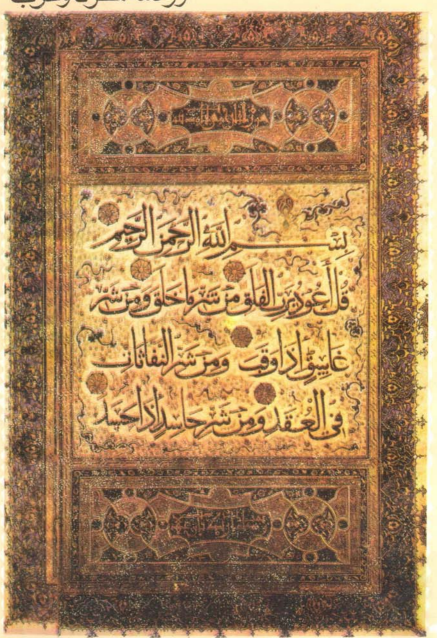
ا المرفع (هم لل المسلسطة عنواله البطالية

## اضواءعلى معنى المعنى ال

ورحلته شرقًا وغربًا



مؤسسة شباب الجامعة ٤٠ ش الدكتور مصطفى مشرفة ت ٤٨٣٩٤٧٢ - اسكندريي وكورة والسيخ المستخد العزير الم

كلية الآراب - جامعة الإسكندسية

المسترفع المعمل المعلم المعمل المعمل

05/10 www.tafsir.net www.almosahm.blogspot.com

# المسواء على حريم المحمال معمال معمال

ولتون حراله بحرالع بمسألم مدين الناغ الإيلام والفاق الإيلامية كلبت الآداب - جامعة الإيكندية

مؤرستة شبابً الجامعة. ٤٠ ش الدكتور مصطفى مشريعة من ٤٨٣٩٤٧٢ - اسكندرية



إلى روح كل شهيد

من شهداء هذه الأمة الصامدة عبر السنين)

إلى روح كل من استشهد على يد أعداء الإسلام

في مسيرة تاريخنا العظيم،

إلى أرواح أولئك الذين ماتوا وهم يدافعون

عن عرض وشرف وعزة المسلمين

إلى أرواح أولئك الذين ضحوا بحياتهم

للذود عن الديار والوطن والدين

إلى أرواح أولئك الذين كافحوا

من أجل أرساء المبادئ والقيم

واحياء بقايا الضمائر

فى نفوس الآخرين

أهدى هذا البحث



#### بسم الله الرحمن الرحيم ويه نستعين

#### المقدم\_\_\_ة

يسجل يوم الثامن عشر من شهر ذى الحجة من سنة ٣٥ هـ، حادثة من أخطر الحوادث المتى شهدها التاريخ الإسلامي، كانت بداية فتنة طاحنة تركت ظلالها القاتمة السوداء تخيم على الدولة العربية الإسلامية فترات طويلة من هذا التاريخ، تلك هي واقعة استشهاد عثمان بن عفان ذى النودين وثالث الخلفاء الراشدين.

لقية تركت هذه الحادثة في نفسى آثاراً أليمة، وخطر لى أن أتتبع بالدراسة مصحف الخليفة الشهيد الذى تحمل دفتاه وبعض صفحاته قلرات من دمائه الطاهرة، ودفعنى اهتمامى بهذا الموضوح أن هذا المصحف العثمانى المعروف بالمصحف الإمام، والذى كان يحتفظ به الخليفة الشهيد، أصبح عبر حقب التاريخ الإسلامي مجالا خصبا لادعاءات ومزاعم مختلفة، ذلك أن عدداً من الحواضر الإسلامية حرصت على التأكيد باقتنائها إينا المصحف، وساق المؤرخون روايات ونصوصا حول هذا الموضوح تعارض فيما بينها، وضاعت الحقيقة وتاهت بين مصاحف مصر والبصرة وحمص، وترطية وطشقند واسطنبول.



واتفق أن دعيت في اكتوبر من عام ١٩٨٩ المشاركة في ندوة تاريخية نظمتها كلية الأداب بجامعة الزقازيق، بالتعاون مع رابطة الجامعات الإسلامية، موضوعها يدور حول «تاريخ الأمة الإسلامية بين الموضوعية والتحيز المفوجدتها فرصة مواتية لتحقيق رغبتي في الكتابة عن مصحف عثمان الخاص به، والذي كان يقرأ فيه لحظة استشهاده، ولم أجد أنسب من هذه الفرصة لتسليط بعض الأضواء على هذا المصحف، وتتبع مسيرته بين الشرق والغرب للتعرف على مصيره.

ويجدر بى أن أرضح فى هذا الصدد أننى لم أكن أقصد فى دراستى أيًا من نسخ المصاحف التى كان قد أرسلها الخليفة الشهيد إلى الأمصار الإسلامية، وإنعا قصدت نسخته الشخصية التى قيل أنه خطها بيمينه، وكان يحتفظ بها لنفسه، ويطالع فيها لحظة احتضاره.

وقد حاولت في بحثى جاهدة أن النزم بالموضوعية التاريخية وأتجرد تماماً من التحيز بهدف التوصل الي الحقيقة الخالصة، فأخذت أنتبع أخبار هذا المصحف الإمام منذ الفجيعة باستشهاد الخليفة المفترى عليه، حتى نهاية مطافه، في كافة المصادر العربية المتاحة تاريخية وأدبية وجغرافية في المشرق الإسلامي والمغرب، وقابلت بين الروايات والنصوص، واضطررت في كثير من الاحيان إلى الخوض في مناقشات حادة لهذه النصوص بغية



استنبات مادة تعيننى على القاء الضوء على مشكلة هذا المصحف، وتبدا الفعوض الذى كان يحيط به. وتبين لى من خلال هذه الدراسة، أن هذا المصحف تردد على كثير من الأقطار الإسلامية في المشرق والمغرب في رحلة طويلة استغرقت قرونا من التاريخ الإسلامي حتى استقر به المطاف في مدينة فاس حاضرة سلاطين الدولة المرينية، ثم انقطعت أخباره فجأة، وتوقفت المصادر المغربية عن ذكره، وكان ذلك آخر العهد به.

وقد رأيت أن أنشر الدراسة التفصيلية للبحث كاملة وموثقة، وأرفقت بها مختصراً لها قدمته في الندوة المذكورة، وترجمة باللغة الانجليزية لهذا المختصر حتى تتم الفائدة.

وأسأل الله التوفيق

الأسكندرية في ٢٨ شعبان ١٩٩١ ١٥ مارس ١٩٩١

سحر السيد عبدالعزيز سنالم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

أضواء عثى مصحف عثمان رضى الله عنه ورحلته شرقاً وغرباً

(١)

#### جمع القرآن على يد أبى بكر الصديق

لم يكن في حوزة المسلمين في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم كتاب متكامل يشتمل على جميع ما أنزله الله تعالى عليه من آيات القرآن الكريم(١٦، ولكن المصادر العربية تجمع على أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يأمر بكتابة كل ما كان ينزل عليه من آيات، وكان يعرض على جبريل مرة في كل سنة ما كتب من الوحى في تلك السنة، وقد عرض عليه مرتين في العام الذي توفى فيه(١٦).

ويذكر أبو عبدالله محمد البخاري، «حدثنا حفص بن عمر، حدثنا همام، حدثنا قتاده، قال: سائت أنس بن مالك رضي الله عنه، من جمع القرآن على عهد النبى صلى الله عليه وسلم، قال: اربعة كلهم من بين الأنصار؛ أبى بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد (۱) وفي رواية أخرى: «مات النبى (ص) ولم يجمع القرآن غير أربعة، أبو الدرداء، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد. وذكر الحافظ البيهقى في كتاب المدخل أن الرواية الأولى أصح، ثم أسند عن ابن سيرين قال: جعم القرآن على عهد رسول الله (ص) أربعة لا يختلف فيهم: معاذ بن جبل، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو زيد، واختلفوا في رجلين من ثلاثة: أبو البوداء وعثمان، وقيل عثمان وتميم الدارى، وعن الشعبى جمعه ستة:أبي وزيد ومعاذ



وأدو الدرداء وسعد بن عبيد وأبو زيد ومجمع بن جارية قد أخذه إلاسورتين أو ثلاثة. قال: ولم يجمعه أحد من الخلفاء من أصحاب محمد غير عثمان (٤).

ويؤكد السيوطى أن القرآن كتب كله فى عهد رسول الله (ص) ولكنه لم يجمع فى موضع واحد وليم ترتب سوره (٥). وفى موضع آخر من كتابه يسوق رواية عن زيد بن ثابت نصها «كتا عند رسول الله (ص) نؤلف القرآن من الرقاع الحديث. وقال البيهقى، شبه أن يكون المراد به تأليف ما نزل من الآيات المفرقة فى سورها وجمعها فيها باشارة النبي (٢)».

ويورد السجستاني رواية مأخوذة أصافًا عن خارجة بن زيـــد قال، «دخل خفر على زيد بن ثابت، فقالوا حدّثنا بعض حديث رسول الله(ص)، فقال: ماذا أحدثكم، كنت جار رسول الله (ص) فكان اذا نزل الوحي أرسل إليً فكتبت الوحي، وكان اذا ذكرنا الآخرة، ذكرها معنا، واذا ذكرنا الدنيا، ذكرها معنا، واذا ذكرنا الطعام ذكره معنا، فكل هذا أحدثكم عنه .. »(٧).

وأورد السجستانى رواية أخرى عن النبى (ص) ذكر فيها أنه قال: «لا تكتبوا عنى شيئاً سوى القرآن، فمن كتب عنى شيئاً سوى القرآن فليمده» (٨).

ويذكر الزركشى فى البرهان أن جمع القرآن لم يتم مرة وإحدة، فقد جمع بعضه بعضه بحضرة النبى (ص) ثم جمع بحضرة الصديق، والجمع الثالث وهم ترتيب السور تم فى خلافة عثماني (٩).

وفى موضع آخر يروى الزركشي عن الإمام أبي عبدالله الحارث بن أسد المحاسبي في كتاب ‹‹ فهم السنن›› أن كتابة القرآن ليست محدثة، فانه حدلي الله عليه وسلم كان يأمر بكتابته واكنه كان مفرقة في الرقاع والأكتاف



والعسب (١٠).

ويعترض بعض المستشرقين على الرأي القائل بأن الرسول (ص) قد أمر بعض الصحابة بكتابة ماينزل عليه من آيات على النخيل والرقاع والأكتاف بحجة أن ذلك يخالف ماورد في أحاديث أخرى بأنه « قبض الرسول (ص) ولم يجمع القرآن في شيء (١١).

كذلك يرى اليعض أن المقصود من جمع القرآن زمن الرسول (ص) هو حفظه في الصدور فقط(١٢) ولكن المصادر العربية تؤكد أن آيات القرآن الكريم قد كتبت زمن الرسول (ص) على الرقاع والاكتاف والعسب، وأن عبارة ‹‹ ولم يجمع القرآن في شري انما قصد بها أن الرسول صلى الله عليه وسلم، لم يأمر بتجميع ماكتبه من الآيات القرآنية، وانما اكتفى بتدوينه، فكانت الآيات مفرقة غير مجتمعة، ‹‹ فكان ذلك بمنزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله (ص) فيها القرآن منتشراً فجمعها جامع، وربطها بخيط حتى لا يضيع منها شي الهراه (م)

وإلى جانب تدوين الآيات القرآنية زمن الرسول (ص)، كان بعض الصحابة يحفظون القرآن في صدورهم (١٤).

ويتقدم جماع القرآن بمعنى حفظه فى الصدور واستظهاره فى لوح القلب الرسول (ص) سيد الحفاظ، كما تيسر ذلك لنخبة غير قليلة من صحابته على عهده منهم، كما ورد فى رواية السيوطى فى الأتقان نقلاً عن الإمام أبى عبيد القاسم بن سلام فى كتابه «القراءات» (ما)، من المهاجرين، الخلفاء الأربعة، وطلحة، وسعد، وعبد الله بن مسعود، وحذيفة، وأبو هريرة، والعبادلة وهم عبدالله بن السائب، وعبدالله بن عباس، وعبدالله بن عمرو بن العاص، وعبدالله بن عمر، وعبدالله بن الزبير، ومن الأنصار، عبادة بن



الصامت، ومعاذ بن جبل، وفضالة بن عبيد، ومسلمة بن مخلد، ومن النساء السيدة عائشة، وحفصة، وأج سلمة (١٦). ومنهم كذلك أبّى بن كعب، وزيد بن السيدة عائشة، وأبو موسى الأشعرى، وأبو زيد بن السكن، وسالم بن معقل(١٧).

ولم يكن هؤلاء الحفاظ من المهاجرين والأنصار وأمهات المؤمنين سوى طائفة من الاصحاب حفظوا كتاب الله في صدورهم وتيسر لهم أن يعرضوا ماحفظوه على الرسول (ص)، ولكن كانت هناك طائفة أخرى من المؤمنين حفظوا القرآن عن الصحابة ولم نتح لهم الفرصة لعرضه على الرسول صلى الله عليه وسلم(١٨).

أما كتاب الوحى، ومدون القرآن الكريم، زمن الرسول (ص) فقد كانوا أقل عدداً من حفاظه، لقلة عدد المجيدين للقراءة والكتابة في تلك الحقبة المبكرة من التأريخ الإسلامي، وأبرزهم الخلفاء الأربعة، ومعاوية بن أبي سنعيان، وزيد بن ثابت، وأبّى بن كعب، وخالد بن الوليد، وثابت بن تيس (١٩).

ويتبين لنا مماسبق عرضه أن الجمع، أقصد جمع القرآن زمن الرسول (ص)، لع كن المقصود به الحفظ في الصدور فحسب، وإنما التدوين كذلك، وعلى هذا الأساس يكون لجمع القرآن معنيان تضمنتهما النصوص، فغي قوله تعالى «إن علينا جمعه، وقرآنه» ورد الجمع بمعني الحفظ، ومنه جماع القرآن أي حفاظه، والمعنى الثاني لجمع القرآن، هو كتابته عفرق السور(٢٠). وكان على بن أبي طالب من بين جماع القرآن تدوينا وكتابة، فقد حمل ماجمعه على ظهر ناقته و جاذبه إلى الصحابة، كما عمي الناس عاجمعه أبو موسى الأشعري «لباب القلوب»(٢١).



أما المواد التي كان الصحابة يدونون فيها الآيات القرآنية زمن الرسول (ص) فهي كماورد في حديث زيد بن ثابت عندما أمره الخليفة الراشد أبو بكر الصديق رضى الله عنه، بجمع آيات القرآن كلها (بعد تفرقها) في مصحف واحد، العسب واللخاف، وفي رواية والرقاع، وفي أخرى وقطع الأديم، وفي أخرى والأكتاف، وفي أخرى والاضلاع، وفي أخرى والاقتاب. أما العسب جمع عسيب فهو جريد النخيل، وكانوا يكشطون الخوص، ويكتبون في الطرف العريض، وأما اللخاف بكسر اللام، وبخاء معجمة خفيفة، جمع لخفه بفتح اللام وسكون الخاء فهي الحجارة الدقاق. وذكر الخطابي أنها صفائح الحجارة، ويقصد بالرقاع (جمع رقعة) قطع من الجلد أو الورق أو الكاغد. رأما الأكتاف (جمع كتف) فتعني عظام البعير أو الشاه، كانوا اذا جفت وتيبست كتبوا عليها. وأما المقصود بالأقتاب (جمع قتب) الخشب الذي يوضع على ظهو البعير الركوب عليها.

وكان النبى (ص) حريصاً كل الحرص على أن يتولى تدوين آيات القرآن الكريم فور نزولها عليه، مجموعة من الصحابة معن يثق بهم، تحت اشرافه ورقابته، ليحفظ هذه الآيات لأتباعه من جهة، ولأنه كان صلوات الله عليه وسلامه لايقرأ ولا يكتب، وربما نزل الله سبحانه وتعالى القرآن لهذا السبب منغماً لكى يسهل حفظه وضبطه، ولهذا السبب أيضاً لم تنزل الآيات الكريمة مرة واحدة، وإنما تتابعت أحياناً وتباطأت أحياناً أخيى (٢٢)، ومن المعروف أن نزول الآيات القرآنية استغرق مدة زمنية طويلة، بلغت نحو بضعة بعشرين عاماً، ولما كان النبيل (ص) حريصاً على الحفاظ على تلك الآيات فقد أمر بعض الصحابة بتدوين ماينزل عليه من آيات بالأضافة الى قيام بعض الصحابة بحفظها، وبهذا أصبح للقرآن صورتان: صورة صوتيه بعض الصحابة بحفظها، وبهذا أصبح للقرآن صورتان: صورة صوتيه

وصورة مكتوبة (٢٤).

وقد اتضحت الصورة الصوتية للقرآن عندما كان الرسول يتلقى الآيات من الرحى ثم يقرأ ماينزل عليه للصحابة ليعرفوا طريقة أدائها وقراعتها. ولم يكن الصحابة يقتصرون على سماع الآيات عقب نزولها على الرسول صلوات الله عليه وسلامه مرة وإحدة، انما كانوا يكررون سماعها، فالرسول كان يحفظ القرآن ويحفظه للصحابة، هذا بخلاف اعادة تلاوة هذه الآيات المباركة خلال الصلوات الخمسة كل يوم (٢٥).

أما الصورة المكتوبة القرآن فيبدو أنها كانت أصعب في تحقيقها في ذلك العصر من الصورة الصوتيه، ذلك لأن معرفة التدوين والكتابة في ذلك الزمان كانت من الأمور النادرة في جزيرة العرب، وكان عدد الكتاب قليلاً الى حد ما. ورغم ذلك فقد أصر الرسول (ص) على تدوين الآيات القرآنية فور نزولها أولاً بأول ليحفظ كلام الله، فاتخذ كتّاباً متفرغين تماماً لهذا الفرض السامي والمقدس، من المهاجرين والأنصار.

وبهذا نستطيع أن نقرر مرة أخرى أن القرآن في حياة الرسول كان له مصدران، الأول المواد سالفة الذكر التي سجل عليها دون ترتيب أو تجميع وتنسيق، والثاني سماعي في صدور حفاظ القرآن وقرائة (٢٦).

لم يكد الرسول (ص) يلحق بالرفيق الأعلى حتى اضطربت الأمور في جزيرة العوب، وقامت حركة الردة، فتخلت بعض القبائل عن اسلامها، وامتنع بعضها عن دفع الزكاة. وبرز الخليفة الراشد أبو بكر الصديق ازاء هذه المحنة صلباً، حازماً ، قوياً رغم لينه ورقته، فواجه هذه الفتنة بشجاعة وعزم، وأل على نفسه ألا يتساهل في أمر من أمور الدين مع المرتدين فتأهب لخوض المعركة ضد الخارجين المارقين، ووزع البعوث، وعقد الألوية

القادة، ونصر الله الاسلام على يد خليفة رسول الله، ولكن المسلمين المجاهدين في سبيل الله دفعوا المتمن غالياً، فقد استشهد منهم نحو ألف في موقعه اليمامة (١١ هـ) من بينهم عدد لايستهان به من حفاظ كتاب الله يقرب من أربعمائة وخمسين شهيداً (٢٧)، مما أفزع عمر بن الخطاب الذي هرع الى الخليفة أبى بكر يبثه قلقه ومخاوفه بعد أن استحر القتل بقراء القرآن (٢٨).

ویذکر الأمام أبو عمرو الدانی نقلاً عن الصحابی زید بن ثابت الأنصاری أن أبا بكر جاءه عمر بن الخطاب فقال: أن القتل قد أسوع فی قراء القرآن أیام الیمامه، وقد خشیت أن یهلك القرآن: فاکتبه، فقال أبو بكر، فکیف نصنع بشئ لم یأمرنا فیه رسول الله (ص) بأمر ولم یعهد الینا فیه عهداً فقال عمر: افعل فهو والله خیر، فلم یزل عمر بأبی بکر حقی اری الله ابابكر مثل ما رأی عمر، قال زید: فدعانی ابو بكر فقال، انك رجل شاب قد کنت تکتب الوحی لرسول الله (ص) فاجمع القرآن واکتبه. فقال زید لأبی بكر: کیف تصنعون بشئ لم یأمرکم فیه رسول الله (ص) بأمر ولم یعهد الیكم فیه عهداً. قال: فلم یزل بی أبو بكر حتی أرانی الله مثل الذی رأی أبو بكر وعمر، فقال: والله لو كلفونی نقل الجبال لكان آیسر من الذی كلفونی، بكر وعمر، فقال: والله لو كلفونی نقل الجبال لكان آیسر من الذی كلفونی، قال فجعلت أتتبع القرآن من صدور الرجال ومن الرقاع ومن الاضلاع ومن العسب. الهرای).

ويذكر الإمام آبو عمرو الداني أن زيد بن ثآبت فقد آيه كان يسمعها من رسول الله (ص) لم يجدها عند آحد إلا عند رجل من الأنصار، هذه الآية هي « من المؤمنين رجال صدقوا ماعاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبة ومنهم من ينتظر »(٢٠) (سورة الأحزاب: ٢٣).

ويذكر الزركشي أن زيد بن ثابت افتقد آيتين وجدهما عند خزيعة بن ابت الانصاري هما: «لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رعوف رحيم. فإن تولوا فقل حسبي الله لا اله الاهن عليه توكلت وهو رب العرش العظيم » (التوبة: ١٢٨، ١٢٩)(٢١).

أما السجستاني فقد أورد روايتين جمع فيهما بين روايتي الداني والزركشي(٢٢).

ومن الجدير بالملاحظة أن الخليفة أبا بكر اختار زيد بن ثابت ليقوم بهذا العمل الجليل الذي عاونه قيه عمر بن الخطاب، لما عُرف عن زيد من رعى، وصدق وثبات، فقد كان حافظاً، مثبتاً، ثقة، حضر عرض الرسول (ص) القرآن على جبريل للمرة الثانية في السنة التي توفي فيها(٢٣).

وقد قام زيد بن ثابت بدوره المعهود به اليه على أكمل وجه، فكان لا يقبل من أحد شيئة حتى يشهد عليه شاهدان، حتى ولو كان مكتوباً، رغم أن زيدا نفسه كان حافظاً مثبتاً للقوآن،ولكنه كان يفعل ذلك مبالغة في الحيطة، وكان زيد في ذلك ينفذ تعاليم الخليفة الراشد أبي بكر الصديق الذي قال له واعمر: « اقعدا على باب المسجد فمن جاحما بشاهدين على شئ من كتاب الله فاكتباه...» (٢٤). وقد تمت كتابة كل القرآن على هذا النحو بشهادة شاهدي عدل ماعدا سورة براءة التي لم توجد الا مع أبي خزيمة بن ثابت شاهدي عدل ماعدا سورة براءة التي لم توجد الا مع أبي خزيمة بن ثابت شاهدي عدل ماعدا من رسول الله (ص) جعل شهادته بشهادة رجلين...» (٢٥) مكذا قدم أبو بكر الصديق للاسلام أعظم الخدمات، واكتسب ثواباً كبيراً في المصاحف: فهو أول من جمع بين التوحين (٢٦)، أي أول من غير الصورة فلي التي كان عليها القرآن والتي كان قوامها أيام الرسول (ص) قطع متفرقة من العظم والعسب والحجر والنجلد إلى صورة جديدة تتمثل في

صحائف من الرق متشابهة في الطول والعرض والتوع محقوظة بين لوحين أو دفتن (٢٧).

وبعد أن تم جمع القرآن في صحف وضعت بين دفتين أو لوحين بدأ المسلمون يفكرون في اسم يطلقونه على القرآن في صورته الجديدة، فأطلقوا عليه في بادئ الأمر "السفر"، ولكن كثيراً من المسلمين اعترضوا على هذه التسمية اذ كان اليهود يطلقونها على كتابهم، فاقترح البعض أن يسموه بالمصحف مناما كان يطلق الأحباش على كتابهم (٢٨). وذاعت هذه التسمية المصحف الدلالة على القرآن الكريم منذ عصر الخليفة الراشه أبي بكر وحتى يهمنا هذا.

وقد أودع المصحف عند أبى بكر الصديق في حياته، ثم عند عمر بن الخطاب في حياته وانتهى به المطاف عند حفصة أم المؤمنين، وابنة عمر بن الخطاب (٢٩)، وهي التي عرفت في زمانها باتقانها للكتابة والقراع (٢٩).

وقبل أن ننتقل إلى عهد عثمان بن عفان علينا أن نتساط عن الخط الذى دون به القرآن زمن الرسول (ص) والخط الذى دون به المصحف الكريم أيام الخليفة أبى بكر الصديق.

أما فيما يتعلق بالآيات القرآنية المكية والمدنية التي كتبت أيام الرسول، فقد كتبت بالخط العربي في صورته الآولى المنبثقة والمنشقة عن الخط النبطى، وهي تختلف عن الخط العربي الحالي (٤١). وكانت الحروف غير منقوطة بحيث كانت هناك حروف يعبر الواحد منها عن صوتين مختلفين (٤٢) أو أكثر . كذلك كانت هناك كلمات رسمت بطريقة لا يتغق فيها المكتوب مع المنطوق مثل الحيوة، والصلوة والزكرة ...الخ



وفى تلك الفترة المبكرة من تاريخ الاسلام نلاحظ أن الخط العربي بعد استقلاله عن الخط النبطى اتخذ صورتين، صورة الخط الجاف الذي عرف بالخط المدنى (٤٢) وكان يكتب به أهل المدينة، وعرف أيضاً بالخط ذى الزوايا أو الخط المزوى، وكان هذا الخط يكتب به عادة فى الشئون الهامة (٤٤) رصورة الخط المين الذي كان يستختم فى شئون الحياة اليومية وعرف بالخط المكي.

ويرجح د. عبدالعزيز مرزوق أن كتبة القرآن زمن الرسول (ص) كانوا يكتبون الآيات القرآنية بالخط اللين لأنه أسهل وأطوع، فاذا ماخلوا إلى أنفسهم، أعانوا كتابة مانونوه، بالخط المدنى الجاف الذى سيتطور فيما بعد في مدينة الكوفة، الى مايعرف باسم الخط الكرفي(٤٥).

ويرى بعض الباحثين أن الكتب التى أرسلها النبى صلى الله عليه وسلم إلى الملوك ورؤساء القبائل فى المحرم من العام السابع للهجرة، قد كتبت بكل من الخطين المدنى والمكتى، وأن هذا ماحدث كذلك فى المصحف زمن الخليفة أبى بكر (٤٦).

أما فيما يتعلق بالقراءة ، فمن الجدير بالذكر أن الرسول (ص) أجاز الصحابة أن يقرأوا القرآن بلهجاتهم المختلفة، فقد كانت اللغة العربية في جزيرة العرب متعددة اللهجات، مما جعل العرب يختلفون فيمابينهم في نطق الكلام، وأدى ذلك إلى اختلاف الأشيئة وظهور عدة قراءات مختلفة للقرآن، وكان كل من الصحابة يتلقى القرآن عن النبي باللهجة التي اعتادها لسائه.



#### مصاحف عثمان في الأمصار الاسلامية

وفي خلافة عثمان بن عفان اتسعت الفتوحات الاسلامية، وشملت بلاداً كثيرة، فقد افتتح المسلمون أرمينية وأذربيجان، وكان حذيفة بن اليمان من بين الذين شهدوا فتح هذين البلدين (٤٧)، ورأى الناس يختلفون في قراءة القرآن، ويقول أحدهم للآخر قراحتي أصح من قراحك، وأخذ المسلمون اذلك يكفرون بعضهم البعض، فارتاح حذيفة، وسار الي المدينة دار الهجرة والتقي بعثثان بن عفان وقال له: «أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا اختلاف اليهود والنصاري (٤٨)» فكل جماعة من المسلمين كانت تقرأ القرآن بلهجتها التي تختلف عن غيرها من اللهجات مما أدى الى تعدد القراءات، فأخذ أهل حمص مثلاً يزعمون أن قراعتهم أفضل من قراءة غيرهم، فهم أخذوها عن المقداد بن الأسود، وأهل الكوفة يزعمون نفس الزعم وقد أخذوا يقرأون القرآن عن عبدالله بن مسعود، وأهل البصرة بدورهم وهم الذين كانوا يقرأون عن أبي موسى الأشعرى، وكانوا يسمون مصحفه لباب القلوب (٤١).

فبعث عثمان بن عفان رضى الله عنه إلى السيدة حفصة، وطلب منها أن ترسل إليه بمصحف أبى بكر ليأمر بنسخه ثم يرده اليها (٥٠)، فأبت حفصة بادئ ذى بدء حتى عاهدها الخليفة عثمان بأن يرده اليها «فنسخها عثمان في هذه المصاحف ثم ردها اليها، فلم ترثل عندها حقى أرسل مروان (٥١) فآخذها فحرقها» (٥٦)، ولا شلع أن عثمان بن عفان كان بازاء مشكلة لا يستهان بها، فان اختلاف المسلمين في القراعة عند فتح ارمينية واذربيجان، كان امتداداً لاختلاف معلمي القرآن في الحجاز (٥٠)، فقد



اختلفوا فيما بينهم بسبب اختلاف اللهجات وأثر ذلك على قراءة القرآن، وكفر بعضهم البعض، كذلك اختلف تلاميذهم الذين كانوا يدرسون القرآن على ايديهم، فخشى عثمان أن يمتد الخلاف إلى حد لا يستطيع التصدى له(10)، فجمع الصحابة ليتدارسوا معه أسباب هذه المشكلة ووسائل حلها حلا جذريا، وأجمعوا على ضرورة كتابة نسخ موحده من القرآن الكريم ترسل الى الأمصار، وتكون أساساً لقراعته وكتابته يرجع اليها كل المسلمين على اختلاف لهجاتهم سواء كانوا عرباً أم أعاجم، ثم آسند عثمان بين عفان إلى زيد بن ثابت (00)، وعبدالله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمى بن زيد بن ثابت (00)، مهمة نسخ مصحف مرتب السور، بلسان قريش (00).

واعتمد زيد بن ثابت وأصحابه في نسخ المصحف العثماني على الصحف التي كان قد نسخها بأمر أبي بكر الصديق أو بتعبير آخر، اتخذ زيد من مصحف أبي بكر مصدراً لنسخ المصحف العثماني الجديد، ولل فرغ الكتاب المذكورة أسماؤهم من نسخ المصحف وكتابته أمر عثمان بن عفان باحراق ماعداه من صحف أو مصاحف، وأصبح مصحف عثمان الجديد هو المصحف الرسمي الوحيد (٥٨) لجميع الأمصار.

وعن دور عثمان بن عفان في مواجهة اختلاف المسلمين في قراءة القرآن يقول الإمام الزركشي في البرهان: «وذكره غيره أن الذي استند به عثمان، جمع الناس على قراءة محصورة والمنع من غير ذلك، قالم القاضي أبو بكر في «مع نفس أبو بكر في «مع نفس الو بكر في «مع نفس القرآن بين لوحين، وإنما قصد جمعهم على القراءات الثابتة المعروفة عن النبي (عي) وإلغاء ماليس كذلك، وآخذهم بمصحف لا تقديم فيه ولا تأخير، ولا تأويل أثبت مع تنزيل، ومنسوخ تلاوته، كاتب مع مثبت رسمه ومفروض



قرامته وحفظه، خشية دخول الفساد والشبهة على من يأتي بعد (٩٩).»

ورغم هذا الموقف المحمود اذى النورين (١٠) عثمان بن عفان فى تصديه لتلك الفتنة بشجاعة وحزم، الى حد أن على بن ابى طالب علق على ذلك بقوله: « لو وليت ماولى عثمان لعملت بالمصاحف ماعمل(١١)»، إلا أن البعض أخذ عليه ذلك بدلاً من تقديره وتوجيه الشكر والثناء له، بل اصبح توحيد المصحف على قراءة واحدة واحراق الصحف الأخرى التى تسببت فى اختلاف المسلمين وتكفيرهم لبعضهم، سبباً من بين الأسباب التى أدت الى اشتعال فتنة الأمصار التى انتهت باستشهاده،(٢٢)

بعد أن تم نسخ المصحف الجديد أو " المصحف الإمام" على قراءة واحدة واحراق ما خالف ذلك من مصاحف وصحف، بعث ابن عفان نسخا من هذا المصحف الى الأمصار الاسلامية. ويقال لهذه المصاحف المصاحف الأثمة أو المصاحف العثمانية "نسبة الى أمره وزمانه وامارته (۱۲).

وقد اختلف في عدد المصاحف التي أرسلت الى الأمصار، وحتى الآن لم نتوصل الى تحديد عدد المصاحف التي أمر عثمان بن عفان بنسخها وارسالها إلى الأمصار الاسلامية على وجه الدقة، فالدانى يذكر أن المصحف جعل على أربعة نسخ وأن عثمان أرسل الى كل ناحية واحداً: الكوفة والبصرة والشام، وترك عنده واحداً. وقيل أنه جعله سبع نسخ وزاد الى مكة واليمن والبحرين.

ويرجح الدانى القول الأول فهو فى رأيه الأصبح<sup>(٦٤)</sup>، وحذا الزركشى فى البرهان حذو الدانى فى المقنع (٦٥).

أما السجستاني فيورد روايتين، الرواية الأولى جاء فيها على لسان



حمزة الزيات: «كتب عثمان أربعة مصاحف، فبعث بمصحف منها إلى الكرفة، فوضع عند رجل من مراد، فبقى حتى كتبت مصحفى عليه وحمزة القائل كتبت مصحفى عليه » (٦٦). والثانية تقول: « وقيل حدثنا عبدالله قال سمعت أبا حاتم السجستاني قال: لما كتب عثمان المصاحف حين جمع القرآن كتب سبعة مصاحف، فبعث واحداً إلى مكة، وأخر الى الشام، وأخو إلى اليمن، وأخر إلى البحرين، وأخر إلى البصرة، وأخر إلى الكوفة، وحبس بالمدينة واحداً » (١٧). ويورد السيوطي في الاتقان تلك الروايتين عن ابن أبي داوود السجستاني(١٨). وينفرد اليعقوبي برواية حدد فيها عدد المصاحف بتسع، فذكر أن عثمان « بعث بمصحف إلى الكرفة، ومصحف الى البصرة ومصحف الى المدينة، ومصحف إلى مكة، ومصحف الى مصر، ومصحف إلى الشام، ومصحف إلى البحرين، ومصحف إلى اليمن، ومصحف الي الجزيرة، وأمر الناس أن يقرأوا على نسخه واحدة (١٩٨٪). أما ابن الجزرجي فيجعل عدد المصاحف ثمانية، وذكر أن عثمان وجه بمصحف إلى البصرة ومصحف الى الكوفة، ومصحف إلى الشام، وترك مصحفاً بالمدينة، وأمسك لنفسه مصحفاً الذي يقال له الإمام ووجه بمصحف الى مكة، ومصحف الى اليمنّ و مصحف الى البحرين (٧٠)..

ريميل جمهور من الباحثين إلى الأخذ بالرأى القائل بأن المصاحف الأئمة كانت سيت (٧١).

نتبين من خلال هذا العرض أن هناك اجماع من المؤرخين القدامى والمحدثين على أن أربعة مصاحف اختصت بها المدينة ودمشق والكوفة والبصرة، وأن هناك خلاف على مصاحف اليعن والبحرين ومكة ومصر.

وقد أرسل عثمان بن عفان مع كل مصحف اماماً قاربًا من الصحابة



ليبصر أهالي كل مصر بقراحه. فكان زيد بن ثابت قارىء المصحف الامام في المدينة وعبدالله بن السائب قارىء مصحف مكة، والمغيرة بن شهاب قارىء مصحف دمشق، وابن عبدالرحمن السلمي، قارئ مصحف الكوفة، وعامر بن عبد القيس قارىء مصحف البصرة (٧٢).

ويجب أن نفرق بين المصاحف التى أرسلها عثمان إلى الأمصار ومن بينها مصحف المدينة، وبين مصحفه الخاص به الذى كان يقرأ فيه يوم قتل عام ٣٥ هـ وهو الذى قيل أنه خطه بيمينه (٧٢).

ويذكر السجستانى نقلاً عن إياس بن صخر بن أبي الجهم أن مصحف عثمان الإمام، الخاص به، كان بخالف مصاحف آهل المدينة اثنى عشر حرفا، منها فى البقرة «ورصتى بها ابرهيم» بغير ألف، وفى آل عمران «وسارعوا إلي مغفرة» بالواو، وفى المائدة «ويقول الذين آمنوا» بواو، وفيها أيضاً «من يرتد منكم» بدال واحدة، وفى براءة «والذين اتخنوا مسجداً» بواو، وفي الكيف « لأجدن خيراً منها منقلباً»، وفى الشعراء «وتوكل على العزيز» بالواو، وفي المؤمسن «أو أن يُظهر » وفى الشعراء « فبما كسبت» بالفاء، وفي الزخرف «وفيها ماتشتهى الأنفس» بغير هاء، وفى الحديد «فان الله هو الغنى الحميد» بهو، وفى والشمس وضحاها ، ولا يخاف عقباها "بالواو»).

وقد أمر الخليفة عثمان بن عفان أن يتم ترتيب الآيات في السور كما أنزله الله على رسوله (ص) فلا يزيد الصحابة الذين قاموا بهذه المهمة شيئاً أو ينقصوا منه شيئاً، « فكتبوه كما سمعوا من رسول الله (ص) من غير أن قدموا شيئاً، أو آخروا أو وضعوا له ترتيبا لم يأخذوه من رسيل الله صلى الله عليه وسلم، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يلقن أصحابه ويعلمهم

مانزل عليه من القرآن الذى هو الآن فى مصاحفنا بتوقيف جبريل اياه على ذلك واعلامه عند نزول كل آية، ان هذه الآية تكتب عقب آية كذا فى سورة كذا، فثبت ان سعى الصحابة كآن فى جمعه فى موضع واحد لا فى ترتيبه، فأن القرآن مكتوب فى اللوح المحفوظ على هذا الترتيب أنزله الله جملة إلى السماء الدنيا، ثم كان ينزله مفرقاً عند الحاجة وترتيب النزول غير ترتيب التلاقة ». وقد اشتملت « المصاحف الأئمة » التى بعث بها عثمان إلى الأمصار على القرآن كله وتتضمن مائة واربع عشرة سورة أولها الفاتحة وأخرها الناس (٢١)

وكانت المصاحف الأئمة تخلو من النقط والشكل لكزاهية بعض الصحابة لذلك، فكان على القارئ أن يشكل بنفسه مصحفه على مقتضى معانى الآيات القرآنية الكريمة (٧٧).

(٣)

#### مصحف عثمان الشخصي

كانت شخصية الخليفة الثالث عثمان بن عفان تختلف تماماً عن شخصيتى أبى بكر ودرر، فالخليفة أبو بكر الصديق أظهر من قوة الشخصية والحزم والعدل الكثير، فيما يتعلق بقضايا الاسلام، رغم لينه ورقته.

أما الخليفة عمر، ثانى الخلفاء الراشدين، فكان شديداً لا يعرف فى الحق لومة لائم، وكانت حركة الفتوحات الاسلامية قد بدأت فى عهد أبى بكر الصديق وازداد اتساعها فى عهد عمر بن الخطاب الذى حرص كل الحرص على أن يحتفظ العرب الفاتحون بخشونتهم التى جعلت منهم

محاربين أشداء، فشرض عليهم أن يقيموا في معسكرات ثابتة خارج المدن المفتوحة ليعيشوا فيها كما كانوا يعيشون من قبل في البادية على النمط القبلي، ومنع هؤلاء المحاربين من امتلاك الأراضي في الشام ومصر والعراق خشية أن يفتر حماسهم الحربي في غمرة الاستقرار، ولهذا أقامهم في تلك المعسكرات المنعزلة عن العمران لضمان عدم اختلاطهم بالمغلوبين إبقاء على أصولهم العربية (٢٩).

أما الخليفة عثمان فقد اصطنع سياسة اللين والتساهل، مما دفع ببعض الصحابة إلى تكوين ثروات طائلة (٨٠)، وكان ذلك من العوامل التى أثارت بعض الحاقدين من المعدمين، وظهرت فى نفس الوقت حركة تزعمها عبدالله بن سبأ، وكان يهودياً من أهل صنعاء باليمن ثم تظاهر بالإسلام وعمل على بث الفرقة بين المسلمين، فاتهم عثمان بأنه انتزع الخلافة من على، ووجد تجاوباً من بعض القبائل العربية بمصر والعراق (٨١).

وكان عثمان قد ولى بعض أقاربه عمالاً على الأمصار، فأساء بعضهم السيرة مما أثار استياء الشمصار ونقمتها، فخرج من مصر وفد ومن كل من الكوفة والبصرة وفد التي المدينة لمطالبة عثمان بن عفان بالإصلاح (٨٢).

وتصف المصادر العربية اللحظات الأخيرة التي سبقت استشهاد الخليفة المظلوم عثمان بن عفان، وتجمع على أن عثمان عندما أقدم بعض المحاصرين لداره على اقتحامها، أخذ مصحفه ووضعه على حجره، ليتحرم به ويقرأ منه، ثم فاجأه الثوار بالهجوم وتقدم أحدهم (سودان بن حمران) وسل سيفه وهوى به عليه، فأكبت زوجته السيدة نائلة واتقت السيف بيدها فقطع السيف أصابعها، ومضى السيف في حبل عاتقه فقتله على الفور.

استشهد عثمان وهو يتلو القرآن في مصحفه الخاص، واصطبغت



بضع صفحات منه بقطرات من دماء الخليفة الشهيد. وكان لذلك أعظم الأثر فيما حظى به هذا المصحف الإمام من أهمية عظمى بين المصاحف العثمانية بلغت حد القدسية، ودفعت المساجد الكبرى في العالم الإسلامي إلى التنازع على اقتنائها فيمابعد والتهافت على (٨٣) حيازتها للتبرك بها.

وكان " المصحف الامام" الذي كان عثمان بن عفان يقرأ فيه ساعة استشهاده قد سالت عليه قطرات من دماء الخليفة الشهيد، عندما وجأ كناخة ابن بشر بن عتاب أذنه بمشاقص كانت في يده حتى دخلت في حلقه (١٨٤). وقد قطرت أول قطرة من دم عثمان على قوله تعالى « فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (٨٥)». وظل أثر الدم عليها لم يحك بعد وفاته.

ويقترن مصير هذا " المصحف الامام" بأراء وادعاءات مختلفة حول مكانه. لقد ظل هذا المصحف المصطبغة صفحات منه بدماء الخليفة الشهيد في المدينة فترة من الزمن بعد استشهاده ثم اختفى منها، ومنذ ذلك الحين بدأت بعض المساجد الجامعة تزعم حيازتها له، ومن هنا تبدأ مشكلة مصير هذا المصحف.

وفيمايلي عرض تاريخي لأهم هذه الادعاءات والمزاعم والرد عليها(٨٦). المزاعم المختلفة بمصير المصحف الإمام:

أ- الادعاء الأول بأن مصحف عثمان كان محفوظاً بالقاهرة: من المصاحف التي زعموا أنها مصحف عثمان الملطخ بدمائه مصحف مصر.

فللقريزى يذكر أن رجلاً من أهل العراق قدم الى مصر فى الخامس من المحرم سنة ٣٧٨ هـ فى خلافة العزيز بالله الفاطمي، وأحضر معه



مصحفاً ذكر أنه مصحف عثمان بن عفان رضى الله عنه، وأنه كان بين يديه يوم الدار، وكان فيه أثر الدم، وذكر أنه استخرج من خزائن المقتدر، ودفع المصحف إلى عبدالملك بن شعيب المعروف بابن بنت ولد القاضى، «فأخذه أبو بكر الخازن وجعله في جامع عمرو، وشهره، وجعل عليه خشباً منقوشاً، وكان الامام يقرأ فيه يوم، وفي مصحف أسماء يوم، وذلك ابان العزيز بالله لخمس خلون من المحرم سنة ثمان وسبعين وتلثمائة» ويعلق المقريزي على ذلك بأن قوماً ينكرون أن يكون المصحف المشار اليه، مصحف عثمان رضى الله عنه «لأن نقله لم يصح ولم يثبت برواية رجل واحد» (۸۷).

وبالإضافة إلى رواية المقريزى يذكر السمهودى أن « بالقاهرة مصحفا عليه أثر الدم عند قوله تعالى " فسيكفيكهم الله" الآية كما هو بالمصحف الشريف الموجود اليرم بالمدينة، ويذكرون أنه المصحف العثمانى، وكذلك بمكة، والمصحف الامام الذى قتل عثمان رضى الله عنه وهو بين يديه لم يكن إلا واحداً، والذى يظهر أن بعضهم وضع خلوقاً على تلك الآية تشبيهاً بالمصحف الامام، ولعل هذه المصاحف التي قدمنا ذكرها مما بعث به عثمان رضى الله عنه إلى الآفاق،...>(٨٨).

وظل مصحف مصرالذى زعموا نسبته الى عثمان بن عفان محفوظاً بمدرسة القاضى الفاضل الواقعة قرب المشهد الحسيني، وكان بها مكتبة لانظير لها ثم تفرقت هذه الكتب وتخربت المدرسة، فنقل السلطان الأشرف قانصوه الغورى هذا المصحف إلى القبة التى أنشأها تجاه مدرسته. واستمر المصحف محفوظاً هناك حتى سنة ١٢٧٥ هـ، فقد نقل مع آثار نبوية أخرى إلى المسجد الزينبي، ثم الى خزائن الأمتعة بالقلعة. وفي سنة



١٣٠٤ هـ نقل إلى ديوان الأوقاف، ومن هناك في العام التالي إلى قصر عابدين، ثم إلى المسجد الحسيني في نفس السنة، ومايزال محفوظاً به حتى يومنا هذا (٨٩). وإذا أردنا أن نتحقق من صحة هذا الادعاء فسنجد أن ما أورده المقريزي، يتضمن ما يشير إلى أن بعض الناس ينكرون أن يكون هذا المنحف هو مصحف عثمان (٩٠)، كذلك يستبعد السمهودي أن يكون هذا الصحف هو مصحف عثمان الخاص به، ويرجح أن يكون هذا المصحف أحد المصاحف التي أرسلت إلى الأمصار(١١). واستناداً الى ذلك يتضح أن مصحفة القاهرة ليس مصحف عثمان بن عفان الشخصي. وإذا كانت النصوص التاريخية تستبعد أن يكون ذلك المسحف هو نفس مصحف عشان التي اصطبغت بعض صفحاته بالدماء، فإن الدراسة الاثرية والفنية التى قدمتها الدكتورة سعاد ماهر لنوع الخط والكتابة تنغى أن يكون مصحف القاهرة أحد المصاحف العثمانية على الاطلاق، وترجح أن يكون المصحف الذي أمر بكتابته عبد العزيز بن مروان والي مصر، فيكون بذلك أقدم مصحف كتب في مصر، وقد جددت جلدته زمن السلطان قنصوه الفوري (٩٢).

وللرد على هذا الزعم كذلك، لابد أن نذكر أن ارسال عثمان بن عفان بنسخة من المصحف إلى مصر أمر مشكوك فيه من أساسه: فان أباعبيد التاسم بن سلام في كتابه " فضائل القرآن لم يشر على الإطلاق إلى مصحف خاص بمصر (٩٣)، كما أن الإمام السجستاني في سياق حديثه عن المصاحف العثمانية، التي بعث بها إلى الأمصار اقتصر على مكة والشام واليمن والبحرين والبصرة والكوفة والمدينة، ولم يذكر أن عثمان أرسيل

مصحفاً إلى مصر (١٤) وتابعه في ذلك الأمام أبو عدرو الدانى الى المين يذكر اسم مصر بين الامصار التي تلقت المصاحف العثمانية معا يدفعنا إلى ترجيح الرأى القائل بأن عثمان لم يرسل نسخة من مصحفه إلى مصر (١٥). ومع ذلك فلم يكن من السهل على أرباب الحكم في مصر ولاة كانوا أم قضاة أن يحكموا البلاد طبقاً لشريعة الإسلام بون أن يستندوا في ذلك إلى مصحف رسمى، لاسيما وأن الفسطاط كانت من الأمصار الإسلامية الهامة في الدولة الإسلامية، ولذلك فنحن نعتقد أن مصر كانت تحتفظ بمصحف ربما كان قد استنسخ من مصحف أصلى، وكانت حركة نسخ المصاحف سواء من باب التطوع أو الاحتراف قد نشطت على نحو واسع بدليل ماذكره المسعودي في مروج الذهب من أن أهل الشام رفعوا على أسنة الرماح خمسمائة مصحف الي جانب مصحف دمشق في موقعة صفين سنة ٢٧ هـ(٢٩).

لذلك نفترض أن يكون القائمون على الحكم في مصر قد نسخوا مصحفاً على غرار المصحف العثماني معتمدين في ذلك على مصحف دمشق. يضاف إلى ذلك أن الحجاج بن يوسف الثقفي أرسل نسخاً من مصحفه إلى الأمصار ومن بينها مصر، وقد قام فيه بتثبيت النص القرآني إلى الحد الذي ينزل بالخلافات الشفوية إلى الحد الأدنى، وانتقل بالكتابة العربية من المرحلة الناقصة الخالية من النقط والشكل إلى المرحلة الكاملة التي تستخدم النقط والشكل. ولكن ذلك أثار غيرة عبد العزيز بن مروان، والى مصر (٦٥ – ٨٦ هـ). الذي اهتم بنسخ مصحف لمصر، رصد له القراء والمراجعين المتخصصين، وكان في نسخه مطابقاً للمصحف الرسعي أو العثماني، وهو بذلك يكون أول مصحف رسمي لمصر (١٥).



ب-الادعاء الثاني بأن المصحف الإمام الخاص بعثمان بن عفان في البصرة:

ذكر ابن بطوطة فى جملة ما كتبه عن رحلته إلى البصرة أنه رأى فى مسجد أمير المؤمنين على «المصحف الكريم الذى كان عثمان رضى الله عنه يقرأ فيه لما قتل، وأثر تغيير الدم فى الورقة التي فيها قوله تعالى "فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (٩٨)».

ونستبعد أن يكون هذا المصحف الذى رآه ابن بطوطة، هو مصحف عثمان الذى كان يقرأ فيه ساعة استشهاده، ونعجب لما ذكره ابن بطوطة من رؤيته لمصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان فى البصرة، لأن ابن بطوطة، وهو الطنجى المغربى، كان يعلم تمام العلم أن مصحف عثمان الخاص به (أو علي الأقل صفحات من هذا المصحف، التى اصطبغت سطورها بدماء الخليفة الشهيد كما سنوضح فيمابعد) كان فى حوزة الموحدين فى مراكش بعد أن نقلوه من الأندلس، وظل فى أيديهم حتى قتل المعتضد السعيد على بن المأمون أبى العلاء ادريس بن المنصور الموحدى سنة ١٤٥ هـ (١٢٤٧ م) بالقرب من تلمسان، وقتل ابنه ابراهيم كذلك، فاختفى المصحف الذى اصطبغت بعض صفحاته بدماء الخليفة الشهيد حيناً، حتى ظهر فى أيدى المرينيين بالمغرب من جديد.

وإذا بحثنا الظروف التاريخية والسياسية التي كانت تمر بها البصرة في الفترة التي زارها فيها الرحالة ابن بطوطة، نجد أن العراق كانت تخضع لدولة اللخانات المغول في ايران الذين كأنوا رغم اسلامهم منذ عام ١٩٥هـ/ ١٤٠٨م عندما اعتنق غازان خان سابع الايلخانات المغول الاسلام، في حالة حرب



متواصلة مع نولة الماليك في مصر والشام، وهو أمر يستحيل معه انتقال مصحف عثمان الخاص به من المغرب إلى البصرة عبر مصر الملوكية.

ثم إن خانات المغول كانوا حديثي عهد بالأسلام يعوزهم الحرص على القتناء مثل هذا المصحف الجليل دون غيره من المصاحف.

ولو افترضنا جدلاً أن المصحف الذي رآه ابن بطوطة في البصرة هو المصحف الخاص بالخليفة عثمان، وأنه انتقل من بغداد إلى البصرة في أعقاب سقوط بغداد في أيدي المغول سنة ٦٥٦ هـ، فكيف نفسر ظهور مصحف آخر عليه آثار قطرات من دم الخليفة الشهيد في خزانة المرينيين بالمغرب، توارثوه عن الموحدين?? اللهم إلا اذا كان أحد المصحفين مزيفاً. ونحن لا نشك في مصحف الأندلس أو على الأقل في تلك الصفحات التي تحمل قطوات من دماء الخليفة، فالموحدون بنزعتهم الدينية التي كانت المحرك الأساسي لقيام دولتهم، وإهتمامهم بالمثاغرة والرغبة في الجهاد ضد قوى النصرانية في اسبانيا، وتضحياتهم المتواصلة في سبيل رفع راية الإسلام في الأنداس، لم يكونوا من السذاجة بحيث يحملون مصحف عثمان من جامع قرطية عندما تهددها الخطر القشتالي، إلى عاصمتهم مراكش، ويتفننون في الإحتفال به، وترصيعه بأنفس الدرر واليواقيت، ويجندون المهندسين وأصحاب الحيل الهندسية في الحفاظ عليه داخل خزانات تفتح وتغلق أليا، ويحمله خلفاؤهم في حملاتهم ضد أعداء الإسلام في الأندلس لمس تبركاً، مالم يكن هذا المصحف موضع التبجيل والتكريم هو أو على الأقل ورقات منه مصحف عثمان الأصلى، وهذا يدعونا إلى الشك في أصالة مصحف البصرة الذي رآه ابن بطوطة، ولا يبقى أمامنا سوي افتراض أن يكون هذا المصحف المحفوظ بالبصرة، هو أحد المصحفين اللذين أرسلهما

we so the light of a confi

عثمان بن عفان إلى العراق، فقد أرسل مصحفاً إلى الكوفة وآخر إلى البصرة (٩٩)، وأن تكون قطرات الدم التي تركزت على الآية الكريمة فسيكفيكهم الله قد وضعت عمداً بقصد اقناع البسطاء من الناس بأنه مصحف الخليفة الشهيد، وإضفاء نوع من الآهمية الدينية على هذا المصحف.

### ج- الادعاء الثالث باحتفاظ طقشند بالمصحف الخاص بعثمان بن عفان

تحتفظ مكتبة الادارة الدينية بطقشند بمصحف مكتوب على الرق زعموا أنه مصحف عثمان بن عفان، ويتميز هذا المصحف بأنه خال من النقط، وأن كل صفحة من صفحاته تحتوى على ١٦ سطراً، وأن عدد ورقاته ٣٥٣ ورقة (قياسها ٦٨ سم × ٥٣ سم) (١٠٠). وكان هذا المصحف محفوظاً قبل ذلك في مدينة سمرقند، وظل كذلك حتى سنة ١٨٦٩ م. عندما نقل الى وضعه الحالى بطقشند(١٠٠).

ويتسامل بعض المؤرخين عن كيفية وصول هذا المصحف الإمام الى سمرقند، ويفترضون حلاً لهذه المشكلة افتراضين: الأول أن يكون المصحف قد وصل الى سمرقند إبان حكم القبيلة الذهبية (٢٢١-٣٠٧ هـ)، وأنه كان هدية من السلطان المملوكي الملك الظاهر ركن الدين بيبرس (٨٥٨ – ٢٧٦ هـ) (٨٠٠ – ٢٧٦٠ مـ) الذي كان قد تزوج من ابنة بركة خان، خان القبيلة الذهبية، فناصروا المماليك ضد المغول. والافتراض الثاني في أقوال هؤلاء المؤرخين أن يكون هذا المصحف نفس المصحف الذي رآه ابن بطوطة عند زيارته للبصرة (٢٠٠)، وأنه انتقل من البصرة الى سمرقند على يد تيمود لنك



(۱۷۷ - ۲۰۸ هـ) (۱۳۷۰ - ۲۵۰۵م).

أما الافتراض الأول فمرفوض تماماً لأنه لا يقوم على أساس صحيح، فلقد ذكرنا عند مناقشتنا للأدعاء الأول أن نسبة مصحف مصر إلى عثمان بن عفان مشكوك فيها أساساً. فلو أننا افترضنا صحة الافتراض الأول الذى يقضى بقيام بيبرس باهداء هذا المصحف لبركة خان، فان المصحف المهدى إليه في هذه الحالة يكون مزيفاً في نسبته الى عثمان بن عفان لأن ذلك يعنى أن مصر كانت تحتفظ زمن المماليك بنسختين من المصاحف العثمانية، نسخة اهداها الظاهر بيبرس لخان القبيلة الذهبية، ونسخة أخرى هي التي لا تزال موجودة حتى الآن في المشهد الحسيني، وهذا محال بطبيعة الحال لأن مصحف عثمان الذي أسيل عليه دمه، واحد فقط. يضاف إلى ذلك الحقيقة بأن عثمان بن عفان لم يرسل أصلاً إلى مصر نسخة من المصاحف التي نسخها، وأن عبدالعزيز بن مروان هو آول من نسخ مصحفاً رسمياً في مصر على نسق المصحف العثماني.

آما الافتراض الثانى، فقد لقى قبولاً عند بعض الباحثين (٢٠٢)، ورفضاً من البعض الآخر(١٠٤). أما فريق الباحثين الذين يؤيدون فكرة انتقال المصحف من البصرة إلى سمرقند، فيقصدون بالمصحف المذكرر أنه واحد من النسخ التى بعث بها عثمان إلى الأمصار الاسلامية، ويستندون فى ذلك إلى أن صورة الخط الذى كتب به مصحف طقشند أقرب مايكون إلى صورة الكتابة التى كتب بها المصحف الإمام(١٠٠٠)، أى أن تأييدهم ينحصر فى أن مصحف سمرقند يمكن أن يكون مصحف البصرة الذي أرسله غمان بن عفان بين المصاحف العثمانية التى بعث بها إلى الأمصار.

أما الفريق المعارض من الباحثين فيرى أن الصنعة الفنية تظهو



واضحة على مصحف طقشند، ممثلة في رسم الحروف، ممايشير الى أن الخط الذى كتب به، لا يرجع الى خلافة عثمان، وانما يرجع تاريخه إلى القرن الثانى أو الثالث للهجرة، فالخطوط مستقيمة وتبدو وكأنها رسمت بمسطرة، وأن شكل حروف هذا المصحف يشبه الى حد كبير شكل حروف المصحف الكرفى الموجود الآن بالقيروان، ويرجع تاريخه إلى الغرن الثائث الهجري (١٠٦).

د- الادعاء الرابع بوجود مصحف عثمان بن عفان الخاص في حمص

يذكر الشيخ محمد بن عمر الكيالى فى كتاب "الحلة السنية للرحلة الشامية" أن شيخه اسماعيل بن عبدالجواد الكيالى قام برحلة من حلب سروراً بدمشق، فطرابلس، فبيروت، فحمص، وفى هذه المدينة طلب زيارة القلعة التى كانت مخرية إلا من مسجد صغير، شاهد فيه المصحف العثماني، وذكر أنه كان محفوظاً فى خزانة، والخزانة موضوعة داخل صندوق لحفظه وصيانته. ويذكر الشيخ الكيالى أنه كان مكترباً بالخط الكوفى الغليظ، كما يذكر أنه اطلع على آثار دماء فى بعض الكلمات التى هى على شهادة عثمان رضى الله عنه، براهين وبينات (١٠٧).

وقد تأكدنا من خلاق وصف الشيخ الكيالي للخط الكوفي الذي كتب به مصحف حمص، أن هذا المصحف يرجع الي عصر متأخر وليس الي عصر عثمان بن عفان، فالعلماء المتخصصون في علم الخط والنقوش الكتابية يرجحون أن الخط الذي كتبت به المصاحف الأئمة هو الخط الكي - المدنى في صورته المتقدمة، وهو الذي سيتطور فيما بعد في مدينة الكوفة



ليصبح الخط الكرفي، وذلك بعد القرن الأول الهجري.

وكون هذا المصحف المحفوظ في حمص قد كتب بالخط الكوفي الغليظ على حد قول ابن الخانقاه الذي شاهد مصحف عثمان وعليه أثار دمه في حمص سنه ١٠٠٥هـ (١٦٩٣م) كان مدعاة لتأكيد نسبته إلى ما بعد القرن الأول الهجري، فإننا نتساط هل من المنطقي أن يوجد مصحف عثمان الخاص به في حمص سنة ١١٠٥هـ كما شاهده ابن الخانقاه، وفي نفس الوقت كان موجودا بمراكش بعد أن نقله عبد المؤمن بن على الموحدي من جامع قرطبة، ثم في تلمسان بعد ذلك، ثم في فاس في عهد بني مرين كما سنذكره فيما بعد ؟؟

هـ-الادعاء الخامس بوجود مصحف الخليفة عثمان في متحف طوب قابوسراي باسطنبول.

كتب هذا المصحف على الرق، وقيل أنه هو المصحف الذى كان بيد الخليفة الشهيد عثمان بن عفان يوم قتل، وأن آثار الدماء لا تزال واضحة على ورقاته. حتى يومنا هذا.

ولكن اذا رجعنا إلى وصف هذا المصحف، نجد أنه منقوط باللون الأحمر، وفي آخر الآيات أحياناً دائرة تشغلها خطوط هندسية، وقيل أنه كتب بخط الخليفة عثمان بن عفان(١٠٨). وهذا الوصف في حد ذاته كفيل بحسم الموضوع، ويؤكد أن هذا المصحف ليس من المصاحف العثمانية، فعلى هذا المصحف رقش ونقط، ولم يكن ذلك من خصائص المصاحف العثمانية.

رهناك من المصادر العربية ما يؤكد أن مصحف الإمام عثمان بن عفان الخاص به والذي تحتفظ بعض أوراقه بأثار دمائه، كان محفوظاً في جامع قرطبة، وأنه ظل محفوظاً بهذا الجامع حتى سنة ٥٥٧ هـ عندما نقله عبد المؤمن بن على خليفة الموحدين إلى مراكش، وظل بالمغرب حتى عهد بنى مرين.

ونحن نعتقد بوجود ورقات من هذا المصحف، أضيافت اليها صفحات آخرى منسوخة عن مصحف عثمان في الأندلس، وسنحاول التدليل



(٤)

#### مصحف عثمان بعد استشهاده

يذكر الادريسى في نزهة المشتاق أن جامع قرطبة كان يحتفظ في مخزنه الواقع الى يسار المحراب بمصحف، كان يرفعه رجلان لثقله، وهذا المصحف كان يضم ٤ أوراق من مصحف عثمان بن عفان الذى خطه بيمينه، وفيه نقط من دمه، وللحديث عن هذا المصحف، لابد أن نتتبع رحلته منذ وفاة الخليفة عثمان حتى وصوله إلى قرطبة. ونستنتج مما ذكره السمهودي في " وفاء الوفا" أن مصحف عثمان الذي كان يطالع فيه وقت استشهاده انتقل بعد وفاته إلى أحد شخصين كلاهما يحمل اسم خالد، استشهاده انتقل بعد وفاته إلى أحد شخصين كلاهما يحمل اسم خالد، أحدهما، حفيده خالد بن عمرو بن عثمان بن عفان، حسب رواية السمهودي نقلاً عن محرز وجاء فيها مايلي: " قال محرز: وبلغني أن مصحف عثمان صار الى خالد بن عمرو بن عثمان...(١٠٠١)، والثاني طبقاً لرواية ابن قتيبة هو خالد بن عثمان بن عفان نفسه، وهو عم خالد بن عمرو بن عثمان الذكور في الرواية الأولى، وفي ذلك يقول السمهودي: « وقد قال ابن قتيبة، كان مصحف عثمان الذي قتل وهو في حجره عند ابنه خالد ثم صار مع أولاده وقد درجوا ..»(١٠٠٠).

فقد خلف عثمان بن عفان عدداً من الأبناء من زوجات مختلفة، وكانت احدى زوجاته هى أم عمرو بنت جندب بن عمر بن حُمّمَ بن الحارث بن رفاعه بن سعد بن ثعلبه بن لؤى بن عامر بن غنم بن دهمان بن منهب بن يوس، وقد أنجب منها أولاده، عمرو، وخالد وأبان وعمر ومريم(١١١). ومن

الراضع تماماً أن خالد المذكور في رواية ابن قتيبة هو نفسه خالد والد عثمان بن عفان الثاني من زوجته أم عمرو بنت جندب.

أما عمرو الابن الأول لعثمان من زوجته أم عمرو بنت جندب، فقد تزوج بدوره، وكانت احدى زوجاته، رملة بنت معاوية بن أبى سفيان، وأنجب منها ولدين هما درج وخالد(١١٢).

ومن هنا نستنتج أن خالد بن عمرو بن عثمان ، المقصود في الرواية التي نقلها السمهودي عن محرز كان حفيداً لكل من عثمان بن عفان من الأب، ومعاوية بن أبي سفيان من الأم.

ونحن نميل إلى الأخذ برواية محرز التى أوردها السمهودى، وهى أن المصحف الإمام المنقط بدم عثمان ظل محفوظاً لدى خالد بن عمرو بن عثمان اسبيين:-

أولاً: شدة قرابته من معاوية بن أبي سفيان، فهو حفيده، ومن المنطقي أن يسمح الجد معاوية لحفيده خالد بن عمرو بن عثمان أن يحتفظ بمصحف جده، لثقة معاوية التامة في أن حفيده لن يفرط في هذا المصحف أبداً.

تأنياً: الت إلى عمرو بن عثمان بن عفان، وإلى بعض اخوته، عن والدهــــم
داره، المتى كان عثمان قد تصدق بها على ولده فى حياته، وفى ذلك
يقول السمهودى: " واتخذ عثمان رضى الله عنه داره العظمى التى
عند مرضع الجنائز، فتصدق بها على ولده، فهى بايديهم صدقة، وقد
قدمنا ان فى محلها اليوم رباط الأصفهانى، وترية أسد الدين شيركره

عم السلطان صلاح الدين بن أيوب ومعه فيها والد صلاح الدين أيضاً (١١٣).

وكانت دار عثمان التى قتل فيها تتكون في حقيقة الأمر من دارين، دار صغرى، تلتصق تماماً بدار أخرى أكبر مساحة عرفت بالدار الكبرى. وكانت دار عثمان الصغرى تقع قبالة دار الخليفة أبى بكر الصديق رضي الله عنه في زقاق البقيع، إلى جانب دار آل حزم الانصاريين التي تشرع على موضع الجنائز. وفي اليوم الذي استشهد فيه عثمان، تسور الثوار الدار الصغرى، ودخلوا عليه منها، ويذكر السمهودي أن دارى عثمان عرفتا في زمانه برباط سيدنا عثمان. وكان الرسول صلى الله عليه وسلم، هو الذي خط لعثمان بن عفان داره، ومن الجدير بالذكر أن دار عثمان أطلق عليها اسم ولده عمرو فعرفت " بدار عمرو بن عثمان مما يؤكد أنه كان أكثر أولاده اهتماماً بدار أبيهم عثعان، وأنه أكثر الاقامة بها حتى عرفت باسمه، وفي ذلك مايشير الي أن ولده خالد بن عمرو بن عثمان، نشآ بدوره في هذه الدار، وأقام بها. وهذه الدار في ذات الوقت هي الدار التي كان بها مصحف عثمان المنقوط بدمه (۱۱۱).

لهذین السببین نرجح بقاء المصحف فی حوزة خالد بن عمرو بن عثمان، فهو أقرب إلى معاویة بن أبی سفیان وبنی أمیة من خالد بن عثمان من جهة، بالأضافة إلی أنه كان یقیم مع أبیه فی دار عثمان بن عفان نفسها، وهذا یؤکد عدم خروج المصحف من دار عثمان حتی ذلك الوقت(۱۱۵).

ويقرر ابن عبد الملك الأنصارى أن هذا المصحف المنقوط بدم عثمان، قد ضاع بالمدينة في بعض الفتن الطارئة عليها (١١٦). وإذا حاولنا أن نحصو



هذه الفتن لنحدد الفترة التي قد يكون المصحف فقد خلالها من المدينة، فإننا نجد أنها تنحصر في أحد احتمالات ثلاثة:--

الاحتمال الأول: أن تكون الفتنة التى حدثت فى خلفة معاوية بن أبى سنفيان سنة ٠٥ هـ هى المقصودة. فبعد وفاة الحسن بن على سنة ٤٩ هـ، عزم معاوية على البيعة لابنه يزيد، وأرسلت العراق والشام وفودها لتبايعه، وكان هذا يعنى خروج الخلافة على النظام التقليدي الذي ألفه العرب القائم على الشورى، والأخذ بالنظام الهرقلى القائم على مبدأ الوراثة فى الحكم، مما أثار غضب أهل المدينة، فأعلن أبناء الصحابة رفضهم ليزيد (١١٧).

وقد حاول معاوية اصطناع المعارضين في المدينة، فقدم بنفسه إلى المدينة في عام ٥٠ هـ، وأرسل القاء العبادلة من أبناء الصحابة (١١٨) الذين ردوا عليه بعنف رافضين أن تكون الخلافة هرقلية أو قيصرية (١١٩). وعاد معاوية إلى الشام بعد أن طلب من عامله على المدينة سعيد بن العاص أن يحمل الناس على مبايعة يزيد.

فرفض أهل المدينة مبايعة يزيد بولاية العهد، رغم العنف الذي عاملهم به سعيد بن العاص. فاضطر معاوية الى القدوم بنفسه الى المدينة المرة الثانية في ألف من فرسانه لإرغام المعارضين على مبايعة ابنه، وكانوا يتمثلون في الحسين بن على، وعبدالله بن عمر، وعبدالرحمن بن أبى بكر، وعبدالله بن الزبير، وأوقف على رأس كل منهم حارسين يحمل كل منهما سيفه، وخاطب معاوية أهل المدينة معلناً موافقة المعارضين الاربعة على مبايعة يزيد، فأضطر المعارضون الأربعة إلى السكوت خوفاً من سيوف،

#### معاوية، فبايع الناس يزيد أمام سكوتهم(١٢٠).

والاحتمال الثاني: أن يكون المصحف قد فقد في الأحداث الدامية التي تعرضت لها المدينة عام ٣٣ هـ: فيعد استشهاد الإمام الحسين ابن على في موقعه كريلاء، دعا عبدالله بن الزبير أهل تهامة والحجاز لبيعته، فبايعه الناس باستثناء محمد بن الحنفية وعبدالله بن عباس (١٢١). وكان أهل المدينة قد غضبوا لمقتل الحسين بن على فخلعوا عامل يزيد بن أبي سفيان عليهم، وهو عثمان بن محمد بن أبي سفيان، وطردوا مروان بن الحكم وسائر جنى أمية (١٢٢)، وأقاموا عليهم عبدالله بن خنظلة سنة ٦٣ هـ فلما بلغ يزيد بن معاوية ذلك، أعد جيشاً يتألف من ١٢ ألف مقاتل في رأي، وخمسة آلاف في رأى آخر(١٢٣)، بينهم عدد من النصاري لتأديب أهلى المدينة، والقضاء على حركة عبدالله بن الزبير. وكان يتولى قيادة هذا الجيش مسلم بن عقبة المري (١٧٤). أما أهل المدينة، فقد ولوا على أنفسهم عبدالله بن مطيع العدوى عن قريش، وعبدالله بن حنظلة الراهب المعروف بالغسيل عن الأنصبار(١٢٥)؛ وخندقوا حول المدينة بخندق يحوطها من سائر نواحيها. وعسكرت أجناد الشام في موقع يعرف بالحرة في ٢٧ من ذي الحجة سنة ٦٢ هـ، وإحد قوا بالمدينة من كل جهة، وحاولوا اقتحامها، فلما فشلوا لجأ مروان بن الحكم إلى الخديعة، فاحتال على بعض الأهالي، فدخلوا المدينة من جهة الطورين، ومعه مائة من الفرسان، ودارت موقعة عنيفة بين جيوش الشام وأهل المدينة قتل فيها (١٢٦) ثمانون من صحابة الرسول. وآلاف من سائر الناس، وعلى أثر ذلك استباح عسكر الشام المدينة، ودعوا الناجين من



أهلها إلى البيعة على أنهم في وعبيد ليزيد يفعل في أموالهم ودراريهم

مايشاء، فبايع الناس على ذلك.

والاحتمال الثالث: أن يكون المصحف الإمام، قد فقد من المدينة

أثناء الاضطرابات التي تعرضت لها في خلافة أبي جعفر المنصور، وسبب ذلك يرجع إلى أن العباسيين استأثروا بالخلافة دون العلوبين، بعد أن خدعوا العلوبين باستغلال اسم الرضا من أل محمد أي أل بيت الرسول في مرحلة الدعرة، وأثار ذلك سخط العلويين وغضبهم. وكان الحسنيون أول من تحرك من العلوبين للمطالبة بحقهم في الخلافة، وتزعم الثورة محمد النفس الزكية بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن على. وفي جمادي الآخرة من سنة ١٤٥ هـ أعلن محمد النفس الزكية خروجه على المنصور، ودعا الناس لمبايعته (١٢٧)، وأثار تأييد أهل الحجار لثورة محمد النفس الزكية مخارف الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور (١٢٨)، ولم يتردد في إخماد هذه الحركة التي أصبحت تشكل خطراً حسيماً على الدولة العباسية لاتتنتما وأن النفس الزكية كان شخصية محبربة في بلاد الحجاز، فسيّر المنصور إلى المدينة ولى عهده عيسى بن موسى على رأس قوة عدتها أربعة آلاف فارس وألفى راجل(١٢٩)، وأردف هذه القرة بجيش آخر كُنّيف يقوده حميد بن قحطبة والى الجزيرة وأحد كبار القادة العباسيين. ودخلت جيوش عيسى بن موسى المدينة يوم النصف من ومضان عام ١٤٥ هـ، وقوجي أهلها بخيالة العباسيين تطوقهم، واشتد القتال ، واستشهد عدد لايستهان به من أتباع النفس الزكية، فتقرق كثير منهم عنه، وأيقن بالهزيمة، قدخل دار مروان، واغتسل وصلى الظهر، ثم خرج لمراصلة القتال بين من تبقى من أصحابه حتى استشهد على يد حميد بن قحطية الذي احتز راسه ١٣٠٠. أما اخره



ابراهيم، فقد كان قد خرج الى الكرفة، ظناً منه أن أهلها يؤيدونه، فلما دخل الكرفة ثم يجد ناصراً، وسير الله المنصور جيشاً كثيفاً، بقيادة عيسى بن موسى، اشتبك مع ابراهيم بن عبدالله فى معركة عنيفة دارت فى باخمرى، وانتهت بهزيمة ابراهيم ومصرعه، ويذلك قضى المنصور على ثورة الحسنيين فى المدينة والبصرة. ثم تجددت ثورات الحسنيين فى المدينة سنة ١٦٩ هـ زمن الخليفة الهادى، وتولى قيادتها هذه المرة الحسين بن على بن الحسن ابن الحسن. وكان يتولى المدينة من قبل الخليفة العباسى آنذاك عمر بن عبدالعزيز بن عبدالله بن عمر بن الخطاب الذى اصطنع مع الحسنيين سياسة تقوم على العنف والبطش، وأدى ذلك الى قيام الحسين بالدعوة إلى نفسه، فبايعه أهل المدينة، ثم خرج فى أنصاره إلى مكة فى ٢٤ من ذى الحجة، فتصدى له عند فخ (وهو موضع يقع على بعد ٦ أميال من مكة) قوة كبيرة من العباسيين بقيادة سليمان بن المنصور، ودارت موقعة عنيفة بين الجانبين، قتل فيها الحسين ومعظم من معه (١٢١).

وهكذا نجد أنفسنا أمام أكثر من احتمال، وقبل أن نناقش مدى صحة كل احتمال علينا آن نذكر رواية السمهودى عن الشاطبى، فقد تضمنت الرواية أن مالكاً قال: « أن مصحف عثمان رضى الله عنه تغيب فلم نجد له خبراً بين الأشياح» (١٣٢). ومن المعروف أن مالك بن آنس توفى سنة ١٧٩ هـ (١٣٢). كذلك يذكر السمهودى أن القاسم بن سيلام المتوفى سنة ٢٢٣ هـ (١٣٤)، رأى مصحف عثمان المنقوط بهمه، وقد استخرج له من خراين بعض الأمراء، وشاهد آثار الدماء بصفحاته. كذلك هلينا أن نورد خراين بعض الأمراء، وشاهد آثار الدماء بصفحاته. كذلك هلينا أن نورد نصاً أورده كل من اين مرزوق في المستشم، وابن عبدالملك الأنصارى في النيل والتكملة، فهو يذكر أن شخصاً يدعى أبو بكر محمد بن أحمد بن



يعقوب بن شيبة بن الصلت بن عصفور بن شداد بن هميان السنوسي (١٢٥)، ذكر أنه سمع عن والده أحمد، ورأى بخط جده يعقوب، مايؤكد أن هذا الجد يعقوب قد رأى الإمام (مصحف عثمان) بنفسه في العراق، وفي ذلك يقول على لسان أبيه أحمد: « حدثني أبي: رأيت الإمام، مصحف عثمان بن عفان رضى الله عنه وأرضاه في شهر ربيع الأول سنة ثلاث وعشرين ومائتين، قد بعث به أبو اسحاق أمير المؤمنين وهو المعتصم بالله بن أمير المؤمنين أبي جعفر هارون الرشيد لتجدد دفقاه ويُحلَّى، فشيرت طول المصحف فاذا هو شبران وأربع أصابع مفرقة، وعددت سطور بعض ورق المصحف، فاذا في الورق ثمانية وعشرون سطراً، ورأيت أثر دم فيه كثيراً في أوراق من المصحف كثيرة، يعض الورق قدر نصف الورقة، ويعض قدر الثلث، وفي بعض الورق أقل وأكثر، وعلى أطراف كثير من الورق، ورأيت عظم الدم نفسه في سورة والنجم في أول الورقة كأنه دم عبيط أسود على (ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون إلا الظن، وما تهوى الأنفس)، ثم بعده أيضاً، ورأيت أثر نقطة من دم على هذا الحرف (فسيكفيكهم الله) فسألت الذي رأيت المصحف عنده : مالهذه دارسة، فقال: مما يمسح الناس أيديهم بها. ورأيت أثر مسح الأيدى بيّناً، وأثر النقطة بيّن، انتهى المقصود من الواقع في صفة مصحف عثمان بن عفان رضى الله عنه عند أبى بكر محمد بن أحمد بن يعقوب بن شيبة المذكور ... > (١٣٦).

ونخرج من هذه الرواية بالحقائق التالية:-

- (۱) كان المصحف الإمام محفوظاً بالعراق زمن الخليفة العباسى المعتصم.
- (٢) كان طول المصحف الإمام يصل الى نحو شبرين وأربع أصابع،



وكانت بكل ورقة ثمانية وعشرون سطراً.

(٢) كان الدم يصبغ عدداً كبيراً من أوراق المصحف، وكان يغطى فى بعض الورق قدر نصف الورقة أو الصفحة، وفي البعض الآخر قدر الناث. وكان يغطى الورقة التي تبدأ بسورة "النجم"، كما كانت هناك آثار قطرة من الدم تغطى عبارة (فسيكفيكهم الله).

وأول مانلاحظه عند مناقشتنا للأحتمالات الثلاثة حول الفترة الزمنية التى اختفى فيها مصحف عثمان من المدينة، أن السمهودى يسوق رواية نقلها عن الإمام مالك بن أنس الذى توفى سنة ١٧٩ هـ (١٣٧) يذكر فيها أن الصحف قد تغيب (١٣٨)، ولم يوجد له أثر، وهذا يعنى أن المصحف الامام اختفى من المدينة المنورة فى حياة مالك بن انس، وهذا يدعونا إلى رفض الاحتمالين الأولين، وقبول الأحتمال الثالث، ويقضى بأن المصحف فقد من المدينة مع أحداث موقعة فغ سنة ١٦٩ هـ، فهذه الفترة الزمنية تتفق منطقياً مع الزمن الذى عاش فيه الإمام مالك، ومع طبيعة الأحداث، فالمصحف كعلم أثبتنا كان محفوظاً عند أحفاد عثمان بن عفان، وكانوا أقرباء للأمويين فى ذات الوقت، ولا يعقل أن ينتزع الأمويون مصحف عثمان من أقربائهم أحفاد عثمان بن عفان، وكانوا من أقربائهم أحفاد عثمان بن عفان، وكانوا أقرباء للأمويين فى

أما الاحتمال الأول وهو أن المصحف الإمام فقد من المدينة في الفترة التي أراد معاوية أن يحصل على البيعة في المدينة بولاية العهد لولده يزيد، أعنى سنة ٥٠ هـ عندما قدم معاوية بنفسه على رأس جيش إلى المدينة القاء العبادلة، نرى أنه ليس من المنطقى أن يقتحم معاوية دار حفيده خالد ابن عمرو بن عثمان، التي هي في نفس الوقت دار جده عثمان بن عفان أينتزع منه المصحف الإمام، فهو مهما كان الأمر حفيده، وأقرب الناس اليه،



وأكثرهم موالاة له.

كذلك ليس من المعقول بالنسبة للأحتمال الثاني أن يأمر يزيد بن معاوية في سنة ٦٣ هـ، جنده باستباحة حرمة دار خالد بن عمرو بن عثمان الذي هو ابن أخته رملة، ثم أن هذين التاريخين سواء عام ٥٠ هـ أو ٦٣هـ، لايعاصران حياة مالك بن أنس الذي أكد أن مصحف عثمان الذي كان يقرأ نيه ساعة استشهاده تغيب، وإذا كنا قد أخذنا بالأحتمال الثالث، واعترضنا على الاحتمالين الأولين، اللذين يقضيان بأن مصحف عثمان انتزع من أل عثمان إبان الحكم الأمرى فذلك لصلة القرابة الوثيقة التي تربط بين البيتين أل عثمان وآل أمية، ويكفى أن نستدل على حسن الصلة بينهما طوال العصر الأموى أن نذكر أن آبان بن عثمان بن عفان من السيدة أم عمرو بنت جندب شقيق خالد وعمرو، قد تولى المدينة، عاملاً عليها من قبل الخليفة الأموى عبدالملك بن مروان بدلاً من يحيى بن الحكم بن أبى العاص بن أمية لحمق الأخير وتهوره، وظل أبان عاملاً على المدينة زهاء سبع سنوات، وحج بالناس سنتين (١٣٩). كذلك أورد السمهودي مايؤكد أن مصحف عثعان المنقوط بعطوات من دمه، ظل محفوظاً عند أل عثمان بن عفان بالمدينة المنورة زمن الخليفة الوليد بن عبد الملك، فقد روى عن محرز بن ثابت مولى مسلمة بن عبد الملك عن أبيه قال: كنت في حرس الحجاج بن يوسف، فكتب الحجاج المصاحف، ثم بعث بها الى الأمصار، وبعث بمصحف الى المدينة، فكره ذلك أل عثمان، فقيل لهم: أخرجوا مصحف عثمان يُقرأ، فقالوا. أصيب المصحف يوم مقتل عثمان ...(١٤٠)».

ونخلص من ذلك كله بأن المصحف الإمام الخاص بعثمان بن عفان والمنقوط بدمه ظل محفوظاً في دار عثمان بالمدينة، دار الهجرة، طوال

العصر الأموى؛ وأنه تغيب عن المدينة كما ذكر الإمام مالك في بداية العصر العباسي الأول ربما في الوقت الذي اقتحم فيه العباسيون المدينة سنة العباسي واستباحوها تماماً كماسبق أن ذكرنا.

وهذا الاستنتاج في حد ذاته يعنى أن « المصحف الإمام »، انتقل إلى أرض العراق، فاستيلاء أجناد بنى العباس على هذا « المصحف» الذى كان يحتفظ به بنو عثمان بن عفان الذين هم أقرباء الأمويين وأحبائهم يعنى في حد ذاته انتصاراً نفسياً ومعنوياً كبيراً أحرزه العباسيون على الأمويين، وتلك كانت السياسة التي انتهجها العباسيون منذ اللحظة الأولى التي سيطروا فيها على الخلافة، وهي سياسة تستهدف النيل من الأمويين والتنكيل بهم أينما وجدوا. والتاريخ يسجل لأبي العباس السفاح أول الخلفاء العباسيين مذابحه البشعه ضد الأمويين، وأكثرها بشاعة مذبحة نهر أبي فطرس، وتمثيله بجثث الخلفاء المروانيين واحراقها ونثر رمادها في الهوا (١٤١).

ومما يؤكد صحة استنتاجنا ماذكره كل من السمهودى المؤرخ المشرقى وابن مرزوق وابن عبدالملك الأنصارى المؤرخين المغربيين ، فالسمهودى كما ذكرنا، يؤكف أن الإمام أبا عبيد القاسم بن سلام، رأى المصحف المنقوط بدم عثمان، وقد استخرج له من خزائن بعض الأمراء، وشاهد آثار دم عثمان بن عفان به (١٤٢)، ولكن السمهودى لم يحدد البلد الذى رأى فيه أبو عبيد القاسم بن سلام المصحف المذكور، كما أنه لم يعرف بالأمراء الذين كانوا يحتفظون به في خزائنهم وبالرجوع إلى ترجمة أبى عبيد القاسم بن سلام، ومقارنة رواية السمهودى بالرواية التي أوردناها لابن عبدالملك، نستطيع إماطة اللثام عن الغموض الذى يكتنف رواية



السمهودي وفي ذلك مايساعدنا على تحديد مكان المصحف الإمام في العصر العباسي الأول.

فالإمام أبو عبيد القاسم بن سلام الهروى (١٤٢) المعروف بالبغدادى لطول اقامته ببغداد، كان من أشهر تلاميذ الأصمعى، وقد أخذ عنه بالبصرة، كما أخذ على أبى عبيدة وأبي زيد الانصارى، وسمع بالكوفة وأخذ عن ابن الأعرابي، والكسائي على المذهب الشافعي. وأقام ابن سلام زمناً طويلاً في بغداد ثم رحل إلى مكة لأداء فريضة الحج في عام ٢١٤ هـ زمناً طويلاً في بغداد ثم رحل إلى مكة لأداء فريضة الحج في عام ٢٢٢ هـ، (٨٢٩ م)، وظل بعدها مجاوراً بمكة، وذكروا أنه توفي بها سنة ٣٢٢ هـ، وقيل أنه توفى بها سنة ٣٢٢ هـ، وسلام أنه عاش بالعراق حتى سنة ٤٢٢ هـ، وهذا يعني رأى أنه مصحف عثمان المنقوط بدمه في العراق خلال هذه الفترة حيث استخرج من خزائن أمراء الدولة العباسية ببغداد التي نسب إليها ابن سلام بحكم اقامته الطويلة بها. وهذا التحليل والاستنتاج يتقق مع ما أوردناه من قبل على آسان الامام مالك من اختفاء مصحف عثمان وتغيبه عن المدينة قبل عام ١٩٧٩هـ الذي توفى فيه مالك بن أنس.

ومعنى ذلك أن المصحف الامام انتقل من المدينة في أوائل العصر المعياسي الأول، وعلى وجه التحديد في سنة ١٦٩ هـ الي بغداد، وهناك احتفظ به خلفاء الدولة العباسية في خزائنهم، ويؤكد ذلك الرواية الثانية التي أوردناها على الصفحات السابقة لكل من آبن مرزوق، وابن عبدالملك الانصاري، وتؤكد هذه الرواية أن أحد الاشخاص وهو يعقوب بن شيبة بن الصلت السدوسي رأى بنفسه مصحف عثمان بن عفان المنقوط بدمائه في العراق منذة ٢٢٣٠ هـ، وكان الخليفة المعتصم قد أرسل ليجدد دفتيه (١٤٤).

واستمرار وجود المصحف الإمام بالعراق حتى سنة ٢٢٣ هـ في عصر الخليفة المعتصم (٢٠٠ – ٢٤٧ هـ) ينفي احتمال انتقال المصحف الى الأنداس مع الأمير عبدالرحمن الداخل (١٤٠) عند دخوله هناك، وهذا يخالف الرأى الذى أدلى به ابن عبدالملك الانصاري (٢٠١)، وفي نفس الوقت يدعونا ذلك إلى ترجيح الرأى القائل بوصوله أن وصول جزء منه على الأقل كما سنوضح فيمابعد زمن الأمير عبدالرحمن الأوسط (٢٠٦ – ٢٦٨ هـ) (١٤٠) إلى الأنداس، فقد كان الأمير عبدالرحمن الأوسط أول أمير من بنى أمية يفتح أبواب الأنداس المشرق، وكان يبعث تجاراً لشراء نخائر العراق ونفائسها من كتب مشاهير الكتاب وتحف وقلائد، كما كان يبعث في استقدام العلماء ورجال الفن وكبار المغنين من بغداد منهم زرياب (١٤٨) أشهر موسيقى ببغداد مفيس بعيداً أن يكون أرسل في طلب منهم زرياب (١٤٨) أشهر موسيقى ببغداد مفيس بعيداً أن يكون أرسل في طلب القرطبة المصحف من العراق، ويؤكد ذلك نص أورده ابن حيان نقلا عن ابن القرطبة القرطبي، جاء فيه أن الفتى حبيب الصقابي دعا بعد وفاة الأمير عبد الرحمن الأرسط بالمصحف المنسوب إلى عثمان بن عفان رضي الله عنه، فاستحلف جميعهم لمحمد وتوثق منه. (ابن حيان، المقتبس من أنباء أهل الأندالس، جميعهم لمحمد وتوثق منه. (ابن حيان، المقتبس من أنباء أهل الأندالس، حمتود على مكي، بيروت ١٩٧١، ص ١٩١٢).

وقد اختلفت آراء المؤرخين الأندلسيين بشأن هذا المصحف، فابن بشكوال يرى أن هذا المصحف الذي كان بجامع قرطبة ثم غرب منها سنة ٥٥٦ هـ بأمر من الخليفة الموحدي، أبى محمد عبدالمؤمن بن على إلى المغرب، هو أحد المصحف الأربعة التي بعث بها عثمان رضي الله تعالى عنه إلى الأمصار، مكة والبصرة والكرفة والشام، كذلك يرى ابن بشكوال أن ما اصطبع به من أثار دماء عثمان بن عقان، زيف ووهم ويعيد عن الحقيقة، ويرجح أن يكون هذا المصحف هو المصحف الشامي، وليس مصحف الخليفة الشهيد عثمان بن عقان الخاص بلادي).

ركذلك يرى أبن عبد الملك الأنصباري أن هذا المسحف الذي حافظ عليه الأمويسون بالأندلس في جسامع قرطبة حتى نقله الموحدون إلى المعسوب

لم يكن النسخة الخاصة بالخليفة الشهيد عثمان بن عفان، وفي ذلك يقسول « وقد أكثر شعراء دولة أبي محمد عبد المؤمن وينيه بعده، من هذا المعنى وتواطأت أقوالهم بناء على معتقداتهم أنه مصحف عثمان بن عفان الذى كان بين يديه حين استشهد رضى الله عنه، ويذكرون أن دمه كآن منه بموضعين أحدهما قوله سيحانه (فسيكفيكهم الله) والثاني قوله تعالى (فعقروا الناقة) وهذا كما تراه ظاهر التصنع وهو والله أعلم غلط بين تنبع فيه يعض الناس بعضاً،، (١٥٠) » وفي موضع أخر من الذيل والتكملة، يقول أبن عبدالملك الأنصاري «ولا يمكن أن يكون هذا الذي كان بالأندلس، لأنه لم يطرأ على بنى العباس مايخرجه عن أيديهم ويصيره الى الأنداس، ثم ان أثر الدم في هذا الذي كان بالأندلس كان في الموضعين المذكورين لا غير ما ذكر ابن شبية، والذي يظهر لي والله أعلم، أن هذا المصحف الذي كان بالأنداس هو أحد المصاحف الأربعة التي بعث بها عثمان بن عفان رضى الله عنه إلى الأمصار: مكة والبصرة والكوفة والشام، فأن يكن أحدها فلعله الشامي استصحبه الأمير أبو المطرف عبدالرحمن الداخل إلى الأنداس ابن معاوية بن هشام بن عبدالملك بن مروان بن الحكم بن أبى العاص بن أمية ابن عبد شمس، وكان دخوله إلى الانداس غرة ربيع الأول سنة ثمان وثلاثين ومائة، مما بعثت اليه أخته به من الذخائر والتحف والهدايا التي كانت توالى توجيهها اليه من الشام، أو يكون مما اجتلب الى غيره من ذريته والله أعلم...(١٥١)... اعلم

ويحاول ابن عبدالملك أن يسوق من الأدلة مايساند رأيه فيقول «ويؤيد ماذهبت إليه من ذلك أن مقدار حجم الذي وصفه أبو بكر بن شيبة حسيما تقدم ايراده مخالف مقدار حجم الذي كان بالأندلس ، فقد وصف لي



جماعة ممن شاهدوه وباشروه منهم شيخنا أبو الحسن الرعيني وأبو زكريا يحيى بن أحمد بن عتيق رحمهما الله وغيرهما، فاتفقوا على أن طوله دون الشبر وأن اسطاره دون العشرة، فاقتضى ذلك أن أوراقه أكثر من أوراق الذي وصف أبو بكر بن شيبة، وقد ذكر لى واصفوه المذكورون أنه كان ضخماً لكثرة ورقه، وذكر لى بعضهم أنه عاين المعوذتين في صفحتين منه كل واحدة منهما في صفحة...(١٥٢)».

ويذكر ابن عبدالملك نقلاً عن الرازى أن هذا المصحف الموجود بجامع قرطبة، هو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان ومما خطه بيمينه (١٥٢).

كما يذكر نقلا عن ابن حيان في كتابه المقتبس في أحداث سنة ١٥٥هـ عن هذا المصحف بقوله «وهو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنهما خطه بيمينه وله عند الأندلس شأن عظيم واحتفاء شديد، أمر الخليفة من أجل ذلك باحتماله الى دار صاحب الصلاة.. (١٥٤)» أما الادريسى فقد ذكر أن المصحف الذي كأن بجامع قرطبة هو مصحف عثمان بن عفان مما خطه بيمينه، وفيه نقط من دمه (١٥٥).

ویذکر المقری أن هذا المصحف کان مصحف عثمان بن عفان الذی یقرأ فیه لحظة استشهاده، ویعبر عن ذلك بقوله « وکان بالجامع المذکور (یقصد به جامع قرطبة) فی بیت منبره ، مصحف أمیر المؤمنین عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه الذی خطه بیده، وعلیه حلیة ذهب مکللة بالدر والیاقوت، وعلیه أغشیة الدیباج وهو علی کرسی من العود الرطب بمسامیر الذهب ،، (۱۵۱). وفی موضع آخر من نفح الطیب یقول «وذکر مصحف عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه ، الذی کان فی جامع قرطبة، وصار الی بنی عبدالمؤمن فقال: هو مصحف أمیر المؤمنین عثمان بن عفان رضی



الله تعالى عنه، مما خطه بيمينه وله عند أهل الإنداس شأن عظيم. انتهى>>(١٥٧).

ومن خلال هذا العرض لتلك الآراء المختلفة يتبين لنا أننا أمام فريقين: الفريق الأول: يؤكد أن هذا المصحف هو مصحف عثمان بن عفان الخاص به كتبه بخط يده، كان في حجره، يقرأ فيه الخليفة الشهيد لحظة استشهاده، فسالت دماؤه، وتركت آثارها عليه، ومن هؤلاء الرازى، وابن حيان ، والادريسي ، والمقرى .

أما الفريق الثانى: فينفى أن يكرن هذا المصحف ، مصحف عثمان الخاص به، ويميل أصحاب هذا الرأى إلى أن هذا المصحف هو أحد المصاحف الأربعة التى بعثها عثمان الى الأمصار، الكوفة والبصرة ومكة والشام، ويرجحون أن يكون نفس المصحف الشامي وأنه دخل الى الأندلس، زمن عبد الرحمي الداخل، ومن أصحاب هذا الرأى ابن بشكوال وابن عبدالملك الأنصارى.

وسنقوم الآن بمناقشة الرأيين والرد على كل منهما بهدف التوصل إلى الحقيقة التاريخية.

ففيما يتعلق برأى الفريق الأول، فاننا نميل إلى الأخذ بهذا الرأى القائل بأن مصحف جامع قرطبة هو المصحف الامام الذى كان يقرأ فيه وقت استشهاده، ولكننا لا نوافق أصحاب هذا الرأى على أن عثمان بن عفان هو الذى خط المصحف بيمينه، فالخليفة عثمان كما سبق أن ذكرنا في الصفحات السابقة قد عهد إلى عدد من الصحابة بنسخ المصحف على قراءة واحدة بلسان قريش، ولم يكتب أو ينسخ بنفسه أى نسخة (١٥٨).



أما فيمايتعلق برأى الفريق الثاني فسنقوم بالرد على كل نقطة منه على حدة.

أولاً: يرى كل من ابن بشكوال وابن عبدالملك الأنصاري أن المصحف المرجود بجامع قرطبة هو أحد المصاحف الأربعة التي أمر عثمان بنسخها وبعث بها إلى الأمصار الأربعة الكوفة ومكة والبصرة والشام. ونحن لا نوافق على هذا القول للأسباب الاتية:-

فيما يتعلق بمصحف الكوفة يغلب على الظن أنه ضاع في غمرة القلاقل والاضطرابات العنيفة التي احتدمت في الكوفة على أثر الوقائع التي دارت بين على بن أبى طائب، ومعاوية بن أبى سفيان، ثم في العصر الأموى عندما أصبحت الكوفة مركزاً للتشيع وظلت كذلك طوال العصر الأمرى، وما بعد قيام الدولة العباسية، وحتى لو افترضنا جدلاً بوجوده بالكوفة، فلا يعقل أن يفرط أهل الكوفة في مصحفهم العثماني، ليوسل إلى الأندلس التي كان يتولى حكمها أمراء من البيت الأموى السنة، هذا بالاضافة الى أن المصادر العربية لم تزودنا بأية تفاصيل حول هذا الصحف.

أما مصحف مكة فلدينا أخبار عنه حتى القرن الثامن الهجرى (الرابع عشر الميلادي) من ذلك أن ابن جبير رآه بمكة أثناء زيارته لها في الرحلة المنسوبة اليه (۱۰۹). كما تحدث عنه الرحالة الطنجى ابن بطوطة أثناء زيارته لكة والحرم المكى الشريف، فقد ذكر أنه رأى هناك «خزانة تحتوى على تابوت مبسوط متسع فيه مصحف كريم بخط زيد بن ثابت رضى الله عنه، منتسخ سنة ثماني عشرة من وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم» (۱۲۰).





كذلك عاينه أبو القاسم التجيبي السبتي في أواخر سنة ٦٩٦ هـ في

قبة اليهودية بمكة (١٦١).

كما تحدث السمهودي عن مصحف مكة في وفاء الوفا (١٦٢).

ويتبين لنا من خلال هذه الأخبار عن مصحف مكة أنه لايمكن أن يكون هو نفسه مصحف الأنداس. فالمصحف العثماني الذي أرسله الخليفة الشهيد الى مكة، ظل بها حتى زمن السمهودي ممايتعارض مع وجوده في نفس الوقت بالأندلس.

أما مصحف البصرة فقد ذكرنا فيماسبق ذكره أن ابن بطوطة رآه في البصرة، وقد رجحنا أن يكون هذا المصحف الذي رآه ابن بطوطة في رحلته هو نفس نسخة المصحف الذي أرسله عثمان بن عفان إلى اليصرة وربما انتقل فيما بعد الى سمرقند ثم الى طقشند وظل بها حتى يومنا هذا وطى أي الأحوال فان مشاهدة ابن بطوطة لمصحف البصره يتعارض مع الرأى القائل بأنه هو ذاته المصحف الذي كان بالأندلس.

بقى علينا أن نناقش قول كل من ابن بشكوال وابن عبد الملك الأنصارى بأن مصحف الأندلس هو أصلاً مصحف عثمان بن عفان الذى أرسله الى الشام وإنه وصل إلى الأندلس مع عبد الرحمن الداخل . سنة ١٣٨ه وهذا قول مردود نرفضة ونستبعده تماماً.

فقد أطال المؤرخون والرحالة الذين زاروا دمشق في وصف المصحف الذي وجهه عثمان بن عفان إلى دمشق، في فترات زمنية متأخرة ممايتعارض مع رأى ابن عبدالملك في أنه انتقل إلى الأندلس زمن عبد الرحمن الداخل، فقد شاهده ووصفه كل من ابن جبير (١٦٣) والهروى المتوفى سنة ٦١١ هـ (١٦٤) وأبو القاسم التجيبي السبتي الذي يقول أنه رأى المصحف الشامى باق ومحفوظ بالمقصورة العظمى من الجامع

الأسوى بدمشق سنة ٦٩٧ هـ (١٦٠)، وابن فضل الله العمرى (في القرن الثامن الهجرى (٢٦٠)، الثامن الهجرى (١٦٧)، وكذلك ابن بطوطة في القرن الثامن الهجرى (١٦٧)، ويذكر الشيخ نجم الدين الغزى في كتابه " الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة أنه كان موجوداً في زمنه بالمسجد الأموى (\*) يقرؤه الزائرون.

ثانيا: يرى ابن عبدالملك أن حجم مصحف الأنداس يختلف عن حجم المصحف الذى رآه ابو بكر بن شيبة في العراق، كما أن أثر الدم في مصحف الأنداس كان في موضعين منه فقط بعكس ابن شيبة الذى ذكر أن الدماء كانت في أكثر من موضع في مصحف عثمان الذي رآه في العراق (١٦٨). ولازالة الغموض أرجح أن مصحف الأنداس لم يكن بأكمله مصحف عثمان بن عفان الذي كان يقرأه يوم استشهاده، وإنما كانت به أربع ورقات من مصحف عثمان الخاص به فقط ، أما بقية أوراق المصحف فقد تكون قد نسخت على نفس نظام المصحف العثماني.

وقد اعتمدنا في رأينا هذا على ماذكره الادريسي الجغرافي الثبت المعروف بأمانته وصدقه في الوصف اذ يقول: « وعن شمال المحراب بيت فيه عدد وطسوت ذهب وفضة وحسك. وكلها لوقيد الشمع في كل ليلة من شهر رمضان المعظم، ومع ذلك ففي هذا المخزن مصحف يرفعه رجلان لثقله، فيه ٤ أوراق من مصحف عثمان بن عفان وهو المصحف الذي خطه بيمينه رضي الله عنة وفيه نقط من دمه ...(١٦٩)»

ونخرج من ذلك بأن مصحف الأنداس اكتسب هيبته وقدسيته من تلك الورقات الأربعة التى انتزعت من المصحف الأصلى الخاص بالخليفة الشهيد واصطبغت بنقاط من دمه يوم استشهاده وهو يقرأ فيه، ومن هنا عظم أهل الأنداس مصحفهم وبيجلوه، وتوارثت الأجيال في الأنداس ، هذا

الشعور العميق بالتعظيم لهذا المصحف حتى عصر المرحدين الذين خشوا عليه من الضياع في الأنداس بسبب تعرض قرطبة لغارات النصارى من جهة، ورغبتهم في الاحتفاظ به في خزائنهم في المغرب التبرك به من جهة أخرى، فتم نقله عن قرطبة الى المغرب سنة ٥٥٢ هـ (١٧٠).

ومن المرجع كماسبق أن ذكرنا في الصفحات السابقة أن تكون رحلة هذا المصحف من العراق الي الأندلس قد تمت في عهد عبدالرحمن الأرسط الذي شهد عصره انفتاح الأندلس على المشرق ووفود تيارات حضارية بغدادية الى الأندلس ممثلة في التحف والنفائس العباسية التي انتهيت في فتنة الأمين والمأمون ، وفي الكتب المشرقية التي ضاقت بها خزائن بغداد، وفي التقاليد الفنية المشرقية التي رفعت من شأن بغداد الى الذروة، وتتمثل في شخص زرياب المغفى.

(0)

# المصحف في الأنداس زمن الإمارة والخلافة

ليس لدينا من النصوص التأريخية، مايبدد الغموض الذي يكتنف هذا المصحف بالأندلس في بقية عصرا لإمارة الأموية بالأندلس.

أما فيما يتعلق بعصر الخلافة فقد أشار صاحب الحلل الموشية أن الخليفة الأموى عبدالرحمن الناصير. (١٧١). كان يحفظ هذا المصحف ويعتز به، كما أورد كل من ابن عبدالملك الأنصارى، وابن مرزوق التلمسانى نصوصاً قد تسلط بعض الضوء على ظروف هذا المصحف، يقول ابن عبدالملك نقلاً عن الرازى فى أخبار سنة ٢٥٤ ه «قال الرازى فى تاريخه: وفى يوم الأحد لثمان خلون من جمادى الآخرة سنة اربع وخمسين



وثلاثمائة احتمل المصحف المرتب في جامع قرطبة لقراءة الامام فيه صبيحة كل يوم بعد صلاة الصبح، وهو مصحف آمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنه، ومما خطه بيمينه، الى دار صاحب الصلاة محمد بن يحيى (۱۷۲) الخراز، عن عهد أمير المؤمنين أبقاه الله احتراساً به وتحفياً عند فتح الحنايا التى يفضى منها إلى موضع الزيادة التى زادها أعزه الله في الجامع، وكان فتحها في هذا التاريخ ...(۱۷۲)».

أما ابن مرزوق فهو ينقل عن الرازى أيضاً فى أخبار نفس اليوم من نفس العام 30% هـ قوله « قال الرازى فى تاريخه : وهو يوم الأحد لثمان خلون من جمادى الآخرة سنة أربع وخمسين ويالاثمائة، احتمل المصحف الرتب فى جامع قرطبة لقراءة الامام فيه صبيحة كل يوم بعد صلاة الصبح (رهو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان ومما خطه بيمينه) إلى البنية الحكمية لاتصال قطع فى المسجد بعضها ببعض احتمل المصحف المدعو بالإمام المختزن كان بمقصوره هذا الجامع المرتب لقراءة امام الفريضة فيه كل يوم عند فراغه من صلاة الصبح، وهو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان مماخطه بيمينه، وله عند أهل الأندلس شأن عظيم واحتفاء شديد (۱۷۶)».

كذلك أورد ابن عبدالملك نصاً لابن حيان نطالع فيه مايلى « ولما احتيج في هذا الوقت الى خرق سور القبلة المقدمة لهذه البنية الحكمية لاتصال قطع المسجد بعضها ببعض واتساقها، احتمل المصحف المدعو بالإمام المختزن كان بمقصورة هذا الجامع المرتب لقراءة أول الفريضة فيه كل يوم عند فراغه من صلاة الصبح، وهو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنهما خطه بيمينه، وله عند الأندلس شأن عظيم



واحتفاء شديد ، آمر الخليفة من أجل ذلك باحتماله الى دار صاحب الصلاة الثقة المأمون محمد بن يحيى بن عبدالعزيز المدعو بابن الخراز، واخزانه لديه احتراساً به وتحفظاً بمكانه إلى أن ينقضى أمر القبلة الجديدة وتتحصن بمقصورتها المحدثة الموثقة فيعاد المصحف الى مكان احرازه بها، ففعل ذلك بالمصحف واحتمله مشيخة السدنه إلى دار ابن الخراز وذلك يوم الأحد لثمان خلدون من جمادى الآخرة من سنة اربع وخمسين وبثلاثمائة (١٧٥)».

ويمقارنة النصوص الثلاثة بعضها ببعض، يتبين أن النص الذي ساقه ابن مرزوق نقله محرفاً من رواية ابن عبد الملك الأنصاري، إذ أسقط بعض العبارات مماشوه معناه وخلط بين اخراج المصحف من موضعه في الجامع عندما شرع الخليفة الحكم المستنصر في بناء زيادته المنسوبة اليه في يوم لا من جمادي الاخرة سنة ٢٥٤ هـ، وبين اعادته الى الجامع الى موضعه من الزيادة الحكمية بعد الأنتهاء منها والفراغ من الزيادة (١٧١). وان كان يجعل ذلك في نفس يوم اخراجه الى دار ابن الخراز.

وظل المصحف محفوظاً في دار صاحب الصلاة محمد بن يحيى بن عبدالعزيز المعروف ابن الخراز نقله اليه سادن الجامع إلى أن تم الفراغ من زخرفة جدار القبلة بالزيادة الحكمية، ونصبت المقصورة الجديدة في موضعها من هذه الزيادة بحيث أصبحت تحيط بالأساطين الخمسة المركزية المواجهة للقبلة بما في ذلك مشرعي الساباط والمخزن، وتوجت من أعلاها بالقباب الثلاثة، فأعيد المصحف الى موضعه من هذه المقصورة(١٧٧) الجديدة حيث كان يختزن في الغرفة التي يؤدى إليها الباب الأيسر المعقود، ويقع إلى يسار جوفة المحراب، وأغلب الظن أن ذلك تم بعد الأنتهاء



من أعمال البنيان والزخرفة بالزيادة في سنة ٣٥٥ هـ.

واستمر هذا المصحف محفوظاً بالمسجد الجامع، وكان له بموضع المصلى كرسى يوضع عليه (۱۷۸), وكان المسئول عن هذا المصحف وكرسيه سادن يتولى مخازن الجامع، وذكر ابن سعيد أنه كان يتولاه في عصر بنى جهور من ملوك الطوائف وزير ممايعبر عن أهمية هذا (\*) المصحف. ولم تزودنا المصادر العربية بأى تفاصيل عن مصحف عثمان الأمام المختزن بحقصورة الجامع في عصر دويلات الطوائف. أما في عصر المرابطين فلم ترد في المصادر أية نصوص عن هذا المصحف الكريم، إلا أن الادريسي وصفه في كتابه نزهة المشتاق. ومن المعروف أن الادريسي عاش في زمن المرابطين ، وتوفى بعد دخول الموحدين الأندلس بما يقرب من عشرين سنة، أقد ولد سنة ۹۲ هـ (۱۸۰)، كما أنه انتهى من تأليف كتابه سنة ۸۱ هـ، وهذا يعنى أنه وصف قرطبة ومسجدها الجامع الذي كان يحفظ فيه المصحف في عصر دولة المرابطين.

ومن الجدير بالذكر أن المرابطين اهتموا بهذا المصحف اهتماماً كبيراً، فقد وظفوا لرعايته والعناية به ثلاثة رجال من قوية المسجد لاخراجه صباح كل يوم جمعة، وفي ذلك يقول الادريسي: « وهذا المصحف يخرج في صبيحة كل يوم جمعة، ويتولى اخراجه رجلان من قومة المسجد، وأمامهم رجليثالث بشمعة ...> (١٨١) وكان لهذا المصحف غلاف من الجلد قاتم اللهن (١٨٢) وصفه الإدريسي بقوله: « بديع الصنعة منقوش بأغرب مايكون من النقش وادقه واعجبه .. (١٨٢). وكان امام المسجد يقرأ من الصحف صبيحة كل يوم نصف حزب ثم يرده إلى كرسيه بالمصلى مرة المصحف صبيحة كل يوم نصف حزب ثم يرده إلى كرسيه بالمصلى مرة المسجف صبيحة كل يوم نصف حزب ثم يرده إلى كرسيه بالمصلى مرة



## مصحف عثمان في عصر دولة الموحدين

تنازلت مدينة قرطبة في عصر دولة الموحدين عن مكانتها السياسية لمدينة اشبيلية وأصبحت اشبيلية، تمثل الحاضرة الموحدية في الأندلس (١٨٥)، ولم يتبق لقرطبة سوى ذكريات أمجاد الخلافة الأموية عندما كانت القاعدة الأولى لدولة الاسلام في الأندلس، وكانت قرطبة قد تعرضت قبل دخول الموحدين الأندلس لأطماع الملك القشتالي الفونسو السابع الذي حاصرها لمدة ثلاثة شهوريولكنه اضطر الى رفع الحصار عنها والعودة الى بلاده أمام استماتة أهلها في الدفاع عنها مستعينين في ذلك بقوى الموحدين (١٨٦).

ومنذ ذلك الحين بدأ الخليفة الموحدى عبدالمؤمن بن على يشعر بالقلق على مصير هذا البلد ، كما كان يدرك مايتهدده من أخطار جسام، نتيجة لتجرؤ القوات القشتائية على الاغارة على قرطبة ، وكان يخشى أن يتعرض المصحف الإمام للضياع بسبب ذلك ، وقد دفعه ذلك الحرص إلى أن يقدم على نقله من موضعه بالجامع إلى مراكش، خوفاً عليه من النصارى في حالة اقتحامهم قرطبة لأى سبب من الأسباب. ولم يكن خوف الخليفة الموحدى عبدالمؤمن بن على نابعاً من فراغ ، فقد سبق لألفونسو السابع ريموندس (السليطين) أن اقتحم قرطبة سنة ٤٥٠ هـ في أواخر عهد المرابطين، وعاث جنده فيها فساداً طوال تسعة أيام انتهكوا خلالها حرمة مسجدها الجامع، وربطوا خيولهم في أروقته، وتناولوا بأيديهم المصحف العثماني (۱۸۸۷)، وانتهبوا تفافيح المنار وكانت من الذهب والفضة، وانتزعوا من المنبر نحو نصفه، ونهبوا أرصائه وثريات الفضة (۱۸۸۸).



لذلك عزم الخليفة الموحدي عبدالمؤمن بن على على نقل هذا المصحف الكريم من الأنداس إلى المغرب، ويبدو أنه تخوف في بداية الأمر من أهل الأنداس أن يثوروا عليه ، اذا ما أقدم على ذلك ، لما لهذا المصحف من عكانة كبيرة في نفوسهم ، إلا أنه يبدو أن هناك من أراد أن يدخل البهجة على قلب الخليفة الموحدى ، فتحدث إلى أهل قرطبة ، فوافقوا على نقل مصحفهم من مسجدهم الجامع إلى مراكش، وقد قام بهذه المهمة السيدان أبو سعيد وأبو يعقوب ولدا الخليفة في الحادي عشر من شوال سنة ٥٥٨ (١٨٩)، وفي ذلك يقول المقرى في نفح الطيب بناء على ماذكره له الوزير أبو زكرياء يحيى بن أحمد بن يحيى عن كتاب لجده الوزير أبي محمد ابن عبد الملك بن طفيل « وصل إليهم أدام الله سبحانه تأييدهم قمرا الأندلس. النيران وأميراها المتخيران، السيدان الأجلان أبو سعيد وأبو يعقوب أيدهما الله ، وفي صحبتهما مصحف عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه، وهو الإلم الذي لم يختلف فيه مختلف ، ومازال ينقله خلف عن سلف، وقد حفظ المخصه على كثرة المتناولين، وذخره الله لخليفته المخصوص بمن سخر لخدمته من المتداولين، وله من غرائب الأنباء ومتقدم الإشعار بما آل إليه أمره من الايماء ماملت به الطروس، وتحفظه من أهل الأندلس الرائس والمرؤوس، فتلقى عند وصوله بالاجلال والاعظام، وبودر إليه بمايجب من التبجيل والإكرام، وعكف عليه أطول العكوف، والتزم أشد الالتزام، وكان في وصوله ذلك الوقت من عظيم العناية وباهر الكرامة ماهو معتبر الولى الألباب، وبلاغ في الاغراب والاعجاب، وذلك أن سيدنا ومولانا الخليفة أمير المؤمنين، أدام الله له عوائد النصر والتمكين، كان قبل ذلك بأيام قد جرى ذكره في خاطره الكريم، وحركته إليه دواعي خلقه العظيم ، وتراسى مع نفسه المطمئنه

20

المرضية، وسجاياه الحسنة الرضية، في معنى اجتلا به من مدينة قرطبة محل مثواه القديم، ووطنه الموصل بحرمته للتقديم، فتوقع أن يتأذى أهل ذلك القطر بغراقه، ويستوحشوا لفقدان اضاعته في أفقهم واشراقه، فتوقف عن ذلك لما جبل عليه من رحمته واشفاقه، فأرصله إليه تحفة سنية، وهدية هنية، وتحية من عنده مباركة زكية ، بون أن يكدرها من البشر اكتساب، أو يتقدمها استدعاء أو اجتلاب، بل أوقع الله سبحانه وتعالى في نفوس أهل ذلك القطر من الفرح بارساله إلى مستحقه، والتبرع به الى القائم الى الله تعالى بحقه ما اطلع ...(١٩٠٠)».

وقد نظم الشعراء بمناسبة الإحتفال بنقل المصحف إلى مراكش قصائد كثيرة ممنها ما أنشده الوزير أبو زكرياء يحيى بن أحمد بن يحيى بن محمد بن عبدالملك بن طفيل في قوله:

جزى الله عن الأنام خليفة

به شربوا ماء الحياة فخلُنُوا

وحياه مادامت محاسن ذكره

على مَدْرَج الأيام تُتلي وتُنشدُ

لمحف عثمان الشهيد وجمعه

تَبَيِّن أن الحق بالحق يُعضدُ

تحامته أيدى الروم بعد انتسافه

وقد كاد لولا سنعسده يتبدد

فماهو إلا أن تمرس صارخٌ

بدعوته العليا فصين المبدد



## وجاء ولي الثار يرغب نصره

### فلباه منه عزمه المتجرد

رأى أثر المسفوح في صفحاته

فقام لأخذ الثار منه مؤيد (١٩١)

7/201

ومنها قصيدة الشاعر أبى عبدالله محمد بن حسين بن حبوس الفلسي (١٩٢) يخاطب فيها عبدالمؤمن بن على، نذكر منها هذه الأبيات:

عليه اذ أبجده افقد ما كاد لكم عن صوبه بد(۱۹۲) سيشكر المصحف اكبابكم مصحف ذي النورين عثمان

وله أيضاً من قصيدة أخرى:-

بخط عثمان وفى رحسله (١٩٤) خير امسام كان من قبله تأنسق العالسم فى نقسله (١٩٥).

خیر امنام آخر جسامه البه ینمی کلما مصحف

هذا كتاب الله جل اسمه

أعادت إلى الفرع إلى أصله يعجز جيد الدهر عن حمله(١٩٦).

ومال في تعظيمه ميلة

أليسه من رائق الحلي ما

ومن القصائد التي أنشدت بهذه المناسبة، قصيدة للشاعر أبي جعفر بن

مبدالرحمن الوقشى (۱۹۷) جاءفيها:

مصحف عثمان بن عفان أهملت

ملوك الورى من حقه كل لازم

فأشفقت من جهل الجميع بشأنه

وأهلت صونا له بر عالم

والبست تبرأ بروق مرصعا

وقد كان في برد من الجلد قاتم(١٩٨)



## مظاهر اهتمام الموحدين بالمصحف العثماني

عندما نقل عبدالمؤمن بن على مصحف عثمان إلى المغرب، احتفل فى الاعتناء بكسوته، وأبدلها، فبعد أن كانت من الجلد القاتم (١٩١)، كساه بصفائح الذهب، المرصعة باللآلئ النغيسة والأحجار الكريمة من يواقيت وزمرد. ولم يكن عبدالمؤمن بن على وحده الذى وجه اهتمامه بمصحف عثمان، فقد تابعه فى ذلك أبناؤه وأحفاده فكانوا يتفننون فى تزيينه بمزيد من الجواهر النادرة والأحجار الكريمة أضيفت إلى ما كان يحلى دفتيه حتى استوعبوهما بما لا قيمة له ولا نظير ، وكانوا دائماً يحضرونه فى مجالسهم فى ليالى رمضان ويباشرون بالقراءة فيه، ويصفحون ورقه بصفيحة من الذهب مستطيلة تشبه المسطرة (٢٠٠)

ولقد حشد الموحدون لإخراج غلاف هذا المصحف الكريم على تلك الصورة الرائعة من الصنعة الفريدة المتميزة ، عدداً كبيراً من الصناع المتقنين، والمهرة المتفننين في بلاد المغرب، وفي ذلك يقول المقرى « فأجتمع اذلك حذاق كل صناعة، ومهرة كل طائفة من المهندسين والصواغين والنظامين والحلائين والنقاشين والمرصعين والنجارين والزواقين والرسامين والمجلدين وعرفاء البنائين، ولم يبق من يوصف ببراعة، أو ينسب إلى الحذق في صناعة، الا أحضر للعمل فيه، والاشتغال بمعنى من معانيه، فاشتغل أهل الحيل الهندسية بعمل أمثلة مخترعة، وأشكال مبتدعة (٢٠١)..»

وقد أفاضت المصادر في وصف مازينت به كسوة هذا المصحف بعد انتقاله إلى المغرب، فهذا عبدالواحد المراكشي على سبيل المثال يذكر أنه في عهد الخليفة الموحدي أبي يعقوب يوسف، أرسل ملك صقليه، اتاوة مالية الموحدين ، كما أرسل اليهم ذخائر لم يكن عند ملك مثلها، منها حجر ياقوت



لا يقدر بمال كان يسمى "الحافر الأحمر" على شكل حافر الفرس، كللوا به غلاف المصحف العثماني الى جانب أحجار نفيسة أخرى (٢٠٢)، تجمعت اديهم من المرابطين ومن بنى حماد الصنهاجيين ومن بنى عباد(٢٠٢).

ويصف لنا المقرى ماصنع المصحف العظيم من أصوبه غريبة وأحفظة عجيبة ومتعددة، فكان المصحف كسوتان ، كسوة أراية لا تعبو صواناً من السندس الأخضر ذى حلية بسيطة، يُخرَج بها المصحف العامة الناس، كسوة أخرى أعظم وأقيم، يبرز فيها المصحف اخصوص الناس، كما صنع المرحدون محملاً خشبياً مرصعاً ومنقوشاً ومغلفاً بصفائح ذهبية، وصنع لذلك المحمل كرسى يحمله، رصع بعوره بأجمل اليواقيت وأحلى الدرر، ثم جعلوا لهذا كله تابوتا(٤٠٠)كبيرا مكعب الشكل به مشكاة. وقد ركب الموحدون فى أحد جوانب هذا التابوت بابا ركبت عليه دفتان، وتفنن الصناع فى طريقة يترتب على ادارته أربع حركات هندسية فنية: فقد كان لهذا الباب مفتاح يترتب على ادارته أربع حركات، أولها انفتاح الباب بانعطاف الدفتين ثم خروج الكرسى من تلقاء نفسه، ثم يتحرك المحمل فى ذات الوقت من مؤخر الكرسى إلى مقدمه، فاذا تم خروج الكرسى والمحمل انغلق الباب من تلقاء نفسه دون أن يبادر بغلقه أحد.

وعن الصوان والكسوة يقول المقوى «كسى بصوان واحد من الذهب والفضة ذى صنائع غريبة من ظاهره وباطنه، لا يشبه بعضها بعضاً، قد أجرى فيه من ألوان الزجاج الرومى مالم يعهد له فى العصر الأول مثال، ولا عمر قبله بشبهه خاطر ولا بال، وله مفاصل تجتمع اليها أجزاؤه، وتلتئم، وتتناسق عندها عجائبه وتنتظم، قد أسلست للتحرك أعطافها، وأحكم انشاؤها على البغية وانعطافها، ونظم على صفحته وجوانبه من فاخر



الياقوت، ونفيس الدر وعظيم الزمرد مالم تزل الملوك السالفة والقرون الخالية تتنافس في افراده وتتوارثه على مرور الزمن وترداده ، وتظن العز الأقسء والملك الأنفس في ادخاره واعداده، وتسمى الواحد منها بعد الواحد بالاسم العلم لشذوذه في صنعه واتحاده، فانتظم عليه منها ما شاكله زُهرُ الكواكب في تلألئه واتقاده، وأشبهه الروض المزخرف غبّ سماء أقلعت عن امداده، وأتي هذا الصوان الموصوف، رائق المنظر آخذاً بمجامع القلب والبصر، مستولياً بصورته الغربية على جميع الصور، يدهش العقول بهاء، ويحير الألباب رواء، ويكاد يغشى الناظر تألقاً وضياء، فحين تمت خصاله واستركبت أوصاله، وحان ارتباطه بالمصحف العظيم واتصاله، رأوا – أدام واستركبت أوصاله، وحان ارتباطه بالمصحف العظيم واتصاله، رأوا – أدام والإشراف على جميع الثنيات، أن يتلطف في وجه يكون به هذا الصوان والإشراف على جميع الثنيات، أن يتلطف في وجه يكون به هذا الصوان الذكور طوراً متصلاً وطوراً منفصلاً (٢٠٠٠)..».

وعن كسوة المصحف الأولى التي كان يبرز من خلالها المصحف العامة الناس والمحمل يقول المقرى « ويتأتى به للمصحف الشريف العظيم أن يبرز تارة للخصوص متبذلاً، وتارة للعموم متجملاً، اذ معارج الناس في الاستبصار تختلف، وكل له مقام إليه ينتهى وعنده يقف، فعمل فيه على شاكلة هذا المقصد، وتلطف في تتميم هذا الغرض المعتمد، وكسى المصحف العزيز بصوان لطيف من السندس الأخضر ، ذى حلية (عظيمة) خفيفة تلازمه في المغيب والمحضر، ورتب ترتيباً يتأتى معه أن يكسى بالصوان الأكبر، فيلتئم به التئاماً يغطى على العين من هذا الأثر، وكمل ذلك كله على أجمل الصفات وأحستها ، وأبدع المذاهب وأتقنها، وصنع له محمل غريب الصنعة، بديع الشكل والصبغة، نو مفاصل ينبو عن دقتها الادراك، ويشتد



بها الارتباط بين المفصلين ويصح الاشتراك، مغشى كله بضروب الترصيع، وفنون من النقش البديع، في قطع من الأبنوس والخشب الرفيع، لم تعمل قط في زمان من الأزمان ، ولا انتهت قط إلى أيسره نوافذ الأذهان، مدار بصنعة قد أجريت في صفائح الذهب (٢٠٦)..».

وعن كرسى المحمل والتابوت ذي الباب المتحرك يقول المقرى: « وصنع لذلك المحمل كرسي يحمله عند الانتقال، ويشاركه في أكثر الأحوال، مرصع مثل ترصيعه الغريب، ومشاكل له في جودة التقسيم وحسن الترتيب ، وصنع لذلك كله تابوت يحتوى عليه احتواء المشكاة على أنوارها ، والصدور على محفوظ أفكارها، مكعب الشكل، سام في الطول، حسن الجملة والتفصيل، بالغ ماشاء من التتميم في أوصاله والتكميل، جار مجرى المحمل في التزيين والتجميل، وله في أحد غُواريه بابُّ ركبت عليه دفتان قد أحكم ارتتاجهما، ويسر بعدالابهام انفراجهما، ولانفتاح هذا الباب وخروج هذا الكرسي من تلقائه، وتركب المحمل عليه، مادبرت الحركات الهندسية، وتلقيت تلك التنبيهات القدسية، وانتظمت العجائب المعنوية والحسية، والتأمت الذخائر النفيسة والنفسية، وذلك أن بأسفل هاتين الدفتين فيصلًا فيه موضع قد أعدُّ له مفتاح. اطيف يدخل فيه، فاذا أدخل ذلك المفتاح فيه وأديرت به اليد انفتح الباب بانعطاف الدفتين إلى داخل الدفتين من تلقائهما، وخرج الكرسي من ذاته بما عليه إلى أقصى غايته، وفي خلال خروج الكرسي يتحرك عليه المحمل حركة منتظمة مقترنة بحركته يأتي بها من مؤخر الكرسي زحفاً الى مقدمه، فاذا كمل الكرسى بالخروج وكمل المحمل بالتقدم عليه، انغلق الباب برجوع الدفتين الى موضعهما من تلقائهما دون أن يمسهما أحد، وترتبت هذه الحركات الأربع على حركة المفتاح فقط دون تكلف شئ آخر، فاذا أدس



المفتاح إلى خلف الجهة التى أدير إليها أولاً ، انفتح الباب، وأخذ الكرسى فى الدخول والمحمل فى التأخر عن مقدم الكرسى الى مؤخره، فاذا عاد كل الى مكانه انسد الباب بالدفتين أيضاً من تلقائه، كل ذلك يترتب على حركة المفتاح (٢٠٧)..>.

وقد سجل الشعراء ماقدّمه خلفاء الموحدين لهذا المصحف من عناية تفوق الوصف، من ذلك، الأبيات التي أنشدها الفقيه القاضي أبو القاسم عبدالرحمن بن كاتب الخلافة أبي عبدالله بن عياش لأبيه رحمهم الله تعالى عندما أمر الخليفة المنصور بتحليه المصحف:

ونفلته من كل ملك ذخيرة

كأنهم كانوا برسم مكاسب

فإن ورث الأملاك شرقاً ومغرباً

فكم قد أحلُّوا جاهلين بواجبه

وكيف يفوت النصر جيشا جعلته

أمام قناة في الوغى وقواضبه

وألبسته الياقوت والدرحلية

وغیرك قد رواه من دم صاحبه (۲۰۸)

ومن مظاهر عناية الموحدين بالمصحف وحفاوتهم وتبركهم به أنهم كانوا يحملونه في أسفارهم وحروبهم (٢٠٩) أينما توجهوا وكان الخليفة عبد المؤمن بن على أول من سن هذه العادة المباركة في المغرب بعد أن أمر بنقل المصحف إليه من الأندلس، وذلك عندما توجه من مراكش إلى تونس ومنها إلى المهدية، فقد خرج معه نحو مائة فارس يحملون مصحف عثمان بن عفان « وكان اذا ركب اجتمع اليه أعيان الناس فيدعون له، ويتقدم الناس



ويعشى أمامه على بعد منه مقدار مائة فارس بمصحف عثمان بن عفان رضى الله عنه، وهو الذي كان عند الناصر لدين الله عبدالرحمن بن محمد، من خلفاء بنى أمية بالأنداس، وكان في زمن الخليفة عبدالمؤمن بجامع قرطبة، فبعث اليه، وجئ به، فأنفق عليه أموالاً عظيمة، وصنع له تابوتا عجيباً، رغلفه بغلاف صفائحه من الذهب، ورصعه بالياقوت الأحمر، وكان من أغرب عافيه الحافر الأحمر من الياقوت الذي هو على شكل حافر القرس، وكان الله فيه نفيس الدر والياقوت والزمرد، وكل ذخيرة حصلت عند المرابطين، وعند بني حماد الصنهاجيين، وعند بني هود وعند بني عباد، ولما أكمله صنع له نودجاً يحمل فيه على نجيب، وعلى الهودج أربع علامات حمر، ويتبعه هو ابنه السيد أبو حفص وراءه، لايوازيه أحد، وأبناؤه الآخرون وراء أخيهم أبي حفص، لا يوازونه، إلا الأقرب من أبي حفص السيد أبو عبدالله ولي العهد، لم تتبعه البنود والطبول ومن ورائها الأمراء المدبرون لأمر دولته، ويتتابع أناس لا تزاحم بينهم، فأذا كان وقت النزول نزلت كل قبيلة في منزلها وعلى ترتيبها، لا يتعدى أحد طوره، لهم رتب معلومة، قيدها الحد، وحماها الخوف، وفي محلته جميع الصناع، وكل ما يحتاج إليه المسافر معهم، كأنه مقيّم LL, (117) >>.

ريصف عبد الواحد المراكشى الموكب الذى كان يصاحب المصحف عند انتقاله مع الخلفاء الموحدين، فيذكر أنهم كانوا يحملونه على "ناقة حمراء طيبا من الحلى النفيسة وثياب الديباج الفاخرة مايعدل أموالاً طائلة، وقد ويعلوا تحته بردعة من الديباج الأخضر يجعلونه عليها، وعن يمينه ويساره حصيان، عليهما لواءان أخضران، وموضع الأسنة منهما ذهب شبه خطحتين، وخلف الناقة بغل محلى أيضاً، عليه مصحف آخر يقال أنه بخط

ابن تومرت، دون مصحف عثمان في الجرم، محلى بغضة مموهة بالذهب، هذا كله بين يدى الخليفه منهم(٢١١)».

ومن الأمثلة التي نسوقها هذا لتوضيح مدى أهمية هذا المصحف عند خلفاء الموحدين، ومدى تفاؤلهم بحمله وتبركهم به، أن الخليفة أبا يعقوب يوسف لما عزم على الغزو في الأندلس أمر في الخامس والعشرين من شوال سنة ٧٩ه هـ بالتحرك، ودعا الناس له بالتأييد والنصر، وتقدم أمامه «علمه الأبيض مع الرجالة على العادة مع الترتيب، ومعه مصحف عثمان بن عفان وهو مرصع بنفيس الجوهر والياقوت، ويليه مصحف المهدى على بغل، وينوه مع أخوبته السادات خلفه.... وكان خروجه على باب دكالة من أبواب مراكش(٢١٢)>>، ومن هناك سار إلى رباط الفتح. وعندما استشهد أبو يعقوب يوسف بن عبدالمؤمن، ويويع لابنه يعقوب المنصور بالخلافة في ٢٤ من جمادي الأولى سنة ٨٠٥ هـ، عزم على المجاز إلى العدوة وتحرك من طريف «وقدم المصحف الكريم ... ودخل البحر ضحى السابع من جمادي الآخرة، وقدم مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه بأروقته، ساروا به على مهلهم إلى قصر مصمودة، فأقام به بقية يوم الجمعه حتى استوفى للجواز الجميع، فتقدم تحت جناح السرعة ﴿٢١٣).

ويذكر أحمد بن عبدالله بن محمد بن عميرة المخزومي الذي رافق الخليفة الموحدي أبا محمد عبدالواحد (الرشيد) (٢١٤) في رحلته من سلا إلى حضرة مراكش، يذكر أن الخليفة اصطحب معه مصحف عثمان، وفي خروج المصحف المذكور في موكب الخليفة الرشيد يقول أحمد بن عبد الله المخزومي: « وبرز الإمام بين يديه الإمام (المصحف) وأمامه النور الذي يضي به الوراء والأمام، حبل اعتصم به المعتصمون، وحجة انقطع بها قوم



خصمون، وذخيرة الخلائف، وبقية عهد السالف، عاصر الصحابة، وعاشر جيلهم الطيب بطابة، وباشرته أيد جمعت التنزيل ، وأخذته عن الرسول عن جيليل. فالقارئ فيه للكتاب المنزل يحل محل آخذه عن الصدر الأول، قد شهد مع الشهيد الدار، وكان معه يوم دار مادار ، فرأي ما نال نائلة، وتوسط تلك المواقف الهائله (٢١٥)..».

واستمر الموحدون يحملون هذا المصحف المكرم معهم في أسفارهم تبركاً به إلى أن حمله معه الخليفه الموحدي المعتضد بالله أبو الحسن على ابن المأمون أبي العلاء ادريس(٢١٦)، حين توجه إلى تلمسان، على عادة خلفاء المحدين، وكان ذلك في نهاية سنة ٦٤٥ هـ، فقتل بمقربة من تلمسان في آخر صفر سنة ٦٤٦ هـ (٢١٧)، ثم قدم ابنه أبو اسحق ابراهيم الذي قتل ثاني يوم قدومه فاختل الجيش الموحدي، ووقع النهب في خزائن السلطان، واستولى العرب وغيرهم على معظم المعسكر، وينهب المصحف الكريم، ولم يدرك منتهبوه مدى قيمته التاريخية والروحية، فدخلوا به تلمسان، وغرضوه للبيع، ويذكر كل من ابن عبدالملك، وابن مرزوق أن الشيخ أبا الحسن الرعيني رأى المصحف العثماني بيد سمسار ينادى عليه بسوق الكتب بتلمسان بسبعة عشر درهماً، وقد ضاعت منه أوراق، فلما علم بذلك أبو يحيى يغمراسن بن زيان الزناتي أمير تلمسان من بني عبد الواد<sup>(۲۱۸)</sup>، بادر بانتزاع الصحف الكريم من أيدي منتهبيه وأمر بصيانته(٢١٩) والحفاظ عليه كسبا الرضا المرتضى عمر بن أبي ابراهيم اسحق بن يوسف الموحدي الني خلف السعيد على خلافه الموحدين (٢٢٠)، ثم أورث يغمراسن ابناءه هذا المصحف الكريم، وظل المصحف في حوزتهم حتى سنة ٧٠٧ هـ (٢٢١). ويذكر كل من ابن مرزوق والمقرى أن مصحف عثمان ظل محفوظاً في خزائن ملوك



تلمسان من بنى عبدالواد حتى قدم أبو الحسن على بن عثمان بن أبى يعقوب المرينى الى تلمسان فى أواخر شهر رمضان سنة ٧٣٧ هـ (١٣٣٦م) وافتتحها سنة ٧٣٨ هـ (١٣٣٧م) (٢٢٢م) فظفر بهذا المصحف المكرم، واهتم السلطان أبو الحسن المرينى بالمصحف العتماماً خاصا فكان يقدمه أمامه فى خروجه للقتال والجهاد فى سبيل الله.

بيد أن هذا المصحف الكريم وقع غنيمة باردة في أيدى البرتغاليين في معركة طريف التي دارت بين القشتاليين والمرينيين (٢٢٣) في ٧ المحرم سنة ٧٤١ هـ (١٣٤٠ م) وانتهت بهزيمة نكراء منى بها المرينيون.

ولم يدخر السلطان المريني جهداً لاسترداد المصحف، فأرسل إلى البرتغال التاجر أبا على الحسن بن جمى من مدينة آزمور، ليخلص المصحف بما يُطلب فيه من مال(٢٢٤).

ونجح أبو على الحسن بن جمى في استرداد المصحف الكريم وأعاده إلى السلطان، ويذكر ابن مرزوق أنه أنفق في افتداء المصحف آلاف من الدنانير الذهبية، وهكذا أعيد المصحف إلى فاس بعد أن جرد البرتغاليون أغشية المصحف، ومزقوا ماكان على دفتيه من وشي (٢٢٠)

واستمر المصحف محفوظاً في خزائن المرينيين، وكان ذلك آخر العهد



#### الحواشي

- (١) السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، الطبعة ألثانية، القاهرة، ١٩٣٥، ص٧٥. أ
- (۲) الامام بدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، الجزء الأول، طبعة ١٩٠٧، القاهرة، ص ٢٣٧.
- (۳) أبو عبد الله البخارى، صحيح البخارى، ادارة الطباعة المنيرية بمصر، بدون تاريخ، جـ ٦، ص ٣٢١، الزركشى، البرهان في علوم القرآن، ص ٢٤١.
  - (٤) الزركشي المصدر السابق، ص ٢٤١.
    - (ه) السيوطي، الاتقان، ص ٥٧.
      - (٦) المصدر السابق، ص ٥٧.
  - (۷) السجستانى (الحافظ أبو بكر عبدالله بن أبى داود سليمان بن الأشعث) كتاب المصاحف، صححه ووقف على طبعه أثر جفري، القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٣٦–١٣٥٥ هـ، ص ٣.
    - (٨) المصدر السابق ، ص٤.
    - (۹) الزرکشی ، البرهان، جـ۱ ، ص ۲۳۷.
      - (١٠) المعدر السابق، ص ٢٣٧.
    - (۱۱) السجستاني، مقدمة أثر جفري، ص٥
  - (۱۲) محمود حلمى، اسقاط تاريخى وتحليلى عن خط مصحف عثمان، بحث مقدم الى مهرجان بغداد العالمى للخط العربى والزخرفة الاسلامية، ۱۹۸۸، ص۱.
    - (١٣) السيوطي ، الاتقان في علوم القرآن، ص٤.



- (١٤) يذكر الزركشي لمن يعن له التساؤل « كيف وقعت الثقة بأصحاب الرقاع وصدور الرجال؟ قيل: لأنهم كانوا يبدون عن تآليف معجز ونظم معروف، وقد شاهدوا تلارته من النبي (ص) عشرين سنة، فكان تزويد ماليس منه مأموناً وإنما كان الخوف من ذهاب شئ من صحيحه فإن قيل: كيف لم يفعل رسول الله (ص) ذلك وقيل لأن الله تعالى قد أمنه من النسيان يقوله (سنقرتك فلا تنسى الإ ماشاء الله) الزركشي البرهان في علوم القرآن، جـ١، ص ١٣٨٨. وكان الصحابة اذا تلقوا أيه من النبي أو سورة يترددون عليه كثيراً لتلارتها أمامه حتى يتثبتون من حفظها ، وبعد الحفظ والاتقان كان الصحابة الحفاظ ينشرون ماحفظره، ويلقنونه لأبنائهم، ولمن حولهم من الناس، وكان الحفظة والقراء يعرضون على النبي (ص) القرآن ويختمونه عنده، وقد كانوا يقرأون بعض القرآن بأمره (أبو عبدالله الزنجاني، تاريخ القرآن، تقديم غدم أمين، طبعه القاهرة، ١٩٨٣ م ١٣٥٤ هـ، ص ١٢٠٨١)
  - (١٥) انظر ترجمة الامام أبو عبيد القاسم بن سلام في الصفحات التالية.
    - (١٦) السيوطي ، الاتقان، جـ١، ص١٢٤.
- (١٧) لمزيد من التفاصيل عن الروايات المختلفة فيما يتعلق بحفاظ القرآن الرجع إلى صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن، الطبعة الثانية، دمشق ١٩٦٢، ص ٢١-٢٦، وارجع كذلك إلى محمد ذكى الدين محمد قاسم، مدخل الى معرفة القرآن الكريم، طبعة وزارة الأوقاف، القاهرة سلسلة دراسات في الإسلام، العدد ٢٤٠، ص٢٨-٢١. ومن الجدير بالذكر أن محقق كتاب السجستاني يذكر أن ماجمعه الصحابة من الآيات القرآنية كان مخطوطاً في مصاحف خاصة، كل مصحف

خاص بصاحبه، وأن كل نسخة اختلفت عن الأخرى، فما جمعه أحد الصحابة لم يكن يتفق حرفياً مع ماجمعه الآخرون مما دفع عثمان بن عفان الى حرق هذه النسخ بعد أن وثق المصحف وجعله على قراءة واحدة (السجستاني، المقدمة، صه).

- (۱۸) صبحى الصالح، المرجع السابق، ص٥٦.
- (۱۹) نفسه، ص٦٦. وقد أحصى المستشرق بلاشير عدد كتاب الرحى (۱۹) Blachère, R. Introduction au Coran, Paris, فوجدهم أربعين رجلاً (۱۹) 1947, p. 12.]

وارجع كذلك الى ماذكره كازانوفا عن كتبة البحى حيث اعتمد علي المذكره ابن سعد في كتاب الطبقات الكبير والطبرى (Casanova, ماذكره ابن سعد في كتاب الطبقات الكبير والطبرى (Mohammed et la fin du Monde; Paris, 1911-13, p 96)

- (٢٠) صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن، ص١٦ وانظر كذلك محمد زكى الدين قاسم، مدخل الى معرفة القرآن الكريم، طبعة وزارة الأرقاف، ص٤٠.
- (۲۱) السجستانی، کتاب المصاحف، صه، وان کان الزرکشی قد ذکر أن عثمان بن عفان انفرد من بین الخلفاء الراشدین بجمع وتدوین آیات القرآن( الزرکشی المصدر السابق، ص ۲٤۱). وعن حفظة القرآن وکتابه، انظر الزنجانی، تاریخ القرآن، ص ۱۹، ۱۸, ۲۰, ۲۰–۲۱ وانظر کذلك محمد زکی الدین قاسم، مدخل إلی معرفة القرآن الکریم، طبعة وزارة الأوقاف، ص۳۵، ۳۹، ۵۰ الفهرست لابن الندیم، طبعة بیروت، بدون تاریخ، ص ۳۶ وما بایها.
  - (٢٢) السيوطى، الاتقان، ص٥٨، وارجع الى صبحى الصالح، المرجع السابق، ص ٦٧.



- (٢٣) محمد عبدالعزيز مرزوق، المصحف الشريف، دراسة تاريخية وفنية، مطبعة المجمع العلمي العراقي، ١٩٧٠، ص٣.
  - (٢٤) المرجع السابق، ص٣.
    - (۲۵) نفسه، ص ٤٠.
- (٢٦) يأخذ د. عبدالعزيز مرزوق بهذا الرأى، ويدلل على تدوين الآيات القرآنية في عهد الرسول الى جانب حفظ الصحابة لها بقصة اسلام عمر بن الخطاب حين وجد أخته وزوجها يقرآن في صحيفة دونت بها آيات كريمة من القرآن (عبدالعزيز مرزوق، المرجع السابق، ص٦. وانظر ايضاً الزنجاني، تاريخ القرآن، ص٢١، محمد زكى الدين محمد قاسم، مدخل الى معرفة القرآن الكريم، ص ٣٦-٣٤).
- (۲۷) عن حروب الردة ارجع إلى الطبرى، تاريخ الأمم والملوك ، بيروت جـ٣، بدون تاريخ ص ٣١٣ و ما يليها.
  - (۲۸) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، بيروت، ١٩٦٠، جـ٢. ص١٢٥.
- (۲۹) ابو عمرو عثمان بن سعد الدانى، المقنع فى رسم مصاحف الأمصار، تحقيق محمد أحمد دهمان، طبعة دمشق، ۱۹۸۳، ص٣، كما أورد السجستانى والزركشى متشابهتين مع هذه الرواية (السجستاني، كتاب المصاحف، ص ٧ الزركشى، البرهان، ص ٢٣٣،
  - (٣٠) الداني، المقنع، ص٣٠.
  - (٣١) الزركشي، البرهان، جـ١، ص ٢٢٣.
  - (٣٢) السجستاني ، كتاب المصاحف، ص ٧، ١١، ١٤.



- (۲۳) المصدر السابق، ص آ، وانظر فون شاك، الفن العربي في اسبانيا وصقلية، ترجمة د. الطاهر احمد مكي، القاهرة، ١٩٨٥، ملحق ١، ص ١٨٩، ١٨٩، ١٩٨، طبعة دار المعارف الزركشي، البرهان، ص ٢٣٧.
  - (۲٤) السيوطي، الاتقان، ص٥٨.
- (٣٥) المصدر السابق، ص٥٥- وانظر محمد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، تصحيح وطبع برونسر سترستين، ليدن، طبعة ١٣٢٥ هـ، جـ ٦، ص٣٣. أما خزيمة بن ثابت الفاكه بن ثعلبة الخطمى الأنصارى فهو من بنى خطمة من الأوس، يكنى بأبى عبادة ، شهد موقعه بدر، وكانت راية خطمة بيده يوم الفتح، كذلك شهد موقعه صفين مع على ابن أبي طالب وقاتل حتى قتل (ارجع الى شهاب الدين أبى الفضل أحمد بن على العسقلانى، المعروف بابن حجر، الاصابة فى تمييز الصحابة، طبعة ١٣٢٨، ص١٤٨).
  - (٢٦) السجستاني، كتاب المصاحف، ص٥٠
- (۲۷) محمد عبدالعزیز مرزوق، المصحف الشریف، ص۹ ، وروی البعض أن علی بن أبی طالب جمع الآیات القرآنیة لما قبض رسول الله وأتی به یحمله علی جمل، فقال « هذا القرآن قد جمعته، وکان قد جزأه سبعة أجنزاء» ( عن تفاصیل ذلك انظر الیعقوبی، ص۱۲۰، ۱۳۲). ویذکر السیوطی أن علی بن أبی طالب قال عند وفاة الرسول (ص) «آلیت أن لا آخذ علی ردائی الا لصلاة جمعة حتی أجمع القرآن فجمعت». وقد قبل لأبی بکر أن علی قد کره بیعته، فأرسل له أبو بکر یساله ان کان قد کره بیعته، فأرسل له أبو بکر یساله ان کان قد کره بیعته، فأجابه علی بنفس تلك العبارة ، فقال له أبو بکر ان الخطاب خدم ما رأی (السیوطی . الاتقان، ۸۵). كذلك قبل أن عمر بن الخطاب ذمه ما رأی (السیوطی . الاتقان، ۸۵). كذلك قبل أن عمر بن الخطاب

هو أول من جمع الآيات في المصحف، ويفسر السيوطي ذلك بأن المقصود ان عمر هو الذي أشار بجمعه على أبي بكر (السيوطي المصدر السابق، ص ٥٨).

- (٢٨) السيوطي، الاتقان، ص ٥٨.
- (٣٩) السجستاني، كتاب المصاحف ، ص ٨ الحافظ أبو الخير الدهشقي. الشهير بابن الجزري، "النشر في القراءات العشر»، تصحيح الاستاذ على محمد الضباع، طبعة القاهرة، ج١، ص٧.
- (٤٠) يزعم بعض الباحثين أن عثمان بن عفان كان أولى بحفظ المصحف لديه من السيدة حفصة (انظر Encyclopédie de L'Islam, Leyde). وقد رد الدكتور صبحى الصالح على ذلك بأن عفصة كانت أولى وأجدر بحفظ المصحف من عثمان باعتبارها زوجة الرسول (ص) وأم المؤمنين. ولأن الخليفة عمر أوصى بأن يودع المصحف لديها، فضلاً عن حفظها للقرآن كله في صدرها وتمكنها من القراءة والكتابة. وكان عمر قد جعل أمر الخلافة شورى من بعيه، فلم يكن من المعكن أن يسلم عمر المصحف لعثمان قبل أن يختار السلمون خليفتهم (انظر صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن، ميرا)،
  - (٤١) عبدالعزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص٦.
- (٤٢) مثال على ذلك "ح" قد تكون ح أو ج أو خ ، و " د" قد تكون "د" أو "ذ"، و "س" قد تكون "س" أو "ش" (ارجع الى عبدالعزيز مرزفق، المرجع السابق، ص٦).

ويذكر كوبل أن الرقش ظهر في عهد الرسول (ص)، فقد طلب الرسول (ص) من معاوية أن يرقش كتابه أى أن يعطى كل حرف ماينويه من النقط. وهذا يعنى أن الرقش كان معروفاً في أواخر العصر النبوى لأن معاوية أصبح كاتبا للرسول بعد فتح مكة سنة ٨ هـ، وقد روى ابن الاثير أن النبى قال أذا اختلفتم في الياء والتاء فاكتبوها بالياء، وأيده في ذلك الداني (انظر ابن الأثير، أسد الغابة، جـ١، ص١٩٣ - ورغم ذلك فقد ظلت الكتابة في العصر النبوى دون تنقيط (ارنست كوبل، صنعة الخط في الاسلام، مجلة فكر وفن (الألمانية)، عدد ٢، ١٩٦٤، ص٢٦).

- (٤٣) ابن النديم، الفهرست، ص٦.
- (٤٤) عبدالعزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص١٠٠.
- (٤٥) المرجع السابق، ص١٠، ١٠، ومن المرجع أن تكون المصاحف العثمانية قد كتبت بخط امتزجت فيه الصورة المكية بالصورة المدنية، فنشأ لذلك الخط الجديد الذي كان نواة الخط الذي سيعرف فيما بعد بالخط الكوفي.
- (٤٦) محمود حلمي ، على هامش المصحف الأمام والخط المصحفي ، هامش المصحف ١٩٨٥، ص٤.
  - (٤٧) السجستاني، كتاب المصاحف ص٦.
  - (٤٨) ابن الجزرى ، النشر في القراءات العشر ، ص ٧.
- (٤٩) ابن الأثير (عز الدين أبو الحسن على بن أبي الكرم) الكامل في التاريخ ، بيروت، ١٩٦٥، هـ٣ ص١١.
  - (۵۰) ابن الجزري، النشر، ص٧٠.



- (۱ه) يقصد به مروان بن الحكم الذي تولى الخلافه الأموية سنة ٦٤ هـ، وقد أرسل مروان لاحراق الصحف بعد وفاتها ودافع عن وجهة نظره في احراقها بأنه خشى ان طال الزمن بالناس أن يرتابوا في شأن هذه الصحف (انظر السجستاني كتاب المصاحف، ص٢٤ وانظر أيضا اليعقوبي، ج٢ ص١٧٠).
  - (٥٢) السجستاني، كتاب المساحف، ص٨.
  - (٥٢) عبدالعزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص١١.
- (٤٥) أورد السجستانى رواية تشير إلى أن الخلاف فى قراءة القرآن لم يقتصر على الحجاز وارمينية وأنربيجان، وانما وصل أيضاً الى العراقهجاء فيها: « أخبرنا ابن وهب، أخبرنى عمرو بن الحارث ان بكيرا حدثه أن ناساً كانوا بالعراق يسال أحدهم عن الآية فاذا قرأها قال، فإنى أكفر بهذه ، ففشا ذلك فى الناس، واختلفوا فى القرآن..» (السجستانى، كتاب المصاحف، ص٢٢).
  - (٥٥) ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص١١٢.

اختار عثمان بن عفان زيد بن ثابت لنسخ المصحف الجديد اذات الأسباب التي جعلت أبابكر الصديق يعهد اليه بجمع الآيات القرآنية التي سبق أن ذكرناها، وبالاضافة الى ذلك فقد كانت قراءة أبي بكر الصديق وعمر وعثمان وزيد بن ثابت والمهاجرين والانصار واحدة ، فكانوا يقرأون القراءة العامة وهي القراءة التي قرأها الرسول (ص) على جبريل مرتين في العام الذي قبض فيه، وكان زيد كماسبق أن ذكرنا قد شهد العرضة الأخيرة، وكان يقرئ الناس حتى مات، ولذلك اعتمده الصديق في جمعه، وولاه عثمان كتابة المصحف ولذلك اعتمده الصديق في جمعه، وولاه عثمان كتابة المصحف (الزركشي، الحبرهان، جـ١، ص٣٣٧).



(الزركشي، البرهان، ج١، ص٣٣٧).

- (٥٦) ابن الجزرى ، النشر، ص٧ ، الزركشي، البرهان، ج١، ص٥٣٥.
- (٥٧) ابن الجزرى النشر، ص٧. ويذكر السجستانى أن عربية القرآن أمية أقيمت على لسان سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص بن أمية لانه كان أشبههم لهجة برسول الله (ص) (السجستانى ، كتاب المساحف، ص٢٤).
- (٨٥) اليعقوبي، المصدر السابق، جـ٢، ص١٧٠. وفي ذلك يقول « وجمع عثمان القرآن وألفه وصير الطوال مع الطوال، والقصار مع القصار من السور، وكتب في جمع المصاحف الخاصة من الآفاق، فجمعت، ثم سلقها بالماء الحار والخل وقيل أحرقها»، وارجع كذلك إلى ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص١١٧.

ولقد أثيرت بين الباحثين، حول عدد الصحابة الذين اشتركوا في نسخ المصحف مناقشات طويلة، فالدكتور صبحى الصالح يذكر أنهم كانوا أربعة (انظر صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن، ص٠٧٧) رغم ما أورده ابن أبي داود السجستاني من روايات مختلفة في كتاب المصاحف (انظر السجستاني، كتاب المصاحف، ص٢٢. ٢٤ ، ٢٥) ولعل هذا الخلاف حول أسماء وأعداد الصحابة المشتركين في عملية نسخ المصحف يرجع الى اختلاف الباحثين أساساً حول تحديد العام الذي بديء فيه بنسخ المصاحف، بدوره يترقف على تحديد السنة التي تم فيها فتح ارمينية عندما لاحظ حذيفة بن اليمان اختلاف المسلمين في قراءة القرآن، وقد أورد الدكتور عبدالله خورشيد البرى الأراء المختلفة فيما يتعلق بالسنة



التي تم فيها فتح أرمينية وبالتالي السنة التي كتب فيها مصحف عثمان بن عفان (عن هذه الآراء انظر عبدالله خورشيد البرى، القرآن وعليمه في مصر، ٢٠-٣٥٨ هـ، طبعة دار المعارف القاهرة، ص١٨-٥٤). وقد انتهى الدكتور عبد الله خورشيد البرى إلى الرأى القائل بأن كتابة المصحف بدأت عام ٣٠ هـ. ومن الآخذين بهذا الرأى المستشرق بلاشير ، ولهذا فقد أبدى دهشته لورود اسم أبى بن كعب بين أسماء القائمين بنسخ القرآن في كتاب المصاحف السجستاني، اذ كان أبي قد توفي قبل ذلك بنحو عامين (انظر Blachére, Intr. au Coran, p 53 ولايرى د. صبحى الصالح أي خطأ فيما أورده السجستاني عن اشتراك أبّى بن كعب في تلك اللجنة، لأن د. صبحى الصالح يأخذ برأى ابن حجر القائل بأن استنساخ المساحف انما تم في سنة ٢٥ هـ، وليس في عام ٣٠ هـ (ارجع إلى السيوطي، الاتقان، جـ١ ، ص١٠٧ - صبحى الصالح، مياحث في عليم القرآن ص ٧٩، ٨٣).

- (٥٩) الزركشي، البرهان، جـ١، ص ٢٣٥، السيوطي، الاتقان، ص ٢٠.



ص٧٧٧). وقد ولد لعثمان من رقية ولد هو عبدالله، فبلغ ست سنين، ثم توفى سنة أربعة من الهجرة. ولم يشهد عثمان موقعه بدر بنفسه لأن زوجته رقية ابنة الرسول (ص) كانت مريضة مرض الموت، فأمره الرسول (ص) أن يقيم عندها، فأقام، وتوفيت يوم ورد الخبر بظفر النبى (ص)، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة (ابن الأثير، أسد الغابة، جـ٣، ص٣٧٧).

(١١) السجستاني، كتاب المصاحف، ص١٢, ٢٢ – الزركشي البرهان، جـ١، ص٢٤٠. وقد أورد ابن عساكر رواية تشبه رواية السجستاني عن سويد يقول « والله لا أحدثكم الا شيئاً سمعته من على بن أبي طالب، سمعته بقول: باأبها الناس لا تغلوا في عثمان ، ولا تقولوا له إلا خيراً - أو قولوا له خيراً - في المصاحف واحراق المصاحف، فوالله مافعل الذي فعل في المصاحف إلا عن ملاً منا جميعاً، فقال: ماتقولون في هذه القراءة ، فقد بلغني أن بعضهم يقول: أن قراعتي خدر من قراءتك، وهذا يكاد أن يكون كفراً، قلنا فما ترى؟ قال : نرى أن نجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فرقة، ولا يكون اختلاف. قلنا، فنعم مارأيت، قال: فقيل: أي الناس أفصح، وأي النَّاسَ آقرأ؟ قالوا: أفصح الناس سعيد بن العاص وأقرأهم زيد بن ثابت، فقال: ليكتب أحدهما وعلى الآخر، ففعلا وجمع الناس على مصحف. قال: قال على: والله لو وليت لفعلت مثل الذي فعلى (أبو القاسم على ابن الحسن بن هية الله بن عبد الله الشاذعي المعروف بابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق سكينة الشهابي، طبعة دار الفكر، دمشق ١٤٠٤ هـ - (١٩٨٤)، ص٢٤٧، وانظر كذلك

ص ٢٣٧ - ٢٣٨) وعن فضل عثمان بن عفان في نسخ هذا المصحف يقول السجستاني «خصلتان لعثمان بن عفان ليستا لأبي بكر ولا لعمر، صبره نفسه حتى قتل مظلوما وجمعه على الناس بالمصحف » (السجستاني، كتاب المصاحف ، ص١٣٠).

(١٢) عاب خصوم عثمان بن عفان عليه أنه وحد المصاحف، وأصبح ذلك من أسباب الثورة عليه مما اضطره أن يقف في المسجد النبوى بالمدينة في سنة ٣٥ هـ ليفند التهم التي وجُهت اليه، فمن ذلك قوله رضي الله عنه «أن الناس تبلغني عنهم هنات وهنات، واني والله لا أكون أول من فتح بابها ولا أدار رحاها ألا وإني زام نفسي بزمام، وملجمها بلجام، فأقودها وأكبحها بلجامها، ومناولكم طرف الحبل، فمن اتبعني حملته على الأمر الذي يعرف ، ومن لم يتبعني ففي الله خلف منه وعزاء عنه، ألا وإن لكل نفس يوم القيامة سائقاً وشاهداً، سائق يسوقها على أمر الله ، وشاهد يشهد عليها بعملها. فمن كان يريد الله بشئ فليبشر، ومن كان إنما يريد الدنيا فقد خسر» (انظر ابن عساكر، تاريخ دمشق ص ٢٤١).

وقد كانت أول التهم التي وجهها وقد مصر الى الخليفة الشهيد عثمان بن عفان عندما اجتمعوا في الجحفة (بالضم ثم السكون، وهي قرية كبيرة على ثلاث أو اربع مراحل من مكة في طريق المدينة) أن عثمان محا كتاب الله وأحرق المصاحف (السجستاني، كتاب المصاحف، ص٣٦ – ابن عساكر ، تاريخ دمشق، ص٣٣٧، ٢٤٢).

بالإضافة الى سلسلة أخرى من الاتهامات الباطلة منها أنه



استخدم المراعى والكلأ المخصصة لرعى ابل وأغنام المسلمين الزكاة والجيش، لابله وغنمه، وأنه استخدم أقرباء في المناصب الكبرى في الدولة، وفي ذلك يقول ابن عساكر ‹‹ وقالوا : ما كان يأتينا أحد أحب الينا منك، فقال ما الذي نقمتم؟ قالوا نقمنا أنه محا كتاب الله وحمى الحمى، واستعمل أقرباءه، وأعطى مروان مائة ألف، وتناول أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. فرد عليهم عثمان: أما القرآن فمن عند الله، انما نهيتكم لأني خفت عليكم الاختلاف فاترأوه على أي حرف شئتم، وأما الحمي فوالله ماحميته لابلي ولا غنمي وانما حميته لابل الصدقة لتسمن وتصلح وتكون أكثر ثمناً المساكين ، وأما قولكم: الصدقة لتسمن وتصلح وتكون أكثر ثمناً المساكين ، وأما قولكم: أخبوا، وأما قولهم: تناول أصحاب النبي (صلى الله عليه وسلم) أخبوا، وأما قولهم: تناول أصحاب النبي (صلى الله عليه وسلم) فانما أنابشر اغضب وأرضي فمن ادى قبلي حقاً أم مظلمة فهذا أنا ، فان شاء قود وإن شاء عفو، وان شاء أرضي، قرضي الناس واصطلحوا ›› (ابن عساكر، تاريخ دمشق، ص ٢٤٣).

وعن تفاصيل الاتهامات الباطلة التى وجهت الى الخليفة الشهيد عثمان بن عفان (انظر السيد عبدالعزيز سالم، التاريخ السياسى والحضارى للدولة العربية، الأسكندرية ، ١٩٨٨، ص ٢٩٢-٣٠٧).

- (٦٣) صلاح الدين منجد، دراسات في تاريخ الخط العربي، منذ بدايته الى نهاية العصر الأجوى، بيروت ، لبنان ، ص ٤٢، ٤٣.
  - (٦٤) الداني، المقنع، ص٩.
  - (۱۵) الزركشي، البرهان، جـ١، ص ٢٣٥.
  - (۱۱) السجستاني، كتاب المصاحف، ص ٣٤.



- (٦٧) المصدر السابق ، ص ٣٤.
- (۲۸) السيوطي، الاتقان، جـ١، ص٢٠.
  - (٦٩) تاريخ اليعقوبي، جـ٧، ص ١٧٠.
    - (۷۰) ابن الجزري، النشر، ص٧٠.
- (۷۱) عبد العزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص ۱۳، محمود حلمی، علی هامش المصحف الامام والخط المصحفی، ص۳، محمد عبدالعظیم الزرقانی، مناهل العرفان فی علوم القرآن ، القاهرة ، جـ۱ ، ص ۳۵۰ (دار احیاء الکتب العربیة القاهدة سنة ۱۳۷۱ الزنجانی ، تاریخ القرآن ، ص ۵۵.
- ولزيد من التفاصيل عن آراء المؤرخين والمصادر المختلفة في تحديد عدد نسخ المصحف زمن عثمان، ارجع إلى (عبدالله خورشيد البرى، القرآن وعلومه في مصر ، ص ٥٤-٥٨).
- (۷۲) يتضح من هذا أن عدد المصاحف كان خمسة، وإذا أضفنا إلى ذلك مصحف عثمان الخاص يصبح العدد ستة (انظر الزرقاني، مناهل العرفان، ص٣٩٦، وإنظر كذلك عبد العزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص ١٤ حاشية رقم (١)، صلاح الدين المنجد، دراسات في تاريخ الخط العربي، ص ٢٤).
- (٧٣) المقرى، نفح الطيب من غصن أندلس الرطيب، طبعة القاهرة، ١٩٤٩ تحقيق الأستاذ محى الدين عبدالحميد، جـ٢، ص٨٦.
  - (٧٤) السجستاني ، كتاب المصاحف، ص ٣٧.
- (٥٧) السيوطي، الاتقان، ص١٦، ويقول السيوطي في موضع آخر من كتابه الاتقان « وقال ابن الحصار ، ترتيب السور ووضع الآيات



مواضعها، انما كان بالبحى،كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «ضعوا كذا في موضع كذا».

وقد حصل اليقين من نقل المتواتر بهذا الترتيب من تلاوة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومما أجمع الصحابة على وضعه هكذا في المصحف » (السيوطي، الاتقان، ص ٢٢).

- (۷٦) الزركشي البرهان، جـ١، ص٥٥٠، ٢٥١.
- (٧٧) وقد تطورت اللغة العربية عبر السنين فأصبح لابد من توافق المكتوب مع المنطوق تماماً، وبالتالى لم يعد المصحف الإمام محققاً لأهدافه، فقد أصبح من الصعب على الأجيال الجديدة أن تميز بين الحروف المتشابهة في الشكل ، المختلفة في الصوت، وفي العصر العباسي الأول ظهر أبو الأسود الدؤلي بدعوة ضرورة ايجاد طريقة تسهل على المسلمين قراءة القرآن قراءة سليمة فابتكر أول قواعد النقط.
- (٧٨) السيد عبدالعزيز سالم، التاريخ السياسي والحضاري للدولة العربية، ص ٢٧٠، ٢٧٠.
  - (۷۹) المرجع السابق، ص ۲۹۲.
- (٨٠) لمزيد من التفاصيل عن فتنة الأمصار التي انتهت بقتل الخليفة عثمان واستشهاده ارجع إلى السيد عبدالعزيز سالم، المرجع السابق، ص ٢٩٤.
- (۸۱) عن تفاصيل ذلك ارجع الى الطبرى، احداث عام ٣٥ هـ، ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص١٥٥.
- (٨٢) لمزيد من التفاصيل عن الفتنة ارجع الى الطبرى، أحداث سنة ٢٥هـ



- ابن الأثير الكامل جـ٣، احداث سنة ٣٠-٣٥ هـ السيد عبد العزيز سالم، المرجم السابق، ص ٢٨٥ ٣١٤.
  - (AT) كان من أثر اهتمام المؤرخين بتتبع مصير هذا المصحف ، اهتمامهم كذلك بتتبع مصير المصاحف الأئمة.
  - (۸٤) محمد بن سعد كاتب الواقدى ، كتاب الطبقات الكبير، تحقيق ادوارد سحو، جـ٣، طبعة ١٣٢١، ص٥١.
  - (٨٥) المصدر السابق، ص٥٥، وفيما يلى وصف ابن سعد لمقتل عثمان «دلا ضربه بالمشاقص قال عثمان بسم الله توكلت على الله، واذا الدم يسيل على اللحية يقطر، والمصحف بين يديه، فاتكا على شقه الأيسر، وهو يقول سبحان الله العظيم وهو في ذلك يقرأ المصحف، والدم يسيل على المصحف حتى وقف الدم عند قوله تعالى: "فسيكفيهم الله وهو السميع العليم"، وأطبق المصحف، وضربوه جميعاً ضربه وإحدة..».

وانظر أيضاً (ابو عبدالله محمد بن محمد بن عبدالملك الأنصارى، السفر الأول من الذيل والتكملة، تحقيق محمد بن شريفة، القسم الأول، طبعة بيروت، ص ١٦٦). ويذكر ابن الأثير عن خالد بن عبدالله ،عن عطاء بن السائب، عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس «أن النبى صلى الله عليه وسلم قال لعثمان، تقتل وأنت مظلوم، وتقطر قطرة من دمك على «فسيكفيكهم الله»، قال فانها الى الساعة لفى المصحف...» (ابن الأثير، أسد الغابة فى معرفة الصحابة، جـ ٣، ص ٣٨٣. وقد أورد السمهودى رواية تقترب من رواية ابن الأثير (انظر السمهودى، وفاء الوفا، طبعة بيروت ، جـ ٢. ٢.



ص٤٠٥).

(٨٦) يجب أن يتضح لدى القارئ أن هناك فارقاً بين مصحف عثمان الإمام، وأعنى به المصحف الذي كان يقرأه الخليفة الشهيد حين قُتل فسالت دماؤه عليه، واحتفظت أوراقه بهذه القطوات، وبين المصاحف العثمانية الأخرى التي كان قد أرسلها إلى الأمصار، ومايهمنا في بحثنا هذا هو مصحف عثمان الخاص به، وبالتالي فان الادعاءات التي سنتعرض لها هي تلك التي تتعلق بمصحف الامام الشهيد فقط دون غيرة من مصاحف الأمصار. فمصحف عثمان بدمشق مثلاً الذي ربطه أهل الشام على خمسة رماح ورفعوه في موقعة صفين داعين للتحكيم (ابو حنيفة الدينوري، الأخبار الطوال، تحقيق الأستاذ عبدالمنعم عامر ، القاهرة، ١٩٦٠، ص ١٨٩، السيد عبدالعزيز سالم، التاريخ السياسي والحضاري للدملة العربية ، ص٢٣٩، صلاح الدين المنجد، الثرجع السابق، ص٤٥) كان أحد المصاحف الأئمة التي أرسلها عثمان إلى الأمصار ، ولم تذكر الروايات الأسلامية على الأطلاق أن مصحف دمشق، كان مصحفه الخاص، بل أن رحالة مثل ابن بطوطة مثلاً، ذكر عند وصفه لهذا المنحف عندما زار دمشق ما يؤكد أنه " المنحف الكريم الذي وجهه أمير المؤمنين عثمان بن عفان إلى الشام" (ابن بطوطة، الرحلة ، بيروت ١٩٦٠ ص ٩٠)، وكذلك الشأن بالنسبة لمصحف المان بالدينة، وهو غير مصحفه الخاص، وكان أحد المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الأمصار، وكان موضوعاً على محمل كبير مدهون بين الروضة والقبر المقدس (انظر ابن جبير، الرحلة ، طبعة،

ليدن ١٩٠٧، تحقيق وليم رايت ص ١٩٣ ولمزيد من التفاصيل عن هذا المصحف بالمدينة ارجم إلى معلاح الدين المنجد، المرجم السابق، ص(٤٦). ومن أمثلة هذه المصاحف التي لا صلة لها بموضوع هذا البحث مصحف مسجد القيروان الذي وصفه العبدري في رحلته، وذكر أنه ني بعثه عثمان رضي الله عنه إلى المغرب وأنه بخط عثمان بن عفان ( عن هذا المصحف انظر صلاح الدين المنجد، ص ٤٧) ومصحف عثمان بمكة (ابن يطوطة، الرحلة، ص ١٣٨، السمهودي، وفاء الوفا، جـ١، ص ٤٨٢، صلاح الدين المنجد المرجع السابق، ص ٤٨)، ومصحف نصيبين الذي انفرد على بن أبي بكر الهروي مذكريه في كتابه الزيارات دون أن يصفه أو يذكر كيف وصل إلى هناك (انظر على بن أبي بكر الهروى، كتاب الزيارات، تحقيق جانين سورديل، دمشق ١٩٦٣، ص٦٦)، ومصحف بغداد الذي وصفه ابن الجوزى في المنتظم، الجزء السابع، ص ٩٨ (انظر صلاح الهين المنجد، المرجع السابق، ص٤٩)، والمصحف المرجود بمتحف الآثار الاسلامية باستامبول، الذي قيل أن أصل هذا المصحف من مكة، وقد سجل هذا المصحف في بطاقة المتحف على أنه من العصر الأمدي.

- (۸۷) تقى الدين المقريزى، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والاثار، منشورات دار العرفان، طبعة لبنان، بدون تاريخ، جـ٣، ص ٢٠١.
  - (۸۸) السمهودي، وفاء الوفا ، جـ١، ص ٤٨٢.
- (۸۹) أحمد تيمور باشا، الاثار النبوية، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٣٧٥ هـ. (۸۹) م)، ص ٦٧، صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٢٤،



- (. \*) المقريزي، الخطط المقريزية، جـ٣، ص٢٠١.
  - (٩١) السمهودي، وفاء الوفا، جـ١، ص٢٨٢.
- (٩٢) صلاح الدين المنجد ، المرجع السابق، ص٥٣٠.
- (٩٣) عبدالله خورشيد البرى، القرآن وعلومه في مصر، ص ٥٧.
  - (٩٤) السجستاني، كتاب المصاحف، ص ٣٤.
    - (٩٥) ابو عمرو الداني، المقنع، ص ٨، ٩
- (٩٦) المسعودى ، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محى الدين عبدالحميد، القاهرة، ١٩٥٨، جـ٢، ص ٢٩٠، ٢٠٠٠. أما الطبرى، وابن الأثير، فقد أشارا إلى رفع المصاحف بالرماح دون أن يحددا عددها (الطبرى، تاريخ الأمم والملوك، جـ٦، ص٢٦، ٢٧، ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص ٢٦٦). ويرى الدكتور السيد عبدالعزيز سالم أن معاوية كان لديه أكثر من مصحف واحد نتيجة لنسخ عدد من المصاحف من مصحف دمشق (انظر السيد عبدالعزيز سالم، التاريخ السياسي والحضاري للدولة العربية، ص ٣٢٩، وانظر كذلك عبدالله خورشيد البرى ، القرآن وعلومه في مصر، ص٢٥،)
- (۹۷) القريزي، الخطط ، جـ٣، ص١٩٩، عبدالله خورشيد البرى، المرجع السابق، ص ٦٣.
  - (٩٨) ابن بطوطة، الرحلة ، ص١٨٦٠.
- (۴۹) الدانى ، المقنع، ص۱۰، الزركشى، البرهان، ج۱، ص۲۳۰، السجستانى كتاب المصاحف، ص۳۵، اليعقوبى، تاريخ اليعقوبى، ج٢، ص۱۷۰، ابن الجزرى، النشر، ص۷.



- (١٠٠) صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص٥٠.
- (١٠١) محمود حلمي، على هامش المصحف الإمام والخط المصحفى، ١٩٨٥، ص١١،
  - (١٠٢) المرجع السابق، ص١١.
    - (۱۰۳) نفسه، ص۱۲.
  - (١٠٤) صلاح الدين المنجد ، المرجع السابق، ص٥٠.
  - (١٠٥) محمود حلمي، على هامش المصحف الإمام، ص١٣٠.
    - (١٠٦) صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص٥٠.
      - (١٠٧) المرجع السابق، ص٤٩.
- (١٠٨) لم يكتب الخليفة الشهيد عثمان بن عفان أى مصحف من المصاحف التى أمر بنسخها بخط يده، حتى ولا مصحفه الخاص به، ولزيد من التفاصيل عن وصف هذا المصحف، ارجع الى (صلاح الدين المنجد، المرجع السابق ، ص٥٥، محمود حلمي، على هامش المصحف الإمام والخط المصحفي، ص٩٨٨٧).
  - (١٠٩) السمهودي، وفاء الوفاء جا، ص٤٨١.
- السمهودى في "وفاء الرفا" ، احتمال أورده بعض المؤرخين ، وهو السمهودى في "وفاء الرفا" ، احتمال أورده بعض المؤرخين ، وهو أن معاوية بن أبى سفيان قد عمل على استجلاب مصحف عثمان المنقوط بدمه إلى دمشق ليتخذ منه إلى جانب قميص عثمان وأصابع زوجته السيدة نائلة بنت الفرافصة، سلاحاً سياسياً يستثير به أهل الشام ضد على بن أبى طالب وأنصاره (ارجع إلى تحقيق الدكتور الطاهر الكي لكتاب فون شاك، الفن العربي في



اسبانيا وصقليه، القاهرة، طبعه دار المعارف، ١٩٨٥، ص ١٩٥). وقد استبعد الدكتور الطاهر المكي هذا الاحتمال لأنه لم يرد مايشير إليه في أي من المصادر العربية، وقد علق د. الطاهر المكي على ذلك بقوله " وهو ظن يضعفه أن أحداً من المؤرخين لم يشر الى هذا، وليس سهلاً على أهل المدينة وفيهم كبار الصحابة أن يتخلوا عنه لأحد..." وربما خلط المؤرخون الذين أخذوا بهذا الاحتمال بين مصحف عثمان المضرج بدمه، وبين المصحف الذي كان قد أرسله إلى دمشق، احدى الأمصار الأسلامية، فأبو القاسم التجيبي السبتى يذكر أنه عاين بنفسه عام ١٥٧ هـ (١٢٥٨ م) المصحف الشامي بجامع بني أمية بدمشق المحروسة (ارجع الى الطاهر المكي المرجع السابق، ص١٩٣). أما ابن بطوطة في كتاب الرحلة فيؤكد أن مصحف عثمان بالجامع الأموى هو النسخة التي وجهها عثمان بن عفان الى الشام وليست نسخته الخاصة به التي اصطبغت بعض أوراقها بدمائه لأنه يؤكد أن المصحف الذي كان بحجره يوم قتل كان في البصرة (ابن بطوطة، الرحلة، ص١١٦). رعن مصحف دمشق يقول " وفي قبلة المسجد المقصورة العظمي التي يؤم فيها امام الشافعية، وفي الركن الشرقي منها ازاء المحراب خرانة كبيرة فيها المصحف الكريم الذى وجهه أمير المؤمنين عثمان أبن عفان رضى الله عنه إلى الشام، وتفتح تلك الخزانة كل يوم جمعة بعد الصلاة، فيزدحم الناس على لثم ذلك المصحف الكريم، وهناك يحلف الناس غرماءهم ومن ادعوا عليه" (ابن بطوطة ، الرحلة ، ص٤٥).



- (۱۱۱) السلطان الملك الأشرف عُمر بن يوسف بن رسول. طرفة الأصحاب في معرفة الأنساب، مطبوعات المجمع العلمي العربي بدمشق، حققه كو. سترسستين، طبعة دمشق، ۱۹۶۹، ص ۲۹، ۷۰، ولزيد من المعلومات عن باقي زوجات عثمان بن عفان وابنائه، ارجع الي محمد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، تحقيق وتصحيح اداورد سحو، جـ٣، ص ٣٧.
- (۱۱۲) ابن سعد ، المصدر السابق، جـ ٥، ص۱۱۱، ورملة بنت معاوية بن ابى سفيان زوجة عمرو بن عثمان بن عفان، هى بخلاف رملة ابنة أبى سفيان صخر بن حرب بن أمية، زوج رسول الله (ص)، التي كانت تكنى بأم حبيبة، وقد زوجها عثمان بن عفان للرسول (ص)، وكانت ابنة عمته، فتكون أم حبيبة (رملة) زوج رسول الله هي عمة رملة التي تزوجها عمرو بن عثمان بن عفان (ارجع الى شهاب الدين أبى الفضل احمد بن على بن محمد بن محمد بن على الكنانى العسقلانى المعروف بابن حجر، الاصابة فى تمييز الصحابة، طبعة العسقلانى المعروف بابن حجر، الاصابة فى تمييز الصحابة، طبعة
  - (۱۱۳) السمهودي ، وفاء الوفا، جـ١، ص٢٨٥.
    - (١١٤) المصدر السابق ، ص٢٨ه، ٢٢ه.
- (١١٥) وأيا ما كان الأمر، وسواء كان المصحف المنقوط بدم عثمان محفوظاً عند خالد بن عثمان طبقاً لرواية ابن قتيبة أو عند خالد بن عمرو بن عثمان ، فإن هذا يعنى بقاءه فى حوزة آل عثمان بن عفان، ولم يسع خلفاء بنى أمية إلى انتزاعه منهم الأطمئنانهم إلى سلامته فى حمى أقربائهم ، أبناء عثمان بن عفان.

- ابن عبدالملك الأنصارى، الذيل والتكملة، السفر الأول، القسم الأول، المسم الأول، مره١٦٠.
  - (۱۱۷) ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص ٥٠٦.
- (۱۱۸) هم عبد الله بن عباس وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب، وعبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير.
- (۱۱۹) ابن قتيبة الدينورى، الإمامة والسياسة المعروف بتاريخ الخلفاء، الطبعة الأولى، القاهرة، ۱۹۲۷، ص ۱۸۲۱، ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص ١٠٥، ولزيد من التفاصئيل ارجع إلى السيد عبد العزيز سالم، التاريخ السياسي والحضاري الدولة العربية، ص ٢٥٢ وما ملدها.
- (۱۲۰) ابن الأثير، الكامل، جـ٣، ص ٥١١، وانظر السيد عبد العزيز سالم، التاريخ السياسي، ص ٣٥٣، ٤٥٤.
  - (۱۲۱) أبو حنيفة، ص ٢٦٤.
  - (۱۲۲) اليعقربي، تاريخ اليعقربي، جـ٢، ص ٢٥٠.
- (۱۲۲) ابن الأثير، الكامل، جـ ٤، ص ١١٢، وصاحب الرأى الثاني هو اليعقوبي تاريخ اليعقوبي، جـ ٢، ص ٢٥١.
  - (١٢٤) ابن الأثير، الكامل، جـ ٤، ص ١١٢.
    - (١٢٥) المصدر السابق، ص ١١٥.
- (۱۲۱) نفسه، ص ۱۲۰، ولزيد من التفاصيل ارجع إلى السيد عبد العزيز سالم، المرجع السابق، ص ۲۹۲، ۲۹۸. وكذلك بحثه القيم الموسوم. (۱۲۷) بوقعة الحرة وأصداؤها في حوادث المغرب والاندلس في عصر الولاة، لندوة تاريخ الجزيرة العربية، في العصر الأموى، جامعة ^^بحث مقدم الملك سعود، الرياض
  - ٣٧١ و ما يليها الطبري ؛ جه ٩، ص ٢٠٤، ٢٠٥.
  - (١٢٨) لمزيد من التفاصيل عن الصراع الدائر بين أبي جعفر المنصور



- ومحمد النفس الزكية، ارجع إلى السيد عبد العزيز سالم، العصر العياسي الأول، طبعة الأسكندرية، ص ١١ ١١٨.
- (١٢٩ المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، القاهرة ١٩٥٨، العزيز سالم، العصر العباسي الأول، ص ١١٦.
  - (١٣٠) الاصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص ٢٠٠، ابن الأثير، الكامل، ج ٥، ص ١٣٠)
  - (۱۳۱) ابن الأثير، الكامل، جـ ٦، ص ٩٠ ٩٢، الاصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص ٣١١، ٣٢٠، السيد عبد العزيز سالم، العصر العباسي الأول، ص ١١٨ ١٢٠.
    - (١٣٢) السمهودي، وفاء الوفاء جـ ٢، ص ٦٦٩.
    - (١٣٣) ميلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٤٧.
  - (۱۳٤) ولد أبو عبيد القاسم بن سلام عام ١٥٠٤هـ (٧٧٠م)، وتوفى بمكة وقيل في المدينة سنة ٢٢٣هـ (٨٣٧ م)، وقيل سنة ٢٢٤ هـ (انظر كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ترجمة د، عبدالحليم النجار، طبعة دار المعارف، القاهرة ١٩٨٣، جـ٢، ص ١٥٥، وانظر كتاب للإمام أبى عبيد القاسم بن سلام، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، مطبعة المؤسسة السعودية. وارجع إلى حاشية رقم ١٤٣).
  - (١٣٥) ذكر القاضى عياض فى كتابه ترتيب المدارك أن يعقوب بن شيبة، جد أبى بكر محمد، كان بارعاً فى مذهب مالك، وأنه ألف فيه تواليف جديدة، وكان من فقهاء بغداد البارزين على حد قول مالك، وكان من نوى السند وكثرة الرواية. وقد اعتبر القاضى عياض، يعقوب بن شبية أحد أبرز أئمة المسلمين وأعلام أهل الحديث. وقد

روى عن زيد بن هارون ويونس بن محمد، وهاشم بن القاسم ويحيى بن بكير، وكان ثقة، وسكن بغداد وحدث بها، كما عاش بسر من رأى (سامراء) فترة من الزمن، وكان يقف في القرآن ، وكان ذلك سبباً دفع أحمد بن حنبل إلى أن يرميه بأنه مبتدع. ولزيد من التفاصيل عن يعقوب بن شيبة ارجع إلى (القاضى عياض بن موسى بن عياض السبتى، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك ، طبعة المملكة المغربية، ١٩٧٠، جـ ٤، ص ١٥٠ وما يليها).

- (۱۳۱) محمد بن مرزوق التلمساني، المسند الصحيح الحسن في مأثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، تحقيق ماريا خيسوس بيغيرا، الجزائر، ۱٤۰۱ هـ ۱۹۸۱ م، ص ه۸٤، ۴۸۱ ، ابن عبدالملك الأنصاري، الذيل والتكملة، السفر الأول من القسم الأول ، ص
  - (١٣٧) السمهودي، وفاء الوفا، جـ١، ص٤٨٦ (الطبعة الأولى).
- (١٣٨) يرد السمهودى على من تشكك في وجود المصحف المنقوط بدم عثمان بالمدينة من الأساس على كلمة "تغيب" في قول مالك بقوله "ليس في قول مالك" تغيب" مايدل على عدم المصحف بالكلية حيث لا يوجد، لأن ماتغيب يرجى ظهوره...".

والمقصود بذلك أن المصحف كان موجوداً ثم غاب، ومن المحتمل ظهوره بعد ذلك. (السمهودى ، وفاء الوفا، جـ١، الطبعة الأولى ص. ٤٨٢).

(١٣٩) محمد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير ، جه، تحقيق د. سترستين



- (١٤٠) السمهودي ، وقاء الوقا جـ١، ص ٤٨١.
- (۱٤١) ارجع الي اليعقوبي، جـ٢، ص ٣٥٧، المسعودي، مروج الذهب، جـ٣ ، ص٢١٩، ابن الأثير ، الكامل، جـه، ص٤٤١، السيد عبد العزيز سالم، العصر العباسي الأول، ص٤٥، ٥٥.
  - (١٤٢) السمهودي، وفاء الوفا، جـ١، ص ٤٨٢.
- (١٤٣) ولد أبو عبيد القاسم في هراة سنة ١٥٤ هـ (٧٧٠م). وكان أبوه عبداً رومياً. وفي هراة تلقى علومه الشرعية، وعمل مؤدياً لأبناء آل هرثمة بن أعين الذي تولى خراسان من قبل الخليف العباسي هارون الرشيد سنة ١٨٩ هـ (٨٠٤ م)، وبعد ذلك مؤدباً لأولاد ثابت بن مضر بن مالك، والى طرسوس، الذي قلده القضاء بها، وظل ابو عبيد القاسم يعمل قاضياً لطرسوس مدة ثمانية عشر عاماً، رحل بعدها الى بغداد حيث عاش فترة طويلة، ثم حج الى مكة سنة ٢١٤ هـ، وجاور بها حتى توفى في سنة ٢٢٣ هـ (٨٣٧ م) في أحه الروايات، وفي المدينة سنة ٢٢٤ هـ في رواية أخرى (ارجم إلى حاشية رقم ١٣٤ من هذا البحث)، وقد عرف أبو عبيد القاسم بشدة ايمانه وتجنبه كل خطيئة. ولأبى عبيد القاسم مصنفات عديدة ذكرها ابن النديم في الفهرست، ومن أهمها كتاب " غريب الحديث" ذكره السيوطي في المزهر (جـ٣، ص٧٥٧). وقد استخرج أبو عبيد من هذا الكتاب كتاباً عنوانه " الأجناس من كلام العرب وما اشتبه. في اللفظ واختلف في المعنى". وقد دفع كتابه " غريب الحديث" ابن قتيبة إلى تأليف كتاب عنوانه " كتاب اصلاح الغلط في كتاب غريب

الحديث لأبى عبيد، كذلك يوجد مختصر له باسم " مختصر غريب الحديث" لأبى على الحسين بن أحمد الاسترابا ذي.

ومن أهم كتبه أيضاً كتاب " غريب المصنف" الذي إستغرق أربعين عاماً في تأليفه، ويعد أول معجم عربي كبير مرتب على الموضوعات مثل كتاب المخصص لابن سيده، وله كتاب الأمثال برواية ابن خالويه (المتوفى سنة ٣٧٠ هـ/٩٨٠ م). ونفس الكتاب برواية تلميذه أبى الحسن على بن عبدالعزيز، ومن هذا الكتاب نسخة مخطوطة حسنة الخط محفوظة في مكتبة دير الأسكوريال. ولأبي عبيد من الكتب كتاب هام عنوانه " فضائل القرآن و آدابه"، وأخر عنوانه كتاب الايضاح تحتفظ مكتبة القرويين بفاس بنسخة خطية منه، وكتاب "خلق الانسان ونعوته"، وكتاب " الأضداد والضد في اللغة" وكتاب " النعم والبهائم والوحش والسباع والطير والهوام وحشرات الأرض" وكتاب في "الايمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته"، وكتاب " الخطب والمواعظ"، وكتاب " فعل وأفعل"، وكتاب الأموال"، ويتناول أحكام الزكاة والخراج على أساس أدلة الحديث التي ينبغي بحث علاقتها بكتب الخراج.

ولمزيد من التفاصيل عن كتبه ومصنفاته وأماكن حفظها ارجع إلى كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربى، نقله للعربية الدكتور عبدالحليم النجار، جـ ٢، طبعة دار المعارف، ص ١٥٥ – ١٥٩].

(١٤٤) ابن عبدالملك ، الذيل والتكملة، السفر الأول من القسم الأول ص ١٦٥) ١٦٦.

(١٤٥) كذلك تُدحِض هذه النصوص الاحتمال بأن تكون أم الأصبغ أخت



- الأمير عبدالرحمن الداخل، أرسلت إليه بالأندلس، مصحف عثمان مع بقايا نفائس النولة الأموية.
- (١٤٦) ابن عبدالملك ، الذيل والتكملة، السفر الأول من القسم الأول، من التسم الأول، من ١٦٦٠.
- (١٤٧) يرى د. الطاهر المكى أن المصحف الذى انتقل إلى الأنداس زمن الأمير عبد الرحمن الأوسط كان مزيفاً، زيفه له الوراقون وسكبوا دماً أحمر، وزعموا أنه دم عثمان لعلمهم بحرصه على جلب نفائس المشرق إلى الأنداس. ونحن لا نتفق مع د. الطاهر المكى فيما يتعلق بالمصحف الذى يزعم أنه مزيف ، وانما نتفق معه فقط فيما يتعلق بالفترة الزمنية التى دخل فيها المصحف الأنداس (انظر فون شاك، بالفترة الزمنية التى دخل فيها المصحف الأنداس (انظر فون شاك، الفن العربى في اسبانيا وصقلية، ترجمة د. الطاهر المكى، ص
- (۱٤۸) السيد عبدالعزيز سالم، تاريخ المسلعين واثارهم في الأنداس، طبعة الاسكندرية ، بدون تاريخ، مؤسسة شباب الجامعة، ص٢٣٢، ٢٣٤، السيد عبدالعزيز سالم، فن الغناء والموسيقي بالأنداس، مقال بدائرة معارف الشعب ، عدد ٦١، ص٩٩ ١٠٥.
- (۱٤٩) المقرى، نفح الطيب من غصن أندلس الرطيب، طبعة محى الدين عبدالحميد، جـ٢، ص ١٣٥.
- (١٥٠) ابن عبدالملك الأنصارى، الذيل والتكملة، السفر الأول، القسم الأول، ص ١٦٥.
  - (١٥١) المصدر السابق، ص١٦٦.
    - (۱۵۲) نفسه، ص ۱۹۷.



- (١٥٢) نفسه، ص ١٥٨ ، وارجع إلى ابن مرزوق، المسند الصحيح ص ١٥٨.
  - (١٥٤) ابن عبدالملك ، الذيل والتكملة، ص ١٥٨.
- (۱۵۵) الادريسى، المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الافاق ، ليدن، ١٦٦٨، ص ٢١٠،
  - (١٥٦) المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص ٨٦.
    - (۱۵۷) المصدر السابق، ص۹۹.
      - (۱۵۸) انظرخلفه.
- (۱۵۹) ابن جبیر ، الرحلة ، ص۱۹۰، صلاح الدین المنجد ، المرجع السابق ، ص۸۹.
- (١٦٠) ابن بطوطة ، الرحلة، طبعة بيروت. ص١٣٨، فاذا كان هذا المصحف الذي كتبه زيد بن ثابت على حد قوله ابن بطوطه سنة ١٨ هـ هـ من وفاة الرسول (ص) وكانت وفاة الرسول (ص) عام ١١ هـ فيكون هذا المصحف قد كتب سنة ٢٩ هـ وربما قصد بذلك مصحف عثمان رضى الله عنه الذي أرسله الى مكة لأن مصاحف عثمان نسخت في حدود ذلك العام.
- (۱٦١) ابن مرزوق، المسند، ص ٥٥٩، المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص ١٣٥. (١٦٢) السمهودي، وفاء الوفا، جـ١، ص ٤٨٢.
  - (١٦٢) ابن جبير ، الرحلة ، ص٣٦٨.
  - (١٦٤) صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٥٥.
- (١٦٥) ابن مرزوق ، المسند، ص ٥٩، المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص١٣٥.



- (١٦٦) ابن فضل الله العمرى، مسالك الأبصار ، جـ١، ص١٩٥.
  - (١٦٧) ابن بطوطة، الرحلة ، ص ٤٥.
- (\*) نجم الدین الغزی، الکواکب السائرة باعیان المئة العاشرة، تحقیق جبرائیل سلیمان جبور ، بیروت، ۱۹۶۵، جـ۱، ص۸۹ ترجمة محمد البدخشی.
  - (١٦٨) ابن عبد الملك ، الذيل، ص١٦٥.
  - (١٦٩) الادريسي، المغرب وأرض السودان. ص٢١٠، ٢١١.
- (۱۷۰) ابن عبد الملك الأنصارى، الذيل والتكملة، القسم الأول، السفر الأول، ص ۱۷۸) ابن مرزوق، المسند، عن ابن بشكوال، ص ۲۵۱.
- (۱۷۱) كتاب الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، لمؤلف أندلسي من أهل القرن الثامن، حققه د. سهيل زكار والأستاذ عبدالقادر زمامة، طبعة الدار البيضاء ۱۹۷۹، ص ۱۵۲.
- (۱۷۲) هو محمد بن يحيى بن عبدالعزيز المعروف بابن الخراز، من أهل قرطبة ويكنى أبو عبدالله. كان عالماً بالنحو، فصيحاً، ولى الصلاة بقرطبة كما تولى قضاء مدينة طليطلة ومدينة باجة ونواتها، كما تولى أحكام الشرطة، وكان قد درس على محمد بن عمر بن لبابة، وعمر بن حفص بن غالب وأحمد بن خلد. وفي أواخر أيامه أقعد ولزم داره نحو سبع سنوات، فكان يقصده الناس للسماع منه. وكان عالماً ثقة ومأموناً. توفي يوم الأحد لسبع خلون من شوال سنة به ٢٦٩ هـ، ودفن في اليوم التالي في مقبرة الربض (أبو الوليد عبدالله بن محمد بن يوسف الأزدي المعروف بابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، طبعة مدريد ١٨٩٠، ترجمة ٢٧٢١، ص٢٧٤).



- (۱۷۳) ابن عبدالملك الأنصارى ، الذيل والتكملة ، السفر الأول ، القسم الأول، ص ١٥٨.
  - (١٧٤) ابن مرزوق ، المسند، ص ٢٥٦.
  - (١٧٥) ابن عبدالملك، الذيل والتكملة، ص١٥٨.
- (١٧٦) شرع الحكم المستنصر بالله في بنيان الزيادة الحكمية بجامع قرطبة في ٤ جمادي الآخرة سنة ٣٥٤ هـ وكملت سنة ٣٥٥ هـ. واقتضى الأمر فتح جدار القبلة القديم في زيادة عبدالرحمن الأوسط توطئة لد البلاطات الاحدى عشرة إلى الجنوب في الزيادة الجديدة في ٨ جمادي الآخرة سنة ٢٥٤ هـ، وعندئذ اضطر الحكم المستنصر إلى إصدار أمره بنقل المصحف من موضعه في المسجد القديم إلى دار صاحب الصلاة ، والمعروف أن الزيادة الحكمية امتدت إلى جهة القبلة مسافة ٩٥ ذراعاً وتميزت بانشاء أربع قباب احداها عند مدخل الزيادة في البلاط الأوسط، والثانية تتقدم المحراب في نفس البلاط الأوسط، والثالثة والرابعة تكتنفان قبة المحراب يميناً وشمالاً، كذلك تميزت هذه الزيادة بمحرابها المنزّل بالفسيسفاء، ويابيها المعقودين بنفس العقد الذي يتوج فتحة حنية المحراب، أما الباب الأيمن فيؤدى الى بيت المنبر والممر المغضى إلى الساباط ، وأما الياب الأسير فينفتح على مخزن الجامع،
- (انظر التفاصيل في كتاب السيد عبدالعزيزسالم ، قرطبة عاضرة الخلافة في الأندلس، جـ١، طبعة الاسكندرية ، ١٩٨٤ ، ص٣٣٨ ٣٤٦).
- (۱۷۷) في سنة ٥٥٥ هـ أمر الحكم بنصب مقصورة زيادته، وكانت



عصنوعة من الخشب منقوشة الظاهر والباطن، مشرفة الذروة يبلغ طولها ٧٥ نراعاً وعرضها ٢٢ ذراعاً وارتفاعها إلى الشرفات ٨ أذرع، وجعل لها ثلاثة أبواب بديعة الصنعة عجيبة النقش (ابن غالب، قطعة من فرحة الأنفس، نشرها د. احمد لطفى عبدالبديع، مجلة معهد المخطوطات العربية ، القاهرة ، ١٩٥٦، ص٨٢ ، ابن عذارى ، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليثى بروقنسال وكولان ، طبعة بيروت، ص٨٢٨، المقرى، نفح الطيب، جـ٢، طبعة محى الدين عبدالحميد ص٨٨).

- (١٧٨) الادريسي، المغرب وأرض السودان ، ص١١٧.
- (\*) ابن سعید المغربی، المغرب فی حلی المغرب، تحقیق دکتور شوقی ضیف، القاهرة ۱۹۵۳، جـ۱، ص۱۹۰۰، السید عبدالعزیز سالم، قرطبة حاضرة الخلافة، جـ۱ ص ۳٤۲.
- (١٧٩) حسين مؤنس ، تاريخ الجغرافية والجغرافيين في الأنداس ، طبعة مدريد ١٩٦٧، ص١٧٣.
  - (١٨٠) المرجع السابق ، ص١٩٣٠.
  - (١٨١) الادريسي، صفة المغرب وارض السودان، ص٢١٠.
- (۱۸۲) ابن عبدالملك الأنصارى ، الذيل، السفر الأول، القسم الأول، مر١٦٤، ١٦٧.
  - (۱۸۳) الادریسی، ص۲۱۱.
  - (١٨٤) نفس المصدر ، ص٢١١.
- (١٨٥) السيد عبدالعزيز سالم، قرطبة حاضرة الخلافة في الأنداس، جـ١، ص٠٠٥.



- (۱۸۲) لمزيد من التفاصيل عن هذه الحملة القشتالية، ارجع إلى (ابن الأثير، الكامل، جـ٩، ص٢٨).
  - (١٨٧) السيد عبدالعزيز سالم، قرطبة حاضرة الخلافة، جـ١، ص١٤٨.
- (١٨٨) ابن غالب، قطعة من فرحة الأنفس، ص٣٠. ويدرج عبدالواحد المراكشي هذا الحادث خطئاً في أحداث سنة ٥٠٣ هـ، وبذكر أن النصارى دخلوا بخيولهم المسجد وأقاموا به يومين (عبدالواحد بن على المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، نشر وتحقيق الأستاذ محمد سعيد العربان، والأستاذ محمد العربي العلمي ، القاهرة، ١٩٤٩، ص٣٧٣]. ومما يؤكد عيث القشتاليين في مسجد قرطبة سنة ١٤٠ هـ عند دخول الموحدين الأنداس في ذلك العام ماذكره ابن بشكوال اذ يقول " ولو كوشف (عبد المؤمن بن علي) رحمه الله بحال قرطبة من بلاد الأندلس وسواها، وانتهاك عبدة الصليب محوط حماها، واستيلائهم على ما اشتملت عليه من كثير من المصاحف غير ذلك المصحف الكريم، وابتذالهم ماعنى أكابر العلماء بصيانته من ذخائر دواوين العلم على العهد القديم، لسر باخراجه عن قرطبة واحتماله ، وأعان بالتخصيص نصحاً له على انتقاله، انقاذاً له من أيدى المشركين ، واستدامة لبقائه في كلاءة السلمين، وكان اخراجه في التاريخ الذي ذكره الراوية أبو القاسم ابن بشكوال في أيام أبي محمد عبدالمؤمن بن على...> (ابن عبدالملك الأنصاري ، الذيل والتكملة، ص١٦٠).
  - (۱۸۹) المقرى، نفع الطيب ، جـ، ص١٣٧، ١٣٨.
    - (۱۹۰) المصدر السابق، ص١٣٥.



- (۱۹۱) نفسه، ص۱٤٠ وانظر باقى القصيدة في نفس المصدر، ص١٣٨-
- (۱۹۲) هو أبو عبدالله محمد بن حسين بن عبدالله بن حبوس، ولد في فاس سنة ٥٠٠ هـ، وكان عالماً محققاً وشاعراً يفوق شعراء زمانه، توفي، في سنة ٧٠٥ هـ (ابن الآبار، التكملة لكتاب الصلة، مدريد، ١٨٨٦، جـ١، ص٣٧١ ترجمة ١٠٥٥).
- (١٩٣) ابن عبدالملك ، الذيل ، السفر الأول، القسم الأول، ص١٦٢، ابن مرزوق، المسند، ص٧٥٤.
- (١٩٤) جات في رواية ابن عبدالملك الأنصاري " دخله" بدلاً من "رحلة" الذيل والتكملة، السفر الأول، القسم الأول، ص١٦٢٠.
  - (ه ۱۹) ابن مرزوق، المسند ، ص٧٥٤.
  - (١٩٦) ابن عبدالملك، المصدر السابق، ص١٦٢.
- (۱۹۷) أبو جعفر بن عبدالرحمن الوقشى، كان وزيراً، وكان ولده أبو الحسين صهراً للرحالة ابن جبير، وقد أورد ابن سعيد بعض أبيات من قصيدة لولده أبى الحسين (انظر ابن سعيد، كتاب المغرب في حلى المغرب، ص٢٢٠).
- ولزيد من التفاصيل عن آل الوقشى وحبهم للموسيقى، انظر المقرى، نفح الطيب، جه ، ص ٢٧٣ ومايليها، وعن زوجة أبى الحسين بن أبى جعفر الوقشى، انظر (المقرى ، نفح الطيب ، جه ٣، ص ٢٤٦).
  - (١٩٨) ابن عبدالملك ، الذيل، السفر الأول، القسم الأول ، ص١٦٤.
    - (١٩٩) ابن عبدالملك، المصدر السابق، ص١٦٤، ١٦٧.



- (۲۰۰) نفسه، ص ۱۹۷.
- (۲۰۱) المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص١٤١.
- (٢٠٢) عبدالواحد المراكشي، المعجب، ص٢٥٢.
  - (٢٠٢) الحلل الموشية ، ص١٥٢.
  - (٢٠٤) المصدر السابق، ص١٥٢، ١٥٣.
- (۲۰۵) المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص١٤٢، ١٤٣.
  - (٢٠٦) المصدر السابق، ص١٤٣، ١٤٤.
    - (۲۰۷) نفسه، ص۱۶۶.
    - (۲۰۸) نفسه، ص۲۲۱، ۱۳۷.
- (٢٠٩) ابن عبدالملك، الذيل، السفر الأول، القسم الآول، ص٥٥، عبدالواحد المراكشي، المعجب، ص٥٣، الحلل الموشية ، ص١٥٣.
  - (٢١٠) الحلل الموشية، ص١٥٣.
  - (۲۱۱) عيدالراحد المراكشي، المعجب، ص٢٥٢.
- (۲۱۲) ابن عذاری، البیان المغرب، قسم المتحدین، تحقیق محمد ابراهیم الکتانی وآخرین، بیروت ، ۱۹۸۵، ص۲۵۱ ومابلیها.
  - (۲۱۳) ابن عذارى ، البيان، القسم الموحدي، ص١٧٧.
- (۲۱٤) الرشيد: هو أبو محمد عبدالواحد بن المأمون أبو العلاء ادريس بن أبي يرسف يعقوب المنصور ، توفى فى ٩ جمادى الآخرة سنة ٠٤٠ هـ، أمه أم ولد رومية اسمها جباب، المعروفة بأنها من دهاة الناس، بويع له بالخلافة فى أول المحرم سنة ١٣٠، وعمره أنذاك ١٤ سنة. وكانت أمه حباب قد كتمت خبر موت أبيه المأمون، وبعثت فى طلب كانون بن جرمون السفيانى وشعيب أقاريط الهسكورى،



ويسيل قائد الروم، وكانوا عمدة عسكر المأمون، فقدموا في عسكر ضخم، فأعلمتهم بوفاة المأمون، وطلبت منهم أن يبايعوا ولدها وبذلت لهم أموالاً طائلة ، وعرضت عليهم مدينة مراكش فيئاً لهم، فتولوا أخذ البيعة له، وبايع الناس طوعاً وكرهاً خوفاً من سيوفهم. وافتتح عهده بمحاربة الأمير يحيى ابن عمه، وقضى عهده في قتال مستمر معه إلى أن توفى غريقا في صهريج في جمادي الأخرة سنة ١٦٠. (ولمزيد من التفاصيل عن الرشيد ارجع إلى ابن أبي زرع، الأنيس المطرب روض القرطاس، طبعة تورنبرج، أوبسالة ١٨٤٣ ، جـ٧، ص٠١٧ ومايليها. وعن رحلة هذا الخليفة الموحدي من سيلا إلى مراكش ودخوله في حضرته، وعهده وفترة، حكمه انظر ابن عذاري

أما أحمد بن عبدالله بن محمد بن الحسين بن أحمد بن عميرة المخزومي، أحد علماء الحديث وأصول الفقه والآداب في دولة الموحدين، فقد ذكروا أنه ليس بمخزومي الأصل وأن جده أو أباه كان لقيطاً لرجل من آل عميرة الشقريين، كذلك قيل أنهم يهود. وكان قد صحب ابا بكر عزيز بن عبدالملك بن خطاب قبل أن يتولى رئاسة مرسية. وأجاز له من أهل الشرق أبو الفتوح نصر بن أبى الفرج بن على الحصري، وروى عنه ابنه أبو القاسم وأبو بكر بن عبد الله خطاب، وأبو الحسن طاهر بن على الشقرى.

واشتغل أحمد المخزومي في بداية أمره بالرواية والحديث، ثم تفنن في العلوم ونظر في المقولات وأصول الفقه، ومال إلى الآداب حتى أصبح حجة في الكتابة ونظم الشعر، ودخل في خدمة الرشيد



المرحدى فاستكتبه في مراكش مدة يسيرة ثم صرفه عن الكتابة ورلاة قضاء مليانة، ثم نقله إلى أقصى رباط الفتح، ثم تولى قضاء مكناسة الزيتون في عهد أبى الحسن المعتضد أخى الرشيد. فلما قتل المعتضد لحق بسببتة، ثم ركب منها البحر إلى افريقية، فقدم بجاية على الأمير أبى زكريا يحيى بن الأمير أبى زكريا بن أبى محمد عبدالواحد الحفصى، ثم رحل إلى تونس وولى قضاء مدينة الأربس، ثم انتقل الى قابس، حيث استقر فترة طويلة، إلى أن استدعاه المستنصر بالله محمد بن أبى زكريا الحقصى، وقربه إليه. وله رسائل خاطب بها الملوك وغيرهم من الموحدين والحقصيين، ومن مصنفاته الكتاب الموسوم بالمعالم، وكتاب " التنبيهات على مافى البيان من تمويهات» رد فيه على كتاب صنفه كمال الدين الانصارى عنوانه «التبيان في علم البيان».

ولمزيد من التفاصيل عنه انظر ترجمته في ابن عبدالملك الأنصاري، النيل، السفر الأول، القسم الأول، ترجمة رقم ٢٣١. وهي التي ورد فيها أخبار عن المصحف العثماني في الأنداس، ابن الخطيب، الاحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبدالله عنان ، جا، القاهرة ١٩٧٧، ص١٧١، وانظر كذلك كتاب أبو المطرف احمد بن عميرة المخزومي، حياته وأثاره ، منشورات المركز الجامعي للبحث العلمي، المغرب ، المقرى، نفح الطيب، جا، ص٢٩٧ ومايليها.).



<sup>(</sup>٢١٥) ابن عبدالملك، الذيل والتكملة، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢١٦) هو أبو الحسن على الملقب بالسعيد، وبالمعتضد بالله، أمه أم وأد، ورث عنها سمرة الوجه، بويع له بالخلافة ثاني يوم وفاة أحيه الرشيد

بمراكش، وذلك يوم الجمعه ١٠ من جمادى الاخرة سنة ٦٤٠ هـ، وقتل في صغر سنة ٦٤٦ هـ. وهو يحاصر يغمراسن بن زيان العبد الوادى بقلعة تامر جديبة من احواز تلمسان (انظر أبى ندع، ص١٧٧). وقتل وزيره وجميع من كان معه، وتمكن يغمراسن من الاستيلاء على جميع مافى المحلة من أموال وسلاح وطبول وأخبية. ودفن السعيد خارج تلمسان.

(٢١٧) ابن عبدالملك ، الذيل ، السفر الأول ، القسم الأول ، ص ١٦٧.

عبدالواد، فقد كان بنو عبد الواد وأقاربهم من القبائل الأخرى عبدالواد، فقد كان بنو عبد الواد وأقاربهم من القبائل الأخرى يسكنون الصحراء ويستقرون في سهول وهران ويضعون رجالهم في خدمة عامل الموحدين في تلمسان، وبمرور الزمن شارك بنو زيان في الدفاع عن اقليم وهران، وتلقوا لقاء ذلك بعض الامتيازات، اذ قلد خليفة الموحدين منهم يغمراسن بن زيان عاملاً على تلمسان ويلاد زناتة سنة ٦٢٤ هـ (١٢٢٧م)، ولم يلبث يغمراسن أن استقل بالبلاد عقب سقوط دولة الموحدين. ويغمراسن هذا هو الذي كان قد قصده المعتضد أبو الحسن الموحدي ليدخله في طاعته.

(٢١٩) ابن عبدالملك ، المصدر السابق، ص١٦٧ ومايليها.

(۲۲۰) هو أبو حفص عمر المرتضى بن أبى ابراهيم اسحاق بن يوسف بن عبدالمؤمن، ولى الخلافة الموحدية بعد وفاة السعيد باجتماع من بقى في مراكش من أشياخ الموحدين، فأخنوا له البيعة بجامع المنصور بمراكش في ١٤ ربيع الأول سنة ٦٤٦، وكان المرتضى والياً من قبل السعيد على قصبة رباط الفتح، تركه هناك عندما توجه إلى

تلمسان، فوصلته البيعة وهو بها، ثم بايعه كل من حضره من الموحدين والفقهاء والأشياخ، ورحل بعد ذلك إلى مراكش، وجددت له البيعه فيها، وأقام بمراكش حتى سنة ١٥٣ هـ ثم خرج في ٨٠ ألفا من المحاربين لمقاتلة جيوش بنى مرين، وتحرير مدينة فاس. فانهزم وانسحب إلى مراكش مهزوماً، وظل مقيماً بها إلى أن اقتحمتها قوات الواثق بالله ابى دبوس، وهو أبو العلاء ادريس بن أبى عبد الله بن أبى حفص بن عبدالمؤمن آخر خلفاء دولة الموحدين في ٢٢ من المحرم سنة ١٦٥ هـ فخرج المرتضى فاراً بنفسه إلى آزمور، فظفر به واليها ابن عطوش، وكبله بالأصفادوبعث به إلى أبى دبوس فقتل في ٢ من صفر سنة ١٦٥ هـ (ابن ابى زرع، الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية، الرياط، ١٩٧٢، ص١١٠).

- (٢٢١) ابن عبدالملك ، الذيل ، السفر الأولى ، القسم الأولى، ص١٦٨، ابن مرزوق ، المسند الصحيح، ص٤٦٠، ٤٦١.
- (۲۲۲) ابن مرزوق، المسند، ص٤٦١، المقرى، نفح الطيب، جـ٢، ص١٣٦. شدد ابو الحسن على بن عثمان الحصار على تلمسان وأقام أمامها معسكراً ثانياً ليكون قاعدة لعملياته الحربية، وقد اتسع نطاق هذا المعسكر فيما بعد بحيث أصبح المركز الرئيسى الذى قامت عليه مدنة المنصورة.
- (۲۲۲) كأن السلطان أبو الحسن المريني قد تغلب على الأسطول الأرغوني الذي سيره بدرو الرابع ملك أرغون قى ربيع سنة ٤٠٠هـ (١٣٤٠م) لمساعدة الأسطول القشتالي في مياه الجزيرة الخضراء، وغرقت في هذه المعركة معظم سفن الأسطول الأرغوني وقتل قائده،



وانسحبت باقى قطعه من ميدان المعركة، كما انهزم الأسطول القشتالي، وقتل قائده الونسو خفري تينوريو، واستولى المسلمون على بعض قطعه، وبعد هذا الانتصار العظيم الذي أحرزه الاسطول المريني، تطلع السلطان أبو الحسن إلى الإستيلاء على مدينة طريف ليسيطر بذلك على المضيق بأكمله، فأجاز إليها بجيوشه وأساطيله في المحرم سنة ٧٤١ هـ، وحاصرها، واشترك معه في الحصار أبو الحجاج يوسف الأول سلطان غرناطة. فاستنجد الفونسو الحادي عشر ملك قشتالة بكل من بدرو الرابع ملك أرغون والفونسو الرابع ملك البرتغال، وتقدمت القوات الاسبانية المشتركة واشتبكت مع قوات المسلمين في معركة ضارية في ٧ جمادي الأولى« سنة ٧٤١ هـ (اكتوبر ١٣٤٠ م)، عرفت بموقعة طريف في المصادر العربية وموقعة نهر سلادو في المصادر الاسبانية، وانتهت هذه الوقعه مهزيمة شنعاء منى بها المسلمون ، وغنم البرتغاليون والقشتاليون كل ما كان في مضارب السلطان من تحفُّ وذخائر وسلاح. (لمزيد من التفاصيل ارجِم إلى ابن الخطيب، أعمال الأعلام ، ص٣٣٧، أحمد مختار العبادي، دراسات في تاريخ المغرب والأندلس، الاسكندرية ۱۹۸۲، ص۱۹۸۸، ۲۸۸۱).

(۲۲٤) المقرى، نفح الطيب، جـ٢ ، ص١٣٦، ابن مرزيق ، المسند ، ص٢٦٤.

(٢٢٥) ابن مرزيق ، المصدر السابق، ص٤٦١ ، ٤٦٢.

## تم بحمد الله



المسترضي المنظل

ملخص البحث باللغة العربية

" أضواء على مصحف عثمان بن عفان "رضى الله عنه" الإمام ورحلته شرقاً وغرباً "

بحث مختصر قدمته الدكتورة/ سحر السيد عبد العزيز سالم في ندوة تاريخ الأمة الإسلامية بين الموضوعية والتحيز في الفترة من ٢١ أكتوبر إلى ٢٣ أكتوبر سنة ١٩٨٩ بمدينة الزقازيق

## أضواء على مصحف عثمان رضى الله عنه ورحلته شرقاً وغرباً

تجمع المصادر العربية على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمر بكتابة كل ماكان ينزل عليه من آيات. وكان يتولى كتابة الآيات أربعة في قول، لا يختلف فيهم هم أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت وأبو زيد (١)، وكلهم من الأنصار، واختلفوا في رجلين من ثلاثة هما أبو الدرداء (٢) وعثمان.

كتبوه في الرقاع والأكتاف والعسب (٣)، واكتفى بتدوينه في هذه المواد فكانت الآيات مفرقة، وبالاضافة الى ذلك وجد من الحفاظ من كان يستظهره في صدره، بعضهم تيسر له أن يعرض ماحفظه على الرسول (ص) والبعض الآخر عن الصحابة (٤).

وبذلك يكون المقصود بجمع القرآن في زمن الرسول (ص) التدوين في الرقاع والعسب واللخاف والأكتاف، وكذلك بمعنى حفظه في الصدور، وبهذا أصبح للقرآن صورتان، صورة صوتية، وصورة مكترية (٥). وكانت الصورة الصوتية أسهل في التحقيق من التدوين لقلة عدد الكتاب. وعلى هذا النحو كان هناك مصدران للقرآن الكريم، الأول المواد سالفة الذكر التي سجل عليها دون ترتيب والثاني سماعي في صدور حفاظ القرآن الكريم.

ولم يكد الرسول (ص) يلحق بالرفيق الأعلى حتى اضطربت أحوال الدولة الاسلامية، وقامت حركة الردة، واضطر أبو بكر الصديق رضى الله

عنه أن يقف موقفا حازما من المرتدين، ولم يتردد في محاربتهم في كل أنحاء الجزيرة العربية. وبفع المسلمون في ذلك ثمنا فادحا اذ استشهد منهم نحو ألف في موقعة اليمامة من بينهم عدد لايستهان به من حفاظ القرآن الكريم يقرب من أربعمائة وخمسين شهيدا (٢). وعندئذ رأى أبو بكر ضرورة جمع القرآن الكريم خشية ضياعه. وعهد إلى زيد بن ثابت بجمعه لثقته في حفظه وصدقه (٧) وهكذا قدم أبو بكر الصديق للاسلام أعظم الخدمات، وعاونه في ذلك عمر بن الخطاب. وقام زيد بن ثابت بدوره الذي عهد اليه به على أكمل وجه، فكان لايقبل من أحد شيئا حتى يشهد عليه شاهدان (٨) مبالغة منه في الحيطة. ويعتبر أبو بكر أول من جمع القرآن بين اللوحين، بعد أن كان متفرقا في قطع من العظم والعسب والحجر والجلد.

وعرف هذا القرآن "بالمصحف"، كما كان يطلق الأحباش(٩) على كتابهم، وأودع المصحف عند أبى بكر في حياته، ثم عند عمر بن الخطاب في حياته، وانتهى به المطاف عند حفصة بنت عمر التي كانت تجيد القراءة والكتابة(١٠).

وأغلب الظن أنه كتب بالخط اللين (المكي). وقيل آنه كتب بكل من الخطين الجاف (المدنى) الذي عرف بالخط المزوى، والخط المكي اللين(١١). مصاحف عثمان في الأمصار الاسلامية:

وفى خلافة عثمان اتسعت الفتوحات الأسلامية وشملت بلاد أرمينية واذربيجان. وكان حذيفة بن اليمان من بين من شهدوا فتح هذين البلدين(١٢)، ورأى اختلاف الناس فى قراءة القرآن بسبب اختلاف اللهجات



مما أدى الى تعدد القراءات. فسار الى المدينة والتقى بعثمان بن عفان وقال له "أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا اختلاف اليهود والنصارى" (١٣). فقرر عثمان بن عفان رضى الله عنه جمع القرآن فى نسخ موحدة على قراءة واحدة بلسان قريش ترسل الى الأمصار. وبعث الى السيدة حفصة أم المؤمنين أن ترسل مصحف أبى بكر ليأمر بنسخه، وأسند عثمان بن عفان الى زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام مهمة نسخ المصحف مرتب السور بلسان قريش (١٤).

ولما فرغ النساخ من نسخ المصحف وكتابته أمر عثمان رضى الله عنه باحراق ماعداه من مصحف أو مصاحف خاصة كان يحتفظ بها الصحابة. وقد اختلف في تحديد السنة التي تم فيها استنتاخ المصاحف والأرجح أن ذلك (١٥) تم سنة ٣٠ هـ.

ورغم هذا الموقف المحمود الذي وقفه عثمان بن عفان رضى الله عنه لتوحيد المصحف على قراءة واحدة واحراق الصحف الأخرى التى تسببت في اختلاف كلمة المسلمين وتكفير بعضهم لبعض فقد كان هذا الموقف سببا من بين أسباب (١٦) الثورة عليه.

وعرفت هذه المصاحف "بالمصاحف الأئمة" أو "المصاحف العثمانية". وقد اختلف في عدد المصاحف العثمانية التي أرسلت الي الأمصار: فأبو بكر الداني جعلها أربعة وزعت على الكوفة والبصرة ودمشق، وترك عثمان عنده نسخة لنفسه (۱۷). وحذا الزركشي في البرهان حذو الداني في المقنع (۱۸). أما السجستاني فيورد في كتاب المصاحف روايتين: الأولى على لسان حمزة الزيات جعلها أربعة مصاحف، والثانية جعلها سبعة مصاحف



ترزعت على مكة والشام واليمن والبحرين والبصره والكوفة والمدينة (١٩). وينفرد اليعقوبي برواية حدد (٢٠) فيها عدد المصاحف بتسعة في حين جعلها ابن الجزري ثمانية (٢١) من بينها مصحف استبقاه لنفسه يقال له "الامام".

ويميل جمهور من الباحثين الى أن المصاحف الأئمة كانت ستة (٢٢).
وينبغي أن نفرق بين المصاحف التي أرسلها عثمان رضى الله عنه الى
الأمصار ومن بينها مصحف المدينة، وبين مصحفه الخاص به الذي كأن
يقرأ فيه ساعة استشهاده، وهو الذي قيل أنه خطه بيمينه، وهو موضوع بحثنا هذا.
مصحف عثمان الشخصى

تجمع المصادر العربية على أن عثمان بن عفان رضى الله عنه عندما أقدم المحاصرون لداره على اقتحامها يوم استشهاده أخذ مصحفه الخاص ووضعه على حجره ليتحرم به ويقرأ فيه، واستشهد وهو يتلو القرآن. وتناثرت قطرات من دمائه على بضع ورقات من مصحفه الامام منها قطرات على قوله عز وجل "فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم." (٢٣) وقد واكبت المصحف الامام منذ استشهاد صاحبه ادعاءات مختلفة بحيازته، ومن هنا تبدأ مشكلة مصير هذا المصحف. وفيمايلي عرض موجز لأهم هذه الادعاءات والمزاعم.

أ- من المصاحف التى زعموا أنها مصحف عثمان الذى يعمل آثار قطرات دمه مصحف مصر. ويذكر المقريزى أنه استخرج من خزائن المقتدر بالله العباسى، ونقل الى جامع عمرو فى ه من المحرم سنة ٣٧٨ فى خلافة العزيز بالله(٢٤)، وإن كان نقله لم يثبت بأى نص تاريخى، وظل مصحف



مصر الذى زعموا أنه مصحف عثمان محفرظا بعدرسة القاضى الفاضل الواقعة قرب المشهد الحسيني ثم نقل بعد تخرب المدرسة الى القبة التي أنشأها السلطان الغورى تجاه مدرسته وظل محفوظا بها حتى سنة ١٢٧٥ ه عندما نقل مع آثار نبوية الى المسجد الزينبي ثم الى خزائن الأمتعة بالقلعة ثم الى ديوان الأوقاف سنة ١٣٠٤هـ. ومن هناك نقل في العام التالي الى قصر عابدين، وأخيرا الى المسجد الحسيني في نفس السنة (٢٥). ويستبعد السمهودي أن يكون هذا المصحف هو نفس مصحف عثمان الخاص به (٢٦). ويرجع أن يكون أحد المصاحف التي كان قد بعثها عثمان الى الأمصار، وللرد من جانبنا على هذا الزعم لابد أن نشير الى حقيقة هامة وهي أن عثمان لم يبعث الى مصر نسخة من المصاحف العثمانية، فان اسم مصر لم يرد بين الأمصار التي تلقت مصاحف عثمان وفقا لما ذكره أبو عبيد القاسم بن سلام، والسجستاني وأبو عموو الداني ممايدفعنا الى ترجيح الرأى القائل بأن عثمان لم يرسل نسخة من مصحفه الى مصر (٢٧). ولما كانت الاستاذة الدكتورة سعاد ماهر قد درست خط مصحف مصر وأثبتت أن خطه يرجع الى عصر متأخر عن عصر عثمان بن عفان(٢٨)، فاننا نرى أنه ربما كان هذا المصحف قد استنسخ من أحد المساحف العثمانية كمصحف الشام مثلا، فإن حركة استنساخ المساحف كانت قد نشطت كثيرا في العصر الأموى. وقد ذكر أن الحجاج بن يوسف الثقفى قد أرسل نسخا من مصحفه الى الأمصار ومن بينها مصر وأن ذلك التصرف قد استثار غيرة عبد العزيز بن مروان والى مصر الذى بادر بنسخ مصحف لمسر رصد له القراء والمراجعين المتخصصين بحيث صدر مطابقا



المصحف العثماني وبذلك يكون هذا المصحف أول مصحف رسمي لصر (٢٩).

ب- والأدعاء الثاني يتعلق بمصحف البصرة فقد ذكر ابن بطوطة في جملة ماكتب عن رحلته الى البصرة أنه شاهد في مسجد أمير المؤمنين على المصحف الكريم الذي كان عثمان رضى الله عنه يقرأ فيه لما قتل وأثر تغيير الدم في الورقة التي فيها قوله تعالى "فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (٣٠). ونستبعد أن يكون هذا المصحف هو نفس مصحف عثمان الذي كان يقرأ فيه ساعة استشهاده الأن بني زيان كانوا يحتفظون بهذا المصحف في خزائن سلاطينهم في تلمسان الى أن استرده أبو الحسن على المريني منهم في سنة ٧٣٨ هـ (١٣٣٧م). ثم أن العراق وقت زيارة أبن بطرطة له كان يخضع لدولة ايلخانات المغول في ايران الذين كانوا قد اعتنقوا الاسلام منذ أن تولى سابعهم غازان خان الاسلام (١٢٩٥م). ولو افترضنا جدلا أن المصحف الذي رآه ابن بطوطه في البصرة هو مصحف عثمان وأنه انتقل من بغداد الى البصره في أعقاب سقوط بغداد سنة ٢٥٦ في أيدى المغول، فكيف نفسر ظهور مصحف آخر عليه آثار قطرات من دم عثمان في خزائن المرينيين في المغرب اللهم الا اذا كان أحدهما مزيفا. وندن لانشك في المصحف المغربي، وكان في الأصل محفوظا في جامع قرطبة، ثم حمله المحدون الى مراكش خشية أن يتعرض للضبياع في قرطبة التي كانت تتهددها قوات القشتالين ولم يكن المؤحدون من السذاجة بحيث يحملون المصحف من جامع قرطبة عندما تهدده الخطر القشتالي الي عامستهم مراكش ويتفننون في الاحتفال به وترصيعه بأنفس الدرر واليواقيت ويجندون المهندسين وأرباب الحيل الهندسية للحفاظ عليه داخل خزائن تفتح



وتغلق أليا، ويحمله خلفاؤهم فى حملاتهم تبركا مالم يكن هذا المصحف موضع التبجيل والتكريم هو أو على الأقل بضع ورقات منه، من مصحف عثمان الأصلى.

وهذا يدعونا الى الشك فى أصالة مصحف البصرة الذى رآه ابن بطوطة، لايبقى أمامنا سوى الختراض أن يكون هذا المصحف المحفوظ بالبصرة أحد المصحفين اللذين أرسلهما عثمان بن عفان الى العراق(٣١)، وأن تكون آثار قطرات الدم التى تركزت على الآية "فسيكفيكهم الله" قد وضعت عمدا للتمويه واقناع البسطاء من الناس بأنه مصحف الخليفة الشهيد.

- والادعاء الثالث يتعلق بمصحف طشقند، فمكتبة الادارة الدينية بطشقند تحتفظ بمصحف مكتوب على الرق يزعمون أنه مصحف عثمان و يتمييز هذا المصحف بأنه خال من النقط وأن كل صفحة من صفحاته تشتمل على  $(^{77})$  سطرا وان عدد ورقاته  $^{70}$  ورقة قياسها  $^{70}$  سم  $^{70}$  سم  $^{70}$ . ويتساط البعض عن كيفية وصول هذا المصحف الامام الى سمرقند الى أن نقل سنة  $^{70}$  الى موضعه الحالى بطشقند  $^{70}$ .

ويفترضون حلا لذلك افتراضين: الأول أن يكون هذا المصحف قد وصل الى سمرقند إبان حكم القبيلة الذهبية (٢٦١ – ٩٠٧ هـ) وأنه كان هدية من الظاهر بيبرس الذى تحالف مع بركة خان رئيس هذه القبيلة وأول من أسلم من المغول، وصاهره. والافتراض الثانى فى أقوال هؤلاء المؤرخين أن يكون هذا المصحف هو نفس المصحف الذى رآه ابن بطوطه عند زيارته البصره (٣٤) ثم نقل الى سمرقند على يد تيمور لنك (٧٧١ – ٨٠٠٧هـ).



والافتراض الأول مرفوض تماما لأنه لايقوم على أساس صحيح لأن نسبة مصحف مصر الى عثمان بن عفان أمر مشكوك فية أساسا . و في هذه الحالة يعبع مصحف بيبرس الذي أهداه لركة خان مزيفا في نسبته الى عثمان بن عفان لأن ذلك يعنى أن مصر كان تحتفظ زمن الماليك بنسختين من المصاحف العثمانية، وهذا محال بطبيعة الحال لأن مصحف عثمان الذي اصطبغت بعض أوراقه بدم عثمان واحد فقط، يضاف الى ذلك الحقيقة بأن عثمان بن عفان لم يرسل أصلا الى مصر نسخة من المصاحف التي أمر بنسخها وأن عبد العزيز بن مروان هو أول من نسخ مصحفا رسميا في مصر على نسق المصحف العثماني، أما الافتراض الثاني فقد لقي قبولا(٣٥) عند بعض الباحثين ورفضا من البعض الآخر(٣٦). فالذين يؤيدون فكرة انتقال المصحف من البصرة الى سمرقند يقصدون به واحدا من النسخ التي بعث بها عثمان الى الامصار الاسلامية، ويستندون في ذلك الى أن صورة الخط الذي كتب به مصحف طشقند أقرب مايكون الى صورة الخط الذي كتب به المصحف الامام، أي أن تأييدهم ينحصر في أن مصحف سمرقند يمكن أن يكون نفس المصحف العثماني الى البصرة. وأما الرافضون لهذا الاعتراض فيرون ان الصنعة الفنية تظهر واضحة في مصحف طشقند ممثلة في رسم الحروف ممايشير الى أن الخط الذي كتب به لايرجع تاريخه الى خلافة عثمان وانما يرجع الى القرن الثاني أو الثالث الهجرة فالخطوط المستقيمة تبدو وكأنها رسمت بمسطرة.

د - الادعاء الرابع يتعلق بمصحف حمص، ققد شاهد الشيخ السماعيل بن عبد الجواد الكيالي في مسجد قلعة حمص المصحف العثماني محفوظا في خزانة، والخزانة موضوعة داخل صندوق لحفظه (٣٧). ويذكر



الشيخ الكيالى أنه كان مكتربا بالخط الكرفى الغليظ وأنه شاهد آثار دماء في بعض الكلمات. ولكن العلماء المتخصصين في علم الخط والنقوش الكتابية يرون أن الخط الكرفى الذي كتب به مصحف حمص يرجع الى عصر متأخر مما يؤكد أنه كتب فيما بعد القرن الأول الهجرى.

هـ - والادعاء الخامس هو مصحف اسطنبول، فمتحف طوب قابو سراى باسطنبول يحتفظ بمصحف مكتوب على الرق يزعمون أنه نفس المصحف الذي كان بيد الخليفة عثمان يوم استشهد وأن آثار الدماء ماتزال واضحة على ورقاته حتى اليوم. ولكن بالرجوع الى وصف المصحف يتضح أن هذه النقاط الحمراء التي يزعمون أنها آثار دم عثمان ليست سوى رقوش وبوائر بداخلها خطوط هندسية وفي ذلك ما يؤكد بأن المصحف لا يمت بصلة إلى المصاحف العثمانية اذ لم يكن الرقش والتنقيط من خصائص تلك المصاحف.

وهناك من المصادر العربية مايؤكد أن مصحف عثمان بن عفان الخاص به والذى تحتفظ بعض أوراقه بأثار دمه كان محفوظا فى جامع قرطبة حتى سنة ٥٥٦ هـ عندما نقله عبد المؤمن بن علي خليفة الموحدين الى مراكش، وأنه ظل بالمغرب حتى عصر بن مرين. ونحن نعتقد أن المصحف المذكور كان يشتمل على بضع ورقات من مصحف عثمان أضيفت اليها صفحات أخرى منسوخة من مصحف عثمان في الأندلس. ولاثبات ذلك لابد من تتبع مصحف عثمان الخاص به من تاريخ استشهاده حتى وصوله الى الأندلس فالمغرب. ونستنتج مما ذكره السمهودي في "وفاء الوفا" أن مصحف عثمان الذي كان يطالع فيه وقت استشهاده انتقل بعد وفاته الى أحد شخصين كلاهما يحمل اسم خالد. أحدهما نقلا عن محرز بن عثمان

ين عفان(٣٨)، والثاني وفقا لرواية ابن قتيبة هو خالد بن عثمان بن عفان (٣٩) من زوجته أم عمرو بنت جندب. أما خالد الحفيد فهو ابن رملة بنت معاوية بن أبى سفيان (٤٠). ومعنى ذلك أن خالد بن عمرو بن عثمان المذكور في رواية محرز كان حفيدا لكل من عثمان بن عفان من جهة الأب، معادية بن أبى سفيان من جهة الأم. ونميل الى الأخذ برواية محرز التى أوردها السمهودي وفيها ما يؤكد أن المصحف الامام المنقط بدم عثمان ظل محفوظا لدى خالد بن عمرو بن عثمان لعاملين، الأول قرابته من معاوية بن أبي سفيان فهو حفيده، ومن المنطقى أن يسمح الجد (معاوية) لحفيده (خالد) بأن يحتفظ بمصحف جده (عثمان بن عفان)، وذلك لثقة معاوية التامة في أن حفيده أن يفرط في هذا المصحف أبدا. والثاني أن دار عثمان ألت الى عمرو بن عثمان وأخوته، وهي الدار التي كان قد تصدق بها وفقاً لرواية السمهودي على ولده (٤١)، وعرفت دار عثمان لذلك بدار عمرو بن عثمان مما يؤكد أنه كان أكثر أولاد عثمان اهتماما بدار أبيهم، وأنه أكثر من الاقامة بها حتى عرفت باسمه، وفي ذلك ما يشير الى أن ولده خالد بن عمرو نشأ في هذه الدار وأقام بها، وأنها نفس الدار التي قتل فيها عثمان، وكان بها مصحفه المنقوط بدمائه.

واهذين العاملين نرجح أن يكون مصحف عثمان في حوزة حفيده خالد بن عمرو باعتباره أقرب الى معاوية بن أبى سفيان وبنيه من خالد بن عثمان، بالاضافة الى أنه كان يقيم مع أبيه في دار عثمان بن عفان نفسها، وهذا يؤكد عدم خروج المصحف من دار عثمان حتى ذلك الحين. وأيا ما كان الأمر، وسواء كان المصحف المنقوط بدم عثمان محفوظا عند خالد بن



عثمان أو عند خالد بن عمرو بن عثمان، فان هذا يعنى بقاء المصحف فى حوزة أل عثمان بن عفان وأن بنى آمية لم يسعوا الى انتزاعه منهم لاطمئنانهم الى سلامته فى حمى أقربائهم أبناء عثمان بن عفان.

ويعتقد ابن عبد الملك الأنصارى ونحن نؤيده فى رأيه أن هذا المصحف المنقوط بدم عثمان فقد فى المدينة فى بعض الفتن الطارئة عليها(٤٢)، وهذه الفتن تنحصر فى واحدة من الفتن الثلاثة التى وقعت فى المدينة:-

الأولى وهي التي حدثت في سنة ٥٠ هـ في خلافة معاوية بن أبي سفيان عندما صمم معاوية على انتزاع البيعة بولاية العهد لابنه يزيد من أبناء الصحابة، فقدم بنفسه الى المدينة في ذلك العام وأرسل للقاء العبادلة من أبناء الصحابة، وخاطبهم في مبايعة يزيد، فاعترضوا على ذلك ورفضوا أن تكون الخلافة هرقلية كلما مات هرقل تولى هرقل، فعاد معاوية الى دمشق غاضبا بعد أن طلب من سعيد بن العاص عامله على المدينة بأن يحمل الناس على مبايعة يزيد، فأبي أهل المدينة، واضطر معاوية الى العودة الى المدينة في ألف من الخيالة لارغام المعارضين على المبايعة ليزيد، وكانوا يتمثلون في الحسين بن علي وعبد الله بن عمر، وعبد الرحمن بن أبي بكر، وعبد الله بن الزبير فأوقف على رأس كل منهم حارسين يحمل كل منهم سيفه (٤٣)، وخاطب معاوية أهل المدينة معلنا موافقة المعارضين الأربعة على مبايعة يزيد، فاضطر المعارضون الأربعة الى المسكوت، وبايع الناس ليزيد.

والفتنة الثانية وقعت في عام ٦٣ هـ، فقد دعا عبد الله بن الزبير لنفسه بعد استشهاد الحسين في كربلاء فبايعه الناس في تهامة والحجاز، وكان أهل المدينة قد غضبوا لمقتل الحسين بن علي، فخلعوا عثمان بن محمد بن



أبى سفيان عامل يزيد عليهم، وطردوا مروان (٤٤) بن الحكم وسائر بنى أمية، وأقاموا عليهم عبد الله بن حنظلة، فسير اليهم يزيد قوة كثيفة من الشاميين عدتها ١٢ ألف مقاتل (٥٤)، وقيل خمسة آلاف (٤٦) بقيادة مسلم بن عقبة المرى لتأديب أهل المدينة والقضاء على حركة ابن الزبير، أما أهل المدينة فقد ولوا على أنفسهم عبد الله بن مطيع العدوى عن قريش، وعبد الله بن حنظلة (٤٧) عن الأنصار،

وتلوموا بخندق حفروه حول المدينة، ولكن الشاميين تمكنوا من اقتحام المدينة بعد معركة ضارية دارت بالحرة في ٢٧ ذي الحجة سنة ٦٣ هـ قتل فيها ثمانون من صحابة الرسول (ص) وآلاف من سائر الناس، واستباح عسكر الشاميين المدينة ودعوا أهل المدينة الى البيعة على أنهم عبيد، فبايع الناس على ذلك.

والفتنة الثالثة وقعت في المدينة في خلافة ابي جعفر المنصور، فقد آثار الستئثار العباسيين بالخلافة دون العلويين سخط العلويين وغضبهم، وكان الحسنيون أول من تحرك منهم المطالبة بحقهم في الخلافة، وتزعم الثورة محمد النفس الزكية بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي في جمادي الأخرة سنة ه١٤ هـ ودعا الناس فبايعته (٤٨). ولم يتردد المنصور في اخماد هذه الحركة التي أصبحت تشكل خطرا جسيما يتهدد كيان الدوله العباسية ، فسير الى المدينة عيسى بن موسى ولى عهده على رأس قوة عدتها أربعة ألاف فارس وألفى راجل، وأردف هذه القوة بجيش كثيف تولى قيادته حميد بن قحطبة والي الجزيرة وأحد كبار القادة العباسيين، ودخلت قوات عيسى بن موسى المدينة يوم النصف من رمضان سنة ه١٤ هـ، وفوجيء أهل



المدينة بخيالة العباسيين تطوقهم، واشتد القتال واستشهد عدد لايستهان به من أنصار النفس الزكية، فتفرق كثير منهم عنه وأيقن بالهزيمة فدخل دار مروان واغتسل وصلى الظهر، ثم خرج لمواصلة القتال بين من تبقى من أصحابه حتى استشهد على يد حميد بن قحطبة الذى احتز رأسه (٤٩). وبذلك قضى المنصور على ثورة الحسنيين في المدينة. ثم تجددت ثورات الحسنيين في المدينة سنة ١٦٩ هـ في خلافة الهادى ، و تولى زعامتها هذه المرة الحسين بن على بن الحسن بن الحسن، وكان يتولى المدينة من قبل الخليفة العباسي أنذاك عمر بن عبد العزيز بن عبد الله بن عمر بن الخطاب الذي اصطنع مع الحسنيين سياسة تقوم على العنف والبطش، وأدى ذلك الى قيام الحسين بالدعوة لنفسه، فبايعه أهل المدينة ثم خرج في أنصاره الى مكة في ٢٤ من ذى الحجة فتصدت له عند فخ قرب مكة قوة كثيفة العدد من العباسيين بقيادة سليمان بن المنصور ودارت بين الفريقين معركة عنيفة من العباسيين بقيادة سليمان بن المنصور ودارت بين الفريقين معركة عنيفة انتهت بمصرع الحسين ومعظم من كان معه (٥٠).

وهكذا نجد أنفسنا أمام أكثر من احتمال، الاأننا نرجح الاحتمال الثالث استنادا الى رواية أوردها السمهودى على لسان الامام مالك بن انس الذى قال "ان مصحف عثمان رضى الله عنه تغيب فلم نجد له خبرا بين $(^{(0)})$  الأشياخ "ومن المعروف أن مالك توفى سنة  $^{(0)}$  هـ. كذلك يذكر السمهودى أن القاسم بن سلام المتوفى سنة  $^{(0)}$  هـ رأى $(^{(0)})$  مصحف عثمان المنقوط بدمه، وقد استخرج له من خزائن بعض الأمراء، وشاهد آثار الدماء بورقاته، وهناك نص أورده كل من ابن عبد الملك الأنصارى $(^{(0)})$  في "المند الصحيح"  $(^{(0)})$ ، يذكر فيه أن الذيل والتكملة" وابن مرزوق في "المسند الصحيح"  $(^{(0)})$ ، يذكر فيه أن

شخصا يدعى أبو بكر محمد بن يعقوب بن شيبة بن الصلت، ذكر أنه سمع عن والده أحمد ورأى بخط جده يعقوب ما يؤكد أن يعقوب هذا رأى مصحف عثمان (المصحف الامام) بنفسه في العراق في شهر ربيع الأول سنة ٢٢٣ هـ وقد بعث به المعتصم العباسي لتجدد دفتاه ويحلي، وأنه شاهد في أوراق كثيرة من المصحف أثر دم كثير، وأن أكثر هذا الدم في سورة والنجم ، وعلى قوله تعالى فسيكفيكهم الله وألفى أن طول المصحف يبلغ نحو شبرين وأربعة أصابع وأن كل سطر يشتمل على ٢٨ سطرا.

ونخرج من هذه الرواية بالحقائق الآتية:

١- أن المصحف الامام كان محفوظا بالعراق زمن الخليفة المعتصم بالله.

٢- أن طول المصحف كان يصل الى نحو شبرين وأربعة أصابع وان كل
 ورقة منه كانت تشتمل على ٢٨ سطرا.

٢- أن نقاط من الدم كانت تصبغ عددا كبيرا من أوراق المصحف.

من ذلك كله نرجح أن يكون المصحف الامام قد اختفى من المدينة فى حياة مالك بن أنس وهذا يدعونا الى رفض الاحتمالين الأولين، وتقبل الاحتمال الثالث ويقضى بأن المصحف الامام فقد من المدينة مع أحداث النتنة الثالثة أو وقعة فخ سنة ١٦٩ هـ، اذ أن هذا التاريخ يتفق منطقيا مع المترة الزمنية التى عاش فيها الامام مالك ومع طبيعة الاحداث. وعلى هذا الأساس يمكننا القول بأن المصحف الامام كان محفوظا عند أحفاد عثمان بن عفان بالمدينة، وهؤلاء كانوا أقرباء للأمويين، ولايعقل أن ينتزع الأمويون مصحف عثمان من أقربائهم، أحفاد عثمان بن عفان سواء في فتنة سنة ٥٠ هـ التى أخذ فيها معاوية بيعة أهل المدينة لابنه يزيد قهراء اذ ليس منطقيا أن يقتحم معاوية دار حفيده خالد بن عمرو بن عثمان لينتزع منه المصحف



الامام، فهو مهما كان الأمر حفيده وأقرب الناس اليه وأكثرهم موالاة له. أو في فتنة المدينة سينة ٦٣ هـ ، أذ ليس من المنطقي أن يأمر يزيد بن معاوية جنده الشاميين باستباحة حرمة دار خالد بن عمرو بن عثمان الذي هو ابن اخته رملة. يضاف الى ذلك أن هذين التاريخين سواء عام ٥٠ هـ أو ٦٣ هـ لايعاصران حياة مالك بن أنس الذي أكد أن مصحف عثمان الذي كان يقرأ فيه ساعة استشهاده تغيب. ونخلص من ذلك كله بأن المصحف الامام الخاص بعثمان بن عفان والمنقوط بدمه ظل محفوظا في دار عثمان بالمدينة طوال العصر الأمرى وأنه تغيب عنها على حد قول الامام مالك في بداية العصر العباسي، وربما في الوقت الذي اقتحم فيه العباسيون المدينة سنة ١٦٩ هـ، وهذا يدعونا الى الاعتقاد بأن هذا المصحف انتقل الى أرض العراق في أعقاب الموقعة اذ أن استيلاء العباسيين على هذا المصحف الذي كان يحتفظ به بنو عثمان بن عفان أقرباء الأمويين يعنى الكثير بالنسبة اليهم، ومما يؤكد صحة استنتاجنا أن السمهودي المؤرخ المشرقي وابن مرزوق وابن عبد الملك الانصارى المؤرخان المغربيان يتفقون على أن المصحف الامام المنقوط بدم عثمان كان بالعراق في حدود سنة ٢٢٣ هـ، فالسمهودي يؤكد أن أبا عبيد القاسم بن سلام ، رأى المصحف المذكور وقد استخرج له من خزاين بعض الأمراء وأنه شاهد آثار دم عثمان به(٥٥)، ولكنه لم يحدد البلد الذي رأى فيه هذا المصحف، كما أنه لم يعرف بالأمراء الذين كانوا يحتفظون به في خزائنهم.

ومع ذلك فاننا استطعنا من خلال ترجمة ابى القاسم بن سلام الهروى البغدادى ومقارنة رواية السمهودى برواية ابن عبد الملك الانصارى أن نتوصل الى تحديد الموضع الذى كان المصحف الامام محفوظا فيه، فأبن



سلام المذكور كان يعرف بالبغدادي لطول اقامته في بغداد، وكان من أشهر تلاميذ الأصمعي أخذ عنه بالبصرة، كما سمع بالكوفة على ابن الاعرابي والكسائي، واستقر به المقام بعد ذلك في بغداد الى أن رحل الى مكة (٢٥) سنة ٢١٤ هـ (٢٨٩م) لآداء فريضة الحج ثم توفي بها سنة ٢٢٣ هـ. ونستنتج من هذه الترجمة أنه عاش في العراق حتى سنة ٢١٤ هـ، وهذا يعنى أنه شاهد مصحف عثمان المنقوط بدمه في العراق خلال هذه الفترة حيث استخرج من خزائن أمراء الدولة العباسية ببغداد التي نسب اليها سلام بحكم اقامته الطويلة بها . ومعنى ذلك أن المصحف الامام حمل من المدينة الى بغداد في أوائل العصر العباسي الأول، وبالذات في سنة ٢٦٩هـ. وهو العام الذي دارت فيه موقعة فخ، وهناك احتفظ به أمراء بني العباس في خزائنهم، ويؤكد ذلك رواية كل من ابن عبد الملك الانصاري وابن مرزوق التي تؤكد ان يعقوب بن شيبة رأى بنفسه مصحف عثمان المنقوط بدمه في العراق سنة ٢٢٣ هـ.

وهذا الاستنتاج يخالف الرأى الذى أدلى به ابن عبد الملك الانصارى والذى يذكر فيه احتمال انتقال المصحف الى الاندلس مع الأمير عبد الرحمن الداخل، ويدعونا الى ترجيح الرأى القائل بوصوله أو على الأقل جزء منه كما سنوضح في الصفحات التالية في عهد الأمير(٥٧) عبد الرحمن الأوسط (٢٠٦ – ٢٣٨ هـ).

وتختلف آراء مؤرخى الأنداس بشأن أن هذا المصحف:

فابن بشكوال يرى أن هذا المصحف هو أحد المصاحف الأربعة التي بعث بها عثمان رضى الله عنه الى الأمصار، وأن مااصطبغ به من آثار



دماء عثمان، زيف ووهم ولا أساس له من الحقيقة، ويرجع أن يكون هذا المصحف، هو نفس المصحف العثماني الشامي(٨٥). ويرى ابن عبد الملك الانصاري أن هذا المصحف الذي احتفظ به الامويون في جامع قرطبة، واهتم عبد الرحمن الناصر بتزويقه والاحتفال به، ثم غُرَّب من قرطبة سنة ٢٥٥ هـ الى مراكش لم يكن النسخة الخاصة بالخليفة الشهيد عثمان بن عفان، ويرجح بدوره أن يكون مصحف الانداس أحد المصاحف الأربعة التي بعث بها عثمان بن عفان الى مكة و البصرة و الكوفة و الشام ، فان كان أحداها فلعله الشامي استصحبه عبد الرحمن الداخل معه الى الأندلس سنة ١٣٨هـ أو بعثت اليه أخته من الذخائر والتحف أو أن يكون مما اجتلب الى غيره من ذريته (٥٩). ومع ذلك فهو يذكر نقلا عن الرازى أن المصحف المحفوظ بجامع قرطبة هو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان(٦٠) مما خطه بيمينه كما يذكر نقلا عن ابن حيان في أحداث سنة ٣٥٤ هـ أنه مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنه خطه بيمينه (٦١). ويذكر المقرى أن هذا المصحف كان مصحف عثمان بن عفان، وكان يقرأ فيه عندما استشهد، وكان يزدان بحلية من الذهب مكللة بالدر والياقوت وعليه أغشية الديباج(٦٢). وفي موضع آخر يؤكد أنه مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنه مماخطه بيمينه (٦٢).

ومن خلال هذا العرض للآراء المختلفة يتبين أن هناك فريقين، الأول يؤكد أن المصحف الذي كان بجامع قرطبة هو مصحف عثمان بن عفان الخاص به كتبه بخط يده، وكان يقرأ فيه لحظة استشهاده، فتناثرت قطرات من دمه، وتركث آثارها عليه، ومن هذا الفريق الرازى وابن حيان والادريسى والمقرى.



أما الفريق الثاني فينفى أن يكون المصحف المذكور مصحف عثمان الخاص به، ويميل أصحاب هذا الرأى الى أن المصحف هو أحد المصاحف الأربعة التي بعث بها عثمان الى الأمصار الأربعة، ويرجحون أن يكون نفس المصحف الشامى، وأنه دخل الانداس في عهد عبد الرحمن الداخل، ومن هذا الفريق ابن بشكوال وابن عبد الملك الانصارى.

ونميل الى الأخذ بالرأى القائل بأن مصحف جامع قرطبة هو نفسه أو بضع أوراق منه بمعنى أصح ، المصحف الامام الذى كان يقرأ فيه الخليفة الشهيد وقت استشهاده وان كنا لانوافق أصحاب هذا الرأى على أن عثمان بن عفان هو الذى خطه بيمينه لأن المصادر العربية تجمع على أنه عهد الى عدد من الصحابة بنسخ المصحف على قراءة واحدة بلسان قريش، وأنه لم يكتب أو ينسخ بنفسه أيا من هذه المصاحف. كما نرفض رأى ابن بشكوال وابن عبد الملك الانصارى بشأن المصحف المحفوظ بجامع قرطبة ويذهب كل منهما الى أن هذا المصحف هو أحد المصاحف الأربعة التى أرسلت الى الامصار الاربعة البصرة والكوفة ومكة ودمشق، وان كانا يرجحان أن يكون مصحف دمشق.

وبعتقد أن مصحف الكوفة ربما ضاع في غمرة القلاقل والاضطرابات التى احتدمت في الكوفة في خلافة على بن ابي طالب وفي العصر الأموى عندما أصبحت مركزا للتشيع، وحتى لو افترضنا بوجوده في الكوفة فلا يعقل أن يفرط أهل الكوفة في مصحفهم العثماني الامام ليرسل الى الاندلس التي كان يتولى حكمها أمراء من البيت الاموى السنة. وأما مصحف مكة فقد وصلتنا أخبار عنه حتى القرن الثامن الهجرى، من ذلك أن ابن جبير رآه بمكة أثناء زيارته لها(١٤)، كما تحدث عنه الرحالة الطنجى ابن بطوطه عند



زيارته للحرم المكى الشريف (٢٥)، كما عاينه أبو القاسم التجيبي السبتي في قبة اليهودية بمكة في أواخر سنة ٢٩٦هـ وكذلك تحدث عنه السمهودي في مصنفه وفا (٢٧) الوفا، وعلى هذا الأساس لايمكن أن يكون مصحف مكة هو نفس مصحف قرطبة.

أما مصحف البصرة فقد أشرنا فيما سبق إلى أن ابن بطوطه رآه في البصرة، ورجحنا أن يكون نفس المصحف الذي أرسله عثمان بن عفان الى البصرة، وربما انتقل فيما بعد الى سمرقند ثم الى طشقند. وأيا ما كان الأمر فان رؤية ابن بطوطة لمصحف البصرة يتعارض مع الرأى القائل بأنه هو ذاته المصحف الذي كان بجامع قرطية.

بقى علينا أن نناقش قول كل من ابن بشكوال وابن عبد الملك بأن مصحف قرطبة هو أصلا المصحف العثماني بدمشق، وأنه دخل الأندلس مع عبد الرحمن الداخل سنة ١٣٨ هـ، وهو قول مردود نستبعده تماما لما يأتي:-

أولا: ان الرحالة الذين زاروا دمشق وصفوا المصحف العثماني الشامي في فترات زمنية متأخرة ممايتعارض مع رأى ابن عبد الملك الانصاري في أنه انتقل الى قرطبة زمن عبد الرحمن الداخل.

فقد رآه ابن جبیر<sup>(۱۸</sup>) ووصفه کما شاهده الهروی<sup>(۱۹</sup>) (سنة ۱۱۱هـ) وشاهده أبو القاسم التجیبی السبتی سنة ۱۹۷هـ،<sup>(۷۰)</sup> وکذلك ابن فضل الله العمری<sup>(۷۱)</sup> فی القرن الثامن الهجری، وابن بطوطه فی نفس القرن<sup>(۷۱)</sup>.

ثانيا: يذكر ابن عبد الملك الانصارى ان حجم مصحف قرطبة يختلف عن حجم المصحف الذى رآه أبوبكر بن شيبة في العراق كما أن آثار الدم



في مصحف العراق تبدو في أكثر من موضع.

وأعتقد، لكشف الغموض الذي يكتنف مصحف عثمان الامام، أن المصحف الذي كان محفوظا بجامع قرطبة لم يكن كله مصحف عثمان الذي كان يقرأ فيه يوم استشهاده، وانما كان يشتمل على أربع ورقات فقط، أما يقية أوراق المصحف فقد تكون قد نسخت على نفس نظام المصحف العثماني. ونستند في هذا الرأى على رواية الادريسي الجغرافي الثبت المعروف بأمانته وصدقه في الوصف، ويذكر فيها أن مخزن الجامع الواقع على يسار المحراب فيه مصحف يرفعه رجلان اثقله فيه ٤ أوراق من مصحف عثمان بن عفان، وهو المصحف الذي خطه بيمينه رضى الله عنه، وفيه نقط من دمه (٧٣). ونخرج من ذلك بأن مصحف الانداس اكتسب شهرته ورفيع مكانته من تلك الورقات الاربعة التي انتزعت من المصحف الأصلى واصطبغت بنقاط دمه. ومن هنا عظم أهل قرطبة مصحفهم وبجلوه وتوارثت الأجيال في قرطبة هذا الشعور العميق بالتعظيم لهذا المصحف حتى ارتحل هذا المصحف على أيدى الموحدين في السنوات الاولى من دخولهم الاندلس الى المغرب وبالذات سنة ٥٥٢ هـ حماية له من التعرض لأي مكروه بيعد الغارة الوحشية التي قام بها النصاري على قرطبة سنة ٥٤٠ هـ ودخولهم أروقة الجامع بخيولهم، وانتهابهم لذخائره.

وإذا كنا قد رجحنا دخول مصحف عثمان الخاص به الانداس في عصر الاميو عبد الرحمن الاوسط فلأنه عصر الانفتاح في الانداس على المشرق وبالذات على العراق، ووصول كثير من التحف والذخائر التي ضاقت

بها خزائن بغداد والتي انتهبت في فتنة الأمين والمأمون الى قرطبة، ونستدل على ذلك من نص أورده ابن حيان نقلًا عن ابن القوطية القرطبي جاء فيه أن الفتى حبيب الصقلبي دعا بعد وفاة الأمير عبد الرحمن الأوسط " بالمصحف المنسوب إلى عثمان بن عفان رضى الله عنه فاستحلف جميعهم لمحمد وتوثق منه (ابن حيان، المقتبس من أنباء أهل الانداس، تحقيق دكتور محمود على مكى بيروت ١٩٧٣، ص ١١٣). وظل هذا المصحف محفوظا بموضعه من جامع قرطبة في عهد عبد الرحمن الناصر، فلما شرع الحكم المستنصر في زيادته المنسوبة اليه بالجامع من جهة القبلة في ٨ من جمادي الآخرة سنة ١٥٤هـ، أمر بأن ينقل الى دار صاحب الصلاة الثقة المأمون محمد بن يحيى بن عبد العزيز المعروف بابن(٧٤) الخراز احتراسا به ومبالغة فى حرصه عليه، وأن يظل محفوظا لديه الى أن يفرغ البناءن(٥٥) في الزيادة الحكمية فيعود الى مكانه الجديد من المقصورة المحدثة. وتم بالفعل نقل المصحف المكرم احتمله مشيخة السدنة الى دار ابن الخراز في التاريخ المذكور. فلما تمت الزيادة الحكمية سنة ٥٥٥ هـ ونصبت المقصورة الجديدة" في الجامع، أعيد المصحف الى موضعه من هذه المقصورة (٧٦) حيث اختزن داخل الغرفة التي يؤدي اليها الباب المعقود على يسار جوفة المحراب،

وكان يتولى العناية بالمصحف الامام وكرسيه سادن الجامع، وذكر ابن سعيد المغربي أنه كان يتولاه في عهد بني جهور زمن الطوائف وزير مما يعبر عن أهمية هذا المصحف. وظل المصحف الامام محفوظا في موضعه من الجامع في عصر بني جهور وعصر دولة المرابطين، وقد وصفه

الادريسى (سنة ٢٠٥٠) الذى انتهى من تأليف كتابة مصنفه الموسيم "بنرهة المشتاق" سنة ٤٨٥ه قبل أن تخضع الاندلس لدولة الموحدين، ومن الجدير بالذكر أن المرابطين اهتموا بهذا المصحف اهتماما كبيرا، فقد رضعوا لرعايته ٣ رجال من قومة المسجد لاخراجه صباح كل يوم جمعة، وذكر الأدريسي ان هذا المصحف كان مغلفا بغلاف من الجلد قاتم اللون(٧٧)، "بديع الصنعة منقوش بأغرب مايكون من النقش وأدقه وأعجبه (٨٧)

وكان أمام الجامع يقرأ من المصحف صبيحة كل يوم نصف حزب ثم يرده الى كرسيه بالمصلى مرة ثانية (٧٩)

وعندما انضوت الانداس في فلك دولة الموحدين كان عبد المؤمن بن على أول خلفاء الموحدين يشعر بالقلق الشديد على هذا المصحف الجليل منذ أن تعرض الجامع القرطبي لعيث القشتاليين وانتهابهم لتفافيح المنار وأرصال المتبر، ودفعه حرصه على سلامة هذا المصحف الى أن يقدم على نقله الى مراكش، وتولى مهمة نقل المصحف السيدان أبو سعيد وأبو يعقوب ولدا الخليفة في ١١ شوال سنة ٥٠٥ هـ (٨٠)

وفى هذه المناسبة نظم الوزير أبو زكريا يحيى بن أحمد بن يحيى بن عبد الملك بن طفيل قصيدة منها:-

به شربوا ماء الحياة فخلدوا على مدرج الأيام تُتلى وتُنشَدُ بين أن الحق بالحق يُعضدُ وقد كاد لولا سعدُهُ يتبدد

جزى الله عن هذا الأنام خليفة وحياة مادامت محاسن ذكره لمصحف عثمان الشهيد وجمعه تحامته أيدى الروم بعد انتسافه



فما هو الا أن تمرس مسارخٌ بدعوته العليا فصين المبدد (٨١)

وقد اهتم الموحدون بالمصحف واعتنوا بكسويه، فكسوه بصفائح الذهب المرصعة باللآليء النفيسة والأحجار الكريمة من يواقيت وزمرد وجواهر، وحشدوا لاخراج غلافه على تلك الصورة الرائعة والصنعة المتميزة عددا كبيرا من الصناع المتقنين والمهرة المتفننين في بلاد المغرب، وكللوا غلافه بحجر ياقوت أحمر لايقدر بمال كان يسمى الحافر، كما صنع له أصونة غريبة من السندس الأخضر، ومحمل غريب الصنعة بديع الشكل مغشى بضروب من الترصيع في قطع من الأبنوس والخشب(٨٢) الرفيع، وصنع لهذا المحمل كرسى يحمل عند الانتقال، ويشاركه في أكثر الأحرال مرصع مثل ترصيعه، ثم جعل لذلك كله تابوت يحتوى عليه مكعب الشكل سام في الطول، يزدان بنفس الحليات التي يتحلى بها المحمل وكرسيه، ودبرت لفتحه حركات هندسية، عن طريق مفتاح اذا أديرت به اليد انفتح الباب الى داخل الدفتين، فيخرج الكرسي زحفا، ويغلق الباب تلقائيا بخروجه، ومن مظاهر عناية الموحدين بهذا المصحف، وتبركهم به أنهم كانوا يحملونه في أسفارهم (٨٢) وحروبهم، وكان عبد المؤمن بن علي أول من سن هذه العادة المباركة في المغرب، وكانوا يحملونه على هودج تحمله ناقة حمراً (٨٤)، قد كسيت بنفيس الديباج واحيانا جمل أبيض. وعلى الهودج أربع علامات حمر، ويتبعه الخليفة وابنه وراءه، ثم يلى ذلك البنود والاعلام والطبول ثم الامراء المديرون الدولة.

واستمر الموحدون يحملون هذا المصحف المكرم معهم في رحلاتهم وتنقلاتهم وأسفارهم إلى أن حمله الخليفة الموحدي المعتضد بالله أبو الحسن

على بن المأمون أبى العلاء ادريس حين توجه الى تلمسان على عادة خلفاء المحدين وكان ذلك فى نهاية عام ١٤٥ هـ، فقتل على مقربة من تلمسان فى خرائن خر صفر سنة ٢٤٦ هـ(٨٠)، فاختل جيش الموحدين ووقع النهب فى خرائن السلطان، واستولى العرب وغيرهم على معظم المسكر، ونهب المصحف الكريم، ولم يدرك منتهبوه مدى القيمة التاريخية والروحية لهذا المصحف، فدخلوا به تلمسان وعرضوه البيع، ونودى عليه بسوق الكتب بتلمسان بسبعة عشر درهما وضاعت منه أوراق. فلما علم أبو يحيى يغمرا سن بن زيان أمير تلمسان من بنى عبد الواد بذلك بادر بانتزاع المصحف المكرم من أيدى منتهبيه وأمر بصيانته والحفاظ عليه، وأورثه أبناءه. وظل المصحف فى حورتهم حتى ٢٠٧هـ.

وهكذا ظل مصحف عثمان محفوظا في خزائن ملوك تلمسان من بنى عبد الواد حتى قدم أبوالحسن علي بن عثمان بن أبى يعقوب المرينى الى تلمسان في أواخر شهر رمضان سنة ٧٣٧هـ (١٣٣٦م) وافتتحها سنة ٨٣٧هـ، فظفر بهذا المصحف، فاهتم به اهتماما خاصا، وكان يقدمه أمامه على عادة الموحدين عند خروجه القتال.

واتفق أن وقع هذا المصحف غنيمة في أيدى البرتغاليين الذين اشتركوا مع القشتاليين والأرجونيين في موقعة طريف المعروفة في المصادر السيحية بموقعة نهر سلادو في ٧ جمادى الاولى سنة ١٤٧هـ (١٣٤٠م) وانتهت بهزيمة نكراء منى بها المرينيون. ولم يدخر السلطان المريني جهدا لاسترداد المصحف، فارسل الى البرتغال التاجر ابا علي الحسن بن جمى من مدينة أزمور ليخلص المصحف بما يطلب فيه من مال(٨٦)

ونجح أبو علي الحسن في مهمته وأعاده الى السلطان أبى الحسن المريني بفاس في سنة ١٤٥هـ. وذكر ابن مرزوق أنه انفق في افتداء المصحف آلاف من الدنانير الذهبية.

وهكذا أعيد المصحف الامام الى فاس بعد أن جرد البرتغاليون أغشيته ومزقوا ماكان على دفتيه من وشى وأحجار كريمة، واستمر المصحف محفوظا فى خزائن المرينيين، وكان ذلك آخر العهد به اذ انقطعت أخباره منذ ذلك التاريخ.

تم بحمد الله.

د. سحر السيد عبد العزيز سالم مدرس التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية بكلية الآداب - جامعة الأسكندرية

المسترفع المرتبل

الحواشي

المرفع المرتبل

## الحواشى

- (۱) أبو عبد الله البخارى، صحيح البخارى، تقديم فضيلة الشيخ أحمد محمد شاكر، النسخة المنقولة عن الطبعة الأميرية، الجزء السادس، ص ٢٣٠ الامام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرأن ، تحقيق أو الفضل ابراهيم ، القاهرة ، طبعة ١٩٥٧ ، جـ ١ من ٢٤١.
  - (٢) الزركشي، المصدر السابق، ص ٢٤١.
  - (٣) نفسه، ص ٢٣٧، ولمزيد من التفاصيل عن المواد التي دون عليها القرآن زمن الرسول ص ٥٨، وصبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن، الطبعة الثانية، دمشق ١٩٦٢، ص ٧٧.
  - (٤) صبحى الصالح، المرجع السابق، ص ٢١-٢٦، وارجع كذلك الى محمد زكى الدين محمد قاسم، مدخل الى معرفة القرآن الكريم، طبعة وزارة الأوقاف، سلسلة دراسات في الاسلام، القاهرة، العدد ٢٤٠، ص ٣٨-٤١.
  - (٥) محمد عبد العزيز مرزوق، المصحف الشريف، دراسة تاريخية وفنية، مطبعة المجمع العلمي العراقي ، بغداد ، ١٩٧٠ ، ص ٣
  - (۱) الطبرى (أبو جعفر محمد بن جرير)، تاريخ الأمم والملؤك، طبعة بيروت، مكتبة البيان، حوادث سنة ۱۱، ۱۲ هـ وانظر البلاذرى، فتوح البلدان، تحقيق الدكتور صلاح الدين المنجد، جـ ١، القاهرة ١٩٥٦، ص ١١١٠.
  - (۷) أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني، المقنع في رسم مصاحف الانصار، تحقيق محمد صادق القمحاوي، طبعة القاهرة ۱۹۷۸، ص ۱۳ –



14. كما أورد كل من السجستانى والزركشى روايتين متشابهتين مع الرواية التى أوردها الدانى عن تكليف أبى بكر زيد بن ثابت بجمع القرآن. انظر السجستانى (الحافظ أبو بكر عبد الله بن أبى داود سليمان بن الأشعث) كتاب المصاحف، صححه ووقف على طبعه آرثر جفرى، الطبعة الأولى القاهرة، ٢٩٣٦ – ١٣٥٥ هـ، ص ٧، الزركشى، البرهان، ص ٢٣٣.

- (٨) السيوطي، الاتقان، في عليم القرآن، القاهرة، ١٩٣٥، ص ٥٨.
  - (٩) المصدر السابق، ص ٥٨.
- (۱۰) السجستاني، كتاب المصاحف، ص ٥، ٨ الحافظ أبو الخير الدمشقى الشهير بابن الجزرى، النشر في القراءات العشر، تصحيح الاستاذ على محمد الضباع، طبعة القاهرة، جـ ١، ص ٧.

وارجع كذلك الى صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن، ص ٧٦.

- (١١) عبد العزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص ١٠، ١١ وارجع الى أرنست كونل، صنعة الخط في الاسلام، مجلة فكر وفن الالمانية، عدد ٣٠، سنة ١٩٦٤، ص ٢٦.
  - (۱۲) السجستاني، كتاب المساجف، ص ٦.
  - (١٣) ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ص ٧...
    - (١٤) المصدر السابق، ص٧.
- (۱۵) عن المناقشات الطویلة التی دارت حول تحدید العام الذی بدیء فیه بنسخ المصاحف أرجع الی السجستانی، كتاب المصاحف، ص ۲۲، ۲۵ السیوطی الاتقان جد ۱، ص ۱۰۲، وارجع كذلك الی صبحی الصالح، مباحث فی علوم القرآن، ص ۷۹، ص ۸۳، وعبد الله



- خورشید البری، القرآن وعلومه فی مصر ۲۰ ۳۵۸ هـ، طبعة دار المعارف، ص ۱۸ ٤٥).
- (۱٦) أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق سكينة الشهابي، طبعة دار الفكر، دمشق ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤، ص ٢٤١، ٢٤٣، ٢٧٣.
  - (۱۷) الداني، المقنع، ص ۱۰.
  - (۱۸) الزركشي، البرهان، جـ ۱، ص ۲۳۵.
  - (١٩) السجستاني، كتاب المصاحف، ص ٣٤.
- (۲۰) تاریخ الیعقویی، المجلد الثانی، صادر دار بیروت، ۱۹۶۰، ص ۱۷۰.
  - (۲۱) ابن الجزري، النشر، ص۷.
- (۲۲) عبد العزيز مرزوق، المصحف الشريف، ص ۱۳، محمود حلمي، على هامش المصحف الامام، والخط المصحفي، بحث تحت النشر، ص ۳ محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في عليم القرآن، القاهرة ۱۳۷۱ هـ ۱۹۷۷ الجزء الاول، ص ۳٦٠.
- (۲۳) لزيد من التفاصيل عن الفتنة ارجع الى الطبرى، أحداث عام سنة ٣٥

  هـ ابن الاثير)عز الدين أبوالحسن على بن أبى الكرم محمد الشيبانى) الكامل في التاريخ، جـ ٣، طبعة بيرورت سنة ١٩٦٥، أحداث سنة ٣٠٠ ٣٠ هـ السيد عبد العزيز سالم، التاريخ السياسى والحضارى للدولة العربية، الأسكندرية، ١٩٨٧، ص ٢٨٥-
- (٢٤) تقى الدين المقريزي، المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار، جـ ٣،



- طبعة بيروت، بدون تاريخ، جـ ٢، ص ٢٠١.
- (٢٥) أحمد تيمور باشا، الآثار النبوية، الطبعة الثانية، القاهرة ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥، ص ٦٧، صلاح الدين المنجد، دراسات في تاريخ الخط العربي منذ بدايته الى نهاية العصر الأموى، بيروت، ص ٤٦ ٤٧.
- (٢٦) السمهودى (جمال الدين أبو المحاسن عبد الله بن السيد الشريف شهاب الدين ابن العباسى أحمد الحسينى الشافعى)، وفاء الوفا باخبار دار المصطفى صلى الله عليه وسلم، الجزء الاول، طبعة ١٣٢٦ هـ، ص ٤٨٢.
  - (٢٧) عبد الله خورشيد البرى، القرآن وعلومه في مصر، ص ٥٧.
    - (٢٨) ميلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٥٣.
  - (٢٩) عبد الله خورشيد البرى، القرآن وعلومه في مصر، ص ٦٣
    - (٣٠) ابن بطوطه، الرحلة طبعة بيروت، ١٩٦٠، ص ١٨٦.
  - (٣١) الداني، المقنع، ص ١٠، الزركشي، البرهان، جـ ١، ص ٢٣٥٠
    - (٣٢) صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٥٠٠
- (٣٣) محمود حلمى، على هامش المصحف الامام والخط المصحفى، ص١١.
  - (٣٤) المرجع السابق، ص ١١.
    - (۲۵) نفسه، ص ۱۲.
  - (٣٦) صلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٥٠٠
    - (٣٧) المرجع السابق، ص ٤٩ ٥٠.
    - (٣٨) السمهودي، وفاء الوفا، جـ ١، ص ٤٨١.
      - (٣٩) المصدر السابق، ص ٤٨٢.

- (٤٠) محمد بن سعد كاتب الواقدى، كتاب الطبقات الكبير، طبعة ليدن (٤٠) محمد بن سعد كاتب الواقدى، كتاب الطبقات الكبير، طبعة ليدن
  - (٤١) السمهودي، وفاء الوفا، جـ ١، ص ٢٨ه.
- (٤٢) أبو عبد الله محمد بن عبد الملك الانصارى، الذيل والتكملة لكتابى المرصول والصلة، السفر الاول، من القسم الاول، طبعة دار الثقافة بسروت ص ١٦٥.
- (٤٢) ابن الأثير، الكامل، جـ ٣، ص ١١ه وانظر السيد عبد العزيز سالم، التاريخ السياسي والحضاري للدولة العربية، ص ٢٥٢ ٢٥٤.
  - (٤٤) اليعقربي، ص ٢٥٠.
  - (٤٥) ابن الاثير، الكامل، جـ ٤، ص ١١٢.
    - (٤٦) اليعقربي، ص ٢٥١.
  - ابن الاثير، الكامل، جـ 3، ص ١١٢.
  - (٤٨) الاصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص ٣١١ ٣٢٠.
    - (٤٩) ابن الاثير، الكامل، جـ ٤، ص ٣٣٥ ١٥٥.
- (٥٠) المصدر السابق، جـ ٦، ص ٩٠ ٩٢ الاصفهاني، مقاتل الطالبيين ص ٣١٠، ٣٢٠.
  - (۱۵) السمهودي، وفاء الوفاج ۱، ص ٤٨٢.
- (۱۵) ولد أبو عبيد القاسم بن سلام عام ۱۵۵ هـ (۷۷۰م)، وتوفى بمكة رقيل فى المدينة سنة ۲۲۳ هـ (۸۳۷م) وقيل سنة ۲۲۴ هـ (انظر تاريخ الادب العربى، كارل بروكلمان، ترجمة دعبد الطيم النجار، طبعة دار المعارف، القاهرة، ۱۹۸۳، جـ ۲، ص ۱۵۵ وانظر كتاب الايمان اللامام ابى عبيد القاسم بن سلام، تحقيق محمد ناصر الدين



- الالباني، مطبعة المؤسسة السعودية بمصر، المقدمة) وإن كان د. صلاح الدين المنجد يرى أن وفاته كانت عام ٢٢٢ هـ (صلاح الدين المنجد)، المرجم السابق، ص ٤٧).
- (٥٣) ابن عبد الملك الانصارى، الذيل والتكملة، السفر الأول من القسم الأولى، بيروت، ص ١٦٥، ١٦٦.
- (36) محمد ابن مرزوق التلمساني، المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، تحقيق ماريا خيسوس بيغيرا، الجزائر ١٤٠١ هـ، ١٩٨١، ص ٤٨٦، ص ٤٨٦.
  - (٥٥) السمهودي، وفاء الوفاج ١، ص ٤٨٢.
- (٥٦) لمزيد من التفاصيل عن كتب أبى القاسم بن سلام ومصنفاته وأماكن حفظها أرجع الى كارل بروكلمان، تاريخ الادب العربى، ص ١٥٥ ١٥٩.
- (۷۷) فون شاك، الفن العربي في أسبانيا وصقلية، ترجمة الدكتور الطاهر مكي، القاهرة، ١٩٨٥، ص ١٩٤ ١٩٥٠.
- (۸ه) أبو العباس أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى المقرى التلمساني، نفح الطيب من غصن الاندلس الرطيب، طبعة محى الدين عبد الحميد، القاهرة، ١٩٤٩، جـ ٢ ص ١٣٥.
  - (٥٩) ابن عبد الملك، الذيل والتكملة، السفر الاول، القسم الاول، ص ١٦٦٠.
  - (٦٠) المصدر السابق، ص ١٥٨، ابن مرزوق، المسند الصحيح، ص ٢٥٦.
    - (٦١) ابن عبد الملك، الذيل والتكملة، ص ١٥٨.
      - القرى، نفح الطيب، جـ Y، ص  $X^*$ 
        - (٦٣) المصدر السابق، ص ٩٩.



- (٦٤) عبلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٤٨.
  - (٦٥) ابن بطوطة، الرحلة، طبعة بيروت، ص ١٣٨.
- (٦٦) ابن مرزوق، المسند، ص ٥٩، المقرى، نفح الطيب، جـ ٢، ص ١٣٥.
  - (7) السمهودي، وفاء الوفا، جد ١، ص ٤٨٢.
  - (٦٠) ابن جبير، الرحلة، طبعة ليدن، ١٩٠٧، (وليم رايت)، ص ٢٩٨.
    - (٦٩) مبلاح الدين المنجد، المرجع السابق، ص ٥٥.
- (٧٠) ابن مرزوق، المسند، ص ٥٩، المقرى، نفح الطيب، جـ ٢، ص ١٣٥.
- (۷۱) ابن فضل الله العمرى، مسالك الابصار، تحقيق أحمد ذكى، جـ ١، ص ه ١٩٠.
  - (۷) ابن بطوطة،الرحلة، ص ٩٠.
- (۱۱) الشريف الادريسي، صفة المغرب وأرض السودان ومصر والاندلس، مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، طبعة ليدن سنة ١٦٦٨، ص ٢١٠، ٢١٠.
- (٧١) ارجع في ترجمة ابن الخرازالي أبي الوليد عبد الله بن محمد بن يرسف الأزدى المعروف بابن الفرضي، تاريخ علماء الانداس، طبعة عدريد، ١٨٩٠ ترجمة رقم ١٣٢٣ ص ٣٧٤.
  - ( $(\lor)$ ) ابن عبد الملك الانصارى، الذيل والتكملة، ص ١٥٨.
- (۱۲) ابن غالب، قطعة من فرحة الانفس، ص ۲۸، ابن عذارى المراكشى، البيان المغرب فى أخبار الاندلس والمغرب، نسخة مصورة من طبعة ليدن، جـ ۲، ص ۳۵۰ المقرى نفح الطيب، جـ ۲، ص ۸۸.
- (۷۷) ابن عبد الملك الانصاري، الذيل والتكملة، السفر الاول من القسم الأول، ص ١٦٤ ١٦٧.



- (٧٨) الادريسي، صفة المغرب وأرض السودان، ص ٢١٠، ٢١١.
  - (٧٩) الممدر السابق، ص ٢٦١.
  - (۸۰) المقرى، نفح الطيب، جـ ۲، ص ١٣٥.
- (٨١) المصدر السابق، جـ ٢، ص ١٤٠ وانظر باقى القصيدة في نفس المصدر، ص ١٣٨ ١٤١.
  - (۸۲) نفسه، جـ ۲، ص ۱۶۳ ۱۹۶۰
- (۸۳) ابن عبد الملك، الذيل، السفر الاول، القسم الاول، ص ١٥٦ عبد الواحد المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد سعيد العربيان، القاهرة سنة ١٩٤٩، ص ٢٥٣ كتاب الحلل الموشية في ذكر الاخبار المراكشية لمؤلف اندلسي، حققه دسمهيل زكار والاستاذ عبد القادر زمامة، طبعة الدار البيضاء، ١٩٧٩، ص ١٥٣.
  - (٨٤) عبد الواحد المراكشي، المعجب، ص ٢٥٣.
  - (٨٥) ابن عبد الملك الانصاري، الذيل والتكملة، ص ١٦٧.
- (۸٦) ابن مرزوق، المسند، ص ٤٦١ المقرى، نفح الطيب، جـ ٢، ص



المسترضي المنظل

قائمة المصادر و المراجع

المسترضي المنظل

### اولا: المسادر العربية

- ابن الآبار (أبو عبيد الله محمد بن عبد الله القضاعي): كتاب التكملة لكتاب الصلة، تحقيق دون فرنتيسكو كوديره، مدريد، ١٨٨٦.
- ۲- ابن الأثير (عز الدين أبر الحسن على بن أبى الكرم): كتاب الكامل في التاريخ،
   دار صادر ودار بيروت، بيروت، نسخة مصورة من الكامل تحقيق تورنبرج،
   ۱۱ جزءً، بيروت ١٩٦٥ ١٩٦٧.
- ٣- ابن الأثير: أسد الغابة في معرفة الصحابة، الطبعة الأولى طبعة جمعية المعارف
   القاهرة ١٢٨٦هم، ج٣.
- ابن أبى زرع (على بن محمد الفاسى): الأنيس المطرب بروض القرطاس فى
   أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، نشرة تورنبرج، أو بساله، ١٨٤٣.
- ه- ابن ابى زرع : النخيرة السنية فى تاريخ العولة المرينية، ج١، نشر دار
   المنصور، الرياط، ١٩٧٢.
- ۲- ابن بطوطة (أبو عبد الله محمد بن ابراهيم اللواتي): رحلة ابن بطوطة، دار
   صادر، بيروت، ۱۹۲۰.
- ۷- ابن جبیر (أبو الحسن محمد بن أحمد): رحلة ابن جبیر، تحقیق ولیم رایت William Wright
- ابن الجزرى الدمشقى (الحافظ أبو الخير): النشر في القراءات العشر، تحقيق
   الأستاذ على محمدالصباغ، القاهرة، بدون تاريخ.
  - ابن حجر العسقلاني (أنظر العسقلاني).
- ٩- ابن الخطيب (لسان الدين أبو عبد الله محمد): كتاب الاحاطة في أخبار غرناطة،
   الجزء الأول، تحقيق الأستاذ محمد عبد الله عنان، القاهرة، ١٩٧٣.
- -١٠ ابن الخطيب: كتاب أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الأحتلام من ملوك الأسلام، تحقيق ليقى بروقنسال، بيروت، ١٩٥٦.



- ۱۱ ابن رسول (السلطان الملك الأشرف عمر بن يوسف): طرفة الأصحاب في معرفة الأنساب، تحقيق سترستين، دمشق، ١٩٤٩.
- ۱۲- ابن سعد (محمد) الطبقات الكبرى، جه، تحقيق سترستين، ليدن ١٣٢٥ هـ ،
  ونفس الكتاب، ج٣ تحقيق اداورد سحو، ١٣٢١ هـ .
- ۱۳ ابن سعيد (على بن موسى): المغرب في حلى المغرب، تحقيق الدكتور شوقي ضيف، جزأن، القاهرة ١٩٥٣.
- ابن سلام (أبو عبيد القاسم) كتاب الإيمان، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني،
   مطبعة المؤسسة السعودية.
- ابن عبد الملك الأنصارى (أبو عبدالله محمد): الذيل والتكملة لكتابى الموصول والصلة، السفر الأول القسم الأول، تحقيق الدكتور محمد بن شريفة، بيروت، (بدونتاريخ).
- ابن عساكر (أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله): تاريخ مدينة دمشق،
   تحقيق الأستاذة سكينة الشهابي، دمشق، ١٩٨٤.
- ۱۷- ابن عياص (القاضى عياص بن موسى السبتى): ترتيب المدارك وتقريب المسالك لعرفة أعلام مذهب مالك، طبقة المملكة المغربية، ج٤، الرياط، ١٩٧٠.
- ۱۸- ابن غالب (محمد بن أيوب الأندلسى): قطعة من كتاب فرحة الأنفس (بعد الأربعمائة) نشرهاالدكتور أحمد لطفى عبد البديع، مجلة معهد المخطوطات العربية، القاهرة، ١٩٥٦.
- ۱۹ ابن الفرضى (أبو عبد الله بن محمد بن يوسف الأزدى): تاريخ علماء الأنداس، تحقيق دون فرنثيسكو كويره، جزآن، مدريد، ۱۸۹۱.
- ٢٠ ابن مرزوق (محمد التلمساني): السند الصحيح الحسن في ماثر مولانا أبي الحسن، تحقيق الدكتورة مارياخيسوس بيغيرا، الجزائر، ١٤٠١ هـ (١٩٨١م).
- ۲۱ ابن النديم (محمد ابن اسحاق النديم البغدادی): كتاب الفهرست، نسخة مصورة
   من الطبعة التى حققها جستاف فلوجل، نشر بيروت مكتبة خياط (بدون تاريخ)



- ۲۲- الإدريسى (الشريف محمد بن عبد العزيز): المغرب وأرض السودان ومصر والانداس، مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، ليدن، ١٦٦٨.
- 77- الأصفهاني (أبو الفرج على بن الحسين بن محمد): مقاتل الطاليين، بيروت، ١٩٦١.
- ۲۲- البخاری (أبو عبد الله): صحیح البخاری، ادارة الطباعة المنیریة بمصر، ج٦،
   (بدونتاریخ).
- ۲۵ الدانی (أبی عمری عثمان بن سعد): المقنع فی معرفة مرسوم مصاحف أهل
   الامصار، تحقیق الاستاذ محمد أحمد دهمان، دمشق، ۱۹۸۳.
- ۲۲- الدينورى (أبو حنيفة): الأخبار الطوال، تحقيق الأستاذ عبد المنعم عامر،
   القاهرة، ۱۹۹۰.
  - ٧٧ الدينوري (ابن قتيبة): الإمانة والسياسة، القاهرة، ١٩٣٧.
- ۲۸ الزركشى (بدر الدین محمد): البرهان في علیم القرآن، تحقیق الأستاذ محمد
   أبو الفضل ابراهیم، ج١، القاهرة، ١٩٥٧.
- ۲۹ السجستانی (ابو بکر عبد الله بن أبی داود): كتاب المصاحف، نشر أثر جفری،
   القاهر قده ۱۳۵ هـ (۱۹۳۱).
- -٣٠ السمهوري (نور الدين على بن أحمد): وفاء الوفي بأخبار المصطفى، جزأن، مطبعة الأداب والمزيد، القاهرة ١٣٢١هم.
  - ٣١- السيوطي (جلال الدين): الإتقان في علوم القرآن، القاهرة، ١٩٣٥.
  - ٣٢ الطبرى (محمد بن جرير): تاريخ الأمم والملوك، طبعة بيروت، بدون تاريخ.
- 77- العسقلانى (شهاب الدين أبى الفضل أحمد بن على المعروف بابن حجر) الاصابة في تمييز الصحابة، ج٤، القاهرة، ١٣٢٨ هـ.
- ٣٤ العمرى (شهاب الدين بن فضل الله): كتاب مسالك الأبصار في ممالك الأنصار، ج١، تحقيق أحمد زكى باشا، القاهرة.



- ٣٥- الغزى (نجم الدين): الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة، تحقيق جبرائيل سليمان جبور، بيروت، ١٩٤٥.
- آآ- مجهول: الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، طبعة تونس ١٣٢٩ هـ ، وطبعة الدار البيضاء، تحقيق الدكتور سهيل زكار والأستاذ عبد القادر زمامة ١٩٧٩.
- ۲۷ الراكشى (عبد الواحد بن على): كتاب المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق الأستاذ محمد سعيد العريان ومحمد العربي العلمي، القاهرة، ١٩٤٩.
- ٨٣- المراكشي (أبو عبيد الله محمد المعروف بابن عذاري): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليثى بروفنسال وكولان، جزآن باريس ما ١٩٥٨.
  - ٣٩ الراكشي: البيان المغرب، القسم الخاص بالمتحدين، بيروت، ١٩٨٥.
- .٤- المقريزي (تقى الدين أحمد بن على): كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، منشورات دار العرفان، بيروت (بدون تاريخ).
- ١٤٠ القرى (أحمد بن محمد التلمساني): كتاب نفح الطيب من غصن أندلس الرطيب،
   الاجزاء الستة الأولى، تحقيق الأستاذ محيى الدين عبد الحميد، القاهرة، ١٩٤٩.
- ٤٢- المسعودى (أبو الحسن على): مروح الذهب ومعادن التجوهر، تحقيق الأستاذ محيى الدين عبد الحميد، ٤ آجزاء، القاهرة، ١٩٥٨.
- 27- الجروى (أبو الحسن على بن أبى بكر): كتاب الآشارات الى معرفة الزيارات، تحقيق جانين سورديل، دمشق، ١٩٥٣.
- 33- اليعقوبي (أحمد بن ابي يعقوب بن واضح): تاريخ اليعقوبي، ج٢، بيروت، ١٩٦٠.



## ثانيا: المراجع العربية والأجنبية

- ه ٤ البرى (دكتور عبد الله خورشيد): القرآن وعلومه في مصر، طبعة دار المعارف، القاهرة.
- 23- بروكلمان (كارل): تاريخ الأدب العربي، ترجمة الدكتور عبد الحليم النجار، القاهرة، ١٩٨١.
- Blachere (Roger) :Introduction au Coran, Paris, بلاشير (بهجيه): -٤٧
  - ٤٨ تيمور (أحمد باشا): الآثار النبوية، القاهرة، ١٣٧٥ هـ.
- 29- حلمى (الأستاذ محمود): اسقاط تاريخي وتحليلي عن خط مصحف عثمان، بعداد، بحث مقدم لمهرجان بغداد العالمي للخط العربي والزخرفة الاسلامية، بغداد، ١٩٨٨.
- ٥٠ حلمي (الأستاذ محمود): على هامش المصحف الإمام والخط المصحفي،
   القاهرة، ١٩٨٥.
- ٥١- الزرقاني (الأستاذ محمد عبد العظيم): مناهل العرفان في عليم القرآن، القاهرة،١٩٥٧.
- ٥٢ الزنجاني (أبو عبد الله): تاريخ القرآن، تقديم الأستاذ أحمد أمين، القاهرة، ١٩٥٣.
- ٥٣ سالم (دكتور السيد عبد العزيز): العصر العباسى الأول، نشر مؤسسة شباب
   الجامعة، الاسكندرية (بدون تاريخ).
- ٤٥ سالم: التاريخ السياسي والحضاري للنولة العربية، نشر دار المعرفة الجامعية،
   الاسكندرية ١٩٨٨.
- ٥٥ سالم: قرطبة حاضرة الخلافة الأموية بالاندلس، ج١، نشر مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية، ١٩٨٤.



- ٥٦- سالم: تاريخ المسلمين وأثارهم في الاندلس، نشر مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية (بدون تاريخ).
- الم: وقعة الحرة في المدينة وأصدائها في حوادث المغرب والأندلس في عصر الولاة، بحث مقدم لندوة تاريخ الجزيرة العربية في العصر الأموى بجامعة الملك سعود بالرياض، (لم ينعقد حتى تاريخ صدور هذا البحث).
- ٥٨- سالم: فن الغناء والموسيقي بالأنداس، مقال صادر بدائرة معارف الشعب، عدد ٦٤٠ القاهرة، ١٩٦٠.
  - ٥٩- الصالح (دكتور صبحي): مباحث في عليم القرآن، دمشق، ١٩٦٢.
- -۱۰ العبادى (دكتور أحمد مختار): دراسات في تاريخ المغرب والأندلس، الاسكندرية، ما ۱۹۸۸.
- ۱۱- فون شاك : الفن العربي في اسبانيا وصقلية، ترجمة دكتور الطاهر أحمد المكي، القاهرة، ۱۹۸۵.
- 77- قاسم (الأستاذ محمد زكى الدين محمد): مدخل الى معرفة القرآن الكريم، سلسلة دراسات في الاسلام، العدد 7٤٠، مطبوعات وزارة الأوقاف، القاهرة.
  - ٦٢- كونل (ارنست): صنعة الخط في الاسلام، مجلة فكر وفن، عدد ٣ لسنة ١٩٦٤.
  - Casanova, Mohammed et al Fin du monde Paris, 1911. : كازانيغا ١٤
- ٥٦- مرزوق (دكتور عبد العزيز): المصحف الشريف: دراسة تاريخية وفنية، مطبعة
   المجمع العلمي العراقي، بغداد، ١٩٧٠.
- 71- المنجد (دكتور صلاح الدين): دراسات في تاريخ الخط العربي منذ بدايته الى نهاية العصر الأموى، بيروت، ١٩٧٩.
- ۱۷- مؤنس (دكتور حسين): تاريخ الجغرافية والجغرافيين في الأندلس، مطبوعات المعهد المصرى الدراسات الاسلامية بمدريد، مدريد ۱۹۲۷.



# المختصر باللغة الانجليزية

المسترفع المرتبل

## Othmani Holy Quran and its destiny between islamic east and west

## an article written by Dr. Sahar El Sayed Abdel Aziz Salem

Prof. of islamic history and Civilization

Faculty of Arts

Alexandria University

Egypt.



## Othmani Holy Quran and its Destiny between Islamic east and west

All arabic resources agree on saying that the Prophet Muhammed, used to order his followers write down all the verses revealed to him. Among those who undertook the writing of verses, the rewere definitely Ubay b. Kaab, Muāz b. Gabal, Zeid b. Thabet and Abū Zeid (1), who all belong to Al Ansar beside others, but they disagreed about two, they were Abu AL Darda (2) and Othman. These verses were usually written down on various materials such as parts of animal bones, leather and even palm leaves (3). Besides, other muslims would memorize the quran and checks their memories against Muhammed personally or some of his followers. (4)

There were thus, two forms, where in the quian was to be found during Muhammed's life time, a phonetic as well as a graphic one. (5) In fact the graphic one was scarcer, and that was due to the small number of writers. In other words there were two sources then for quranic reference.

No sooner did Muhammed die than various types of troubles arose in the newly established Islamic state. Some fights actually arose in different parts of the arabic peninsula between Abu Bakr on the one hand and the murtaddin (insurgents-impostors) on the other hand. Many muslims were killed including several men that knew the quran by heart. Amoung a 1000 losses on the Yamamah battle, for instance, there were about 450 men of those quranic memorizers. (6) It was then that Abū Bakr felt it was necessary to compile the different quranic verses in one volume. He gave his commands to Zeid b. Thabet (7) who undertook the task with the extremest measures of caution (8), assisted by Omar b. Al Khatab. It was Abū Bakr then the first to gather the whole quran between two covers. It was then referred to as "Mushaf", a word which is usually believed to come from Amharic meaning the "scripture". (9) This Mushaf was kept at Abū Bakr's house during his life time, that at Omar's and finally with Hafsa, Omar's daughter, who was well educated, by writing and reading. (10) That version was most probably written in the hand-writing of Mecca or in both types of hand-writing, the "dry" type of Al Madir a and the "soft" one of Mecca.

#### Othman's quranic Versions (Al Masahef Al Othmania) in Muslim Countries:

During Othman's reign, the Muslims expended across many new countries, including Armen a and Azrabijan. Amoung those who participated in the taking over these two countries was



-101-

Huzaifa b. Al-Yaman (12) who noticed the way people with different dialects would disagree on quranic verses. That means that, at those times there were "different readings" of quran. He went back to Medina to meet Othman and warn him about it (13), upon which Othman decided to compile the quran in unified versions after the quraish dialect, and ordered only these versions (Masahef) to be sent to the newly conquered countries. He commanded Zeid b. Thabet, Abd Allah b. Zubair, Said b. Al As and Abdel Rahman b. Al Hareth b. Husham to make different copies with the help of the Mushaf compiled by Abu Bakr, which was then Kept at Hafsa's place. (14) When the job was finished, Othman ordered all other copies or versions to be burnt down, most probably at the year 30 after Hijra.

Despite Othman's good will in burning the other quranic versions in order to put an end to theological disputes amoung Muslims, that was one of the reasons for the revolt against him. (16)

The copies he sent to the other countries were quans "Othmanite Mushafs" or the "Leading Mushafs", the number of which is not difinite. According to Abu Bakr Al Dāni (17), as well as Al Zarakshi (18), they were only four, three were sent to Kufa, Basra and Damascus, and one kept by Othmanite Mushafs" as they were only four, while others said that they were as we find both views mentioned by Al Sijistani. (19) There is also Al Yaqubi who so they were nine (20), while Ibn Al Jazri holds they were eight (21), among which there was the one Othman kept for himself or the "Heady Moshaf" as it was often referred to. The majority of scholars however, believe they were six copies. (22)

We should distinguish between these mushafs, and the personal copy which is believed to have been hand-written by Othman himself. It was this personal copy that he was reading through at his murder, and it is this copy which is the topic of the present research.

#### Othman's Personal Mushaf:

All arab references agree on that Othman had taken his own Mushaf, put on his lop to read through it, before the invaders entered the house. He was actually murdered while reading, and some drops of his blood fell down on few pages of his copy of the quran. Blood drops fell on the verse "God will suffice you for them, He is the all-hearing, the all knowing" (23)

Since Othman's murder, however, many different claims spread out regarding the identity of who possesses that Mushaf now.

And here is a brief survey of the most important of such claims and stories.



(A) It was claimed that this Mushaf was sent to Egypt where, says Al Maqrizi, it was found out in the treasury of Al Muqtadir Billah Al Abbasi as it was then to the mosque of Amr on the fifth of the month of Muharram of the year 378 of Hijra under the reign of Al Aziz Billah (24) But there is no historical evidence that this actually took place. That copy of the Koran however, was kept in the Quadi Fadel school near by the shrine of Al-Husien, until the school building collapsed. It was then transported to the dome built by Sultan Al Ghuri opposite to his school. It was kept there until the year of 1275 of Hijra when it was taken along with some belongings of the prophet Muhammed to the Zeinab Mosque, then the clothes treasuries in the castle to the administration of Al-Auqaf in the year 1304 of the Hijra, then the following year to Abdin palace and finally to the Husien Mosque. (25) Al Samhudi holds that it is highly improbable that this Mushaf should be Othman's personal copy. (26) He believes it is probably one of those copies which Othman sent to different countries under the rule of Islamic state. As far as the researcher is concerned, we must bear in mind the fact that Othman didn't send any of these early copies of the quran to Egypt as Ubaid Al Qasim b. Sallam, Al Sijislani, and Al Dani Said. (27)

Morover Dr. Soad Maher has proved in a study of hers that the hand-writing used in that copy belongs to a later age than that of Othman. Therefore it may be the case that that copy was only made later during the Ummayad period, being itself, then, a copy made of one of those moshafs sent by Othman to Syria for instance. (28) I has also been suggested that since Al Hajaj Ibn Yusuf Al Thaqafi sent some copies of his mushaf to the other countries, Abdel Aziz Ibn Marwan the ruler (Wali) of Egypt at that time was motivated to set on making a copy for Egypt, which was the first official copy of the quran in Egypt. (29)

(B) The second claim is related to Al Basra, Ibn Battuta, for example, says that he saw the glorious Mushaf which Othman was reading through when he was slain in Ali's mosque. He says he actually saw the blood drops on the verse (30) "God will suffice you for them; He is the all-hearing, the all-knowing". But we believe that this Mushaf must have been one of the two sent to Iraq by Othman. (31) The blood drops could have been added on purpose so as to persuade simple minded people that it was the mushaf of Othman. Otherwise, how come there is another copy with blood drops on, the verse "God will suffice..." during the reign of Banu Marin (Mareen) which was kept in the mosque of Cordova then was carried by the Al Muwahiddin to their treasuries in Morocco, for fear it should be lost during the battles which were taking place there at the time. Finally Iraq at the time, when Ibn Battula made his visit, was under the rule of the Khan state in Iran (Persia) whose people converted to Islam since their seventh leader Gazan Khan (695 of Hijra/1295 A.C.) did, while the Mushaf which we believe to be the authentic one, was kept in the treasuries of the Sultans of Banu Zayan until Abu Al Hassan Al Marrini restored it from then in 738 of Hijra (1337 A.C.).



(C) The third claim is concerned of the Mushaf which is preserved in the library of the religious administration in Tashqand. That Mushaf is devoid of dots and each page contains 12 lines. It consists of 353 papers of 53 x  $68^{(32)}$  cm. each. It was originally kept in Samarqand until it was transported to its present place in 1869 A.C. (33)

This Mushaf could have been sent there during the rule of the Golden tribe, in the view of some researchers as a present from Al Zaher Bibars who was an ally of Baraka Khān, the leader of that tribe, and the first moslem amoung the Mongols and Al Zaher's brother in law. The other alternative is that it is the same copy seen by Ibn Battuta in Basra, (34) but moved later on by Taymurlank (771-807 of Hijra).

The first idea is completely rejected, as the Mushaf of Egypt is already proved to be different from the original, Othman's Mushaf. Thus ever if it was present, it must have been any other Mushaf except that of Othman. Moreover, this would imply that Egypt used to keep two copies of Othmanic Mushafs which is impossible, since there was only one Mushaf coloured by the blood drops of the murdered caliph.

As for the second alternative, some scholars accept (35) while others refuse it (36) But those who accept it say it was the Basra copy, but not the original one.

One the other hand, other scholars refuse the second alternative on grounds that the artistic quality of the hand-writing and shape of letters proves its date to be much later than the reign of 'Othman. The straight nature of the lines, as straight as if they were drawn with the help of a ruler, indicates that it was most probably written down in the third century after the flight, and certainly not before the second century.

(D) The fourth claim is related to Hims copy of the quran. Sheikh Ismail Ibn Abdel Gawad stated that he had seen Othman's Mushaf kept in a treasury placed inside a box (37) in the mosque of Hims castle.

Sheikh Ismail Kayali mentioned that there were drops of blood and that the handwirting was a kuff one. Specialists however, assert that the handwriting used was only known after the end of the first century of hijra.

(E) The fifth claim concerns the Mushaf of Istambul. The museum of Tub qabu Saray keeps a copy of leather which they claim to have been the one used by Othman on the day of his murder. It is clamied that the traces of blood are still clear on its pages up till now. But these so



called blood-drops are in fact nothing more than small circles for ornament containing geometrical lines, which proves that Mushaf to have been made much later than the time of the muslim caliph, such drawings and dottings were not known by then.

Some other arabic resources hold it firmly that Othāmn's personal mushaf was kept in the mosque of Cordova until the year 552 of hijra, when it was taken to Morocco by Abdel Mumen ibn Alī, and that it remained there until the age of Banū Marrin. We do maintain that this mushaf contains some pages of the original one, in addition to new pages, copied from the copy that was in Andalusia. To prove our point of view, we must make an investigation regarding the history of Othmān's personal mushaf from the day he was assasinated until it was taken to Analusia and then, finally to Morocco.

According to Samhūdī, the muṣḥaf Othmān was reading through on his murder was owned after by one of two men, both of which had the name of "Khālid" according to Miḥrez, it was his grandson Khālid ibn Amr ibn Othmān. (38) According to Ibn qutayba, it was Khālid his son from his wife "Um Amr" the daughter of jundub. (39) As for Khālid, the grandson, he was the son of Ramlah the duaghter of Muāwiah Ibn Abī Sufiān himself. (40) He was thus grandson for both Muāwiah and Othmān, one through the father while the other through the mother. Therefore, we are inclined to believe the first alternative more than the second one, because of two factors. First, it is only logical that the new caliph Muāwiah would allow his own grandson to keep the personal muṣḥaf of that grandson's after his grandfather. He would be totaly satisfied that the muṣḥaf was safe and sacred then. Secondly, Othmān's house belonged after his death to Amr and his brothers. That was the house he has granted to his son, (41) and that is why it was referred to as Amr's house. Amr was the most interested in the house amo ngst his brothers. He stayed in it more than all the others did. This means that his son, Khālid, must have also been brought up in that house, where Othmān was murdered while reading through his personal copy of the muṣḥaf.

For these two factors, we tend to believe that the mushaf was preserved by Khalid ibn Amr since he was also closely related to the new rulers, and was already, living at the same house at the time of the murders. In both cases however, the Mushaf must have been preserved by Othman's family, whether his son or his grandson. But then how or why did that Mushaf get out of Al Medina??

Abdel Malek Al Ansari rightly suggests it must have been removed out of the city during one of the uprisings which took place therein. (42) These may be mainly divided into three ones:



The first one took place in the year 50 of hijra when Muawiah wanted to appoint his son zīd as his heir during his own life time. As it is commonly known, that annoyed the public city Medina, and Mohammed's followers, who refused to agree to the caliph's request.

Amongst these Husien Ibn Att, Abd-Allah Ibn Omar, Abdel Rahman ibn Abu Bakr, and Abd lah ibn Al Zubeir stood out. The caliph had to come to them in arms, with a thousand knights d forced the people including the major four leaders of the resistance movement to recognize wild as their future ruler. (43)

The second event occured in the year 63 of hijra when Abd Allāh ibn Al Zubeir announced nself as a prince of the muslims after the murder of Al Ḥusien in Karbalā. The people in edina revolted against Othmān ibn Moḥammed ibn Abī Sufiān who was appointed by Yazīd. 1ey even draw away Marwān ibn Al Ḥakam and the rest of Ummayad rulers. (44)

A battle broke out between the people of Medina and their self-appointed wali (ruler), Abd Tāh B. Ḥanzala on one hand, and an army of 12,000 syrian fighters (45) in some reports at 5,000 in others (46), under the leadership of Muslim ibn Uqba Almarrī. The rebels in Aledina put two rulers for themselves now: one for Kuraish while the other for l-Anṣār. (47) After a violent war the attackers divastated the city and killed about 80 of the ophet's followers as well as thousands of ordinary people. All this took place in 27 of Zī Alijjah, in the year 63 of the hijra and the conflict ended up with the syrian soldiers devastating the city and compelling the citizens to accept their new rulers and act as if they were merely aves.

The third uprising and trouble came much later during the reign of Al Mansūr, the Abassid aliph. The followers of Ali (Allawiūn) became angry from the Abassids for keeping the overnment for themselves alone, which led them in general and the Hassanis in particular, to ebel. Muhammed ibn Abd-Allāh ibn Al Ḥassan ibn Al Ḥassan ibn Alī led a revolution (48) in he last few weeks of the year 145 of hijra. The caliph would not hesitate then to send an army of our thousand knights and two thousand men in Ramadān to violate the city. The battle came to in end with the murder of Muhammed by Ḥumīd b. Quoḥtuba. (49) Other uprising broke out, he last of which ended with the death of Al Ḥusein ibn Alī ibn Al Ḥassan ibn Al Ḥassan, when he went out to Mecca with his men to fight Sulimān b. Al Mansur, (50)

Out of these three alternatives we maintain the third one to be the most probable. This is due to a story told by Al Samhūdī about Imām Mālek ibn Anas, who stated that Othmān's mushaf disappeared then (51) As Mālek died in the year 179 of hijra, and as Samhūdī also mentions that Al Qāsim ibn Salām who died in the year 223 of hijra saw that mushaf (52), we tend to believe that it was lost only in the Abassid age.



There is a story mentioned by Ibn Abdel Malek Al Anṣārī (53), and Ibn Marzūq (54) alike, about a man called Abū Bakr Muḥammed Ibn Yaqūob ibn Shība, ibn al Salt, who heard through his father as well as he saw through his grand father's writing, that the grand father had actually seen the mushaf in Iraq during Rabie Awal of the year 223 of hijra when the abassid caliph, Al Mutasim, sent it to have its cover renewed. According to this story, there were many traces of blood, most of which were found in sūra "The star" (Al Najm) as well as the verse "God hall suffice...". It is also reported that the mushaf was about two palm hands and four fingers long, and that each page contained 28 lines. We can thus conclude that the mushaf must have been lost from the Medina only in the life time of Mālek, when it was taken to Iraq and was kept there where it was found and seen during the reign of Al Mutasim.

Therefore we excluded the possibility of its loss in the first two troubles that took place in Medina. After all, it is much more logical that it was the Abassids who would take the mushaf from the ancestors of Othman, rather than the Umayyades doing so to their own relatives.

Thus the mushaf was kept in his house through out the Ummayad period, and disappeared at the early beginings at the Abassid age, perhaps in the year 169 of hijra when the Medina was divastated by the Abassid soldiers. All this coincides with the stories reported by Al Samhudī from the east and Ibn Abdel Malek Al Anṣān and Ibn Marzūq the western arab historians, who all agree that the Mushaf was in Iraq about 223 of hijra. Al Samhudī for instance, confirms that Al Qāsim ibn Sallām had seen the mushaf taken out of the treasuries of some princes whose names were left without any mention. (55)

Through comparisons and contrasts of Samhūdi's story with Al Anṣār's as well as the biography of Al Qāsim ibn Sallām we managed to identify the place where the mushaf was kept. It is clear through his biography that Ibn Sallām lived in Iraq until the year 214 of hijra, as he was often refered to as "Al Bagdādī" for living so long in Baghdād (Bagdad) apart from the fact. He died in Mecca in the year 223 of the hijra, but he only left Bagdad in the year 214 of hijra (829 A.D.). (56)

This is also confirmed by Al Anṣārī and Ibn Marzūq who assert that Yaqoub ibn Shība, in person saw the muṣḥaf in Iraq in 223 of Hijra, But this disagrees with Ibn Abdel Malek Al Anṣārī's conclusion that the muṣḥaf may have been taken over to Andalusia by prince Abdel Raḥmān Al Dakhil. In fact, we rather hold that it was taken there or at least parts of it, were, during the reign of prince Abdel Rahmān Al Awsat (57) (206 - 238 of Hijra).

Andalusian historians differ in their views of the Mushaf which was kept in Andalusia. Ibn Pashkual believes that it was not the original one. He holds it was one of the four copies sent



to Arab countries by Othman, most probably the one sent to Syria. (58)

Ibn Abdel Malek Al Ansañ also believes it was not the original copy. He believes it was one of the same four ones, and that it could have probably been brought about by Abdel Rahmān Al Dākhil in the year 138 of hijra, with other presents given to him by his sister, or later on by any of his sons. (59) But he also reports through Al Rāzī (60) and Ibn Ḥayyān (61) that it was the mushaf that was kept in the mosque of Cordova, was the same mushaf written down by Othmān himself.

Al Maqan also reports that it was the mushaf Othman was reading through on his murder, and that it was decorated with golden ornaments topped with pearls and precious stones and covered with silk. (62) He also swears it was the Mushaf written by Othman in person. (63)

There were two different sets of opinions then. One group asserts it was the original one, while the others deny this possibility. As far as the researcher is concerned we believe it was most probably the original Mushaf which Othman was reading through on his murder, but we do not agree that it was hand written by Othman himself, because all arabic resources agree that he asked a number of the followers and companions of Muhammed to make these early copies of the quran but he didnot participate in the actual writing. We do not also take the view held by Ibn Abdel Malik Al Anṣarī and Ibn PashKuāl, that Cordova mushaf was one of the first four copies sent to Baṣra, Kūfa Mecca, Damascus while they believe to be the most probably source of that mushaf. First of all, the Kūfa copy was probably lost during the troubles taking place during Ali's reign and later on during the Umayyad age. Even if it were not lost, it is highly doubtful that the people of Kūfa, who were supporters of Ali would accept to give up their precious copy of the quran for the Umayyad rulers of Andalucia.

The copy of Mecca was seen by Ibn Jubier <sup>(64)</sup> and Ibn Battūta, <sup>(65)</sup> as late as the eight century. Besides, Abū Al-Qāsim Al Tujībī Al Saptī saw it in Mecca at the end of the year 696 of Hijra <sup>(66)</sup>, and Samhūdī also spoke about it <sup>(67)</sup> while indicates that it cannot be the same mushaf.

The Basra copy was seen by Ibn Bastuta in Basra itself so it cannot be the same Mushaf too.

Finally we come to the view that it could have been the copy that belongs to Syria, and that it came to Andalusia with Abdel Raḥmān Al Dākhil in the year 138 of Hijra. To start with, it could not have been brought out into Andalusia by Abdel Rahmān Al Dākhil because the copy of Syria was seen in Syria at much later dates.



It was seen by Ibn Jubier,  $^{(68)}$  described by Al Harawi  $^{(69)}$  (he died at 611 H.), by Abi Al Qasim Al Sabii  $^{(69)}$  in the year 797 of Hijra, ibn Fadl allah Al Omari  $^{(71)}$  in the eight Century and Ibn Battuta as well.  $^{(72)}$ 

The researcher believes that the mushaf kept in Cordova was not exclusively the original one, but only contained four pages of it.

We base this view of ours on the story told by the honest geographical scholar Al Idrīsī who reports that the store of the mosque contained a mushaf that was so heavy that it needed two men to lift it up, and that it contained four pages of Othman's original mushaf, while he himself had written it and which had four drops of his blood. (73) Thus we maintain that the copy of Andalusia has acquired its fame of the four original pages. Generation after another treated that mushaf with respection until it was transported by the Almohades (Almowahidin) in the year 552 (h) to protect it against the christian attacks, especially after attacking the mosque in the year 540 (h) with the horses of the enemies, and the robing of its valuables.

On the other hand, it is more probable that this mushaf arrived in Andalusia during the reign of Abdel Rahman Al Awsat because it was an age of open contacts with the east, and especially with Iraq. Many treasures were then sent to Andalusia from Iraq, particularly during the conflict between the two brothers, Al Amin and Al Mamin.

It remained in the mosque during the reign of Abdel Rahmān Al Nāsir too, until Al Mustansir set out on the additional constructions in 8th of Jumādī Ākhira of the year 354 (h) when he ordered it to be kept at the house of Al Mamūn Muhammed ibn Yeḥeyā ibn Abdel Āzīz known as Ibn Al Kharrāz, (74) until the building processes finished. (75) The servants of the mosque carried out the orders. When the additional constructions were completed in the year 356 (h) the mushaf was restored to its place (76) and stored inside the room which leads to the door on the left of Al Miḥrāb.

It was usually the servant of the mosque that looked after the mushaf. Ibn Said Al Maghribe reports that during the reign of Banu Gahwar, a minister (Vazir) undertook to look after it. The mushaf was kept there all the age of Almoravids (Al Morabiter) who gave it much care. Al Idrisi describes that mushaf in his book "Nuzhat Al Mushtaq" which he had finished before Andalusia was subjected to the rule of Almohades, and says that Almoravides were highly interested in taking care of that mushaf and would employ three men every friday to carry it out of its storing place.



Al Idrīsī reports the mushaf to have been covered with a dark leather cover (77) that was wonderfuly decorated and engraved. (78) The Imam of the mosque would read one half a group every day then returns the mushaf to its place. (79)

When Andalusia was subjected to the dominion of Almohades, the first of their caliphs, Abdel Mumen Ibn Ali was greatly worried about that glorious mushaf since the mosque started to be exposed to the abuse and attack of the soldiers of Castilla (Cashtāla).

Therefore, he transported it to Marrakech. It was Abū Saīd and Abū Yakaīb, his own sons that carried out the mission in 11 Shawāl in the year of 552 (H.) <sup>(80)</sup>. This event was the subject of a poem composed by minister Abū Zakariya Yeḥyā ibn Ahmed ibn Yeḥyā ibn Abdel Malek ibn Tufeil in praise of the caliph for his protection of Othmān's Mushaf. <sup>(81)</sup>

The almohades paid much attention to the covery and decoration of the mushaf with all sorts of pearls, jewels and precious stones. They brought together the best artists in Al-Maghreb, and omamented its cover with valuable red precious stone which they called "Hafer", and they even made a cradle and a chair for transporting it from one place to another, made of fine wood and brass, and all this would be kept inside a cubic box, magicaly opened so as to let the chair come out automatically when the door of the box is opened through the turning of a key. The door would open into the two sides of the cover, causing the chair to move forward, and the door would automatically close as the chair comes out completely with the mushaf on top of it.

They would always carry the mushaf along on their travels (83) and in their fights over a coach carried by a red she carried (84) covered with silk or sometimes a white carriel (84)

The coach would bear four red signs and the caliph and his son would follow that camel or she camel, followed by the flags and then the princes and adminstrators of the state. It was Abdel Mumen who first started this habit.

All this went on until Al Mutadid BiAllah Abu Al Hassan ibn Al Mamun Abī Al Alaa Idrīs was killed near Telemsen in the year 646 H, while carrying the mushaf with his trail as usual. (85) His army got out of control after his death and the valuables robbed including the mushaf. Those who stole it were unaware of its historical and spritual value, so they offered it for sale in Telemsen.

When the prince of Telemsan Abu Yeheya Yagmorasen Ibn Zayan learnt of this he restored the mushaf and kept in his family until 702 (h) inherited from one son to another.



It remained there, in the treasuries of the sultans of Telemsen until Abū Al Ḥasan Ali Othmān ibn Abī Yaqūb Al Mamīnī came to Telemsān near the end of the month of Ramaḍāt the year 737 (a.h.) and conquered the city and kept with him. He glorified it and would a carry it along wherever he went out to fight.

It happened that the mushaf was taken by the Portugues who took part in the battle of T which is referred to in Christian resources as "the battle of river Salado" on 7th of Jumādā Awal of the year 741 (h) (1340 a.c.) where Banū Mareen were defeated. The defeated Sult however, spared no effort to restore the mushaf. He sent the merchant Abū Ali Al Hasan fr the city of Azmur to buy the mushaf from Portugal at any cost (86) The merchant succeeded his task and restored the mushaf to Sultan Abū Al Hasan in 745 (H.) Ibn Marzūq reputhousands of golden Dinars to have been spent for that purpose.

Then the mushaf Al Imam or the "leading copy of the glorious quran" went back to Fes, after its cover was torn and the ornaments and precious stones taken out. It remained there so in its treasury since then. It was since then too, that we heard nothing of it.



#### References

- (1) Abu Abd Allah At-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, Cairo, L6, P. 230 Al Imam Badr Al-Din Muhammed b. Abd-Allah Al Zarakshi, Al Borhan Fi Ulum Al Quran, Cairo 1957, LI, P. 241.
  - (2) Al Zaraishī, Op.Cit., P. 241.
- (3) Ibid., P. 237. And for more details about these materials Read (Al Suyuti, Al Itqan ft fulum -al-Quran, Cairo, second edition, P. 58) and (Saubht Al-Saleh, Mabaheth ft ulum Al Quran, Damascus 1962, P. 67).
  - (4) Saubhī Al Saleh, Op.Cit., P. 61-66.
  - (5) Muhammad & od-AL Azīz Marzuq, Al-Mushaf Al Shañf, Iraq 1970, P. 3.
- (6) Muhammad b. Garīr Al Tabarī, Tarikh Al Umam W. Al Muluk, Lebanon, events of year 11, 12 of Hijra.
- (7) Al-Danı, Al-Moqne Fi Rasm Masahef Al-Ansar, Cairo 1978, P. 13-14 Al-Sijistanı, Kitab Al Masahef, first edition, Cairo 1936, P. 7. Al Zarakshı, Al-Borhan, P. 233.
  - (8) Al-Suyuti, Itaan, P. 58.
  - (9) Op.Cit., P. 58.
- (10) Al-Sijistani, Kitab Al Masahef, P. 5,8 Saubhi Al-Saleh, Mabaheth fi ulum Al quran, P. 76.
  - (11) Abd- Al Azīz Marzuq, Al Mushaf Al Sharif, P. 10, 11.
  - (12) Al-Sijistani, Kitab Al-Masahef, P. 6.
  - (13) Ibn Al Jazzī, Al Nashr fi Al Qeraat Al Ashr, Cairo, LI. P.7.
  - (14) Op.Cit., P. 7.
- (15) Al Sījīsiānī, Kitāb Al Maṣāḥef, P. 22, 24, 25, Al Suyūtī, Al Itaan, LI, P. 102 Saubhi Al Saleh, Mabaheth Fī ulum Al-Quran, P. 79 Abd Allah Khurshed Al Barī, Al Quran, ulumh fr Misr, 20-358 of Hijra, Cairo, PP. 18-45.



- (16) (Abu Al Qasim Ali b. Asaker, Tarikh Madinat Demashq, Damascus, 1404 of . 1984, P. 273, 241, 243.
  - (17) Al Dani, Al Mogne, P. 10.
  - (18) Al Zarakshi, Al Borhan, LI, P. 235.
  - (19) AL Sijistani, Kitab Al Masahef, P. 34.
  - (20) Tarikh AL Yaqubi, Vol, II, Beirut 1960, P. 170.
  - (21) Ibn Al Jazzī, Al Nashr, P. T.
- (22) Abd Al Azīz Marzūq, Al Mushaf Al Sharīf, P. 13. Muhammad Abd Al Azīm Al Zuro Manāhel Al Erfān Fī Ulum Al Quran, Cairo 1957, to I, P. 360.
- (23) Al Tabarī, the events of the year 35 of Hijra. Ibn Al Athīr, Al Kārnel fī Al Tārīkh, Be 1965, L III, the events of the year 30 of hijra and 35. Al Sayed Abd Al Azīz Sālem, Al Tārikh Siyāsī, wal Hadhārī lel Dawla Al Arabiya, ALexandria 1988, P. 285-314.
  - (24) Al Magrici, Al Khetat, Baghdad, second edition, t. 2, P. 255.
- (25) Ahmed Taymur Pāshā, Al Āthar Al Nabawīya Cairo 1º55, P. 67. Salāh Al Dīn Al Munajed, Derāsāt fi tārīkh Al Khat AL Arabī, Beirut, P. 46-47.
- ्र (26) Gamāl AL Dīn Abū Al Maḥāsen Abd Allāh Al Samhūdद Wāfā Al Wafā bī Akhbār l Al Mustafā, L I, edition of 1326 of Hijra, P. 482
  - (27) Abd-Allah Khurshed Al Barī, Al Quran ulumoh fi Misr, P. 57.
  - (28) Salāh Al Dīn Al Munajed, Derasāt fi Tarikh Al Knat Al Arābi, P. 53.
  - (29) Abd Allah Khurshed Al Bari, Al Quran ulumoh ft Misr, P. 63.
  - (30) Ibn Battuta, Al Rehla, 1958, tome I, P. 186.
  - (31) Al Dani, AL Mogne, P. 10 Al Zarakshi, AL Borhan, t.I., P. 235.



- (32) Salah AL Din Al Munajed, Derasat fi tarikh Al Khat, P. 50.
- (33) Mahmud Helmi, Ala Hamesh Al Mushaf Al Imam, WAl Khat Al Mushaft, under edition, P. 11.
  - (34) Op.Cit., P. 11.
  - (35) Ibid, P. 12
  - (36) Salah AL Din Al Munajed, Derasat fi tarikh Al Khat Al Arabi, P. 50.
  - (37) Op.Cit., P. 49, 50.
  - (38) Al Samhudī, Wafa'Al Wafa, LI, P. 481.
  - (39) Op.Cit., P. 482.
- (40) Muhammad Ibn Sad Kaleb Al Waqidi, Kitab Al Tabaqat Al Kabir, edition 1321 of hijra, t. 5, P. 111.
  - (41) Al Samhūdī, Wafa'Al Wafa, LI, P. 528.
- (42) Abu Abd Allah Muḥammad Ibn Muḥammad Ibn Abd AL Malek Al Anṣārī, Al Zayl WAL Takmila li Kitabay AL Mawṣul WAL Ṣilā, L I. Vo. I. Lebanon P. 165.
- (43) Ibn Al Athir, Al Kamel, L III, P. 511 Al Sayed Abd Al Azīz Salem, Al Tarīkh AL Siyasī wa Al Hadhārī Le Dawla AL Ārabiya, P. 352-354.
  - (44) Al Yaquoi, P. 250.
  - (45) Ibn Al Athir, Al Kamel, t. 4, P. 112.
  - (46) Al Yaqubi, P. 251.
  - (47) Ibn Al Athir, Al Kamel, L 4, P. 112.
  - (48) Al Asfahani, Magatel Al Talibyin, P. 197-200.



- (49) Ibn Al Athir, Al Kamel, L 5, P. 533-551.
- (50) Op.Cit., t 6, P. 90-92 Al Asfahant, Maqatel Al Talibyin, P. 311, 320.
- (51) Al Samhūdī, Wafa Al Wafa, t I., P. 482
- (52) Abu Ubayd Al Qasim Ibn Sallam was born in the year 154 of Hijra (770 a.c.) Some say that he died in Mecca while others say in Medina in the year 223 of Hijra, or 224. (Karl Brokelman, Tarkh Al Adab Al Arabi, translated by Abd Al Halim AL Najar, Cairo, t. II, P. 155 and read (Kitab Al Iman Lil Imam Abi Ubayd Al Qasim Ibn Sallam, Cairo, the introduction.

But Dr. Salāḥ Al Dīn AL Munajed, Says that Ibn Sallām's death was at the year of 222 of Hijra (Salāḥ Al Dīn Al Munajed, Derāsāt fī tārikḥ Al Khaṭ P. 47).

- (53) Ibn Abd Al Malek Al Ansañ, Al Zayl Wal Takmila, L I, Vol. I, P. 165-166.
- (54) Muhammad Ibn Marzuq Al Telmisani, Al Musnad Al Sahih Al Hasan fi Mather wa Mahasen Mawlana Abi Al Hasan, , Aljazayer 1981, P. 485, 486.
  - (55) Al Samhudt, Wafa, Al Wafa, LI, P. 482
- (56) For more details about Abī Ubayd Al Qasim Ibn Sallam (Karl Brocklman, Tarkh Al Adab Al Arabī, P. 155-157.
- (57) Faun Shak, AL Fan Al Arabi fi espanya wa Siqiliya (The arabic art in spain and Sicily) translated by Dr. AL Taher Maki, P. 194, 195.
- (58) Abul Abbas Ahmed Ibn Muhammad Ibn Ahmed Al Maqarī Al Telmisāni, Nafh Al Tīb Min Gusn Al Andalus Al Ratīb, edition of Cairo, t. II, P. 135.
  - (59) Ibn Abd Al Malek, Al Zayl Wal Takmila, LI, Vol. I, P. 166.
  - (60) Op. Cit., P. 158 Ibn Marzuq, Al Musnad Al Sahih P. 456.
  - (61) Ibn Abd Al Malek, Al Zayl, P. 158.
  - (62) Al Maqari, Nafh Al Tib, L 2, P. 86.
  - (63) Op.Cit., P. 99.



- (64) Salah Ai Din Al Munajed, Derasat fi tarikh Al Khat, P. 48.
- (65) Ibn Battuta AL Rehla, P. 138.
- (66) Ibn Marzuq, Al Musnad, P. 459 Al Maqari, Nafh Al Tib, L 2, P. 135.
- (67) AL Samhudi, Wafa'Al Wafa, LI, p. 482.
- (68) Ibn Jubayr, Al Rehla, edition of Hussain Nassar P. 257.
- (69) Salah Al Din Al Munajed, Derasat fi tarikh Al-Khat, P. 45.
- (70) Ibn Marzuq, Al Musnad, P. 459 Al Maqari, Nafh Al Tib, L 2, P. 135.
- (71) Ibn Fadhl Allah Al Omart, Masalek Al Absar, Cairo, t I, P. 195.
- (72) Ibn Battuta, Al Rihla, P. 90.
- (73) Al Sherif Al Idrīsī, Al Magrib wa Ard Al Sudan wa Misr W'Al Andalus, Leiden, 1668, P. 210-211.
- (74) Abu Al Walid Abd Allah Ibn Muhammad Ibn Yusef Al Azdi (Ibn Alfaradhi) Tarikh 'Ulama'Al Andalus, Madrid 1890, P. 374.
  - (75) Ibn Abd Al Malek, Al Zayl WAl Takmila, P. 158.
- (76) Ibn Galib, qifa min Farhat Al Anfus P. 28 Ibn Azari Al Marakushi, Al Bayan Al Mugrib fi Akh bar Al Andalus WAl Magrib LII, P. 355 Al Maqari, Nafn Al Tib, t. 2, P. 88.
  - (77) Ibn Abd Al Malek, Al Zayl, LI, Vol I, P. 164, 167.
  - (78) Al Idrist, Al Magrib wa Ard Al Sudan, P. 210, 211.
  - (79) Op.Cit., P. 211.
  - (80) Al Maqari, Nafh Al Tib, L2, P. 135.



- (81) Op.Cit., t.2, P. 140-141.
- (82) Ibid., L2, P. 143, 144.
- (83) Ibn Abd Al Malek, Al Zayl, t. I, Vol. I, P. 156 Abd Al Wahid Al Marakashi, Al Mujeb fi Zikr Al Akhbar Al Murakashiya, Al Dar Al Baydha, P. 153.
  - (84) Abd AL Wahid Al Murakushi, Ml Mu jeb, P. 253.
  - (85) Ibn'Abd AL Malek, Al Zayl, P. 167.
  - (86) Ibn Marzuq, Al Musnad, P. 461 Al Maqari, Nafh Al Tib, L2, P. 136.



المسترفع بهميل

erining in the second

المسترفع الهميل

•

## فهرس موضوعات الكتاب

| صفحة |                                         |
|------|-----------------------------------------|
| 1    | [هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| 4    | المقدمة                                 |
| ٥    | جمع القران على يد أبي بكر               |
| 10   | مصاحف عثمان في الأمصار الإسلامية        |
| ۲.   | مصحف عثمان الشخصى                       |
| **   | المزاعم المختلفة بمصير المصحف الإمام    |
| **   | الادعاء الأول                           |
| 77   | الإدعاءالثاني                           |
| YA.  | الإدعاءالثاك                            |
| ٣.   | الإدعاءالرابع                           |
| ٣١ - | الإدعاء الخامس                          |
| **   | مصحف عثمان بعد استشهادة                 |
| ۱٥   | المصحف في الأنداس زمن الإمارة و الخلافة |
| 00   | مصحف عثمان في عصر دولة المحدين          |
| ٠٩   | مظاهر اهتمام الموحدين بالمصحف العثماني  |
| 79   | الحسواشى                                |
| 1.4  | مختصر البحث باللغة العربية              |
| 188  | قائمة المصادر والمراجع                  |
| 101  | مختصر البحث باللغة الانجليزية           |



المسترفع الهميل

•