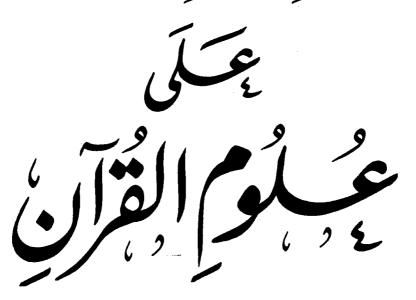
### قَالائدُ الجَوْهَرِ وَالتِّيجَانِ:



تأليف أَي عَمْروعَ الكَرِيمُ بِنِ أَحْمَدا لِحَجُودِي اعْمرِيّ الجي عَمْروعَ الكَرِيمُ بِنِ أَحْمَدا لِحَجُودِيّ اعْمرِيّ

> نَفْيُمُ نَفِيدَ النَّيْ الْعَلَّامَة بَحَبِي بِنْ عِبِ لِيِّ الْمُحَجُورِيِّ





# قلائدُ الجَوْهَ وَالتِّيجَانِ: عَلَى عَلَى عَلَى الْعُرَانِ عَلَى عَلَى

# بِسْمَ اللهُ السَّحِيمُ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمَ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ اللَّهُ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمُ السَّمِيعُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّ الْمُعِلِي الْمُعَلِّيلُولِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي

چقُوق لَطَّعِ مَجَفُوطَة الطَّبْعَة إِلاُولِي ١٤٣٠ه - ٢٠٠٩م

رقم الإيداع: ١٣١٥١/٩٠٠٠

٢٠١١ (٢٠١٠) ٢ ٢ ( الرفت الرفت الرفت المرفق المرفق الموق الم

۲۸ ش منْشِيْرِ التَّهْرِيرِ حِبُّرِلِسِّوِيِس عَين شُمِسِلُشِوِيْرِ القاهِرَة ـ ج م ع ت وَظَاکسُ : ۲۲۲۲۲۲ - ت:۱۳۷۸۲۱ info@dar-alathar.com

#### بِنْ اللَّهِ ٱلنَّهُ إِلَّهُ النَّهُ إِلَّهُ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّالِي النَّالِحُلْمُ النَّالِي النَّالِي النَّالِحُلْمُ النَّالِي النَّالِحُلْمُ النَّالِي النَّالِحُلْمُ النّلِمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّال

#### مقدمة فضيلة الشيخ العلامة يحيى الحجوري حفظه الله

الحمد لله حدًا كثيرًا مباركًا فيه كما يحب ربنا ويرضى، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أنزل كتابه، و: ﴿ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً ﴾ [الفتح: ٢٨]، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله المرسولة المرسولة والأولى، أما بعد:

فقد قرأت ما ألفه أخونا الشيخ الفاضل أبو عمرو عبد الكريم الحجوري العمري حفظه الله في هذا المجموع الطيب المسمى: «قلائد الجوهر والتيجان على علوم القرآن»، الذي قصد به أن يكون مدخلًا لما هو شارع فيه من تفسير للقرآن بعنوان: «الجامع المحيط لأصول التفسير وما تفرق شهاطيط»، فرأيت هذه المقدمة المذكورة مفيدة نافعة لذاتها جدًا؛ وهي لما بعد أنفع.

فنسأل الله أن ييسر ما بعدها، ويُعْظِم النفع بها وبمؤلفها، ويجزيه خير الجزاء؛ على ما يقوم به من بحوث نافعة، وجهود مباركة، وبالله التوفيق.

كتبه: يحيى بن علي الحجوري في شوال ١٤٢٩ هـ.

## بِسْ إِلَّنْ أَلْكُ الْحَجْ الْكَثْمِ الْكَثْمِ الْحَجْ الْكَثْمِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمِعِلَمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلَّمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَّمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِينِي الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْمُعِلَمِينِ الْعِلْمِي لِمِينِ الْمُعِلَمِي مِلْمِلِي مِلْمِينِ الْمُعِيلِي مِلْمِلْمِينِ الْمُعِلِمِي مِ

#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُونَ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب:٧٠-٧١].

أما بعد:

فإن مما يسره ربنا سبحانه وتعالى لنا بحوله وقوته هذا البحث الذي أرجو أن يكون نافعًا، كما أرجو أن يكون جمع ما لم يجمعه غيره من كتب علوم القرآن - مع توسطه -؛ وكان السبب في ذلك أنني قد كتبت بحثًا صغيرًا بعنوان: "نعمة المنان بتفسير وبيان كلمات القرآن" فأردت أن أكتب نظيره في التفسير يكون جامعًا

لأصول التفسير - قدر ما أستطيع-؛ بعنوان: "الجامع المحيط لأصول التفسير وما تفرق شماطيط" فأردت أن أكتب له مقدمة تعتبر شاملة في علوم القرآن.

فأحببت أن أضع بحثًا بين يدي الطالب يُسهِّل عليه كثيرًا من القواعد، ويكون نبراسًا لي أولًا؛ ويكون قد جُعل القارئ البصير كالمدرك للمقصود من الآيات، وهو عبارة عن مقدمة لكتابي السابق يسر الله إتمامه: ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨].

#### عملي في هذا الكتاب

لما طالعت كثيرًا من علوم القرآن رأيتها على قسمين:

الأول: في بعض أبحاثه؛ إما في أصول التفسير (وهو أكثرها)، أو في غيره كالناسخ والمنسوخ، أوغيره.

الثاني: في علوم القرآن جملة، لكن رأيت في كثير منها إعواز، أو إسهاب، بل رأيت كثيرًا منهم تبع بعض الأئمة في هذا الشأن عمن به نَفَسٌ أشعري – أو غيره من البدع – فلم يعرجوا على مسائل تتعلق بالعقيدة في القرآن، وبعض أولئك الأئمة نص على خلاف المعتقد الصحيح؛ فسلكوا مسلك التأويل؛ فتبعهم في هذا كثير؛ فأغفلوا الجانب العقدي المهم المأخوذ من التفسير؛ لذا فعملي في هذا الكتاب كها يلى:

- ١ ذكرت المباحث المهمة المتعلقة بتفسير القرآن.
- ٢- ذكرت أهم الأمور التي تتعلق بها وقع فيه أهل التأويل، وكيف زلق فيها أولئك.
- ٣- ذكرت أن تفسير القرآن يكون بالقرآن، ثم بالسنة، ثم بفهم السلف
   الصالح، ثم باللغة العربية.

- ٤- نصَّصتُ على أهمية معرفة فهم السلف للنصوص، لا سيها في آيات الأسهاء والصفات؛ لأن أهل التأويل أهملوا هذا الجانب، فوقعوا فيها وقعوا فيه أهل التحرف.
  - ٥- ذكرت أقسام كتب التفاسير، وموضوع كل منها.
    - ٦- ذكرت طبقات المفسرين، ومشاهيرهم.
    - ٧- ذكرت حفاظ الصحابة، ومشاهير القراء.
    - وغيرها مما تراه في طيات الكتاب إن شاء الله تعالى.

#### تعريف القرآن

#### تعريف القرآن في اللغة:

قرأ الشيء قرآنًا بالضم أي جمعه وضمه، وسمي قرآناً لأنه يجمع السور ويضمها؛ فمعنى القرآن معنى الجمع؛ قال تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جُمْعَهُ وَيَا اللهُ ال

#### قال الشاعر:

هـن الحرائـر لا ربات أحمرة سود المحاجر لا يقرأن بالـسور

أي لا يقرأن السور، فزاد الباء كقراءة: ﴿ تَنْبُتُ بِاللَّهُ فِ ﴾ [المؤمنون: ٢٠]، أي تنبت الدهن، وقراءة: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ ﴾ [النور: ٤٣]، أي يذهب الأبصار.

وقرأت الشيء قرآناً: جمعته وضممت بعضه إلى بعض.

انظرلسان العرب (١١/ ٧٨) ومختار المصحاح (ص ٢٨٧) والقاموس المحيط (ص ٢٨٧).

#### واصطلاحاً:

هو اللفظ العربي الذي تكلم الله تعالى به المنزل على محمد المربي الذي تكلم الله تعالى به المنزل على محمد المربي المتعبد بتلاوته والعمل به، الموجود بين دفتي المصحف بالإجماع والتواتر.

انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية (٣/ ٧٦) والكليات للكفوي

<sup>(</sup>١) كما في صحيح البخاري برقم (٥) ومسلم برقم (٤٤٨) عن ابن عباس رضي الله عنهما.

(ص۲۲۰).

والقراءة والتلاوة بمعنى واحد. معجم المصطلحات (٣/ ٧٦).

ويبتدأ القرآن من قوله تعالى: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* الحُمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* السَّاحْمَنِ الرَّحِيمِ \* الحُمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* النَّاسِ \* إِلَى قوله تعالى: ﴿ يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ \* مِنَ الْجُنَّةِ وَالنَّاسِ \* [الناس:٥-٦].

#### تعريف الوحي:

الوحي لغة: الإعلام في خفاء.

وشرعًا: الإعلام بالشرع. انظر فتح الباري(١/ ١٢).

ومعنى القرآن في وحي الله: أي كلام الله المنزل على رسوله محمد ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلْلُهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### أقسام الوحي الشرعي:

والوحي الشرعي أقسام:

الأول: تكليم الله نبيه بها يريد من وراء حجاب كها حصل لموسى عليه السلام قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ قَال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ قَال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلاَّ وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ [الشورى: ٥٢].

الثاني: الوحي العام أو القذف في القلب؛ بأن يلقي الله، أو الملك الموكل بالوحي في قلب نبيه ما يريد، مع تبقية أن ما ألقى إليه من قبل الله تعالى كما في حديث أبي أمامة قال قال رسول الله علي المرابع القدس نفث في روعي».

ومعنى نفث في روعي: أي أوحى إليَّ وحيًا خفيًا.

والروع قال ابن الأثير في النهاية (٢/ ٢٧٧): أي في نفسي وخَلَدي.

الثالث: الرؤيا في المنام، فرؤيا الأنبياء كما في الصحيحين البخاري برقم (٣)، ومسلم (١٦٠) عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ اللُّوْمِنِينَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّهَا قَالَتْ: أَوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمَا الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى رُؤْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصُّبْح، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلَاء، وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ، فَيَتَحَنَّتُ فِيهِ، وَهُو التَّعَبُّدُ اللَّيَالِيَ ذَوَاتِ الْعَدَدِ قَبْلَ أَنْ يَنْزِعَ إِلَى أَهْلِهِ، وَيَتَزَوَّ دُلِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى خَدِيجَةَ فَيَتَزَوَّدُ لِثْلِهَا حَتَّى جَاءَهُ الْحُتُّ وَهُوَ فِي غَارِ حِرَاءٍ، فَجَاءَهُ الْمَلَكُ، فَقَالَ: اقْرَأْ قَالَ: «مَا أَنَا بِقَارِيٍ» قَالَ: فَأَخَذَنِي، فَغَطَّنِي حَتَّى بَلَغَ مِنِّي الْجَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ قُلْتُ: «مَا أَنَا بِقَارِئِ»، فَأَخَذَنِي، فَغَطَّنِي الثَّانِيَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِّي الجُهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ، فَقُلْتُ: «مَا أَنَا بِقَارِئِ»، فَأَخَذَنِي، فَغَطَّنِي الْثَّالِثَةَ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: ﴿اقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ \* الَّذِي خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* [العلق:١-٣]، فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ الله اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهَا، فَوَادُهُ، فَدَخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ بِنْتِ خُويْلِدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، فَقَالَ: «زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي»، فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فَقَالَ لِخَدِيجَةَ، وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ: «لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي»، فَقَالَتْ خَدِيجَةُ: كَلَّا وَالله مَا يُخْزِيكَ اللهُ أَبدًا إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَخْمِلُ الْكَلَّ، وَتَكْسِبُ المُعْدُومَ، وَتَقْرِي النَّسِيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقّ، فَانْطَلَقَتْ بِهِ خَدِيجَةُ حَتَّى أَتَتْ بِهِ وَرَقَةَ بْنَ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَّى ابْنَ عَمِّ خَدِيجَةَ، وَكَانَ امْرِءًا قَدْ تَنَصَّرَ فِي الجُاهِلِيَّةِ، وَكَانَ يَكْتُبُ الْكِتَابَ الْعِبْرَانِيَّ، فَيَكْتُبُ مِنَ

الْإِنْجِيلِ بِالْعِبْرَانِيَّةِ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكْتُبَ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَمِيَ، فَقَالَتُ لَهُ خَدِيجَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ اسْمَعْ مِنِ ابْنِ أَخِيكَ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَخِي مَا ذَا تَرَى؟ فَطَاخُبَرَهُ رَسُولُ الله يَرَا اللهُ عَبَرَ مَا رَأَى، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللهُ عَلَى فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ الله يَرَقِي فَيهَا جَذَعًا لَيْتَنِي أَكُونُ حَيَّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله مُوسَى، يَا لَيْتَنِي فِيهَا جَذَعًا لَيْتَنِي أَكُونُ حَيَّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْتَنِي أَكُونُ حَيَّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْتَنِي فَيهَا جَذَعًا لَيْتَنِي أَكُونُ حَيَّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله يَهَا فَي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

الرابع: تعليم الأنبياء بواسطة ملك، والمختص بذلك من الملائكة جبريل عليه السلام.

#### والوحي في القرآن على سبعة أقسام:

- الإرسال: قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ
   بَعْدِهِ ﴾ [النساء: ١٦٣].
- الإشارة: قال تعالى: ﴿فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَلَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ
   سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾[مريم: ١١].
- الإلهام: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا
   آمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١]، وقال تعالى: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَعِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [النحل: ١٨].
  - ٤) الأمر: قال تعالى: ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى هَا ﴾ [الزلزلة: ٥].
  - ٥) القول: قال تعالى: ﴿فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾[النجم: ١٠].

- الإعلام في المنام: قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْمِنْ
   وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُسوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَسَمَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥١].
- ٧) إعلام بالوسوسة: قال تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُدُكِرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّا لَفِيسَةٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَفِيسَةٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَا يَعْلَى الشَّرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً لَشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢].
  شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢].

انظر نزهة الأعين النواظر (ص٦٢٦-٦٢٢).

#### فضل قراءة القرآن

قال الله تعالى: ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحُدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِهاً مَثَانِيَ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٢٣].

وقال الله تعالى: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].

وَعَنِ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْرَأُ: ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴾ فِي الْعِشَاءِ، وَمَا سَمِعْتُ أَحْدًا أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْهُ أَوْ قِرَاءَةً.

رواه البخاري برقم (٧٦٩) ومسلم برقم (٤٦٤).

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ أُسَيْدَ بْنَ حُضَيْرِ بَيْنَا هُو لَيْلَةً يَقُرَأُ فَي مِرْبَدِهِ إِذْ جَالَتْ فَرَسُهُ فَقَرَأَ، ثُمَّ جَالَتْ أُخْرَى، فَقَرَأَ، ثُمَّ جَالَتْ أَيْصًا، قَالَ أُسَيْدُ: فَخَشِيتُ أَنْ تَطَأَ يَحْيَى، فَقُمْتُ إِلَيْهَا، فَإِذَا مِثْلُ الظُّلَّةِ فَوْقَ رَأْسِي فِيهَا أَمْثَالُ السُّرُجِ فَخَشِيتُ أَنْ تَطَأَ يَحْيَى، فَقُمْتُ إِلَيْهَا، فَإِذَا مِثْلُ الظُّلَّةِ فَوْقَ رَأْسِي فِيهَا أَمْثَالُ السُّرُجِ فَخَرَبَتْ فِي الْجُوِّ حَتَّى مَا أَرَاهَا، قَالَ: فَعَدَوْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَبِي اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَبِي اللهِ وَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَبِي اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَسِي، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَبِي اللهِ يَرَبِي اللهِ يَرَبِي إِذْ جَالَتْ فَرَا اللهِ يَرَبِي اللهِ يَرَبِي اللهُ وَيَرَاللهُ وَاللهُ وَرَاللهُ وَلَا اللهُ وَرَالِيْنَ عُصَيْرٍ وَ قَالَ : فَقَرَأُتُ ثُمُ جَالَتْ أَيْصًا، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَالِكُ : «اقْرَأُ ابْنَ حُضَيْرٍ» قَالَ: فَقَرَأُتُ ثُمُّ جَالَتْ أَيْصًا، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَالِكُ : «اقْرَأُ ابْنَ حُضَيْرٍ» قَالَ: فَقَرَأُتُ ثُمَّ جَالَتْ أَيْصًا، فَقَالَ رَسُولُ الله يَرَالِكُ : «اقْرَأُ ابْنَ حُضَيْرٍ».

قَالَ: فَانْصَرَفْتُ وَكَانَ يَخْيَى قَرِيبًا مِنْهَا خَشِيتُ أَنْ تَطَأَهُ، فَرَأَيْتُ مِثْلَ الظُّلَّةِ فِيهَا أَمْثَالُ السُّرُجِ عَرَجَتْ فِي الجُّوِّ حَتَّى مَا أَرَاهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَالِيْنُ: «تِلْكَ المَلَائِكَةُ كَانَتْ تَسْتَرِمُ مَنْهُمْ».

رواه مسلم برقم (۷۹٦) وعلقه البخاري برقم(۱۸ ۰۰).

وَعَنْ أَبِي أَمَامَةَ الْبَاهِلِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ لَلْكُ اللَّهِ عَنُولُ: «اقْرَءُوا اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهُ عَنْه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ

اقْرَءُوا الزَّهْرَاوَيْنِ: الْبَقَرَةَ، وَسُورَةَ آلِ عِمْرَانَ فَإِنَّهُا تَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَأَنَّهُا غَمَامَتَانِ أَوْ كَأَنَّهُمَا فِرْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَّ ثَحَاجَانِ عَنْ أَصْحَابِهَا، اقْرَءُوا سُورَةَ الْبَقَرَةِ فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ، وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ، وَلَا تَسْتَطِيعُهَا الْبَطَلَةُ».

رواه مسلم برقم(۲۰۸).

وعن عبد الله بن مسعود، قال أديموا النظر في المصحف.

رواه الفريابي في فضائل القرآن برقم (١٤٩-١٥٠) وابن أبي شيبة (١٠/٥٣٠) وعبد الرزاق (٣١/٣١) وهو صحيح.

وعن ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ حرفًا من كتاب الله عزوجل فله عشر حسنات».

سنده صحيح، رواه الترمذي برقم(۲۹۱۰)، والطبراني في الكبير برقم (۸٦٤٦ و۸٦٤۸ و۸٦٤٩). وجاء موقوفًا، وهو الراجح أي الوقوف على عبدالله بن مسعود، وهو صحيح عنه، وله شواهد يصح بها مرفوعًا بينتها في كتابي الفقه الأكبر بشرح قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر.

وفي هذا فضيلة ظاهرة، وثواب جزيل لمن قرأ القرآن، وعلى هذا الحكم أدلة أخرى.

فأما كونه بكل حرف حسنة فالله تعالى يقول: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا﴾[النساء:١٠].

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا يُعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا أَكْبَرَ إِلّا فِي كِتَابِ مُبِينٍ ﴾ [يونس:٦١].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧]، وقال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمُوازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء:٤٧].

وروى مسلم برقم (٨٠٦) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: بَيْنَمَا جِبْرِيلُ قَاعِدٌ عِنْدَ النَّبِيِّ يَهَمُّكُ سَمِعَ نَقِيضًا مِنْ فَوْقِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «هَذَا بَابٌ مِنْ السَّمَاءِ فَتِحَ الْيَوْمَ لَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَنَزَلَ مِنْهُ مَلَكُ، فَقَالَ: هَذَا مَلَكُ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ لَمْ يُنْزِلُ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَسَلَّمَ، وَقَالَ: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا لَمْ يُؤْتَهَمًا نَبِيٍّ قَبْلَكَ: فَاتِحَةُ يَنْزِلُ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَسَلَّمَ، وَقَالَ: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا لَمْ يُؤْتَهُمَا نَبِيٍّ قَبْلَكَ: فَاتِحَةُ الْكَتَابِ، وَخَوَاتِيمُ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، لَنْ تَقْرَأَ بِحَرْفٍ مِنْهُمَا إِلَّا أَعْطِيتَهُ».

وأما كونه بعشر حسنات فلقول الله جل في علاه: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَـهُ عَشْرُ أَمْثَا لَهِا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾[الأنعام:١٦٠].

رواه مسلم برقم (۲٦۸٧).

#### فضل حفظ القرآن

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يَؤُمُّ الْقَوْمَ أَقُومَ أَقُومَ أَلْعَوْمَ أَقُومَ أَقُومَ أَقُومَ أَقُومُ أَلِمَ أَعْلَمُهُمْ بِالسُّنَّةِ، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً فَأَعْلَمُهُمْ بِالسُّنَّةِ، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً فَأَقْدَمُهُمْ سِلْمًا، وَلَا يَـؤُمَّنَ الرَّجُـلُ سَوَاءً فَأَقْدَمُهُمْ سِلْمًا، وَلَا يَـؤُمَّنَ الرَّجُـلُ الرَّجُلُ فِي سُلْطَانِهِ، وَلَا يَقْعُدُ فِي بَيْتِهِ عَلَى تَكْرِمَتِهِ إِلَّا بِإِذْنِهِ».

رواه مسلم برقم (٦٧٣).

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «الماهِرُ بِالْقُرْآنِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ، وَالَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَتَتَعْتَعُ فِيهِ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرَانِ».

رواه البخاري برقم (٤٩٣٧) ومسلم برقم (٧٩٨) وهذا لفظه.

وَعَنْ أَبِي قِلَابَةَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ سَلِمَةَ، قَالَ: كُنّا بِمَاءٍ ثَمَرَّ النَّاسِ وَكَانَ يَمُرُّ بِنَا الرُّكْبَانُ فَنَسْأَهُمُ مَا لِلنَّاسِ مَا لِلنَّاسِ مَا هَذَا الرَّجُلُ فَيَقُولُونَ يَوْعُمُ أَنَّ اللهَ أَرْسَلَهُ الرُّكْبَانُ فَنَسْأَهُمُ مَا لِلنَّاسِ مَا لِلنَّاسِ مَا هَذَا الرَّجُلُ فَيَقُولُونَ يَنْعُولُونَ يَوْعُمُ أَوْ يَعْ مَا لِلنَّاسِ مَا فَكُنتُ أَحْفَظُ ذَلِكَ الْكَلَامَ وَكَأَنَّمَا يُقَرُّ فِي صَدْرِي، أَوْحَى اللهُ بِكَذَا - فَكُنتُ أَحْفَظُ ذَلِكَ الْكَلَامَ وَكَأَنَّمَا يُقَرُّ فِي صَدْرِي، وَكَانَتْ الْعَرَبُ تَلَوَّمُ بِإِسْلَامِهِمْ وَلَيْ مَا فَيَقُولُونَ: اثْرُكُوهُ وَقَوْمَهُ وَقَوْمَهُ فَإِنْ ظَهَرَ عَلَيْهِمْ فَهُو نَبِيٍّ صَادِقٌ، فَلَمَّا كَانَتْ وَقْعَةُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلَامِهِمْ وَبَدَرَ عَلَيْهِمْ فَهُو نَبِيٍّ صَادِقٌ، فَلَمَّا كَانَتْ وَقْعَةُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلَامِهِمْ وَبَدَرَ أَعْهَرَ أَلْهُ مِن عِنْدِ النَّبِيِّ مَادِقٌ، فَلَمَّا قَدِمَ قَالَ: جِئْتُكُمْ وَاللهُ مِنْ عِنْدِ النَّبِيِّ مَا إِنْ طَهَرَ قُلَا الصَّلَاةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا، وَصَلُّوا صَلَاةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا، فَصَلَّوا صَلَاةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا، وَصَلُّوا صَلَاةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا، فَوَاللَا مُنْ مُن اللهُ كَنْ أَحَدُكُمْ وَلُيْو مُن اللهُ كَعُرُ وَا فَلَمْ يَكُنْ أَحَدُ أَكُمْ وَلْمُونِي بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، وَأَنَا ابْنُ سِتِّ أَوْ سَبْعِ سِنِينَ، وَكَانَتْ عَلَيْ مُنَا أَوْ مَنَ الرَّكُمُ اللهُ مَعْرَفُ الْمَدَادُ وَا عَلَى اللهُ مَنْ الْمُؤَلُّ وَا مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ أَوْلَ اللهُ مُنْ أَوْلَ اللهُ الْعَرَاقُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالُولُ اللهُ الْمَالُولُ اللهُ الْمُولِي بَيْنَ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ ا

اسْتَ قَارِئِكُمْ؟ فَاشْتَروا فَقَطَعُوا لِي قَمِيصًا فَهَا فَرِحْتُ بِشَيْءٍ فَرَحِي بِلَاكَ الْقَمِيصِ. رواه البخاري برقم (٤٣٠٢).

وَعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «يُقَالُ لِمَاحِبِ الْقُرْآنِ: اقْرَأُ وَارْقَ وَرَتِّلْ؛ كَمَا كُنْتَ تُرَتِّلُ فِي الدُّنْيَا؛ فَاإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرَؤُهَا». رواه أحمد (٢/ ١٩٢) وهو حسن.

وَعَنْ عَبْدِ اللهُ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ اللهِ قَالَ: «لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَقُومُ بِهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَهُو يُنْفِقُهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ». يُنْفِقُهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ».

رواه البخاري برقم (٧٥٢٩) ومسلم برقم (٨١٥).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الحُقِّ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ حِكْمَةً فَهُ وَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا».

رواه البخاري برقم (٧٣) ومسلم برقم (٨١٦).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْكُ فَالَا فَهُو يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، فَسَمِعَهُ جَارٌ لَهُ، فَقَالَ: لَيْتَنِي رَجُلٌ عَلَّمَهُ اللهُ الْقُرْآنَ فَهُو يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، فَسَمِعَهُ جَارٌ لَهُ، فَقَالَ: لَيْتَنِي أُوتِيتُ مِثْلَ مَا أُوتِي فُلَانٌ فَعَمِلْتُ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَهُو يُمُلِكُهُ فِي الحُقّ، فَقَالَ رَجُلٌ لَيْتَنِي أُوتِيتُ مِثْلَ مَا أُوتِي فُلَانٌ فَعَمِلْتُ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ».

رواه البخاري برقم (٥٠٢٦).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا أَصَابَ

أَحَدًا قَطُّ هَمٌّ وَلَا حَزَنٌ، فَقَالَ: اللهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَابْنُ عَبْدِكَ، وَابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلُ فِيَّ قَضَاؤُكَ؛ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُ وَلَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ بِيدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلُ فِي قَضَاؤُكَ؛ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُ وَلَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ فَي عِلْمِ الْغَيْبِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ اسْتَأَثَّرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ فَضَدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدْرِي، وَجِلَاءَ حُرْزِي، وَذَهَابَ هَمِّي؛ إِلَّا عَنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدْرِي، وَجِلَاءَ حُرْزِي، وَذَهَابَ هَمِّي؛ إِلَّا أَذْهَبَ اللهُ هَمَّهُ، وَحُزْنَهُ، وَأَبْدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَجًا».

قَالَ: فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَلَا نَتَعَلَّمُهَا؟ فَقَالَ: «بَلَى يَنْبَغِي لِمَنْ سَمِعَهَا أَنْ يَتَعَلَّمَهَا». رواه أحمد (١/ ٣٩١) وهو حسن.

#### تعهد القرآن

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيَّ أَلَيْكُ النَّبِيِّ اللَّيْلِ فَقَالَ: «يَرْ حَمُهُ اللهُ، لَقَدْ أَذْكَرَنِي كَذَا وَكَذَا آيَةً كُنْتُ أَسْقَطْتُهَا مِنْ سُورَةِ كَذَا وَكَذَا».

رواه البخاري برقم (٧٤٢) ومسلم برقم (٧٨٨).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّمَا مَثَلُ صَاحِبِ النَّهُ عَنْهُمَا وَأَنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ». الْقُرْآنِ كَمَثُلِ الْمِقَلَةِ؛ إِنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ».

رواه البخاري برقم (٥٠٣١) ومسلم برقم (٧٨٩).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُله

رواه البخاري برقم (٥٠٣٢) ومسلم برقم (٧٩٠).

وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ آلَيْ قَالَ: «تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ، فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدِ بِيَدِهِ هُوَ أَشَدُّ تَفَلَّتًا مِنَ الْإِبِلِ فِي عُقُلِهَا».

رواه البخاري برقم (٣٣٠٥)، ومسلم برقم(٧٩١).

#### فضل تعليم القرآن

عَنْ عُثْمَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ». رواه البخاري برقم (۲۷ ° ٥).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ إِذَا رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ أَنْ يَجِدَ فِيهِ ثَلَاثُ آيَـاتٍ يَقْرَأُ بِهِنَّ أَهْلِهِ أَنْ يَجِدَ فِيهِ ثَلَاثُ آيَـاتٍ يَقْرَأُ بِهِنَّ أَهْلِهِ أَنْ يَجِدَ فِيهِ ثَلَاثُ آيَـاتٍ يَقْرَأُ بِهِنَّ أَهُلِهِ أَنْ يَجِدَ فِيهِ ثَلَاثُ خَلِفَاتٍ عِظَامٍ سِهَانٍ». رواه مسلم برقم (٨٠٢).

وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَحْنُ فِي السَّفَّةِ فَعَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يَغْدُو كُلَّ يَوْمٍ إِلَى بُطْحَانَ أَوْ إِلَى الْعَقِيقِ؛ فَيَا أَيْ مِنْهُ بِنَاقَتَيْنِ كَوْمَا وَيْنِ فِي غَيْرِ إِثْمٍ وَلَا قَطْعِ رَحِمٍ؟»

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله ، نُحِبُّ ذَلِكَ ، قَالَ: «أَفَلَا يَغْدُو أَحَدُكُمْ إِلَى المسْجِدِ فَيَعْلَمُ أَوْ يَقْرَأُ آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ خَيْرٌ لَهُ مِنْ نَاقَتَيْنِ، وَثَلَاثٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ ثَلَاثٍ، وَأَرْبَعٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَرْبَعٍ وَمِنْ أَعْدَادِهِنَّ مِنَ الْإِبِلِ».

رواه مسلم برقم (۸۰۳).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَأَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّهُمَا شَهِدَا عَلَى النَّبِيِّ اللهُ الَّهُ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّهُمَا شَهِدَا عَلَى النَّبِيِّ اللهُ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ إِلَّا حَفَّ تُهُم اللَّائِكَةُ، وَغَشِينَهُم الرَّحْمَةُ، وَاللهُ عَنْ وَجَلَّ إِلَّا حَفَّ تُهُم اللهُ عَنْهُم اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ».

رواه مسلم برقم (۲۷۰۰).

وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ الْجُهَنِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ اللهِ وَنَحْنُ وَنَحْنُ نَتَدَارَسُ الْقُرْآنَ، قَالَ: «تَعَلَّمُوا الْقُرْآنَ وَاقْتَنُوهُ، وَتَعَنَّوا بِهِ فَإِنَّهُ؛ أَشَدُّ تَفَلَّتًا مِنَ الْخَاصِ فِي عُقُلِهَا».

رواه أحمد (٤/ ١٥٣) وهو حسن.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: لَمَّا تُوفِي رَسُولُ اللهِ يَرَالُهُ قُلْتُ: لِرَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ: يَا فُلَانُ هَلُمَّ فَلْنَسْأَلْ أَصْحَابَ النَّبِيِّ وَيَلِيْ فَإِنَّهُمْ الْيَوْمَ كَثِيرٌ، فَقَالَ: وَاعَجَبًا الْأَنْصَارِ: يَا فُلَانُ هَلُمَّ فَلْنَسْأَلْ أَصْحَابَ النَّبِيِّ وَلِي النَّاسِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ وَلِي النَّاسِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ وَلِيُلُهُ مَنْ لَكَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ أَتَرَى النَّاسَ يَعْتَاجُونَ إِلَيْكَ وَفِي النَّاسِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ وَلِيُلُهُ مَنْ اللَّهُ مَا عَلَى المُسْأَلَةِ فَإِنْ كَانَ لَيَبْلُغُنِي الْحَدِيثُ عَنِ الرَّجُلِ فَآتِيهِ وَهُو قَائِلٌ، فَأَتُوسَ دُرِ دَائِي عَلَى بَابِهِ فَتَسْفِي الرِّيحُ عَلَى وَجْهِي التُّرَابَ، فَيَخْرُجُ فَيَرَانِي فَيَوْلُ فَيَا ابْنَ عَمِّ رَسُولِ اللهُ مَا جَاءَ بِكَ أَلَا أَرْسَلْتَ إِلَيَّ فَآتِيكَ؟

فَأَقُولُ: لَا، أَنَا أَحَقُّ أَنْ آتِيكَ؛ فَأَسْأَلُهُ عَنِ الْحَدِيثِ، قَالَ: فَبَقِيَ الرَّجُلُ حَتَّى رَآنِي وَقَدْ اجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَيَّ، فَقَالَ كَانَ هَذَا الْفَتَى أَعْقَلَ مِنِّي.

رواه الدارمي برقم (٥٩٠) والحاكم (١/٦٠١) وهو صحيح.

#### فضل تفسير القرآن

قال الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُـنَّ أُمُّ الْكِتَابِ
وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ
وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ
عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [آل عمران:٧].

وَعَنْ شَقِيقُ بْنُ سَلَمَةَ، قَالَ خَطَبَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، فَقَالَ: وَالله لَقَدْ اللهِ لَقَدْ تَكُونُ شَقِيقُ بْنُ سَلَمَةَ، فَقَالَ: وَاللهِ لَقَدْ عَلِمَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ أَخَذْتُ مِنْ فِي رَسُولِ اللهِ لَيَرِيظُ بِضْعًا وَسَبْعِينَ سُورَةً، وَاللهِ لَقَدْ عَلِمَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ أَخَذْتُ مِنْ أَعْلَمِهِمْ بِكِتَابِ الله، وَمَا أَنَا بِخَيْرِهِمْ.

ُقَالَ شَقِيقٌ: فَجَلَسْتُ فِي الْحِلَقِ أَسْمَعُ مَا يَقُولُونَ، فَهَا سَمِعْتُ رَادًّا يَقُولُ غَيْرَ ذَلِكَ. رواه البخاري برقم (٠٠٠)، ومسلم برقم (٢٤٦٢).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه؛ قال: من أراد العلم، فعليه بالقرآن؛ فإن فيه خبر الأولين والآخرين.

رواه سعيد بن منصور برقم (١) وابن أبي شيبة في المصنف (١٠/ ٤٨٥) والبيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٣٣٢) وهو أثر صحيح.

وقال الله تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً ﴾ [النساء: ٨٢].

وقال تعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَاهُا ﴾ [عمد: ٢٤]، ولا يحصل التدبر إلا بمعرفة تفسيره.

وَعَنْ مُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ مُعَاوِيَةَ خَطِيبًا يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ النَّكُولِيُّ وَعَنْ مُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ مُعَاوِيَةَ خَطِيبًا يَقُولُ: «مَنْ يُرِدْ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ، وَإِنَّهَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللهُ يُعْطِي، وَلَنْ تَزَالَ يَقُولُ: هَمْ يُؤُولُهُ مُعْمَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ».

رواه البخاري برقم (٧١) ومسلم برقم (١٠٣٧).

قال السيوطى في الإتقان (٢/ ٤٩٦):

قال الأصبهاني: أشرف صناعة يتعاطاها الإنسان: تفسير القرآن؛ بيان ذلك أن شرف الصناعة إما بشرف موضوعها، مثل: الصياغة فإنها أشرف من الدباغة؛ لأن موضوع الصياغة: الذهب والفضة، وهما أشرف من موضوع الدباغة الذي هو جلد الميتة.

وإما بشرف غرضها، مثل: صناعة الطب فإنها أشرف من صناعة الكناسة؛ لأن غرض الطب إفادة الصحة، وغرض الكناسة تنظيف المستراح.

وإما لشدة الحاجة إليها: كالفقه؛ فإن الحاجة إليه أشد من الحاجة إلى الطب، إذ ما من واقعة من الكون في أحد من الخلق إلا وهي مفتقرة إلى الفقه؛ لأن به انتظام صلاح أحوال الدنيا والدين، بخلاف الطب فإنه يحتاج إليه بعض الناس في بعض الأوقات.

إذا عُرف ذلك فصناعة التفسير قد حازت الشرف من الجهات الثلاث؛ أما من جهة الموضوع: فلأن موضوعه كلام الله تعالى الذي هو ينبوع كل حكمة، ومعدن كل فضيلة، فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، لا يَخْلَق على كثرة الرد، ولا تنقضي عجائبه.

وأما من جهة الغرض: فلأن الغرض منه هو الاعتصام بالعروة الوثقي، والوصول إلى السعادة الحقيقية التي لا تفني.

وأما من جهة شدة الحاجة: فلأن كل كمال ديني أو دنيوي، عاجلي أو آجلي، مفتقر إلى العلوم الشرعية، والمعارف الدينية، وهي متوقفة على العلم بكتاب الله تعالى.

#### فضل تدبر القرآن

قال الله جل في علاه: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً ﴾ [النساء: ٨٦].

وقال تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

عَنْ أَبِي وَائِلٍ قَالَ جَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ مَسْعُودٍ فَقَالًّ: قَرَأْتُ اللَّهُ صَّلَ اللَّيْكَةَ فِي رَكْعَةٍ، فَقَالَ: هَذَّا كَهَذًّ الشَّعْرِ، لَقَدْ عَرَفْتُ النَّظَائِرَ الَّتِي كَانَ النَّبِيُّ اللَّيْكَ اللَّيْكِ اللَّيْكَ اللَّيْكَ اللَّيْكُ اللَّيْكَ اللَّيْكَ اللَّيْكَ اللَّهُ اللَّذَا اللَّيْكَ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّيْكَ اللَّلَيْكَ اللَّهُ اللَّذَاكِ اللَّهُ اللَّالِيْكَ اللَّالِيْكَ اللَّيْكَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّالْمُ اللَّالِيْكَ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّالِيْكِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْتِلُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقِ اللْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْمِ اللْمُولِي الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّلْمُ الللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ اللَّمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ الللْمُعْلِمُ الْمُل

رواه البخاري برقم (٧٧٥) ومسلم برقم (٨٢٢).

#### فضل سماع القرآن

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ \* قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الحُقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الحُقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* وَمَنْ لَا يُجِبُونَ دَاعِيَ اللهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* وَمَنْ لَا يُجِبُونَ وَلَيْسَ لِمُعْجِزِ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءُ أُولِيَّكَ فِي ضَلَالٍ دَاعِي اللهَ فَلَيْسَ بِمُعْجِزِ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءُ أُولِيَّكَ فِي ضَلَالٍ مُعْبِينٍ ﴾ [الأحقاف: ٢٩-٣٢].

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اقْرَأْ عَلَيَّ اللهُ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ؟ قَالَ: ﴿ إِنِّي أَشْتَهِي أَنْ الْقُرْآنَ » قَالَ: ﴿ فَقُلْتُ: ﴿ فَكَيْنُ لَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيدًا ﴿ السَاء: ١١]، رَفَعْتُ رَأْسِي أَوْ غَمَ زَنِي رَجُلُ إِلَى جَنْبِي فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَرَأَيْتُ دُمُوعَهُ تَسِيلُ.

رواه البخاري برقم (٥٠٥٥) ومسلم برقم (٨٠٠).

#### ذم من يقرأ القرآن ولا يعمل به

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: أَتَى رَجُلُ رَسُولَ الله وَ ال

رواه البخاري برقم (٣١٣٨) ومسلم برقم(٦٠٦٣).

وقال الله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَضَبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ للهُ أَهْلِينَ مِنَ النَّـاسِ»، فَقِيلَ مَنْ أَهْلُ اللهُ وَخَاصَّتُهُ».

رواه أحمد (٣/ ١٢٧ و ١٢٨) و ابن ماجه برقم(٢١٥) وأبـو عبيـد في فـضائل القرآن (ص ٨٨)، وهو صحيح.

وَعَنْ عَامِرِ بْنِ وَاثِلَةَ، أَنَّ نَافِعَ بْنَ عَبْدِ الْحَارِثِ لَقِيَ عُمَرَ بِعُسْفَانَ وَكَانَ عُمَرُ

يَسْتَعْمِلُهُ عَلَى مَكَّةَ فَقَالَ: مَنْ اسْتَعْمَلْتَ عَلَى أَهْلِ الْوَادِي؟ فَقَالَ: ابْنَ أَبْزَى، قَالَ: وَمَن ابْنُ أَبْزَى؟ قَالَ: مَوْلًى مِنْ مَوَالِينَا، قَالَ: فَاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلًى؟ قَالَ: إِنَّهُ قَالِيَا، قَالَ: فَاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلًى؟ قَالَ: إِنَّهُ عَالِمُ بِالْفَرَائِضِ. قَارِئٌ لِكِتَابِ الله عَزَّ وَجَلَّ، وَإِنَّهُ عَالِمُ بِالْفَرَائِضِ.

قَالَ عُمَرُ: أَمَا إِنَّ نَبِيَّكُمْ يَرَانِهُ قَدْ قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَوِينَ».

رواه مسلم برقم (۸۱۷).

#### ذم أخذ الأجرة على تعليم القرآن:

عن سهل بن سعد الساعدي قال: بينها نحن نقرأ إذا خرج علينا رسول الله المرافع الله المرافع الله المرافع الله المرافع الله المرافع الله واحد، وفيكم الأحمر والأسود، اقرؤا القرآن قبل أن يأتي أقوام يقرؤن القرآن، يقيمون حروفه كها يقام السهم، لا يجاوز تراقيهم يتعجلون أجره ولا يتأجلونه ».

رواه الآجري في أخلاق أهل القرآن برقم (٢٩)، وابن المبارك في الزهد برقم (٨١٣)، والطبراني في الكبير برقم (٦٠٢١) و(٦٠٢٢).

وهو ضعیف به علتان:

الأولى: ضعف موسى بن عبيدة.

الثانية: عدم سماع عبد الله بن عبيدة من سهل بن سعد كما في تهذيب التهذيب. ورواه أبو داود برقم (٨٣١)، وابن حبان بترتيب ابن بلبان برقم (٧٦٠)، والطبراني في الكبير برقم (٦٠٢٤) من طريق عبدالله بن وهب عن عمرو بن

الحارث عن بكر بن سوادة عن وفاء بن شريح الصدفي عن سهل بن سعد نحوه، وفي سنده وفاء بن شريح مجهول الحال.

وعند أبي داود عمرو وابن لهيعة وعند ابن حبان قال: وذكر ابن سلم (شيخ ابن حبان) آخر معه.

ورواه أحمد في المسند (٥/ ٣٣٨) من طريق ابن لهيعة به.

وجاء من حديث أبي سعيد الخدري قال قال رسول الله ﷺ: «يكون خَلْفٌ يقرأون الله ﷺ: «يكون خَلْفٌ يقرأون القرآن الايعدو تراقيهم، يقرأ القرآن ثلاثة: مؤمن ومنافق وفاجر».

رواه أحمد (٣/ ٣٨-٣٩) والبخاري في خلق أفعال العباد (ص٢١٦) من عقائد السلف، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٧٤) و(٤/ ٥٤٧)، وابن حبان برقم (٥٥٧) بترتيب ابن بلبان، والبيهقي في الشعب (٢٩٢٦)، والآجري في أخلاق أهل القرآن برقم (٤٠).

كلهم من طريق عبد الله بن يزيد المقرئ عن حيوة بن شريح أخبرني بشير بن أبي عمرو الخولاني أن الوليد بن قيس حدثه أنه سمع أبا سعيد فذكره.

وهذا حديث رجاله ثقات غير الوليد بن قيس وهو التجيبي المصري، روى عنه جماعة، ووثقه العجلي، وذكره ابن حبان في الثقات فمثله يحتمل التحسين.

وللحديث طريق أخرى عند أبي عبيد في فضائل القرآن (٢٠٥-٢٠٦)، والبيهقي في الشعب برقم (١١٨٢) من طريق ابن لهيعة عن موسى بن وردان عن أبي الهيثم عن أبي سعيد به فذكره.

وابن لهيعة وهو عبد الله ضعيف.

فحديث أبي سعيد حسن في أقل درجاته.

وجاء من حديث عبد الرحمن بن شبل قال: سمعت رسول الله المراكز على يقول: «اقرؤوا القرآن ولا تغلوا فيه ولا تجفوا عنه ولا تأكلوا به ولا تستكثروا به».

رواه أحمد (٣/ ٢٨٨ و ٤٤٤) وأبو عبيد في فضائل القرآن (ص٢٠٥) من طريقين عن عبد الرحمن به وهو صحيح.

وجاء من حديث عقبة بن عامر عند أحمد (١٥٣/٤) قال: خرج علينا رسول الله المنطقة ونحن نتدارس القرآن قال: «تعلموا القرآن واقتنوه». وهو حسن.

وبالجملة فالحديث صحيح لشواهده، وإنها ذكرت هذه الشواهد لقوله: «يتعجلونه ولا يتأجلونه».

وقوله: «يتعجلونه»:

يقال: أعجله وتعجله وعجله تعجلًا إذا استحثه، والمراد يتعجلون أجره في الدنيا، ويطلبون على قراءتهم أجرة من الأعراض الدنياوية، ولا يصبرون إلى الأجر والثواب الذي يحصل لهم في دار الآخرة، وقد وقع مثل ما قال عليه السلام. وقوله: «لا يجاوز تراقيهم»: فيه قولان:

الأول: معناه لا تفقهه قلوبهم، ولا ينتفعون بها تلوا منه، ولا حظ لهم سوى تلاوة الفم والحنجرة والحلق إذ بهما تقطيع الحروف.

الثاني: معناه لا يصعد لهم عمل ولا تلاوة ولا يتقبل.

انتهى من شرح النووي على مسلم (٧/ ١٦٠) بتصرف نقلًا عن القاضي عياض.

والتراقي: جمع ترقوة مثناه ترقوتان، وهما العظمان المشرفان بين ثغرة النحر والعاتق، كما في لسان العرب (٢/ ٣١).

وهي مسألة خلافيه، والراجح مادل عليه الدليل، وأما قبول الهدية فلا مانع أو إذا أعطي بغير شرط فلا بأس.

#### القرآن شفاء بقراءته والعمل به

قال الله تعالى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِينَ إِلَّا خَسَاراً ﴾[الإسراء: ٨٢].

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ أَنَّ كَانُوا فِي سَفَرٍ فَمَرُّوا بِحَيٍّ مِنْ أَحْيَاءِ الْعَرَبِ، فَاسْتَضَافُوهُمْ فَلَمْ يُضِيفُوهُمْ، فَقَالُوا لَمُّمْ: فِي سَفَرٍ فَمَرُّوا بِحَيٍّ مِنْ أَحْيَاءِ الْعَرَبِ، فَاسْتَضَافُوهُمْ فَلَمْ يُضِيفُوهُمْ، فَقَالُوا لَمُّمْ: فَعَمْ، فَأَتَاهُ، فَرَقَاهُ هَلْ فِيكُمْ رَاقٍ؛ فَإِنَّ سَيِّدَ الحُيِّ لَدِيغٌ أَوْ مُصَابٌ؟ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْهُمْ: نَعَمْ، فَأَتَاهُ، فَرَقَاهُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ، فَبَرَأَ الرَّجُلُ، فَأَعُلِي قَطِيعًا مِنْ غَنَمٍ، فَأَبَى أَنْ يَقْبَلَهَا، وَقَالَ: حَتَّى بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ، فَبَرَأَ الرَّبُي مَنْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

رواه البخاري برقم (٢٢٧٦) ومسلم برقم (٢٢٠١).

## خير مؤدب هو القرآن

عَنْ زُرَارَةَ، أَنَّ سَعْدَ بْنَ هِشَامِ بْنِ عَامِرٍ أَرَادَ أَنْ يَغْزُو فِي سَبِيلِ الله، فَقَدِمَ المِدِينَةَ، فَأَرَادَ أَنْ يَبِيعَ عَقَارًا لَهُ بِمَا فَيَجْعَلَهُ فِي السِّلَاحِ وَالْكُرَاعِ وَيُجَاهِدَ الرُّومَ حَتَّى يَمُوتَ، فَأَرَادَ أَنْ يَبِيعَ عَقَارًا لَهُ بِمَا فَيَجْعَلَهُ فِي السِّلَاحِ وَالْكُرَاعِ وَيُجَاهِدَ الرُّومَ حَتَّى يَمُوتَ، فَلَمَّا عَنْ ذَلِكَ، وَأَخْبَرُوهُ أَنَّ رَهْطًا سِتَّةً فَلَمَّا قَدِمَ المَدِينَةَ لَقِي أَنَاسًا مِنْ أَهْلِ المَدِينَةِ، فَنَهُوهُ عَنْ ذَلِكَ، وَأَخْبَرُوهُ أَنَّ رَهْطًا سِتَّةً أَرَادُوا ذَلِكَ فِي حَيَاةِ نَبِيِّ اللهِ أَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قَالَ: عَائِشَةُ، فَأْتِهَا فَاسْأَهُا ثُمَّ ائْتِنِي فَأَخْبِرْنِي بِرَدِّهَا عَلَيْكَ، فَانْطَلَقْتُ إِلَيْهَا، فَقَالَ: مَا أَنَا بِقَارِبِهَا لِأَنِّي نَهَيْتُهَا أَنْ تَقُولَ فِي عَلَى حَكِيمِ بْنِ أَفْلَحَ، فَاسْتَلْحَقْتُهُ إِلَيْهَا، فَقَالَ: مَا أَنَا بِقَارِبِهَا لِأَنِّي نَهَيْتُهَا أَنْ تَقُولَ فِي عَلَى حَكِيمٍ بْنِ أَفْلَحَ، فَاسْتَلْحَقْتُهُ إِلَيْهَا، فَقَالَ: فَأَقْسَمْتُ عَلَيْهِ فَجَاءَ، فَانْطَلَقْنَا إِلَى هَاتَيْنِ الشِّيعَتَيْنِ شَيْئًا فَأَبَتْ فِيهِمَا إِلَّا مُضِيَّا، قَالَ: فَأَقْسَمْتُ عَلَيْهِ فَجَاءَ، فَانْطَلَقْنَا إِلَى عَائِشَةَ، فَاسْتَأْذَنَّا عَلَيْهَا، فَأَذِنتُ لَنَا، فَلَ خَلْنَا عَلَيْهَا، فَقَالَتْ: أَحَكِيمٌ ؟ فَعَرَفَتْهُ فَقَالَ: عَلَيْهِ وَقَالَتْ: أَحَكِيمٌ ؟ فَعَرَفَتْهُ فَقَالَ: نَعْمَ، فَقَالَتْ: مَنْ هِشَامٌ ؟ قَالَ: ابْنُ عَامِرٍ، فَعَلَدُ: مَنْ هِشَامٌ ؟ قَالَ: ابْنُ عَامِرٍ، فَتَادَةُ أَحُدُ الرُّواةِ -: وَكَانَ أُصِيبَ يَوْمَ أُحُدٍ.

فَقُلْتُ: يَا أُمَّ المَّوْمِنِينَ، أَنْبِئِينِي عَنْ خُلُقِ رَسُولِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

افْتَرَضَ قِيَامَ اللَّيْلِ فِي أَوَّلِ هَذِهِ السُّورَةِ، فَقَامَ نَبِيُّ الله ﴿ إِلَيْنَا وَأَصْحَابُهُ حَوْلًا وَأَمْ سَكَ اللهُ خَاتِمَتَهَا اثْنَيْ عَشَرَ شَهْرًا فِي السَّمَاءِ حَتَّى أَنْزَلَ اللهُ فِي آخِرِ هَذِهِ السُّورَةِ التَّخْفِيفَ، فَصَارَ قِيَامُ اللَّيْلِ تَطَوُّعًا بَعْدَ فَرِيضَةٍ، قَالَ: قُلْتُ: يَا أُمَّ المؤْمِنِينَ، أَنْبِئِينِي عَنْ وِتْرِ رَسُولِ الله ﷺ، فَقَالَتْ: كُنَّا نُعِدُّ لَهُ سِوَاكَهُ وَطَهُورَهُ، فَيَبْعَثُهُ اللهُ مَا شَاءَ أَنْ يَبْعَثُهُ مِنَ اللَّيْلِ، فَيَتَسَوَّكُ وَيَتَوَضَّأُ وَيُصَلِّي تِسْعَ رَكَعَاتٍ لَا يَجْلِسُ فِيهَا إِلَّا فِي الثَّامِنَةِ، فَيَـذْكُرُ اللهَ وَ يَخْمَدُهُ وَيَدْعُوهُ، ثُمَّ يَنْهَضُ وَلَا يُسَلِّمُ، ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلِّ التَّاسِعَةَ، ثُمَّ يَقْعُدُ فَيَ ذُكُرُ اللهَ وَ يَحْمَدُهُ وَيَدْعُوهُ ثُمَّ يُسَلِّمُ تَسْلِيهًا يُسْمِعُنَا، ثُمَّ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ مَا يُسَلِّمُ وَهُوَ قَاعِـدٌ، وَتِلْكَ إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً يَا بُنَيَّ، فَلَمَّا سَنَّ نَبِيُّ الله ﴿ لَكُولِكُ وَأَخَذَهُ اللَّحْمُ أَوْتَرَ بِسَبْع وَصَنَعَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ مِثْلَ صَنِيعِهِ الْأَوَّلِ، فَتِلْكَ تِسْعٌ يَا بُنَيَّ، وَكَانَ نَبِيُّ الله ﴿ إِلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللّهُ اللَّالَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُو صَلَّى صَلَاةً أَحَبَّ أَنْ يُدَاوِمَ عَلَيْهَا، وَكَانَ إِذَا غَلَبَهُ نَوْمٌ أَوْ وَجَعٌ عَنْ قِيَامِ اللَّيْلِ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً، وَلَا أَعْلَمُ نَبِيَّ الله ﴿ لَلْكُا اللَّهُ وَالْاَكُ اللَّهُ وَلَا صَلَّى لَيْلَةً إِلَى الصُّبْح، وَلَا صَامَ شَهْرًا كَامِلًا غَيْرَ رَمَضَانَ.

قَالَ: فَانْطَلَقْتُ إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ فَحَدَّثْتُهُ بِحَدِيثِهَا فَقَالَ: صَدَقَتْ، لَوْ كُنْتُ أَقْرَبُهَا أَوْ أَدْخُلُ عَلَيْهَا لَأَتَيْتُهَا حَتَّى تُشَافِهَنِي بِهِ، قَالَ: قُلْتُ: لَوْ عَلِمْتُ أَنَّكَ لَا تَدْخُلُ عَلَيْهَا مَا حَدَّثْتُكَ حَدِيثَهَا.

رواه مسلم برقم (٧٤٦).

# أخلاق حملة القرآن

## الأول: اتباعه:

قال أبو عبيد رحمه الله في فضائل القرآن (ص١٣٠):

حدثنا عباد بن العوام بن داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس في قوله: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١]، قال: يتبعونه حق اتباعه.

قال: وقال عكرمة: ألا ترى أنك تقول: فلانًا يتلو فلانًا، أي يتبعه، ﴿وَالـشَّمْسِ وَالْـشَّمْسِ وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاهَا﴾[الشمس:١-٢]، أي تبعها.

هذا أثر حسن.

# الثاني تحسين الصوت به بغير تكلف:

عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ قُرَّةَ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ الله بْنَ مُغَفَّلِ المزَنِيَّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، يَقُولُ: قَرَأَ النَّبِيُّ يَتَمُولَاً النَّبِيُّ يَتَمُولَاً النَّبِيُّ عَامَ الْفَتْحِ فِي مَسِيرٍ لَهُ سُورَةَ الْفَتْحِ عَلَى رَاحِلَتِهِ، فَرَجَّعَ فِي قِرَاءَتِهِ. قَرَأَ النَّاسُ لَحَكَيْتُ لَكُمْ قِرَاءَتَهُ. قَالَ مُعَاوِيَةُ: لَوْ لَا أَنِّي أَخَافُ أَنْ يَجْتَمِعَ عَلَيَّ النَّاسُ لَحَكَيْتُ لَكُمْ قِرَاءَتَهُ.

رواه البخاري برقم (٤٢٨١) ومسلم برقم (٤٩٧).

وعسن أبي هريسرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله المسلطية: «زينوا القرآن بأصواتكم».

رواه ابن حبان كما في الإحسان برقم (٤٥٠) وهو حسن.

وعند أبي داود برقم (١٤٦٨) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ ». هذا حديث صحيح.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﴿ لَلْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ مَا أَذِنَ لِنَبِيٍّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ» يَجْهَرُ بِهِ.

رواه البخاري برقم (٢٣ ٥٠) ومسلم برقم (٧٩٢).

وَعَنْ بُرَيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ عَبْدَ اللهِ بُنَ قَيْسٍ أَو الْأَشْعَرِيَّ أُعْطِيَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ».

رواه مسلم (۷۹۳).

وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ لَلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ لَلْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

رواه البخاري برقم (٥٠٤٨) ومسلم برقم (٧٩٣).

وبقية الأخلاق تأتي في الباب التالي إن شاء الله والحمد لله.

### آداب قارئ القرآن ومقرئه

- ١- الإخلاص.
- ٢- أن لا يأخذ على تعليم القرآن أجراً.
- ٣- أن لا يشين إقراءه بطمع في رفق يحصل له من بعض من يقرأ عليه.
  - ٤ عدم التكثر بكثرة المشتغلين عليه، والمترددين إليه.
    - ٥- لا يكره قراءة أصحابه على غيره.
      - ٦- العمل بالقرآن.
      - ٧- السكينة والوقار.
        - ٨- طلاقة الوجه.
  - ٩- الوضوء على طهارة، وهذا شرط كمال لا شرط وجوب.
  - قال السيوطي في التحبير في علم التفسير (ص١٢٦-١٢٧):

آداب المحدث وآداب طالب الحديث:

وللناس في ذلك تصانيف أشهرها: التبيان للنووي، ومختصره له، وأنا أشير هنا إلى مقاصده حاذفًا معظم الأدلة اختصارًا.

فعلى كل من القارئ والمقرئ: إخلاص النية، وقصد وجه الله، وأن لا يقصد بتعلمه أو بتعليمه غرضًا من الدنيا كرئاسة أو مال، ولا يشين المقرئ إقراؤه بطمع في رفق يحصل له من بعض من يقرأ عليه، ولا التكثر بكثرة المشتغلين عليه والمترددين إليه، ولا يكره قراءة أصحابه على غيره.

ويتخلق بآداب القرآن، ويقف عند حدوده، وأوامره ونواهيه، ويعمل بمكارم الأخلاق المرضية من الزهد في الدنيا، وعدم الالتفات إليها وإلى أهلها.

والجود، وطلاقة الوجه، والسكينة والوقار، والخضوع، واجتناب الضحك، وكثرة المزاح، والتنظيف بإزالة الأوساخ والشعر والظفر، والريح الكريهة، وتسريح اللحية ودهنها، والمحافظة على الطهارة، واتباع الأحاديث الواردة بالأذكار، وفضائل الأعهال، والتبري من أمراض القلوب كالحسد، والرياء، والعجب، والتكبر، وإن كان غيره دونه.

وأن لا يرى نفسه خيرًا من أحد، ويرفق بطلبته، ويرحب بهم، ويحسن إليهم بحسب حاله وحالهم، وينصحهم ما استطاع، ويتواضع لهم، ويحرضهم على التعلم ويؤلفهم عليه، ويعتني بمصالحهم، ويصبر على بطيء الفهم، ويعذر من قل أدبه في بعض الأحيان، ويعرفه ذلك بلطف، لئلا يعوده إلى مثله، ويعودهم بالتدريج بالآداب السنية، ويأخذهم بإعادة محفوظاتهم، ويثني على من ظهرت نجابته ما لم يخش عليه الإعجاب.

ويعنف من قصر تعنيفًا لطيفاً ما لم يخش تنفيره، ويقدم في تعليمهم السابق فالسابق، ولا يمكنه من إيثاره بنوبته إلا لمصلحة شرعية، فإن الإيشار في القُرَب مكروه، ويتفقد أحوالهم، ويسأل عن غائبهم، ولا يمتنع من تعليم أحد لكونه غير

صحيح النية، ويصون يديه حال الإقراء عن العبث وعينيه وأذنيه عن النظر والسمع لغير القارئ، ويقعد متطهرًا مستقبل القبلة في ثياب بيض نظيفة، وإذا وصل لموضع جلوسه صلى ركعتين، فإن كان مسجدًا تأكد كون مجلسه حسنًا واسعًا، ولا يذل العلم فيذهب إلى موضع ينسب إلى من يتعلم منه فيعلمه فيه ولو كان خليفة فمن دونه.

وعلى المتعلم أن يتجنب الأسباب الشاغلة عن العلم إلا ما لا بد منه، ويطهر قلبه ويتواضع لمعلمه وإن كان أصغر سنًا منه، أو أقل شهرة، وينقاد له ويقبل قوله كالمريض مع الطبيب الناصح الحاذق.

ولا يتعلم إلا ممن تأهل وظهر دينه وصيانته، فالعلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم، وينظر إلى معلمه بعين الاحترام والتعظيم، ولا يدخل عليه بلا إذن إلا إن كان بموضع لا يحتاج إلى استئذان، ويسلم على الحاضرين، ويخصه بزيادة تودد، ويسلم عند انصرافه أيضًا، ولا يتخطى الناس، ويجلس حيث انتهى به المجلس إلا أن يأذن له الشيخ في التقدم، ولا يقيم أحدًا ويجلس موضعه، ولا يجلس وسط الحلقة، ولا بين صاحبين بغير إذنها، ولا يغمز بعينه عند الشيخ، ولا يقول له: قال فلان بخلاف قولك، ولا يغتاب عنده أحدًا، ولا يلح عليه إذا كسل، ولا يشبع من طول صحبته، ويرد غيبة شيخه إذا قدر، ولا يفارق ذلك المجلس، ويتأدب مع طول صحبته، ويرد غيبة شيخه إذا قدر، ولا يغبارق ذلك المجلس، ويتأدب مع رفقائه، ولا يحسد أحدًا منهم، ولا يعجب بها حصله، ولا يرفع صوته بلا حاجة عند الشيخ، ولا يضحك، ولا يكثر الكلام، ولا يعبث بيده، ولا يلتفت بلا حاجة،

بل يتوجه إلى الشيخ، ولا يقرأ على الشيخ في حال ملله، ويحتمل جفوة الشيخ وسوء خلقه، وإذا جفاه ابتدأ هو بالاعتذار وإظهار الذنب له، وإذا صدر من الشيخ أفعال ظاهرها منكر أولها ولا ينكرها(١).

ومما يشترك فيه القارئ والمقرئ: الحذر من اتخاذ القرآن معيشة يتكسب بها، نعم يجوز عند الشافعي ومالك أخذ الأجرة على تعليمه، وملازمة التلاوة، والإكثار منها، ونسيانه كبيرة، وإذا أراد القراءة استاك وتوضأ، فإن قرأ محدثًا جاز بلا كراهة.اه.

<sup>(</sup>١) هذا القول ليس بصواب فالمنكر منكر يجب إنكاره بالضوابط الشرعية.

#### معنى الآية

معنى الآية في اللغة:

لها ثلاث معان:

الأول: جماعة الحروف، قال أبو عمرو الشيباني: تقول العرب خرج القوم بآيتهم، أي بجماعتهم.

الثاني: العجب: تقول العرب: فلان آية في العلم وفي الجمال، قال الشاعر:

آية في الجسمال لسيس لسه في السسبه في السبه ومسالسه نظير فكأن كل آية عجب في نظمها، والمعاني المودعة فيها.

الثالث: العلامة: تقول العرب: خربت دار فلان وما بقي فيها آيـــة، أي علامـــة؛ فكأن كل آية في القرآن علامة.

وأما في الاصطلاح: فقال الجعبري: في كتاب المفرد في معرفة العدد: حد الآية: قرآن مركب من جمل، ولو تقديرًا ذو مبدأ ومقطع، مندرج في سورة، وأصلها العلامة، ومنه: ﴿إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ ﴾[البقرة: ٢٤٨]، لأنها علامة للفضل، والصدق أو الجاعة لأنها جماعة كلمة.

وقال غيره: الآية طائفة من القرآن منقطعة عما قبلها وما بعدها ليس بينها شبه بما سواها.

وقيل: هي الواحدة من المعدودات في السور، سميت به لأنها علامة على صدق من أتى بها، وعلى عجز المتحدى بها. وقيل: لأنها علامة انقطاع ما قبلها من الكلام، وانقطاعها عما بعدها.

قال الواحدى: وبعض أصحابنا يجوز على هذا القول تسمية أقل من الآية آية، لولا أن التوقيف ورد بها هي عليه الآن.

وقال ابن المنير في البحر: ليس في القرآن كلمة واحدة آية إلا هُمُدْهَامَّتَانِ ﴾ [الرحن: ٦٤].

وقال بعضهم: الصحيح أنها إنها تعلم بتوقيف من السارع، لا مجال للقياس فيه ؛ كمعرفة السورة، فالآية: طائفة حروف من القرآن علم بالتوقيف انقطاعها معنى عن الكلام الذي بعدها في أول القرآن، وعن الكلام الذي قبلها في آخر القرآن، وعن الكلام الذي قبلها في آخر القرآن، وعن الكلام الذي قبلها، والذي بعدها في غيرهما غير مشتمل على مثل ذلك، قال وبهذا القيد خرجت السورة.

وأما الكلمة فهى اللفظة الواحدة، وقد تكون على حرفين، مثل: ﴿ما ﴾ و: ﴿لى ﴾ و: ﴿له ﴾ و: ﴿له ﴾ و: ﴿له ﴾ و: ﴿له ﴾ و قد تكون أكثر وأكثر ما تكون عشرة أحرف مثل: ﴿لَيَ سَتَخْلِفَنَّهُمْ ﴾ [النور: ٥٥]، و: ﴿أَنْلُزِمُكُمُوهَ الله و: ﴿أَنْلُزِمُكُمُوهَ الله و: ﴿كَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ الْكَلَّمَةُ آلِية مثل: ﴿والفجر ﴾ و: ﴿فَالسَّحَى ﴾ و: ﴿العصر ﴾ ، وكذلك: ﴿الم ﴾ و: ﴿طه ﴾ و: ﴿يس ﴾ و: ﴿حم ﴾ في قول الكوفيين، و: ﴿ حم \* عسق ﴾ عندهم كلمتان، وغيرهم لا يسمى هذه آيات بل يقول هذه فواتح السور.

وقال أبو عمرو الداني: لا أعلم كلمة هي وحدها آية إلا قوله: ﴿مدهامتانُ ﴾ في سورة الرحمن .

انظر البرهان للزركشي (٢٦٦-٢٦٨).

## معنى السورة

قال القتيبي: السورة تهمز ولا تهمز، فمن همزها جعلها من أسأرت، أي أفضلت من السور، وهو ما بقي من الشراب في الإناء؛ كأنها قطعة من القرآن، ومن لم يهمزها جعلها من المعنى المتقدم وسهّل همزتها.

ومنهم من شبهها بسور البناء أي القطعة منه أي منزلة بعد منزلة.

وقيل من سور المدينة؛ لإحاطتها بآياتها، واجتماعها كاجتماع البيوت بالسور، ومنه السوار لإحاطته بالساعد وعلى هذا فالواو أصلية.

ويحتمل أن تكون من السورة بمعنى المرتبة؛ لأن الآيات مرتبة في كل سورة ترتببًا مناسبًا، وفي ذلك حجة لمن تتبع الآيات بالمناسبات.

وقال ابن جني في شرح منهوكة أبي نواس:

إنها سميت سورة لارتفاع قدرها، لأنها كلام الله تعالى، وفيها معرفة الحلال والحرام، ومنه رجل سوار، أي معربد لأنه يعلو بفعله ويشتط، ويقال: أصلها من السورة وهي الوثبة، تقول: سرت إليه، وثرت إليه.

وجمع سورة القرآن سور بفتح الواو، وجمع سورة البناء سور بسكونها، وقيل هو بمعنى العلو ومنه قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ﴾[ص:٢١]، نزلوا عليه من علو فسميت القراءة به لتركب بعضها على بعض، وقيل لعلو شأنه وشأن قارئه، ثم

كره بعضهم أن يقال سورة كذا، والصحيح جوازه ومنه قول ابن مسعود: هذا مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة (١).

وأما فى الاصطلاح: فقال الجعبري: حد السورة قرآن يشتمل على آي ذوات فاتحة وخاتمة، وأقلها ثلاث آيات.

فإن قيل فما الحكمة في تقطيع القرآن سورًا؟

قلت: هى الحكمة فى تقطيع السور آيات معدودات لكل آية حد ومطلع، حتى تكون كل سورة بل كل آية فنًا مستقلًا وقرآنًا معتبرًا، وفى تسوير السورة تحقيق لكون السورة بمجردها معجزة، وآية من آيات الله تعالى، وسورت السور طوالًا وقصارًا وأوساطًا تنبيهًا على أن الطول ليس من شرط الإعجاز، فهذه سورة الكوثر ثلاث آيات، وهى معجزة إعجاز سورة البقرة، ثم ظهرت لذلك حكمة فى التعليم، وتدريج الأطفال من السور القصار إلى ما فوقها يسيرًا يسيرًا؛ تيسيرًا من الله على عباده لحفظ كتابه، فترى الطفل يفرح بإتمام السورة فرح من حصل على حد معتبر، وكذلك المطيل فى التلاوة يرتاح عند ختم كل سورة ارتياح المسافر إلى قطع المراحل المساة مرحلة بعد مرحلة أخرى، إلا أن كل سورة ارتياح المسافر إلى قطع يوسف تترجم عن قصته، وسورة براءة تترجم عن أحوال المنافقين وكامن أسرارهم وغير ذلك.

فإن قلت: فهلا كانت الكتب السالفة كذلك؟

قلت: لوجهين: أحدهما أنها لم تكن معجزات من ناحية النظم والترتيب، والآخر أنها لم تيسر للحفظ.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (١٧٤٧) ومسلم برقم (١٢٩٦).

وقال الزمخشرى: الفوائد فى تفصيل القرآن وتقطيعه سورًا كثيرة، وكذلك أنـزل الله التوراة والإنجيل والزبور، وما أوحاه إلى أنبيائه مسورة، وبـوب المصنفون فى كتبهم أبوابًا موشحة الصدور بالتراجم، منها أن الجنس إذا انطوت تحته أنـواع وأصناف كان أحسن وأفخم من أن يكون بابًا واحدًا.

ومنها: أن القارىء إذا ختم سورة أو بابًا من الكتاب ثم أخذ في آخره كان أنشط له، وأبعث على التحصيل منه لو استمر على الكتاب بطوله، ومثله المسافر إذا قطع ميلًا أو فرسخًا، وانتهى إلى رأس برية نفس ذلك منه ونشطه للمسير ومن ثمة جُزىء القرآن أجزاء، وأخماسًا.

ومنها: أن الحافظ إذا حذق السورة اعتقد أنه أخذ من كتاب الله طائفة مستقلة فيعظم عنده ما حفظه، ومنه حديث أنس كان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جل فينا (١)، ومن ثم كُانت القراءة في الصلاة بسورة أفضل.

ومنها: أن التفصيل يسبب تلاحق الأشكال والنظائر وملاءمة بعضها لبعض، وبذلك تتلاحظ المعاني والنظم إلى غير ذلك من الفوائد.

انتهى من البرهان للزركشي (١/ ٢٦٣-٢٦٥).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٣/ ١٢٠) وسنده صحيح.

## القرآن كلام الله تعالى

قال الله تعالى: ﴿ وَلَّا جَاءَ مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي مِنْ شَاطِئِ الْوَادِي الأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمَبَارَكَةِ مِنْ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [القصص:٣٠]،

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [النحل: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ الله ﴾ [الفتح:١٥].

وقال تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِنْ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ الله﴾[التوبة:٦].

وروى البخاري برقم (٦٦١٤)، ومسلم (٢٦٥٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ يَرَاللّٰ قَالَ: «احْتَجَّ آدَمُ وَمُوسَى، فَقَالَ لَهُ مُوسَى: يَا آدَمُ أَنْتَ أَبُونَا خَيَّبْتَنَا، وَأَخْرَجْتَنَا مِنَ الجُنَّةِ قَالَ لَهُ آدَمُ: يَا مُوسَى اصْطَفَاكَ اللهُ بِكَلَامِهِ، وَخَطَّ لَكَ بِيَدِهِ، وَأَخْرَجْتَنَا مِنَ الجُنَّةِ قَالَ لَهُ آدَمُ: يَا مُوسَى اصْطَفَاكَ اللهُ بِكَلَامِهِ، وَخَطَّ لَكَ بِيَدِهِ، وَتَطَّ لَكَ بِيَدِهِ، وَخَطَّ لَكَ بِيَدِهِ، وَتَعَلَّ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَنِي بِأَرْبَعِينَ سَنَةً؟ فَحَجَّ آدَمُ مُوسَى، فَكَبَّ

وروى أحمد برقم (١٥١٩٢)، وأبو داود برقم (٤٧٣٤) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النَّبِيُ يَمْرِضُ نَفْسَهُ عَلَى النَّاسِ بِالمُوْقِفِ، فَيَقُولُ: «هَلْ مِنْ رَجُلٍ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ؟ فَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ مَنعُونِي أَنْ أُبَلِّغَ كَلَامَ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ»، فَقَالَ مِنْ رَجُلٍ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ؟ فَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ مَنعُونِي أَنْ أُبَلِّغَ كَلَامَ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ»، فَقَالَ الرَّجُلُ مِنْ هَمْدَانَ، فَقَالَ: « مِمَّنْ أَنْتَ؟»، فَقَالَ الرَّجُلُ: مِنْ هَمْدَانَ، قَالَ: «فَهَلْ عِنْدَ قَوْمِكَ مِنْ مَنعَةٍ؟» قَالَ: نَعَمْ، ثُمَّ إِنَّ الرَّجُلَ خَشِيَ أَنْ يَحْقِرَهُ قَوْمُهُ، فَأَتَى رَسُولَ

اللهِ اللهِ اللهِ عَالِيهِ مَا فَأَخْرِرُهُمْ، ثُمَّ آتِيكَ مِنْ عَامٍ قَابِلٍ قَالَ: «نَعَمْ»، فَانْطَلَقَ، وَجَاءَ وَفْدُ الْأَنْصَارِ فِي رَجَبِ.

هذا حديث صحيح.

وَعَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجُمَانٌ، فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فَلَا يَرَى إِلَّا مَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلِهِ، وَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فَلَا يَرَى إِلَّا النَّارَ تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلَا يَرَى إِلَّا النَّارَ تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَاتَقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ مَمْرَةٍ».

رواه البخاري برقم (۱۲ ۷۵) ومسلم برقم (۱۰۱ ٦).

قَالَ: وَأُنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَة: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا ﴾ الآية [آل موان:١٦٩].

حسن، رواه الترمذي برقم (٣٠١٠) وابن ماجه برقم (١٩٠) والدارمي في الرد على الجهمية (ص٧٤) وابن أبي عاصم برقم (٦١٥). والقرآن كلام الله عز وجل، ووحيه، وتنزيله، والمسموع من القارىء كلام الله عز وجل، قال الله عز وجل: ﴿فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللهِ ﴾ [التوبة: ٦]، وإنها سمعه من التالى.

وقال الله عز وجل: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ الله ﴾ [الفتح: ١٥].

وقال الله عز وجل: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر:٩].

وقال عز وجل: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَينَ \* نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴾ [الشعراء:١٩٢-١٩٤].

وهو محفوظ في الصدور، كما قال عز وجل: ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩] (١).

والقرآن كلام الله بحرف ففي صحيح مسلم برقم (٨٠٦) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: بَيْنَمَا جِبْرِيلُ قَاعِدٌ عِنْدَ النَّبِيِّ يَرَبِّنَا اللهُ سَمِعَ نَقِيضًا مِنْ فَوْقِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «هَذَا بَابٌ مِنْ السَّمَاءِ فُتِحَ الْيَوْمَ لَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَنَزَلَ مِنْهُ مَلَكُ، فَقَالَ: هَذَا مَلَكُ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ لَمْ يَنْزِلْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَسَلَّمَ، وَقَالَ: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ فَقَالَ: هَذَا مَلَكُ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ لَمْ يَنْزِلْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَسَلَّمَ، وَقَالَ: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا لَمْ يُؤْمَهُمَا نَبِي قَبْلَكَ: فَاتِحَةُ الْكِتَابِ، وَخَوَاتِيمُ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، لَنْ تَقْرَأَ بِحَرْفٍ مِنْهُمَا إِلَّا أُعْطِيتَهُ».

<sup>(</sup>١) كلام المقدسي في الاقتصاد في الاعتقاد (ص٥٦-٤٧).

وكلام الله بصوت ففي صحيح البخاري برقم (٤٧٤١ و٧٤٨٣) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: قال النبي المرافي «يقول الله: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك، فينادى بصوت: إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثًا إلى النار».

والحديث في صحيح مسلم برقم (٢٢٢) بدون ذكر لفظة: « فينادي بصوتٍ».

ولا يلزم أن يكون الكلام من مخارج، أو أدوات، قال أبو نصر عبيد الله بن سعيد السجزي في الرد على من أنكر الحرف والصوت (ص ١٥٨ - ١٦١):

وأما الصوت: فقد زعموا أنه لا يخرج إلا من هواء بين جرمين، ولـذلك لا يجـوز وجوده في ذات الله تعالى.

والذي قالوا باطل من وجوه:

ألا ترى أن النبي ق ذكر سلام الحجر عليه (١)، وعلم تسبيح الحصا في يده (٢)، وتسبيح الطعام بين يديه (٣)، وحنين الجذع عن مفارقته إياه (٤)، وما جاء لشي من ذلك هواء منخرق بين جرمين.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم برقم (٢٢٧٧) عَنْ جَابِرِ بْنِ سَـمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْـهُ، قَـالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنِّي لَأَعْرِفُ حَجَرًا بِمَكَّةَ، كَانَ يُسَلِّمُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ، إِنِّي لَأَعْرِفُهُ الآنَ».

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي عاصم برقم (١١٤٦) والبزار كها في كشف الأستار برقم (٢٤١٣-٢٤١٤) وأبو نعيم في دلائل النبوة برقم (٣٣) وغيره من حديث أبي ذر وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٥٧٩) عن ابن مسعود رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٣٥٨٣) عن ابن عمر رضي الله عنهما، وجاء عن غيره.

وقد أقر الأشعري: أن السهاو ات والأرض قالتا: أتينا طائعين، حقيقة لا مجازًا، ولا خلاف بين العقلاء في أن الله سبحانه قادر على أن ينطق الحجر الأصم على ماهو به.

وقال الأشعري: بعد أن يجعل فيه روحًا، والناس كلهم مخالفون له فيها قال. وإذا وصف بقدرة على إنطاق الحجر الأصم على ماهو به، بطل قول من زعم أن وجود الصوت غير جائز إلا من منخرق بين جرمين.

ثم لو كان الأمر على ما زعموا لم يجب أن لا يوصف الله سبحانه بها يخالف الشاهد الأترى أن الله سبحانه بالاتفاق واحد حي قادر عالم سميع بصير قوي مريد فاعل، وليس بجسم ولا في معناه.

وفي الشاهد لا يجوز وجود حي عالم قادر سميع بصير إلا جسمًا.

وإذا صح ما ذكرناه لم يضرنا قول من زعم: أن الصوت في الشاهد لا يوجد إلا من هواء منخرق بين جرمين، وقد بينا بطلان دعواه قبل هذا. اهـ.

وليس هو عبارة عن كلام الله، كما يقول الأشعري: إن القرآن معنى واحد قائم بذات الرب، وهو صفة قديمة أزلية ليس بحرف ولا صوت، إذا عبر عن ذلك المعنى بالعربية كان قرآنًا، وأن عبر عنه بالعبرانية كان توراة، وإن عبر عنه بالسريانية كان اسمه إنجيلًا، والمعنى واحد، وهذه الألفاظ عبارة عنه.

بل هو عين كلام الله حقيقة، وليس هو حكاية كما تقول الكلابية - أتباع عبد الله بن سعيد بن كلاب -: إن القرآن قائم بالنفس لا يتعلق بالقدر ولا المشيئة، وأنه لازم

لذات الرب كلزوم الحياة والعلم، وأنه لا يُسمع على الحقيقة، والحروف والأصوات حكاية له دالة عليه، بل هو كلام الله على الحقيقة.

وليس بمخلوق، وهذه شبهة الجهمية الزنادقة، وقد بسطت القول في الرد عليهم في كتابي «الفقه الأكبر بشرح قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر».

# الفرق بين القرآن والحديث القدسي

اعلم أن الكلام المضاف إلى الله تعالى ثلاثة أقسام:

الأول: القرآن، وهو أشرفها لتميزه عن البقية بإعجازه من أوجه كثيرة، وكونه معجزة باقية على محر الدهر، محفوظة من التغيير والتبديل، وبحرمة روايته بالمعنى، وبتعينه في الصلاة، وبتسميته قرآنًا، وبأن كل حرف منه بعشر حسنات.

الثاني: كتب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام التي أنزلها الله عليهم قبل تحريفها وتغييرها.

الثالث: الحديث القدسي إذا كان ثابتًا.

والحديث القدسي هو: كل ما رواه النبي المرابع عن ربه عز وجل؛ لأنه منسوب إلى النبي المرابع الله عن الله عن القرآن بالإجماع، وإن كان كل واحد منها قد بلَّغه النبي المرابع الله عن الله عز وجل اه.

### والفرق بين القرآن والحديث القدسي التالى:

الأول: أن القرآن ما كان لفظه ومعناه من عند الله بوحي جلي، وأما الحديث القدسي فهو ما كان لفظه من عند الرسول المرسول ال

الثاني: القرآن معجز، ومنزل بواسطة جبريل عليه السلام، والحديث القدسي غير معجز، وبدون واسطة ولذا يسمى بالحديث القدسي والإلهي والرباني.

الثالث: القرآن متعبد بتلاوته والحديث القدسي لا يتعبد بتلاوته.

الرابع: أن القرآن تشرع قراءته في قيام الصلاة، بخلاف الحديث القدسي فلا تشرع قراءته.

الخامس: أن القرآن محفوظ من عند الله، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحُالِهُ وَإِنَّا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

السادس: أن القرآن لاتجوز قراءته بالمعنى بإجماع المسلمين، بخلاف الحديث القدسي فالأكثرون على ذلك.

السابع: أن القرآن ثبت بالتواتر القطعي بخلاف الأحاديث القدسية.

راجع الكليات للكفوي (ص٧٢٢) وقواعد التحديث للقاسمي (ص٦٥-٦٦) وشرح ابن عثيمين للأربعين النووية والشرح الكبير (ص٣٢٦-٣٢٧).

## أسماء سور القرآن

قال السيوطي في الإتقان: (١/ ١٤٤-١٤٨):

قال أبو المعالي عزيزي بن عبد الملك المعروف بشيدلة في كتاب البرهان:

اعلم أن الله سمى القرآن بخمسة وخمسين اسمًا:

سهاه كتابًا، ومبينًا في قوله: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾[الدخان:٢].

فأما تسميته كتابًا فلجمعه أنواع العلوم، والقصص والأخبار على أبلغ وجه والكتاب لغة الجمع.

وأما المبين: فلأنه أبان أي أظهر الحق من الباطل.

وقرآنًا، وكريمًا: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾[الواقعة:٧٧].

أما القرآن: فاختلف فيه، فقال جماعة: هو اسم علم غير مشتق خاص بكلام الله فهو غير مهموز، وبه قرأ ابن كثير، وقد تقدم تعريف القرآن

وكلامًا: ﴿ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللهِ ﴾ [النوبة: ٦]، والكلام فمشتق من الكلم بمعنى التأثير لأنه يؤثر في ذهن السامع فائدة لم تكن عنده.

ونورًا: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ [النساء:١٧٤]؛ لأنه يدرك به غوامض الحلال والحرام.

وهدى، ورحمة: ﴿وَإِنَّهُ هُدى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾[النمل:٧٧]، أما الهدى فلأن فيه الدلالة على الحق، وهو من باب إطلاق المصدر على الفاعل مبالغة.

وفرقانًا: ﴿نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾[الفرقان: ١]، سمي بـذلك لأنه فرق بين الحق والباطل.

وشفاء: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ ﴾ [الإسراء: ٨٦]، لأنه يشفي من الأمراض القلبية كالكفر والجهل والغل، والبدنية أيضًا.

وموعظة: ﴿قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ ﴾ [يونس: ٥٧].

وذكرًا ومباركًا: ﴿وَهَذَا ذِكْرٌ مُبَارَكٌ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ [الأنبياء: ٥٠]،أما الـذكر فلما فيه من المواعظ وأخبار الأمم الماضية، والذكر أيضًا الشرف، قال تعالى: ﴿وَإِنَّـهُ لَـذِكْرٌ لَـكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخرف: ٤٤]، أي شرف لأنه بلغتهم.

وعليًا: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ ﴾ [الزخرف: ٤].

وحكمة: ﴿حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ ﴾ [القمر:٥]، وذلك لأنه نزل على القانون المعتبر من وضع كل شيء في محله أو لأنه مشتمل على الحكمة.

وحكيمًا: ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَـابِ الْحُكِـيمِ ﴾ [لقان: ٢]، لأنه أحكمت آياته بعجيب النظم، وبديع المعاني، وأحكمت عن تطرق التبديل، والتحريف، والاختلاف، والتباين.

ومهيمنًا: ﴿ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ [المائدة:٤٨]، لأنه شاهد على جميع الكتب والأمم السالفة.

وحبلًا: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٣] ولأنه من تمسك به وصل إلى الجنة أو الهدى والحبل السبب.

وصراطًا مستقيمًا: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا ﴾ [الأنعام:١٥٣] ، لأنه طريق إلى الجنة قويم لا عوج فيه.

وقيمًا: ﴿قَيِّمًا لِيُنْذِرَ بَأْساً شَدِيداً ﴾[الكهف:٢].

وقولًا، وفصلًا: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ ﴾[الطارق:١٣].

ونبأ عظيمًا: ﴿ عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيم ﴾ [البأ:١-١].

وأحسن الحديث، ومتشابهًا، ومثاني: ﴿اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهاً مَثَانِي ﴾ [الزمر: ٢٣].

أما المثاني لأن فيه بيان قصص الأمم الماضية فهو ثان لما تقدمه، وقيل لتكرر القصص والمواعظ فيه، وقيل لأنه نزل مرة بالمعنى ومرة باللفظ والمعنى.

وأما المتشابه فلأنه يشبه بعضه بعضًا في الحسن والصدق.

وتنزيلًا: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء:١٩٢].

وروحًا: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾[الشورى:٥٦]، لأنه تحيا به القلوب والأنفس.

ووحيًا: ﴿قُلْ إِنَّهَا أُنْذِرُكُمْ بِالْوَحْيِ ﴾[الأنبياء:١٥].

وعربيًا: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّا ﴾ [يوسف: ٢].

وبصائر: ﴿هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ ﴾[الجاثية:٢٠].

وبيانًا: ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ﴾[آل عمران:١٣٨].

وعلمًا: ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٦١].

وحقًا: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحُقُّ ﴾ [آل عمران:٦٢].

وهديًا: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾[الإسراء:٩].

وعجبًا: ﴿ قُرْآناً عَجَباً ﴾[الحن:١].

وتذكرة: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٨].

والعروة الوثقى: ﴿ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُوْمِنْ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْ سَكَ بِالْعُرْوَةِ النُوتُقَى ﴾ [البقرة:٢٥٦].

وصدقًا: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ ﴾ [الزمر: ٣٣].

وعدلًا: ﴿ وَمَّتَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴾ [الأنعام: ١١٥].

وأمرًا: ﴿ ذَلِكَ أَمْرُ اللهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ ﴾ [الطلاق:٥].

ومناديًا: ﴿ رَبُّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلْإِيمَانِ ﴾ [آل عمران:١٩٣].

وبشرى: ﴿ هُدَى قَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النمل: ٢].

ومجيدًا: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ ﴾ [البروج: ٢١]، وذلك لشرفه.

وزبورًا: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ ﴾ [الأنبياء:١٠٥].

وبـشيرًا، ونـذيرًا: ﴿ كِتَـابٌ فُـصِّلَتْ آيَاتُـهُ قُرْآنـاً عَرَبِيّاً لِقَـوْمٍ يَعْلَمُـونَ \* بَـشِيراً وَنَذِيراً ﴾ [نصلت: ٣-٤].

وعزيزًا: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾ [فصلت: ١١] لأنه يعز على من يروم معارضته.

وبلاغًا: ﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ ﴾ [ابراهيم:٥١]، لأنه أبلغ به الناس ما أمروا به ونهوا عنه،

أو لأن فيه بلاغة وكفاية عن غيره.

وقصصًا: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ﴾ [يوسف: ٣].

وسهاه بأربعة أسهاء في آية واحدة (١): ﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ \* مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴾ [عبس:١٣-١٤]. انتهى بتصرف.

<sup>(</sup>١) بل في آيتين، كما ترى.

#### فواتح السور

تنقسم فواتح السور إلى عشرة أقسام:

الأول: الاستفتاح بالثناء على الله، إما بالإثبات، نحو: ﴿ الْحُمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، أو بالتنزيه ونفي النقص، نحو: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١].

الثاني: الاستفتاح بحروف التهجي نحو: ﴿ الم ﴾ ، ﴿ المص ﴾ ، ﴿ المر ﴾ .

الثالث: الاستفتاح بالنداء، نحو: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [المائدة: ١].

الرابع: الاستفتاح بالجملة الخبرية نحو: ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللهِ ﴾[التوبة: ١]، و ﴿ أَتَمَى أَمْرُ اللهِ ﴾ [النحل: ١].

الخامس: الاستفتاح بالقَسَم نحو: ﴿ وَالصَّاقَاتِ ﴾ [الصافات: ١]،: ﴿ وَالذَّارِيَاتِ ﴾ [الذاريات: ١].

السادس: الاستفتاح بالشرط، نحو: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴾ [الواقعة:١].

السابع: الاستفتاح بالأمر نحو: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَّيَّ ﴾[الجن:١].

الثامن: الاستفتاح بالاستفهام، نحو: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴾[النبا:١].

التاسع: الاستفتاح بالدعاء، نحو: ﴿ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ [المطففين: ١].

العاشر: الاستفتاح بالتعليل، نحو: ﴿لِإِيلافِ قُرَيْشٍ ﴾ [قريش: ١]. انظر البرهان (١/ ١٦٤ - ١٨١).

## مناسبة السور

إن معرفة مناسبة الآيات والسور فنٌ مهمٌ، ومعنى المناسبة أي ذكر الشيء وما يناسبه، ويسمى أيضاً مراعاة النظير نحو: ﴿الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾ [الرحن: ٥]. قال السيوطي في الاتقان (٢/ ٣٠١):

المناسبة في اللغة: المشاكلة والمقاربة، ومرجعها في الآيات، ونحوها إلى معنى رابط بينها: عام، أو خاص عقلي، أو حسي، أو خيالي، أو غير ذلك من أنواع العلاقات أو التلازم الذهني؛ كالسبب والمسبب، والعلة والمعلول، والنظيرين، والضدين، ونحوه.

و فائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذًا بأعناق بعض؛ فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء.

ومنه نوع يسمى تشابه بالأطراف، وهو أن يختم الكلام بها يناسب ابتداءه في المعنى نحو: ﴿لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُو اللَّطِيفُ الخُبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، فإن الذي لا تدركه الأبصار يناسبه اللطيف، والذي يدرك يناسبه الخبر.

ومنه: ﴿إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ الآية [المائدة:١١٨].

قال الطيبي: هو من خفي هذا القسم، لأن قوله: ﴿وَإِنْ تَغْفِرْ هُمْ اللهِ عِوهِم أَن الفاصلة: ﴿ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾، لكن التقدير: إن تغفر لمن يستحق العذاب، فالمناسب له: العزيز الحكيم الذي ليس فوقه أحدير دعليه حكمه ويعلم الحكمة فيما يفعله، وإن خِفيت.

ويحكى أن أعربيًا سمع قارئًا يقرأ: ﴿فَإِنْ زَلَلْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْكُمُ الْبَيِّنَاتُ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾، فأنكره ولم يكن قرأ القرآن، وقال: إن كان هذا كلام الله فلا يقول كذا الحكيم؛ لا يذكر الغفران عند الزلل لأنه إغراءً عليه.

ومنه نوع يسمى: المشاكلة، وهو ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته، وهذا نوع مهم ينبغي إتقانه لأنه كثير في القرآن نحو: ﴿تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي فَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة:١١٦]. وانظر التحبير للسيوطي (ص١١٦).

وقال السيوطي في الإتقان (٢/ ٣٠٠):

قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام:

المناسبة علم حسن، لكن يشترط في حسن ارتباط الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره؛ فإن وقع على أسباب مختلفة لم يقع فيه ارتباط، ومن ربط ذلك فهو متكلف بها لا يقدر عليه إلا بربط ركيك يصان عن مثله حسن الحديث فضلًا عن أحسنه، فإن القرآن نزل في نيف وعشرين سنة في أحكام مختلفة شرعت لأسباب مختلفة، وما كان كذلك لا يتأتى ربط بعضه ببعض.

وقال الشيخ ولي الدين الملوي: قد وهم من قال لا يطلب للآي الكريمة مناسبة؛ لأنها على حسب الوقائع المفرقة، وفصل الخطاب أنها على حسب الوقائع المفرقة، وفصل الخطاب أنها على حسب الحكمة ترتيبًا وتأصيلًا، فالمصحف على وفق ما في اللوح المحفوظ مرتبة سوره كلها وآياته بالتوقيف، كما أنزل جملة إلى بيت العزة، ومن المعجز البين أسلوبه ونظمه الباهر والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها

مكملة لما قبلها أو مستقلة، ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها، ففي ذلك علم جَمِّ وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بها قبلها وما سيقت له. انتهى.

وقال الإمام الرازي في سورة البقرة: ومن تأمل في لطائف نظم هذه السورة، وفي بدائع ترتيبها: علم أن القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه، وشرف معانيه فهو أيضًا بسبب ترتيبه ونظم آياته، ولعل الذين قالوا إنه معجز بسبب أسلوبه أرادوا ذلك إلا أني رأيت جمهور المفسرين معرضين عن هذه اللطائف غير منتبهين لهذه الأسرار وليس الأمر في هذا الباب إلا كما قيل:

والنجم تستصغر الأبصار صورته والذنب للطرف لا للنجم في الصغر وقال الزركشي في البرهان (١/ ٣٥-٣٦):

واعلم أن المناسبة علم شريف تحترز به العقول، ويعرف به قدر القائل فيها يقول، والمناسبة في اللغة المقاربة، وفلان يناسب فلانًا أي يقرب منه ويشاكله، ومنه النسيب الذي هو القريب المتصل كالأخوين وابن العم ونحوه، وإن كانا متناسبين بمعنى رابط بينها، وهو القرابة ومنه المناسبة في العلة في باب القياس الوصف المقارب للحكم لأنه إذا حصلت مقاربته له ظن عند وجود ذلك الوصف وجود الحكم، ولهذا قيل: المناسبة أمر معقول إذا عرض على العقول تلقته بالقبول، وكذلك المناسبة في فواتح الآي وخواتمها ومرجعها.

وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذا بأعناق بعض فيقوى بذلك الارتباط ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء. وقد قلَّ اعتناء المفسرين بهذا النوع لدقته، وعمن أكثر منه الإمام فخر الدين الـرازى وقال في تفسيره: أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط.

وقال بعض الأئمة من محاسن الكلام أن يرتبط بعضه ببعض لـئلا يكـون منقطعًـا وهذا النوع يهمله بعض المفسرين أو كثير منهم، وفوائده غزيرة.

قال القاضى أبو بكر بن العربى فى سراج المريدين: ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة؛ متسقة المعاني، منتظمة المباني، علم عظيم لم يتعرض له إلا عالم واحد عمل فيه سورة البقرة ثم فتح الله عز وجل لنا فيه فلما لم نجد له حملة، ورأينا الخلق بأوصاف البطلة ختمنا عليه وجعلناه بيننا وبين الله ورددناه إليه.

وقال الشيخ أبو الحسن الشهراباني: أول من أظهر ببغداد علم المناسبة ولم نكن سمعناه من غيره هو السيخ الإمام أبو بكر النيسابوري، وكان غزير العلم فى الشريعة، والأدب، وكان يقول على الكرسي إذا قرىء عليه الآية: لم جعلت هذه الآية إلى جنب هذه، وما الحكمة فى جعل هذه السورة إلى جنب هذه السورة، وكان يزري على علماء بغداد لعدم علمهم بالمناسبة. اهـ.

وقال الزركشي في البرهان (١/ ٣٦-٣٧):

قال بعض مشايخنا المحققين: قد وهم من قال لا يطلب للآى الكريمة مناسبة؛ لأنها حسب الوقائع المتفرقة، وفصل الخطاب أنها على حسب الوقائع تنزيلًا، وعلى حسب الحكمة ترتيبًا، فالمصحف كالصحف الكريمة على وفق ما في الكتاب المكنون مرتبة؛ سوره كلها وآياته بالتوقيف، وحافظ القرآن العظيم لو استفتي في أحكام متعددة أو ناظر فيها أو أملاها لذكر آية كل حكم على ما سئل، وإذا رجع إلى التلاوة لم يتل كها أفتى، ولا كها نزل مفرقًا بل كها أنزل جملة إلى بيت العزة، ومن المعجز البين أسلوبه ونظمه الباهر فإنه: ﴿كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَـدُنْ حَكِيم خَبِيرٍ ﴿ اهود: ١].

قال: والذي ينبغى في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها، أو مستقلة، ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها، ففي ذلك علمٌ جممٌ، وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بها قبلها وما سيقت له.

قلت: وهو مبني على أن ترتيب السور توقيفي، وهذا الراجح كما سيأتي.

وإذا اعتبرت افتتاح كل سوره وجدته في غاية المناسبة لما ختم به السورة قبلها، ثم هو يخفى تارة، ويظهر أخرى كافتتاح سورة الأنعام بالحمد، فإنه مناسب لختام سورة المائدة من فصل القضاء، كما قال سبحانه: ﴿وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحُقِّ وَقِيلَ الْحُمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥].

وكافتتاح سورة فاطر بـ: ﴿ الحُمْد ﴾ أيضًا فإنه مناسب لختام ما قبلها من قوله: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ [سبأنه ٥]، وكما قال تعالى: ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالحُمْدُ لله رَبِّ الْعَالَينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

وكافتتاح سورة الحديد بالتسبيح، فإنه مناسب لختام سورة الواقعة من الأمر به، وكافتتاح البقرة بقوله: ﴿ الم \* ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١]، إشارة إلى

الصراط فى قوله: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاعة: ٦]، كأنهم لما سألوا الهداية إلى الصراط المستقيم، قيل لهم: ذلك الصراط الذى سألتم الهداية إليه هو الكتاب. وهذا معنى حسنٌ يظهر فيه ارتباط سورة البقرة بالفاتحة، وهو يرد سؤال الزمخشرى فى ذلك.

وتأمل ارتباط سورة، ﴿لإيلاف قريش﴾ بسورة الفيل حتى قال الأخفش: اتـصالها بها من باب قوله: ﴿فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وَحَزَناً ﴾ [القصص: ٨].

ومن لطائف سورة الكوثر أنها كالمقابلة للتى قبلها لأن السابقة، قد وصف الله فيها المنافق بأمور أربعة: البخل، وترك الصلاة، والرياء فيها، ومنع الزكاة. فذكر هنا في مقابلة البخل، ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾، أى: الكثير، وفي مقابلة ترك الصلاة، فصل، أى: دم عليها، وفي مقابلة الرياء، لربك: أى لرضاه، لا للناس، وفي مقابلة منع الماعون، وانحر: وأراد به التصدق بلحم الأضاحي فاعتبر هذه المناسبة العجيبة. وكذلك مناسبة فاتحة سورة الإسراء بالتسبيح، وسورة الكهف بالتحميد؛ لأن التسبيح حيث جاء مقدم على التحميد يقال سبحان الله والحمد الله.

وذكر الشيخ كمال الدين الزملكاني في بعض دروسه مناسبة استفتاحها بذلك ما ملخصه: إن سورة بني إسرائيل افتتحت بحديث الإسراء وهو من الخوارق الدالة على صدق رسول الله يَرْتِيلُ وأنه رسول من عند الله، والمشركون كذَّبوا ذلك، وقالوا: كيف يسير في ليلة من مكة إلى بيت المقدس، وعادوا وتعنتوا، وقالوا: صف لنا بيت المقدس فرفع له حتى وصفه لهم، والسبب في الإسراء أولًا لبيت المقدس ليكون

ذلك دليلًا على صحة قوله بصعود الساوات، فافتتحت بالتسبيح تصديقًا لنبيه فيما ادعاه؛ لأن تكذيبهم له تكذيب عناد فنزه نفسه قبل الإخبار بهذا الذي كذبوه.

أما الكهف فإنه لما احتبس الوحي وأرجف الكفار بسبب ذلك أنزلها الله ردًا عليهم وأنه لم يقطع نعمه عن نبيه والمرابق الله الم عليه بإنزال الكتاب فناسب افتتاحها بالحمد على هذه النعمة، وإذا ثبت هذا بالنسبة إلى السور فها ظنك بالآيات، وتعلق بعضها ببعض بل عند التأمل يظهر أن القرآن كله كالكلمة الواحدة اهد.

## المناسبة بين الآيات

قد تكون المناسبة بين الآيات ظاهرة لتعلق الكلام بعضه ببعض، وعدم تمام الكلام بالآية الأولى، أو أنها تعالج موضوعاً واحداً، ونحو هذا.

وقد لا تكون المناسبة ظاهرة وتكون الآية الثانية خلاف النوع المبدوء به فيعرف الارتباط بأمور منها:

الأول: العطف، ولا بدأن تكون بينها جهة جامعة، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ [سبأ:٢]، وقول على: ﴿ وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، للتضاد بين الولوج تعالى: ﴿ وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، للتضاد بين الولوج والخروج والنزول، والقبض والبسط، وشبه التضاد بين السهاء والأرض، وفائدة العطف جعلها كالنظيرين والشريكين.

الثاني: ألا تكون معطوفة، فلا بد من دعامة تؤذن باتصال الكلام وهي قرائن معنوية بالربط، فالأول مزج لفظي، وهذا مزج معنوي، وله أسباب:

الأول: النظير، فإلحاق النظير بالنظير دأب العقلاء، مثاله في القرآن قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْخُرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحُقِّ ﴾ [الأنفال:٥]، عقب قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ اللَّوْمِنُونَ حَقّاً لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال:٤].

الثاني: المضادة: مثاله قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْ لَارْتَهُمْ أَمْ لَمُ الله وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ [البقرة: ٦]، فإن أول السورة كان عن القرآن، وأن من شأنه كيت وكيت، فرجع كيت وكيت، فرجع كيت وكيت، فرجع الحديث عن المؤمنين فلما أكمله عقب الحديث عن الكفار، فبينهما جامع وهمي بالتضاد من هذا الوجه، وحكمته التشويق والثبوت على الأول.

فهذه الآية واردة على سبيل الاستطراد عقب ذكر بدوِّ السوءات، وخصف الورق عليها إظهاراً للمنة فيها خلق الله من اللباس، وبها في العري وكشف العورة من المهانة والفضيحة.

وغير هذه الأمور، والبصير الحاذق العارف بمقاصد الشريعة المتمسك بفهم السلف يستنبط من ذلك بغير تكلف ولا تعسف.

راجع البرهان (١/ ٠٠٠-٥٠)، والإتقان (٢/ ٢٩٩-٥٠٠).

# كيفية معرفة المناسبة عموماً:

قال السيوطي رحمه الله في الإتقان (٢/ ٥٠٥):

قال بعض المتأخرين: الأمر الكلي المفيد لعرفان مناسبات الآيات في جميع القرآن هو: أنك تنظر إلى الغرض الذي سيقت له السورة، وتنظر ما يحتاج إليه ذلك الغرض من المقدمات، وتنظر إلى مراتب تلك المقدمات في القرب، والبعد من المطلوب، وتنظر عند انجرار الكلام في المقدمات إلى ما يستتبعه من استشراف نفس السامع إلى الأحكام، أو اللوازم التابعة له التي تقتضي البلاغة شفاء الغليل بدفع عناء الاستشراف إلى الوقوف عليها، فهذا هو الأمر الكلي المهيمن على حكم الربط بين جميع أجزاء القرآن، فإذا فعلته تبين لك وجه النظم مفصلًا بين كل آية وآية في صورة.اهـ

وقد ألف الإمام السيوطي جزءاً بعنوان تناسق الدرر في تناسب السور.

وللبقاعي (ت٥٨٥) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، مطبوع في (٢٢) اثنين وعشرين مجلداً، وهو أوسع كتاب في الباب.

### تقسيم القرآن

### أرباع القرآن:

ينقسم القرآن إلى أربعة أقسام:

الأول: السبع الطوال، وأولها البقرة، وآخرها التوبة.

الثاني: المئين، وهي ما بعد السبع الطوال.

الثالث: المثاني: وهي ما تقل آياتها عن المائة، وسمي بذلك لأنه الأنباء والقصص تُثنى فيه.

الرابع: المفصل، وسمِي مفصلًا لكثرة الفواصل التي بين السور فيه، وقيل لقلة النسخ فيه.

وفي حد المفصل اثنا عشر قولًا؛ أقربها أنه يبتدأ من سورة ق.

انظر البرهان (١/ ٢٤٤-٢٤٨).

#### أنصاف القرآن:

قال الزركشي في البرهان (١/ ٢٥٣):

قال بعض القراء: إن القرآن العظيم له ثمانية أنصاف باعتبار آيه، فَنَصْفُهُ بالحروف النون من قوله: ﴿ نُكُراً ﴾، في سورة الكهف [٢٤]، والكاف من نصفه الثان (١).

<sup>(</sup>١) ليس هذا محل اتفاق بل فيه خلاف كما في البرهان نفسه (١/ ٢٤٩) وغيره،؛ وهذا الاختلاف

ونصفه بالكلمات الدال من قوله: ﴿وَالجُلُودُ ﴾، في سورة الحج [٢٠]، وقوله تعالى: ﴿وَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ [الحج: ٢١]، من نصفه الثاني.

ونصفه بالآيات: ﴿يَأْفِكُونَ﴾، من سورة الشعراء[٥٤]، وقوله تعالى: ﴿فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ﴾[الشعراء:٤٦]، من نصفه الثاني.

ونصفه على عدد السور فالأول الحديد، والثاني من المجادلة.

#### فوائد:

ليس في القرآن من قوله: ﴿إِلَّا غُرُورًا﴾ إلا في أربعة مواضع من النساء [١٢٠] والإسراء[٦٤] والأحزاب[١٢] وفاطر[٤٠].

وليس فى القرآن آية أولها شين إلا أربع آيات: ﴿ شَهُرُ رَمَ ضَانَ اللَّهِ أَنْ زِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة:١٨٥]، وقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنْهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ [آل عمران:١٨]، وقوله وقوله تعالى: ﴿ شَاكِراً لَأَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ١٢١]، وقوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَى بِهِ نُوحاً ﴾ [الشورى: ١٣].

وليس في القرآن آية آخرها شين إلا آيتين، قوله تعالى: ﴿وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ النَّهُوشِ ﴾ [القارعة:٥]، وقوله تعالى: ﴿لِإِيلافِ قُرَيْشِ ﴾ [قريش:١].

وأكثر ما اجتمع في كتاب الله من الحروف المتحركة ثمانية: وذلك في موضعين من سورة يوسف إلى الله عن واو كوكبًا الله المدهما: ﴿إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا ﴾ [يوسف: ٤]، فبين واو كوكبًا

مبني على احتلافهم في عد حروف القرآن، أو كلماته، كما سيأتي له مزيد إن شاء الله.

وياء رأيت ثمانية أحرف كلهن متحرك، والثانى قوله: ﴿حَتَّى يَـأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللهُ لِي ﴾ [يوسف: ٨٠]، على قراءة من حرك الياء في قوله: ﴿ لِيَ ﴾، و ﴿ أَبِي ﴾، و مثل هذين الموضعين: ﴿ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ [القصص: ٣٥].

وآية واحدة تجمع حروف المعجم؛ قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله ﴾ الآية [الفتح: ٢٩].

وسورة كل آية منها فيها اسمه تعالى وهي سورة المجادلة.

وفى الحج ستة آيات متواليات فى آخر كل واحدة منهن اسمان من أسماء الله تعالى وهى قوله: ﴿لَيُدْخِلَنَّهُمْ مُدْخَلاً يَرْضَوْنَهُ وَإِنَّ اللهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾[الحج:٩٥].

وفى القرآن آيات أولها: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا ﴾ ثلاث؛ أحدها: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ في أربعة مواضع في: [الأعراف:١٥٨]، و: [الحج:٤٩].

ثانيها: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ للهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ ﴾ [الجمعة: ٦].

ثالثها: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١].

وفيه: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ ﴾ في موضعين أحدهما: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكرِيم ﴾ [الانفطار: ٢].

ثانيها: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ ﴾ [الانشقاق:٦].

آية فى القرآن فيها ستة عشر ميًا وهى: ﴿قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِثَّنْ مَعَكَ وَأُمَمٌ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَـذَابٌ أَلِيمٌ ﴾[هـود:٤٨].

وآية فيها ثلاث وثلاثون ميمًا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴾ الآية [البقرة: ٢٨٢].

سورة تزيد على مائة آية ليس فيها ذكر جنة ولا نار، هي: سورة يوسف.

ثلاث آيات متواليات: الأولى ردعلى المشبهة، والأخرى ردعلى المجبرة، والأخرى ردعلى المجبرة، والأخرى ردعلى المشبهة: ﴿وَمَا وَالْأَخْرِى ردعلى المرجئة، قوله: ﴿ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾، ردعلى المرجئة أَضَلَنَا إِلَّا المُجْرِمُونَ ﴾، ردعلى المرجئة [الشعراء:٩٨-١٠١].

ليس في القرآن حاء بعدها حاء لا حاجز بينهما إلا في موضعين:

أحدهما: في البقرة [٢٣٥]: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النَّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾.

ثانيهم : في الكهف [٦٠]: ﴿ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ ﴾.

ليس فيه كافان في كلمة واحدة لا حرف بينهما إلا في موضعين: في البقرة[٢٠٠]:

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ ﴾، وفي المدُّر [٢١]: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴾.

انظر البرهان للزركشي (١/ ٢٥٣).

## عدد السور والآيات والكلمات والحروف

قال الإمام أبو بكر أحمد بن الحسين بن مهران المقرىء:

عدد سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة، وقال: بعث الحجاج بن يوسف إلى قراء البصرة فجمعهم، واختار منهم الحسن البصرى، وأبا العالية، ونصر بن عاصم، وعاصمًا الجحدرى، ومالك بن دينار رحمة الله عليهم، وقال: عدوا حروف القرآن، فبقوا أربعة أشهر يعدون بالشعير، فأجمعوا على أن كلماته سبع وسبعون ألف كلمة وأربعهائة وتسع وثلاثون كلمة.

وأجمعوا على أن عدد حروفه ثلاثمائة ألف وثلاثة وعشرون ألفًا وخمسة عشر حرفًا. انتهى.

وقال غيره: أجمعوا على أن عدد آيات القرآن ستة آلاف آية، ثم اختلفوا فيها زاد على ذلك على أقوال: فمنهم من لم يزد على ذلك، ومنهم من قال: ومائتا آية، وأربع آيات.

وقيل: وأربع عشرة آية. وقيل: مائتان وتسع عشرة آية.

وقيل: مائتان وخمس وعشرون آية، أو ست وعشرون آية، وقيل مائتان وست وثلاثون، حكى ذلك أبو عمرو الداني في كتاب البيان.

وأما كلماته: فقال الفضيل بن شاذان عن عطاء بن يسار: سبع وسبعون ألف كلمة وأربعمائة وسبع وثلاثون كلمة. وأما حروفه: فقال عبد الله بن جبير عن مجاهد: ثلاثمائة ألف حرف، وأحد وعشرون ألف حرف.

وقال سلام أبو محمد الحمانى: إن الحجاج جمع القراء والحفاظ والكتاب، فقال: أخبرونى عن القرآن كله كم من حرف هو؟ قال: فحسبناه فأجمعوا على أنه ثلاثمائة ألف وأربعون حرفًا، قال فأخبرونى عن نصفه فإذا هو إلى الفاء من قوله: في الكهف[١٩]: ﴿وَلْيَتَلَطَّفْ﴾

وثلثه الأول عند رأس مائة من براءة: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْمُنْصَارِ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

والثاني على رأس مائة أو إحدى ومائة من الشعراء: ﴿ فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾.

والثالث إلى آخره.

وسبعه الأول إلى الدال في قوله: ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ ﴾ [النساء:٥٥].

والسبع الثاني إلى التاء من قوله في الأعراف[١٤٧]: ﴿ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ ﴾.

والثالث إلى الألف الثانية من قوله في الرعد[٣٥]: ﴿ أُكُلُّهَا دَائِمٌ ﴾.

والرابع إلى الألف في الحج[٣٤] من قوله: ﴿جَعَلْنَا مَنْسَكًا﴾.

والخامس إلى الهاء من قوله في الأحزاب[٣٦]: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾.

والسادس إلى الواو من قوله في الفتح[٦]: ﴿الظَّانِّينَ بِالله ظَنَّ السَّوْءِ ﴾.

والسابع إلى آخر القرآن.

قال سلام: علمنا ذلك في أربعة أشهر.

قالوا: وكان الحجاج يقرأ في كل ليلة ربع القرآن، فالأول إلى آخر الأنعام، والشانى إلى: ﴿وليتلطف﴾ من سورة الكهف، والثالث إلى آخر المؤمن، والرابع إلى آخر القرآن.

وحكى الشيخ أبو عمرو الداني في كتاب البيان خلافًا في هذا كله.

انظر البرهان (١/ ٢٤٩).

#### ترتيب الآيات والسور

أما ترتيب الآيات فتوقيفي بالإجماع، قال الزركشي في البرهان (١/٢٥٦):

أما ما يتعلق بترتيبه، فأما الآيات في كل سورة، ووضع البسملة أوائلها فترتيبها توقيفي بلا شك، ولا خلاف فيه، ولهذا لا يجوز تعكيسها.

قال مكي وغيره: ترتيب الآيات في السور هو من النبي ﷺ ولما لم يـأمر بـذلك في أول براءة تركت بلا بسملة.

وقال القاضي أبو بكر: ترتيب الآيات أمر واجب وحكم لازم؛ فقد كان جبريل يقول ضعوا آية كذا في موضع كذا .اهـ.

قال السيوطي في الإتقان (١/ ١٧١):

الإجماع والنصوص المترادفة على أن ترتيب الآيات توقيفي لا شبهة في ذلك، وأما الإجماع فنقله غير واحد منهم الزركشي في البرهان، وأبو جعفر بن الزبير في مناسباته، وعبارته ترتيب الآيات في سورها واقع بتوقيفه والمراثة وأمره من غير خلاف في هذا بين المسلمين. انتهى.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٥/ ١٨٥) والترمذي برقم (٣٩٥٤) وهو حسن.

وفي صحيح البخاري برقم (٤٥٣٠) عن ابن الزبير، قال: قلت لعثمان: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، قد نسختها الآية الأخرى، فلم تكتبها أو تدعها؟ قال يابن أخي لا أغير شيئًا منه من مكانه.

وغيرها من الأدلة.

أما ترتيب السور ففيه خلاف بين العلماء على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه اجتهاد من الصحابة رضي الله عنهم، وأن النبي المُرَّئِلُهُ فوض ذلك إلى أمته بعده، وهذا قول جمهور العلماء.

الثاني: أنه توقيفي.

الثالث: فيه تفصيل فكثير من السور كان قد علم ترتيبها في حياة رسول الله ملاينه كالسبع الطوال، والحواميم، والمفصل، وما سوى ذلك يمكن أن يكون فوض الأمر فيه إلى الأمة بعده.

والراجح هو القول الثاني، لأدلة منها:

الأول: عَنْ وَاثِلَةَ بْنِ الْأَسْقَعِ أَنَّ النَّبِيَّ أَيْرِاللَّهُ قَالَ: «أَعْطِيتُ مَكَانَ التَّوْرَاةِ السَّبْعَ، وَأُعْطِيتُ مَكَانَ الْإِنْجِيلِ الْمُثَانِيَ، وَفُضِّلْتُ بِالْمُفَصَّلِ».

رواه أحمد (٤/ ١٠٧) وفي سنده عمران بن داور القطان ضعيف، لكن قد تابعه سعيد بن بشر عند ابن عبيد في فضائل القرآن (ص٢٢٥) وسعيد ضعيف، فالحديث حسن.

الثاني: عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَالْكَهْفِ، وَمَرْيَمَ، وَطه، وَالْأَنْبِيَاءِ: إِنَّهُنَّ مِنَ الْعِتَاقِ الْأُولِ، وَهُنَّ مِنْ تِلَادِي.

رواه البخاري برقم (٤٩٩٤).

فأوردها حسب ترتيب المصحف المعروف اليوم، وهذا القول هو الـصواب، والله أعلم.

الثالث: عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا أَوَى إِلَى فِرَاشِهِ كُلَّ لَيْلَةٍ جَمَعَ كَفَيْهِ، ثُمَّ نَفَتَ فِيهِمَا، فَقَرَأَ فِيهِمَا: ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ وَ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ وَ: ﴿ قُلْ اللهُ وَاللهُ أَحَدٌ ﴾ وَ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ وَ: ﴿ قُلْ اللهُ عَلَى رَأْسِهِ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ ثُمَّ يَمْسَحُ بِهَمَا مَا اسْتَطَاعَ مِنْ جَسَدِهِ ؛ يَبْدَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ ، وَمَا أَقْبَلَ مِنْ جَسَدِهِ ، يَفْعَلُ ذَلِكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ .

رواه البخاري برقم (١٧ ٥٠).

وغيرها من الأدلة فكثيراً ما يأتي فيها ذكر السور مرتبة.

قال أبو بكر الأنباري رحمه الله: أنزل الله القرآن كله إلى سماء الدنيا، ثم فرقه في بضع وعشرين، فكانت السورة تنزل لأمر يحدث، والآية جوابًا لمستخبر، ويوقف جبريل النبي المستخبر على موضع الآية والسورة، فاتساق السور كاتساق الآيات والحروف كله عن النبي المستخبر فمن قدم سورة أو أخرها فقد أفسد نظم القرآن.

وقال الكرماني في البرهان: ترتيب السور هكذا هو عند الله في اللوح المحفوظ على هذا الترتيب، وعليه كان يُراثِنُ يعرض على جبريل كل سنة ما كان يجتمع عنده منه، وعرضه عليه في السنة التي توفي فيها مرتين، وكان آخر الآيات نزولًا: ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، فأمره جبريل أن يضعها بين آيتي الربا والدين.

وقال الطيبي: أنزل القرآن أولًا جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنيا، ثم نزل مفرقًا على حسب المصالح، ثم أثبت في المصاحف على التأليف والنظم المثبت في اللوح المحفوظ.

قال الزركشي في البرهان<sup>(۱)</sup>: والخلاف بين الفريقين لفظي؛ لأن القائل بالثاني يقول إنه رمز إليهم بذلك ليعلمهم بأسباب نزوله، ومواقع كلماته، ولهذا قال مالك: إنها ألفوا القرآن على ما كانوا يسمعونه من النبي مرابع مع قوله: بأن ترتيب السور باجتهاد منهم، فآل الخلاف إلى أنه هل هو بتوقيف قولي أو بمجرد استناد فعلى بحيث بقي لهم فيه مجال للنظر، وسبقه إلى ذلك أبو جعفر بن الزبير.

انتهى من الإتقان (١/ ١٧٥ -١٧٦).

<sup>(</sup>١) البرهان (١/ ٢٥٧).

وترتيب القرآن في غاية الحسن وغاية الروعة وكمال الجودة.

قال الرازي في تفسيره (٢٧/ ١٢٤):

واعلم أن من آتاه الله قريحة قوية، ونصاباً وافياً من العلوم الإلهية، عرف أنه لا ترتيب أحسن ولا أكمل من ترتيب آيات القرآن. اهـ بتصرف.

## علوم القرآن

قال الزركشي في البرهان (١٦/١٦-٢١):

ذكر القاضى أبو بكر بن العربى فى كتاب قانون التأويل أن علوم القرآن خمسون علمًا وأربعائة وسبعة آلاف علم وسبعون ألف علم، على عدد كلم القرآن مضروبة فى أربعة، قال بعض السلف: إذ لكل كلمة ظاهر وباطن<sup>(١)</sup>، وحد ومقطع، وهذا مطلق دون اعتبار تراكيبه وما بينها من روابط، وهذا ما لا يحصى ولا يعلمه إلا الله عز وجل. قال: وأم علوم القرآن ثلاثة أقسام:

توحيد، وتذكير، وأحكام.

فالتوحيد تدخل فيه معرفة المخلوقات، ومعرفة الخالق بأسمائه وصفاته، وأفعاله.

والتذكير ومنه الوعد والوعيد، والجنة والنار، وتصفية الظاهر والباطن.

والأحكام، ومنها التكاليف كلها وتبيين المنافع والمضار، والأمر والنهي والندب.

فالأول: ﴿ وَإِلَٰهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [البقرة:١٦٣]، فيه التوحيد كله في الـذات والـصفات والأفعال.

والثانى: ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات:٥٥].

والثالث: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ ﴾ [المائدة:٤٩]، ولذلك قيل في معنى قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾: تعدل ثلث القرآن (٢)، يعنى في الأجر وذلك فيضل الله يؤتيه من

<sup>(</sup>١) إن كان المراد أن لها معنى ظاهرًا، وقد يكون لها معنى غير الظاهر، فصواب، وإن كان يريد باطن الصوفية فهو باطل.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (١٤٥٥) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

يشاء، وقيل: ثلثه في المعنى لأن القرآن ثلاثة أقسام كما ذكرنا، وهذه السورة اشتملت على التوحيد.

ولهذا المعنى صارت فاتحة الكتاب أم الكتاب لأن فيها الأقسام الثلاثة.

فأما التوحيد فمن أولها إلى قوله: ﴿يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]، وأما الأحكام ف: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٦]، إلى آخرها فصارت بهذا أمًا لأنه يتفرع عنها كل بنت.

وقيل: صارت أمَّا لأنها مقدمة على القرآن بالقبلية والأم قبل البنت.

وقيل: سميت فاتحة لأنها تفتح أبواب الجنة على وجوه مذكورة في مواضعها.

وقال أبو الحكم بن برجان في كتاب الإرشاد: وجملة القرآن تشتمل على ثلاثة علوم: علم أسماء الله تعالى وصفاته، ثم علم النبوة وبراهينها، ثم علم التكليف والمحنة، قال: وهو أعسر لإغرابه، وقلة انصراف الهمم إلى تطلبه مكانه.

وقال غيره: القرآن يـشتمل عـلى أربعـة أنـواع مـن العلـوم: أمـر ونهـى، وخـبر واستخبار. وقيل: ستة وزاد الوعد والوعيد.

وقال محمد بن جرير الطبرى: يستمل على ثلاثة أشياء: التوحيد، والأخبار، والديانات، ولهذا قال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾: تعدل ثلث القرآن (١)، وهذه السورة تشمل التوحيد كله.

وقال على بن عيسى: القرآن يشتمل على ثلاثين شيئًا: الإعلام والتنبيه، والأمر والنهى، والوعد والوعيد، ووصف الجنة والنار، وتعليم الإقرار باسم الله وصفاته

ورواه مسلم برقم (٨١١) عن أبي الدرداء رضي الله عنه، وبرقم (٨١٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه. (١) تقدم تخريجه قريبًا.

وأفعاله، وتعليم الاعتراف بإنعامه، والاحتجاج على المخالفين، والردعلى الملحدين، والبيان عن الرغبة والرهبة، والخير والشر، والحسن والقبيح، ونعت الحكمة، وفضل المعرفة، ومدح الأبرار، وذم الفجار، والتسليم والتحسين، والتوكيد، والتفريع، والبيان عن ذم الإخلاف وشرف الأداء.

قال القاضى أبو المعالى عزيزي: وعلى التحقيق أن تلك الثلاثة التى قالها محمد بن جرير تشمل هذه كلها بل أضعافها؛ فإن القرآن لا يستدرك، ولا تحصى غرائبه وعجائبه قال تعالى: ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾[الأنعام:٥٩].

وقال غيره: علوم ألفاظ القرآن أربعة: الإعراب وهو في الخبر، والنظم وهوالقصد نحو: ﴿ وَاللَّائِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ [الطلاق:٤]، معنى باطن نظم بمعنى ظاهر، وقوله: ﴿ قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَبْدأُ الْخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُل اللهُ يَبْدأُ الْخُلْقَ ﴾ [بونس: ٣٤]، كأنه قيل قالوا ومن يبدأ الخلق ثم يعيده، فأمر النبي أَرْتُكُو أَن يقول: ﴿ اللهُ يَبْدأُ الْخُلْقَ ﴾ لفظ ظاهر نظم بمعنى باطن، والتصريف في الكلمة كأَقْسَط عَدَلَ، وقَسَطَ جار وبعد ضد قرب وبعد هلك، والاعتبار وهو معيار الأنحاء الثلاثة، وبه يكون الاستنباط والاستدلال، وهو كثير منه ما يعرف بفحـوي الكـلام، ومعنـي اعتـبرت الـشيء طلبت بيانه عبرت الرؤيا بينتها قال الله تعالى: ﴿فَاعْتَبِرُوا﴾[الحشر:٢]، بعد: ﴿هُـوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾[الحشر:٢]، دل على أن انتقامه بالخروج من الدار من أعظم الوجوه، وأول الحشر دل على أن لها توابع لأن أول لا يكون إلا مع آخر، وكان هـذا في بني النضير، ثـم أهـل نجـران: ﴿مَا ظَنَنْ تُمْ أَنْ يَخْرُجُوا﴾ [الحشر:٢]، إلا بنبأ وأنهم يستقلون عدد من كان مع النبي ﴿ وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجُلاءَ ﴾ [الحشر: ٣]، فيه دليل على أن الاخراج مثل العذاب في السدة إذ جعل بدله.

وقد يتعدد الاعتبار نحو أتانى غير زيد، أي أتياه أو أتاه غير زيد لا هو لو شئت أنت لم أفعل أمرتنى أو نهيتنى، قال الله تعالى: ﴿ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا عَبَدْنَا ﴾ [النحل: ٣٥]، رد عليهم بأن الله لا يأمر بالفحشاء بدليل قوله: ﴿ وَاللهُ أَمَرَنَا بِهَا ﴾ [الأعراف ٢٨]، ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢]، فالاعتبار إباحة.

ومن الاعتبار ما يظهر بآى أخر كقوله: ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّاللهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا﴾[فاطر:٤٥]، فهذه تعتبر بآخر الواقعة من أن الناس على ثلاثة منازل أى أحل كل فريق في منزلة له والله بصير بمنازلهم.

ومنه ما يظهر بالخبر كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ ﴾ [البقرة: ٩٧]، بمعنى الحديث (١) إن اليهود قالوا: لو جاء به ميكائيل لاتبعناك؛ لأنه يأتى بالخير وجبريل لم يأت بالخير قط، وأى خير أجل من القرآن؟

ومن ضروب النظم قوله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَللهِ ﴾ [فاطر: ١٠]، إن حمل على أن يعتبر أن العزة له لم ينتظم به ما بعده وإن حمل على معنى أن يعلم لمن العزة انتظم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم(٤٤٨٠).

## الكي والمدني

إن معرفة القرآن المكي والقرآن المدني له فوائد عديدة ستأتي إن شاء الله؛ ولذا فينبني عليه أحكام، ومن أجل هذا ينبغي للمفسر والمحدث والفقيه معرفته.

أما المكي فنسبة إلى مكة المكرمة أفضل بقاع الأرض.

وأما المدني فنسبة أيضاً إلى المدينة (مدينة رسول الله ﷺ).

ولكون القرآن لم ينزل دفعة واحدة كما قال تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُـزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴾[الفرقان:٣٢].

وكم قال تعالى: ﴿ وَقُرْ آناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً ﴾ [الإسراء:١٠٦]، فبعض القرآن نزل بمكة وبعضه نزل بالمدينة.

#### تعريف المكي والمدني:

في تعريف المكي والمدني ثلاثة أقوال:

الأول: أن المكي ما نزل بمكة، والمدني ما نزل بالمدينة، ويدخل في مكة ضواحيها كالذي نزل بمنى وعرفات والحديبية، ويدخل في المدني كذلك ضواحيها كالذي نزل ببدر وأحد وسلع.

الثاني: أن المكي ما وقع خطاباً لأهل مكة، والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة.

الثالث: أن المكي ما نزل قبل الهجرة وإن كان نزل بغير مكة، والمدني ما نـزل بعد الهجرة وإن كان بمكة.

وهذا القول الأخير هو المشهور وهو الصواب.

ويدل على هذا إجماع العلماء أن المائدة مدنية على أن فيها ما نزل بعرفة بعد الهجرة بل في حجة الوداع.

#### خصائص القرآن الكي والمدني:

الأول: الغالب على القرآن المكي قوة الأسلوب، وشدة الخطاب مع محاجة الخصم، وذكر الخلق، والرزق، والإحياء، والإماتة؛ لأنه خطاب المشركين غالباً.

أما المدني فالغالب عليه لين الأسلوب؛ لأن الغالب أنهم منقادون.

الثاني: الغالب في المكى قصر الآيات وقوة المحاجة.

أما المدني ففيه طول الآيات وذكر الأحكام مرسلة بدون محاجة.

الثالث: الغالب في المكي أنه في التوحيد، وتقرير العقيدة الصحيحة لا سيها توحيد الألوهية.

أما المدني فالغالب تفصيل العبادات، والمعاملات.

الرابع: الكلام على المنافقين كله في القرآن المدني؛ فإنه لم يكن ظهر النفاق بالعهد المكي أصلاً.

الخامس: كل سورة فيها سجدة مكية.

السادس: كل سورة فيها (كلا) فهي مكية.

السابع: كثير من السور التي فيها: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا﴾ تكون مدنية، وما كان فيها: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾ فهي مكية وليس على إطلاقه.

الثامن: كل سورة تفتح بالحروف فهي مكية إلا البقرة وآل عمران.

التاسع: كل سورة فيها فريضة أو حد فهي مدنية.

انظر أصول التفسير للعثيمين (ص١٥)، ومباحث في علوم القرآن (ص٦٣).

### فوائد معرفة الكي والمدني:

لمعرفة المكي والمدني فوائد عديدة:

الأول: معرفة الناسخ والمنسوخ؛ فإذا علم المتقدم من المتأخر أفاد عند التعارض فتعرف أسباب الترجيح بكون المتقدم منسوخاً والمتأخر ناسخاً، وهذا له باب مستقل في الكتاب.

الثاني: من أسباب معرفة تفسير الآية: معرفة الموضع الذي نزلت فيه؛ ولذلك يقول عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ قَالَ: وَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ مَا مِنْ كِتَابِ اللهِ سُورَةٌ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ عَيْثُ نَزَلَتْ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا هُو أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ مِنْ كَذَلَهُ مُو مَا مِنْ آيَةٍ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ فِيهَا أُنْزِلَتْ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا هُو أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ مِنِّي تَبْلُغُهُ الْإِبِلُ لَرَكِبْتُ إِلَيْهِ.

رواه البخاري برقم (٥٠٠٢) ومسلم (٢٤٦٣).

فإنه بمعرفة وقت نزولها يفهم المقصود منها، ويدل على ذلك نزول قول الله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ ﴾، فَعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحُنَا لَكَ فَيْ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١-٥] مَرْجِعَهُ مِنَ الخُدَيْبِيةِ، وَهُمْ يُخَالِطُهُم الحُرُن وَالْكَابَة ، وَقَدْ نَحَرَ الْهَدْيَ بِالحُدَيْبِيةِ، فَقَالَ: «لَقَدْ أَنْزَلَتْ عَلَى آيَةٌ هِيَ أَحَبُّ إِلَى مِنَ الدُّنْيَا بَجِيعًا».

رواه البخاري برقم (٤٨٣٤) ومسلم برقم (١٧٨٦).

فإنه علم أن المراد بالفتح هو صلح الحديبية لا فتح مكة، وإن كان فتح مكة يعتبر فتحاً.

الثالث: معرفة مراحل التشريع والتدرج في التشريع.

الرابع: بالمكي والمدني يعرف كثير من السيرة النبوية.

الخامس: معرفة أسباب النزول.

السادس: معرفة حرص الصحابة على حفظ العلم، وكيفيات نزول القرآن وأوقاته.

السابع: صيانة القرآن من التحريف.

الثامن: تربية الداع على التدرج في الدعوة؛ بحيث يعرف الفرق بين نزول المكي والمدني.

التاسع: معرفة بلاغة القرآن حيث يخاطب كل قوم بها يعرفون وما يحتاجون.

انظر الإتقان (١/ ٢٧)، والمكي والمدني (١/ ١٣٤)، وأصول التفسير للعثيمين (ص١٦).

## السور المكية والمدنية:

قال أبو الحسن الحصار في كتابه الناسخ والمنسوخ:

المدني باتفاق عشرون سورة، والمختلف فيها اثنا عشر سورة، وما عـدا ذلك مكي باتفاق، ونظمها في أبيات هي:

| وعن ترتب مايتلى من السسور               | يا سائلي عن كتاب الله مسجتهدًا             |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| صلى الإله على المختار من مضر            | وكيف جاء بها المختار من مضر                |
| وماتأخر في بدو وفي حضر                  | وما تقدم منها قبل هجرتــــه                |
| يؤيد الحكم بالتاريخ والنظرر             | ليعلم النسخ والتخصيص مجتهد                 |
| وقد تبولت الحسجر تبيها لمعتبر           | تعارض النقل في أم الكتاب                   |
| ماكان للخمس قبل الحمد من أثر            | أم القران وفي أم القرى نـزلــــت           |
| ولم يقل بصريح النسخ من بسسر             | لوكان لككان النسخ أولها                    |
| عــشرون مــن ســـور الــــقرآن في عــشر | وبعد هجرة خمير النماس قمدنزلت              |
| وخامس الخمس في الأنفال ذي العسبر        | فأربع من طوال السسبع أو لها                |
| وســورة النـور والأحـزاب ذي الـذكر      | وتوبة الله إن عددت سادسة                   |
| والفتـــح والحــــجرات الغــر في غــرر  | وسورة لنبي الله محكمة                      |
| والحشر ثم امتحان الله للبشر             | ئــم الحديـــد ويتلوهـــا مــجــــــادلة   |
| وسورة الجمع تــذكارًا لــــمـــنَّكر    | وســـورة فـضح الله النفاق بهـا             |
| والنصر والفتح تنبيها على العمسر         | وللطلاق وللتحريم حكمها                     |
| وقد تعارضت الأخب ار في أُخرر            | هــذا الــذي اتــفقت فيــه الــرواة نــــه |

| وأكثر النياس قبالوا الرعسد كساليقمر                               | فالرعد مختلف فيها متى نزلست     |
|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| مما تضمن قول الجن في الــخــبــر                                  | ومثلها سيورة السرحمن شاهيدهيا   |
| ثــم التغـبن والتطفيـف ذو الــــنــــــــــــــــــــــــــــــــ | وسورة للحواريين قدعلميت         |
| ولم يكن بعدها الزلزال فاعتبر                                      | وليلة القدر قد خصت بملتنا       |
| وعوذتان تردالبأس بالقسدر                                          | وقل هو الله أوصاف خالقنا        |
| وربما استُثنيَت آيٌ من السور                                      | وذا اللذي اختلفت فيه السرواة له |
| فلاتكن من خلاف الناس في حصر                                       | وما سوى ذاك مكي تنزلسه          |
| إلا خلافًا له حظٌ من النظر                                        | فليس كل خلاف جاء معتبرًا        |

راجع التحبير في علم التفسير (ص ٣٣)، وأضواء البيان في تاريخ القرآن (ص ١٠٨).

#### وهاك سرد السور المدنية: ﴿

۱- البقرة ۲- آل عمران۳- النساء ٤- المائدة٥-الأنفال٦- التوبة٧- النور٨- البقرة ٢- آل عمران٣- النساء ١٦- المائدة٥ -الأنفال٦- التوبة٧- الحديد ١٣- الأحزاب ٩- محمد ١٠ - الفيتح ١١ - الحجدرات ١٢-الحديد ١٦- المحدد ١٦- المحدد ١٦- المحدد ١٦- المحدد ١٦- المحدد ١٦- النصر ١٢- النافقون ١٩ - الطلاق ٢٠ - التحريم ٢١ - النصر .

أما السور المختلف فيها فهي:

١ - الفاتحة، والراجح أنها مكية.

٢- الرعد، والراجح أنها مكية في قول الجمهور.

٣- الرحمن، والراجح أنها مكية.

٤- التغابن، والراجح أنها مكية.

- ٥- التطفيف، والراجح أنها مكية إلا قصة التطفيف.
- ٦- القدر، والراجح أنها مكية وهو قول الأكثرين، وقيل العكس.
  - ٧- البينة، والراجح أنها مكية.
  - ٨- الزلزلة، والراجح أنها مكية.
  - ٩- الإخلاص، والراجح أنها مكية.
  - ١٠ الفلق، والراجح أنها مدنية.
  - ١١- الناس، والراجح أنها مدنية.

#### السور المكية:

والبقية اثنتان وثمانون سورة هي مكية لأن جملة سور القرآن (١١٤) سورة.

# فمرس المكي والمدني (١)

| عدد آیانها | نوعها | أسم الشورة" | ورقع السورة و | عدد آیاتها | "نوعها | انيم الشورة | رقم البورة |
|------------|-------|-------------|---------------|------------|--------|-------------|------------|
| ٦٤         | مدنية | النور       | 4 8           | ٧          | مكية/  | الفاتحة     | ١          |
| ٧٧         | مكية  | الفرقان     | 70            | 7.7.7      | مدنية  | البقرة      | ۲          |
| 777        | مكية  | الشعراء     | 77            | ٧          | مدنية  | آل عمران    | ٣          |
| ٩٣         | مكية  | النمل       | **            | 177        | مدنية  | النساء      | ٤          |
| ۸۸         | مكية  | القصص       | ۲۸            | 14.        | مدنية  | المائدة     | ٥          |
| ٦٩         | مكية  | العنكبوت    | 44            | ١٦٥        | مكية   | الأنعام     | ٦          |
| ٦.         | مكية  | الروم       | ۳.            | 7.7        | مكية   | الأعراف     | ٧          |
| ٣٤         | مكية  | لقهان       | ٣١            | ٧٥         | مدنية  | الأنفال     | ۸          |
| ٣.         | مكية  | السجدة      | 77            | 179        | مدنية  | التوبة      | ٩          |
| ٧٣         | مدنية | الأحزاب     | . ٣٣          | ١٠٩        | مكية   | يونس        | ١٠         |
| ٥٤         | مكية  | سبأ         | ٣٤            | 174        | مكية   | هود         | 11         |
| ٤٥         | مكية  | فاطر        | ٣٥            | 111        | مكبة   | يوسف        | 17         |
| ۸۳         | مكية  | يـس         | 41            | ٤٣         | مكية/  | الرعد       | ۱۳         |
| ۱۸۲        | مكية  | الصافات     | **            | ٥٢         | مكية   | إبراهيم     | ١٤         |
| ۸۸         | مكية  | ص           | ٣٨            | 99         | مكية   | الحجر       | ١٥         |
| ٧٥         | مكية  | الزمر       | 44            | ١٢٨        | مكية   | النحل       | ١٦         |
| ۸٥         | مكية  | غافر        | ٤٠            | 111        | مكية   | الإسراء     | ١٧         |
| ٥٤         | مكية  | فصلت        | ٤١            | 11.        | مكية   | الكهف       | ١٨         |
| ۳٥         | مكية  | الشورى      | ٤٢            | 9.۸        | مكية   | مريم        | 19         |
| ۸۹         | مكية  | الزخرف      | ٤٣            | 140        | مكية   | طه          | ٧٠         |
| ٥٩         | مكية  | الدخان      | ٤٤            | 117        | مكية   | الأنبياء    | 71         |
| ٣٧         | مكية  | الجاثية     | ٤٥            | ٧٨         | مكية/  | الحج        | 77         |

<sup>(</sup>١) وقد ذكرت في هذا الجدول رقم السورة، ونوعها (مكي أو مدني) وأشرت للسور المختلف فيها بهذه العلامة (/) وذكرت عدد الآيات.

| عدد آیاتها | انوعها | اسم السورة | رقم السورة | عدد آیاتها | ثوعها | امم السورة | رقم السورة |
|------------|--------|------------|------------|------------|-------|------------|------------|
| ٣٥         | مكية   | الأحقاف    | ٤٦         | 114        | مكية  | المؤمنون   | 77         |
| £ £        | مكية   | المعارج    | ٧٠         | ٣٨         | مدنية | محمد       | ٤٧         |
| ۲۸         | مكية   | نوح        | ٧١         | 79         | مدنية | الفتح      | ٤٨         |
| ۲۸         | مكية   | الجن       | ٧٢         | ١٨         | مدنية | الحجرات    | ٤٩         |
| ٧٠         | مكية   | المزمل     | ٧٣         | ٤٥         | مكية  | ق          | ٥٠         |
| ٥٦         | مكية   | المدثر     | ٧٤         | ٦.         | مكية  | الذاريات   | ٥١         |
| ٤٠         | مكية   | القيامة    | ٧٥         | ٤٩         | مكية  | الطور      | ٥٢         |
| ٣١         | مكية   | الإنسان    | ٧٦         | 77         | مكية  | النجم      | ٥٣         |
| ۰۰         | مكية   | المرسلات   | VV         | 00         | مكية  | القمر      | ٥٤         |
| ٤٠         | مكية   | النبأ      | ٧٨         | ٧٨         | مكية/ | الرحمن     | 00         |
| ٤٦         | مكية   | النازعات   | ٧٩         | 97         | مكية  | الواقعة    | 70         |
| ٤٢         | مكية   | عبس        | ۸۰         | 79         | مدنية | الحديد     | ٥٧         |
| 79         | مكية   | التكوير    | ۸۱         | 77         | مدنية | المجادلة   | ٥٨         |
| 19         | مكية   | الانفطار   | ۸۲         | 7 8        | مدنية | الحشر      | 09         |
| ٣٦         | مكية/  | المطففين   | ۸۳         | ۱۳         | مدنية | المتحنة    | ٠,         |
| ۲٥         | مكية   | الانشقاق   | ٨٤         | ١٤         | مدنية | الصف       | 71         |
| **         | مكية   | البروج     | ٨٥         | 11         | مدنية | الجمعة     | 77         |
| ۱۷         | مكية   | الطارق     | ٨٦         | 11         | مدنية | المنافقون  | 74         |
| 19         | مكية   | الأعلى     | ۸٧         | ١٨         | مكية/ | التغابن    | 7.8        |
| 77         | مكية   | الغاشية    | ۸۸ .       | ١٢         | مدنية | الطلاق     | 70         |
| ٣.         | مكية   | الفجر      | ۸۹         | ١٢         | مدنية | التحريم    | 77         |
| ٧.         | مكية   | البلد      | ۹٠         | ٣.         | مكية  | الملك      | 77         |
| 10         | مكية   | الشمس      | 91         | ٥٢         | مكية  | القلم      | ۸۲         |
| 71         | مكية   | الليل      | 97         | ٥٢         | مكية  | الحاقة     | 79         |

| علاذأبانها | "نوعها | اسم البنورة إن | "<br>وقع السورة | ۽ عدد آياما | لوعها | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|--------|----------------|-----------------|-------------|-------|------------|------------|
| ٩          | مكية   | الهمزة         | ۱۰٤             | 11          | مكية  | الضحى      | 94         |
| 0          | مكية   | الفيل          | 1.0             | ٨           | مكية  | الشرح      | 9 &        |
| ٤          | مكية   | قريش           | ١٠٦             | ٨           | مكية  | التين      | 90         |
| ٧          | مكية   | الماعون        | ۱۰۷             | 19          | مكية  | العلق      | 97         |
| ٣          | مكية   | الكوثر         | ۱۰۸             | ٥           | مكية/ | القدر      | 97         |
| ٦          | مكية   | الكافرون       | ١٠٩             | ٨           | مكية/ | البينة     | ٩٨         |
| ٣          | مدنية  | النصر          | 11.             | ٨           | مكية/ | الزلزلة    | 99         |
| . 0        | مكية   | المسد          | 111             | 11          | مكية  | العاديات   | ١٠٠        |
| ٤          | مكية/  | الإخلاص        | 117             | 11          | مكية  | القارعة    | 1.1        |
| ٥          | مدنية/ | الفلق          | 114             | ۸           | مكية  | التكاثر    | 1.7        |
| ٦          | مدنية/ | الناس          | ١١٤             | ٣           | مكية  | العصر      | 1.4        |

#### الكتب المؤلفة في هذا:

تكلم على هذا كثير ممن كتب في علوم القرآن، وأفرد عبد الرزاق بن حسين بن أحمد كتاب في مجلدين بعنوان المكي والمدني وصل إلى سورة الإسراء، وصاحبه يثني على سيد قطب فالله المستعان.

### القرآن الحضري والسفري

من القرآن ما نزل والنبي للشيك مقيم، وهذا أكثر القرآن.

ومنه ما نزل والنبي أَيَّلِيْنُ في السفر، فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِمِنهُ مَا نزل والنبي أَيْرِيْنُ في السفر، فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِيناً ﴾[المائدة:٣].

عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ قَالَ: قَالَت الْيَهُودُ لِعُمَرَ: لَوْ عَلَيْنَا مَعْشَرَ يَهُودَ نَزَلَتْ هَذِهِ الْإَسْلامَ الْآيَةَ: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُ لْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلامَ وَيِنَا ﴾ نَعْلَمُ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ دِينَا ﴾ نَعْلَمُ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ عِينَا ﴾ نَعْلَمُ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ عَلِمْتُ الْيَوْمَ عَيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ عَلِمْتُ الْيَوْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

رواه البخاري برقم (٤٥) ومسلم برقم(١٧٠٣).

وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١-٥]، مَرْجِعَهُ مِنَ الحُدَيْبِيَةِ، وَهُمْ يُخَالِطُهُم الحُوْنُ وَالْكَابَةُ، وَقَدْ نَحَرَ الْهَدْيَ بِالحُدَيْبِيَةِ، فَقَالَ: ﴿لَقَدْ أَنْزِلَتْ عَلَيَّ آيَةٌ هِيَ أَحَبُ إِلَيَّ مِن الدُّنْيَا جَمِيعًا ﴾. الدُّنْيَا جَمِيعًا ».

رواه البخاري برقم (٤٨٣٤) ومسلم برقم (١٧٨٦).

# القرآن الصيفي والشتائي

وأيضاً ينقسم القرآن من حيث فصول السنة إلى صيفي؛ وهو ما نزل بالصيف ومثاله آخر آية في سورة النساء ففي صحيح مسلم (٥٦٧) عَنْ مَعْدَانَ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ، أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ خَطَبَ يَوْمَ الجُمُعَةِ فَلَاكَرَ نَبِيَّ الله ﴿ إِلَيْكُ ، وَذَكَرَ أَبَا بَكْرٍ ، قَالَ: إِنِّي رَأَيْتُ كَأَنَّ دِيكًا نَقَرَنِي ثَلَاثَ نَقَرَاتٍ؛ وَإِنِّي لَا أُرَاهُ إِلَّا حُضُورَ أَجَلِي، وَإِنَّ أَقْوَامًا يَأْمُرُونَنِي أَنْ أَسْتَخْلِفَ، وَإِنَّ اللهَ لَمْ يَكُنْ لِيُضَيِّعَ دِينَهُ وَلَا خِلَافَتَهُ وَلَا الَّذِي بَعَثَ بِهِ نَبِيَّهُ أَيْرُالُوا اللَّهِ عَجِلَ بِي أَمْرٌ فَالْخِلَافَةُ شُورَى بَيْنَ هَوُلَاءِ السِّتَّةِ الَّذِينَ تُوفِي رَسُولُ الله مَ اللهُ وَهُوَ عَنْهُمْ رَاضٍ، وَإِنِّي قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ أَقْوَامًا يَطْعَنُونَ فِي هَذَا الْأَمْرِ أَنَا ضَرَبْتُهُمْ بِيَدِي هَذِهِ عَلَى الْإِسْلَام فَإِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَأُولَئِكَ أَعْدَاءُ الله الْكَفَرَةُ الضُّلَّالُ، ثُمَّ إِنِّي لَا أَدَعُ بَعْدِي شَيْئًا أَهَمَّ عِنْدِي مِن الْكَلَالَةِ مَا رَاجَعْتُ رَسُولَ الله ﷺ فِي شَيْءٍ مَا رَاجَعْتُهُ فِي الْكَلَالَةِ، وَمَا أَغْلَظَ لِي فِي شَيْءٍ، مَا أَغْلَظَ لِي فِيهِ، حَتَّى طَعَنَ بِإِصْبَعِهِ فِي صَدْرِي فَقَالَ: «يَا عُمَرُ، أَلَا تَكْفِيكَ آيَةُ الصَّيْفِ الَّتِي فِي آخِرِ سُورَةِ النِّسَاءِ».

ومنه الشتائي وهي آيات براءة عائشة رضي الله عنها: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ امْرِئٍ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾[النور:١١]، الآيات.

و في صحيح البخاري برقم (٤٤٤١)، ومسلم في صحيحه برقم(٢٧٧٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ، حِينَ قَالَ لَمَا أَهْلُ الْإِفْكِ مَا قَالُوا، ....ا لَحُدِيثَ، وَفِيهِ قَالَتْ: فَتَشَهَّدَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى جَلَسَ، ثُمَّ قَالَ: أَمَّا بَعْدُ: «يَا عَائِشَةُ إِنَّهُ بَلَغَنِي عَنْكِ كَذَا وَكَذَا، فَإِنْ كُنْتِ بَرِيئَةً فَسَيْبَرِّئُكِ اللهُ، وَإِنْ كُنْتِ أَلَمْتِ بَرِيئَةً فَسَيْبَرِّئُكِ اللهُ، وَإِنْ كُنْتِ أَلَمْتِ إِذَا اعْتَرَفَ ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ».

إِذَنْكِ فَاسْتَغْفِرِي اللهَ وَتُوبِي إِلَيْهِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ ثُمَّ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ».

قَالَتْ: فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ الله ﷺ مَقَالَتَهُ قَلَصَ دَمْعِي حَتَّى مَا أُحِسُّ مِنْهُ قَطْرَةً، فَقُلْتُ لِأَبِي: أَجِبْ رَسُولَ الله ﷺ عَنِّي فِيهَا قَالَ، فَقَالَ أَبِي: وَالله مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لِرَسُولِ الله ﷺ فَقُلْتُ لِأُمِّي: أَجِيبِي رَسُولَ الله ﷺ فِيهَا قَالَ، قَالَتْ أُمِّي: وَالله مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لِرَسُولِ الله ﷺ، فَقُلْتُ: وَأَنَا جَارِيَةٌ حَدِيثَةُ السِّنِّ لَا أَقْرَأُ مِنْ الْقُرْآنِ كَثِيرًا، إِنِّي وَالله لَقَدْ عَلِمْتُ لَقَدْ سَمِعْتُمْ هَذَا الْحَدِيثَ حَتَّى اسْتَقَرَّ فِي أَنْفُسِكُمْ وَصَدَّقْتُمْ بِهِ، فَلَئِنْ قُلْتُ لَكُمْ إِنِّي بَرِيئَةٌ لَا تُصَدِّقُونِي، وَلَئِنْ اعْتَرَفْتُ لَكُمْ بِأَمْرٍ وَاللهُ يَعْلَمُ أَنِّي مِنْهُ بَرِيئَةٌ لَتُصَدِّقُنِّي، فَوَالله لَا أَجِدُ لِي وَلَكُمْ مَثَلًا إِلَّا أَبَا يُوسُفَ حِينَ قَالَ: ﴿ فَصَبْرٌ بَحِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [بوسف:١٨]، ثُمَّ تَحَوَّلْتُ وَاضْطَجَعْتُ عَلَى فِرَاشِي وَاللهُ يَعْلَمُ أَنِّي حِينَيْدٍ بَرِيئَةٌ، وَأَنَّ اللهَ مُبَرِّئِي بِبَرَاءَتِي، وَلَكِنْ وَالله مَا كُنْتُ أَظُنُّ أَنَّ اللهَ مُنْزِلٌ فِي شَأْنِي وَحْيًا يُتْلَى؛ لَشَأْنِي فِي نَفْسِي كَانَ أَحْقَرَ مِنْ أَنْ يَتَكَلَّمَ اللهُ فِيَّ بِأَمْرٍ، وَلَكِنْ كُنْتُ أَرْجُو أَنْ يَرَى رَسُولُ الله ﴿ لَهِ النَّاوْمِ رُؤْيَا يُبَرِّئُنِي اللهُ بِهَا، فَوَالله مَا رَامَ رَسُولُ الله ﴿ لِللَّهِ عَلِيمَهُ، وَلَا خَرَجَ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ حَتَّى أُنْزِلَ عَلَيْهِ، فَأَخَذَهُ مَا كَانَ يَأْخُذُهُ مِنَ الْبُرَحَاءِ، حَتَّى إِنَّهُ لَيَتَحَدَّرُ مِنْهُ مِنْ الْعَرَقِ مِثْلُ الجُمَّانِ، وَهُوَ فِي يَوْم شَاتٍ مِنْ ثِقَلِ الْقَوْلِ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَيْهِ، قَالَتْ: فَسُرِّيَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَهُوَ يَضْحَكُ، فَكَانَتْ أَوَّلَ كَلِمَةٍ تَكَلَّمَ بِهَا، أَنْ قَالَ: «يَا عَائِشَةُ أَمَّا اللهُ فَقَدْ بَرَّ أَكِ»، قَالَتْ:

فَقَالَتْ لِي أُمِّي قُومِي إِلَيْهِ، فَقُلْتُ: وَاللهِ لَا أَقُومُ إِلَيْهِ فَإِنِّي لَا أَحْمَدُ إِلَّا اللهَ عَزَّ وَجَلَّ، قَالَتْ: وَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ ﴾[النور:١١]، الْعَشْرَ الْآيَاتِ... الحُدِيثَ.

### القرآن الفراشي والنومي

والمراد به ما نزل من القرآن والنبي المُرْتَالُو على فراش بعض نسائه، أو وهو نائم. أما القرآن الفراشي فمنه ما نزل على فراش أم سلمة رضي الله عنها ففي صحيح البخاري برقم (٢٦٧٧) عَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ - وَهُوَ أَحَدُ الثَّلَاثَةِ الَّـذِينَ تِيبَ عَلَيْهِمْ - أَنَّهُ لَمْ يَتَخَلَّفْ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ فِي غَزْوَةٍ غَزَاهَا قَطُّ غَيْرَ غَزْوَتَيْنِ: غَزْوَةِ الْعُسْرَةِ، وَغَزْوَةِ بَدْرِ، قَالَ: فَأَجْمَعْتُ صِدْقِي رَسُولَ الله ﷺ صُحَى، وَكَانَ قَلَّمَا يَقْدَمُ مِنْ سَفَرٍ سَافَرَهُ إِلَّا ضُحَّى، وَكَانَ يَبْدَأُ بِالْمُسْجِدِ فَيَرْكَعُ رَكْعَتَيْنِ، وَنَهَى النَّبِيُّ إِيَّالِيُّ عَنْ كَلَامِي، وَكَلَامِ صَاحِبَيَّ، وَلَمْ يَنْهَ عَنْ كَلَامِ أَحَدٍ مِنْ الْمُتَخَلِّفِينَ غَيْرَنَا، فَاجْتَنَبَ النَّاسُ كَلَامَنَا، فَلَبِثْتُ كَذَلِكَ حَتَّى طَالَ عَلَيَّ الْأَمْرُ، وَمَا مِنْ شَيْءٍ أَهَمُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَمُوتَ فَلَا يُصَلِّي عَلَيَّ النَّبِيُّ ﷺ، أَوْ يَمُوتَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَأَكُونَ مِنْ النَّاسِ بِتِلْكَ المُنْزِلَةِ فَلَا يُكَلِّمُنِي أَحَدٌ مِنْهُمْ، وَلَا يُصَلِّي وَلَا يُسَلِّمُ عَلَيَّ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَوْبَتَنَا عَلَى نَبِيِّهِ ﷺ حِينَ بَقِيَ الثُّلُثُ الْآخِرُ مِنَ اللَّيْلِ وَرَسُـولُ الله ﷺ عِنْدَ أُمِّ سَلَمَةَ، وَكَانَتُ أُمُّ سَلَمَةَ مُحْسِنَةً فِي شَأْنِي مَعْنِيَّةً فِي أَمْرِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَعْطِمَكُمْ النَّاسُ فَيَمْنَعُونَكُمْ النَّوْمَ سَائِرَ اللَّيْلَةِ... » الحديث.

وقد رواه مسلم برقم (٢٧٦٩) ولم يذكر أم سلمة والشاهد من الحديث هنا.

وكذا ما نزل من القرآن والنبي المَّرْالِيُّ في لحاف عائشة؛ ففي صحيح البخاري رقم (٣٧٧٥) عَنْ عُرْوَةَ قَالَ كَانَ النَّاسُ يَتَحَرَّوْنَ بِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَة، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَاجْتَمَعَ صَوَاحِبِي إِلَى أُمِّ سَلَمَةَ فَقُلْنَ: يَا أُمَّ سَلَمَةَ وَاللهِ إِنَّ النَّاسَ يَتَحَرَّوْنَ

جِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَةَ، وَإِنَّا نُرِيدُ الْحَيْرَ كَمَا تُرِيدُهُ عَائِشَةُ، فَمُرِي رَسُولَ الله ﷺ أَنْ يَاهُمُ اللهَ عَلَيْكُ أَمُّ يَاهُمُ النَّاسَ أَنْ يُهْدُوا إِلَيْهِ حَيْثُ مَا كَانَ، أَوْ حَيْثُ مَا دَارَ، قَالَتْ: فَذَكَرَتْ ذَلِكَ أُمُّ سَلَمَةَ لِلنَّبِيِّ ﷺ فَذَكُرْتُ لَهُ ذَاكَ فَأَعْرَضَ عَنِّي، سَلَمَةَ لِلنَّبِيِ فَي عَائِشَة، فَإِنَّهُ وَاللهِ مَا نَزَلَ فَلَيًا كَانَ فِي الثَّالِثَةِ ذَكَرْتُ لَهُ فَقَالَ: «يَا أُمَّ سَلَمَةَ لَا تُؤْذِينِي فِي عَائِشَة، فَإِنَّهُ وَاللهِ مَا نَزَلَ عَلَيَ الْوَحْيُ وَأَنَا فِي لَخَافِ امْرَأَةٍ مِنْكُنَّ غَيْرِهَا».

وأما القرآن النومي فمثاله ما في صحيح مسلم برقم (٤٠٠) عَنْ أَنْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: بَيْنَا رَسُولُ الله وَيَرْاللهُ ذَاتَ يَوْمِ بَيْنَ أَظْهُرِنَا إِذْ أَغْفَى إِغْفَاءَةً ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ مُتَبَسِّمًا، فَقُلْنَا: مَا أَضْحَكَكَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «أُنْزِلَتْ عَلِيَّ آنِفًا سُورَةٌ» فَقَرَأ بِسْمِ مُتَبَسِّمًا، فَقُلْنَا: مَا أَضْحَكَكَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «أُنْزِلَتْ عَلِيَّ آنِفًا سُورَةٌ» فَقَرأ بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَوْ \* إِنَّ شَانِئَكَ هُو اللهُ الرَّبِّكَ وَانْحَوْ \* إِنَّ شَانِئَكَ هُو اللهُ الْأَبْتَرُ ﴾.

ثُمَّ قَالَ: «أَتَذْرُونَ مَا الْكُوْثَرُ؟» فَقُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ نَهْرٌ وَعَدَنِيهِ رَبِّ عَزَّ وَجَلَّ، عَلَيْهِ خَيْرٌ كَثِيرٌ، هُوَ حَوْضٌ تَرِدُ عَلَيْهِ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، آنِيَتُهُ عَدَدُ النُّجُومِ، فَيُخْتَلَجُ الْعَبْدُ مِنْهُمْ فَأَقُولُ: رَبِّ إِنَّهُ مِنْ أُمَّتِي. فَيَقُولُ: مَا تَدْرِي مَا أَحْدَثَتْ بَعْدَكَ».

 وَهِيَ الْأَوْثَانُ. قَالَ: ثُمَّ تَتَابَعَ الْوَحْيُ.

رواه البخاري برقم (٤) ومسلم برقم (١٦١).

قال السيوطي رحمه الله في الإتقان (١/ ٦٦-٦٧):

قال الإمام الرافعي في أماليه: فهم فاهمون من الحديث أن السورة نزلت في تلك الإغفاءة، وقالوا: من الوحي ما كان يأتيه في النوم؛ لأن رؤيا الأنبياء وحي.

قال: وهذا صحيح، لكن الأشبه أن يقال إن القرآن كله نزل في اليقظة، وكأنه خطر له في النوم سورة الكوثر المنزلة في اليقظة، أو عرض عليه الكوثر الذي وردت فيه السورة، فقرأها عليهم، وفسرها لهم، ثم قال: وورد في بعض الروايات أنه أغمي عليه، وقد يحمل ذلك على الحالة التي كانت تعتريه عند نزول الوحي، ويقال لها برحاء الوحي، انتهى

قلت: الذي قاله الرافعي في غاية الاتجاه، وهو الذي كنت أميل إليه قبل الوقوف عليه، والتأويل الأخير أصح من الأول؛ لأن قوله أنزل علي آنفًا يدفع كونها نزلت قبل ذلك، بل نقول: نزلت في تلك الحالة، وليس الإغفاء إغفاء نوم، بل الحالة التي كانت تعتريه عند الوحي، فقد ذكر العلماء أنه كان يؤخذ عن الدنيا.

## القرآن الليلي والنهاري

القرآن ليس له وقت معين لنزوله لا ينزل إلا فيه، بل ينزل حسب الوقائع، فقد يكون نزوله بالليل؛ فمن ذلك ما نزل في وقعة توبة الثلاثة الذين خلفوا، تقدم قريبًا.

وأما نزول النهار فمثاله:حديث الإفك المتقدم قريبًا في سبب نزول براءة عائشة رضي الله عنها.

### القرآن الأرضي والسمائي

أما القرآن الأرضي فهذا هو الأصل، لكن هم يعنون به ما نزل تحت الأرض، ومثاله: عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ مَلَيْكُ فِي غَارٍ وَقَدْ وَمثاله: عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ مَلَيْكُ فِي عَارٍ وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ: ﴿ وَالمُرْسَلَاتِ عُرْفًا ﴾ [الرسلات: ١]، فَنَحْنُ نَأْخُذُهَا مِنْ فِيهِ رَطْبَةً إِذْ خَرَجَتْ عَلَيْنَا حَيَّةٌ فَقَالَ: ﴿ اقْتُلُوهَا ﴾ ، فَابْتَدَرْنَاهَا لِنَقْتُلَهَا فَسَبَقَتْنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ خَرَجَتْ عَلَيْنَا حَيَّةٌ فَقَالَ: ﴿ اقْتُلُوهَا ﴾ ، فَابْتَدَرْنَاهَا لِنَقْتُلَهَا فَسَبَقَتْنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَرَبَيْكُ: ﴿ وَقَاهَا اللهُ شَرَّكُمْ كُمَا وَقَاكُمْ شَرَّهَا».

رواه البخاري برقم (١٨٣٠) ومسلم برقم (٢٢٣٤).

وأما السمائي أي ما نزل في السماء فمثاله: ما جاء عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: لَمَّا أُسْرِيَ بِرَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ التُهِيَ بِهِ إِلَى سِدْرَةِ المنتهَى وَهِيَ فِي السَّمَاءِ السَّادِسَةِ، إِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْرَجُ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُهْبَطُ بِهِ السَّادِسَةِ، إِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْبَطُ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُهْبَطُ بِهِ مِنْ الْأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْبَطُ بِهِ مِنْ الْأَرْضِ فَيُقْبَضَ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْرَبُ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْبَطِي مِنْ اللهُ عَلَى السَّلَواتِ اللهِ عَلَى السَّلَواتِ اللهِ عَلَى السَّلُواتِ اللهِ عَلَى السَّلُواتِ اللهِ عَلَى السَّلُواتِ اللهُ مَنْ أَمَّتِهِ شَيْئًا المَقْحِمَاتُ. خَوَاتِيمَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، وَعُفِرَ لَمِنْ لَمْ يُشْرِكُ بِاللهِ مِنْ أُمَّتِهِ شَيْئًا المَقْحِمَاتُ.

رواه مسلم برقم (۱۷۳).

#### ما نزلت من سور القرآن كاملة وما نزلت مفرقة

أما مثال ما نزلت من سور القرآن كاملة فسورة تبَّت؛ ففي صحيح البخاري برقم (٢٠٨) ومسلم (٢٠٨) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [السعراء: ٢١٤]، خَرَجَ رَسُولُ الله ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [السعراء: ٢١٤]، خَرَجَ رَسُولُ الله ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [السعراء: ٢١٤]، خَرَجَ رَسُولُ الله ﴿ وَالْذِي يَهْتِفُ؟ قَالُوا: مُنْ هَذَا الَّذِي يَهْتِفُ؟ قَالُوا: مُحَمَّدٌ، فَا اللهِ فَقَالَ: (يَا صَبَاحَاهُ»، فَقَالُوا: مَنْ هَذَا الَّذِي يَهْتِفُ؟ قَالُوا: مُحَمَّدٌ، فَا اللهِ فَقَالَ: (يَا بَنِي فُلَانٍ، يَا بَنِي فُلَانٍ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ، فَاجْتَمَعُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرُ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلًا تَخْرُجُ بِسَفْحِ بَنِي عَبْدِ المُطَلِّبِ، فَاجْتَمَعُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرُ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلًا كَنْدِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ هَذَا الْجُبَلِ أَكُنتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟ قَالُوا: مَا جَرَّ بْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا، قَالَ: فَإِنِّ نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَذَيرُ لَكُمْ بَيْنَ عَذَا بِ شَدِيدٍ».

قَالَ: فَقَالَ أَبُو لَهَبٍ: تَبَّا لَكَ أَمَا جَمَعْتَنَا إِلَّا لِحَدَا، ثُمَّ قَامَ، فَنَزَلَتْ هَـذِهِ الـشُورَةُ: ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾ وَقَدْ تَبَّ، كَذَا قَرَأَ الْأَعْمَشُ إِلَى آخِرِ السُّورَةِ.

وكذا سورة الكوثر؛ ففي صحيح مسلم برقم (٤٠٠) عَنْ أَنْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: بَيْنَا رَسُولُ الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### أَحْدَثَتْ بَعْدَكَ».

وأما ما نزل من السور مفرقاً فهو غالب القرآن.

ومثال ما نزل من الآيات مفرقاً:

١- عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُم الحُيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الحُيْطِ الْأَسْوَدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] قالَ: فَكَانَ الرَّجُلُ إِذَا أَرَادَ الصَّوْمَ رَبَطَ أَحَدُهُمْ فِي رِجْلَيْهِ الْخَيْطَ الْأَسْوَدَ وَالْخَيْطَ الْأَبْيَضَ، فَلَا يَزَالُ إِذَا أَرَادَ الصَّوْمَ رَبَطَ أَحَدُهُمْ فِي رِجْلَيْهِ الْخَيْطَ الْأَسْوَدَ وَالْخَيْطَ الْأَبْيَضَ، فَلَا يَزَالُ إِنَّا أَلُو اللهُ بَعْدَ ذَلِكَ: ﴿ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ فَعَلِمُوا أَنَّمَا يَعْنِي بِذَلِكَ اللهُ إللَّيْلَ وَالنَّهَارَ.
 يَعْنِي بِذَلِكَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ.

رواه البخاري برقم (١٩١٧) ومسلم برقم(١٠١٩).

٢- عَنِ الْبَرَاءِ يَقُولُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ المؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٩٥] فَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ زَيْدًا فَجَاءَ بِكَتِفٍ يَكْتُبُهَا، فَشَكَا إِلَيْهِ ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ ضَرَارَتَهُ فَنَزَلَتْ: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِن المؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ ﴾.

رواه البخاري برقم (٢٨٣١) ومسلم برقم(١٨٩٨).

وَجاءعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ بِمِثْلِ حَدِيثِ الْبَرَاءِ.

رواه البخاري برقم (٤٥٩٢) ومسلم برقم(١٨٩٨).

## الحكمة من نزول القرآن مفرقاً:

لنزول القرآن مفرقًا حكم عدة، منها:

الأول: تثبيت لقلب رسول الله ﷺ قال تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَـوْلَا نُـزِّلَ عَلَيْهِ الْفُرْقَانَ كَفَرُوا لَـوْلَا نُـزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ مُحْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴾ [الفرقان:٣٦].

الثاني: لكي يسهل على الناس حفظه، وفهمه والعمل به، قال تعالى: ﴿وَقُرْآنَا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً ﴾[الإسراء:١٠٦].

الثالث: تنشيط الهمم لقبول ما نزل من القرآن والعمل به.

الرابع: التدرج في التشريع حتى يصل إلى درجة الكمال، كما في آيات الخمر الذي نشأ الناس عليه، وألفوه، وكان من الصعب عليهم أن يُجابهوا بالمنع منه منعًا باتًا، فنزل في شأنه أولًا قوله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴿ البقرة: ٢١٩]، فكان في هذه الآية تهيئة للنفوس لقبول تحريمه، حيث أنه لا يجوز ممارسة شيء إثمه أكبر من نفعه.

ثم نزل ثانيًا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فكان في هذه الآية تمرين على تركه في بعض الأوقات وهي أوقات الصلوات.

ثم نزل ثالثًا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخُمْرُ وَالْمُسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٦٠]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْحُمْرِ وَالْمُسِرِ

وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴿ [المَائدة: ٩١]، وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطْبِعُوا اللهَ وَأَلَانَهُ وَاللهُ وَالْحَالَ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَالل

فكان في هذه الآيات المنع من الخمر منعًا باتًا في جميع الأوقات، بعد أن هُيئت النفوس، ثم مرنت على المنع منه في بعض الأوقات.

راجع أصول في التفسير للعثيمين (ص١٦-١٧).

## ما تأخر نزوله من القرآن عن حُكمه:

مثاله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ الآية [المائدة: ٢]، فهي نزلت بالبيداء وهم داخلون المدينة؛ ففي صحيح البخاري برقم (٢٦٨) ومسلم برقم (٣٦٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: سَقَطَتْ برقم (٤٦٠٨) ومسلم برقم (٣٦٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: سَقَطَتْ قِلَادَةٌ لِي بِالْبَيْدَاءِ، وَنَحْنُ دَاخِلُونَ المُدِينَةَ، فَأَنَاخَ النَّبِيُّ يَرَبُّكُهُ، وَنَزَلَ فَنْنَى رَأْسَهُ فِي عَجْرِي رَاقِدًا، أَقْبَلَ أَبُو بَكُرٍ فَلَكَزَنِي لَكُزَةً شَدِيدةً، وَقَالَ: حَبَسْتِ النَّاسَ فِي قِلَادَةٍ فَي اللهُ وَتَكُنْ اللهُ يَرَائِنُهُ، وَقَدْ أَوْجَعَنِي، ثُمَّ إِنَّ النَّبِيَّ وَلَكُونُ اللهُ يَرَائِنُهُ اللهُ عَنْهَا اللهِ يَرَائِنُهُ اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ وَحَدْرَتِ الصَّبُحُ، فَالْتُمِسَ اللَّاءُ فَلَمْ يُوجَدْ، فَنَزَلَتْ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ وَحَدْمُ رَتِ الصَّبُحُ، فَالْتَمِسَ اللَّاءُ فَلَمْ يُوجَدْ، فَنَزَلَتْ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكُمْ يَالَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

قال ابن عبد البر في التمهيد (١٩/ ٢٧٩):

معلوم عند جميع أهل السير أن النبي المراكز منذ افترضت عليه الصلاة بمكة لم يصل إلا بوضوء؛ مثل وضوئنا اليوم، وهذا ما لا يجهله عالم ولا يدفعه إلا معاند، وفيها ذكرنا دليل على أن آية الوضوء إنها ما نزلت ليكون فرضها المتقدم متلو في التنزيل، ولها نظائر كثيرة ليس هذا موضع ذكرها.اهـ

ودليل ذلك حَدِيثُ زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ اللَّالَةُ أَنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَام أَتَـاهُ فِي أَوْلِ مَا أُوحِيَ إِلَيْهِ فَعَلَّمَهُ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاةَ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الْوُضُوءِ أَخَـذَ غَرْفَةً مِنْ مَا وُفَضَحَ بِهَا فَرْجَهُ.

رواه أحمد (٤/ ١٦١) وابن ماجه برقم (٤٦٢)، وفي سنده ابن لهيعة ضعيف، وقد رواه أحمد (٧٠٣/٥) وفي سنده رشدين بن سعد وهوضعيف إلا أنه متابع لابن لهيعة، فالحديث حسن.

## ما تأخر حكمه من القرآن عن نزوله:

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴾ [البلد: ٢]، فهذه السورة مكية، وفي صحيح البخاري برقم (١٨٣٤) ومسلم (١٣٥٣) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يَوْمَ الْفَتْحِ فَتْحِ مَكَّةَ: ﴿ لَا هِجْرَةَ وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا ». وَقَالَ يَوْمَ الْفَتْحِ فَتْحِ مَكَّةَ: ﴿ إِنَّ هَذَا الْبَلَدَ حَرَّمَهُ اللهُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمْ يَحِلُ الْقِتَالُ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ، فَهُو حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمْ يَحِلَ الْقِتَالُ فِيهِ لِأَحَدِ قَيْلِي، وَلَمْ يَكِلً لِي إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَادٍ، فَهُو حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلا يَكُومُ الْقِيَامَةِ، لَا فَيْ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلا يَعْمَلُ الْقِيَامَةِ، لَا يَعْضَدُ شَوْكُهُ، وَلَا يُنْقِرُ صَيْدُهُ، وَلَا يَلْتَقِطُ إِلَّا مَنْ عَرَّامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلا يُخْتَلَى خَلَاهَا».

فَقَالَ الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَلِبُيُوتِهِمْ، فَقَالَ: «إِلَّا الْإِذْخِرَ».

وكذا نزول: ﴿سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُولُّونَ الدُّبُرَ ﴾[القمر:٥٤]، هذه السورة مكية وما حصل هذا إلا يوم بدر.

راجع البرهان للزركشي (١/ ٣٢) والإتقان للسيوطي (١/ ١٠٤).

## كيفية جمع القرآن

جمع القرآن على قسمين:

الأول: كان في صدور الرجال:

قال عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: وَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ مَا مِنْ كِتَـابِ اللهِ سُـورَةٌ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ فِيهَا أُنْزِلَتْ، وَلَـوْ أَعْلَـمُ أَحَـدًا هُـوَ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ فِيهَا أُنْزِلَتْ، وَلَـوْ أَعْلَـمُ أَحَـدًا هُـوَ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ مِنِّي تَبْلُغُهُ الْإِبِلُ لَرَكِبْتُ إِلَيْهِ.

رواه البخاري برقم (٥٠٠٢) ومسلم (٢٤٦٣).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ وَيَلِيْلُ فِي غَارٍ وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ وَطَبَةً إِذْ خَرَجَتْ عَلَيْنَا حَيَّةٌ فَقَالَ: عَلَيْهِ ﴿ وَالمُرْسَلَاتِ عُرْفًا ﴾ فَنَحْنُ نَأْخُذُهَا مِنْ فِيهِ رَطْبَةً إِذْ خَرَجَتْ عَلَيْنَا حَيَّةٌ فَقَالَ: «اقْتُلُوهَا» فَابْتَدَرْنَاهَا لِنَهُ شَرَّكُمْ كَمَا وَقَاكُمْ شَرَّهَا».

رواه البخاري برقم (١٨٣٠) ومسلم برقم (٢٢٣٤).

الثاني: كتابته، وهذه على مراحل:

الأولى: في عهد النبي تَبَرِيْكُمُ، وهذا لم يكن على عهد النبي تَبَرِيْكُ في مصحف إنها كان يكتب في الجلود والعظام.

عَنِ الْبَرَاءِ يَقُولُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ المؤْمِنِينَ وَالمَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ [النساء: ٩٥]، فَأَمَرَ رَسُولُ الله ﷺ زَيْدًا فَجَاءَ بِكَتِفٍ يَكْتُبُهَا، فَشَكَا إِلَيْهِ الْسَاءِ وَمُ وَارَتَهُ فَنَزَلَتْ: ﴿لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِن المَؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الْبَانُ أُمِّ مَكْتُومٍ ضَرَارَتَهُ فَنَزَلَتْ: ﴿لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِن المَؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي

الضَّرَرِ ﴾. رواه البخاري برقم (٢٨٣١) ومسلم برقم(١٨٩٨).

وفي صحيح مسلم برقم (٣٠٠٤) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا تَكْتُبُوا عَنِّي، وَمَنْ كَتَبَ عَنِّي غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلْيَمْحُهُ، وَحَدِّثُوا عَنِّي وَلَا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلِيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

ويدل على ذلك ما يأتي قريبًا عن علي رضي الله عنه.

الثانية: في عهد أبي بكر رضي الله عنه:

عن علي رضي الله عنه قال: رحم الله أبا بكر هو أول من جمع بين اللوحين.

رواه ابن أبي داود في كتاب المصاحف برقم (١٤-١٨) وابن أبي شيبة (١٠/ ٤٤٥) وغيرهما، وهو حسن.

وعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، وَكَانَ مِمَّىنْ يَكْتُبُ الْـوَحْيَ، قَـالَ: أَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّ عُمَرَ أَتَانِي فَقَالَ: أَرْسَلَ إِلِيَّ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّ عُمَرَ أَتَانِي فَقَالَ: إِنَّ الْقَتْلَ بَعْرَ الْقَتْلُ بِالْقُرَّاءِ فِي إِنَّ الْقَتْلُ بِالْقُرَّاءِ فِي النَّاسِ، وَإِنِّي أَخْ شَى أَنْ يَـسْتَحِرَّ الْقَتْلُ بِالْقُرَّاءِ فِي الْمُواطِنِ؛ فَيَذْهَبَ كَثِيرٌ مِنَ الْقُرْآنِ، إِلَّا أَنْ تَجْمَعُوهُ، وَإِنِّي لَأَرَى أَنْ تَجْمَعَ الْقُرْآنِ.

قَالَ أَبُو بَكْرٍ: قُلْتُ لِعُمَرَ: كَيْفَ أَفْعَلُ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ الله ﷺ

فَقَالَ عُمَرُ: هُوَ وَاللهِ خَيْرٌ، فَلَمْ يَزَلْ عُمَـرُ يُرَاجِعُنِي فِيـهِ حَتَّى شَرَحَ اللهُ لِـ لَـلِكَ صَدْرِي، وَرَأَيْتُ الَّذِي رَأَى عُمَرُ.

قَالَ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ: وَعُمَرُ عِنْدَهُ جَالِسٌ لَا يَتَكَلَّمُ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّكَ رَجُلٌ شَابٌ عَاقِلٌ، وَلَا نَتَّهِمُكَ، كُنْتَ تَكْتُبُ الْوَحْيَ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ فَتَبَعْ الْقُرْآنَ فَاجْمَعْهُ. فَوَالله لَوْ كَلَّفَنِي نَقْلَ جَبَلٍ مِنَ الْجِبَالِ مَا كَانَ أَثْقَلَ عَلَيَّ مِمَّا أَمَرَنِي بِهِ مِنْ جَمْعِ الْقُرْآنِ، قُلْتُ: كَيْفَ تَفْعَلَانِ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ النَّبِيُّ أَيُلِيْنُ؟

فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: هُوَ وَالله خَيْرٌ، فَلَمْ أَزَلْ أَرَاجِعُهُ حَتَّى شَرَحَ اللهُ صَدْرِي لِلَّذِي شَرَحَ اللهُ لَهُ صَدْرَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ، فَقُمْتُ فَتَتَبَعْتُ الْقُرْآنَ أَجْعُهُ مِنَ الرِّقَاعِ، وَالْأَكْتَافِ، وَالْعُسُبِ، وَصُدُورِ الرِّجَالِ حَتَّى وَجَدْتُ مِنْ سُورَةِ التَّوْبَةِ آيَتَيْنِ مَعَ خُزِيْمَةَ الْأَنْصَارِيِّ؛ لَمْ أَجِدْهُمَا مَعَ أَحَدٍ غَيْرِهِ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ خُزِيْمَةَ الْأَنْصَارِيِّ؛ لَمْ أَجِدْهُمَا مَعَ أَحَدٍ غَيْرِهِ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ خُزِيْمَةَ الْأَنْصَارِيِّ؛ لَمْ أَجِدْهُمَا مَعَ أَحَدٍ غَيْرِهِ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ ﴾ إلى آخِرِهِمَا [التوبة:١٢٩-١٢٩]، وكَانَتْ الصُّحُفُ اللهُ، ثُمَّ عِنْدَ عُمَرَ حَتَّى تَوَقَاهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُ مُرَا عَلَيْهُ مَا عُنِتُ عُمَرَ عَلَيْهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُ اللهُ مُنْ اللهُ مُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ ال

رواه البخاري برقم (٤٦٧٩).

وكان هذا بسبب ما حصل من القتل من الصحابة يوم اليهامة.

وهذا يدل على أن كثيرًا ممن قتل في وقعة اليهامة كان قد حفظ القرآن، لكن يمكن أن يكون المراد أن مجموعهم جمعه لا أن كل فرد جمعه.

قوله: قلت لعمر: هو خطاب أبي بكر لعمر حكاه ثانيًا لزيد بن ثابت لما أرسل إليه، وهو كلام من يؤثر الاتباع وينفر من الابتداع.

قوله: لم يفعله رسول الله ﷺ قال الخطابي وغيره يحتمل أن يكون ﷺ إنها لم يجمع القرآن في المصحف لما كان يترقبه من ورود ناسخ لبعض أحكامه، أو تلاوته فلما انقضى نزوله بوفاته ﷺ ألهم الله الخلفاء الراشدين ذلك وفاء لوعد الصادق بضمان حفظه على هذه الأمة المحمدية زادها الله شرفًا، فكان ابتداء ذلك على يد

الصديق رضي الله عنه بمشورة عمر، ويؤيده ما أخرجه ابن أبي داود في المصاحف (١) بإسناد حسن عن عبد خير قال: سمعت عليًا يقول: أعظم الناس في المصاحف أجرًا أبو بكر رحمة الله على أبي بكر هو أول من جمع كتاب الله.

وأما ما أخرجه مسلم (٢) من حديث أبي سعيد قال قال رسول الله ﷺ «الا تكتبوا عني شيئًا غير القرآن...» الحديث، فلا ينافي ذلك لأن الكلام في كتابة خصوصة، على صفة مخصوصة، وقد كان القرآن كله كتب في عهد النبي ﷺ لكن غير مجموع في موضع واحد، ولا مرتب السور.

وأما ما أخرجه ابن أبي داود في المصاحف (٣) من طريق بن سيرين قال قال علي لما مات رسول الله المرابع أليت أن لا آخذ علي ردائي إلا لمسلاة جمعة حتى أجمع القرآن، فجمعه، فإسناده ضعيف لانقطاعه، وعلى تقدير أن يكون محفوظًا فمراده بجمعه حفظه في صدره.

قال: والذي وقع في بعض طرقه حتى جمعته بين اللوحين وَهَمُّ من رَاوِيهِ. قلت: وما تقدم من رواية عبد خير عن علي أصح فهو المعتمد.

<sup>(</sup>١) تقدم قريبًا، وهو حسن.

<sup>(</sup>۲) برقم (۳۰۰٤).

<sup>(</sup>٣) ضعيف، رواه ابن أبي داود في كتاب المصاحف برقم (٣١) وهو منقطع بين ابن سيرين وعلي، ابن سيرين لم يدرك عليًا.

ووقع عند ابن أبي داود (١) أيضا بيان السبب في إشارة عمر بن الخطاب بذلك فأخرج من طريق الحسن أن عمر سأل عن آية من كتاب الله فقيل كانت مع فلان فقتل يوم اليهامة، فقال إنا لله وأمر بجمع القرآن، فكان أول من جمعه في المصحف، وهذا منقطع.

وقد تسول لبعض الروافض أنه يتوجه الاعتراض على أبي بكر بها فعله من جمع القرآن في المصحف، فقال: كيف جاز أن يفعل شيئًا لم يفعله الرسول المرسول الم

والجواب: أنه لم يفعل ذلك إلا بطريق الاجتهاد السائغ الناشئ عن النصح منه لله ولرسوله ولكتابة ولأئمة المسلمين وعامتهم، وقد كان النبي المراث أذن في كتابة القرآن، ونهى أن يكتب معه غيره، فلم يأمر أبو بكر إلا بكتابة ما كان مكتوبًا، ولذلك توقف عن كتابة الآية من آخر سورة براءة حتى وجدها مكتوبة، مع أنه كان يستحضرها هو ومن ذكر معه، وإذا تأمل المنصف ما فعله أبو بكر من ذلك جزم بأنه يعد في فضائله وينوه بعظيم منقبته لثبوت قوله ولي هن المدن سن سنة فله أجرها، وأجر من عمل بها (٢)، فها جمع القرآن أحد بعده إلا وكان له مثل أجره إلى يوم القيامة، وقد كان لأبي بكر من الاعتناء بقراءة القرآن ما اختار معه أن يرد على ابن الدغنة جواره ويرضى بجوار الله ورسوله (٣).

<sup>(</sup>١) ضعيف، رواه أبو بكر بن أبي داود في المصاحف برقم (٣٢) وهو منقطع، الحسن لم يدرك عمر.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم برقم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٩٠٥).

وقد أعلم الله تعالى في القرآن بأنه مجموع في الصحف في قوله: ﴿ فِي صُحُفٍ مُكرَّمَةٍ \* مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ \* الآية [عبس:١٣-١٤]، وكان القرآن مكتوبًا في الصحف لكن كانت مفرقة فجمعها أبو بكر في مكان واحد، ثم كانت بعده محفوظة إلى أن أمر عثمان بالنسخ منها، فنسخ منها عدة مصاحف وأرسل بها إلى الأمصار.

انتهى من الفتح بتصرف.

الثالثة: في عهد عثمان بن عفان رضي الله عنه:

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَهَانِ قَدِمَ عَلَى عُثْهَانَ - وَكَانَ يُغَاذِي أَهْلَ السَّأْمِ فِي فَتْحِ إِرْمِينِيةَ وَأَذْرَبِيجَانَ مَعَ أَهْلِ الْعِرَاقِ فَأَفْزَعَ حُذَيْفَةَ الْعُثْهَانَ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمِنِينَ أَدْرِكْ هَذِهِ الْأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ الْخَيْلَافُهُمْ فِي الْقِرَاءَةِ - فَقَالَ حُذَيْفَةُ لِعُثْهَانَ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمِنِينَ أَدْرِكْ هَذِهِ الْأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ كَفْتَلِفُوا فِي الْكِتَابِ؛ اخْتِلَافَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، فَأَرْسَلَ عُثْهَانُ إِلَى حَفْصَةَ: أَنْ يَخْتَلِفُوا فِي الْكِتَابِ؛ اخْتِلَافَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، فَأَرْسَلَ عُثْهَانُ إِلَى حَفْصَةَ: أَنْ أَرْسِلِي إِلَيْنَا بِالصَّحُفِ نَنْسَخُهَا فِي الْمُصَاحِفِ ثُمَّ نَرُدُّهَا إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتُ بَهَا حَفْصَةً إِلَى عُفْصَةً إِلَى عُلْمَا إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتُ بَهَا حَفْصَةً إِلَى عُلْمَا إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتُ بَهَا حَفْصَة إِلَى عُفْصَة إِلَى عُفْصَة إِلَى عُلْمَا إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتُ بِهَا حَفْصَة إِلَى عُمْ وَعَبْدَ الله بْنَ النَّرُبِي إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتُ بِهَا حَفْصَة إِلَى عُشَانَ، فَأَمَرَ زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ، وَعَبْدَ الله بْنَ الزَّبَيْرِ، وَسَعِيدَ بْنَ الْعَاصِ، وَعَبْدَ الله مُن الْتُورِثِ بْنِ هِشَامِ، فَنَسَخُوهَا فِي الْمُصَاحِفِ .

وَقَالَ عُثْمَانُ لِلرَّهُطِ الْقُرَشِيِّنَ الثَّلاَثَةِ: إِذَا اخْتَلَفْتُمْ أَنْتُمْ وَزَيْدُ بْنُ ثَابِتِ فِي شَيْءٍ مِنَ الْقُرْآنِ فَاكْتُبُوهُ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ؛ فَإِنَّمَا نَزَلَ بِلِسَانِهِمْ، فَفَعَلُوا حَتَّى إِذَا نَسَخُوا السَّحُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَفْصَةَ، وَأَرْسَلَ إِلَى كُلِّ أُفْتِ اللَّصَّحُفَ إِلَى حَفْصَةَ، وَأَرْسَلَ إِلَى كُلِّ أُفْتٍ اللَّصَّحَفِ عَمَّا نَسَخُوا، وَأَمَرَ بِمَا سِوَاهُ مِنَ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ -أَوْ مُصْحَفِ -أَنْ يُحْرَقَ. رواه البخاري برقم (٤٩٨٧).

انظر الإتقان (١/ ١٦٣) والبرهان للزركشي (١/ ٢٣٣).

# كيفية نزول القرآن

تكاثرت الأدلة من القرآن والسنة على أن نزول القرآن من عند الله، قال تعالى: ﴿ شَهُ رُمَ ضَانَ اللَّهِ عِنْ الْهُ رَآنُ هُ دَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُ دَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [الفرقان: ١]، وقال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ اللَّهُ وَالْ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾ [الفرقان: ١]، وقال تعالى: ﴿ لا يَأْتِهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ حَكِيمٍ تعالى: ﴿ لا يَأْتِهِ الْبَاطِ لُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ عَيْدٍ ﴾ [نصلت: ٢٤].

لكنهم اختلفوا في كيفية إنزال القرآن على ثلاثة أقوال:

القول الأول: أنه نزل إلى السهاء الدنيا ليلة القدر جملة واحدة، ثم نزل بعد ذلك منجماً في عشرين سنة أو ثلاث وعشرين سنة، على حسب الاختلاف في مدة إقامت بمكة بعد النبوة على حسب الوقائع.

قال تعالى: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْ ذِرِينَ \* فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ \* أَمْرًا مِنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾[الدخان:١-٥].

وأخرج الحاكم " والبيهقي " وغيرهما من طريق منصور عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال أنزل القرآن في ليلة القدر جملة واحدة إلى سماء الدنيا، وكان بمواقع النجوم، وكان الله ينزله على رسول الله المرابع بعضه في أثر بعض.

<sup>(</sup>١) المستدرك (٢/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى (٤/ ٣٠٦).

وأخرج الحاكم "والبيهقي" أيضًا والنسائي "من طريق داود بن أبي هندعن عكرمة عن ابن عباس قال: أنزل القرآن في ليلة واحدة إلى السماء الدنيا ليلة القدر ثم أنزل بعد ذلك بعشرين سنة شم قرأ: ﴿وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلّا جِئْنَاكَ بِالحُقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ [الفرقان: ٣٣]، ﴿ وَقُرْ آناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً ﴾ [الإسراء: ١٠٦].

وأخرجه ابن أبي حاتم " من هذا الوجه وفي آخره: فكان المشركون إذا أحدثوا شيئًا أحدث الله لهم جوابًا.

وأخرج الحاكم "وابن أبي شيبة" من طريق حسان بن حريث عن سعيد بن جبير عن البحاء جبير عن ابن عباس قال: فصل القرآن من الذكر فوضع في بيت العزة من السماء الدنيا، فجعل جبريل ينزل به على النبي المرائلية .

أسانيدها كلها صحيحة.

وأخرج الطبراني من وجه آخر عن ابن عباس، قال: أنزل القرآن في ليلة القدر في شهر رمضان إلى سماء الدنيا جملة واحدة، ثم أنزل نجومًا.

إسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>١) المستدرك (٢/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى (٤/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) في التفسير برقم (٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن أبي حاتم (٢/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) المستدرك (٢/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٦) المصنف (٦/ ١٤٤).

وأخرج الطبراني والبزار من وجه آخر عنه قال: أنزل القرآن جملة واحدة حتى وضع في بيت العزة في السماء الدنيا، ونزله جبريل على محمد المراه المعاد وأعمالهم.

وأخرج ابن أبي شيبة "في فضائل القرآن من وجه آخر عنه: دفع إلى جبريـل في ليلة القدر جملة واحدة فوضعه في بيت العزة ثم جعل ينزله تنزيلًا.

وأخرج ابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات في من طريق السدي عن محمد عن ابن أبي المجالد عن مقسم عن ابن عباس أنه سأل عطية بن الأسود فقال أوقع في قلبي الشك قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾، وهذا نزل في شوال، وفي ذي القعدة، وفي ذي الحجة، وفي المحرم، وصفر، وشهر ربيع، فقال ابن عباس: إنه أنزل في رمضان ليلة القدر جملة واحدة، ثم أنزل على مواقع النجوم رسلًا في الشهور والأيام.

قال أبو شامة: قوله رسلًا: أي رفقًا، وعلى مواقع النجوم أي على مثل مساقطها، يريد أنزل في رمضان في ليلة القدر جملة واحدة، ثم أنزل على ما وقع مفرقًا يتلو بعضه بعضًا على تؤدة ورفق.

انتهى من الإتقان (١/ ١١٦-١١٧).

وهذا القول هو الصحيح، وهو قول الأكثرين وبه تجتمع الأدلة.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير (١٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) كشف الأستار للهيثمي برقم (٢٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) المصنف (٦/ ١٤٤).

<sup>(3)(7/737).</sup> 

الثاني: أنه نزل إلى سماء الدنيا في كل ليلة قدر من العام ما يقدر الله إنزاله في كل السنة، ثم ينزل بعد ذلك منجماً في جميع السنة على رسول الله المرابع عسب الوقائع.

الثالث: أنه ابتدئ إنزاله في ليلة القدر، ثم نزل بعد ذلك منجماً في أوقات مختلفة في سائر الأوقات.

الرابع: أنه نزل من اللوح المحفوظ جملة واحدة، وأن الحفظة نجمته على جبريل في عشرين ليلة، وأن جبريل في عشرين ليلة، وأن جبريل نجمه على النبي المرابع في عشرين سنة، وهذا القول أبعدها عن الصواب وقد استغربه السيوطي.

وأصح الأقوال -كما تقدم- هو الأول، ولا يلزم منه أن كلام الله ليس بحرف وصوت، ولا يلزم منه أيضاً القول بخلق القرآن، وهذه المسألة لها باب مستقل. انظر البرهان (١/ ٢٢٨- ٢٢٩) والإتقان (١/ ١١٦-١١٨).

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (١٥/ ٢٢٣-٢٢٥):

ونظير ما قوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلاً ﴾[الانعام: ١١٤].

والكتاب اسم للقرآن بالضرورة والاتفاق فإنهم أو بعضهم يفرقون بين الكلام وكتاب الله، فيقول: كلامه هو المعنى القائم بالذات، وهو غير مخلوق، وكتابه هو المنظوم المؤلف العربي، وهو مخلوق.

والقرآن يراد به هذا تارة وهذا تارة، والله تعالى قد سمى نفس مجموع اللفظ والمعنى قرآنًا وكتابًا وكلامًا؛ فقال تعالى: ﴿الر تِلْكَ آَيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنِ وَلَامًا؛ مُبِينٍ ﴾ [النمل: ١]، وقال: مُبِينٍ ﴾ [النمل: ١]، وقال: ﴿وَالنَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا

إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴿ الاحقاف: ٢٩-٣٠] فبين إن الذي سمعوه هو القرآن وهو الكتاب، وقال: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ نَجِيدٌ \* فِي لَوْحٍ خُفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١-٢٢]، وقال: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾ [الواقعة: ٧٧-٤]، وقال: ﴿ وَالطُّورِ \* كُفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢٠-٣]، وقال: ﴿ وَالطُّورِ \* كَابًا ، وقال: ﴿ وَالطُّورِ \* وَكَتَابٍ مَسْطُورٍ \* فِي رَقِّ مَنْشُورٍ ﴾ [الطور: ١٠٣]، وقال: ﴿ وَلَوْ نَزَّ لْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي وَكَتَابٍ مَسْطُورٍ \* فِي رَقِّ مَنْشُورٍ ﴾ [الطور: ١٠٣]، وقال: ﴿ وَلَوْ نَزَّ لْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي وَرَطًاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِ ﴾ [الأنعام: ٧]، ولكن لفظ الكتاب قد يراد به المكتوب فيكون هو الكلام، وقد يراد به ما يكتب فيه كها قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾ ، وقال: ﴿ وَنَخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُوراً ﴾ [الإسراء: ١٣].

والمقصود هنا أن قوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلاً ﴾ [الانعام: ١١٤]، يتناول نزول القرآن العربي على كل قول، وقد أخبر أن الذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق أخبار مستشهد بهم لا مكذب لهم، وقال: إنهم يعلمون ذلك، ولم يقل إنهم يظنونه أو يقولونه، والعلم لا يكون إلا حقًا مطابقًا للمعلوم بخلاف القول والظن الذي ينقسم إلى حق وباطل فعلم أن القرآن العربي منزل من الله لا من الهواء، ولا من اللوح، ولا من جسم آخر، ولا من جبريل، ولا من محمد، ولا غيرهما، وإذا كان أهل الكتاب يعلمون ذلك فمن لم يقر بذلك من هذه الأمة كان أهل الكتاب المقرون بذلك خيرًا منه من هذا الوجه، وهذا لا ينافي ما جاء عن ابن عباس وغيره من السلف في تفسير قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ ما جاء عن ابن عباس وغيره من السلف في تفسير قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ أنه أنزله بعد ذلك منجمًا مفرقًا بحسب

الحوادث، ولا ينافى أنه مكتوب فى اللوح المحفوظ قبل نزوله كما قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْ آنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ هُوَ قُرْ آنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ هُوَ قُرْ آنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَشُهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ كَلَّا إِنَّهَ اتَذْكِرَةٌ \* فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ \* فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ \* مَرْ فُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ \* بِأَيْدِي سَفَرَةٍ \* كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ [مس:١١-١٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الزخرف:٤].

فإن كونه مكتوبًا فى اللوح المحفوظ، وفي صحف مطهرة بأيدي الملائكة لا ينافى أن يكون جبريل نزل به من الله، سواء كتبه الله قبل أن يرسل به جبريل أو بعد ذلك، وإذا كان قد أنزله مكتوبًا إلى بيت العزة جملة واحدة فى ليلة القدر فقد كتبه كله قبل أن ينزله، والله تعالى يعلم ما كان وما يكون وما لا يكون أن لو كان كيف كان يكون.

وهو سبحانه قد قدر مقادير الخلائق، وكتب أعمال العباد قبل أن يعملوها كما ثبت ذلك في صريح الكتاب والسنة وآثار السلف، ثم أنه يأمر الملائكة بكتابتها بعد ما يعملونها، فيقابل بين الكتابة المتقدمة على الوجود والكتابة المتأخرة عنه فلا يكون بينها تفاوت، هكذا قال ابن عباس وغيره من السلف وهو حق فإذا كان ما يخلقه بائنًا عنه قد كتبه قبل أن يخلقه فكيف يستبعد أن يكتب كلامه الذي يرسل به ملائكته قبل أن يرسلهم به.

ومن قال: إن جبريل أخذ القرآن من الكتاب لم يسمعه من الله كان هذا باطلًا من وجوه منها:

أن يقال: إن الله سبحانه وتعالى قد كتب التوراة لموسى بيده فبنو إسرائيل أخذوا كلام الله من الكتاب الذى كتبه هو سبحانه وتعالى فيه، فإن كان محمد أخذه عن جبريل وجبريل عن الكتاب كان بنو إسرائيل أعلا من محمد بدرجة.

وكذلك من قال: إنه ألقى إلى جبريل المعاني وأن جبريل عبر عنها بالكلام العربي، فقوله يستلزم أن يكون جبريل ألهمه إلهامًا، وهذا الإلهام يكون لآحاد المؤمنين كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾[المائدة: ١١١]، وقال: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ﴾ [القصص: ٧]، وقد أوحى إلى سائر النبيين فيكون هذا الوحي الذي يكون لآحاد الأنبياء والمؤمنين أعلى من أخذ محمد القرآن عن جبريل؛ لأن جبريل الذي علمه لمحمد هو بمنزلة الواحد من هؤلاء، ولهذا زعم ابن عربي أن خاتم الأولياء أفضل من خاتم الأنبياء، وقال: لأنه يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول فجعل أخذه وأخذ الملك الذي جاء إلى الرسول من معدن واحد، وادَّعي أن أخذه عن الله أعلى من أخذ الرسول للقرآن ومعلوم أن هذا من أعظم الكفر، وأن هذا القول من

وأيضًا فالله تعالى يقول: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيُهَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوراً \* وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾[النساء:١٦٣-١٦٤].

ففضل موسى بالتكليم على غيره ممن أوحى إليهم وهذا يدل على أمور:

على أن الله يكلم عبده تكليمًا زائدًا عن الوحي الذي هو قسيم التكليم الخاص؛ فإن لفظ التكليم والوحي كل منهما ينقسم إلى عام وخاص، فالتكليم هو المقسوم في قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ وَسُولًا وَالسُورى: ١٥]، والتكليم المطلق هو قسيم الوحي الخاص ليس هو قسمًا منه، وكذلك لفظ الوحي قد يكون عامًا فيدخل فيه التكليم الخاص كما في قوله لموسى: ﴿فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ [طه: ١٣].

وقد يكون قسيم التكليم الخاص كما في سورة الشورى وهذا يبطل قول من يقول: الكلام معنى واحد قائم بالذات فإنه حنيئذٍ لا فرق بين التكليم الذي خص به موسى والوحي العام الذي يكون لآحاد العباد.

ومثل هذا قوله في الآية الأخرى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِنْ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ فإنه فرق بين الإيحاء وبين التكليم من وراء الحجاب وبين إرسال رسول يوحى بإذنه ما يشاء.اهـ

وانظر فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ رحمه الله، جمع وترتيب محمد بن عبد الرحمن بن قاسم (١/ ٢١٤-٢٣٩).

قال الشيخ العثيمين رحمه الله في تفسير القرآن الكريم (٢/ ٣٣٢-٢٣٣) في تفسير قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْفُرْقَانِ ﴾:

وهل المراد بالقرآن الجنس فيشمل بعضه أو المراد به العموم فيشمله كله؟

قال بعض أهل العلم:

إن (ال) للعموم فيشمل كل القرآن، وهذا هو المشهور عند كثير من المفسرين المتأخرين، وعلى هذا القول يشكل الواقع؛ لأن الواقع أن القرآن نزل في رمضان وفي شوال وفي ذي القعدة وفي ذي الحجة ... في جميع المشهور، ولكن أجابوا عن ذلك بأنه روى عن ابن عباس رضي الله عنها أن القرآن نزل من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في رمضان، وصار جبريل يأخذه من هذا البيت فينزل به على رسول الله عليها.

لكن هذا الأثر ضعيف اهـ.

فيكون الراجح ما تقدم.

وانظر تفسير ابن كثير (١/ ٤٠٣) عند الآية.

ودعك من قول الأشاعرة أن القرآن أنـزل مـن اللـوح المحفـوظ ليلـة القـدر جملـة واحدة، فوضع في بيت العزة في سماء الدنيا، ثم كان ينزل به جبريل منجمًا.

ونقل القرطبي في تفسيره (٢/ ٢٩٧) عدم الخلاف.

#### الحكمة من إنزال القرآن جملة واحدة:

الحكمة من ذلك تفخيم لأمر القرآن، وأمر من نزل عليه؛ وذلك بإعلام سُكان السهاوات السبع أن هذا آخر الكتب المنزلة على خاتم الرسل، لأشرف الأمم، ولقد صرفناه إليهم لينزله عليهم، ولولا أن الحكمة الإلهية اقتضت نزوله منجهًا بسبب الوقائع لأهبطه إلى الأرض جملة.

انظر البرهان للزركشي (١/ ٢٣٠).

#### أسباب النزول

#### تعريف سبب النزول:

سبب النزول هو: علم يبحث فيه سببه نزول الآية، كذا في مفتاح السعادة(١٠).

وقيل: ما نزلت الآية أو الآيات متحدثة عنه، أو مبينة لحكمه أيام وقوعه (٢).

#### أقسام نزول القرآن:

الأول: ابتدائي: وهو ما لم يكن له سبب خاص من أجله نـزل، وهـذا النـوع هو أكثر القرآن الكريم.

الثاني: ما له سبب نزلت بسببه آية أو آيات، وهذا يقتصر على أمرين:

أحدهما: أن تحدث حادثة فينزل القرآن الكريم بشأنها مثل سبب ننزول: ﴿ تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَ وَتَبَّ ﴾، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: لَمَا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [السعراء: ٢١٤]، خَرَجَ رَسُولُ الله يَهَلِينُ حَتَّى صَعِدَ الصَّفَا، فَهَتَفَ: ﴿ يَا صَبَاحَاهُ ﴾، فَقَالُوا: مَنْ هَذَا الَّذِي يَهْتِفُ؟ قَالُوا: مُحَمَّدُ، فَاجْتَمَعُوا إلَيْهِ فَقَالَ: ﴿ يَا بَنِي فُلَانٍ، يَا بَنِي فُلَانٍ، يَا بَنِي فُلَانٍ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، يَا بَنِي عَبْدِ المَطَّلِبِ، فَاجْتَمَعُوا إلَيْهِ، فَقَالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرُ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلًا تَخُرُجُ بِسَفْحِ هَذَا عَرْمُ عَرْمُ اللّهَ وَمُرْمُ اللّهُ عَرْمُ عُوا إلَيْهِ، فَقَالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرُ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلًا تَخُرُجُ بِسَفْحِ هَذَا

<sup>(</sup>١) كشف الظنون (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) قواعد في التفسير (١/ ٥٣).

الجُبَلِ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟ قَالُوا: مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا، قَالَ: فَإِنِّي نَـذِيرٌ لَكُـمْ بَـيْنَ يَـدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ». قَالَ: فَقَالَ أَبُو لَهَبٍ: تَبَّا لَكَ أَمَا جَمَعْتَنَا إِلَّا لَهِذَا، ثُمَّ قَامَ، فَنَزَلَتْ هَـذِهِ عَذَابٍ شَدِيدٍ». قَالَ: فَقَالَ أَبُو لَهبٍ: تَبَّا لَكَ أَمَا جَمَعْتَنَا إِلَّا لَهِذَا، ثُمَّ قَامَ، فَنَزَلَتْ هَـذِهِ السُّورَةِ. السُّورَةِ: ﴿ تَبَّ يَدَا أَبِي لَهبٍ ﴾، وقَدْ تَبَّ، كَذَا قَرَأَ الْأَعْمَشُ، إِلَى آخِرِ السُّورَةِ. رواه البخاري برقم (٤٩٧١) ومسلم برقم (٢٠٨).

ثانيهها: أن يسأل الرسول ﴿ إِلَيْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ وَعَى إلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وَعَى إلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى إلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى إلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى اللهُ وحَى اللهُ وحَى اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى اللهُ وحَى اللهُ واللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى اللهُ وحَى اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وحَى اللهُ وحَى اللهُ واللهُ اللهُ الله

رواه البخاري برقم (١٢٥) ومسلم برقم(٢٧٩٤).

والكلام في موضوع أسباب النزول يعني هذا الثاني (الأخير) الذي ينزل بسبب حادثة أو سؤال.

راجع الإتقان (١/ ٨٣) والصحيح المسند من أسباب النزول لـشيخنا مقبـل رحمه الله(ص١٦).

#### أهمية معرفة أسباب النزول:

إن لمعرفة ما صح من أسباب النزول أهمية عظيمة في معرفة تفسير الآية، ولـ ه فوائد طيبة منها:

- ١ معرفة وجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم.
- ٢- بعض الأحكام تكون مخصوصة بسبب نزولها لا سيها عند من يرى أن
   العبرة بخصوص السبب، وسيأتي إن شاء الله بحث هذا.
- ٣- أن اللفظ قد يكون عاماً، ويقوم الدليل على تخصيصه، فإذا عرف السبب قطعي
   قصر التخصيص على ما عدا صورته، فإن دخول صورة السبب قطعي
   وإخراجها بالاجتهاد ممنوع وقد حُكى عليه الإجماع، حكاه الباقلاني.
  - ٤ معرفة تفسير الآية، و الوقوف على قصتها ١٠٠ وبيان سب نزولها ١٠٠٠.

وقال ابن دقيق العيد:بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معاني القرآن.

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٣٩):

والآية التى لها سبب معين إن كانت أمرًا ونهيًا، فهي متناولة لذلك الشخص ولغيره ممن كان بمنزلته، وإن كانت خبرًا بمدح أو ذم فهي متناولة لذلك الشخص وغيره ممن كان بمنزلته أيضًا.

<sup>(</sup>١) إن كان لها قصة.

<sup>(</sup>٢) إن كان لها سبب نزول.

ومعرفة سبب النزول يعين على فهم الآية؛ فإن العلم بالسبب يورث العلم بالسبب، ولهذا كان أصح قولي الفقهاء أنه إذا لم يعرف ما نواه الحالف رجع إلى سبب يمينه، وما هيجها وأثارها.

وقولهم: نزلت هذه الآية في كذا، يراد به تارة أنه سبب النزول، ويراد به تــارة أن ذلك داخل في الآية، وإن لم يكن السبب كها تقول عنى بهذه الآية كذا.اهــ.

٥- دفع توهم الحصر، قال الزركشي في البرهان (١/ ٢٣):

قال الشافعي ما معناه في معنى قوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيّ مُحَرّماً ﴾ الآية [الأنعام: ١٤٥]،: إن الكفار لما حرموا ما أحل الله، وأحلوا ما حرم الله، وكانوا على المضادة والمحادة جاءت الآية مناقضة لغرضهم؛ فكأنه قال لا حلال إلا ما حرمتموه ولا حرام إلا ما أحللتموه نازلًا منزلة من يقول لا تأكل اليوم حلاوة، فتقول لا آكل اليوم إلا الحلاوة، والغرض المضادة لا النفي والإثبات على الحقيقة، فكأنه قال لا حرام إلا ما حللتموه من الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به، ولم يقصد حل ما وراءه إذا القصد إثبات التحريم لا إثبات الحل.اه.

7- إزالة الإشكال: مثاله ما في صحيح البخاري برقم (٥٤٦٨) ومسلم برقم (٢٧٧٨) عَنْ مُحَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، أَنَّ مَرْوَانَ قَالَ: اذْهَبْ برقم (٢٧٧٨) عَنْ مُحَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، أَنَّ مَرْوَانَ قَالَ: اذْهَبْ يَا رَافِعُ - لِبَوَّابِهِ - إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ فَقُلْ: لَئِنْ كَانَ كُلُّ امْرِئٍ مِنَّا فَرِحَ بِهَا أَتَى، وَأَحَبَّ أَنْ يُحْمَدَ بِهَا لَمْ يَفْعَلْ مُعَذَّبًا لَنُعَذَّبًا لَنُعَذَّبَنَّ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ وَأَحَبَّ أَنْ يُكَمَدُ بِهَا لَمْ يَفْعَلْ مُعَذَّبًا لَنُعَذَّبًا لَنُعَذَّبًا أَنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فِي أَهْلِ الْكِتَابِ، ثُمَّ تَلَا اللهُ عَنْهُهَا: مَا لَكُمْ وَلِمِذِهِ الْآيَةِ، إِنَّمَا أُنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فِي أَهْلِ الْكِتَابِ، ثُمَّ تَلَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيشَاقَ اللّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ لَا يَقَ إِلَى اللّهُ مِيثَاقَ اللّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسٍ وَلَا تَكُمُونَهُ ﴾ هَذِهِ الْآيَةَ [آل عمران:١٨٧]، وَتَلَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ اللّهُ فِينَا الْكِنَابِ مُولِلَا تَعْسَبَنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ الْذِينَ عَبَّاسٍ: ﴿ لَا لَكُمْ وَلِلْ الْمَالِ الْمُولِينَ اللّهُ عَنْهُ اللهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَبْسَاسٍ اللّهُ لَلْ الْمِنْ عَبَّاسٍ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُنْ عَبَّاسٍ اللللّهُ مُعْلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الْمَالِ الْمُنْ عَبَاسٍ اللّهُ الْمُلْ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمِلْ الْمُنْ اللهُ اللهُ الْمُنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللللّهُ اللللهُ اللللّهُ اللهُ الللهُ الللللللللّهُ الللهُ اللللّهُ الللللل اللّهُ الل

يَفْرَحُونَ بِيَا أَتُوْا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِيَا لَمْ يَفْعَلُوا ﴿ آلَ عَمِران ١٨٨١]، وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: سَأَلَكُم النَّبِيُّ أَيْرِ اللَّهِ عَنْ شَيْءٍ فَكَتَمُوهُ إِيَّاهُ وَأَخْبَرُوهُ بِغَيْرِهِ، فَخَرَجُوا قَدْ أَرَوْهُ أَنْ قَدْ أَخْبَرُوهُ بِمَا سَأَلْكُمْ عَنْهُ، وَاسْتَحْمَدُوا بِذَلِكَ إِلَيْهِ، وَفَرِحُوا بِمَا أَتَوْا مِنْ كِتُمَانِمِمْ إِيَّاهُ مَا سَأَلْكُمْ عَنْهُ.

قال السيوطي رحمه الله في الإتقان (١/ ٨٤-٨٥):

وحكي عن عثمان بن مظعون وعمرو بن معدي كرب أنها كانا يقولان الخمر مباحة ويحتجان بقوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعِمُوا ﴾ الآية [المائدة: ٩٣]، ولو علما سبب نزولها لم يقولا ذلك، وهو أن ناسًا قالوا لما حرمت الخمر: كيف بمن قتلوا في سبيل الله وماتوا وكانوا يشربون الخمر وهي رجس؟ فنزلت، أخرجه أحمد والنسائي وغيرهما(١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ المُحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّ يُهُنَّ ثَلاثَةُ أَشْهُمٍ ﴾ [الطلاق:٤]، فقد أشكل معنى هذا الشرط على بعض الأئمة حتى قال الظاهرية بأن الآيسة لا عدة عليها إذا لم تَرْتَب، وقد بين ذلك سبب النزول وهو أنه لما نزلت الآية التي في سورة البقرة في عدد النساء، قالوا قد بقي عدد من عدد النساء لم يذكرن الصغار والكبار فنزلت، أخرجه الحاكم (٢) عن أبي، فعلم بذلك أن الآية خطاب لمن لم يعلم ما حكمهن في العدة، وارتاب هل عليهن عدة أو لا، وهل

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٣/ ٢٢٧) والبخاري برقم (٢٤٦٤) ومسلم برقم (١٩٨٠).

<sup>(</sup>٢) ضعيف، رواه الحاكم (٢/ ٤٩٢ -٤٩٣) وفي سنده أبو عثمان الأنصاري لم يـدرك أبيَّ بـن كعـب، فروايته عنه مرسلة.

عدتهن كاللاتي في سورة البقرة أو لا، فمعنى إن ارتبتم: إن أشكل عليكم حكمهن وجهلتم كيف يعتدون فهذا حكمهن.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]، فإنا لو تركنا ومدلول اللفظ لاقتضى أن المصلي لا يجب عليه استقبال القبلة سفرًا ولا حضرًا، وهو خلاف الإجماع؛ فلما عرف سبب نزولها علم أنها في نافلة السفر (١)، أو فيمن صلى بالاجتهاد وبان له الخطأ على اختلاف الروايات في ذلك.

ومن ذلك قوله: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالمُرُوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾ الآية [البقرة: ١٥٨]، فإن ظاهر لفظها لا يقتضي أن السعي فرض، وقد ذهب بعضهم إلى عدم فرضيته تمسكًا بذلك، وقد ردت عائشة على عروة في فهمه ذلك بسبب نزولها؛ وهو أن الصحابة تأثموا من السعي بينها لأنه من عمل الجاهلية فنزلت (٢).

٧- معرفة اسم النازل فيه، وتعيين المبهم فيها.

انظر البرهان(١/ ٢٢) ومقدمة العجاب في بيان الأسباب للحافظ ابن حجر (١/ ٩٤) والصحيح المسند من أسباب النزول (ص١٦).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم برقم (٧٠٠) عن ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (١٦٤٣) ومسلم برقم (١٢٧٧).

# العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب:

إن الآيات التي ثبت فيها سبب نزول تعتبر أقل بكثير من الآيات التي لم يرد أو لم يثبت فيها سبب نزول، ومع ذلك فالذي عليه الجمهور أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

قال السيوطي رحمه الله في الإتقان(١/ ٨٦):

وقد نزلت آيات في أسباب اتفقوا على تعديتها إلى غير أسبابها كنزول آية الظهار في سلمة بن صخر، وآية اللعان في شأن هلال بن أمية، وحد القذف في شأن عائشة، ثم تعدى إلى غيرهم، ومن لم يعتبر عموم اللفظ قال خرجت هذه الآية ونحوها لدليل آخر، كما قصرت آيات على أسبابها اتفاقاً لدليل قام على ذلك .اهـ.

ومسألة قصر الآية عن سبب نزولها منزلق خطير، كثيراً ما يعمد إلى إثارته أعداء الإسلام الماكرون الذين يقولون: إن الحكم الذي أنزله الله لا نعترض عليه ولا ننكره، ولكنه حكم خاص بتلك الحادثة، وليس لنا أن نعممه على الحالات الأخرى التي تشابهها.

انتهى من بحوث في أصول التفسير (ص١١٧).

وفي صحيح البخاري برقم (٥٢٦) ومسلم برقم (٢٧٦٣) عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا أَصَابَ مِنْ امْرَأَةٍ قُبْلَةً، فَأَتَى النَّبِيَّ اللهِ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا أَصَابَ مِنْ امْرَأَةٍ قُبْلَةً، فَأَتَى النَّبِيَّ اللَّيْلِ فَأَخْبَرَهُ، فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ رَجُلًا أَصَابَ مِنْ امْرَأَةٍ قُبْلَةً، فَأَتَى النَّبِي اللَّيْلِ إِنَّ الحُسسَنَاتِ يُسَدُّهِبْنَ وَجَلَّ : ﴿ أَقِهِ مُنَاتِ مُ اللَّهُ اللهُ الله

قَالَ: «لِجَمِيع أُمَّتِي كُلِّهِمْ».

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٣٨-٣٣٩):

وقد يجيء كثيرًا من هذا الباب قولهم هذه الآية نزلت في كذا، لا سيما إن كان المذكور شخصًا، كأسباب النزول المذكورة في التفسير، كقولهم إن آية الظهار نزلت في امرأة أوس بن الصامت، وان آية اللعان نزلت في عويمر العجلاني، أو هلال بن أمية، وأن آية الكلالة نزلت في جابر بن عبد الله (۱)، وأن قوله: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِيا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ [المائدة: ٤٩]، نزلت في بني قريظة، والنضير (٢)، وأن قوله: ﴿وَمَنْ يُومِّيِ مُنْ يُومِّي يُومِّي دُبُرَهُ ﴾ [المائدة: ٤٩]، نزلت في بني قريظة، والنضير (٢)، وأن قوله: ﴿ وَمَنْ يُومِي مُن يُومِي مُن يُومِي مُن يُومِي مُن يُومِي مُن يُومِي المناس المائدة: ١٠١]، نزلت في بدر (٣)، وأن قوله: ﴿ شَهَادَةُ بَيْ نِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المُوتُ ﴾ [المائدة: ١٠٦]، نزلت في قضية تميم الداري، وعدى بن بداء (٤)، وقول أبي أيوب إن قوله: ﴿ وَلا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التّهُلُكَةِ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، نزلت فينا معشر الأنصار الحديث (٥)...

ونظائر هذا كثير عما يذكرون أنه نزل في قوم من المشركين بمكة، أو في قوم من أهل الكتاب اليهود والنصارى، أو في قوم من المؤمنين، فالذين قالوا ذلك لم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (١٥٦٥) ومسلم برقم(١٦١٦).

<sup>(</sup>٢) ضعيف، رواه الطبري في تفسيره (٨/ ٥٠٢) والبيهقي في الدلائل (٢/ ٥٣٣- ٥٣٤) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وفي سنده جهالة محمد بن أبي محمد.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود برقم (٢٦٤٨) عن أبي سعيد رضي الله عنه، وهو في الصحيح المسند من أسباب النزول (ص١١٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٢٧٨٠) عن ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي برقم (٢٩٧٢)وهو في الصحيح المسند من أسباب النزول (ص٣٤).

يقصدوا أن حكم الآية مختص بأولئك الأعيان دون غيرهم فإن هذا لا يقوله مسلم ولا عاقل على الاطلاق، والناس وإن تنازعوا في اللفظ العام الوارد على سبب هل يختص بسببه أم لا؟ فلم يقل أحد من علماء المسلمين إن عمومات الكتاب والسنة تختص بالشخص المعين، وانها غاية ما يقال أنها تختص بنوع ذلك الشخص، فيعم ما يشبهه ولا يكون العموم فيها بحسب اللفظ.

والآية التى لها سبب معين إن كانت أمرًا ونهيًا فهي متناولة لذلك الشخص ولغيره ممن كان بمنزلته، وإن كانت خبرًا بمدح أو ذم فهي متناولة لذلك الشخص وغيره ممن كان بمنزلته أيضًا. انظر الإتقان (١/ ٨٧).

## آية نزلت في معين ولا عموم للفظها.

قال السيوطي في الإتقان (١/ ٨٨):

تنبيه: قد علمت مما ذكر أن فرض المسألة في لفظ له عموم إما آية نزلت في معين ولا عموم للفظها فإنها تقصر عليه قطعًا، كقوله تعالى: ﴿وَسَيْجَنَّبُهَا الْأَتَّقَى \* الَّـذِي يُـؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾[الليل: ١٧- ١٨]، فإنها نزلت في أبي بكر الصديق بالإجماع.

وقد استدل بها الإمام فخر الدين الرازي مع قوله: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَاللهِ أَتُقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]، على أنه أفضل الناس بعد رسول الله وَرَثِيْنَهُ.

ووهم من ظن أن الآية عامة في كل من عمل عمله إجراء له على القاعدة، وهذا غلط؛ فإن هذه الآية ليس فيها صيغة عموم إذ الألف واللام إنها تفيد العموم إذا كانت موصولة أو معرفة في جمع، زاد قوم أو مفرد بشرط ألا يكون هناك عهد، واللام في الأتقى ليست موصولة لأنها لا توصل بأفعل التفضيل إجماعًا، والأتقى

ليس جمعًا، بل هو مفرد، والعهد موجود خصوصًا مع ما يفيده صيغة أفعل من التمييز وقطع المشاركة، فبطل القول بالعموم، وتعين القطع بالخصوص والقصر على من نزلت فيه رضي الله عنه.

راجع الإتقان(١/ ٨٧) والبرهان(١/ ٣٢) والصحيح المسند من أسباب النزول (ص١٧).

#### أقسام سبب النزول:

سبب النزول على قسمين:

الأول: الصريح: وهو قسمان:

أحدهما: ما يصرح فيه الصحابي بقوله سبب نـزول قولـه تعـالي كـذا، هـو كـذا وكذا.

وهذا ذكره بعض العلماء وليس له وجود أصلًا.

ثانيهما: أن يقول الصحابي حدث كذا وكذا أو سئل رسول الله و الله و الله المرابع عن كذا فنزلت آية كذا.

مثال الأول: عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَت الْيَهُودُ تَقُولُ: إِذَا أَتَى الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ مِنْ دُبُرِهَا فِي قُبُلِهَا كَانَ الْوَلَدُ أَحْوَلَ فَنَزَلَتْ: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَى شِئْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

رواه البخاري برقم (٤٥٢٨) ومسلم برقم(١٤٣٥).

مثال الثاني: عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا،قَالَ: مَرِضْتُ فَأَتَانِي رَسُولُ الله وَشَيْلُ وَأَبُو بَكْرٍ يَعُودَانِي مَاشِيَيْنِ فَأَغْمِي عَلِيَّ، فَتَوَضَّا ثُمَّ صَبَّ عَلَيَّ مِنْ وَضُوبِهِ الله وَلَيْ الله عَرْدَ عَلَيَّ شَيْئًا حَتَّى نَزَلَتْ آيَةُ فَأَفَقْتُ، قُلْتُ يَلُرُدَّ عَلَيَّ شَيْئًا حَتَّى نَزَلَتْ آيَةُ المِيرَاثِ: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ ﴾ [النساء: ١٧٦].

رواه البخاري برقم (٥٦٥١) ومسلم برقم(١٦١٦).

الثاني: غير الصريح في سبب النزول (وهي المحتملة) وهو قسمان:

أحدهما: كقول الراوي نزلت هذه الآية في كذا، فهذا يراد به تارة أنه سبب نزول وتارة يكون داخلاً في معنى الآية.

مثاله: ما رواه الترمذي برقم (٢٩٨٧) عَنِ الْبَرَاءِ: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُ وَالْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة:٢٦٧]، قَالَ: نَزَلَتْ فِينَا مَعْشَرَ الْأَنْ صَارِ؛ كُنَّا أَصْحَابَ نَخْلِ فَكَانَ الرَّجُلُ يَأْتِي مِنْ نَخْلِهِ عَلَى قَدْرِ كَثْرَتِهِ وَقِلَتِهِ، وَكَانَ الرَّجُلُ يَأْتِي بِالْقِنْوِ وَالْقِنْو وَالْقِنْو وَالْقِنْو وَالْقِنْو وَالْقِنْو وَالْقِنْو وَالْقِنْو فَهُ عَلَقُهُ فِي المُسْجِدِ، وَكَانَ أَهْلُ الصُّفَّة لَيْسَ هَمُ طَعَامٌ، فكَانَ أَحَدُهُمْ إِذَا جَاعَ أَتَى الْقِنْو فَضَرَبَهُ بِعَصَاهُ فَيَسْقُطُ مِنَ الْبُسْرِ وَالتَّمْرِ فَيَأْكُلُ، وَكَانَ نَاسٌ مِمَّنْ لَا يَرْغَبُ فِي الْقِنْو فِيهِ الشِّيصُ وَالْخَشْفُ وَبِالْقِنْوِ قَدْ انْكَسَرَ فَيُعَلِّقُهُ؛ فَأَنْزَلَ اللهُ الْخَيْرِ يَأْتِي الرَّجُلُ بِالْقِنْو فِيهِ الشِّيصُ وَالْحَشْفُ وَبِالْقِنْوِ قَدْ انْكَسَرَ فَيُعَلِّقُهُ؛ فَأَنْزَلَ اللهُ الْخَرْجُنَا لَكُمْ مِنْ الْبُونُ وَيَهِ الشِّيصُ وَالْحَشَفُ وَبِالْقِنْوِ قَدْ انْكَسَرَ فَيُعَلِّقُهُ؛ فَأَنْزَلَ اللهُ تَبَارَكَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيَبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِنَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنْ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُ وَالْخَبِيتَ مِنْ أَعْضَاهُ أَنْفِقُوا مِنْ وَلِسَتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَا أَنْ تُغْمِضُوا الْجَبِيتَ مَاللَاهُ اللهُ وَاللهِ فَوْلَا مَا أَعْطَاهُ لَمْ يَأْخُونُ اللهُ اللهُ اللهِ مِثْلُ مَا أَعْطَاهُ لَمْ يَأْخُونُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْذَا الْعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ

قَالَ: فَكُنَّا بَعْدَ ذَلِكَ يَأْتِي أَحَدُنَا بِصَالِحٍ مَا عِنْدَهُ .

وهو في الصحيح المسند من أسباب النزول (ص٤٨).

ثانيهما: إذا قال الصحابي أحسب هذه الآية نزلت في كذا أوما حسب هذه الآية إلا نزلت في كذا.

 «اسْقِ يَا زُبَيْرُ ثُمَّ أَرْسِل المَاءَ إِلَى جَارِكَ». فَغَضِبَ الْأَنْصَارِيُّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَنْ كَانَ ابْنَ عَمَّتِكَ، فَتَلَوَّنَ وَجُهُ نَبِيِّ اللهِ ﷺ ثُمَّ قَالَ: «يَا زُبَيْرُ اسْقِ ثُمَّ احْبِس المَاءَ حَتَّى يَارْجِعَ إِلَى الجُدْرِ».

فَقَالَ الزُّبَيْرُ: وَاللهِ إِنِّي لَأَحْسِبُ هَذِهِ الْآيَةَ نَزَلَتْ فِي ذَلِكَ: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا ﴾ [النساء:٥٧].

رواه البخاري برقم (٢٣٥٩ و ٢٣٦٠) ومسلم برقم (٢٣٥٧).

انظر البرهان للزركشي (١/ ٣١) والصحيح المسند من أسباب النزول (ص١٨).

#### طريق معرفة سبب النزول:

قال الواحدي في أسباب النزول (ص٧):

ولا يحل القول في أسباب نزول الكتاب إلا بالرواية والسماع ممن شاهد التنزيل، وقفوا على الأسباب، وبحثوا عن علمها، وجدوا في الطِّلاب، وقد ورد الشرع بالوعيد للجاهل ذي العثار () في هذا العلم بالنار .اه..

وذلك لأن النبي أَرْبِيَا يُلْ يقول «من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

رواه البخاري برقم (١٠٦)، ومسلم في المقدمة برقم (١) عن علي رضي الله عنه، وجاء عن غيره.

وهذا الأمر لا يمكن القول به إلا لمن شاهد التنزيل أو نقل عنهم، فلذا العبرة في سبب النزول صحته إلى صحابي بقوله.

عن ابن سيرين قال: سألت عبيدة عن آية من القرآن، فقال: ذهب الذين كانوا يعلمون فيم أنزل القرآن، فاتق الله وعليك بالسديد.

رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (١/ ٨٠) وهو صحيح.

وأما اليوم فكل أحد يخترع للآية سبباً، ويختلق إفكاً وكذباً، ملقياً زمامه إلى الجهالة غير مفكر في الوعيد للجاهل بسبب الآية .

انتهى كلام الواحدي في أسباب النزول (ص ٨).

وهذا موضوع معلوم في الشريعة أن الشرع لا يأخذ إلا من القرآن والسنة، وسبب النزول يؤخذ من أقوال الصحابة.

<sup>(</sup>١) أي الخطأ.

وقال السيوطي في لباب النقول (ص٦):

وقال غيره: سبب النزول أمر يحصل للصحابة بقرائن تحتف بالقضايا، وربا لم يجزم بعضهم فقال أحسب هذه الآية نزلت في كذا، كما قال ابن الزبير (١) في قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء:٦٥]. اهـ.

ولا يقبل قول الصحابي إلا إذا ثبت إليه.

وهذا موضوع لا يحتاج فيه إلى إطالة؛ فموضوعه كتب أصول الحديث.

#### سبب النزول له حكم الرفع:

قال الحاكم في معرفة علوم الحديث (ص٧٠):

فإن الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل فأخبر عن آية من القرآن أنها نزلت في كذا وكذا فإنه حديث مسند.

قال الحافظ ابن حجر في النكت على ابن الصلاح (٢/ ٥٣٠-٥٣١):

تبع المصنف<sup>(۲)</sup> في ذلك الخطيب، وكذا قال الأستاذ أبو منصور البغدادي إذا أخبر الصحابي رضي الله عنه عن سبب وقع في عهد النبي المرابي أو أخبر عن نزول آية له بذلك، مسند لكن أطلق الحاكم النقل عن البخاري ومسلم أن تفسير الصحابي رضي الله عنه الذي شهد الوحي والتنزيل حديث مسند، والحق أن ضابط ما يفسره

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه آنفًا.

<sup>(</sup>٢) يريد ابن الصلاح

الصحابي رضي الله عنه إن كان مما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا منقولًا عن لسان العرب، فحكمه الرفع وإلا فلا.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٤٠):

قد تنازع العلماء في قول الصاحب نزلت هذه الآية في كذا، هل يجرى مجرى المسند، كما يذكر السبب الذى أنزلت لأجله، أو يجري مجرى التفسير منه الذى ليس بمسند، فالبخارى يدخله في المسند، وغيره لا يدخله في المسند، وأكثر المسانيد على هذا الاصطلاح، كمسند أحمد وغيره، بخلاف ما إذا ذكر سببًا نزلت عقبه فإنهم كلهم يدخلون مثل هذا في المسند. اهد.

وقال السيوطي في لباب النقول (ص٨):

والذي يتحرر في سبب النزول أنه ما نزلت الآية أيام وقوعه ليخرج ما ذكره الواحدي في سورة الفيل من أن سببها قصة قدوم الحبشة، فإن ذلك ليس من أسباب النزول في شيء، بل هو من باب الإخبار عن الوقائع الماضية كذكر قصة قوم نوح، وعاد، وثمود، وبناء البيت ونحو ذلك.

وكذلك ذكره في قوله: ﴿وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾[النساء:١٢٥]، سبب اتخاذه خليلًا فليس ذلك من أسباب نزول القرآن كما لا يخفى.اهـ.

## إذا قال التابعي نزلت آية كذا في كذا:

قال السيوطي في الإتقان (١/ ٩١):

ما تقدم أنه من قبيل المسند من الصحابي إذا وقع من تابعي فهو مرفوع أيضًا، لكنه مرسل، فقد يقبل إذا صح السند إليه، وكان من أئمة التفسير الآخذين عن

الصحابة كمجاهد، وعكرمة، وسعيد بن جبير، أو اعتضد بمرسل آخر ونحو ذلك.اهـ.

## تعدد سبب النزول للآية الواحدة:

قد ترى إذا قرأت في الصحيح من أسباب النزول أن الآية الواحدة قد يكون لها أكثر من سبب نزول وكلها ثابة.

وإن كان هذا قليلاً والأكثر فيما صح من أسباب النزول أنه له سبب واحد، لكن نرى أكثر من آية يصح فيها أكثر من سبب ومن هنا فإن رأيت أن الآية ذكر لها أكثر من سبب مثاله:

الأول: عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رِجَالًا مِنَ المَنَافِقِينَ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَانُوا إِذَا خَرَجَ النَّبِيُّ آرَنِيُ اللهُ عَنْهُ وَغَلَقُوا عَنْهُ وَفَرِحُ وا بِمَقْعَدِهِمْ خِلَافَ رَسُولِ اللهِ آرَنِيُ كَانُوا إِذَا خَرَجَ النَّبِيُّ آرَنِيْ إِلَى الْغَزْوِ تَحَلَّفُوا عَنْهُ وَفَرِحُ وا بِمَقْعَدِهِمْ خِلَافَ رَسُولِ اللهِ آرَنِيْ اللهُ اللهِ اللهِ آرَانِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

رواه البخاري برقم (٧٦٤٥) ومسلم برقم(٢٧٧٧).

وَعَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، أَنَّ مَرْوَانَ قَالَ: اذْهَبْ يَا رَافِعُ -لِبَوَّابِهِ- إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ فَقُلْ: لَئِنْ كَانَ كُلُّ امْرِئٍ مِنَّا فَرِحَ بِهَا أَتَى، وَأَحَبَّ أَنْ يُحْمَدَ بِهَا لَمْ يَفْعَلْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: مَا لَكُمْ وَلِهَذِهِ الْآيَةِ، إِنَّهَ مُعَذَّبًا لَنُعَذَّبَنَ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: مَا لَكُمْ وَلِهَدِهِ الْآيَةِ، إِنَّهَ أَنْ لَتُ مَا لَكُمْ وَلِهِ لَهُ مِيثَاقَ اللَّذِينَ أَنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فِي أَهْلِ الْكِتَابِ، ثُمَّ تَلَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ اللَّذِينَ

أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴿ هَذِهِ الْآية [آل عمران:١٨٧]، وَتَلَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُوْا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا ﴾ [آل عمران:١٨٨]، وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: سَأَهُم النَّبِيُّ أَنَوْا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا إِيّاهُ وَأَخْبَرُوهُ بِمَا سَأَهُم النَّبِيُ اللَّيْ عَنْ شَيْءٍ فَكَتَمُوهُ إِيّاهُ وَأَخْبَرُوهُ بِمَا سَأَهُمْ عَنْهُ، وَاسْتَحْمَدُوا بِذَلِكَ إِلَيْهِ، وَفَرِحُوا فَذْ أَرَوْهُ أَنْ قَدْ أَخْبَرُوهُ بِمَا سَأَهُمْ عَنْهُ، وَاسْتَحْمَدُوا بِذَلِكَ إِلَيْهِ، وَفَرِحُوا بِمَا أَتُوا مِنْ كِتُمَانِهِمْ إِيَّاهُ مَا سَأَهُمْ عَنْهُ.

رواه البخاري برقم (٢٦٨٥) ومسلم برقم (٢٧٧٨).

الثاني: عَنْ عَبْدِ الله بِنِ مَسْعُوْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قال: قَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ الله، أَيُّ النَّ اللهُ أَيُّ عَنْدَ الله؟ قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ﴿ أَنْ تَدْعُو لله نِدًّا وَهُو خَلَقَكَ ». قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ﴿ أَنْ تَدْالله عَالَ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الل

رواه البخاري برقم (٤٤٧٧) ومسلم برقم (٨٦).

رواه البخاري برقم (٤٨١٠) ومسلم برقم (١٢٢).

إذاً فلا مانع أن يكون للآية أكثر من سبب.

ولذا نرى العلماء كثيراً يقولون إن آية كذا نزلت في كذا، ونزلت في كذا.

قال السيوطي في الإتقان (١/ ٩١):

كثيرًا ما يذكر المفسرون لنزول الآية أسبابًا متعددة، وطريق الاعتهاد في ذلك أن ينظر إلى العبارة الواقعة، فإن عبر أحدهم بقوله: نزلت في كذا، والآخر نزلت في كذا، وذكر أمرًا آخر فقد تقدم أن هذا يراد به التفسير لا ذكر سبب النزول، فلا منافاة بين قولها إذا كان اللفظ يتناولها.اه.

راجع لباب النقول (ص٩)، والصحيح المسند من أسباب النزول (ص١٧).

#### متی پُرجَّح سبب نزول علی آخر:

قال السيوطي في الاتقان (١/ ٩٤):

أن يستوي الإسنادان في الصحة فيرجح أحدهما بكون راويه حاضر القصة، أو نحو ذلك من وجوه الترجيحات، مثاله ما أخرجه البخاري<sup>(١)</sup> عن ابن مسعود، قال: كنت أمشي مع النبي أرابي الملاينة وهو يتوكأ على عسيب فمر بنفر من اليهود، فقال بعضهم لو سألتموه فقالوا: حدثنا عن الروح؟ فقام ساعة ورفع رأسه فعرفت أنه يوحى إليه حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْم إِلَّا قَلِيلاً ﴾[الإسراء: ٨٥].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (١٢٥) ومسلم برقم (٢٧٩٤).

وأخرج الترمذي (١) وصححه عن ابن عباس، قال: قالت قريش لليهود: اعطونا شيئا نسأل هذا الرجل فقالوا: اسألوه عن الروح، فسألوه فأنزل الله: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرَّوحِ ﴾ الآية [الإسراء: ٨٥]، فهذا يقتضي أنها نزلت بمكة، والأول خلافه وقد رجح بأن ما رواه البخاري أصح من غيره، وبأن ابن مسعود كان حاضر القصة. اهـ.

#### قد يكون سبب النزول واحداً والروايات متفرقة:

مثاله: هو ما تقدم قبل قليل.

## ما نزل من القرآن على لسان بعض الصحابة:

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللهَ تَعَالَى جَعَلَ الْحُقَّ عَلَى لِيَسَانِ عُمَرَ وَقَلْبِهِ».

رواه أحمد (٢/ ٥٣) والترمذي برقم (٣٦٨٢) وهو حسن.

مثاله: مَا جَاءَ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: وَافَقْتُ رَبِّي فِي ثَلَاثٍ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله لَوْ اتَّخَذْنَا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى ﴿ وَافَقْتُ رَبِّي فِي ثَلَاثٍ، فَقُامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]، وَآيةُ الْجَجَابِ؛ مُصَلِّى، فَنَزَلَتْ: يَا رَسُولَ الله لَوْ أَمَرْتَ نِسَاءَكَ أَنْ يَحْتَجِبْنَ فَإِنَّهُ يُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، فَنَزَلَتْ وَلُهُ يُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، فَنَزَلَتْ وَلَيْهُ فِي الْغَيْرَةِ عَلَيْهِ فَقُلْتُ هُرُنَ عَسَى رَبُّهُ إِنْ لَكُ تَعْمَى رَبُّهُ إِنْ لَكُنَّ عَلَيْهِ فَقُلْتُ هُرُنَ عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبَدِّلُهُ فَقُلْتُ هُرُنَ عَسَى رَبُّهُ إِنْ وَالْفَاجِرُ، فَنَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ .

رواه البخاري برقم (٤٠٢) وهذا لفظه، ومسلم برقم (٢٣٩٩).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الترمذي برقم (٣١٤٠) وأحمد (١/ ٢٥٥).

## ما تأخر حكمه عن نزوله:

فمن ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴾ [البلد: ٢]، فهذه السورة مكية، وفي صحيح البخاري برقم (١٨٣٤) ومسلم (١٣٥٣) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ يَوْمَ الْفَتْحِ فَتْحِ مَكَّةَ: ﴿ لَا هِجْرَةَ وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا». وَقَالَ يَوْمَ الْفَتْحِ فَتْحِ مَكَّةَ: ﴿ إِنَّ هَذَا الْبَلَدَ حَرَّمَهُ اللهُ يَوْمَ الْفَتْحِ فَتْحِ مَكَّةَ: ﴿ إِنَّ هَذَا الْبَلَدَ حَرَّمَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمُ يَحِلُ الْقِتَالُ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ، فَهُو حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمُ يَحِلُ الْقِتَالُ فِيهِ لِأَحَدِ قَيْلِي، وَلَمْ يَكِلًا لِي إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَادٍ، فَهُو حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، لَا يَعْمُ الْقِيَامَةِ، وَلا يُغْتَلَى خَلَاهَا». وَلا يُنْقَر صَيْدُهُ، وَلَا يَلْتَقِطُ إِلَّا مَنْ عَرَّفَهَا، وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا».

فَقَالَ الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَلِبُيُّوتِهِمْ، فَقَالَ: «إِلَّا الْإِذْخِرَ».

وكذا نزول: ﴿سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ﴾[القمر:٤٥]، هذه السورة مكية وما حصل هذا إلا يوم بدر.

راجع البرهان للزركشي(١/ ٣٢) والإتقان للسيوطي (١/ ١٠٤)، وقد تقدم.

الكتب المصنفة في أسباب النزول:

- ١- أسباب النزول للواحدي.
- ٢- العجاب في بيان الأسباب للحافظ ابن حجر.
  - ٣- لباب النقول من أسباب النزول للسيوطي.
- ٤- الصحيح المسند من أسباب النزول لشيخنا مقبل.

٥- الاستيعاب في بيان الأسباب.

# رجال أنزل الله فيهم قرآنًا:

يعرف هذا بمعرفة أسباب النزول فمن صح أنه نزل فيه كذا وكذا فقد أنزل الله فيه قرآنًا، فهذا مختصره، ولله الحمد.

## الناسخ والمنسوخ

النسخ في اللغة له أربعة معان:

الأول: الرفع والإزالة: وهو إبطال الشيء وإقامة آخر مقامه، ومنه قولـه تعـالى: ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾[البقرة:١٠٦].

والعرب تقول: نسخت الظل، والمعنى أذهبت الظل وحلت محله.

الثاني: بمعنى النقل: قال الأزهري في تهذيب اللغة (٧/ ١٨٢):

والنسخ اكتتابك كتاباً عن كتاب حرفاً حرفاً .اهـ

قىال تعىالى: ﴿ هَـذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَـيْكُمْ بِالْحُقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْ تُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجانية: ٢٩].

الثالث: بمعنى التبديل: كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَـةٍ وَاللهُ أَعْلَـمُ بِمَا يُنَـزِّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾[النحل:١٠١].

الرابع: بمعنى التحويل: كتناسخ المواريث، يعني تحويل الميراث من واحد إلى واحد.

راجع تهذيب اللغة للأزهري (٧/ ١٨١-١٨٢)ولسان العرب (٤/ ١٢١) ومختار الصحاح (ص٢٥٣)والبرهان للزركشي (١/ ٢٩)والقاموس المحيط (ص٣٣٣).

## معنى النسخ في الاصطلاح:

أما معنى النسخ عند المتقدمين: فهو تأخير البيان نفسه، قالـه ابـن حـزم في الأحكام (٤/ ٢٩).

قال ابن القيم في أعلام الموقعين (١/ ٣٥):

مراد عامة السلف بالناسخ والمنسوخ: رفع الحكم بجملته تارة، وهو اصطلاح المتأخرين، ورفع دلالة العام والمطلق والظاهر وغيرها تارة، إما بتخصيص أو تقييد، أو حمل مطلق على مقيد، وتفسيره وتبيينه حتى إنهم يسمون الاستثناء والشرط والصفة نسخًا؛ لتضمن ذلك رفع دلالة الظاهر، وبيان المراد فالنسخ عندهم، وفي لسانهم هو: بيان المراد بغير ذلك اللفظ، بل بأمر خارج عنه، ومن تأمل كلامهم رأى من ذلك فيه ما لا يحصى، وزال عنه به إشكالات أوجبها حمل كلامهم على الاصطلاح الحادث المتأخر. اه.

وقال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (١٠١/١٤):

فالسلف كانوا يستعملونه فيها يظن دلالة الآية عليه من عموم، أو إطلاق أو غير ذلك، كها قال من قال إن قوله: ﴿اتَّقُوا الله حَقّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران:١٠٢]، ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقّ جِهَادِهِ ﴾ [الحج: ٧٨]، نسخ بقوله: ﴿فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التعابن: ١٦]، وليس بين الآيتين تناقض، لكن قد يفهم بعض الناس من قوله: ﴿ حَقّ تُقَاتِهِ ﴾، و: ﴿ حَقّ جِهَادِهِ ﴾، الأمر بها لا يستطيعه العبد فينسخ ما فهمه هذا كها ينسخ الله ما يلقى الشيطان، ويحكم الله آياته، وإن لم يكن نسخ ذلك نسخ ما أنزله، بل نسخ ما ألقاه الشيطان أما من الأنفس أو من الاسماع أو من اللسان.

وكذلك ينسخ الله ما يقع في النفوس من فهم معنى وإن كانت الآية لم تدل عليه لكنه محتمل، وهذه الآية من هذا الباب فإن قوله: ﴿وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ ﴾ الآية الكنه محتمل، وهذه الآية من هذا الباب فإن قوله: ﴿وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ ﴾ الآية [البقرة: ٢٨٤]، إنها تدل على أن الله يحاسب بها في النفوس لا على أنه يعاقب على كل مافى النفوس وقوله: ﴿لَمِنْ يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، يقتضى أن الأمر إليه في المغفرة والعذاب لا إلى غيره. اهه.

وهو في اصطلاح المتأخرين قال العمريطي في نظم الورقات:

وحسده رفع الخطاب اللاحق ثبوت حكم بالخطاب السابق

رفعاً على وجه أتى لولاه لكان ثابتاً كها هو

وهو رفع الحكم الثابت بخطاب متقدم متراخ عنه، وهذا قول الأكثرين.

راجع روضة الناظر (١/ ١٩٠) وشرح الكوكب المنير (٣/ ٢٦٥).

ومعنى الرفع: إزالة الشيء على وجه لولاه لبقي ثابتاً.

مثال النسخ في القرآن: قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَعْلِبُوا أَلْفاً مِنَ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَعْلِبُوا أَلْفاً مِنَ اللهُ الله تعالى: ﴿ الْآنَ خَفَّ فَ اللهُ اللهِ تعالى: ﴿ الْآنَ خَفَّ فَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَعْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَعْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَعْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ الله وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٦].

وكان الرجل قبلُ لا يفر من عشرة، فخفف الله تبارك وتعالى ونسخ ذلك الحكم من عشرة إلى اثنين، فلا يجوز له أن يفر من اثنين.

#### شروط النسخ:

الأول: أن يوجد حكم متقدم ثابت بالدليل الشرعي، أما إذا كان ليس ثابتاً بحكم الشرع فالحكم للمتأخر ولا يسمى نسخاً.

الثاني: أن يكون الناسخ آية قرآنية أو حديثًا ثابتًا.

الثالث: تأخر الناسخ عن المنسوخ.

والأول والثالث مأخوذان من التعريف، بل والثاني عند التأمل، والتعريف مأخوذ من معاني أدلة، وإلا فلا عبرة به.

الرابع: أن لا يمكن الجمع بين الدليلين فهنا يسمى المتقدم منسوخاً والمتأخر ناسخًا (١) أما إذا أمكن الجمع بين الدليلين فالجمع بينها أولى من إهدار أحدهما.

قال الحافظ ابن حجر في نخبة الفكر:

ثم المقبول (٢) إن سلم من المعارضة فهو المحكم، وإن عورض بمثله فإن أمكن الجمع فمختلف الحديث أولًا، وثبت المتأخر فهذا الناسخ والآخر المنسوخ، وإلا فالترجيح ثم التوقف.اهـ

وقول الحافظ إن عورض بمثله: أي من حيث الصحة أو الحسن -أي القبول والرد- لأن المعارض إذا كان ضعيفاً لا يبالى به، وهذه مسألة من مصطلح الحديث وليس موضعها هنا لكن لها تعلق ببحثنا وهو هل السنة تنسخ القرآن.

قال الشنقيطي رحمه الله في أضواء البيان (٢/ ٢٥٠-٢٥١):

<sup>(</sup>١) راجع معالم أصول الفقه (ص٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) أي المحتج به.

... الذي يظهر رجحانه بالدليل هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من أن كل ما ثبت تحريمه بطريق صحيحة من كتاب أو سنة فهو حرام، ويزاد على الأربعة المذكورة في الآيات، ولا يكون في ذلك أي مناقضة للقرآن؛ لأن المحرمات المزيدة عليها حرمت بعدها.

وقد قرر العلماء أنه لا تناقض يثبت بين القضيتين إذا اختلف زمنهما لاحتمال صدق كل منهما في وقتها، وقد اشترط عامة النظار في التناقض اتحاد الزمان، لأنه إن اختلف جاز صدق كل منهما في وقتها، كما لو قلت: لم يستقبل بيت المقدس قد استقبل بيت المقدس، وعنيت بالأولى ما بعد النسخ، وبالثانية ما قبله، فكلتاهما تكون صادقة، وقد أشرت في أرجوزتي في فن المنطق إلى أنه يشترط في تناقض القضيتين اتحادهما فيما سوى الكيف، أعني الإيجاب والسلب، من زمان ومكان، وشرط وإضافة، وقوة وفعل، وتحصيل وعدول، وموضوع ومحمول، وجزء وكل، بقولى:

والاتحاد لازم بينها فيا سوى الكيف كشرط علما والجزء والكل مع المكان والفعل والقوة والزمان إضافة تحصيل أو عدول ووحدة الموضوع والمحمول فوقت نزول الآيات المذكورة لم يكن حراماً غير الأربعة المذكورة، فحصرها صادق قبل تحريم غيرها بلا شك، فإذا طرأ تحريم شيء آخر بأمر جديد، فذلك لا ينافي الحصر الأول لتجدده بعده، وهذا هو التحقيق إن شاء الله تعالى، وبه يتضح أن الحق جواز نسخ المتواتر بالسنة الصحيحة الثابت تأخرها عنه، وإن منعه أكثر أهل الأصول. اهـ.

## وقوع النسخ في القرآن:

اتفق المتقدمون على وقوع النسخ في القرآن، وخالف بعض المتأخرين الـذي لا يعتبر بخلافه، قال ابن الجوزي في الناسخ والمنسوخ (ص١٠٨-٩٠١):

انعقد إجماع العلماء على هذا إلا أنه قد شذ من لا يلتفت إليه، فحكى أبو جعفر النحاس أن قومًا قالوا ليس في القرآن ناسخ ولا منسوخ، وهـؤلاء قـوم لا يقرون لأنهم خالفوا نص الكتاب وإجماع الأمة.اهـ.

وقال أبو جعفر النحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٠٠٠):

تكلم العلماء من الصحابة والتابعين في الناسخ والمنسوخ، ثم اختلف المتأخرون فيه، فمن فمن جرى على سنن المتقدمين فوافق، ومنهم من خالف ذلك فاجتنب، فمن المتأخرين من قال ليس في كتاب الله عز وجل ناسخ ولا منسوخ وكابر العيان، واتبع غير سبيل المؤمنين .اهـ.

قلت قال الله تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: ٥١].

وعزى محقق كتاب الناسخ والمنسوخ للنحاس وهو سليمان اللاحم القول بعدم النسخ لأبي مسلم الأصفهاني محمد بن بحر، ونقل كلامه عن جمع الجوامع وشرحه وغاية الوصول وغيرهما.

وعزى هذا القول- عدم النسخ في القرآن- إلى عدد من الباحثين المعاصرين:

١ - عبد المتعال الجبري.

٧- محمد محمود زغلي.

٣- عبد الكريم الخطيب.

٤- محمد الغزالي.

٥- عبد الرحمن الوكيل في حاشية الروض الأنف (٣/ ١٢ -١٣) فخاب هؤ لاء
 وخسروا.

#### ما يدخله النسخ:

يدخل النسخ الأحكام الشرعية، أما الأخبار فلا يدخلها النسخ وفيها أقوال:

الأول: منهم من قال: النسخ يكون في الأخبار والأمر والنهي، أما الأمر والنهي أما الأمر والنهي فنعم، وأما الأخبار فقال النحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٤٠٥):

هذا القول عظيم جداً يؤول في الكفر؛ لأن قائلًا لو قال: قام فلان، ثم قال: لم يقم، فقال: نسخته لكان كاذبًا، وقد غلط بعض المتأخرين فقال: إنها الكذب فيها مضى فأما في المستقبل فهو خلف، وفي كتاب الله عز وجل غير ما قال، قال الله عز وجل: ﴿فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَدِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنكُونَ مِنَ المُؤمنِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٧]، وجل: ﴿فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَدِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنكُونَ مِنَ المُؤمنِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٧]، ثم قال جل ثناؤه: ﴿بَلْ بَدَا لُهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُ واعَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٨]، وهذا القول باطل لأن فيه نسبة الكذب إلى الله تبارك وتعالى ، بل اعتقاد هذا كفر صراح.

الثاني: الناسخ والمنسوخ إلى الإمام ينسخ ما يشاء وهذا قول غلاة الشيعة، قال النحاس (١/ ٤٠٤):

وهذا القول أعظم من ذلك لأن النسخ لم يكن إلى النبي أَلَيْنَا الله عن الله عز وجل، إما بقرآن مثله -على قول قوم- وإما بوحي من غير القرآن، فلها ارتفع هذان بموت النبي مَرَانِيًا ارتفع النسخ. اه.

الثالث: لا يكون النسخ في الأخبار إلا فيها كان فيه حكم فإذا كان فيه حكم جاز فيه النسخ في الأمر والنهي وهذا صواب.

الرابع: قال قوم: النسخ في الأمر والنهي خاصة وهذا القول قول للجمهور.

الخامس: أن النسخ إنها يكون في المتعبدات لأن الله جل وعز أن يتعبد خلقه بها شاء وإلى أي وقت ثم يتعبدهم بغير ذلك، فيكون النسخ في الأمر والنهي، وما كان في معناهما، قال النحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٤٠٧): عليه أئمة العلهاء، وهذا يمر بك مشروحاً في مواضعه إن ذكرنا (١) .اهد. بتصرف.

<sup>(</sup>١) يعني في كتابه.

# أقسام النسخ في القرآن:

الأول: ما رفع الله جل ذكره رسمه من كتابه بغير بدل منه، وبقي حفظه في الصدور، ومنع الإجماع على ما في المصحف من تلاوته على أنه قرآن، وبقي حكمه مجمعاً عليه ، مثل آية الرجم.

الثاني: ما رفع الله حكمه من الآي بحكم آيةٍ أخرى، وكلاهما ثابت في المصحف المجمع عليه متلو، وهذا هو الأكثر في المنسوخ ولا يكون في الأخبار على ما قدمنا، وقد مضى تمثيله في آية الزواني المنسوخة بالجلد المجمع عليه في سورة النور، كلاهما باقٍ متلو كله.

الثالث: ما فرض العمل به لعلة، ثم زال العمل لزوال تلك العلة، وبقي متلوّاً ثابتًا في المصحف، نحو قوله: ﴿ وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكُفّارِ ﴾ الآية المنحنة: ١١].

وقوله تعالى: ﴿ وَآتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا، وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ، وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ﴾ [المتحنة: ١١]، وقوله: ﴿ فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَا جُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا ﴾ [المتحنة: ١١].

أمروا بذلك كله وفرض عليهم لسبب المهادّنة التي كانت بين النبي المُرَاثِينَ وبين قريش في سنة ست في غزاة الحديبية، إذ صدوه عن البيت، فلما ذهبت المهادنة وزال وقتها سقط العمل بذلك كله، وبقي اللفظ متلوًا ثابتًا في المصحف.

الرابع: ما رفع الله رسمه وحكمه وزال حفظه من القلوب.

وهذا النوع إنها يؤخذ بأخبار الآحاد، وذلك نحو ما روى عاصم بن بهدلة المقرىء-وكان ثقة مأمونًا-، عن زر أنه قال: قال لي أبي: يازر إن كانت سورة الأحزاب لتعدل سورة البقرة.

ومنه ما روي عن أبي موسى الأشعري أنه قال: نزلت سورة نحو سورة براءة، شم رفعت، وذكر أنه حفظ منها شيء، عَنْ أبي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: إِنَّا كُنَّا نَقْرا أُسُورَةً كُنَّا نُشَبِّهُهَا فِي الطُّولِ وَالشِّدَّةِ بِبَرَاءَةَ، فَأْنْسِيتُهَا غَيْرَ أَنِّي قَدْ حَفِظْتُ مِنْهَا: لَوْ كَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ مَالٍ لَابْتَغَى وَادِيًا ثَالِثًا، وَلَا يَمْ لَأُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التَّرَابُ، وَكُنَّا نَقْرا أُسُورَةً كُنَّا نُشَبِّهُهَا بِإِحْدَى المسبِّحَاتِ فَأُنْسِيتُهَا غَيْرَ أَنِّي حَفِظْتُ مِنْهَا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ الصَفَ: ١٤]، فَتُكْتَبُ شَهَادَةً فِي مَنْهَا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢]، فَتُكْتَبُ شَهَادَةً فِي

الخامس: ما رفع الله جل ذكره رسمه من كتابه فلا يـتلى، وأزال حكمـه، ولم يرفع حفظهم من القلوب، ومنع الإجماع من تلاوته على أنه قرآن.

وهذا أيضًا إنها يؤخذ من طريق الأخبار نحو ما ذكرنا من حديث عائشة ل في العشر الرضعات والخمس، فالأمة مجمعة على أن حكم العشر غير لازم، ولا معمول به عند أحد.

وإنها وقع الاختلاف في التحريم برضعة على نصِّ القرآن في قوله: ﴿وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ ﴾ [النساء: ٢٣]، أو بخمس رضعات على قول عائشة أنها نسخت العشر -وكانت مما يتلى.

السادس: ما حصل من مفهوم الخطاب فنسخ بقرآن متلو وبقي المفهوم ذلك منه متلواً نحو قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾ [النساء: ٤٦]، فُهم من هذا الخطاب أن السُّكُر في غير قرب الصلاة جائز فنسخ ذلك المفهوم قوله: ﴿ فَهُمْ مُنْ تَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١].

فحرم الخمر، والسكر: مثل الخمر، وبقي المفهوم ذلك منه متلواً قد نسخ أيضًا بها نسخ ما فهم منه، فيكون فيه نسخان: نسخ حكم ظاهر متلو، ونسخ حكم ما فهم من متلوه، -وبقي من المنسوخ قسمٌ سابع، وهو نسخ السنة بالقرآن المتلو-.

السابع: نحو ما نسخ الله من فعل النبي المُنْكِيُّ وأصحابه مما كانوا عليه من الكلام في الصلاة، فنسخه الله بقوله: ﴿ وَقُومُوا لله قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

ونحو استغفاره ﷺ لعمه أبي طالب، فنسخه الله بقوله: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴿ النوبة: ١١٣].

وهــــو كثير.

فأما من قال: إنه وَ الله الله الله الله الله له بدليل قوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ اللَّهِ لَهُ لَهُ له بدليل قوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ اللَّهِ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَا اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ عَلَيْهَا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فليس من هذا الفصل وهو من الفصل الثاني لأن الناسخ والمنسوخ متلوان باقيان.

انظر الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه (٧٧-٧١).

## أقسام الناسخ:

قال مكي بن أبي طالب في الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه (ص٧٦-٧٦): الناسخ من القرآن على ثلاثة أقسام:

الأول: أن يكون الناسخ فرضًا نسخ ما كنا فرضًا، ولا يجوز فعل المنسوخ، نحو قوله تعالى: ﴿وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾[النساء:١٥].

فرض الله فيها حبس الزانية حتى تموت، أو يجعل الله لها سبيلاً، ثم جعل السبيل بالحدود في سورة النور بقوله: ﴿فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةٍ ﴾[النور:٢].

فكان الأول فرضًا فنسخه فرض آخر، ولا يجوز فعل الأول المنسوخ، وكلاهما متلو مدني.

الثاني: أن يكون الناسخ فرضًا نسخ فرضًا، ونحن مخيرون في فعل الأول وتركه - وكلاهما متلو-.

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفاً ﴾ [الأنفال: ٦٥].

ففرض الله على الواحد المؤمن ألا ينهزم لعشرة من المشركين، ثم نسخ ذلك بقوله: ﴿ فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ ﴾ [الأنفال:٦٦].

ففرض على الواحد المؤمن ألا ينهزم لاثنين من المشركين، فنسخ فرض فرضًا-وكلاهما متلو-. ولو وقف الواحد لعشرة من المشركين فأكثر لجاز.

فنحن مخيرون في فعل المنسوخ وتركه.

ومن هذا النوع أيضًا فرض صوم شهر رمضان نسخ ما كان قد فرض علينا في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

قال عطاء وغيره: كان -جل ذكره- قد كتب على من كان قبلنا صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وكتبه علينا بقوله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٣]، ثم نسخه بفرض صوم شهر رمضان.

ونحن مخيرون في صيام ثلاثـة أيـام مـن كـل شـهر أو تركـه، وفي هـذا اخـتلاف سنذكره.

وقد قیل: إن الله -جل ذكره- فرض علینا صوم یوم عاشوراء كها فرضه علی من كان قبلنا، ثم نسخه بفرض صوم شهر رمضان.

ونحن مخيرون في صوم يوم عاشوراء أو تركه، وصومه أفضل.

وروي أن النبي المُرْتَاثُهُ كان قد أمر الناس بصوم يوم عاشوراء فرضًا وحتمًا، ثم نسخه فرض صوم رمضان.

وإنها فرضه النبي يَرَالِهُ على أمته لأن شريعة موسى كانت كذلك، وكان على النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي المرابعة ما شاء، وفي النبياء حتى يحدث الله من الشريعة ما شاء، وفي هذا اختلاف.

الثالث: أن يكون الناسخ أمرًا بترك العمل بالمنسوخ الذي كان قرضًا من غير بدل، ونحن مخيرون في فعل المنسوخ وتركه، وفعله أفضل.

وذلك كنسخ الله -جل ذكره- قيام الليل، وقد كان فرضًا، فنسخه بالأمر بالترك تخفيفًا ورفقًا بعباده، ونحن مخيرون في قيام الليل وتركه، وفعله أفضل وأشرف وأعظم أجرًا.

وقد قيل إنه بقي فرضًا على النبي أَرَّرُكُمُ وحده.

وقوله: ﴿نَافِلَةً لَكَ﴾ [الاسراء:٧٩]، يرد هذا، مع الإجماع على أن لا فرض إلا خمس صلوات.

وعن ابن عباس: نافلة لك: فرضًا عليك، قال: فرض الله ذلك على النبي المُرْثُكُّةُ على النبي المُرْثُكُّةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُّةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُةُ اللهُ على النبي المُرْثُكُةُ اللهُ على النبي اللهُ اللهُ على النبي اللهُ اللهُ على النبي اللهُ اللهُ على النبي اللهُ اللهُ اللهُ على النبي اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

وقد قيل: إن هذا فرض نسخه ندب، وهو قوله: ﴿فَاقْرَأُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، فهذا ندب نسخ فرضًا.

ومنه قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾ [البقرة:١٨٧].

فهذا نسخ ما كان فرضًا على ما كان قبلنا من ترك الجماع والأكل والشرب ليالي الصيام بعد النوم.

وقد كان فرضه الله تعالى ذكره علينا بقوله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهِ وَقد كان فرضه الله تعالى ذكره علينا بقوله: ﴿ كُتِبَ عَلَى اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَن المسلمين ونسخه وأباح الوطء

والأكل والشرب بعد النوم إلى طلوع الفجر، ونحن مخيرون في فعل ذلك بعد النوم أو تركه.

وقد زاد قوم في أقسام الناسخ قسمًا رابعًا، وهو أن يكون الناسخ فرضًا نسخ ما كان ندبًا غير فرضٍ، كالقتال كان ندبًا ثم صار فرضًا، وسنذكر كل هذا في موضعه بأشبع من هذا وأبين إن شاء الله تعالى. اهـ كلامه.

## مايجوز أن يكون ناسخاً أو منسوخاً:

قال مكي بن أبي طالب في الإيضاح في ناسخ القرآن ومنسوخه (ص٧٧-٨):

هذا الباب على خمسة أقسام:

الأول: نسخ القرآن بالقرآن والسنة بالقرآن:

فأما نسخ القرآن بالقرآن فجوازه إجماع من أهل السنة، وإلى شرحه قصدنا، وإياه ذكرنا فيها مضي، وإياه نذكر فيها بعد.

فأما جواز نسخ السنة بالقرآن ففيه اختلاف:

فمن منعه قال: السنة تبين القرآن، لقوله تعالى: ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُـزِّلَ إِلَـيْهِمْ﴾ [النحل:٤٤]، ولا يحسن أن يكون المبين ناسخًا للمبين، لأنه يوجب عدم البيان.

وعلى جوازه عامة الفقهاء، ويقولون: المبين من السنة للقرآن لا ينسخ بالقرآن لأنه بيان للقرآن، وإنها ينسخ القرآن من السنة ما كان أمرًا أو نهيًا.

وماكان غير مفسر للنص فإنها هو حكم على حياله.

وهذا مذهب مالك وجماعة من أهل المدينة وأكثر أهل العلم.

مثال ذلك: أن النبي المُرَالِيُ قد ثبت نه أنه كان عاهد المشركين عام الحديبية أن يرد اليهم من جاءه من عندهم، فأنزل الله منع رد النساء، وقال: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُ وهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ ﴾ [المتحنة: ١٠]، فامتنع النبي المُراليُّ من رد النساء إليهم.

فنسخ القرآن ما فعله معهم من العهد.

الثاني: نسخ القرآن بالسنة المتواترة:

وهذا أيضًا في جوازه اختلاف بين العلماء، وقد اختلف في جوازه أصحاب مالك: فأجازه أبو الفرج وغيره، وقالوا: إن قول النبي المرابع النبي المربع وعيره، وقالوا: إن قول النبي المربع والمربع والمربع والمربع الآية [البقرة: ١٨٠].

وقد قال مالك في الموطأ (٢): إن آية المواريث نسخت فرض الوصية للوالدين. واحتج من أجاز ذلك بقوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ﴾ [النجم: ٣]، وبقوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ﴾ [النجم: ٣]، وبقوله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

فعَّم ولم يُخُص، فوجب علينا قبول قوله.

ومنع من ذلك جماعة، وقالوا: معنى ﴿آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ﴾: أعطاكم مما ينزل من كتاب الله فخذوه واقبلوه وصدقوا به.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي برقم (٢١٢٠).

<sup>(</sup>٢) الموطأ (٢/ ٣٣٢).

ومعنى قوله: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى﴾، أي: ما يأتيكم به محمدٌ من القرآن من عند الله هو لم ينطق به محمد من عند نفسه، وبهواه، دليله قوله بعد ذلك: ﴿إِنْ هُـوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ النجم:٤].

وقالوا: السنة تبين القرآن ولا يكون المبين للشيء ناسخًا له.

وقالوا: القرآن معجز، والسنة غير معجزة، ولا ينسخ غير معجز معجزًا، والسندلوا بمنعه قوله تعالى في النسخ: ﴿نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا﴾ [البقرة:١٠٦]، والسنة محدثة، وليس المحدث كمثل الذي هو غير محدث.

واحتجوا في منع ذلك بقول الله جلَّ وعزَّ: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَـةً مَكَـانَ آيَـةٍ ﴾ [النحل:١٠١]، وبقوله لنبيه: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي ﴾ [يونس:١٥].

فهذا يدل على أنه لا يجوز نسخ شيء من القرآن إلا بقرآن مثله.

الثالث: نسخ السنة بالسنة:

وهذا الفصل لم يختلف في جوازه، وهو كثير في الحديث، يميزه أهل المعرفة بالحديث وبأوقاته، فرُبَّ حديثين يجوز أن يكون كل واحد منهما ناسخًا للآخر، يميز الناسخ منهما للآخر بأنه الآخر منهما.

الرابع: نسخ القرآن بالإجماع:

وعلى منعه أكثر العلماء، وأجازه بعضهم.

ومثله نسخ القرآن بالقياس.

الخامس: نسخ الإجماع بالإجماع بعده، ونسخ القياس بالقياس: اختلف في جواز ذلك ومنعه.

والمشهور عن مالك وأصحابه منع نسخ القرآن بالإجماع، ومنع نسخ الإجماع بالإجماع، والقياس بالقياس، هكذا ذكر البغداديون المالكيون في أصولهم.

#### الحكمة من النسخ:

إِن أَفعال الله لها حكمة يعلمها الله سبحانه قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا لاعِبِينَ \* لَوْ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَهُوّا لا تَّخَذْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا إِنْ كُنَّا فَاعِلِينَ \* بَلْ نَقْذِفُ بِالْحُقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هو زَاهِ قُ وَلَكُمْ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ \* وَالأنباء:١٦-١٦.

.. وقال تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّهَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾[المؤمنون:١١٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذَلِكَ ظَنُّ الَّـذِينَ كَفَـرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ النَّارِ ﴾ [ص:٢٧].

وقال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعِبِينَ \* مَا خَلَقْنَاهُمَـا إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾[الدخان:٣٨-٣٩].

فجميع أفعال الله تعالى بحكمة فعلها، ولكن منها ما نعلم الحكمة منه مثل خلق الإنس والجن، والحكمة من خلقهم هي عبادة الله، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

ومن أسماء الله الحميد، ومن صفاته صفة الحمد، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْ تُمْ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحُمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

فأفعاله سبحانه وتعالى كلها محمود جملة ليس فيها قبيح ولا سيئ.

ومن هذه الحكم التي علمناها في النسخ ما يلي:

الأول: الرحمة بالعباد، والتخفيف عنهم، والتوسعة عليهم، قال الله تعالى: ﴿يُرِيـدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفُ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفاً ﴾[النساء:٢].

الثاني: تكثير الأجور للمؤمنين تعظيمه لهم بامتشالهم، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُـوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾[الزمر: ١٠].

الثالث: أن يكون النسخ مستلزماً لحكمة خارجة عن ذاته، كدفع حجة اليهود في استقبال النبي المراثي الله المستقبال النبي المراثي الله المستقبال النبي المراثي المراثين المر

الرابع: الامتحان بكمال الانقياد قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّـذِينَ هَـدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

انظر الرسالة للشافعي (ص٢٠١) ومعالم أصول الفقه (ص٢٦١).

الخامس: الإخلاص في العبادة، وَعَنْ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ الْخَطَّابِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ وَرَسُولِهِ اللهِ عَمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّةِ وَإِنَّمَا لِامْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَو امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَو امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ». رواه البخاري برقم (٦٦٨٩) ومسلم برقم (١٩٠٧).

فالمخْلِص ما أُمِرَ به فَعَلَه.

## الفرق بين النسخ والبداء:

النسخ تحويل العبادة من شيء كان حلالاً فيحرم، أو كان حراماً فيحلُل، أو كان مطلقاً فيحضر، أو كان محضوراً فيطلق، أو كان مباحاً فيمنع، أو كان ممنوعاً فيباح، إرادة الصلاح للعباد، وقد علم الله عز وجل العاقبة في ذلك، وعلم وقت الأمر به أنه سينسخه إلى ذلك الوقت، فكأن المطلق على الحقيقة غير المحظور، فالصلاة كانت إلى بيت المقدس إلى وقت بعينه، ثم حظرت وصيرت إلى الكعبة، وكذا قوله عز وجل: ﴿إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَةً ﴾ [المحادلة: ١٢]، وقد علم الله عز وجل أنه إلى وقت بعينه ثم نسخه في ذلك الوقت، وكذا تحريم السبت علم الله عز وجل أنه إلى وق من منخ وأمر قوم أخرون بإباحة العمل فيه.

كان الأول المنسوخ حكمة وصوابًا، ثم نسخ وأزيل بحكمة، وصواب كما تـزال الحياة بالموت، وكما تنقل الأشياء فلـذلك لم يقع النسخ في الأخبـار لما فيها مـن الصدق والكذب.

وأما البداء فهو ترك ما عزم عليه كقولك امض إلى فلان اليوم، ثم تقول لاتمض إلى هلان اليوم، ثم تقول لاتمض إليه، فيبدو لك عن القول الأول، وهذا يلحق البشر لنقصانهم، وكذا إذا قلت ازرع كذا في هذه السنة، ثم قلت لاتفعل فهذا البداء، وإن قلت يا فلان ازرع فقد علم أنك تريد مرة واحدة، وكذا النسخ إذا أمر الله عز وجل بشيء في وقت نبي أو في وقت يتوقع فيه نبي فقد علم أنه حكمة وصواب إلى أن ينسخ.

وقد نقل من الجماعة من لا يجوز عليهم الغلط نسخ شرائع الأنبياء من لدن آدم عليه السلام إلى وقت نبينا عليه وهم الذين نقلوا علامات الأنبياء، وقد غلط جماعة في الفرق بين النسخ والبداء كما غلطوا في تأويل أحاديث حملوها على النسخ أو على غير معناها.

انتهى من كتاب الناسخ والمنسوخ لأبي جعفر النحاس (١/ ٤٤١–٤٤٣)، وراجع الناسخ والمنسوخ لابن الجوزي (ص٤٠١).

## جملة من أدلة القرآن نسخها شيء واحد:

قال مكي بن أبي طالب في الإيضاح (١١٨-١٢١):

اعلم أن الله جل ذكره لطيف بعباده، حكيم في تدبيره، خبير بها تـؤول إليـه أمـور للفه.

ولما بعث رسوله محمدًا عَبَرِيْكُونُ وكان المسلمون قليلاً عددهم، خفيفة كلمتهم، أمرهم بالإعراض عن المشركين والصبر على أذاهم، والعفو عنهم، والغفران لهم، أمرهم بالإعراض عن المشركين والصبر على أذاهم، وقضاؤه فيهم.

فأقام المسلمون على ذلك بمكة نحو عشرة أعوام، فلما كثر عددهم، وتقوت كلمتهم، وهاجروا إلى المدينة: ﴿قَاتِلُوا للمتهم، وهاجروا إلى المدينة وباينوا دار الكفر، أنزل الله عليهم بالمدينة: ﴿قَاتِلُوا النَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾[التوبة:٢٩].

وأنزل: ﴿فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾[النوبة:٥].

ونزل: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٣].

ونزل: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٧٧].

ونزل: ﴿ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ بوبة:٣٦].

ونزل: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ ﴾ [البقرة:٢١٦].

فنسخ ذلك جميع ما أمروا به في أول الإسلام -وبعد وصولهم إلى المدينة- من الصفح والعفو والصبر على الأذى والمغفرة.

فنسخ الله بذلك قوله: ﴿فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللهُ بِأَمْرِهِ ﴾[القرة:١٠٩].

ونسخ قوله: ﴿وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾[البقرة:١٩٠]،إن حملته على معنى لا تقاتلوا من لم يقاتلكم.

ونسخ: ﴿ وَلا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ المُسْجِدِ الْحُرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُو كُمْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١٩١].

ونسخ قوله: ﴿قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾[البقرة:٢١٧]، يعني الشهر الحرام.

ونسخ قوله: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ [البقرة:٢٥٦].

ونسخ قوله: ﴿إِلَّا الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ ﴾[النساء: ٩٠].

ونسخ قوله: ﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ ﴾[النساء:٦٣].

ونسخ قوله: ﴿ يَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ الْبَيْتَ الْحُرَامَ ﴾ [المائدة: ٢].

ونسخ قوله: ﴿ وَلا يَجْرِ مَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا ﴾ [المائدة: ٢].

ونسخ قوله: ﴿قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾[الأنعام:٦٦]، على قول ابن عباس.

ونسخ قوله: ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ ﴾ [الأعراف:١٩٩].

ونسخ قوله: ﴿فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا ﴾[النجم:٢٩].

ونسخ قوله: ﴿فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَهَا أَنْتَ بِمَلُومٍ ﴾[الذاريات:٥٥].

وقوله: ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ ﴾ [ق:٥٤].

وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٧].

وقوله: ﴿مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلاغُ﴾[المائدة:٩٩].

وقوله: ﴿وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً بَحِيلًا ﴾[المزمل:١٠].

وقوله: ﴿فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلامٌ ﴾ [الزخرف: ٨٩].

وقوله: ﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

وقوله: ﴿ وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَهُواً ﴾ [الأنعام: ٧٠].

وقوله: ﴿ وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا ﴾ [الأنفال: ٦١].

وهذا النوع كثير في القرآن، يستدل له على ما بقي بها ذكر.

#### الآيات المنسوخة:

الصحيح من الآيات أنه منسوخة التالي:

الأولى: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ اللَّوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمُعْرُوفِ حَقَّا عَلَى الْمُتَقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠]، وهذه الآية منسوخة بحديث أبي أُمامة أن رسول الله يَرَانِكُ قال: ﴿ إِنَ الله قد أعطى كل ذي حق حقَّه فلا وصيَّة لوارث ﴾ وقيل بآية الفرائض، وقيل بالإجماع.

الثانية: قوله تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾[البقرة:١٨٤]، منسوخة بِحَدِيثِ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكْوَعِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَـةُ: ﴿وَعَـلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ كَانَ مَنْ أَرَادَ أَنْ يُفْطِرَ وَيَفْتَدِيَ حَتَّى نَزَلَت الْآيَـةُ الَّتِي بَعْدَهَا فَنْسَخَتْهَا.

رواه البخاري برقم (٤٥٠٧) ومسلم برقم (١١٤٥).

وَالْآيَةُالِتِي بَعْدَهَا: ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُم الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة:١٨٥].

الثالثة: قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالمُسْجِدِ الْحُرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْ الْقَتْلُ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَئِكَ مَنِطَتُ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرةِ وَأُولَئِكَ مَنِطَتُ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرةِ وَأُولَئِكَ مَنِطَتْ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرةِ وَأُولَئِكَ مَنْ مِن وَينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرةِ وَأُولَئِكَ مَنِطَتْ أَعْمَاهُمُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرة وَالْمُوا السَّلاةَ وَالْمُوا السَّلاةَ وَاتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ لَعْهُ وَلَا يَعْمُ وَلَا السَّلاةَ وَاتَوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُولا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُولا الصَلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُولا الصَلاة وَآتَوا الرَّكَاة فَخَلُوا سَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُولا المَياتِ وَيَا فَاللَّوهِ وَالْوَالِي اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَال وَلَولا وَأَقَامُوا الصَّلاة وَآتَوا الزَّكَاة فَخَلُوا السَلاحِ وَالسَيلِهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُولا وَاللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجِاً وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعاً إِلَى الْمُوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ مِنْ مَتَاعاً إِلَى الْمُولِ غَيْرً إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ مِنْ مَعْرُوفٍ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٠]، منسوخة بآية المواريث، فلا وصية للزوجة والاعتداد بحول؛ بآية عدة النساء، وأن المتوفى عنها تعتد أربعة أشهر وعشرًا، بالإجماع نقله القاضي عياض.

الخامسة: قوله تعالى: ﴿ للهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أُو تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لَنْ يَشَاءُ وَيُعَذّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، منسوخة بقوله تعالى بعدها: ﴿ لا يُحَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا مَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تُحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا مَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا مَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا وَاوْحَى لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلانَا وَانْ مَنْ اللهُ اللهُ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

السادسة: قوله تعالى: ﴿وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَالْمَتَشْهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ اللَّوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لُهنَّ مَنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ اللَّوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لُهنَّ مَنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ اللَّوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لُهُنَّ مَنْسُوخة بآية الجلد للبكر وأحاديث الرجم للمحصنة.

السابعة: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْ تُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنُباً إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَعْتَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْعَائِطِ أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوا غَفُوراً ﴾ [الساء: ٣٤]، المفهوم من طيباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوا غَفُوراً ﴾ [الساء: ٣٤]، المفهوم من الآية جواز شرب الخمر في غير أوقات الصلاة، وهذا المفهوم منسوخ بقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحُمْرُ وَالمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠].

الثامنة: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ حِينَ

الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْطَلاق:٢]. الْأَرْضِ ﴾[المائدة:٢٠١]، منسوخة بقوله تعالى: ﴿وأشهدوا ذوي عدل منكم ﴾[الطلاق:٢].

التاسعة: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ المُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَ الِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفاً مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفاً مِنْ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقَهُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٥]، العدد المذكرو في هذه الآية منسوخ بالآية التي بعدها وهي قوله تعالى: ﴿ الْآنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٦].

العاشرة: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَاهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ مِنْ وَلَا يَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِنِ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي اللّهِينِ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلَا يَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِنِ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي اللّهِينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الأنفال:٢٧]، ما يتعلق بالميراث منسوخ بالآية الأخيرة من السورة وهي: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَا جَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي وَهَا جَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ الله إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال:٧٠].

الحادية عشر: قوله تعالى: ﴿انْفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُ ونَ ﴾[التربة: ٤١]. منسوخة بقول عالى:

﴿لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَلا عَلَى الْمُرْضَى وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لله وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلِ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾[التوبة: ٩١].

الثانية عشر: قوله تعالى: ﴿لا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ وَلا أَنْ تَبَدَّلَ بِمِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيباً ﴾[الأحزاب:٥١]، منسوخة بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللَّاتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ ﴾ الآية [الأحزاب:٥٠].

الثالثة عشر: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المجادلة: ١٦]، منسوخة بالآية بعدها، وهي قوله تعالى: ﴿ أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المجادلة: ١٣].

الرابعة عشر: قوله تعالى: ﴿ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ [المزمل: ٢]، منسوخ بآخر السورة وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُثَي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ اللَّذِينَ مَعَكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَطَائِفَةٌ مِنَ اللَّذِينَ مَعَكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَوْ فَيَابَ عَلَيْكُمْ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَرْضَى ﴾ الآية [المزمل: ٢٠]، كما في صحيح مسلم برقم (٢٤٦) من حديث عائشة رضي الله عنها، وقد تقدم. ولله الحمد.

## أول ما نزل من القرآن وآخر ما نزل

وهو قسمان:

## الأول: أول ما نزل من القرآن:

أول ما نزل من القرآن هو خمس آيات من أول سورة العلق؛ ففي صحيح البخاري برقم (٣) ومسلم برقم (١٦٠) عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ؛ قَالَتْ: كَانَ أَوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ الله ﷺ مِنَ الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّادِقَةَ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى رُؤْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصُّبْح، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلَاءُ، فَكَانَ يَخْلُو بِغَادِ حِرَاءٍ يَتَحَنَّتُ فِيهِ - وَهُوَ التَّعَبُّدُ اللَّيَالِيَ أُوْلَاتِ الْعَـدَدِ- قَبْـلَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِـهِ، وَيَتَـزَوَّدُ لِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى خَدِيجَةَ فَيَتَزَوَّدُ لِمثْلِهَا، حَتَّى فَجِئَهُ الْحَقُّ وَهُوَ فِي غَارِ حِرَاءٍ، فَجَاءَهُ المَلَكُ فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: «مَا أَنَا بِقَارِيِّ، قَالَ: فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي حَتَّى بَلَغَ مِنِّي الجُهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: قُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئِ، قَالَ: فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّانِيَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِّي الجُهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: أَقْرَأْ. فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئِ. فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِثَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِّي الجُهْدَ. ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: ﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العلق:١-٥]»، فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ الله أَيَّرُكُ إِنَّا يَرْجُفُ بَوَادِرُهُ، حَتَّى دَخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ، فَقَالَ: «زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي» فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، ثُمَّ قَالَ لِخَدِيجَةَ: «أَيْ خَدِيجَةُ، مَا لِي» وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ... الحديث.

وهذا الذي قاله جماهير السلف والخلف(١) والذي دل عليه الدليل.

وهنالك قول آخر: أنها خمس آيات من أوائيل سورة المدثر واستدلوا بحديث جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ؛ قَالَ رَسُولُ اللهِ يَرَانِيُ وَهُو يُحَدِّثُ عَنْ فَتْرَةِ الْوَحْيِ قَالَ: «فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي سَمِعْتُ صَوْتًا مِن السَّمَاءِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا عَنْ فَتْرَةِ الْوَحْيِ قَالَ: «فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي سَمِعْتُ صَوْتًا مِن السَّمَاءِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَنْ فَعَرُ اللهُ عَلْ كُرْسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ »، قَالَ رَسُولُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ فَرَقًا فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ : (مَّلُونِي زَمِّلُونِي. فَدَثَرُونِي »؛ فَانْزَلَ اللهُ اللّهُ وَرَبَّكُ فَكَبَّرُ \* وَرَبَّكُ فَكَبَّرُ \* وَرُبَابَكُ فَطَهُرْ \* وَالرُّجْزَ فَاللّهُ مُنْ \* وَالرُّجْزَ فَا فَرَجَعْتُ اللّهُ وَالرُّجْزَ فَا فَرَجَعْتُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَرَبّكَ فَكَبّرُ \* وَرُبّكَ فَكَبّرُ \* وَرُبّكَ فَكَبّرُ \* وَثِيَابَكَ فَطَهُرْ \* وَالرُّجْزَ فَاللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَالرُّجْزَ فَا فَلَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالًا اللّهُ وَاللّهُ مُعْتُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ اللللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

رواه البخاري برقم (٤)، ومسلم برقم(١٦١).

قال النووي في شرح مسلم (٢/ ٣٢٨):

قوله: إن أول ما أنزل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمَدَّتُرُ ﴾ ضعيف، بل باطل، والصواب أن أول ما أنزل على الإطلاق: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ كما صرح به فى حديث عائشة رضى الله عنها، وأما ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّدُّتُرُ ﴾ فكان نزو لها بعد فترة الوحى كما صرح به فى رواية الزهري عن أبى سلمة عن جابر، والدلالة صريحة فيه فى مواضع:

منها: قوله: وهو يحدث عن فترة الوحى، إلى أن قال فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ تُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومنها: قوله: «فاذا الملك الذي جاءني بحراء»، ثم قال: فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم (٢/ ٣٧٥).

#### المدَّتُّرُ﴾

ومنها: قوله: ثم تتابع الوحى يعنى بعد فترته، فالصواب أن أول ما نزل: ﴿ اقرأَ ﴾، وأن أول ما نزل بعد فترة الوحى: ﴿ يا أيها المدثر ﴾، وأما قول من قال من المفسرين: أول ما نزل الفاتحة فبطلانه أظهر من أن يذكر والله أعلم. اهـ.

وانظر البرهان للزركشي (١/ ٢٠٦)، والإتقان(١/ ٦٩-٧٧).

## الثاني: آخر ما نزل من القرآن:

أما آخر ما نزل من القرآن فهذا حصل فيه اختلاف أكثر من الأول لاختلاف الروايات في ذلك على أقوال:

أحدها: أنها آية: ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، كذا بوب البخاري، واستدل بها رواه برقم (٤٥٤٤) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: آخِرُ آيَةٍ نَزَلَتْ عَلَى النَّبِيِّ يَرَالِنُهُ آيَةُ الرِّبَا.

الثاني: أنها آخر آية من سورة النساء (آية الكلالة):

روى البخاري برقم (٤٦٥٤) ومسلم (١٦١٨) عَنِ الْبَرَاءِ، أَنَّ آخِرَ سُـورَةٍ أُنْزِلَتْ تَامَّةً سُورَةُ التَّوْبَةِ، وَأَنَّ آخِرَ آيَةٍ أُنْزِلَتْ آيَةُ الْكَلَالَةِ.

وفي صحيح البخاري برقم (٦٧٤٤) ومسلم برقم (١٦١٨) عَنِ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ آخِرُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهَ اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهَ اللهُ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي اللهَ اللهَ اللهُ يَعْمَدُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الل

الثالث: أنها سورة النصر، ففي صحيح مسلم برقم (٣٠٢٤) عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدَ اللهِ بْنِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْهُمَا: تَعْلَمُ آخِرَ سُورَةٍ نَزَلَتْ مِن عَبْدِ اللهِ عَنْهُمَا: تَعْلَمُ آخِرَ سُورَةٍ نَزَلَتْ مِن اللهُ عَنْهُمَا: تَعْلَمُ آخِرَ سُورَةٍ نَزَلَتْ مِن اللهُ عَنْهُمَا: نَعْمُ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ الله وَالْفَتْحُ ﴾، قَالَ: صَدَقْتَ.

الرابع: أنها آية: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

ففي صحيح البخاري برقم (٤٥) ومسلم (٣٠١٧) عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ قَالَ: فَلَكَ الْيَهُو دُلِعُمَرَ: لَوْ عَلَيْنَا مَعْشَرَ يَهُو دَ نَزَلَتْ هَـنِهِ الْآيَةَ: ﴿الْيَوْمَ أَكُمُ لَتُ لَكُمْ وَلَيْكُمْ وَأَغْمَثُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلامَ دِينًا ﴾ نَعْلَمُ الْيَوْمَ الَّذِي أُنْزِلَتْ فِيهِ لِيَكُمْ وَأَغْمَثُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلامَ دِينًا ﴾ نَعْلَمُ الْيَوْمَ الَّذِي أُنْزِلَتْ فِيهِ فِيهِ لاَتَّخَذْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ عَلِمْتُ الْيَوْمَ اللَّذِي أُنْزِلَتْ فِيهِ، فِيهِ لاَتَّخَذْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: فَقَدْ عَلِمْتُ الْيَوْمَ اللَّذِي أُنْزِلَتْ فِيهِ، وَالسَّاعَة، وَأَيْنَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ نَزَلَتْ، نَزَلَتْ لَيْلَةَ جَمْعٍ وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الخامس: أنها سورة براءة لحديث البراء السابق.

وحاصل هذه الأقوال أن كل واحد حدَّثَ بها علم، كها قال الزركشي في البرهان (١/ ٢١٠) قال: قال القاضي أبو بكر في الانتصار: وهذه الأقوال ليس في شيء منها، ويحتمل أن كلاً منهم أخبر عن آخر ما سمعه من رسول الله المَوْلِيُّ في اليوم الذي مات فيه أو قبل مرضه بقليل، وغيره سمع منه بعد ذلك، وإن لم يسمعه هو لمفارقته له، ونزول الوحى عليه بقرآن بعده.

ويحتمل أيضًا أن تنزل الآية التي آخر آية تلاها الرسول الروس المروس المروس المروس المروس المروس المعها فيؤمر برسم ما نزل وتلاوته، فيظن سامع ذلك أنه آخر ما نزل في الترتيب.اهـ.

قلت أما قول البراء إن آخر سورة نزلت كاملة براءة، فمدفوع بِحَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: بَعَثَنِي أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ فِي الْحُجَّةِ الَّتِي أَمَّرَهُ عَلَيْهَا رَسُولُ الله يَمَنَّ فَبْلَ حَجَّةِ الَّتِي أَمَّرَهُ عَلَيْهَا رَسُولُ الله يَمَنَّ فَبْلَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ فِي رَهْطٍ يُؤَذِّنُونَ فِي النَّاسِ يَوْمَ النَّحْرِ: «لَا يَحُجُّ بَعْدَ الْعَامِ مُشْرِكٌ، وَلَا يَطُوفُ الْوَدَاعِ فِي رَهْطٍ يُؤَذِّنُونَ فِي النَّاسِ يَوْمَ النَّحْرِ: «لَا يَحُجُّ بَعْدَ الْعَامِ مُشْرِكٌ، وَلَا يَطُوفُ بِالْبَيْتِ عُرْيَانٌ». رواه البخاري برقم (٣٦٩) ومسلم برقم (١٣٤٧).

وكذا حديث ابن عباس أن سورة النصر آخر سورة نزلت كاملة، ويؤيده ما رواه البخاري برقم (٤٢٩٤) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ عُمَرُ يُدْخِلُنِي البخاري برقم (٤٢٩٤) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، وَلَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُهُ؟ فَقَالَ: إِنَّهُ مَعَ أَشْيَاخِ بَدْرٍ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لِمَ تُدْخِلُ هَذَا الْفَتَى مَعَنَا، وَلَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُهُ؟ فَقَالَ: إِنَّهُ مِثَنْ قَدْ عَلِمْتُمْ، قَالَ: فَدَعَاهُمْ ذَاتَ يَوْم، وَدَعَانِي مَعَهُمْ، قَالَ: وَمَا رُئِيتُهُ دَعَانِي يَوْمَئِلٍ إِلَّا لِيُرِيَهُمْ مِنِي، فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ \* وَرَأَيْتَ النَّاسَ إِلَّا لِيُرِيَهُمْ مِنِي، فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ \* وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهَ أَفْوَاجًا ﴿ حَتَى خَتَمَ السُّورَةَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: أُمِرْنَا أَنْ نَحْمَدَ اللهَ وَلَا بَعْضُهُمْ أَي فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيْئًا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيئًا، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيئًا، فَقَالَ لِي: يَا ابْنَ عَبَّاسٍ أَكَذَاكَ تَقُولُ؟

قُلْتُ: لَا. قَالَ: فَهَا تَقُولُ؟ قُلْتُ: هُوَ أَجَلُ رَسُولِ الله ﷺ أَعْلَمَهُ اللهُ لَهُ لَهُ ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ ﴾، وَالْفَتْحُ فَتْحُ مَكَّة، فَذَاكَ عَلَامَةُ أَجَلِكَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾، قَالَ عُمَرُ: مَا أَعْلَمُ مِنْهَا إِلَّا مَا تَعْلَمُ.

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهُ ﷺ يُكْثِرُ مِنْ قَوْلِ: «سُبْحَانَ اللهُ وَبِحَمْدِهِ، أَسْتَغْفِرُ اللهُ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ» قَالَتْ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، أَرَاكَ تُكْثِرُ مِنْ قَوْلِ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ، فَقَالَ: «خَبَرَنِي رَبِّي أَنِّي سَأَرَى

عَلَامَةً فِي أُمَّتِي، فَإِذَا رَأَيْتُهَا أَكْثَرْتُ مِنْ قَوْلِ سُبْحَانَ الله وَبِحَمْدِهِ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُسوبُ إِلَيْهِ، فَقَدْ رَأَيْتُهَا: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فَتْحُ مَكَّةَ ﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَـدْخُلُونَ فِي إِلَيْهِ، فَقَدْ رَأَيْتُ النَّاسَ يَـدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفْوَاجًا، فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾».

رواه البخاري برقم (٨١٧) ومسلم (٤٨٤) وهذا لفظه.

فالراجح أن آخر ما نزل من السور سورة النصر؛ ويحمل كلام البراء في سورة براءة أي أنه نزل معظمها، وكلام ابن عباس في سورة النصر أي بتمامها.

وأما الآيات فعندنا آية النساء، وهي آية الكلالة: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ ﴾ [النساء:١٧٦]، وآية البقرة: ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّ تُوفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾، وآية المائدة: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَيَنكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾.

انظر الفتح (٨/ ٣١٦).

أما من الآيات فالأظهر ما قاله الحافظ ابن حجر في الفتح (٨/ ٢٠٥) قال:

قوله: آخر آية نزلت على النبي الله الربا، كذا ترجم المصنف (١) بقوله: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى الله وأخرج هذا الحديث بهذا اللفظ، ولعله أراد أن يجمع بين قولي ابن عباس فإنه جاء عنه ذلك من هذا الوجه، وجاء عنه من وجه آخر آخر آية نزلت على النبي المربي ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى الله ﴾ وأخرجه الطبري (٢) من طرق عنه، وكذا أخرجه من طرق جماعة من التابعين، وزاد عن ابن

<sup>(</sup>١) يعني البخاري.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري (٥/ ٢٧).

جريج قال: يقولون: إنه مكث بعدها تسع ليال، ونحوه لابن أبي حاتم (١) عن سعيد بن جبير. وروى عن غيره أقل من ذلك، وأكثر، فقيل إحدى وعشرين وقيل سبعًا، وطريق الجمع بين هذين القولين أن هذه الآية هي ختام الآيات المنزلة في الربا إذ هي معطوفة عليهن، وأما ما سيأتي في آخر سورة النساء من حديث البراء (٢) آخر سورة نزلت براءة وآخر آية نزلت: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ ﴿النساء:١٧٦]، فيجمع بينه وبين قول ابن عباس بأن الآيتين نزلتا جميعًا فيصدق أن كلًا منها آخر بالنسبة لما عداهما، ويحتمل أن تكون الآخرية في آية النساء مقيدة بها يتعلق بالمواريث مثلًا، بخلاف آية البقرة، ويحتمل عكسه، والأول أرجح لما في آية البقرة من الإشارة إلى معنى الوفاة المستلزمة لخاتمة النزول، وحكى ابن عبد السلام أن النبي ألم المناسبة بعد نزول الآية المذكورة أحدًا وعشرين يومًا، وقيل سبعًا. اهـ.

لا سيها وآية المائدة: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ ليس فيها أنها آخر ما نزل، وإن كان مفهومها أنها آخر ما نزل، لكم الإِسْلَامَ دِينًا ﴾ ليس فيها أنها آخر ما نزل، وإن كان مفهومها أنها آخر ما نزل، لكن يتحمل أنه لم ينزل بعدها شيء في الحلال والحرام، إلا أن يكون تقرير شيء تقدم، ولذا يجمع بينها وبين آية النساء في قصة جابر أن آية النساء متقدمة على هذا لأن هذه الآية: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ تعتبر قاضية أنها لم ينزل بعدها حكم.

و (٢) تقدم قريبًا.

## نزول القرآن على سبعة أحرف

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ هِشَامَ بْنَ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ يَقْرَأُ سُورَةَ الْفُرْقَانِ عَلَى غَيْرِ مَا أَقْرَؤُهَا وَكَانَ رَسُولُ الله ﷺ وَالله اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رواه البخاري رقم (۲٤۱۹) ومسلم برقم(۸۱۸).

وَعَنْ أَبِيَّ بْنِ كَعْبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنْتُ فِي المُسْجِدِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ يُصلِّي، فَقَرَأَ قِرَاءَةً النَّكُرْ أَمُا عَلَيْهِ، ثُمَّ دَخَلَ آخَرُ فَقَرَأً قِرَاءَةً سِوَى قَرَاءَةً اَنْكُرْ تُمَا عَلَيْهِ، وَدَخَلَ آخَرُ فَقَرَأً قِرَاءَةً اللهِ عَلَى رَسُولِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَلَكَ بِكُلِّ رَدَّةٍ رَدَدْتُكَهَا مَسْأَلَةٌ تَسْأَلُنِيهَا. فَقُلْتُ: اللهُمَّ اغْفِرْ لِأُمَّتِي، اللهُمَّ اغْفِرْ لِأُمَّتِي، وَأَخَّرْتُ الثَّالِثَةَ لِيَوْمٍ يَرْغَبُ إِلَى الخُلْقُ كُلُّهُمْ حَتَّى إِبْرَاهِيمُ ﷺ». وواه مسلم برقم (٨٢٠).

وَعَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ لَيْرُونِكُ كَانَ عِنْدَ أَضَاةِ بَنِي غِفَادٍ قَالَ: فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَام فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفٍ، فَقَالَ: إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفِي، فَقَالَ: إَنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفَيْنِ، فَقَالَ: أَسْأَلُ اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَعْفِرَتَهُ وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَهُ الثَّالِثَةَ فَقَالَ: إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى عَلَى حَرْفَيْنِ، فَقَالَ: أَسْأَلُ اللهُ مُعَافَاتَهُ وَمَعْفِرَتَهُ وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَهُ الثَّالِثَةَ فَقَالَ: إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى ثَلَاثَةِ أَحْرُفٍ، وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَهُ الرَّابِعَةَ فَقَالَ: إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى ثَلَاثَة وَمَعْفِرَتَهُ، وَإِنَّ أُمْتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَهُ الرَّابِعَة فَقَالَ: إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى شَلِي اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَعْفِرَتُهُ، وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَهُ الرَّابِعَة فَقَالَ: إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ فَأَيُّمَا حَرْفٍ قَرَءُوا عَلَيْهِ فَقَالَ إِلَا اللهُ مَا عُلَالِكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وفي صحيح البخاري برقم (٤٩٩١) ومسلم برقم (٨١٩) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «أَقْرَأَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامِ عَلَى حَرْفٍ فَرَاجَعْتُهُ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ فَيَزِيدُنِ حَتَّى انْتَهَى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ».

والمراد بالسبعة الأحرف: السبعة الأوجه؛ أي يجوز أن يقرأ بكل وجه منه، وليس المراد أن كل كلمة، ولا جملة منه تقرأ على سبعة أوجه، بل المراد غاية ما انتهى إليه عدد القرآن في الكلمة الواحدة إلى سبعة، وهذا مجمع عليه.

انظر الفتح (٩/ ٢٣ و٢٧).

أما المراد بالأحرف ففي هذا عدة أقوال:

الأول: أنها سبعة في المعاني في الوعد والوعيد، والمحكم والمتشابه، والحلال

والحرام، والقصص، والأمثال، والأمر والنهي، واختلف أصحاب هـذا القـول في تعيين السبعة.

الثاني: أنها أداء التلاوة، وكيفية النطق بكلهاتها من إدغام، وإظهار، وتفخيم، وترقيق، وإمالة، ومد.

الثالث: أنها ألفاظ الحروف.

الرابع: أنها سبع لغات العرب؛ يمنها ومعدها، وهي أفصح اللغات وأعلاها.

الخامس: أن هذه الأحرف السبعة ظهرت واستفاضت عن رسول الله والمنظمة وضبطها عنه الأمة، وأثبتها عثمان والجماعة في المصحف، وأخبروا بصحتها، وإنها حذفوا منها ما لم يثبت متواتراً.

السادس: أن الأحرف السبعة كانت أول الأمر خاصة للضرورة لاختلاف لغة العرب، ومشقة أخذ جميع الطوائف بلغة، فلما كثر الناس والكتاب ارتفعت الضرورة، كانت قراءة واحدة.

وهذا القول هو الصواب أنها لغات من لغات العرب كانت ضرورة فلما زالت الضرورة إليها كُتب المصحف بحرف واحد منها، وعلى هذا إجماع الصحابة فمن بعدهم فلم ينكر أحد فيما نعلم كتابة القرآن بحرف واحد من السبعة.

أما القول بأنها سبعة معان مختلفة: كالأحكام، والأمثال، والقصص فخطأ؛ لأن النبي أَمَالِهُ أجاز القراءة بكل حرفٍ واحدٍ منها، وقد تقرر إجماع المسلمين أنه يحرم إبدال آية أمثال بآية أحكام وغيرها.

وقد ذكر السيوطي في الإتقان (١/ ٢٠٠٠) تسعة وعشرين قولاً في

تعيين الأحرف السبعة والراجح فيها ما تقدم والله أعلم، انظر شرح النووي على مسلم (٦/ ٣٤٠-٣٤).

# الحكمة من نزول القرآن على سبعة أحرف:

الأدلة المتقدمة واضحة أن الحكمة من إنزال القرآن على سبعة أحرف هو التخفيف والتسهيل على الأمة.

وانظر شرح النووي (٦/ ٣٤٠).

## حفاظ الصحابة رضي الله عنهم

لقد اعتنى الصحابة الكرام رضي الله عنهم بقراءة القرآن وحفظه عناية فائقة، وكان من حكمة الله تعالى البالغة أن أنزل القرآن مفرقاً لحكم منها: كي يسهل حفظه وفهمه، كما تقدم.

ولهذا كان النبي آرائي عاني من التنزيل شدة، ففي صحيح البخاري برقم (٥) ومسلم برقم (٤٤٨) عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، فِي قَوْله: ومسلم برقم (٤٤٨) عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، فِي قَوْله: ﴿لَا تُحُرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ [القيامة: ١٦]، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ آرَائِهُ يُوَالِحُ مِن التَّنْزِيلِ شِدَّةً، كَانَ يُحرِّكُ شَفَتَيْهِ، فَقَالَ لِي ابْنُ عَبَّاسٍ: أَنَا أُحرِّكُهُمَا كَمَا كَانَ رَسُولُ الله آرَائِهُ وَلَيْكُ فَيَالًا مُعَيدٌ: أَنَا أُحرِّكُهُمَا كَمَا كَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ يُحرِّكُهُمَا، فَحَرَّكُ شَفَتَيْهِ فَأَنْزَلَ لَيُعَجِلَ بِهِ ﴾. اللهُ تَعَالَى: ﴿لَا تُحرِّكُ مُهَا لَكُورِ كُهُمَا مُؤَمِّلُ فَعَلَى لِهِ فَا نَنْ لَكُورِ كُولُهُمَا فَعَرَّكُ شَفَتَيْهِ فَأَنْزَلَ لَا لَهُ تَعَالَى: ﴿لَا تُحَرِّكُ مُهَا لَاللهُ مُتَعَلِّهُ فَا نَنْ لَا لَهُ مَا لَكُورٍ كُولُهُمَا وَلَا لِهُ عَرَّكُ مَا كَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ يُحرِّكُهُمَا، فَحَرَّكُ شَفَتَيْهِ فَأَنْزَلَ لَللهُ تَعَالَى: ﴿لَا تُحرِّكُ لِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾.

أما حفاظ المصحابة فهم كثير جداً، ولله الحمد، ففي صحيح البخاري برقم (٨٨٠٤) ومسلم برقم (٦٧٧) عَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: بَعَثَ النّبِيُّ أَنْكُلُلُهُ مَبْعِينَ رَجُلًا لِجَاجَةٍ، يُقَالُ لَهُمْ الْقُرَّاءُ، فَعَرَضَ لَحُمْ حَيَّانِ مِنْ بَنِي سُلَيْمٍ رِعْلُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِجَاجَةٍ، يُقَالُ لَهُمْ الْقُرَّاءُ، فَعَرَضَ لَحُمْ حَيَّانِ مِنْ بَنِي سُلَيْمٍ رِعْلُ وَذَكُوانُ عِنْدَ بِئْرٍ يُقَالُ لَهَا بِئُرُ مَعُونَةَ، فَقَالَ الْقَوْمُ: وَالله مَا إِيَّاكُمْ أَرَدْنَا إِنَّا نَحْنُ بُورِي فَا لَيْبِي مَا لِيَّا يَهُمُ اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهِمْ شَهْرًا فِي صَلَاةِ عُتَازُونَ فِي حَاجَةٍ لِلنَّبِي مَا لِيَنِي اللهِ فَقَالُوهُمْ، فَدَعَا النَّبِي اللهِ عَلَيْهِمْ شَهْرًا فِي صَلَاةِ الْغَدَاةِ.

وقد اشتهر من الصحابة جماعة منهم الخلفاء الأربعة وأبي بن كعب وعبد الله بن مسعود وزيد بن ثابت وأبو موسى الأشعري وأبو الدرداء وأبو هريرة وابن عباس وغيرهم كثير رَضِيَ اللهُ عَنْهُم.

أما ما جاء عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: كُنَّا نَأْتِي عَبْدَ الله بْنَ عَمْرٍو، فَتَتَحَدَّثُ إِلَيْهِ، فَذَكَرْنَا يَوْمَا عَبْدَ الله بْنَ مَسْعُودٍ فَقَالَ: لَقَدْ ذَكَرْتُمْ رَجُلًا لَا أَزَالُ أُحِبُّهُ بَعْدَ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ مِنْ يَوْمَا عَبْدَ الله بْنَ مَسْعُودٍ فَقَالَ: لَقَدْ ذَكَرْتُمْ رَجُلًا لَا أَزَالُ أُحِبُّهُ بَعْدَ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ الله يَوْمَا لِلله يَرَالُونُ أَنَّ مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِنِ ابْنِ أُمِّ رَسُولِ الله يَرَالُونُ أَن مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِنِ ابْنِ أُمِّ وَسُولِ الله يَرَالُونُ أَن مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِنِ ابْنِ أُمِّ عَبْدٍ - فَبَدَا لِلله يَرْبُونُ كَعْبٍ، وَسَالِم مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةً». عَبْدٍ - فَبَدَأُ بِهِ -، وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ، وَأُبِيِّ بْنِ كَعْبٍ، وَسَالِم مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةً». رواه البخاري برقم (٣٧٥٨) ومسلم برقم (٢٤٦٤).

وَعَنْ قَتَادَةَ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسًا يَقُولُ: جَمَعَ الْقُرْآنَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ اللهِ الْرَبُكَةُ كُلُّهُمْ مِنَ الْأَنْصَارِ: مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ، وَأُبَيُّ بْنُ كَعْبٍ، وَزَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ، وَأَبُو زَيْدٍ، قَالَ قَتَادَةُ: قُلْتُ لِأَنْسِ: مَنْ أَبُو زَيْدٍ؟ قَالَ: أَحَدُ عُمُومَتِي.

رواه البخاري(٣٨١٠) ومسلم(٢٤٦٥).

وغيرها من نظائر هذه الأدلة، فقال الكرماني: يحتمل أنه عَمَرُ اللهُ أراد الإعلام بما يكون بعده أي أن هؤلاء الأربعة يبقون حتى ينفردوا بذلك.

وتُعُقِّب بأنهم لم ينفردوا، بل الذين مهروا في تجويد القرآن بعد العصر النبوي أضعاف المذكورين، وقد قتل سالم مولى أبي حذيفة في وقعة اليهامة، ومات معاذ في خلافة عمر، ومات أبي وابن مسعود في خلافة عثهان، وقد تأخر زيد بن ثابت وانتهت إليه الرياسة في القراءة وعاش بعدهم زمنًا طويلًا، فالظاهر أنه أمر بالأخذ عنهم في الوقت الذي صدر فيه ذلك القول، ولا يلزم من ذلك ألا يكون أحد في ذلك الوقت شاركهم في حفظ القرآن، بل كان الذي يحفظون مثل الذي حفظوه وأزيد جماعة من الصحابة. انتهى من الإتقان (١/ ١٩٩).

وقال القاضي أبو بكر الباقلاني الجواب عن حديث أنس من عدة أوجه:

أحدها: أنه لا مفهوم له فلا يلزم ألا يكون غيرهم جمعه.

الثاني: المراد لم يجمعه على جميع الوجوه والقراءات التي نزل بها إلا أولئك.

الثالث: لم يجمع ما نسخ منه بعد تلاوته وما لم ينسخ إلا أولئك.

الرابع: أن المراد بجمعه تلقيه من في رسول الله المُلْكُلُولُ لا بواسطة، بخلاف غيرهم فيحتمل أن يكون تلقى بعضه بالواسطة.

الخامس: أنهم تصدوا لإلقائه وتعليمه، فاشتهروا به، وخفي حال غيرهم عمن عرف حالهم نصمر ذلك فيهم بحسب علمه، وليس الأمر في نفس الأمر كذلك.

السادس: المراد بالجمع الكتابة فلا ينفي أن يكون غيرهم جمعه حفظًا عن ظهر قلبه، وأما هؤلاء فجمعوه كتابة وحفظوه عن ظهر قلب.

السابع: المراد أن أحدًا لم يفصح بأنه جمعه بمعنى أكمل حفظه في عهد رسول الله ويم الله المراد أن أحدًا منهم لم يكمله إلا أولئك بخلاف غيرهم فلم يفصح بذلك، لأن أحدًا منهم لم يكمله إلا عند وفاة رسول الله ويم عين نزلت آخر آية فلعل هذه الآية الأخيرة، وما أشبهها ما حضرها إلا أولئك الأربعة ممن جمع جميع القرآن قبلها، وإن كان قد حضرها من لم يجمع غيرها الجمع الكثير.

الثامن: أن المراد بجمعه السمع والطاعة له والعمل بموجبه.

قال ابن حجر (۱): وفي غالب هذه الاحتالات تكلف، ولا سيها الأخير، قال: وقد ظهر لي احتال آخر وهو: أن المراد إثبات ذلك للخزرج دون الأوس فقط، فلا ينفي ذلك عن غير القبيلتين من المهاجرين؛ لأنه قال ذلك في معرض المفاخرة بين الأوس والخزرج، كها أخرجه ابن جرير (۲) من طريق سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن أنس قال: افتخر الحيان: الأوس والخزرج، فقال الأوس: منا أربعة من اهتز له العرش: سعد بن معاذ، ومن عدلت شهادته رجلين: خزيمة بن ثابت، ومن غسلته الملائكة: حنظلة بن أبي عامر، ومن حمته الدبر: عاصم بن أبي ثابت. فقال الخزرج: منا أربعة جمعوا القرآن لم يجمعه غيرهم فذكرهم.

قال: والذي يظهر من كثير من الأحاديث أن أبا بكر كان يحفظ القرآن في حياة رسول الله والله المرسول الله والمرسول الله والمرسول الله والمرسول الله والمرسول الله والمرسول الله والمرسول على ما كان نزل منه إذ ذاك، قال: وهذا مما لا يرتاب فيه مع شدة حرص أبي بكر على تلقي القرآن من النبي والمرسول الله والمرسول والمرسول المرسول المرسول

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٩/ ٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو يعلى في مسنده برقم (٢٩٥٣) والبزار كها في كشف الأستار برقم (٢٨٠٢) والطبراني في الكبير برقم (٣٤٨٨) والمقدسي في المختارة (٩/ ١٣٩) وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٣٩٠٥).

صح حديث: «يـؤم القـوم أقـرؤهم لكتـاب الله»(١)، وقـد قدمـه في مرضـه إمامًا للمهاجرين والأنصار، فدل على أنه كان أقرأهم. انتهى.

وسبقه إلى ذلك ابن كثير.

وقد ذكر أبو عبيد في كتاب القراءات: القراء من أصحاب النبي المُرَّلِيُّ فعد من الله عبيد في المُرْلِيُّ فعد من المهاجرين الخلفاء الأربعة، وطلحة، وسعدًا، وابن مسعود، وحذيفة، وسالمًا، وأبا هريرة، وعبد الله بن السائب، والعبادلة، وعائشة، وحفصة، وأم سلمة.

ومن الأنصار: عبادة بن الصامت، ومعاذًا الذي يكنى أبا حليمة، ومجمع بن جارية، وفضالة بن عبيد، ومسلمة بن مخلد، وصرح بأن بعضهم إنها أكمله بعد وفاة النبي المرابع فلا يرد على الحصر المذكور في حديث أنس، وعد ابن أبي داود منهم: تمياً الداري، وعقبة بن عامر، وممن جمعه: أيضًا أبو موسى الأشعري، ذكره أبو عمرو الداني.

انتهى من الإتقان (١/ ١٩٩ - ٢٠٠) بتصرف يسير.

وقد كان القراء أصحاب مجلس عمر، ففي صحيح البخاري برقم (٧٢٨٦) عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَدِمَ عُيَيْنَةُ بْنُ حِصْنِ بْنِ حُذَيْفَةَ بْنِ بَدْدٍ فَنَوْ مَنْ النَّفَرِ الَّذِينَ يُدْنِيهِمْ عُمَرُ، فَنَوْلَ عَلَى ابْنِ أَخِيهِ الْحُرِّ بْنِ قَيْسِ بْنِ حِصْنٍ، وَكَانَ مِنَ النَّفَرِ الَّذِينَ يُدْنِيهِمْ عُمَرُ، فَنَا الْفَرَتِهِ كُهُولًا كَانُوا أَوْ شُبَّانًا، فَقَالَ عُييْنَةُ: وَكَانَ الْقُرَّاءُ أَصْحَابَ جَيْلِسِ عُمَر، وَمُشَاوَرَتِهِ كُهُولًا كَانُوا أَوْ شُبَّانًا، فَقَالَ عُييْنَةُ: لَا الْمَعْرِ فَتَسْتَأْذِنَ لِي عَلَيْهِ؟ قَالَ: لِابْنِ أَخِيهِ يَا ابْنَ أَخِي هَلْ لَكَ وَجْهُ عِنْدَ هَذَا الْأَمِيرِ فَتَسْتَأْذِنَ لِي عَلَيْهِ؟ قَالَ: يَا ابْنَ الْخَطَّابِ لِابْنَ أَخِيهِ مَا ابْنَ الْخَلْلِ، فَعَلْمَ عَمْرُ حَتَّى هَمَّ بِأَنْ يَقَعَ بِهِ، وَاللهِ مَا تُعْطِينَا الْحُزْلَ، وَمَا تَحْكُمُ بَيْنَنَا بِالْعَدْلِ، فَعَضِبَ عُمَرُ حَتَّى هَمَّ بِأَنْ يَقَعَ بِهِ،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم برقم (٦٧٣) عن أبي مسعود رضي الله عنه.

فَقَالَ الْخُرُّ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ لِنَبِيِّهِ الْمُؤْلِّ: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ ﴾ [الأعراف:١٩٩]، وَإِنَّ هَذَا مِنَ الجُاهِلِينَ، فَوَاللهِ مَا جَاوَزَهَا عُمَرُ حِينَ تَلَاهَا عَلَيْهِ؛ وَكَانَ وَقَافًا عِنْدَ كِتَابِ اللهِ.

### القراء والقراءات

القارئ المبتدئ: هو من شرع في الإقراء، إلى أن يفرد ثلاثاً من القراءات.

والمنتهي: من نقل من القراءات أكثرها وأشهرها.

والمقرئ: هو العالم بالقراءات، رواها مشافهة.

والقراءات: علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها معزوًا لناقله.

منجد المقرئين (ص٤٩).

شروط القراءة الصحيحة:

الأول: أن يوافق العربية ولو بوجه من وجوه الإعراب، نحو قراءة حزة «والأرحام» بالجر.

الثاني: أن يوافق أحد المصاحف العثمانية التي وجهها عثمان رضي الله عنه إلى الأمصار، كقراءة ابن كثير في التوبة: ﴿ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الْأَمْارُ ﴾ [التوبة: ١٠]، بزيادة: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]، فإنها كتبت في أي ما يحتمله رسم المصحف قرأ: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]، فإنها كتبت في جميع المصاحف بغير ألف، كذا قالوا.

الثالث: أن يتواتر نقلها عن جماعة الصحابة إلى منتهاه. انظرمنجد المقرئين (ص٧٩).

قال السيوطي في معترك الأقران (١/ ١٢٣):

والأصل المعتمد عليه: صحة السند في السماع، واستقامة الوجه في العربية، وموافقة الرسم.

وأصح القراءات سندًا نافع وعاصم، وأفصحها أبو عمرو والكسائي.اهـ.

#### مشاهير القراء:

قال السيوطي في الإتقان (١/ ٢٠٤-٢٠٦).

وأخذ عنهم (1) خلق من التابعين، فممن كان بالمدينة: ابن المسيب، وعروة، وسالم، وعمر بن عبد العزيز، وسليمان وعطاء ابنا يسار، ومعاذ بن الحارث المعروف بمعاذ القارئ، وعبد الرحمن بن هرمز الأعرج، وابن شهاب الزهري، ومسلم بن جندب، وزيد بن أسلم.

وبمكة: عبيد بن عمير، وعطاء بن أبي رباح، وطاوس، ومجاهد، وعكرمة، وابن أبي مليكة.

وبالكوفة: علقمة، والأسود، ومسروق، وعبيدة، وعمرو بن شرحبيل، والحارث ابن قيس، والربيع بن خيم، وعمرو بن ميمون، وأبو عبد الرحمن السلمي، وزر بن حبيش، وعبيد بن نضيلة، وسعيد بن جبير، والنخعي، والشعبي.

وبالبصرة: أبو العالية، وأبو رجاء، ونصر بن عاصم، ويحيى بن يعمر، والحسن، وابن سيرين، وقتادة.

<sup>(</sup>١) أي عن الصحابة.

وبالشام: المغيرة بن أبي شهاب المخزومي صاحب عثمان، وخليفة بن سعد صاحب أبي الدرداء.

ثم تجرد قوم واعتنوا بضبط القراءة أتم عناية، حتى صاروا أئمة يقتدى بهم، ويرحل إليهم؛ فكان بالمدينة أبو جعفر يزيد بن القعقاع، ثم شيبة بن نصاح، ثم نافع بن أبي نعيم.

وبمكة: عبد الله بن كثير، وحميد بن قيس الأعرج، ومحمد بن محيصن.

وبالكوفة: يحيى بن وثاب، وعاصم بن أبي النجود، وسليمان الأعمش، ثم حزة، ثم الكسائي.

وبالبصرة: عبد الله بن أبي إسحاق، وعيسى بن عمر، وأبو عمرو بن العلاء، وعاصم الجحدري، ثم يعقوب الحضرمي.

وبالشام: عبد الله بن عامر، وعطية بن قيس الكلابي، وإسهاعيل بن عبد الله بن المهاجر، ثم يحيى بن الحارث الذماري، ثم شريح بن يزيد الحضرمي.

واشتهر من هؤلاء في الآفاق الأئمة السبعة وهم:

١- نافع، وقد أخذ عن سبعين من التابعين منهم أبو جعفر.

٢ - وابن كثير، وأخذ عن عبد الله بن السائب الصحابي.

٣ - وأبو عمرو، وأخذ عن التابعين.

٤ - وابن عامر، وأخذ عن أبي الدرداء، وأصحاب عثمان.

٥ - وعاصم، وأخذ عن التابعين.

7 - وحمزة، وأخذ عن عاصم، والأعمش، والسبيعي، ومنصور بن المعتمر، وغيره.

٧ - والكسائي، وأخذ عن حمزة، وأبي بكر بن عياش.

ثم انتشرت القراءات في الأقطار، وتفرقوا أممًا بعد أمم، واشتهر من رواة كل طريق من طرق السبعة راويان:

فعن نافع: قالون، وورش عنه.

وعن ابن كثير: قنبل، والبزي عن أصحابه عنه.

وعن أبي عمرو: الدوري، والسوسي عن اليزيدي عنه.

وعن ابن عامر: هشام، وابن ذكوان عن أصحابه عنه.

وعن عاصم: أبو بكر بن عياش، وحفص عنه.

وعن حمزة: خلف، وخلاد عن سليم عنه.

وعن الكسائي: الدوري وأبو الحارث.

ثم لما اتسع الخرق، وكاد الباطل يلتبس بالحق قام جهابذة الأمة، وبالغوا في الاجتهاد، وجمعوا الحروف، والقراءات، وعزوا الوجوه والروايات، وميزوا الصحيح والمشهور والشاذ بأصول أصلوها، وأركان فصلوها.

فأول من صنف في القراءات أبو عبيد القاسم بن سلام، ثم أحمد بن جبير الكوفي، ثم إسهاعيل بن إسحاق المالكي صاحب قالون، ثم أبو جعفر بن جرير الطبري، ثم أبو بكر محمد بن أحمد بن عمر الداجواني، ثم أبو بكر بن مجاهد، ثم قام الناس في عصره وبعده بالتأليف في أنواعها جامعًا، ومفردًا، وموجزًا ومسهبًا، وأئمة القراءات لا تحصى.

وقد صنف طبقاتهم حافظ الإسلام أبو عبد الله الذهبي، ثم حافظ القراءات أبو الخير ابن الجزري. اهـ كلامه.

قلت وكتاب الذهبي هو: معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار مطبوع في مجلدين ذكر فيه (٧٣٤) ترجمة، وثمانية عشر طبقة.

وعد ابن الجزري في منجد المقرئين ستة عشر طبقة.

وقد تقدم لنا مشاهير القراء من الصحابة رضي الله عنهم، وقد أخذ عنهم جماعة من التابعين من سائر البلدان التي انتشر فيها الإسلام يومئذ وانتهى علم القراءات إلى جماعة من القراء هم:

- ١- ابن عامر: وهو عبد الله بن عامر بن يزيد بن تميم اليحصبي أبو عمران الدمشقي المقرئ، إمام ثقة. (ت١١٨).
- ٢- ابن كثير: وهو عبد الله بن كثير الداري المكي أبو معبد القارىء، إمام
   ثقة. (ت ١٢٠).
- ٣- عاصم: وهو عاصم بن جدلة (أبي النجود) الأسدي مولاهم الكوفي،
   أبو بكر المقرئ إمام صدوق. (ت١٢٨).
- ٤- أبو عمرو: وهو أبو عمرو بن العلاء بن عمار المازني النحوي، قيل اسمه
   زبان أو العريان أو غيره. إمام ثقة. (ت٤٥١).
- ٥- حمزة: وهو حمزة بن حبيب أبو عمارة الكوفي التيمي مولاهم، إمام ثقة.

(ت۲۵٦).

- ٦- نافع: وهو نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم المدني، صدوق. ثبت في القراءة. (ت١٦٩).
- ٧- الكسائي: وهو على بن حمزة بن عبد الله الأسدي أبو الحسن. إمام ثقة.
   (ت١٨٩).
- ٨- أبو جعفر: وهو يزيد بن القعقاع وقيل في اسمه غير ذلك، المدني المخزومي. إمام ثقة. (١٣٠).
- ٩- يعقوب: وهو يعقوب بن إسحاق بن زيد أبو محمد الحضرمي، صدوق.
   (ت٩٥٠).
- ١٠ خلف: وهو خلف بن هشام بن ثعلب البزار أبو محمد الأسدي،
   إمام ثقة. (ت٢٢٩).
- تراجمهم كلهم في تهذيب التهذيب ما عدا الكسائي فترجمته في تاريخ بغداد (١١/ ٤٠٣).

#### التفسير

#### تعريف التفسير:

التفسير لغة: على وزن تفعيل، وهو الإيضاح، والبيان، وكشف المغطى، يقال: فسر الشيء يفسره بكسر السين ويفسره بضمها أي أبانه.

واختلف في اشتقاقه فقيل من لفظة التفسير: وهو نظر الطبيب في البول لكشف العلة، والدواء، فكذا المفسر ينظر في الآية لاستخراج حكمها ومعناها.

وقيل من قول العرب فسرت الفرس، وفسرته: أي أجريته، وأعديته إذا كان به حصر (١) ليستطلق بطنه، وكان المفسر يجري فرس فكره في ميادين المعاني ليستخرج شرح الآية، ويحل عقد إشكالها.

وقيل مأخوذ من مقلوبه: تقول العرب: سفرت المرأة إذا كشفت قناعها عن وجهها، ويقال للسفر سفر لأنه يسفر ويكشف عن أخلاق الرجال، وقال الله تعالى: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ [المدثر: ٣٤]، أي أضاء.

معنى التفسير اصطلاحًا هو: التفسير علم يعرف به فهم كتاب الله المنزل على نبيه محمد الله المنزل على نبيه محمد الله وبيان معانيه، واستخراج أحكامه، وحكمه، واستمداد ذلك من علم اللغة، والنحو، والتصريف، وعلم البيان، وأصول الفقه، والقراءات، ويحتاج لمعرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ. اهمن البرهان (١١٣١).

وقال السيوطي في الإتقان (٢/ ٤٩٠):

<sup>(</sup>١) احتباس الغائط في البطن.

وقال الأصبهاني في تفسيره:

اعلم أن التفسير في عرف العلماء كشف معاني القرآن، وبيان المراد أعم من أن يكون بحسب اللفظ المشكل وغيره، وبحسب المعنى الظاهر وغيره. اهـ.

### معنى التأويل:

أما التأويل فله عدة معان:

الأول: بمعنى التفسير، قال ثعلب وابن الأعرابي: التفسير والتأويل بمعنى واحد، وهو المراد بقول بعض المفسرين كابن جرير الطبري: تأويل قوله تعالى كذا.

وقد ذُكِر فرق بين التفسير والتأويل (الذي بمعنى التفسير) وهو: أن التفسير هو البحث عن سبب نزول الآية، والخوض في بيان موضع الكلمة من حيث اللغة، والتأويل هو: التفحص عن أسرار الآيات، والكلات، وتعيين أمر احتمالات الآية، كذا ذكره الفيروزآبادي في بصائر ذوي التمييز (١/ ٨٠).

وقال السيوطى في الإتقان (٢/ ٤٨٩ - ٤٩٠):

واختلف في التفسير أو التأويل فقال أبو عبيد وطائفة: هما بمعنى، وقد أنكر ذلك قوم؛ حتى بالغ ابن حبيب النيسابوري فقال: قد نبغ في زماننا مفسرون لـو سـئلوا عن الفرق بين التفسير والتأويل ما اهتدوا إليه.

وقال الراغب: التفسير أعم من التأويل، وأكثر استعماله في الألفاظ، ومفرداتها، وأكثر استعمال التأويل في المعاني والجمل، وأكثر ما يستعمل في الكتب الإلهية، والتفسير يستعمل فيها، وفي غيرها. وقال غيره: التفسير بيان لفظ لا يجتمل إلا وجهًا واحدًا، والتأويل توجيه لفظ متوجه إلى معان مختلفة إلى واحد منها بها ظهر من الأدلة.

وقال الماتريدي: التفسير القطع على أن المراد من اللفظ هذا، والشهادة على الله أنه على باللهظ هذا، فإن قام دليل مقطوع به فصحيح، وإلا فتفسير بالرأي، وهو المنهي عنه، والتأويل ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة على الله.

وقال أبو طالب التغلبي: التفسير بيان وضع اللفظ إما حقيقة أو مجازًا كتفسير الصراط بالطريق، والصيِّب بالمطر، والتأويل تفسير باطن اللفظ، مأخوذ من الأول وهو الرجوع لعاقبة الأمر، فالتأويل إخبار عن حقيقة المراد، والتفسير إخبار عن دليل المراد ؛ لأن اللفظ يكشف عن المراد، والكاشف دليل، مثاله قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴿ [الفجر: ١٤]، تفسيره أنه من الرصد، يقال: رصدته رقبته، والمرصاد مفعال منه، وتأويله: التحذير من التهاون بأمر الله، والغفلة عن الأهبة، والاستعداد للعرض عليه، وقواطع الأدلة تقتضي بيان المراد منه على خلاف وضع اللفظ في اللغة. اهـ.

الثاني: إبداء عاقبة الشيء واشتقاقه من المآل بمعنى المرجع والعاقبة، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالحُقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالحُقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالحُقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأعراف:٥٠]، فتأويل الآية ما تئول إليه من معنى وعاقبة.

الثالث: صرف الكلام إلى أوله، ومنه قيل: أول غرض الحكيم آخر فعله.

الرابع: بمعنى السياسة، واستقائه من الإيالة وهي السياسة، وعلى هذا يكون المعنى التأويل أن يسلط المؤول ذهنه وفكره على تتبع سر الكلام إلى أن يظهر

مقصود الكلام ويتضح مراد المتكلم.

الخامس: صرف اللفظ عن ظاهره، وهذا على قسمين:

أ- صرف اللفظ عن ظاهره لدليل يدل عليه، فهذا محمود، مثل قوله تعالى: ﴿نَسُوا اللهُ فَنَسِيَهُمْ ﴾ [التوبة: ٦٧]، أي تَركهم، وهذا التأويل لدليل وهو قوله: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٦٤].

ب- صرف اللفظ عن ظاهره ولغير دليل، وهو الذي درج عليه أهل التحريف، وقد بسطت الكلام على هذا في كتابي «الفقه الأكبر بشرح قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر ».

راجـــع القــــاموس المحــيط (ص٥٨٧) ولـــسان العـــرب(١٠/٢٦١) والـــسان العـــرب(١٠/٢٦) والإتقـان(٢/ ٤٠٦) بـصائر ذوي التميـز (١/ ٧٨) تهـذيب اللغــة (١٢/ ٤٠٦) والبرهان (٢/ ١٤٦).

#### تعريف التفسير اصطلاحًا:

انتهى من البرهان (١/ ١٣).

### تعلم التفسير فرض:

قال السيوطي في الإتقان (٢/ ٤٩٥):

وقد أجمع العلماء أن التفسير من فروض الكفايات، وأجل العلوم الثلاثة الشرعية. اهـ.

# العلوم التي يجب على المفسر أن يجيدها:

وهي خمسة عشر علمًا:

الأول: اللغة؛ لأن بها يعرف شرح مفردات الألفاظ ومدلولاتها بحسب الوضع.

الثاني: النحو؛ لأن المعنى يتغير و يختلف باختلاف الإعراب؛ فلا بد من اعتباره.

الثالث: التصريف؛ لأنه به تعرف الأبنية والصيغ.

الرابع: الاشتقاق لأن الاسم إذا كان اشتقاقه من مادتين مختلفتين اختلف باختلافهم كالمسيح هل هو من السياحة أو المسح.

الخامس: المعاني؛ لأنه به يعرف خواص تراكيب الكلام من جهة إفادتها المعنى.

السادس: البيان؛ لأنه يعرف به تراكيب الكلام من حيث اختلافها بحسب وضوح الدلالة وخفائها.

السابع: البديع؛ لأنه به يعرف وجوه تحسين الكلام.

الثامن: علم القراءات؛ لأنه يعرف به كيفية النطق بالقرآن، وبالقراءات التي يترجح بعضها على بعض؛ فإنه قد يترتب عليها حكم.

التاسع: علم أصول الدين، (وهو علم العقيدة الصحيحة).

قال السيوطي: أصول الدين بها في القرآن من الآية الدالة بظاهرها على ما لا يجوز على الله تعالى، فالأصولي يؤول ذلك، ويستدل على ما يستحيل وما يجب وما يجوز .اهـ كلامه.

وهو من حيث حاجة المفسر إلى معرفة العقيدة وتفسيره على ما يليق بالله تعالى صواب، لكن السيوطي أشعري صوفي؛ يريد بهذا تأويل النصوص عن المراد الصحيح الذي سار عليه السلف فهذا خطأ وفي باب العقيدة زيادة بيان لهذا.

العاشر: أصول الفقه؛ إذ به يعرف وجه الاستدلال على الأحكام والاستنباط.

الحادي عشر: أسباب النزول، والقصص، وقد ذكرنا في أسباب النزول فائدة معرفة ذلك.

الثاني عشر: الناسخ والمنسوخ، وقد ذكرنا في الناسخ والمنسوخ فائدة ذلك. الثالث عشر: الفقه.

الرابع عشر: العلم بالحديث؛ فمن لا يعرف الحديث وصحيحه من سقيمه لا يستطيع الوقوف على التفسير الصحيح المراد من الآية، والذين فسروا القرآن بغير الحديث خبطوا.

الخامس عشر: الموهبة؛ وهو علم يورثه الله تعالى لمن عمل بها علم وتحرى الحق. انتهى بتصرف من الإتقان (٢/ ٥١٠ - ٥١٥) وقال عقبه: قال ابن أبي الدنيا: وعلوم القرآن وما يستنبطه منه بحر لا ساحل له.

قال: فهذه العلوم التي هي كالآية للمفسر لا يكون مفسرًا إلا بتحصيلها، فمن فسر بدونها كان مفسرًا بالرأي المنهي عنه، وإذا فسر مع حصولها لم يكن مفسرًا بالرأي المنهى عنه.

قال: والصحابة والتابعون كان عندهم علوم العربية بالطبع، لا بالاكتساب واستفادوا العلوم الأخرى من النبي المراثي المراثية.

قلت: ولعلك تستشكل علم الموهبة، وتقول هذا شيء ليس في قدرة الإنسان، وليس كما ظننت من الإشكال، والطريق في تحصيله ارتكاب الأسباب الموجبة له من العمل والزهد.

## التفسير أربعة أوجه:

قال الإمام ابن جرير الطبري رحمه الله في مقدمة تفسيره (١/ ٧٠):

حدثنا محمد بن بشار، قال: حدثنا مؤمل، قال: حدثنا سفيان عن أبي الزناد، قال: قال ابن عباس: التفسير على أربعة أوجه: وجه تعرفه العربُ من كلامها، وتفسير لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره.

قلت: مؤمل ضعيف، وأبو الزناد لم يدرك ابن عباس.

وقال ابن جرير عقبه: وهذا الوجه الرابع الذي ذكره ابن عباس من أن أحداً لا يعذر بجهالته، معنى غيرُ الإبانة عن وُجوه مَطالب تأويله، وإنها هو خبرٌ عن أن من تأويله ما لا يجوز لأحد الجهل به.

وقد روى بنحو ما قلنا في ذلك أيضًا عن رسول الله يَرَّوْنَا خبرٌ في إسناده نظر: حدثني يونس بن عبد الأعلى الصَّدَفي، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: سمعت عمرو ابن الحارث يحدث، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، مولى أم هانئ، عن عبد الله بن عباس: أن رسول الله يَرَّوْنَا قال: أنزل القرآن على أربعة أحرف: حلالٌ وحرامٌ لا يعذر أحدٌ بالجهالة به، وتفسيرٌ تفسِّره العرب، وتفسيرٌ تفسِّره العلماء، ومتشابهٌ لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره، ومن ادَّعى علمه سوى الله تعالى ذكره فهو كاذب.اه

قلت الكلبي كذاب، وأبو صالح باذام ضعيف.

راجع البرهان (٢/ ١٦٤ –١٦٨) والإتقان(٢/ ١١٤) ومقدمة تفسير ابن كثير (ص٩٢).

## أصول التفسير

جعل الله سبحانه وتعالى لكل شيء سببًا يتوصل به إليه؛ وقد علمت أهمية كـلام الله حفظًا، وفهمًا، وتفسيرًا.

ولمعرفة تفسير القرآن الكريم أصول لا يمكن الوصول لتفسيره إلا بها، وهي:

## الأول: تفسير القرآن بالقرآن الكريم:

قال الحافظ ابن كثير في مقدمة تفسيره (١/ ٣٩):

أصح الطرق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن، فها أجمل في مكان فإنه قـد بـسط في موضع آخر. انتهى، وهو كلام شيخ الإسلام في أصول التفسير (ص٩١).

قال الشنقيطي رحمه الله في أضواء البيان (١/٥):

بيان القرآن بالقرآن لإجماع العلماء على أن أشرف أنواع التفسير وأجلها تفسير كتاب الله بكتاب الله؛ إذ لا أحد أعلم بمعنى كلام الله عز وجل من الله جل وعلا.اهـ.

### من أمثلة ذلك:

١ - قال الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ الله لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس:٦٢]، فسرها بعدها بقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ [يونس:٦٣].

٢ - قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٧]، فسرها بقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِإَبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَا بُنَيَ لَا مُشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقان: ١٣].

٣- قال تعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا ﴾ [النازعات: ٣٠]، ثم فسرها بقوله:
 ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْ عَاهَا ﴾ [النازعات: ٣١]. وغيرها.

### ويدخل في هذا التالي:

- ١- النص.
- ٢- المجمل والمبين.
- ٣- المطلق والمقيد.
- ٤- العام والخاص.
- ٥- توضيح المفهوم في آية أخرى.
  - ٦- تفسير لفظة بلفظة.
  - ٧- تفسير أسلوب بأسلوب.

وغير هذا، وسيأتي تفصيل ذلك إن شاء الله في موضعه المناسب.

# الثاني: تفسير القرآن بالسنة:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كما في شرح مقدمة التفسير (ص٩٩):

فإن أعياك ذلك (١) فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن، وموضحة له، بل قد قال الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي: كل ما حكم به رسول الله والله والله

<sup>(</sup>١) يعني إن لم تُجد تفسير القرآن بالقرآن، كما سلف قبله، ونقلناه قبل.

<sup>(</sup>٢) صحيح ، جاء من حديث المقدام بن معدي كرب الكندي.

رواه أحمد (٤/ ١٣٠- ١٣١ و ١٣٢)، وأبو داود (٤٦٠٤)، والترمذي برقم (٢٦٦٤)، والطبراني في الكبير (٢ / ٦٦٨- ٦٧٠)، والطحاوي في شرح معاني الآثار (٤/ ٢٠٩)، وابن حبان كما في الإحسان رقسم (١٢)، والدارقطني (٤/ ٢٨٧)، والبيهقي في السنن (٩/ ٣٣٢)، والدلائل (٦/ ٤٥٥)، والآجري في الشريعة برقم (٩٧)، عن المقدام بن معدي كرب الكندي.

رهو حديث صحيح.

وجاء عن أبي رافع، رواه أحمد (٦/٨ و ١٠)، وأبوداود (٤٦٠٥)، والترمذي (٢٦٦٣)، وابن ماجه (١٣)، والطحاوي في شرح (١٣)، والطبراني في الكبير برقم (٩٣١–٩٣٦)، والآجري في الشريعة (٩٤)، والطحاوي في شرح معاني الآثار (٤/ ٢٠٩). والحاكم في المستدرك (١٠٨/١)، والبيهقي (٧٦/٧).

وهو صحيح.

والسنة أيضًا تنزل عليه بالوحي كما ينزل القرآن؛ لا أنها تتلي كما يتلي.

وقد استدل الإمام الشافعي وغيره من الأئمة على ذلك بأدلة كثيرة ليس هذا موضع ذلك.اهـ.

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: ٦٧].

وقال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدىً وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾[النحل:٨٩].

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدىً وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾[النحل:٦٤].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣-٤].

قال الإمام محمد بن إبراهيم الوزير في إيثار الحق على الخلق (ص١٥٢-١٥٣):

التفسير النبوي وهو مقبول بالنص والإجماع، قال الله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ اللَّهُ سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر:٧]، وقال: ﴿لِتُبِيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر:٧]، وقال: ﴿لِتُبِيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلُ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل:٤٤]، وفي الحديث: ﴿لاّ يأتي رجل مترف متكئ على أريكته، يقول: لا أعرف إلا هذا القرآن ما أحله أحللته، وما حرمه حرمته، ألا وإني أوتيت القرآن ومثله معه (١)، ألا وإن الله حرم كل ذي ناب من السباع، ومخلب من الطير.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريبًا.

ويدل على ذلك أن الاجماع قد انعقد على نسخ وجوب الوصية للوارثين بحديث: «لا وصية لوارث» (١) وهو حديث حسن.

وإذا وجب قبول ذلك في نسخ فريضة منصوصة فيه، فكيف بسائر البيان والتخصيص وقبوله في نسخ وجوب الوصية إجماع العترة والأمة.

وقد اشتملت على ذلك الصحاح والسنن والمسانيد، وجمع بحمد الله تعالى، وجمعت منه الذي في جامع الأصول، ومجمع الزوائد، ومستدرك الحاكم أبي عبد الله، ويلحق بذلك أسباب النزول، وقد أفرده الواحدي وغيره بالتأليف وهو مفيد جدًا؛ لأن العموم الوارد على سبب مختلف في تعديه عن سببه، وهو نص في سببه ظني في غيره، وقد يقصر عليه بالإجماع كما ثبت في قوله تعالى في ذم الذين يفرحون بما أتوا عن ابن عباس أنها نزلت في اليهود، وفرحهم بما أتوا من التكذيب بالحق (٢)، فلولا ذلك أشكلت وتناولت من فرح بما عمله من الخير.

وقد صح أن «المؤمن من سرته حسنته وساءته سيئته» (٣)، والفرح بالخير والطاعة من ضروريات الطباع والعقول.

ومنه تفسير: ﴿وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ﴾[البقرة:١٩١]، سببها وهو فتنة من أسلم حتى يعود إلى الشرك، ولولا ذلك وقع الغلط الفاحش في مواضع كثيرة.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٢٨ ٤٥) ومسلم برقم (٢٧٧٨) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أحمد (١/ ١٨) والترمذي برقم (٢١٦٥).

ومنه تخصيص العمومات مثل: تحريم الصلاة على الحائض، وسائر ما في السنن من أحكام الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، وشروط قطع السارق، ونحو ذلك، واستيعابه في التفاسير غير معتاد.

ومنه تقديم ذوي السهام على العصبات، ومنع الكافر من ميراث المسلم، وعكسه، واسقاط الأقرب للأبعد من العصبات، والأقوى للأضعف.

ومنه الجمع بين آيتي الكلالة فإن الأولى في الأخوة من الأم، والأخرى فيمن عداهم، وأمثال ذلك مما لا غنى عنه، ولابد ولا خلاف فيه.

ومنه الزيادة في البيان كصلاة الخوف، والبغوي مكثر من هذا، وهو أمر مجمع عليه، ودليل على المبتدعة حيث يمنعون من بيان السنة للقرآن. اهـ.

ومن أمثلة تفسير السنة للقرآن:

قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةُ ﴾ [بونس: ٢٦]، يفسرها ما رواه مسلم برقم (١٨١) عَنْ صُهَيْبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ يَرَيُّنِ اللهُ قَالَ: ﴿إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الجُنَّةِ الْجُنَّةُ قَالَ: ﴿إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الجُنَّةِ الْجُنَّةُ قَالَ: يَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى تُرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ فَيَقُولُونَ أَلَمْ تُبيِّضْ وُجُوهَنَا أَلَمْ تُدْخِلْنَا الجُنَّةَ وَتُنجِّنَا مِن النَّارِ قَالَ فَيَكُشِفُ الجِّجَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِن النَّارِ قَالَ فَيَكُشِفُ الجِّجَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِن النَّارِ قَالَ فَيكُشِفُ الجِّجَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِن النَّارِ قَالَ فَيكُشِفُ الجِّجَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِن النَّارِ قَالَ فَيكُشِفُ الجِّبَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَى مُعْمِنَ اللَّالَ إِلَى رَبِّهِمْ عَزَّ وَجَلَّ ».

وَزَادَ فِي رواية: ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيةَ: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَـدُوَّ الله وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

تفسيره ما رواه مسلم برقم (١٩١٧) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُوَ عَلَى المنْبَرِ يَقُولُ: «وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ، أَلَا إِنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ، أَلَا إِنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ».

وغيرها.

## الثالث: تفسير القرآن بأقوال الصحابة رضي الله عنهم:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في أصول التفسير (ص٢٩):

وحينئذ إذا لم تجد التفسير في القرآن، ولا في السنة رجعت في ذلك إلى أقوال الصحابة؛ فإنهم أدرى بذلك لما شاهدوه من القرآن، والأحوال التي اختصوا بها، ولما لهم من الفهم التام، والعلم الصحيح، والعمل الصالح، لا سيما علماؤهم وكبراؤهم كالأئمة الأربعة الخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، مثل عبد الله بن مسعود.

قال الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري: حدثنا أبو كريب قال أنبأنا جابر بن نوح أنبأنا الأعمش عن أبي الضحى عن مسروق قال: قال عبد الله يعني ابن مسعود: والذي لا إله غيره ما نزلت آية من كتاب الله إلا وأنا أعلم فيمن نزلت، وأين نزلت، ولو أعلم مكان أحد أعلم بكتاب الله مني تناوله المطايا لأتيته.اهـ

وحديث ابن مسعود رواه البخاري برقم (٥٠٠٢) ومسلم (٢٤٦٣).

مثال ذلك قول الله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِـنْكُمْ مِـنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ﴾[النساء:٤٣].

فسر ابن عباس الملامسة بالجماع، كما رواه عبد الرزاق في مصنفه (١/ ١٣٤) والبيهقي في سننه (١/ ١٢٥) وهو صحيح إلى ابن عباس.

قال الحاكم في المستدرك (٢/ ٢٥٨):

ليعلم طالب العلم أن تفسير الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل عند

الشيخين حديث مسند. اهـ.

قال في معرفة علوم الحديث (ص٢٠):

وأشباه هذا من الموقوفات تعدفي تفسير الصحابة.

قال الحافظ ابن حجر في النكت على ابن الصلاح (٢/ ٥٣٠-٥٣١):

تبع المصنف (١) في ذلك الخطيب، وكذا قال الأستاذ أبو منصور البغدادي إذا أخبر الصحابي رضي الله عنه عن سبب وقع في عهد النبي المرابي أو أخبر عن نزول آية له بذلك، مسند لكن أطلق الحاكم النقل عن البخاري ومسلم أن تفسير الصحابي رضي الله عنه الذي شهد الوحي والتنزيل حديث مسند، والحق أن ضابط ما يفسره الصحابي رضي الله عنه إن كان مما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا منقولًا عن لسان العرب، فحكمه الرفع وإلا فلا. اه وقد تقدم نقل هذا.

### مرجحات تفاسير الصحابة:

ويرجع لتفسير الصحابة رضي الله عنهم لأمور أهمها:

- ١- أنهم شهدوا التنزيل وعرفوا أحواله.
- ٢- أنهم أهل اللسان الذي نزل به القرآن.
- ٣- أنهم عرفوا أحوال من نزل فيهم القرآن من العرب واليهود.
  - ٤- سلامة معتقدهم.

<sup>(</sup>١) يريد ابن الصلاح.

٥- حسن فهومهم.

فصول في أصول التفسير (ص٣١).

٦- أنهم أبعد الناس عن الهوى والقول بلا علم.

٧- لأن الله تعبدنا بالكتاب والسنة بفهمهم قال تعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُ وا بِمِشْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكُفِيكَهُمُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، وقال سبحانه: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هُمْ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هُمْ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هُمْ وَالْآنَ وَالْتَوْبَةُ وَالْعَدَّ هُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هُمْ حَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

٨- هم أشد الناس حرصًا على معرفة المراد الصحيح لله تعالى.

٩- ثناء الله تعالى، وسوله ﷺ عليهم.

وغيرها من الأدلة.

## الرابع: تفسير القرآن بكلام التابعين:

قال شيخ الإسلام رحمه الله في أصول التفسير (ص٣٢):

إذا لم تجد التفسير في القرآن، ولا في السنة، ولا وجدته عن الصحابة فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوال التابعين؛ كمجاهد بن جبر؛ فإنه كان آية في التفسير، كما قال محمد بن إسحاق: حدثنا أبان بن صالح عن مجاهد قال: عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته، أوقفه عند كل آية منه وأسأله عنه....وكسعيد بن جبير، وعكرمة مولى ابن عباس، وعطاء بن أبي

رباح، والحسن البصري، ومسروق بن الأجدع، وسعيد بن المسيب، وأبي العالية، والربيع بن أنس، وقتادة، والضحاك بن مزاحم.

وغيرهم من التابعين وتابعيهم ومن بعدهم.

فتذكر أقوالهم في الآية، فيقع في عباراتهم تباين في الألفاظ يحسبها من لا علم عنده اختلافًا؛ فيحكيها أقوالًا، وليس كذلك فإن منهم من يعبر عن الشيء بلازمه أو نظيره، ومنهم من ينص على الشيء بعينه، والكل بمعنى واحد في كثير من الأماكن فليتفطن اللبيب لذلك، والله الهادي.

## الخامس: تفسير القرآن باللغة العربية:

نزل القرآن الكريم بلغة العرب، قال الله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ [الشعراء:١٩٣-١٩٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾[الزخرف:٣].

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ ﴾ [النحل:١٠٣].

وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّ فْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُحْدِثُ لُهُمْ ذِكْرًا﴾[طه:١١٣].

وقال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْ آنَا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَـوْ لَا فُصِّلَتْ آَيَاتُهُ أَأَعْجَمِيًّا وَقَالُوا لَـوْ لَا فُصِّلَتْ آَيَاتُهُ أَأَعْجَمِيًّا وَعَرَبِيُّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَـيْهِمْ عَمَى أُولَئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ [نصلت: ٤٤].

فيفسر القرآن بالقرآن، ثم بالسنة، ثم بكلام الصحابة والتابعين، فإن لم تجد

رجعت إلى اللغة العربية ومعانيها؛ وذلك أنه لما كَثُر المولدون، ولما كثرت فتوح الإسلام دخل في اللغة العربية ما ليس فيها، واستغربت بعض الكلمات وهي كانت تنطقها العرب سليقة، ولأجل ذا وضعت قواعد اللغة العربية لحفظها.

وأيضًا لضعف العناية بالعربية قد نجد كلمة تكون عند البعض مشكلة! وهي كانت في الصدر الأول من أوضح الواضح وأجلى الجلي، فكذا تحتاج إلى الرجوع إلى قواميس اللغة العربية!

والمفسر والناظر في كلمات القرآن يجد هذا مشاهدة رأي العين، وفي كتاب التفسير من صحيح البخاري الشيء الكثير من ذلك في تراجم الأبواب.

انظر البرهان (٢/ ١٦٠).

والتفسير باللغة ينقسم إلى قسمين:

الأول: تفسير الكلمة القرآنية بمعرفة معانيها اللغوية:

قال الزركشي في البرهان (٢/ ١٦٥):

فأما اللغة فعلى المفسر معرفة معانيها، ومسميات أسمائها، ولا يلزم ذلك القارئ، ثم إن كان ما تتضمنه ألفاظها يوجب العمل دون العلم كفى فيه خبر الواحد والاثنين، والاستشهاد بالبيت والبيتين، وإن كان مما يوجب العلم لم يكف ذلك بل لا بد أن يستفيض ذلك اللفظ، وتكثر من الشعر. اهـ

الثاني: بمعرفة إعراب الكلمة وهذا له أيضًا أثر بينٌ في فهم مقاصد القرآن. قال الزركشي في البرهان (٢/ ١٦٥):

وأما الإعراب فها كان اختلافه محيلاً للمعنى وجب على المفسر والقارئ تعلمه ليتوصل المفسر إلى معرفة الحكم، وليسلم القارئ من اللحن، وإن لم يكن محيلًا للمعنى وجب تعلمه على القارئ ليسلم من اللحن، ولا يجب على المفسر ليتوصل إلى المقصود دونه على أنَّ جهله نقص في حق الجميع.

إذا تقرر ذلك فها كان من التفسير راجعًا إلى هذا القسم فسبيل المفسر التوقف فيه على ما ورد فى لسان العرب، وليس لغير العالم بحقائق اللغة ومفهوماتها تفسير شيء من الكتاب العزيز، ولا يكفى فى حقه تعلم اليسير منها؛ فقد يكون اللفظ مشتركًا وهو يعلم أحد المعنيين.

#### تنبيه مهم:

يجب على المفسر للقرآن الكريم باللغة العربية أن يجتنب الشاذ من لغة العرب لأن القرآن نزل بفصيح كلام العرب.

## الاختلاف الوارد في التفسير بالمأثور:

قد ترى اختلافاً بين المفسرين ولا سيها الصحابة والتابعين، في تفسير آية وهذا على أقسام:

الأول: اختلاف في اللفظ دون المعنى، فهذا لا تأثير له.

الثاني: اختلاف في اللفظ والمعنى، لكن الآية تحتمل المعنيين لعدم تضادهما، فيحمل تفسير الآية على المعنيين؛ حيث لا تنافي بينها، وقد يكون كل من التفسيرين تفسير للآية ببعض معانيها، فيكون معنى الآية أعم من ذلك.

قال شيخ الإسلام في أصول التفسير (ص٣٢):

فتذكر أقوالهم في الآية، فيقع في عباراتهم تباين في الألفاظ يحسبها من لا علم عنده اختلافًا؛ فيحكيها أقوالًا، وليس كذلك فإن منهم من يعبر عن الشيء بلازمه أو نظيره، ومنهم من ينص على الشيء بعينه، والكل بمعنى واحد في كثير من الأماكن فليتفطن اللبيب لذلك والله الهادي.اهـ

الثالث: اختلاف اللفظ والمعنى، والآية لا تحتمل إلا معنى واحد فتحمل الآية على أرجح التفاسير الأقرب للدليل. والله أعلم.

انظر شرح أصول التفسير (ص١١٤-٢١٥).

### المشهورون بالتفسير من الصحابة:

اشتهر بالتفسير من الصحابة الآتي:

### الخلفاء الأربعة وهم:

- ١- أبو بكر الصديق: عبد الله بن عثمان بن عامر التيمي (ت١٣).
  - ٢- أبو حفص عمر بن الخطاب بن نفيل العدوي (٣٣٠).
- ٣- عثمان بن عفان بن أبي العاص الأموي قيل في كنيته أبو عمرو، وقيل غيره (ت٣٥).
  - ٤- على بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم أبو الحسن (ت٠٤).
    - وهو أشهر الأربعة الخلفاء بالتفسير لكونه تأحر أكثر من بقيتهم.
      - وأيضاً من المشهورين من الصحابة بالتفسير:
    - ٥- عبد الله بن مسعود بن غافل الهذلي أبو عبد الرحمن (٣٢).
- ٦- عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم لُقِّب بالبَحر الحبر لسعة علمه أبو العباس (٦٨٠).
- ٧- أبي بن كعب بن قيس بن عبيد الأنصاري الخزرجي أبو المنذر (ت١٩ وقيل غيرذلك).
- ٨- زيد بن ثابت بن الضحاك الأنصاري النجاري أبو سعيد وأبو خارجة
   (ت٠٥).
  - ٩- أبو موسى عبد الله بن قيس بن سُليم الأشعري (ت٠٥).
  - ١ عبد الله بن الزبير بن العوام القرشي الأسدي (ت٧٣)، رضي الله عنهم.

وممن تكلم في التفسير من الصحابة أيضاً:

١- أنس بن مالك بن النضر الأنصاري الخزرجي أبو حمزة (ص٩٢).

٢- أبو هريرة الدوسي حافظ الصحابة مختلف في اسمه واسم أبيه (٥٧٠).

٣- عبد الله بن عمر بن الخطاب أبو عبد الرحمن (ت ٧٣).

٤- جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري السلمي (توفي بعد السبعين).

٥- عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل أبو محمد (٣٥٥).

٦- أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر الصديق أم عبد الله (ت٥٧).

إلا أن المنقول من التفسير عن هؤلاء الأخيرين ليس كثيراً.

انظر الإتقان (٢/ ٥٢٩) وطبقات المفسرين.

## المشهورون بالتفسير من التابعين.

لقد تنافس أئمة التابعين في الأخذ عن الصحابة الكرام، وسيها الصحابة اللذين تأخرت وفاتهم، أما الذين ماتوا قديهاً كالخلفاء الثلاثة وخاصة أبو بكر وعمر، فالرواية عنهم من الصحابة.

والتابعون المشهورون بالتفسير ثلاثة أقسام:

الأول: أهل مكة:

قال شيخ الإسلام في مقدمة أصول التفسير (ص١٧):

وأما التفسير فأعلم الناس به أهل مكة؛ لأنهم أصحاب ابن عباس كمجاهد، وعطاء بن أبي رباح، وعكرمة مولى ابن عباس، وغيرهم من أصحاب ابن عباس كطاووس، وأبي الشعثاء، وسعيد بن جبير، وأمثالهم.

وكذلك أهل الكوفة من أصحاب ابن مسعود ومن ذلك ما تميزوا به على غيرهم.

وعلماء أهل المدينة في التفسير مثل زيد بن أسلم الذي أخذ عنه مالك التفسير، وأخذه عنه أيضًا ابنه عبد الرحمن وأخذه عن عبد الرحمن وعبد الله بن وهب اهـ.

قلت: فرواة التفسير من أهل مكة من التابعين هم:

- ١- مجاهد بن جبر أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي، ثقة إمام في التفسير
   (تا ١٠١).
- ٢- عطاء بن أبي رباح (أسلم) القرشي مولاهم، ثقة فاضل فقيه كثير الإرسال
   (ت ١١٤).
- ٣- عكرمة مولى ابن عباس أبو عبد الله أصله بربري، ثقة ثبت عالم بالتفسير (ت٤٠١).
  - ٤- سعيد بن جبير الأسدي مولاهم الكوفي، ثقة ثبت فقيه (ت٩٥).
- ٥- طاووس بن كيسان اليماني أبو عبد الرحمن الحميري مولاهم الفارسي، ثقة
   فقيه فاضل (ت٢٠١).
- ٦- على بن أبي طلحة سالم مولى بني العباس نزل حمص، صدوق ولم يسمع
   التفسير من ابن عباس (ت١٤٣).

#### الثاني: أهل المدينة:

وهم تلو أهل مكة في معرفة التفسير، كما تقدم النقل عن شيخ الإسلام.

والمفسرون من أهل المدينة من التابعين هم:

١- أبو العالية رفيع بن مهران الرياحي ثقة كثير الإرسال (ت٩٠).

٢- محمد بن كعب القرظي أبو حمزة المدني ثقة عالم (ت١٢٠).

٣- زيد بن أسلم العدوي أبو عبد الله مولى عمر ثقة عالم، وكان يرسل
 (ت١٣٦).

### الثالث:أهل الكوفة:

وهم بعد أهل المدينة في التفسير كما تقدم النقل من شيخ الإسلام.

والمفسرون في أهل الكوفة من التابعين هم:

- ١- الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبو عمرو، ثقة مكثر فقيه (ت٧٤).
- ٢- علقمة بن قيس بن عبد الله النخعي الكوفي ثقة ثبت فقيه عابد (ت بعد ٦٠).
- ٣- مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداني الوادعي أبو عائشة الكوفي، ثقة
   فقيه عابد مخضرم (ت٦٢).
- ٤- مرة بن شَراحيل الهمداني أبو إسماعيل الكوفي (مرة الطيب)، ثقة عابد (ت٧٦).
- ٥ عامر بن شراحيل الشعبي أبو عمرو، ثقة مشهور فقيه فاضل (توفي بعد المائة).

- ٦- قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي أبو الخطاب البصري ثقة ثبت (توفي سنة مائة وبضع عشرة).
  - ٧- الحسن بن أبي الحسن (يسار) البصري ثقة فقيه فاضل مشهور (ت٠١١).

انظر التفسير والمفسرون (١/ ٦٣-١٢٧) وطبقات المفسرين.

#### مفسرون آخرون من التابعين من المائة الثانية:

- ١- الضحاك بن مزاحم الهلالي (ت ١٠٢) بخرسان فقيه مكتب عظيم فيه
   ثلاثة آلاف صبي، وكان يركب حماراً ويدور عليهم.
  - ٢- عبد الرحمن بن زيد بن أسلم المدني (ت٢٠١) أخذ التفسير عن أبيه.
    - ٣- محمد بن سيرين الأنصاري (ت١٢٠) إمام في التفسير والتعبير.
- ٤- قيس بن مسلم الجدلي الكوفي (ت ١٢٠) روى عن سعيد بن جبير، وعنه الثورى وشعبة.
- ٥- اسماعيل بن عبد الرحمن السدي الكوفي المفسر ملفق في التفسير (ت١٢٧).
  - ٦- عبد الله بن أبي نجيح صاحب مجاهد (١٣١).
    - ٧- الربيع بن أنس البصري (ت١٣٦).
  - ٨- النعمان بن ثابت أبو حنيفة ضعيف مرجئ (ت٠٥٠).
    - ٩- محمد بن إسحاق مولاه قيس بن مخرمة (ت٠٥٠).
  - ١٠ مقاتل بن سليمان أبو الحسن الأزدي الخراساني متروك (ت٠٥٠).
    - ١١- شعبة بن الحجاج أبو بسطام(ت١٦٠).

- ١٢- وكيع بن الجراح (١٩٧).
- ١٣- سفيان بن عيينة الهلالي (ت١٩٨).
- ١٤- مالك بن أنس الأصبحي (ت١٩٩).

#### المفسرون من المائة الثالثة من المصنفين:

- ١- محمد بن إدريس الشافعي (ت٢٠٤) له كتاب الرسالة.
- ٢- محمد بن المستنير أبو على النحوي المعروف بقطرب (٣٠٦٠) لـ ه كتاب
   معاني القرآن في التفسير.
  - ٣- يحيى بن زياد أبو زكريا الفراء له كتاب معاني القرآن (٢٠٧).
- ٤- محمد بن عمر الواقدي ، كذاب، له كتاب في التفسير اسمه تفسير الواقدي
   (٣٠٧٠).
  - ٥- عبد الرزاق بن همام الصنعاني، له كتاب تفسير الصنعاني (ت٢١١).
- والمفسرون الذين صنفوا كثير تراجعهم في طبقات المفسرين لـ «أحمد بـن محمـد الأدنه وي»، في مجلد، وطبقات المفسرين لـ «محمد بن علي الداودي» مجلدان.

### شروط المفسر

#### شروط المفسر:

الأول: صحة الاعتقاد: وذلك أن يكون على عقيدة السلف الصالح (أهل السنة والجهاعة) أحدها: في التوحيد لا يكون وثنياً قبوريًا - وهذا لم يحصل فيه الخلاف بين المسلمين، وإنها خالف فيه المشركون -.

وثانيها: في الأسماء والصفات؛ فيعتقد المعقتد الصحيح، وملخص هذا المعتقد:

الإيهان بكل اسم، أو صفة أثبته الله سبحانه لنفسه، أو أثبته له رسوله تَهَوَّلُهُ من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل، قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى:١١]، وهذا معنى على فهم السلف في هذه الأبواب. وأن أسهاء الله سبحانه وتعالى غير محصورة بعدد معلوم لنا فَعَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ وَأَن أسهاء الله سبحانه وتعالى غير محصورة بعدد معلوم لنا فَعَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ رَخِي الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله يَرَيُكُ وَابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيدِكَ، مَاضٍ فِي حُكْمُ كَ، عَدْلُ فِي اللهُمَّ إِنِي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيدِكَ، مَاضٍ فِي حُكْمُ كَ، عَدْلُ فِي اللهُمَّ إِنِي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ اللهُ مَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُمَّ إِنِي عَبْدُكَ اللهُ أَنْ تَعَلَى اللهُ اللهُ مَلَى اللهُ اللهُ مَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

رواه أحمد (١/ ٣٩١)، وغيره، وهو حسن، وأسهاء الله غيره محصورة بعدد معلوم لنا بالنص والإجماع، وشذ ابن حزم فخالف إجماع الأمة؛ فقال بحصرها، وأخطأ.

ومعاني الأسماء والصفات؛ معلومة لنا في اللغة العربية، لكن الكيفية نحن نجهلها ، ولا يعلمها إلا الله سبحانه، وما لم يثبت فيه دليل فلا نثبت منه اسماً ولا صفة.

ثالثاً: أن يكون الإيمان على عقيدة أهل السنة والجماعة أيضاً فلا يكون خارجياً تكفيرياً أو مرجئًا، ولا صوفيًا، ولا حزبيًا.

ويعتقد أن الإيمان قول القلب و اللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، قال الله تعالى: ﴿فَأَمَّا النِينَ آمَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَاناً ﴾ الله الطاعة وينقص بالمعصية، قال الله تعالى: ﴿فَأَمَّا النِينَ آمَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَاناً ﴾ وغيره التوبة:١٧٤]، ولا يُكفّر مسلمًا بمطلق المعاصي، ولو كانت كبائر، خلا الشرك، وغيره من المكفرات الصحيحة، لا كما قالت الخوارج، وإن لم يتب منها، ولا يُعطى اسم الإيمان المطلق كما قالت المرجئة، ويجوز الاستثناء في الإيمان باعتبار كماله، أو باعتبار حسن الخاتمة لا على وجه الشك في الإيمان.

رابعاً: أن يكون في أشراط الساعة والمغيبات على وفق المعتقد الصحيح فيؤمن بكل ما أخبر به الله عز وجل في كتابه، أو أخبر به رسوله الشيط من المغيبات.

ومن ذلك أشراط الساعة، وهي على قسمين:

الصغرى: وهي على قسمين أيضًا:

الأول: قسم مضى وانقضى، مثل بعثة رسول الله ﷺ وموته، وفتح بيت المقدس، وطاعون عمواس، لما في صحيح البخاري برقم (٣١٧٦) عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ اللَّهِ فِي غَنْوَةِ تَبُوكَ وَهُو فِي قُبَّةٍ مِنْ أَدَم، فَقَالَ: «اعْدُدْ سِتًّا بَيْنَ يَدَيْ السَّاعَةِ: مَوْتِي، ثُمَّ فَتْحُ بَيْتِ المُقْدِس، ثُمَّ مُوْتَانٌ يَأْخُذُ فِيكُمْ

كَقُعَاصِ الْغَنَمِ، ثُمَّ اسْتِفَاضَةُ اللَّالِ حَتَّى يُعْطَى الرَّجُلُ مِائَةَ دِينَارٍ فَيَظَل سَاخِطًا، ثُمَّ وَثَنَةٌ لَا يَبْقَى بَيْتُ مِنَ الْعَرَبِ إِلا دَخَلَتْهُ، ثُمَّ هُدْنَةٌ تَكُونُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ بَنِي الْأَصْفَرِ فَيَنَةٌ لَا يَبْقَى بَيْتُ مِنَ الْعَرَبِ إِلا دَخَلَتْهُ، ثُمَّ هُدْنَةٌ تَكُونُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ بَنِي الْأَصْفَرِ فَيَعْدِرُونَ، فَيَأْتُونَكُمْ تَحْتَ ثَمَانِينَ غَايَةً تَحْتَ كُل غَايَةٍ اثْنَا عَشَرَ أَلْفًا».

والثلاث الأخيرة لم تظهر.

الثاني: قسم لم يقع، مثل: قتال الروم، وغدرهم المذكور في حديث عوف بن مالك السابق قريبًا، وقتال اليهود، وكثرة النساء وقلة الرجال حتى يكون لخمسين امرأة قيم واحدٌ، وغيرها.

الكبرى: وكلها لم تقع، وهي علامة على قرب قيام الساعة، وهي: ظهور المهدي، والدجال، ونزول عيسى ابن مريم، وخروج يأجوج ومأجوج، وخسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، والدخان، وطلوع الشمس من مغربها، والدابة، والنار التي تحشر الناس إلى أرض المحشر.

ويجب الإيهان بالموت، قال الله تعالى: ﴿ كُل نَفْسٍ ذَاَئِقَةُ الْمُوْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، وما بعده من فتنة القبر، وهي سؤال الملكين، وضغطة القبر.

ونعيم القبر وعذابه، لمن كان له أهل.

ويؤمن بالمغيبات: كالإسراء والمعراج، ولطم موسى لملك الموت عليها السلام وغيرها.

فإن العقيدة الفاسدة تحمل صاحبها على تحريف النصوص وإلى مذهبه الفاسد، قال الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَلَا مُنْهُ اللَّهِ عَلَيْكَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ وَأُبْتِعَاءَ وَالْبِيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيْعَاءَ

تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [آل عمران:٧].

وبسبب فساد عقائد كثير من المفسرين وإن كانوا بلغوا درجة الإمامة في الحفظ والحديث واللغة وغيرها: حرفوا نصوص القرآن عن مراد الله تعالى، وعن مراد رسوله المراث وإلى الله المشتكى ومثال ذلك فعل ابن عربي الزنديق في كتابه الفصوص، قال السيوطي في التحبير ص(١٢٩):

ينسب إليه كتاب الفصوص الذين هو كفر كله.اهـ.

وقال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (٢/ ٢٤١):

وجماع أمر صاحب الفصوص وذويه: هدم أصول الإيهان الثلاثة؛ فإن أصول الإيهان: الإيهان بالله، والإيهان برسله، والإيهان باليوم الآخر...إلخ.

الثاني: التجرد عن الهوى والتعصب:

قال الله جل في علاه: ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُ هُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَل سَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٢-٤٤].

وقد ذم الله اتباع الهوى، فقال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ الذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُ وبِهِمْ وَاتَّبَعُ وا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ [عمد: ١٦]، وقال الله تعالى: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَلا تَتَّبِعِ الْهُوَى فَيُضِلكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الذِينَ يَضِلونَ عَنْ سَبِيلِ الله هُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمُ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ \* خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢-٧]، وقال الله عن طائفة أخرى من المكذبين: ﴿قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمُ تَكُنْ مِنَ الْوَاعِظِينَ \* إِنْ هَذَا إِلا خُلُقُ الْأَوَّلِينَ \* وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ \* فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَ هُ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ \* وَإِنَّ رَبَّكَ هُ مَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

قال الإمام الشاطبي رحمه الله في الاعتصام (٢/ ١٧٦):

ولذلك سمي أهل البدع أهل الأهواء؛ لأنهم اتبعوا أهواءهم، فلم يأخذوا الأدلة الشرعية مأخذ الافتقار إليها، والتعويل عليها، حتى يصدروا عنها، بل قدموا أهوءاهم، واعتمدوا على آرائهم، ثم جعلوا الأدلة الشرعية منظورًا فيها، من وراء ذلك.اهـ.

الثالث: المسلك الصحيح في التفسير:

وهو أن يعتمد على الطريقة الصحيحة في تفسير القرآن، وقد تقدم باب أصول تفسير القرآن.

الرابع: العلم باللغة العربية:

لأن القرآن نزل عربي مبين ولا يمكن فهمه وتفسيره إلا بمعرفة اللغة التي نـزل بها وهي العربية، وقد تقدم الكلام على هذا.

الخامس: العلم بأصول العلوم:

العلم بأصول العلوم المتصلة بالقرآن كعلم القرآءات، وعلم التوحيد، وأصول التفسير، وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، والمكي والمدني، وغيرها.

السادس: العلم بأصول الحديث:

فإن التفسير يعتمد في الأصل الثاني على ما صح من الأحاديث والآثار.

السابع: سلامة القصد:

صحة قصد المفسر فإنه إن خبث قصده خبث فعله، ومن ذلك يحكى عن بعض الملاحدة أنه قال في قوله تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، قال إن معناه: من ذلك، أي من الشفاء، و «عُ» فعل أمر من الوعي.

الاتقان (٢/ ٤٩٧ ع-٤٩٩) ومباحث علوم القرآن (ص٣٢٩-٣٣١) والتحبير في علم التفسير للسيوطي (ص١٢٨-١٢٩).

### أداب المفسر

الأول: الإخلاص حتى يسدد، ويجعل الله في عمله البركة.

الثاني: أن يتحلى بالصفات الحميدة، والأخلاق الخيرة، والخلال الجميلة من حسن الخلق؛ كالزهد في الدنيا، وعدم المبالاة بها وبأهلها، والسخاء، والحلم، والصبر، وطلاقة الوجه من غير خروج إلى حد الخلاعة، وملازمة السكينة والوقار والتواضع.

وليجتنب الملابس المكروهة، والمآكل الدنئية.

الثالث: أن يجتنب ما يجب عليه البعد عنه من حسد، ورياء، واحتقار الناس.

الرابع: أن يجتنب أخذ الأجرة على تعليم القرآن، وهذا تقدمت أدلته.

راجع منجد المقرئين ومرشدالطالبين (ص٥٨-٢٠).

## ترجمة القرآن

### تعريف الترجمة:

الترجمة: لغة: التفسير، والترجمان بضم التاء وفتحها، وهو الذي يـترجم الكـلام أي ينقله من لغة إلى أخرى. لسان العرب (٢/ ٢٦).

وفي الاصطلاح: هوالتعبير بالكلام بلغة أخرى.

أصول التفسير للعثيمين (ص٣١).

## ترجمة القرآن على قسمين.

الأول: ترجمة حرفية:

وذلك أن يذكر لفظ كل كلمة فيجعل مقابلها الكلمة من اللغة الأخرى، وهذه مستحيلة عند أكثر أهل العلم لأمور:

أحدها: وجود مفردات كثيرة في اللغة العربية ولا يوجد لها مقابل حرفي في كثير من اللغات الأخرى.

وذلك أن اللغة العربية لغة غنية بالكلمات، فقد ترى عدة كلمات لشيء واحد، وغيرها بالعكس فقد ترى عدة أشياء تستعمل لها كلمة واحدة.

ثانيها: وجود أدوات للمعاني في اللغة المترجم إليها مساوية، أو مشابهة للأدوات في اللغة المترجم منها.

ثالثها: تماثل اللغتين المترجم منها وإليها في ترتيب الكلمات في تركيبها في الجمل والصفات والإضافات.

وعلى هذا فلا يجوز ترجمة القرآن ترجمة حرفية لأنه لا يمكن، وإن أمكن في بعض الكلمات فإنه ممتنع في كثير.

#### الثاني الترجمة المعنوية:

أما الترجمة المعنوية فجائزة بشروط:

١- أن يكون عالماً باللغتين التي ترجم منها، والتي يترجم فيها.

٧- أن يكون أميناً.

٣- أن يكون عالماً بمدلولات القرآن الكريم عارفاً بالتفسير.

٤- أن يكون صحيح العقيدة، فإن سيء العقيدة يترجم بها يوافق معتقده
 الفاسد.

٥- يشترط في المترجم شروط المفسر فإنه مفسر وزيادة.

## شروط في الترجمة:

الأول: أن لا تجعل بديلاً عن القرآن بحيث يستغنى بها عن القرآن.

الثاني: أن يكتب القرآن باللغة العربية، ثم يكتب مقابلة الترجمة باللغة المترجم بها.

انظر أصول التفسير للعثيمين رحمه الله (ص ٣١-٣٢).

#### كتب التفسير

إن معرفة مراد الله تعالى، في كتابه الكريم متوقف على معرفة تفسير كتابه ولهذه الأهمية العظيمة تنافس الصحابة رضي الله عنهم في تفسير القرآن، ومن بعدهم كا تقدم.

بل النبي المُرَّلِيُّ فسر القرآن لأمته فلم يمت حتى كانواعلى مثل البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك.

ولم يزل أهل العلم يفسرون القرآن ويبينونه، حتى كان زمن التدوين (الزمن الذهبي) الذي فيه دونت الكتب، فكانت كتب التفسير على أنواع؛ كل يفسر القرآن بالذي يراه أنفع وأصلح، والحاجة إليه أكثر، وعلى حسب اجتهاده وعلمه، وما يراه.

ولذا فسأستعرض هنا أهم فنون علم التفسير، مع ذكر ما تيسر لي الوقوف عليه من الكتب في كل فن وبالله التوفيق.

## الأول: كتب الغريب:

وهذا فنٌ مهم تجدر البداءة به لأهمية معرفة معنى الكلمة، قال الراغب الأصفهاني في مفردات القرآن (ص٤٥-٥٥):

وذكرتُ أن أول ما يحتاج أن يشتغل به من علوم القرآن العلوم اللفظية، ومن العلوم اللفظية القرآن في العلوم اللفظية تحقيق الألفاظ المفردة، فتحصيل معاني مفردات ألفاظ القرآن في

كونه من أوائل المعاون لمن يريد أن يدرك معانيه، كتحصيل اللِّبن في كونه من أول المعاون في بناء ما يريد أن يبنيه.

وليس ذلك نافعًا في علم القرآن فقط، بل هو نافع في كل علم من علوم الشرع، فألفاظ القرآن هي لب كلام العرب وزبدته، وواسطته وكرائمه، وعليها اعتماد الفقهاء والحكماء في أحكامهم وحكمهم، وإليها مفزع حذاق الشعراء والبلغاء في نظمهم ونثرهم.

وما عداها وعدا الألفاظ المتفرعات عنها، والمشتقات منها هو بالإضافة إليها كالقشور والنوى بالإضافة إلى أطايب الثمرة، وكالحثالة والتبن بالإضافة إلى لبوب الحنطة. اهـ

#### معنى الغريب:

الغريب في اللغة: البعيد، ومنه التغريب، وهو النفي عن البلد، والغريب: الغامض من الكلام. لسان العرب (١٠/ ٣٣).

ولكلمة «غرب» عدة معاني في القرآن الكريم، انظر بصائر ذوي التمييز (١٢٣/٤).

وفي الاصطلاح: علم يُعرف به معاني الكلمات الغامضة (غير الواضحة) من كلام العرب.

انظر غريب الحديث للخطابي (١/ ٧١).

ومن الكتب المصنفة في هذا الباب:

\* إجابات ابن عباس (٦٨٦) على أسئلة نافع بن الأزرق (زعيم فرقة الأزارقة
 من الخوارج).

ذكرها السيوطي في الإتقان (١/ ٣٢٦-٣٥٨) وهي ضعيفة.

\* غريب القرآن لابن عباس، رواية على على بن أبي طلحة عن ابن عباس ذكره السيوطي في الاتقان (١/ ٣١٥-٣٢٥).

وعزاها السيوطي لابن أبي حاتم وابن جرير، من طريق أبي صالح عبد الله بن صالح حدثني معاوية بن صالح عن علي بن أي طلحة عن ابن عباس به.

وعلي بن أبي طلمة لم يسمع من ابن عباس كما في تحفة التحصيل.

وعبد الله بن صالح كاتب الليث ضعيف.

وقال السيوطي في الاتقان (١/ ٣١٥):

وعليها اعتمد البخاري في صحيحه مرتباً على السور.

قلت: وفي هذا القول نظر، بل الذي اعتمد عليه البخاري في صحيحه مرتبًا على السور هو كتاب مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى (ت٠١٠)، كما يظهر بالمقارنة، ونص عليه بعض أهل العلم.

- \* العمدة في غريب القرآن لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧).
- \* غريب القرآن لابن عباس، تهذيب عطاء بن أبي رباح (ت ٢١٠)، توجد منها نسخة مخطوطة بتركيا.
- \* تفسير غريب القرآن لزيد بن علي بن الحسين (١٢٢)، والظاهر عدم صحته إليه.

- \* غريب القرآن لأبان بن تغلب بن رباح البكري الحريري (ت ١٤١).
- الترجمان عن غريب القرآن لأبي المحاسن عبد الباقي اليماني (٣٤٢).
- \* تحفة الأريب بها في القرآن من الغريب لأبي حيان الأندلسي (ت٥٤٥)، وهو لم يرتبه، وإنها جعل ما يتعلق بكل حرف على حدة، وقد رتبه داود سلوم، ونوري القيسي في كتاب بعنوان: ترتيب تحفة الأريب بها في القرآن من الغريب؛ رتباه على حروف المعجم، ولا يزال يجتاج إلى ترتيت على سور القرآن، على إعواز فيه.
- \* بهجة الأريب لما في الكتاب العزيز من الغريب لعلاء الدين على بن عثمان التركهاني المارديني الحنفي (ت٠٥٠).
- \* ألفية غريب القرآن (نظم) لزين الدين عبد الرحمن بن الحسين العراقي (ت٨٠٦).
  - \* الأريب بها في القرآن من الغريب لأبي الفرج بن الجوزي (ت٥٧٩).

قال السيوطي في الإتقان(١/ ٣١٣):

أفرده بالتصنيف خلائق لا يحصون.

وانظر كشف الظنون(٢/ ١٢٠٧).

## الثاني: كتب المعاني:

#### معنى معاني في اللغة:

عَنَيْتُ بِالقول كذا، أي أردت وقصدت. ومعنى الكلام ومَعْناتُـهُ واحـد، تقـول: عرفتُ ذلك في مَعنَى كلامه وفي مَعْناة كلامه، وفي مَعْنيِّ كلامه، أي فحواه.

انتهى من الصحاح للجوهري (٥/ ١٩٤٢).

### وفي الاصطلاح:

علم يُعنى بشرح اللفظ، والاستدلال عليه، وفهم تركيبه اللغوي، وماله من معان واستعمالات في اللسان العربي، وبخاصة ما أشكل منه.

انظر مقدمة إيجاز البيان عن معاني القرآن(١/ ١٢).

ومن الكتب المصنفة في هذا:

١ - معاني القرآن لأبان بن تغلب، الإمام المقرئ من أهل الكوفة، (ت ١٤١).

٢- معاني القرآن لأبي جعفر محمد بن الحسن بن أبي سارة المقرئ النحوي اللغوي الرؤاسي الشاعر (ت ١٧٠).

٣- معاني القرآن (الصغير، والكبير) ليونس بن حبيب الضبي البصري، (ت١٨٢).

٤ - معاني القرآن للكسائي علي بن حزة بن عبدالله الأسدي الكوفي، إمام اللغة
 والنحو، وأحد القراء السبعة المشهورين (ت١٨٩).

- ٥- معاني القرآن لمحمد بن المستنير بن أحمد البصري المعروف بـ «قطرب» اللغوي النحوي، (ت٢٠٦).
- ٦- معاني القرآن للفراء يحيى بن زياد بن عبدالله بن منظور أبو زكريا الأديب النحوي اللغوي، (ت٧٠٧).
  - ٧- معاني القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثني، اللغوي النحوي (ت٢١٠).

٨- معاني القرآن للأخفش الأوسط، أبو الحسن سعيد بن مسعدة النحوي
 العروضي (ت ٢١٥).

9- معاني القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام الأديب النحوي، المقرئ (ت٢٢٤).

• ١ - معاني القرآن لابن قتيبة عبدالله بن مسلم الدينوري النحوي (٣٧٦).

١١ - معاني القرآن وإعرابه لإسهاعيل بن إسحاق بن إسهاعيل الجهضمي الأزدي الفقيه المالكي (ت٢٨٢).

١٢ - معاني القرآن للمبرد محمد بن يزيد بن عبدالأكبر الأزدي الثمالي (٢٨٦).

١٣ - معاني القرآن لثعلب أحمد بن يحيى بن زيد الشيباني الإمام (٣٩١).

١٤ - معاني القرآن وإعرابه للزجاج إبراهيم بن السري أبو إسحاق (٣١١٣).

٥١ - معاني القرآن للخزاز، أبو الحسن عبدالله بن محمد بن سفيان (٣٢٥).

١٦ - معاني القرآن لابن الأنباري، أبو بكر محمد بن القاسم (٣٢٨).

١٧ - معاني القرآن للنحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد المرادي المفسر الأديب (٣٣٨).

١٨- إيجاز البيان عن معاني القرآن لمحمد بن أبي الحسن النيسابوري، (ت٥٣٥).

انظر كشف الظنون (٢/ ١٧٣٠) ومقدمة إيجاز البيان عن معاني القرآن (١/ ١٣ - ١٩).

### الثالث: كتب المفردات:

الفرد في اللغة: هو الذي لا نظير له، وإفراده جعله فرداً، وشاة مفرد ولدت

واحدًا. انظر المحكم والمحيط الأعظم (٩/٣٠٦).

وفي الاصطلاح: هو علم يعرف به معنى كلمات القرآن، ويلدخل فيه الغريب والمعاني وما يتعلق بالكلمات:

ومما صنف بهذا العنوان:

\* مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني (ت٢٥).

قال السيوطي في الإتقان(١/ ٣١٣):

...ومن أحسنها المفردات للراغب.

انظر كشف الظنون (٢/ ١٢٠٧).

\* مفردات القرآن لابن السمين أبي المعالي أحمد بن على البغدادي الحلبي (ت٩٦٥)، وهوأحسن الكتب المؤلفة في هذا الشأن.

انتهى من كشف الظنون(٢/ ١٢٠٧).

\* تفسير الجلالين ، جلال الدين عبد الـرحمن بـن أبي بكرالـسيوطي (ت٩١١)، وجلال الدين محمد أحمد المحلي (ت٨٦٤). وهما أشعريان.

وهذه الفنون الماضية كلها متقاربة من حيث عمل الأئمة، وإن اختلفت تسمياتهم فيها؛ ولذا كلام السيوطي الماضي ذكره حاجي خليفة عند ذكر الغريب، فبعضهم يُدخل بعض هذه الكتب في بعض؛ فتنبه.

## الرابع: كتب المشكِل:

وأما من حيث التصنيف في هذا الموضوع فيها يتعلق بالقرآن فعلى أربعة أقسام:

القسم الأول: معاني مفردات غير واضحة:

ومن ذلك كتاب تفسير المُشْكِل من غريب القرآن على الإيجاز والاختصار لمكى بن أبي طالب (ت٤٣٧).

وهذا في المشكل من الغريب بخلاف كتابه الأول في الغريب.

القسم الثاني: تفسير آيات إشكل معناها، فهذا يوضح المعنى الصحيح في الآية:

ومن هذا كتاب شيخ الإسلام تفسير آيات أشكلت على كثير من العلماء حتى يوجد في طائفة من كتب التفسير فيها القول الصواب بل لا يوجد فيها إلا ما هو خطأ.

وهذا من عنوانه تبين المراد منه.

القسم الثالث: إشكالات المعاني:

ومما كتب في ذلك كتاب فوائد في مشكل القرآن لسلطان العلماء عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام (ت٩٦٠).

ونحو هذا كتاب تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (٣٧٦).

القسم الرابع: المُشْكِل بمعنى ما ظاهره التعارض، وليس فيه تعارض في الحقيقة:

ومماصنف في ذلك بل أحسن ما كتب فيه كتاب «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» للإمام الشنقيطي، وهو المجلد العاشر من أضواء البيان ولا زال الموضوع يحتاج إلى بحث بأوسع مما كُتب فيه.

قال السيوطي في الإتقان (٢/ ٧٥):

كتب التفسير كتب التفسير

أفرده بالتصنيف قطرب والمراد به مايوهم التعارض بين الآيات، وكلامه تعالى منزه عن ذلك، كما قال: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً منزه عن ذلك، كما قال: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كثيراً ﴾ [النساء: ٨٦]، ولكن قد يقع للمبتدئ ما يوهم اختلافاً، وليس به في الحقيقة؛ فاحتيج لإزالته كما صنف في مختلف الحديث، وبيان الجمع بين الأحاديث المتعارضة، وقد تكلم في ذلك ابن عباس وحكى عنه التوقف في بعضها. اهـ

# الخامس: كتب الأحكام (التفسير الفقهي):

هذا النوع من كتب التفسيريُسمى تفسير آيات الأحكام.

ومن خلال النظر، وباستقراء الكتب المصنفة في تفسير آيات الأحكام يظهر أن مرادهم الآيات التي فيها أحكام فقيهة؛ كالطهارة، والصلاة، والحج، والنكاح، والطلاق وغيرها، علماً بأن بعض المصنفين في هذا الموضوع يذكر آيات وآخر لا يذكرها؛ بناء على اجتهاده، وتضلعه وتمكنه، أو ما يراه.

ومن المهم الذي أنبه عليه: كتاب أحكام القرآن للإمام الشافعي، هذا ليس من تصفيه، وإنها هو من جمع البيهقي، والذي يجمع يجمع ما وجده، وليس كالمصنف الذي يتحرى، وهكذا.

ومن الجدير بالذكر أن بعضهم صنف في آيات الأحكام فجعل مصنفه على كتب الفقه، وهذا يؤيد ما ذكرته والله أعلم.

والحقيقة أن القرآن كله أحكام، فها من آية إلا وفيها أحد الأحكام الخمسة؛ ولذا فقد ألف الإمام القرطبي كتابه الجامع لأحكام القرآن، وذكر فيه جميع آيات القرآن وأحكامه.

ومن الكتب المصنفة في هذا:

- \* أحكام القرآن المنسوب للإمام محمد بن إدريس السافعي (ت ٢٠٤) وهو أول كتاب فيه.
  - \* أحكام القرآن للشيخ أبي الحسن علي بن حجر السعدي (ت ٢٤٤).
- \* أحكام القرآن للقاضي أبي إسحاق إسماعيل بن إسحاق الأزدي البصري (ت ٢٨٢).
- \* أحكام القرآن للشيخ الإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطحاوي الحنفي (ت ٢١).
  - \* أحكام القرآن للشيخ أبي محمد القاسم بن أصبع القرطبي النحوي (ت ٠٤٠). \* أحكام القرآن للمنذر بن سعيد البلوطي القرطبي (ت ٣٥٥).
- \* أحكام القرآن للإمام أبي بكر أحمد بن علي المعروف بالجـصاص الـرازي الحنفي (ت٧٠).
- \* أحكام القرآن لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت٥٨٥) ولعله الكتاب المنسوب للشافعي؛ لأن الشافعي لم يثبت له تصنيف في هذا، والله أعلم.
- \* أحكام القرآن للشيخ الإمام أبي الحسن على بن محمد المعروف بالكيا الهراسي الشافعي البغدادي (ت٤٠٥).
- \* أحكام القرآن للقاضي أبي بكر محمد محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي الحافظ المالكي (ت٤٣٥)، وهو تفسير خسمائة آية متعلقة بأحكام المكلفين.

كتب التفسير

\* مختصر أحكام القرآن للشيخ أبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧).

- \* تلخيص أحكام القرآن للشيخ جمال الدين محمود بن أحمد المعروف بابن السراج القونوي الحنفي (ت ٧٧٠).
- \* نيل المرام من تفسير آيات الأحكام لصديق بن حسن القنوجي (ت١٣٠٧) وهو عبارة عن مختصر من فتح القدير.

انظر كشف الظنون (١/ ٢٠).

#### السادس: الكتب السندة:

وهي الكتب التي كتبها مؤلفوها بالأسانيد، وسواء في ذلك ذكروا تفسير الآية بالحديث المسند، أو بالأثر عن الصحابة أو من دونه، وسواء كانت كلها بالأسانيد أو بعضها.

وهذا النوع من كتب التفسير يمثل منزلة عظيمة في تفسير القرآن؛ لأنه يـشتمل على ثلاثة أصول من أصول التفسير وهي:

١ - تفسير القرآن بالسنة.

٢-تفسير القرآن بآثار الصحابة.

٣-تفسير القرآن بأقوال التابعين ومن بعدهم.

ولذا فهذا النوع من كتب التفسير هو أهم الكتب في هذا الفن (التفسير)، وهذه الكتب هي:

١-تفسير الطبري المسمى جامع البيان في تفسير القرآن، للإمام أبي جعفر محمد
 ابن جرير الطبري (ت ٢١٠).

قال حاجي خليفة في كشف الظنون (١/ ٤٣٧): قال السيوطي في الإتقان: وكتابه أجل التفاسير وأعظمها؛ فإنه يتعرض لتوجيه الأقوال، وترجيح بعضها على بعض، والإعراب، والاستنباط، فهو يفوق بذلك على تفاسير الأقدمين انتهى.

وقد قال النووي: أجمعت الأمة على أنه لم يصنف مثل تفسير الطبري، وعن أبي حامد الإسفرائيني أنه قال: لو سافر رجل الى الصين حتى يحصل له تفسير ابن جرير لم يكن ذلك كثيرًا.

تفسير بقي بن مخلد الأندلسي القرطبي (ت٢٧٦)، قال الزرقاني في مناهل العرفان (١/ ١٩٩):

وكان إمامًا، زاهدًا، صوامًا، صادقًا، مجاب الدعوة، قليل المشل، بحرًا في العلم، مجتهدًا، لا يقلد أحدًا، عني بالأثر، وليس لأحد مثل سنده في الحديث، ولا في التفسير.

قال ابن حزم: أقطع أنه لم يؤلف في الإسلام مثل تفسيره، لا تفسير ابن جرير، ولا غيره ولد سنة (٢٠٤) أربع ومائتين للهجرة، وتفسيره الموصوف بها ترى يؤسفنا أنه لم يكتب له البقاء، ولم يظفر بها ظفر به تفسير ابن جرير من هذا الخلود.

وانظر السير (١٣/ ٢٨٨).

وقال الذهبي في السير (١٣/ ٢٨٥): صاحب التفسير والمسند اللذين لا نظير لهما.

٣- تفسير ابن أبي حاتم عبد الرحمن بن محمد بن إدريس (٣٢٧) والموجود منه من أول سورة المؤمنين إلى نهاية العنكبوت.

والبقية مجموع من كتب التفسير كتفسير ابن كثير، والدر المنثور، وغيرهما.

٤ - تفسير سعيد بن منصور (ت ٢٢٧)، طبع بعنوان: «سنن سعيد بن منصور» وهو ينتهي إلى سورة الرعد، (المحقق في خمسة مجلدات).

وهو غير السنن المطبوعة في مجلدين تلك على الأبواب الفقيهة على أنها ناقصة.

٥-تفسير ابن المنذر (إبراهيم بن المنذر) النيسابوري (٣١٨٣)، مطبوع بعضه في مجلدين إلى بعض سورة النساء.

٦-تفسير عبـد الـرزاق الـصنعاني(ت٢١١) مطبـوع في ثلاثـة مجلـدات حجـم صغير.

٧-تفسير ابن مردويه وهو الحافظ أبو بكر أحمد بن موسى الأصفهاني (ت٠٤).

وتفسيره مفقود وهو كتاب نفيس غرف منه ابن كثير في تفسيره، وكذا السيوطي في الدر المنثور، وهو سبعة مجلدات كها في السير (١٧ -٣٠٨-٣١٠).

وقد أخبرني بعض الباحثين أنه اطلع على مخطوطة له، وقيل إنه تحت الطبع، نسأل الله أن يعجل بخروجه.

٨-تفسير عبد بن حميد (٣٤٩).

توجد منه قطعة صغيرة من سورة آل عمران وبعض سورة النساء.

٩-تفسير النسائي أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب صاحب السنن (٣٠٣).

١٠ - تفسير إسحاق بن إبراهيم البستي (ت٧٠٣).

١١- الوسيط في تفسير القرآن المجيد للواحدي (ت٤٦٥) يسند أحياناً.

هذا بالنسبة للكتب المصنفة في هذا خاصة، أما الكتب التي أسندت ففي الصحيحين جملة طيبة من ذلك.

وكذا في السنن والمسانيد، والمعاجم والمشيخات، وغيرها جملة من ذلك.

علمًا بأن هذه الكتب كلها ماعدا الصحيحين لم يتحرَّ مؤلفوها الصحة؛ فلذا تجد فيها الصحيح والضعيف.

## السابع: كتب التفسير بالمأثور:

وهي الكتب التي يعتمد مصنفوها في تفسيرهم على الحديث والأثر، وقد يـذكر الآيات التي تتعلق بالآية التي تفسرها:

- ١- تفسير القرآن العزيز لابن أي زمنين أبو عبد الله محمد بن عبدالله
   (٣٩٩٣).
- ۲ تفسير الماوردي اسمه النكت والعيون لأبي الحسن علي بن محمد الماوردي
   البصري ت(٤٥٠) والماوردي فيه اعتزال.
  - ٣- تفسير الحسين بن مسعود البغوي المسمى معالم التنزيل (ت١٦٥).

وهو عبارة مختصر عن كتاب تفسير الثعلبي إلا أنه حذف منه الأحاديث الموضوعة والبدع التي فيه، وأشياء أخرى كما في مجموع الفتاوى (١٣/ ٣٨٦).

وإنها يسند فيه القليل وبقيته وليس مسنداً.

٤- زاد المسير لأبي الفرج بن الجوزي (ت٩٧٥)، وهو كتاب يعتني في تفسير
 الآية بالآثار وسوق الخلاف فيها، وذكر الأقوال.

كتب التفسير

أما عقيدة ابن الجوزي فهو معروف بعقيدة الأشعرية، وتعصبه لها، وضعفه في الحديث بل وسخريته من أهل الحديث فالله المستعان.

- ٥- تفسير أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير (ت٧٧٤).
  - ٦- الدر المنثور للسيوطي (ت٩١١).
- ٧- فتح القدير للشوكاني (ت٠٥٠٠) وقد جمع بين فن الرواية والدراية
   واستفاد من ثلاثة كتب هي:
  - ١ -الكشاف للزمخشري في اللغة.
    - ٢-الدر المنثور في الآثار.
    - ٣- تفسير القرطبي في الفقه.

وكل هؤلا الذين هم عمدة كتابه لم يسلموا في العقيدة من التأويل، ولذا لم يسلم فتح القدير للشوكاني من تأويلات المبتدعة في الصفات.

٤- روح المعاني للألوسي (ت١٢٧٠)، وهو يذكر من الأدلة والآثار في تفسيره إلا أنه صوفي عقيدة ومنهجاً، وإن استدل بكلام السلف فأحياناً يعني بهم الصوفية، وهو يبجل الصوفية.

٥-محاسن التأويل للقاسمي (ت١٣٣٢).

وهو ينقل من المأثور غير كثير، ويستفيد من ابن كثير، وشيخ الإسلام، وابن القيم وغيرهم وهو سلفي في الجملة وبه أخطاء كالقول بالمجاز.

۸- تفسير ابن عطية المتأخر أبي محمد عبدالله بن عبد الحق المتأخر المسمى
 بالمحرر الوجيز (ت٤٦٥).

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٨٨):

وهو خير من تفسير الزمخشري وأصح نقلًا منه وأبعد من البدع، وإن اشتمل على بعضها بل هو خير منه بكثير بل لعله أرجح هذه التفاسير. اه.

# الثامن: كتب تفسير القرآن بالقرآن:

وهذا لا يعني الاقتصار على القرآن وحده دون ذكر السنة، وبقية أصول التفسير، لكن مراد أصحاب هذا النوع في القرآن ما يوضح القرآن من القرآن مع سوق ما يؤيد ذلك ويفسره من السنة، وأقوال السلف، واللغة العربية.

وأحسن ما كتب في هذا أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن.

وهذا كتاب في غاية الجودة، ومؤلف في غاية البراعة والمكنّة في العقيدة، والتفسير، واللغة وغيرها من العلوم المتعلقة بالتفسير، إلا أنه رحمه الله لم يفسر القرآن كله، وإنها فسر بعض الآيات.

وأيضًا لم يكمله، وصل إلى آخر سورة المجادلة، وأكمله تلميذه عطية محمد سالم.

#### التاسع: كتب اللغة:

أي التفاسير التي تعتني تفسير الآية باللغة العربية، والبلاغة والشواهد الشعرية ونحوها:

١-تفسير الكشاف للزمخشري (٥٣٨٠).

على أنه من تفاسير أهل البدع والضلال، فالزمخشري معتزلي تالف.

٢-اللباب في علم الكتاب لابن عادل الدمشقي الحنبلي (ت ٨٨٠) على أن

مؤلفه أشعري العقيدة، وينقل عن الفخر الرازي وهو من كبار المتعصبة للأشعرية.

### العاشر: كتب التفاسير الإجمالية:

أي الكتب التي لم تتقيد بشيء، أو ليست على طابع معين، وإنها تفسير الآية بالمعنى الإجمالي للآية وقد يوجد غير ذلك، منها:

- \* تفسير البيضاوي المسمى بأنوار التنزيل (ت٧٩١) وهو أشعري.
- \* تفسير الفاتحة لفخر الدين محمد بن عمر الرازي (ت٢٠٦) وهو في مجلدين سماه مفاتيح العلوم، وهو أشعري متعصب.
- \* فتح البيان في مقاصد القرآن لصديق القنوجي (ت١٣٠٧) وهو لم يسلم من التأويل.
  - \* تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي (ت٦٧٦).
  - \* تفسير القرآن الكريم للشيخ محمد بن صالح العثيمين (ت ١٤٢١).

وانظر كشف الظنون (١/ ٤٣٦–٤٦١).

### الحادي عشر: كتب أسباب النزول:

وقد تقدم التعريف بأسباب النزول وعلاقته بالتفسير، ونذكر هنا بعض الكتب المصنفة من ذلك:

\* أسباب النزول لشيخ المحدثين على بن المديني (ت٢٣٤) وهو أول من صنف يه.

- \* أسباب النزول للشيخ عبد الرحمن بن المعروف بمطرف الأندلسي (ت٢٠٤).
- \* أسباب النزول للشيخ الإمام أبي الحسن علي بن أحمد الواحدي المفسر (ت٤٦٨) وهو أشهر ما صنف فيه.
- \* أسباب النزول للشيخ الإمام أبي الفرج عبد الرحمن بن علي الجوزي البغدادي(ت٩٧٠).
- \* العجاب في بيان الأسباب للشيخ الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني(ت٨٥٢).
- \* لباب النقول فيها وقع في القرآن من المعرب والمنقول لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت٩١١).

انظر كشف الظنون (١/ ٧٦-٧٧).

- \* الصحيح المسند من أسباب النزول لشيخنا الإمام الوادعي (ت ١٤٢٢).
- \* الاستيعاب في بيان الأسباب لسليم اله لالي ومحمد بن موسى آل نصر، ولم يذكرا كتاب شيخنا ضمن المراجع التي استفادا منها، ولكنهما في موضع النقد انتقدا على الشيخ ما لا ينتقد كما في كتابهما (٣/ ٣٠٣–٣٠٣) حيث انتقد على الشيخ سبب نزول: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١]، (ص ١٣٤).

قال الشيخ رحمه الله: وأخرج الطبري بسند رجاله رجال الصحيح ... إلخ. فقالا: وأين ذهبت عنعنة ابن جريج؟ وأعقباها بقول ابن كثير: سياق غريب! قلت: عجباً لكها! وهل قال الشيخ إنه صحيح أو حسن؟ حتى تقولا: وأين

ذهبت عنعنة ابن جريج؟

وإن كان إيراد الشيخ له أنه يحتج به لكن لا بذاته.

وأيضاً كلام ابن كثير إنها استفدتماه من كلام الشيخ، فالشيخ آخر ما نقله في كتابه مقرًا له، وكان يرى أن غربياً عند ابن كثير بمعنى ضعيف.

وأيضًا ذكره الشيخ شاهدًا لحديث قبله.

ثم ابن كثير نفسه جَوَّد إسناده قبل، فهلا كان النقد عليهما معًا؟!

علماً أنهما قد فاتهما بعض ما ذكره الشيخ -مع تحريه الصحة، وعدم تحريها لها-، مثال ذلك سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَـأْتِيَ اللهُ بِـأَمْرِهِ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾[البقرة:١٠٩].

رواه أبو الشيخ في أخلاق النبي المسلط برقم (٧٤) عن أسامة بن زيد أنه أخبره أن رسول الله المسلط الله المسلط و الخباب يريد عبدالله ابن أبي قال كذا وكذا؟ فقال المعد بن عبادة: اعف عنه، واصفح، فعفا عنه رسول الله المسلط وكذا؟ فقال سعد بن عبادة: اعف عنه، واصفح، فعفا عنه رسول الله المسلط الله المسلط الله المسلط الله المسلط الله المسلط الله المسلط و الله المسلط و الله عن وجل: ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

ذكره شيخنا في الصحيح المسند من أسباب النزول (ص٧٤) وسنده حسن.

ولست بصدد النقد عليهما لأني لا أجد وقتاً لـذلك، ولـو وجـدت وقتاً لـه مـا صرفته إلا فيما هو أنفع، ولكن أردت التنبيـه فقـط، والحـق أن الـشيخ ألـف كتابـه لأول أمره، ولعله أول بحث كتبه، ثم لم يتيسر له النظر فيه مرة ثانية كما يظهـر، ولا مانع من النقد العلمي مع سلامة القصد ومعرفة قدر العالم لا للحط منه.

\*المحرر في أسباب النزول من خلال الكتب التسعة رواية ودراية، لخالد المزيني.

### الثاني عشر: كتب الناسخ والنسوخ:

تقدم تعريف النسخ، وما يتعلق به، وأهميته بالنسبة للتفسير.

ومن الكتب المصنفة فيه الناسخ والمنسوخ:

١- الناسخ والمنسوخ في القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام (٣٢٤).

٧- تاريخ الحديث ومنسوخة لأبي بكر الأثرم (٣٦٠).

٣- الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عز وجل لأبي جعفر النحاس(٣٣٨).

٤- الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه لمكي بن أبي طالب (ت٤٣٧).

٥- الناسخ والمنسوخ لعبد القادر البغدادي (ت٢٩).

٦- ناسخ القرآن ومنسوخه لابن الجوزي (٣٩٥).

٧- فتح المنان فيما صح من منسوخ القرآن لأخينا محمد بن حزام.

وانظركشف الظنون (١/ ١٩٢٠–١٩٢١).

### الثالث عشر: كتب الوجوه والنظائر:

النظائر اسم للألفاظ، والوجوه اسم للمعاني، قال ابن الجوزي في نزهة الأعين النواظر (ص٨٣): فهذا الأصل في وضع كتب الوجوه والنظائر والذي أراد العلماء بوضع كتب الوجوه والنظائر: أن يعرفوا السامع لهذه النظائر أن معانيها تختلف، وأنه ليس المراد بهذه اللفظة ما أريد بالأخرى، وقد تجوَّز واضعوها فذكروا كلمة واحدة معناها في جميع المواضع واحد كالبلد والقرية والمدينة والرجل والإنسان، ونحو ذلك إلا أنه يراد بالبلد في هذه الآية غير البلد في الآية الأخرى. اهـ.

ومعناه: أن تكون الكلمة واحدة ذكرت في مواضع من القرآن على لفظ واحد وحركة واحدة، وأريد بها في كل مكان معنى غير الآخر، فلفظ كل كلمة ذكرت في موضع نظير للفظ الكلمة المذكورة في الموضع الآخر هو النظائر، وتفسير كل كلمة بمعنى غير معنى الأخرى هو الوجوه.

فإذًا النظائر اسم الألفاظ والوجوه اسم المعاني.

انتهى من كشف الظنون (٢/ ٢٠٠١).

ومن الكتب في هذا الموضوع.

- \* كتاب أبي بكر محمد بن الحسن النقاش الموصلي (ت٥١).
- \* كتاب أبي على بن البناء هو الحسن بن البناء المقرى الحنبلي (ت ٤٧١).
- \*الوجوه والنظائر لألفاظ الكتاب العزين لابن عبد الله الحسين الدامغاني (ت٤٧٨).
  - \* كتاب أبي الحسن على بن عبيد الله بن الزاغوني البغدادي الحنبلي (ت٧٧٥).
- \* نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر لابن الجوزي (ت٥٩٧) وقد جمع أجود ما جمعوه في مختصر.

\* الوجوه النواضر في الوجوه والنظائر لأبي الفرج بن الجوزي ذكر فيه وجوه الآيات المفسرة في مجلس الوعظ ونظائرها، وفيه غنية عن كل كتاب صنف في ذلك.

انظر كشف الظنون (٢/ ٢٠٠١).

وقريب من هذا كتاب بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز للفيروزابادي (ت ٨١٧).

إلا أنه جعل المجلد الأول منه كمقدمة يذكر السورة وهل هي مكية أم مدنية، وعدد الآيات، والحروف فيها، وأسهاء السور، ومقصورد السورة إجمالاً، وربا الناسخ والمنسوخ وهكذا وهو في غاية النفاسة.

# الرابع عشر: كتب فضائل القرآن:

- ١) فضائل القرآن للشافعي (ت٢٠٤).
- ٢) فضائل القرآن لمحمد بن عثمان بن أبي شيبة (٢٠٧).
  - ٣) فضائل القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلاَّم (ت٢٢٤).
  - ٤) فضائل القرآن لخلف بن هشام بن ثعلب (٣٢٩).
- ٥) كتاب فضائل القرآن ليحيى بن زكريا بن إبراهيم بن مزين (٣٥٩).
  - ٦) فضائل القرآن لمحمد بن أيوب بن الضريس (ت٢٩٤).
- ٧) فضائل القرآن وما جاء فيه من الفضائل وفي كم يقرأ والسنة في ذلك للإمام
   جعفر بن محمد بن الحسن الفريابي (ت ٢٠١).

- ٨) فضائل القرآن، للإمام النسائي (ت٣٠٣).
- ٩) فضائل القرآن، لعبدالله بن سليمان السجستاني (ت٢٠٠).
- ١٠) فضائل القرآن، للهراوي أبي ذر عبدالله بن أحمد (ت٤٣٤).
- ١١) فضائل القرآن، لعبدالرحمن بن أحمد الرازي العجلي (ت٤٥٤).
- ١٢) شفاء الظمآن في فضائل القرآن، لأحمد بن معد التجيبي (ت٠٥٠).
- ١٣) الدر النظيم في فضائل القرآن العظيم، لأبي عبدالله محمد بن أحمد المعروف بالخشاب (ت٥٦٧).
- ١٤) لمحات الأنوار ونفحات الأزهار في فضائل القرآن، لأبي عبدالله محمد بن عبدالواحد الضياء المقدسي (ت٦٤٣).
- ١٥) فضائل القرآن على عدد الأحرف الهجائية لعز الدين بن عبدالسلام المقدسي (٦٧٨).
- ١٦) فضائل القرآن وتاريخ جمعه وكتابته، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير (ت٧٧٤).
  - ١٧) الإتقان في فضائل القرآن، لأحمد بن علي الكِتاني العسقلاني (ت٢٥٨).
    - ١٨) جمائل الزهر في فضائل السور، للسيوطي (ت٩١١).
- ١٩) العلامات البينات في فيضائل الآيات لم لا عيلي بين سيلطان الهروي (ت١٠١٤).

٢٠) الدر الثمينة في فضائل الآيات والسور لمحمد بن عبدالكريم المدني السمان (ت١١٨٩).

٢١) موسوعة فضائل سور وآيات القرآن، القسم الصحيح، لمحمد بن رزق طرهوني.

انظر كشف الظنون (٢/ ١٢٧٧) ومقدمة فضائل القرآن للفريابي تحقيق يوسف عثمان.

### الخامس عشر: كتب إعراب القرآن:

\*كتاب الشيخ الإمام مكي بن أبي طالب القيسي النحوي (ت٤٣٧).

- \* كتاب أبي الحسن علي بن إبراهيم الحوفي النحوي (ت ٢٠٠٠)، وكتابه أوضحها.
- \* كتاب أبي البقاء عبد الله بن الحسين العكبري النحوي (ت٦١٦) وكتابه أشهرها.
- \* كتاب المجيد في اعراب القرآن المجيد لأبي إسحاق إبراهيم بن محمد السفاقسي (ت٧٤٢).
- \* كتاب الشيخ أحمد بن يوسف المعروف بالسمين الحلبي (ت٢٥٧) وهو مع اشتهاله على غيره أجل ما صنف فيه لأنه جمع العلوم الخمسة الإعراب، والتصريف، واللغة، والمعاني والبيان، ولذلك قال السيوطي في الإتقان: هو مشتمل على حشو وتطويل لخصه السفاقسي فجوده انتهى، وهو وهم منه لأن السافقسي ما لخص إعرابه منه بل من البحر.

انظر كشف الظنون (١/ ١٢١-١٢٢).

- \* إعراب القرآن وبيانه. لمحيي الدين الدرويشي.
- \* الجدول في إعراب القرآن وصرفه لمحمد صافي.
- \* إعراب القرآن المنسوب للزجاج (ت١١٣) وقد تقدم.
- \* ونحو هذا الموضوع كتاب دراسة لأسلوب القرآن الكريم لمحمد عبـد الخالق عطية . أستاذ بجامعة الأزهر.
  - \* علم إعراب القرآن تأصيل وبيان ليوسف العيساوي.

### السادس عشر: كتب المتشابه:

هذه المتب في الألفاظ المتشابهة لفظاً وهي:

١ - متشابه القرآن العظيم

لأحمد بن جعفر المنادي (ت ٣٣٦).

٢- المتشابهات من كلمات القرآن.

جمع منال الطوبجي.

٣-دليل الآيات متشابهة الألفاظ.

لسراج بن صالح ملائكة، وهو إخواني.

#### أمثلته:

- ١) قوله تعالى: ﴿قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾[الأعراف:١٤]، وقوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾[الحجر:٣٦].
- ٢) قوله تعالى: ﴿قَالَ فَبِهَا أَغُويْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الأعراف: ١٦]،
   وقوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ بِهَا أَغْوَيْتَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِيَنَّهُمْ
   أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩].
- ٣) قوله تعالى: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً لِيُضِلُّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ

الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴿ [الأنعام: ١٤٤]، وقول و تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بِآياتِ الله وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِهَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٧]، وقول و تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ الْعَذَابِ بِهَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٧]، وقول و تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآياتِهِ ﴾ [الأعراف: ٣٧]، وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآياتِهِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ المُجْرِمُ ونَ ﴾ [يوس: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى الله وَكَذَبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ وَقُوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى الله وَكَذَبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوىً لِلْكَافِرِينَ ﴾ [الزمر: ٣٢].

٤) قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرّاً وَلا نَفْعاً إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَكِنْ يُوَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ١٦].

وغيرها.

# السابع عشر: كتب التفسير بالرأي:

\* تفسير ابن عربي: وهو أبو بكر محمد بن على بن محمد الطائي (ت٦٣٨).

قال الذهبي في السير (٢٣/ ٤٨):

علق شيئًا كثيرًا من تصوف أهل الوحدة، ومن أردإ تواليفه كتاب الفصوص، فإن كان لا كفر فيه فها في الدنيا كفر؛ نسأل الله العفو والنجاة فواغوثاه بالله. اهوقال عز الدين بن عبد السلام: شيخ سوء كذاب. السير (٢٣/ ٤٩).

\* في ظلال القرآن لسيد قطب (ت١٣٨٧) وهو رأس من رؤوس أهل البدع المعاصرين، وهو أديب وغير مؤدب بالشرع؛ فهو في صورته حالق اللحية - وغير متمسك-، ولم يعتمد على شيء من أصول التفسير.

هذا ما تيسر جمعه في موضوع كتب التفسير؛ ولم أرد االاستيعاب؛ نظرًا لأن الموضوع يحتاج إلى مؤلف مستقل، وأيضًا كثير من الكتب إما لم نطلع عليها، أو لم تطبع، وأما تفاسير أهل البدع فليست بحاجة إلى الاشتغال بها، لكن يُنبه على المهم منها، وما عداه يكفي تحذير أئمتنا منها في الجملة، والحمد لله.

### تفسير آيات الصفات على مذهب السلف الصالح

ونعني بالسلف الصالح الصحابة أولًا، ثم من سار على سيرهم لا كما تدعيه الأشاعرة وأضرابهم من أهل البدع.

ومذهب السلف: هو إمرار الصفات مع الإقرار بمعانيها المعروفة في اللغة العربية، وعدم تفويض معانيها أو تأويلهاً.

وتفويض كيفية الصفات وذلك لأمور:

الأول: أن هذا هو المقصد الذي قصده الله تعالى، ورسوله المرابع المرابع الله عنه الله المرابع المرابع النصوص.

الثاني: أنهم تلقوا ذلك من رسول الله ﷺ ولم يخالفوا ما أحذوا من رسول الله ﷺ ولم يخالفوا ما أحذوا من رسول الله ﷺ والم يخالفوا ما أحذوا من رسول الله المنطق والسَّابِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ اللهُ عَلْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ حَنَّاتٍ تَعْرِي

الثالث: أنهم أفهم الناس لمقاصد الشريعة فهم:

١ - أحدث الناس عهدًا بها.

٢ - وأشد الناس فهمًا لها.

٣- وأفصح الناس لسانًا بها .

٤ - وفيهم نزلت الشريعة.

٥- وعلمهم أسلم من التعقيد.

٦- وقد زكاهم ربهم سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكُفِيكَهُمُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة:١٣٧].

الرابع: توفي نبيهم ﷺ وهو عنهم راض، وأثنى عليهم، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَأَنْ عَلَيْهُ أُمَّتِي الْقَرْنُ الَّذِينَ يَلُونِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ وَيَمِينَهُ شَهَادَتَهُ».

رواه البخاري برقم (٢٦٥٢) ومسلم برقم (٢٥٣٣).

وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ الْمَثْنَاثُو قَالَ: «إِنَّ خَيْرَكُمْ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ قُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ وَ اللهِ عَمْرَانُ: فَلَا أَدْرِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ قُومُ يَسُهَدُونَ وَلَا أَقْلَلَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْرَانُ عَدَهُمُ قَوْمٌ يَسُهَدُونَ وَلَا يُعْتَشْهَدُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِم السِّمَنُ ». أَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَكُونُ وَلَا يُؤْمَنُونَ، وَيَنْذِرُونَ وَلَا يُوفُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِم السِّمَنُ ». يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِم السِّمَنُ ».

رواه البخاري برقم (٢٦٥١) ومسلم برقم(٢٥٣٥).

الخامس: أنهم هم الصلة بيننا وبين نبينا ﷺ، وترك فهمهم قفزة كبيرة إلى طريـق مسدود!

السادس: ترك منهجهم تَقَوُّل على الله تعالى، وعلى رسوله وَ الله على بينة، والاحجة نيرة مع انقطاع الطريق.

السابع: طريق الصحابة ومن سار على نهجهم لم تدخله بدعة، وسواء في هذا كله ما يتعلق بالتوحيد، أو بالأسهاء والصفات، أو الإيهان، أو القدر، أو الإيهان بالمغيبات، أو الصحابة، أو سائر بقية أمور الاعتقاد، وذلك كله مفصل ومبين في مواضعه ككتاب التوحيد لابن خزيمة، وكتاب التوحيد لابن منده، وكتاب الشريعة للآجري، وكتاب السنة لعبد الله بن أحمد، وكتاب السنة للخلال، وكتاب السنة لابن أبي عاصم، وشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجاعة للالكائي، والإبانة لابن بطة، وغيرها من كتب الاعتقاد المفردة.

و في كتب الصحاح، و السنن، والمسانيد، والمعاجم، وكتب المصنفات، والآثار جملة كبيرة من ذلك.

وزَبْرُ ذلك يطول به المقام.

#### النص

قد يأتي تفسير الآية بآية أخرى، أو بحديث صحيح، ويكون ذلك نصاً في تفسيرها فلا يحتاج إلى بحث، ونظر.

والنص في اللغة: رفعك الشيء، وكل ما أظهر فقد نص ا هـ بتصرف يسيرمن لسان العرب (١٤/ ١٦٢).

واصطلاحاً: قال العمريطي رحمه الله:

والنص عرفاً كل لفظ وارد لم يحتمل إلا لمعنى واحد

وقال ابن قدامة في روضة الناظر (١/ ٢٧):

هو ما يفيد بنفسه من غير احتمال، كقوله: ﴿ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وقيل: هو الصريح في معناه. اهـ.

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في شرح نظم الورقات (ص١٣٠):

واعلم أن النص والصريح معناهما واحد، وهو ما لا يحتمل إلا معنى واحد، وكل لفظ لا يحتمل إلا معنى واحد فهو نص، ويسمى أيضاً الصريح لأنه خال من المعاني الأخرى اهـ.

قال الشنقيطي في المذكرة (ص٢١٤):

إما أن يحتمل معنى واحد فقط فهو النص نحو: ﴿ قِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

### حكم النص:

حكمه أن يصار إليه ولا يعدل عنه إلا بنسخ. انتهى من روضة الناظر (٢٧/٢) والمذكرة (ص٥٣٥).

فقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ ثَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحُجِّ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدْيِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ فَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الحُجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، نص صريح في تفسير السبعة الأيام لا يحتاج معه إلى شيء.

قال السيوطي في الإتقان (٢/ ٨٨):

وقد نُقل عن قوم من المتكلمين أنهم قالوا بندورالنص جدًا في الكتاب والسنة، وقد بالغ إمام الحرمين وغيره في الرد عليهم؛ قال: لأن الغرض من النص الإستقلال بإفادة المعنى على قطع، مع إنحسام جهات التأويل والاحتمال، وهذا وإن عز حصوله بوضع الصيغ ردًا إلى اللغة فها أكثره مع القرائن الحالية والمقالية.اهـ.

#### الظاهر والمؤول

الظاهر في اللغة: ضد الباطن، فالظهر خلاف البطن، ظهر الشيء يظهر ظهوراً، وظهر الشيء إذا تبين، وأظهر الشيء بينه.

لسان العرب (٨/ ٢٧٦) ومختار الصحاح (ص٢٢٦).

واصطلاحاً: قال العمريطي في نظم الورقات:

فالظاهر هو الذي يفيد ما سمع معنى سوى المعنى الذي له وُضِع

وهو ما احتمل معنيين فأكثر، وهو في أحدهما أظهر منه في الآخر، فالراجح هـو الظاهر والمرجوح هو المؤول.

انظر المذكرة (ص١٥) وشرح نظم الورقات (ص١٣١).

قال الزركشي في البرهان (٢/ ٢٠٦-٢٠٧):

ومثال الظاهر قوله تعالى: ﴿فَمَنِ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ ﴾ [البقرة:١٧٣]، فإن الباغي يطلق على الجاهل، وعلى الظالم، وهو فيه أظهر وأغلب، كقول عالى: ﴿ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ ﴾ [الحج: ٦٠].

وقوله: ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، فيقال للانقطاع طهر، وللوضوء والغسل غير أن الثاني أظهر.

وكقوله تعالى: ﴿وَأَيْتُوا الحُبَّ وَالْعُمْرَةَ للهِ ﴾[البقرة:١٩٦]، فيقال للابتداء التهام والفراغ غير أن الفراغ أظهر.

وقوله تعالى: ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [الطلاق: ٢]، فيحتمل أن يكون الخيار في الأجل أو بعده والظاهر الأول، لكنه يحمل على أنه مفارقة الأجل. وقوله: ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾ [القرة: ١٥٨]، والظاهر يقتضي حمله على الاستحباب لأن قوله: ﴿فَلا جُنَاحَ ﴾ بمنزلة قوله لا بأس، وذلك لا يقتضي الوجوب ولكن هذا الظاهر متروك بل هو واجب لأن طواف الإفاضة واجب ولأنه ذكره بعد التطوع فقال: ﴿وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً ﴾ [البقرة: ١٥٨]، فدل على أن النهي السابق نهي عن ترك واجب لانهي عن ترك مندوب أو مستحب.

وقد يكون الكلام ظاهرًا في شيء فيعدل به عن الظاهر بدليل آخر كقوله تعالى: ﴿الحُبُّ أَشُهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، والشهر اسم لثلاثة لأنه أقل الجمع. وكقوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّ فِالسُّدُسُ ﴾ [النساء: ١١]، فالظاهر اشتراط ثلاثة من الإخوة، لكن قام الدليل من خارج على أن المراد اثنان لأنها يحجبانها عن الثلث إلى السدس. اهـ

### حكم الظاهر:

الوجوب أن يصار إلى معناه الظاهر، ولا يجوز تركه إلا بتأويل يدل عليه دليل فيكون المؤوَّل.

#### المؤول:

معنى التأويل في اللغة: من آل يؤول إذا رجع. المصباح المنير (ص١٢).

أما استعمال التأويل فله ثلاثه معان:

الأول: بمعنى عاقبة الشيء التي يؤول إليها (أي يرجع إليها)، قال تعالى: ﴿هَـلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ ﴾ الآية[الأعراف: ٥٣].

الثاني: بمعنى التفسير كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، في أحد تفسيري الآية .

ومنه قول بعض المفسرين: تأويل قوله تعالى كذا، وقد تقدم هذا.

الثالث: صرف اللفظ عن الاحتمال الظاهر إلى احتمال مرجوح.

ويصار إلي التأويل إذا كمان ظاهر اللفظ غير مراد أو يستحيل فيصار إلى التأويل.

قال العمريطي:

مفهومـــه فبالـــدليل أوّلا

والظاهر المذكور حيث أشكلا

والتأويل له حالات:

الأولى: صرف اللفظ عن ظاهره بدليل صحيح يدل على ذلك التأويل. مثاله: حديث أنس، قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي لفظ: «إذا أرا أن يأتي الخلاء». رواه البخاري في الأدب المفرد برقم (٦٩٢).

مثال آخر قول عالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ الآية [المائدة: ٦].

فالمراد إذا أردتم القيام إلى الصلاة كما في حديث المسيئ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ الله يَرَالِي وَخَلَ المسْجِدَ، فَدَخَلَ رَجُلُ فَصَلَّى، ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ يَرَالِي اللهِ يَرَالِي اللهِ اللهِ يَرَالُون اللهِ عَنْ صَلِّ فَإِنَّكَ مَ عَلَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَرَجَعَ الرَّجُع الرَّجُع الرَّجُع المَّدَة عَلَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَرَجَعَ الرَّجُع المَّد السَّلَام الله عَلَيْهِ المَّالِق اللهِ عَلَيْه اللهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ وَمَا كَانَ صَلَّى ثُمَّ جَاءَ إِلَى النَّبِي يَرَالُهُ فَصَلِّ فَا يَكُ اللهُ وَمَا لَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

رواه البخاري برقم (٧٩٣) ومسلم برقم (٣٩٧).

ومثال ثالث: قول عالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨]، فهذا ظاهره أنه إذا قرأ القرآن يستعيذ بعد فراغه، وليس مرادًا، بل المراد قبل قراءته للقرآن كما فُسِّر بالسنة.

الثانية: التأويل الفاسد وهو صرف اللفظ عن ظاهره بغير دليل كما سماه أهل التعطيل تأويلاً في صفات الله تبارك وتعالى، فقالوا في قول عالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾[طه:٥]، قالوا: استولى.

وقوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤]، أوَّلوا اليد بالنعمة أو بالقدرة. فهذا تأويل فاسد، وتحريف باطل، وقد ذكرت الردعلى هذا في كتابي «الفقه الأكبر بشرح قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر» ولله الحمد والمنة. ومنه حديثُ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ واللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

نَكَحَتْ بِغَيْرِ إِذْنِ مَوَالِيهَا فَنِكَاحُهَا بَاطِلٌ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ».

رواه أبو داود برقم (۲۰۸۳)وهو حديث صحيح.

قال بعضهم: المراد بالمرأة الصغيرة وليس صواباً.

الثالث: التأويل المسمى باللعب، والعبث، كتأويل السيعة في قول تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ [البقرة: ٦٧]، قالوا: هي عائشة! راجع المذكرة (ص٥٦٥-٣١٧) ومعالم أصول الفقه (ص٩٩٣).

### ما يلزم المؤوّل:

الأصل في النص الظاهر أياً كان، ولا يُحمل على المؤوَّل إلا بدليل صحيح، وعلى هذا فيلزم المؤوِّل أمور:

أحدها: بيانه احتمال اللفظ لما حمله عليه.

ثانيها: الدليل الصارف له إلى المحتمل المرجوح.

ثالثها: أن لا يكون الحامل له سوء اعتقاده.

رابعها: أن لا يخالف إجماعًا في المسألة.

الخامس: أن لا يخالف لغة العرب.

انظر مجموع الفتاوي (٦/ ٣٦٠) والمذكرة (ص٩١٩).

### المجمل والمبين

المجمل لغة: من أجملت الشيء إجمالاً إذا جمعته من غير تفصيل، ومنه حَدِيث ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: بَلَغَ عُمَرَ بْنَ الْخُطَّابِ أَنَّ فُلَانًا بَاعَ خَمْرًا، فَقَالَ: قَاتَلَ اللهُ فُلَانًا أَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ يَرْتِيلُ قَالَ: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، حُرِّمَتْ عَلَيْهِمْ الشُّحُومُ فَلَانًا أَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ يَرْتِيلُ قَالَ: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، حُرِّمَتْ عَلَيْهِمْ الشُّحُومُ فَجَمَلُوهَا، فَبَاعُوهَا».

رواه البخاري برقم (٢٢٢٣) ومسلم برقم (١٥٨٢).

والجملة: جماعة الشيء.

انظر المصباح المنير (ص٤٣) ولسان العرب (٢/ ٣٦٤).

واصطلاحاً: قال العمريطي:

ان فمجمالٌ وضابط البيان الله السان الله السان الله السنجلي واتضاح الحال

ماكان محتاجاً إلى بيسان

إخراجه عن حالة الإشكال

فالمجمل هو: ما لا يفهم معناه عند الإطلاق.

والمجمل عند السلف هو: ما لا يكفي وحده للعمل.

مثاله: قوله تعالى: ﴿خُذْمِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ﴾[التوبة: ١٠٣]، فإن هذه الصدقة مجملة لا تعرف إلا ببيان السنة لها.

أما عند الأصوليين فهو: ما احتمل معنيين أو أكثر، من غير ترجيح لواحد نها.

انظر المذكرة (ص٢٢٣)ومعالم أصول الفقه (ص٣٩٦).

#### المبين:

المبين لغة: هو بمعنى الوضوح والانكشاف. المصباح المنير (ص٢٧).

واصطلاحاً: ما يتوصل بتصحيح النظر فيه إلى علم أو ظن .

وقيل: هو إخراج الشيء من الإشكال إلى الوضوح.

أمثله المجمل والمبين:

الأول: في الاسم: قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ الآية [البقرة: ٢٢٨]، اختلف في القرء فقيل: الطهر، وقيل: الحيض، وفي حديث: «اجلسي أيام إقرائك، ثم اغتسلي وصلي»(١) فبين المجمل، وهو: القرء بأنه الحيض.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا ﴾ [آل عمران: ٧]، فإن الواو محتملة للعطف فيكون الراسخون يعلمون المتشابه، أو محتمله للاستئناف فيكون مما استأثر الله بعلمه.

الثاني: في الفعل: قوله تعالى: ﴿وَاللَّيْـلِ إِذَا عَـسْعَسَ﴾[التكوير:١٧]، فهـ و لفـظ مشترك بين أقبل وأدبر.

حكم المجمل:

التوقف فيه حتى يتبين المراد منه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٦/ ٢٠٤) وغيره، وهو صحيح.

# أسباب الإجمال:

قال الزركشي في البرهان (٢/ ٢٠٩-٢١٤):

أحدها: أن يعرض من ألفاظ مختلفة مشتركة، وقعت في التركيب كقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ ﴾ [القلم: ٢٠]، قيل معناه كالنهار مبيضة لا شيء فيها، وقيل كالليل مظلمة لاشيء فيها.

وكقوله: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ [التكوير:١٧]، قيل أقبل، وقيل أدبر.

وكالأمة في قوله تعالى: ﴿وَجَدَعَلَيْهِ أُمَّةً ﴾ [القصص: ٢٣]، بمعنى الجماعة، وفي قوله: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل: ١٢٠]، بمعنى الرجل الجامع للخير المقتدى به، وبمعنى الدين في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ ﴾ [الزحرف: ٢٢]، وبمعنى الزمان في قوله تعالى: ﴿ وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ [يوسف: ٤٥].

الثاني: من حذف في الكلام كقوله: ﴿ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ ﴾ [النساء: ١٢٧]، قيل: معناه ترغبون في نكاحهن لمالهن، وقيل معناه عن نكاحهن لزمانتهن وقلة مالهن، والكلام يحتمل الوجهين؛ لأن العرب تقول رغبت عن الشيء إذا زهدت فيه، ورغبت في الشيء إذا حرصت عليه، فلما ركب الكلام تركيبًا حذف معه حرف الجر احتمل التأويلين جميعًا.

وجعل منه بعضهم قوله تعالى في سورة النساء[٧٨-٧٩]: ﴿فَهَالِ هَـؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا \* مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ \*، أي يقولون: ما أصابك، قال: ولو لا هذا التقدير لكان مناقضًا لقوله: ﴿قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ الله ﴾ [النساء:٧٨].

الثالث: من تعيين الضمير كقوله تعالى: ﴿أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَ احِ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، فالضمير في ﴿يده ﴾ يحتمل عودة على الـولي، وعلى الـزوج، ورجِّح الثاني لموافقته للقواعد؛ فإن الولي لا يجوز أن يعفو عن مال يتيمه بوجه من الوجوه، وحمل الكلام المحتمل على القواعد الشرعية أولى.

وقد صنف ابن الأنباري كتابا في تعيين الضائر الواقعه في القرآن في مجلدين.

الخامس: من جهة غرابة اللفظ، كقول تعالى: ﴿ فَلا تَعْضُلُوهُنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٢]، ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ عَلَى حَرْفٍ ﴾ [الحج: ١١].

وغير ذلك مما صنف فيه العلماء من كتب غريب القرآن.

السادس: من جهة كثرة استعماله الآن، كقوله تعمال: ﴿أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ السَّمْعَ وَهُوَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ ﴾[الشعراء: ٢٢٣]، بمعنى يسمعون، ولا يقول أحد الآن ألقيت سمعي.

السابع: من جهة التقديم والتأخير، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَكَانَ لِزَاماً وَأَجَلٌ مُسَمّى ﴾ [طه:١٢٩]، تقديره ولو كلمة سبقت من ربك وأجل مسمى، لكان لزامًا، ولولاً هذا التقدير لكان منصوبًا كالإلزام.

الثامن: من جهة المنقول المنقلب، كقوله تعالى: ﴿وَطُورِ سِينِينَ﴾[النين: ٢]، أي طور سينينَ﴾[النين: ٢]، أي طور سينا، وقوله: ﴿سَلامٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ﴾[الصافات: ١٣٠]، أي الناس، وقيل إدريس، وفي حرف ابن مسعود إدراس.

التاسع: المكرر القاطع لوصل الكلام في الظاهر كقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ الَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ شُرَكَاءَ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ ﴾ [يونس: ٦٦]، معناه يدعون من دون الله شركاء إلا الظن.

وقوله تعالى: ﴿قَالَ الْمُلاَّ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لَمِنْ آمَنَ مَن من الذين استضعفوا. مِنْهُمْ ﴾ [الأعراف: ٧٥]، معناه الذين استكبروا لمن آمن من الذين استضعفوا.

انتهى بتصرف.

تأخير البيان وقت الحاجة:

لا خلاف أنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة .

انتهى من روضة الناظر (٢/ ٥٧) وانظر التذكرة (ص٣٣٢).

#### المطلق والمقيد

المطلق لغة: هو المخلى والمرسل، كما في لسان العرب (٨/ ١٨٨).

واصطلاحاً: هو اللفظ المتناول لواحد لا بعينه، باعتبار حقيقة شاملة لجنسه. انظر المذكرة (ص٩٠٤)وروضة الناظر (٢/ ١٩١).

مثاله: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾، فهذه نكرة في سياق الأمر. يخرج بالتعريف الآتي:

١- ألفاظ الأعداد: لأنها تتناول أكثر من واحد.

٢- المعارف: لأن ما يتناوله المطلق مبهم فمثلاً زيد هذا ليس من المطلق.

٣- المطلق يختلف عن المشترك والواجب المخير ، لأن تناول المشترك والواجب
 لواحد لا بعينه باعتبار حقائق مختلفة.

معالم أصول الفقه (ص٤٤٢).

المقيد لغة: هو ما يقابل المطلق وهو في اللغة الموثَّق.

واصطلاحاً: هو المتناول لمعين أو لغير معين، موصوف بأمر زائد على الحقيقة الشاملة لجنسه، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾.

انتهى من روضة الناظر (٢/ ١٩١)والمذكرة (ص٤١٠).

وقد يكون اللفظ مقيداً من جانب ومطلقاً من جانب آخر، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٦]، فهي مقيدة بالإيمان، مطلقة بالنسبة إلى السلامة، وسائر الأوصاف.

# حكم القيد:

يجب حمل النص على إطلاقه ولا يقيد إلا بدليل صحيح. شروط حمل المطلق على المقيد:

الأول: أن يتحد حكمها وسببهما فيحمل المطلق على المقيد اتفاقاً:

الثاني: أن يختلفا في الحكم ويتحدا في السبب، فلا يحمل المطلق على المقيد اتفاقاً: مثاله قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى المُرَافِقِ ﴿ اللله قَعَلَمُ عَنِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٦]، فالحكم النصي فتيكم منه وهو وجوب الغسل في الآية الأولى، ووجوب المسح في الآية الثانية، والسبب متحد وهو في الوضوء والتيمم: القيام إلى الصلاة.

الثالث: أن يختلفا في الحكم والسبب فلا يحمل المطلق على المقيد بل يعمل بكل منها في موضعه اتفاقاً:

مثاله قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨]، وقول متعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى

المُرَافِقِ ﴾[المائدة:٦]، فالحكم مختلف، في الأولى: القطع، وفي الثانية: الغسل، والسبب في الأولى: جناية السرقة، والسبب في الثانية: القيام للصلاة.

الرابع: أن يتفقا في الحكم ويختلفا في السبب كإطلاق الرقبة في كفارة الظهار وتقييدها بالإيمان في كفارة القتل فالحكم واحد وهو وجوب العتق، لكن السبب مختلف وهو القتل والظهار.

فهذا فيه خلاف، والجمهور على حمل المطلق على المقيد.

انظر المذكرة (ص١١٤) والردود والنقود شرح مختصر ابن الحاجب(٢/ ٢٨٨– ٢٨٩).

#### موانع حمل المطلق على المقيد:

لا يحمل المطلق على المقيد في حالتين:

الأولى: إذا ورد قيدان متضادان وليس هناك مرجح لأحدهما على الآخر مثل تقييد صوم الظهار بالتتابع في قوله تعالى: ﴿فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ اللجادلة:٤]، وتقييد صوم النمتع بالتفريق في قوله تعالى: ﴿فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الحُجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا وَتَقييد صوم التمتع بالتفريق في قوله تعالى: ﴿فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الحُجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾[البقرة:١٩٦]، مع إطلاق صوم قضاء رمضان بقوله: ﴿فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ ﴾[البقرة:١٨٤]، فهنا لا يحمل المطلق على المقيد.

الثانية: إذا وُجدت قرينة مانعة من حمل المطلق على المقيد كما في حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْلَ اللهِ عَنْهُمَا، أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْلَ مَا يَلْبَسُ المحْرِمُ مِنَ الثِّيَابِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ عَمْلَهُمُ مَن اللهِ عَمْلَهُمُ وَلَا السَّرَافِيلَاتِ، وَلَا الْبَرَانِسَ، وَلَا الْعَمَائِمَ، وَلَا السَّرَافِيلَاتِ، وَلَا الْبَرَانِسَ،

وَلَا الْخِفَافَ إِلَّا أَحَدٌ لَا يَجِدُ النَّعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسِ الْحُفَّيْنِ وَلْيَقْطَعْهُمَا أَسْفَلَ مِن الْكَعْبَيْنِ، وَلَا الْوَرْسُ».

رواه البخاري برقم (١٥٤٢) ومسلم برقم (١١٧٧)، فاشتراط قطع أسفل الخفين للمحرم لمن لم يجد النعلين، وكان هذا بالمدينة.

وفي حديث ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُوَ يَخْطُبُ يَقُولُ: «السَّرَاوِيلُ لَِنْ لَمْ يَجِد النَّعْلَيْنِ» يَعْنِي المُحْرِمَ.

و في رواية: يَخْطُبُ بِعَرَفَاتٍ.

رواه البخاري برقم (١٨٤١) ومسلم برقم (١١٧٨) أطلق ذلك، وكان في عرفات.

قال ابن القيم في بدائع الفوائد (٣/ ٢٥٠):

إنها يحمل المطلق على المقيد إذا لم يستلزم حمله تأخير البيان عن وقت الحاجة؛ فإن استلزمه كان على إطلاقه، وله مثالان:

أحدهما قوله المرايط بعرفات: «من لم يجد نعلين فليلبس خفين».

رواه البخاري ومسلم والنسائي وغيرهم.

ولم يشترط قطعًا، وقال بالمدينة على المنبر لمن سأله ما يلبس المحرم: «من لم يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعهما أسفل من كعبيه».

رواه البخاري ومسلم والنسائي وغيرهم.

فهذا مقيد ولا يحمل عليه ذلك المطلق لأن الحاضرين معه بعرفات من أهل اليمن، ومكة، والبوادي لم يشهدوا خطبته بالمدينة، فلو كان القطع شرطًا لبينه لهم لعدم علمهم به، ولا يمكن اكتفاؤهم بها تقدم من خطبته بالمدينة.

ومن هنا قال أحمد ومن تابعه: إن القطع منسوخ بإطلاقه بعرفات اللبس، ولم يأمر بقطع في أعظم أوقات الحاجة.

المثال الثاني قوله والمستراكب المن سألته عن دم الحيض: «حتيه ثم اغسليه».

رواه البخاري ومسلم (١).

ولم يشترط عددًا مع أنه وقت حاجة، فلو كان العدد شرطًا لبينه لها، ولم يحملها على غسل ولوغ الكلب، فإنها ربها لم تسمعه، ولعله لم يكن شرع الأمر بغسل ولوغه اهـ انظر معالم أصول الفقه (ص ٤٤٥).

<sup>(</sup>١) البخاري برقم (٢٢٧) ومسلم برقم (٢٩١).

### العام والخاص

العام في اللغة: من عمَّ الشيء إذا شمله، فالعام هو الشامل.

انظرالمعجم الوسيط (ص٦٥٩).

واصطلاحاً: هو كلام مستغرق لجميع ما يصح له بحسب وضع واحد دفعة واحدة بلا حصر .

اهـ من المذكرة (ص٩٥٩).

قال العمريطي:

وحده لفظ يعمم أكثرا من واحد من غير ما حصر جرى من وحده لفظ عمم أكثر ما على ولتنحصر ألفاظ في أربع

حکمه:

وجوب العمل بالعام حتى يُعلم المخصص.

ألفاظ العموم هي:

الأول: الاسم المعرَّف بالألف واللام غير العهدية وهو ثلاثة أنواع:

أ- ألفاظ الجموع كالمسلمين والمشركين وغيرها.

ب- أسماء الأجناس، وهو ما ليس له واحد من لفظه مثل الناس أو الحيوان
 والماء والمال وغيرها.

جـ-لفظ الواحد كالإنسان.

الثاني: ما أضيف من هذه الثلاثة السابقة إلى معرفة: مثل ماء زيد.

الثالث: أدوات الشرط: مثل: (مَنْ)و (أي) و(أين) و(متى)وغيرها.

الرابع: ألفاظ العموم: مثل: كل، وجميع.

الخامس: النكرة في سياق النفي: مثل: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللهُ ﴾ [ص: ٦٥].

السادس: أدوات الاستفهام: نحو: مَّنْ عندك؟

السابع: واو الجمع: كقوله: ﴿ وَقُومُوا ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

الثامن: الاسم الموصول: مثل: ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ [الشمس:١٨].

التاسع: الجمع المعرَّف بالإضافة: نحو أكرم طلاب الدار.

العاشر: سائر، المشتقة من سور المدينة نحو: أكرم سائر العلماء.

المذكرة (ص٣٦٠-٣٦٣) والجامع لمسائل أصول الفقه (ص٣٤٧-٢٤٨).

#### الخاص:

الخاص لغة: ضد العام، يقال: خصه واختصه إذا أفرده به دون غيره.

لسان العرب (٤/ ١٠٩).

واصطلاحاً: هو ما دل على ما وضع له دلالة أخص من دلالة ما هو أعم منه.

شرح الكوكب المنير (٣/ ١٠٤).

وقال العمريطي:

والخاص لفظ لا يعم أكثرا من واحد أو عمم مع حصر جرا

قال العمريطي:

والقصد بالتخصيص حيثها حصل تمييز بعض جملة فيها دخل

والتخصيص غير الخاص، والفرق بينهما:

١- أن الخاص وصف للفظ، والتخصيص وصف للفاعل.

٢- أن التخصيص وارد على العموم، والخاص ليس وارداً على العموم لأنه لم
 يدخل فيه أصلاً.

مجموع الفتاوي (٦/ ٤٤٢) وشرح نظم الورقات (ص ١٠٩).

#### حكم التخصيص:

قال ابن قدامة رحمه الله في روضة الناظر (٢/ ١٥٩ – ١٦٠):

لا نعلم اختلافاً في جواز تخصيص العموم، وكيف ينكر ذلك مع الاتفاق على تخصيص قوله تعالى: ﴿ لَكُنْ مَ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:١٠٢]، ﴿ يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ

شَيْءٍ ﴾ [القصص:٥٧]، ﴿ تُلَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأحقاف:٢٥]، وقد ذكرنا أن أكثر العمومات مخصصة. اهـ.

#### شرط التخصيص:

يشترط في المُخَصِّص أن يكون آية قرآنية، أو دليلًا صحيحًا.

انظر مجموع الفتاوي (٦/ ٤٤٢).

العبرة: بعموم اللفظ لا يخصوص السبب:

تقدم بحث هذا في أسباب النزول.

#### المخصصات:

المخصصات قسمان:

الأول: المخصصات المنفصلة:

أحدها: النص: وهذا كثير.

ثانيها: الإجماع، وهذا يعتمد على دليل لا يكون بغير دليل .

مثاله: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢]، يخصص بالإجماع على أن العبد يجلد خمسين على النصف من الحر.

ثالثها: العقل مثل قوله تعالى: ﴿وَللهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾[آل عمران: ٩٧]، قيل: فالعقل اقتضى تخصيصه من الصبي والمجنون لعدم فهمها، وهذا مذهب الجمهور وقيل: لا يجوز التخصيص بالعقل وهو الصواب.

رابعها: الحِس: مثل قول على: ﴿ تُلدَّمُّ كُلَّ شَيْءٍ بِلَمْرِ رَبِّهَا ﴾[الأحقاف: ٢٥]،

والمشاهد أن أشياء لم تدمرها الريح كالجبال وغيرها.

خامسها: المفهوم، وهو أقسام:

أحدها: مفهوم الموافقة: مثل حديث: «لي الواجد ظلم يحل عِرضه وعقوبته» (١) فإنه ينص بقوله: ﴿فَلا تَقُلْ هُمَا أُفِّ ﴾ [الإسراء: ٢٣]، فإنه يفهم منه حبس الوالدين فلا يجبس في دين ولده.

ثانيها: مفهوم المخالفة: مثل حَدِيثِ أَنَسٍ عند البخاري برقم(١٤٥٤) «مِنْ أَرْبَعِينَ شَاةً وَاحِدَةً».

قد خص بمفهوم قوله المرابعين في نفس الحديث: « فِي صَدَقَةِ الْعَنَمِ فِي سَائِمَتِهَا ».

فتجب الزكاة في سائمة الغنم فقط.

انظرالمذكرة (ص٣٨٩-٣٩٢).

<sup>(</sup>١) حسنه الألباني في الإرواء برقم (١٤٣٤).

#### المخصصات المنفصلة

الأول: الاستثناء: نحو: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَـاْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُـهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُـمُ الْفَاسِـقُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللهَ خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾[النور:٤-٥].

وقوله: ﴿لا تُخْرِجُ وهُنَّ مِنْ بُيُ وتِهِنَّ وَلا يَخْدرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَا أَيْنَ بِفَاحِ شَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾[الطلاق: ١].

الثاني: الشرط: نحو: ﴿ وَلِأَ بَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَكْ ﴾ [النساء: ١١].

وقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً﴾[النور: ٣٣].

الثالث: الصفة: نحو: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ المُؤْمِنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥].

الرابع: الغاية: نحو: ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾[البقرة: ٢٢٢].

وقوله: ﴿ وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

الخامس: بدل البعض من الكل: نحو: ﴿ وَللهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧].

انظر المذكرة (ص٣٨٧-٣٨٨).

# الفرق بين التخصيص والنسخ

الأول: التخصيص بيان ما خرج بالتخصيص-أي المخصوص - غير مراد باللفظ أصلاً، والنسخ إخراج ما أريد باللفظ الدلالة عليه.

الثاني: النسخ يشترط فيه التراخي بين الناسخ والمنسوخ، أما التخصيص فلا يشترط فيه ذلك.

الثالث: النسخ في الشيء الواحد، أما التخصيص فلا يدخل إلا في عام له أفراد متعددة يخرج فيها بالمخصص ويبقى بعضها الآخر.

الرابع: النسخ لا يكون إلا بخطاب جديد، والتخصيص قد يقع بغير خطاب، كالتخصيص بالعقل وبالعرف لقرينة قوية في ذلك.

الخامس: النسخ لا يدخل في الأخبار، وإنها يكون في الإنشاء، وأما التخصيص فيكون في الإنشاء والأخبار.

السادس: النسخ لا يبقى معه للفظ المنسوخ دلالة على ما تحته، فهو كالذي لم يوجد أصلاً، أما التخصيص فتنتفي مع دلالة العام على صورة التخصيص فقط، وتبقى دلالته على ما عداها.

انظر معالم أصول الفقه (ص٤٢٨)، و كتاب إتحاف الأنام بتخصيص العام لمحمد بن إبراهيم الحفناوي.

# وجوه المخاطبات والخطاب في القرآن

الأول: خطاب العام المراد به العموم:

مثاله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ بِكُـلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾[الأنفال: ٧٥]، وقوله: ﴿وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾[الكهف: ٤٩].

الثاني: خطاب الخاص المراد به الخصوص:

مثاله قوله تعالى: ﴿ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَ إِنكُمْ ﴾ [آل عمران:١٠٦].

الثالث:خطاب الخاص المرادبه العموم:

مثاله كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُ وهُنَّ لِعِـدَّ مِنَّ وَأَحْـصُوا الْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١].

الرابع:خطاب العام المراد به الخصوص:

وهذا اختلف فيه؛ هل هو واقع في القرآن، ورجح الزركشي أنه واقع، مثاله: ﴿الَّذِينَ قَـالَ لُهُـمُ النَّـاسُ إِنَّ النَّـاسَ قَـدْ جَمَعُـوا لَكُـمْ فَاخْـشَوْهُمْ ﴾[آل عمران:١٧٣]، وعمومه يقتضي دخول جميع الناس في اللفظين جميعاً والمراد بعضهم؛ لأن القـائلين غير المقول لهم.

البرهان للزركشي (٢/ ٢١٧ –٢٢٣).

#### المنطوق والمفهوم

المنطوق هو: ما دل عليه اللفظ في محل النطق.

وهو قسمان:

الأول: منطوق صريح: وهو ما دل عليه اللفظ بالمطابقة أو التضمن أو الالتزام. الثاني: منطوق غير صريح: وهو المعنى الذي دل عليه اللفظ في غير ما وضع له.

# أقسام المنطوق غير الصريح:

الأول: دلالة اقتضاء النص: وهي أن يتضمن الكلام إضهاراً ضرورياً لا بد من تقديره نحو: «إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان».

رواه ابن ماجه بسرقم (٢٠٤٥) والحاكم (٢/ ١٩٨) وغيرهما وهو حديث صحيح، فإن ذات الخطأ والنسيان واقعان، وإنها تجاوز عن الإثم.

الثاني: دلالة أسماء النص ، مثاله قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُوا الثاني: دلالة أسماء النص ، مثاله قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى السَّالِ اللَّهِ عَلَى السَّرقة.

الثاني: دلالة إشارة النص: مثاله: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً ﴾ [الأحقاف: ١٥]، فقد دل هذا مع قوله: ﴿ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ [لقان: ١٤]، على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر بدلالة الإشارة.

انظر الجامع لأحكام وأصول الفقه (ص٢٨٨) والجامع لمسائل أصول الفقه

(ص٢٩٢-٢٩٥) والمذكرة (ص٥١٥) ومعالم أصول الفقه (ص٢٥٢).

## المفهوم:

المفهوم هو المعنى الذي يدل عليه اللفظ في غير محل النطق، وهو قسمان:

أحدهما: مفهوم الموافقة وهو: ما يكون فيه المسكوت عنه موافقاً لحكم المنطوق، مع كون ذلك مفهوماً من لفظ المنطوق.

مثاله قوله تعالى: ﴿فَلا تَقُلُ هُمَا أُفِّ ﴾[الإسراء: ٢٣]، ف المنطوق به هو تحريم مجرد التأفيف والتضجر، ودل اللفظ بمفهومه على تحريم ضرب الوالدين وشتمها وسبها، وأي نوع من الأذى.

#### حجية مفهوم الموافقة:

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي (٢١/ ٢٠٧):

بل وكذلك قياس الأولى وإن لم يدل عليه الخطاب لكن عرف أنه أولى بالحكم من المنطوق بهذا، فإنكاره من بدع الظاهرية التي لم يسبقهم بها أحد من السلف، فها زال السلف يحتجون بمثل هذا وهذا.

ثانيهما: مفهوم المخالفة:

وهو أن يكون المسكوت عنه مخالفاً لحكم المنطوق كقوله ﷺ: ﴿فِي صَدَقَةِ الْغَنَمِ فِي سَائِمَتِهَا ». رواه البخاري برقم(١٤٥٤).

فيفهم منه عدم الزكاة في المعلوفة.

## شروط القول بمفهوم المخالفة:

الأول: أن لا يعارضه ما هو أرجح منه؛ من منطوق، أو مفهوم موافقة، أو قياس جلي.

الشاني: أن لا يكون المذكور قصد به الامتنان نحو: ﴿لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحُماً طَرِيّاً ﴾ [النحل: ١٤]، فإنه لا يدل على منع أكل ما ليس بطري.

الثالث: أن لا يكون المنطوق خرج جواباً عن سؤال متعلق بحكم خاص، ولا حادثة خاصة، مثاله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبا أَضْعَافاً مُضَاعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠]، فلا مفهوم للإضعاف.

الرابع: أن لا يكون المذكور قصد به التفخيم وتأكيد الحال كقول المُراليُّةُ: «لَا يَجِلُّ اللهُ عَلَيْهُا». لا مُرَاأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ تُسَافِرُ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ عَلَيْهَا».

رواه البخاري برقم (١٠٨٨) ومسلم برقم (١٣٣٩) عَنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، فإن التقييد بالإيهان لا مفهوم له، وإنها هو لتفخيم الأمر.

الخامس: أن يذكر مستقلاً، فلو ذكر على جهة التبعية بشيء آخر فلا مفهوم له كقوله: ﴿وَلا تُبَاشِرُ وهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فإن قوله: ﴿فِي الْسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فإن قوله: ﴿فِي الْسَاجِدِ ﴾ لا مفهوم له؛ لأن المعتكف ممنوع من المباشرة مطلقاً.

السادس: أن لا يظهر من السياق قصد التعميم، كقوله: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

السابع: أن لا يعود على أصله الذي هو المنطوق بالإبطال، أما لو كان كذلك فلا يعمل به. الشامن:أن لا يكون قد خرج مخرج الأغلب كقوله: ﴿ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣]، فإن الغالب كون الربائب في الحجر.

إرشاد الفحول (٢/ ٧٦٩-٧٧١) والجامع لأحكام أصول الفقه لصديق بن حسن القنوجي (ص٧٩٠-٢٩٢).

# أنواع مفهوم المخالفة:

أحدها:مفهوم الصفة:

وهي تعليق الحكم على الذات بأحد الأوصاف نحو: «في سائمة الغنم زكاة» (١)، وبه قال الجمهور.

ثانيها: مفهوم العلة:

وهو تعليق الحكم بالعلة نحو: حرمت الخمر لإسكارها، والفرق بين هذا وسابقه أن الصفة قد تكون علة الإسكار، وقد لا تكون علة بل متممة كالسوم، فإن الغنم هي العلة والسوم متمم لها.

ثالثها: مفهوم الشرط:

والشرط عند الأصوليين هو ما يتوقف عليه المشروط، ولا يكون داخلاً في المشروط ولا يكون داخلاً في المشروط ولا مؤثراً فيه. وبه قال الجمهور.

مثاله: لك جائزة إن نجحت.

رابعها: مفهوم العدد:

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه قریبًا.

وهو تعليق الحكم بعدد مخصوص، فإنه يدل على انتفاء الحكم فيها عدا ذلك العدد زائداً كان أو ناقصاً ، وفيه خلاف والجمهور على القول به.

مثاله: تحديد الجلد في القذف فيفهم تحريم الزيادة أو النقص.

خامسها: مفهوم الحصر:

وهو أنواع أقواها: (ما) و(إلا) (أي في النفي والإثبات) نحو: لا إله إلا الله، فمنطوقها نفي الألوهية عن غيره عز وجل، ومفهومها إثباتها لله وحده.

قال الإمام الشنقيطي في المذكرة (ص٢١-٤٢١):

إن النفي والإثبات كلاهما منطوق صريح، فلفظة (لا) صريحة في النفي، ولفظة (إلا) صريحة في النفي، ولفظة (إلا) صريحة في الإثبات، فَعَدُّ مثل هذا من المفهوم غلط فيها يظهر لي، وقد نبه عليه صاحب نشر البنود، وإنها يكون للحصر مفهوم في الأدوات الأخر نحو: إنها، وتقديم المعمول، وتعريف الجزأين ونحو ذلك.اهـ.

سادسها: مفهوم اللقب:

وهو تقييد الحكم أو الخبر بالاسم العَلَم.

مثاله: زيد كريم، فيفهم أن غير زيد بخيل، وهو ضعيف.

قال الشنقيطي في المذكرة (ص٢١): وهو أضعفها.

سابعها: مفهوم الغاية:

وهو من الحكم بـ (إلى) أو (حتى)، وغاية الشيء آخره، وإلى العمل به ذهب الجمهور.

مثاله: ﴿ فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠].

ثامنها: مفهوم الزمان:

كقوله: ﴿ الحُجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، هو داخل في مفهوم الصفة.

تاسعها: مفهوم المكان:

نحو جلست أمام زيد، وهو داخل في مفهوم الصفة.

إرشاد الفحول (٢/ ٧٧٢-٧٨٠) والمذكرة (٤٢٠-٤٢١) والجامع لمسائل أصول الفقه لعبد الكريم النملة (ص٣٠٣-٣١٠).

#### الأمر

تعريفه: هو استدعاء الفعل بالقول على وجه الاستعلاء.

المذكرة (ص٥٣٣).

قال العمريطي:

وحده استدعاء فعسل واجب بالقول ممسن كسان دون الطالب

## صيغ الأمر:

- ١- فعل الأمر نحو: ﴿أَقِم الصَّلاةَ ﴾[الإسراء: ٧٨].
- ٢- اسم فعل الأمر نحو: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥].
- ٣- المنضارع المجنزوم بلام الأمر نحو: ﴿ فَلْيَحْلُو اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ
   أَمْرِهِ ﴾ [النور: ٦٣].
  - ٤- المصدر النائب عن فعله نحو: ﴿فَضَرْبَ الرِّقَابِ ﴾ [ممد: ٤].

المذكرة (ص٣٣٧).

## حقيقة الأمر الوجوب:

قال الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣]. وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ: رَسُولُ اللهِ ﷺ: «دَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ، فَإِنَّا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثْرَةِ سُؤَالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَإِنَّا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثْرَةِ سُؤَالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَلَعُوهُ».

رواه البخاري برقم (٧٢٨٨) ومسلم برقم(١٣٣٧).

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لُهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ [الأحزاب:٣٦].

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى المؤْمِنِينَ – أَو عَلَى أُمَّتِي – لَأَمَرْ ثُهُمْ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ».

رواه البخاري برقم (٨٨٧)، ومسلم برقم(٢٥٢).

وقال تعالى: ﴿ أَلَّا تَتَّبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ [ك. ٩٣].

وهذا هو الأصل في الأمر أنه للوجوب، وقد تأتي لغيره لصارف أو قرينة.

## معاني صيغ الأمر (بمعنى افعل):

- ١- الوجوب: كما تقدم، وهو الأصل ولا ينتقل عنه إلا لصارف أو قرينة.
  - ٢- الندب: كقوله تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾[النور: ٣٣].
- ٣- الإرشاد كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّىً فَاكْتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

وقوله: ﴿ وَاللَّاتِي يَـ أُتِينَ الْفَاحِشَةَ مِـنْ نِـسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَـيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْ نِـسَائِكُمْ ﴾ [النساء: ١٥].

علوم القرآن

والفرق بين الندب والإرشاد أن الندب لثواب الآخرة، والإرشاد لمنافع الدنيا، فإنه لا ينقص الثواب بترك الاستشهاد في المدانيات ولا يزيد بفعله.

- ٤- الإباحة: كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢]، وقوله: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].
- ٥- التهديد: ﴿اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ ﴾[فصلت: ٤٠]، وقوله: ﴿ فَمَنْ شَاءَفَلْيُؤْمِنْ وَمَـنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَـنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾[الكهف: ٢٩].
  - ٦- الإنذار: كقوله: ﴿قُلْ مَنتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ ﴾ [إبراهيم: ٣٠].
  - ٧- الامتنان: كقوله تعالى: ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللهِ ﴾[البقرة: ٦٠].
    - ٨- الإكرام: كقوله تعالى: ﴿ادْخُلُوهَا بِسَلامِ آمِنِينَ ﴾[الحجر: ٢٤].
  - ٩- التسخير: كقوله تعالى: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥ والأعراف: ١٦٦].
- ١٠ التعجيز: كقوله تعالى: ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، وقوله: ﴿قُلْ
   فَادْرَأُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ المُوْتَ ﴾ [آل عمران: ١٦٨].
  - ١١- الإهانة: كقوله تعالى: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدخان:٤٩].
- ١٢ التسوية: كقوله تعالى: ﴿اصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لا تَصْبِرُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّهَا
  تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾[الطور:١٦].
  - ١٣ الدعاء: كقوله تعالى: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي ﴾[الأعراف: ١٥١].
  - 18- للاحتقار: كقوله تعالى: ﴿أَلْقُوا مَا أَنْتُمْ مُلْقُونَ ﴾ [يونس: ١٠].
  - ٥١- التكوين: كقوله تعالى: ﴿فَإِنَّهَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾[البقرة: ١١٧].

- ١٦- التمني: كقول الشاعر: ألا أيها الليل الطويل ألا انجل.
- ١٧ الإذن: نحو قوله تعالى: ﴿ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ [المؤمنون: ٥١].
- ١٨ الخبر: نحو قوله تعالى: ﴿ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً وَلْيَبْكُوا كَثِيراً ﴾ [التوبة: ٨١].
  - ١٩ التفويض: نحو قوله تعالى: ﴿فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضِ﴾ [طه: ٧٧].
    - ٢- المشورة: نحو قوله تعالى: ﴿فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى ﴾ [الصافات: ١٠٢].
- ٢١- الاعتبار: نحو قوله تعالى: ﴿انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ﴾[الأنعام: ٩٩].
- ٢٢- التكذيب: نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة:
  - ٢٣- الالتهاس: كقولك لنظيرك: اعطني كتاباً.
  - ٢٤- التلهيف: نحو قوله تعالى: ﴿ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١١٩].
- ٥٧- التصيير: نحو قوله تعالى: ﴿فَلَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلاقُوا يَـوْمَهُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَالِحَالَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا ع
- ٢٦- التحسير: نحو قوله تعالى: ﴿قَالَ اخْصَالُ افْدَ سَأُوا فِيهَا وَلا تُكُلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون: ١٠٨].
- انظر إرشاد الفحول (١/ ٤٥٢-٤٥٤) والجامع لمسائل أصول الفقه (ص ٢١٩-٢١).

#### النهى

النهي لغة: المنع.

وهو في الاصطلاح: القول الإنشائي الدال على طلب الكف عن فعل على جهة الاستعلاء. إرشاد الفحول (١/ ٤٦٥).

صيغ النهي:

لا تفعل كذا، ونظائرها.

اسم فعل (لا تفعل)، كـ (مه) فإن معناها لا تفعل، و (صه) فإن معناه: لا تتكلم. إرشاد الفحول(١/ ٤٩٥).

## حقيقة النهي التحريم:

الأصل في النهي التحريم وهذا مذهب الجمهور (١).

والأدلة الدالة عن وجوب الأمر كذلك تدل أن -أي النهي للتحريم.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام وأصول الفقه لصديق بن حسن القنوجي (ص١٩٧)، وإرشاد الفحول (١٩٢).

# معاني النهي بصيغة (لا تفعل):

الأصل في النهي التحريم -كما تقدم- إلا لصارف، أو قرينة، فقد يأتي بغير ذلك عان:

- ١- التحريم: وهذا هو الأصل، كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزِّنَي ﴾ [الإسراء: ٣٦].
  - ٢- الكراهة: كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَنْسَوُ اللَّفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].
- ٣- الإرشاد: كَقُوله تعالى: ﴿ لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ [المائدة:
  - ٤- الدعاء: كقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لا تُزغْ قُلُوبَنَا ﴾[آل عمران: ٨].
- ٥ التقليل والاحتقار: كقوله تعالى: ﴿لا تُمَدَّنّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ ﴾[الحجر: ٨٨].
- ٦- بيان العاقبة: كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً ﴾ [آل عمران: ١٦٩].
- ٧- التسكين والتسعير: قال تعالى: ﴿قَالَ لا تَخَافَ إِنَّنِي مَعَكُمَ أَسْمَعُ
   وَأَرَى ﴾ [طه:٤٦].
  - ٨- اليأس: كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ ﴾ [التحريم: ٧].
  - ٩- الشفقة: كقوله ﷺ: «لا تتخذوا الدواب كراسي». حسن، رواه أحمد
     (٣/ ٤٤٠) من حديث أنس رضى الله عنه.
    - ١٠ الالتماس: كقولك لمن هو في مرتبتك: لا تضرب فلاناً.
    - إرشاد الفحول (١/ ٤٩٦) والجامع لمسائل أصول الفقه (ص٢٣٦).

#### المحكم والمتشابه

تعريف المحكم: لغة الحاء والكاف والميم أصل واحد وهو المنع، ومنه قول الشاعر:

أبني حنيفة أحكم واسفهاءكم إني أخاف عليكم أن أغضبا

معجم المقاييس في اللغة (ص٢٧٧) والمصباح المنير (ص٥٦) ولسان العرب (٣/ ٢٧٢).

والمحكم: المتقن، قال الفيومي في المصباح المنير (ص٥٦): وأحكمت الشيء بالألف أتقنته، فاستحكم هو صار كذلك اهـ.

انظر لسان العرب (٣/ ٢٧٢).

تعريف المتشابه: لغة قال ابن فارس في معجم المقاييس في اللغة (ص٤٨٥): الشين والباء والهاء واحد يدل على تشابه الشيء وتشاكله لوناً ووصفاً. اه.

تعريف المحكم والمتشابه اصطلاحاً:

أما تعريف المحكم والمتشابه اصطلاحاً فاختلف فيه على أقوال:

أحدها: أن المحكم ما استقل بنفسه ولم يحتج إلى بيان.

والمتشابه ما احتاج إلى بيان.

ثانيها: أن المحكم ما علم العلماء تفسيره، والمتشابه ما لم يكن للعلماء أي سبيل لمعرفته كقيام الساعة .

ثالثها: أن المتشابه الحروف المقطعة في أوائل السور.

رابعها: أن المتشابه ما اشتبهت معانيه.

خامسها: أن المتشابه ما تكررت ألفاظه.

سادسها: أن المتشابه ما احتاج إلى بيان .

سابعها: أن المتشابه ما احتمل وجوهاً.

ثامنها: أن المتشابه هو القصص والأمثال.

تاسعها: أن المتشابه هو ما يؤمن به ولا يعمل به.

عاشرها: قول بعض المتأخرين أن المتشابه آيات وأحاديث الصفات.

انظر مجموع الفتاوي (١٧/ ١٧ ٤-٤٢٤).

وقد ورد المتشابه في القرآن على ثلاثة أنواع:

الأول: أن القرآن كله محكم، كما قال تعالى: ﴿ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَا وَلَا اللهِ اللهِ عَكِم خَبِيرٍ ﴾ [هود:١].

الثاني: أن القرآن كله متشابه، كما قال تعالى: ﴿اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَاباً مُتَـشَابِهاً مَثَانِي﴾[الزمر: ٢٣].

الثالث: أن القرآن منه محكم ومتشابه، كما قال تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي أَنْ زَلَ عَلَيْكَ الْتَالَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ الآية [آل عمران: ٧].

وهذا الأخير هو الصحيح أن القرآن فيه محكم ومتشابه.

ولا تعارض بين هذه الثلاثة الأقوال:

فالأول: من حيث إتقان القرآن وصدقه وأحكامه فكله محكم .

والثاني: من حيث أن القرآن متشابه في أحكامه وإتقانه وعدله وقصصه، فهو متشابه.

والثالث: من حيث أن في القرآن آيات بينات واضحات الدلالة لا التباس فيها على أحد من الناس، ومنه آيات أخر فيها اشتباه في الدلالة على كثير من الناس أو بعضهم، فمن رد ما اشتبه إلى الواضح منه، وحكم بمحكمه على متشابهه فقد اهتدى، ومن عكس انعكس. انظر تفسير ابن كثير (١/ ٤٧٧).

وبهذا الجمع الحسن يتضح المراد بالمحكم والمتشابه على التفصيل.

فائدة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: ٧].

اختلف العلماء في الواو هل هي ابتدائية فيكون المعنى أن تأويله – وهو عاقبته - لا يعلمها إلا الله والراسخون في العلم يؤمنون بها جاء من عند الله، وهذا مذهب أكثر العلماء.

وقيل: أن الواو عاطفة، ويكون المعنى أنه لا يعلم تفسيره إلا الله، وكـذا الراسـخون في العلم يعلمون تفسيره (١).

والحق أن القرآن في غاية البلاغة فلا مانع من القولين على المعنيين. والله أعلم. انظر البرهان (٢/ ٦٨) والإتقان (٢/ ٥) والمذكرة (ص ١١٥).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٦/٤).

# مزالق خطيرة وقع فيها بعض علماء التفسير

أخطأ بعض المفسرين وغيرهم في أخطاء عقدية خالفوا فيها مراد الله تعالى، ومراد رسوله مراد الله تعالى، ومراد رسوله مراد الله على السلف في نصوص الأسماء والصفات؛ فوقعوا في التحريف (أو التعطيل) لصفات الله تعالى.

ومن أقسام الإيمان الإيمان بأسماء الله تعالى وصفاته، وهو الإقرار بكل ما أثبته لنفسه، أو أثبته لنفسه، أو أثبته له رسوله والمرائل أو السم، أو صفه ومعانيها، أو حكمها الواردة في الكتاب والسنة، وأن له الكمال المطلق من جميع الوجوه بنعوت العظمة والجلال والجمال.

وهذا هو الذي كثر فيه الخوض، والأخذ والردبين طوائف المسلمين، ولا يتم إيهان المسلم إلا بتحقيق هذا النوع، بل ومنهم من يسلب عنه الإيهان بالكلية لعدم إقراره وتصديقه به.

مع شرفه وفضله، وإن شرف كل علم بشرف معلومه.

ولا شك ولا ريب أن أجل معلوم هـ و رب الـ سهاوات والأرض، ورب العـرش الكريم.

وشرف كل شيء بشرف ما أضيف إليه، ولهذا فَعِلْمُ الأسهاء والصفات أجل العلوم، وأشرفها، وأفضلها؛ لأنه متعلق بالواحد الأحد الحي القيوم بالجبار المتكبر العزيز الحميد من له الحكمة البالغة، والمشيئة النافذة، ﴿لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ فَيُسْأَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمْ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى عَبَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [القصص: ٦٨].

فمن لم يعرف الله فكيف يعبده وهو يجهله؟

قال الله تعالى: ﴿وَللهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾[الأعراف:١٨٠].

وقال الله تعالى: ﴿وَلله الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ [طه:٨].

وقال تعالى: ﴿ قُلِ ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْنَ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى وَلا تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلا ثُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء:١١٠].

وقال الله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾ [الحنر:٢٤].

وكل اسم متولد عنه صفة من غير عكس.

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى سَرِيَّةٍ، وَكَانَ يَقْرَأُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

رواه البخاري برقم (٧٣٧٥) ومسلم برقم (٨١٣).

فهذا دليل في إثبات الصفات، بل فسر بعضهم (له الأسماء الحسني) قال: ولله الصفات، ودعاء الله بأسمائه أن

يطلب بكل اسم ما يليق به تقول: يا رحيم ارحمني، ويا رازق ارزقني، ويا تواب تب على، وإن دعوت باسم عام قلت: يا الله اغفرلي.

وأما دعاء صفاته، وكلماته فكفر باتفاق المسلمين فهل يقول: المسلم ياكلام الله اغفر لي؟، وارحمني؟، وأعني؟، أو يا علم الله يا قدر الله، أو يا عزة الله أو يا عظمة الله، أو نحو ذلك، أو سُمع من مسلم، أو كافر أنه دعاء ذلك من صفات الله وصفات غيره، أو يطلب من الصفة جلب منفعة، أو دفع مغفرة، أو إعانة، أو نصر، أو إغاثة، أو غير ذلك.

انتهى من تلخيص كتاب الاستغاثة لشيخ الإسلام (١/ ١٨١).

فيتعبد الله على مقتضي صفاته تبارك وتعالى.

# ما يقدح في توحيد الأسماء والصفات:

يقدح فيه الإلحاد في أسماء الله، وصفاته الذي حذر الله منه، قال تعالى: ﴿وَللهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠].

#### وهو أنواع:

الأول: أن تسمى الأصنام بها كها سمى المشركون اللات من الإله، والعزى من العزيز.

الثاني: تسمية الله بها لم يسم به نفسه كتسمية النصارى له تعالى أبًا، والفلاسفة موجب الوجود بذاته، أو علة فاعلة.

الثالث: وصفه تعالى بم تقدس عنه وتنزه من النقائص؛ كقول اليهود عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين: إنه فقير، وقولهم: يدالله مغلولة.

الرابع: تعطيل الأسماء والصفات عن معانيها وهذا أقسام:

١ - نفي الأسماء والصفات مطلقًا، كمن يقول: لا موجود، ولا معدوم، ولا حي، ولا ميت...إلخ، وهو مذهب غلاة المعطلة.

٧- تعطيل الأسماء مع معانيها، مع إثباتها دون الصفات، وهذا مذهب الجهمية.

٣- إثبات الأسماء ومعانيها، دون الصفات، وهو مذهب المعتزلة.

٤ - إثبات الأسهاء ومعانيها، وإثبات بعض الصفات دون معانيها، وهذا مـذهب
 الأشاعرة والماتريدية.

٥- تمثيل صفات الله بصفات خلقه؛ كقولهم يدالله كيد المخلوق، وهذا مذهب الممثلة كالكرَّ امية.

والذي يجب على المسلم تجاه هذا الأمر أن يحذر ما تقدم، وأن يعتقد ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله مراين على اعتقاد أهل الحديث والسنة كما قال الإمام الصابوني رحمه الله تعالى في عقيدة السلف أصحاب الحديث (ص٣-٤):

إن أصحاب الحديث المتكلمين بالكتاب والسنة - حفظ الله أحيائهم، ورحم الله أمواتهم - يشهدون لله تعالى بالوحدانية، وللرسول والمرابع بالرسالة والنبوة، ويعرفون ربهم عز وجل بصفاته التي نطق بها وحيه، وتنزيله، أو شهد له بها رسوله مرابع على ما وردت الأخبار الصحاح به، ونقلته العدول الثقات عنه، ويثبتون له

جل جلاله منها ما أثبت لنفسه في كتابه، وعلى لسان رسوله ق، ولا يعتقدون تشبيهًا لصفاته بصفات خلقه...، ولا يحرفون الكلم عن مواضعه بحمل اليدين على النعمتين، أو القوتين تحريف المعتزلة، والجهمية أهلكهم الله، ولا يكيفونها بكيف، أو يشبهونها بأيدي المخلوقين تشبيه المشبهة خذلهم الله، وقد أعاذ الله تعالى أهل السنة من التحريف والتكييف والتشبيه، ومن عليهم بالتعريف، والتفهيم حتى سلكوا سبيل التوحيد والتنزيه، وتركوا القول بالتعليل، والتشبيه، واتبعوا قول الله عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] اهـ.

ومن الأبواب التي أخطاؤوا فيها:

### الأول: المتشابه:

اعتقد كثير من أهل التعطيل أن إثبات صفات الله يوهم تمثيلاً زعموا؛ فجعلوه من المتشابه الذي يعود إلى المحكم ولذا يقول الزركشي في البرهان (٢/ ٧١):

فيجب رد المتشابهات في الذات والصفات إلى محكم: ﴿لَـيْسَ كَمِثْلِـهِ شَيْءٌ ﴾[الشورى: ١١].

وعد الزركشي في البرهان (٢/ ٨٠-٨٩) والسيوطي في الإتقان (٢/ ١٤-٣٣) عِدَة من صفات الله نصًا عليها أنها من المتشابه!! وحرفاها تبعاً للأشعرية وتقليداً للمعطلة، وهذا قول باطل.

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوى (١٧/ ٢٣ ٤ - ٢٦):

فإن أكثر آيات الصفات اتفق المسلمون على أنه يُعرف معناها، والبعض الذي تنازع الناس في معناه إنها ذم السلف منه تأويلات الجهمية، ونفوا علم الناس بكيفيته، كقول مالك: الإستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة (١).

وكذلك قال سائر أئمة السنة، وحينئذ ففرق بين المعنى المعلوم، وبين الكيف المجهول؛ فإن سمى الكيف تأويلًا ساغ أن يقال هذا التأويل لا يعلمه إلا الله كها قدمناه أولًا.

وأما إذا جعل معرفة المعنى وتفسيره تأويلًا كما يجعل معرفة سائر آيات القرآن تأويلًا، وقيل إن النبي المرابع وجبريل، والصحابة، والتابعين، ما كانوا يعرفون معنى قوله: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿ [طه:٥]، ولا يعرفون معنى قوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ﴾ [ص: ٧٥]، ولا معنى قوله: ﴿غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [المجادلة: ١٤]، بل هذا عندهم بمنزلة الكلام العجمي الذي لا يفهمه العربي!!

وكذلك إذا قيل كان عندهم قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّهَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ [الزمر: ٦٧]، وقوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه الدارمي في الرد على الجهمية (ص ٢٨٠) ضمن عقائد السلف، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجهاعة (٣/ ٩٩٨ برقم ٦٦٤)، والصابوني في عقيدة السلف وأصحاب الحديث (ص ١٨٠ – ١٨٣)، والبيهقي في الأسهاء والصفات (٢/ ٣٠٥ برقم ٨٦٧)، وفي الاعتقاد (ص ١١٩).

الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ﴾[الأنعام:١٠٣]، وقوله: ﴿وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾[النساء:١٣٤]، وقوله: ﴿رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾[المائدة:١١٩]، وقوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللهَ وَكُرِهُوا رِضْوَانَهُ ﴾ [ممد:٢٨]، وقوله: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾[البقرة:١٩٥]، وقوله: ﴿وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾[التوبة:١٠٥]، وقوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً﴾[الزخرف:٣]، وقوله: ﴿فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ الله ﴾ [التوبة:٦]، وقوله: ﴿فَلَتَمَا جَاءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا﴾[النمل:٨]، وقوله: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَلِ مِنَ الْغَمَامِ وَالْمُلائِكَةُ ﴾[البقرة:٢١٠]، وقوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمُلَكُ صَفًّا صَفّاً ﴾ [الفجر: ٢٢]، وقوله: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمُلائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ﴾[الأنعام:١٥٨]، وقوله: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ﴾[نصلت:١١]، وقوله: ﴿إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس:٨٢]، إلى أمثال هذه الآيات.

فمن قال عن جبريل ومحمد صلوات الله وسلامه عليها، وعن الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وأئمة المسلمين، والجماعة، أنهم كانوا لا يعرفون شيئًا من معاني هذه الآيات، بل استاثر الله بعلم معناها كما استاثر بعلم وقت الساعة، وإنها كانوا يقرأون ألفاظًا لا يفهمون لها معنى، كما يقرأ الإنسان كلامًا لا يفهم منه شيئًا: فقد كذب على القوم؛ والنقول المتواترة عنهم تدل على نقيض هذا، وأنهم كانوا يفهمون هذا كما يفهمون غيره من القرآن، وإن كان كنه الرب عز وجل لا يحيط به

العباد ولا يحصون ثناءًا عليه، فذاك لا يمنع أن يعلموا من أسمائه وصفاته ما علمهم سبحانه وتعالى، كما أنهم إذا علموا أنه بكل شيء عليم، وأنه على كل شيء قدير، لم يلزم أن يعرفوا كيفية علمه، وقدرته، وإذا عرفوا أنه حق موجود، لم يلزم أن يعرفوا كيفية ذاته.

وهذا مما يُستدل به على أن الراسخين في العلم يعلمون التأويل؛ فإن الناس متفقون على أنهم يعرفون تأويل المحكم، ومعلوم أنهم لا يعرفون كيفية ما أخبر الله به عن نفسه في الآيات المحكمات، فدل ذلك على أن عدم العلم بالكيفية لا ينفى العلم بالتأويل الذي هو تفسير الكلام، وبيان معناه، بل يعلمون تأويل المحكم والمتشابه ولا يعرفون كيفية الرب لا في هذا ولا في هذا .اهـ.

#### الثانى: الحذف:

الحذف لغة: الإسقاط. انظر القاموس المحيط (ص ١٠٣٢).

واصطلاحاً: هو إسقاط جزء الكلام أو كله لدليل.

وأما قول النحويين: الحذف لغير دليل ويسمى اقتصاراً؛ فلا تحرير فيه لأنه لا حذف فيه بالكلية، بل هو غلط.اهـ انظر البرهان (٣/ ١٠٢).

لذا فالحذف لا يكون إلا لدليل يدل عليه لا لمجرد أهواء أهل التعطيل، أو تحريفاتهم؛ لا سيما في باب صفات الرب تبارك وتعالى فإنها متوقفة على الدليل السمعي، قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف:٣٣].

وقال تعالى: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾[الإسراء:٣٦].

وقال الله تعالى: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِتَتُكُمُ الْكَذِبَ هَـذَا حَـلالٌ وَهَـذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل:١١٦]. لِتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل:١١٦]. والفرق بين الحذف والإيجاز: أن يكون في الحذف كلام مقدر، أما الإيجاز: فهو عبارة عن اللفظ القليل الجامع للمعاني الكثيرة بنفسه.

والفرق بين الحذف والإضهار: أن شرط المضمر بقاء أثر المقدر في اللفظ، نحو قوله تعالى: ﴿ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِينَ أَعَدَّ لُهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً ﴾ [الإنسان: ٣١].

#### فوائد الحذف:

- ١) التفخيم والإعظام.
- ٢) زيادة لذة بسبب استنباط الذهن للمحذوف.
- ٣) زيادة الأجر بسبب الاجتهاد في معرفة المحذوف.
  - ٤) طلب الإيجاز والاختصار.
- ٥) التشجيع على الكلام، وقد سهاه ابن جني شجاعة الكلام.

#### أسباب الحذف:

- ١) الاختصار والاحتراز عن العبث بناء على الظاهر.
- التنبيه على أن الزمان يتقاصر عن الإتيان بالمحذوف، وأن الاشتغال بذكره يفضي إلى تفويت المهم.
  - ٣) التفخيم والإعظام.
    - ٤) التخفيف.
  - ٥) رعاية الفاصلة، نحو: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾ [الضحى: ٣].
- آن يحذف صيانة له، نحو: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَينَ \* قَالَ رَبُّ الْعَالَينَ \* قَالَ رَبُّ الْعَالَينَ \* قَالَ رَبُّ الْسَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ \* قَالَ لَينْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ \* قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ \* قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَجْنُونٌ \* قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ \* قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَجْنُونٌ \* قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ الشَعراء: ٢٣-٢٥].

حُذِف المبتدأ في ثلاثة مواضع، قبل ذكر الرب.

- ٧) صيانة اللسان عنه، نحو: ﴿ صُمٌّ بُكُمٌ عُمْيٌ ﴾ [البقرة:١٨]، أي هم.
- ٨) كونه لا يصلح إلا له، نحو قوله تعالى: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ [الرعد: ٩].
- ٩) شهرته حتى يكون ذكره وعدمه سواء، كقوله: ﴿تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ﴾ [النساء: ١]، أي: و(بالأرحام).

#### أدلة الحذف:

1) العقل الصريح حيث يستحيل صحة الكلام عقلاً إلا بتقدير محذوف، نحو قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ [يوسف: ٨٦]؛ فإنه يستحيل عقلاً تكلم الأمكنة إلا إذا كانت معجزة.

ومثَّله الزركشي في البرهان (٣/ ١٠٩) بقوله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢]، قال: أي أمره وعذابه، أو ملائكته، لأن العقل دل على أصل الحذف.

قلت: هذا العقل المعَطِّل، أما العقل السليم فإنه لا يدل على الحذف؛ كما هـ و فهـم السلف الصالح قاطبة، وإنها هذا قول أهل التحريف من أهل البدع.

- أن تدل العادة الشرعية عليه، نحو: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ اللَّيْتَةَ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، فإن الذات لا تتصف بالحل أو الحرمة شرعًا، إنها هي من صفات الأفعال الواقعة على الذوات فعلم، أي المحذوف التناول.
- ٣) أن يدل اللفظ على الحذف، نحو: ﴿بسم الله ﴾ فإن اللفظ يدل على أن فيه حذفًا، لأن الجار لا بدله من متعلق، ودل الشروع على تعيينه.
  - ٤) اللغة: كضربت؛ فإن اللغة قاضية أن الفعل المتعدي لا بدله من مفعول.

٥) تقديم ما يدل على الحذف، نحو: ﴿ لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ بَلاغٌ ﴾ [الأحقاف: ٥٦]، هذا بدليل ظهوره من قوله: ﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ ﴾ [إبراهيم: ٥٦]، والحذف يكون في الاسم والفعل والحرف وغيرها.

.

وانظر البرهان (٣/ ١٠٢-٢٣٢).

# الثالث: التقدير:

وهو نظير الحذف فإنه لا يصلح تقدير شيء إلا بدليل يدل عليه.

# حكم التفسير بالإسرائيليات

الإسرائيليات: هي الآثار، أو الأخبار التي جاءت عن بني إسرائيل.

وإسرائيل: هو نبي الله يعقوب عليه السلام.

وقد سهاهم الله في عدة مواضع من كتابه بني إسرائيل، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ اللَّا مِنْ بَنِي إِسْرائيل مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنَبِيِّ لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكاً نُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُوا قَالُوا وَمَا لَنَا أَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُ وَمَا لَنَا أَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلاً مِنْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَولَوْا إِلَّا قَلِيلاً مِنْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَولَوْا إِلَّا قَلِيلاً مِنْهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٦].

وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرِ ائْيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَيَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ [الصف:٦].

وقال الله جل في علاه: ﴿لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرائيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنْفُسُهُمْ فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ ﴾[المائدة:٧٠].

واليهود أكثر من نُقل عنهم هذا.

# الإسرائيليات على أقسام:

الأول: ما جاء في شرعنا سواء كان في القرآن كقصة موسى وعيسى مع بني إسرائيل، أو في صحيح السنة، فهذا يعتبر شرعاً لنا؛ لأن شرعنا حث عليه وأمر به ورغب فيه أو ذكره.

مثاله: حديث أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ أَيْنَالُو يَقُولُ: «إِنَّ ثَلَاثَـةً فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ، وَأَقْرَعَ، وَأَعْمَى، فَأَرَادَ اللهُ أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَى الْأَبْرَصَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنٌ حَسَنٌ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِّي الَّذِي قَدْ قَذِرَنِي النَّاسُ». قَالَ: «فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ قَذَرُهُ، وَأُعْطِيَ لَوْنًا حَسَنًا، وَجِلْدًا حَسَنًا، قَالَ: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْإِبِلُ»، أَوْ قَالَ: «الْبَقَرُ» -شَكَّ إِسْحَقُ إِلَّا أَنَّ الْأَبْرَصَ أَو الْأَقْرَعَ قَالَ أَحَدُهُمَا: الْإِبِلُ، وَقَالَ الْآخَرُ: الْبَقَرُ، قَالَ: «فَأُعْطِيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ، فَقَالَ: بَارَكَ اللهُ لَكَ فِيهَا»، قَالَ: «فَأَتَى الْأَقْرَعَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌ وَيَذْهَبُ عَنِّي هَـذَا الَّـذِي قَـدْ قَـذِرَنِي النَّـاسُ»، قَـالَ: «فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ، وَأُعْطِيَ شَعَرًا حَسَنًا، قَالَ: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْبَقَرُ، فَأُعْطِيَ بَقَرَةً حَامِلًا، فَقَالَ: بَارَكَ اللهُ لَكَ فِيهَا»، قَالَ: «فَـأَتَى الْأَعْمَـى فَقَـالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: أَنْ يَرُدَّ اللهُ إِلَيَّ بَصَرِي فَأُبْصِرَ بِهِ النَّـاسَ»، قَـالَ: «فَمَـسَحَهُ فَـرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْغَنَمُ، فَأُعْطِيَ شَاةً وَالِدًا، فَأُنْتِجَ هَـذَانِ، وَوَلَّدَ هَذَا»، قَالَ: «فَكَانَ لِهَذَا وَادٍ مِنَ الْإِبِلِ، وَلَهَذَا وَادٍ مِن الْبَقَرِ، وَلَهَذَا وَادٍ مِنَ الْغَنَم»، قَالَ: «ثُمَّ إِنَّهُ أَنَى الْأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ، قَد انْقَطَعَتْ بِي الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلَا بَلَاغَ لِي الْيَوْمَ إِلَّا بِالله ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّوْنَ

الحُسنَ، وَالْجِلْدَ الحُسنَ، وَالمَالَ، بَعِيرًا أَتَبَلَّغُ عَلَيْهِ فِي سَفَرِي، فَقَالَ: الحُقُوقُ كَثِيرَةٌ، فَقَالَ لَهُ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَصَ يَقْذَرُكَ النَّاسُ، فَقِيرًا فَأَعْطَاكَ اللهُ؟ فَقَالَ: إِنَّ كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ»، قَالَ: ورِثْتُ هَذَا المَالَ كَابِرًا عَنْ كَابِرٍ، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ»، قَالَ: ورَدَّ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا وَرَدِّ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا رَدَّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا رَدِّ عَلَى هَذَا وَرَدًّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا رَدِّ عَلَى هَذَا وَرَدَّ عَلَى هَذَا اللهُ فَي مُ فَوَاللهُ وَلَا عُلَى هَذَا لَكُنْتَ كَاذِبًا فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ»، قَالَ: ﴿ وَأَتَى الْأَعْمَى فِي صُورَتِهِ وَهَيْتَهِ فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ»، قَالَ: ﴿ وَأَتَى الْأَعْمَى فِي صُورَتِهِ وَهَيْتَةِ فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيْرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ»، قَالَ: ﴿ وَأَتَى الْأَعْمَى فِي مُلْكِ اللهُ وَلَاللهُ لَا أَجْمُ لَى الْيَوْمَ مَلَى اللهُ مُعْ إِلَى اللهُ عُنْ مَا لِيْنَ مَعْ وَاللهُ لَا أَجْهَدُكَ الْيُومَ مَسْئِنًا إِلللهُ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِاللّذِي رَدَّ عَلَى اللهُ الْمُلْكِ مِنْ مَالْكَ مَا شِئْتَ، فَقَالُ وَلَا لَهُ لَا أَجْهَدُكَ اللهُ وَلَا لَا لَكَ مُ مُنْ مَا لَكَ مَا لِمُنْ مَا مُنْ اللهُ الْمُؤْمِلُ وَاللهُ لَا أَجْهَدُكَ اللهُ وَاللهُ لَا أَجْهَا لَى اللّذَى اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ اللّذَى اللهُ الل

رواه البخاري برقم (٣٤٦٤) ومسلم برقم (٢٩٦٤).

وفي صحيح مسلم برقم (٢٩٤٢) عَنْ فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَت: سَمِعْتُ نِدَاءَ المنَادِي؛ مُنَادِي رَسُولِ اللهِ يَرَالُونِ يُنَادِي: الصَّلَاةَ جَامِعَةً، فَخَرَجْتُ إِلَى المسْجِدِ، فَصَلَّانُ تُ مَعَ رَسُولِ اللهِ يَرَالُونِ اللهِ يَرَالُونِ اللهِ يَرَالُونِ اللهِ يَرَالُونِ اللهِ يَرَالُونَ اللهِ يَرَالُونَ اللهِ يَرَالُونَ اللهِ يَرَالُونَ اللهِ يَرَالُونَ اللهِ عَلَى المنبر وَهُو يَضْحَكُ فَقَالَ: «لِيلْزَمْ كُلُّ فَلَا الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ مُ كُلُّ وَلَيْ الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ مُ قَالَ: «إِنِيلْ وَهُو يَضْحَكُ فَقَالَ: «لِيلْزَمْ كُلُّ وَلَيْ الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ مُ كُلُّ وَاللهِ مَا جَمَعْتُكُمْ إِنَّ عَيمًا الدَّارِيَّ كَانَ رَجُلًا نَصْرَانِيًّا وَاللهُ مَا جَمَعْتُكُمْ عَنْ مَسِيحِ الدَّجَالِ، فَجَاءَ فَبَايَعَ وَأَسُلَمَ، وَحَدَّثَنِي حَدِيثًا وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْ مَسِيحِ الدَّجَالِ، فَجَاءَ فَبَايَعَ وَأَسُلَمَ، وَحَدَّثَنِي حَدِيثًا وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْ مَسِيحِ الدَّجَالِ،

حَدَّثَنِي أَنَّهُ رَكِبَ فِي سَفِينَةٍ بَحْرِيَّةٍ مَعَ ثَلَاثِينَ رَجُلًا مِنْ لَخُمٍ وَجُذَامَ، فَلَعِبَ بِمِم المَوْجُ شَهْرًا فِي الْبَحْرِ....» الحديث.

فقد حدث رسول الله المُنْظِيمُ عن تميم وكان نصر انيًا قبل إسلامه.

الثاني: ما لم يأت في شرعنا، وجاء عنهم، وأقره شرعنا فهذا يعتبر شرعاً لنا، مثاله حديث عَبْدِ الله بنِ مَسْعودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَال: جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الْأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللهِ حَديث عَبْدِ الله بنِ مَسْعودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَال: جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الْأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللهِ يَبْكُلُ فَقَال: يَا مُحَمَّدُ إِنَّا نَجِدُ أَنَّ اللهَ يَجْعَلُ السَّهَاوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّمَورَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَسَائِرَ الْخَلائِقِ عَلى إِصْبَعٍ، وَالشَّمَولُ اللهُ عَلَى إِصْبَعٍ، وَاللَّرَ الْخَلائِقِ عَلى إِصْبَعٍ، وَالشَّمَولُ اللهُ يَشُولُ الْمُدِنِ اللهُ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ؛ تَصْدِيقًا لِقَوْلِ الْحُبْرِ، ثُمَّ فَيَقُولُ: أَنَا اللّهِ مَنْ فَضَحِكَ النَّبِيُ اللهُ عَلَى اللهُ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ؛ تَصْدِيقًا لِقَوْلِ الْحُبْرِ، ثُمَّ فَيَعُولُ اللهُ يَرْفُلُهُ وَمَا قَدُرُوا اللهَ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ؛ تَصْدِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالشَمَواتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهِ الرَّمِ الرَّمِ اللهُ عَلَى السَّمَواتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ الرَامِ وَلَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ ال

رواه البخاري برقم (٤٨١١) ومسلم برقم (٢٧٨٦).

وفي هذين النوعين يقول النَّبِيُّ أَيَّنَا اللَّهِيُّ الْمَنْقُلِيْ الْمَلْقُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً، وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

رواه البخاري برقم(٣٤٦١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، رواه مسلم برقم (٣٠٠٤) عن أبي سعيد رضي الله عنه.

الثالث: ما أنكره الإسلام وشهد ببطلانه، فهذا يُكذّب، ولا يقبل، ويرد، مثاله حديث جَابِرٍ قَالَ: كَانَت الْيَهُودُ تَقُولُ: إِذَا أَتَى الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ مِنْ دُبُرِهَا فِي قُبُلِهَا كَانَ الْوَلَدُ أَخُولَ فَنَزَلَتْ: ﴿ نِسَاقُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

رواه البخاري برقم (٤٥٢٨) ومسلم برقم(١٤٣٥).

الرابع: أن تسمع قاصاً من أهل الكتاب، أو قارئاً يقرأ أو يقص أو بعض جهلة المسلمين من التوراة أو الإنجيل أو من غيرها، فهذا لا يصدقونه فيه، ولا يُكذَّبون، ولا يُرْوَى، ففي صحيح البخاري برقم (٧٣٦٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ؛ قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَءُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ، وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لِأَهْلِ قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَءُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ، وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لِأَهْلِ الْإِسْلَامِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَرَبِيَّةٍ الْاَتُورَاةَ البقرة: ١٣٦]».

فهذا يتوقف فيه.

الخامس: البحث والتنقيب عن كلام أهل الكتاب، أو سؤالهم، وهذا محرم ففي صحيح البخاري برقم (٧٣٦٣) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَيْفَ صحيح البخاري برقم (٧٣٦٣) عَنْ شَيْءٍ، وَكِتَابُكُمْ الذِي أُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ يَرَالُونَ أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَيْءٍ، وَكِتَابُكُمْ الذِي أُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ يَرَالُونَ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَّلُوا كِتَابَ الله، وَغَيَّرُوهُ تَقُرَءُونَهُ مَحْظًا لَمْ يُشبُ، وَقَدْ حَدَّثُكُمْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَّلُوا كِتَابَ الله، وَغَيَّرُوهُ وَكَتَبُوا بِأَيْدِيمِمْ الْكِتَاب، وَقَالُوا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا، أَلاَ يَنْهَاكُمْ مَا وَكَتَبُوا بِأَيْدِيمِمْ الْكِتَاب، وَقَالُوا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا، أَلَا يَنْهَاكُمْ مَا جَاءَكُمْ مِنَ الْعِلْمِ عَنْ مَسْأَلَتِهِمْ لَا وَاللهِ مَا رَأَيْنَا مِنْهُمْ رَجُلًا يَسْأَلُكُمْ عَنْ الذِي أُنْزِلَ عَلَيْكُمْ.

و عند أحمد (٣/ ٣٨٧) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْحُطَّابِ
أَتَى النَّبِيَّ ﷺ بِكِتَابٍ أَصَابَهُ مِنْ بَعْضِ أَهْلِ الْكُتُبِ، فَقَرَأَهُ النَّبِيُ ﷺ فَغَضِبَ،
فَقَالَ: «أَمْتَهُوِّ كُونَ فِيهَا يَا ابْنَ الْحُطَّابِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِمَا بَيْضَاءَ نَقِيَّةً،

لَا تَسْأَلُوهُمْ عَنْ شَيْءٍ فَيُخْبِرُوكُمْ بِحَقِّ فَتُكَذِّبُوا بِهِ، أَوْ بِبَاطِلٍ فَتُصَدِّقُوا بِهِ، وَالَّذِي فَشْيي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ مُوسَى ﷺ كَانَ حَيًّا مَا وَسِعَهُ إِلَّا أَنْ يَتَّبِعَنِي».

وهو حسن بشواهده.

وقد نقل شيخ الإسلام الإجماع على تحريم ذلك، في اقتضاء الصراط المستقيم(١/٢٦٤) ط العقل.

انظر شرح أصول التفسير (ص ٢٨٦-٢٩١) ومقدمة تفسير ابن كثير.

وقد ذم أكثر العلماء من المفسرين وغيرهم الإسرائيليات، وبعضهم ذكرها لبيان ضعفها أو للعلم بها، وبعضهم اعتبره مما لا يصدق ولا يكذب وتجوز حكايته كابن كثير، كما قال في مقدمة تفسيره.

وقال: وغالب ذلك مما لا فائدة فيه تعود أي أمر ديني ولهذا يختلف علماء أهل الكتاب في هذا كثيرًا، ويأتي عن المفسرين خلاف بسبب ذلك، كما يذكرون في مثل هذا أسهاء أصحاب الكهف، ولون كلبهم، وعدتهم، وعصا موسى من أي الشجر كانت، وأسهاء الطيور التي أحياها الله لإبراهيم، وتعيين البعض الذي ضُرِب به القتيل من البقرة، ونوع الشجرة التي كلم الله منها موسى، إلى غير ذلك مما أبهمه الله تعالى في القرآن مما لا فائدة في تعيينه تعود على المكلفين في دينهم ولا دنياهم. ولكن نقل الخلاف عنهم في ذلك جائز، كما قال تعالى: ﴿سَيَقُولُونَ ثَلاثَةٌ رَابِعُهُمْ

ولكن مقل الحلاف عنهم في دلك جائز، كما قان تعالى. ﴿ سَيْقُولُونَ مَا عَالَى مَا الْحُهُمُ كَلْبُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ

قُلْ رَبِّ أَعْلَمُ بِعِدَّتِم مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلا ثَمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاءً ظَاهِراً وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾[الكهف:٢٢].

ومما تقدم من التفصيل هو الصواب إن شاء الله تعالى، والله أعلم.

# المبهمات في القرآن

المبهم في اللغة: المغلق المصمت.

لسان العرب (١/ ٥٢٤) وتاج العروس (١٦/ ٦٥).

والمراد هنا الأشياء التي أبهم ذكرها (أي لم تُعين في القرآن الكريم)، كقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠]، أبهم هنا في هذه الآية من هو الخليفة.

## أسباب الإبهام:

الأول: أن يكون أبهم في موضع استغناءً بذكره في موضع آخر، كقوله تعالى: ﴿ صِرَاطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧]، وقد بينه في موضع آخر بقوله: ﴿ اللَّذِينَ أَنْعَمُ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِجِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ﴾ [النساء: ٦٩].

أوأبهم لدلالة السياق كما في الآية الماضية: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ السياق في ذكر آدم، وهكذا.

الشاني: أن يتعين لاشتهاره كقوله: ﴿ وَقُلْنَايَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الشَّانِ الْمَانِيَ الْمَانِية الشَّرَاهُ مِنْ الجُنَّة ﴾ [البقرة: ٣٥]، ولم يعين زوجه وهي حواء، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِي اشْتَرَاهُ مِنْ مِصْرَ ﴾ [يوسف: ٢١]، وهو العزيز.

الثالث: أن يبهمه لقصد الستر عليه كقوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا

سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ ﴾[البقرة: ١٠٨].

الرابع: أن يبهم لأنه ليس في تعيينه كبير فائدة كقوله: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِي هَذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْجِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعْتَهُ قَالَ كُمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ قَالَ لَبِثْتَ مِائَةً عَامٍ فَانْظُرْ إِلَى الْعِضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةً عَامٍ فَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفُ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحُمَّ فَلَكًا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

وقوله: ﴿ وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥].

الخامس: التنبيه على التعميم، كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدْ فِي اللهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغَماً كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهِ ثَمَّ يُدْرِكُهُ اللهِ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾[النساء:١٠٠].

السادس: تعظيمه بالوصف الكامل دون الاسم، كقوله تعالى: ﴿وَلا يَأْتُلِ أُولُو السَّاكِينَ وَاللَّهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمُسَاكِينَ وَاللَّهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢] ، والمراد أبو بكر الصديق رضي الله عنه كها دلت عليه السنة.

السابع: تحقيره بالوصف الناقص، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾[الكونر:٣]. انظر البرهان (١/٥٥) والتحبير في علم التفسير (ص٥٣ - ١٧٤).

## هل في القرآن مجاز

ليس في القرآن مجاز؛ وما أُدعي أنه مجاز هو أسلوب بلاغي.

قال الإمام ابن القيم كما في مختصر الصواعق المرسلة لا بن الموصلي (٢/٢-٣):

فصل في كسر الطاغوت

...الثالث الذي وضعته الجهمية لتعطيل حقائق الأسهاء والصفات وهو طاغوت المجاز.

هذا الطاغوت لهج به المتأخرون، والتجأ إليه المعطلون، وجعلوه جُنَّة يتَّرِسُون بها من سهام الراشقين، ويصدون عن حقائق الوحي المبين.

إلى قوله: تقسيمكم الألفاظ ومعانيها واستعمالها فيها إلى حقيقة ومجاز، إما أن يكون عقلياً، أو شرعياً، أو لغوياً، أو اصطلاحياً، والأقسام الثلاثة: الأُول باطلة؛ فإن العقل لا مدخل له في دلالة اللفظ وتخصيصه بالمعنى المدلول عليه، حقيقة كان أو مجازاً، فإن دلالة اللفظ على معناه ليست كدلالة الانكسار على الكسر، والانفعال على الفعل – لو كانت عقلية لما اختلفت باختلاف الأمم، ولما جهل أحد معنى لفظ.

والشرع لم يرد بهذا التقسيم ولا دل عليه، ولا أشار إليه.

وأهل اللغة لم يصرح أحد منهم بأن العرب قسمت لغاتها إلى حقيقة ومجاز، ولا قال أحد من العرب قط هذا اللفظ حقيقة، وهذا مجاز، ولا وُجِد في كلام من نقل لغتهم عنهم مشافهة ولا بواسطة ذلك، ولهذا لا يوجد في كلام الخليل، وسيبويه، والفراء، وأبي عمرو بن العلاء، والأصمعي، وأمثالهم كما لم يوجد ذلك في كلام. رجل واحد من الصحابة، ولا من التابعين، ولا تابع التابعين ولا في كلام أحد من الأئمة الأربعة.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوي (٧/ ٦٠) ط دار ابن حزم:

المشهور أن الحقيقة والمجاز من عوارض الألفاظ، وبكل حال فهذا التقسيم اصطلاح حادث بعد انقضاء القرون الثلاثة؛ لم يتكلم به أحد من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان، ولا أحد من الأئمة المشهورين بالعلم كمالك، والأوزاعي، وأبي حنيفة، والشافعي بل ولا تكلم به أئمة اللغة، أو النحو كالخليل وسيبويه وأبي عمرو ونحوهم.

وأول من عرف أنه تكلم بلفظ المجاز: أبو عبيدة معمر بن المثنى في كتابه (۱٬ ولكن لم يعن بالمجاز ما هو قسيم الحقيقة، وإنها عنى بمجاز الآية ما يعبر به عن الآية، ولهذا قال من قال من الأصوليين -كأبي الحسين البصري وأمثاله-إنها تعرف الحقيقة من المجاز بطرق منها:

نص أهل اللغة على ذلك بأن يقولوا: هذا حقيقة وهذا مجاز، فقد تكلم بلا علم فإنه ظن أن أهل اللغة قالوا هذا، ولم يقل ذلك أحد من أهل اللغة، ولا من سلف الأمة وعلمائها، وإنها هذا اصطلاح حادث، والغالب أنه كان من جهة المعتزلة ونحوهم من المتكلمين، فإنه لم يوجد هذا في كلام أحد من أهل الفقه والأصول والتفسير والحديث ونحوهم من السلف.اه.

<sup>(</sup>١) هو كتاب مجاز القرآن.

قال ابن القيم كما في مختصر الصواعق (٢/ ٢٤٢):

أول من عرف عنه في الإسلام أنه نطق بلفط المجاز أبو عبيدة معمر بن المثنى؛ فإنه صنف في تفسير القرآن كتاباً مختصراً سماه مجاز القرآن، وليس مراده به تقسيم الحقيقة فإنه تفسير لألفاظه بها هي موضوعة له، وإنها عنى بالمجاز ما يعبر به من اللفظ، ويفسر به كها سمى غيره كتابه معاني القرآن، أي ما يعنى بألفاظه، ويراد بها، كها سمى ابن جرير الطبري وغيره ذلك تأويلاً.

وقد وقع في كلام أحمد شيء من ذلك فإنه قال في الرد على الجهمية فيها شكت فيه من متشابه القرآن: وأما قوله: ﴿ إِنِّي مَعَكُمْ ﴾ [المائدة: ١٢]، فهذا من مجاز اللغة ، يقول الرجل: سيجري عليك رزقك، أنا مشتغل بك، وفي نسخة وأما قوله: ﴿ إِنَّنِي مَعَكُمُ اللهُ الرجل للرجل: ساجري مَعَكُمُ السَمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه: ٢٤]، فهو جائز في اللغة يقول الرجل للرجل: ساجري عليك رزقك، وسأفعل بك خيراً.

قلت: مراد أحمد أن هذا الاستعمال ما يجوز في اللغة، أي هو في جائز اللغة لا من ممتنعاتها، ولم يرد بالمجاز أنه ليس بحقيقة، وأنه يصح نفيه، وهذا كما قال أبو عبيدة في تفسيره: إنه مجاز القرآن.

ومراد أحمد أنه يجوز في اللغة أن يقول الواحد المعظم نفسه: نحن فعلنا كذا، فهو مما يجوز في اللغة ولم يرد أن في القرآن ألفاظاً استعملت في غير ما وضعت له، وأنها يفهم منها خلاف حقيقتها .اهـ وانظر مجموع الفتاوى (٧/ ٦١). وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كما في مجموع الفتاوي (٢٠/ ٢٢٢):

لاريب أن هذا التقسيم - يعني الحقيقة والمجاز - موجود في كتب المعتزلة ومن أخذ عنهم، ومشابههم وأكثر هؤلاء ذكروا هذا التقسيم.

وأما من لم يكن كذلك فليس الأمر في حقه كذلك. ا هـ.

فليس الإمام أحمد وأبو عبيدة ممن أخذ عن المعتزلة، ولا تأثر بهم، بل ليس أحد وقف في وجوه المعتزلة وقوف الإمام أحمد رحمه الله.

فليس الأمر في حقهما كذلك فليس الأمر في حقهما كذلك.

وقد أبطل ابن القيم رحمه الله القول بالمجاز من إحدى وخمسين وجهاً كما في مختصر الصواعق (٢/ ٢٢٣-٢٨٧).

وكذا الإمام الشنقيطي في رسالة لـه اسـمها (منـع جـواز المجـاز في المنـزل للتعبـد والإعجاز) أبطله في القرآن واللغة.

انظر مجموع الفتاوي (۲۰/ ۲۲۱–۲۲۹).

## إعجاز القرآن الكريم

قال الزركشي في البرهان (٢/ ٩٠): وهو علم جليل عظيم القدر لأن نبوة النبي يَلِنُهُ معجزتها الباقية القرآن، وهو يوجب الاهتمام بمعرفة الإعجاز، قال تعالى: ﴿ الرَّ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّمِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحُمِيدِ ﴾ [ابراهيم: ١]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ لَعْزِيزِ الْحُمِيدِ ﴾ [التوبة: ٢]، فلو لا أن سماعه إياه حجة عليه لم يقف أمره على سماعه، ولا تكون حجة إلا وهي معجزة، وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أَنْزِلُ عَلَيْهِ سَمَعَ كُلامَ اللهُ إِنَمَا الْآياتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّهَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ \* أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ النَّيْرَ مُبِينٌ \* أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٥٠-٥].

فأخبر أن الكتاب آية من آياته، وأنه كاف في الدلالة قائم مقام معجزات غيره و آيات سواه من الأنبياء.

ولما جاء به ﷺ إليهم وكانوا أفصح الفصحاء، ومصاقع الخطباء، تحداهم على أن يأتوا بمثله وأمهلهم طول السنين فلم يقدروا يقال تحدى فلان فلانًا إذا دعاه إلى أمر ليظهر عجزه فيه، ونازعه الغلبة في قتال أو كلام غيره، ومنه أنا حدياك أي ابرز لي وحدك. اهـ

## وجوه إعجاز القرآن:

الأول: أنه احتوى على علوم ومعارف لم يجمعها كتاب من الكتب، ولا أحاط بعلمها أحد، في كلمات قليلة، وأحرف معدودة، قال تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]، وقال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

الثاني: كونه محفوظاً عن الزيادة والنقصان، ومحروساً عن التبديل والتغيير على تطاول الأزمان بخلاف سائر الكتب، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَا اللَّهُ عَلَى وَإِنَّا لَهُ لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّ

الثالث: حسن تأليفه، والتئام كلمه، وفصاحتها ووجوه إيجازه، وبلاغته الخارقة عادة العرب الذين هم فرسان الكلام وأرباب هذا الشأن.

الرابع: مناسبة آياته وسوره، وارتباط بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة؛ متسقة المعاني، منتظمة المباني، وقد أُلفت في هذا الموضوع عدة كتب.

الخامس: فواتح السور وخواتمها، وهو من أحسن البلاغة عند أهل البيان وهو أن يتأنق في أول الكلام لأنه أول ما يقرع السمع مع براعة الاستهلال، وخواتم السور مثل فواتح السور في الحسن.

السادس: متشابه آياته: وذلك أن القصة الواحدة ترد في سور شتى وفواصل مختلفة بين مقدم ومؤخر، وموضع بزيادة وموضع بنقص، وفي موضع معرف وفي موضع منكر، وتارة مفرداً وتارة مجموعاً مع حسن بلاغة، وقوة عبارة، دون اختلاف يضر أو يمل، وهو في غاية الفصاحة والبيان.

السابع: ورود مشكله حتى يوهم التعارض بين الآيات، وهذا إعجاز بحيث يفهم الفقيه الجمع بين هذه الآيات، أو الآيات والأحاديث الصحاح.

الثامن: وقوع ناسخه ومنسوخه، وذلك للتيسير، وقد تقدم الناسخ والمنسوخ.

التاسع: إنقسامه إلى محكم ومتشابه -وقد تقدم هذا- وقد زلت قدم السيوطي وغيره ممن أوَّل الصفات فعدوا آيات الصفات من المتشابه وهذا غلط.

انظر معترك الأقران (١/١١٣).

العاشر: اختلاف ألفاظه في الحروف وكيفيتها من تخفيف وتشديد وغيرهما كالقراءات.

الحادي عشر: تقديم بعض ألفاظه وتأخيرها في مواضع لقصد ما يقتضي ذلك، أو لقصد التفنن في الفصاحة، وإخراج الكلام على عدة أساليب وغير ذلك.

الثاني عشر: إفادة حصره واختصاصه.

الثالث عشر: احتواؤه على جميع لغات العرب وبلغة غيرهم من الفرس والروم والحبشة، وغيرهم.

وقد ذكر السيوطي في معترك الأقران (١/ ١٤٢ - ١٤٧) وفي الإتقان (١/ ٣٥٧-٣٦٧) وفي الإتقان (١/ ٣٥٩-٣٦٧) هذه اللغات.

الرابع عشر: عموم بعض آياته وخصوص بعضها.

الخامس عشر: ورود بعنض آياته مجملة وبعضها مبينة.

السادس عشر: الاستدلال بمنطوقه ومفهومه.

السابع عشر: وجوه مخاطباته وهي ثلاثة أقسام:

أحدها: قسم لا يصلح إلا للنبي بَيْرِيْكُو.

ثانيها: قسم لا يصلح إلا لغيره.

ثالثها: قسم يصلح لهما.

الثامن عشر: ما انطوى عليه القرآن من الأخبار بالمغيبات.

التاسع عشر: إخباره بأحوال القرون السالفة، والأمم البائدة، والشرائع الداثرة؛ مما كان لا يعلم كثيرًا منه إلا الفذ من أحبار أهل الكتاب الذي قطع عمره في تعلم ذلك.

العشرون: الروعة التي تلحق قلوب سامعيه وأسماعهم عند سماعه، والهيبة التي تعتريهم عند تلاوته لقوة حاله وإبانة خطره.

الواحد والعشرون: أن سامعه لا يمجه، وقارئه لا يمله؛ فتلتذ له الأسماع وتشغف له القلوب.

الثاني والعشرون: تيسيره تعالى حفظه، وتقريبه على متحفظيه.

الثالث والعشرون: القرآن كله حقائق على الصحيح، وليس فيه مجاز، وقد ذكرت ما يتعلق بالمجاز في موضع مستقل به في الكتاب.

الرابع والعشرون: تشبيهه واستعارته، وهو من أشرف أنواع البلاغة وأعلاها.

الخامس والعشرون: وقوع الكناية والتعريض فيه.

السادس والعشرون: إيجازه في آية وإطنابه في أخرى؛ وهما من أعظم أنـواع البلاغة .

السابع والعشرون: وقوع البدائع البليغة فيه، وقد أوصلها بعضهم إلى مائتي نوع، فمنها:

١- الالتفات: وهو نقل الكلام من أسلوب إلى آخر؛ أعني من التكلم أو الخطاب أو الغيبة إلى آخر منها بعد التعبير بالأول وهذا هو المشهور.

٧- الإطراء.

- ٣- الانسجام.
  - ٤- الإدماج.
  - ٥- الافتنان.
- ٦- الاستدراك والاستشفاء.
  - ٧- الإبدال.
- ٨- التفويف: وهو إتيان المتكلم بمعان شتى من المدح والوصف وغيرها كل
   في جملة منفصلة مع شادي الجمل في الزنة.
  - ٩- التقسيم.
  - ١٠- الجناس.
- 11- اللف والنشر: وهو أن يُذكر شيئان أو أشياء إما تفصيلاً بالنص على كل واحد وإجمالاً بأن يؤتى بلفظة تشتمل على متعدد، ثم يذكر أشياء على عدد ذلك، كل واحد يرجع إلى واحدمن المتقدم، ويفوض إلى عقل السامع رد كل واحد إلى ما يليق به.

انظر معترك الأقران (١/ ٢٤١-٢٦٦).

الثامن والعشرورن: احتواءه على الخبر والإنشاء.

ومن أقسام الإنشاء:

- ١- الإنكار.
- ٧- التوبيخ.
- ٣- التقرير.

- ٤- التعجب.
  - ٥- العتاب.
  - ٦- التذكير.
- ٧- الافتخار.
- ٨- التفخيم.
- ٩- التهويل والتخويف.
- ١- التسهيل والتخفيف.
  - ١١- التهديد والوعيد.
    - ١٢- التكثير.
    - ١٣- التسوية.
    - ١٤- الأَمْر .
    - ١٥ التنبيه.
    - ١٦- الترغيب.
      - ١٧ النهي.
      - ١٨- الدعاء.
    - ١٩- الاسترشاد.
    - ۲۰ التمني.

٢١- الاستبطاء.

٢٢- العرض.

٢٣- التخصيص.

٢٤- التجاهل.

٢٥- التعظيم.

٢٦- التحقير.

٢٧- الاكتفاء.

٢٨- الاستعاد.

٢٩- الإيناس.

٣٠- التهكم، والاستهزاء.

كما في معترك الأقران (١/٢٧٦).

ومن أقسام الإنشاء: النهي .

ومن أقسام الإنشاء: التمني، والترجي، والنداء.

التاسع والعشرون: أقسامه في مواضع لإقامة الحجة وتأكيدها.

ولأن الحكم يفصل باثنين: إما بالشهادة، وإما بالقسم فذكر الله تعالى النوعين في كتابه، حتى لا يبقى لهم حجة.

### أقسام القرآن:

أقسم الله بنفسه في القرآن في سبعة مواضع:

- ١ قول تعالى: ﴿فَورَبِّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَتُّ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ
   تَنْطِقُونَ ﴾[الذاريات: ٢٣].
- ٢- قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَتُّ هُـوَ قُـلْ إِي وَرَبِّي إِنَّـهُ لَحَتُّ وَمَا أَنْـتُمْ
   بِمُعْجِزِينَ ﴾ [يونس: ٥٣].
- ٣- قوله تعالى: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبَّوُنَّ وَالتغابن: ٧].
  - ٤- قوله تعالى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٩٢].
- ٥- قوله تعالى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًا ﴾ [مريم: ٦٨]..
- ٦- قوله تعالى: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُ وكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا
   يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً عِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهاً ﴾[النساء:٦٥].
  - ٧- قوله تعالى: ﴿فَلا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمُسَارِقِ وَاللَّغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ [المعارج: ٤٠].
     والباقي كله قسم بمخلوقاته سبحانه وتعالى.

### القسم بالشيء:

القسم بالشيء إما لفضيلة، قال تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرَتِهِمْ لَفِي سَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾[الحجر:٧٢].

وقوله: ﴿ وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ﴾ [التين: ٣].

أو لمنفعة: ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴾ [النين:١].

وقد ألف الإمام ابن القيم كتاباً بعنوان: التبيان في أقسام القرآن.

الثلاثون: اشتماله على جميع أنواع البراهين والأدلة، ومنها الجدل.

الحادي والثلاثون: ضرب الأمثال فيه ظاهرة ومضمرة.

الثاني والثلاثون: ما فيه من الآيات الجامعة للرجاء، والعدل، والتخويف؛ فتارة يرجي وتارة يخوف.

الثالث والثلاثون: ورود آيات مبهمة يحير العقل فيها.

ولمبهات القرآن وقد مضت أسباب الابهام.

الرابع والثلاثون: احتواؤه على أسهاء الأشياء، والملائكة، والكنبي، والألقاب، وأسهاء القبائل، والبلاد، والجبال، والكواكب.

الخامس والثلاثون: ألفاظه المشتركة، وهذا من أعظم إعجازه حيث كانت الكلمة الواحدة تتصرف إلى عشرين وجهاً، أوأكثر أوأقل؛ ولايوجد ذلك في كلام البشر.

هذا ملخص مستفاد من كتاب السيوطي (معترك الأقران في إعجاز القرآن) في مجلدين، هذا من غالبية المجلد الأول ولله الحمد.

وقد أكمل المجلد الأول، والثاني كله في ألفاظ مشتركة بينها رحمه الله.

هذا محصل إعجاز القرآن، وهذا الباب يدخل تحته أنواع كثيرة تُعرف للحاذق العالم.

## عجائب القرآن

١ - عدد سور القرآن:

عددها: مائة وأربعة عشر سورة.

أما عدد آيات القرآن فمختلف فيها على حسب اختلاف العادِّين، وقد أجمعوا على أن عدد آيات القرآن ستة آلاف ومائتا آية، واختلفوا في الكسر الزائد، فقال بعضهم: سبع عشرة آية، وقيل:عشرون آية، وقيل ستة وثلاثون، وقيل خسس آيات، وقيل أربع، وقيل تسع عشرة، وقيل ست وعشرون، وقيل تسع وعشرون، وقيل خس وعشرون، وقيل ست عشرة، وقيل ست، وقيل اثنان وثلاثون.

٢ - عدد كلمات القرآن:

قیل: (۷۷۹۳٤) وقیل: (۷۷۲۷۷) وقیل: (۷۷۲۷۷) وقیل: (۲۹۲۷۷) وقیل: (۲۹۲۷۷) وقیل: (۲۲۰۰۰) وقیل: (۲۷۷۶۰) وقیل: (۷۷۷۰۱) کلمة.

٣-عدد حروف القرآن:

أجمعوا على ثلاثما ئة ألف حرف، واختلفوا في الكسر الزائد كما في (عجائب القرآن) لابن الجوزي (ص ٩٨-٩٩).

ونقل الزركشي الإجماع في البرهان (١/ ٢٤٩) على أن حروف القرآن ثلاثهائة ألف وعشرون ألفًا وخمسة عشر حرفًا.

قال: وأجمعوا على أن عدد كلماته سبعة وسبعون ألف كلمة وأربعم ته وتسع وثلاثون كلمة، وأجمعوا أن عدد آياته ستة الألف كلمة ثم اختلفوا فيها زاد. ٤ - عدد ما في القرآن من تكرار حروف المعجم:

|       | ِ سروف المعجم. | انفران من محرار | <u> </u> |
|-------|----------------|-----------------|----------|
| ٨٤٢   | الطاء          | ٤٨٩٤٠           | الألف    |
| 17.8  | الظاء          | 1187.           | الباء    |
| 98.9  | العين          | 1 • £ £         | التاء    |
| ١٢٢٩  | الغين          | ١٠٤٨٠           | الثاء    |
| ٩٨١٣  | الفاء          | 7777            | الجيم    |
| ٨٠٩٩  | القاف          | ٤١٣٨            | الحاء    |
| 1.017 | الكاف          | 70.4            | الخاء    |
| 740.1 | اللام          | 0991            | الدال    |
| 77977 | الميم          | ٤٣٩٥            | الذال    |
| 77900 | النون          | ۱۹۸۰            | الراء    |
| 7.007 | الواو          | 177.7           | الزاي    |
| ١٧٠٠٧ | الهاء          | ०९९९            | السين    |
| ٤٧٠٩  | اللام ألف      | 7110            | الشين    |
| 70717 | الياء          | ۱۷۸۰            | الصأد    |
|       |                | 77.71           | الضاد    |

فأما نقط القرآن التي على الحروف فهي مليون وخمسة وعشرون ألف وثلاثون نقطة.

٤ - أجزاء القرآن:

أ- الأنصاف: نصفان:

النصف الأول: عند قوله في الكهف: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكُراً ﴾ [الكهف: ٧٤]، فالنون والكاف من النصف الثاني.

(عجائب القرآن) لابن الجوزي (١٠٢-١٢١)، وقد تقدم بقية هذا.

أما عدد آيات السور فهذا ظاهر في كل سورة، وقد رقمت في المصحف.

### التجويد

التجويد في اللغة: التحسين، يقال جودت الشيع إذا حسَّنته.

واصطلاحًا: إعطاء كل حرف ما يستحقه من المخارج والصفات.

حكمه: العلم به فرض كفاية، والعمل به فرض عين على كل قارئ مسلم لقوله تعالى: ﴿وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾[المزمل:٤].

مراتب القراءة:

مراتب القراءة أربع:

١ – الترتيل: وهو القراءة بتؤدة واطمئنان وهو أفضل الأربع .

٢- التحقيق: وهو مثل الترتيل إلا أنه يزيد في تحقيق المخارج والصفات
 لقصد التعليم .

٣- الحدر: وهو الإسراع في القراءة بدون إخلال بأحكام التجويد.

٤ التدوير: وهو مرتبة متوسطة بين الحدر والترتيل.

### حكم الاستعاذة:

من أراد قراءة القرآن فالمشروع له الاستعاذة قال تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم﴾[النحل:٩٨].

أما البسملة فلا يقرأها إلا إذا بدأ من أول السورة فتقرأ بعد الاستعاذة.

### مخارج الحروف:

أي الأماكن التي تخرج منها الحروف وهي سبعة عشر مخرجًا موزعة على خسة مواضع وهي:

- ١\_ الجوف.
  - ٧\_ الحلق.
- ٣\_اللسان.
- ٤\_الشفتان.
- 0\_الخيشوم .

والمخارج هي سبعة عشر:

الأول: الجوف، وفيه مخرج واحد لثلاثة حروف هي:

١ - الألف الساكنة المفتوح ماقبلها.

٢-الواو الساكنة المضموم ما قبلها.

٣\_الياء الساكنة المكسور ما قبلها.

الثاني: أقصى الحلق مما يلي الصدر مخرج الهمزة والهاء .

الثالث: وسط الحلق مخرج العين والحاء.

الرابع: أدنى الحلق مما يلي الفم وهو مخرج الغين والخاء.

الخامس: أقصى اللسان مما يلي الحلق وما يحاذيه من الحنك الأعلى من منبت اللهاة (وهي اللحمة المشرفة على الحلق) وهو مخرج القاف.

السادس: من أقصى اللسان أسفل من مخرج القاف بقليل: مخرج الكاف. ويقال للمخرجين الخامس والسادس (الحرفان اللهويان) نسبة إلى اللهاة.

السابع: بين وسط اللسان ووسط الحنك الأعلى مخرج الياء غير المدية والجيم والشين، ويقال لهذه الأحرف الشجرية ،لخروجها من شجرة الفم أي منتفخه .

الثامن: من حافة اللسان اليسرى مع ما يليها من الأضراس العلياء، وهو الأكثر، أو من الحافة اليمنى مع ما يليها من الأضراس العلياء وهو الأقل، أو من الطرفين معًا وهو نادرًا: مخرج الضاد.

التاسع: من حافة اللسان من أدناه إلى منتهى طرفه، وما يقابل ذلك من الحنك الأعلى: مخرج اللام.

العاشر: من طرف اللسان تحت اللام بقليل: مخرج النون.

الحادي عشر: من طرف اللسان إلى ظهر اللسان: مخرج الراء.

الثاني عشر: من طرف اللسان مع أصول الثنايا العليا مصعدًا إلى جهة الحنك الأعلى: مخرج الطاء، والدال، والتاء.

الثالث عشر: من طرف اللسان وما بين الثنايا السفلي والعليا: مخرج الصاد، والسين، والزاي.

الرابع عشر: من بين طرف اللسان وأطراف الثنايا العليا: مخرج الظاء، والذال، والثاء.

الخامس عشر: من بطن الشفة السفلي وأطراف الثنايا: مخرج الفاء.

السادس عشر: من بين الشفتين ثلاثة حروف وهي:

الواو، ويكون بانفتاح الشفتين.

والباء، والميم، ويكونا بانطباق الشفتين.

السابع عشر: هذا المخرج هو الخيشوم ويخرج منه أحرف الغنة التالية:

١- النون الساكنة والتنوين عند حروف الإدغام بغنة.

٢- النون الساكنة والتنوين عند الإخفاء.

٣-النون الساكنة والتنوين عند الإقلاب.

٤ - النون والميم المشددتان.

٥- الميم الساكنة المخفاة عند الباء.

٦- الميم الساكنة المدغمة في الميم.

## أحكام النون الساكنة والتنوين:

١ - الإظهار: فتظهر النون مع ستة أحرف وهي:

الهمزة والهاء، والعين والحاء، والغين والخاء.

٢-الإدغام: وهو على قسمين:

١- إدغام بغنة (ويسمى ناقصًا لذهاب الحرف وبقاء) الصفة وهو أربعة أحرف مجموعة في كلمة (ينمو).

٢-إدغام بغير غنة (ويسمى كاملاً لذهاب الحرف والصفة) وهو اللام والراء.
 والإدغام في كلمتين ولا يكون في كلمة واحدة.

#### ٣- الإقلاب:

له حرف واحد وهو الباء.

والإقلاب هنا هو: قلب النون الساكنة والتنوين ميمًا قبل الباء مع مراعاة الغنة والإخفاء.

#### ٤- الإخفاء:

ويكون في بقية الحروف الهجائية المجموعة في أوائل هذا البيت:

صف ذا ثنا كم جاد شخص قد سما دم طيبا زد في تقى ضع ظالما والإخفاء درجة بين الإظهار والإدغام.

## أحكام الميم الساكنة:

للميم الساكنة مع حروف الهجاء غير الألف اللينة ثلاثة أحكام:

١- الإخفاء: وهذا فيما إذا لحقها حرف الباء.

٢- الإدغام: وهذا مع الميم فقط.

٣- الإظهار: مع بقية الحروف الهجائية سيها الفاء والواو.

#### تنبيه:

النون والميم المشددتان يجب غنهما بمقدار حركتين.

### إدغام المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين:

الأول: المتهاثلان:

وهو أن يتفق الحرفان صفة ومخرجًا (أي نفس الحرف صفته ومخرجه)، مثل: ﴿فَهَا رَبِحَتْ يَجَارَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٦]، و: ﴿اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحُجَرَ ﴾ [البقرة: ٢٠]. الحُجَرَ ﴾ [البقرة: ٢٠].

الثاني: المتجانسان:

أن يتفق الحرفان مخرجًا ويختلفان في الصفة.

وهو خمسة:

١ - الدال في التاء: نحو: ﴿قَدْ تَبَيَّنَ﴾[البقرة: ٢٥٦]، وقوله تعالى: ﴿وَمَهَّدْتُ لَهُ مَعْهِداً ﴾[الدثر: ١٤].

٢ - التاء في الدال: نحو: ﴿ فَلَمَّا أَثْقَلَتْ دَعَوَا الله ﴾ [الأعراف: ١٨٩].

٣- التاء في الطاء: نحو قوله تعالى: ﴿وَدَّتْ طَائِفَةٌ ﴾[آل عمران:٦٩].

٤ - الطاء في التاء: نحو قوله تعالى: ﴿ أَحَطْتُ بِهَا لَمْ تُحِطْ بِهِ ﴾ [النمل:٢٢].

٥ - الذال في الظاء: نحو: ﴿إِذْ ظَلَمُوا ﴾ [النساء:٦٤].

٦- الثاء في الذال: نحو: ﴿ يَلْهَتْ ذَلِكَ ﴾ [الأعراف:١٧٦].

٧- الباء في الميم: نحو: ﴿ يَا بُنِّيَّ ارْكُبْ مَعَنَا ﴾ [هود: ٢٤].

الثالث: المتقاربان:

وهو أن يتقارب الحرفان مخرجًا وصفة، وهو في موضعين:

١ - القاف والكاف نحو: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴾ [المرسلات: ٢٠].

٢ - اللام والراء نحو: ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ [انساء:١٥٨]، وقوله تعالى: ﴿وَقُلْ
 رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ [طه:١١٤].

ومعنى التقارب: أن يتفق الحرفان في أكثر الصفات.

#### المد

المدلغة: المط.

واصطلاحًا: إطالة الصوت بزمن مقدر بأحد الحروف الثلاثة التالية:

١ - الألف الساكنة المفتوح ما قبلها.

٢- الواو الساكنة المضموم ما قبلها.

٣- الياء الساكنة المكسور ما قبلها.

وينقسم إلى قسمين:

الأول: المد الأصلي (ويسمى بالطبيعي): وهو فيها إذا لم يكن بعد حرف المد همزة أو ساكن نحو: ﴿ قُوحِيهَا ﴾ [مود:٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ نُوحِيهَا ﴾ [مود:٤٩]، وقوله تعالى: ﴿ نُوحِيهَا ﴾ [مود:٤٩]، وقوله تعالى: ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الجُنَّةَ ﴾ [يس:٢٦].

الثاني المد الفرعي، وهو سبعة أقسام:

١ - المد الواجب المتصل:

وسمي متصلاً لاتصال الهمزة بحرف المد.

وهو أن يكون بعد حرف المدهمزة في كلمة واحدة نحو: ﴿مَائِدَةٌ ﴾ [المائدة:١١٢]، وقوله: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ الله ﴾ [النصر: ١]، وقوله تعالى: ﴿لِيَسُوءُوا ﴾ [الإسراء: ٧]، وقوله تعالى: ﴿سِيتَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [الملك: ٢٧].

حكمه: أن يمد بمقدار أربع إلى خمس حركات وجوبًا، إلا إذا كانت الهمزة في آخر الكلمة نحو: ﴿ حُنفاءَ للهِ ﴾ [الحج: ٣١]، وقوله: ﴿ مِنْ سُوءٍ ﴾ [يوسف: ٥١]، وقوله: ﴿ مِنْ سُوءٍ ﴾ [الحشر: ١٦]، فيمد من أربع إلى خمس إلى ست وقفًا.

٢- المد الجائز المتصل:

وهو أن يكون حرف المد في آخر كلمة، والهمزة في أول كلمة أخرى، ولذا سموه منفصلًا، نحو: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ﴾[الكوثر:١].

وقوله: ﴿ تُوبُوا إِلَى الله ﴾ [التحريم: ٨].

وقوله: ﴿إِنِّي أَخَافُ اللهَ ﴾[المائدة: ٢٨].

ويمد بمقدار أربع إلى خمس وصلاً، وفي حالة الوقف كالمد الطبيعي.

٣- مد البدل:

وهو أن تكون الهمزة قبل حرف المد نحو: ﴿آمَنُوا﴾[البقرة:٩]، وقوله: ﴿لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً ﴾[النتح:٤]. وقوله: ﴿لَيَزْدَادُوا إِيمَاناً ﴾[النتح:٤]. وقوله: ﴿أُوتِيَ كِتَابَهُ ﴾[الإسراء:٧١].

لأن أصله (أأمنوا)، (إئهان)، (أؤتي).

ويمد كالمد الطبيعي بمقدار حركتين (وجوبًا).

٤- المد العارض للسكون:

وهو أن يكون الحرف الذي في آخر الكلمة بعد حرف المد قد سُكِّن بالوقف عليه، نحو: ﴿وَلا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ عَلَيه، نحو: ﴿وَلا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرِ ﴾[الحجن ١٦]، وقوله: ﴿وَلا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾[فاطر ١٤٤]، وقوله: ﴿وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾[الأنفال ٢٤٠].

وهذا المد مشتق من مد البدل، إلا أنه اشترط فيه أن يكون حرف المد قبل الحرف الأخير، والحرف الأخير قد سُكِّن، ويمد بمقدار أربع إلى ست حركات في حالة الوقف، أما في حالة الوصل فكالمد الطبيعي.

#### ٥ – مد اللين:

وهو في حرف الواو والياء إذا وقعتا بين حرف مفتوح وحرف ساكن وقد سكن في الوقدف، نحرو: ﴿كَلَكُ أُبِ آلِ فِرْعَمُونَ ﴾[آل عمران: ١١]، وقوله: ﴿وَالصَّيْفِ﴾[قريش: ٢].

### ٦- المد اللازم:

وينقسم المد اللازم إلى أربعة أقسام:

١ - المد اللازم الكلمي المثقل: وهو أن يأتي بعد حرف المد حرف ساكن مستدد في الكلمة نحسو قوله تعسالى: ﴿الْحُاقَةُ ﴾ [الحاقة: ١]، وقوله عالى: ﴿الْخَاقَةُ ﴾ [الحاقة: ١]، وقوله عالى: ﴿النَّالُمْ وَلَيْ ﴾ [الزمر: ٦٤].

حكمه: وجوب مده ست حركات.

٢- المد اللازم الكلمي المخفف: وهو أن يكون حرف المد ساكن غير مشدد في الكلمة نحو: ﴿ ٱلْآنَ وَقَدْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ [يونس: ٥١]، وقوله: ﴿ ٱلْآنَ وَقَدْ

عَصَيْتَ قَبْلُ ﴾ [يونس: ٩١]، فقط في هذين الموضعين في القرآن، وحكمه وجوب مده ست حركات، ويجوز تسهيلها.

٣- المد اللازم الحرفي المثقل: وهو أن يكون هجاء الحروف الموجودة في أوائل السور ثلاثة أحرف أوسطها حرف مد وآخرها ساكن مدغم، نحو ﴿طَسَمَ ﴾[الأعراف:١]، وقوله: ﴿المَّمْ ﴾[الأعراف:١]، وقوله: ﴿الَّمْ ﴾[الأعراف:١]،

حكمه: يمد ست حركات.

٤- المد اللازم الحرفي المخفف: وهو أن يكون هجاء الحرف ثلاثة أحرف أوسطها حرف مد وآخرها ساكن غير مدغم، نحو: ﴿ص﴾، و﴿ق﴾، و﴿ن﴾ المنفردة في أوائل السور.

حكمه: يمد بمقدار ست حركات.

٥- مد الصلة: وهو أن تقع هاء الضمير بين حرفين متحركين يتولد منهاباللفظ- واو مدية عندما تكون مضمومة، وياء مدية عندما تكون مكسورة في
حالة الوصل فيها نحو: ﴿إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيراً بَصِيراً ﴾[الإسراء:٣٠]، ويمد بمقدار
حركتين.

أما إذا وقع بعد هاء الضمير همزة قطع فيكون المد مثل المد الواجب المنفصل تمد من حركتين إلى أربع إلى خمس في الوصل فقط، كقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ أَنَا اللهُ ﴾[النمل:٩].

### أحكام الراء:

للراء ثلاثة أحكام:

الأول: التفخيم، وهو في سبعة مواضع:

١ - إذا كانت مفتوحة: نحو: ﴿إِنَّ رَبُّهُمْ ﴾ [العاديات: ١١].

٢- إذا كانت مضمومة: نحو: ﴿ هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا ﴾ [البقرة: ٢٥].

٣- إذا كانت ساكنة بعد فتح: نحو: ﴿ أَأَنْذُرْ مَهُمْ ﴾ [البقرة:٦].

٤ - إذا كانت ساكنة بعد ضم: نحو: ﴿قُرْآنٌ بَجِيدٌ ﴾[الروج: ٢١].

٥- إذا كانت ساكنة بعد كسر عارض: نحو: ﴿أَمِ ارْتَابُوا﴾ [النور:٥٠]، وقوله: ﴿رَبِّ ارْجِعُونِ ﴾ [المؤمنون:٩٩].

٦- إذا كانت ساكنة بعد كسر أصلي، وجاء بعدها حرف استعلاء نحو: ﴿مِرْصَاداً﴾ [النبأ: ٢١]، وقوله: ﴿قِرْطَاسٍ ﴾ [الأنعام: ٧].

٧- إذا سُكنت بعد ساكن -غير حرف الياء- وكان قبل الساكن ضم نحو: ﴿ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [لقهان: ١٧]، وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

الثاني: الترقيق: في ثلاثة مواضع:

١- إذا كانت مكسورة: نحو قوله تعالى: ﴿وَالْغَارِمِينَ﴾[التوبة: ٦٠]، وقوله: ﴿رِزْقاً لَكُمْ ﴾[البقرة: ٢٢].

٢- إذا كانت ساكنة بعد كسر أصلي: نحو قوله تعالى: ﴿شِرْعَةً ﴾ [المائدة: ٤٨]،
 وقوله: ﴿جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ ﴾ [الكهف: ١٠٧].

٣- إذا كانت ساكنة بعد ياء ساكنة: نحو: ﴿حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾[هود:١]،
 وقوله: ﴿ذَلِكُمْ خَيْرٌ﴾[العنكبوت:١٦].

الثالث: جواز التفخيم والترقيق:

في موضعين:

١- إذا كانت ساكنة، وما قبلها كسر أصلي، وبعدها حرف استعلاء مكسور نحو: ﴿فِرْقِ﴾ [الشعراء:٦٣]، فتفخم نظرًا إلى مجرد وقوع حرف الاستعلاء بعدها وقوته، وترقق نظرًا إلى كونها مكسورة.

٢-إذا كانت ساكنة في آخر الكلمة، وما قبلها حرف استعلاء ساكن وقبل الحرف الساكن كسر: نحو: ﴿مِصْرَ ﴾ [يوسف: ٩٩]، وقوله: ﴿عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ [سبأ: ١٢]،
 لكن الأرجح في الأول التفخيم، وفي الثاني الترقيق.

# صفات الحروف:

# قال الجزري رحمه الله:

| منفتح مصمتة والضدقل       | صفاتها جهر ورخو مستفل          |
|---------------------------|--------------------------------|
| شديدها لفظ أجد قط بكت     | مهموسها فحثه سخص سكت           |
| وسبع علو خص ضغط قظ        | وبين رخو والشديد لن عمر        |
| وفر من لب الحروف المذلقة  | وصاد ضاد طاء ظاء مطبقة         |
| قلقلة قطب جد واللين       | صفيرها صاد وزاي سين            |
| قبلهما والانحراف صححا     | واو وياء سَكَنا وانفتحا        |
| وللتفشي الشين ضادًا استطل | في السلام والسراء وبتكريس جُعل |

### الوقف والإبتداء

والمراد بالوقف: معرفة ما يوقف عليه، والمراد بالإبتداء معرفة ما يبتدأ به. النشر في القراءت العشر (١/ ٢٢٤).

وهذا فن مهم جليل تجدر العناية به؛ لأنه به يعرف كيف أداء القرآن، ويترتب على ذلك فوائد كثيرة واستنباطات غزيرة، وبه تفهم المعاني، ويـؤمن من الوقـوع في المشكلات.

انتهى من البرهان (١/ ٣٣٩) بتصرف.

قال النكزاوي: باب الوقف عظيم القدر جليل الخطر لأنه لا يتأتى لأحد معرفة معاني القرآن، ولا استنباط الأدلة الشرعية منه إلا بمعرفة الفواصل. اهـ من "الإتقان" (١/ ٢٣٣).

وقال ابن الجزري في النشر في القراءات العشر (١/ ٢٢٤):

لما لم يمكن القارئ أن يقرأ السورة أو القصة في نفس واحد ولم يجز التنفس بين كلمتين حالة الوصل، بل ذلك كالتنفس في أثناء الكلمة وجب حينئذ اختيار وقف للتنفس والاستراحة، وتعين ارتضاء ابتداء بعده، وتحتم ألا يكون ذلك مما يحيل المعنى، ولا يخل بالفهم، إذ بذلك يظهر الإعجاز، ويحصل القصد ولذلك حض الأئمة على تعلمه ومعرفته.

وقال السيوطي في الإتقان (١/ ٢٣٣):

وصح به تواتر عندنا تعلمه والإعتناء به من السلف الصالح.اهـ

# أقسام الوقف أربعة:

- ۱) تام.
- ۲) کافي.
- ٣) حسن.
  - ٤) قبيح.

فالتام: هو الذي يحسن الوقف عليه والإبتداء بها بعده، ولا يكون ما بعده متعلفًا به، وأكثر ما يكون في رؤوس الآي، وانقضاء القصص نحو: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة: ١]، فهنا وقف، و: ﴿ الحُمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، ابتداء.

وقد يتفاضل التام في التمام نحو: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]، و: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَقَد يتفاضل التام في التمام نحو: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٥]، كلاهما تام، إلا أن الأول أتم.

والوقف الكافي يكشر من الفواصل وغيرها نحو: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]، وعلى: ﴿ مِنْ قَبْلِكَ ﴾، وعلى: ﴿ هُدَى مِنْ رَبِّهُمْ ﴾، وكذا: ﴿ يُخَادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [البقرة: ٩]، وكذا: ﴿ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ ﴾.

والوقف الحسن: نحو الوقف على ﴿بِسْمِ اللهِ ﴾، وعلى ﴿الحُمْدُ للهِ ﴾، وعلى: ﴿رَبِّ الْعَالَيْنَ ﴾، والوقف على ذلك وما أشبهه حسن؛ لأن المراد من ذلك يفهم.

ولكن الابتداء بـ ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، و ﴿ رَبِّ الْعَالَيْنَ ﴾ ، لا يحسن لتعلقه لفظاً ، فإنه تابع لما قبله إلا ما كان من ذلك رأس آية .

وقد يكون الوقف حسناً على تقدير، وكافياً على آخر، وتاماً على غيرهما نحو قوله تعالى: ﴿ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، يجوز أن يكون حسناً إذا جعل: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]، نعتاً للمتقين، وأن يكون كافياً إذا جعل ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ رفعاً بمعنى: هم الذين يؤمنون بالغيب، أو نصباً بتقدير أعني الذين. وأن يكون تاماً إذا جعل ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ مبتدأ، وخبره: ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدىً مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٥].

والوقف القبيح: نحو الوقف على: ﴿بِسْمِ﴾، وعلى: ﴿الحُمْدُ ﴾، وعلى ﴿ رَبِّ ﴾، وعلى ﴿ رَبِّ ﴾، فكل هذا لا يتم عليه كلام ولا يفهم منه معنى.

وقد يكون بعضه أقبح من بعض كالوقف على ما يحيل المعنى: ﴿وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصْفُ وَلِأَبُويْهِ ﴾ [الساء: ١١]، فإن المعنى بهذا الوقف لأن المعنى أن البنت مشتركة في النصف مع أبويه، وإنها المعنى أن النصف للبنت دون الأبوين، شم استأنف الأبوين بها يجب لهما مع الولد.

وكذا الوقف على قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَاللَّوْتَى ﴾[الأندام: ٣٦]، إذ الوقف عليه يقتضي أن يكون الموتى مستجيبون مع الذين يسمعون، وليس كذلك بل المعنى أن الموتى لا يستجيبون. وإنها أخبر الله تعالى عنهم أنهم يبعثون مستأنفاً بهم.

وأقبح من هذا ما يحيل المعنى ويؤدي إلى ما لا يليق، والعياذ بالله تعالى نحو الوقف على: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَسْتَحْيِي ﴾[البقرة:٢٥٨]، و:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي ﴾ [المائدة: ٦٧]، و: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ [الماعون: ٤].

فالوقف على ذلك كله لا يجوز إلا اضطراراً لانقطاع النفس أو نحو ذلك من عارض لا يمكنه الوصل معه، فهذا حكم الوقف اختيارياً واضطرارياً.

وأما الابتداء فلا يكون إلا اختياريا لأنه ليس كالوقف تدعو إليه ضرورة فلا يجوز إلا بمستقل بالمعنى موف بالمقصود.

وهو في أقسامه كأقسام الوقف الأربعة، ويتفاوت تماما، وكفاية، وحسنا، وقبحا، بحسب التمام وعدمه وفساد المعنى إحالته نحو الوقف على: ﴿وَمِنَ النَّاسِ ﴾ [البقرة: ٨]، فإن الابتداء بالناس قبيح، ويؤمن تام. فلو وقف على من يقول: كان الابتداء بـ: ﴿ مَتُونُ ﴾ أحسن من ابتداءه بـ: ﴿ مَنْ ﴾ .

وكذا الوقف على: ﴿خَتَمَ اللهُ ﴾[البقرة:٧]، قبيح والابتداء بالله أقبح.

## تنبيهات مهمة في الوقف:

أولها: قول الأئمة لا يجوز الوقف على المضاف دون المضاف إليه، ولا على الفعل دون الفاعل، ولا على الفاعل دون المفعول، ولا على المبتدأ دون الخبر، ولا على نحو كان وأخواتها وإن وأخواتها دون أسهائها، ولا على النعت دون المنعوت، ولا على المعطوف عليه دون المعطوف، ولا على المعطوف عليه دون المعطوف، ولا على القسم دون جوابه، ولا على حرف دون ما دخل عليه، إلى آخر ما ذكروه وبسطوه من ذلك إنها يريدون بذلك الجواز الأدائي؛ وهو الذي وهو الذي يحسن في

القراءة، ويروق في التلاوة، ولا يريدون بذلك أنه حرام ولا مكروه ولا ما يـؤثم، بل أرادوا بذلك الوقف الاختياري الذي يبتدأ بها بعده.

وكذلك لا يريدون بذلك أنه لا يوقف عليه البتة فإنه حيث اضطر القارئ إلى الوقف على شيء من ذلك باعتبار قطع نفس أو نحوه من تعليم أو اختبار جاز له الوقف بلا خلاف عند أحد منهم ثم يعتمد في الابتداء ما تقدم من العودة إلى ما قبل فيبتدئ به، اللهم إلا من يقصد بذلك تحريف المعنى عن مواضعه، وخلاف المعنى الذي أراد الله تعالى فإنه والعياذ بالله يحرم عليه ذلك ويجب ردعه بحسبه على ما تقتضيه الشريعة المطهرة. والله تعالى أعلم.

ثانيها: ليس كل ما يتعسفه بعض المعربين، أو يتكلفه بعض القراء، أو يتأوله بعض أهل الأهواء مما يقتضي وقفاً وابتداء ينبغي أن يعتمد الوقف عليه؛ بل ينبغي تحري المعنى الأتم والوقف الأوجه، وذلك نحو الوقف على: ﴿وَارْحَمْنَا الْعَنَى الْأَتَمِ وَالوقف على معنى النداء أَنْتَ ﴾ [البقرة:٢٨٦]، والابتداء: ﴿مَوْلانَا فَانْصُرْ نَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]، على معنى النداء نحو: ﴿ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ ﴾ [النساء:٢٦]، ثم الابتداء: ﴿بِالله إِنْ أَرَدْنَا ﴾ [النساء:٢٢]. ثالثها: من الأوقاف ما يتأكد استحبابه لبيان المعنى المقصود؛ وهو ما لو وصل طرفاه لأوهم معنى غير المراد، وهذا هو الذي اصطلح عليه السجاوندي لازم، وعبر عنه بعضهم بالواجب وليس معناه الواجب عند الفقهاء؛ يعاقب على تركه وعبر عنه بعضهم بالواجب وليس معناه الواجب عند الفقهاء؛ يعاقب على تركه كما توهمه بعض الناس ويجيء هذا في قسم التام والكافي وربها يجيء في الحسن.

وَاللهُ ﴾ [البقـــرة: ٢٥٨]، و: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَهُـــدِي ﴾ [المائــدة: ٦٧]، و: ﴿ فَوَيْــلُّ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ [الماعون: ٤].

فالوقف على ذلك كله لا يجوز إلا اضطراراً لانقطاع النفس أو نحو ذلك من عارض لا يمكنه الوصل معه، فهذا حكم الوقف اختيارياً واضطرارياً.

وأما الابتداء فلا يكون إلا اختياريا لأنه ليس كالوقف تدعو إليه ضرورة فلا يجوز إلا بمستقل بالمعنى موف بالمقصود.

وهو في أقسامه كأقسام الوقف الأربعة، ويتفاوت تماما، وكفاية، وحسنا، وقبحا، بحسب الستهام وعدمه وفساد المعنى إحالته نحو الوقف على: ﴿وَمِنَ النَّاسِ ﴾ [البقرة: ٨]، فإن الابتداء بالناس قبيح، ويؤمن تام. فلو وقف على من يقول: كان الابتداء بـ: ﴿ مَنْ ﴾ .

وكذا الوقف على: ﴿خَتَمَ اللهُ ﴾[البقرة:٧]، قبيح والابتداء بالله أقبح.

## تنبيهات مهمة في الوقف:

أولها: قول الأئمة لا يجوز الوقف على المضاف دون المضاف إليه، ولا على الفعل دون الفاعل، ولا على الفاعل دون المفعول، ولا على المبتدأ دون الخبر، ولا على نحو كان وأخواتها وإن وأخواتها دون أسمائها، ولا على النعت دون المنعوت، ولا على المعطوف عليه دون المعطوف، ولا على المعطوف عليه دون المعطوف، ولا على القسم دون جوابه، ولا على حرف دون ما دخل عليه، إلى آخر ما ذكروه وبسطوه من ذلك إنها يريدون بذلك الجواز الأدائي؛ وهو الذي وهو الذي يحسن في

القراءة، ويروق في التلاوة، ولا يريدون بذلك أنه حرام ولا مكروه ولا ما يـؤثم، بل أرادوا بذلك الوقف الاختياري الذي يبتدأ بها بعده.

وكذلك لا يريدون بذلك أنه لا يوقف عليه البتة فإنه حيث اضطر القارئ إلى الوقف على شيء من ذلك باعتبار قطع نفس أو نحوه من تعليم أو اختبار جاز له الوقف بلا خلاف عند أحد منهم ثم يعتمد في الابتداء ما تقدم من العودة إلى ما قبل فيبتدئ به، اللهم إلا من يقصد بذلك تحريف المعنى عن مواضعه، وخلاف المعنى الذي أراد الله تعالى فإنه والعياذ بالله يحرم عليه ذلك ويجب ردعه بحسبه على ما تقتضيه الشريعة المطهرة. والله تعالى أعلم.

ثانيها: ليس كل ما يتعسفه بعض المعربين، أو يتكلفه بعض القراء، أو يتأوله بعض أهل الأهواء مما يقتضي وقفاً وابتداء ينبغي أن يعتمد الوقف عليه؛ بل ينبغي تحري المعنسى الأتسم والوقف الأوجه، وذلك نحو الوقف على: ﴿وَارْحَمْنَا الْعنسى الأتسم والوقف على: ﴿وَارْحَمْنَا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَقَالُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فمن التام الوقف على قوله: ﴿وَلا يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ﴾ [يونس:٦٥]، والابتداء: ﴿إِنَّ الْعِزَّةَ لله جَمِيعاً ﴾ [يونس:٦٥]؛ لئلا يوهم أن ذلك من قولهم.

ومن الكافي الوقف على نحو: ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨]، والابتداء: ﴿ يُخَادِعُونَ اللهَ ﴾ [البقرة: ٩]؛ لئلا يوهم الوصفية حالاً ...

رابعها: قول أئمة الوقف: لا يوقف على كذا، معناه أن لا يبتدأ بم بعده؛ إذ كلما أجازوا الوقف عليه أجازوا الابتداء بما بعده.

وكثير منه يجوز الابتداء بها بعده، وأكثره يجوز الوقف عليه، وقد توهم من لا معرفة له أن منعه من الوقف على ذلك يقتضي أن الوقف عليه قبيح -أي لا يحسن الوقف عليه ولا الابتداء بها بعده - وليس كذلك، بل هو من الحسن يحسن الوقف عليه، ولا يحسن الابتداء بها بعده.

خامسها: يعتفر في طول الفواصل، والقصص، والجمل المعترضة، ونحو ذلك في حالة جمع القراءات وقراءة التحقيق والترتيل مالا يغتفر في غير ذلك؛ فربها أجيز الوقف والابتداء لبعض ما ذكر، ولو كان لغير ذلك لم يبح، وهذا الذي يسميه السجاوندي المرخص ضرورة، ومثاله: ﴿وَالنّبِيِّنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، ونحو: ﴿وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزّكَاةَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

سادسها: كما اغتفر الوقف لما ذكر، قد لا يغتفر ولا يحسن فيما قصر من الجمل، وإن لم يكن التعلق لفظياً نحو: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُل

وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ ﴾ [البقرة: ٨٧]، لقرب الوقف على: ﴿بِالرُّسُلِ ﴾ وعلى: ﴿القُدْسِ ﴾.

ونحو: ﴿مَالِكَ اللَّكِ ﴾ [آل عمران:٢٦]، لم يغتفروا القطع عليه لقربه من: ﴿تُوْتِي المُلْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾؛ لقربه من: ﴿وَتَنْزِعُ المُلْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾! لقربه من: ﴿وَتَنْزِعُ المُلْكَ مِنَ تَشَاءُ ﴾ [آل عمران:٢٦]، وكذا لم يغتفر كثير منهم الوقف على: ﴿وَتُعْزِ مَنْ تَشَاءُ ﴾ [آل عمران:٢٦]، لقربه من: ﴿وَتُعْزِ مَنْ تَشَاءُ ﴾ [آل عمران:٢٦]، وبعضهم لم يرض الوقف على: ﴿وَتُغِزُ لُ مَنْ تَشَاءُ ﴾ لقربه من: ﴿بيَدِكَ الحُيرُ ﴾ [آل عمران:٢٦]. عمران:٢٦].

سابعها: ربها يراعى في الوقف الازدواج؛ فيوصل ما يوقف على نظيره مما يوجد التهام عليه وانقطع تعلقه بها بعده لفظاً، وذلك من أجل ازدواجه نحو: ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتُ ﴾ [البقرة: ١٣٤]، ونحو: ﴿ فَمَنْ تَعَجَّلَ كَسَبَتُمْ ﴾ [البقرة: ١٣٤]، ونحو: ﴿ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٠٣].

ثامنها: قد يجيزون الوقف على حرف، ويجيز آخرون الوقف على آخر، ويكون بين الوقفين مراقبة على التضاد، فإذا وقف على أحدهما امتنع الوقف الآخر كمن أجاز الوقف على: ﴿لاَرَيبَ ﴾ فإنه لا يجيزه على ﴿فِيهِ ﴾ والذي يجيزه على: ﴿فِيهِ ﴾ لا يجيزه على: ﴿لاَرَيبَ ﴾.

تاسعها: لابد من معرفة أصول مذاهب الأئمة القراء في الوقف والابتداء ليعتمد في قراءة كل مذهبه، فنافع كان يراعي محاسن الوقف والابتداء بحسب المعنى كما

ورد عنه النص بذلك. وابن كثير روينا عنه نصاً أنه كان يقول: إذا وقفت في القرآن على قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، على قوله: ﴿وَمَا يُعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ ﴾ [آلنحل: ٧٠]، على قوله: ﴿وَمَا يُعْلَمُهُ بَشَرٌ ﴾ [النحل: ١٠٣]، لم أبال بعدها وقفت أم لم أقف.

وهذا يدل أنه يقف حيث ينقطع نفسه.

انظر النشر (١/ ٢٢٦-١٣٠)، والإتقان (١/ ٢٣٤-١٣٦).

## الفرق بين الوقف والسكت والقطع:

الوقف تقدم، وهو عبارة عن قطع الصوت على الكلمة زمنًا يتنفس فيه عادة بنية استئناف القراءة بما يلي الحرف الموقوف عليه أو بها قبله.

والسكت: هو عبارة عن قطع الصوت زمنًا هو دون زمن الوقف عادة من غير نفس.

والقطع: هو عبارة عن قطع القراءة رأسًا فهو كالانتهاء، فالقارئي بـه كـالمعرض عن القراءة، والمتنقل إلى حالة أخرى غيرها، ولا يكون إلا على رأس آية. انظر النشر (١/ ٢٤٠)، والإتقان (١/ ٢٤٣-٢٤٤).

#### الخاتمة

هذا ما يسر الله جمعه في هذا الشأن مع قصر الباع، وقلة الاطلاع، ولست من فرسان هذا الميدان، ولا محن يجول في هذا الشأن، لكن تطفلت على المتقدمين (١) رجاء أن يضمني جميل الاحتمال معهم، ويسعني من حسن التجاوز ما وسعهم، وأنا راغب في من وقع بيده هذا الكتاب أن يدعو لي.

وأردت بهذا أن تكون مقدمة لدراسة تفسير القرآن الكريم نسأل الله أن يمن علينا بإتقان كتابه، وفهمه، وتعلمه، وتعليمه؛ كما يجب ويرضى.

وطريقتي في كتابي التفسير هذا الذي أنا بصدده المشار إليه في المقدمة كالتالي:

- ١) أذكر ما تيسر لي من الآيات في تفسير الآية.
- ٢) أذكر ما تيسر لي من الأحاديث في تفسير الآية.
  - ٣) أذكر ما تيسر لي من الآثار في تفسير الآية.
    - ٤) أذكر ما صح عندي من أسباب النزول.
      - ٥) أذكر الناسخ والمنسوخ من الآيات.
  - ٦) أذكر ما تيسر لي من أحكام الآية، ومعانيها.
- اذكر ما تيسر لي الوقوف عليه من الآيات أو الأحاديث التي تُعارض
   الآية، والجمع بين ذلك.

<sup>(</sup>١) قال نحو هذا السيوطي في معترك الأقران (١/ ٣١٩) وهو مَنْ صنف في هذا الباب نحو (٢٥) مصنفاً فكيف بحالنا نحن والله المستعان.

٨) أذكر الآيات المشابهة لفظًا للآية.

٩) أذكر ما تيسر لي من القراءات في الآية.

وهذا البحث مع نفاسته إلا أنه شاقٌ وشديد، لكن الأمل في الله تعالى أن يمد بعون وتيسير من عنده؛ فهناك يقرب البعيد، وييسهل الصعب؛ اللهم لا سهل إلا ما جُعلته سهلًا، وأنت تجعل الحزن إذا شئت سهلًا.

وبالله التوفيق، وعليه التكلان، وإليه المرجع والمآل.

# المتويات

| <b>6</b> | مقدمه الشيح العلامه يحيى الحجوري |
|----------|----------------------------------|
|          | مقدمة                            |
| ۸        | عملي في هذا الكتاب               |
| ١٠       |                                  |
| 11       | تعريف الوحي                      |
| 11       | أقسام الوحي الشرعي               |
| 10       | فضل قراءة القرآن                 |
|          | فضل حفظ القرآن                   |
|          | تعهد القرآن                      |
|          | فضل تعليم القرآن                 |
|          | فضل تفسير القرآن                 |
|          | فضل تدبر القرآن                  |
|          | فضل سهاع القرآن                  |
|          | فضل سهاع القرآن                  |
|          | ذم من يقرأ القرآن ولا يعمل به    |
| ٣٢       | ذم أخذ الأجرة على تعليم القرآن   |
| ٣٦       | القرآن شفاء بقراءته والعمل به    |
| ٣٧       |                                  |
| ٣٩       | أخلاق هملة القرآن                |
| ٣٩       | الأول اتباعهالأول اتباعه         |
| ٣٩       | الثاني تحسين الصوت به بغير تكلف  |
|          | آداب قارئ القرآن ومقرئه          |

| ٤٥    | معنى الآية                                       |
|-------|--------------------------------------------------|
|       | معنى السورةمني                                   |
|       | القرآن كلام الله تعالى                           |
|       | الفرق بين الْقرآن والحديث القدسي                 |
|       | أسهاء سور القرآن                                 |
|       | فواتح السور                                      |
|       | مناسبة السور                                     |
|       | المناسبة بين الآيات                              |
| ٧٢    | كيفية معرفة المناسبة عموماً                      |
| ٧٤    | تقسيم القرآن                                     |
| ν٤    | أرباع القرآن                                     |
| νε    | أنصاف القرآنأنصاف القرآن                         |
| ٧٥    | فوائدفوائد ماين المستعملين المستعملين المستعملين |
| ٧٨    | عدد السور والآيات والكلهات والحروف               |
|       | ترتيب الآيات والسور                              |
| ۸٦    | عُلُوم القرآن                                    |
| •     | المكني والمدني                                   |
| ۹۱    | خصائص القرآن المكي والمدني                       |
| ۹۲    | فوائد معرفة المكي والمدني                        |
| ۹٤    | السور المكية والمدنية                            |
| ١٠٠   | القرآن الحضري والسفري                            |
| ١٠١   | القرآن الصيفي والشتائي                           |
| ١٠٤   | القرآن الفراشي والنه مي                          |
|       |                                                  |
| 1 • V | القرآن الليلي والنهاري                           |

| ۱ • • ä | ما نزلت من سور القرآن كاملة وما نزلت مفرة  |
|---------|--------------------------------------------|
| 111     | الحكمة من نزول القرآن مفرقاً               |
|         | ما تأخر نزوله من القرآن عن حُكمه           |
| 111     | ما تأخر حكمه من القرآن عن نزوله            |
| 110     | كيفية جمع القرآن                           |
|         | كيفية نزول القرآن                          |
| ١٣٠     | الحكمة منّ إنزال القرّان جملة واحدة        |
| ١٣١     | أسباب النزول                               |
| ١٣١     | أقسام نزُول القَرآنأ                       |
| ١٣٣     | أهمية معرفة أسباب النزول                   |
| ١٣٧     | العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب          |
|         | آية نزلت في معين ولا عموم للفظها           |
|         | أقسام سبب النزول                           |
| 1 & &   | طريق معرفة سبب النزول                      |
| ١٤٥     | سبب النزول له حكم الرفع                    |
| 187     | إذا قال التابعي نزلت آية كذا في كذا        |
| ١٤٧     | تعدد سبب النزول للآية الواحدة              |
| ١٤٩     | متی یرجح سبب نزول علی آخر                  |
|         | قد يكون سبب النزول واحداً والروايات متفرقة |
| ١٥٠     |                                            |
| 101     | ما تأخر حكمه عن نزوله                      |
| ١٥٢     | رجال أنزل الله فيهم قرآنًا                 |
| 104     | الناسخ والمنسوخ                            |
|         | شروط النسخ                                 |
| ١٥٨     | وقوع النسخ في القرآن                       |
|         | ما يدخله النسخ                             |
|         |                                            |

| 171   | أقسام النسخ في القرآن                             |
|-------|---------------------------------------------------|
| 371   |                                                   |
| ١٦٧   | مايجوز أن يكون ناسخاً أو منسوخاً                  |
| ١٧٠   |                                                   |
|       | الفرق بين النسخ والبداء                           |
| ١٧٣   |                                                   |
| ١٧٥   |                                                   |
| ١٨١   |                                                   |
| 197   | حفاظ الصحابة رضي الله عنهم                        |
| ١٩٨   | القراء والقراءات                                  |
| 199   | مشاهير القراء                                     |
| ۲۰٤   | التفسير                                           |
| ۲۰٤   | تعريف التفسير                                     |
| ۲۰۵   | معنى التأويل                                      |
| ۲•٧   | تعريف التفسير اصطلاحًا                            |
| ۲•٧   | تعلم التفسير فرض                                  |
| ۲۰۸   | العلوم التي يجب على المفسر أن يجيدها              |
| ۲۱۰   | التفسير أربعة أوجه                                |
| r ۱ Y | أصول التفسير                                      |
| ۲۱۲   | الأول: القرآن الكريم                              |
| ۲۱٤   | الثاني: تفسير القرآن بالسنة                       |
| ۲۱۹   | الثالث: تفسير القرآن بأقوال الصحابة رضي الله عنهم |
| ۲۲۰   | مرجحات تفاسير الصحابة                             |
| (۲۱   | الرابع: كلام التابعين                             |
| (۲۲   | الخامس: اللغة العربية                             |
|       | الاجتلاء المفالية الأثار                          |

المحتويات ٥٧٥

| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | المشهورون بالتفسير من الصحابة        |
|----------------------------------------|--------------------------------------|
| YYV                                    | المشهورون بالتفسير من التابعين       |
| ۲ <b>۳</b> ۲                           | شروط المفسر                          |
|                                        | آداب المفسر                          |
|                                        | ترجمة القرآن                         |
| ۲۳۹                                    |                                      |
|                                        | ترجمة القرآن على قسمين               |
| ۲٤٠                                    | شروط في الترجمة                      |
| Y & 1                                  | كتب التفسير<br>الأول: كتب الغريب     |
|                                        | الثاني: كتب المعاني                  |
| Y & V                                  | الثالث: كتب المفردات                 |
| ۲٤۸                                    | الرابع: كتب المُشْكِل                |
| ۲٤٩                                    | الخامس: كتب الأحكام (التفسير الفقهي) |
| ۲۰۱                                    |                                      |
|                                        | السابع: كتب التفسير بالمأثور         |
| ۲٥٦                                    |                                      |
| YOV                                    |                                      |
| Yov                                    |                                      |
| Υολ                                    | الحادي عشر: كتب أسباب النزول         |
| Y7                                     | الثاني عشر: كتب الناسخ والمنسوخ      |
| 177                                    | الثالث عشر: كتب الوجوه والنظائر      |
|                                        | الرابع عشر: كتب فضائل القرآن         |
| Y78                                    | الخامس عشر: كتب إعراب القرآن         |
| 770                                    | السادس عشر: كتب المتشابه             |
| YIV                                    | السابع عشر: كتب التفسير بالدأي       |

| مالح  | تفسير آيات الصفات على مذهب السلف الص    |
|-------|-----------------------------------------|
|       | لنصلنص                                  |
| YVY   | حكم النص                                |
|       | الظاهر والمؤولالظاهر والمؤول            |
| ۲۷٤   | حكم الظاهر                              |
| YVo   | المؤولا                                 |
| YVV   | ما يلزم المؤوِّلما يلزم المؤوِّل        |
| YVA   | المجمل والمبين                          |
| YV9   | المبين                                  |
| ۲۸٠   | أسباب الإجمال                           |
|       | المطلق والمقيد                          |
| YAE   | حكم المقيد                              |
| YAA   | العام والخاص                            |
| 79    | العام والخاصالعام والخاصا               |
| Y9    | حكم التخصيص                             |
| Y91   | شرط التخصيص                             |
| Y91   | المخصصات                                |
| Y9F   | المخصصات المنفصلة                       |
| Y98   |                                         |
| Y90   | وجوه المخاطبات والخطاب في القرآن        |
| ۲۹٦   | النطبيق والفهمو                         |
| 797   | المنطوى والمعهومأسلم المنطوق غير الصريح |
| Y 9 V |                                         |
| Y 9 V | حجبة مفهوم الموافقة                     |
| ۲۹۸   | شروط القول بمفهوم المخالفة              |
|       | الأم                                    |

المحتويات المحتويات

| ٣٠٢              | صيغ الأمر                                                               |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٢              | حقيقة الأمر الوجوب                                                      |
| ٣٠٣              | معاني صيغ الأمر (بمعنى افعل)                                            |
|                  | النهيا                                                                  |
| ٣٠٦              | عي حقيقة النهي التحريم                                                  |
| ٣•٧              | معاني النهي بصيغة (لا تفعل)                                             |
| ٣٠٨              | المحكم والمتشابه                                                        |
| ٣١١              | مزالق خطيرة وقع فيها بعض علماء التفسير                                  |
| ٣١٣              | مزالق خطيرة وقع فيها بعض علماء التفسير ما يقدح في توحيد الأسماء والصفات |
| ٣١٥              | الأول: المتشابه                                                         |
| ٣١٩              | الثاني: الحذف                                                           |
| ٣٢٠              | فوائد الحذف                                                             |
| ٣٢٠              |                                                                         |
| ٣٢١              |                                                                         |
|                  | الثالث: التقدير                                                         |
|                  |                                                                         |
| ٣٢٤              | حكم التفسير بالإسرائيلياتالإسرائيليات التفسير بالإسرائيليات على أقسام   |
| <b>٣٣.</b><br>٣٣ | المبهات في القرآن                                                       |
| ٣٣٢              | هل في القرآن مجاز                                                       |
|                  | إعجاز القرآن الكريم                                                     |
| ۳۳٦              | وجوه إعجاز القرآن                                                       |
|                  | أقسام القرآن                                                            |
|                  | عجائب القرآن                                                            |
| ۳٤۸              | التجويد                                                                 |
| ٣٤٩              | منارح الحروف                                                            |

| ٣٥١         | أحكام النون الساكنة والتنوين              |
|-------------|-------------------------------------------|
|             | أحكام الميم الساكنة                       |
| ٣٥٢         | إدغامُ المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين |
|             | المدا                                     |
| <b>٣ολ</b>  | أحكام الراءأحكام الراء                    |
| ٣٦٠         | صفات الحروف                               |
| ٣٦١         | الوقف والإبتداء                           |
|             | أقسام الوقف أربعة                         |
| ٣٦٤         | تنبيهات مهمة في الوقف                     |
| ٣٦٨         | الفرق بين الوقف والسكت والقطع             |
| W= A        | * * (.f. (                                |
| <i>T</i> 17 | الخاتمة                                   |