

تأليف المُحمَّدِينُ مِحمَّدِكِ المُوَى

ا تكنابُ الأولِ

#### شكر وتقدير

يسرنى أن أعبر عن أجزل الشكر وصادق التقدير للرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد – إدارة مراقبة الكتب وطبعات المصاحف – بالرياض على التفضل بمراجعة هذا الكتاب – الكتاب الأول – والإذن بطبعه بمقتضى الخطاب رقم ١٧٦٧ / ٥ / المؤرخ في ١٤١٠/١٠/٢٨ هـ .

ويسعدنى أن أقدم أخلص الشكر لوزارة الإعلام بالمملكة العربية السعودية - الإعلام الداخلي / إدارة المطبوعات / جدة على العناية بهذا الكتاب - الكتاب الأول - والإذن بطبعه بمقتضى الخطاب - المؤرخ في ١٤١١/١/٨ هـ .

الطبعة الأولى عام ١٩٩٠ من الميلاد «حقوق الطبع محفوظة للمؤلف»

# بينيم النائج الرحمي الرحبي

" وَتِلْكَ الْأَمَتَ لُ نَضَرِبُ هَا لَلنَّاسِ وَمَا يَعَقَلْهَا اللَّا الْعَالِمُون "
المنصوت: 22 قَلْهُ اللَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْفُرَانِ
" وَلْتَدُ ضَرَئْبَ اللَّنَاسِ فِي هَلْذَا ٱلْفُرَانِ

مِن كُلْمَتْلِ لْعَسْلَهُ مُ يَنْذَكُرُون "

#### للمؤلف:

- \* مع القرآن الكريم .
- \* مرشد الدعاة إلى الله « دراسة وتطبيق » .
  - \* رياض الفالحين ومنار السالكين.
- ه أمثال ونماذج بشرية من القرآن العظيم « الكتاب الثاني » .
- ه أخرج « كتاب الشكر » للإمام المحدّث ابن أبي الدنيا مع زيادات ومقدمة وتعليقات .
  - ه إلى البرهان يا أو لي الألباب .
    - ه أذكار ودعوات مباركات .
      - . . يوم الفرقان . يوم الفرقان
  - وزاد الأتقياء من وصايا خاتم الأنبياء عَلَيْنَالُمْ -
    - طُوبي للغرباء « رسالة » .
    - كيف نربّى ناشئتنا ؟ « رسالة » .
    - ه في فجر الإسلام « عرض قصصي » .
    - \* دار السلام « في وصف الجنة وأهلها » .
      - ه المخدّرات شرّ مستطير « رسالة » .
  - ه من حِكَم التّحريم بالرّضاعة وأحكامه « رسالة » .
    - ه الرجل والمرأة « الحقوق والواجبات » رسالة .

#### تحت الطبع:

- ه أم القرآن « الشافية الكافية » رسالة .
- ه أمثال ونماذج بشرية من القرآن العظيم « الكتاب الثالث » .
  - الكوكب المنير في أدب النفس وتهذيب الضمير .
- ه مختصر فضل الله الصمد في توضيح الأدب المفرد « للإمام البخاري » وهما مجلدان .
  - « الإسلام والعمل « مجموعة مقالات » .

# تفديم

الأمثالُ من أفضل السبلِ للتربية ، وتقويمِ المسالكِ ، وإصلاحِ النفوس ، وصقْلِ الضمائر ، وتهذيبِ الأخلاق ، وتنميةِ الفضائلِ السامية .

وقد ضرَبَ الله عز وجل الأمثال لعباده في كتابه العزيز ، كا جاءت الأمثال في الحديث النبوى الشريف لغايات كريمةٍ عاليةٍ منها ما يتصل : بتصحيح العقيدة وتنقيتها من كل شوائب الشرك ، إذ التوحيد النقى الخالص هو أساس كل دين جاء به الوحي من عند الله منذ آدم إلى نوج إلى إبراهيم إلى عيسى إلى محمد خاتم المرسلين والنبين عليهم جميعا أفضل الصلاة وأتم التسليم ، والله عز وجل يقول لنبيه محمد عيالية من سورة الأنبياء : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إلا في فوجي إليه أَنَّهُ لا إلكه إلا أنا فا عبدون الله عن الله وزائم النبيه عبد الله الله الله وزائم النبيه عبد عليه الله الله الله الله الله الله وزائم النبية عليه الله الله الله وزائم النبية الله الله الله الله الله وزائم الله الله الله الله وزائم الله الله الله الله الله الله وزائم الله الله وزائم الله الله الله وزائم الله الله الله الله الله وزائم الله وزائم الله وزائم الله الله وزائم الله الله وزائم الله الله الله وزائم الله الله وزائم الله وزائم الله وزائم الله وزائم الله الله الله وزائم وزائم الله وزائم الله وزائم الله وزائم وزائم وزائم وزائم وزائم الله وزائم وزائم

وقد ضُرِبت الأمثال في القرآن لبيان ضلال المنافقين ، وزيْغ الملحدين ، وفسادِ معتقدات المشركين الذين جعلوا لله ولدًا أو نِدًّا ، أو اتَّخَذُوا الشفعاء والوسطاءَ ليقرِّبوهم إلى الله زلفي .

كَمْ عُنِيتَ الْأَمْثَالُ بِإِقَامَةَ الحُجَجَجَ على وجود الله عز وجل ووحدانيته وكمالِ صفاتِه ، وَسَوْقِ البراهينِ على أنَّ البعث للحساب والجزاء آتٍ لا ريبَ فيه ،

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) الآية : ١٠٨.

وعلى صِحَّة نُبوَّة محمدٍ عَلَيْكُم ، وأنه مبعوثُ إلى الناس كافة .

هـ ذا إلى جانب الأمثالِ التي تتصلُ بتربية النفوس على السخاء والكرم والبذل في سبيل الله ، ووجوه الخير ، والإخلاص في العمل ، وما يتصل بتنمية نوازع الخير في الإنسان ، وقَمْع كل بادرة للشر .

إن الأمثال في القرآن الكريم تُنير الطريق أمام عقل الإنسان ، وتصحح نظرته نحو الكونِ والحياة ، وتبصره ، وتَهديه ، وتُشوِّق الإنسان إلى معالى الأمور ، وتُنمِّي في القلوب المخلِصَة حبَّ الحق وكراهية الباطل، وتَبعث في النفوس الرغبة في الخير ، واجتناب الشر .

والأمثال في القرآن الكريم تُقرب المعاني بما يعرفه الناس ، ويرونه بعيونهم ، ويُحِسّونه بأنفسهم ، وتُمكنهم من إدراك ما غاب عن أبصارهم وأسماعهم الظاهرة ليَعْقِلُوه ويفهموه ، وليدركوا ما يُرجى من المثل من توجيه إلى الخير ليعملوا به ، وترغيب في الحقّ ليتمسكوا به ، وتنفير من الشر والباطل لِيَربا أهل العقل والذوق السليم بأنفسهم عن الاتّصاف بشيءمنه .

إن الأمثال في القرآن الكريم لون من ألوان الهداية الإلهية تحضُّ النفوس على البِرِّ وتُغريها بالهُدى والخير ، أو تمنعها من الإثم والسوء ، أو تدفعها إلى فضيلة ، أو تدفع عنها شائِنة ، أو تمنع نَقِيصة ، وقد تضمنت من الحِكَمِ والأحْكَام وأنواع الهداية ما لابدَّ منه لبناء النفسِ الإنسانية بناءً سليما ، ودفعها في مدارج الكمالِ الإنساني بجانبيه الروحي والجسدى .

لقد أبرزت الأمثال المعقول في صورة مُجَسَّمة ، وقدَّمت المعنويَّ في ثوب محسوس ، وفَصَّلت المجمل ، وأوضحت المُبهم ، وجعلت ما غاب عن

الإنسان كأنه ماثل أمامه وبما يَفهمُه ويُدركه للإفهام والبيان ، والإمتاع ، وللإقناع والتأثير .

وإن الغاية هي إعدادُ النفوس لليوم الآخر ، وتهيئتها لأن تكونَ أهلا لرحمة الله في الحياة الأبدية ، ولذا فإن للأمثال تأثيرَها المباركَ في تهذيب الطبائع ، وتقليم النوازع الشريرة ، والتخفيف من غلواء النفوس ، والحدِّمن ضراوتها ، وبَعْشِها على التواضع والرفق والإيثار ، والبُعْدِ عن الغرور والكبرياء .

لقد تناولت الأمثال القرآنية مجالات عِدَّة : فضُرِبت الأمشالُ للإيمان ، وللكُفر ، وللعلم النافع ، وفضحت النفاق ، وحَضَّت على الإنفاق ، ورغَّبت في الخير ، وندَّدت بالشر ، وصوَّرت الطيِّب والخبيث ، والصالح والطالح ، وأقامت الأدلة والبراهين ، وتضمنت خيري الدنيا والآخرة .

وهذا الكتاب « أمثال ونَمَاذِجُ بَشَرِيَّةٌ من القُرآنِ العظيم » يحاول أن يقدم أمثالا قرآنيةً مقرونةً بإلقاء الضَّوء على المعاني وبيانِ بعضِ الحكم والأحكام المتصلة بها ، وتوجيهِ النفوس نَحُو ما تدعو إليه من الخير ، وحفز الهمم للتمسُّك بالحق ، والثباتِ على الصراط المستقيم .

وفي ميدان الهداية إلى الخير ، والتنفير من الشر يُقدِّم القُرآن الكريم نماذجَ لنفوس بشريةٍ ، وإنَّ في دراستها لَعِبْرةً ، وفي تدبرها عظةً ، وكم في القرآن الكريم من نماذجَ لأولياءِ اللهِ الصالحين : من النبيين ، والحُكماء ، والصِّدِيقين ، والرَّبانيين ، إنها النماذجُ الصالحةُ في مُعتقداتها ، ومَسالكها ، وأخلاقها ، في قلوبهم نورٌ ، وفي عملهم نورٌ ، وفي أقوالهم نورٌ ، كما قدَّم الكتابُ العزيز نماذجَ لنفوس انطوت على الشرِّ والسوءِ ، ونفوس انسلخت مِمَّا يدعو إليه العلمُ

النافع ، والآياتُ البيِّناتُ بعد أن عَلِموها ، فلم يُشرِّفُهم العِلْمُ لأَنَّهم لَوَّثُوا أَنفسَهم بالعُجْبِ والغُرور ، وطلَبِ الدنيا وإيثارِها على الآخرة ، وقدَّم نماذجَ تتلوَّن كما تتلوَّن كا تتلوَّن كما تتلوُّن أَن يَعْرُهُما يَسُوُّ ، وباطِنها شَرُّ وَضُرُّ .

والرجاء أن تقرأ - يا أخي - هذا الكتابَ ، وتقلّبَ صفحاتِه بإنعام وتدبُّرٍ ، وتدعو لأخيك بالعفو والعافية والرحمة في العاقبة ، والهداية في الدنيا ، والموتِ على اليقين الصادقِ ، والإيمان الصحيح .

وأسألُك يا ربِّ ولأبي وأُمِّي رحمتَك وعفُوك وستْرَك ، ومغفرتك ، ولأهلى ولأهلى ولأولادي الهداية إلى الصِّراط المستقيم ، والتوفيقَ للعملِ الصالح وتنويرَ البصائر .

أحمدين محمطاحون

عام ۱٤٠٨ من الهجرة جدّة فى ذي الحجة عام ۱۹۸۸ من الميلاد

# ۱ – في مَعْنـٰي : « المِثْلُ والمَثَلُ »

المِثْلُ فِي اللُّغَة : الشُّبَّهُ والنَّظِيرُ ، وَجَمْعُه أَمْثَالُ .

والمَثَلُ : المِثْلُ والمَثِيلُ أي الشَّبُهُ ، والمَثَلُ الحُجَّةُ ، والحَديثُ ، والصَّفَةُ ومنه : ﴿ مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ (١) ، والمتاثلان : المُتشابِهان ... وتَمَثَّل بالشيء ضرَبَهُ مَثَلًا ، ويُقال : تَمَثَّل الشيءُ له ، وفي التنزيل : ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ (٢) ، والمِثَالُ : المِقْدارُ والقِصاصُ ، وصِفَةُ الشَّيْء ، وَجَمْعُه أَمْثِلًا مَويًّا ﴾ (٢) ، والمِثَالُ : المِقْدارُ والقِصاصُ ، وصِفَةُ الشَّيْء ، وَجَمْعُه أَمْثِلًة ، وَمُثُلُ ، وتماثَل العَلِيلُ قاربَ البُرْء ، والأَمْثَلُ : الأَشْبَهُ بالحقّ ، الأَفضَلُ ، جَمِعُه أَماثِلُ ، وقد مَثُلَ كَكُرُمَ ، والطريقةُ المُثْلَىٰ : الأَشْبَهُ بالحقّ ، وأَمَثُلُهم طَرِيقةً أعدلُهم وأَشْبِهُهم بأهلِ الحقّ ، وأعلَمُهم عند نفسِه بما يقول . والمَثْلُة : العُقوبةُ والتنكِيلُ جَمْعُه مَثُلَاتٌ ، والمُثْلَةُ : المَثُلَةُ والجَمْعُ مُثَلَاتٌ ، والمُثْلَةُ : المَثَلَةُ والجَمْعُ مَثُلَاتٌ ، والمُثْلَة : المَثَلَةُ والجَمْعُ مُثَلَاتٌ ، والمَثْلَة : المَثَلَةُ والجَمْعُ مُثَلَاتٌ ، والمَثْلَة : المَثَلَةُ والجَمْعُ مُثَلَاتٌ ، والمَثْلَة : المَثَلَةُ والجَمْعُ مَثَلَاتُ ، والمَثْلَة : المَثَلَة والجَمْعُ مَثَلَاتُ ، والمَثْلَة تَعْمَا مَنْ المَثَلَة والجَمْعُ والمَثَلَة المُثَلِقُ المَثَلِقَةُ والجَمْعُ وَالْمَعْمُ والْمُثَلِقُ والْمَنْ والْمُثَلِقُ المَثْلُونَ الْمُثَلِقِ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ والْمُثَلِقُ الْمُثَلِقِ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُعُمِّ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُونِ الْمُعْدِلِهِ الْمُهُمُ الْمُلْكُ الْمُثَلِمُ الْمُنْسِلِ الْمُعْلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُقُونِ الْمُثَلِقُ الْمُثُلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُثَلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُونِهُ الْمُثَلِقُ الْمُنْكُونُ الْمُثَلِقُ الْمُعُولِ الْمُنْكُونُ الْمُ

وَمَثَّلَ الشَّيْءَ لَه تَمثِيلًا : صَوَّره له حَتَّىٰ كأَنه ينظر إليه ، وامْتَثَلَهُ هو تَصوَّرَهُ وامتثلَ طريقَتَهُ تَبِعَها فلم يَعْدُهَا ، وامتثَلَ مِنه : اقتَصَّ كَتَمَثَّلَ مِنه .

المَثَلُ السَّائرُ:

والمَثَلُ - أيضا - جُملةٌ من القول مقتطعةٌ من كلامٍ أو مُرْسَلَةٌ بذاتها ،

<sup>(</sup>۱) محمد : ۱۵ .

<sup>(</sup>۲) مريم : ۱۷ .

تُنقل مِمَّن وردتْ فيه إلى مُشَابِهِه بدون تغيير ، مثل : « الرائدُ لا يكذِبُ أهلَه » و « الصَّيْفَ ضَيَّعْتِ اللَّبَنَ » والغرضُ من ضرب المَثَل التأثيرُ وَهَيْجُ الانفعَالِ . . كَأَنَّ ضَارب المَثَلِ يَقْرَ عُبه أَذنَ السامع قَرْعا ينفذُ أثرُه إلى قلبه ، وينتهي إلى أعماق نفسِه ، وَيُظْهِرُ ضَرْبُ المَثَل المعنى جَليًّا ، قالوا : وَهُو ضَرْبٌ سَامٍ من فَصِيح الكلام ، جَرَىٰ عليه القرآنُ الكريمُ لتأكيد مَعنى أو بَيانِ غاية .

وقد جاء المثَلُ في القرآن العظيم في كثير من المواطن يخاطِبُ العقلَ ، وَيُرشده ، وَيُسدِّده ، ويُبصِّره ، ويُبصِّره ، ويُبسِّده ، ويُبسِّر ، له الطريق إلى الحق ، ويَهدي القلبَ ويُبصِّره ، ويدعو البشرَ إلى التفكُّر والتدبُّرِ ، ليكونوا على بَيِّنة من الأمر ، وَلِيَحْيَوْا على بصيرة ، يقول الله عز وجل : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأُمْثُلُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ مُ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) .

ويقول سبحانه : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ (٢)

### وفي الحديث الشريف:

وقد جاء المُثَلُ في أحاديثِ رسولِ اللهِ عَلَيْكُ لتوضيح المقاصد ، وتقريبِ المعاني ، وبيانِ المرَامِي ، للتبصير والتعليمِ والهدايةِ والإرشاد .

وقد قيل: المثل أعون شيء على البيان.

#### في منزلة المثل :

ويقول على بنُ محمدٍ بنُ حبيبٍ الماورديّ في كتابه « أدب الدُّنيا والدِّين »

<sup>(</sup>١) الحشر : ٢١ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٤٣ .

يقول في الأمثال: لها من الكلام مَوْقِعٌ في الأَسْماع، وتأثيرٌ في القُلوب، فلا يكادُ الكلامُ المُرْسَلُ يَبْلُغُ مَبْلَغَها، ولا يُؤَثِّرُ تأثِيرَها، لأَنَّ المعانِي بها لائِحةً، والشواهِدَ بها واثقة ، والنفوس بها وامِقة ، والقلوب بها واثقة ، والعقولَ لها موافِقة ، فلذلك ضرَبَ الله الأمثالَ في كتابه العزيز، وجَعلها من دلائلِ رُسلِه، وأوضَحَ بِها الحجَّة على خُلقه، لأنَّها في العقول معقولة ، وفي القلوب مقبولة . ومَا المحجَّة على خُلقه ، لأنَّها في العقول معقولة ، وفي القلوب مقبولة . ٢٦٠/ ٢٥٩

إِنَّ الأَمْثالَ فيها التذكيرُ والوعظُ ، وفيها الحثُّ والزَّرُ ، وهي في تصويرها للمعاني تكشفُ للسامع عَمَّا خَفِي من الخير أو الشرِّ والحُسْنِ والقُبْح ، وَتُثِيرُ في النفوس الطيِّبة الرغبة في الفضيلة والنفورَ من الرذيلة ، وحبَّ الصلاح ، وكراهة الفساد ، كا تُشَوِّقُ الأَمْثالُ إِلى معالي الأَمور ؛ لهذا كانت وسيلةً تربوية عُني بها المربون وحَثُوا طلبةَ العِلم على حِفْظِ الأَمثالِ والحِكَمِ لأَلفاظها القليلةِ ، ومعانيها الصحيحةِ ، ومَراميها الساميةِ ، ولسرعة وصولها إلى الفهم .. وَإِنَّ الأَمثالَ إِذا ناسبَتْ حالَ السامع مع حُسن التشبيه والسلامةِ والصِّحةِ كانت زينة الكلام ، وجَلاءَ المعاني ، وباعِثةً على التدبُّر ، وتقبَّلتها النفوسُ ، وذاعت على الألسنة ، ونطق بها في كلِّ زمان (١) .

## مَثُلُّ نَبُوتٌٰ :

وممَّا جاء على لسان الصادق الأمين عَيْقِكُ وهو يدعو إلى الله ، ويحثُّ على المبادرة إلى الله على المبادرة إلى الدين الحقّ للنجاة من النار ، والوصول إلى السعادة الأبدية ، وإلا فالويلُ والهلاكُ لِمَن خالَفَه عَيْقِكُ وكذَّبه .

يقول عَلَيْكُ فِي الحديث الذي أحرجه البخاري ، ورواه أبو موسى : « مَثْلِي

<sup>(</sup>١)قال النظَّام : يجتمع في المثل أربعةٌ لا تجتمع لغيره من الكلام : إيجازُ اللفظ ، إصابةُ المعنىٰ ، حُسْنُ التشبيهِ ، وَجَودةُ الكناية ، فهو نهاية البلاغة .

وَمَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللهُ كَمَثَلِ رَجُلِ أَتَىٰ قَومًا ، فقال : رأيتُ الجيشَ بِعَيْنَى ، وَإِنِّي أَنا النَّذِيرُ العُرِيانُ ، فالنَّجَاءَ ، فأطاعْتُه طائفةٌ فَأَدْلَجُوا على مَهْلِهِم فَنَجَوْا ، وَكَذَّبَتْهُ طائفةٌ فَصَبَّحهم الجيشُ فاجتاحَهُم » .

و « مَثَلِي » أي صِفتي العجيبةُ الشأنِ « ما بعثني الله ) أي به ، فالعائدُ عذوف في روايةِ البخاري ، « بعيني » في ذِكْر العَينين في الحديث إرشاد إلى أنه تحقَّق عنده جميعُ ما أخبرَ عنه تَحَقَّقَ مَنْ رَأَىٰ شيئًا بِعَيْنه ، لا يعترِيه وَهْم ، ولا يُخالِطُه شك .

« وَإِنِّي أَنَا النَّذِيرُ العُرِيانَ » تَمَثَّلُ النَّبِي عَيَّالِيَّةُ بِالنَّذِيرِ العريانَ ، وهو مَثَلُّ لَكُلِ مُنذِرِ بِمَا يُخَافُ مُفَاجاً تُهُ ، وأصلُ هٰذَا المَثَلِ : أَنَّه كان من عادة العربِ أَنَّ الرجلَ إذا رأى الغَارة فَجَأَتْهُمْ ، وأراد إنذارَ قومِه فإنه يتعرَّىٰ من ثيابه ويُشِيرُ به ، فيعنَّلُ أَنْ قد فَجَأَهُم أمرٌ ، وممَّا يفسِّر هٰذَا ما جاء في الحديث الذي رواه بُريدة ، وأخرجه أحمدُ بسندِ جيد قال : « خَرج النبيُّ عَيِّلِيِّهُ ذَاتَ يوم ، فنادى ثلاثَ مرات : أيَّها الناسُ ، مَثَلِي وَمَثُلُكُم مَثَلُ قوم خافُوا عَدوًّ أَن يأتِيهِم ، فبعثُوا رجُلًا يتراءىٰ هم كذلك إذ أَبصرَ العدوَّ ، فأقبلَ لِيُنذِرَ قَومَهُ ، فخشِي أن يتراءىٰ هم م كذلك إذ أَبصرَ العدوَّ ، فأقبلَ لِيُنذِرَ قَومَهُ ، فخشِي أن يُدرِكَه العدوُّ قبل أن يُنْذِرَ قومَه ، فأَهوَىٰ بثوبه : أيها الناسُ أُتِيتُمْ – ثلاثَ يُدرِكَه العدوُّ قبل أن يُنْذِرَ قومَه ، فأَهْوَىٰ بثوبه : أيها الناسُ أُتِيتُمْ – ثلاثَ مرات – » .

« فالنَّجَا النجاءَ » بِقَصْر الأُولِ ومَدِّ الثاني ، أو « فالنجاءَ النجاءَ » كا جاء في بعض الروايات ، أي اطلبوا النجاءَ والخلاصَ بأن تُسرِعوا الهربَ ، وفي ذلك إشارةً إلى أنهم لا يُطِيقون مقاومة ذلك الجيش .

« فأطاعته طائفةٌ فَأَدْلجُوا على مَهْلِهم فنجوا »أي أطاعه بعضُ القوم فساروا

أُولَ الليلِ أَوْ كُلَّه بسكينة وَتُؤَدَةٍ ورفْق ، أي سَيْرًا لا مشقَّة فيه ، ولا إِزعاجَ معه ، ولا أَوْ كُلُّه بسكينة وَتُؤَدَةٍ ورفْق ، أي سَيْرًا لا مشقة فيه ولا ومع ذلك نَجَوْا من الهلاك ، وكذلك شَرْعُه عَيْقِالِكُ فإنه يُسْرٌ لا مشقة فيه ولا إِرهاق ، ومع ذلك يُوَصِّلُ إِلى النجاةِ من النَّار والسعادةِ الأَبديَّة .

#### طريقُ السلامة والنجاة :

إِنَّ السَائِرَ فِي طَرِيقِ النَّبِيِّ مَحْمَدٍ عَيِّكَ إِنَّمَا يَسَيَرُ عَلَى هَدَى وَنُور ، وَلَذَا تَحْسُنُ عَاقَبَتُه ، وَمَن أَرَادِ الله بِه خيرا هُدِيَ إِلَى الإسلام ، كَمَا قَالَ تعالى : ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَىٰمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَىٰمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَىٰمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَىٰمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ فَلَيْ السَّمَاء ﴾ (١) .

وقال سبحانه : ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبُه ﴾(۲) .

« وَكَذّبتُه طائفةٌ فصَبَّحهم الجيشُ فاجتَاحهم » قال الطّيبي : عَبَّر في الفرقة الأولى بالطاعة ، وفي الثانية بالتكذيب لِيُؤْذِنَ بأنَّ الطاعة مسبوقة بالتصديق ، وَيُشْعِرَ بأنَّ التكذيب مُسْتَتْبعُ للعصيان . وَإِنَّ قومًا لا يُطيعون الناصِحَ الأمين مصيرُهم الهلاكُ والشقاء ، « فصبَّحهم الجيشُ فاجتاحهم » الناصِحَ الأمين مصيرُهم الهلاكُ والشقاء ، « فصبَّحهم الجيشُ فاجتاحهم » أي طَرَقَهُمْ بَغْتةً فاستأصلهم وأهلكهم ، قال الطيبي : شبَّه عَيِّق فسه وإنذارَه أي طَرَقهُمْ بَغْتةً فاستأصلهم وأهلكهم ، قال الطيبي : شبَّه عَيِّق فصه وإنذارَه ومَه هجومَ جيش في وقت الصباح ، وشبَّه مَن أطاعه من أمته ومَن عصاه ، بِمَن كذَّب الرجلَ في إنذاره ومَن صَدَّقه . .

فانظُرْ إلى المَثَلِ كيف يُؤثّرُ في الشعورِ والتفكيرِ ، ويُؤدّي المعنى واضِحًا جَلِيًّا من أقربِ طريقٍ ، وأوجَزِ عِبارة ..

أحمد بن محمد طاحون

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٢٢ .

#### مَّن سوية البقرة

# ٢- ١- أصناف الناس وَمِثَل للنافق.

قال الله تعالى من سورة البقرة : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُم فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُنْصِرُونَ \* صُمٌّ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُم فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُنْصِرُونَ \* صُمٌّ بُكُمٌ عُمْى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ ١٨:١٧٠

« مَعْلُهم » : المَثَلُ والمِثْلُ والمَثِيلُ كالشّبه والشّبه والشّبيه وزنًا ومعنًى في الجُملة ، وهو مِن مَثَلَ الشيء مُثولًا إذا انتصب بارِزًا فهو ماثِلٌ ، وَمَثَلُ الشّيءِ صِفَتُه التي تُوضِّحه ، وَتَكْشِفُ عن حقيقته ، أو ما يُراد بَيانُه من نُعوته وأحوالِه ، ويكون حقيقة ومَجازًا ، وأَبْلَغُه : تَمثِيلُ المعانِي المعقولةِ بالصّور الحِسيّةِ وعكسه ، ومنه الأمثالُ المضروبة ، وتُسمّى الأمثالُ السائرة ، ومنه ما يُسمّيه علماء البيان : الاستعارة التمثيلية ، وهي مِن المَجاز الذي يُوضِّحُ المعنى ، ويؤثّر في النفس ، ويُقْنِعُ العقْلَ ، قال المبرّدُ : المَثَلُ مأخوذُ من المثال ، وهو قولٌ سائر ، يُشبّه به حالُ الثانِي بالأوّل ، والأصلُ فيه التّشبيه ، فمعنى : مَثُلَ بيْن يَديْه إذا انتصبَ — قائما — أَشْبه الصورة المنتصبة .

وفي صَدْر سورةِ البقرة وصَفَ الله عز وجلَّ المؤمنين بأربع آياتٍ ، ثم عَرَّفَ حَالَ الكَافرين في آيتين ، ثم نَزلت في بيان حالِ المُنافقين الذين يُظهِرون الإيمانَ ويُبطِنُون الكَفْر ثلاثَ عشرةَ آيةً ، لأَنَّ النفاقَ - كايقول ابنُ كثير - يَشتَبِهُ على

كثير من الناس ، لهذا جاء الإطنابُ في ذِكْرِهم بصفاتٍ متعدِّدة ، كلَّ منها نِفاقٌ ، كا أُنزل الله عز وجل فيهم سورة بَراءة ، وسورة المنافقين ، وذكرهم سبحانه في سورة النِّساء ، وسورة النور وغيرِها من السور ، تعريفًا لأحوال المنافقين لتُجْتَنَبَ ، ويُجتَنبَ من تَلبَّسَ بها أيضا .

وقد ألحق الله عز وجل المنافقين بالكَافِرين لِنفي الإيمان عنهم بقوله الحق : ﴿ وَمَا هُم بِمُؤْمِنينَ ﴾ في الآية الكريمة : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللهِ وَبِالنَّهِ مِا الْمَوْمِنينَ ﴾ (١) إذ هُم أظهرُوا الإيمان ، وأبطنُوا الكُفْرَ وأخفُوه في أنفسهم ، وإنَّ حقيقة الإيمان : مَعْرِفَةٌ بالقلب ويَقينَ ، وقولُ باللِّسان ، وعمَلُ بالأرْكَان ، أي الاعتقادُ الصحيحُ مع القولِ والعملِ .

وَإِنَّ السعيدَ حَقَّا هو الذي يَعِيشُ على اليقين الصحيح ويموتُ على اليقين ، وَيُبَعَثُ على اليقين . فه وُلاء هم أولياء الله وأحبَّاؤه وأهل كرامته إذ الأعمال بالخواتيم ، نسأل الله السلامة والعفو والعافية وحُسنن الخاتمة ، ولقد دخل بعض الناس في الإسلام ، وأقبلُوا على نُوره ، ولكن منهم من ارتدَّ ، ومنهم من نافق – الناس في الإسلام ، وأقبلُوا على نُوره ، ولكن منهم عن ارتدَّ ، ومنهم من سورة والعياذُ بالله – فارتدَّ في الباطن ، وفيهم يقول الحق تبارك وتعالى من سورة المنافقين : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ (٢)

### في مَعنى النفاق :

وفي مَعْنى النَّفاقِ يقول علماء اللغة : سُمِّيَ المنافقُ منافِقًا لِإظهاره غيرَ ما يُضْمِرُ تشبيهًا باليَرْبُوع ، له جُحْرٌ يُقال له : النَّافِقَاءُ ، وآخرُ يُقال له :

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨ .

<sup>(</sup>٢) آية : ٣ .

القاصِعَاء ، وَذَلك أَنه يَخْرِقُ الأَرْضَ حَتَّى إِذَا كَادَ يَبْلُغُ ظَاهِرَ الأَرْضِ أَرَقَّ التَّرَابَ ، فَإِذَا رَابَهُ رَيْبٌ دفع ذَلك الترابَ برأْسِه فخرج ، فظاهِرُ جُحرِه ترابٌ ، وباطنُه حَفْرٌ – أي ما حُفِر وهو الحُفْرةُ في الأَرض – وكذلك المنافقُ ظاهرُه إِيمانٌ ، وباطنُه كُفْرٌ رغْبةً أو رهْبةً ، قال ابنُ جُريج : المنافقُ يخالِفُ قولُه فِعلَه ، وسَرُّه عَلانِيتَه ، وَمَدْخلُه مَخْرَجَهُ ، وَمَشْهَدُه مَخِيبَهُ .

إِن النفاقَ إِظهارُ الخيرِ وإِسرارُ الشَرِّ ، ومنه نِفاقٌ اعتقاديٌّ ، وهو الذي يُخَلِّد صاحبَه في النار كه ولاء الذين بينتْ أحوالَهُم سورةُ البقرة وغيرُها ، ومنه نفاقٌ عمليٌّ وهو من أكبر الذنوب .

إِنَّ المُومنَ يوافقُ سِرُّه عَلَنَهُ ، وَفِعْلُه قُولَه ، لأَنَّه يُخلِص دِينَه لله عز وجل ، وإِنَّ الكافرين مَحَّضُوا الكُفْر ظاهِرًا وباطِنًا ، والكُفْر والإيمانُ طَرَفَان ، وَإِنَّ المنافقين هم أخبثُ الكَفَرةِ لأَنَّهم ضَمُّوا إلى الكُفر استهزاءً وخِدَاعًا ، وتمويهًا ، وتدليسًا ، وفيهم يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْمُعْلَفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ (١) لأنهم آمنُوا بأفواهِهم ولم تُؤمن قلوبُهم ، وأضمرُوا الكيْدَ مِن ٱلنَّارِ أَن المُسلمين ، وسَعَوْا إلى الصَّدِّ عن الإسلام ، وإيقادِ نارِ الفِتَنِ بين المسلمين ، للمسلمين ، والضلال ، والجهل .

# المَثَلُ في الآيتين :

وَإِنَّ المَثَلَ الذي تدبَّرناه في الآيتين الكريمتين يتَّصلُ اتِّصالًا وثيقا بما جاء في الآيات قَبله مِن وصْفِ حالِ المنافقين ونعوتهم التي نَبَّه الله سبحانه عليها لِئلَّا في الآيات قَبله مِن وصْفِ حالِ المنافقين ونعوتهم التي نَبَّه الله سبحانه عليها لِئلَّا في الآيات في المُناهِ على النفاق ومسالِكهم ، لهذا ينبغي أيغترَّ بظاهر أمرهم ، وللتنفير من خصالِ أهلِ النفاق ومسالِكهم ، لهذا ينبغي

<sup>(</sup>١) النساء : ١٤٥ .

أن نتأمل ما جاء في هذه الآيات البينات قبل تناوُل المثَل لتتضحَ لنا مرامِيه ولتكونَ الصورةُ جليةً من جميع جوانبها .

لقد نعى الله على المنافقين خُبتُهم في قوله : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا مِاللهُ وَمِالْيُوْمِ ٱلآخِرِ ﴾ وهنولاء كانوا في عصر التنزيل كعبد اللهِ بنِ أَبَيّ بنِ سَلول وأصحابه ، وكان أكثرُ المنافقين في المدينة من اليهود ، ولهم نُظَراءُ في كلِّ عصر وَمِصْر . ﴿ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ أي وما هُم بداخلين في عدادِ المؤمنين الصادقين الذين يَشعرون بعظم سُلطان الله ، وَيُوقنون أنه سبحانه مُطَّلعٌ على سِرِّهم ونَجُواهم ، إذ كانوا في الحقيقة مُنغمسِين في الشُّرور والمآثِم ، ضَالعين في الغِشِّ والكذب والخيانةِ والطمَع ، كما كانوا في الحقيقة مشركين ، منهم من يقول : عُزِيرُ ابنُ اللهِ ومنهم مَن كان على دِين آبائه من تقديس الأصنام والأوثان ، وَإِن كَان ظَاهُرُهُمُ الْإَيْمَانَ : ﴿ يُحَادِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَحْدَعُونَ إِلَّآ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾(١) أي بإظهارهم ما أظهروه من الإيمان مع إسرارهم الكفرَ يعتقدون بجهلهم أنهم يَخدعون الله بذلك وأنَّ ذلك نافِعُهم عنده سبحانه ، وأنه يرو جُ عليه كما يروج على بعض المؤمنين . . ولهـٰذا قابلهم على اعتقادهم ذلك بقوله: ﴿ وَمَا يَحْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ أي وما يَغُرُّون بصنيعهم هلذا ، ولا يَخْدعون إلَّا أنفسهم ، إذ ضَرَرُ عَمَلِهم لاحقٌ بهم ؟ لْأَنُّهُم يُلْقُونَ بِأَنفِسِهِم في مَهاوي الهلاك والرَّدَىٰ ، إذ كيف يخادع الـمخلوقُ مَن عَرف البواطن ؟ وهـ ذا يدلُّ على أنَّ المنافِقَ لم يَعْرِف ربَّه ، إذ لوْ عَرَفه لعرف أنه سبحانِه لا يُخْدَعُ ، لذا نَفَىٰ اللهُ عنهم الشعورَ في مخادعتهم لله ﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ أي وما يَفْطِنُون أنَّ وبَال خَدْعِهم رَاجِعٌ عليهم ، فيظنون أنهم قد

<sup>(</sup>١) البقرة : ٩

نَجَوْا بِخَدْعِهِمْ وَفَازُوا ، وإِنَّمَا ذَٰلَكَ فِي الدنيا ، وفِي الآخرة حين يتحسَّرون يُقالَ لهم : ﴿ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَمِسُواْ نُورًا ﴾(١) .

يقول ابنُ كثير : أَعْلَمَ اللهُ عِبادَه المؤمنين أَن المنافقين بإساءتهم إلى أنفسهم في إسخاطهم عليها ربَّهم بكفرهم وشكِّهم وتكذيبهم غيرُ شاعرين ولا دَارِين ولكنَّهم على عَمْياءَ من أمرِهم مُقيمون .

وقد بيَّن الله عز وجل الفساد الذي في عقائدهم ، سواءً كان بالشكِّ والنفاق ، أو بالجَحْد والتكذيبِ فقال : ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ أي لخلُوها عن العِصْمةِ والتوفيق ، والرعايةِ والتأييدِ فملاً الشكُ في الإسلام قلوبَهم ﴿ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا ﴾ أي نِفاقا وَرِجْسًا ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ أي بسبب كَذِبهِم في دعواهم الإيمانَ بالله واليومِ الآخرِ وهم مُكذّبون برسله وآياته .

وكان المنافقون إذا نُصِحوا بترك الفسادِ في الأرض بالكفر والمعاصي ، وموالاةِ الكفارِ والمشركين ، والسعْي إلى تفريق الناسِ عن التصديق بالنبى عَلَيْتُهُ والإيمانِ بالقرآن ادَّعَوْا أنهم مُصلحون ففضَح الله نواياهم فقال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا بَالقرآن ادَّعَوْا أنهم مُصلحون ففضَح الله نواياهم فقال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا فَسُدُون اللهُ مُعْلَدُون \* أَلاَّرْضِ قَالُوا إِنَمَا نَحْنُ مُصْلِحُون \* أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ المُفْسِدُون وَلَكن من جهلهم لا يَشعرون بكون ما هُم عليه من الخُبث والشرِّ هو عينُ الفساد .

لقداستحوذَ عليهم الشيطانُ ، فأنساهم ذِكْرَ اللهِ والحَشْيةَ منه ، فأفسَدُوا في الأرض ، وَهُم يتوهَّمون أَنَّهم مُصْلِحون .

<sup>(</sup>۱) الحديد : ۱۳ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٠ .

<sup>(</sup>٣) البقرة ١١ و ١٢ .

#### ٣- ب- من السفهاء على الحقيقة.

المنافقون استحوذَ عليهم الشيطانُ ، فأنساهم ذِكْرَ اللهِ عز وجل ، وصاروا من حزبِ إبليسَ يُفسدون في الأرض ويظنُّون أَنهم مصلحون ، وإذا نُصِحُوا بالاستقامة والتفكُّر في آيات الله ، واتباع نبيّه عَيِّلِهُ عن صِدْقِ وإحلاص ليَحْظُوا بالسَّعادة في المَعاش والمَعاد أعرضوا ، وآزروا الباطلَ وأهلَه ، وزَعموا أنَّ ممالاً تَهم للمشركين والكفار إنما يُراد بها الإصلاحُ بينهم وبين المؤمنين . فَفَضَح القرآنُ الكريمُ نواياهم ، وردَّعليهم وكذَّبهم في دعواهم الإصلاحُ فقال : فَفَضَح القرآنُ الكريمُ نواياهم ، وردَّعليهم وكذَّبهم في دعواهم الإصلاحَ فقال : فَفَضَح القرآنُ الكريمُ نواياهم ، وردَّعليهم وكذَّبهم في دعواهم الإصلاحَ فقال : غريزةً في طباعهم بما تمكن فيها من الشَّبُهِ ، وبما أَشْرِبَتُه قلوبُهم من الحسد ، فعصَوْا الله ورسولَه ، ولم يَسعَوْا إلى تَبين الحق واتباعه .

وكان ه وكلائكته ، وكتبه ، ورسله ، وبالبعث بعد الموت ، وبالجنّة والنار وغير بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، وبالبعث بعد الموت ، وبالجنّة والنار وغير ذلك مِمّا أخبر الله به في كتبه وعلى ألسنة رسلِه الكرام مِثْل أصحاب رسولِ الله على الله عنه ومنهم عبد الله بنُ سكام وكان من قَبْل إسلامه حَبْرًا من أحبار اليهود ، وغيره مِمّن هُدوا إلى الحق وخالص الإيمان . كان المنافقون إذا لُفِتُوا إلى ه ولاء وطلب إليهم الإيمان كما آمن أهل العقل والحكمة من الناس ، وأن يُطيعوا الله ورسولَه بامتثال الأوامر ، وتركِ الزواجر ، أعرضُوا وأبوا واستكبروا وأصرُّوا على ورسولَه بامتثال الأوامر ، وتركِ الزواجر ، أعرضُوا وأبوا واستكبروا وأصرُّوا على

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٢

خُبث النوايا ، وسوءِ المقاصد نحو الحَقِّ وأهلِه ، وقد فضحتهم الآياتُ من سورة البقرة ولنتدبر : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كَمَآ ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كَمَآ ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كَمَآ ءَامَنَ ٱلسُّفَهَآءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

كما ءَامَنَ ٱلنَّاسُ ﴾ أي من أمثال أصحابِ رسولِ اللهِ عَيَّتُكُم ، ومن المصْطَفَيْنَ الأَخيار والصِّدِيقِين والصَّالحِين في كل عصر كإبراهيمَ وعيسى وموسى وأتباعِهم ، ومن كل مَن استخدم عقلَه استخدامًا صحيحًا ، ونظر في الأدلة ، وأقبل على نُور الدين الحقِّ فصحَّ إيمانُه ، وصَلَح عملُه ، واستقام مسلَكُه .

و ﴿ السُّفَهَاءُ ﴾ جَمْعُ سَفِيهِ وهو الجاهلُ الضعيفُ الرأي ، القليلُ المعرفةِ مُواضعُ المصالح والمضارِّ . والسَّفَهُ هو الطَّيْشُ ، وَخِفَّةُ العقلِ ، وَضَعْفُ الرأي . ومن لوازمه سوءُ التصرُّف ، وقد أراد المنافقون بالسُّفهاء : أتباعَ النبيِّ الرأي . ومن لواقفين عند ما كان عليه ، المُعْرِضين عن غير ما أُنْزِلَ إليه عَيْقِيلٍ ، وهم أهلُ الحِكْمةِ والرأي السَّديد .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٣.

إِنَّ شَرَّ مَا تُبتلَى بِهِ أَمَةٌ ، أو جماعةٌ ، هم أولئك المنافقون الذين يُظْهِرونَ الخير ، وَيُعْطُونَ النَّاسَ مِن طَرَفِ اللِّسانِ حلاوةً ، وقلوبُهم تتقِدُ بنيران الحقدِ والحسد ، وتنطوي نفوسُهم على الشر والفساد .

وكان من حِصال هـ ذا الصِّنف في عصر التنزيل أنهم إذا لَقُوا أهلَ الإيمان ، أظهروا الإيمان ، وأعلَنوا به ، وقالوا ﴿ ءَامَنَّا ﴾ وبـدا من كلامهـم الموالاةُ والمصافاةُ غُرورا منهم للمؤمنينَ وَنِفاقًا ، ومصانعةً ، وتَقِيَّةً ، ورغبةً في المغانم وما يُقَدَّرُ للأمة من الخير ، أما إذا انصرفُوا من مجالس المؤمنين إلى دعاة الفتنةِ وعُمَّالِ الإفساد وأنصار الباطل ، ولقوا زعماءَ الضلالِ منهم وقادتَهم في الشر والإلحاد والشركِ ﴿ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ أي إنهم على مِثْل ما هُم عليه من إضمار السُّوء للإسلام وأهلِه ، ولنتدبر قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَّاوَ إِذَا حِلُواْ إِلَىٰ شَيْطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾(١) أي إنهم على عقيدةِ شياطينهم من أصحابهم وزعماء الشرِّ منهم وعلى عملهم ، وإنما يستهزئون بالمسلمين ، ويسخرون بهم حين يُظهرون لهم أنهم مسلمون ، فكشَفَ القرآنُ الكريمُ عن هـٰذا التلوُّن ، وهـٰذه الذبذَبة ، وقَابَلَهم عليها بما فَضَحَ بُهتانهم فقال: ﴿ اللهُ يَسْتَهْ زِئُ بِهِ مُ ﴿ (١) أَي يُجازِهم جزاءً الاسْتِهْزاء ، وَيُعاقِبُهم عقوبةَ الخِدَاع ، فأخْرَ جَ سبحانه خَبَرَهُ عَن جزائه إِيَّاهِم ، وعقابِه لهم ، مُخْرَ جَ خَبرِه عن فِعْلهِم الذي عليه استحقُّوا العقابَ في اللَّفَظ ، وإن اختلف المعنيان ، كما قال تعـالى : ﴿ وَجَزَآؤُاْ سَيِّعَـةٍ سَيِّعَـةٌ مِّثْلُهَا ﴾(٣) وقوله تعالى : ﴿ فَمَن آعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَآعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْـل مَا

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٥.

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٤٠ .

آعْتَكَىٰ عَلَيْكُمْ ﴿ (١) فَالْأُولَ ظُلْمٌ ، وَالثَّانِي عَدْلٌ ، فَهِمَا وَإِنَّ اتَّفَقَ لَفَظَاهُمَا فَقَد اختلف معناهما .

وقد بَيِّن ابنُ جرير كَا نَقَل عنه ابنُ كثير : أَنَّ المكْر والخِداعَ والسخريةَ على وَجْهِ اللَّهِ عَنَّ وجلَّ بالإِجماع ، وَأَمَّا على وجْه الانتقامِ والمقابلةِ بالعدل والمجازاةِ فلا يَمْتَنِعُ ذلك ، وَرُوى عن ابنِ عباس في قوله تعالى : ﴿ ٱللهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِم ﴾ قال : يَسْخَرُ بِهِم للنِّقْمةِ مِنْهم .

﴿ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغَيَٰنِهِم يَعْمَهُونَ ﴾ (١) .. والطَّغيانُ مُجاوزَةُ الحَدِّ في العِصيان .. واللهُ هو الزِّيادةُ في الشَّيءِ مُتَّصِلَةٌ به ، والعَمَهُ الضَّلال .

## من حكمة الله عز وجل:

إِنَّ من حكمة اللهِ عز وجل أنه يُمْهِلُ العصاة وأهلَ الضَّلال ، وَيَزِيدُهم ويُعافيهم ، ويَرزقهم فتطولُ عليهم نعمتُه ، وتُبِطئُ عنهم نقمتُه ، فيعيش هو لاء في ضلالهم وكُفرهم الذي غَمَرهُم دَنسُه وعَلاهم رِجْسه يَتَرَدَّدُون ضُلَّالًا في حَيْرة ، لا يَجدُون إلى المَحْرَجِ مِنه سبيلا ، لأن الله طبَع على قُلوبهم وخَتَمَ عليها ، وأعْمَى أبصارَهم عن الهدى وأغشاها ، فلا يُبصرون رُشدًا ، ولا يهتدون سبيلا ، ويا ويلهم مِن عذابِ الله ونِقْمَتِه .

#### ظَلَمُوا أنفسهم:

وه ولاء الذين احتاروا النفاق والضلالة على الهدى قد ظَلموا أنفسَهم إِذَ الشَروا الهلاك والضَّياع والشقَاء والتعاسة وسوء المصير، فخسِروا خُسرانا مُبينا،

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩٤ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٥ .

وقد بين الله عز وجل لنا حالهم ، لنعتبرَ ونتعظَ ، ونتقِيَ هـُـذه المسالكَ الخبيثةَ ، ولنسمَعْ ما بينه الله عز وجل فيهم : ﴿ أُوْلَبِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُاْ ٱلضَّلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينِ ﴾ (١) .

إِنَّ هَ وَلاهِ المنافقين عَدَلُوا عن الهُدَى إِلَى الضَّلال ، واعتاضُوا عن الهُدى الله التخبُّط في الضَّلالة ، فهل من العقل أن يَبذُلَ المرءُ الهدى ثمنًا للضلالة ؟ ويَشترِيَ الكفرَ بالإيمان ؟ إنها صفقةٌ غيرُ رابِحة ، وأصحابُها غيرُ راشدين في صنيعهم ذلك .

لقد عني القرآنُ الكريم ببيان حال هذا الصنف من الناس ، والكشف عن خفايا نفوسهم ، وتبصير أهل العقل والحكمة بسُخْف تفكيرهم ، وسوء مسالِكهم ، وما تنطوي عليه قلوبُهم من الشرِّ للحق وأهلِه ، لأنَّ بلاءَ المنافقين عظيم ، وداءَهم دَفين ، ومقاصِدَهم غاية في السوء إذ خرجوا من الهدى للضلالة ، ومن الجماعة إلى الفُرقة ، ومن الأمن إلى الخوف ، ومن السُّنَة إلى البِدْعة .. فطريقُهم شرُّ طريق ، ومصيرُهم أسوأ مصير : ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي اللَّهُ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَلَن تَجِد لَهُمْ نَصِيرًا \* إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَالْ تَجِد لَهُمْ نَصِيرًا \* إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِللهِ فَأُوْلَ لِكَمَعَ المُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِللهِ فَأُولَ لِمَن المُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِللهِ فَأُولَ لِللَّكُ مَعَ المُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ وَاعْتِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ وَاعْتِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ وَاعْتِينَ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ (٢) .

وبعد أن فَصَّلت الآياتُ من سورة البقرة حالَ المنافقين ضَرَبَ اللهُ لهم مَثَلَيْن فيهما من الروعة والجمالِ والإيجازِ والإعجازِ ما يَزِيد المعنى وضُوحا ويُؤكِّده وَيُقرِّره في النفس . . نسأل الله سلامة الدين وصِدْقَ اليقين .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦ .

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٤٥ و ٢٤٦ .

## ٤ - ج - ففد واالنوروبقي لهم الإحراق.

اشتراءُ الضَّلالةِ بالهُدى معناه احتيارُ الضلالةِ على الهُدى واستبدالُها به على سبيل الاستعارة ، لأنَّ الاشتراءَ فيه إعطاءُ بَدَلٍ وأَخْذُ آخَر .

فإن قِيل كيف اشترى المنافقون الضلالة بالهُدى وما كانوا على هُدى ؟ أجاب عن هذا السُّوَالِ بعضُ المفسِّرين فقال : جُعِل المنافقون لـتمكُّنهم من الهُدى وإعراضِه لهم (١) كأنه في أيديهم ، فإذا تركوه إلى الضَّلالة فقد عَطَّلُوه ، واستبدلُوها به ، ولأن الدينَ القيِّمَ هو فطرةُ اللهِ تعالى التي فَطَرَ النَّاسَ عليها فكلُّ من ضَلَّ فهو مُستَبدِلٌ خِلَافَ الفِطْرة .

والضلالة معناها الجَوْرُ عن القَصْدِ وفَقْدُ الاهتِدَاء ، يقال : ضَلَّ منزِلَه ، فاسْتُعِير اللفظُ للذهاب عن الصَّواب في الدِّين .

وفي المَثَل : ضَلَّ دُرَيْصٌ نَفَقَهُ ، ودُرَيْصٌ تَصْغِيرُ دِرْصٍ ، وهُو ولَدُ الفَّارِةِ والبربوعِ ونظائرِهما ، وَنَفَقُه أَي جُحْره ، وهو مَثَلٌ يُضْرَب لِمَن يَنْسَى الحُجَّةَ عند الحاجة .

والضلالةُ والضلالُ نقيضُ الهُدى الذي هو الرشاد إلى القَصْد . وأصلُ الضيلالةِ الحَيْرة ، وَيُسمَّى النِّسيانُ ضلالةً لِمَا فيه من الحَيرة ، قال تعالى : ﴿ فَعَلْتُهَاۤ إِذًا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ (٢) أي النَّاسين ، وَيُسَمَّى التلَفُ والهَلَاكُ

<sup>(</sup>١) يُقَال : أَغْرَضَ لَكَ الصَّيْدُ فَارْمِهِ ، أي إِذَا أَمْكَنكَ مِن عَرْضِه ، أَيْ جَانِيه .

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٢٠ .

ضلالةً كما قال عز وجل: ﴿ وَقَالُوۤا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾(١) والربْح هو الفضْلُ على رأسِ المال ،

والتجارةُ صِناعةُ التَّاجر ، وهو الذي يَبيع ويَشتري للربح ، ولنسمع قول الله عز وجل : ﴿ أُوْلَبِكَ ٱلَّذِينَ ٱللهُ تَرَوُا ٱلضَّلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت تُجَرَّتُهُمْ ﴾ (٢) .

إِنَّ التَّاجِر في سَعْيه واختيارِه يطلبُ سلامة رأْسِ المال والرِّبح ، فإذا كان سفيها ، غير متدبِّرٍ ضَيَّع كلَّ شيءٍ ، وإن المنافقين بعد أن تمكَّنوا من الهدى والرشاد ، وقد تيسَّرت لهم أسبابه أضاعوه بالكفر والجحود ، ولم يبق لهم إلا الضلالة والحيرة والهلاك ، وحين لم يبق في أيديهم إلا الضلالة لم يُوصَفوا بإصابة الرِّبْح وَإِنْ ظَفِروا بِمَا ظَفِرُوا به من الأغراض الدنيويَّة ، لأنَّ الضال خاسِرٌ هالِك ، ولأنه لا يقال لمَنْ لم يسلم له رأسُ المالِ قدرَ بح بل يُوصَف بانتفائه فهو في تُحسران مبن .

فهل من العقل أن يدفع المرء في الضَّلالة هُدَاه ، وقد قامت عليه الأدلة ، ووضحت براهينه ، وتيسرَّت أسبابه ، ولم يبق للإنسان عُذرٌ ، وقد أرسل الله عز وجل الرسل وخاتَمهم النبيَّ محمدًا عَيْنَهُ ، وأنزل عليه الوحْيَ يدعو إلى الحق ، ويُرشد إلى الهدى ، ويُبير الطريق .

قال ابن كثير : ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُاْ ٱلضَّلْلَةَ بَالْهُدَى ﴾ أي بَذلوا الهُدى ثُمَنَا للضلالة ﴿ فَمَا رَبِحَت تِّجَلْرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ أي ماربِحَت صَفْقَتُهم في هذه البَيْعة : ﴿ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ أي راشِدين في صنيعهم

<sup>(</sup>١) السجدة : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٦ .

ذلك ، وقيل : في سابق عِلْمِ اللهِ ، وبالنسبة للمثَل أي وما كانوا مُهتدين لِطُرق التجارة كما يكونُ التجارُ المتصرِّفون العالِمُون بما يُرْبَحُ فيه وَيُخْسَرُ ، وفي هذا ترشيحٌ للمثَل الذي ضرِبَ للمنافقين الذين خَسِروا الهُدى باختيارهم الكفر على الإيمان ، وبإلقائهم بأنفسهم إلى التَّهلكَةِ بالحِرْمان من السَّعادة الأبديَّة . المَثَلُ :

لمَّا بيَّنت الآياتُ حقيقةَ صِفَةِ المنافقين عَقَّبها بِضَرْب المَثَل زيادةً في الكشْف، وتتميمًا للبيان، ولإبر ازالصفة في مَعْرِض الْمحسُوسِ المشاهد، ومن الجَلِيِّ أَنَّ لضَرْبِ المَثَل ، واستحضارِ النظائرِ شأنًا ليس بالحَفِيِّ في إبرازِ خييًّات المعاني ، ورَفْعِ الأستارِ عن الحقائق حتى تُرِيَكَ المُتَخيَّلُ في صورة المحقَّق ، والمتوهَّمَ في مَعْرِض المتيقَّن ، والغائب كأنَّه مُشاهد ، وكما يقول الجُرجاني : فإن المثل إذا جاء في معرض الذم كان مَسُّهُ أوجَعَ ، وَمِيسَمُه أَلْذَعَ ، ووقْعُه أشد ، وَحَدُّه أَحَد ، وفي مَعْرِض الخصومةِ يكون في المثل تبكِيت للخصم الألد ، وقَمْعُ لسَوْرة الجامِح الأبي .

وفي المَثَل عِبْرَةٌ وَعِظَةٌ وتوجيةٌ وإِرشادٌ مع ما فيه من إِبرازٍ للمعنى في صورة تؤثّر في النفس ، وقد جاءت الأمثال في كتاب الله عز وجل ، وفشت في كلام رسول الله عَيِّالِيَّة ، كما فشت في كلام الأنبياء والحكماء .

ولنتدبر قوله تعالى في المنافقين : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَآ وَلَنَا عَنْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَّا يُبْصِرُونَ \* صُمَّ أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَّا يُبْصِرُونَ \* صُمَّ أَكُمْ عُمْى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧ و ١٨ .

#### تقريرُ المَثَل وتوضيحُه:

يقول الحافظ ابن كثير: وتقريرُ هذا المَثَل : أن الله سبحانه شبههم في اشترائهم الضلالة بالهُدى ، وصيرورتهم بعد التبصرة إلى العَمَى بِمَن استوقَد نارا ، فلما أضاءت ما حوله وانتفَع بها ، وأَبْصَر بها ما عن يمينه وشماله ، وتَأنَّس بها ، فبينا هو كذلك إذْ طُفِئَتْ نارُه ، وصار في ظلام شديد ، لا يُبْصِر ولا يَهْتدِى ، وهو مع ذلك أصمُ لا يَسمع ، أبكمُ لا يَنطِق ، أعمى لو كان ضياءٌ لَمَا أَبْصَر ، فلهذا لا يَرجع إلى ما كان عليه قبل ذلك .. فكذلك هولاء المنافقون في استبدالهم الضلالة عوضًا عن الهُدى ، واستحبابهم الغَيَّ على الرُشد .

قال ابن كثير : وفي هذا المَثَلِ دلالةٌ على أنهم آمَنُواثم كَفروا ، أى كاجاءت الإشارة إلى هذا النوع من المنافقين في قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطُبِعَ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ من سورة المنافقين (١) ، فلما سُلِبوا الإيمان طبع على قلوبهم .

وفي الآية الكريمةِ استُعِير المَثَلُ استعارةَ الأُسَدِ للرجُلِ الشُّجاع ، للحال أو الصِّفةِ أو القِصَّة إذا كان لها شأنٌ وفيها غَرابة ، كأنه قيل : حالُهم العجيبةُ الشأنِ كحال الذين استوقدوا نارًا ، فَلمَّا أضاءَت ما حولَهم من الأمكنة والأشياء أطفأ الله نارهم التي منها استمدُّوا نُورَهم بنحو مَطَرٍ شديد أو ربح عاصفٍ جَرَفَ النار ، وَبَدَّدها ، فأصبحُوا في ظلام دامس ، وصاروا لا يُبصرون شيئا ، لأن النور قد زال ولم يبق منه أثرٌ ولا عينٌ ، فهذا حالُ من أَبْصر ثم عَمِي ، وعرَف ثم النور قد زال ولم يبق منه أثرٌ ولا عينٌ ، فهذا حالُ من أَبْصر ثم عَمِي ، وعرَف ثم

<sup>(</sup>١) الآية : ٣ .

أَنكُر ، ودخَل في الإِسلام ثم فارقه بقلبه ، فهو لا يَرجع إِليه ، ولهـٰذا قال : ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ .

ثم جَعَلَهم مَرَّةً أُحرى كالصُمِّ البُكْم العُمْى الذين فقدوا هذه المشاعرَ والحواسَّ إِذْ هم لم يَنتفعوا بها وبآثارها فكأنَّهم فقدوها ، فما فائدة السَّمع إلَّا الإصاخة إلى نُصْح الناصح وَهَدْي الواعظِ ، وما منفعة اللِّسان إلا الاسترشادُ بالقول وطلبِ الدليلِ والبرهانِ والسؤالِ لمعرفة الحقِّ والتمسكِ به ، وما مَزِيَّةُ البَصرِ إلا النظرُ والاعتبارُ لزيادة الهُدى والاستبصار ، فَمَن لم يستعمِلْ سَمْعَهُ وبصرَهُ ولسائه في شيءٍ من ذلك فكأنه فَقَدها ، وأنَّى لِمِثْلِه أن يخر جَ من الضلالة ، أو يرجع إلى هُدى واستقامة ؟

وصَفَهم الله عز وجل بأنهم ﴿ صُمُّ بُكُمْ عُمْى ﴾ مع سلامة مشاعرهم من قبل أنهم فَقَدوا منفعة السمع فلا يُصْغُون لِعِظَةِ واعظٍ ولا إرشادِ مُرشِد ، بل هم لا يَفقهون إِنْ سَمِعوا فكأنهم صُمُّ على الحقيقة ، كا فقد المنافقون منفعة الاسترشاد وطلب الحِكمةِ فلا يطلبون بُرهانا على قضيَّة ، ولا بَيانا عن مسألة تخفى عليهم فكأنهم لذلك بُكُمٌ لا يتكلّمون ، كا فقدوا منافع الإبصارِ من النظر في آيات الله الكونيةِ وفي النفس البشريةِ نظر إنعام وتدبُّر ، ولا يَرُونَ ما يَجْرِي في الليل والنهارِ من الحوادثِ والغِيرِ مِمَّا قَدَّره الله عز وجل فينز جِرُوا ويعتَبروا ، بل تمرُّ عليهم الحوادثُ والأحوالُ وكأنهم صَخْرٌ أصَمُّ ﴿ فَهُمْ لا يَودون من الضلالةِ إلى الهدى الذي تَركُوه وأضاعوه ، فهم ضائِعُون في ظلمات بعضُها فوق بعضٍ ، وهذه حالُ كلِّ مُلحِدٍ وَمُشرِكِ ومُنافق .

#### ٥ - د - النفاق حيرة وضلال.

استوقد قيل معناه : أُوْقَد ، كايقال : عَجِب واستعجب بمعنى ، وعلى هذا جاء : سَخِر واستسخر ، وقرأ واستقرأ ، وقد جاء استفعل بمعنى أَفْعَل في قول كعب بن سعد :

وَدَاعِ دَعَا يَا مَن يُجِيبَ إِلَى النَّدَى فَلَم يَسْتَجِبْهُ عند ذَاكَ مُجيب فَلَم يَسْتَجِبْهُ عند ذَاكَ مُجيب فلم يستجبه أي لم يُجِبه .

والمشهورُ الغالبُ في باب استفعل أن الهمزة والسين والتاء للطلب تقول: أستغفِرُ الله أن يأطلبُ من الله أن يغفِرَ لي

وعليه فُسِّر - أيضا - معنى : استوقد في الآية الكريمة ، فقيل : استوقد يُراد به الطلبُ من غيره أن يُوقِدَ له على المشهُور من بابِ استفعل ، وذلك يَقتضي حاجته إلى النار ، فانطفاؤها مع حاجتِه إليها أنكنى .

ووقودُ النارِ سطوعُها وارتفاعُ لَهَبِها ، والنارُ جوْهرٌ لطيف مضية حارٌ مُحرق ، والنورُ ضوءُها ، وضوءُ كلِّ نيِّرٍ ، وهو نَقيضُ الظلمةِ ، واشتقاقُها من نَارَ يَنُور ( إذا نَفَر ) لأن فيها حركةً واضطرابًا والنُّور مشتقٌ منها .

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثِلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِمْ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧ .

والإضاءةُ فَرْطُ الإنارة ، وَمِصْدَاقُ ذَلَكَ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِياءً وَٱلْقَمَرَ نُورًا ﴾ (١) .

وقيل : إِنَّ الفعل : أضاءت يتعدَّىٰ لأنه نُقل بالهمزة من ضاء « اللازم » ومنه قول العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه في النبي عَيْضَة :

وأنتَ لَمَّا وُلِدْتَ أَشْرَقَتِ الأَرِ ضُ وضاءتْ بنورِكِ الطرقُ وعلى هذا تكون « ما » في قوله : ﴿ أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾ مفعولا أي جَعَلَتِ النارُ ما حولَ المستوقِدِ مُضيئا .

وقيل: أضاءت لا يتعدَّىٰ ، لأنه يُقال ضاء وأضاء بمعنى ، فيكون الفعل مسنَدًا إلى « ما حوله » أي صارت الأماكنُ والأشياءُ التي حولَ المستوقِدِ مضيئةً بالنار ، أو يكونُ الفعلُ مسنَدًا إلى ضمير النار وحينئذ إمَّا أن تكونَ كلمةُ « ما » موصولةً وقعت عبارةً عن الأمكنة فتكونَ مع صلتِها مفعولًا فيه لأضاءت .

ولفظ « الذي » في الآية الكريمة : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ ... ﴾ يقع للواحد وللجمع ، وقيل في قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِي جَآءَ بِٱلصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ (٢) إنه بهذه اللغة . ففي قوله تعالى : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي هُولِهُ عَلَى المعنى كمثل الذين استوقدوا ، ولذلك قال : ﴿ ذَهَبَ كَمَثَلِ ٱلَّذِي هُورِهِمْ ﴾ فَحُمِل أولُ الكلام على الواحدِ وآخِرُه على الجمع .

وقيل : إنما وحَّد الذي واستوقد لأن المستوقِدَ كان واحدًا من جماعة تولَّى

<sup>(</sup>١) يونس : ٥ .

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٣٣

الإِيقادَ لهم ، فلما ذهب الضوءُ رَجَع عليهم جميعا ، فقال « بنورهم » .

أمَّا جوابُ لمَّا في قوله تعالى : ﴿ فَلَمَّآ أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ ﴾ فاختلف النحاةُ فيه ، كا اختلفوا في عوْد الضميرِ من نورهم ، فقيل - كاعند القرطبي - جوابُ لمَّا محذوفٌ وهو طُفِئَتْ ، والضميرُ في نُورهم على هذا للمنافقين ، والإخبارُ بهذا عن حالِ تكونُ في الآخرة ، كا قال تعالى من سورة الحديد : ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ ﴾ (١) .

وقيل جواب لمّاهو « ذهب الله بنورهم » والضميرُ في نورهم عائدٌ على الذي استوقد - لأنه في معنى الجمع - وعلى هذا القول يَتمُّ تمثيلُ المنافق بالمستوقِد ، والمعنى لأن بقاء المستوقِد في ظلماتٍ لا يُبصر كبقاء المنافق في حيرته وتردُّدِه ، والمعنى المرادُ بالآية : ضَرْبُ مثل للمنافقين ، وذلك أن ما يُظهرونه من الإيمان الذي تشبُّتُ لهم به أحكامُ المسلمين من المناكح والتوارثِ والغنائمِ والأمنِ على أنفسيهم وأموالِهم بمثابة من أوقد نارًا في ليلةٍ مُظلمةٍ فاستضاء بها ، ورأى ما ينبغي أن يَتَّقِيه وأمِنَ منه ، فإذا طُفئت عنه أو ذهبَتْ وصل إليه الأذى وبقى متحيّرا فكذلك المنافقون اغتروا بكلمة الإسلام ثم يصيرون بعد الموتِ إلى العذاب الأليم فكذلك المنافقون اغتروا بكلمة الإسلام ثم يصيرون بعد الموتِ إلى العذاب الأليم نورهم ، ولهذا يقولون يوم القيامة للمؤمنين الناجين : « انظرونا نقتبس من نورهم ، ولهذا يقولون يوم القيامة للمؤمنين الناجين : « انظرونا نقتبس من نوركم » .

إنَّ سياقَ الكلام في التمثيل لذمِّ المنافقين وتبشيع نواياهم ، ولتقبيح أعمالهم بأنهم بعد انتفاعِهم بضياءِ كلمةِ الإسلام واقعون في ظلمة النفاقِ التي ترمي بهم إلى ظُلمة العقاب السرمدية .

<sup>(</sup>١) الآية : ١٣.

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٤٥ .

قال السُدِّى في تفسيره نقلا عن جمع من الصحابة في قوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَضَاءَتُ مَا حَوْلَهُ ﴾ إن ناسا دخلوا في الإسلام مَقْدَمَ النبيِّ عَلِيْكُ المدينة ، ثم إنهم نافقوا ، فكان مَثْلُهم كمثل رجل كان في ظُلمة ، فأوقد نارا ، فأضاءت ما حوله من قذي أو أذي حتى عرف ما يَتَّقِي منه ، فبينا هو كذلك إذ طُفئت ناره فأقبل لا يدري ما يَتَّقِي من أذى ، فكذلك المنافق : كان في ظُلمة الشرك فأسلم ، فعرف الحلال والحرام ، والخير والشر ، فبينا هو كذلك إذ كفر ، فصار لا يعرف الحلال من الحرام ، ولا الخير من الشر .

إن المنافق يعيش في الدنيا أعمى القلبِ ضالا حائرا متخبِّطا سيِّى السريرة ، خبيث النفس ، وحين تُكشَفُ الخبايا ، وتُفضَحُ النَّوايا في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم يندم ولا ينفعه الندم . . ومن فضل الله علينا أنْ بَيَّن لنا أحوال الكفارِ والمنافقين ليكونَ لنا في ذلك عبرة ، وعظة ، وليتقِى أهل الحكمة والبصيرة مسالك الهالكين .

#### مَثِل آخر :

وفي سورة البقرة ضرب الله عز وجل مثلا آخر لصنف من المنافقين يشرح حالهم ، ويبينُ فظاعة أعمالهم ، وسوء أفعالهم ، يقول سبحانه وتعالى في تصوير حالهم :

﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَآءِ فِيهِ ظُلُمَٰتٌ وَرَعْدُوَبَرْقَ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي اَذَا نِهِم مِنَ الصَّوْعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ \* يَكَادُ الْبُرْقُ يَحُطُفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَواْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ، وَلَوْ يَعْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَواْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ، وَلَوْ شَنَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ، إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩ و ٢٠ .

« أو » في قوله « أو كصيّب » بمعنى الواو كما قال الطبرى والفرّاء ، ومن هذا في كلام العرب :

نَالَ الخِلافةَ أو كانت له قَدَرًا ﴿ كَمَا أَتَىٰ رَبَّه موسَىٰ على قَدَر أَي وكانت له قدرا .

وقيل «أو » في الآية لتساوي الشيئين أو المثلين أو القصّتين بدون شكّ ، وذلك كقولك أعطِ المسكينَ أو ابنَ السبيل ، تريد أنهما سِيّان في استحقاق الصدقة ، ومنه قولُه تعالى : ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ (١) أي الآثمُ والكفورُ متساويان في وجوب عصيانهما ، فكذلك قوله تعالى ﴿ أَوْ كَصَيّبٍ ﴾ معناه - كايقول مفسر -أن كيفية قصةِ المنافقين مُشْبِهةٌ لكيفيتَىْ هاتين القصتين وأن القصتين سواءٌ في استقلال كلَّ واحدةٍ منهما بوجهِ التحثيل ، فأيتهما مَثَلتَها -أي قصةَ المنافقين -فأنت مُصيب ، وإنْ مثَّلتَها بهما جميعا فكذلك .

والصيِّبُ : هو المطر الذي يَصوب أي ينزلُ ويقع ، ويقال للسحاب صيِّب أيضا ، وتنكير صيِّب لأنه أُريد نوعٌ من المطر شديدٌ هائلٌ كَانُكِّرت النارُ في المثَل الأول . وجمعُه صيايب ، وأصلُه صيْوِبٌ اجتمعت الياء والواو وسبقت إحداهما بالسكون فَقُلبت الواوُ ياءً وأُدغِمت كما في : هيِّن وليِّن وسيِّد .

والسماء : هـٰذه المِظَلَّةُ وَتُذكَّر وتُؤنَّث .

والرعد: الصوتُ الذي يُسمع في السحاب أحيانا عند تَجمُّعه، والبرق: الضوءُ الذي يَلْمع في السحاب غالبا.

والصواعقُ جمع صاعقة : نارٌ تسقط من السماء ، والعذابُ المهلك وجسمٌ ناريٌ مشتعل يسقط من السماء في رعد شديد .

<sup>(</sup>١) الإنسان : ٢٤ .

# ٦ - ه - الهلاية والنجاة على قدرنور ١ الإيمان والعكمل .

الصيّب وهو المطرُ ، والظلمات ، والرعد ، والبرق ، من الظواهر الطبيعية التي يراها الناس بعيونهم ، ويسمعون أصواتها بآذانهم فهي ظواهرُ محسوسة ، وآثارُها للناس معروفة ، نُقِل هذا المشهدُ : وهو مشهدُ مَنْ أخذتُه السماءُ في الليلةِ المظلمةِ ومع المطرِ رعدٌ وبرقٌ وخوفٌ من الصواعق وحيرةٌ شديدةٌ من حُلْكة الظلام نُقل إلى بيان حالِ صنفٍ من المنافقين وما في نفوسهم الخبيثةِ من الشكوك والكفرِ والتردُّد ، فَنَقَلنَا المثلُ من المجهول إلى المعلوم ، وممَّا يُدرك بالعقل إلى ما تقعُ عليه العينُ وتسمعُه الأذنُ مع دقةِ التعبير و إيجازه و إعجازِه و روعةِ الصورةِ وجمالها .

ولنتدبر: ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فِيهِ ظُلُمَتْ وَرَعْدُ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ وَٱللهُ مُحِيطٌ بِٱلْكَاْفِرِينَ \* يَكَادُ ٱلْبُرْقُ يَحْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَآ أَضَآءَ لَهُم مَّشَواْ فِيهِ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ يَكَادُ ٱلْبُرْقُ يَحْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَآ أَضَآءَ لَهُم مَّشَواْ فِيهِ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِم إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَامُواْ ، وَلَوْ شَآءَ اللهُ لللهِ عَلَىٰ كُولُ مَا قَالِهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْ عَلَيْهُمْ إِنَّ اللهِ عَلَىٰ كُلِ

اسْتَحْضِر في نفسك حالَ قومٍ مُشاةٍ في صحراءَ نَزَلَ عليهم بعْد ما أقبل ظلامُ الليل مطرٌ من السماء قصفت رعودُه ، ولعت بروقُه ، وتَصوَّرُ كيف يَهْوُون بأصابعهم إلى آذانهم كلَّما حَدث قاصفٌ من الرعد ، ليدفعوا شدةً وقْعِه ، بِسَدِّ

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩ و ٢٠ .

منافذ السمع برؤوس الأنامل ، وعُبِّر عن الأنامل بالأصابع هذا التعبيرُ المجازيُّ اللطيفُ للإِشعار بشدة عنايتهم بسدِّ آذانهم ، ومبالغتهم في إدخال أناملهم في السمختها ، كأنَّ كلَّ واحدٍ منهم يحاول بما دَهَمَهُ من الخوف أن يغرسَ إصبعه كلَّها في أذنه حتى لا يكونَ للصوت منفذ إلى سمْعه ، لِما يخشاه على نفسه من الموت الزؤام ، ومعالجةِ الحِمام ، وهذا هو الجُبن الخالع ، ومنتهى حدود الحماقة ، لأن سدَّ الآذان ليس من أسباب الوقاية من أخذ الصاعقة ، ونزولِ الموت ، وإن الموت هو فَقُدُ الحياة بمفارقة الروح للبدن عند انقضاء الأجل الذي قدّره الخالق الحكيم .

هذا المشهد يُريك شدَّةَ ما فيه هؤلاء القوم من الحيرة والدهشة ، ومع هذا كانت تمرُّ بهم لحظاتٌ يَعرفون فيها طريقَهم عندما يشتدُّ البرق ، ويُضيء لهم فيمشون في ضوئه ، فإذا انقطع واشتدَّ الظلامُ قاموا ثابتين في أماكنهم وهم متحيرون مضطربون قلقون منزعجون .

هذه الصورةُ الواضحةُ المتكاملةُ نُقِلت لبيان حالِ ضَرْبٍ من المنافقين ، يقول فيهم ابنُ كثير : وهم قومٌ يظهر لهم الحقُ تارة ، ويشكُّون تارة أخرى ، فقلوبُهم في حالِ شكِّهم وكُفرهم وتردُّدِهم كصيبٍ وهو المطرُ نَزل من السماء في حالِ ظلماتٍ وهي الشكوكُ والكفرُ والنفاقُ و « رعد » وهو ما يُزعج القلوبَ من الحوف فإنَّ شأنَ المنافقين الخوف والفزعُ الشديدُ كا قال تعالى : ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ (١) وقال : ﴿ وَيَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِنكُمْ وَلَا يَجْمَحُونَ ﴾ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنًا أَوْ مَعَنرَاتٍ أَوْ مُدَّحَلًا لُولُواْ إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) المنافقون : ٤

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٥٦ و ٥٧ .

والبرقُ : هو ما يلمع في قلوب ه و لاء الضرب من المنافقين في بعض الأحيان من نور الإيمان ، ولهذا قال : ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَلْبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ ٱلصَّوْعِقِ مَن نور الإيمان ، ولهذا قال : ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَلْبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّن ٱلصَّوْعِقِ حَذَرَهم شيئا كَذَر ٱلْمَوْتِ وَٱللهُ مُحِيطٌ بِٱلْكَلْفِرِينَ ﴾ (١) أي ولا يُجدي عنهم حذرُهم شيئا لأن الله مُحيط بقدرته وهم تحت مشيئته وإرادته ، كاقال : ﴿ هَلْ أَتُلْكَ حَدِيثُ ٱللهُ مِن وَرَائِهِم آللهُ مِن وَرَائِهِم مُّحِيطٌ ﴾ (١) .

﴿ يَكَادُ ٱلْبَرْقُ يَحْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾(٢) أي لشدَّته وقوتِه في نفسه ، وضعفِ بصائرهم ، وعدمِ ثباتها للإيمان .

وجاء عن ابن عباس : ﴿ يَكَادُ ٱلْبَرْقُ يَحْطَفُ أَبْصَرُهُمْ ﴾ أي لشدة ضوء الحق ، كلما أضاء لهم مشَوْا فيه ، ﴿ وَإِذَاۤ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ﴾ (٤) أي كلما ظهر لهم من الإيمان شيء استأنسوا به واتّبعوه ، وتارة -حين -تعرض لهم الشكوك أظلمت قلوبُهم فوقفوا حائرين .

وفي معنى : ﴿ كُلَّمَآ أَضَآءَ لَهُم مَّشَواْ فِيهِ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ﴾ (٤) جاء عن ابن عباس – أيضا – أي يعرفون الحقَّ ويتكلمون به ، فهم في قولهم به على استقامة ، فإذا ارتكسُوا منه إلى الكفر ﴿ قاموا ﴾ أي متحيرين .

وفي هذا تمثيلٌ لشدة ما فيه هـ ولاء المنافقون من التحيَّر والجهْل بما يأتون وما يَذَرون كالشدة التي فيها أصحابُ الصيِّب إذا صادفُوا من البرق خفقةً مع خوفِ

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩.

<sup>(</sup>٢) البروج : ١٧ : ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٠ .

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٠ .

أَن يَخطَفَ أَبِصارَهم ويأَخذَها بسرعة انتهزوا تلك الخفقة فرصةً فَخَطَوْا خُطواتٍ يسيرةً فإذا خَفِى وفَتَر لمعانه بَقُوا واقفين متقيدين عن الحركة ولو شاء الله لزاد في قصيفِ الرعد فأصمّهم ، أو في ضوء البرق فأعماهم .

وكذلك الحال في هنولاء المنافقين ... لو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم حتى لا ينجع فيهم وعظُ واعظ ، ولا تُفيدهم هداية هاد لفعل سبحانه ، لأن هذا الصنف يكونُ أفراده . كما يقول بعض المفسريين كالخفافيش في نور الشمس ، ولكنْ فيهم بقية من الرجاء ، ورمقٌ من الحياة يوجّههم إلى الاقتباس من نور الهداية كلما أضاءت لهم بروقها ، وإلى المشى في الجادّة كلما استبانوا طريقها ، ولكنْ تحولُ دون ذلك ظلماتُ التقاليد العارضة ، وتقفُ في السبيل عقباتُ البدع المُعارضة ، والشبهاتِ المضلة .

وقال ابن عباس في قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللهَ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَـٰرِهِمْ ﴾ (٢) أي لِمَا تركوا من الحق بعد معرفته .

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٢) أي إن الله على كل ما أراد بعباده من

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٠ .

نقمة أو عفو قدير .. سبحانه وتعالى جل شأنه .

وهكذا يكون الناسُ يوم القيامة عندما يُعطَىٰ الناسُ النورَ بحسب إيمانهم ، فمنهم من يُعطى من النور ما يُضيء له مسيرة فراسخ ، وأكثرَ من ذلك ، وأقلَّ من ذلك ، ومنهم من يُطفأ نُوره تارة ويُضيء له أخرى ، فيمشي على الصراط تارة ويقفُ أخرى ، ومنهم من يُطفأ نوره بالكلية وهم الخلَّصُ من المنافقين ، قال ابن عباس : ليس أحدٌ من أهل التوحيد إلا يُعطى نورًا يوم القيامة ، فأمَّا المنافقُ فيُطفأ نوره ، فالمؤمنُ مُشفِقٌ مِمَّا يَرى من إطفاء نورِ المنافقين ، فهم يقولون : ربَّنا أتمِم لنا نورنا .

#### من سورة البقرة

# 

قال الله تعالى من سورة البقرة :

جاء عن جَمْع من الصحابة منهم ابن عباس : لما ضرب الله هذين المثلين للمنافقين ، يعنى قولَه سبحانه : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا .. ﴾ وقولَه : ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاء فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ .. ﴾ الآيات الثلاث ، قال المنافقون : الله أعلى وأجلُ من أن يَضْرِبَ هذه الأمثال ، فأنزل الله تعالى هذه الآية إلى قوله ﴿ ٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللهِ مِن بَعْدِ مِيتُ قِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أَوْلَ إِنْ هُمُ ٱلْحُسْرُونَ ﴾ (١).

وجاء عن قتادة : لمَّا ذكر الله العنكبوت والذبابَ قال المشركون : ما بالُ العنكبوتِ والذبابِ يُذكران ، فأنزل الله عز وجل : ﴿ إِنَّ ٱلله لَا يَسْتَحْيِيَ أَن يضربَ مَثَلًا مَّا يَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ .

وفي رواية سعيد أن قتادة قال : إن الله لا يستحيى من الحق أن يَذْكُرَ شيئًامًا ،

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٧ .

قَلَّ أُو كَثُر ، وإن الله حينَ ذَكَر في كتابه الذبابَ والعنكبوتَ ، قال أهلُ الضلالة : ما أراد الله من ذِكْر هذا ؟ فأنزل الله تعالىٰ الآية .

هذا بعضُ ما ورد في أسباب النزول ومُجمَلُها أن أهل الضلالِ من المنافقين واليهودِ والمشركين أوردوا شبهةً تتعلق ببعض الأمثالِ القرآنية كالأمثال التي ضرَبَ الله فيها مثَلًا بالذُّباب أو العنكبوتِ أو النملِ والنحلِ ونحوِ ذلك فقالوا: لا يَليق ذِكْرُ مثلِ هذه المحقَّراتِ في كلام البلغاء ، وكان غرضُهم اتخاذ ذلك حجةً للطعن بصحَّة نِسبة القرآنِ إلى الله تعالىٰ .

وقد رَدَّ اللهُ عزَّ وجلَّ هذه الشبهة ، ونزلت الآيةُ الكريمةُ تَدحَضُ باطلَهم ، وتُبْطِلُ مطاعِنَهم .

وقد أخبر الله عز وجل: أنه لا يَسْتحيى ، أي: لا يستنكفُ ، وقيل: لا يُخْشَىٰ أَن يَضْرِبَ مثلا ما ، أَيْ : أَكَّ مَثَلِ كَان ، بأَكِّ شيء كَان ، صغيرا كَان أو كبيرا .. سواءٌ كان هذا المثَلُ بعوضةً أو شيئا آخرَ فوقَ البعوضة ، لأن الله عز وجل يقول الحق ، والله لا يستحيى من الحق .

و « ما » في الآية للتقليل : ﴿ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَها ﴾ ، وتكون « بعوضة » منصوبةً على البدل ، كايقال : لأسعين سعيًا ما ، فيصدُقُ بأدنى شيء . أو انتصبت بعوضة على أنها مفعول ليضرب ، ومثلًا حال من النكرة مقدَّمة عليها ، أو انتصبا مفعولين فَجَرىٰ يَضْرِب مَجْرى يَجعل .

وعند ابن جرير: يجوز أن تكون بعوضة منصوبة بحذف الجار، وتقديرُ الكلام، إن الله لا يستحيى أن يضرب مثلا ما بين بعوضة إلى ما فوقها، ثم حُذِف ذِكْرُ « بين » و « إلى » إذْ كان في نَصْب البعوضة ودخولِ الفاء في

« ما » الثانية دلالة عليهما ، كما قالت العرب : « هي أحسنُ الناسِ ما قرنًا فَقَدَمًا » يَعنون : ما بين قُرْنِها إلى قدمِها يَنصِبون الأُولَ والثانِيَ ليدلَّ النصبُ فيهما على المحذوف من الكلام .

وقولُه سبحانه : ﴿ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ فيه قولان : أحدُهما فما دونها في الصِّغْرِ والحقارة كما إذا وُصِف رَجُلُ باللؤم والشُّحِّ فيقول السامع : نَعَمْ ، وهو فوقَ ذلك ، يعنى فيما وصفْتَ ، والثاني : فما فوقها : فما هو أكبرُ منها ، لأنه ليس شيءٌ أحقرَ ( ولا أصغرَ ) من البعوضة وهذا اختيارُ ابنِ جَرير .

فأخبر سبحانه أنه لا يستصغر شيئا يَضْرِبُ به مَثَلا ولو كان في الحقارة والصِّغُر كالبعوضة ، كا ضرب المثلَ بالذباب والعنكبوت في قوله : ﴿ يَهَا يُهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ إِنَّ اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ لَن يَحُلُقُواْ ذُبَابًا وَلَو آجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لا يَستَنقِذُوهُ مِنْهُ صَعُفَ الطَّالِبُ وَلَو آجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لا يَستَنقِذُوهُ مِنْهُ صَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (١) . وقال : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ آتَّحُذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيَآءَ كَمثلِ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (١) . وقال : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ آتَّحُذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيَآءَ كَمثلِ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (١) . وقال : ﴿ مَثُلُ الَّذِينَ آتَّحُذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيَآءَ كَمثلِ وَالْمَعْمُوبُ وَاللهِ أَوْلِيَآءَ كَمثلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا اللهِ اللهُ وَعِمْ اللهُ اللهُ وَاللهِ عَلْمُهُ مَا أَدلةً كثيرة على كال قدرته ، وكالِ عِلْمه ، وكالِ حكمتِه ، وَوَجَّهُ أَنظارَ الناسِ إليها ليتفكّروا في خلقها ويتأمَّلوا في إتقان صُنعها حتى تكونَ طريقَتَهم لمعرفة خالقِهم وخالق كلِّ شيء .

وَكُمْ فِي هذه المخلوقات الضغيفةِ التي يحتقرها الناسُ من عجائبَ وغرائبَ وآياتٍ دالاتٍ على وجود الخالق وكال حكمته ، وكال سلطانه ، وفي عصرنا

<sup>(</sup>١) الحج : ٧٣ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٤١ .

الحاضر ارتقى البحثُ العلميُّ وصارت هذه المخلوقاتُ الصغيرةُ والدقيقةُ موضعَ دراسات مستفيضةٍ جادة، وكُتبت فيها البحوثُ، وأُلَّفت الكتبُ، واجتهد أهلُ العلمِ في تسجيل خصائصِ هذه المخلوقاتِ وصفاتِها وأنواع سلوكها ، وكشفوا عن العجب العُجاب مما يحيُّرُ العقلَ البشريُّ أحيانا ، ومما يدعو أهلَ العقلِ والحكمة إلى الإيمان بكمال قدرةِ الخالِق ووحدانيتِه وكمالِ علمه وتدبيره .

أما استنكارُ الذين كفروا للتمثيل بها فقد كان ناشئا عن جهْل أو تجاهُل إذ بعضُهم كان جاهلا ، وبعضُهم كان متجاهلا ، أما المؤمنون فإنهم يؤمنون بالأمثال صغيرِها وكبيرِها ، ويعلمون أنها الحقُ من ربهم ، ويَهديهم الله بها . ففي الأمثال القرآنية عظة وهداية وعبرة والمؤمن يسعى إلى فهمها وتدبرها والاتعاظِ بها .

قال بعض السلف : إذا سمعتُ المثلَ في القرآن فلم أفهمه بكيتُ على نفسي ، لأن الله تعالىٰ يقول : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَـٰ لُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا الْعَلِمُونَ ﴾ (١) .

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِمْ ﴾ أي يعلمون أنَّه كلامُ الرحمٰن ، وأنه من عند الله .

قال أبو العالية : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقِّ مِن رَبِّهِمْ ﴾ يعني المَثَل ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللهُ بِهَلْذَا مَثَلًا ﴾ كما قال سبحانه في سورة المَدَّرِّ : ﴿ وَمَا جَعَلْنَآ أَصْحَلْبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَيْكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ عَلَيْكِا

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٣ .

ءَامَنُوۤا إِيمَنَا وَلَا يَرْتَابَ الَّذِينَ أُوثُواْ الكِتَابَ والْمُؤْمِنُونَ وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قَلُوبِهِم مَّرَضٌ والْكَلْفِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَاذَا مَثَلًا ، كَذَالِكَ يُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلا هُوَ ﴾ (١) وكذلك قال في آية يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ومَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلا هُو ﴾ (١) وكذلك قال في آية البقرة : ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهِدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهِدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفُاسِقِينَ ﴾ .

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا ﴾ : يعنى المنافقين ، ويَهدِى به كثيرا : يعنى المؤمنين ، فيزيدُ أهلَ الضلالِ ضلالةً إلى ضلالهم لتكذيبهم بما قد عَلِمُوه حقًّا يقينا من المثَل الله إياهم . الذي ضربَه الله بما ضربه له موافقٌ ، فذلك إضلالُ الله إياهم .

وَيَهِدِى بِهِ كَثِيرًا ﴾: يعنى بالمثل كثيرا من أهل الإيمان وأصحاب الفطرة السليمة فيزيدُهم هُدى إلى هُداهم وإيمانا إلى إيمانهم لتصديقهم بما قد عَلِموه حقَّا يقينا أنه موافق لِمَا ضربه الله له مثلا ، وإقرارِهم به ، وذلك هداية من الله لهم به : ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهَ إِلّا ٱلْفُسِقِينَ ﴾ قالوا : هم المنافقون .

قال ابن عباس: يعرفُه الكافرون فيكفرون به وقال قتادة: فَسَقُوا فأَضلهم الله على فِسقهم . فسبحانَ مَن خلَق الأزواجَ كلَّها مِمَّا تُنبِت الأرضُ ومن أنفسهم ومِمَّا لا يعلمون .

وأنشد ما قال الشاعر : -

یا مَن یَری مدَّ البعوضِ جناحَها ویری عروق نِیاطِها فی نحرها اِغْفِرْ لعبدِ تاب مِن فَرطَاتِه

في ظُلمة الليلِ البهيمِ الأليلِ والمنتَّ للهُ النُّكُل والمنتَّ النُّكُل ما كان منه في الزمانِ الأولِ

<sup>(</sup>١) الآية : ٣١ .

### من سورة البقرة

# ٨ - ذُمُّ عَكم النفكروالنقليد الأعمل .

قال الله تعالى من سورة البقرة:

﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً صُمٌّ بُكْمٌ عُمْىٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ آية ١٧١ .

المثل : الصفةُ والحالُ ، والنعيقُ : زَجْرُ الغنمِ والصياحُ بها ، يقال : نعَق الراعي بغنمه ينعِقُ نَعِيقًا ونَعَقَانًا أي صاح بها وزجَرَها .

والدعاءُ يكونُ للقريب ، والنداءُ يكونُ للبعيد ، ولذلك قيل للأذان بالصلاة نداءٌ لأنه للأباعد .

ومعنى « الكُفر »مأخوذٌ من قولهم : كَفَر إذا غَطَّى وسَتَر ومنه قولُ الشاعر : في ليلةٍ كَفَر النجومَ غَمامُها

أي سَتَرها ، ومنه سُمِّي الليلُ كافِرًا لأنه يغُطي كلَّ شيء بظلامه . والكفرُ ضِيدُ الإيمان ، وإن كلَّ مَنْ حُجِب قلبُه بالرَّيْن عن التوحيد فهو كافرٌ ، وكذلك مَنْ غَطَّى الحقَّ بأقوالِه وأفعالِه ، ومن الكفر جحودُ النعمةِ والإحسان .

إِنَّ من أعظمِ النِّعمِ على العباد أن أرسلَ الله عز وجل الرسلَ إليهم وأنزل الكتبَ لهداية الخلقِ إلى الحقّ ، وإرشادِهم إلى مصالح دُنياهم ، وإلى ما يُحقق لهم الفوزَ والنجاة في الآخرة وأرسل سبحانه نبيَّه محمدًا عَيْضَةُ بالرسالة العامةِ لدعوة الناسِ

جميعا إلى الدخول في دينِ الله ، والانضواءِ تحت لواءِ الإِسلام ، والاقتداءِ بالنبي محمدٍ عَيْضَةً والجهادِ لإعلاء كلمةِ الله .

ومن نعم الله على العباد أن مَنَحَنَا العقلَ والفهمَ والتمييزَ ، وخلق لناالسمعَ والبصرَ ، وعَلَّمنا البيانَ والإفصاحَ عما في نفوسنا بالكلام . وأقام سبحانه براهينَ وحدانيته ، ودلائلَ وجودِه وقدرتِه وحكمتِه في كل ما تقعُ عليه العينُ في السماء والأرضِ وفي النفس ، إذ تنتقلُ المرئياتُ إلى مراكز الإدراكِ الواعي فيتمُّ التدبُّرُ والتأمُّلُ ويرى القلبُ السليم ، والعقلُ الحكيمُ في كل شيءٍ آيةً شاهدةً بوجود الخالقِ ووحدانيتِه وكالِ قدرتِه وسلطانِه .

وكذلك الأذنان وهما الواسطةُ بين مراكزِ الإدراك الواعي في الإنسان وبين ما يتلقَّاه المرءُ مِمَّا يسمعُه من الآخرين فيفكِّرُ أهلُ البصيرة والفكرِ المستقيم والعقلِ السليم فيما يسمعونه ، فينفِرُون من الشرِّ ، ويُقبِلون على الخير ودعاتِه مُستجيبين للعظة الحسنةِ ، ملبِّين نداءَ الحق .

إن الإنسانَ الذي لا يَرى في الآيات الكونية إلا ظواهرَها ومنافعَها المادية دون أن يفكّر في دلالتها على وجودِ الصانع الحكيم ، وعلى وحدانيته وكال قدرتِه ويطمئنَ قلبُه بهذا الإيمانِ . إنَّ هذا الإنسانَ فَقَد حقيقيةَ البصرِ فكأنه أعمىٰ لا يرى . وإذا لم ينتفع المرءُ بسمعه فلم تُفِدُه العظة ، ولم يتدبر آياتِ الله التي أنزلها على نبيه محمدٍ عَيِّلِي فكأنه فقد هذه النعمة إذ ضاعت عليه منفعتُها بإعراضه عن على نبيه محمدٍ عَيِّلِي فكأنه فقد هذه النعمة إذ ضاعت عليه منفعتُها بإعراضه عن سماع الحق وقبولِه ، وباختياره الضلالة على الهدى ، وبعدم إصغائِه بتدبير وفهم إلى الدعاة الذين يُرشدون إلى دينِ الله ، ويدعون إلى الفضائل والقيم التي جاء بها الإسلام ، ويُحذّرون من الجمود والتقليد لِمَا كان عليه السابقون من المشركين والملحدين وزعماء الضلال وأهل الهوى .

إن الذين يُعرضون عن الدين الحقّ ، ولا يَنتفعون بالحواسِّ انتفاعا حقيقيا في معرفة التوحيد ، وفي الإقبال على دعوة الإسلام يقول الله عز وجل فيهم لنبيه عَيْقَة في أوائل سورة البقرة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتُهُمْ أَمْ لَمْ ثَيْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ \* حَتَمَ ٱللهُ عَلَىٰ قُلوبِهِمْ وعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَلْرِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) .

والإنذار: هو الإبلاغ والإعلام، ولا يكاد يكون إلا في تخويف يسَعُ زمانُه الاحتراز، فإن لم يتسع زمانُه للاحتراز كان إشعارا ولم يكن إنذارا.

فه ولاء الذين رفضوا الإيمان ، واختاروا الكفر ، وقد وضَحت لهم دلائلُ الإيمان ، وأعمى الله بصائرهم عن الهدى سواء عليهم إنذارك وعدمه ، فإنهم لا يؤمنون بالحقّ الذي دعوتهم إليه ، والهدى الذي بيَّنته لهم . أي إن من كتب الله عليه الشقاوة فلا مسعدله ، ومن أضله فلا هادِي له ، فلا تَذهب نفسك عليهم حسراتٍ ، وبلِّغهم الرسالة ، فمن استجاب فله الحظَّ الأوفر ، ومَن تولَّى فلا تَحْزَن عليهم ، فإنما على الرسول البلاغ ، وعلى الله الحسابُ .

لقد ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وجعل على أبصارهم غشاوةً فهم لا يُبصرون هُدئ ، ولا يسمعون عظةً ، ولا يفقهون ولا يعقلون .

إن الختم مصدرُ حتمتُ الشيءَ حتما فهو مختوم ومُحَتَّمٌ ومعناه: التغطيةُ على الشيء والاستيثاقُ منه حتى لا يدخلَه شيء، ومنه حَتْمُ الكتابِ والبابِ وما يُشبه ذلك حتى لا يُوصَلَ إلى مافيه، ولا يُوصَعَ فيه غيرُ مافيه، وهذا الختمُ حسيٌ ومعلومٌ في الأوعية والظروفِ التي لا يُوصَل إلى ما فيها إلا بفضٌ ذلك عنها ثم

<sup>(</sup>١) الآيتان : ٦ و ٧ .

حَلِّها ، فكذلك لا يَصِلُ الإيمان إلى قلوب مَن وَصَف الله أنه خَتَمَ على قلوبهم ، وعلى سَمْعهم إلا بعد فضِّ خاتَمِه وحلِّه رباطَه

والختمُ على القلوب: عدمُ الوعْي عن الحقِّ سبحانه مفهومَ مخاطباتِه والفكرِ في آياته ، وعلى السمع: عدمُ فهمهم للقرآن إذا تُلى عليهم ، أو دُعوا إلى وحدانية الله ، وعلى الأبصار: عدمُ هدايتها للنظر في مخلوقاته سبحانه، وفي عجائب مصنوعاتِه.

إِن مَثَلَ هَ وُلاء الكفارِ الذين استوى الإنذارُ وعدمُه بالنسبةِ لهم إذ انصرفت قلوبُهم عن الداعى ، إن مَثَلَهم وصِفتَهم وحالَهم كمثَل قطيع من الغنم يخاطبها الراعي بصوته العالي فلا تسمعُ الغنمُ إلا دُعاء ونداء ، لأنها لا تفهمُ ولا تعيى معنى الكلامِ الذي تُحَاطَبُ به ، ولا تُدرِك دلالاتِه ، وكذلك هولاء الكفارُ الذين الكلامِ الذي تُحَاطَبُ به ، ولا تُدرِك دلالاتِه ، وكذلك هولاء الكفارُ الذين يتصامُّون عن سماع الحقّ فكأنهم صُمِّ ، ولا يستجيبون لِمَا يُدعَوْن إليه فكأنهم عُمى فهم لا يعقلون ؛ فشأنهم شأنُ البهم يسمع الصوت ولا يعيى المعنى ، وينقادُ لغيره انقيادًا بلا بصيرة كما كان يقول هولاء الكفارُ عن أنفسهم : إنهم يَتْبَعُون آباءَهم ولنسمع الله عز وجل يُسجِّل عليهم هذا الضلال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنْهُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَكَ ﴾ (١) وقد وبَّخهم الله عز وجل وردَّ ولنسمع الله عز وجل يُسجِّل عليهم هذا الضلال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنْهُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَكَ ﴾ (١) وقد وبَّخهم الله عز وجل وردَّ عليهم مقالتهم الدَّعز وجل يُسجِّل عليهم هذا الضلال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ فَنُونَ عَابَا عَلَيْهِ عَابَآءَكَا ﴾ (١) وقد وبَّخهم الله عز وجل وردَّ عليهم مقالتهم الدَّعز وجل يُسجِّل عليهم هذا الضلال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَآ لَنْهُ مُعَا مَا أَنْهُ عَلَيْهِ عَابَآءَكَا ﴾ (١) وقد وبَّخهم الله عز وجل وردَّ عليهم مقالتهم الدَّعز وجل يَهْ عَلَيْهِ عَابَآءَكَا ﴾ (١) وقد وبَّخهم الله عز وجل وردَّ كَانَ عَابَآوُهُمْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٠ .

وفي هذا ذمُّ للتقليد في الباطل والشرِّ ، وَنَهْى للعقلاء عن أن يُسْلِمُوا زمامَهم للملحدين أو المبتدِعة أو المشركين ليقودوهم في مسالك الشرِّ ، وطرقِ الفساد ، كما يُقاد البعيرُ بالحبل .

وقد جاء المثلُ المضروبُ له ولاء الكفارِ بما فيه من دِقَّة التصويرِ وبما تضمنته الصورةُ من حركةٍ حيةٍ ناطقةٍ لِيَزِيدَ المعنى وضوحا ، ويؤكِّده ويؤثِّر في النفس إذ لا يَقْبل عاقلٌ على نفسه أن يحيا كبيمٍ يُقاد حيث يُريد أهلُ الباطل: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً ﴾ .

شَبَّه الله تعالى واعظَ الكفارِ وداعِيَهُم وهو محمدٌ عَيِّقَةُ بالراعي الذي يَنعِقُ بالغنم والإبلِ فلا تسمعُ إلا دعاءه ونداءَه ولا تفهم ما يقول .

قال سيبويه: ولم يُشَبَّه الكفارُ بالناعق وإنما شُبِّهوا بالمنعوق به، والمعنى: وَمَثَلُك يا محمد، وَمَثَلُ الذين كفروا كمثَل الناعقِ والمنعوق به أي من البهامم التي لا تفهمُ فحُذِف لدلالة المعنى.

هذاوبعض المفسرين يلمح في التمثيل صورة أخرى -أيضا -فسرها ابن زيد بقوله : مَثَل الذين كفروا في دعائهم الآلهة من الجماد كمثل الصائح في جوف الليل فيُجيبه الصدَى ، فهو يَصيح بما لا يسمع ، ويجيبه مالا حقيقة فيه ، ولا مُنْتَفَع . ويقول الطبرى : المرادُ مثَل الكافرين في دعائهم آلهتهم كمثل الذي يَنعِق بشيء بَعيد فهو لا يسمع من أجل البُعْد ، فليس للناعق من ذلك إلا النداء الذي يُتعبُه ويُنصِبُه . والمعنى الأول عليه معظمُ العلماء .

﴿ صُمُّ بُكُمٌ عُمْى ﴾ أي : هـ ولاء الكفارُ صمُّ عن سماع الحق ، بُكم لا يَتفوَّهون به ، عُمْى عن رؤية طريقه ومسلكِه : ﴿ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ أي : لا يعقلون شيئًا ولا يفهمونه .

### من سورة المدثر

# 

إذا أراد الله عز وجل بعبد خيرا وفّقه إلى الإيمان بالقرآن الكريم ، والانتفاع بما جاء فيه ، والوقوفِ عند حدوده ، والعمل بمحكمه ، والتصديق بمتشابهه ، وتدبر حكمه ، وطاعة نبّيه عَيْقَة في نور هداية الوحى .

وأشقى الناس هم المعرضون عن هداية الإسلام ، هم أهل الجحود والنكرانِ وأسوأُ الناسِ حالًا ومآلًا هم الذين يتركون العملَ بما في القرآن الكريم ، ولا يتَّبعون سنَّةَ النبيِّ محمدٍ عَلِيلِيَّةٍ .

إن القرآنَ الكريمَ كلامُ ربِّ العالمين ، نزل به جبريلُ الأمينُ على قلب خاتمِ النبيين ، يَهدي إلى الحق ، وإلى طريق مستقيم ، وهو نورٌ لمن آمنَ به ، وعصمةٌ لمن تمسَّك به ، وعمِل بما فيه ، ونجاةً لمن اتَّبعه ، ورحمةٌ وعظةٌ ، وشفاءٌ لما في الصدور من الشُبه والشُّكوك .

دعا النبيُّ عَيِّظَةُ الناسَ إلى الإسلام ، وقرأ عليهم القرآنَ فمنهم مَن آمَن ، ونفعته العظة ، ومنهم من تكبَّر ، ونفَر ، وأعرَض ، واختار الضلالة ، فقبُح عملُه ، وخاب سعيه ، وخسر خسرانا مُبينًا ، وضلَّ ضلالًا بعيدا ، وقد قبَّح اللهُ أعمالَ المُعرضين عن البرهان وعن هداية القرآن ، وضرَبَ لهم مثلا يَكْشِف

عن نَزَقِهم وسوءِ تفكيرهم ، وعدم تدبُّرِهم مَّا ينفعهم ، فقال عز وجل من سورة المُدَّثر :

﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ \* كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةٌ \* فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ \* بَلْ يُويِدُ كُلُّ ٱمْرِئِ مُنْهُمْ أَن يُؤتَىٰ صُحُفًا مُّنَشَّرَةً \* كَلَّا بَل لَّا يَحَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ (١) .

إن المُعرضين عن القرآن العظيم ، النافرين من سلطانِه المؤثِّرِ في نفوسهم بما فيه من بلاغةٍ رفيعة ، وإيجازٍ وإعجاز ، وبما فيه من البرهانِ الساطع ، والدليل الشافي ، ومن الحقائقِ التي لا يأتيها الباطلُ من بين يديها ولا من خلفها ، وبما فيه من أنوار الهدايةِ الساطعة ، هـ ولاء قد جاء تمثيلُهم في الآيات الكريمةِ بالحمر الوحشيةِ قد فَرَّت مذعورةً نافرةً من جماعةِ الرُّماة الذين يتتبَّعونها لصيدها وقنصِها ، وقد أصابها ذعرٌ شديدٌ فولَّت هاربةً لا تلوي على شيء .

و « ٱلتَّذْكِرة »التذكرةُ في اللغة ما يُستذكر به الأمر ، ولمَّا كان القرآنُ مذكِّرًا بالحقائق وواعظًا بها ، وصفَه الله عز وجل بأنه تذكِرة ، وأَطلق عليه اسمَ « ٱلتذكرة » .

وقولُه سبحانه : ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ أي : أَيُّ شيءٍ حصَل هٰ وُلاء المعرضين عن القرآن الكريم وآياتِه ، وقد جاءهم بخيْري الدنيا والآخرة ، واشتمل على التذكِرة الكُبرى ، والموعظة العُظمى ، فَلِم لا يتدبَّرون ما فيه ، ولا يهتدون به ؟ .

وفي تفسير مقاتل : الإعراضُ عن القرآن من وجهين ، أحدُهما الجحودُ

<sup>(</sup>١) الآيات : ٤٩ : ٥٣

والإنكار ، والوجهُ الآخرُ تَرْكُ العمل بما فيه .

وَ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةً ﴾ أي كأن هأولاء الجاحدين في فرارِهم مِمَّا جاء به النبيُ محمدٌ عَلِيلَةً ﴿ حَمْرٌ مستنفرة ﴾ قال ابن عباس : أراد الحمر الوحشية ... وقد كانت العربُ يَضربون هذه الحمر الوحشية مَثَلا في النِّفار والشُّرود ولا سيَّما إذا نجم لها شاخصٌ ، أو أراد أن يقنصَها قانصٌ ، و والشُّرود ولا سيَّما إذا نجم لها شاخصٌ ، أو أراد أن يقنصَها ، وتكلَّفَة تكلُّفا ، « مستنفِرة » بكسر الفاء بمعنى أنها طلبت النِّفارَ من نفسها ، وتكلَّفَة تكلُّفا ، في عَدْوِها ، وأبعدَ في نِفَارِها .

أمَّا السببُ الذي دعاها إلى النفار والهربِ ففي قوله تعالى : ﴿ فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾ أي نَفَرت وهربت من رماةٍ يرمونها .

وفي اللغة: القسورُ الرامي وجمعُه القَسورة وهم الرماةُ والصيادون. وقيل: إن القسورةَ هو الأسدُأي من القسر بمعنى القهْر أي: إنّه يَقْهَر السباع، والحمر الوحشيةُ تهرُب من السباع.

فتأمَّل الإنسانَ الذي ترجو له الخير ، وتَمُدُّ يدك إليه مُحسِنا ، وتسعَى نحوه تدعوه إلى ما ينفعُه ، وتحذَّره مِمَّا يضرُّه ، وتُبصرُّه وأنت تراه في حيرة وضلال ، ويسعى بقدميْه إلى هلاكه ، تأمَّل مثلَ هذا الإنسانِ وعطفَك عليه ورحمتَك به ، وهو ينفِرُ منك ويصمُّ أذنيه عن سماع النصيحة ، ويفِرُّ موليًّا كما تفرُّ الحمرُ الوحشية إذا رأت الصيادَ في خِفَّة وسُرعة وطيش . فتنطلقُ بعيدا .

ألا تَرَىٰ في رحمةِ الداعي الكريمِ محمدٍ عَيْقَتْ بقومه وبالناس جميعا ما يدعو إلى وجوب الإقبالِ عليه ، والاتعاظ بما تضمَّنه القرآنُ العظيم ، والانتفاع ببراهينه وآياتِه ؟ ولكنَّ المخذولين يختارون الظلامَ على النور ، وأسبابَ الشقاوةِ على

أسباب السعادة . . فكان في تشبيههم في إعراضهم عن القرآن ، واستماع ما فيه من الحِكم والمواعظ ، وشيرادِهم عن الداعي بحمر وحشية قد جَدَّت في عَدْوِها مِمَّا أَفْرَعَها كان في هذا التمثيل والتشبيه تهجين لحال ه ولاء الكفار ، وشهادة عليهم بالبلّه والغباء والبلادة .

وفي هذا المثّلِ تَمثيلٌ لأمْرٍ مَعْنَويٌ مقرونٍ بظواهرَ تُدْرَكُ بالحسِّ الظاهر ، بصورةٍ تُدْرَكُ بالحسِّ الظاهر مقرونةٍ بحالةٍ معنويةٍ نفسيَّة ، وهي في المشبّه به صورة الحمر الوحشية وقد فاجأها الصيادون بحبالهم وَنِبالِهم فنفَرت موليةً ، وفرَّت هاربة في سرعةٍ وخِفةٍ مبتعدةً عن مجال الصيادين . فهذه صورة حسيَّة بخطوطها ومجالِها وما فيها من حركة ، أمَّا الحالة النفسية المعنوية فهي الشعور بالخوف والذعرِ وما ينطوي عليه هذا الشعور من الكراهية للصياد .

وهذه الصورة الرائعة الموضّحة للمعنى مُنتزَعَةٌ من الواقع مِمَّا يجعل تأثيرَها أقوى في النفس؛ إذ الغرضُ من هذا التمثيل التنفيرُ من الإعراض عن هداية القرآنِ الكريم ، مع تقبيح صورة المُعرِضين وذمِّهم ، وهذا يقتضي العناية بالقرآن ، والعمل بما جاء فيه ، وتدبُّر آياتِه ، وتحليلَ ما أحلَّه الله ، وتحريمَ ما حرَّم الله .

ثم وصف الوحْيُ من حال أو لئك المكذّبين ما هو أشدُّ غرابةً ، فبيّن أنهم بلغُوا في العناد حدًّا لا يتقبلُه عقلٌ مستقيم ، ولا يستسيغه ذوقٌ سليم ، ولنتدبر قول الله تعالى : ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ آمْرِئ مِنْهُمْ أَن يُؤْتِى صُحُفًا مُّنشَرَةً ﴾ وهذا من التعنت والإسرافِ في العناد وعدم الإصغاء إلى الحجَّة والبرهانِ ، إذ طَلَبَ زعماء المعاندين أن يُعطى كلُّ واحدٍ منهم كتابا مفتوحا يقول فيه ربُّ العالمين : إني قد أرسلتُ إليكم محمدًا عَيْقَاتُهُ . وذلك أن أبا جهلٍ وأمثالَه من قريش قالوا : يا محمدُ، آتنا بكتُبٍ من ربِّ العالمين مكتوبٍ فيها أنِّي قد أرسلتُ إليكم محمدًا

عَيْكَ مَ كَا جَاء فِي سورة الإسراء : ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنبُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن تَّخِيلٍ وَعِنبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا \* أَوْ تُسْقِطَ السَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِى بِاللهِ وَالْمَلَيْكَةِ قَبْيلًا \* أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَىٰ فِى السَّمَآءِ ، وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقَيِّكَ حَتَىٰ تُنزِّلَ عَلَيْنَا كِتَبًا نَقْرَؤُهُ .. ﴾ (١) .

وقال ابن عباس: كانوايقولون: إن كان محمدٌ صادقًا فليُصبح عند كلِّ رجلٍ مِنَّا صحيفةٌ فيها براءتُه وأمنُه من النار. ومقصودُهم أن يُوتُوْا ببراءةٍ من عذاب جهنم قبل أن يَعملوا العملَ المُنجِّي منها ، وهذا دأبُ قِصار النظر الذين يطلبون النهاية في البداية ، ويريدون بلوغ الغاية قبل تكلُّف المسير إليها ؛ ولمَّاكان فعلُهم هذا دالًّا على مكابرتهم وفسادِ رأيهم زَجَرَهم عنه بِكلَّا ، فقال تعالى : فعلُهم هذا دالًّا على مكابرتهم وفسادِ رأيهم زَجَرَهم عنه بِكلَّا ، فقال تعالى : فعلُهم هذا دالًّا على مكابرتهم وفسادِ رأيهم رَجَرَهم عنه بِكلَّا ، فقال تعالى : فعلُهم هذا دالًّا على مكابرتهم وفسادِ رأيهم رَجَرَهم عنه بِكلَّا ، فقال تعالى : في هذاردُّ كلَّا بَل لَّا يَحَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ . . كلَّا : أي ليس يكون ذلك ، وفي هذاردُّ لقولهم وما اقترحُوه ، ﴿ بَل لَّا يَحَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ أي لا أعطيهم ما يتمنَّون لأنهم لا يخافُون الآخرة اغترارا بالدنيا وهذا هو الذي أفسدهم وجعلهم يُعرِضون عن التذكرة والانتفاع بها .

ثُمْ أَكَّد ختامُ سورةِ المَّثر أن القرآن الكريمَ عظةٌ وهُدىً وتنبية ، فمن شاء من العباد أن يَذْكُره ولا ينساه ويجعلَه نُصْبَ عينيه فعَل لأن به سعادته في الدارين . ثم ردَّ المشيئة إلى نفسه سبحانه وتعالى فقال : ﴿ كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرةٌ \* فَمَن شَآءَ ذَكَرَهُ \* وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يشاءَ اللهُ ﴾ (٢) أي لا يَقْدِرُون على الاتِّعاظ والتذكَّرِ إلا بمشيئة الله لهم ذلك ، إذ لا يقع في مُلْكِه سبحانه إلا ما يشاء ، فمن اتَّقىٰ الله ورجَع عن معاصيه تائبا كان أهلا لرحمة الله : ﴿ هُو أَهْلُ ٱلتَّقُوكَى وَأَهْلُ ورجَع عن معاصيه تائبا كان أهلا لرحمة الله : ﴿ هُو أَهْلُ ٱلتَّقُوكَى وَأَهْلُ ٱلمَعْفِرَةِ ﴾ . فطوبَىٰ لمن خاف ربَّه وأقلَع عن ذنبه .

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩٠ : ٩٣

<sup>(</sup>٢) المدثر : ٥٥ : ٥٥ .

### ىن سورة الأعراف

# ١٠ - الطيّب وَالخَبيثُ

نَظَّر القرآنُ الكريمُ بين الاستعدادِ الطيِّبِ الفِطرِيِّ فِي النفس الطيبة ، وبيْن الاستعدادِ السيِّي في النفس الخبيثة ، فالنفسُ الطيبةُ كالأرض الطيبة ، يُجدى معها التعليم ، وتنفعُها العظة ، وتُثمِر فيها النصيحة ، ويُفيدها التوجيهُ والإرشادُ إلى الحق والهدى ، أما النفسُ الخبيثةُ فإنها لا تنتفع بعِلم ، ولا تُوقِظُها من الغفلة العظة ، ولا تَقْبل النصحية ، بل هي لا تطلب إلا الخبيث ، ولا تركن إلا المخبيث .

والله عز وجل يقول : ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَحْرُجُ نَبَاثُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَٱلَّذِى ﴿ وَالْبَدَى ۚ خَبُثَ لَا يَحْرُجُ إِلَّا نَكِدًا كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَشْكُرُونَ ﴾ (٥٠) .

﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ أي التربةُ الطيبةُ يخرجُ نباتُها سريعا حسننا ، والخبيثُ : الذي في تُربته حِجارة أو شَوْك والأرضُ السبخة .

نَكِدا : نَصْب على الحال ، وهو العَسِرُ الممتنع من إعطاء الخير .

وهذا تمثيلٌ ، قال مجاهد : يعني أن في بني آدم الطيبَ والخبيث . إن الآية الكريمة تضعُ أمامنا صورةً نراها ونعرفُها ، وتضعُ أمامنا الشيءَ وضِدَّه ليزذادَ فهمنا ويتضحَ المعنَى المرادُ لذوي العقول فَيُقبلون على الطيب ، ويَجْتَنِبون الخبيث ، فمن الأرض ما يَقْبل الماء ، ويَحْيَا به ، وينفعُ الإنسانَ وسائرَ الحيوان ، ومنها ما

يُعطِي الحنظلَ والشوكَ وما لا يقبل الماءَ ولا يحيابه ، كذلك الحالُ في الناس ، ولذا قال أهل العلم : مَعنى الآيةِ التشبيهُ ، شَبَّه تعالى السريعَ الفهمِ بالبلد الطيِّب والبليدَ بالذي خَبُث .

وقال آخرون : هذا مَثَلُ للقلوب ، فقلبٌ يَقْبلُ الوعْظَ والذِّكرىٰ ، وقلبٌ فاستُّ ينبو عن ذلك .

وقال ابن عباس - رضي الله عنهما - : في هذه الآية : مَثَلَّ ضربَه للمؤمن والكافر ، فالمؤمن طيِّب ، أمَّا الكافرُ والكافر ، فالمؤمن طيِّب ، أمَّا الكافرُ فَمَثَلُه كالبلدةِ السبخة المالحةِ ، فالكافرُ هو الخبيث ، وعملُه هو الخبيث .

﴿ كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَاتِ ﴾ أي كما صَرَّفنا من الآيات ، وهي الحججُ والدلالاتُ في إبطال الشِّرك ، كذلك نصرِّفُ الآياتِ في كل ما يحتاجُ إليه الناسُ ﴿ لِقَوْمٍ يَشْكُرُونَ ﴾ أي لقومٍ ينتفعون بهذه الآياتِ فيكونون أهلًا لرحمةِ اللهِ عز وجل ، وقد خصَّ الشاكرين لأنهم المنتفعون بذالك .

وقد ضربَ النبيُّ محمدٌ عَيِّكُ لما جاء به من الدِّين والخير العامِّ للبشر كلِّهم مَثَلا بالغيثِ العامِّ الذي يأتِي الناسَ في حال حاجتهم إليه فيحيا به أصحابُ القلوبِ الطيبةِ والفِطرِ السليمة ، كاختلاف الأرضِ في قبولها الغيثُ وانتفاعِها به . وهو مَثَلٌ رائع ، وواضحٌ ، يُنبِّه ذوى البصائر ، ويُوقِظُ ضمائرَهم فيبادرون إلى الخيرات ، ويزدادون من المبرات . وقد رَوَى هذا المثلَ أبو موسى عبدُ الله بنُ قيسٍ المُشعرى ، وحرَّجه البخاريُ في « كتاب العلم » .

قال : قال النبيُّ عَلِيْكُ : « مَثَلُ ما بَعَثَنِي اللهُ بِه من الهُدَى والعِلمِ ، كَمثَلِ الغيثِ الكثيرِ أصاب أرضًا : فكان منها نقيَّةٌ قَبلَت الماءَ فأنبتتْ الكلا والعُشْبَ

الكثير ، وكانت منها أجادِبُ أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناسَ فشرِبُوا وسَقَوا ورَعُوا ، وأصاب منها طائفةً أخرى إنما هي قِيعانٌ لا تُمْسِكُ ماء ، ولا تُنبِتُ كلاً .

فذلك مَثَلُ من فَقُه في دين الله ونفعَه ما بعثنى الله به فَعَلِم وعَلَّم . ومَثَلُ مَن لم يَرْفَعْ بذلك رأسًا ولم يقبلْ هُدَى اللهِ الذي أُرْسِلتُ به » .

مَثَلُ : أي صِفَةُ ، الهدى : أي الدلالةُ الموصلةُ إلى المطلوب « والعلم » المرادُ به معرفةُ الأدلةِ الشرعيةِ فهو من عطفْ المدلول على الدليل ، لأن الهدى هو الدلالةُ الموصلةُ للمقصِد ، والعلمُ هو المستفاد ، والمدلولُ لهذه الدلالة .

« الغيث » المطر الذي يأتى عند شِدَّةِ الحاجة إليه .

« نَقِيَّة » أي طيبةٌ صِفَةٌ لمحذوف أي أرضٌ طيبة .

« الكَلاَّ » النباتُ يابسُهُ ورطْبُه « والعُشب » وهو من النبات الرطب ، وهو من ذِكْر الخاصِّ بعد العام .

« أجادِب » وهي الأرضُ الصَّلبةُ التي لا تَشْرَبُ الماءَ ، ولا تُنبِت وهو جَمْع أَجْدب كَأْفضلَ وأفاضل « قِيعان » جمع قاع وهو الأرضُ المستويةُ الملساء .

« فَقُه » أي فهِم فهمًا دقيقا وصار له سَجِيَّة .

قال القرطبى: ضرب النبي عَيِّ للجاء به من الدِّين مثَلا بالغيث العام الذي يأتى الناس في حال حاجتِهم إليه ، وكذلك كان حال الناس قبل مبعثه عَيِّ في على الناس في حال حاجتِهم إليه ، وكذلك كان حال الناس قبل مبعثه عَيِّ في في في البلد الميت ، فكذلك علوم الدين تُحيى القلب الميّت ، فكما أن الغيث يُحيى البلد الميت ، فكذلك علوم الدين تُحيى القلب الميّت ، فمنهم العالم ثم شبّه عَيْنِ السامعين له بالأرض المختلفة التي ينزل بها الغيث ، فمنهم العالم

العاملُ المعلِّمُ ، وهذا الصنفُ من الناس بمنزلة الأرضِ الطيبةِ شَرِبت ، فانتفعت في نفسها ، وأنبتتْ فنفعَتْ غيرَها .

ومنهم الجامعُ للعلم المستغرقُ لزمانه فيه غَيْرَ أَنَّه لم يعملُ بنوافلِه أو لم يتفقَّه فيما جمع لعَدَم ثُقوب ذِهْنِه ، وفَقْدِه قوةَ الاستنباطِ لكنَّه أَدَّاه لغيره .. فهذا الصنف بمنزلة الأرضِ التي يَستقرُّ فيها الماءُ ، فينتفعُ به الناسُ ، وهو المشار إليه بقوله عَيْلِيّةٍ : « نَضَّر اللهُ امرأً سمع مقالتي فأدَّاها كا سَمِعَها فَرُبَّ مبلِّغ أوعَى من سامع » .

ومنهم مَنْ يسمعُ العِلْمَ فلا يحفظُه ، ولا يَعْمَلُ به ، ولا ينقلُه لغيره ، فهو بمنزلة الأرضِ السبِخَةِ أو الملساءِ التي لا تَقْبَلُ الماءَ ولا تحفظُه .

وقد جمع الرسولُ عَلَيْكُ في المثَل بين الطائفتين الأُوليين المحمودتين: « فكان منها نقيةٌ قبِلت الماءَ فأنبتت الكلاَّ والعُشبَ الكثير ، وكانت منها أجادبُ أمسكت الماءَ فنفع الله بها الناسَ فشربوا وسقوا وزرعُوا » فالتي أنبتت الكلاً والعشب الكثير مَثَل : للعالم العامل المعلِّم . انتفع في نفسه ونفع غيرهُ . أمَّا الأجادبُ التي تُمسِك الماءَ فنفع الله به الناسَ فذلك مَثَلُ للعالم الذي يؤدِّي العلمَ لغيرِه وينفعُ الناسَ ولا ينتفعُ بعْلِمه تمامَ الانتفاع .

أمَّا من انتفع بالعلم في نفسه ، ولم يُعَلِّمه غيرَه ، فهو داخلٌ في القسم الأول وإن كان أدنى منه إذ الأول عَلِم وعَمِل وعَلَّم ، وهذا لم يُعلِّم غيره . وذلك قوله عليه هذا لك مَثَلُ مَنْ فَقُه في دينِ الله ونَفَعَه ما بعثني الله به ، فَعَلِم وعَلَّم » . فكلا الصنفين عَلِم في نفسه ، وعَلَّم غيره ، وإن كان الأول انتفع أيَّما انتفاع بعلْمِه كالأرض تَحْيا بالنبات .

أمَّا القِيعانُ الـمستويةُ الـملساءُ فإنها لا تَحْيا بالـماءِ ولا تُمْسِكه فتنفعَ مَثَلٌ

له ولا عرضين عن الهُدى والخير كالصُّمُّ لا يسمعون عظةً ولا ينتفعون بعِلم ، ولا نفع منهم للآخرين .

ولمح الحافظُ في قول الرسول عَيْقِ اللهِ : « وَمَثَلُ مَن لَم يَرفَع بذلك رأسًا ، ولم يقبلُ هُدَىٰ اللهِ الذي أُرسِلْتُ به » لمح طائفتين ، قال عن الأولى : مَن دَخل في دينِ الله ، وسَمِع العلمَ ولم يعملُ به ، ولم يُعلِّمه أحدًا ، ومثالُها من الأرض السبِخة ، وأشير إليها بقوله عَيْقِ : « مَن لَمْ يَرْفَع بذلك رأسًا »أي أعرض عنه فلم يَنْتَفع به ولا نفع ، والأخرى : مَن لم يد حُل في دين الله أصلا ، بل بلَعَهُ فكفَر به ، ومثالُها من الأرض الصمَّاء المستوية التي يمرُّ عليها الماءُ فلا تنتفعُ به ، وأشير إليها بقوله مِن الأرض الصمَّاء المستوية التي يمرُّ عليها الماءُ فلا تنتفعُ به ، وأشير إليها بقوله عَنْسُ به » .

سبحان من أحيا الأرض الطيبة بالغيث ، وأحيا قلوبَ عبادِه الموحدين بماجاء في كتابه وعلى لسانِ رسوله عَيِّقِتْ . سبحان من ضرب الأمثال لعباده ليتدبَّروا وينتفعوا وليُقبلوا على الخير وعلى كل نافع ، ويَجتنِبُوا الشرَّ والفسادَ ويحذروه ... وصلى الله على نبيه الأمين .

### من سورة البقرة

### ١١ - ١ - في كل سنسبلة مائة حبة -

من أعظم القربات النَّفَقَةُ في سبيل الله وابتغاء مرضاتِه سبحانه وتعالى ، والسخي قريبٌ من الله عز وجل ، قريبٌ من جنَّات النعيم ، إذ المالُ محبوبٌ ، مجبلت النفوسُ على الرغبة فيه ، والسعي لتحصيله ، وادخارِه ، ومهما كثر المالُ طمَحَ الإنسانُ إلى المزيد ، وبالمال يُمتحن العبادُ ، إذ شاء العليمُ القديرُ أن يكونَ المالُ عمادًا ، لا غنى للأمة عنه ، به تُبنى المدارسُ ، وتُقام المصحَّاتُ والمشافي ، وبه تُبنى المصانع ، وتُعَدُّ العُدَّةُ لإرهاب العدو ، وحماية العقيدة ، وصيانةِ المقدسات ، ودرء الشرور ، وردِّ العدوان ، ونصرةِ الحق ، وإن الأمة لا تَقْوَىٰ على النهوض بأعباء تعليمِ أبنائِها إلا بالمال ، ولا تستطيعُ القيامَ بمسؤوليات الدفاع على النهوض بأعباء تعليمِ أبنائِها إلا بالمال ، هذا إلى جانب إحياء الأرضِ وما يتطلَّبُه من والحماية والإعداد للجهاد إلا بالمال ، هذا إلى جانب إحياء الأرضِ وما يتطلَّبُه من إقامةِ السدود ، وحفْرِ الآبار ، وشقِّ التُرع والقنواتِ وإيجادِ الوسائلِ اللازمةِ المنزوعة والانتفاع ببركات الأرض وخيراتِها .

وشاءت إرادة الله عز وجل أن يَبْسُطَ الرزقَ لمن يشاء ويُضيِّق الرزقَ على من يشاء ، وأن يكون في العباد القويُّ الكاسب ، والضعيفُ ، والمريضُ ، والعاجزُ ، واليتيمُ ، والأرملةُ ، والمسكينُ ، والفقيرُ ، ولا غِنى لإنسان عن المال ، لذا كان الغِنَى امتحانًا واختبارًا وكان الأسخياء الصالحون أحبابَ الله عز وجل إذا بذلوا المالَ يرجون وجه اللهِ مُقِرِّين بفضله ، موقنين بأن النعمَ كلَّها من الله

عز وجل ، وأن المالَ مالُه ، وأن الشحُّ به في وجوهه الصحيحة مذموم .

وقد وعد الله عز وجل أهل السخاء بالبركة والنماء والتطهير وتزكية نفوسهم ، وعدهم سبحانه بمضاعفة الثواب ، وبحسن العاقبة التي هي خيرٌ من الدنيا وما فيها ، وقد رغَّب الله عز وجل عبادَه في البذل ، والإنفاق في سبيله ابتغاء وجهه الكريم ، وَشَوَّقهم إلى التنافس في هذا الميدانِ بِضَرْبِ المتلِ الذي يُصورُ لهم المعنى ، ويقرِّبه من الأفهام والعقول ، وَيُحبِّبُ النفوسَ الطيبة في الإنفاق الذي يعودُ نفعُه على الفرد والجماعة ، وهَيَّا نتدبرْ قولَه تعالى من سورة البقرة : ﴿ مَثُلُ يعودُ نفعُه على الفرد والجماعة ، وهَيَّا نتدبرْ قولَه تعالى من سورة البقرة : ﴿ مَثُلُ عَنْ يَشَا فِي كُلِّ اللهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مَّانَةُ حَبَّةٍ و آللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ و آللهُ وَاسِعٌ عَلَيمٌ ﴾ ( ٢٦١ ) .

شَبّه سبحانه نفقة المُنفق في سبيله سواءٌ كان المرادُ الجهادَ أو جميعَ سُبل الخيرِ من كل بِرِّ بمن بَذَر بذْرًا فأنبتت كلَّ حبةٍ سبعَ سنابلَ اشتملت كلَّ سنبلةِ على مائة حبةٍ ، والله يضاعف لمن يشاء فوقَ ذلك بحسب حالِ المُنفِق وإيمانه ، وإخلاصِه ، وإحسانِه ، ونفْع نفقته ، وبحسب قدرها ووقوعها موقِعَها ، فإن ثوابَ الإنفاقِ يتفاوتُ بحسب ما يقوم بالقلب من الإيمانِ والإخلاصِ والتثبُّت عند النفقة ، وهو إخراجُ المالِ بقلْبِ ثابتٍ ، قد انشرح صدرُه بإخراجه ، وسمحت به نفسه ، وخرج من قلبه قبلَ خروجه من يده ، فهو ثابتُ القلبِ عند إخراجه ، غيرَ جَزِع ولا هَلِع ، ولا مُتْبِعِه نفسه ترجُفُ يدُه وفؤادُه (١٠) .

كايتفاوتُ أَجْرُ المنفقِ بحسبِ نفع الإنفاقِ ومصارفِه بمواقِعِه ، وبحسب طيبِ المُنْفَق وزكائه (٢) .

<sup>(</sup>١) ابن القيم: أمثال القرآن ص ٥٠ ، تحقيق د / ناصر بن سعد الرشيد ، مطابع الصفا / مكة . (١) المصدر السابق بقليل من التصرف

وفي هذا المثل ما يدُّل على فضيلة الجهادِ وأن فيه الثوابَ العظيمَ إذ الحسنةُ تضاعَفُ للمنفِق في سبيل إعلاءِ كلمةِ اللهِ وإعزازِ الدينِ الحقِّ ، ونصرةِ أهلهِ إلى سبعِمائة ضِعف .

وقدروى البُستِى في صحيح مسنده - كاجاء عند القُرطبى في تفسيره - أن ابن عمرَ قال : لما نزلت هذه الآيةُ قال رسولُ الله عَيْنِ : « رَبِّ زِدْ أَمتي » فنزلت : ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللهُ قَرْضًا حَسنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ (١) ، قال رسول الله عَيْنِية : « ربِّ زِدْ أَمتي » فنزلت ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِعَيْر حِسَابٍ ﴾ (١) .

أمَّا سببُ نزولِ هذا المَثَل الذي يُبين شرفَ النفقةِ في سبيلِ اللهِ وحُسْنَها ، وقد ضُمِّنَ التحريضَ على ذلك ، والحثَّ عليه ، فقد رُوي أن هذا المثلَ نزل في شأن عثمانَ بنِ عفانَ وعبدِ الرحمن بنِ عوفٍ ، رضي الله عنهما ، وذلك أن رسولَ اللهِ عَيْانَ بنِ عفانَ وعبدِ الرحمن بنِ عوفٍ ، رضي الله عنهما ، وذلك أن رسولَ الله عَيْنِيلَةٍ لما حث الناسَ على الصدقة حين أراد الخروج إلى غزوة تبوك ، جاءه عبدُ الرحمن بن عوف بأربعةِ آلاف فقال : يا رسولَ الله ، كانت لي ثمانيةُ آلاف ، فأمسكتُ لنفسي ولعيالي أربعةَ آلافٍ ، وأربعةَ آلاف أقرضتُها لربي ، فقال رسول الله عَيْنِيلَةٍ : « بارك اللهُ لك فيما أمسكتَ ، وفيما أعطيتَ » .

وقال عثمان بنُ عفان : يا رسولَ الله على جِهاز مَن لا جِهازَ له ، فنزلت الآيةُ فيهما ، رضي الله عنهما .

وسبلُ اللهِ كثيرة ، وأعظمُها الجهادُ في سبيل الله لتكونَ كلمةُ اللهِ هي العليا .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٤٥ .

<sup>(</sup>۲) الزمر : ۱۰ .

قال سعيد بنُ جبير: ﴿ فِي سبيل الله ﴾ أي في طاعة الله ، وقال مكحول: يعنى به الإنفاق في الجهاد من رباطِ الخيل وإعداد السلاح وغيرِ ذلك . . وجاء عن ابن عباس: هو الجهادُ والحجُّ يُضعَّف الدرهُم فيهما إلى سبعِمائةِ ضِعْفٍ ، ولهذا قال تعالىٰ : ﴿ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مِّائَلَةً مِّالَةً مَّائَلَةً مَّانَلَةً مَّانَلَةً مَّانَلَةً مَّانَلَةً مَّانَدَةً ﴾ .

قال ابن كثير : وهذا المتّلُ أبلغ في النفوس من ذكر عددِ السبعمائة ، فإن هذا فيه إشارة إلى أن الأعمال الحسنة يُنمّيها الله لأصحابها كما يُنمّي الزرع لمن بكره في الأرض الطيبة ، وقد وردت السنّة بتضعيف الحسنة إلى سبعمائة ، جاء في مسند الإمام أحمد أنَّ عياض بن غُطيف عاد أبا عبيدة بنَ الجراح مع جماعة وهو مريض ، وسَمِعَه يقول : مَن أنفق نفقة فاضِلة في مريض ، وسَمِعَه يقول : مَن أنفق نفقة فاضِلة في سبيل الله فيسبعمائة - ضعف - على نفسِه وأهلِه ، أو عاد مريضًا ، أو مَازَ أذى ، فالحسنة بعشر أمثالها ، والصوم جُنَّة ما لم يَخرقها ، ومن ابتلاه الله عز وجل ببلاء في جسده فهو له حِطّة « أي إنَّ المرض يَحُطُّ من سيئاتِ المؤمنِ على قدر صده هو .

وعند الإمام أحمدَ عن أبي مسعودِ البدريّ : أن رجلا تصدَّق بناقة مخطومةٍ في سبيل الله ، فقال رسولُ الله عَيْقِيلَة : « لَتُأْتينَّ يومَ القيامةِ بسبعِمائة ناقةٍ مخطومة » . وعند مسلم والنسائي عن الأعمش : « لك بها يومَ القيامة سبعُمائة ناقة » .

وفي المسند - أيضا - أن خُرَيم بنَ فاتك قال : قال رسول الله عَلَيْكُم : « من أنفق نفقة في سبيل الله تُضاعف سبعَمائة ضعف » .

هذا بعضُ ما جاء في فضل العملِ الصالح والإنفاق في سبيل الله ، وقولُه سبحانه : ﴿ مَثَلُ اللَّهِ يَنْ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ ﴾ فيه حذفُ مضاف تقديرُه : مَثَلُ نفقون نفقةِ الذين يُنفقون أموالَهم في سبيل الله كمثل حبَّةٍ أو : مَثَلُ الذين يُنفقون أموالَهم في الأرض حبة فأنبتت الحبةُ سبعَ سنابلَ ، يعني أموالَهم كمثل زارع زَرَع في الأرض حبة فأنبتت الحبةُ سبعَ سنابلَ ، يعني أخرجت سبعَ سنابلَ في كلّ سُنبلة مائةً حبَّة ، فشبَّه المتصدقَ بالزارع ، وشبَّه الصدقة بالبذر فيُعطيه الله بكلٌ صدقةٍ له سبعَمائة .

و ﴿ يُنفِقُونَ ﴾ أي يُخرجون ويبذلون من الإنفاق و ﴿ سَبِيلِ الله ﴾ الأصلُ في السبيل الطريقُ فيه سهولةٌ وما وضَح منه ، يذكّر ويُؤنّث ، ويُستعمل في الخير والشر ، ويضاف إلى الله وإلى المؤمنين فيقال سبيلُ الله ، وسبيلُ المؤمنين ، كا يُضاف إلى المجرمين فيقال : سبيلُ المجرمين أي طريقُ الشرِّ والفساد .

أمَّا سبيلُ اللهِ فقد ورد أنه يُطلَق ويُراد به الإنفاقُ في الجهاد ، ويُطلق ويرادُ به الإنفاقُ في كل ما أَمر اللهُ به من وجوه الخير ، لكنَّ استعمالَه في الجهاد أكثر .

قال ابن الأثير: وسبيلُ اللهِ عامٌ يقع على كل عملٍ خالصٍ سُلك به طريقُ التقربِ إلى الله عز وجل بأداء الفرائضِ والنوافلِ وأنواع الطاعات، وإذا أُطلق فهو في الغالب واقعٌ على الجهاد حتى صار لكثرة الاستعمالِ كأنه مقصورٌ عليه .

﴿ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ﴾ الحبةُ اسمُ جنسِ لكل ما يَزرعه ابنُ آدمَ ويقتاتُه ، وأشهر ذلك البُرُّ ، وحبَّةُ القلب : سويداؤُه ، والحِبَّةُ - بكسر الحاء - بذور البقْل مِمَّا ليس بقوت .

و ﴿ سَنَابِلَ ﴾ جمعُ سنبلة فُنْعُلةٌ من أسبل الزرعُ إذا صار فيه السنبلُ أي

استرسل بالسنبل كما يَسترسل السِّتر بالإسبال ، وقيل : معناه صار فيه حبُّ مستور كما يُستر الشيءُ بإسبال السِّتر عليه .

﴿ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ يعني على سبعِمائة وذلك حسب حالِ المتصدق وصدقِ نيتِه وخلوِّ مالِه من الشبهات والحرام ووضعِه المالَ موضِعَه .

﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي فضلُه واسعٌ لا يُحَدُّ عطاؤه ، عليمٌ بنية المنفِق ، وبمن يستحق ومن لا يستحق .

# ١٢ - ب- لانوبد منكم جَناءً ولا شكورًا.

ضَرَبَ الله عز وجل مَثَلا للمتصدّق في سبيل الله بالزارع ، إذا كاأن الزارع ما خادقا في عمله ، ويكون البذر جيّدا ، وتكون الأرض طيبة عامرة يكون الزرع أكثر ، والعطاء أعظم ، والخير أوفر فكذلك المتصدق إذا كان صالحا ، والمال طيّبا ويضعُه في الموضع المناسب فيصير الثواب بإذن الله أكثر ، ولذا قالت طائفة من العلماء في قوله تعالى : ﴿ وَالله يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاء ﴾ إنه إعلامٌ بأن الله عزَّ وجلَّ يضاعف لمن يشاء أكثر من سبعمائة ضعف ، وقد رُوي عن جَمْع من الصحابة كا جاء عند ابن ماجة : أن رسول الله عَيْفِ قال : ﴿ مَن أرسل بنفقةٍ في سبيل الله ، وأفق في بيته ، فله بكل درهم سبعمائة درهم ، ومن غزا بنفسه في سبيل الله ، وأنفق في وجهه فله بكل درهم سبعمائة ألفِ درهم ، ومن غزا بنفسه في سبيل الله ، وأنفق في وجهه فله بكل درهم سبعمائة ألفِ درهم ، ثم تلا : ﴿ وَالله كَمْنَلِ حَبَّةٍ . . ﴾ (١) .

إن هذا المثل بيَّن لنا فضلَ الإنفاق في سبيل اللهِ وَثَرتَه وبيَّن لنا المعنى وقَرَّبه بهذا التصويرِ الْمحسوسِ الذي بَرز من خلاله أن الأعمال الصالحة في سبيل الله يُنمِّيها اللهُ عز وجل لأصحابها كما يُنمِّي الزرعَ لمَن بذَره في الأرض الكريمةِ الصالحةِ بفضله ، وإحسانه .

وفي هذا المثل ترغيبٌ في الإنفاق ، وبيانُ كيف تبلغُ المضاعفةُ إلى ذلك الحدِّ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦١ .

في العِظَم حتى يَرْغَبَ المؤمنون المخلصون في التنافس في الخيرات ، والمبادرة إلى المكرمات ، ويُروِّضوا أنفسهم على البذل والسخاء ممّا يحقق لهم الأمنَ والكرامةَ في الدنيا ، ويجعلُهم أهلا لرحمة الله في الآخرة .

وفي هذا المثل - أيضا - دليلٌ على أن الزراعة من أعظم أبوابِ الخير ، وأن اتخاذَ الزرع من أعلى الحرف ، وأشرف المهنِ التي يتخذُ ها الناس ، والمكاسب التي يشتغلُ بها العمالُ ولذلك ضرب الله به المثلَ فقال : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ .. ﴾ الآية ، وإننا في عصر الصناعة ، والتقدم العلمي الهائلِ نرى جميعَ الأمم تُعنى بالزراعة ، وتسعى إلى الإفادة من بركات الأرضِ وما أودع اللهُ فيها من الخيرات ، وإن أعظم ما يَشْعَلُ باللهِ العالم المتحضر في هذه السنين هو ما يتصل بما يسمونه ﴿ الأَمْنَ الغذائي ﴾ وتتضافر الجهودُ في هذا الميدان ، وتُنفَقُ الأموالُ ، وتُوضع البرامجُ ، وتُرسم الخِططُ ، وتتعاون الدولُ من أجل ﴿ الأَمْنَ الغذائي ﴾ .

ولقد حث الإسلامُ على الزراعة ، وجعلها من فروض الكفاية إذ يجبُ على الإمام أن يجبُر الناسَ عليها ، وما كان في معناها من غرس الأشجار .. وقد روى هشامُ بنُ عروةَ عن أبيه عن عائشة - رضي الله عنها قالت : قال رسول الله عنها أبيه عن عائشة و رضي الله عنها قالت : قال رسول الله عليه عن عائشة : « التمسُوا الرزقَ في خبايا الأرض » ومن خبايا الأرضِ الزرعُ ، وعليه حتَّ رسول الله عَيِّلِيَّة كما جاء في صحيح مسلم : « ما من مسلم يَغرِسُ غرسًا ، أو يزرعُ زرعًا فيأكلُ منه طيرٌ أو إنسانٌ أو بهيمةٌ إلَّا كان له صدقةٌ » .

### المن والأذى مبطل للأعمال:

إن الله سبحانه وتعالى لا يقبل من الأعمال إلَّا ما كان خالصا لوجهه

الكريم ، وإن الصدقة في سبيل الله من أعظم وجوه الخير وأعمّها نفعا ، وقد وعد الله عز وجل المتصدِّقين بمضاعفة الثواب ، ثم بيَّن سبحانه لعباده أن أذلك الحكم والثواب إنما هو لمَن لا يُتْبِعُ إنفاقَه مَنَّا ولا أذى لأن المنَّ والأذى مبطلان لثواب الصدقة كما أخبر سبحانه وتعالى في قوله بعد إيراد المثل :

﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَاۤ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا حُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* قَوْلٌ مَّعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَاۤ أَذًى وَٱللهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ \* يَاۤ يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَىٰ ... ﴾ (١) .

#### المفردات:

المنّ : ذِكْرُ النعمةِ على معنى التعديد لها والتقريع بها ، مِثْل أن يقول : قد أحسنتُ إليك ونَعَشتُك ، ونحو ذلك ، وقيل : المنّ : هو التحدُّثُ بما أعطى حتى يبلغ ذلك المعْطَى فيؤذيه . . والمنَّ والأذى مِمَّا يدلُّ على لُؤم الطبع ، والمنْ من الكبائر ، ثبت ذلك مما ورد في صحيح مسلم وغيرِه ، وأن المنّانَ أحدُ الثلاثةِ الذين لا ينظر الله إليهم ولا يزكّيهم ولهم عذاب أليم . ففي الحديث الذي أخرجه النّسائي ورواه ابن عمر : « ثلاثة لا يدخلون الجنّة : العاقى لوالديه ، والمدمنُ الخمر ، والمنانُ بما أعطى » وفي بعض طرق مسلم : « المنانُ هو الذي لا يعطي شيئا إلا مِنّةً » وفي صحيح مسلم أن أبا ذَرِّ قال : قال رسول الله عَيْسَةُ : يكم عذابٌ « ثلاثةٌ لا يكلّمهم الله يومَ القيامة ، ولا ينظرُ إليهم ، ولا يزكيهم ، ولهم عذابٌ اليم : المنانُ بما أعطى ، والمسبل إزاره ، والمنفقُ سِلعتَه بالحلِف الكاذب » .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٢ : ٢٦٤

هذا في المنِّ ومعناه وحكمِه ، أما الأذى فهو السبُّ والتشكّي ، وهو أعمُّ من المنّ ؛ لأن المنّ جزءٌ من الأذى لكنه نُصّ عليه لكثرة وقوعِه ، وللتنبيه إليه .

إِنَّ المَنَّ والأَذَى يَكَشَفَانَ مِمَّن ظَهْرَا مِنهُ أَنَّه إِنمَا كَانَ يَرِيدُ مَقْصِدَا دَنيويا ، وأَنه لم يجعل عملَه خالصا لوجه الله عز وجل فلهذا كان المنُّ والأذى مُضيِّعين للعمل ، مُبطلين للصدقة إِذ بَيَّنَ كُلُّ واحدٍ منهما أنها لم تكن صدقة و إنما كانت لأمر آخرَ كأنْ يُريد من المنفق عليه جزاءً بوجهٍ من الوجوه ، أو ينتظرَ ثناءً أو حسن صيت ومنزِلة ، و إنما الأعمال بالنيات والمقاصدِ ولكل امرى ما نوى ، فعلى المرء أن يريدَ وجه الله تعالى وثوابه بإنفاقه على المنفق عليه ، ولا يرجو منه شيئا ولا ينظرُ من أحواله في حالٍ سوى أن يُراعِيَ استحقاقَه كاقال تعالى : ﴿ إِلّمَا لُطْعِمُكُمُ مِن أَحُولُه فِي حَالٍ سوى أَن يُراعِيَ استحقاقَه كاقال تعالى : ﴿ إِلَّمَا لُطْعِمُكُمُ مِن أَحُولُه فِي اللّهُ لَا فُرِيدُ مِنكُمْ جَزَآءً وَلَا شُكُورًا ﴾ (١) .

إن المتصدق الذي يريد بركاتِ الدنيا والدينِ وخيرَ الدنيا والآخرةِ ينبغي له أن يكونَ عطاوًه لله ، وأكثرُ قصدِه ابتغاءَ ما عند الله ، وأنه إنما يفعلُ ما يفعلُ ليشكرَ المنعِمَ سبحانه وتعالى ، ولأنَّ دينه حَضَّه على الرحمة ، وبعثَه على تطهير المالِ بالزكاة والصدقات .

قال الماوردى: وإذا كان العطاءُ على هذا الوجهِ خاليا من طلب جزاء وشُكْرٍ وعُريا عن امتنان ونشْرٍ كان ذلك أشرفَ للباذل ، وأهنأ للقابل ، فأما المعطي إذا النتمس بعطائه الجزاء، وطلب به الشكر والثناء كان صاحبَ سُمعة ورياء، وفي هذين من الذمِّ ما يُنافي السخاء . وقد شُبُّه طالبُ الجزاء من المتصدَّق عليه بالتاجر الذي يُريد الربحَ فهو غيرُ مستحقِّ للأجر ولا للحمد . وقد قال ابنُ عباس في قوله تعالى : ﴿ وَلا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ ﴾ (٢) أي لا تُعطي عطيةً تلتمسُ بها أفضلَ منها .

<sup>(</sup>١) الإنسان : ٩ .

<sup>(</sup>٢) المدثر: ٦.

قال أهل العلم: فمَن أنفق في سبيل الله ولم يُتبِعُه منّا ولا أذى كقوله: ما أشدً إلحا حَك ؟ وخَلَّصنا الله منك . ! وأمثال هذا ، فقد تضمّن الله له بالأجر ، والأجرُ الجنّة ، ونفى عنه الخوف بعد موتِه مِمّا يستقبل ، ونفى عنه الحزنَ على ما سلف من دنياه ، لأنه يَعتبِط بآخرته ، فقال : ﴿ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِنك ربّهِمْ وَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا مُعرفٌ عَلَيْهِمْ وَلا مُعرفًا للنفقة في سبيل اللهِ تعالى .

إن مقابلة سؤالِ المحتاج بالقول الطيبِ والدعاءِ له، وإدخالِ السرورِ على نفسه بجميلِ الكلام ، والتواضع له ، والرفقِ به ، والبشاشةِ في وجهه خيرٌ من إعطائه المالَ مع العبوسِ ، والكلمةِ الجارحة أو المنِّ عليه بالمعروف ، وقد وَجَهنا اللهُ عز وجل إلى هذا الأدبِ العالي في معاملة أهلِ الضعفِ والمسكنةِ ليكونَ ذلك هو مسلكَ أهلِ الإيمانِ من القادرين مع إخوانِهم من أهل الحاجة ، ولنسمع قولَ اللهُ عز وجل : ﴿ قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى وَ اللهُ غَنِيٌ اللهُ عَنِي مَن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى وَ اللهُ عَنِي حَلِيمٌ ﴾ .

« قول معروف » أي ردٌّ جميل أولى وأفضل .

« ومغفرة » أي عفو عن السائل وتجاوزٌ عنه إذا ألحَّ وأغلظ وجفى خيرٌ من التصدُّق عليه مع المنِّ والأذى .

وفي الحديث : « الكلمةُ الطيبةُ صدقةٌ وإنَّ من المعروف أن تلقى أخاك بوجه طَلِق » - أخرجه مسلم - ، فَيتلَقَّى السائلَ بالبشر والترحيب ، ويقابلُه بالطلاقة ولينِ الجانبِ ، ليكونَ مشكورا إنْ أعطىٰ ، ومعذورًا إن مَنع .

### ١٢ - ج - المحبطات .

إنَّ مقابلةَ المحتاج بكلام يسرُّه، وابتسامةٍ تُرضيه حيرٌ له من الصدقة مع الإيداء بسوء القول ، أو سوء المقابلة ، وقد وَضَع الله عز وجل دستورا لحُسن المعاملة بين الناس في قوله سبحانه : ﴿ قَوْلٌ مَّعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ حَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذِي ﴾ (١) لأنك بالكلمة الطيبة والقولِ الحسن والبشاشة إِنْ خَيَّتُ رجاءَهُ في النَّوال الماديِّ فقد أفرحتَ قلبَه بِحُسن خلقِك وبإظهارك المؤاخاة وهوَّنْتَ عليه ذُلَّ السؤال .

ولقد قررت هذه الآيةُ الكريمةُ مبدأً عامًّا في شريعتنا الغراءِ ، وهو : « درءُ المفاسدِ مُقدَّم على جلْب المصالِح » فقد دلَّت على أنَّ الخيرَ لا يكون طريقًا إلى الشر ، وعلى أن الأعمال الصالحة يجب أن تكون خاليةً من الشوائب التي تُفسدها ، وتَذْهبُ بفائدتها كُلِّها أو بعضِها ، كا دلَّت الآيةُ على أنَّ مَنْ عجز عن نوع من أنواع البِرِّ فعليه أن يجهد في إحسان عمل آخر يُؤدِّي إلى مِثل غايتِه ، فمن شَقَ عليه أن يتصدَّق من غير مَنِّ ولا أذى ، فعليه أن يجبر قلبَ الفقير بقولِ المعروف .

﴿ وَٱللهُ عَنِيٌ حَلِيمٌ ﴾ (١) أي واللهُ عَنيٌ عن صدقة عباده ، فلا يأمرهم ببذل المالِ لحاجةٍ إليه ، بل ليُطهرَهم ، ويزكّيهُم ويؤلّفَ بين قلوبهم ، ويُصلِحَ نفوسَهم وأحوالَهم الاجتاعية ليكونوا أعزّاء بعضهم لبعض ناصرٌ ومعينٌ ، ومن

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٣ .

الخير للأمة أن يظهرَ أفرادُها في مظهرِ المتعاونين كما قال سبحانه: ﴿ وتَعَاوَنُوا عَلَى اللَّهِ وَالتَّقُوكُ ﴾ (١) وذلك مِمَّا يُعزِّزُ مَقامَها ، ويحفظُ كرامتَها ، ويجعلُها مهيبةَ الجانب ، مرهوبةً في أعين أعدائِها .

وهو سبحانه ﴿ حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجِلُ بالعقوبة مَنْ مَنَّ وآذى بصدقتِه . وفي هذه الجملة سَلْوة للفقراء ، وتعليقٌ لقلوبهم بحبلِ الرجاءِ بالله الغنيِّ الحليم ، وتهديدٌ للأغنياء وإنذارٌ لهم بألَّا يغترُّوا بحِلْم اللهِ وإمهالِه إيَّاهُم وعدم تعجيلِ العقوبةِ على الكفرِ بنعمتِه سبحانه ، إذ مَن وَهَبَ المالَ قادرٌ على أن

يسلُّبَهُ من أيدي الأشِحَّاءِ بالخير ، المُنكرين لفضل الله .

أبان الله عز وجلَّ لعباده أنَّ تَرْكَ المَنِّ والأَذَى شَرطٌ لحصول الأجر والثوابِ على الإنفاق في سبيله ، ثم خاطَب عباده ، ونهاهم نهيًا لا هوادة فيه عن إبطال صدقاتِهم بالمنِّ والأَذَى فقال : ﴿ يَلَّيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم صدقاتِهم بالمنِّ والأَذَى فقال : ﴿ يَلَّيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بالتنفير عن هاتين بالمَنِّ وَٱلْأَذَى ﴾ (٢) فانظُرْ إلى عناية القرآنِ الكريم بالتنفير عن هاتين الرذيلتين ، لأن فيهما هذم الفائدةِ المقصودةِ من الصدقة ، وَإِبْطَالًا لها ، وهو تخفيفُ بؤسِ الْمحتاجين ، وكشفُ أذى الفقرِ عنهم ، فكيف يُزادون أذى على ما هُم فيه ، وإنَّ كلَّ عمل لا يؤدِّى إلى الغاية منه فقد حَبِط وبطَل كأن لم يكن ، فما بالله إذا أُتْبِعَ بضدِّ الغاية ونقيضِهَا .

فمن أراد أن تكونَ صدقتُه كمِثْل حَبَّةٍ أنبتتْ سبْعَ سنابلَ في كلِّ سُنبلة مائةُ حبَّةٍ وهو يرجو مع ذلك أن يضاعِفَ الله عز وجل له الثوابَ إلى ما فوق السبعِمائةِ فعليه : أن يتحرَّىٰ في صدقته طَيِّبَ ماله وحلالَه ، وأن يُخلِصَ النيَّة ، وأن يبذُلَ

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢ .

<sup>· (</sup>٢) البقرة : ٢٦٤ .

المالَ عن طِيب نفس مع التواضع والرفق ونسيانِ المعروف الذي بَذلَه ، فما أحسن عطْفَ الأغنياء على الفقراء رغبة في ثواب الله تعالى ، وما أحسنَ أن يشعر الفقراء بمحبَّة الأغنياء ورحمتِهم ومواساتِهم ومؤاخاتِهم وعدم التِّيهِ عليهم!

ومن الآداب التي ينبغي للمؤمن أن يأخذَ بها نفسه مع أخيه المحتاج ماجاء من حديث عمر - رضي الله عنه - أن النبى عَيْقِ قال : « إذا سأل السائل فلا تقطعُوا عليه مسألته حتَّى يفرُغَ منها ، ثمُ ردُّوا عليه بوقارٍ ولين أو ببذلٍ يسيرٍ أو ردِّ جميل ، فقد يأتيكم من ليس بإنس ولا جانٌ ينظرون صنيعَكم فيما خوَّلكم اللهُ تعالى » .

أي قد تأتى الملائكة في صور البشر لاختبار العباد كافي قصة الأبرص والأقرع والأعمى التي خَرَّجها مسلمٌ وغيره وذلك أن مَلكًا تصوَّر في صورة أبرصَ مرةً ، وأقرعَ أخرى امتحانا للمسؤول من أصحاب الأموال والثراء .

إِنَّ ثواب الصدقة لا يفي بخطيئة المَنِّ والأذى ، وكذلك الرياءُ فمن تَصدَّق وقصدُه أن يمدحَه الناسُ ويُثنوا عليه بالصفات الْجميلة ، ليُشْكَر بينهم أو لأَيِّ مقصدِ دنيويٍّ مع قطْع نظرِه عن معاملة الله عزَّ وجل وطلَبِ مرضاتِه وجزيلِ ثوابِه بطلَت صدقتُه ، وقد لفت الله عباده إلى أَنَّ كلَّا من المرائي وذي المنِّ والأذى أتَى بعمل غيرِ مقبول ، ولا صحيح بل هو باطلٌ ومردودٌ عليه .

ولنتدبر: ﴿ يَآيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاٰتِكُم بِٱلمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رَثَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ .. ﴾ .

وفي هذا التشبيهِ مَثَّلَ الله عزَّ وجلَّ الذي يَمُنُّ وَيُؤذى بصدقته بالذي يُنفِقُ مالَه رِبَّاءَ الناسِ لا لوجه اللهِ تعالى، وبالكافر الذي يُنفق ليُقالَ: جوادٌ، وَلِيُثْنَىٰ

عليه بأنواع الثَّناء ، ففي كِلا الحاليْن تضيعُ ثمرةُ العمل ، ويُحْبَطُ الأَجْرُ ، ويَثبتُ الوزْر .

ثم مَثَّل الله عز وجل هذا المنفِق - أيضا - بصفوانٍ عليه ترابٌ فيظنَّه الظانُّ أرضًا مُنبِتةً طيِّبة ، فإذا أصابه وَابِلٌ من المطر أَذهب عنه الترابَ ، وبقِي صَلْدًا ، فكذلك هذا المُرائي بصدَقته .

ولنتدبَّر : ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا .. ﴾(١) .

والصفوانُ : جَمْعٌ مفردُه صفوائةٌ ، ومنهم من يقول : الصفوانُ يُستعمل مُفردا أيضا ، وهو الصخْرُ الأملسُ . . و « والوابلُ » المطرُ الشديدُ ، والصلْدُ : الأملسُ من الحجارة الذي لا شيءَ عليه من التراب .

فتأمَّل هذا التصوير الرائع الذي يُجلِي المعنى ، ويوضِّحُه ، ويؤكِّدُه ، ويجعلُ النفسَ تتأثَّر به .. انظر إلى صفة عمَلِ المرائي الذي يُنافق بعمله شُبِّهَت بصفة ترابِ على حجر أملسَ نزل عليه ماءُ مطرٍ شديدٍ فأزال الترابَ وترك الحجرَ صلْدا نقيًّا لا ترابَ عليه .

والوجه المشترك بينهما أن الناس يرون أن له ولاء المرائين أعمالا كا يُرى التراب على الصفوان، فإذا جاء يوم القيامة، وصاروا إلى الله، وكشفت السرائر، اضمحل ذلك كله وذهب، لأنه لم يكن لله، كاين هب المطر الشديد ماكان على الحجر من التراب، أي أن المخذول لا يَجِدُ لنفسه شيئا من ثوابِ العمل، بل يقال له: أخذت حظّك من الثوابِ مِمَّن عَمِلت من أجلهم في دُنياك.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٤ .

فالمَنُّ والأذى والرياءُ تكشِفُ عن النية في الآخرة فَتَبْطُلُ الصدقةُ ، كما يكشِفُ الوابلُ عن الصفوان وهو الحجَرُ الكبيرُ الأملس .

﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيءٍ مِّمًا كَسَبُواْ ﴾ أي أن المرائِي ، والكافر والمانَّ لا يقدورن على الانتفاع بثوابِ شيءٍ من إنفاقهم وهو كسبُهم عند حاجتهم إليه ، إذ كان لغير الله ، فَعُبُرُ عن النَّفقَة بالكسب ، لأنهم قصدُوا بها الكسب .

إِنَّ الأَجرَ والثوابَ عند اللهِ عزَّ وجل للمخلِصين من أهل التقوى والمحبةِ الذين يتحرَّوْنَ تزكيةَ نفوسِهم ، وإصلاحَ أحوالِهم .

و الله لا يَهْدِى الْقُوْمَ الْكَنْهِرِينَ (١) أي لا يَهْديهم إلى ما فيه خيرُهم ورشادُهم ، وقد اختاروا الضلالة على الهُدى ، أمّا الإيمانُ فإنه يَهِدي قلبَ صاحبِه إلى الإخلاص ، ووضع النفقاتِ في مواضعِها الصحيحةِ ، وإلى الاحتراس من أسباب المهالكِ .

وفي هذا تَعْريضٌ بأن كلَّا من الرِّياء والمَنِّ والأذى من صِفَاتِ الكافرين التي يَنبغِي لأهل الإيمانِ أن يَجتنبوها .

ومن الحكمة : مَن مَنَّ بمعروفه سقَط شكرُه ، ومن أُعجِبَ بعمله حَبِطَ أجرُه . وفي أن المرائِيَ لا يَخفَىٰ على الناس فعلُه قالوا :

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٤ .

# ١٤ - د - جنَّة برَبْوَةٍ.

المَثَلُ في القرآن الكريم فيه إعجازٌ وروعةٌ ودقةٌ وجمالٌ وفيه بيانٌ وإيضاح ، وتنعكسُ منه على نفس المتدبِّرِ أنوارٌ تُريك المعنى الذي يُدْرَكُ بالعقل كأنه ماثِلٌ للعِيان ، وحاضرٌ شاخص أمام عينِ الإنسان ، فيزدادُ الشعورُ به ، ويَقوىٰ تأثيرُه في القلب ، ويُنيرُ للعقل سبيلَه ، فإن كان المثلُ للتحذير من شرِّ اجتنبه ، وإن كان في المثل ترغيبٌ في خيرٍ تعلَّقت به النفس ، وسعَت إليه ، وجدَّت فيه ، وازدادت منه ، وحرَصتْ عليه ترجو النجاة ، ورحمةَ اللهِ في الدار الأبدية ، وطمأنينة النفسِ وسكينتها في الدار الفانية .

إِنَّ المثلَ فِي القرآن العظيم يؤثِّرُ فِي النفس ، وينيرُ الطريقَ أمام العقل ، وقد ضرب القرآنُ مثلًا لصاحب الصدقةِ الذي يَمُنُّ بها ، ويؤذي المتصدَّقَ عليه بسبها ، أو يرائي بصدقته يطلبُ ثوابَ العمَل ثناءً على ألسنةِ الناس ضرب اللهُ عزَّ وجل مثلا له ولبطلانِ عملِه بصفُوانٍ وهو الحجرُ الأملسُ عليه ترابٌ فأصابه وابلٌ وهو المطرُ الشديدُ فتركه صَلْدا لا شيءَ عليه .

يقول ابنُ القيم : وتأمَّل أجزاءَ هـٰذا المثلِ البليغ وانطباقَها على أجزاء المُمثَّل به تعرِف عظمة القرآنِ وجلالته ، فإنَّ الحجر في مقابلة قلبِ هذا المرائي والمانِّ والمؤذِي ، فقلبُه في قسوته عن الإيمان والإخلاص والإحسان بمنزلة الحجر ، والمعملُ الذي عمل الذي عمل ذلك الحجرِ فَقُوَّةُ ما تحته وصلابتُه تمنعُه من الثبات والنبات عند نزولِ الوابل ، فليس له مادةٌ متصلةً

بالذي يَقْبَلُ الماء ، ويُنبِتُ الكلا ، وكذلك قلبُ المرائي ليس له ثباتٌ عند وابلِ الأمرِ والنَّهْي والقضاء والقدر ، فإذا نزل عليه وابلُ الوحْي انكشف عنه ذلك الترابُ اليسيرُ الذي كان عليه فبَرزَ ما تحته صَلْدا ، لا نباتَ فيه ، وهذا مثَلُ ضربَه اللهُ لعمَل المرائي ونفقتِه لا ينتفِعُ بثواب شيء من إنفاقه وهو في أشدِّ الحاجة إليه في يوم لا ينفعُ فيه مالٌ ولا بنون إلَّا من أتى الله بقلب سليم ، لأن العمل في الدنيا لم يكن خالصا لوجْه الله تعالى .

وفي المقابل فإنَّ المؤمنَ الصالحَ الذي يرجو وجْهَ اللهِ وحده بعمله ، ويُخلِصُ النيةَ والقصد ، فإنَّ نفسه تزكو بالخيرات والبركات ، وإنَّ ثوابَ عملِه يضاعَفُ ، ويُبارِكُ اللهُ له . وقد ذكر اللهُ سبحانه وتعالى مَثَلَ الذين يُنفقون أموالهم طلبًا لرضا ربِّهم ، وتزكيةً لأنفسهم عن إخلاص وصدْق بعد أن ذكر سبحانه مثَلَ الذين يُنفقون أموالهم مثَلُ الذين يُنفقون أموالهم ثم يُتْبعون ذلك بالمنِّ والأذى ومَثَلَ الذين يُنفقون أموالهم ثم يتْبعون ذلك بالمنِّ والأذى ومَثَلَ الذين يُنفقون أموالهم ربًاءَ الناس ؛ إذ بضدِّها تتميزُ الأشياءُ وتُتَبيَّنُ ، وتصيرُ أكثرَ وضوحا .

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمُ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللهُ سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمُ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللهُ وَتَعْلِيمًا مَنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَأَلَّتُ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلِّ وَٱللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١) .

﴿ آبْتِهَا مَوْضَاتِ آللهِ ﴾ أي طلبا لرضوانه وهو مفعول من أجله ، وقال ﴿ وَتُثْنِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ عطفٌ عليه ، أي كلاهما مفعولٌ من أجله ، وقال ابن عطية : لا يصحُّ في « تثبيتا » أنه مفعولٌ من أجله ، لأن الإنفاق ليس من أجل التثبيت ، و « ابتغاءَ » نُصِبَ على المصدر في موضع الحال ، وكان يَتَوجَّهُ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٥

فيه النصبُ على المفعول من أجله ، لكنَّ النصبَ على المصدر هو الصوابُ من جهة عطفِ المصدر الذي هو « تثبيتًا » عليه .

والتثبيتُ : هو تحقيقُ الشيء وترسيخُه ، ﴿ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ أي وهم متحقِّقُون مُتثبِّتون أنَّ الله سيجزيهم على ذلك أوفر الجزاء ، وقال الشعبي : « تصديقا ويقينا » وعند السدِّى وغيرِه : ﴿ تثبيتا ﴾ معناه وتيقُنا أي أن نفوسهم لها بصائر ، فهي تُثبِّهم على الإنفاق في طاعة الله تثبيتا .

يقال : ثَبَّتُ فلانا في هـٰذا الأمرِ . أي صَحَحتُ عزمَه ، وقويَّتُ فيه رأيهُ أُثبتُه تَثبيتهم في ذلك .

﴿ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ ﴾ الجنَّة: هي البستانُ وهي قطعةُ أرضٍ تَنبُتُ فيها الأشجارُ حتى تُغطِّيها ، والرُّبوةُ: ثلاثُ لغات في الرَّاء هي المكانُ المرتفعُ ارتفاعا يسيرا ، معهُ في الغالب كثافةُ تُراب ، وما كان كذلك فنباتُه أحسن .

وقال الخليل: الربوةُ أرضٌ مرتفعةٌ طيبة ، وخَصَّ الله تعالى بالذكر التي لا يجري فيها ماءٌ من حيث العُرفِ في بلاد العرب ، فَمثَّلَ لهم ما يُحِستُونه ويُدركونه ، وقال ابنُ عباس: الربوةُ : المكانُ المرتفعُ الذي لا تَجري فيه الأنهارُ ، لأنَّ قوله تعالى : ﴿ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَاتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَاتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلِّ ﴾ يدلُّ على أنها ليس فيها ماءٌ جارٍ ، والمعروف من كلام العرب أن الربوة ما ارتفعَ عَمَّا جَاوره سواءٌ جرى فيها ماءٌ أو لم يجرٍ .

﴿ أَصَابَهَا وَابِلُ ﴾ أي مطر شديد ﴿ فَأَتَتْ ﴾ أي أعطت ﴿ أَكُلُهَا ﴾ أي الثمر الذي يُؤكّلُ ﴿ ضِعْفَيْنِ ﴾ أي أعطت ضِعْفَي ثَمرِ غيرها من الأرضين ، وقيل : حَمَلتْ مرتين في السنة ، والأولُ أكثرُ أي أخرجت من الزرع ما يُخرِجُ غيرُها في سنتين .

وهذه ربوة مباركة ، عظيمة الخيرات وقد أكدت الآية الكريمة مَدْحَ هذه الربوة بأنها إن لم يُصبها مطر شديد وهو الوابل فإن المطر الليِّن أو الخفيف الرذاذ يكفيها وينوب مناب الوابل في إخراج الثمرة ضعفين وذلك لكرم هذه الأرض وطيبها ، فهي لا تُمْحِلُ أبدا ، فإن لم يشتد المطر كفاها الطل وهو الرذاذ . قال المبرد : تقديره : فطل يكفيها ، وفي الصحاح : الطل أضعف المطر والجمع الطلال . وكذلك عمَلُ المؤمن لا يبور أبدا - بفضل الله وإحسانه - بل يتقبله الله ويُحمِّه ويُنمِّه ، كل عامل بحسبه .

وبهذه الصورة الرائعة الجميلة التي تُوحِي بالخيرات والبركاتِ شبّه الله سبحانه نُموَّ نفقاتِ المؤمنين المخلصين الذين يرجون رحمة الله والذين يُربِّي اللهُ صدقاتِهم كتربية الفُلُوّ –المهر الصغير – والفصيلِ بنمو نباتِ الجنة بالربوة الموصوفة بهذه الأوصافِ الجميلة بخلاف الصفوانِ وهو الحجرُ الأملسُ الذي انكشف عنه ترابُه فبقي صلدا ، وبه ضُرِبَ المثلُ لمن لا تصيبَ لهم من ثواب الآخرة على صدقاتهم بسبب الرياء والمنِّ والأذى . وفي الحديث الذي خرجه مسلمٌ وغيرُه عن أبي هريرة أن النبي عَيْنِهُ قال : « لا يتصدقُ أحدٌ بِتَمْرة من كسبٍ طيِّب إلا أخذها اللهُ بيمينه فَيُربِّها كما يُربِّي أحدُكمَ فُلُوَّه أو فَصِيلَه حتى تكونَ مِثْلَ الجَبل أو أعظمَ » .

والفلوُّ : ولدُ المُهْر ، والفصيل : ولدُ النَّاقة .

وفي الحديث تصويرٌ لصفة الصدقةِ المقبولةِ ومضاعفةِ الثواب لها بفضل الله بصورة محسوسةٍ وهي تربيةُ المُهرِ الصغيرِ أو الفصيلِ فينمو ويكبُر .. واللهُ عز وجل يُضاعف لمن يشاء وهذا معنى « حتى تكونَ مثلَ الجبَل أو أعظم » وفي

التمثيل زيادةُ بيانٍ وتوضيحٍ للمعنى وتقريبُه من الأفهام ليتنافسَ المتنافسون في مجال الخيرات والمَبرَّاتِ دون أن يخشي المؤمنُ من ذي العرشِ إقلالاً .

يقول مفسرٌ تعليقا على المثل القرآني في الآية الكريمة : أي مَثُلُ المنفقين أموالَهم ابتغاء رضوانِه تعالى ، وتمكينا لأنفسهم في مراتب الإيمانِ والإحسانِ باطمئنانها حين البذلِ حتى يكونَ ذلك سجيَّةً لها ، كمثل جنَّةٍ جيدةِ التربةِ ملتفةِ الشجر ، عظيمةِ الخِصبِ ، تُنبِت كثيرا من الغلات ، نزل عليها مطرٌ كثيرٌ فكان ثمرُها مِثْلَى ما كانت تُغِلُ ، وإنْ لم يُصبها الوابلُ فطلٌ ومطرٌ خفيفٌ يكفيها لجودة تربتها ، وكرم مَنْبِتها ، وحسنِ موقعِها ، وهكذا كثيرُ البِرِ كثيرُ الجود ، إن أصابه خيرٌ عليلٌ الجود ، إن أصابه خيرٌ كثيرٌ أغدق ووسَّعَ في الإنفاق ، وإن أصابه خيرٌ قليلٌ الحَقْرَ و فخيرُه دائم ، وبرُّه لا ينقطع .

وإنما قال ﴿ من أنفسهم ﴾ أي بعض أنفسهم ولم يقل وتثبيتا لأنفسهم ، لأن إنفاق المال وَجْهٌ من وجوه التثبيت والطمأنينة ، وبذُلُ الروح وَجْهٌ آخر ، وكَمَالُهُ ببذِل الروح والمالِ معًا ، كا قال سبحانه وتعالى في سورة الحجرات : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ باللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَلْهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَوْلَلْإِكَ هُمُ ٱلصَّلِدَقُونَ ﴾ (١) .

وقد هدانا الله بهذا أن نقصِدَ بأعمالنا طلبَ رِضاه وتطهيرَ نفوسِنا من رذائل الشّع ونحوه: ﴿ وَٱللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فهو سبحانه يُجازي كُلّا من المخلص والمرائي بما هو أعلمُ به .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية : ١٥ .

# ١٥ - ه - السَّلامة في الاخالات وحُسُن الخاعة .

إِنَّ الناسَ منهم المؤمنُ والكافرُ ، والمؤمنون يتفاوتون بحسب الإخلاص ، والجدِّد في الطاعة ، والمداومةِ على العمل الصالح ، وَصِدْقِ النيَّةِ وسلامتِها من الرياء ، وخيرُ الناسِ من طال عمرُه وصَلَح عملُه ، وشَرُّ الناسِ من فُتِنَ في آخر عُمْره ، وختِم له – والعيادُ بالله – بأعمال أهلِ الشقاء .

والإنسانُ العاقلُ الذي يحبُّ نفسه فإنَّه يرجو لها الخير ، ويسعَىٰ في سلامتها ، وينتارُ الطريقَ الصحيحَ ويلزَمُه حتى ينتهِيَ الأجل ، وينقضيَ العمرُ ، وهو على الدين الحقِّ ثابتٌ ، وبكلمة التوحيد معتصِمٌ ، وبسنَّة النبيِّ عَلَيْكُ متمسلَّك ، ولطريقهِ ملازمٌ ، وبطاعة ربِّه قاعم .

وإن الكفر والشرك والجحود أعظم أبوابِ الشرِّ والفسادِ ولا يُقبل لكافر ولا المشرك ولا للحد عمَلُ من أعمال الخير والبرِّ إذ الكفرُ يَمْحَقُه ويُبطِلُه ، وكذلك الحال إذا صدر العمل الصالح عن رياء ورغبة فيما عند الناسِ من حسن الذِّكرِ والمنزلة والسمعة إذ لا يَقبل الله من الأعمال إلا ما كان خالصا لوجهه الكريم سبحانه وتعالى جل شأنه وتباركت أسماؤه .

وقد حَثَّ اللهُ عز وجل عباده على الجدِّ في الطاعة ، والإخلاصِ في العمل ، والمداومةِ على منهج الحقِّ وطريقِ الخيرِ والإيمانِ حتى ينقضي الأجل ، وضرَب الله عز وجل المثلَل لذوي التدبُّر والتفكُّرِ ليتعظوا ويَعتبروا ، ويتخذوا من المثل نورًا لقلوبهم ، وضياءً لنفوسهم حتى يعبروا الدنيا وهم في أمْن وسلام .

ولنتدبر قوله تعالى من سورة البقرة:

فهيًّا نتفكَّر في هذا المثَل القرآنيِّ بما فيه من إيجاز و إعجازٍ وقوةٍ وتصويرٍ واضحِ الخطوطِ ، مؤدِّ للغاية ، مُبيِّن للمقصود من أقرب طريق .

ومن أقوال العلماءِ في هذا المثلِ ما جاء عن السُّدِّي أَنَّ هذه الآيةَ مَثَلُ آخرُ لنفقَةِ الرِّياء .

وقد جاء عن ابن عباس قوله: هذا مثل ضرَبه الله للمُرائين بالأعمال يبطلها يومَ القيامة أُحُوجَ ما كان إليها ، كمثَل رجل كانت له جنَّة ، وله أطفالُ لا ينفعونه ، فكبر ، وأصاب الجنة إعصار ، أي ريحٌ عاصف فيه نارٌ فاحترقت ، ففقدها أحوجَ ما كان إليها .

ومنهم مَن رَبَطَ بين النهي عن إبطال الصدقة بالمنّ والأذى وبين المثل الذي جاء في هذه الآية الكريمة ، فقد حُكي عن ابن زيد أنه قرأ قولَه تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٦ .

فإن قلت : كيف قال : ﴿ جَنَّةٌ مِن نَخيلٍ وأعنابٍ ﴾ ، ثم قال : ﴿ لَهُ فَيها مِن كُلِّ ٱلشَّمَراتِ ﴾ ؟ فالجوابُ : أنه لمَّا كان النخيل والأعنابُ أكرمَ الشجر ، وأكثرَها منافعَ خَصَّهما بالذِّكر ، وجَعل الجنة منهما ، وإن كانت محتويةً على سائر الأشجارِ تغليبا لهما على غيرهما ، ثم أردفهما ذِكْر الثمرات ، ومن الثمرات ثمرُ النخيلِ والأعنابِ ، وهذا من باب ذِكْرِ ما يقعُ الاهتامُ به مَرَّتين ، عموما وخصوصا ، ومثله قولُه تعالى : ﴿ فِيهِمَا فَلْكِهَةٌ ونحُلٌ وَرُمَّانٌ ﴾ (١) إلا أنه في آية البقرةِ بدأ بالتخصيص وفي آية الزحمٰنِ بدأ بالتعميم .

ويجوز أن يُراد بالثمرات مطلقُ المنافع التي كانت تحصل له في الجنة ، كقوله تعالى : ﴿ وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ ﴾ (٢) بعد قوله : ﴿ جَنْتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَحْلٍ ﴾ (٣) .

قال صاحبُ الكشَّاف : وفي الآية الكريمةِ مَثَلٌ لمَن يعملُ الأعمالَ الحسنةَ لا يبتغي وجْهَ الله ، فإذا كان يومُ القيامةِ وجَدها مُحبَطَةً فيتحسَّرُ عند ذلك حسرةَ مَنْ كانتْ له جَنَّةٌ مِن أَبْهَىٰ الجنَّاتِ وأجمعِها للثمار ، فبلغ الكِبَرَ وله أولادٌ ضعاف ، والجنةُ معاشُهم ومُنْتَعَشُهم فهلكتْ بالصاعقة .

وقد نظر هذا المفسرُ وغيرُه إلى الرياء وأنه مُحبِطٌ للأعمال ، مضيِّعٌ للثواب ، ومبطلٌ للعبادات ، فيتحسَّرُ المرائي في يوم لا ينفع فيه الندمُ ولا الحسرة ، كحسرة هذا الذي كان له بستان جميل رائعٌ مبهِجٌ له فيه من كل الخيراتِ والبركاتِ ما ينفع ويسرُّ ، ثم أحرقه الإعصارُ ودمَّره تدميرا ، وهو في حالة عجْزِ عن العمل وضعْفٍ عن السعْي وله أولادٌ صِغارٌ لا ينفعونه بشيء إذ هم في حاجة مِثْلُه ، وبهذا يتَّضِحُ

<sup>(</sup>١) الرحمان : ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكَهِفُ : ٣٢ .

المعنى المقصود ، وتنفذُ العِظةُ إلى القلوب ، وتِثِيرُ كارثةُ مِثْلِ هـ ذه الأسرةِ الانتباهَ لأن أحدا لا يودُّ لنفسه هـ ذا ، فكذلك العاقلُ يحرِصُ على صحةِ الإيمان ، وسلامةِ اليقين ، وإحلاصِ القصد والاتجاهِ والنيةِ ، وحُسْنِ العمل .

وفي توضيح لابن عباس رضي الله عنهما - : أن هذا المثَلَ ضربه الله تعالى للكافرين والمنافقين ، كهيئة رجلٍ غَرس بستانا فأكثر فيه من الثمَر ، فأصابه الكِبَر ، وله ذرية ضعفاء - أي صبيان بنات وبنون - فكانت معيشته ومعيشة ذريته من ذلك البستان ، فأرسل الله على بستانه ريحًا فيها نارٌ فأحرقته ، ولم يكن عنده قوة فيغرسه ثانية ، ولم يكن عند بَنيه خيرٌ فيعودون على أبيهم ، وكذلك الكافرُ والمنافقُ إذا وردَ إلى الله تعالى يوم القيامة ليست له كرَّة يُبْعَث فيرَدُ ثانية ، كاليست عند هذا - أي صاحبِ المثل - قوة فيغرس بستانه ثانية ، ولم يكن عند مَن افتقرَ إليه عند كِبَر سِنّه وضَعْف ذريّتِه غِنَى عنه .

فكما يُوحِي المثلُ بالتحذير من الرياء ، والتحذيرِ من المَنِّ والأذى لتخويف أهلِ الإيمانِ من هذه الخصالِ ، فكذلك يدلُّ المثلُ على التحذير من الكُفر والنفاق ، والتخويف من عواقبهما إِذْ هناك شدائدُ الموت ، وعذابُ القبْرِ وضَمَّتُه ويخاوفُه ، وأهوالُ البعثِ وخِزْيُ الموقفِ وندامتُه ، ويرى كلَّ من الكافر والمنافقِ دركته في نار جهنَّم ويتمنَّى الرجْعة ، ولا رجعة ، ولكنها الحياة الأبديَّة في كرْب وغمِّ وهمَّ وعذابٍ شديد متواصلِ لكل مُلحدٍ ومُشركٍ وكافرٍ ومنافق . إنها النارُ وعمِّ وهمَّ وعذابٍ شديد متواصلِ لكل مُلحدٍ ومُشركٍ وكافرٍ ومنافق . إنها النارُ أبدًا ولا يجدون شيئا من النعيم أو الرحمةِ أو الراحةِ كهذا الذي عَصفت الريحُ الشديدُ ببستانه فأتت عليه وأهلكتُه وليس له من أولاده مَن يقدر على إعانته ، وقد الشديدُ ببستانه فأتت عليه وأهلكتُه وليس له من أولاده مَن يقدر على إعانته ، وقد وَهن عظمُه ، واشتدَّ بُؤسُه وتضاعفت آلامُه ، وليست له قدرةٌ على العمل ،

وينقل ابنُ كثير وغيرُه من المفسرين ما قاله البخاريُّ عند تفسير هذا المثل : إنّ ابن جُريج قال : سمعتُ عبدَ الله بن أبي مُليكة يحدِّثُ عن ابن عباس ، وسمعتُ أخاه أبا بكرِ بنِ أبي مُليكة يحدِّث عن عُبيد بنِ عمير قال : قال عمرُ بن الخطاب يوما لأصحاب النبي عين الله عبد الله عبد الآية نزلَتْ : ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن تَخِيل وأَعْناب تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيها مِن كُلِّ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن تَخِيل وأَعْناب تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيها مِن كُلِّ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن تَخِيل وأَعْناب تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيها مِن كُلِّ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن تَخِيل وأَعْناب تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيها مِن كُلِّ الشَّمَرُ اللهُ أَعلَمُ ، فغضب عمرُ فقال : قولوا : نعلمُ أو لا فقال نعلمُ ، فقال ابن عباس : في نفسي منهاشيءٌ ياأميرَ المؤمنين ، فقال عمر : ياابنَ نعباس : ضُرِبت مثلا لعمل ، فقال عمر : الله لعمل ، فقال عمر : لرجل غني يعمل عمر : أيُ عمل ؟ قال ابنُ عباس : لعمل ، قال عمر : لرجل غني يعمل بطاعة الله ، ثم بَعث الله له الشيطانَ فَعَمِل بالمعاصي حَتَّى أحرقَ أعمالَه .

وفي لفظ على لسان ابن عباس: لعمَل رجل غني يعمل بطاعة اللهِ ثم بَعث الله عز وجل له الشيطان فعَمِل في المعاصي حتى أحرق عمله. أي زادت سيئاتُه على حسناته والعياذُ بالله أو خُتِم له بالشكِّ ونحوه أعاذنا الله عز وجل. ويوضحه ما جاء في رواية أخرى: فإذا فَنِي عمرُه واقترب أجلُه خَتَم ذلك بعملٍ من أعمال الشقاء.

وفي لفظِ منسوب إلى عمر : هذا مَثَلَّ ضُرِبَ للإنسان يعملُ عملًا صالحًا حتى إذا كان عندَ آخرِ عُمرِه أحوجَ ما يكون إليه عَمِل عملَ السَّوء . قال ابنُ عطية : فهذا نظرٌ يَحْمِلُ الآيةَ على كلِّ ما يَدْخُل تحت ألفاظِها . نسأل اللهَ العفوَ والعافية وحسنَ الخاتمة والموتَ على التوحيد والإخلاص .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٦

### ١٦- و- إن الله طيب لايقبل إلا طبيًا

رَوى الحاكمُ في مُسْتَدْرَكه: أن رسولَ اللهِ عَيْنِيلهِ كان يقول في دعائه « اللهُمَّ الجعَلْ أوسعَ رزقِك عَلَى عند كِبَرِ سِنِّي وانقضاءِ عُمري » .

وقد بَيَّن لنا الحبيبُ المصطفىٰ عَلَيْكُم أَن من سعادة المرءِ أَن يُطِيلَ اللهُ عمرَه ويرزقَهُ الإنابة .

إِنَّ من بُشْرَيَات الخير ، وأماراتِ الفلاح أن يُسْتَرَ العبدُ عند آخر عمرِه ، وأن يثبُتَ على طريق الاستقامة ، وأن يُرزقَ التوبة النصوح ، فإذا رُزق العبدُ في آخر عمرِه رقَّة القلب ، ويقظة الضمير ، والخوف من الرَّبِّ ، والرجاء في رحمته وعَفْوِه وإحسانِه ، والاجتهادَ في الطاعة ، والبكاءَ على المعاصي ، والأسفَ على التفريط ، واشتدت رغبتُه فيما عندَ اللهِ من الثواب والرحمةِ كان ذلك أمارةً على حسن الخاتمة ، وإذا حَسنت الخاتمة ، ومات العبدُ مستورا خَيِّرا موحِّدا صالحًا مخلصًا فتلك هي السعادة بإذن الله تعالى .

ومن أمارات الشقاوة أن يُحْسِنَ المرءُ العملَ في أول عمرِه ثم ينعكسَ سيره ، فيشِحَّ بعد أن كان سخيًا ، وينقطعَ عن الطاعة بعد الجدِّفها ، أو يطلبَ المنزلة في الناس بعد الإخلاص وصدْق النية ، ونحو ذلك مِمَّا لا يُرضي الربَّ سبحانه وتعالى ، إن المرء الذي يفعلُ ذلك ، وهو يستقبل الحياة الثانية ، ويُدْبِرُ عن الفانية إنما يَجْنِي على نفسه إذ يَلْقَىٰ ربَّه وهو مُثْقَلٌ بالسيئات ، مُفَرِّطٌ في الطاعات ، مضيعٌ ما أسلفه فيما تقدَّم من عمره من الصالحات ، وهو في موقف الكرُبات

أحوجُ ما يكون إلى شيءٍ من الحسنات ، وقد ضاق به الحال ، وانقطعت الآمال ، إذ لا ينفع الندم ، وقد انقضى زمن العمل ، وجاء وقت الحسابِ فالجزاء .

إِنَّ الإنسانَ العاقلَ لا يَودُّ أن يكون له موردُ رزق كريمٍ كبستانٍ فيه من صنوف الثمر ما ينفعُ ويُبهجُ ويَسُرُّ ، يَسْعَدُ به وهو في شبابه وقوتِه وقدرتِه على السعى والكدْحِ ثم تُصيبُه الآفةُ ويأخذُه إعصارٌ فيه نارٌ فيحترقُ البستانُ بما فيه ، وقد بلغ صاحبُه سِنَّ الشيخوحة ووهَنَ العظمُ منه واشتعل رأسُه شَيبًا ، ولم تَعُدْ له طاقةً على العمل ، ولا قدرة على السعي ، وليس له من الأهل ما يقُوىٰ على ذلك أيضا بل إنه يعول مَن هم في حاجةٍ مثلُه إلى مَن يعملُ ويكدحُ ، إن المرء لا يودُّ لنفسه مثلَ هُذَا المآلِ عند الشيخوخةِ فيقعَ في الضيق والحرجِ الشديدِ والحيرة . كذالك الحال بالنسبة لأهل العقل والحكمة ينبغي لهم أن يتبصروا في أمر دنياهم فلا تشغَلُهم الفانيةُ عن الباقية ، وأن يُجدِّدَ العاقلُ التوبةَ ، ويعيشَ على الخوف والرجاء ، وأن يداومَ على الطاعة ، وأن يلزمَ طريقَ الاستقامةِ مع الإحلاص وصدق النيَّة . لهٰذا دعانا الله عز وجلَّ إلى التفكُّر في آياته ، وتأمُّلِ الأمثالِ التي يضربُها للناس لتنفّعهُم ، وتبصّرُهم ، وتهديهُم فقال سبحانه وتعالى : ﴿ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلآيَـٰتِ لَعَلَّكُم تَتَفَكُّرُونَ ﴾ (١) . قال ابنُ عباس : تتفكُّرون في زوال الدنيا وفنائِها وإقبالِ الآخرة وبقائها ، ويقول ابن كثير : أي تعتبرون ، وتفهمون الأمثالَ والمعاني ، وتُنزلونها على المراد منها ، كما قال تعالى : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسَ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَلِمُونَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٤٣ .

وقال غيره: أي لتتفكّروا في الأمثال ، وتَعْتَبروا بما اشتملتْ عليه من العِبر فقد بَيَّن الله لكم بضرب الأمثالِ التي بلغت الغاية في الوضوح دلائلَ شريعتِه وأسرارها ، وحِكَمها ، وفوائدَها ، وغاياتِها لتتفكَّروا وتكونَ لكم من ذلك العظة فتضعُوا الأمورَ في مواضعها الصحيحة كالنفقات وغيرِها ، وتقصدوا دوما بالطاعات وجه الله تعالى بلا مَنِّ ولا أذى لأحد ولا رياء .

إن النفقة في سبيل الله من أعظم وجوه الخير ، وأعمّها نفعا ، وأدلّها على صدْق اليقين ، وسلامة الإيمانِ إذا صدرت عن سخاء نفس ، وطيب خاطر وإخلاص ورغبة فيما عند الله وحده من الرحمة والثواب ، لهذا عُني القرآنُ الكريمُ بأمر المالِ بصفة عامة ، وبالإنفاق منه بصفة خاصة ، فوضَّح الأحكام وبيَّن الحلالَ والحرام ، وضرَب الأمثالَ لزيادة الإيضاح ، وإنارة السبيل ، وللتأثير في النفوس والقلوب ، وتبصيرِ ذوي الألبابِ بما ينبغي ومالا ينبغي حتى توضع الأمورُ في مواضعها الصحيحة ، وعلى النحو الذي يكون سببًا في مرضاة الربِّ ويُؤدي بالمؤمن إلى جنة الرضوان .

وفي الأمثال التي سبق تدبُّرها من سورة البقرة بيَّن اللهُ سبحانه وتعالى ما يجب أن يتصف به المنفِق عند البذلِ في سبيل اللهِ للنفع العامِّ كالجهاد وإقامة المصحَّاتِ ودورِ اليتامى والأراملِ ومعاهدِ العلم لمُدارسة القرآنِ الكريم وعلومِه والسنة النبوية المطهَّرةِ وما يتصلُ بها ، وبناءِ المساجد ونحوِ ذلك أو للنفع الخاصِّ بمساعدة المحتاج والضعيفِ والمَدينِ والمسكينِ وابنِ السبيلِ وسائرِ أهلِ العجز والحاجةِ إذ على المنفق أن يكونَ مخلصا لله عز وجل ، وأن يقصدَ تطهيرَ النفسِ من رذيلة الشعِّ مستعينا بربِّه على الطاعة مبتعدا كلَّ الابتعادِ عن الرياء ، كا يجبُ أن يتحلَّى بعد البذل والإنفاق بالبُعد عن المنِّ بالمعروف والتحدثِ به وإيذاء المنفق يتحلَّى بعد البذل والإنفاق بالبُعد عن المنِّ بالمعروف والتحدثِ به وإيذاء المنفق

عليه ، كما يجب أن يراقِبَ المؤمنُ ربَّه في جميع أعمالِه وألَّا ينقطع عن عملِ الخيرِ والطاعةِ حتى يلقَىٰ ربَّه وأن ينظرَ دائما في عمل الآخرةِ راجيا خائفا .

بعد أن بيَّنت الأمثال ما يجب أن يتصفّ به المنفقُ بيَّن الله عز وجل بعد ذلك صفاتِ المال المبذول ، فإلى جانب كونِ المنفق مخلصا صادقَ النية مبتغيا وجه الله عز وجل بصدقته غيرَ مانً على الفقير ولا مؤذٍ له بقولٍ ولا بإشارةٍ ينبغي له أيضا أن يختارَ المالَ من جيِّد ماله ، وأحبِّه إليه وأطيبه ، وبذلك يتمُّ الإرشادُ والنصحُ في وجوه البذلِ والنفقةِ في سبيل الله ، ويكتملُ المقصودُ لدى المتدبر . يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا أَنْفِقُواْ مِن طَيَّبُتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ (١) أي أنفقوا من جياد أموالكم المكسوبة من النقد وسلع التجارة والماشية ، وممَّا أخرجنا من الأرض من الحبوب والثار وغيرها ، قال ابن عباس : أمرهم بالإنفاق من أطيب المال وأجوده وأنفسه ، ونهاهم عن التصدق برُذَالة المال ودنية وهو حبيثه وإن الله طيب لا يقبل إلا طيبا ، وله ذا قال : ﴿ وَلا تَعْمَوُواْ ﴾ أي لا تَقْصِدُوا ﴿ ٱلْحَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِأَخِديه إلَّا أَن تَعَمُواْ فِيهِ ﴾ أي ولا تَقْصِدُوا الخبيثَ الرديءَ من أموالكم فتَخصُوه بالإنفاق منه، وكيف تقصدون الخبيث كالرديء من الطعام والتمر وغيرهما وتتصدَّقون به وحده ، ولستم تَرْضَوْنَ مثلَه لأنفسكم إلا أن تتساهلوا فيه تساهلَ من أغمَض عنيه عنه ، فلم يَرَ العيبَ فيه ولن يَرْضَى ذلك أحدٌ لنفسه إلا وهو يَرى أنه مَغبُون مغموصُ الحقّ ، ألا ترى أن الواحدَ منا لا يقبل الرديءَ هدية إلا بإغماض فيه وتساهل مع المُهْدِي ، واستحياء منه ، فقد يُقبَل في هذه الحالةِ مالا قَدْرَ له في نفسه ، ومالا حاجة للمُهدَى إليه به .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٧ .

وإذا كان الأمر كذلك في المال الرديء ، فالمال الحرام من باب أولى ، إذ المؤمن الصالح يتصدق من خالص ماله وطيبه وحلاله ، ولا يقصد المال الحرام فيتصدق منه ، لأن المال الحرام لا بركة فيه ، ولأن الصدقة منه مردودة غير مقبولة .

و آعلَمُواْ أَنَّ الله عَنِي حَمِيد (١) أي أن الله عنى عن صدقاتكم وإنما أمركم بها لمنفعتكم في العاجلة والآجلة ، فلا تتقرَّبوا إليه بما لا يقبلُه لرداءته أو لكونه من كسب حرام ، وهو سبحانه المستحقُّ للحمد على جلائل نعمائه ، وهو المحمودُ في جميع أفعالِه وأقوالِه وشرعِه وقدره ، لا إله إلا هو ولا ربَّ سواه .

ولما كان الشيطانُ عدوً الإنسانِ فقد حَذَّر الله عباده من وسوسته بأن يُغرِى أصحابَ الأموال بالبُخل ، ويخوفهم الفقرَ ليُمسكوا ما بأيديهم فلا يُنفقوا في سبيل الله ، إذ يُخيِّل إليهم أن الإنفاق يَذهبُ بالمال ، ولابد من إمساكه والحرص عليه لحاجات الزمان ، والشيطانُ مع نهيه عن الإنفاق في وجوه الخيرِ حشية الإملاق يأمر بالمعاصي والمآثم والمحارم ويدفع الأشقياء إلى تبديد المالِ في المعاصي ومخالفة الخلَّق العظيم ، ولنتدبر : ﴿ الشَّيْطَانُ يَعدُكُمُ الْفَقْرُ وَيَأْمُوكُم بِالْفَحْشَاءِ ، والله يَعدُكُم مَّعُفِرةً مِّنْهُ وَفَضْلًا والله والسِع عَلِيم ﴾ (٢) أي لا بالفحشاء ، والله يعدكم مَعْفرةً لخطاياكم ، وحلقًا في الدنيا ، وبركة في تشيحُوا في أبواب الخيرِ فإن الله وعدكم معفرةً لخطاياكم ، وخلقًا في الدنيا ، وبركة في المال والأهل ، وهو سبحانه واسعُ الرحمةِ والفضل ، وقد وعَد ووعدُه حتَّ وَصِدق المال والأهل ، وهو سبحانه واسعُ الرحمةِ والفضل ، وقد وعَد ووعدُه حتَّ وَصِدق المال والأهل ، وهو سبحانه واسعُ الرحمةِ والفضل ، وقد وعَد ووعدُه حتَّ وَصِدق مَمَّا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُحْلِفُهُ وَهُو حَيْدُ اللهُ إِنْ اللهُ والمَن يوم يُصبح

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٣٩ .

فيه العبادُ إلا ملكانَ ينزلان يقول أحدُهما : « اللهم أعطِ مُنفقا حلَفا ، ويقول الآخر : اللهم أعْطِ مُمسكا تلَفا » أخرجه البخاري وسلم . فسبحان من ﴿ يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ ﴾ (١) أي فيفرق بين الحق والباطل ، ويسهُلُ عليه التفرقةُ بين الوسواس والإلهام ، فيهتدي بنور الدين ، وينفقُ في سبيل اللهِ ولا يَخشى من ذي العرش إقلالا .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٩.

### من سويقا لبقرة

### ٧٠- ١- أكل كرا منخبط في الدنيا وبُبعَتُ كالمُجْنُون في الآخرة .

قال الله تعالى في سورة البقرة :

﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبُواْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَحَبَّطُهُ الشَّيْطَٰنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ (٢٧٥) .

وذلكَ بعد الآيات التي ذُكِرَ فيها الأبرارُ الذين يُؤدُّون النفقاتِ ، ويُخرِجون الزكوَاتِ ، ويَصِلُون القَراباتِ وذوي الحاجاتِ في جميع الأحوال والأوقاتِ ، وقد وَعَدَهُمُ سبحانه الأَجرَ العظيمَ يومَ القيامةِ على ما فَعلُوا من الإنفاق في الطاعات مع الرغبةِ فيما عندَ اللهِ من الرحمة والثوابِ ، وفيهم يقول عَزَّ وجلَّ : ﴿ ٱلّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَ لَهُم بِالنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سرًّا وعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا مَوْكُ مَوْكُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ (٢٧٤)

لَمَّا ذَكَر تعالى هَ وَلاء الأَبرارَ شَرع سبحانه في ذِكْر أَكلةِ الرِّبا وأموالِ الناسِ بالباطل وأنواع الشُّبهات ، فأخبر عنهم يومَ نُحروجِهم من قبورهم ، وقيامِهم منها إلى بَعْثهم ونشورِهم إذ يقومُ آكلُ الرِّبا قِيامًا مُنكَرًا فَظِيعا ، يقول ابنُ عباس : آكِلُ الرِّبا يُبعَثُ يومَ القيامةِ مجْنونًا يُخْنَقُ .

وشُتَّان بين مصيرِ الفريقين ، فريقِ أهلِ الصلاحِ والتقوى الذين يُنفِقُون من الحلال الطيِّبِ ، يَرجون عفْوَ اللهِ ورحمَتَه ، ويبذلون أموالَهُم في وجوه الخير ،

ويبادِرُون إلى سدِّ حاجةِ الْمحتاجين ، وينظرون دوما إلى عمل الآخرةِ لا تشغَلُهم عنها الفانية ، فه ولاء يُبعَثُون وقلوبُهم مطمئنة بفضل اللهِ ورحمتِه لا يخافون من أهوال القيامةِ وشدائدِها إذْ يَرون مقاعدَهم من جَنَّات النَّعيم ، ولا يَحزنُون على ما خَلَفوه في دنياهم .

أُمَّا فريقُ آكلي الرِّبا فيقومون من قبورهم وَهُم في فَزَع ورعبٍ وقد رَبَتْ وزادتْ أَمُوالُ الرِّبا في بطونهم حتى صارت كالبيوت الضخمة إذا قاموا مالتْ بهم بطونهم فيستقطون ، وآلُ فرعونَ يمشون على بطونهم مُقبلين ومُدْبِرين حتى يُفْصلَ بين العباد ، ويُدْفَع بهم إلى دركاتِهم من جهنَّمَ وبئس المصير .

إن المقابلة بين حالي الفريقين تَبعثُ على التفكّر والتأمّل ، وتدفعُ أهلَ العقلِ والحكمةِ إلى اختيار الأفضلِ والرغبةِ فيما يكون سببا في السلامة والفوزِ والفلاح ويحققُ البركة في الدنيا والسعادة في الآخرة : ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبَوْ وَيُوبِي وَعَقَقُ البَركةَ في الدنيا والسعادة في الآخرة : ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبَوْ وَلُوفِ من الصَّدَقَاتِ ﴾ (١) كما يَبْعث التأمّلُ على النفور من خصال الشرِّ والخوفِ من الكسب الحرامِ الذي يؤدي الإنسانَ إلى الهلاك والعذاب . إن المقابلة بين الأمرين المُتَضادَّين تَزِيدُ المعنى وضوحا ، وتُبيِّن المَزايا ، وترغب في الحسنِ ، وتُنفُّرُ من القَبيح في الحصال والأعمالِ والأقوالِ التي تُزرِي بالإنسان وتجعلُه مَحَلَّ سُخطِ الله وغضبه .

وهيا نتدبَّر حالَ أكلةِ الرِّبا في الآية الكريمةِ والمثَلَ الذي ضُرِبَ لهم وَشُبُّهُ به حالُهم لتقبيح مَسْلكِهم ولإنذار المخالفين قبل فواتِ الأوانِ ، إِذِ النادمُ لا ينفعُه ندمُه يومَ الدين .

﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبُـٰواْ ﴾ ﴿ يأكلون ﴾ معناه : يأخذون ويكسَبون فَعُبِّر

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٧٦ .

عن الأخد بالأكل ، لأن الأحذَ إنَّما يُرادُ به الأكلُ ، إِذ الأكلُ أقوى مقاصدِ الإِنسانِ في المال ، ولأنه يدلُّ على الجشَع ، وهو أشدُّ الحِرص ، فَأُقيم هذا البعضُ من توابع الكسبِ مقامَ الكسبِ كلِّه ، فاللباسُ والسُّكْنَىٰ والادِّخَارُ والإِنفاقُ على العيال داخلٌ في قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبُواْ ﴾ أي وأخذونه ويكسبونه ويفعلونه .

والرِّبًا: في اللغة معناه الزيادة مطلقا ، مِن رَبًا الشيء يربُو إِذا زاد ، ثم إِن الشرع قد تصرَّف في هذا الإطلاق فقصرَه على بعض موارِدِه ، فمرة أُطلِق لفظُ الرباعلى كسب الحرام ، كاقال تعالى في اليهود: ﴿ وَأَخْدِهِمُ ٱلرِّبُواْ وَقَدْ لَفظُ الرباعلى كسب الحرام ، كاقال تعالى في اليهود: ﴿ وَأَخْدِهِمُ ٱلرِّبُواْ وَقَدْ لَهُ وَا عَنْهُ ﴾ (١) ، والمرادُ المالُ الحرامُ مُطلقًا كالرشوة ، واستحلال أموالِ المُمين حيث قالوا: ﴿ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمين سَبِيلٌ ﴾ (٢) . وفي هنولاء اليهودِ المُمين حيث قالوا: ﴿ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمين سَبِيلٌ ﴾ (٢) . وفي هنولاء اليهودِ يقول سبحانه : ﴿ سَمَّعُونَ للْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ (٣) ، أي المالِ الحرام ، وعلى هذا فيدخل في النهي عن الربا النَّهي عن كلِّ مالٍ حرامٍ بأي وجْهِ الحرام ، وعلى هذا فيدخل في النهي عن الربا النَّهي عن كلِّ مالٍ حرامٍ بأي وجْهِ المُسَبَ

والربا الذي عليه عُرْفُ الشَّرع شيئان: تحريمُ النَّسَاء، والتفاضلِ في العقود والمطعومات على النَّحو الذي بَيَّنه الشارعُ الحكيمُ ووضَّحته سُنَّةُ النبي الأمينِ عَلِيلِهِ .

وفي الحديث الذي رواه الأئمةُ واللفظُ لمسلم عن أبي سعيدِ الخدرى قال: قال رسولُ اللهِ عَيْنِيَةُ : « الذهبُ بالذهب ، والفِضَّةُ بالفضة ، والبُرُّ بالبُرِّ ،

<sup>(</sup>١) النساء : ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧٥ .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١١ .

والشعيرُ بالشعيرِ ، والتَّمرُ بالتـمر ، والملْحُ بالمِلحِ مِثْلًا بِمِثْل، يدًا بيد ، فَمَن زادَ أو استَزادَ فقد أربَىٰ ، الآخِذُ والمُعْطِي فيه سواءٌ » .

وفي حديث عُبَادةً بنِ الصامت : « فإذا اختلَفَتْ هـٰذه الأصنافُ فبيعُوا كيف شِئتُم إذا كان يدًا بيد » .

ولفظُ روايةِ عُبادةَ بنِ الصامت عند أبي داود: « الذهبُ بالذهب تِبْرُها وعَيْنُها، والفضةُ بالفِضَّة تِبْرُها وعينُها، والبُرُّ بالبُرِّ مُدْيٌ بِمُدْي، والشعيرُ بالشعير مُدْيٌ بمُدْي، والمِلْحُ مُدْيٌ بِمُدي، والمَلْحُ مُدُيٌ بِمُدي، فَمَنْ زاد أو ازداد فقد أربَى ، ولا بأس ببيع الذهبِ بالفضةِ والفضَّةُ أكثرُهما يدًا بيد ، وأمَّا نسيئةً فلا ، ولا بأس ببيع البُرِّ بالشعير والشعيرُ أكثرُهما يدًا بيد ، وأمَّا نسيئةً فلا » وأجمع العلماءُ على القول بمقتضى هَذه السنةِ ، وعليها جماعةُ فقهاءِ المسلمين ، مع اختلافِ يسير في إلْحاق بعضِ أصنافِ المطعومات ببعض عِنْد بعضِهم ، ولكنَّ السنَّةَ إذا ثبتتُ فلا قول معها لأحَد .

وَمُدْيٌ بِمُدْي : أي مِكْيالٌ بمِكْيال ، والمُدي مِكْيال ضخْمٌ لأهل الشامِ ومصر كاقال ابنُ الأعرابي وَجَمْعُه أَمْداء ، وقيل : المُدْي : مِكيال لأهلِ الشام يُقال له : الجَرِيب يَسَعُ خمسةً وأربعين رِطْلًا ، وهو غيرُ المُدِّإِذ المُدُّمِكْيالُ وهو رِطْلُ وثُلثٌ عند أهلِ الحجازِ والشافعي ، وَرِطْلان عند أهلِ العراقِ وأبي حنيفة .

والتَّبُرُ: قِطَعُ الذَّهَبِ والفضَّةِ قبل أَن تُضرَبَ ، وتُطْبَعَ دَرَاهِمَ أَو دَنانِيرَ ، والمَّبُوةُ ، والمضروبُ من الذهب والفضةِ يُسمى ( عَيْنًا ) ، وقد حَرَّم الشار عُ الحكيمُ أَن يُباعَ مثقالُ ذهَبِ عَيْن بمثقالٍ وشيءٍ من تِبْرٍ غيرِ مَضْرُوب ، وكذلك حَرَّم التفاوتَ بين المضرُوب من الفِضَّة وغيْرِ المضروب مِنها ، وذلك وكذلك حَرَّم التفاوت بين المضرُوب من الفِضَّة وغيْرِ المضروب مِنها ، وذلك

مَعْنَى ما جاء في الأَثَر : «تِبْرُها وعَيْنُها سَواءٌ » .

﴿ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِ ﴾ أي لا يقومون مِن قبورهم كاقال ابن عباس وغيره ، وقال بعضهم : يُجْعَلُ مَعه شيطانٌ يَخْنَقُه . وفي الآية الكريمةِ تشبيهُه بالمجنون أي يُبعَث كالمجنون عقوبةً له ، وتمقيتًا عِنْدَ جميع أهل المحشر .

وَيَخَبُّطُهُ ﴾ : وَزْنُه يَتَفَعُّلُه من خَبَطَ . يَخْبِطُ ، كَا يقال : تَمَلَّكُهُ ، والخَبْطُ : كُلُّ سيْرِ على غَيرِ هُدىً كَخَبْطِ العَشْواء ، ويقال : خَبَطَهُ الشيطانُ وتَخَبَّطهُ إذا مَسَّهُ بأذى وأَفْسَدَهُ ، و ﴿ آلمس ﴾ الجُنون ، وقد جَعَل الله عز وجل هذه العلامة لأكلة الربا ، وذلك أنه أَرْبَاهُ وزادَهُ في بُطونهم فَأَثْقَلَهُم ، فهم إذا خَرجوا من قبورهم يقومون ويَسقُطون ، ويُقال : إنهم يُبعثُون يومَ القيامةِ قد انتفخت بطونهم كالحُبَالَى وكُلَّما قامُوا سَقَطوا ، والناسُ يَمْشُونَ عليهم ، وقال بعض العلماء : إنها ذلِكَ شِعارٌ هم يُعرفون به يوم القيامة ثُمَّ العذابُ من وراءِ ذلك .

وقد شُبُهُتْ حَالُهُم هٰذه بحال الذي لا يقومُ إلَّا كَا يقومُ الذي يتخبَّطُه الشيطانُ من المَسِّ ، مِمَّا يدلُّ على بشاعةِ أَكْلِ الرِّبا ، فقد ضَرَب اللهُ لآكلِه مَثَلًا بصُورة المجنون ذي الحركاتِ المضطرِبةِ يَمشي على غيرِ استواء في تعثُّر وعوج ، يَصْطَدِمُ بالأشياء ، فَيَخْبِطُه جدارٌ أو شجَرةٌ أو حيوانٌ أو يَسقطُ في حُفرة وهٰكذا تأتيه الحَبَطَاتُ من كلِّ جانب ، بعد أن فَقَد توازنه وقد تَخبَّطهُ الشيطانُ وأَفقَدَهُ وَعْيَه –أعاذنا الله عز وجل من ذلك – وكان من دعاء الرسولِ عَلَيْ الشيطانُ عالمَ الشيطانُ عن أبي اليَسَرِ : « وأعوذُ بكَ أَنْ يَتَخبَّطَنِي الشَّيطانُ عِنْدَ المَوْتِ » وقد ثَبَتَ الصَرَّعُ من الجنِّ وَمِن أَدلَّتِه هٰذا الدعاءُ .

هذه الصورة وضَّحت لنا هذا اللونَ من العَذاب بَعْد البعثِ وقد ضَرب اللهُ بِها مَثَلًا لَعَذَاب بَعْد البعثِ وقد ضَرب اللهُ بِها مَثَلًا لَعَذَاب الذين يأكلُون الرِّبَا ، فلا يُقْلِعُون عنه ، ولا يَتُوبُون منه ، ولا يَر جِعُون إلى بَارِئِهم نادمين ، وَيَرَوْنَ أَنهم لا يَفعلون مُنكرًا فَظيعًا ، وهي صورة مُنتزَعَة من الواقع تُقرِّبُ المعنى المرادَ وتُوضعُ مِقْدَارَهُ .

إنهم رَفَضُوا حُكْمَ اللهِ في الرِّبا وتَحرِيمَه والنَّهْيَ عنه ، واعترضُوا بقولهم : ﴿ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَلُوا ﴾ وهو تشبية في غير محله وحجة مردودة على أصحابها .

# ١٨ - ب - أَحَلُ للهِ البِيعَ وَحَرَّمَ الرّبَا .

مَثَّلَتْ آية سُورةِ البقرةِ حالَ المُرابين في الدنيا كالمُتخبِّطين في أعمالهم بسبب الصرع والجنونِ ، فقد شُبِّه حالُ القائم بحرص وجشع إلى تجارة الدنيا بقيام المحنون ، لأنَّ الطمعَ والرغبة تستفِزُّه حتى تضطربَ أعضاؤه ، وهذا كا كانت تقول العربُ للمُسْرِع في مَشْيِه يَخْلِطُ في هيئة حركاتِه إِمَّا مِن فَزَعٍ أو غيره : قد جُنَّ هَلْذا .

أمَّا جمهورُ المفسِّرين فعلى أَنَّ المرادَ بالقيام القيامُ من القُبور حين البعثِ كما جاءت به قراءةُ ابنِ مسعودٍ - رَضيَ اللهُ عنه: « لا يقُومون يوْمَ القيامةِ إِلَّاكَما يقومُ الذي يتخبَّطُه الشَّيطانُ من المسِّ » وبذلك قال ابنُ عباس وغيرُه.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَلُواْ ﴾(١) أي إنما جُوزي المرابون بذلك لاعتراضهم على أحكام اللهِ في شَرْعه ، وقولِهم : إنما البيعُ نظيرُ الرِّبا ، فَلِمَ حُرِّمَ هَذَا وَأَبِيحَ هَذَا ؟ وهذا اعتراضٌ منهم على الشرع ، أي : هذا مثلُ هذا ، وقد أَحَلَّ هذا وَحَرَّم هذا ... !

وشَتَّان بين البيْع والرِّبا ، وفرقٌ كبير بين المعاملتين ، ومن ثَمَّ قال الحقُّ سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوا ﴿ (١) إِذ في البيع ما يقتضي حِلَّه ، وفي الربا من المفسدة ما يَقتضي تحريمَه ، واللهُ عزَّ وجل هو العالم بحقائق الأمورِ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٧٥ .

ومصالحها ، وما ينفعُ عبادَهُ فيبيحُه لهم ، وما يَضرُّهم فينهاهم عنه ، وهو سبحانه أرحمُ بهم من الوالدة بولدها الطفلِ .

إِنَّ البَيْعَ يقعُ باختيار كلِّ من البائع والمشتري ، وتتحققُ به مصالحُ كثيرة ، إذ ينتفع المشتري بالسلعة انتفاعا حقيقيا كمن يشتري قَمْحًا فهو قد يأكله أو يبذرُه في الأرض ، أو يتاجرُ فيه . وإن الثمن الذي يُدفَعُ مقابلٌ للمبيع مقابلةً مُرضِيةً للطرفين البائع والمشتري . وعلى هذا قِسْ إذا وَقَع البيعُ بِشرُوطِه وفيما أُحِلَّ بَيْعُه ، أمَّا الربا فهو إعطاءُ الدراهم والمِثليَّاتِ وَأَخْذُ الزيادةِ في وَقْتِ آخرَ ، فما يُؤخذ من المَدِين زيادةً على رأس المال لامقابلَ لهُ من عَيْن ولا عَمَل ، والزيادة تؤخذ من المدين بالكُره والإضطرار .

ولذا كان من رحمة اللهِ بالعباد أنْ حَرَّمَ عليهم التعاملَ بالربا ، سواءٌ ربا النَّسيئةِ أو ربا الفضيل .

وَرِيا النَّسِيئةِ : يكون بِإقراض قَدْرٍ مُعيَّن من المال لزمنِ محدود كسنةٍ أو شهرٍ أو غيرٍ ذلك مع اشتراط الزيادةِ في نظير امتداد الأجل . ولقد كان صاحبُ الدَّين اذا حَلَّ الأجلُ قال للمقترِض : إما أن تَقْضِي وإمَّا أن تُرْبِي ، أي تَزِيد في الدَّين ، فحرَّم اللهُ سبحانه ذلك وأحلَّ البيع لعباده لِمَا فيه من المصالح والمنافع التي لا غِنَى لأحد عنها ، وأوضح سبحانه أنَّ الأجلَ إذا حَلَّ ولم يكُنْ عند الغريمِ ما يُؤدِّي لأحد عنها ، وقد أعلن النبيُ عَيِّلِهُ تَحْرِيمَ الرِّبا يومَ عرفة وأكد ذلك ، فقال : « ألا إن كلَّ رِبًا موضوعٌ ، وإن أولَ ربًا أضعُه ربانا ؛ ربا عباسِ بنِ عبد المطلبِ فإنه موضوعٌ كله » فبدأ عَيِّلَهُ بعمّه وأخصِّ الناسِ به .

أمَّا رِبِا الفضلِ فيكون في بيْعِ الشيء بنظيره مع زيادةِ أحدِ العِوَضين على الآخر

كأن يَبِيعَه إردبًّا من القمح الهنديِّ - مثلا - بثلاث عشرة كيلةً من القمح البلديِّ ، أو يبيعَه قنطارا من القطن المصريِّ بقنطارٍ وثُلث من القطن السودانيِّ ، وهلكذا الحكمُ في جميع المكيلاتِ والموزوناتِ والنَّقْدين - الذهبِ والفضة - وفي الحديث : « لا تَبِيعُوا الذهبَ بالذهب ، والوَرِقَ بالوَرِق ، والبُرَّ بالبُرِّ ، والتمْرَ بالتمْر والشعير ، والمِلْح بالمِلح إلا سَواءً بسواءٍ ، عَيْنًا بِعَيْن ، يدًا بِيد » .

وفي الحديث: « الدينارُ بالدينار ، والدرهمُ بالدرهم لا فضلَ بينهما ، مَن كانتُ له حاجةٌ بوَرِقٍ فليصْرِفْها بِذَهَب ، وإنْ كانت له حاجةٌ بذَهَب فليصْرِفْها بِوَرِقٍ هَاءَ وَهَاءَ » رواه عليٌ – رضي الله عنه – واللفظُ للدارقطني وورد معناه عند غيره .

و « هَاء وَهاء » قال ابن الأثير : هو أن يقول كلُّ واحد من البَيِّعَيْنِ « ها » فَيُعطيه ما في يده ، يعني مقابضةً في المجلس ، وقيل معناه : هاكَ وهاتِ، أي نُحذ وأَعْطِ ، ويقال للواحد هاءَ ، وللاثنين هاؤُما ، وللجمْع هاؤُم .

قال العلماء: فقولُه عليه السلام: « الدينارُ بالدينار والدرهمُ بالدرهم لا فضلَ بينهما » إشارةٌ إلى جنس الأصلِ المضروب ، بدليل قولِه عليه السلام: « الفضةُ بالفضّة والذهبُ بالذهب » فكلَّ من الفضة والذهبِ لا يجوزُ بيْعُ بعضِه ببعض إلا مِثْلا بِمِثْلِ سواءً بسَواء حتى ولو اختلفت الألوانُ كالذهب الأحمرِ والأصفرِ والفضةِ البيضاءِ والغبراءِ – مثلا – .

### عقد الربا مفسوخ:

وقد حَرَّم الله عز وجل الرِّبا ، وجاء الوعيدُ شديدًا بشأنه ، وأحلَّ لهم البيعَ

والشراءَ وتبادُلَ الخيرات والمنافع إذ التقليبُ في السِّلع والخيراتِ تتوقفُ عليه مصالحُ العباد ، وإنَّ عَقْدَ الرِّبا مفسوخٌ لا يجوز بحال ، لِمَا رواه الأَتْمةُ واللفظُ لمسلم عن أبي سعيد الخدري قال: جاء بلال - رضي الله عنه - بتَمْر بَرْ نِيِّ وهو تَمْرٌ أَحْمُرُ بِصُفْرِةٍ كثيرُ اللِّحاء - واللِّحاءُهو ما كَسَا النَّواةَ - عَذْبُ الحَلاوة ، فقال له رسولُ الله عَلَيْتُهُ : « مِن أين هـٰذا ؟ فقال بلال : من تَمْر كان عندنا رديءِ ، فَبعْتُ منه صَاعِيْن بصاع لمَطْعَم رسولِ الله عَلَيْكُ ، فقال النبيُّ عَلَيْكُ عند ذلك: أوْهِ عَيْنُ الرِّبا ، لا تفعل ، ولكن إذا أردتَ أن تشتريَ التمرَ فبعْه ببيْع آخر ، ثم اشتَر به » وفي رواية : « هـندا الرِّبَا فَرُدُّوه ثم بيعُوا تَمْرَنا واشتَروا لنا من هـٰذا » ، قال بعضُ العلماء : فقولُه : « أَوْهِ عينُ الربَا » أي هو الربا المُحَرَّمُ نفسه لا ما يُشْبهه ، وقولُه : « فردُّوه » يدلُّ على وجوب فسنْخِ صَفْقةِ الرِّبا ، وأنها لا تصحُّ بوجه ، وهو قول الجمهور لأن الرسول عَلَيْكُ لم يأمُرْ بلالًا بردِّ الزيادةِ على الصاع لتصحيح الصفقة في مقابلة الصاع ولكنَّه عليه السلامُ قال: « لا تَفْعَلْ » وفي لفظ الرواية الأُحرى : « فَردُّوه ثُم بِيعُوا تمْرَنا ، واشتروا لنَا مِن هـندا »

إِن في تحريم الربا مصالحَ كثيرةً للبلاد وللعباد ، فهو ينزِ عُ البركة من الأموال ، ويُقسِّي قلوبَ المتعاملين به ، ويمنعُ المتهاونين بشأن التحريمِ من الاشتغال بالمكاسب الصحيحةِ مثلِ الحِرَف ، والصناعات ، والتجارةِ ، إذ يرى المربي أنَّ ماله ينمو عن هذا الطريق الخبيثِ دون أن يبذلَ مشقةً فيألفُ الكسل ، ويتركُ العمل الجادَّ ، ويركنُ إلى الانتفاع من وراء حاجةِ الناس واضطرارِهم ، دون رأفةٍ بفقير ، ولا شفقةٍ على بائس ، ولا رحمةٍ بحائر ، ولذا يُرى المرابون تزدادُ أطماعُهم في أوقات الأزماتِ وفي أزمنة القحطِ والشدائد ، وحين تندلعُ نيرانُ الحروب

وتشتدُّ الحاجةُ إلى الأقوات والكساءِ والدواءِ ويُضطرُّ كثيرٌ من الناس إلى الاستدانة .

هذا وإنَّ الربا من أقوى الأسبابِ لزرع العداوةِ في القلوب ، وإثارةِ المشاحنات والخصوماتِ إذ هو يَنزِعُ عاطفةَ التراحم من القلوب ، ويجعلُ المقسوة تَحِلُّ مَحِلَّ المروءة ، ويَحْرِمُ الناسَ من مزايا المعروفِ والإحسانِ والمَودَّةِ والرفقِ فيما بينهم ، وإن سعادةَ الناسِ حقًّا في المعروفِ والبِحسانِ والمَودَّةِ والرفقِ فيما بينهم ، وإن سعادةَ الناسِ حقًّا في تعاونهم على البِرِّ والتقوى وتراحُمِهم وقتَ الشدائدِ والمِحَن ، وفي تساندهم ، وتساعدِهم ، وشدِّ بعضِهم أَزْرَ بعضٍ ، وهذه المعاني عُمَلُ نادرةٌ لدى أصحابِ الربا وآكلي أموالِ الناس بالباطل .

أليس من الظلم البيِّن أن يأخذَ الإِنسانُ مالَ أخيه بدون عِوض ؟ أليس في أخذ المالِ بلا عِوَضٍ عن طريق الرِّبا وَشِبْهِه ظُلمٌ واضح ؟ ألسنا نُقِرُّ بأن للمال حقَّا وحُرمةً ، وأنه لا يجوز لغير مالكِه الاستيلاءُ عليه بطريق غير مشروع كالقهر واستثارِ حالاتِ الاضطرار ؟ وفي الأثر : « حُرْمةُ مالِ الإِنسانِ كحُرمةِ دَمه » .

إِنَّ أَشَدَّ الأَزْمَاتِ الاقتصاديةِ في العالم وراءها الرِّبا ، وإِن كثيرا من الويْلات التي لَحِقَت عددًا كبيرا من المحتمعات سَبَبُها الربا، ولم كان الربا سببًا في خراب بيوتٍ كانت عامرة ، وقد جاء في حديث ابنِ مسعودٍ عند أحمدَ وغيرِه : « إِن الرِّبَا وإِنْ كَثُر فعاقبتُه إلى قُلِّ » وقد لَعَن رسولُ الله عَيْقِالَةُ الأطرافَ المتصلةَ بِعَقْد الرّبَا : المقترض وصاحبَ المالِ ، وكاتِبَه ، وشاهديْه ، مِمَّا يُؤكِّد بشاعةَ الربا ، ولا تَبَه ، وشاهديْه ، مِمَّا يُؤكِّد بشاعةَ الربا ، وسوءَ عاقبته في الآخرة .

﴿ فَمَنْ جَاءَهُ مُوعِظِةٌ مِّن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَاسلَفَ ﴾ فال جعفر الصادق: حَرَّم اللهُ الرِّبَا ليتقارض الناسُ ، وجاء في الحديثِ الذي رواه ابنُ مسعود: « قَرْضُ مَرَّتين يَعْدِلُ صدقَةَ مَرَّة » أخرجه البزار ، وقال بعضهم: حَرَّم اللهُ الربالأنه مَتْلَفَةٌ للأموال مَهْلَكَةٌ للناس .

﴿ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴾ قال السدى وغيره: وهذا حُكْم الله تعالى لِمَن أَسْلَمَ من كُفّار قُريش وغيرِهم وَمَن كَانَ يَتَّجِرُ هنالك ، وَسَلَف : معناه : تَقَدَّم في الزمن وانقضى ، أي فَمَن بلَغَه تحريمُ الرِّبا وَنَهْيُ الله عنه ، فتركه فَورًا بلا تَراخٍ ، ولا تردُّدٍ بمقتضى هذا النَّهْي ، فله ما كان أَخذَهُ قبل التحريم من الربا ، وعليه أن يَكُفَّ عن هذه المعاملةِ وألَّا يأخذَ الرِّبا بعد ذلك ﴿ وأَمرُه إلى الله ﴾ يَحْكُم فيه بِعَدْلِه .

﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ أي إلى الرِّبا فَفَعَلَهُ بعد بُلوغ نَهْي الله لَهُ عَنه، فقد استوجبَ العقوبة ، وقامت عليه الحجة ، وله ذا قال : ﴿ فَأُوْلَ إِلَى أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ﴾ .

### من سورة فُصِّلت

## ١٩ - نفوُّس عَيْرُ مُطْمَئِنَ ۗ

قال الله تعالى من سورة فُصِّلت : ﴿ لَا يَسْتُمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ الْحَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ الشَّرُ الله تعالى من سورة فُصِّلت : ﴿ لَا يَسْتُمُ الْإِنسَانُ مِن بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَا اللهَ اللهَ اللهَ وَمَآ أَظُنُّ السَّاعَة قَآئِمَةً وَلَإِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّى إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنَبَّئُنَّ اللَّهِ مَا عَمِلُواْ وَلَئِذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ \* وَإِذَا لَلْحُسْنَىٰ فَلَنَبَّئُنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَئِذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ \* وَإِذَا اللهَّرُ فَذُوا دُعَآءِ الْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرَضَ ونَا بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَذُوا دُعَآءِ عَرِيضٍ ﴾ ٤١: ١٥ .

يَضرِب الله عزَّ وجل الأمثال في كتابه العزيزِ للعظة والاعتبارِ ، وللهداية والإرشادِ ، ولتوجيهِ النفوسِ نحوَ الخير ، والتنفيرِ من السوء والشرِّ ، والمثَلُ من أفضل أساليبِ التربيةِ ، وأعظمِها تأثيرًا في النفس ، وأقواها في توضيح المعنى وتقريبه ، فحقيقةُ المثل ما جُعِلَ كالعَلَم للتَّشبيه أي تشبيهِ حالِ الثاني وهو المضروبُ له المثلُ بحال الأوَّلِ ، كقول كعب بنِ زهير :

كانت مواعيدُ عُرقُوبِ لهَا مثَلًا وما مواعيدُها إلا الأباطيلُ

فمواعيدُ عُرقوب علَمٌ لكل مالا يَصِحُ من المواعيد ، وعرقوبٌ رجلٌ من العمالقة يُضْرَبُ به المثَلُ في تُحلف الوَعد ، يقال : مواعيدُه مواعيدُ عُرقوب ، فصار ذلك عَلَمًا على تُحلف الوعد .

قال البلغاء: سُمِّيت الحِكَمُ القائمُ صِدقُها في العقول أمثَالًا لانتصاب صورِها في العقول ، مشتقةٌ من المُثول الذي هو القيامُ أمامَ الشخص ، يقال: مَثَل بين يديْه إذا انتصب قائما أمامه ، و « فلانٌ أمثَل من فلان »أي أشبهُ بما له من الفضل.

وغاية المثل القرآني إصلاح النفوس ، وصفْلُ الضمائر ، وتهذيبُ الأخلاق ، وتقويمُ المسالك، وتصحيحُ العقائد ، وتنويرُ البصائر ، والهدايةُ إلى ما فيه خيرُ الفردِ وصلاحُ الجماعة ، والتنبيهُ إلى المساوى لِتُجتنب ، وإلى المحاسن لتُقْبِلَ عليها النفوسُ الطيبةُ ، والقلوبُ الزاكية .

ومن الأساليب القرآنية التي تَهْدِف إلى إصلاح النفوس ، وصلاح الجماعة وخيرها عرضُ نماذج بشرية ، وتحليل نفسياتها ، والكشفُ عن الخبايا التي قد تخفَى على الناس ، أو لا يُمكن لهم الوصول إليها ، فإذا كان النموذجُ صالحا خيرا مستقيما كان مِثَالا يُحتذى ، وقدوة لغيره في طريق الخير والبر والنفع وتنمية الحياة الإنسانية بالقيم العالية والفضائل السليمة ، والخصال الحميدة والأحلاق المستقيمة ، والأعمال الفاضلة ، وفي القرآن الكريم نماذجُ كثيرة للنفوس الطيبة والهمم العالية ، وأصحاب المراتب السامية في مدارج الكمال الإنساني بجانبيه الروحي والمادى ، منهم بَعْد الرسل والأنبياء أصحاب رسول الله عين وغيرهم من الربانيين والحكماء الموقين أهل التقوى .

وفي القرآن الكريم -أيضا - نماذجُ للنفوس التي تنطوي على الشرِّ والسوءِ في المعتقدات أو في المسالك والخصال ، وفي عدم صحةِ النظرةِ إلى الحياةِ الدنيا ومتاعِها ، أو في سوء التفكيرِ والاتجاهِ ونحوِ ذلك من العِوَج والانحرافِ عن الصراط السويِّ ، والغايةُ هي هدايةُ الناسِ إلى الحق ، وإرشادُهم إلى ما فيه

خيرُهم وصلاحُهم وتبصيرُهم بمواطنِ الضعف ، والجوانبِ التي تُؤدي الإنسانَ إلى الخِذلان وسوءِ المصيرِ ليكونَ في ذلك عبرةً لذوي العقولِ والألباب .

وفي الآيات السابقة - من سورة فُصِّلت - يصفُ العليمُ الخبير بخلْقه وبما تنطوي عليه نفوسُهم من القلق والاضطراب ، ما هم عليه من هلَع إذا مَسَّهم الشرُّ جَزِعوا ، وإذا مَسَّهم الخيرُ مَنعُوا مع البطر والطَّيش والأثرة وحُبِّ الذات ، والرغبة في الاستئثار بالمنافع .

#### ولنتدبر:

﴿ لَا يَسْتُمُ ٱلْإِنسَـٰنُ مِن دُعَآءِ الْحَيْرِ ﴾ أي لا يملُ من دعائه بالخير والخيرُ هنا المالُ والصحةُ والسلطانُ والعِزُّ ونحو ذلك .

﴿ وَإِن مَّسَّهُ ٱلشَّرُّ ﴾ أي الفقرُ أو المرضُ ونحوُهما .

﴿ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ واليأسُ هو انقطاعُ الرجاءِ من حصول الخيرِ ، والقَنوطُ ( بالفتح ) وهو من اتصفَ بالقُنوط ( بِضَمِّ أُوله ) ومعناه ظهورُ أثرِ اليأسِ على الإنسان من المذلَّة والانكسارِ ، فهذا الإنسانُ يئوسٌ مِن رَّوْح الله ، قَنُوطٌ من رحمته سبحانه ، وقيل : يئوسٌ من إجابة الدعاء ، قَنوط بسوء الظنِّ بربه .

والآية الكريمة تقدم لناصورة لنفس شرِهة طامعة لا تعرف القناعة ، ولا تقف في مطامحها عند حدٍ ، هي نفس الشخص الذي لا يَمَلُ من طلب الخير كالجاه والمال والصحة والرفاهية لنفسه ، يكرر ذلك بلسانه ، ويسعى إليه بالعمل ، ويسال المزيد من نعيم الدنيا ، ويعيش تحت تأثير الغرائز الفردية من حبّ النفس ، وحبّ التّسلّط والغلبة ، والاستئثار بالمنافع ، فهو يطلب ويطلب ، ولكنه لا يَعرف فضلَ المُنْعِم عليه ، ولا يَشكرُ لله ، ولا ينفعُ الآخرين ، ولا ينظرُ لعمل

الآخِرة ، ومهما أُوتِى من خير الدنيا لا يَقْنَعُ ، كما جاء في الأثر الذي أخرجه البخارى : « منهومان لا يَشْبعان : طالبُ علْمٍ وطالبُ مال » وفي الأثر – أيضا – « لو كان لابن آدم واديان من ذَهَبِ لـتمنَّى لهما ثالثًا » .

إن النفس التي وصفتها الآية الكريمة ليست هي نفس المؤمن الطموح الذي هَذّبه الدينُ ، وآمن بأنَّ الإنسانَ مُختبَرٌ بالسراء والضراء وبالخير والشر ، وبالعني والفقر ليُعْرَفَ صبرُه وشكرُه إذ المؤمنُ إذا أصابته وبالصحة والمرض ، وبالغني والفقر ليُعْرَفَ صبرُه وشكرُه إذ المؤمنُ إذا أصابته سراءُ شكر فكان خيرًاله ، أمّا الموصوفُ سراءُ شكر فكان خيرًاله ، أمّا الموصوفُ في الآية الكريمةِ فهو صاحبُ النفسِ القلقةِ التي تَجْنَحُ إلى الأثرَة والتفاخرِ بدليل أنَّ صاحبَها إن مَّسَه الشرُّ يَعِس ، وإن تبدَّلتْ نعماؤه بأساء قنِط ، وتبدَّلت نفسه جُملةً من الأمل إلى اليأس ، ومن الرِّضَى إلى السُّخط ، ومن الرجاء إلى القنوط في وإن مَسنَّهُ الشَّرُ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ وهذا دليلٌ على حبِّ الذات والإفراطِ في الإقبال على مُتع الحياةِ الدنيا ، والرغبة في أن يَرَىٰ دوما وجهَها المبتسمَ ، وهذا الإقبال على مُتع الحياةُ الدنيا ، والرغبة في أن يَرَىٰ دوما وجهَها المبتسمَ ، وهذا من سرحمة الله أبدًا ، وإن أصابه الخيرُ اطمأنٌ ، وإن أصابه الشرُّ رَضِي بقضاء الله .

إِنَّ الياسَ يَشُلُّ فِي الإِنسانِ قَوةَ التفكير ، ويُضعِفُ إرادتَه ، ويُوهِنُ عزْمَه ، واليائسُ بعيدٌ من رحمة الله ، تراه متبدلَ الأحوال ، متغيرَ الأطوار ، إِنْ أحسَّ بخيرٍ بَطِر وتعظَّم ، وإِن شَعَر ببؤس ذَلَّ وخَضَع لأنه شديدُ الحِرص على الجَمْع ، شديدُ الجزَع عند الفقْد .

ثم من أحوال هذا اليائس القَنوطِ الغُرورُ والادِّعاءُ ونسيانُ الآخرة ، ولنتدبَّرُ ما

جاءفيه : ﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنُهُ رَحْمَةً مِّنَا مِن بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ هَاٰذَالِي ﴾ . الرحمة هنا العافية والرخاء والغني ، والضراء السُّقْمُ والشدة والفقر ، ﴿ لِيقُولَنَّ هَاٰذًا لَى ﴾ . أي هذا أستحقه على الله لرضاه بعملي ، فيرى المخذول النعمة حتْما واجبًا على الله تعالى ، ولم يعلم أنه ابتلاء بالنعمة والمحنة ليُتَبَيَّن شكرُه

وصبرُه ، وقال ابنُ عباس : ﴿ هَلْذَا لِي ﴾ أي هلذا من عندي ، وهلذا على النحو الذي ادَّعاه قارونُ لَمَّا قال : ﴿ إِلَّمَآ أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِندِي ﴾(١) .

فه ذا المغرورُ المُدَّعي يَرَى نفسه أهلًا للغِنَى والثروة ، وإن كشَفَ الله عنه ضُرَّا أصابَهُ في نفسه أو شدةً في معيشتِه ووهبَه العافية بعد المرض ، والرحاء بعد الشدةِ فإنه يقول : هذا حَقِّي وصَل إلىَّ معتقدا أنه يستأهلُ النعمة ، وأن غيرَه من الفقراء يستأهلُ الشقاء والشدة ، كأنه قد عَلم سِرَّ قسمةِ اللهِ المعيشة بين الناس ، وهذا الغرورُ يدفعُ صاحبَه إلى أحد أمرين :

- إمَّا أَن يُنكرَ أَنه مسؤولٌ أَمام الله ، فهو يقول كاقال الله عنه : ﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً ﴾ ويطلب لدنياه كأنه يعيش أبدًا ظانًا أنه لا حساب ولا عقاب على الآثام التي يقترفُها الإنسانُ في دنياه ، فهو إمَّا أَن يُنكِر البعثَ أو يتمنَّى على الله الأمانِيَّ بلا عقيدةٍ صحيحةٍ ولا عَمَل صالح ، فيقول كا حَكَت الآيةُ الكريمةُ عنه : ﴿ وَلَئِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ ﴾ أي ولئِن كان البعثُ عنه : ﴿ وَلَئِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ ﴾ أي ولئِن كان البعثُ عند وقًا فإنَّ لي عند ربِّي الجنة إذ في نظره يَستوي حالُ الدنيا وحالُ الآخرة ، أو كا يقول أهلُ الجهل : سعيدُ الدنيا سعيدُ الآخرة ، ومحرومُ الدنيا محرومُ الآخرة ، وما والنيا عمومُ الآخرة ، وما المنا عنه والمؤلِن : ﴿ وَلَئِن وَلِئِن كَانَ البَعْدَ ، وفسادِ التفكيرِ ، كاقال صاحبُ الجَنَّتِين : ﴿ وَلَئِن وَلِئِن اللهِ وَلَئِن اللهِ وَلَئِن اللهِ وَلَئِن اللهِ وَلَئِن اللهُ عَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) القصص : ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٣٦.

وقد تُوعَد الحِقُ تباركَ وتعالى أمثالَ هاؤلاء بعذابِ غليظِ تشتدُ آلامُه لفساد اعتقادِهم ، فقال سبحانه : ﴿ فَلَنَنَبُّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنَذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابِ غَلِيظٍ ﴾ . لقد نسبي هاؤلاء أن الله يُملِي لهم ، ويُؤخّرُهم ليوم تَشخصُ فيه الأَبصارُ ليُنْبِعُهم بما عَمِلوا ويَجْزِيَهم عليه ، ويُذيقهم عذابًا شديدًا لا يَجدون منه مَفَرًا . إنَّ هاؤلاء يَعرفون ربَّهم في الشدة ، ويَنْسَون شُكْرَه في الرَّحاء والنعمة ، فإذا كشفَ الله عن أصحاب هاذه النفسية الضرَّ والشدة تَرفَّعوا عن الانقياد للحقّ ، وبَطِرُوا النعمة ، وتكبَّروا عن طاعة الربّ ، وإذا مَسَّهم الشرُّ ، وأصابهم الضرُّ أكثروا من الدعاء والاستغاثة ، وفيهم يقول الله تنبيها لذوي العقول الفرُّ أكثروا من الدعاء والاستغاثة ، وفيهم يقول الله تنبيها لذوي العقول والبصائر : ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا بِجَانِهِ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ الْمُونِ فَا عَربِيضٍ ﴾ .

#### من سورة البقرة

# ٠٠ - لايعنى حذرمن قدر.

ما شاء الله كان ، وما لم يَشَأَ لم يكُن ، وقضاءُ الله نافذٌ في وقته لا محالة ، وَكُلَّ شيءِ عنده سبحانه بمقدار ، وما أصاب المرءَ لم يكن لِيُخْطِئَهُ ، وما أخطأَهُ لم يَكُنْ لِيُحْطِئَهُ ، وما أخطأَهُ لم يَكُنْ لِيُصِيبَه .

وقد رُوي أن رسولَ اللهِ عَلَيْكُ خَطَب ، فقال : « كُلَّ مَا هُو آتٍ قَريب ، ولَا بُعْدَ لِمَا هُو آتٍ قَريب ، ولَا بُعْدَ لِمَا هو آتٍ ، لا يُعجِّل اللهُ لَعَجَلة أحدٍ ، ولا يَخِفُ لأمْر الناسِ ، ما شاء اللهُ لا ما شاء الناسُ ، يُرِيدُ اللهُ أمْرًا ، وَيُريدُ الناسُ أَمْرًا ، مَا شَاءَ اللهُ كَانَ ولُو كَرِهَ النّاسُ ، ولا مُبْعِدَ لِمَا قَرَّبَ اللهُ ، ولا مُقرِّبَ لِمَا بَعَّدَ اللهُ ، لا يَكُونُ شَيءٌ إلَّا بإذنِ اللهِ جَلَّ وعَزَّ » .

إِنَّ الإِنسانَ إِذَا قَوِي يقينُه بقضاء اللهِ وقَدَرِه عاش مطمئنَّ القلب ، ساكنَ النفس ، لا يجز عُ إِذَا أَصابه الشرُّ ونَزل به المكروهُ ، ولا يطغَى إِن أَصابه الخيرُ ، وهُيِّئَت له أسبابُ النَّعيم لِعِلْمِه أَنَّ ذَلك مِمَّا يُقدِّره اللهُ عزَّ وجل فهو يعيشُ صابرًا على البلاء ، شاكرًا على الرخاء والنَّعماءِ ، مُطيعًا ربَّه على كل حالٍ لا يَسخطُ ، ولا يَغْترُ ويتكبَّر .

وإِنَّ المؤمنَ يُوقن أَنَّ لكل إِنسانٍ أَجَلا ، وأَن الآجالَ بيد اللهِ وحده ، إذ الآجالُ كالأرزاق ، فكما أنَّ أحدًا لا يموت حتى يستوفِيَ رزقَه الذي قدَّره له

خالقُه ، فكذلك فإِنَّ أحدًا لا يموت حتى يستوفِيَ أيامَهُ وساعاتِه المقدَّرةَ له في الدنيا ، وكما لا يستطيع أحدُّ أن يَفِرَّ من رزقه فكذلك لا يستطيع أحدُّ أن يَفِرَّ من الموت في وقتِه .

وقد قَصَّ القرآنُ الكريمُ قِصَّةَ قوم خرجُوا من ديارهم وهم ألوفٌ لحذرِ الموتِ ، إِذْ حَلَّ بديارهم وباءٌ ، أوْ أُمِروا بالجهاد فخافُوا الموت ، فَفرُوا هاريين ، فقال لهم اللهُ عزَّ وجل قبل آجالِهم عقوبةً لهم ، ثم بَعَتَهُمْ إلى بقيَّة آجالهم . ليكونَ في ذلك عبرةً لهم ولأهل العقْلِ والبصيرةِ في كل زمان .

وفي قِصَّتهِم يقول اللهُ عزَّ وجل من سورة البقرة : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينَ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَحْيَنَ هُمْ إِنَّ ٱللهَ لَذُو فَضْلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَلْكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ ٢٤٣ .

﴿ أَلَمْ تَوَ ﴾ تقريرٌ لِمَن سَمِع بِقصَّتهم من أهل الكتاب ، وتَعْجِيبٌ من شأنهم ، ويجوزُ أن يُخَاطَبَ به مَن لم يَر ، ولم يَسْمَعْ لأنَّ هـٰذا الكلامَ جَرى مَجْرَىٰ المَثَل في مَعْنَى التعجُّب .

ومن أحبار هـ ولاءعند المفسرين: أنهم قومٌ من بَني إسرائيلَ وقَع فيهم الوباء، وكانوا بقريةٍ يقال لها: دَاوَرْدَانُ من نواحي شرقي واسط بينهما فرسخ، فخرجُوا منها هاربين، فنزلوا واديًا فأماتهم اللهُ تعالىٰ.

واختلفت الرواية في عددهم فجاء عن ابن عباس أنهم كانوا أربعة آلاف ، وعنه : كانوا ثمانية آلاف ، وعنه أنهم كانوا أربعين ألفًا ، ومنهم مَن قال : كانوا ثمانين ألفًا .. فهم كانوا أكثر من عشرة آلاف لقوله تعالى : ﴿ وَهُمْ أَلُوفُ ﴾ وهو جَمْعُ الكثرة ، ولا يُقال في عَشرة فما دُونها .

وقال ابنُ زَيْد في لَفْظَةِ أُلُوف : إِنَّما معناها وَهُم مُوْتَلِفُون ، أي لم تُخْرِجهم فُرْقَةُ قومهم ولا فِتنة بينهم ، إنما كانوا مُؤتلفين ، فخالفت هذه الفِرقة فَخَرَجَت فِرارًا من الموت ، وابتغاء الحياة بزعْمِهم فأماتهم الله في مَنْجَاهُمْ بِزَعْمِهم فألوف على هذا جَمْعُ آلِفِ وليس جَمْعَ أَلْفِ وذلك مِثْلُ جالس وَجُلوس وقاعِدٍ وَقُعُود .

وَكَا جَاء الحَلافُ فِي عَددهم ، جاء - أيضا - في سبب خروجِهم فَحَكَىٰ النقّاشُ أنهم فَرُوا من الحُمَّىٰ ، وجاء عن ابن عباسٍ أنهم خرجُوا فِرارًا من الطاعُون ، وقيل : إِنهم فرُوا من الجهاد لمَّا أمرهم الله به على لسان حِزْقيلَ النبيِّ عليه السلامُ فخافوا الموتَ بالقتْل في الجهاد فخرجُوا من ديارهم فِرارا من ذلك ، فأماتهم اللهُ لِيُعرِّفَهم أنَّه لا يُنجِيهم من الموت شيءٌ ، ثم أحياهم ، وأمرهم بالجهاد بقوله تعالىٰ : ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلَ ٱللهِ ﴾ (١) .

قال ابنُ عطيَّة : وهذا القصصُ كلَّه لَيِّنُ الأسانيدِ وإنما اللازمُ من الآية الكريمةِ أن الله تعالى أخبر نبيَّه محمدًا عَيْنِيلَهُ إِخبارًا في عبارة التنبيه ، والتوقيفِ عن قوم من البشر خرجُوا من ديارهم وهم أُلوفٌ فِرارا من الموت فأماتهم اللهُ تعالى ثم أُحياهم ليرَوْا وَكُلَّ مَنْ خَلَفَ مِن بعدهم أن الإماتة إنَّما هي بيدِ اللهِ تعالى لا بيد غيره ، فلا معنى لخوفِ خائفٍ ولا لاغترار مُغتَرِّ ، وجعل اللهُ عزَّ وجلَّ هذه الآية مُقدِّمةً بَيْن يَدَيْ أَمْرِ المؤمنين من أُمَّة محمدٍ عَيْنِيلَةً بالجهادِ ، هذا قولُ الطبَري وهو ظاهِرُ وَصْفِ الآية .

وَأَشْهَرُ الرواياتِ وأصحُها عند القُرطبيِّ أنهم خَرجوا فِرارامن الوباء كاجاءعن

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٤٤ .

ابن عباس قال : خرجُوا فرارا من الطاعون فماتوا فَدَعَا الله نبي مِنَ الأنبياء أن يُحييهُم حتَّى يَعبدوه ، فأحياهم الله . وقال الحسن : خرجُوا حِذارًا من الطاعون فأماتهم الله ودوابَّهم في ساعةٍ واحدة . وقد أحياهم الله ليعتبروا ويعتبر غيرهم ويعلموا أنَّه لا مفرَّ من حُكم الله وقضائِه . قال ابن كثير : وفي هذه القصة عِبرة ودليل على أنه لن يُعْنِيَ حذرٌ من قَدَرٍ وأنَّه لا ملحاً من الله إلا إليه ، فإن هأولاء فرُّوا من الوباء طلبًا لطُول الحياة ، فعُوملوا بنقيض قصْدِهم ، وجاءهم الموتُ سَريعًا في آن واحدٍ .

لقدمات هـُولاء القومُ مِيتةَ رَجُلِ واحدِ بأمر اللهِ سبحانه ومشيئتِه ، وتلك مِيتةٌ خارجةٌ عن العادة كأنَّهم أُمِروا بشَيء فامتثلُوه امتثالًا من غير إباء ولا توقَّفِ كقوله تعالى : ﴿ إِلَّمَ آَمُرُهُ إِذَآ أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (١) ، ﴿ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوثُواْ ثُمَّ أَحْيَلُهُمْ ﴾ .

وهـُذا تشجيعٌ للمسلمين على الجهاد والتعَرُّضِ للشَّهادة وأَنَّ الموتَ إِذا لم يَكُنْ مِّنه بُدُّ ، ولم ينفعْ منه مَفَرٌّ فأولى أن يكونَ في سبيل الله .

﴿ إِنَّ ٱللهَ لَذُو فَضْلِ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ أي فيما يَضرِب لهم من الأمثَال ، وفيما يُرِيهم من الآيات الباهرة ، والحُجج القاطعة والدلالات الدامغة على وقوع البعث والحياة بَعْد الموتِ يومَ القيامة ، وعلى أنَّه لا يُعني حذَرٌ من قَدَر ، وأن الفلاحَ والفوزَ في طاعة الله عزَّ وجل وامتثالِ أوامره .

وَكَمَا أَنَ الحَذَرِ لَا يُعني من القَدَرِ كَذَلكَ الفِرارُ من الجهاد وتَجَنَّبُه لا يُقرِّب أَجلًا ، ولا يُباعِدُه بل الأجلُ الْـمحتوم ، والرزقُ المقْسُومُ مُقَدَّرٌ مقنَّنٌ لا يُزاد فيه ولا

<sup>(</sup>۱) يسؔ : ۸۲ .

يُنقَصُ منه . لذا أمرَ الله عز وجل بالقتال في سبيل الله بعد أن ساق هذه القصة فقال سبحانه : ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١) . وهذا خطابٌ لأمة محمد عَيْلِهُ بالقتال في سبيل الله في قول الجُمهور ، وهو الذي يُنوَىٰ به أن تكونَ كلمةُ الله هي العُليا ، قال النحاس : ﴿ وَقَاتِلُوا ﴾ أمرٌ من الله تعالى للمؤمنين ألا تَهْرُبوا كما هَرَبَ هَولاء ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱلله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي يسمعُ قولَكُم إن قُلتم مِثْلَ ما قال هَولاء ، ويعلمُ مُرادَكُم به . عليمٌ أمر الله تعالى بالجهاد والقتال في سبيل الله حَرَّض على النفقة في سبيله سبحانه وتعالى فقال : ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱلله قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ سبحانه وتعالى فقال : ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱلله قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ الله عَرْبُ الله عَرْبُ .

القرضُ : اسمٌ لكل ما يُلْتَمَسُ عليه الجزاءُ ، واستقرضْتُ من فلان أي طلبتُ منه القَرْضَ فأقرضَني ، وقال الزجَّاجُ : القرْضُ في اللغة البلاءُ الحَسنُ والبَلاءُ السَّيِّيُّ ، وقال الكسائيُّ : القرْضُ ما أسلفتَ من عمَل صالح أو سيِّيُّ ، وأصلُ الكلمة القطْعُ ومنه المِقْرَاضُ وأقرضتُه أي قطعتُ له من مالي قطعةً يُجازِي عليها . وإقراضُ الله مَثلَّل لتقديم العمَل الذي يُطلَبُ به ثوابُه والقرضُ الحسنُ إمَّا المُجَاهَدةُ في نفسها ، وإمَّا النفقةُ في سبيل الله يقول القرطبيُّ : واستدعاءُ القرْضِ في هذه الآية إنَّما هو تأنيسٌ وتقريبٌ للناسَ بما يَفْهمونه والله هُو الغنيُّ الخميدُ ، لكنَّه تعالىٰ شبَّةَ عطاءَ المؤمنِ في الدنيا بما يرجُو به ثوابَه في الآخرة بالقرْض ، كما شبَّه إعطاءَ النفوسِ والأموالِ في أُخذِ الجنَّةِ بالبيع والشِّراءِ ، والمرادُ بالقرْض ، كما شبَّه إعطاءَ النفوسِ والأموالِ في أُخذِ الجنَّةِ بالبيع والشِّراء ، والمرادُ بالآية الحثُّ على إنفاق المالِ في سبيل الله بِنصرة الدِّينِ وبذلِ المُهَج لإعلاء كلمةِ الله ، وسيُجازِي اللهُ كُلَّ عَبْدِ بِعَمَلِه وَيُضَاعِفُ لأهل الإخلاصِ الثوابَ أضعافًا وكثيرةً لا يعلمُ كُنهَها إلا اللهُ .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٤٥ .

#### من سوية البقرة

# ٢١ - ألسنتهم أحلى من العسل أمّا الفلوب فأمرَّ من الصّبُ -

الله عزَّ وجلَّ ينظرُ إلى قلوب الناسِ وأعمالِهم ، ولا ينظرُ إلى الصور والأقوالِ ، فرُبَّ مَرْضِيِّ الصِّفَاتِ في الظاهر يُعْجِبُ الناسَ قولُه وَمَظْهَرُه ، ولكنَّه بعيدٌ من الله لصدور محامدِه عن رغبةٍ في الدنيا ، ولإظهارِه غيرَ ما يُبطِنُ ، يُعطِيك من طَرَفِ اللسَان حلاوةً ، وقلبُه يتوقَّدُ بالحِقْدِ والغِلِّ والسُّوء والشرِّ .

أَمَّا أحبابُ اللهِ عزَّ وجلَّ فهم المخلِصُون في أعمالهم الذين يَبتغون مرضاة الله ، ولا يُريدون إلا وجْهَه ، وظاهرُهم وباطنُهم سواءٌ ، يراقبون الله في أقوالهم وأفعالِهم ، ويَرجُون رحمته ويخشون عذابه ، يتقُون الله في جميع شئونهم لعلمهم أنهم سيبعثون بعد الموت ، وليقينهم بالحساب فالجزاءِ على الأعمال ، ولإيمانهم بأن العاقبة لِمَنِ اتَّقَى ، لقوله تعالى : ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾ (١) .

وَمَنْ أَيْقَنَ بِأَنَّه مُحاسب على أعمالِه مُجَازَى عليها ، كان ذلك باعثًا له على العمل ، وداعيًا إلى ملازمة التَّقوى في السرِّ والعلَن . أمَّا أهلُ الشكِّ والنفاقِ فهم مُذَبْذَبُون متحيِّرون متخبِّطُون ، وقد عَرَض القرآنُ الكريمُ نَماذِجَ له ولاء ليحتَرِزَ

<sup>(</sup>۱) مريم : ٦٣ .

أهلُ الصدقِ والإيمانِ من مِثْلِ خِصَالِهم ، وليناًوْا بأنفسِهم عن مسالكِهم ، وليناًوْا بأنفسِهم عن مسالكِهم ، وليناُوْا طَرِيقَ أهل الصَّلاحِ والتَّقُويٰ .

وها هو ذا نَموذجٌ بَشَرَىٌ تعرِضُه علينا سورةُ البقرة في قوله تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاوةِ اللَّهُ نَيَا وَيُشْهِدُ اللهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاوةِ اللَّهُ نَيَا وَيُشْهِدُ اللهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ النَّحَامُ \* وَإِذَا تَوَلَىٰ سَعَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَاللهُ الْخُصَامِ \* وَإِذَا تَوَلَىٰ سَعَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ \* وَإِذَا قِيلَ لَهُ آتَقِ اللهَ أَخَذَتُهُ الْعِرَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّهُ وَلَبَعْسَ الْمِهَادُ ﴾ (١)

يُعجبك قولُه : أي يروقُك فتَسْتَحْسِنُه ويَعْظُمُ صاحبُه في نفسك .

وَيُشْهِد الله : تقول العربُ : الله يَشْهَدُ ، والله يَعْلَمُ أَنِّي أُريد كذا ، تَقْصِدُ بذلك الحَلِفَ واليمينَ .

واللَّدَدُ: المرادُ به شِدَّةُ الخصومةِ ، والألَّدُ في اللغة الأعْوَج .

والخِصَامُ : الجِدَالُ ، وتَولَّىٰ : أي أَدْبَرَ وانصرَفَ عن المَجْلِس أو صار وَاليًا .

وسعَىٰ في الأرضِ لِيُفسِدَ فِيها ﴾ السعْيُ هَاهُنَاهو: القصْدُ كَا في قوله تعالىٰ ﴿ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ ﴾ أي عند سماع النداء لصلاة الجمعة أي اقصِدُوا واعمَدُوا نَاوِين بذلك صلاة الجمعة ، إذ السعْيُ الحِسِّيُّ وهو السرعةُ في المشي إلى الصَّلاة مَنْهِيٌّ عنه .

﴿ وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ ﴾ أي ليس هَمُّه إلا الإفسادَ في الأرض وإهلاكَ الحرثِ وهو مَحَلُّ نَمَاء الزروع، والمقصودُ الزروعُ والثَّمار، والنَّسْل:

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٠٤ : ٢٠٦ .

وهو نِتَاجُ الحيوان : وإن الزروعَ والحيواناتِ لا قِوامَ للنَّاس إلا بهمًا .

﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ مِن قولك أَخَذْتُه بِكذا أي حَمَلْتُه عَلَيْه وَٱلْزَمْتُه إِيَّاه ، أي حَمَلَتْهُ العِزَّةُ التي فيه وحَمِيَّةُ الجاهليةِ على الإِثْم الذي يُنْهَىٰ عنه ، وأَلْزَمَتْه ارتكابَهُ ، أو حَمَلَتْهُ العِزَّةُ والكبرياءُ على ردِّ قوْلِ الواعظِ وَعَدمِ قبولِ فَطَرْمَتُه العَزَّةُ والكبرياءُ على ردِّ قوْلِ الواعظِ وَعَدمِ قبولِ نُصْحِ الداعي الناصح . و ﴿ فَحَسْبُهُ ﴾ أي كافِيه و ﴿ ٱلمِهَادُ ﴾ الفِراشُ يَأْوِي إليه المرءُ للرَّاحة .

هذه الآيةُ الكريمةُ تُقَدِّمُ صورةً من الواقع لنهاذَجَ بشريةٍ هُم أَضرُّ على الجماعة من أعدائها المُجاهِرين بِعَدَاوَتها ، المناوِئينَ لهَا في العلانية الذين يَكشِفُون عَمَّا فِي نفوسِهم ، فَتُؤْخَذُ الحَيْطَةُ ، وَتُعَدُّ هُم العُدَّةُ ، وَيُوقَفُ هُم بالمِرْصاد .

أمَّا الذين تتحدثُ عنهم الآيةُ فهم كالحيَّة لَيِّنَ مَلْمَسُها قاتِلَ سُمُّها يعتمدُ الواحدُ منهم على خِلابةِ اللسان، وَطلاوةِ (١) الكلام، في غِشِّ المُعاشرين والأقران، يُوهِمُ أنه صادقُ الإيمانِ نصيرٌ للحقِّ ، خاذلَ للباطل ، مُتَّقِ لله في السرِّ والعلانية ، مُجتنِبٌ للفواحش ما ظَهَر منها وما بَطَن ، وهو منافقٌ ماكر ، يُظهِر غيرَ ما يُبْطِن ، ويقولُ ما لا يفعلُ ، ابتسامتُه خادِعة ، وألفاظه معسولة ، يُعجِبُك قولُه وأنت في هذه الحياةِ الدُّنيا ، ويَعْظُمُ في قلبك لأنَّك لا تعلَمُ إلا الظاهر ، وتُؤخذُ بِما تراهُ عينُك ، وتسمُعه أذناك ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ الظاهر ، وتُؤخذُ بِما تراهُ عينُك ، وتسمُعه أذناك ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيْلُوةِ ٱلدُّنيَا ﴾ .

ومن الأمثال العربية: « كَلَامٌ كالعَسَل وَفِعْلَ كَالأَسَل »(٢) وهذا المَثَلُ يُضْرَبُ في اختلاف القولِ والفعلِ ، فالكلامُ حُلْوٌ ، والفِعلُ كَضَرْبِ بِسِنِّ أو قَطْعِ بحدِّ السيفِ ، وهذا شأن المنافقين الذين نزلت فيهم الآيةُ الكريمةُ تُقَبِّحُ

<sup>(</sup>١) الطُّلاوة : بضمّ الطاء وفتحها معناها الحُسن ، يقالُ عليه طُلاوة أو ما عليه طُلاوة .

<sup>(</sup>٢) الأسل: الشوكُ الطويل من شوك الشجر ، وتسمَّى الرماح أسَلًا. أ

أعمالَهم ، وَتَكْشِفُ مساوِئَهم ، تنبيهًا لأهل الإيمان ، وتعليمًا لذوي العقولِ والألباب ، وإرشادًا لمَنْ كان لهُ قلبٌ يَعِي ، ونفسٌ تسعَىٰ لخيْرَيْ الدُّنيا والآخِرة .

إِنَّ هَذِا المَنافِقُ يَسْعَىٰ إِلَى كَسْبِ ثَقَةِ الناسِ بكل سبيلِ ليَصِلَ إِلَى مآربِه ، فالغايةُ عندهُ تُبَرِّرُ الوسيلةَ ، فهو لا يتورَّعُ عن الحَلِف باللهِ يتخذُه وسيلةً يَغُوَّ بها الناس ، ويؤكّدُ هم إخلاصه وإيمانه ، وأن ظاهره وباطنه سواء ﴿ وَيُشْهِدُ الله عَلَىٰ مَا فِي عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ ﴾ أي يَحلِفُ ويَدَّعِي ، وفي قراءةٍ ﴿ وَيَشْهَدُ الله علىٰ ما في قلبه ﴾ بإسناد الفِعْلِ إلى لفظِ الجلالة ، أي إنَّ هذا وإنْ أَظْهَرَ لكم الحِيل ، لكنَّ الله يعلمُ مِن قلبه القبيح ، وفي سورةِ النِّساء : ﴿ يَسْتَحْفُونَ مِنَ ٱللهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلقُولِ وَكَانَ ٱلله بِمَا يَسْتَحْفُونَ مِنَ ٱللهُ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبِيّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلقُولِ وَكَانَ ٱلله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ (١) . فه ولا يَسْتَحْفُون مِن عَلَّم الغيوب وَهُو حياءً منهم وخوفًا من ضرَرِهم أو مِنَ العُقوبة ، ولا يَسْتَحْيُون من علَّم الغيوب وَهُو سبحانه عالم بهم ، مُطَّلِعٌ عليهم لا يَخْفَىٰ عليه سبحانه خافٍ من سِرِّهم ، وفي هذا نذيرٌ لكل الناس ، وتنبية ، إذ الجميعُ مكشوفَ أمرُه ونواياه ومقاصدُه لعالم هذا نذيرٌ لكل الناس ، وتنبية ، إذ الجميعُ مكشوفَ أمرُه ونواياه ومقاصدُه لعالم السرِّ والنَجُويٰ سبحانه وتعالىٰ .

ومن صفات هذا المنافِق أنه قَوِيٌّ فِي الجدَل ، لا يُعجِزُه أن يَغُشَّ الناسَ بما يُظهِر من الميْل إليهم ، والسعْي في إصلاح شئونِهم ، وهو في حقيقة نواياه هَدَّامٌ عُرِّبٌ ، فاسدُ العقيدة ، سيِّيُّ النَّوايا : ﴿ وَهُو أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴾ وفي الحديث : « أَبْغَضُ الرِّجَالِ إلى اللهِ الأَلَدُ الخَصِم »

روتُهُ عائشةُ وأخرجه البخاري .

<sup>(</sup>١) الآية : ١٠٨ .

وأمثال ه والله موجودون في كل عصر وإن اختلفت أحوالهم باختلاف العصور ، وكم من مُخادع مُزخْرف للقول ، يُزوِّرُ الكلام ، ويَهْدِمُ بِقَلَمِه أو بلسانِه أو بريشته القِيَمَ الفاضلة ، والفضائل الثابتة سَعْيالتحقيق أغراض ذاتية ، أو خدمة للملحدين والمشركين وأهل الضلال والبِدَع .

ومن ه ولاء صِنْف يَحتالُ على الدُّنيا بالدين ، ألسنتُهم حُلوة ، وقلوبُهم أشدُّ مرارةً من الصبر ، وقد جاءت صفتُهم في الكتب القديمة ، ومن ذلك ما رواه الترمذي عن أبي الدَّرداء من حديثٍ جاء فيه : « أنزل اللهُ في بعض الكتبِ أو أوحى إلى بعض الأنبياء : قُل للذِين يَتَفَقَّهُون في الدِّين لغيرِ الدِّين ، ويتعلَّمُون لغير العَمَل ، ويطلبُون الدُّنيا بِعَمَلِ الآخرة ، يَلْبَسُون للنَّاس مُسُوكَ الكِبَاش ، لغير العَمَل ، ويطلبُون الدُّنيا بِعَمَلِ الآخرة ، يَلْبَسُون للنَّاس مُسُوكَ الكِبَاش ، وقلوبُهم كقلوب الذِّنابِ ، ألسنتُهم أَحْلَىٰ من العسَل ، وقلوبُهم أمرُّ من الصبر : إِيَّايَ يُخادعون ، وَبِي يَستهزئون ، لأَتيحَنَّ لهُم فتنةً تَذَرُ الحَلِيمَ فِيهم حَيْرانَ » .

قال بعض السَلَف تدبرتُ هـٰذا في القرآن ، فإذا هُم المنافِقُون فوجدتُها : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنْيَا .. ﴾ الآية .

وَمُسُوكُ الكِبَاشِ: مُفْرَدُه المَسْكُ - بفتح الميم - وهو الجِلْدُ، والقطعة منه: مَسْكَةً. وفي هـٰذا الحديثِ تمثيلٌ لظواهر أهلِ النفاقِ وما فيها من لين ورفق كأنهم حَمَلٌ وَديعٌ لاظُفْرَ ولانَاب، وتمثيلٌ لقلوبهم أي حقيقتِهم بقلوب الذئاب لما فيها من الغِلْظَة والقسوةِ والسوءِ وعدم الرحمة ، أمَّا ما يَجْرِي على ألسنتهم من كلام طيّبٍ وتودُّدٍ للناس وإظهارِ الشفقةِ على الجماعة والتعاطفِ معها ونحو ذلك ، فقد جاء تمثيلُه بالعَسلَ بَل بما هو أحلى منه ، لأن المُنافق يُتُقِنُ الصَّنعة ، أمَّا حقيقة قلوبِهم وما فيها من نوايا خبيثةٍ فقد جاء تمثيلُها بالصبر الذي هو أمَّا حقيقة قلوبِهم وما فيها من نوايا خبيثةٍ فقد جاء تمثيلُها بالصبر الذي هو

نقيضُ العَسَل في المَذاق بل بما هو أمرُّ من الصَّبر ، إذ نوايا المنافقين والمُلحدين بلغت الغاية في الخُبث والسوء . وفيهم جاء من سورة آلِ عمران : ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا حَلَواْ عَضُواْ عَلَيْكُمُ ٱلأَنَامِلَ مِنَ ٱلْعَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِعَيْظِكُمْ لَقُوكُمْ قَالُواْ مَنَ الْعَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِعَيْظِكُمْ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ \* إِن تَمْسَسْكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوهُمْ ، وَإِن تُصِبْكُمْ سَيِّعَةٌ يَفُرَحُواْ بِهَا ، وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهمْ شَيْعًا ﴾ (١) .

إِنَّ مِثْلَ هَ وَلاء إِذَا أَعرضوا عن مُخاطِبهم وذَهَبُوا لشأَنهم فإنَّ سَعْيَهُمْ يكونُ على ضِدِّ ما قالُوا ، فهم يدَّعُون الصلاحَ والإصلاحَ ثم يَسْعَوْنَ في الأرض بالفسادِ ، إذ لا هَمَّ هم إلَّا الحظوظُ الدنيويةُ التي من أجلها يُعادون الحقَّ وأهله ، فَهُم شَرُّ مَا تُبْتَلَىٰ به أمةُ الإسلام :

ولنتدبر: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفسِدَ فِيهَا ، وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ \* وإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللهَ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِثْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١١٩ و ١٢٠ .

#### س سورة النور

# ٢٠- ١- والله نورُ السَّمُوتِ وَالأَرضَ،

قال الله تعالى من سورةِ النُّور :

﴿ ٱللهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ، الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَّا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِي ءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ثُورٌ عَلَىٰ نُورٍ زَيْتُهَا يُضِي ءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ثُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِى ٱللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ وَيَضْرِبُ ٱللهُ ٱلْأَمْتَالَ لِلنَّاسِ وَٱللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٣٠) .

قال ابنُ كثير : هَـٰذا مَثَلُ المؤمنِ وَمَا جَعَلَ اللهُ في قَلْبِه من الهُدى والنور ، ضُرِبَ له مثَلٌ بالمصباح في الزجاجة التي كأنها كوكبٌ دريٌ ، وهي قلبُ المؤمنِ المفطورُ على الإيمان واستمدادُه من الشريعة الخالصةِ الصافيةِ الواصلةِ إليه من غير كَدَر ولا تَخليطٍ .

وَرُوِيَ أَنَّ ابنَ عباسِ قال : هَـٰذا مَثَلُ نورِ اللهِ وَهُداه في قلب المؤمنِ كما يكاد الزيتُ الصافي يُضيء قبلَ أن تمسَّه النار ، فإن مَسَّته النار زاد ضوءه ، كذلك قلبُ المؤمنِ يكاد يعملُ بالهُدَىٰ قبل أن يأتِيهُ العِلم ، فإذا جاءه العلمُ زاده هُدَىً على هُدَى ونُورًا على نُور ، كقول إبراهيمَ من قبلِ أن تَجِيتُه المعرفة : ﴿ هَـٰذَا وَبِي هُمْ مَن قبلِ أَن تَجِيتُه المعرفة : ﴿ هَـٰذَا وَبِي هُمْ مَن قبلِ أَن تَجِيتُه المعرفة : ﴿ هَـٰذَا وَبِي هُمْ مَن قبلِ أَن تَجِيتُه المعرفة : ﴿ هَـٰذَا وَبِي هُمْ مَن قبلِ أَن يُخبِرَهُ أَحدُ أَنَّ له ربًا ، فلمَّا أخبره اللهُ أنه رَبُّه زاد هُدى ، فقال

له رَبُّه : ﴿ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينْ ﴾ (١) ..

ومعني النُّور في كلام العرب: الأضواءُ المُدركةُ بالبصر، واسْتُعمِل مَجَازًا فيما صَحَّ من المعاني ولاحَ ، فيقال: كلامٌ له نورٌ ، ومنه: الكتابُ المنيرُ. والمِمشْكاةُ : الكُوَّة في الحائطِ غَيْرُ النافذةِ ، وهي أَجْمَعُ للضَّوء ، والمصباحُ فيها يكونُ أكثرَ إنارةً منه في غيرها ، والمشكاةُ مِفْعَلَةٌ كالمِصْفَاةِ وأصلُها الوعاءُ يُجعلُ فيه الشيءُ ، وقيل: المشكاةُ هي عمودُ القِنديلِ الذي فيه الفتيلةُ ، وقال مجاهد: هي القِنديلُ ، وقال: ﴿ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ لأنه جِسمٌ شَفَّاف ، والمصباحُ فيه أَنُورُ منه في غيرِ الزجاج ، والمصباحُ : هو الفتيل بِنَاره .

﴿ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيٌ ﴾ أي في الإنارة والضوء . قال الضحّاك : الكوكبُ الدُريُّ هو الزُّهْرةُ .

﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ أي من زيتِ شجرةٍ ، فَحُذِف المضافُ والمباركة : المُنَمَّاة ، والزيتون من أعظم الثارِ نماءً .

﴿ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ . . قال ابنُ عباس وغيرُه : الشرقيةُ التي تُصيبها الشمسُ إذا شَرَقَت ولا تُصيبها إذا غَربت لأن لهاسترا ، والغربيَّةُ عكسها ، ومعنى هذا : أنها شجرةٌ في صحراءَ وَمُنْكَشَفٍ من الأرض ، لا يُواريها عن الشمس شيءٌ وهو أجودُ لزيتها ، فليست خالصةً للشرق فتُسمَّى شرقيةً ، ولا للغرب فتُسمَّى غربيةً ، بل هي شرقيةٌ غربيةٌ أي إنَّها شجرةٌ في صحراءَ تطلعُ عليها الشمسُ في أول النهارِ وتغربُ عليها في آخره فيصيبها حرُّ الشمسِ بالغداة والعَشِيِّ ، قالوا : « وإذا كانت كذالِكَ كان أجودَ لزيتها » .

﴿ يَكَادُ زِيْتُهَا يُضِيٓءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ﴾ مبالغةٌ في حُسن الزيت وصفائِه وجودتِه .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٣١ .

و تُورٌ عَلَىٰ تُورٍ ﴾ أي اجتمع في المِشْكاة ضوءُ المِصْباح إلى ضوءِ الرَجاجةِ وإلى ضوءِ الزجاجةِ وإلى ضوءِ الزيتِ فصار لذلك نورٌ على نور ، واعْتُقِلَتْ هذه الأنوارُ في المِشكاة فصارت كأنورِ ما يكونُ ، فكذلك براهينُ اللهِ تعالىٰ واضحةٌ ، وهي برهانٌ بعدَ بُرهان ، وتنبية بعد تنبيه ، كإرساله سبحانه الرسلَ ، وإنزالهِ الكتبَ ، ومواعظُ تتكرَّرُ فيها لمَن لهُ عقلٌ مُعْتَبَرٌ (١) .

ثم ذَكَر تعالى هُداه لنُوره مَنْ شَاءَ وَأَسْعَدَ مِن عِبَاده ، وذَكَر تفضُّلَه سبحانه للعبادِ في ضَرْبِ الأمثالِ لتقعَ لهم العبرةُ والنظرُ المؤدِّي إلى الإيمان .

﴿ يَهْدِى آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ أي يُرشِدُ اللهُ إلى هِدَايتِه مَن يختارُه .

﴿ وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَلَ للنَّاسِ واللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ أي يُبين سبحانه الأشبَاهَ تقريبًا إلى الأفهام ، وهو سبحانه أعلمُ بِمَن يَسْتَحِقُ الهدايةَ مِمَّنْ يَسْتَحِقُ المِلال .

لقد وَصَفَ اللهُ عزَّ وجلَّ نفسهُ بأنه نورُ السمواتِ والأرض ، وجاء عن ابنِ عباس في معناه : أنه سبحانه وتعالى هَادِي أهلِ السمواتِ والأرضِ ، وذلك بِما أعطاهُم من نورٍ يُدرِكُون بِه المَعَارِفَ ، وبما أنزل عليهم من آيات مُبينات هي نورٌ ، وقد وصَف اللهُ عز وجل القرآنَ بأنه نورٌ ، فقال تعالى في سورة النساءِ : ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾ (٢)أي القرآنَ العظيم .

وقال تعالى من سورة الشُّورى : ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْ حَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَلْكِن جَعَلْنَا لُهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَّشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) عقل مُعْتَبر : بفتح الباء - اسم مفعول - من اعتبر أي مُعْتَدُّ به .

<sup>(</sup>٢) الآية : ١٧٤ .

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٥٢ .

وَمِمَّا يُقَوِّي هَـٰذَا التفسيرَ مَعْنَىٰ الآية التي سَبَقَتْ قَوْلَه تعالَىٰ : ﴿ ٱللهُ نُورُ اللهُ نَوْلُ اللهُ عَلَا أَنُولُنَا إِلَيْكُمْ آيَٰتٍ مُبَيِّنَتٍ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ يقول الله : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَٰتٍ مُبَيِّنَتٍ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِيْنَ حَلَواْ مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينْ ﴾ (١) ، أي أنزل الله عزَّ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِيْنَ حَلَواْ مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينْ ﴾ (١) ، أي أنزل الله عزَّ وجلَّ القرآنَ الكُريمَ فيه آياتٌ واضحاتٌ مُفسَّراتٌ ، وفيه خبَرٌ عن الأم الماضية ، وما حلَّ بهم في مخالفتهم أوامرَ الله تعالىٰ ، وفيه موعظة وزاجرٌ عن النصية ، وما حلَّ بهم في مخالفتهم أوامرَ الله تعالىٰ ، وفيه موعظة وزاجرٌ عن التكواب المآثمِ والمحارم لمن اتَّقَىٰ اللهُ وخافَهُ .

فاللهُ عزَّ وجلَّ أَنْزَلَ هـٰـذه الآياتِ من أجلِ هدايتِنا ، فهو سبحانه الهادي إذْ هو نورُ السمْواتِ والأرضِ أي هادِي مَنْ فيهما ، وَمِنْ هِدايته سبحانه لعباده أَنْ أَنْزِل لهم آياتٍ مُبيِّنات هي نورٌ لهم . لعقولهم وقلوبِهم .

وجاء عن أنس بن مالكِ قال : إن إِلْهِي يقول : نُورِي هُدَايَ .

وفي تفسير المثلِ – أيضا – قال بعضُ أهل العِلم :

لقد ضَرَب اللهُ المثَلُ لنورِ القرآنِ المعنوىِ بمصباحِ أرضِي مِن صُنْع الناسِ ذي نورٍ صافٍ من أَيَّة شَائبةٍ ، وهذا النورُ يتلألاً كالكوكب الدُّرِّي ، والقرآنُ العظيمُ بالنسبة إلى سائر كلام الله كَقَطْرَةٍ من بَحْر ، وكذلك نورُ المِصْباحِ بالنسبة إلى سائر ما خَلَقَ اللهُ من نُورٍ في الكون الكبير .

فَتَأَمَّلُ المَّلَ القرآنِيُّ وما فيه من بيانٍ وإعجاز ، وتأمَّلُ صِدْقَ المماثلةِ بين المَثَلِ والمُمَثَّلِ لَهُ . تأمَّلُ الصَّفاءَ التامَّ الذي وَصَفَ الله بِه نورَ المِصْباحِ والزيتَ الذي يُصِفَى الله بِه نورَ المِصْباحِ والزيتَ الذي يُمِدُّه ، والزجاجةَ التي تَنْشرُه حتى كأنها كوكبٌ دُريٌّ أي يُشبه الدرَّ في صفائه ولونِ نورِه ، وإنَّ أهداً النورِ وأجمَلهُ هو ذُو اللَّوْنِ الدُّريِّ .

<sup>(</sup>١) النور : ٣٤ .

﴿ الله نُورُ السَّملُواتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُلُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي اللهُ نُورُ السَّملُوةِ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَلَركَةٍ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ .. ﴾ .

تأمَّلُ هـٰذه اللوحة الجميلة الرائعة : انْظُر إلى مكانِ المصباح وقد تَجَمَّع فيه النورُ الصَّافي الهادِئ ، ثم انظُر زجاجته الدريَّة المُشِعَّة ، ثم تَأمَّلُ مَشْهدَ هَذه الشجرةِ المباركةِ نابِتَةً في أرض واسعةٍ لا تحجُبُ عنها الشمسَ عِنْد الشروق ، ولا تحجبُ عنها الشمسَ عند الغُروب ، فهي لا شرقيةٌ ولا غربيةٌ أي لا تُحجبُ من الشرق بجبال ونحوِها ، ولا تُحجبُ من الشرق بجبال ونحوِها ، ولا تُحجبُ من الغرب بجبالٍ ونحوِها ، وهي لذلك خَضرةٌ من في إطار هذه الصورةِ التمثيليةِ الرائعةِ نَرى الزيتَ لشدة صفائِه ونقائِه من الشوائب يُعطِي نُورًا صافيًا خاليًا من كلِّ كَدر .

تَأَمَّلُ هذه الشجرة المباركة ، وفكَّرْ فِي مَعَانِي التَّقَىٰ والرِّضْوانِ ، والهُدَى والإِيمان ، تأمَّل شجرة أصلُها نُبُوَّة ، وفرعُها مُروءة ، وأغصائها تنزيل ، وَوَرَقُها تأويل ، وَخَدَمُها جِبِيلُ وميكائيل ، إنَّها شَجَرة مبارَكة حَقَّا ، مَنْ أَوَىٰ إلى ظلِّها وأسْعَدَهُ رَبُّه بالانتساب إليها كانَ مِن الفائزين .

إنّنا في ظلال هذه الآية نَعِيشُ في نورٍ على نور ، نورٍ نلمسه بِعُيوننا حيثُ يَنْعَكِسُ صفاءُ الزيت ، وصفاءُ نُورِ المصباح وصفاءُ الزجاجةِ الدرِّيَّةِ المشِعَّةِ التي تَزِيدُ النورَ وتُضَاعِفُه بانعكاساتها . وهذا النورُ مُتجمِّعٌ في الكوَّة التي فيها المصباح . تأمَّل هذا . وَفَكَّرْ في قلب المؤمنِ الموحِّد ، وتأمَّل نورَ إيمانِه ونورَ عملِه فهو بفضل القرآنِ وبفضل اتباع النبيِّ محمدٍ عَيِّلَيْهُ ، يعيشُ في نورٍ مَّا دام مُقتدِيًا ومُلزِمًا نفسَه بهداية الإسلام : فكلامُه إذن نُور ، وعملُه نور ، ومَدْ خَلُه

نور ، وَمَخْرِجُه نُور ، ومصيرُه يومَ القيامةِ إلى النُّور . إلى جَنَّة الخُلدِ ونِعْم المصيرُ .

قال السدِّيُّ : نورُ النارِ ونورُ الزيْتِ حين اجتمعًا أَضَاءًا ، ولا يُضِيءُ واحدٌ بغيرِ صاحبِه ، كذلك نورُ القرآن ، ونورُ الإيمان حين اجتمعًا ، فلا يكون واحدٌ منهما إلا بصاحبه .

تأمَّل الصورة التمثيلية وما فيها من دقَّة التصويرِ ، ووضوح الملامح ، وَعِشْ مع النورِ والصفاءِ والهداية والإيمان والنقاءِ : فما أنزل الله من هداية قد جاء من مصدر كامل ، وجاء مَددُه كامِلا ، وَبُعِث به نبيٌ قد زَيَّنه الله عزَّ وجلَّ بالكمال البشريِّ ، وجعَل صدْرَهُ مستودَعًا لنور الوحي ، وَوَصلَ هذا النورُ لأهل الأفهام المستقيمةِ صافِيًا ، فاستقرَّ في القلوب اللينةِ المؤمنةِ يَهديها وَيُنير لها السبيل . .

## ۲۶ ـ ب ـ « قلوبُ العبَاد وقلبُ المؤمن فيه سراج »

اللهُمَّ لك الحمدُ أنت نورُ السماواتِ والأرضِ وَمَن فِيهِنَّ .

سبحانك . بقُدرتك أنارت أضواؤها ، واستقامت أمورُها ، وقامت مصنوعاتُها .

سبحانك . أبدعْتَ الموجوداتِ ، وخلقْتَ العقلَ نورًا هاديًا ، وأنعمْتَ علينا بنعمةِ الوحْي يرشدُ العقلَ ، ويُسدِّدُه ، ويقودُه في سُبلِ الخيرِ والصلاح ، ويُجَنِّبُه المزالقَ والمهَالِكَ .

سبحان مُدبِّر الأمورِ في السموات والأرضِ.

سبحان مُزيِّنِ السملواتِ بالشمسِ والقمرِ والنجومِ ، وَمُزَيِّنِ الأَرضِ بِالأُنبياء والعُلماءِ والمُؤمِنين .

ضربْتَ لناياربَّنا مثَلًا لنُور هُداك في قلوب أوليائِك بالنورِ الصافي غاية الصفاءِ الصادرِ من مصباح ، وهذا المصباح في زُجاجةٍ هي غايةٌ في النَّقاء كأنَّها كُوْكَبُّ دُرِّيُّ في صفائه ولونِ نورِه ، وَيُمَدُّ هذا المصباحُ بزيتٍ نقى صافٍ من شجرةٍ مُبَارِكةٍ لا يُوارِها عن الشمس شيءٌ أولَ النهارِ وآخرَه يكادُ زيتُها لِحُسنه ، وجَوْدَتِه وشدَّة صفائِه يُضِيءُ ولو لم تَمْسَسه نار ، وقد وُضِعَ هذا المصباحُ في المكان الأنسب لوَضْع المصابيح .

إِنَّ المؤمنَ الموحِّدَ يمشي في النَّاسِ بنور الإيمانِ ونورِ العلمِ والهُدى كالرجل

الحى يمشي في قبورِ الأموات ، وكما يَستَمد المصباحُ حياتَه وقوة أنوره وصفاءَهُ من الزيْت المباركِ ، فكذ لك قلبُ المؤمنِ يزدادُ إيمانُه ، ويَقْوَىٰ يقينُه ، بكثرة الآياتِ والحُججِ ، وبالنظر والتفكّرِ في الأدلة والبراهينِ ، وبما أوْدَع اللهُ في هذا القلبِ من الحكمة ، ويَزيدُ قلبُ المؤمنِ نُورًا بالإقبال على أداء الفرائضِ ، والمبادرةِ إلى الخيرات ، والمنافسةِ في المبرات .

ولقد مَثَّلَ الرسولُ عَلِيلِيَّةَ قلبَ المؤمنِ النقيَّ التقيَّ الذي لا غِشَّ فيه ولا غِلَّ ولا حسدَ بالمصباح المُزْهِر يَشِعُّ نورُه ، وقَابَلَ بينه وبين قلوبِ المغضوبِ عليهم والضالِّين ليتحفَّظَ أهلُ الفِطرةِ النقيَّةِ من خِصال هـ ولاء ، وما هم عليه من شرِّ وفساد .

فقد رَوى الإمامُ أحمدُ بإسنادٍ جيِّدٍ عن أبي سعيدِ الخدريِّ رضي الله عنه أن رسولَ اللهِ عَلَيْكِ قال : « القلوبُ أربعةٌ : قلبٌ أَجْردُ فيه مِثْلُ السِّراجِ يُزْهِرُ ، وقلبٌ أَغْلَفُ مربوطٌ على غِلافه ، وقلبٌ منكُوس ، وقلبٌ مُصْفَحٌ :

فأمَّا القلبُ الأجردُ فقلبُ المؤمنِ سِراجُه فيه نورُه .

وأمَّا القلبُ الأغلفُ فقلبُ الكافر .

وأما القلبُ المنكوسُ فقلبُ المنافِقِ – عَرَفَ ثُمَّ أَنْكَرَ – .

وأما القلبُ المُصْفَحُ فقلبٌ فيه إيمانٌ ونفاقٌ ، وَمَثَلُ الإيمانِ فيه كَمَثَلِ البَقْلة يُمِدُّها اللهُ المُصْفَحُ والدمُ ، فأيُّ المَدَّتَيْنِ غَلَبَتْ على الأخرى غلبتْ عليه » .

### معاني الألفاظ:

قَلْبٌ أَجِردُ : أي ليس فيه غِلُّ ولا غِشٌّ ، فهو على أصلِ الفطرةِ فنورُ الإيمانِ

فيه يُزهِرُ أي يُضِيء كالسِّراج أي المصباحِ الزاهرِ ، وجمعُه سُرُجٌ .

وقلبُ أغلفُ : أي عليه غِشاءٌ عن سَماع الحقِّ وقبولِه ، يُقال : غَلِفَ قلبُه أي لم يَع الرشدَ ، كأنَّ على قلبه غِلافًا فهو أغلفُ وهي غلفاءُ والجمْعُ عُلْفٌ ، وفي التنزيل العزيز : ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنا عُلْفٌ بَلْ طَبَعَ ٱللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ التنزيل العزيز : ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنا عُلْفٌ بَلْ طَبَعَ ٱللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ التنزيل العزيز : ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنا عُلْفٌ بَلْ طَبَعَ ٱللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (١) . والغِلافُ : الغِشَاء يُغشَّى به الشيءُ كغِلاف القارورةِ والسَّيفِ والكتابِ والقلبِ وجمعُه غُلُفٌ .

وقلبٌ مُصْفَحٌ : أي له وَجْهان ، يَلْقَىٰ أَهلَ الكُفر بوجْه ، وأَهلَ الإِيمان بِوجْه ، وأهلَ الإِيمان بِوجْه ، وَصَفْحُ كلِّ شيءٍ : وَجْهُه وناحيتُه وجانبُه .

#### هذه القلوب:

فانظُرْ قلبَ المؤمنِ فيه الهداية ، وفيه العلمُ بالله وبما يجبُ له سبحانه وتعالى من التعظيم والتقديس ، ومن صفات الكمالِ ، ونعوتِ الجلالِ والجمالِ ، وفيه الرحمة القلبِ الخوفُ من الله ، والرغبة فيما عند الله من الثواب والرحمة ، وفيه الرحمة بعباد الله ، وحب الخيرِ لهم ، وفيه التواضعُ والحلمُ . وفيه الفطرةُ النقيّةُ التي عَنْدا ها الوحي بالمعرفة والإرشادِ . انظرْ إلى هذا القلبِ وما فيه من هذه المعاني التي لا تراها العينُ ولكن يُدرِكُها العقلُ ، ضرَبَ له الرسولُ عَيْقِيلَةٍ مَثَلا مُحسنًا تَراهُ العينُ فقال : « فيه مِثْلُ السِّراج يُزْهِرُ » فتأمَّل كيف شبِّهَتِ المعنوياتُ المتصلةُ بالهِ كانية والعلمِ باللهِ والخوفِ منه سبحانه بالسراج يَشِعُ نُورُه ، وكا جاء في الحديث : « فقلبُ المؤمنِ سراجُه فيه نُورُه» أي قلبُ المؤمنِ مصباحُه يَهديه بفضل الإيمانِ وهداية القرآنِ والسُنَّةِ إلى كلِّ خير ، ويَدلُّه على ما ينفعُه في الدنيا والآخرة ، كا يدلُّ المصباحُ المضيءُ وَيَهْدِي السائرَ في ظلام الليلِ فيجتنبُ بذلك عثراتِ الطريق .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٥٥

أمًّا قلبُ الكافرِ الملحدِ المنكرِ وحدانية اللهِ فقلبٌ يُحِيطُ به ضلالُ الكفرِ والنّكرانِ والجحودِ وكأنّما لُفّ في غلافٍ مادّيٍّ يَمنَعُ من وصول نورِ الهُدى والإيمانِ لإعراض الكافرِ عن سَماع أدلّةِ الحقّ وقبولِها ، ولعَمَاه عن النظر والتدبّرِ في آيات الله في السموات وفي الأرض وفي النفس البشرية ممًّا يَدلُّ على وجود الصانع ووحدانيته وكال قدرته ، فَلمَّا أعرض الكفّارُ عن الدليل ، ولم تَع قلوبُهم الرشْدَ ، صار على قلوبهم غِشاءٌ ، وطَبَع الله عليها بسبب كُفرِهم وعنادِهم وتعنادِهم على اختيارهم الكفْر وإصرارِهم عليه أن طَبَع الله على هذه القلوبِ فماتتْ على اختيارهم الكفْر وإصرارِهم عليه أن طَبَع الله على هذه القلوبِ فماتتْ والعِيادُ بالله ، وعاشت مُعَلَّفة بالضلال ، ولم ينفعُ أهْلَ الكتابِ منهم إيمانُهم ببعض ككفرهم بالنبيّ محمدٍ عَلَيْلِلهُ ، إذْ شرْطُ النجاةِ بعض الأنبياءِ والمرسَلين ، فَمَنْ كفر به يومَ القيامةِ الإيمانُ بالنبي محمدٍ عَلَيْلِلهُ ، وجميع الأنبياءِ والمرسَلين ، فَمَنْ كفر به فهو كافر بالله عزَّ وجل ، ولا ينفعُه إيمانُه بالمسيح أو بموسى عليهما السلامُ : وأمَّا القلبُ الأغلَفُ فقلبُ الكافر » .

أمَّا قلبُ المنافق الذي يُظهِر الإيمانَ ويُخفي الكفرَ فمنكوسٌ ، والمنافقون في الدرُك الأسفلِ من النار ، إِذْ إنهم عَرفوا الحقَّ وأظهروا لأهل الإسلامِ أنهم منهم ومعهم ، وهم يُضمِرون الشرَّ للمسلمين ، ويُنكرون الحقَّ بعد ما عَرفوه .

والمنكوسُ هو المقلوبُ ، نقول : نُكِسَ الولدُ : أي خرجت رِجلاه قبل رأسِه ، ويقال : نُكِسَ على رأسه : أي رَجَعَ عَمَّا عَرفَهُ . فتأمَّل الدِّقَّة والروعةَ في تصوير قلبِ المنافقِ الذي عرَف الحقَّ ثم رجَع عنه ، وأنكرهُ ، فهو كَمَن يَمْشِي مُكِبًّا على وَجْهه .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٥٥ .

والنِفاقُ ؛ منه اعتقاديٌّ ومنه عمليٌّ ، فصاحبُ القلبِ المنكوسِ هو المنافقُ الحالصُ عَرَفَ ثم أَنْكَرَ ، فهو خبيثُ الباطنِ وإِن ظهَر منه الإسلامُ ، وفيهم قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِٱللهِ وِبِٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ \* يُحَلِد عُونَ ٱللهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَحْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١).

وأمَّا النِّفاقُ العمَلِيُّ فجاءت الإِشارةُ إِليه في قول الرسولِ عَلَيْكُ : « ثلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيه كان منافِقًا خالصًا ، ومَن كَانتْ فيه واحدةٌ مِنهنَّ كانت فيه خصلةٌ من النفَاق حتَّى يَدَعَهَا : مَن إِذَا حَدَّث كَذَبَ ، وإِذَا وَعَدَ أَخْلفَ ، وإِذَا آوَتُمِنَ النفَاق حتَّى يَدَعَهَا : مَن إِذَا حَدَّث كذَبَ ، وإِذَا وَعَدَ أَخْلفَ ، وإِذَا آوَتُمِنَ خَانَ »واللفظ في البخاريّ : « آيةُ المنافقِ ثلاثٌ : إِذْ حدَّثَ » الحديث .

والقلْبُ المُصْفَحُ هو قلبٌ فيه شُعْبَةٌ من إِيمان ، وشعبةٌ من نِفَاق ، وقد ضَرب الرسولُ عَيْنِكُ لشُعبة الإيمانِ في هذا القلبِ مَثَلًا بالبَقْلَة تَحتاجُ إلى الماء الطيّبِ حتَّى تَنموَ وَتُشمرَ ويكونَ لها الغلبةُ ، أمّا النفاقُ فيه فَمَثَلُه كَمَثَل القُرْحَةِ يُنمِّيها القيْحُ والدمُ ، فإذا غَلَب المَاءُ الطيِّبُ حَسُن حالُ المرءِ ، واستقام قلبُه ، وإذا غلب القيْحُ والدم مُ ساءت حالُه ، وَطُمِسَ على بَصيرته .

وفي هذا التشبيهِ بيانٌ لأثر الأدِلَّة والبراهينِ في تقوية الإيمانِ وأثرِ العملِ الصالحِ وكثرةِ الذِّكْرِ والاستغفارِ وتجديد التوبةِ ، والفرارِ من المعاصي في طَرْدِ النفاقِ من القلب ، وزيادةِ الإيمان ، وتطهيرِ النفسِ ، وتنميةِ نوازعِ الخير كالماء تُمَدُّ به البقلةُ فتنمو ، وتُعطي الخير .

وفيه أيضا بيانٌ لأثر المعاصِي ، وتَرْكِ الطاعات في عَمَىٰ البصيرة ، وغفلة

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨ و ٩ .

القلبِ وقسوتِه ، وكأنَّ فيه قُرحةً يُمِدُّها الدمُ والقيْحُ حتَّى يزدادَ مرضُ القلبِ ويموت .

وه كذا نَقَلَتنَا ه ذه الصورُ من عالم المعنويَّات إلى الأمورِ المحسوسةِ المعروفةِ لناحتى نُقْبِلَ على الخير ، ونُدْبِرَ عن الشرِّ والسوءِ ، وقد لمسنا الآثارَ كأنها ماثلةٌ للعِيان .

### ١٤- ج - مثل نوره كمشكاة فيهامصباح

بَعْد المَثَل الذي ضربه الله عز وجل لنُوره في الناس: بِمِشكاةٍ فيها مصباحٌ، المصباحُ في زجاجة ، الزجاجة كأنَّها كوكبٌ دُرِّيٌّ يُوقَد من شجرة مُباركةٍ زيتونةٍ لا شرقيةٍ ولا غربيةٍ يكاد زيتُها يُضيء ولَوْ لمْ تمسَسْه نار.

بعد هذا المثل رسمت الآياتُ المباركاتُ البيوتَ التي تُوضع فيها هـٰـذه المصابيحُ ، ورسمت مَنْ في هـٰذه البيوتِ من أهل التوحيد والإخلاصِ والخشوعِ الذين يَرغبون فيما عندَ الله من الرحمة والثواب .

هذه البيوتُ هي بيوتُ العبادةِ لله تعالى وحده ، وفيها يقول الحقُّ تبارك وتعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ ويُذْكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْعُدُوّ وَالآصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلُوةِ وَإِلنَّا عَالَيْكُو فِي اللهِ مَا لَتُقَلُوبُ وَالْأَبْصَالُ ﴾ (١) .

قال ابن كثير: لمَّاضَرب الله تعالى مَثَلَ قلبِ المؤمنِ وما فيه من الهُدى والعِلْم بالمصباح في الزجاجة الصافية المتوقِّد من زيْتٍ طيِّبٍ ، وذلك كالقِنْديل ، ذكر مَحِلَّها وهي المساجد التي هي أحبُّ البقاع إلى الله تعالى من الأرض ، وهي بيوتُه التي يُعْبَدُ فِيها ويُوحَد فقال : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ أي أمر الله برفعها ، أي ببنائِها وعمارتِها وتطهيرِها من الدَّنس واللغو والأقوالِ والأفعالِ التي لا تكيق فيها .

<sup>(</sup>١) النور : ٣٦ و ٣٧ .

هذه البيوتُ يُتلى فيها كتابُ الله عز وجل ، وفيها رجالٌ لا تَشْعُلُهم الدنيا وَزُخْرِفُها وزِينتُها وملاذً بَيْعها ورِيْحِها عن ذِكْرِ ربِّهم الذي هو خالقُهم ورازقُهم ، والذين يعلمون أنَّ الذي عنده هو خيرٌ لهم وأنفعُ مِمَّا بأيديهم لأن ما عندهم ينفَدُ وما عند اللهِ باقِ ، ولهذا أثنى عليهم ربُّهم فقال : ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلُوةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ ﴾ أي يُقدِّمون طاعة ربِّهم ، ومرادَهُ ومحبتَه على مرادِهم ومحبَّتِهم .

ه ولاء الرجال يخافون يوم القيامة الذي تتقلّب فيه القلوب والأبصار أي من شيدة الفزع وعظمة الأهوال ، وهم يَرجون رحمة الله عز وجل ويَطمعون في إحسانه وكرمِه ، وقد وعدهم ربُّهم بأن يَتقبَّل منهم أحسنَ ما عمِلوا ، وأن يتجاوزَ عن سيئاتهم ، ويضاعف لهم الأجرَ والثواب : ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللهُ أَحْسَنَ ما عَمِلُوا ويَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ وَٱللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) .

ومن الرائع أنَّ المنتفعين بمصباح المثَل هم الذين يَنتفعون بما أنزل الله من هُدىً في كتابه وآياتِه ، إنهم أهلُ بيوتِ اللهِ والذكرِ والصلاةِ والزكاةِ ، وهم طلابُ الآخرةِ والثوابِ الجزيل عند الله عز وجل . فَمَثَلُ آياتِه لهُم كمثَلِ المِصْباحِ الذِي وُصِفَ لهم إذا كان في بيوتِ عبادتِهم لربِّهم .

إِنَّ من اختار الهُدى ، واستجاب لدعوة الإيمان ، وتَدبَّر آياتِ اللهِ بصِدْق ، وكان من طُلَّاب المعرفة ظهرت له أنوار المعرفة الربانية من كتابه ، ومن سنة نبيِّه عَلَيْكَة ، وهو بذلك يعيشُ حياته على هداية : يعبدُ ربَّه ، ويوحِّدُه ، ويُخلِصُ الطاعة لله ، ويجتنبُ الحرام ، ويَعرِف ما له وما عليه ، ويُحافظ على

<sup>(</sup>١) النور : ٣٨ .

حدودالله ، ويَحفظُ لسانَه إلا عن خير ، ويَنتفِعُ بوقته فيما يعودُ عليه بخيْري الدنيا والآخرة ، ويجعلُ دُنياه مَعْبرًا لآخرته ومزرعةً لها .

فَمَثَلُ هذا المؤمنِ الموحِّد التقيِّ ذي الضميرِ المهذَّب النقيِّ كمثَل السائرِ في نور صافٍ والليلُ ساجٍ ، فهو بهذا النورِ في مأمنٍ ، ويصلُ إلى الغاية - بفضل الله - في سلامةٍ وحير .

إِنَّ المُثَلَ الذي ضربَه اللهُ لنوره ، وأتمَّه ببيان حالِ المنتفعين بهذا النور المبارك ليدعُو أهلَ العقلِ والتدبُّر إلى الإقبال على النور ؛ نورِ العقيدةِ الصحيحةِ بأن يؤمنَ المرءُ بالله وبلقائِه وملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليومِ الآخر .

والإيمانُ بالله هو التصديقُ بوجوده ، وأنه سبحانه مُتَّصفٌ بكل كال ، متنزِّة عن كلِّ نقْص ، وأن نؤمنَ بأننا سنُبعثُ بعد الموت وأننا سنَلقَى الله عزَّ وجلَّ للحساب ، وأن الجزاءَ حقَّ .

وَكَا يُقْبِلُ المرءُ المتدبرُ على نور العقيدةِ فإنه يُقبل - أيضا - على نور العملِ الصالحِ بأن يعبدَ الله ولا يُشرِكَ به شيئا ، ويقيمَ الصلاةَ ويُؤدِّيَ الزكاة ، ويصومَ رمضانَ ، ويحجَّ البيتَ ويعتمرَ إن استطاع ، وأن يعبدَ الله كأنه يراه إذ الله مَطَّلعٌ على سِرِّه وعلانيتِه مُحْص عليْه عملَه ، وهذا يقتضي الإخلاصَ في العبادة والخشوع ، وفراغَ البالِ حالَ التلبُّس بها ، وأن يستحضرَ العبدُ أن الحقَّ سبحانه مُطَّلعٌ عليه ، يرى كلَّ ما يعملُ فيزيدَهُ ذلك خشوعا وَلِينا ونُورا في البصيرة .

إِن المرء إذا عاش في نور الإيمان الصحيح ، ونورِ العمل الصالح ، ومات على ذلك وجد نوره على الصراط يوم القيامة ، فهو نور بفضل الله مُتَّصلٌ ، فكما أخرجه نور الوحي من ظلام الحيرة والضلالة في الدنيا ، وجعله يعيش على

استقامةٍ في العقيدةِ والعملِ والخلُقِ ، فكذلك يَهْديه هذا النورُ في يومٍ يندمُ فيه المُلحدون والمشركون وأهلُ القسوة والغفْلة ، ولنتدبر قولِ الحق تبارك وتعالى من سورة الحديد :

﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللهَ قَرْضًا حَسنَنَا فَيُضَعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ \* يَوْمَ تَرَى ٱللهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ \* يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهِم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم بُشْرِيْكُمُ ٱلْمُؤْمَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾(١) .

إن القرضَ في الآية يشملُ كلَّ فِعْلِ حَسَن ، والعربُ تقول لكل من فَعَل فِعْلا حسننا قد أَقْرَضَ ، ومنه الإنفاقُ في سبيلِ الله ، ومنه التسبيحُ والتحميدُ والتهليلُ والتكبيرُ ، ومنه التطوُّ عُ بالعبادات والنفقةُ على الأهل . وقيل في معنى القرْض الحسن : إنه عملُ الخير . وقال القشيرى : والقرضُ الحسن أن يكونَ المتصدِّقُ صادقَ النيَّة ، طيِّبَ النفسِ يَبتغي به وجْهَ الله عزَّ وجل دون الرياءِ والسُّمعةِ ، وأن يكونَ من الحلال الطيِّب .

إِنَّ الذين قدَّموا الخيرَ في دنياهم مع صحةِ الاعتقاد ، والاقتداءِ بالنبي عَيِّلَةُ يَجِدون النورَ على الصراط أمامَهم وعن أَيْمَانِهم . وعن ابن مسعود : يُوْتُوْنَ نُورَهُم على قَدْرِ أعمالِهم ، فمنهم من يُؤْتَى نورُه كالنَّخْلَة ، ومنهم من يُؤْتَى نورُه كالنَّخْلَة ، ومنهم من يُؤْتَى نورُه كالرَّجُل القائمِ ، وأدناهم نورًا مَنْ نُورُه على إبهام رِجْلِه ، فَيُطْفَأُ مَرَّة ، ويُوقَدُ أَخرى .

قال الحسن : لِيستضيئُوا به على الصراط ، وقال مقاتل : ليكونَ دليلًا لهم إلى الجنّة .

<sup>(</sup>١) الآيتان : ١١ و ١٢ .

ويُقال لهم : ﴿ بُشْرَنْكُمُ ٱلْيُوْمَ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ ﴾ أي مِنْ تَحْتِهم أنهارُ اللبَن والماءِ والخمرِ والعسلِ من تحت مساكنِها حيثُ الخلود في هذا النعيم المقيم والرَّوْج والرَّيحان ، وأعظمُ النعيم رؤيةُ الربِّ سبحانه وتعالىٰ .

وفي هذا الموقف العظيم تُطفأ الأنوارُ عن المُلحدين والمنافقين فيضرعُ أهلُ الإيمانِ إلى رَبِّهم أن يُتمَّ لهم النورَ حتى يفوزوا بالنجاة من النار ويدخلوا جناتِ النعيم ، ولنتأملُ هذا الموقفَ في سورة التحريم : ﴿ يَوْمَ لَا يُحْزِى ٱللهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَثْمِمْ لَنَا نُورَنَاوَ ٱغْفِرْ لَنَآ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) .

إِنَّهُ مُوقَفَّ عظيم حَقًّا . يَجَأَرُ فيه النبيُّ عَيِّقِتَهُ وَالمُؤْمِنُونَ قَائِلِينَ : يَارِبُ سَلِّم . يَا رَبِّ سَلِّم .

فطوبَىٰ لمن كان نورُه هُداه ، وكتابُه بيمينه في يومٍ لا ينفعُ فيه مالٌ ولا بنون إِلَّا من أَتَىٰ الله بقلبِ سليم .

اللهم اجعل عن أيماننا نورًا وعن شمائلنا نورا ، ومن فوقنا نورًا ، ومن تحتنا نورا ، ومن بين أيدينا نورًا ، ومن خلفنا نورًا وزدنا من فضلك وارحمنا بعفوك ورضوانك

<sup>(</sup>١) الآية : ٨ .

### ٥٥- د - أصحابُ الجهل المكب

بَعْد المثلِ الذي ضربَه الله عزَّ وجَلَّ لِنُوره في الناس بمشكاةٍ فيها مصباحٌ ، المصباحُ في زجاجة ، الزجاجة كأنَّها كوكبٌ دُرِّيٌ إلى آخر صورةِ المثَل كا جاء في سورة النور ، ضرب الله مثلا آخرَ في السورة الكريمةِ مُقابلا لهذا المثَل مثَل فيه أعمال الذين كفَرُوا مِمَّن يعتقدون أنهم على شيءٍ وليسُوا في الحقيقة على شيءٍ وهم أصحابُ الجَهْلِ المركَّب . وفيهم يقول الحق تبارك وتعالىٰ :

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمَّانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْمًا وَوَجَدَ ٱللهَ عِندَهُ فَوَقَّلُهُ حِسَابَهُ وَٱللهُ سَرِيكُ ٱلْحِسَابِ ﴾ (١) .

السرابُ : هو ما يَراه المسافرُ في الصحْراء في وسط النهار من بعيدِ مِثْلَ الماءِ وما هو بماءٍ ، إنما هو انعكاساتُ من أشعَّة الشمسِ إذا جاءها الواردُ طالبُ الماءِ لعَطَش ونحوه لم يجدُها شيئًا وظهر له أنَّها كانت سرابًا ، وسُمِّي السرابُ سَرابا لأنه يَسْرُبُ أي يَجري كالماء .

والقِيعَةُ: جمْع قاعٍ مِثْل جِيرة وجَار ، والقاعُ أيضا واحدُ القيعانِ كما يُقال: جار وجِيران ، والقِيعة : هي الأرضُ المستويةُ المتَّسِعَةُ المنبسِطةُ وليس فيها نبْتُ ، وفيها يكونُ ذلك بعد نصفِ النهار .

والظمآنُ : العطشانُ ، ﴿ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْأَانُ مَآءً ﴾ أي يحسَبُ السرابَ ماءً

<sup>(</sup>١) النور : ٣٩ .

﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا ﴾ أي مِمَّا قَدَّره في نفسه وَوَجَد أرضًا لا ماءَ فيها .

هذا المَثَلُ ضُرِبَ لِمَن أَعْرضَ عن نور الهداية الربانية وذهبَ في صحراءِ الحياةِ يلتمسُ سعادتَه بعيدًا عن الدين الحقِّ فخاب سعْيُه ، وباء بالخسران .

قال ابنُ كثير : هذا مَثَلُ للكُفَّار الدعاةِ إلى كُفرهم ، الذين يحْسَبون أنهم على شيء من الأعمال والاعتقاداتِ ، وليسوا في نفس الأمرِ على شيء ، فَمَثَلُهم في ذلك كالسراب الذي يُركى في القِيعان من الأرض عن بُعْد كأنه بحرٌ طامٍ .

ثم قال : وهذا المِثَال مثالٌ لذوي الجهْل المركّب ، والجهلُ المركبُ(١) عبارةٌ عن اعتقادِ ما هُو مخالفٌ للواقع مع الادّعَاءِ بمطابقتِه له .

وقال القُرطبيُّ: هذا مَثَلُّ ضربَه اللهُ تعالىٰ للكفار يُعَوِّلُون على ثواب أعمالِهم فإذا قَدِمُوا على اللهِ تعالىٰ ، وجدوا ثوابَ أعمالِهم مُحبَطًا بالكفر ، أي لم يجدوا شيئا ، كالم يَجِدُ صاحبُ السَّراب إلَّا أرضًا لا ماءَ فيها ، فهو يَهْلِكُ أو يموت .

تأمَّل الصورة الحسية وأثرها في توضيح المعنى المراد: انظُر إلى شخص في وسطِ النهارِ يُسرع الخُطى ، وقد نفدَ منه الماءُ وكاد يقتلُه العطُش ، وهو يَرى أمامه من بُعدماءً يتحرَّكُ وكلَّما واصل السير ، وكَدَّوجَد الماء أمامه . حتى ينتهي الطريق ويصل إلى الغاية فيقف مشدوها حائرًا إذْ لا ماء ، ولكِنْ هناك أرضٌ ملساء مستويةٌ لا نبت فيها ولا شيء ينفعه .

أَتَأَمُّلْتَ هذا الشخصَ وقد تعلُّق أملُه بما يراه أمامه في هـٰذه الصحراءِ المُهلكةِ

<sup>(</sup>١) وفي المعجم الوسيط : عبارةٌ عن اعتقادٍ جازم غَيرِ مُطابق للواقع ، هذا الجهلُ المركب ، والجهلُ البسيط : عدمُ العلمِ عَمَّا من شَأَنه أن يكونَ عالمًا ، أو عدمُ العِلم من غيرِ ادِّعاءِ له ، والجهلُ : هو اعتقادُ الشيءِ على خلافِ ما هو عليه .

وكأنه ماءٌ يَرْوِى به الظمأ ، ويُزِيلُ العطش ، ويُعيدُ للنفس سكينتَها ، ويتجنبُ به أسبابَ الهلكةِ في هذه المفازةِ . ثم أتأمَّلتَ خَيْبةَ أمَلِه ، وانقطاعَ رجائِه وقد عرف أنه خُدع بالسراب وجرى يلهثُ وراء الوهم ، إنها صورةٌ حيَّةٌ ذاتُ أبعاد مكانيةٍ وفيها حركةٌ .

وتأمل حال المخذول الذي لم يُؤمِن بالدِّين الحقِّ، ولم يَتَّبع الرسول عَلَيْكُمُ ، وسلك مسالكَ بعيدةً عن الهُدى ونُورِ الوحْي ، وتأمل كذلك حال الذي يفعلُ الصالحاتِ يرجو بها ثناء الناس ، ومدحَهم وإعجابَهم ، وقد خلا العملُ من الإخلاص الذي هو روحُ العبادةِ وحياتُها ولا تُقْبَلُ إلا به كالا تُقبَلُ الصالحاتُ إلا من أهل الإيمانِ الصحيحِ الذين يتَّبعون النبيَّ ، ويقتدون به ، وتكونُ الأعمالُ مطابقةً لشرْعه .

تأمَّل أحوالَ هـ وُلاء ومنهم مَنْ يَبرُّ والديْه ، ويصلُ رَحِمَه ، ويُحسِن إلى الفقير واليتيم والمسكين ، ويحفَظُ جارَه ، ويُحِبُّ للناس الخير . تَصْدرُ عنه هـ لذه الصالحاتُ وهو مُلحِدٌ أو مشركٌ أو يستغيثُ بالقبور ويتمسَّحُ بها ، ويُقدِّمُ النذورَ لغير اللهِ عز وجل ، وانظُرْ إلى هـ لذا الذي يَعتقِدُ أن لله ولدًا ويترهَّبُ ويتزهَّدُ أو يُساهم في أعمال البِرِّ كملاجئ اليتامي وبناء المشافي للفقراء .

وه والمناله من يستعون في الحياة الدُّنيا على هذا النحو ، وقد تعلَّقت آمالُهم أن يَجِدوا ثوابَ أعمالهم في ميزان الحسناتِ في يوم يشتدُّ فيه الكربُ ، ويعظُم الهول ، إن ه ولاء وأمثالَهُمْ يَحْسَبُون أنهم قد عَمِلوا أعمالا ، وأنهم قد حَصَّلوا شيئا ، فإذا وافَوْا ربَّهم يومَ القيامة ، وحاسبهم عليْها ونُوقشوا على أفعالهم ، لم يجدوا لهم شيئًا بالكلِّيةِ قَدْ قُبل ، إما لعَدم الإخلاص ، وإمّا لعدم

الاتِّباع وسلوكِ الشرْع كما قال تعالىٰ : ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبَآءً مَّنَتُورًا ﴾(١) .

فانظُر في التشبيه الذي تضمَّنه المَثُلُ وقد جَعَلَ المعنى جليًّا واضحا ، فه وُلاء المارِقون ضَلَّ سعيهم في الحياة وهم يحسبون أنهم يُحسنون صُنعا ، ولنسمع هذا المعنى من سورة الكهفِ يقول الله عز وجل : ﴿ قُلْ هَلْ نَتَبُّكُم مِالاً خُسَرِينَ المعنى من سورة الكهفِ يقول الله عز وجل : ﴿ قُلْ هَلْ نَتَبُّكُم مِالاً خُسَرِينَ المعنى من سورة الكهفِ يقول الله عز وجل الله عَلَى المَّعَلَ اللهُ عَلَى المَّعَلَ اللهُ عَلَى المَّعَلَ اللهُ عَلَى المُعَلَى المَّعَلَ اللهُ اللهُ عَلَى المَّعَلَ اللهُ ال

إِنَّ الأَخْسَرِينَ أعمالًا هم أولئك الذين يعملون الأعمال وهم يظنُّون أنهم محسنون ، وقد حَبِط سَعْيُهم ، والذي يُوجب إحباطَ السعي : إمَّا فسادُ الاعتقادِ أو المُراءَة ، والمرادُ هنا الكفرُ . ومن هولاء اليهودُ والنصارى الذين كَذَّبوا النبيَّ محمدًا عَيِّلِيَّهُ ، والآيةُ الكريمةُ معناها التوبيخ: أي قُل لهولاء الكفرةِ الذين عبدُوا غيري : يَخِيبُ سعيُهم وأَملُهم غدا ، فهم الأخسرون أعمالا ، وهم ﴿ اللّذِينَ عبدُوا غيري : يَخِيبُ سعيُهم وأَملُهم غدا ، فهم الأخسرون أعمالا ، وهم ﴿ اللّذِينَ ضلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِئُونَ وهم صُنْعًا ﴾ (٢) أي في عبادة سوى ربِّهم وخالِقهم ورازقِهم ، قال مُرَّة : ومنهم كلَّ مَن كفر بآيات اللهِ الدالةِ على وحدانيته وقدرتِه وكالِ صفاتِه وكفر بالبعث والحسابِ والجزاءِ من جميع طوائفِ المشركين والملحدين : ﴿ أُولَـٰ اللّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآئِهِ فَحَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ آلِقِيكُمةِ وَزَدًا ﴾ (٤) أي لا ثوابَ هم ، وأعمالُهم مُقابَلةً فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ آلِقِيكُمةِ وَزَدًا ﴾ (٤) أي لا ثوابَ هم ، وأعمالُهم مُقابَلةً

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) الآيتان : ۱۰۳ و ۲۰.۶ .

<sup>(</sup>٣) الكهف: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ١٠٥.

بالعذاب ، فلا حسنة لهم تُوزن في موازينِ القيامةِ ، وَمَن لا حَسنةَ له فَهُو في النار ، أو لا قَدْرَ لَهُم عند اللهِ عزَّ وجل يَوْمَعِذٍ .

إِنَّ الله عز وجلَّ أوجدنا من العَدم ، وجعل الدنيا مرحلة احتبار وابتلاء ، وأرسل سبحانه الرسل الكرام ، وأنزل الكتب ، وبَيَّن لعباده أسباب النجاة والفوز ، وأسباب الهلكة والشقاء ، وأمرنا بما ينفعنا ، ونهانا عمَّا يَضُرُّنا فَمَنِ الْفَوْزِ ، وأسباب الهلكة والشقاء ، وأمرنا بما ينفعنا ، ونهانا عمَّا يَضُرُّنا فَمَنِ الشَّبهاتُ المتَّدى فإنما يَهتدي لنفسه ، والله عز وجل بالمِرْصاد سيميتنا ، ثم يُحيينا كاأحيانا أول مَرَّة ليحاسبنا على أعمالنا ويُجازِينا عليها فمن وحدربه ، واتبع نبيه ، وأخلَص الطاعة لله كان له نوره في الدنيا ، ونوره في الآخرة يَهديه على الصراط ، أمَّا من الطاعة لله كان له نوره في الدنيا ، ونوره في الآخرة يَهديه على الصراط ، أمَّا من علَّى الآمال على غير هُدى ولا بَصيرة ولا إيمانٍ صحيح ولا إخلاص ولا محبَّة ولا البّاع للنبي محمد علي أله سيبوء بالخسران ، إذ لا يجدُ لنفسه عملًا مقبولًا عنْد ربّه ، وسيجد جزاءَ عمله ، وما اقترفت يداه ، وهناك تعظم الحسرة ، ويشتدُّ ربّه ، وسيجد جزاءَ عمله ، وما اقترفت يداه ، وهناك تعظم الحسرة ، ويشتدُّ الندمُ بعد فوات الأوان : ﴿ وَوَجَدَ ٱللهُ عِندَهُ فَوَقَلْهُ حِسَابَهُ وَٱللهُ سَرِيعُ النحسَابِ ﴾ .

إن الله عز وجل يدعو عبادَه إلى إخلاص العبادة ، ويحدِّرُنا سبحانه من الدُّعَاة على أبواب جَهنَّمَ إذ العاقل يعمل للباقية لا تشغلُه الفانية ولا تغرُّه الآمال ، وتنفعُه إلما يعيشُ على الحوْف والرجاء وتُوقظُ ضميرَه العظةُ ، وتنبِّهُه الأمثال ، وتنفعُه العبرُ والآياتُ ، ولنسمع الله عزَّ وجل يقول لعباده : ﴿ فَادْعُواْ اللهُ مُحْلِصِينَ لَهُ اللّهِ مَن وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ \* رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِه الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ \* رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِه عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِه لِيُنذِرَ يَوْمَ التَّلاقِ \* يَوْمَ هُم بَارِزُونَ لَا يَحْفَى عَلَى الله عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِه لِيُنذِرَ يَوْمَ اللهِ الْوَاحِدِ القَهَارِ \* الْيُومَ تُحْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِمَن الْمُلْكُ ٱلْيُومَ إِنَّ اللهِ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) غافر : ۱۷:۱٤ .

# ٢٦ - هـ - ظلماتُ في الدنيا وَظلمات في الآخرة وَوَيلُ للإمِّعَات.

قال الله تعالى من سورة النور:

﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِى بَحْرٍ لُجِّئً يَعْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِه سَحَابٌ ظُلَمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بعْضٍ إِذَآ أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ يَرَبْهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ ١٠٠.

## معاني الألفاظ:

﴿ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍ ﴾ قيل: هو منسوب إلى اللَّجَة ، وهو الذي لا يُدْرَكُ قَعْرُه ، واللَّجَة : مُعظمُ الماء ، والجمع لُجَج ، والْتَجَّ البحرُ إذا تلاطمت أمواجُه أي أنه بحرٌ عميق .

﴿ يَعْشَلُهُ مَوْجٌ ﴾ أي يعلُو ذلك البحرَ اللحيَّ موجَّ .

﴿ مِّن فَوْقِه مَوْجٌ ﴾ أي من فوق الموج موجٌ ، ومن فوق هَـٰذا الموج الثاني سحابٌ ، فيجتمعُ في هـٰذه الصورةِ الحسيّةِ خوفُ الموج ، وخوفُ الرِّيج ، وخوفُ الرِّيج ، وخوفُ السحابِ .

وقيل: المعنى يغشاه موجٌ من بَعْده موجٌ ، فيكونُ المعنى: الموجُ يَتْبَعُ بعضُه بَعضًا حتَّى كأنَّ بعضه فَوْق بعض ، وهو أخوفُ ما يكون إذا توالى موجُه وتقاربَ ، وَمِن فوق هـٰذا الموج سحابٌ ، وهو أعظمُ للخوْف من وجهين: أحدِهُما : أنه قد غَطَّىٰ النجومَ التي يُهْتَدَىٰ بها ، الثاني : الريحُ التي تَنشأ مع السحاب ، والمطرُ الذي يَنْزل من هذا السحاب .

﴿ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ أي: هي ظلماتٌ بعضُها فوقَ بعض ، والوقفُ حينئذ على قوله ﴿ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ﴾ حَسَنٌ ، ثم تبتدئ ﴿ ظَلَماتٌ ... ﴾ على أنها خبرٌ لمبتدأ محذوف أي هي ظلماتٌ ، أو هذه ظلماتٌ . أمَّا هذه الظلماتُ فالمرادُ بها : ظلمةُ سحابٍ ، وظُلمةُ الموج ، وظلمةُ الليل ، وظلمةُ البحر ، فلا يُبصِرُ مَن كان في هذه الظلماتِ شيئًا ولا كُوْكِبًا .

﴿ إِذَآ أَحْرَجَ يَكَهُ ﴾ أي: الناظِرُ ﴿ لَمْ يَكُدُ يَرَلْهَا ﴾ أي من شِدَّة الظلماتِ لَم يَقارِبْ رؤيتَها ، فإنه لم يَرها رؤيةً بعيدةً ولا قريبةً .

#### المثل :

في هذه الآية الكريمة ضرَبَ الله عز وجل مثلًا آخر للكفَّار : أي أعمالُهم كسراب بقيعة ، أو كظُلماتٍ في بحر لُجِي . ففي المثَل الذي جاء قبل هذه الآية تَمَّ إبرازُ صورةِ السَّراب ، ثم صورةِ الظَّامئُ الذي ظنَّ السرابَ ماءً وجرى وراءه وَكَدَّ ، ثم خَيْتِه عند وصوله إليه ، وفي تأمُّلِنا لهاذه الخطوطِ الرئيسةِ للصورة الحِسنيةِ ، نرى أمورًا كثيرةً يرسمها حيالُ المتأمِّل وشعورُه بيسرٍ وسُهولة .

وفي الصورة الثانية : ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَعْشَلُهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ... ﴾ .

فهي تنقلُنا من هلذا العالم المحسُوسِ المشحونِ بالمخاوف والشدائدِ

والحَيْرةِ في هذا الجوِّ العظيم الهولِ: جَوِّ البحْرِ وقد علَتْ أمواجُه، وتدافعت وتتابعتْ وقد ستَرت السحبُ ما بيْن السماءِ والأرضِ فلم يَعُد هناك بصيصٌ من النور يُمَكِّنُ الناظرَ إلى يدنفسِه من أنْ يراها، وهي أقربُ شيء إليه، وما يُصاحِبُ ذلك من الرِّيح والمطرِ. فتأمَّل الإنسانَ الذي يعيشُ في هذا الجوِّ وقد فقد كلَّ سبب للاهتداء.

هذه الصورةُ تنقلُنا إلى نفسية الكافرِ خصوصا هذا الإمَّعةَ الذي يَتْبَعُ زعماءَ الضَّلال ، وينقادُ لأرباب الأهواءِ من الملحِدين وأهلِ الجحود والإنكارِ دونَ إعمَالِ فِحْره ، إذ يعيشُ متخبِّطًا في ظلام ضلالِه ، حائرًا مضطربَ الفِكرِ والنفسِ بعد أن أَعْرَض عن نور اللهِ الذي هو المصدرُ الوحيدُ للهداية ، وانطلق وراءَ الذين يلتمسنُون أسبابَ سعادتهم في ظُلماتِ الهوى والشهواتِ والشبهاتِ والجحودِ والنُّكرانِ والكِبْرِ والغرورِ فهم يتعثَّرون في مضايقِ الحياةِ الطينيةِ من الهمِّ والقلقِ وضيقِ النفسِ وألوانِ الخيْبةِ والخِذلان .

تأمَّلُ المُثَلُ وأبعادَ الصورةِ المكانية وما فيها من صِدْقِ ودقَّةِ تصويرٍ وحركةٍ وحياةٍ إذ تُرينا شدةَ بؤسِ هـ ذا الكافرِ ، وسوءَ حالِ هـ ذا الجاحدِ الذي مَثَلُهُ كَمَنْ هُو في ظُلماتِ قاع بحرِ عميق ، فوقه أمواجٌ في العمق تَزيدُ الظُّلمة ، فوقها أمواجٌ في السخطح تضاعِف الظُّلمة ، ثمَّ يُخيِّم السحابُ على المكان فيزيدُ الظلامَ ظلامًا ، ظلماتُ متراكمة بعضُها فوقَ بعْض ، من أعظم أسبابِ الهلاكِ والضَّياع ، ومَن كان شأنُه ذلك فإنَّه لا يَدرِي أين يذهب ؟ ولا إلى أين يَتَّجِهُ ؟ وتشتدُّ مخاوفُه ، ويعظُم خَطْبُه ، وكذلك حالُ الذين كفروا .

قال ابنُ كثير : فهذا مَثَلُ قلبِ الكافرِ الجاهلِ البسيط المقلِّد الذي لا

يَدري : أين يذهبُ ، ولا يَعْرِفُ حالَ مَن يقُودُه ، بل كا يُقال في المثل للجاهل : أين تذهب ؟ قال : لا أدري ! . أين تذهب ؟ قال : لا أدري ! . هذولاء هم أصحابُ الجهلِ البسيطِ الأغشامُ المقلِّدون لأئمَّةِ الكُفر والإلحادِ الصُّمُّ البُكم الذين لا يَعقلون .

وقال ابنُ عباس: هـُذا مَثَلُ قَلْبِ الكافر.

وقال بعضُ أهلِ التفسير: أراد بالظلمات أعمالَ الكافر، وبالبحر اللَّجِّيِّ قلبَه ، وبالموج فوقَ الموج ما يَعْشَى قلبَه من الجهل والشكِّ والحَيْرة، وبالسحاب الرَّينَ والحتمَ والطبْعَ على قلبه، رُوي معناه عن ابن عباس وغيره، أي لا يُبصِرُ بقلبه نورَ الإيمان، كما أن صاحبَ الظلماتِ في البحر إذا أخرج يدَهُ لم يكد يراها.

وفي هذا تفصيل للصورة بما يُناسب أجزاءَ ها لدى الجاحدِ الكافر ، وواضحٌ أن الصورةَ متكاملةٌ نرى منها حالةً غايةً في السوء لشخصٍ ضَلَّ طريقَ النُّور وفَقَد أسبابَ النجاةِ والسعادة .

وفي تفصيل آخرَ قال أُبَى بنُ كعب : إن الكافرَ يتقلَّبُ في خمسٍ من الظلمات : كلامُه ظُلمةٌ ، وعملُه ظُلمةٌ ، ومَدْخَلُه ظُلمةٌ ، ومَخْرَجُه ظُلمة ، ومصيرُه يومَ القيامةِ إلى الظلماتِ في النار ، وبِئسَ المصيرُ .

ولا شكَّ أن هذا كلَّه من آثار فَقْدِ الإيمان الصحيح واحتيارِ طريقِ الشيطان ، والبُعْدِ عن هداية الرحمٰنِ ، إذ منطِقُ المُلحد غيرُ مستقيم « فكلامُه ظلمة » وعملُه على غير هداية ، وسيجدُ الظلمة في قبْره ، وسيواجهُ الأهوال والظلماتِ والمخاوفَ عند خروجِه من القبر ، وياويْله وهو يَهْوِي في جهنَّمَ إذ لا

يجدُ نورًا من إيمان صحيحٍ وعمَلِ صالحٍ على الصراط-والعياذُ بالله-وفي ذلك عبرةٌ لِمَن كان له قلبٌ يَعِي ، وأُذنَّ تسمعُ ، وعيْنٌ تُبصِر .

﴿ وَمَن لَمْ يَجْعَلِ ٱللهُ لَهُ نُورًا ﴾ أي يَهتدي به أظلمت عليه الأمورُ ، وقال ابنُ عباس : أي من لم يجعل الله له دِينًا فما لهُ من دِين ، وَمَن لم يجعل الله له نُورا يَمشي به يوم القيامة لم يهتد إلى الجنة ، كا قال تعالى من سورة الحديد : ﴿ يَا أَيُّهَا اللهُ وَا مَنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَكُمْ وَ ٱللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) .

قال الزجَّاجُ : أي مَن لم يَهْدِه لم يَهْتَدِ في دُنياه ، وقال مقاتل بنُ سليمانَ : نزلتْ فيمَن كان يلتمِسُ الدِّينَ في الجاهلية ، ولَبِس المُسوح - كالرُّهبان - ثم كفَر في الإسلام .

وعند ابنِ كثير في التعليق على قوله تعالى : ﴿ وَمَن لَمْ يَجْعَلِ ٱللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ أي من لم يهدِه الله فهو هالك جاهل حائر بائر كافر ، كا قال تعالى : ﴿ مَن يُضْلِلِ ٱللهُ فَلَا هَادِى لَهُ ﴾ (٢) وهذا مُقَابَلَةُ ما قال في مَشَلِ المؤمنين : ﴿ يَهْدِى ٱللهُ لِنُورِهِ مَن يَشْآءُ ﴾ (٣) .

إن الذي لم يستنر بنور الهداية الربانية ، واختار الضلالة والعَماية والشرك والإلحاد وجَرى وراء الدعاة على أبواب جهنَّمَ مِنْ قادة الضلالِ والإلحادِ يَتِيهُ في الظلمات ، ويَضِلُّ ضلالًا بعيدا ، ويَخِيبُ مسعاه ، وتسوء عاقبتُه ، ويَبوء بالحسران .

<sup>(</sup>١) آية : ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) النور : ٣٥ .

وه كذا يَظْهَرُ لنا في ه ذا المثل صدق المماثلة بين المثل والمُمثل له ، مع دِقَّة التَّصويرِ وإبرازِ العناصرِ المُهِمَّة في الصورة المُوحِيةِ بالمقصود ، والموضِّحةِ للمطلوبِ في إطارِ التصويرِ المتحرِّك الحيِّ بما فيه من الخُطوط والألوانِ والأصواتِ والأبعاد التي تُجلِي لنا المشاعر النفسية والأمور المعنوية وتجعلها ظاهرةً حَليَّة كأننا نلمسُها ونَراها . مع الإيجاز والإعجازِ في المثل القرآني .

فنسأل الله العظيمَ أن يَجعَلَ في قُلوبنا نُورا ، وفي عُقولنا نورا ، وعن أيماننا نُورا ، وعن شمائلنا نُورا ، وأن يُعْظِمَ لنا نُورًا إِنَّهُ سميعٌ مُّجيب .

#### من سورة الرعد

# ٧٧ ـ خاسوالدنيا والآخرة .

قَالَ الله تعالى من سورة الحَجِّ :

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللهَ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ حَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ خَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ ٱنقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ ٱلْدُنْيَا وَٱلْآخِرَةَ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾(١١) .

هَذه الآيةُ الكريمةُ تقدِّم لنا أُنموذجًا لأناس لهم مشاربُ خاصَّة ، ونظرةٌ غيرُ صحيحةٍ إلى الحياة ، أغرتهم الشهواتُ ، وفَتَنتْهُم الشَّبهاتُ ، فهم يسعَوْن للدنيا ، ويعملون لها ، غَيْرَ عابئين بالقِيم الرُّوحية ، ولا بالإعداد للحياة الأُخروية ، وهم إِن انضمُّوا إِلى حِزْب الله المُخلصين فالغرضُ أن يَجِدُوا في ذلك مَطْلبَهم ، وإن يحققُوا مآربَهم وإلَّا انقلبُوا أعداءً ، وارتدُّوا على أعقابهم سَاخِطين .

هذا النوعُ من النفوس البشريَّةِ موجودٌ في كل زمانٍ وهم شَرُّ ما تُبْتَلَىٰ به الجماعةُ المستقيمةُ ، يُرشدنا القرآنُ الكريم إليه ويدلُّنا عليه ، ويُوضح لنا ملامِحه وصفاتِه لننأى بأنفسنا عن مزالقِ السُّوءِ التي وَقعَ فيها هَـٰ وُلاء وأمثالُهم ، ولِيَبَغِّضَ إلينا القرآنُ مسالكَ أهلِ النفاقِ أصحابِ النفوس غير المطمئنَّة .

ومن أسباب النزولِ ما رواه ابنُ عباس – رضي الله عنه – قال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيْنَةٌ ٱنقَلَبَ مَن يَعْبُدُ ٱللهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيْنَةٌ ٱنقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ ﴾قال: كان الرجل يَقْدَمُ المدينة ، فإن وَلَدَت امرأتُه عُلامًا ، وَنُتِجَت خيلُه ، قال: هـٰذا دِينُ صَالحٌ! فإن لم تَلِد امرأتُه – عُلاما – ولم تُنْتَجْ عَيْلُه ، قال: هـٰذا دِينُ سَوْءِ! .

فه ذا يُريدُ من وراء الدِّين يُسرًا لا عُسرَ فيه ، ورخاءً لا شِدَّةَ معه ، وراحةً لا تعبَ بعدها ، يتفاءلُ بانضمامه إلى حزب اللهِ يُريد بذلك ما يرجوه من الدنيا ، فإن تحقَّق و إِلّا انقلب ساخِطًا ساخِرا ، إنها نفسٌ غيرُ مُطمئنَّةٍ ، و إِنّه لَفِكْرٌ غيرُ مستقيم .

وفي الحديث الذي رواه أبو سعيد الخدريُ ما يفسِّر لنا ويزيدُنا وضوحا في الكشْف عن هذه النفوسِ المذبذبة ، قال رضي الله عنه : أسلم رجلٌ من اليهود فذَهَبَ بصرُه ومالُه ، فتشاءم بالإسلام ، فأتى النبيَّ عَيْسَة ، فقال : أقلني ! فقال : إنَّ الإسلام لا يُقال ، فقال : إنِّي لم أُصِب في دِيني هذا خيرًا ! ذَهَب بصري ، ومالي ، وولدي ! فقال : « يا يهودي ، إن الإسلام يسببكُ الرجال كا تسببكُ النارُ خَبَثَ الحَديد والفِضَّة والذهب » فأنزل الله تعالى : ﴿ وَمِنَ تَسْبِكُ النارُ خَبَثَ الحَديد والفِضَّة والذهب » فأنزل الله تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاس مَن يَعْبُدُ اللهُ عَلَىٰ حَرْفٍ . . ﴾ .

هذا الرجلُ يقول للرسول عَيِّلِيَّةُ « أَقِلْني » أي أَعْفِني يُريد أن يُعفِيه من الدِّين ، وأن يَفْسَخَ عهده ، فأجابه عَيِّلِيَّةُ بأن الدِّينَ « لا يُقال » ، بل على المؤمن أن يصبِرَ على الشدائد والمِحن ، وأن يكونَ من أهل الجهادِ والجِلاد ، وأن يشكرَ على السرَّاء والضراء مُحتسبا ، فالدِّين يُهَذِّبُ المؤمنَ ويُخلِّصُه من شوائبِ الضَعْفِ ومن الشكوكِ والرِّيب ، والشدائدُ في سبيل الله تُنمَّى في النفس الضغفِ ومن الشكوكِ والرِّيب ، والشدائدُ في سبيل الله تُنمَّى في النفس

الإيمانَ ، وتُقوِّي اليقينَ كما تُخَلِّصُ النارُ الحديدَ ، والفضةَ ، والـذهبَ من الشوائب والخَبَثِ .

وسبحان القائل: بِسْم اللهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِمِ ﴿ الْمَهِ الْحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوۤاْ أَن يَقُولُوۤا ءَامَنَا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللهُ ٱللهُ اللهُ عَلَمَنَّ ٱللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَنَّ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

#### نموذج حاسد:

ومن الناس من يُقبلُ على الحق ، وقد اقتنع عقلُه ، ولكنَّ قَلْبَه يطمَحُ إلى المنزلة في الدُّنيا ، والمنافسةِ على المكانة بينَ الناس ، فإن قُدِّرت لغيره نَكَص على عَقِبَيْه ، وارتدَّعن الحق . ومن أسباب نُزول الآية الكريمةِ كا جاءعن ابن عباس أن شيبة بنَ ربيعة كان قد أسلَم قبل أن يَظْهَرَ رسولُ الله عَيْقِيلُهُ ، فلمَّا أُوحِي إليه ارتدَّ شيبة ، أي حسدًا و كِبْرا وعِنادا بسبب شهواتِ القلبِ ، وطموج النفسِ الأمَّارةِ بالسُّوء .

### التصوير في الآية :

وقد صَوَّرت لنا الآيةُ الكريمةُ حقيقةَ ما عليه هاولاء وأمثالُهم من شكِّ في القلوب ، وضعْفِ في العبادة ، صَوَّرت لنا ذلك بِضَعْفِ القائم على حَرْفِ وهو مُضطربٌ فيه غير ثابتٍ ، وَحَرْفُ كلِّ شيءٍ طَرَفُه ، وشَفِيرُه وَحَدُّه ، ومنه حَرْفُ الجبل ، وهو أعلاه المُحَدَّدُ ، وَمِثْلُ هاذا لا يكون مُستَقِرًّا ولا مطمئِنًّا ، وبهذا جَعَلَت هذه الصورةُ المعنى الذي يُدْرَكُ بالعقل محسوسًا كأنه يُرى بالعيْن : ﴿ وَمِنَ آلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ آللهُ عَلَىٰ حَرْفِ ﴾ .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ١ : ٣ .

### غاذج قلقة:

ومن هاؤلاء من يعبدُ الله على وَجْه واحدٍ ، وهو أن يعبُدَه على السَّراء دون الضرَّاء ، ولو عَبدُوا الله على الشُّكر في السرَّاء ، والصبْرِ على الضرَّاء لمَا عَبدُوا الله على حَرْف .

ومنهم من كان يُريد الإسلامَ على شرطٍ ، مِثْلُ ذلك الرجلِ (١) الذي قال النبى عَلَيْكُ قبل أن يَظْهَرَ أمرُه : ادْعُ لي ربَّك أن يرزقنِي مالًا وإبلًا وخيلًا وولَدًا ، حتى أو مِنَ بك ، وأَعْدِلَ إلى دِينِك ، فدعاله فرزقه الله عزّ وجلَّ ما تمنّى ، ثم أراد الله عز وجل فِتنته واحتباره ، وهو سبحانه أعلمُ به ، فأخذ منه ما كان رزقه بعد أن أسلَمَ فارتَدٌ عن الإسلام .

ومن هُـوُلاء كلَّ منافق يعبدُ الله بلسانه دونَ قلبِه ، وبالجملة ، فإن كلَّ مَن لم يدخُل في الإسلام بِكُلِّيَّته أي بقلبِه وجسمِه فهو مِمَّن يعبدُ الله على حَرْف .

وقد بَيْنَتِ الآيةُ الكريمةُ ذلك : ﴿ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِه ﴾ أي من صحَّةِ جِسمٍ ، ورخاءِ معيشةٍ رَضِيَ وأقام على دِينه . ﴿ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ ﴾ أي خلافُ ذلك مِمّا يُخْتَبَرُ به ﴿ القلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ ﴾ أي ارتدَّ فرجَعَ إلى وَجْهِه الذي كان عليه من الكُفر والشِّركِ ، فهذا هو الخاسرُ حقَّا إِذْ بَاعِ الباقِيَ بالفانِي ، واشترىٰ العاجلة بالآجِلة ﴿ خَسِرَ الدُّنيا و الآخِرةَ ذَلِكَ هُوَ الخُسْرَانُ المُبِينُ ﴾ عاش دُنياه على ضلال وحَيْرة ، وخَسِر ثوابَ الآخِرة ونعيمَها .

إِنَّ هَ وَلاهِ الذين صوَّرتِهُم الآيةُ الكريمةُ تُقَبِّحُ تفكيرَهم ، وتذمُّ منهجَهم ،

<sup>(</sup>١) شيبة بن ربيعة

وتكشف عن نفوسهم الخبيثة ، ه ولاء أناس قلقة نفوسهم مضطربة عقائدهم لأنها ليست خالصة لله ، ولا متجهة إلى سبيله ، يعبدون الله على حرف أي في شك وارتياب ، وفي غير ثبات ولا طمأنينة فكأن صاحب هذا القلق واقف على حرف جَبل ، أو على شفا حُفْرة ، لم يُرو قلبه من الإيمان وإنّما البّتل به شفتاه ، وجَرى الكلام على لسانه ، ولم يَذُق قلبه حلاوة اليقين وطعمه ، فهو مذبذَب بين وجرب الله وحرْب الشيطان ، مُتردّد بين التصديق والتكذيب ، والإيمان والمحود ، إن زاد ماله وأقبلت عليه زهرة الدنيا ارتاح قلبه وتفاءل لأنّ هذا همه ، وإن اختبره الله في ماله أو في نفسه وأولاده ، أو دُعيَ للجهاد بالنفس أو المال رَجَع وان اختبره الله في ماله أو في نفسه وأولاده ، أو دُعيَ للجهاد بالنفس أو المال رَجَع وفساد اتجاهِه ومشاربِه يَحْسَرُ دُنياه وآخِرتَه ، إذْ ما قيمةُ الدُنيا إذا لم تُتَحذ مطيّة وفساد اتجاهِه ومشاربِه يَحْسَرُ دُنياه وآخِرتَه ، إذْ ما قيمةُ الدُنيا إذا لم تُتَحذ مطيّة للآخرة ، ومَعْبَرًا إليها ، وزادًا ليوم الحِساب يتزودُ فيها أهلُ العقلِ والحِكمة بتقوي الله وطاعتِه والرغبةِ فيما عنده سبحانه .

ومن فساد تفكير هُولاء ، وسوء طَوِيَّتِهِم ، وضعْفِ نفسياتِهم أنهم لا يَلتجئون إلى الله في شدائدهم ، فكما يقعُون في ﴿ ٱلْحُسْرَانُ المُبِينُ ﴾ يقعون أيضا في الضلالِ البعيد بالتجائهم إلى المخلوق الذي لا يَملك ضُرُّا ولا نفعًا ولنتدبر قولَه تعالى في هُذاالذي يَنْقَلِبُ على وَجْهه : ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُو ٱلضَّلَلُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ (١) حقا ذلك هو الضلال البعيد لأنه يدعُو مِن دون الله ما لا يَضرُّ ولا ينفعُه ، وهُذا من ضعفِ العقلِ بعد ضعْفِ الإيمانِ لأن الملتجي إلى ما لا يضرُّ ولا ينفعُ أبدًا ، أو إلى ما لا يَضرُّ تركه ، ولا ينفعُ قُربُه إنسانٌ محرومٌ من نعمة العقلِ لا يفرِّقُ بين الضَّارُّ والنافع ، ولا بين

<sup>(</sup>١)الحج : ١٢ .

الخيرِ والشرِّ ، ولا بين الفضيلةِ والرذيلةِ ، وذلك ضلال ليس بعده ضلالٌ ، وتلك حَيرةٌ ليس وراءَها حَيرةٌ ، وكأنه في ضلالِهِ مُوغِلٌ في صحراءَ مُهلكةٍ في ليلةٍ شديدةِ الظُّلمةِ يخطو بنفسه إلى حَتْفِه وهلاكه .

وفي يوم القيامة يَرى المخذول نفسه في عداد أهل النار بعبادته غير الله ، وتوكّله على غير مَولاه ، وتركِهِ الالتجاء إلى الله ، وسعيه للالتجاء إلى الخلق ، فهذه نفسية إنسان قليل التدبّر ، سيّى التقدير إذ يكفر بمالكِ كلّ شيء ، ومدبّر كلّ شيء ، القادر على كلّ شيء ، ويلجأ إلى مَن هُو في أشدّ الحاجة إلى ربّه . ولنتدبر قولَه تعالى في هذه النفسية الضّعيلة : ﴿ يَدْعُواْ لَمَن ضَرَّهُ أَقْرَبُ مِن نَفْعِه لَبِعْسَ الْعَشِيرُ ﴾ (١) أي هذا الذي انقلبَ على وَجْهه يدعُو مَنْ ضَرَّهُ أَذْنَى من نفْعِه أي في الآخرة ، لأنّه بعبادته الصنم أو القبر أو صاحب القبر ، أو بالتجائِه إلى حزب الشيطان يستعين بهم مُعْرِضًا عن حزبِ الله وعن دينِ الله كَذَلَ الذي النارَ ﴿ لَبِعْسَ ٱلْمَوْلَىٰ ﴾ أي في التناصر ﴿ ولَبِعْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴾ أي في التناصر ﴿ ولَبِعْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴾ أي أي في التناصر ﴿ ولَبِعْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴾ أي المُعاشِرُ والصاحبُ والخليلُ يَعْنِي الوثَنَ ونَحْوَه .

(١) الحج : ١٣ .

#### من سورة الرعر

# ٢٨ - ١ - كباسط كفّيه إلى الماء.

الدعاء : تَفْويضُ الأَمْرِ إلى صاحبِ الأَمْرِ ، ولجوة إليه سبحانه وتعالى في كَشْفِ الشدائد ، وَنَيْلِ الرغائب ، والدُّعاء إذا صدر عن قوة دِين ، وَحُسنِ يَقين أفضى بالداعي إلى خيري الدنيا ويوم الدين ، والدعاء من أنْفَع الأدوية ، وأَمْضَى الأسلحة به يُدفَع الضُّرُّ ، وَيُجْلَبُ الخيرُ ، به تُبعَثُ في النفوس الطمأنينة ، وَتَثْبُتُ الأقدام في ساعة الفَزَع ، وساحَةِ المخاوف .

الدعاءُ صِلَةٌ بين العبدِ والمنعمِ الوهابِ ذي الجود والكرمِ المُتَفرِّدِ بالعظمةِ والحلالِ ، السميعِ المجيبِ عَلَّامِ الغيوب .

والدعاءُ اتِّجاهٌ إلى الربِّ القادر ، واستعانةٌ بالمولَى العزيز ، واستغاثةٌ بالرحمن الرحيم ، وابتهالٌ من المخلوق الضعيف إلى الخالق القوى يرجوه العفْوَ والمغفرة والإحسان والتوفيق والسداد ، وستْر العيوب ، وكشْفَ الكُروب ، وإنارة البصيرة ، والخروج من ظلام الضلالة والحيرة .

بالدعاء تُطْلَبُ السَّعَةُ في الرزق ، والبركةُ في الأهل والمالِ والولد ، ويُسأَل القوى القادرُ النصرَ ، وتفريجَ الهَمِّ ، وإزالةَ الغَمِّ ، وكبْتَ العدوِّ ، وَدَحْرَ المعتدِي ، والعزَّ والرفعة لأهل الحقِّ والإيمان .

الدعاءُ الحارُ الصادقُ يَحْمِلُ ضراعةَ المؤمن ، ويَحْمِلُ دلائلَ الإيمان ، وذلَّ

العبودية للهِ الواحدِ الأحدِ الفردِ الصمدِ ، ودلائلَ الانقيادِ والخضوعِ للخالق العظم .

والإيمانُ هو نورُ المؤمنِ يَهْديه ، وَيُرشده ، وَيُجنّبُه أسبابَ المَهالك والمحاوف ، والإيمانُ هو الكلمةُ الطيّبةُ عنها يَصْعَدُ الكَلِمُ الطيّبُ فَتَفْتَحُ له أبوابُ السّماء ، كما يَصْعَدُ العَمَلُ الصالحُ ، فهو ركيزةُ الاستجابةِ ، وهو أساسُ النجاةِ ، وأصلُ الخيرِ كُلّه ، وسببُ السلامةِ .

جاءعن عبد الله بن عباس - رضي الله عنهما - أن النبيَّ عَلَيْتُ قال : « مَن لَزِمِ اللهُ عاء ، جَعَلَ اللهُ له من كلِّ هَمٍّ فَرَجًا ، ورزقَهُ من حيثُ لا يَحْتَسِب » لزِمِ الدُّعاء ، جَعَلَ اللهُ له من كلِّ هَمٍّ فَرَجًا ، ورزقَهُ من حيثُ السخاب السنن .

إِنَّ الدعاءَ مُعْتَبَرٌ بِصحَّة القصْد ، وإجابتُه مرجُوَّةٌ بالإِخلاص ، وسلامةِ الإِيمان .

فَمَن تعرَّىٰ عن الإِيمان ، وكَفَر بالأَلوهية والعبودية ، فَمَن يدعو ؟ وأنَّى يُسْتَجابُ له ؟ !

إن الكافرَ والملحدَ والمشركَ في ضلالٍ وحيرة .

ألا تَرَىٰ المشركَ يتخذُ لِله نِدًا ، ويرفعُ أَكُفَّ الضراعَةِ أمام الأوثانِ والأصنام ، أو يَقفُ مُستغيثًا بالقبور وبأصحابِها يدعو مَن لا يَمْلِك نفعا ولا ضرَّا ، ولا يسمعُ ضرَاعةً ولا استغاثةً ، يجأر بطلبه متوجِّهًا به إلى ضعيفٍ مِثْلِه أو جمادٍ ، وَمَن لا حياة فيه مِمَّن لا يَمْلِكُ من أمرِه شيئًا ، فكيف يتصرَّفُ في أمورِ غيرِه ؟ .

إِنه يدعو أوهامًا أو أوثانًا من دون الله ، فكيف يُستجابُ دعاؤه ، أو ينفعُه رجاؤه ، وهو يضعُ الأمورَ في غيرِ موضِعها ؟

وقد جاء التمثيلُ في سورةِ الرعدِ لبيان بطلانِ عملِ هنولاء، وضياع الجُهْد، وخيبةِ الدَّاعي وضلالِه وذلك في قوله تعالى : ﴿ لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَىءٍ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَنْفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَلٍ ﴾(١٤) .

وسورةُ الرعدِ مدنيةٌ وآيُها ثَلاثٌ وأربعون نزلتْ بعد سورةِ محمَّدٍ وفي قول الحسنِ وعكرمةَ وعطاء وجابرٍ أنها مكيةٌ ، وجاءعن ابن عباسٍ أنها مدنيةٌ إلا آيتين منها نزلتا بمكةً ، وهما قوله عز وجل :

#### ( ۲۱ و ۳۲ ) .

وَمِمَّا اشتملتْ عليه هذه السورةُ الكريمةُ إقامةُ الأدلةِ على التوحيد بما يُرَى من الآيات الكونيةِ في السماء والأرض ، وإثباتُ البعثِ للحسابِ والجزاءِ ، وَضَرْبُ الأُمثَالِ لِمَن يَعْبُدُ الله وحْدَه ، وَلِمَنْ يعبدُ الأَصنامَ بالسَّيْل والزَّبَدِ الرابِي ، كا اشتملت على بيان حالِ أهلِ التقوى وخصالِهم وفضائِلهم ومآلِهم ، وعلى بيان حالِ الذين يَنقضون عهدَ اللهِ مِن بعد ميثاقِه وَيُفسدون في الأرض وبيانِ مصيرِهم ، وبيَّنت السورةُ وظيفَةَ السَرَّسولِ وأنَّ خُلاصةَ ما جَاء به مصيرِهم ، وبيَّنت السورةُ وظيفَةَ السَرَّسولِ وأنَّ خُلاصةَ ما جَاء به

عبادةُ اللهِ وَحْدَهُ ، وعدمُ الشُّرُكِ بِه ، ووجوبُ إخلاصِ الدعاءِ لله عزَّ وجل . هـٰذا بعضُ ما اشتملتْ عليه السورةُ الكريمةُ ، ووجَّهت ذوي البصائرِ والعقولِ إليه ، فَمَن اهْتَدَىٰ فإنما يَهْتَدِي لنفسِه وَمَن ضَلَّ فإنَّما يَضِلُّ عليها .

## الدعاء لله وحده :

بَيَّنت سورةُ الرعدِ أَنَّ لله دعوةَ الحق ﴿ لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ ﴾ أي لله عز وجل دعوةُ الصدق ، وقال ابنُ عباس وغيرُه : دعوةُ الحقّ هي كلمةُ التوحيد « لا إللهُ إلا آللهُ » وقال الحسنُ : إن الله هو الحقّ فدعاؤه دعوةُ الحق ، وقيل إن الإخلاص في الدعاء هو دعوةُ الحق .

﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ ﴾ أي ومَثَلُ الذِينُ يَعْبُدون آلهةً غَيْرَ اللهِ كَالأَصنام والأَوْثانِ والقبورِ ونحوِها .

﴿ لا يَسْتَجِيبُون لَهُم بشَيْءٍ ﴾ أي لا يَستجيبون لهم دعاءً ، ولا يَسمعون لهُم نداءً ، ولا يُجِيبُونَهُم بشيء مِمَّا يُريدونَه من نَفْعٍ أو ضُرٍّ .

﴿ إِلَّا كَبُسِطِ كَفَيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُو بِبَلْغِهِ ﴾ ضَرَبَ اللهُ عزَّ وجل الماء مَثَلًا ليأسِهم من الإجابة لدعائهم ، فكأنَّه يدعو الماء بلسانه ، ويُشير إليه بيده ، فكيف يبلغُ فاه ؟ فها ولاء الذين يدعُون غيرَ الله عزَّ وجل لا يَجدون إجابةً من هذه الأنداد إلا كَما يُجيب الماءُ لِمَن مَدَّ يَديْه يطلبُ منه أن يبلغُ فَمَه ، والماءُ جَمَادٌ لا شعورَ له بِبَسْطِ الكفَّين ولا بِقَبْضِهما ، فكيفَ يُجيبُ النِّداء ، وه كذا الأصنامُ لا تَسمعُ نداءً ولا تُعطِي جَوابا .

فَمن معاني هـٰذا المُثَلِ: أن الذي يدعو ويسألُ إِلهًا من دون الله يُشْبِهُ الظَّمآنَ الذي يدعُو الماءَ بلسانه إلى فيه من بعيد يُريد تَناوُلَهُ ، ولا يَقْدِرُ عليه ،

وَيُشير إليه بِيَدِه فلا يَأْتِيه أَبَدًا لأَن المَاءَ لا يَسْتَجِيبُ ، وَمَا المَاءُ بِبالغِ إِليه . وفي هذا من خَيْبة الرجاءِ ، وضياع الجُهد ، والسعي فيما لا منفعة فيه ما هو بَيِّنٌ واضحٌ للمتأمِّل .

وفي توضيح هذا المثَلِ أيضًا يَرى ابنُ عباس أن عابدَ غيرِ الله المستغيث بالأنداد يُشْبِهُ الظمآنَ الذي يَرى خيالَه في الماء وقد بَسَط كُفَّيه فيه ليبلُغَ فاه ، وما هو ببالغِه لكذِب ظنِّه ، وفسادِ تَوَهُّمِه .

وَزَعَم الفرَّاء أَن المرادَ بالماء هاهُنا البئرُ لأنها مَعْدِنٌ للماء ، وأنَّ المثَل : كَمَن مَدَّ يَدَه إلى البِئر بِغَيْر رِشَاء - أي فلا حَبْلَ في يَدِه ولا دَلْوَ - وشاهدُ الفرَّاء قولُ الشاعر :

فإنَّ الماءَ ماءُ أَبِسي وجَــدِّي وَبِعْرِي ذو حَفَرْتُ وذو طَوَيْتُ أي الذي حفرتُ ، والذي طويتُ ، فذو اسمُ موصولِ في لغة طيِّئ . قال عليُّ – رضي الله عنه : هو كالعطشان على شَفَةِ البِعْر فلا يَبْلغُ قَاعَ البِعْر ، ولا الماءُ يَرتفِعُ إليه .

ومعنى ﴿ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ ﴾ أي إلّا كاستجابة باسطِ كفّيه ﴿ إِلَىٰ الْمَآءِ ﴾ فالمصدرُ وهو (استجابة ) مضافٌ إلى الباسط ، ثم حُذف المضافُ . وفاعلُ المصدرِ المضافِ مُرَادٌ في المعْنَى وهو الماءُ ، والمعنَى : إلا كإجابة باسطِ كَفَيْه إلى الماء ، واللامُ في قوله ﴿ لِيَبْلُغَ فَاهُ ﴾ متعلقةٌ بالبَسْط ، وقولُه : ﴿ وَمَا هُو بِبَلِغِهِ ﴾ كنايةٌ عن الماء ، أي وما الماءُ ببالغ فاه أي بواصل إلى فمه ، ويجوزُ أن يكونَ ﴿ هُو ﴾ كنايةً عن الفَم ، أي ما الفمُ ببالغ الماء أي بواصل إلى الماء .

إن الذي يُريد بلوغَ أَمْرٍ ينبغي له أن يأخذَ نفسه بأسبابه الصحيحةِ للإفادة بالوقت والجُهْد وتحقيق المآربِ السليمةِ ، وقد ضُرِبَ طلبُ الماءِ باللسان أو بالإشارة باليد مَثَلًا ليأسِ المُشْركِ من الإجابة لدعائِه ، ولقد كانت العربُ تضرِبُ لمَن سَعىٰ فيما لا يُدركه مَثَلًا بالقابضِ الماءَ باليَد للتَّوضيح وبيانِ مقدارِ الخيبةِ وأنها وصَلت الغاية ، وأوفت على النهاية ، ومن أمثالهم في ذلك قولُهم « أَخْيَبُ من القابضِ على المَاء » . وهو مأحوذٌ من قول الشاعر :

فأصبحتُ مِمَّا كان بيني وبينها من الوُدِّ مِثْلَ القابضِ الماءَ باليد فقابضُ الماءِ باليد يكون صِفْرَ اليدين مِنه ؟ إذ لا يُمكنه أن يقبِضَ على شيء منه وَيَجْمَعَهُ في يَده ، كما قال الشاعر :

فإنِّي وإِيَّاكَم وشَوْقًا إليْكُمُ كَقَابِضِ ماءٍ لَمْ تَسِقْهُ أَناملُه لَمْ تَسِقْهُ أَناملُه لَمْ تَسِقْه : أي لم تحمِلْه أناملُه من وَسَقَ يَسِقُ وَسْقًا أي حَمَل وجَمَع ، وفي رواية للشطر الثاني : كقابض ماء لم تُطِعْهُ أناملُه ، وهو مَثَلٌ لِمَنْ حاب سَعْيُه ، وكَدَّ وتَعِب فيما لا يَحصُل منه على منفعة ولا يُدْرَك منه شيءٌ . فكذ لك المشركون لا ينتفِعُون بالأندادِ أبدًا ، ولذا قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكُلْفِرِينَ إِلّا فِي ضَلَلْ ﴾ .

# ٢٩ ـ م عنعَبيدُه وتحت قهم وَسُلطانه.

تَدلُّ كلمةُ الضَّلال والضلالةِ على معانِيَ منها: الخفاءُ ، والغِيابُ والضَّياعُ والتَلفُ والهلاكُ والبُطلان والذَّهابُ ، ويقال: ضَلَّ سعْيه: أي عمِل عملًا لم يعُدُعليه نفعُه ، أو ذَهب هَباءً ، ويُقال ضَلَّ الطريقَ: لم يهتد إليه ، ففي الضَّلال إحباطٌ وضياعٌ ، وقد حَبِط عملُه أي بطل ، وأَحْبَطَ عملَه: أبطلَه.

وهذه المعاني واضحة في عبادة الكفارِ الأصنام ، وفي دعاء المشركين الأنداد واستغاثتهم بهم في شدائدهم ، إذ هي ذاهبة مع الريح ، وضائعة على أصحابها ، وَمُحْبَطَة ، وعلى غيرِ هِداية ، وباطلة ، وقد نُحتِم مَثَلُ باسطِ كفّيه إلى الماء ليبلُغ فمَه ، وما هو بواصلِ إليه لبيان عدَم جدُوى دعاء غيرِ الله عَزَّ وجل ، نُحتِم لتأكيد هذا المعنى بقوله تعالى : ﴿ وَمَا دُعَاءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلّا فِي ضَلَلْ ﴾ (١) أي في ضياع وخسارٍ وبُطلانٍ بسبب الشركِ ، وتقديم العبادة لغيرِ مُستحقها ، أي إلى الأصنام أو القبورِ أو الأمواتِ أو غيرِ ذلك من المخلوقات التي تُعبَد من دون الله .

وقال ابنُ عباس : أي أصواتُ الكَفَّارِ محجوبةٌ عن الله ، عزَّ وجل ، فلا يُجيبُ سبحانه دعاءَهم .

ولقد عُنِي القرآنُ الكريمُ بالتوحيد عنايةً كبيرة ، إذ هو الأساسُ في بناء

<sup>(</sup>١) الرعد : ١٤ .

شخصية المؤمن بناءً سليمًا على استقامة ، وهداية ، وقد نَبَّه القرآنُ العظيمُ ذوي البصائرِ والألبابِ إلى إحلاص العبادة بله وحْدَهُ ، وعدم تقديم شيءٍ منها كالنذر والدعاء والاستعانة والاستغاثة والتوكُّل إلى غير الله عزَّ وَجَلَّ ، إذْ في التضرُّ ع إلى غير الله ودعائِه حسرانٌ مبينٌ وبُعْدٌ عن الطريق المستقيم ، وانحرافٌ عن الجادَّة ، وضياعٌ وهلاك .

إِنَّ الذين يُوجِّهُون دعاءَهُم إِلَى ما لا يَمْلِكُ ضُرَّا ولا نفعًا لفي حَيبة وضلال ، إذ النفعُ والضرُّ بيد اللهِ وحده لا شريكَ له في مُلكه ، وقد تنزَّه عن الحاجة إلى الولد وعن مشابهة المخلوقين ، وهو سبحانه في رحمته بعباده لا يحتاجُ إلى شفعاء بينه وبينَهُم ، وإن الذي يدعُو غيرَ الله لفي ضياع شديد ، وضلالٍ بعيد ، كا بيَّن سبحانه لعباده في قوله مُحذِّرا من الشرك : ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللهِ مَالاً يَضُرُّهُ وَمَالاً يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَلُ ٱلْبَعِيدُ \* يَدْعُواْ لَمَن ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن تَفْعِهِ لَبِعْسَ وَمَالاً يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَلُ ٱلْبَعِيدُ \* يَدْعُواْ لَمَن ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن تَفْعِهِ لَبِعْسَ الْعَشِيرُ ﴾ (١) .

قال مجاهد : يعني يدعو الوثَنَ ، فقد عبدوه تَوهُّمَ أنه يشفعُ لهم يومَ القيامة ، ولكنهم صاروا إلى شقاء أَبدِيٍّ وعذاب مُقمى .

وقد نَعَىٰ إبراهيمُ الخليلُ عليه السلام على قومه عدمَ استخدامهم العقلَ استخداما صحيحا ، إذ كيف يَقْبلُ عقلٌ سليمٌ ، وَفِكْرٌ مُستقيمٌ أن يقف ضارِعًا أمام مخلوقٍ من البشر أو صنيم أو شمسٍ أو قمرٍ أو قبرٍ مُستغيثا داعيًا ، والمخلوقُ لا يملِكُ لنفسه شيئًا مِّن ضُرٌّ أو نَفْع .

قال إبراهيم موبِّخا قومَه على عبادتهم الأصنامَ منكِرًا ذلك أشدَّ الإنكار:

<sup>(</sup>١) الحج: ١٢ و ١٣

﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ مَالَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ \* أَفِّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (١) .

والحق تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَاٰمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآئِهِمْ غَلْفِلُونَ ﴾ (٢) .

وفي سورة الرعد بعد أن بين الله عزَّ وجل لعبادِهِ أن دعاءَ الكافرِ وعبادته في ضياعٍ وضَلالٍ سَاق لعباده الأدلة على قُدرته ، وعَظَمتِه ليعبدوه وَحْده ، ولينبذُوا الأندادَ والأصنام ، ولنتدبر قوله سبحانه : ﴿ وَ للهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوُنِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا ﴾ (٣) أي وينقادُ لعظمته سبحانه كلَّ شيء ، فه و سبحانه ذو العظمة وكالِ السلطانِ والقدرةِ الذي قَهَر كلَّ شيء ، ودان له كلُّ شيء ، ولما السيعية ، ولما السيعية ، ولما المعالية عن المؤمنين يسجدُون بأبدانهم طاعةً لربيهم في المحافر والخافرِ والذي أنه علوق من المؤمنِ والكافرِ والخافرِ يسجدُمن حيث إنَّه مخلوق ، يسجدُ دِلالةً وحاجةً إلى الصانع سبحانه وتعالى .

قال الزجاج : سجودُ الكافرِ كَرهًا ما فيه من الخضوع وأثرِ الصنعِة ، إِنَّ كلَّ مَن في السموات والأرضِ من المخلوقات كالملائكة والبشرِ والجِنِّ فيهم من آثار الصنعة ما يَدَلُّ على وجود الصانع الحكيمِ ، وفيهم من الغرائب والعجائب والتباينِ والتسخيرِ ما يُبْرِهنُ على وحدانية الخالق ، وعلى كال قدرتِه ، وكالِ عظمتِه وسلطانِه وتفرُّدِه بالإلهية ، وإن المتأمِّل يجدُ أن الناس وجميعَ الخلق لا يملكون لأنفسهم نفعًا ولاضرًا ، وأن أحدًا لا يمكنه أن يدفعَ عن نفسه ضرًّا قُدِّر

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٦٦ و ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) الأحقاف : ٥ .

<sup>(</sup>٣) الرعد: ١٥.

عليه ، أو أَنْ يجلِبَ لنفسه منفعةً لم تُقدَّر له ، مما يؤكد خضوعَ الخلْق لإرادة الخالق سبحانه وتعالى .

والمعنى العامُّ للسجود هو الخضوعُ ، مِن سَجد سُجودًا أي خَضَع وتَطامَن فهو ساجِدٌ وهُم سُجَّدٌ وسُجودٌ ، ويقال : سَجد المؤمنُ أي وضَع جبهته على الأَرض ، فالمؤمن يَمْتَازُ بالانقياد والطاعة وأداءِ الصلاةِ والسجودِ تذلّلا بين يدي الربِّ سبحانه وتعالى .

إِن الله عز وجل هو مالكُ أمورِنا في الدنيا والآخرة ، وقد وَجَبَتْ علينا طاعتُه والإِذعانُ لأمره : ﴿ ذَٰلِكُمُ ٱللهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَٱغْبُدُوهُ وَالإِذعانُ لأمره : ﴿ ذَٰلِكُمُ ٱللهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ (١) .

وفي حوار إبراهيم الخليلِ عليه السلام قومَه وقد عَكَفُوا على أصنام لهم يعبدونها من دون الله ، ويتضرعون إليها بَيَّن لهم عليه السلامُ أن صاحب الحقِّ في العبادة هو مالكُ أمورِ الناس ، وبيده وحده حياتُهم وموتُهم ، وسلامتُهم ومرضُهم ، وإليه وحده مصيرُهم ، ولنتدبر قولَه تعالىٰ على لسان إبراهيم عليه السلام :

﴿ وَٱثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً إِبْرَ هِيمَ \* إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ \* قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَكِفِينَ ﴾ (٢) .

فَبيَّن لهم بُطلانَ عملهم ، وسوءَ تفكيرهم ، وفسادَ معتقدهم فقال : ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ \* أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ (٣) .

وفي الاستفهام توبيخٌ وَإِنكار ، وقد جاء لتقرير الحُجَّةِ ، فإذا لم ينفعوكم ولم يضرُّوا ، فما معنى عبادتِكم لها ؟إذ الإنسانُ العاقلُ لا يعمل عملًا إلا إذا كان فيه منفعة من جلْبِ نفعٍ أو دَفعِ ضُرُّ .

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٦٩ : ٧١٠

<sup>(</sup>٣) الشعراء : ٧٧ و ٧٣ .

وقد أفحمتهم حجة إبراهيمَ عليه السلامُ ، فلم يَجدوا رَدَّا ولا جَوابًا ولا حُجَّةً لهم في عبادتهم إيَّاها ، فَنَزَعُوا لذُلك إلى التقليد من غير حجة ولا دليل ، وكان منطقهم : ﴿ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنا كَذَلكَ يَفْعَلُونَ ﴾(١) .

فَاعْلَمَهُم َ إِبراهِيمُ عليه السلامُ أنه تبراً مِمَّا يعبدون إلَّا الله سبحانه وتعالى: هِ قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنتُمْ وَءَابَآوُكُمُ اَلْأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوٌ لِي اللهُ مَا لَأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوٌ لِي اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

ثم بَيَّنَ أَنَّ الإِله وَاحدُ وأَن العبادةَ تكون لله وحده ، لأنه هو وحدَه الذي يملكُ السهداية والرزق وبيده وحده المرضُ والشفاء ، وهو الذي أحيانا ويُميتنا ويَبعثنا بعد الموت ، ورجاؤنا إليه وحده في رحمته وعفوه وجوده وكرمه يوم لا ينفع مألٌ ولا ولدٌ ولا جاهٌ إلا مَن أتى الله بقلب سليم .

ولنسمع متدبرين ما جاء على لسانه عليه السلام: ﴿ ٱلَّذِى حَلَقَنِى فَهُوَ يَهْفِينِ \* وَ ٱلَّذِى هُو يَهْفِينِ \* وَ إِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ \* وَ ٱلَّذِى هُو يَشْفِينِ \* وَ ٱلَّذِى هُو يَشْفِينِ \* وَ ٱلَّذِى أَطْمَعُ أَن يَعْفِرَ لِى حَطِيّتَتِى يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ (٣) أي : يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ \* وَ ٱلَّذِي َ أَطْمَعُ أَن يَعْفِرَ لِى حَطِيّتَتِى يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ (٣) أي : أرجو مغفرة الخطايا ، وستر الذنوب والعيوب يومَ الجزاء حيث يُجَازَى العبادُ بأعمالهم ، وفي هذا اليوم العظيم يتحسَّر أهلُ الشركِ والإلحاد ، ويتمنَّون أن يكونوا تُرابًا ، أو يُردُّوا إلى الدنيا ، كا قال سبحانه من سورة الأنعام : ﴿ وَلَوْ يَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِأَيابِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤) . وأنَّى لهُم ذلك ؟

وإن أدلَّةَ التوحيد واضحة جلية ، ولله وحده الخلق والأمر ، والجميع عبيده وتحت قهره وسلطانه ، والفوز للمتدبر المتعظِ الذي يعود إليه رشده ، ويُخلِصُ

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٧٥ : ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) الشعراء : ٧٨ : ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) الآية : « ٢٧ » .

العبادةَ لربِّه ، ويؤمن بنَبيِّه محمدٍ عَيْشَةٍ ويقتدي به .

وفي سورة الرعد تَتابَعَ سياقُ الآياتِ وتتابعت الأمثالُ على إثبات التوحيد ، وإبطالِ الشرك وبيانِ فساده ، فله سبحانه يخضعُ كلَّ مَن في السموات والأرض طوعًا وكرهًا ﴿ وَظِلَلُهُم بِالْعُدُو وَ الْآصَالِ ﴾ أي ظلالُ الخلق ساجدةٌ لله تعالى وخاضعةٌ بالغدو والآصال ، أي بالبُكر - بضمتين - جَمْعُ بُكرة وهو أولُ النهار ، والآصالُ وهو جمْعُ أصيل وهو آخرُ النهار ، لأن الأجسامَ تميل ظلالُها من ناحيةٍ إلى ناحية في هذين الوقتين تبعًا لشروق الشمس ثم ميلها نحو الغروب على سَنَن لا يتخلف ، كا في سائر الظواهر الكونية كتعاقب الليلِ والنهار ، وخروج الشمس من المشرق أولَ النهار ونحو ذلكِ إلى أن يأذنَ اللهُ عز وجل بخراب هذا العالم ، وتَبَدُّلِ نظامِه: ﴿ يَوْمَ ثُبَدُّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضُ ومدبِّر والسَّمَ والواحدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ومدبِّر والسَّمَ والواحدُ اللهُ عن الشريك والولِد والمشيرِ والوزيرِ ، هو الواحدُ الأحدُ اللهُ المرد ، سبحان الغني عن الشريك والولِد والمشيرِ والوزيرِ ، هو الواحدُ الأحدُ الفردُ الصمدُ إن مِّن شيء إلا يُسبح بحمده ، والجميعُ عبيدُه وفقراءُ إليه سبحانه .. سبحانه .. سبحانه .. سبحانه .. سبحانه ..

بعد أن بَيَّن السياقُ في سورة الرعد أن كلَّ مَن في السموات والأرض خاضعٌ لقدرة الله ، منقادٌ لإرادته في كلِّ وقتٍ وحين ، وطوعًا أو كَرْهًا بحسب ما يُريد سبحانه ، عاد السياقُ إلى توجيه الكلام إلى المشركين ليُلزمهم الحجة ، ويُقنِعَهم بالدليل ، وبضربِ الأمثال ليُقِرُّوا لله بالوحدانية ، وشمولِ القدرة وكالِ الإرادة ، وأنه لا معبودَ بحقِّ سِواه ، ولا ربَّ غيرُه ، ولنتدبر : ﴿ قُلْ مَنْ رَّبُ ٱلسَّمَـٰ وَاتِ وَالْلَارْضِ قُلِ آللهُ . . . ﴿ أَلُورُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ . . . ﴿ أَلُورُ مَنْ اللَّهُ . . . ﴾ (٢) .

آمنت بالله ، وأطلب عفوه ورضاه .

<sup>(</sup>١) إبراهيم : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الرعد : ١٦ .

### ٣٠ - ج - هل تستوى الظلماتُ وَالنورُ

بَيَّن الله سبحانه وتعالى لعباده في سورة الرعد ، أن كلَّ مَن في السمواتِ والأَرْضِ خاضعٌ لقدرته عزَّ وجل ، منقادٌ لإِرادته ، محكومٌ بالنواميس والسُّننِ الإلهية في الغُدوِّ والآصال ، في أولِ النهار وآخرِه ، وفي كل وقتٍ وحين ؛ طوْعًا أو كَرهًا بحسب ما يُريدُ سبحانه وتعالى ، فجميعُ الخلق تَجْرِي عليهم أحكامُ القضاء والقدر ، وجميعُ العقلاءِ يلجئُون إلى الله في شدائدهم ، كما يلجأُ أهلُ الإيمانِ من التَّقلَين إلى الله عز وجل في الرخاء والشدَّة عن رغبةٍ فيما عند الله من الرحمة والإحسان :

﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَاتِ آلبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَحُفْيَةً لَّئِنْ أَنجَانَا مِن هَاذِهِ لَنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* قُلِ ٱللهُ يُنَجِّيكُم مِّنهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْركُون ﴾ (١) .

إذ إِن أَهْلَ الشِّركُ والكَفرِ يعرفون رَبَّهم في شدائدهم ، فتتعلقُ قلوبُهم بالرجاء في انفراج الأزمةِ ، وزوالِ الشِّدَةِ ، وَيَجْأَرون إلى اللهِ داعين مُتضرِّعين ، كا فعل ذلك الطبيبُ الألمانيُ في قصةٍ أُذِيعت منذ سنين ، وكانت له بِنْتُ واحدةٌ تعلَّق بها قلبُه ، وكان هو مِمَّن يأخذون أنفسهم بالمذهب الماديِّ الإلحاديِّ الذي لا يُؤمن بالغيْب ، ويُنكِرُ وجودَ اللهِ ، ثم مَرِضَتْ الطفلةُ مَرضًا عُضالا ، وَعُرِضَت على نُطُسِ الأطباءِ وحُذَّاقهم في حِينه ، وزاد تعلقُ الطبيبِ الوالدِ بابنته ، والتمس لها

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٦٣ و ٦٤ .

الدواء والعلاج ، وكان هذا الوالد معروفًا بين الأطباء الألمانِ بخضوعه لفكْرِ المذاهبِ المادية التي شاعت في الدول الأوربية بعد ظهورِ عصرِ الصناعة ، وشيوع الفكْرِ الإلحاديِّ الذي يَهْدف إلى هَدْم الإنسان ، والحطِّ من كرامته ، وحَبْسِ فِكْرِه في مضايقِ العالمِ الطينيِّ مع إنكار الجانبِ الروحيِّ في الإنسان ، وعدم الإيمانِ بعالمِ الغيْب .

بَذل هذا الطبيبُ الوالدُ يُعاونُه نُطُس الأطباءِ الجُهْدَ في الْتماس الدواءِ للطفلة المريضة ، وكانت الطفلة تَذْوِي كلَّ يوم كالوردة يُصيبها الذبولُ ، فتجفُّ ساعة بعدَ ساعة ، والوالدُ الطبيبُ تزداد آلامُه ، كا تزداد حَيرتُه أمام مرضِ ابنتِه ، وذبولِها ، وضمورِها يومًا بعد يوم ، وفي الساعة التي كانت تُعالِجُ فيها الطفلةُ سَكَراتِ المُوت ، ووالدُها بجوراها ، وحولَها مجموعةٌ من الأهل والأطباءِ ، الطفلةُ سَكراتِ المُوت ، ووالدُها بجوراها ما ترجمته : يا ربِّ ابنتي ، يا ربِّ إشْفِها وأَبْقِها لِي ، وَتَطَلَّعَ إليه الحاضرون في دهشة ، وَهَتَفُوا به : أعرفت ربَّك يا فلان ؟(١) .

نعم . إن كل إنسان مهما كان اتجاهُه وفكرُه يشعرُ شعورًا ضروريا بأنَّ له ، وله الكون العظيم من حوله إلهًا واحدا عالِمًا قديرا له كال الحكمةِ وكال التدبير ، وكم من مُلحدٍ ومشركٍ لجَأ ويلجأ إلى الله عندما تضيقُ به الحياة ، ولا تنفعُه الأسبابُ وتحاصِرُ الشدائدُ نفسهُ وقلبَهُ ، فلا يَجِدُ عندما تضيق عليه الأرضُ بما رَحُبَتْ ، وقد ضاقت عليه نفسه لا يجدُ عندَئِذٍ ملجاً من الله إلا إليه سبحانه وتعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبِرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي سبحانه وتعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبِرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي

<sup>(</sup>١) هذا ملخّص لقصة أوردها الشيخُ عبد الرحمن الجديلي في إحدى محاضراته الإذاعية التي جُمعت في كتاب قبل أكثر من ثلاثين عاما .

ٱلفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمُوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُواْ اللهِ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَلْمَوْ جُمِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُواْ اللهِ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لِئِنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّا مَنْ عَلَى اللهُ ا

وهَـٰذا سؤالٌ من سورة النـمل موجَّة للفطرة الإنسانية ، وللضمائر الحيَّة ، والقلوبِ والعقول : ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلأَرْضِ أَءِلَةٌ مَّعَ ٱللهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢) .

ولنتدبر قولَ الحكيم الخبير من سورة النَّحل: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نَعْمَةٍ فَمِنَ ٱللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلضُّرُّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَبِّهِم يُشْرِكُونَ ﴾ (٣) .

ويقول سبحانه لعباده ليتدبَّروا في عَظَمة المُلك ، وقُدرة المَالك سبحانه ، وَكَالِ سلطانه : ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّآ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُم إِلَىٰ ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلإنسَانُ كَفُورًا \* أَفَأَمِنتُمْ أَن يَحْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلبَرِّ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ وَكِيلًا \* أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ تَارَةً أَخْرَىٰ فَيُرسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّن ٱلرِّيحِ فَيُعُرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ وَكِيلًا \* أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ تَارَةً أَخْرَىٰ فَيُرسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّن ٱلرِّيحِ فَيُعُرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ وَكِيلًا إِنهُ تَبِيعًا ﴾ (١٠) .

تَبِيعًا : أي نَصِيرًا ، أو مُطالِبًا بالثأر مِنَّا

<sup>(</sup>١) يونس : ٢٢ و ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) النمل : ٦٢ .

<sup>(</sup>٣) الآيتان : ٥٣ و ٥٤ .

<sup>(</sup>٤) الإسراء : ٦٧ : ٦٩ .

فَسُبحانَ مَن يَستدرِ جُ عَبادَهُ بِالنَّعَم ، وَيَخْتَبِرُهم بِالأَمْن والحَيْر ، سبحان مَن يسجُد له كُلُّ مَن في السمواتِ والأرضِ طوْعا أو كَرْها ، وَظِلالُ خَلْقِه ساجدةً لهُ سبحانه بالغُدوِّ والآصالِ ، خاضعةٌ لإرادته يُصَرِّفُها على ما يَشاء ، فهذه الظلالُ تَميل من جانبٍ إلى جانب ، مُرتبطةً بالنِّظام الكونيِّ وَحَرَكَةِ الشمسِ بين الصباحِ وآخرِ النهارِ على النَّحُو المقدَّرِ على مُقْتَضى حكمةِ المدبِّر المحمسِ بين الصباحِ وآخرِ النهارِ على النَّحُو المقدَّرِ على مُقْتَضى حكمةِ المدبِّر الحكيمِ إلى أن تُبَدَّلُ الأرضُ غيرَ الأرض والسمواتُ ، ويَبْرزَ الحَلْقُ الله الواحدِ القهارِ للحسابِ فالجزاءِ : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وأَلْكُمْ إِلَيْنَا لَا اللهِ اللهِ اللهِ المُحْوَلِيَ فَيُ اللهُ المُحْودِيَ اللهُ الل

### مَن رَبُّ السمْواتِ والأرض ؟ :

وفي سياق الآياتِ من سورة الرعدِ أُعِيدَ الكلامُ مع هـ وُلاء الَّذين يَجعلون بِلله نِدًا ، ويتقرَّبون إلى غير اللهِ بالقرابينِ والدُّعاء والنَّذرِ لِإلزامهم بالحُجَّة ، وإقناعِهم بالدليل ، لِيُقِرُّوا بوحدانية اللهِ عزَّ وجل وبشمول قدرتِه ، وكال إرادتِه ، وبأنَّه لا معبودَ بحقِّ سِواه ، ولا ربَّ غيرُه ، ولذا أمر اللهُ نبيَّه عَيْقِ لَهُ أَن يقولَ للمشركين : فَلْ مَن رَّبُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ قُلِ اللهُ قُلْ أَفَاتَّحَذْتُم مِن دُونِهِ أَوْلِيَآء لا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الأَعْمَىٰ وَ البصيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى الظُّلُمَاتُ وَ النُّورُ أَمْ جَعَلُواْ لِللهِ شُرَكَآءَ حَلَقُواْ كَحَلْقِهِ فَتَسَابَه الْحَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللهُ حَلِقُواْ كَحَلْقِهِ فَتَسَابَه الْحَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللهُ حَلِقُواْ كَحَلْقِهِ فَتَسَابَه الْحَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللهُ حَلِقُواْ كَاللهُ عَلَى اللهُ حَلِقُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ حَلِقُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ ال

يُقرر الله عز وجل أنه لا إله إلا هو ، لأنَّ المشركين مُعترفون أنه سبحانه وتعالى هو الذي خَلَق السمواتِ والأرض ، وهو رَبُّها وَمُدبُّرها ، وهم مع هذا قد اتَّخذوا مِن دُونه آلهةً يَعبدُونهم ، وأولْنكَ الآلهة لا تَملِك لنفسها ولا لعَابِديها

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) الآية : ١٦ .

بطريق الأولى ﴿ نَفْعًا ولا ضَرَّا ﴾ ، أي : لا تُحصِّلُ منفعةً ، ولا تَدفع مضرَّةً ، فهل يَستوي من عَبَد هذه الآلهةَ مع اللهِ ومَن عبدَ اللهَ وحْده لا شريكَ له وهو على نُورٍ من ربه ؟

إِن الذين يعبدون الأصنام وغيرها من المخلوقات كالشمس ، والقمر ، والقبر ، والبقر يعترفون بأن الله هو حالق السموات والأرض ، وهو الرزّاق المنعم الوهّاب كا في قوله تعالى : ﴿ وَلِئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ حَلَق السَّمَواتِ والأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ (١) ، أي فإذا كان هذا هو اعترافَهُم ، فَلِم يعبدون غير الله ؟ وذ لِكَ الغيرُ لا ينفعُ ولا يضرُ ، وإذا أريد بالعبد شرّ لا تستطيعُ هذه الآلهة أن تردّه عنه ، وإذا قُدر له خير لا تَقُوى على مَنْعه لأنها لا تملكُ مع الله شيئا ، ولذا جاء في آية الزمر : ﴿ قُلْ أَفْرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ آلله إِنْ أَرَادَنِي آلله بِضر مَا عَدْ هُنْ مُمْسِكَنْ رَحْمَتِهِ قُلْ هَنْ مُمْسِكَنْ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي آلله عَلَيْهِ يَتَوَكّلُ آلمُتَو كِلُونَ ﴾ (١) .

وفي هذا إلزامٌ بالحجَّة ، وتنويرٌ للبصيرة والعقلِ ، وقد ضَرب الله عزَّ وجلَّ لهم مثَلًا في آية الرعدِ فقال : ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ أي قل لهم مُصوِّرًا سخيفَ آرائِهم مُفَنِّدًا قبيحَ مُعتقداتهم : هل يَستوي مَنْ لا يُبْصِر شيئًا ، ولا يَهْتَدِي لـمحجَّةٍ يَسْلُكُها إلا بأن يُهْدَىٰ بدليل ، والبصيرُ الذي يَهْدِي الأعمىٰ لسلوك الطريقِ ؟ لا شَكَّ أن الجوابَ أنهما غيرُ مُتساويين ، فكذ لِكَ لا يستوى المؤمنُ الذي يُبِصرُ الحقَّ ، والمشركُ الذي لا يُبصِرُ الحقَّ ، وشتَّان بين مَن يعيشُ على هدايةٍ وبصيرةٍ وَمَن يَقْضِي حياته في ضلالةٍ وتخبُّط . وقيل : الأعمىٰ مَثَلُ لما عبدُوه من دون اللهِ ، والبصيرُ مَثَلُ الله تعالىٰ .

<sup>(</sup>١) الزمر : ٣٨ .

ثم ضَرَبَ مثلًا للكُفر والإيمان فقال: ﴿ أَمْ هَلْ تَسْتُوِى ٱلظُلْمَاتُ التي لا تُرَى فيها الطريقُ فَتُسْلَكَ والنورُ الذي تُبْصَرُ به الأشياء ، ويجلُو ضوءه الظلام ، لا شكَّ أن الجواب عن ذلك أن النور في هدايته والظلام في تغطيته وَمَحَاذرِه لا يستويان ، فكذلك الكفرُ بالله النور في هدايته والظلام في تغطيته وَمَحَاذرِه لا يستويان ، فكذلك الكفرُ بالله صاحبُه منه في حيرة ، يَضْرِبُ أبدًا في غَمرة لا يَهْتدِي إلى حقيقة ولا يَصِلُ إلى صَواب ، والإيمانُ بالله صاحبُه مِنه في هداية ورشادٍ فهو يعملُ على عِلْم بربه ومعرفةٍ منه بأنه سبحانه يُثيبه على إحسانه ، ويُعاقبُه على إساءته ، ويَرزقُه من حيث لا يحتسب ، ويكلؤه بعنايته في كل وقت وحين ، والمؤمنُ يفوِّضُ أمرَه إلى ربّه إذا أظلمت الخطوبُ ، وتعقّدت في نظره الأمور ، وادلْ همَّت الجوادث .

فانظر كيف صُوِّرت المعاني ، وأبرِزت خَفِيَّاتُ النفوسِ والقلوبِ في صورةٍ محسوسةٍ مع المقابلة والتضادِّ بين الأعمى والبصيرِ والظلماتِ والنورِ مِمَّا يزيدُ المعنى وضُوحا ويُقرِّبه ، ويجعلُه أشدَّ تأثيرا في النفس ، وأقوى إلزامًا بالحجَّة وإقناعًا للعقل . فسبحان مَن لا نِدَّ له ولا مثيلَ .

# ٣١ - د ـ الله خالق كل شعب فكيف يُعبَد غَيرُه .

قال تعالى من سورة الرعد : ﴿ أَمْ جَعَلُواْ لله شُرَكَآءَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ فَتَشَـٰبَهَ ٱلْحُلْقُ عَلَيْهِمْ ﴾(١) وَهَـٰذا مِن تَمَام الاحتجاجِ على المشركين بَعْد أَنْ ضَرَبَتْ آيةُ سُورة الرعْد المثلَ للكُفر بالظلمات وللإيمان بالنور ونَفَت الاستواء بينهما ، كما نَفَت الاستواءَ بين المؤمن الذي يُشبهُ البصيرَ إذ يقودُه إيمانُه في مسالكِ الخيرِ ويُجنِّبه مزالقَ الهَوى والشبهاتِ والشهواتِ ، نَفَت الاستواء بينه وبين المشركِ الذي يُشبِهُ الأعمىٰ إذ يدفعُ به الشركُ إلى ظلمات الحَيرةِ ، وأسباب الهلاكِ فيعيشُ مُتخبِّطًا ضائعًا بسبب شِرْكه وإلحادِه ، بَعْد هَـٰذين المُثَلَيْن ساقت الآيةُ الكريمةُ الحجَّةَ على أنَّه لا يبنغي أن يُجعَلَ المخلوقُ كالخالق سبحانه وتعالى فيُعبدَ مِن دون الله : ﴿ أَمْ جَعَلُواْ للهُ شُرَكَآءَ حَلَقُواْ كَحَلْقِهِ ﴾ أي : أَخِلَق غيرُ الله مِثْلَ خلقه سبحانه فتشابه الخلق عليهم فلا يدرون خلَّقَ الله من خلق آلهتهم ؟ . أو كما يقول ابن كثير : أي أجعل هـ ولاء المشركون مع الله آلِهَةً تُنَاظِرُ الرَّبَّ وَتُماثِلُه فِي الخَلْقِ فَخَلَقُوا كَخَلْقِه؟ ﴿ فَتَشَابَهَ ٱلْحُلْقُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: فأشتبه عليهم أمرها فيما خلقت وخلق الله فجعلوها له شركاء من أجل ذلك ، والاستفهام لإنكار الوقوع أي أن يكون هناك اعتقاد بوقوع خلق كخلقه سبحانه أي: إنهم لم يجعلوا لله تعالى شركاء خلقوا كخلقه فظنوا استحقاق هذه الأنداد العبادة لأجل ذلك ، بل إنما هم جعلوا له شركاء عاجزين ولا قدرة لهم

<sup>(</sup>١) آية : ١٦ .

على ما يقدر عليه الأحياء من الخلق فضلا عما يقدر عليه الخالق، ولكن الذي أعماهم هو الجهل والبعد عن الصواب ، فإن الله سبحانه وتعالى لا يُشابِهُه شيء ، ولا يُماثله ، ولا نِدَّله ، ولا عِدْلَ له ، ولا وزير له ، ولا ولد ولا صاحبة - قعالىٰ الله عَنْ ذٰلِكَ عُلوًا كَبِيرًا - ، وإنما عَبَد هُولاء المشركون معه آلهة هم يعترفون أنها مخلوقة له ، وعبيدله ، وكان هذا الاعتقاد يَرِدُ في تلبية مُشركي العرب قبل الإسلام ، إذ كانوا يقولون : « لَبَيكَ لا شريكَ لك ، إلا شريكًا هُو لَكَ ، قبل الإسلام ، إذ كانوا يقولون : « لَبَيكَ لا شريكَ لك ، إلا شريكًا هُو لَكَ ، بأنهم يُؤمنون بوجود الله وإنما يَعبدون الأصنام وغيرَها ليقربُوهم إلى الله ، ويَشفعُوا بأنهم يُؤمنون بوجود الله وإنما يَعبدون الأصنام وغيرَها ليقربُوهم إلى الله ، ويَشفعُوا بأنهم عنده سبحانه ، قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ التَّحَدُواْ مِن دُونِةِ أَوْلِيَاءَ مَا له سبحانه : ﴿ أَلَا للهُ اللهِ يَنْ الخالِصُ ﴾ (١) وقد أمر الله عَزَّ وجل بإخلاص العبادة له سبحانه : ﴿ أَلَا للهُ الدِّينُ الخالِصُ الإنسو والجِنّ : لكلِّ المؤمنين ، والحثُ على التوحيد والإنحلاص لجميع الإنس والجِنِّ : لكلِّ المؤمنين ، والحثُ على التوحيد والإنحلاص لجميع الإنس والجِنّ : لكلِّ المؤمنين ، والحثُ على التوحيد والإنحلاص لجميع الإنس والجِنّ :

أنكر الله عز وجل على المشركين اتّخاذهم أولياء من دون الله يعبدونهم ليقرّبوهم إلى الله زُلْفَى ، فه ذا اعتقادٌ خاطئٌ ، وَعَمَلَ باطل ، فهو سبحانه لا يُشفّفُ عنده أحدًا إلا بإذنه : ﴿ وَلَا تَنفَعُ ٱلشّفَاعَةُ عِندَهُ إلّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ (٣) ، وقال سبحانه من سورة النّجم : ﴿ وَكَم مِّن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَلُولُتِ لَهُ يُعْنِى السَّمَلُولُتِ لَهُ اللهُ عَنْهُ لَمَ مَن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَلُولُتِ لَا تُعْنِى اللهُ عَنْهُ لِمَ مَن مَّلَكٍ فِي السَّمَلُولُتِ لَلهُ اللهُ لِمَسن يَشَآءُ لَا تُعْنِى اللهُ لِمَسن يَشَآءُ

<sup>(</sup>١) الزمر : ٣ .

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٢ .

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٢٣ .

وَيَوْضَى ﴾ (١) ، وقال سبحانه من سورة مريم : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَانِعَبْدًا \* لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا \* وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ وَهَ ٱلقَيْامَةِ فَرْدًا ﴾ (١) ، فإذا كان الجميعُ عبيدًا لله عَزَّ وجَلَّ ، فلِمَ يَعْبُدُ بعضُهم بعضًا بِلا دَليل ولا بُرهان ، بل بمجر دِ الرأي والاختراع والابتداع ؟ . وقد أرسل الله عز وجل رسله من أولهم إلى خاتمِهم النبي محمدٍ عَيْنِي تزجُر الناسَ عن عبادة غير الله ، وتنهاهم عن دعاءِ مَن سوى الله ، فكذَّب أهل الشركِ والضلالِ والإلحاد الرسلَ ، وعاندوهم ، وخالفُوهم فحقَّت عليهم كلمةُ العذَاب ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحِدًا ﴾ (٢) .

وبعد أن ضربت آية الرعد الأمثال وقد من الأدلة على بُطلان الشرك وإثباتِ التوحيد ، قال الله عز وجل لنبيه ﴿ قُلِ ٱلله حَلِقُ كُلٌ شَيْءٍ وَهُو ٱلْوَاحِدُ القَهَارُ ﴾ أي قل هم يا محمدُ مبينًا هم وَجْه الحقّ وصفوة العقيدة الصحيحة : الله خالقُ كُلِّ شيءٍ فَلَزِمَ لذَٰ لِكَ أَن يَعْبُدَهُ كُلَّ شيءٍ ، الله خالقُ البشر ، وخالقُ الله خالقُ البشر ، وخالقُ الأوثان ، وخالقُ الجِنِّ ، وخالقُ الكونِ كلّه سمائِه وأرضِه بحارِها ويابستِها ، وإنَّ جميعَ الأنبياء عبيدُه فهو خالقُ هم ورازقُهم كغيرهم من الناس ، وهو سبحانه الفردُ الذي لا ثانِي له ، والواحدُ قبلَ كلِّ شيء ، و « القهارُ » الغالبُ لكل شيءِ الذي يَغلِب في مرادِه كُلَّ مُريد سِواه . فكيف تَجعلُون له وَلَدًا ؟ وكيف تَعبدون غيرَهُ تُشْركُون به ما لا يَضُرُّ ولا يَنْفَعُ ؟ .

يقولَ سبحانه من سورة المائدة : ﴿ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهُ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا تَفْعًا وَٱللهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (٤) .

وفي هَاذه الآية إِنكارٌ على مَن عَبَد غيرَ اللهِ من الأصنام والأندادِ والأوثان ،

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) الآيات : ٩٣ : ٩٥ .

<sup>(</sup>٣) الكهف : ٤٩ .

<sup>(</sup>٤) الآية : ٧٦ .

وإقامةُ الحجةِ على مَن اتخذوا عيسني عليه السلام إلنهًا ، وتَبَيْينُ أَنَّ أحدًا ولا شيءًا يستحقُّ شيئا من الإلهية ، لأنَّ الله واحدٌ لا شَريك له ولا ولدَ ، ولا مثيلَ ، أي « قُل » يا محمدُ له ولاء العابدين غيرَ الله من سائر فِرق بَني آدمَ ، ومنهم اليهودُ الذين جعلوا عزيرَ ابنًا لله ، والنصاري وغيرُهم من أهل النِّحَل المنحرفةِ ﴿ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهُ مَالَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴾ أي لا يَقْدِرُ عِلَىٰ إيصال ضررٍ إليكم ، ولا إيجادِ نفع ، ومنهم المسيحُ عليه السلام الذي تُقِرُّون أيها النصارى أنه كان جَنِينًا في بطن أُمِّه لا يَمْلِكُ لأحد ضَرًّا ولا نَفْعا ، وتُقِرُّون -أيضا - أنه عليه السلامُ كان في وقتٍ من الأوقات وفي حالٍ من الأحوال لا يسمعُ ولا يُبصر ، ولا يعلمُ ولا يَنفع ولا يَضُرُّ . فكيف اتخذتموه إلها ؟ وهو عبدٌ من عباد الله و جد بعد أن لم يكن ، وسيموتُ ثم يُبعث مَثَلُهُ في ذلك مَثَلُ العِباد جميعهم ﴿ وَاللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ أي لم يزل سبحانه سميعًا عليمًا يَملك الضرَّ والنفع ، وَمَن كانت هـ ذه صفتَه فَهُو الإلهُ على الحقيقة ، فَلِمَ عَدَلْتُم عن إفراد السميع لأقوالِ عبادِه ، العليمِ بكل شيء إلى عِبادة جمادٍ لا يَسمع ولا يُبصِرُ ولا يَعْلُم شيئًا ، أو عبادةِ إنسان أو أمواتٍ ، والجميعُ لا يَمْلِكُ ضُرًّا ولا نَفْعا لغيرِه ولا لنفسِه ، إذ النفعُ والضُّرُّ بيد الله وحده ، وإنَّ الجميعَ عبيـدُه وتحت قَهْـره وسلطانِه ، وهو سبحانه يسمعُ ما يقولون ويعلمُ ما يفعلون ، وما يدور في القلوب ، ويتردَّدُ في الخواطر ، لا يخفَىٰ عليه شيءٌ . وقد حَكَمَ سبحانه بتكفير فِرَقِ النَّصارِيٰ مِمَّنْ قال : إنَّ المسيحَ هو الله ، تَعَالَيٰ اللهُ عن قولهم ، وتَنزَّه ، وتقدُّسَ علوًّا كبِيرًا ، كَمَا حَكَمَ سبحانه بتكفِير مَن قالوا : إِنَّ اللَّهَ ثالثُ ثلاثةٍ مُدَّعِين أن المسيحَ وأمَّه إللهان مَعَ الله فَجَعَلُوا الله ثالثَ ثلاثةٍ بهذا الاعتبار ، ومنهم مَنْ قال : أَبُّ ، وابنٌ ، وروحُ القُدس إله واحدٌ ، فهم يقولون : إنَّ الابنَ إِلَّهُ ، والأَبَ إِلَهُ ، وروحَ القُدسِ إِلَهُ ، فَكَفَرُوا بذلك وضلُّوا ضَلالًا بعيدا ، وهناك أيضا اليهودُ ادَّعُوا أَنَّ عُزيرَ ابنُ الله ، وادَّعت النَّصاري أَنَّ المسيحَ ابنُ الله ، فجعلُوا الله ثالثَ ثلاثةٍ .

وقد خَوَّفَ المسيحُ - عليه السلام - بني إسرائيلَ مِن الشرك ، وبيَّن لهم أن عاقبتَه الخلودُ في النار ، ودعاهم إلى التوحيد النقيِّ الخالص ، ولنسمع قولَ العليم الْقدير ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَلْبَنِي إِسْرَاءِيلَ آعْبُدُوا ٱللهُ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾(١) أي إذا كان المسيحُ نفسه يقول: يا ربِّ وِيا الله ، فكيف يدعو نفسه أم كيف يسألُ نفسه ؟ هـ ذا مُحَالً . ولقد تَقدُّمْ إليهم المسيحُ مبيِّنا أنه عبدُ الله ورسولُه وكان أولَ كلمةٍ نَطَق بها وهو صغيرٌ في المهد ، أَنْ قال : ﴿ إِنِّي عَبْدُ الله ﴾ (٢) ولم يَقُل أبدًا : إنه الله ، ولا إِنَّه ابنُ الله ، بل قال : ﴿ إِنِّي عَبْدُ ٱلله ءَاتَانِيَ ٱلْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾(٢) إلى أنْ قال : ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَآعْبُدُوهُ هَـٰذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾(٢) وكـذالك قال عيسى عليه السلامُ في حال كُهولتِه ونُبُوَّتِه آمِرًا لبني إِسْرائيلَ بعبادة اللهِ ربِّه وربِّهم وحدَهُ لا شريك ، ولهٰ ذا قال تعالىٰ : ﴿ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَاٰبَنِيٓ إِسْرَاءِيلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ، إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ ﴾ أي فيعبدْ معه غيرَه ﴿ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ ٱلنَّارُ ﴾ (١) أي فقد أُوْجَبَ لَه النَّار ، وَحَرَّمَ عليه الجنَّة ، كا قال تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰ لِكَ لِمَـن يَشَاءُ ﴾ (<sup>٣)</sup> .

وفي الصحيح أَنَّ رسولَ اللهِ عَلِيُّكُ بَعَثَ مُناديًا يُنادي في الناس: ﴿ إِنَّ الْجِنَّةَ

<sup>(</sup>١) المائدة : ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) راجع الآيات : ٣٠ : ٣٦ من سورة مريم .

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤٨.

لا يَدنُحلها إلَّا نفسٌ مؤمنةٌ » وفي لفظ : مُسلِمة ، خرجه مسلم ، كتاب الإيمان كاخرَّجه ابنُ ماجة وأحدُ عن أبي بكر .

﴿ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ (١) أي وما لهُم عندَ اللهِ ناصرٌ ولا معينٌ ، ولا مُنْقِذَ لَهُم مِمَّا هُم فيه من عذابِ مُقيم .

ولقد دَعا الله القائلين بالتثليث إلى التوبة والانتهاء عن هذا الاعتقاد الباطل ، وأنذرهم بعذابٍ مُقيم وأغلال وجحيم إذا لم يتوبوا ، ويرجعوا إلى دين الفطرة دين التوحيد واتباع الرسل وخاتمهم النبي محمد عين الله التوحيد واتباع الرسل وخاتمهم النبي محمد عين الله الله واحد وإن لم في الله كفر الذين قالوا إن الله فالثة وما مِنْ إله إلا إله واحد وإن لم ينتهوا عمّا يقولون لَيمسن الله فاله فكروا منهم عذاب أليم في (١) أي : إن لم يكفوا عن الافتراء والكذب والقول بالتثليث لَيمسنهم عذاب أليم من الأغلال والنكال . في أفلا يتوبون إلى الله ويستغفرونه والله عفور رَحيم في (١) وهذا من كرمه تعالى وجوده ولطفه ورحمته بخلقه ، مع هذا الذنب العظيم ، وهذا الافتراء والكذب والإفك يدعوهم سبحانه إلى التوبة والمغفرة ، فكل مَنْ تاب قبل الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله الممات إلى الله تاب عليه بفضله وإحسانه ، فطوبي لمن تاب إلى الله ، وسأله المراب عليه بفضله وإحسانه ، واستغفر وعمل صالحا .

.. .. ..

<sup>(</sup>١) المائدة : ٧٢ و ٧٤ .

#### ٢٢ - هـ الحقوالباطل.

الحقُّ والباطلُ ضِدَّان مُتقَابِلان ، والحقُّ اسمٌ من أسماء اللهِ تعالى أو من صفاتِه ، والحقُّ : القرآنُ ، والثابتُ بلا شكًّ ، وفي التنزيل ﴿ إِنَّهُ لَحَقِّ مِّثْلَ مَآ أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ (١) ، والحقُّ : العدلُ ، والإسلامُ ، والموجودُ الثابتُ ، والصِّدقُ .

والباطل : ضِدُّ الحقّ . وفعلُه : بَطَل ، تقول : بطَل الشيءُ بُطْلًا وَبُطُولًا وَبُطُولًا : أي ذَهب ضياعا وَحُسْرا ، وتقول : بطَل البيع : أي فَسد وسَقَط حُكْمُه ، وبطَل الدليلُ فهو باطلٌ ، وبطَل العاملُ بُطَالةً : تَعطَّل فهو بَطَّال ، وَبطَل العاملُ بُطَالةً : تَعطَّل فهو بَطَّال ، وَبَطَل العاملُ بُطَالةً : تَعطَّل فهو بَطَّال ، وَبَطَل فلان : أي جاءَ بالباطل ، وأبطَل في وَجَمْعُ الباطلِ : أباطيلُ : وتقول : أَبْطَلَ فلان : أي جاءَ بالباطل ، وأبطَل في حديثه بَطَالةً أي هَزَل في كلامه ، وأبطَل الشيءَ : جَعله باطلًا ، والأبطولة : ما لا ثَباتَ له عند الفحص عنه والجمعُ الأباطيلُ ، والبَطلَةُ هم السَّحَرةُ ، والباطلُ : الأَبْطُولةُ ، وفي اصطلاح الفقهاءِ : ما وَقَعَ غيْرَ صحيحٍ من أصلِه .

وفي الحقّ طمأنينة وسلامة ، وفي الباطل حَيرة وضلال وضياع ، في الحقّ خير وأمن وراحة ، وفي الباطل شرَّ وخوف ، وقلق ، في الحقّ والثباتِ عليه قهر للشيطان ، ودحر للهوى الجامع ، وفي الباطل واتّباعِه انقيادٌ لإبليس ، وخضوع للأهواء المُردِية وللشهواتِ المُهْلِكَةِ ، وفي الحقّ نور وهِداية واسْتِقامة ، وفي الباطل ظَلامٌ وعِوج ، وشُبُهات مُضِلَّة .

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٢٣.

وإنَّ أهلَ الحقِّ هم أهلُ الخير والمحبةِ والعدلِ والسلامِ والبِرِّ والرحمةِ ، أمَّا أهلُ الباطلِ فهم أعوانُ الشرِّ وأهلُ الشقاقِ والنفاقِ والظَّلمِ والجُحودِ والقسوةِ والفسادِ والإفساد ، والحقُّ ثابتٌ ، والباطلُ ضائعٌ ولا أساسَ له .

وقد رَغَّب الإسلامُ في الحقِّ واتباعه والثباتِ عليه ، وحذَّر من الباطل ، وخوَّف من اتباعه . ودعا من زَلَّتْ به القدمُ إلى الرجوع عنه و إلى لزوم الحقِّ ، إذ الرجوعُ إلى الجوعُ إلى الجوعُ إلى الخِقِّ عيرٌ من التَّمادي في الباطل ، فالحقُّ نافعٌ ، والباطلُ ضارٌ .

وفي سورة الرعدِ ضَرب الله عز وجل مثَلَ الحقّ في ثباته وبقائِه بالماءِ الذي يَنزل من السماء فَتسيِلُ به الأودية في قَدْرِ حاجةِ الناس ، ويمكثُ بعضُه في الأرض لمصلحتهم . كاضرَبَ مَثَلَ الحقّ في دوامه ونفعِه بالمعادن التي يَنتفِع بها الناسُ في صنع الحُليِّ والأدواتِ .

وَشَبَّه سبحانه الباطلَ في عدم ثباتِه وبقائِه بزبَد الماءِ ، وزَبَدِ المعادنِ يَهِيجُ ثم يضمحِلُّ ويتَلاشيٰ .

ولنتدبرْ مَثَلَ الحِقِّ والباطلِ في قول الحقِّ تبارك وتعالى : ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتْ أُودِيَةٌ بِقَدَرِها فَآحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ آبْتِعَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنْعٍ زَبَدٌ مِّثْلُهُ كَذَٰ لِكَ يَضْرِبُ ٱللهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَاطِلَ فَأَمَّا النَّارِ آبْتِعَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنْعٍ زَبَدٌ مِّثْلُهُ كَذَٰ لِكَ يَضْرِبُ ٱللهُ ٱلْأَرْضِ كَذَٰ لِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَرْضِ كَذَٰ لِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَرْضِ كَذَٰ لِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْشَالَ ﴾ (١) .

## معاني الألفاظ:

الأودية : واحدُها الوادي ، وهو الموضعُ الذي يسيل فِيه الماءُ والفُرْجَةُ بين الحَجلين ، وقد يُراد به الماءُ الجاري فيه .

<sup>(</sup>١) الرعد : ١٧ .

بِقَدَرِهَا : أي بِقَدْرِهَا وبمقْدارِها المتفاوتِ قِلةً وكثْرةً بحسب تفاوتِ أمكنتِها صِغَرًا وكِبَرًا ﴿ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا ﴾ أي أخذ كلَّ واد بحسبه ، فهذا كبيرٌ وَسِعَ كثيرا من الماء ، وهذا صغيرٌ فَوسِعَ بِقَدْره ، وهو إشارةٌ إلى القلوب وتفاوتِها ، فمنها ما يستعُ عِلما كثيرا ، ومنها ما لا يَتَسع لكثير من العلوم بل يَضِيقُ عنها ، وقال أبو على : ﴿ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ ﴾ أي سال ماؤها ، فَحُذِفَ المضافُ ، قال : ومعنى ﴿ بقدرِها ﴾ أي بقدر مياهِها لأن الأودية ما سالتُ بقدر أنفسِها .

# ﴿ فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ﴾ .

احتمل: أي حَمَل ، والزبد: ما يعلو وَجْهَ الماءِ حين الزيادةِ كَالْحَبَب وما يعلو وَجْهَ الماءِ حين الزيادةِ كَالْحَبَب وما يعلو وَجْه القِدْر عند غَلَيانِها ، والرابِي : العالي المرتفعُ فَوْقَ الماءِ الطافي عليه ، والمعنى : فجاء على وَجْه الماءِ الذي سال في هَـٰذه الأوديةِ زَبَدٌ عالٍ عليه .

وهذا مَثَلَّ ضُرِب للحقِّ والباطلِ ، فَشُبِّه الكفرُ بالزَّبَد الذي يعلو الماءَ فإنَّه يَضْمَحِلُّ وَيَعْلَقُ بِجَنَباتِ الأُوديةِ ، وتدفعُه الرياحُ ، فكذلك يذهبُ الكفرُ ويَضمحِلُ .

﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ﴾ هـ ذا هو المثّلُ الثاني ، وهو ما يُسبّكُ في النَّار من ذَهَب وفضَّة ﴿ آبتغآءَ حِلْيَةٍ ﴾ أي ليُجْعَلَ حِلْيةً ﴿ أو مَتَاعٍ زَبَدٌ مِثْلُه ﴾ قال مجاهد : الحديدُ والنحاسُ والرَّصاص ، وقولُه : ﴿ زَبَدٌ مِثْلُه ﴾ أي يعلو هـ ذه الأشياء زَبَدٌ كما يعلو السيلَ ، وإنما احتمل السيلُ الزبد أي بما خالطَ الماء كتُرابِ الأرضِ فصار ذلك زَبدًا ، كذلك ما يُوقَد عليه في النار من المجوهر ومن الذَّهَب والفِضة مما يَنْبُتُ في الأرض من المعادن فقد خالطَه التُرابُ ، فإنما يُوقَد عليه ليذوبَ فيُزايلَهُ تُرابُ الأرض من المعادن فقد خالطَه التُرابُ ، فإنما يُوقَد عليه ليذوبَ فيُزايلَهُ تُرابُ الأرض من المعادن فقد خالطَه التُرابُ ،

ولا دوام له ، كا أنَّ الزبد لا يثبتُ مع الماء : ولا مع الذهب ونحوه مما يُسبَكُ في النار ، بل يذهب ويضمحِلَّ ، ولهذا قال سبحانه : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَدْهَبُ ويضمحِلَّ ، ولهذا قال سبحانه : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَدْهَبُ ويضمحِلَّ ، ولهذا قال سبحانه : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَدْهَبُ فِي جانِبَي النار ، بل يذهب ويضمحِلُ ، ولهذا قال سبحانه : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَدُهَبُ فِي جانِبَي النار ، بل ينفرق ، ويتمزَّقُ ، ويذهب في جانِبَي الوادي ، ويعْلَقُ بالشجر وتنسفُه الرياحُ ، وكذلك خَبثُ الحديد والنُّحاس والنَّهبِ والفِضةِ يَذْهَبُ ، ولا يَرجِعُ منه شيءٌ ، ولا يَبقى إلا الماءُ ، وذلك الذهب وَنحُوه يُنتَفَعُ به ، والجُفَاءُ : ما رَمَى به الوادِي من الزَّبَد في جوانبِه ، قال الذهب وَنحُوه يُنتَفَعُ به ، والجُفَاءُ : ما رَمَى به الوادِي من الزَّبَد في جوانبِه ، قال أبو عمرو بنُ العَلاء : أجفاً تِ القِدْرُ إذا غَلَتْ حتى يَنْصَبُّ زَبَدُها ، وإذا جَمَدَ في أسفلها ، والجُفاءُ : ما أجفاهُ الوادي أي رَمَى به .

﴿ وأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال مجاهد: هو الماءُ الخالصُ الصافي ، وقيل: الماءُ وما خَلَصَ من الذهب والفضة والحديد والنحاسِ والرَّصاصِ ، وهو أنَّ المَثَلَيْن ضَرَبَهُ ما اللهُ للحق في ثباته وللباطلِ في اضمحلاله ، فالباطلُ وإن عَلا في بعض الأحوالِ فإنه يَضْمَحِلُ كاضمحلال الزَّبَد والخَبَث .

تأمَّلُ هـٰذا المَشْهدَ الذي تَراه العينُ ، تأمَّل ماءَ المطَر تستقبلُه الأوديةُ ، ويحتفظُ كلَّ وادٍ منها بالقدر الذي تُطيقُه أبعادُه المكانيةُ ، والماءُ يَسيلُ وقد حَمَل في تدفَّقِه الأخلاطَ والأوشابَ ، ثم انظُر هـٰذه الأوشابَ والأخلاطَ مِمَّا لا نَفْعَ فيه يتفرَّقُ ويتبدَّدُ حتى يَستقرَّ في جانِبَي الوادي إلى أنْ تذروه الرياحُ ويذهبُ هَباء ، ويبقعَىٰ الماءُ يَستُرُ النَّاظِرين ، وينفعُ الناسَ ولا غِنَى لهم عنه إذْ بوجود الماء تَبْقَىٰ الحياةُ إلى أنْ يأذنَ الله عز وجل .

إِنه مشهدٌ محسوسٌ ، نَرى أبعاده ، ونُحِسُّ أثَره ، ولا يختلفُ اثنان في منافع

الماء وفي أنَّ به حياة الأبدان ، وحياة الأرض ، فإذا كان الوادي مَثَلًا للقلْبِ ، وإذا كان المطرُ والماء الصافي الصالحُ الخالصُ مَثَلًا للقرآن العظيم فإنك مع التأمُّل تُدْرِكُ المعنى جَلِيًّا ، والمفهوم بالعقل كأنه مُدْرَكُ بالعَيْن ، فالمطرُ يعمُّ خيرُه ويبقى نفعُه والأرضُ بغير الماءِ تموتُ ، وإذا انعدم الماءُ هَلكت الأبدانُ ، وبقدْر ما يُصيب الأرضَ من الماء بقدْر ما تنبيضُ بالحياة والأحياء وكذلك القلبُ بِقَدْر قوة إيمانه ، وما يَدْخُلُ من القرآن العظيم إلى هذا القلبِ بقدْرِ ما يكونُ له من الحياة والنورِ والسهداية والرشاد .

وقد قيل: المرادُ مَثَلُّ ضَرَبَهُ الله للقرآن ، وما يدخلُ منه القلوبَ ، فَشَبَّه القرآنَ بالمطر لعموم خيره ، وبقاء نفعه ، وشَبَّه القلوبَ بالأودية يدخلُ فيها من القرآن مِثْلُ ما يدخلُ في الأودية بحسب سَعَتها وَضِيقِها ، قال ابن عباس: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمآءِ مَاءً ﴾ قال: قُرآنا ﴿ فَسَالَتْ أُوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ قال: الأودية قلوبُ العباد.

وجاء عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس - أيضا - في قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ هذا مَثَلُ ضَرَبَهُ الله - أي لِمَا أَنْزَلَ الله على نبيه محمد عَيْقَة — احتملت منه القلوب على قدر يقينها وَشَكِّها ، فأمَّا الشكُ فلا ينفعُ معه العمل ، وأمَّا اليقينُ فينفع الله به أهله ، وهو قولُه تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ﴾ وهو الشكُ ، ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ قُولُه تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ﴾ وهو الشكُ ، ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وهو اليقينُ ، وكا يُجْعَلُ الحَلْيُ في النار فيؤخذ خالصه ، ويُتْرِكُ خَبَتُه في النار ، فكذلك يقبلُ الله اليقين ، ويُتْرَكُ الشكُ .

« ابن كثير نقلا عن الطبرى » .

فَرأْيُ ابنِ عباس أن الماءَ الصافِيَ الخالصَ ، وخالصَ الذُّهب والفضةِ ونحوِهما

مَثَلَّ لليقين الذي لا نجاةَ إلا به ، ولا يتمُّ إلا بالإيمان بكل ما جاء به النبيُّ محمدٌ عَلَيْكُ وما أُخبر به القرآنُ والسنَّةُ من عالم الغيْب ، وبالعمل بمقتضى هلذا الإيمان .

ويلمح بعضُهم في حِلْية الذَّهَبِ والفِضَّةِ أَنهَا مَثَلُ للأحوال السَّنِيَّة ، والأخلاقِ الزكيَّةِ التي بها جمال الرجال ، وَقِوامُ صالح الأعمال ، كما أن من الذهب والفضةِ زينة النساء ، وبهما قيمةُ الأشياء .

وكا ينفعُ الذهبُ والفضةُ الناسَ ، وكا تنتفع الأرضُ بماء المطر إذا شَرِبت منه فتحيا بالنبات والشجرِ والخضرةِ ، فكذلك العملُ الصالحُ يبقىٰ لأهله ، أمَّا العملُ السيِّع؛ فيضمحِلُّ عن أهله ولا ينفعُهم ، كا يَذْهَبُ الزبَدُ ويتلاشَىٰ ، فكذلك الهدَىٰ والحقِّ جاءا من عند الله فَمَن عَمِل بالحق كان له ، ويَبْقَىٰ كا يَثْقَىٰ ما ينفعُ الناسَ في الأرض ، وكذلك الحديدُ لا يُنتَفعُ منه بسكِّين وسيفٍ ونحوهما حتى يدخلَ النارَ فتأكلَ خَبتَهُ ، وَيَبْقَىٰ جيِّدُه فَيُنتَفعُ به ، كذلك عند عرضِ الأعمالِ على عَالِم السرِّ والنَّجُويٰ يزيغُ الباطلُ ويَهْلِكُ ، وينتفعُ أهلُ الحقِّ بالحق .

## ٢٢ - و- كذلكَ يضربُ الله الأمثال.

جَعل الله تعالى مَثَل الباطلِ كَمَثَل الزبَدِ يطفو على وجْه الماءِ أو يَخْرِجُ من المعادن عند صَهْرها ثم يتلاشكى ويضمحلُ ، وجعل مَثَلَ الحقِّ كمثَل الماءِ الصافي والمعادنِ النقيةِ التي تنفعُ الناسَ وتمكثُ في الأرض .

إننا نشربُ الماء ، ونسقي به الأرضَ فَتُنبِتُ الزروعَ والثمارَ مما ينتفعُ به الناسُ والحيوانُ ، وإن الناس يَنتفعون بالذَّهب والفضة زينة للنساء ، وفي صَكِّ النقودِ وغيرِ ذلك ، كما يُنتفعُ بالحديد والنحاسِ ونحوِهما فيما لا غِنى عنه من المتاع كأدوات الحرثِ والحصيدِ وفي المصانع والمعاملِ وصناعةِ السلاحِ وفي الأواني والقدورِ وغيرِ ذلك من المصالح والمنافع .

وإِنَّ العاقلَ يحرِصُ على النافع المفيد ، ويَضِنُّ بجُهدِه وعُمرِه أن يضيعَ عبنًا ، وإِن المثلَ يجلُو لنا هذه الحقيقة ، ويدعونا إلى الإيمان بالحق واتباعِه والعملِ بمقتضاه ، كانزل به الوحْيُ على قلب خاتم الرسلِ والأنبياء ، وأن نجتهدَ في تقوى اللهِ وطاعتِه بقدْر ما نستطيع ، وبذلك تتفاوتُ درجاتُ أهلِ الإيمانِ بتفاوت قوة الإيمانِ ودرجاتِها في القلوب ، وبتفاوت الأعمالِ الصالحة ، ومنازلِ أهلِ الإيمانِ في التسابق في ميدانِ الخيراتِ والمبرَّاتِ ، وذلك مِثْلُ الأودية يحملُ كلَّ منها من الماء بقدْر سَعَتِه وأبعادِه .

وإن الذي يَحرص على الباطل كالإلحاد والشركِ والانغماسِ في فتنة الشهواتِ ومسالكِ الشُّبهات مَثَلُه كَمَثَل الحريص على اقتناء الغُثَاء وما يَنْفِيه الكِيرُ من خَبَثِ الحديدِ أو الذهبِ والفضةِ مِمَّا لا منفعةَ منه ، ولا خيْرَ فيه ، ولا قَدْرَ له ولا وزنَ .

قال الزجاج: « مَثَلُ المؤمنِ واعتقادِه ونفع الإيمان له ، كَمَثَل الماءِ المنتفَع به في نَبات الأرضِ وحياةِ كلِّ شيء ، وكَمَثَل نَفْع الفضَّة والذهبِ وسائرِ الجواهرِ ، لأنها كُلَّها تَبقى مُنتفَعًا بها ، وَمَثَلُ الكافر وكُفره كَمَثَلِ الزَّبَد الذي يذهبُ جُفاء ، وكمثَل خَبَثِ الحديد ، وما تُخرِجُه النارُ من وسَخ الفضةِ والذهبِ الذي لا يُنتَفَعُ به » .

لقد أنزل الله عز وجل الوشي لحياة القلوب وحياة الأسماع والأبصار ، وإن حياة القلوب بالإيمان والهداية ، وحياة الأسماع بسماع الحقّ واتباعه وبالإعراض عن الباطل واجتنابه ، وإن حياة الأبصار بالاعتبار بآيات الله ، والنظر في ملكوت السموات والأرض وَمَن لم يكن كذلك كان أُوْلَى بصفة الموت والموتى ، قال تعالى : ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبُّكُم بِالْأَحْسَرِينَ أَعْمَلًا \* آلَّذِينَ صَلَّ والموتى مَعْيُهُمْ فِي الْحيوةِ آلدُنيا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعًا ﴾ (١) .

يقول ابنُ القيِّم مُتدبِّرا هـٰذا المثَلَ القرآنى: ﴿ كَذَلْكَ يَضِرَبُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١)الكهف: ١٠٣ و ١٠٤ .

وَيُذْهِبَهَا ، كَا يُثير الدواءُ وَقْتَ شُرِبه من البَدَن أَخِلاطَهُ - وأمراضَه - فينكربُ بها شارِبُه ، وهي من تمام نَفْع الدواءِ فإنه أثارها لِيَذْهَبَ بها ، إذ الدواءُ لا يساكنُ الأمراضَ ولا يستقرُّ معها وه كذا : ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللهُ ٱلْحُقُ و ٱلباطلَ ﴾ .

ثم يقول ابنُ القيم في ختام تأملاتِه في المثل: « ومن لم يَفْقَهُ هـ ذين المُثَلَيْن ، ولم يتدبرُهُما ويعرف ما يُراد منهما فليس من أهلهما ، واللهُ الموفِّقُ »(١) .

ومن تأمُّلات الحكيم الترمذي في مخطوطته: ضَرَب اللهُ مثَلًا ليُبيِّنَ الحقَّ من الباطل. ثم قال: فقوله: أَنزَلَ من السماء ماء، أي القرآنَ ، شَبَّه القرآنَ بالماء: لأن فيه منفعة الدينِ من الأحكام والشرائع ، كاأن في المطر منفعة الدنيا، ثم شبه القلوبَ بالأودية لأنه وَجَدَ النورُ في القلب مَنْفَذًا ومَجَازًا ، كا وَجَدَ الماءُ في هـُذه الأودية مَنْفَذًا ومجازا.

ثم شَبَّة القلوبَ بالسَّيل ، وَشَبَّه الباطلَ بالزبَد الذي يعلو فوق ، فكلُّ قلْبٍ لم يتفكَّر ، ولم يعتَبِر ، ولم يرغَب في الحق خَذله اللهُ تعالىٰ ، وَوَجَدت الظلمةُ

<sup>(</sup>١) الأمثال في القرآن الكريم - طبعة دار المعرفة .

والهوى في قلبه مَنْفَذًا ومجَازًا ، كما أن السيلَ وجَد في الأودية منفَذًا ومجَازا ، فلما تُحذِل هـٰذا القلبُ احتمل الباطلَ كما احتمل السيلُ الزبَدَ الرابِيَ .

وإذا وَجَد القلبُ التوفيقَ فَتفكَّر واعتبر احتمل الحقَّ كما انتفع الناسُ بالماء الصافي ، ثم وَصَف الحقَّ والباطلَ لصاحبهما ، فقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِكَ فَيَذْهَبُ الصافِي ، ثَمْ وَصَف الحقَّ والباطلَ لصاحبه في الدنيا جُفَاءً ﴾ . يعني تذهبُ منفعتُه ، كذا الباطلُ تذهبُ منفعتُه لصاحبه في الدنيا والآخرة .

أمَّا ما ينفع الناسَ فيمكث في الأرض ، وهو الماءُ الصافي ، كذلك الحق : « شَبَّه الحقَّ بالماء الصافي لأنه تَبْقَىٰ منفعتُه لصاحبه في الدنيا والآخرة ، كا يَبْقَىٰ الماءُ لِمَن أَخَذه » من كلام الحكيم الترمذي .

﴿ كَذَلِكَ يَضْوِبُ اللهُ ٱلْأَمْتَالَ ﴾ أي وَمِثْلُ ضَرْبِنَا لهذه الأَمثالِ البديعةِ التي تُوضح للناس ما أشكل عليهم من أمور دينهم ، وتُظهِرُ الفوارقَ بين الحقِّ والباطل ، والإيمانِ والكفر ، نضربُ لهم الأَمثالَ في كل بابِ حتى تَستَبِينَ لهم طريقُ الهُدى فيسلكوها ، وطرقُ الباطلِ فينحرفوا عنها ، وتتم لهم سعادةُ المعاش والمعادِ ويكونَ أهلُ الإيمانِ المُثُلَ العُليا بين الناس : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْوِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بَاللهُ ﴾ (١) .

وفي تفسير القرآنِ العظيم للحافظ ابنِ كثير بعد أن بيَّن المَثَلَ النَّارِيُّ والمَثَلَ المَائِيُّ والمَثَلَ المائِيَّ في الآية الكريمةِ من سورة الرَّعد ذَكر مثَلًا مائيًّا جاء على لسان الصادقِ الأمينِ وآخرَ ناريًّا من كلامه عَيِّنِيُّ ، أمَّا الأول: فقد جاء في الصحيحين عن أبي موسى - رضى الله عنه - أن رسول الله عَيِّنِيُّ قال: «مَثَلُ ما بَعَثَنِي الله به من الهُدىٰ

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١١٠ .

والعِلم كمثَل غَيثٍ أصابَ أرضًا ، فكان منها طائفة قبِلَت الماءَ ، فأنبتتِ الكَلاَّ والعِلم كمثَل غَيثٍ أصابَ أرضًا ، فكان منها طائفة قبِلَت الماءَ فنفع الله بها الناسَ ، فشرِبُوا وَرَعُوا ، وَاصاب طائِفَة أُخرى إنما هي قِيعَانٌ لا تُمْسِكُ ماءً ولا تُنْبِتُ كَلاً ، فذلك مَثَلُ مَن فَقُه في دينِ اللهِ ، ونفعَه الله بما بَعَثنِي به ، وَنَفَعَ النه الله عَلَم وَعَلَم ، وَمَثَلُ مَن لم يرفَع بذلك رأسًا ، ولم يقبَل هُدى اللهِ الذي أُرسِلتُ به » .

وفي هذا الحديثِ الشريف تمثيلٌ وتشبية للدِّين بالغَيْث العامِّ ففي كل منهما حياة ، ففي الوحي حياة القلوب ، وفي الغيث حياة الأرض والإنسانِ وسائرِ الحيوان ، وكاأن الماء يُحيي الأرض بعد موتها وما عليها من شجر وزروع ، كذلك الوحي يُحيي موات القلوب وما اتصل بها من أعضاء البَدنِ وجوارجه ، وكاأن قابلية الأرض للانتفاع بالغيث تتفاوتُ فمنها ما يَقْبَل الماء ويُنبِتُ ما ينفع ، ومنها ما يَعْبَل الماء ويُنبِت ، كذلك الناسُ منهم من يَحتفِظُ بالماء ليُنتفع به ومنها ما لا يَقْبَل الماء ولا يُنبِت ، كذلك الناسُ منهم من انتفع بما أنزل الله على عبده ونبيه محمد عَيْقِلْ ونَفَع غيرَه ، وهذا هو الذي عَلِم وعَمِل ، ومنهم الكافر الجاحدُ الذي أعرض عن الهدي والعِلم ، ومنهم ومنهم أيضًا حمن عَلِم ولم يتفقّه فيما جَمَعهُ من العِلم ، أو لم يعمَل بنوافله ولكنّه أدّاه الغيره .

وأمَّا المَثَلُ النَّارِيُّ فقد رواه أبو هريرة ، وأخرجاه في الصحيحين : قال رسولُ الله عَيِّلِيِّهِ : « مَثَلِي ومَثَلُكم كمثَل رجل استوقد نارًا ، فلمَّا أضاءت ما حَوْله جعل الفَرَاشُ وهذه الدوابُ التي يَقَعْنَ في النَّار يَقَعْنَ فيها ، وجعَل يَحْجُزُهنَّ ، ويَغْلِبْنَه فيتقَحَّمْنَ فيها ، قال : فذلكم مَثَلِي وَمَثَلُكم أنا آخذُ بِحُجَزِكُم عن النَّار ، هَلُمَّ عن النار ، (هَلُمَّ عن النار ، هَلُمَّ) (١) فتغلِبُوني ، فَتَقْتَحِمُون فيها ».

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين عن مسند الإمام أحمد .

واللفظُ عند البخاري: « مَثَلِي وَمَثَلُ الناسِ كَمَثَلِ رَجُلِ استوقَد نارًا فَجَعَل الفَراشُ وهذه الدوابُ تقعُ في النار » مع اختصار آخرِ الحديث وتمامُه كما عند مسلم: « فَجَعَلَ الرجلُ يَزَعُهُنَّ ويَغْلِبْنَه ، ويقْتَحِمْن فيها ، فأنَا آخذُ بِحُجَزِمَ عن النَّار ، وأنتم تَقَحَّمون » .

وفي هـٰذا المُثَلِ بيانٌ لرحمة الإسلام بالناس ، ورحمةِ النبيّ محمدٍ عَلَيْكُمُ بأمته .

# ٢٤ ـ زـ النجاة في الوقوف عندحدودالله واتباع َسَيّه صَلّى الله عَليه وَسَلْم.

« مَثَلِي وَمَثَلُ الناسِ كَمَثَل رجُلِ استوقَد نارًا » هذا من الحديث الشريف الذي رواه أبو هريرة ، وفيه شَبَّه النبيُّ عَيِّ فَاللَّهِ نفسه في دعائه الناسَ إلى الإسلام المنقذِ لهم من النار ، وكثيرٌ من الناس الذين دُعُوا إلى الهُدَىٰ والنور قد زَيَّنَتْ لهم أنفسهم التمادي على الباطل ، شَبَّه النبي – عليه السلام – نفسه في هذه الحالةِ بحال رجل أوقد نارا « فجعل الفراشُ وهذه الدوابُّ تقعُ في النار » .

والفَراش : اسمٌ لنوع من الطير معروفٍ له أجنحةٌ أكبرُ من جُثَّته وأنواعُه مختلفةٌ في الصِّغر والكِبَر .

« وهذه الدوابُ » أي كالبَرْغَش والبَعُوض.

« فجعَل الرجلُ يَزَعُهنَّ ويغلِبْنَه ، ويقتحِمْن فيها ، فأنا آخذُ بِحُجَزَمَ عن النار وأنتم تقحَّمُون » .

« يَزْعُهنَّ » : بفتح الياءِ والزاءِ وضَمِّ العَين ، أي يدفعُهن .

« فيقتَحِمْن فيها » أي يَدْنُحلْن ، وأصلُه من الْقَحْم ، وهو الإقدامُ والوقوعُ في الأمور الشاقَّةِ من غير تثبُّت .

« فأَنا آنُحذ » الفاء للفصيحة ، كأنَّه لمَّا قال : « مَثَلِي ومثَلُ الناس » . . الحديث ، استشعر مَن يقول : فماذا بعد ذلك ؟ فقال : فأنا آخذُ بِحُجَزَمَ عن

النار وأنتم تقحَّمون » وفي الكلام التفاتُ من الغَيْبَةِ في قوله: « مَثَلُ الناسِ » إلى الخِطَاب في قوله: « بِحُجَزِمَ » لأن مَن أَخَذَ يتحدَّث عن شخصِ له عناية بشأنه ، وهذا الشخصُ منهمكُ فيما يؤدِّي به إلى الهلاك ، فإن المتحدِّث يجدُ لشدة حرصِه على نجاته كأنه حاضرٌ أمامه يصحُّ خطابُه ، وفيه إشارةٌ إلى أن الإنسانَ إلى النذير أحو جُ منه إلى البشير ، لأن جِبِلَّةَ الإنسانِ مائلةٌ إلى الحظِّ العاجلِ دون الآجلِ .

بِحُجَزَكَم : بضمِّ الحاء وفتْح الجيم جمْعُ حُجَزَة ، وهي مَعْقِدُ الإِزارِ من السراويل .

وقولُه « عن النار » فيه وضْعُ المسبَّب موضِعَ السببِ لأَن المرادَ منْعُ الناسِ من الوقوع في المعاصِي التي تكون سببًا لدخول النار .

« تَقَحَّمُون فيها » بثلاث فَتَحَات مع تشديد الحاء ، والأصل : تَتَقحَّمُون أي تدخلون .

وفي هذا المثلِ النبويِّ تصويرٌ رائعٌ ، وخطوطٌ واضحةٌ ، وحركةٌ ، وَدِقَّةُ فِي اللَّالُفاظ ، وقوةٌ في التعبير ، وقد ساعد هذا التصويرُ على إيضاح المعنى وتقريبِه والتأثير به في النفوس .

قال بعض أهلِ العلم: شَبَّه النبي عَلَيْكُ تهافُتَ أصحابِ الشهوات على المعاصي التي تكون سببًا للوقوع في النار بتهافتِ الفَراشِ على الوقوع في النار، وشَبَّه دَفْعه العصاة عن المعاصي بما حذَّرهم به بِدَفْع صاحبِ النارِ الفَراشَ عنها. وهذا يتمشَّى على تشبيه الجُملة بالجملة من غيرِ نظرٍ إلى كل جزءٍ من أجزاء المشبَّه والمشبَّه به ، وَعَقْدِ المقابلةِ بينهما.

ويرى الطِّيبيُّ أن تحقيقَ التشبيه الواقع في هذا الحديثِ يتوقفُ على معرفة معنى قوله تعالىٰ : ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُوْلَ إِلَى هُمُ الطَّلْمُونَ ﴾ (١) . وذلك أن حدودَ اللهِ هي محارمُه ونواهيه - كا جاء في الحديث الصحيح - ورأسُ المحارم حبُّ الدنيا وزينتِها ، واستيفاءُ لذَّاتها وشهواتِها . فشبَّه عَيْسَةً الطهارَ تلك الحدودِ ببياناته الشافيةِ الكافيةِ من الكتاب والسنةِ باستيقاد الرجل

النارَ ، وشَبَّه مراقبته الناسَ وتعهدَهُم بالمواعظ ، والإرشاداتِ بِحَجْزِ المتهافتِ على النار حتى لا يقعَ فيها ، وشبَّه الناسَ وعدمَ مبالاتِهم بذلك البيانِ ، وهذا الإرشادِ ، وتعدِّيهم حدودَ اللهِ بالفَراش التي تقتحمُ النارَ ، وتغلِبُ المستوقِدَ على دَفْعها عن الاقتحام .

فكما أنَّ المستوقد كان غرضُه مِن فِعْله انتفاعَ الخلقِ به من الاستضاءة والاستدفاء وغيرِ ذلك ، والفَراشُ لجهلها جعلته سببًا لهلاكها ، ولم تُحسن الانتفاعَ بالضَّوء والدفء ، فكذلك كان القصدُ بتلك البياناتِ والإرشاداتِ النبويةِ الشريفةِ اهتداءَ الأمة ، واجتنابَها ما هو سببُ هلاكها ، والعصاةُ مع ذلك جعلوها مقتضيةً لهلاكهم ، أي باقتحامهم حدودَ الله ، وارتكابِهم معاصِيَه ، وبإفراطهم وتفريطِهم وإسرافِهم على أنفسهم .

فانظُر -ياذااللّب -وتأمَّل شفقة النبيِّ عَلِيْكُ بأمته ، وحرصَه على إبعادهم عن أسباب الهلاكِ والشَّقاوة ، وقد بيَّن للأمة الحلالَ والحرامَ ، والخيرَ والشرَّ ، وأسبابَ النجاة ، وسبلَ الطمأنينة والسلامةِ في الدنيا والآخرة ، فَمَنْ سلك طريقه عَلِيْكُ مقتديًا به ، مُهتديًا بنور الوحي ، عاملًا بما أمر اللهُ ، مُجتنبًا ما نهى عنه وزجَر ، مؤدِّيًا الفرائض ، ومجتهدًا في سائر الطاعاتِ فإنه يكون من الناجين المنتفعين بالإرشاد والتوجيهِ والوعظِ والتذكير .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٢٩ .

أمَّا من انحرف عن طريقه عَيِّكُ ، وفَتَنَتْه الشهواتُ ، وأضلَّته الشبهاتُ فهو من الهالكين ، مَثَلُه مَثَلُ هـ ذا الفَراشِ الذي يَرْمِي بنفسه في النار ، ويُلقى بها في التهلُكة لنزَقِه وطيشيه وسُوءِ تدبيره ، وفي الحديث الذي رواه العرباضُ بنُ سارية يقول الرسول عَيِّلَتُهُ : « قد تُرِكْتُم على البيضاءِ ليلُها كنهارها لا يَزِيغُ عنها بَعْدي إلا هالكُ » أعرجه ابنُ ماجة وغيره .

والمراد بالبيضاء: المِلةُ والحُجَّةُ الواضحةُ التي لا تَقبلُ الشَّبه أصلا ، وفي الحديث حَثَّ للأمة على اتباع طريقِه عَيْلِيَّةِ والنَّهْيُ عن مخالفته ، وتبصيرُ أهلِ العقلِ والحكمةِ بالوقوف عند حدودِ الله ، ولزومِ الصراطِ المستقيم ، وعدم اتباع سبلِ الشيطان ، واللهُ عز وجل يقول : ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَ طِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلا تَتَبِعُواْ السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ وَلا تَتَقُونَ ﴾ (١) .

ومن وصايا الحبيب المصطفى عَيْقِيلَةُ قُولُه : « أَيُّهَا الناسُ إِنَّ لَكُم مَعَالِمَ فَانتَهُوا إِلَى مَعَالِمِكُم ، وإِنَّ لَكُم نهايةً فانتَهُوا إِلَى نِهَايَتِكُم ، إِنَّ العبدَ بَيْنَ مَخَافَتَيْن : بَيْنَ أَجَلٍ قد مَضَىٰ لا يَدرِي ما الله صانِعٌ فيه ، وبين أجلٍ قد بَقِيَ لا يَدري ما الله قاض فيه ، فليأ خُذِ العبدُ من نفسيه لنفسيه ، ومن دنياه لآخرته ، يدري ما الله قاض فيه ، فليأ خُذِ العبدُ من نفسيه لنفسيه ، ومن دنياه لآخرته ، ومن الشبيبةِ قبلَ الحَبر ، ومن الحياة قبلَ الموتِ ، والذي نفسي بيده ما بعد المدنيا من دار إلا الجنّة أو النارُ » رواه جابر .

#### تحذير:

ومن رأفته عَلَيْتُكُ بأمته وخوفِه عليها من الفتن والشبهات والأهواءِ التي تُؤدي

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٥٣ .

إلى الهلاك والضياع تحذيرُه أهلَ الإسلام من الاقتداء بغير المسلمين فيما نَهَى عنه الشرع وذمَّه ، فقال عَيَّالِلْهِ في الحديث الذي أخرجه البخاريُّ ورواه أبو سعيد : ( لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قَبْلكم شِبْرًا بشِبر ، و ذِراعًا بذراع ، حتى لو سَلَكُوا جُحْرَ ضَبِّ لسلكتُموه ، قلنا : يا رسولَ الله ، اليهودَ والنصاري ؟ قال النبيُّ عَيِّلِهِ : فَمَن ؟

سَنَن : أي طريق ، شبرًا بشبر : منصوبٌ على النيابة عن الْمحذوف الذي أُقيم مَقَامه ، والأصل : اتباعَ شِبْرٍ متلبِّسٍ بشبر ، وفي رواية : « شبرًا شبرًا ، وذراعًا ذراعًا » قال عِياض : الشبرُ والذراعُ والطريقُ ودخولُ الجُحْر تمثيلٌ للاقتداء بغيرِ المسلمين في كل شيءٍ مِمَّا نَهَىٰ الشرعُ عنه وذمَّه .

« جُحر ضَبِّ » الضبُّ : دُويبَّةٌ معروفةٌ ، قال الحافظُ بنُ حَجر : والذي يَظْهَرُ أَن تخصيص جُحرِ الضبِّ لشدةِ ضِيقِه ورداءته ، ومع ذلك فإنَّ المسلمين لاقتفائهم آثارَ غيرِهم واتباعِهم طريقَهم ، لو دَخَلوا في مِثْل هـٰذا المكانِ الضيِّقِ الرديء لاتَبعوهم .

قال ابنُ بَطَال : أَعْلَمَ عَلِيلَةً أَن أَمتَه سَتتبع الـمحدَثاتِ من الأُمور والبِدَعَ والأُهواءَ .

وإذا كان النبي عَلِيْكُ يَخشى على أمته من اتباع اليهودِ والنصارى فيما يضرُّ عقائدَهم وأخلاقَهم وقيمَهم وفضائلَهم وطريقة تفكيرهم فخشيتُه عَلِيْكُ من الاقتداء بغيرهم أشدُّ وأوْلَى كالملحدين والمادِّين الذين يُنكرون وجودَ اللهِ عز وجل .

وهذا الحديثُ أصلٌ عظيم من أصول الدين لو فَطِن إليه أهلُ الإسلام لَمَا

صِرْنا في مظاهرنا في كثير من بلدان المسلمين ، وفي المواسم والأعياد على حالةٍ لا تتصلُ من تعاليم الشرع بسبب ، وتأمَّل أحوال المسلمين في كثير من ديارهم تجد التقليد الأعمى أنهك قواها ، وَبَدَّدَ شَملَها ، وساق كثيرًا من أبنائها في طريق الغواية والشقاء والانحراف عن صراط الله المستقيم . ومع هذه الآثار التي بلغت الغاية في السوء فما زِلنا في غفلةٍ ساهون ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظم .

هذا وقد لمح بعضُ العلماء في تمثيل الناسِ بالفَراش ، أن الفَراش تَتَضَرَّرُ بِشِدَّة النور ، فتقصِدُ إطفاءه ، فلشدة جَهْلها وَرَّطَت نفسها فيما لا قدرة لها عليه ، وكان فعلُها ذلك سببًا لهَلاكها ، وعلى هذا المعْنى تكون الكافُ أي الضمير في قوله عَيِّلِهُ « فأنا آخذُ بحُجَزكم » لأمة الدعوةِ الشاملةِ لمَنْ كَفَر بها لأنّه لا يحاول إطفاء نُور الشريعةِ ، ويحاربُها متضرِّرًا منها إلا كافرٌ بها .

وهـٰذا من جوامع كلمِه عَلَيْكُهِ .

# ٣٥-ح - إنمَا ينذكرُ ولوَّالأَلْبَابُ .

أخبر الله عز وجل في سورة الرعد عن مآل السعداء أهل الحقّ ومآل الأشقياء أهل الباطل ، بعد أن ضرَبَ المثلَ للحقّ وللباطل وبيَّن شَأْنَهُما في الحال والمآل ، شرعت الآياتُ بعد ذلك في بيان حال أهلهما ومآلهما ترغيبًا في اتباع الحقّ ، وترهيبًا من الباطل ، ولنتدبر قولَه تعالى : ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنَىٰ وَآلَا فِي اللّهِ مِنْ اللّهُ مَعُهُ لَا فَتَدُواْ بِهِ وَآلَا فِي اللّهُ مَعُهُ لَا فَتَدُواْ بِهِ أَوْلَكُ لَهُ مُ سُوّة الْحسنانِ وَمَأْوَلِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ (١) .

وهذه بُشرى لأهل الطاعة ، والانقيادِ لأوامرِ اللهِ الذين أجابُوا إلى ما دعاهم الله إليه من التوحيد والنبوات ، وصَدَّقوا بما أخبر الله به في كُتبِه وعلى ألسنة رسلِه ، هـ وُلاء لهم ﴿ ٱلحُسْنَىٰ ﴾ أي الجزاءُ الذي هو في نهاية الحُسْن ، لهم الكرامةُ والتأييدُ في الدنيا ، ولهم النعيمُ المقيمُ في الآخرة .

أمَّا الذين لم يُجيبوا إلى الإيمان بالله ، ولم يُطيعوه سبحانه ، ولم يَمْتَثِلُوا أوامرَهُ ، ولم ينتهُوا عَمَّا نَهَى عنه فإن مصيرَهم إلى جهنَّمَ حيث العذابُ الذي لا تُطِيقُه الجبالُ الرواسي ، لهذا فإنَّهم من شِدَّة ما يَرُوْنَ من هوْل العذاب لو استطاعُوا أن يجعلوا ما في الأرض جميعًا ومثلَه معه فِديةً لأنفسهم لفعلوا ، فإن المحبوب - يجعلوا ما في الأرض جميعًا ومثلَه معه فِديةً لأنفسهم لفعلوا ، فإن المحبوب - أولا - لكل إنسانٍ هو ذاتُه ، وما سِواها فإنما يُحَبُّ لكونه وسيلةً إلى مصالح الذاتِ ، فلو كان الواحدُ من أهل جهنَّمَ مالكًا له أنه الدنيا كلّها وَلِمْثِل ما فيها من الأموال فلو كان الواحدُ من أهل جهنَّمَ مالكًا له أنه الدنيا كلّها وَلِمْثِل ما فيها من الأموال

<sup>(</sup>١) الرعد : ١٨ .

لجعله فِداءً لنفسه . وأنَّىٰ له ذلك ؟ إنها الندامةُ بعد فواتِ وقتِها ، وإنها الحسرةُ يومَ لا تنفعُ الحسرة .

وفي هذا من البيان ما يَردع أهلَ العقلِ عن الغَيِّ والشِّر ويردُّهم إلى الطريق السويِّ ليُعِدُّوا أنفسهم للسعادة الأخروية بالإيمان الصحيح ، والعملِ الصالح ، واجتنابِ الشرِّ والفساد .

وفي يَوْمِ القيامةِ تُكْشَفُ الحَبايا ، وتُفْضَحُ النَّوايا ، وَيُحَاسَبُ المخذولون أهلُ الباطلِ على الصغير والكبير ، والجليل والحقير ، وفي الحديث : « مَن نُوقِشَ البحسابَ عُذَبَ » ذاك أنَّ كفرهم أُحبَط أعمالَهم ، وارتكابَهُم الشرورَ والآثامَ رَان على قلوبهم وجعلَها تستمرئُ الغَوايةَ والضلالة ، كا أن حُبهم للدنيا جعلهم يعرضون عَمَّا يُقرِّبهم إلى الله زُلفى ، فباءوا بالحسران والهوانِ والنَّكال ، وصار مأواهم جهنَّم ، وبئس المسكنُ مسكنُهم يومَ القيامة : ﴿ أُولْيَكَ لَهُمْ سُوّهُ الْحِسَابِ وَمَأُولُهُمْ جَهَنَّمُ وبئس آلْمِهادُ ﴾ إذ إنهم غَفلوا عمَّا يُقرِّبهم إلى ربِّهم ، ويئس المسكنُ مسكنُهم يومَ القيامة : ﴿ أُولْيَكَ لَهُمْ سُوّهُ وبئس آلْمِهادُ ﴾ إذ إنهم غَفلوا عمَّا يُقرِّبهم إلى ربِّهم ، ويئيلهم كرامتَه ورضوانَه ، واتَبعوا أهواءَهُم ، وانغمسُوا في الشهوات ، وفُتنوا بالشبهات ، فحقَّت عليهم كلمتُه سبحانه : ﴿ لَأَمْلاَنَّ جَهنَّمَ مِنَ الجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْعِينَ ﴾ (١) .

بعد هذا ضَرَبَ اللهُ عزَّ وجلَّ مثَلًا للمؤمن والكافرِ فقال: ﴿ أَفَهَن يَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنَ يَعْلَمُ اللهُ عَن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا اللهُ ا

إِنَّ الذي أنزله الله على النبي محمدٍ عَلَيْكُ هو الحقُّ الذي لا شكَّ فيه ، ولا مِريةَ

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۱۹

فيه ، ولا لَبْسَ ولا اختلافَ فيه ، بل هو كلَّه حَقَّ يُصَدِّقُ بعضُه بعضًا ، لا يُضاد شيءٌ منه شيئًا آخر ، فأخبارُه كلُها حقٌ ، وأوامرُه ونواهيه عَدْلٌ ، كاقال تعالى : ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾ (١) ، أي : صِدقا في الإخبار ، وعَدْلا في الطلب .

وَإِنَّه لا يَستوى مَن يعلمُ هـٰذا ويُؤمن به ، ويُوقن أن الذي أنزله الله عليك يا محمدُ هو الحقُّ الذي لا شكَّ فيه ، ومَن لا يعلم مِمَّن عَمِيَت قلوبُهم فهم لا يهتدون إلى الخير ولا يفهمُونه ، ولو فَهِمَه ما انقاد له ، ولا آمَنَ به ، ولا اتَّبعه ، لاختياره الضلالة على الهُدى .

إِنَّهُما ضِدَّان فريقٌ على هداية ورشادٍ ونورٍ ، وآخرُ على عَمىً وضلال وظلامٍ ، قومٌ انتفعوا بما سَمِعوا من كتاب اللهِ عز وجل وعقَلُوه وَوعَوْه واتَّبعوا نبيَّ الهُدى عَيِّلَةٍ ، وآخرون كَمَن هو أَعْمَى عن الحق ، فلا يُبصِرُه ولا يَعْقِلُه ، والمرادُ بالعمَى عَمَى القلوبِ ، والجاهلُ بدين الله عَمِيُّ القلبِ لكثرة ما عليه مِنْ رانِ المعاصي والذنوبِ فهو محجوبٌ عن نور الوحي .

إنه لا استواء بينهما ، كا لا يَستوي الأعمى والبصيرُ ، وكا لا تَستوي الظلماتُ والنورُ ، إنها أضدادٌ لا تجتمع في مكانٍ واحدٍ في وقت واحدٍ ، وإنَّما تُعرَفُ الأشياءُ بأضدادها ، كا يُعرف الظلُّ بضوء الشمسِ ، وكا في الفرق بين الحياةِ والموت ، والأمواتِ والأحياءِ ، واللهُ عز وجل يقول من سورة فاطر : ﴿ ... إِنَّمَا تُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْعَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَمَن تَزَكَّىٰ فَإِنَّمَا يَتَزَكَّىٰ لِنَفْسِهِ وَإِلَىٰ ٱللهِ ٱلمَصِيرُ \* وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلتُورُ \* وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلْحَرُورُ \* وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلتُورُ \* وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلْحَرُورُ \* وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلُ وَلَا ٱلْحَرُورُ \* وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْأَحْيَاءُ وَلَا

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١١٥ .

# ٱلْأَمْوٰتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآءُ وَمَآ أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾(١) .

فتأمل - ياذا اللبِّ - هذا التمثيل ، تمثيل المؤمنِ بالبصيرِ وبالحيِّ وتمثيلَ الملحدِ والكافرِ والمشركِ بالأعمى وبالميِّت ، إذ الحياةُ الحقَّةُ هي حياةُ القلبِ فينتفعُ المرءُ بظاهره وباطنِه ، فإذا فُقِدَ الإيمانُ ماتَ القلبُ فلم يُنْتَفَعْ به والعياذُ بالله .

إِنَّ فِي هـُذَا التَّامِلِ مَا يَدَفَعُ بَدُويِ الأَلبَابِ إِلَى الانتفاع بِالأَمثَالِ والاعتبارِ والاتعاظِ فَيُقبَلُونَ عَلَى الخير والنورِ والهُدى وَيُعرضون عن الشر والظلامِ والحيرة . ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبُبِ ﴾ أي إِنَّما يعقِلُ ويَنتفِعُ وَيَتَّعِظ أُولُوا العقولِ السليمة ، والأَفكارِ المستقيمة ، جعلنا الله منهم بفضله وإحسانه .

بعد أن ضرب الله المثلَ لِمَن اتَّبع الحقَّ ، وسلك سبيلَ الرشاد ، ولمن رَكِبَ رأسَه ، وسار في طرق الضلالة غير مُبالٍ بالعاقبة ، ولا متدبرٍ في المصير ، بعد هذا بيَّن صفاتِ أولي الألباب الذين جمعوا صفاتِ الخيرِ واتبعُوا الحقَّ ، وآمنوا إيمانا صحيحا ، وأقاموا دعائمَ الإيمان ، وه ولاء قد كتب لهم حُسْنُ العُقْبى والسعادة في الدنيا والآخرة .

هُولاء هم أولو الألبابِ حقًا ومن صفتهم الوفاء بالعهد ، وعدم نقض الميثاق ، ويَصِلُون الرحِم ، ويخافون ربَّهم بالغيب ، ويخشون موقفهم بين يدي علام الغيوب للحساب ، ويحذرون مناقشته إياهم وعدم الصفح لهم عن ذنوبهم ، وهم من أهل الصبر والتسليم لأمر الله ، والرضا بقضائه ، ويُحافظون على الصلوات ، ويُنفقون المالَ في وجوه الخيرِ رغبةً فيما عند الله من الرحمة ، وهم من أحاسن الناس أخلاقا ، وأطيبهم عِشرة ، وأوسعِهم صَدْرًا لا يُحْرُونَ بالسيئة

<sup>(</sup>١) الآيات : ١٨ : ٢٢ .

السيئةَ ولكن يَعفُون ويصفحُون اقتداءً بالحبيب المصطفى عَلَيْكُمْ .

إِنَّهُمْ جَادُّون فِي طاعة الله ، مُحافظون على اتِّباع أوامرِه سبحانه ، وتركِ نواهيه رجاء رحمتِه ، وخوْفًا من عقوبته ، وفيهم يقول الله عز وجل : ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَلِا يَنقُضُونَ ٱلْمِيتَانَ ﴾ .

أي : إنما يتذكر أولو الألباب الموفُون بعهد الله ، والعهد اسمٌ للجنس ، أي بجميع عهودِ الله ، وهي أوامرُه ونواهيه التي وَصَّى بها عبيدَه ، ويدخلُ في هذه الألفاظِ أداء جميع الفرائض ، وتجنُّبُ جميع المعاصي . كايدخل في العهد ما بين العبدِ وأحيه من العهود والمواثيق ، فَمِن شأن أهلِ الإيمانِ أنهم ليسُواْ كالمنافقين النبي وأحيه من العهود والمواثيق ، فَمِن شأن أهلِ الإيمانِ أنهم ليسُواْ كالمنافقين الذين إذا عاهد أحدُهم غَدر ، وإذا خاصم فَجَر ، وإذا حدَّث كذَب ، وإذا وأتُمِن خان ، بل إن المؤمن إذا عقد في طاعة الله عهدًا لم ينقُضُه ، كما أنه يَفِي بما وَتُعاهدُ على الوفاء بها إلى أجَل .

وقد جاء ذِكْرُ الوفاءِ بالعهد والميثاقِ في بِضْع وعشرين موضعًا من القرآن الكريم عنايةً بأمره ، واهتمامًا بشأنه .

وفي نَقْض الميثاق : مَجَازُ ، فقد نُقل من نَقْض البناء أي هَدْمِه ونَقْض الحبْلِ أو الغزْلِ أي حَلِّ طاقاتِه نُقل إلى إبطال ما أَبرمَه ، وقَصْدِ عَدَم الوفاء بما عاهد عليه ، فأبرز المعْنَى في صورة حِسِّية ، وفي التنزيل : ﴿ وَلاَ تَنقُضُوا ٱلْأَيْمَلْنَ بَعْدَ عَلَيه مَا عَلَيْهِ مَا اللهِ مِن بَعْدِ عَلَيْهِ مَا اللهِ مِن بَعْدِ مَا اللهِ مِن بَعْدِ مَا اللهِ مِن اللهِ مِن بَعْدِ مِن اللهِ اللهِ مِن اللهِ مَن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ المِنْ اللهِ مَا مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَا

<sup>(</sup>١) النحل : ٩١ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٧ .

﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَآ أَمَرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ أي مِن صِلَةِ الأرحامِ والإحسانِ إليهم وإلى الفقراء والمحاويج وبذلِ المعروف ، ويدخلُ في ذلك جميعُ الطاعاتِ ﴿ وَيَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ قيل : في قطع الرحم ، وقيل : في جميع المعاصي أي يُراقبون الله فيما يأتون وما يَذَرون من الأعمال ، ويخافون سوء الحسابِ في الآخرة ، فهم لذلك محافظون على اتِّباع أوامرِ اللهِ واجتنابِ نواهيه ، مع الجِدِّ في الطاعة خوفًا من عالم السرِّ والنَّجُويُ .

والخشية : حوف مقرون بالتعظيم والعلم بِمَن تَخشاه ، وَمِن ثَمَّ خَصَّ الله بها العلماء بدينه وشريعتِه والعالمِين بجلاله وجبروتِه في قوله : ﴿ إِنَّمَا يَحْشَىٰ ٱللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَلَى اللهَ عَبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَلَى اللهَ عَلَمَ وَلَى اللهَ عَبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَلَى اللهَ وَلَى اللهَ عَبَادِهِ الْعُلَمَ وَلَى اللهُ اللهُ عَبَادِهِ اللهُ اللهُ عَبَادِهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَ وَلَى اللهُ اللهُ عَبَادِهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبَادِهِ اللهُ ال

فطُوبيٰ لِمَن خَشِيَ ربَّه وخاف سوءَ الحساب .

(١) فاطر : ٢٨ .

# ٢٦ ـ ط ـ حَال السَعَدَاءُ وحَال الأشقياء وم آل كل فرييق ·

جاء في سورة الرعْد وصفُ أولي الألبابِ مِن ذوي البصائرِ الذين انتفعُوا بالقرآن العظيم ، وبما جاء فيه من الحِكَم والأحكام والعِبَرِ والعِظَاتِ والأمثالِ فهم : أوفياء بالعهد ، ويَصِلُونَ الأرحامَ ويُحسِنُون إلى الفقراء والمحاويج ، وَيَبذلُون المعروفَ ابتغاءَ وجْهِ اللهِ عز وجل ويُراقِبون الله عز وجل فيما يَأْتون وما يَذرون من الأعمال ، وَيَخافون سوء الحِسابِ في الآخرة ، وَيَحْذرون مناقشته إيَّاهم فيه ، وَمَن نُوقش الحسابَ عُذِّب ، فهم لرهبتهم جَادُّون في طاعة الله ، مُحافظون على اتِّباع أوامرِه وَرْكِ نواهِيه : ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيتُلُق \* وَالْذِينَ يَصِلُونَ مَآ أَمَرَ ٱللهُ بِهَ أَن يُوصَلَ وَيَحُشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَحَافُونَ سُوءَ وَالْحِسَابِ ﴾ (١) .

إنَّهم أهلَ السَّدادِ والاستقامةِ في جميع حركاتِهم وسكناتِهم ، وفي جميع أحوالهم وأقوالِهم وأعمالِهم ، وَمِن صفاتِهم أنهم يَصِبرون على طاعةِ الله عز وجل ويصبرون عن معصيتِه ، كا يَصبرون على الشدائدِ والرزايا والحوادثِ والنوائبِ طلبًا لِرضا ربِّهم عز وجل ورجاءَ رحمتِه وعفوه ، فهم يمتثلون أوامر الله ، ويتأدَّبُون بأدب القرآنِ العظيم ابتغاءَ مرضاتِه سبحانه ورغبةً في جزيل ثوابِه لا رياءً ولا سمعة ، ولا ينظرون إلى جانب الخَلْق ، ولا إلى جانب أنفسِهم زينةً وعُجبا .

<sup>(</sup>۱) الرعد : ۲۰ و ۲۱ .

وإنهم يُؤدون الصلاة بحدودها ومواقيتها وركوعها وسجو دها وحشوعها على الوجه الشرعي المَرْضِي ، إنهم يَتحرَّون أداء الصلوات المكتوبات في مواقيتها مع تمام الأركان والهيئات والطمأنينة احتسابًا لوجه الله عزوجل ، كما أنهم يُبادرون إلى الخيرات بالإنفاق مِمَّا رزقَهم الله عز وجل إقرارا بِفَضْله سبحانه ، وَشُكْرا للمنعم الوهَّاب على ما أَنْعَم ، إنهم يُنْفِقُون مِمَّا رزقهم الله سرَّا فيما بينهم وبين ربِّهم ، وعلانية بحيث يراهم الناسُ لأن قلوبَهم عامرة بالإيمان ، وبالإخلاص وبين ربِّهم ، وعلانية عير مولاهم سبحانه وتعالى ، إنهم يُنفقون على الذين يجبُ عليهم الإنفاق عليهم بلا تقتير ولا إسراف كالزوجات والأولاد والأقارب يجبُ عليهم المناسَ بنفقتُهم عليهم ، كما أنهم يبذلون المالَ سَخِيَّة به نفوسُهم على المساكين والمحاويج .

وه ولاء الذين عَلِموا أنَّ ما أُنزِل على النبيِّ محمد عَيِّفِي هو الحقَّ واتَّبعوه وتادَّبوا بأدب الوحي ، وأطاعوا ربَّهم ، واقتدوا بنبيِّهم ، ه ولاء يَدفعون الشرَّ بالخير ، ويُطفئون النَّار بالماء ، ويُجازُون الإساءة بالإحسان ، وكا قال ابن عباس : يَدفعون بالعمل الصالح السيئ من الأعمال ، وكاقال سعيدُ بنُ جُبير : يدفعون يَدفعون بالمعموف ، وكا قال غيره : يدفعون الظلمَ بالعفو ، وسَفَه الجَاهِلِ بالحِلْم ، كا أنهم إذا هَمُّوا بسيِّعة رَجَعُوا عنها واستغفروا ، ويتوبون من الذنب ، ولنتدبر قوله تعالى : ﴿ وَ الَّذِينَ صَبَرُواْ آثِتِعَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلُوةَ وَانْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بَالْحَسَنَةِ السَّيِّعَةَ أُوْلَيِكَ لَهُمْ وَأَقَامُواْ .

أي هـ ولاء الذين وُصِفُوا بتلك المحاسنِ ، والكمالاتِ الإِنسانيةِ التي بلَغت

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٢ .

الغاية في الشرَّف والجمالِ هم الذين لهم العُقْبى الحسنة في الدار الآخرة ، ثم بيَّن هذه العُقبى وفَسَرها سبحانه بقوله : ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ وعَدْن مأخوذٌ من عَدَنَ بالمكان إذا أقام فيه ، أي جنّاتُ إقامة دائمةٍ يُخلَّدون فيها لا يخرجون منها أبدا ، وجاءعن ابن عمر – رضي الله عنهما – كانقل ابن كثير عن الطبرى : ﴿ إِنَّ فِي الجنَّة قَصْرًا يُقال له عَدْن ، حوله البرو جُ والمروجُ فيه خمسة آلافِ جَبرَةٍ (١) ، لا يدخله إلا نبي أو صِدِّيق أو صِدِّيق أو شهيدٌ ﴾ والحبرة نوعٌ من البرود اليمنية .

وفي جنات عَدْنِ يَدْ خُلُونها وَمَن صَلَحَ مِن ءَابَآئِهِمْ وَأَزُولِجِهِمْ وَأَزُولِجِهِمْ وَأَزُولِجِهِمْ وَفَرِيَّتِهِمْ ﴾ (٢) . فيالسعادة الأسرة الصالحة ، التي يتعاون أفرادها على طاعة الله ، ويسعَوْنَ في دنياهم فيما يُرضي الله عز وجل، إنَّ الله سبحانه وتعالى يجودُ عليهم برحمته وفضلِه يومَ القيامة ، فيجمعُ سبحانه بين أهلِ الجنة وبين أحبابِهم من الآباء والأهلين والأبناء ، مِمّن هو صالح لد خول الجنّة من المؤمنين ، لتقرّ أعينهم بهم ، حتى أنَّه تُرفَعُ درجةُ الأدنى إلى درجةِ الأعلى من غير تنقيص لذاك الأعلى عن درجته ، بل امتنانا من الله وإحسانا ، كا قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاتَّبَعَتْهُم ذُرّيّتُهُم بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرّيّتَهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُم أَي مَا نقصنا الآباء بهذا الإلحاق .

<sup>(</sup>١) الحِبَرَة : بفتح أوّله وكسره ، وفتح ثانيه : ثوب أو كساء من قطن أو كتان مخطّط كان يصنع باليمن ، والمقصود : الستور ذات الألوان والنقوش .

والجمع : حَبَر : بفتح أوله أو كسره ، وفتح ثانيه ، والحبير : الثوب الناعم الموشَّىٰ .

<sup>(</sup>٢) الرعد : ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الطور : ٢١ .

إن الدارَ غَدًا داران : الجنَّةُ للمطيع ، والنارُ للعاصي ، وتتمُّ النعمةُ غَدًا على الأُسرة المؤمنة الصالحةِ ، وعلى الأهل والمحبين بأن يجعلَهم رَبُّهم مجتمعين مع قراباتهم من أهل الصلاح في جَنَّات النعيم ، وإن النفسَ لَتَسْعَدُ وتأنسُ بالجليس الصالح ، وبالذريَّةِ الصَّالحة ، والأهل الصالحين .

وفي الآية الكريمة إيماءً إلى أنه في ذلك اليوم لا تُجْدِي الأنسابُ إذا لم يُسعِفُها العملُ الصالح : ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ العملُ الصالح : ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ العملُ العملُ الميليم ﴾ (١) فَمَنْ بَطّاً به عملُه لم يُسرِع به نسبُه ، وكا قال النبي عَيِّلِي لله الما المنافقة لفاطمة بنت محمد ، سليني من مالي ما شِعْتِ ، فإني لا أُغنِي من الله شيئًا » .

ومع نعيم الجنّة ، والسعادة بالأهل والجليس الصالح ، والزَّمرة الطيبة ، يزيدُهم رَبُهم إكرامًا فتدخل عليهم الملائكة الكرامُ من كل بابِ للتسليم عليهم ، وتَهنئتِهم بما حصل لهم من الله من التقريب والإنعام ، والإقامة في دار السلام ، في جوار الرسل والأنبياء والشهداء والصّدِيقين : ﴿ وَٱلْمَلَيْكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ سَلَمٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ ﴾ أي تقول الملائكة : سلامٌ عليكم ، فأضمر القول ، أي قد سَلِمْتُم من الآفات والمِحنِ والمحاوف بما احتملتُم مِّن مَشاقٌ الصّبر ، ومتاعبه ، والآلام التي لاقيتموها في دار الحياة الدنيا .

فَطُوبِي لَمَن صِبرَ على طاعة الله ، وطُوبِي لمن صَبر عن معاصي الله ، وما أعظمَ منازلَ الصابرين على أمرِ اللهِ تعالى ونَهْيِه ! وطُوبِي لمن صَبَرَ على الفقر والآفاتِ والآلامِ في الدنيا ، وصَبَرَ على الجهاد في سبيل الله .

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٨٨ و ٨٩ .

وقد جاء في الأثر: كان رسول الله عَلَيْكُم يَاتِي قُبورَ الشهداءِ على رأس كلِّ حَوْل ، فيقول لهم: « سَلامٌ عليكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَىٰ الدَّار » وكذا كان يفعَلُ أبو بكر وعمرُ وعثمانُ رضى الله عنهم . رواه عمد بن إبراهم ، وجاء مثله عن أبي مُريرة وأحرجه البهتي ... فطوبَى لمن كانت عاقبةُ دنياه جنَّاتِ النعيم .

وقد جاء في الأثر عن عبد الله بن سلام ، وعلى بن الحسين رضي الله عنهم أنهما قالا : إذا كان يوم القيامة يُنادِي منادٍ : لِيقُم أهلُ الصَّبرِ ، فيقومُ ناسٌ من الناس ، فيقال لهم : انطلِقُوا إلى الجنَّة ، فتتلقّاهُم الملائكة ، فيقولون : إلى ألجنَّة : قالوا : قَبْلَ الحِسَابِ ؟ قالوا : نَعَم ، فيقولون : مَنْ أين ؟ فيقولون : غَنُ أهلُ الصَّبر ، قالوا : وما كان صَبْرُكم ؟ قالوا : صَبَرْنَا أنفسننا على طاعةِ الله ، وصَبَرْنَاها عَن معاصِي الله ، وصَبَرْنَاها على البلاءِ والمِحن في الدنيا ، قال على بنُ الحسين : فتقول لهم الملائكة : ادخلوا الجنَّة وسَبرتُم ، القرطبي / تفسير سورة الرعد .

بعد أن قدَّمت الآياتُ من سورة الرعد أوصافَ المتقين ، وما أعدَّه الله لهم عنده في دار الكرامة ، بما كان لهم من كريم الخِصالِ ، وفاضلِ الأخلاق ، بيَّنتُ الآياتُ بعد ذلك حالَ الأشقياءِ ، ومآلهم في الآخرة ، ومصيرَهم إلى خلاف ما صار إليه المؤمنون ، كما أنَّهم اتَّصفوا بِخلاف صِفَاتِهم في الدنيا .

ولنتدبر قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنقُصُونَ عَهْدَ ٱللهِ مِن بَعْدِ مِيثَ قِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِى ٱلْأَرْضِ أَوْلَـ اَللَّا لَهُمُ ٱللَّاعْنَةُ وَلَهُمْ سُوّءُ ٱلدَّارِ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) الرغد : ٢٥ .

إِنَّ أُولِي الألبابِ كانوا يُوفُونَ بِعَهْد الله ، وَيَصِلُونَ الأَرْحَامَ ، وَيَرْحَمُونَ الْفَرْحَامَ ، وَيَرْحَمُونَ اللهِ اللهِ الذي أَلْزَمَهُ اللهِ الخاجَة ، أمَّا هُ وُلاء التَّعَساءُ فإنهم ينقضُون عهْدَ اللهِ الذي أَلْزَمَهُ عِبادَه بِمَا أَقَام عليه من الأَدلَّة العقلية ، وبما جاءت به الكتبُ التي أُنزلها اللهُ على رسلِه كالتوحيد والإيمان بما أُخبر الله به عن عالَم الغيب .

وفي نَقْضِ العهد تمثيل إِذْ شُبِّهَ حالُ مَن يخونُ العهد ولا يَفِي به بحالِ مَن يَنْقَضُ عَزْلَهُ بعْد فَتْلِه ، أو يَهْدِمُ بِنَاءَهُ بعْد أن أقامَهُ للتَّنبيه إلى أنَّ هذا لا يليقُ بذوي العقولِ الراجحةِ ، ثم نُقِلَ النقْضُ من المحسوس إلى المعقولِ وهو العَهدُ لتقويةِ المعنى وتوضيحِه .

ومن خصال هـ وُلاء الأشقياء أنهم يَقْطَعُون الأرحام ، ويكفُرون ببعض الرسُلِ ويُؤمنون بِبَعْض : ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ وتأمَّلُ المجاز في ويَقْطَعُون ﴾ فهو من قطع الشيء قطعا أي فصل بعضه وأبائه كقطع الحبْلِ والحشبة ونحوهما ، فنُقِل من هذا الأمرِ الحسِّي إلى أمورٍ معنويَّة مقرونة بأمورٍ حسيَّة أحيانًا مثل : هَجْرِ الأقاربِ وتَر كِهم وعدَم التودُّدِ إلى الأرحام ، ومثلُ عَدَم الإيمان بجميع الأنبياء والمرْسلين ، وإن نقيض القطع الوصل ، مِنْ وصلَ الشيء بغيره فاتصل ، ووصل الحِبَال وغيرَها توصيلا : وصلَ بعضها ببعض ، ومن المجاز وصلَ رحِمَه ، وأمر الله تعالى بِصِلَةِ الرَّحِمِ ، فكانَ هُولاء قطعُوا حَبُلًا أَمُوا بالمحنى ، وقد ظَهُر في صورة أمرُوا بالمحافظة عليه مُوصُولًا ، فانظُر إلى المعنى ، وقد ظَهُر في صورة أمرُوا بالمحافظة عليه مُوصُولًا ، فانظُر إلى المعنى ، وقد ظَهُر في صورة أمرُوا بالمحافظة عليه مُوصُولًا ، فانظُر إلى المعنى ، وقد ظَهُر في صورة المحسوسة مع الطّباق بين : يَقْطَعُونَ وأن يُوصَلَ ، مِمّا زاده وَضُوحا وتأكيدًا ، مع الإيجاز في اللفظ ، وقوَّة التعبير ، والثراء في المعنى .

فطوبَىٰ لِمَن آمنَ بجميع الأنبياءِ المجتمعين على الحقّ ، وراعى حقوقَ الأرحام ، وَوالَىٰ المؤمنين .

كَا أَنَّ هَ وُلاء الأشقياءَ مصدرُ فَسادٍ وإِفسادٍ في الأرض بِكُفرِهم وارتكابِهم المعاصِيّ وبإظهارِ العداوةِ للمؤمنين وتهييجهم الفتن بين المسلمين: ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَيْكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ ﴾ أي الطَّردُ والإِبْعادُ من رحمةِ الله عز وجل ﴿ وَلَهُمْ سُوّءُ ٱلدّارِ ﴾ أي سوءُ المُنقَلِ ، وهو جهنَّمُ جزاءً وِفَاقًا لِمَا أَتُوا به من الشرورِ والآثام ... وقد وصَفَتْ سُورةُ الرعدِ حالَ الفريقين ، ومآلَ للمَا أَتُوا به من الشرورِ والآثام ... وقد وصَفَتْ سُورةُ الرعدِ حالَ الفريقين ، ويَنبذُ والقياحَ ، ويُخالِفُوا أهلَ الشَّرِ والفسادِ ...

#### من سورةِ الجمعة

### ۲۷ - یحمل أسفارًا نافعَة وبشقی بحملها .

الحمد لله الذي تقدَّست ذاتُه ، وجلَّت صفاتُه ، وتعالت أسماؤه ، وعَظُمت آلِاؤه ، لا إِلَه إلا هو ربُّ العالمين ، والصلاة والسلام على نبيه الأمين وآله وأصحابه .

قال الله تعالى : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَلَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلنَّوْرَلَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئُسَ مَثَلُ ٱلْقُوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِأَيَاتِ ٱللهِ وَٱللهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾(١) .

هذه الآية الكريمة من سورة الجمعة ، وهي من السور المدنية ، وقد بدأت السورة بتوحيد الله وتنزيه ، ولفت ذوي العقول إلى أن كلّ ما في الكون سمائه وأرضِه ينطِقُ بتنزيهِ الله عزَّ وجل وتقديسِه ، وتبرئتِه سبحانه وتعالى عن السُّوء وعن مشابهة المخلوقين ، وَيَشْهَدُ لله بالوحدانية وبأنه مُتَّصِفٌ بكل صفاتِ الكمالِ وكلِّ نعوتِ الجلالِ والجمالِ : ﴿ يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوُ تِ وَمَا فِي الكمالِ وكلِّ نعوتِ الجلالِ والجمالِ : ﴿ يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوُ تِ وَمَا فِي الدَّمْ اللهُ المتصرفُ في المُمْلِ النَّهي ، وهو المالكُ لجميع الأشياءِ المتصرفُ فيها بإرادته الممكنات بالأمر والنَّهي ، وهو المالكُ لجميع الأشياءِ المتصرفُ فيها بإرادته وقدرتِه وحكمتِه ، وهو سبحانه ذو العظمةِ والسلطانِ والغِنَى ، المستغنى بذاته وقدرتِه وحكمتِه ، وهو سبحانه ذو العظمةِ والسلطانِ والغِنَى ، المستغنى بذاته

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٥

وصفاتِه وأفعالِه عن كل ما سِواه ، وهو سبحانه الغنيُّ مطلقا عن كل ما سِواه ، المحتاجُ إليه كلُّ ما عَداه .

وهو سبحانه القُدُّوس: أي المُنزَّه عن سمات النقصِ والعيوبِ وموجباتِ الحُدوثِ ، أو هو مَنْ تقدَّست عن الحاجات ذاتُه وتنزَّهت عن الآفات صفاتُه ، والقُدْسُ: هو الطهارةُ والنزاهةُ .

وهو سبحانه: العَزِيز: أي الغالبُ الذي لا يُغْلَب ، فلا يُنال جنابُه لِعزَّته وعظمتِه وجبروتِه وكبريائِه ، من العِزَّة وهي القوةُ والشدةُ والغلبةُ . ومن معاني العزيز: الذي يستحيلُ وجودُ مثلِه ، وتَشْتدُّ الحاجةُ إليه ، ويصعبُ الوصول إليه ، سبحانه قد خضع له كلَّ شيء .

وهو سبحانه: الحكيم أي ذو الحكمة ، وهي كالُ العليم وإحسانُ العملِ ، أو المنزَّهُ عن فِعْل ما لا يَنبغي له ، ولا يليقُ بجلاله ، وكالِه ، وهو سبحانه الحكيمُ في خَلْقِه وأمرِه وشرعِه .

إِن الحكمةَ في حقِّه سبحانه معرفةُ الأشياء وإيجادُها على غايةِ الإحكام والإتقانِ والكمال .

وفي سورة الجمعة مِصْداقُ إجابةِ اللهِ لخليله إبراهيم ، حين دعا لأهل مكة أن يَبْعَثَ اللهُ فيهم رسولًا منهم يتلُو عليهم آياتِه ، ويزكيهم ، ويعلَّمُهم الكتابَ والحكمة، وبيانُ أنه – عليه الصلاةُ والسلامُ – رسولُ اللهِ إلى الناس كافة، ثم ذَمَّت السورةُ مَن تَركَ العملَ بأحكام التوراةِ ، ولم يُؤمنوا بالنبيِّ محمدٍ عَيِّاللهِ بعد ظُهوره ، وكان اليهودُ أعلمَ الناسِ بأنه خاتمُ النبيِّن ، لِمَا يَعرِفون من صِفته عَيِّاللهِ وصفةِ زمانِه الذي يُبعَثُ فيه مِمَّا جاء في التوراةِ ، كما قال الله تعالى من سورة البقرة :

﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِتَـٰبٌ مِّنْ عِنِدِ ٱللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ فَلَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى الْكَلْفِرِينَ ﴾(١)

أي لمَّا جاءهم القرآنُ الكريمُ يدعوهم إلى الدخول في الإسلام واتباع النبى محمد عَلِيْكُ كا دعتهم التوراة إلى ذلك ، وكان اليهودُ يتحدثون بذلك إلى العرب ، ويطلبون الفتْحَ والنصرَ عليهم بعد ظهورِ النبيِّ العربي المنتظرِ واتباعِه ومحاربةِ الشِّركِ معه ، ولكنهم لما علموا بأنه عليه السلام قد بُعث حَسدوا وجَحدوا ، وكفَروا إلا مَنْ عَصَم اللهُ عز وجل منهم ، كاأشارت سورة الجمعة إلى طلب مُباهلة اليهودِ لادِّعاتهم أنهم أولياءً للهِ من دون الناس ، ثم حثَّت الآياتُ في ختام السورةِ على التجارة الرابحةِ الباقيةِ ، وهي طاعةُ الله والحِرصُ على أداء الصلاة ، والسعيُ على التجارة الرابحةِ الباقيةِ ، وهي طاعةُ الله والحِرصُ على أداء الصلاة ، والسعيُ على التجارة عدد ذلك مع عدم الغفلةِ عن ذكرِ الله عز وجل ، وفي ختام السورةِ عُوتب المؤمنون على تركهم النبيَّ عَيِيلِهُ وهو يخطبُ قائمًا ، وانصِرافِ عددٍ كبيرٍ منهم عن الخطبة يومَ الجمعة إلى التجارة وهو يخطبُ قائمًا ، وانصِرافِ عددٍ كبيرٍ منهم عن الخطبة يومَ الجمعة إلى التجارة ومِنَ التَّبَرُونَ في وقته ، وأدَّى العبادة في وقتها .

هذه لمحة عَمَّا جاء في هذه السورة الكريمةِ التي ذَمَّ اللهُ عَزَّ وجلَّ فيها اليهودَ الذين أُعطوا التوراة ، وَحُمِّلوها للعمل بها ، فلم يعملوا بها ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ﴾ أي كُلِّفوا العمل بها ، وعُلِّمُوها : ﴿ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ﴾ أي كُلِّفوا العمل بها ، وعُلِّمُوها : ﴿ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ﴾ ولم ينتفعوا بما عُلِّمُوا ﴿ كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ يَحْمِلُ الْحِمَارِ يَحْمِلُ

<sup>(</sup>١) آية : ٨٩.

أَسْفَارًا ﴾ هي جَمْعُ سِفْر ، وهو الكتابُ الكبير ، لأنه يُسفِر عن المعنى إذا قرئ ، قال ميمونُ بنُ مَهران : الحمار لا يَدري أَسِفْرٌ على ظهره أو زَبيل (١) ؟ فه كذا اليهود ، وفي ه ذا تنبية من الله تعالى لمن حُمِّلَ الكتابَ أن يتعلَّم معانِيَهُ ، ويعلمَ ما فيه ، ويعملَ بما علم من الخير والطاعاتِ ممتثلاً أوامرَ الله ونواهِيَه لعلَّا يَلْحَقَه من الذمِّ ما لحِقَ ه وُلاء .

إِن الذَّمَّ تُوجَّه إِلَى اليهود في هذه الآية الكريمة لأنهم حَفِظُوا التوراة لَفظًا ، ولم يَعْملُوا بَعْتضَى التوراة ، بل أَوَّلُوها وحَرَّفُوها وَبَدَّلُوها ، وذلك مِثْلُ قَلِهِم : إِن الرسولَ محمدًا عَلِيلِهُم لَي بعث لنا ، فردَّ الله عليهم مقالهم بأنهم لوفَهِ مُوا التوراة حقَّ الفهم ، وعَمِلوا بما فيها لرأَوْا نَعْتَ النبي محمدٍ عَلِيلِهُ والبشارة به ، وأنه يَجِبُ عليهم اتباعه ، وما مَثَلُهُم في حَمْلِهم التوراة على هذا النحو بلا فهم ولا عمل إلا كَمثَل الحمارِ إذا حَمَل كتبًا لا يَدري ما فيها ، فهو يَحْمِلها حَمْلًا حِسينًا ولا يَدرِي ما عليه ، بل إنهم أسوأ حالًا من الحمير ، لأن الحمار لا فهم له ، وهُ وَلاء بشر هم فُهُوم لم يستعملوها ، وعقولٌ لم يستخدموها استخداما صحيحا في فَهْم آياتِ الله في كتابه ، والانقيادِ لأمره سبحانه ، وفيهم وفي أمثالهم جاء قولُه سبحانه في سورة الأعراف : ﴿ أَوْلَالِكَ كَالْأَنْعَلْمِ بَلْ هُمْ أَصْلُ عَالَمُ الْعُفِلُونَ ﴾ (٢) .

وه ذا مَثَلٌ ضربه الله لليهود لمَّا تركوا العملَ بالتوراة ، ولم يَقْدُروها حقَّ قَدْرِها ، ولم ينتفعوا بما تضمَّنته من عقيدة وشريعة ، ولم يؤمنوا بالنبي محمدٍ عَيَّالِكُ ، وهو مَثَلٌ فيه دِقَّةٌ وروعةٌ وجمالٌ ، وفيه شُبِّه اليهودُ والتوراةُ في أيديهم وهم لا يعملون بها ، ولا ينقادون لأوامرها بالحمار يَحمل كتباوليس له إلا ثِقْلُ الحِمْل من غير فائدة بل هو

<sup>(</sup>١) زَبِيل : هو الزِّنبيل كالقُفَّة ونحوها

<sup>(</sup>٢) آية : ١٧٩ .

العناء بلا منفعة ، ألا ترى أنها صورةً حيَّةً ماثلةً أمام العَيْن في الآية الكريمةِ : صورةً الحمار وهو مُشتَهِر عند الناسِ بالبلادة والغباء والجهالةِ المفرِطة ، ويُسْتخدم على السنتهم عند الذمِّ الشديد في المواقف التي يتبلَّدُ فيها حِسُّ المشبَّهِ ، ويقفُ عقلُه عن التفكير السديد ، والفهم والوعي للأمور ، ثم تأمَّل القَيْدَ في الصورة كَمَثُلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ أي حالة كونِه يحملُ كتبًا ، وهذا أبلغ في الوصف ، وأدقُّ في تأدية المعنى المراد ، وألذ عُ في الذمِّ ، مِمّا لو قيل في كلامنا الوصف ، وأدقُّ في تأدية المعنى المراد ، وألذ عُ في الذمِّ ، مِمّا لو قيل في كلامنا مثلا : مَثَلُهُم كَمَثُلِ الحِمَارِ الذي لا يَعْقِلُ ؛ لأن الصورة تزدادُ قوّةً والتصاقًا والتحامًا وتكاملًا حين يُقْرَنُ بين المشبَّهِ وهم الذين حُمِّلُوا التوراة فلم ينتفِعُوا بما فيها ، وبين الحمارِ يَحْمِلُ أسفارَ العلمِ ، ولا يَدري مِمَّا تضمنته شيئا ، فتامُ الصورة يأتي من هذا القيدأي كونِ المشبَّهِ به وهو الحمارُ مقيَّدًا بحالةٍ خاصةٍ وهي الصورة يأتي من هذا القيدأي كونِ المشبَّهِ والمشبهِ به قويةً ، وجعل المعنى المراد حملُ الأسفارِ مِمَّا جَعَلَ الصورة دقيقةً واضحةً أخّاذة .

#### الحكم عامٌّ:

إِنَّ عِلْمَ الإِنسان حُجَّةً عليه ، وهو مسؤولٌ عن علمه فيما عمل به ، وإن هذا المَثَلَ وإن كان مضروبًا لذمِّ حَمَلَةِ التوراة وقرائِها وحُفَّاظِ ما فيها من بني إسرائيلَ وهم لم يَعملوا بها ، ولم ينتفعوا بآياتها إلا أنها عامةٌ في كل مَنْ عَلِم ولم يَعْمَلْ بعلمه ، أو تعلَّم الألفاظَ وحَفِظَها ثم لم يَسْع إلى فهْم دلالاتها ، ولا عَمِل بها ، ويرى ابنُ القيم أن كل من حمل القرآنَ على ظهر قلب ، فقراً أه بغير تدبُّر ، ولا تفهم ، ولا تنباع له ، ولا تحكيم له ، ولا عَمِل بموجبه فهو كحمار على ظهره تفهم عمل أسفار ثقيلٌ لا يدري ما فيها ، وإنما حظه منها حَمْلُها على ظهره ليس إلا ، فحظه من كتاب الله كحظ هذا الحمارِ من الكتب التي على ظهره ثم يقول – وضي –الله عنه : فهذا المثلُ وإن كان قد ضُرِب لليهود فهو متناولٌ من حيثُ المعنى

لمن حَمَل القرآنَ فَتَرك العملَ به ، ولم يؤدِّ حقَّه ، ولم يَرْعه حقَّ رعايته .

وواضح أن الغرض من ضرب هذا المثل الذَّمُ بالجهالة المساوية لجهالة البهائم، وبالتدبُّر في الجَمْع بين الطرفين ؛ المشبَّه والمشبَّه به نرى – أيضا – الذمَّ بالشقاء في شيء يتعلق به غرض جليلٌ وفائدة شريفة مع حِرمان ذلك الغرض وعدم الوصول إلى تلك الفائدة ، ونرى استصحابَ ما يتضمَّنُ المنافع العظيمة ، والنعمَ الخطيرة من غير أن يكونَ ذلك الاستصحابُ سببًا إلى نيْل شيءٍ من تلك المنافع والنعمِ الجليلة .

والشَّبَهُ مُنتزَعٌ من أشياءَ أُلِّفَتْ وقُرِن بعضُها إلى بعض ، أي من أحوال الحمارِ وهو أنه يحملُ الأسفارَ التي هي أوعيةُ العلوم ، ومستودَعُ ثَمَرِ العقول ، ثم لا يُحِسُّ بما فيها ، ولا يشعرُ بمضمونها ، ولا يفرِّقُ بينها وبين سائر الأحمال التي ليست من العلم في شيء ، ولا من الدلالةِ عليه بسبيل ، فليس له حظَّ سوى أنه يَثْقُلُ عليه ، وَيَكِدُّ جَنبيه .

وفي هذا المثَل تقبيحٌ لعمل اليهود للتنفير من مثله ، لذا قبَّح الله مَثَلَ هـ وُلاء القومِ وذمّه فقال : ﴿ بِئُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِئَايَاتِ ٱللهِ ﴾ أي المثَل الذي ضَرَبه لهم سبحانه ﴿ وَٱللهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ أي الظالمين لأنفسهم بإعراضهم عن نور الحق .

#### من سورة الجاثية

# ٢٨-١- تَعِسَ مَن اتخذ إلهَهُ هـ وَلهُ.

قال الله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ آتَّحَذَ إِلَهُهُ هَوَىٰهُ وَأَضَلَّهُ ٱللهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَحَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَـٰوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ ٱللهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾(١) .

هذه الآية الكريمة من سورة الجاثية (١) ، وهي من السور المكية ومن مقاصدها : لَفْتُ العبادِ إلى الآيات القائمة في الكون وفي حلَّق الإنسانِ وسائرِ الحيوانِ مَمَّايدلُّ على وجود الخالقِ ووحدانيتِه ، وَيُبرهِنُ على كال قدر تِه وحكمتِه سبحانه وتعالىٰ ، ثم أنذرت السورة الكريمة الذين كذَّبوا بآياتِ الله ، واستكبروا عن سماعها .

وبَيَّنت أن الأهواء والأغراض الخاصة مَزَّقت الأمة الواحدة ، وجعلتها شيعًا وأحزابا كما وقع لبني إسرائيل ، فقد أنعم الله عليهم بإنزال الكتاب وإرسال الرسل ، وبعد أن عَلِموا الصراطَ المستقيمَ الذي يجمعُهم على طريقِ الحقِّ فرَّقَهم الرسل ، وبعد أن عَلِموا الصراطَ المستقيمَ الذي يجمعُهم على طريقِ الحقِّ فرَّقَهم الحسدُ والهوى ليكونَ في ذلك عِبرةٌ لأهل الإسلامِ والإيمان ، لذا نهى الله عز وجلَّ نبيّه عن اتباع أهواءِ الذين لا يعلمون ، وأمره بالثبات على شريعةِ الإسلام .

ثم جاءالتعجُّبُ من حال من يتخذ الهوى إلها فيسيرُ وراءالشبهات والشهواتِ غيرَ مبالٍ بما جاء به الوحْيُ .

<sup>(</sup>١) الجاثية : ٢٣ .

كاسفه الطن والبرهان ، فهم ينسبون الموت إلى مرور الأيام وتوالي الشهور نظر في الدليل والبرهان ، فهم ينسبون الموت إلى مرور الأيام وتوالي الشهور والأعوام ، وقد بَيَّنت السورة الكريمة أن الله عز وجل هو الذي أوجدنا من العدم وهو الذي يُميتنا ، وسيجمعنا في يوم لا ريب فيه للحساب والجزاء ، وفي القيامة يخسرُ المبطلون ، ويُدخِلُ الله أهلَ الإيمان والصلاح في رحمته ، وتُكْشَفُ النَّوايا ، ويُجْزَىٰ كُلُّ إنسان بعمله ، فسبحان ربِّ السمواتِ وربِّ الأرضِ ربِّ العالمين ، سبحان من له الجلال والعظمة والسلطان في العالمين ؛ العُلوى والسُفلى ، وهو المنعم وحده ، وله الحمدُ وحده .

وفي قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّحَدَ إِلَهُ هَوَلَهُ ﴾ تعجيبٌ من حال مَن تَرَكَ متابعة الهُدَى إلى مطاوعة الهوى فكأنه يعبدُه ، فالكلامُ على التشبيه البليغ ، فقد شُبِّه الهوى بالإله ، ثم قُدِّم المفعول الثاني وهو ﴿ إِلَهُهُ ﴾ على المفعول الأول وهو ﴿ هَوَلَهُ ﴾ للاعتناء بالمفعول الثاني من حيث أنه الذي يدور عليه أمرُ التعجيب ، أي أفرأيت الذي جعل هواه إلهًا لنفسه بأن أطاعه وبنى عليه أمر دينهِ مُعْرِضًا عن استاع الحجةِ الباهرةِ ، وملاحظةِ البراهينِ النيِّرةِ بالكلِّية ، فالمعنى ، انظر إلى هذا الشخص وتعجَّب منه .

إن المشبه به هَ هَ الأصل هو: الإله ، والمشبّة هو الهوى ، وأصلُ الجملة: هَوَاهُ إلله ، أي جعل هواه كالإله فحُذفت أداة التشبيه ، لأن الملحدين والكافرين نَزَّلُوا أهواء هم في المتابعة منزِلة الإله ، فَقُدِّمَ في الآية المشبّة به الأصليُّ وهو ﴿ إِلَهُ هُ وأُوقِع مُشبَها ليُؤذِنَ بأن الهَوى في باب استحقاق الخضوع والعبادة عندهم أقوى من الإله عزَّ وجل ، والقرينة هاهنا عقلية دالة على أن ﴿ إِلَهُ هُ هُ و الخبرُ أي المفعولُ الثاني لاتَّخَذَ لأن المعنى على ذلك .

لقد عَجَّبَ الله سبحانه مِمَّن رَكِبَ رأسه ، واتَبع هواه ، وترك هِداية الدين الحق ، وأضلَّه الله عز وجل وهو سبحانه العليم باستعداده وخُبث طويَّته ، وأنه مِمَّن يَميل إلى تَدسِية نفسِه ، واجتراج الآثام والمعاصي ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ الله مِمَّن يَميل إلى تَدسِية نفسِه ، واجتراج الآثام والمعاصي ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ الله عَلَمُ هَوَلُهُ وَأَضَلَّهُ الله عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾ أي انظر واعْجَبْ من حال هذا الذي رَكِب رأسه ، وترك الرشاد ، وأطاع الهوى فكأنه جعله إلها يعبده من دون الله ، فهو لا يَهْوَى شيئا إلا فَعلَه ، لا يخاف ربًا ، ولا يَحْشَى عقابا ، وينغمِسُ في شهواته وأهوائِه ، لا يفكر في عاقبة ما يعمل ، فهو من المخذولين غير الموققين للخير ، لأن الله عز وجل قد عَلِم أنه لا يَهتدي وَلَوْ جَاءته كلُّ آية ، لِمَا في نفسه الخير ، لأن الله عز وجل قد عَلِم أنه لا يَهتدي وَلَوْ جَاءته كلُّ آية ، لِمَا في نفسه الخبيثة من الميل إلى الفساد ، ومتابعة الشهواتِ ، والإيغالِ في القبيح دون زاجرٍ ولا وازع .

فهو ممن ختم الله على سمعه وقلبه ، فلا يتأثر بموعظة ولا يفكّر في برهان ، وجعل سبحانه على بَصَره غِشاوة مانِعة من الاستبصار والاعتبار ﴿ وَحَتّمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَاوَةً ﴾ والكلامُ على التمثيل من قبيل الاستعارة. والخَتْمُ معناه الطبعُ والتغطيةُ على الشيء فلا يوصلُ إلى ما فيه ولا يدخله شيء كختم البابِ والإناء ، والغِشاءُ هو الغطاءُ ، فالحتمُ على سمْع مَنْ عَبَدَ هَواه ، هو عَدَمُ فهمِه للقرآن إذا تُلِي عليه ، وعدمُ استجابتِه للداعي حين يدعوه إلى الإيمانِ بوحدانية الله – عز وجل ، والخِشاءُ على القلب هو عَدَمُ وَعْيِه عن الحق مفهومَ مخاطباته وعدمُ الفكرِ في آياته ، والغِشاءُ على بصر هذا المحذول عن الحق منه وقيقه إلى النظر في الآيات نَظرَ إنعام وتدبُّر وتفهُم للاستدلال بهذه الآياتِ الكونيةِ على عظمةِ خالقِها ، ومدبرِ أمرها ، وعلى كال سلطانِه ، فكأنَّ عطاءً على بصره يمنعُه أن يُبْصِرَ حُجَجَ الله وآياتِه في الآفاق والأنفسِ فيستدلَّ بها غلى وحدانية الخالق ، ويعلمَ بها أنه لا إله إلا الله ، وإذا خُذِلَ العبدُ والعياذُ بالله على وحدانية الخالق ، ويعلمَ بها أنه لا إله إلا الله ، وإذا خُذِلَ العبدُ والعياذُ بالله

فَمَن بعد الله يَهديه ؟ .

فتأمَّل حال عابد هواه الغارق في الشبهات والشهوات ، وكأنَّ على قلبه حائلًا وغطاء محسوسًا يمنع نور الإيمانِ من الدخول إليه ، وكأنَّ غطاء أيضا على سمعه لا ينفذُ منه إلَّا ما يُناسِبُ هواه ، ويمنعُ السمعَ من استقبال البرهانِ والدليل والعِظَة والعِبرة مِمّا يَهْدِي إلى الخير ، ويدلُّ عليه ، ويُرشِدُ إليه ، فيصيرُ حالُ المتحدِّثِ معه كحال الراعي الذي يُنادِي على البهيم الذي يسمع صوتًا ولا يفهم معنى ، ثم تأمَّل بَصرَ المخذولِ يُحمْلِقُ فيما حوله ولا يُدرك سِرَّ الشيء ، فهو لا يُحدِّث نفسه : أنَّ كلَّ مصنوع لا بدَّ له من صانع ، وأن جمالَ الصنعةِ وعظمتَها لَمِن أوضيح الأدلة على عَظمةِ الصانع وكبريائِه ، وكالِ قدرته ، ووحدانيتِه ، فهذا الملحدُ المخذولُ يَرَى وكأنه لا يُبصِر ، ولا يَرى ، تأمّل – أيضا – جمالَ التعبير وقوتَه في الخَيْم والغِشاوةِ والطبْع ، وكيف جَعَل هذا التعبير المعنى واضحا جليًّا قريًّا مؤثِّرا في النفس .

﴿ فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ ٱللهِ ﴾ أي فمن يُوفِّقه لإصابة الحقِّ وإبصار مَحَجَّةِ الرُّشد بعد إضلال اللهِ إيَّاه ، أي لا أحدَ يستطيع أن يفعل ذلك ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ أي تتعِظُون وتعرِفُون أن الله على كل شيءٍ قدير ، وأنه يفعل ما يشاء ، وأنه وليَّ المؤمنين وخاذِلُ المشركين .

قال مقاتل: نزلت في أبي جهل، وذلك أنه طاف بالبيت ذات ليلة، ومعه الوليدُ بنُ المغيرة، فتحدثا في شأن النبيِّ عَيْنِكُم ، فقال أبو جهل: والله إنِّي لأعلَم أنَّه لصادق، فقال له الوليد: مَهْ – أي اسكُتْ – وما دلَّك على ذلك! ؟ قال: يا أبا عبد شمس، كنَّا نُسمِّيه في صِباه الصادقَ الأمينَ، فلما تمَّ عقله، وكَمُل رشدُه، نُسمِّيه الكذابَ الخائن، والله إني لأعلمُ أنه لصادقٌ! قال: فما يمنعُك أن تصدقَهُ، وتؤمنَ به ؟ قال أبو جهل: تتحدثُ عني بناتُ قريشٍ أني

قد اتبعت يتيم أبي طالب من أجل كِسْرَةٍ ، واللات والعُزَّىٰ إِنِ اتَّبعتُه أبدًا ، فنزلت : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱلتَّحَذَ إِلَهُهُ هَوَلُهُ وَأَضَلَّهُ ٱللهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَحَتَمَ عَلَىٰ مَنْ اللهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَحَتَمَ عَلَىٰ مَنْ فِرُلُهُ وَقَلْبِهِ ... ﴾ الآية ، وهي عامة في أرباب الهوى المنصرفين عن هداية الدينِ الحق ، ونحو هذه الآية قولُه تعالى من سورة البقرة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآةً عَلَيْهِمْ ءَأَنَذُرْتُهُمْ أَمْ لَمْ تُسَذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ \* حَتَمَ ٱللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَلُوهِمْ غِشَاوَةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) .

وفي هذه الآية الكريمة تَقَدَّمَ السمْعُ على البصر كافي آية الجاثية ، وفي قوله تعالى من سورة الأنعام : ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَحَدُ اللهُ سَمْعَكُمُ وَأَبْصَلَرُكُمْ ﴾ (٢) وفي قوله تعالى من سورة الملك : ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَلُرَ وَالْأَبْصَلُرَ وَفَو اللَّهَ عَلَى مَن سورة الملك : ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَلُو وَالْأَنْفِلَةَ ﴾ (٢) وفي قوله من سورة المؤمنون ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَا لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَلُو ﴾ (٤) فاستَدلَّ بذلك مَنْ فَضَّل السمعَ على البصر ، قال : والسمعُ يُدْرَكُ به الجهاتُ الستُ وفي النور والظَّلمةِ ولا يُدْرَكُ بالبصر إلَّا من الجهة المقابلةِ ، وبواسطةٍ من ضياء وشُعاع ، وقال غيرُهم بتفضيل البصرِ على السمع لأن السمع لا يُدرَكُ به إلا الأصواتُ ، أما البصرُ فتدرَكُ به الأجسامُ والألوانُ والهيئاتُ كلُها ، وعلى أي حالٍ فالإنسانُ مسؤولٌ عن سمعه وبصره .

إِن الإِنسانَ إِذَا اتَّبع هواه ، ولم يُذعن للدين الحق ، ضلَّ ضلالًا بعيدا ، وقاده الهوى إلى ظلمات العقائد الباطلة ، والأعمال التي لا يُقرها الشرع ، ولا يقبلها العقلُ المستقيم ، كاأن الهوى يَهْوِي بالإنسان إلى مالا يَليق من الفساد والانحرافِ

<sup>(</sup>١) الآيتان : ٦ و ٧ .

<sup>(</sup>٢) الآية : ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) الآية : ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) الآية : ٧٨ .

والعِوَج ويصدُّ صاحِبَه عن التدبر الصحيح ، ويحجبُه عن الحق والخيرِ والهُدَى ، وتُحجبُه عن الحق والخيرِ والهُدَى ، وتُودِّي الأهواء إلى التفرُّق والتعادي لأن الحق واحدٌ ، والأهواء متعددة ومختلفة . لهذا جاء أنَّ أبا أمامة - رضي الله عنه - قال : سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكُمُ يقول : « ما عُبِدَ تحتَ السماءِ إلى الله مِن الهوى » .

قال ابن عباس : ما ذَكر الله هُوى في القرآن إلّا ذمّه ، قال الله تعالى من سورة الأعراف : ﴿ وَٱلَّبِعَ هَوَلهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ الأعراف : ﴿ وَٱلَّبِعَ هَوَلهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتُوكُهُ يَلْهَتْ ذَّلِكَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِأَيَاتِنَا ﴾ (١) ، وفي وصفِ مَنْ غَفَل قلبُه عن ذِكْر الله جاء في سورة الكهف : ﴿ وَٱلَّبِعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فَرَطًا ﴾ (٢) ، وفي التحذير من اتباع الهوى في الحكم بين الناس جاء في سورة فرطًا ﴾ (٢) ، وفي الذين ظلموا ص : ﴿ وَلَا تُتَبِع ٱللهَوى فَيُضِلّك عَن سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ (٣) ، وفي الذين ظلموا أنفسَهم بالشرك جاء في سورة الروم : ﴿ بَلِ ٱلنّهَ عَالَذِينَ ظَلَمُواْ أَهْوَآءَهُم بِعُيْرِ عَلْمَ فَاسَعَهم بالشرك جاء في سورة الروم : ﴿ بَلِ ٱلنّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهْوَآءَهُم بِعُيْرِ عَلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلّ ٱللهُ وَمَالَهُم مِّن تُنْصِرِينَ ﴾ (٤) .

### الدين الحق نور ومنجاة من المهالك :

إن الإنسان العاقل الحكيم الذي ينظر في العواقب هو الذي يجعلُ هواه وميلةً تَبعًا لما جاء به الدينُ الحقُ ، لأنه بذلك يستقيم حاله ، ويسلمُ من الغوائل ، وينجو من المهالك ، إذ طريقُ الدين هو الطريقُ المأمونُ السالمُ من العثرات وبلزومه يَسلَمُ المرءُ في العاقبة بإذن الله تعالى ، وقد بيَّن النبيُ عَيِّلَةً أن الإيمانَ لا يتمُّ إلَّا بإخضاع الأهواء لما جاء به الوحْيُ ، ولفظُ الحديثِ كارواه ابنُ عمرو : « لا إلَّا بإخضاع الأهواء لما جاء به الوحْيُ ، ولفظُ الحديثِ كارواه ابنُ عمرو : « لا

<sup>(</sup>١) الآية : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) الآية : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الآية : ٢٩ .

يؤمِنُ أحدُمَ حتَّى يكونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِعْتُ بِه » وهذا أمارةً على العقل السليم والفكر المستقيم إذ الكيِّسُ العاقل السديدُ الرأي هو الذي يرى نفسه دوما مقصرًا في أداء الطاعاتِ فيجتهد ، ويزدادُ من المبرات والصالحاتِ واضعًا نُصْبَ عينيه الموت وما بعد الموتِ من حسابٍ وجزاء ، أمَّا الأحمقُ الفاجرُ القصيرُ النظرِ الفاسدُ الرأي والفكرِ فهو الذي يُطلق نفسه وراء هواها وشهواتِها ، ويُسرِفُ على نفسه ، فيقصرُّ في الطاعة ، وتُذِلُه الدنيا ، وتستعبدُه الملذاتُ العاجلة ، ويغفلُ عن الآجلة ، وقد جاء في الحديث الشريف : « ثلاثُ مهلكاتٌ ، وثلاثُ منجيات ، فالمهلكات : شُحَّ مَطَاعٌ ، وهَوَىً مَتَبعٌ ، وإعجابُ المرء بنفسيه ، والمنجياتُ : خشيةُ اللهِ في السِرِّ والعلانية ، والقصدُ في الغِنى والفقر ، والعدلُ في المنجياتُ : خشيةُ اللهِ في السِرِّ والعلانية ، والقصدُ في الغِنى والفقر ، والعدلُ في الرضا والغضب » .

قال الشعبى: إنما سُمِّي الهَوى ﴿ هَوى ﴾ لأنه يَهوي بصاحبه في النار ، إن كُلُّ شابة وكلَّ شابِّ بل وكلَّ ذي عقل لو تَرَكَ نفسَه بلا وازع ولا رادع عن الشر والفساد لصنارت حياة الإنسان أسواً من حياة السباع في الآجام ، إذ تُنتَهَكُ المُحرمات ، وتَضِيع الحقوقُ ، وتَفْسُدُ المسالكُ والأخلاقُ ، وتحتلُ الموازينُ تبعا للأهواء والأغراض والشهوات ، يقول أبو الدرداء - رضي الله عنه : إذا أصبح الرجل اجتمع هواه وعملُه وعلِمُه ، فإن كان عملُه تبعًا لهواه فيومُه يومُ سُوء ، وإن كان عملُه تبعًا لمعلمه فيومُه يومٌ صالح .

وفي الحكمة لسهل: هواك داوك ، فإن خالفته فدواؤك ، لذا كان الدينُ الذي نزل به الوحي من عند الله عز وجل من أعظم النعم على العباد لأنه يهذب الضمير ، ويُحيي القلب ، ويعينُ للناس ما ينفعهم وما يضرُّهم ، ويوضيِّح

الحلال والحرام ، والخير والشر ، ويرسم طريق السلامة والطمأنينة . وإن الله عز وجل أعلم بعباده وبما تصلُح به نفوسُهم وأحوالُهم ، فإذا خضعت الأهواء للدين الحقّ ، وأذعن الخلقُ لأوامر الخالقِ ، وأطاعوه ، واتّبعوا نبيّه فازوا وأفلحوا ، لأن الإنسان إذا كان عملُه تبعًا لهواه ساءت عاقبتُه ، وإن كان عملُه تبعًا لعلمه وإيمانِه بخالقه ومراقبته لربّه فإنه يوفَّق للخير بإذن الله ، ويسلكُ مسالكَ أهلِ الهُدى والصلاح ، والله عز وجل يقول : ﴿ وَأَمّا مَنْ حَافَ مَقَامَ رَبّهِ وَنَهَى آلنَفْسَ عَنِ آلْهَوَى \* فإنَّ ٱلْجَنّة هِي آلْمَأُوى ﴾ (١) . اللهم يا مثبت القلوب ثبّت قلوبنا على دينك وعلى طاعتك واهدِنا لما تُحبه وترضاه .

۱۱ النانوات ، ۱ ۹ ۹ ۶ .

### ٣٩-٥- مِنْ صَلَالُ الذينَ جَعَلُوا إِلْهُهُم هُواهُم.

بعد أن بيَّنتْ سُورَةُ الجاثيةِ أنَّ المشركين قد اتَّخذوا إله هُم هواهم ، وأن الله سبحانه وتعالى قد أضلَّهم على عِلْم بِحَالِهم ، وأنه سبحانه قد خَتَم على سمْعهم وقلْبِهم ، وجعل على بَصرِهم غِشْاوة .

ذكر السياقُ بعد هـ ذا جنايةً أحرى من جناياتهم ، وحماقةً من حماقاتهم ، ذُلك أنهم أنكروا البعثَ والحياةَ بعد الموت ولم يَلتفِتوا إلى آيات الله في السمواتِ وفي الأرض الدالةِ على كالِ قدرته وسلطانه ، ولم يتدبروا آياتِه في خلق الإنسانِ وفيما بَثِّ من دابَّة ، وفي احتلاف الليل والنهار ، وفيما أنزل الله من السماء من المطر فأحيابه الأرض بعدموتها ، وفي تصريف الرياح وأعاجيبها في حالَيْ ما تأتي به من خيرٍ أو شرِّ ونَفْعٍ أو ضُرٌّ ، وفي غير ذلك من الآيات والبراهين الشاهدة بوجود الله ، والدالةِ على وحدانيتهِ وقدرتهِ ، وأنه سبحانه خالقُ كُلُّ شيءٍ ، والذي خَلَقَ الإنسانَ وأوجدَهُ قادرٌ على إعادته وإحيائِه بعد موتِه للحساب فالجزاءِ. إِنَّ المشركين والمُلْحِدِين يسمَعُون وكأنَّهم صُمٌّ ، ويُبصِرون وكأنَّهم عُمْيٌ لأن الملِحدَ يرى ظواهرَ الأشياء ، ويدركُ منافعَها المادية ، ولا يمتدُّ عقلُه وشعوره إلى ما تدلُّ عليه المصنوعاتُ من أنَّ صانعًا عظيمًا أوجَدها على مقتضَى الحِكْمة ، لهَٰذَا نَجُدُ الضَّالُّ الجاحدَ يَمِيلُ فِكُرُه عن الحقِّ ، ويَبنى أحكَامَه على الظنِّ والوهم ، لأن الله خَتَم على سمعِه فلا يتأثرُ بالآياتِ تُتلي عليه ليعتَبرَ بها ، ولا يتدبرُها ليعقِلَ ما فيها من الهداية ، وطَبَع على قلبه فهو لا يَعِي الحُقُّ ولا يهتدي أو يسترشدُ إلى صواب ، ولا يفقَهُ الهُدَىٰ ، لذا فقد أدَّىٰ بهم عَمَىٰ البصيرةِ إلى أن يَنسُبوا إلى الدهر والزمنِ ما لا يَقْدِر عليه ، بل مالا يفهمُه ولا يَعِيه ، ولنتدبر قوله تعالىٰ من سورة الجاثية : ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدُّنْيَا لَمُونُ وَمَا لَهُم بِذَاكِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ (١) .

وفي كل عصر ينسب ه والاعلاحدة إلى ما يُسمَّونه (الطبيعة) ما لا يقبله الفكرُ المستقيم ، وما يأباه العقلُ السليم ، إذ الطبيعة أو الآياتُ الكونية ومنها الليلُ والنهارُ ، والشمسُ والقمرُ ، واليابسةُ والبحرُ وغيرُ ذلك كلُّها مخلوقاتٌ وجدَت بعد أَنْ لم تكُن ، وهي مسخَّرة لِما نُحِلقَت له ، وكا أن لها بداية فلا بدَّ لها من نهاية في يَوْمَ ثَبَدُلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضُ وَٱلسَّمَوَاتُ فَنَ اللهِ اللهِ في الكون تشهدُ بأنها يَخُلُقَ نفسَه ، ولا يُوجَدَ بدون مُوجِد ، لذا فإن كل آيةٍ في الكون تشهدُ بأنها مصنوعة ، وبأن لها صانعًا أوجدها على مقتضى حكمتِه سبحانه ، وسخَّرها بإرادته ، وأنها لا تملِكُ ضرًّا ولا نفعا ، ولا تملِكُ أن تتصرفَ في غيرها لأنها مأمورة لا آمِرة ، محكومة لا حاكِمة ، مملوكة لا مالِكة ، إذ الأمْرُ بيد اللهِ وحده ، والحكم لله وحده ، وهو الذي خلق الحلق ، وهو سبحانه المُبدِئُ المُعِيدُ والحُكم لله وحده ، وهو الذي خلق الحلْق ، وهو سبحانه المُبدِئُ المُعِيدُ المُعِيدُ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ في اللهُ وحده ،

وقد خلق الله عزَّ وجلَّ الناسَ ، وابتلاهم في الدنيا بالشرِّ والخيرِ فتنةً واختبارًا ، ومصيرُهم إلى الحياة الأبدية ؛ فريقٌ في الجنة وفريقٌ في السعير ، وقد ضلَّت أُمَّةٌ يَحْسَبونهم للنفادِ ، ويُظنون أنه لا حياة بعد الموت . ولنتدبر : ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَى إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا ﴾ وفي هذا إنكار منهم

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٢٩ .

للآخرة ، وتكذيبٌ للبعث ، وإبطالٌ للجزاء ، ومعنى : نموتُ ونحْيا : أي نموتُ نحْيا أي نموتُ نحْن وتَحيا أولادُنا من بعدنا ، أي ما ثَمَّ إِلَّا هـٰذه الدارُ يموتُ قومٌ ، ويعيشُ آخرون ، وليس هناك بعثٌ ولا قيامةٌ ، وقيل فيه تقديمٌ وتأخير أي : نحيا ونموت .

وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ يعني السنينَ والأيام ، أي يعتقدون أنه ما يُفنيهم إلا مرورُ الأيام والليالي ، فمرورُها هو المؤثّرُ في هلاك النفوس ، ويُضِيفون كلَّ حادثٍ إلى الدهر ، قال ابنُ عُينة : «كان أهلُ الجاهلية يقولون: الدهرُ هو الذي يُحيينا ويُميتنا ، فنزلت هذه الآيةُ ، لأنَّ أحكامَهُم الذي يُعلكنا ، وهو الذي يُحيينا ويُميتنا ، فنزلت هذه الآيةُ ، لأنَّ أحكامَهُم هذه مبنيةٌ على الوهم والتخمينِ من غير حُجَّةٍ ولا نظرٍ ولا دليل » ﴿ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ ، أي وما لهم بِقَصْرِ الحياةِ على حياةِ الدنيا ، ونسبَتِهم الإهلاكَ إلى الدَّهر ، ما لهم عِلْمٌ يَستند إلى عقل أو نقل ، وقصارى أمرِهم الظنُّ والتخمينُ من غير أن يكونَ لهم ما يتمسّكون به من حُجَّة نافذة .

رَوى أبو هريرة عن النبى عَيِّقِ قال : « كان أهلُ الجاهلية يقولون ما يُهلكنا إلا اللهُ والنهارُ ، وهو الذي يُهلكنا ويُميتنا ويُحيينا ، فَيَسُبُّون الدهرَ ، قال الله تعالى : « يُؤذيني ابنُ آدمَ يسبُّ الدهرَ وأنا الدهرُ بيدي الأمرُ أُقلِّبُ الليلَ والنهار » (١) . . ومن قوله « قال الله » الحديثُ في البخارى وخرجه مسلم وأبو داود .

ولقد أحسن مَنْ قال:

ابَه لا تَلُم الدهرَ على غَدْره \_ \_ \_ \_ وينتهي الدهرُ إلى أمره

يا عاتبَ الدهـ إذا نابَـه الدهـرُ مأمـورٌ له آمـــرٌ

<sup>(</sup>١) قرطبي / الجاثية .

كم كافر أمواله جمَّة تزداد أضعافا على كفره ومؤمن ليس له دِرهم يزداد إيمانا على فقره

اللهُ خالقُ كلِّ شيءٍ :

لقد كان الجاهليون يعتقدون أن الدهر هو الفاعل ، فكانوا إذا أصابهم ضرّ أو ضيّم أو مكروة نسبوا ذلك إلى الدهر ، فقيل لهم : لا تسبّوا الدهر ، فإن الله هو الدهر ، أي إنَّ الله هو الفاعل له ذه الأمور التي تُضيفونها إلى الدهر ، فمن سبّ الدهر رجَعَ السبُّ إليه سبحانه وتعالى فنُهوا عن ذلك . وفي الحديث القدسي يقول ربُّ العزة والجلال : « يُؤْذِيني ابنُ آدَم يقول : يا خيبة الدهر ، فلا يقولنَّ أحدُكم يا خيبة الدهر ، فإذا شِئتُ قبضتُهما » أحدُكم يا خيبة الدهر ، فإذا شِئتُ قبضتُهما » في مسلم مِثْلُه .

وفي هذا تصحيحٌ للعقيدة ؛ إذ الفاعلُ في الحقيقة للأمور التي يُضيفها الإنسانُ إلى الدهر وإلى الزمنِ هو الله تعالى وحده ، والزمنُ إنما هو ظَرفٌ لمواقع هذه الأمور ، قال الشافعيُ وغيرُه من الأئمة -رضي الله عنهم - في تفسير قوله عليه عليه عليه : « لا تسبُّوا الدهر ، فإن الله هو الدهر » قالوا : كان العربُ في الجاهلية إذا أصيبوا بشدة أو بلاء ، قالوا : يا خيبة الدهر ، فيُسنِدون تلك الأفعالَ إلى الدهر وَيَسبُّونه ، وإنما فاعلُها هو الله تعالى ، فكأنهم إنما سَبُّوا الله عزَّ وجل لأنه فاعلُ ذلك في الحقيقة ، فلذا نُهي عن سبِّ الدهر بهذا الاعتبار ، لأن الله تعالى هو الدهرُ الذي يَعْنُونه ، ويُسنِدُون إليه تلك الأفعال .

وإن الضالَّ عن الحق المعاندَ إذا تُليت عليه الآياتُ الواضحاتُ والحجَجُ القاطعاتُ بإمكان البعثِ بعد الموتِ لجأ إلى التعنُّت وأعرضَ عن الدليل:

﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَـٰ ثَنَا بَيِّناتٍ مَّا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱنْتُواْ بَأَبَآ بِنَآ إِن كُنتُمْ صَلْدِقِينَ ﴾(١) أي إذا تُقرَأُ على هلؤلاء المشركين آيَاتُنا المنزَّلَةُ في جَواز البعثِ بعد الموت ، لم يكن لهم من حُجَّة في دحْض هـ ذا إلا أن قالوا: التُوابآ بائنا الموتَىٰ نسألُهم عن صِدْق ما تقولون ، وتسمية كلامهم الزائفِ حُجَّةً ضرْبٌ من التهكم ، وَمِثْلُ ذٰلك في كلام البلغاء : تحيةُ بينهم ضَرَّبٌ وَجِيعٌ ، فقد سُمِّي الضربُ الموجعُ تحيةً ، و ﴿ حُجَّتَهُمْ ﴾ في الآية الكريمة خبرُ كانَ مقدَّم ، واسمُها ﴿ أَنْ قَالُواْ ﴾ أي قولُهم ، فردَّ اللهُ عزَّ وجلَّ عليهم بقوله : ﴿ قُلِ ٱللهُ يُحْيِيكُمْ ﴾ يَعني بعد كونِكُم نُطَفًا أمواتًا ﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَاٰمَةِ ﴾ أي كما أحياكم في الدنيا ، ثم أكَّد ذلك بقوله تعالى : ﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ أي لا شكَّ في هـٰذا الجمْعِ والبعثِ ، فإنَّ مَنْ قَدَر على البدء قَدَر على الإعادة ، والحكمةُ قاضيةٌ بأنَّ البعثَ آتِ لا شكَّ فيه لتُجْزَىٰ كلَّ نفس بما كسبت ، والأديانُ كلُّها متضافرةٌ على أن البعثَ حاصلٌ وأنَّ الناس سَيخْرجون من قبورهم للحساب والجزاء ، ﴿ وَلَلْكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أن الله يُعيدهم كما بدأهم ، ويَستبعِدون عودةَ الأجسامِ بعد تفَتُّتِها وحين تكونُ عِظامًا نَخِرةً باليةً ، كَا قال سبحانه ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا \* وَنَرَلْهُ قَرِيبًا ﴾(٢) أي يَرَوْنَ وُقوعَه بَعِيدًا ، والمؤمنون يرونه قريبًا ، وما دعا المشركين إلى ذٰلك الإنكار إلا جهلُهم وَقِصَرُ نَظَرِهم ، لا لأنَّ فيه شائبةَ ريْبٍ أو شكٍّ .

وفي هـُذا تنبية لذوي العقول الراجحةِ ليُعِدُّوا أنفسَهم ليوم الحساب ، والويلُ لِمَن اتَّخَذَ إلـٰهَه هَواه ، وَبَنَىٰ أحكامَهُ على الظنِّ والتخمين دون استرشادٍ بدين

<sup>(</sup>١) الجاثية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) المعارج : ٦ و ٧ .

#### طُوبَىٰ لمن اتَّعَظ :

قال سلمانُ الفارسيُّ - رضي الله عنه - : « إِنَّ في يوم القيامةِ لساعةً هي عشرُ سِنين يَخِرُّ الناسُ فيها جُثَاةً على رُكَبِهم حتَّى أن إِبراهيمَ عليه السلامُ ليُنَادِي : لا أسألُكَ اليومَ إِلَّا نَفْسي » .

وفي هذا الموقف العظيم يُقال لهم: هذا كتابُ أعمالِكُم يَشْهَدُ عليكم شهادة حقِّ دونَ زيادةٍ ولا نقصٍ ، فهو صورةٌ تطابِقُ ما فعلْتموه ، إِنَّا كُنَّا نأمرُ الحفظَة بنسْخ أعمالِكم وكتابتِها و إثباتِها عليكم ، فهي وَفْقُ مَا عَمِلتم في الدنيا بالدقَّة والضبط .

وقد جاء عن عليِّ - رضي الله عنه - كما عند القرطبي - : إن لله ملائكةً ينزِلون كلَّ يومٍ بشيءٍ يكتبونَ فيه أعمالَ بَنِي آدمَ .

﴿ هَـٰذَا كِتَـٰبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ ﴾ أي يُبين بيانًا شافِيًا ويشهدُ عليكم شهادةَ حقِّ لا شُبهةَ فيها ، ثم عَلَّلت الآيةُ مطابقةَ هـٰذه الشهادةِ لأعمالهم بقوله : ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي نأمر بنسْخِ ما كنتُم تعملون .

وفي هذا اليوم الشديد الهول ، وقد كُشِفَت الخبايا وفُضِحَت النَّوايا ، وظَهر

<sup>(</sup>١) الجاثية : ٢٧ : ٢٩ .

ما كان خافيًا على الناس ، إِذ ذاك تَتعالى أصواتُ النادمين المتحسِّرين : ﴿ يَنُونِلَتَنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَلْبِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلُهَا ﴾(١) وقد وَجَدَ الجميعُ ما عَمِلوا ما ثِلًا أمامهم ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكِ أَحَدًا ﴾(١) .

فطُوبَىٰ لمن وُعِظَ فاتعظ ، وانتفع بالقرآن العظيم ، وهزَّت قلبَه حِكمُه وأمثالُه وعِبرُه وعظاتُه .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الكهف : ٤٩ .

# ٤ - " إِنَّ الذي أحيا ها لمحيى الموتى " مَثَلٌ من الواقع المشاهَ العلى عودة الحياة إلى الموتى .

قال الله تعالى من سورة عبس:

﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَلْنُ إِلَىٰ طَعَامِةِ \* أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا \* ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلأَرْضَ شَقَا \* فَأَنبُتْنَا فِيهَا حَبًّا \* وَعِبًّا وَقَضْبًا \* وَزَيْتُونًا وَنَحُلًا \* وَحَد آبِقَ غُلْبًا \* وَفَلْكِهَةً وَأَبَّا \* مَّتَاعَا لَكُمْ وَلِأَنْعَلِمِكُمْ ﴾ (١) .

سورةُ عبس من السور المكيِّة ، وقد تُسمَّىٰ سورةَ الصاحَّة وسورةَ السَّفَرة ، وَسُمِّيت عند بعضِهم سورةَ الأَعمَىٰ ، وهي في ترتيب المصحفِ بعد سورةِ النازعاتِ ، ولمَّا ذَكَر اللهُ عز وجل في « النازعات » ﴿ إِلَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَىٰ الساعةَ ، ويخافُ أهوالَها ، ووظيفتُك الامتثالُ عا أُمِرتَ به من بيانِ اقترابِ الساعة ، وتفصيلِ ما فيها من فنون الأهوالِ عايُوحَىٰ به إليك ، وليس من وظيفتك تعيينُ وقتِها الذي لم يُفَوَّضْ إليك ولا إلى أحدٍ من الخلّق ، فما لهم يسألونك عَمَّا لم تُبْعَثْ له ؟ .

لَمَّا ذَكَر اللهُ ذَلك ذَكَر سبحانه وتعالى في سورة عبس مَنْ ينفعُه الإنذار ، ومن لم ينفعُه .

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٤ : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الآية : ٥٥ .

وَمِمَّاجَاء فِي سورة عبس : عِتَابُ رسولِ الله عَلَيْ على ما حدَث منه مع ابن أمِّ مكتوم ، وهو الرجلُ الأعمى الذي أقبل على مجلس رسولِ الله عَلَيْ وهو يدعو بعض زعماء قُريش إلى الإسلام ، وَيُذَكِّرُهم بأيَّامِ الله ، ويُحذِّرهم بطشه وجبروته ، فجاء ابنُ أمِّ مكتوم ، فقال : يا رسولَ الله أقرِئنِي وعَلَمني مِمّا عَلَمك الله ، وكرَّر ذلك وهو لا يعلم تشاغُله بالقوم ، فكرِه الرسولُ عَلَيْ قَطْعه لكراهه ، وظهرت في وجهه الكراهة ، فعبسَ وأعرَضَ عنه ، فأنزل الله عز وجل : بسْمِ الله الرَّحمٰنِ الرَّحِيمِ ﴿ عَبسَ وَتَوَلَّى \* أَن جَآءَهُ ٱلأَعْمَى \* وَمَا يُدرِيكَ لَعَلَهُ يَزَكَّى \* أَوْ يَذَكَّرُ فَتَنفَعَهُ ٱلذِّكْرَى ... ﴾ الآياتُ إلى قولِه تعالى : ﴿ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهَىٰ ﴾ (١) .

وكان الرسول عَيِّقَ بعد نزولِ هذه الآياتِ يُكرِمُ ابْنَ أُمِّ مكتوم ، وَيَسألُ عنه إذا غاب ، ويقول له إذا رآه : أهلًا بِمَن عاتَبَني فيه رَبِّي ، ثم يسألُه : ألكَ حاجة ؟ .

ومَا أعظمَها من تربية ! ومَا أشرفَها من قِيم ! .

وفي السورة الكريمةِ تنبية إلى فضْلِ القرآنِ العظيم ، وأنه ذكرى وموعظة لمن عَقَلَ وتدبَّر ، ثم أقامت السورة الكريمة الأدلة على وجود الخالقِ ووحدانيته وكالِ سلطانِه وقدرتِه ، وإذا تأمَّل الواحدُ منا : مِمَّ خُلِق ؟ ثم الأطوار التي يمرُّ بها ، ثم مَكَّنه مِن السعْي فيما قُدِّر له ، وَمَنْحَهُ العقلَ والفهمَ والتمييزَ حتى تنتهي حياتُه ، ويعودَ إلى الأرض : ﴿ ثُمَّ أَمَاتُهُ فَأَقْبَوهُ ﴾ إذا تأملنا ذلك بقلبٍ حيٍّ ، وَفِكْرٍ ويعودَ إلى الأرض : ﴿ ثُمَّ أَمَاتُهُ فَأَقْبَوهُ ﴾ إذا تأملنا ذلك بقلبٍ حيٍّ ، وَفِكْرٍ مُستقِيمٍ ، لآمَنَ الجاحدُ ، وازداد المؤمنُ إيمانًا بربّه وبالبعث والحسابِ والجزاءِ :

<sup>(</sup>١) الآيات : ١ : ١٠ .

﴿ ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُ ﴾ أي بعثَه بَعْدَ مَوْتِه في الوقْتِ الَّذِي قَدَّرَهُ سَبْحَانَه في عِلْمِه .

ثم ضربت السورةُ المثَلَ على إمكان البعثِ ، وخروج الموتى من قبورهم كنباتِ الزرع بعد دُثُوره ، ثم بَيَّنت أهوالَ القيامة وانشغالَ كلِّ امرِى بنفسه عن أخصِّ الناسِ لديه ، وفي الآخرة يكونُ الناسُ فريقين ، فريقَ السعداء ، وفريقَ الأشقياء .

هذا بعضُ ما تضمنتُهُ السورةُ الكريمةُ لتنبيه الغافلين ، والتذكيرِ بِنِعَمِ اللهِ عز وجل ، وتطهيرِ النفوس ، وتزكيتِها بالفضائل العاليةِ والعملِ الصالح ، وإعدادِها لتكونَ أهلًا للسعادة الأُخروية .

أمَّا المثَّلُ الذي ضربَه الله -عز وجل - لبعث الموتئى من قبورهم وأمَر الإنسانَ ان يلتفِتَ إليه ، وَيُطِيلَ النظر والتأمُّل ، ليَسْتَدِلَّ بإحياء النباتِ من الأرض الهامدة على إحياء الأجسام بعدما كانت عِظَامًا بالية ، وَتُرابًا مُتَمَزِّقًا ، هذا المَثَلُ بَداً بقوله تعالى : ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ ، أي : فَلْينظر : كَيْفَ حَلَق الله طعامه ، وهذا النظر وهو نظر القلب بالفِكر ، أي : ليتدبّر كيف حَلَق الله طعامه ، وهو قوام حياته ، وكيف هَيًّا له أسباب المعاش ، ليستعدّ بها للمعاد .

وقال الحسنُ ومجاهد : ﴿ فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴾ أي إلى مَدْخَلِه وَمَحْرَجه .

وروى ابنُ أبي خيثمةَ عن الضَّحاك بنِ سفيانَ الكلابي قال : قال لي النبيُّ عَلَيْكُ : « يا ضَحَّاكُ ، ما طعامُكَ ؟ » قلتُ : يا رسولَ الله ، اللحمُ واللبنُ . قال : ثُم يَصِيرُ إلى ماذا ؟ قلتُ : إلى ما قد عَلِمْتَهُ ، قال : فإنَّ الله ضَرَبَ ما يَخْرُج من ابنِ آدمَ مثلًا للدُّنيا » .

وَرُوي عن أُبَى بنِ كعبٍ أن رسولَ اللهِ عَلِيْكُ قال : ﴿ إِنَّ مَطْعَمَ ابْنِ آدَمَ جُعِلَ مَثَلًا للدُّنيا ، وإِنْ قَزَّحَهُ وَمَلَّحَهُ فانظُر إلى ما يَصير » .

وَقَزَّحَه : أَي تَبَّلُهُ ، من القَزْح وهو ما يُوضَعُ في القِدر من التَّوابِل كالكَمُّون والكُّزبرة ونحوِهما ، والجمعُ : أقزاح ، وَيُقال : قَزَح القِدْرَ قَزْحًا : جَعَل فيها التوابلَ ، وَقَرَّحَهَا – أيضا – .

والمعنى : إن المَطْعَمَ وإن تكلَّف الإنسانُ في إعداده وصَنْعتِه وتَطييبِه ما تَكَلَّف فإنَّه عائدٌ إلى حَالٍ يُكْرَهُ ، وَيُسْتَقَذَرُ ، فكذلك الدنيا الـمحروصُ على عمارتها وَنَظْمِ أسبابِها راجعةٌ إلى خَرابِ وإدبار .

وللتذكير بحقارة الدُّنيا ، وهوانها ، حتى لا تَشِعَّ النفوسُ بالفضل على المحتاجين والفقراء ، جاءعن أبي الوليد أنه سأل ابنَ عمر : عن الرجل يَدْخُلُ الخَلاء فينظرُ ما يَخْرُ جُ منه ، فقال ابنُ عمر : « يَأْتِيه المَلَكُ فيقول : انظُرْ ما بَخِلْتَ بِه إلى مَا صَار » .

وَكَا أَن فِي النظر إلى الطعام الذي هُيِّئ حتى يكونَ غِذاءً صِالِحًا للجِسِم ، يُرضِي النفس ، وتقوم به البِنْية ، وفي الفِكْرِ في مَدْخَلِه ومَخْرَجِه ما يَدلُّ على أن الدنيا وما فيها من زُخرف ومتاع وزينة مصيرُها إلى الزوال والانقضاء ، فإن هذا التأملَ أيضا يُذكِّرنا بالنَّعم ، ويبعثُ أهلَ العقلِ والحكمةِ على شُكْرِ المنعم سبحانه وتعالى والقيام بواجبِ الطاعة ، قبلَ انقضاءِ الأجل .

إِنَّ الطعامَ الذي نأكلُه إنما هو من بركات السماء والأرضِ كما قَدَّره الحكيمُ الخبير ، وفيه من الآيات والبراهينِ ما يشهدُ بكمال قدرتِه ، وكال تدبيره ، ويدلُّ على أن البعثَ أمرَّ مُمْكِنٌ ، وأنه آتٍ لا محالَة ، ولنتدبر :

﴿ أَمَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبًا ﴾ أي: أنزلنا الغيثُ والأمطارَ إِنزالًا بعْد أَن بَقِيَ حِينًا فِي جَوِّ السماء مَعَ ثِقَلِه .

﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ﴾ أي: أسكنّاه في الأرض ، فدخل في تُخومها ، وتخلّل في أجزاء الحبّ المودّع فيها ، فنَبَتَ وارتفعَ وظَهَر على وجه الأرض ، أي شَقَقْناها بالنباتِ من الحبوب ، والفاكهةِ مِمّا يَنْتَفِعُ به الإنسانُ والحيوانُ ، وما يَرَىٰ فيه المتدبرُ بديعَ الصّنعةِ ، وباهر الحِكمةِ ، وكالَ القدرةِ والتدبير .

﴿ فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبًّا ﴾ أي: كلَّ ما هو معروف من الحبوب كالقمح والشعير والأرز ، وسائر ما يُحْصَد وَيُدَّخُرُ ﴿ وَعِنبًا وَقَضْبًا ﴾ والعنبُ معروف ومنافعُه كثيرة ، وهو مِن وَجْهٍ غذاء ، وفاكهة مِن وَجْهٍ آخر ، والقضْبُ : هو القَتْ والعَلَفُ ، سُمِّى بذلك لأنه يُقضَبُ أي يُقْطَعُ بعد ظُهوره مَرَّة بعد مَرَّة ، وقال ابنُ عباس : هو الرُّطَبُ لأنه يُقضَبُ من النَّخْل ولأنه ذُكِرَ العِنبُ قبله ، وقال ابنُ عباس : هو الرُّطبُ لأنه يُقضَبُ من النَّخْل ولأنه ذُكرَ العِنبُ قبله ، وعن الخليل : أنه الفِصْفَ صَهُ الرَّطْبُ أي القَتُ الرَّطْبُ ، وأَطْلَق بعضُهم القضْبَ على ما يُقضَب من أغصان الشجرة ليُتَّخذَ منها سِهامٌ أو قِسِيٌّ ، كَا أَطْلِق على البقول التي تُقْطَع فَيَنبُتُ أصلها .

﴿ وَرَيْتُونًا وَنَحُلًا ﴾ والزيتونُ والنحلُ معروفان ، ومنافعُهما كثيرة ، ﴿ وَحَدَآئِقَ عُلْبًا ﴾ والحدائقُ جَمْع حديقة ، وهي البساتينُ ذاتُ الأشجار المشمرةِ عليها حوائطُ تُحِيطُ بها و ﴿ عُلْبًا ﴾ أي عِظامًا شَجَرُها ، جَمْعُ غَلْبًا ءَ بالمدّ أي ضخمةٌ عظيمةٌ ، وعِظَمُ الحدائقِ يكونُ بكثرة أشجارِها والتفافِها ، وقد يكون العِظَمُ في نفس الأشجارِ بأن تكونَ كلَّ شَجَرةٍ غَليظةً عظيمةً ، وقد جاء ذِكُرُ الحدائقِ بوصفها ذلك لبيان أن النعمة فيما تشتمِلُ عليه الحدائقُ بِرُمَّتِه ، فالنعمةُ في الأشجار بِجُملتها لا في ثَمَرِها خاصةً ، لأنه يُنتفَع بأخشابها ، وقد فالنعمةُ في الأشجار بِجُملتها لا في ثَمَرِها خاصةً ، لأنه يُنتفَع بأخشابها ، وقد

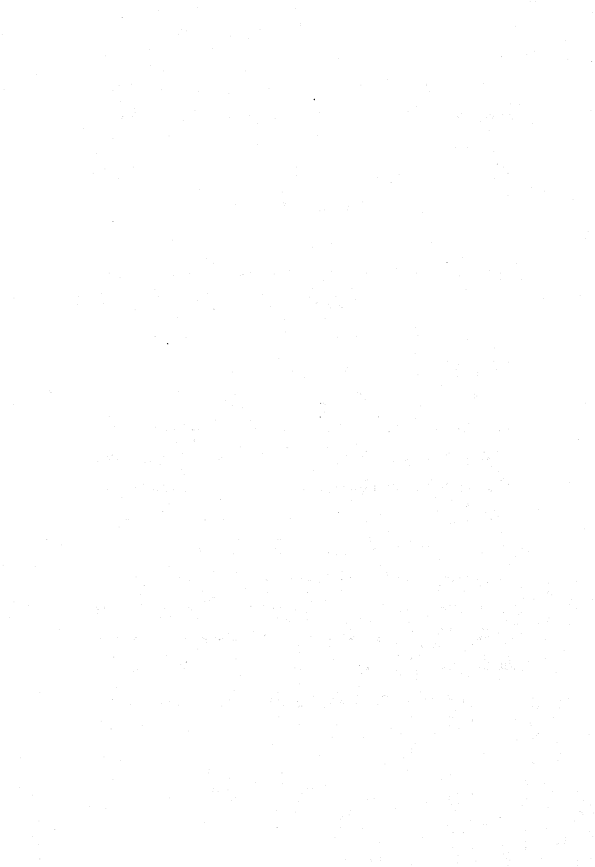
يُنتفَع بأوراقها ، كما يُنتفَع بِشِمَارها كالتِّين والخَوخ وغيرِهما ، وقد خُصَّت الفاكهة بالذكر بعد ذلك لأنها مما يَتَمَتَّعُ به الإنسانُ خاصة فقال : ﴿ وَفَكِهَةً وَالْمَاكُهُ وَاللَّبُ هُو المرعَىٰ لأنه يُوَّبُ أَي يُوَمُّ ويُقْصَد ، قال ابنُ عباس وغيرُه : الأَبُّ كُلُ ما أُنبت الأَرضُ مِمَّا لا يَأْكُلُه الناسُ ، وما يأكلُه الآدميون هو الحَصِيد ، ومنه قولُ الشاعرِ في مدْح النبيِّ عَلِيلِهِ :

لهُ دَعْوَةٌ ميمونةٌ ، رِيحُها الصَّبَا بِها يُنْبِتُ اللهُ الحَصِيدةَ والأَبَّا وجاءعن ابن عباس أيضا وغيرِه : الأَبُّ : ما تُنبِتُ الأَرضُ مِمَّا يَأْكُلُ الناسُ والأَنعامُ ، وقال الكلبيُ : هو كلَّ نباتٍ سِوى الفَاكِهة .

والمشهورُ عندهم أن الأبُّ ما تَخْتَصُّ به البَهامُم - والله أعلم - .

إن هذه الخيراتِ ، وتلك البركاتِ التي تَخْرِجُ من الأرض إنما هي إمتاعٌ وَعِيشةٌ لكم ولأنعامِكم في هذه الدارِ إلى يوم القيامةِ ، وإن دعوة اللهِ - عز وجلَّ - لعبادِه للنظر إلى طعامهم ، والتفكُّرِ فيه ، وفي إحياء الأرضِ المَيْتَةِ بللاء ، إن هذه الدعوة فيها تذكيرٌ وتنبيةٌ ، تذكيرٌ بِنِعَم اللهِ - عزَّ وجلَّ - ليشكروا المنعم ، ويُقِرُوا بفضله سبحانه ، ويعبدوه وحده ، وتنبيةٌ بضرَّبِ مَثَل من الواقع الذي يَرونه بعيونهم ، ويُحِسونه بأنفسهم ، إذ نحن نرى أثر الماءِ في احياء الأرض المَيتةِ فتخضرٌ ، وتهتزُّ بألوان الزروع النَّضِرة ، فكذ لك أمرُ البعثِ بعد الموتِ إذْ يُحيى الله الموتى عند انقضاء الدنيا ، فيخرجُون من قبورهم بكاملِ بعد الموتِ إذْ يُحيى الله الموتى عند انقضاء الدنيا ، فيخرجُون من قبورهم بكاملِ معدانه في سورة فُصلت : ﴿ وَمِنْ عَايَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشْمِعَةً فَإِذَ الله المُنْ المُمْتَى الْمُوتَى إِنَّهُ عَلَىٰ المَدرةِ وَكَالُ السلطان .

<sup>(</sup>١) آية : ٣٩ .



# شَتَ المواجع

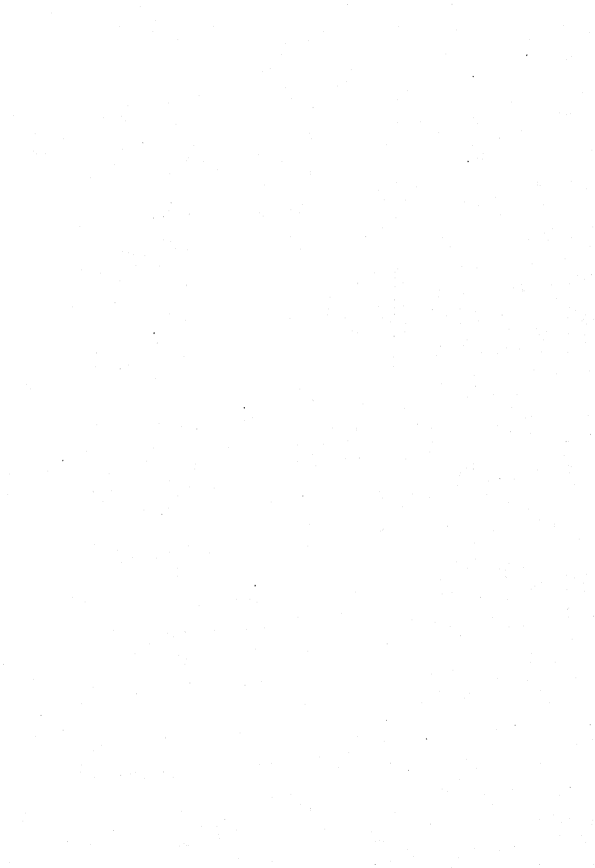
| القرن الهجري  | صاحب الكتاب          | اسم الكتاب                      |   |
|---------------|----------------------|---------------------------------|---|
|               | للإمام أبي عبد الله  | الجامع لأحكام القرآن            | ١ |
|               | محمد بن أحمد         | « تفسير القرطبي » طبعــة        |   |
| السابع        | الأنصارى القرطبي     | « دار الشعب » بالقاهـــرة       |   |
|               | للإمام أبو الفداء    | تفسير القرآن العظيم طبعة        | ۲ |
|               | إسماعيل عماد الدين   | « دار الشعب بالقاهـــرة »       |   |
| الثامن        | ابن عمر بن كثير      |                                 |   |
|               | لأبي القاسم جار الله | الـكشاف عن حقائــــق            | ٣ |
| estalik       | محمود بن عمر         | التنزيـــل وعيـــون الأقاويـــل |   |
| الخامس/السادس | الزمخشري الخوارزمي   | في وجوه التنزيل                 |   |
|               |                      | مطبعة « مصطفى البابي الحلبي     |   |
|               | Markeway (1994)      | وأولاده » بالقاهرة              |   |
|               | للعلامة أبي الفضل    | روح المعــــاني في تفسير        | ٤ |
|               | شهاب الدين السيد     | القــرآن العــظيم والسبــع      |   |
|               | محمــود الألــوسي    | المشاني « إدارة الطباعة         |   |
| الثالث عشر    | البغدادي             | المنيريـة القاهـرة » دار إحيـاء |   |
|               |                      | التراث العربي « بيروت »         |   |

|     | اسم الكتاب                     | صاحب الكتاب         | القرن الهجري  |
|-----|--------------------------------|---------------------|---------------|
| ٥   | تفسير القـــرآن الكـــــريم    | للإمام القاضي ناصر  |               |
|     | « البيضاوی » « مكتبـــة        | الدين أبي سعيد عبد  |               |
| e., | الجمهوريــــة العربيـــــة ،   | الله بن عمر بن محمد |               |
|     | بالقاهرة                       | الشيرازى البيضاوى   | الثامن        |
| ٦   | تنويـر الأذهـــان من ﴿ تفسير   | للشيخ إسماعيل حقى   |               |
|     | روح البيان ، دار القلـــم      | البروسوي            | الثاني عشر    |
|     | ( دمشق ) اختصار الشيخ          |                     | الرابع عشر /  |
|     | محمد على الصابوني              |                     | الخامس عشر    |
| ٧   | تفسير الخازن ( المسمى :        | للشيخ علاء الديس    |               |
|     | لباب التأويــل في معـــاني     | على بن محمد بن      |               |
|     | التنزيل » « مطبعة مصطفي        | إبراهيم البغسدادى   |               |
|     | الباني الحلبى وأولاده »        | الشهير بالخازن      | السابع/الثامن |
|     | وبهامشة: تفسير البغـــوى       | للشيخ أبي محمد      |               |
|     | المعروف بمعالم التنزيل         | الحسين بن مسعود     |               |
|     |                                | الفراء البغوى       | الخامس/الساد  |
| ٨   | •                              | للشيخ أحمد          |               |
|     | مصطفى البابي الحلبى            | مصطفى المراغى       | الرابع عشر    |
|     | وأولاده ، القاهرة              |                     |               |
| 9   | تفسير القــــرآن الحكيم        | للشيخ محمد رشيد     | الثالث عشر /  |
|     | « الشهير بتفسير المنار »       | رضا                 | الرابع عشر    |
|     | « وفيه صفوة ما قاله الشيخ محمد |                     |               |
|     | عبــــده في دروسه » « دار      |                     |               |
|     | المعرفة ، بيروت                |                     |               |

| القرن الهجري  | صاحب الكتاب                                | اسم الكتاب                        |
|---------------|--------------------------------------------|-----------------------------------|
|               | للشيخ محمد الأمين                          | ١٠ أضواء البيــــان في إيضاح      |
|               | بن محمد المختـــــار                       | القرآن بالقــرآن « مطبعــة        |
| الرابع عشر    | الجكني الشنقيطي                            | المدنى » القاهرة                  |
|               | للشيخ عبد القادر                           | ۱۱ تفسير جزء تبـــــارك « دار     |
| الثالث عشر /  | المغربي                                    | الشعب » القاهرة                   |
| الرابع عشر    |                                            |                                   |
|               | للعلامةعبدالكريمبن                         | ١٢ لطائف الإشارات « المجلد        |
|               | هوازن بن طلحــة                            | ٤ ، ٥ ، ٦ » « الهيئة المصرية      |
|               | النيْسابــــوري                            | العامة للتأليف والنشر »القاهرة    |
|               | القشيرى تحقيسق                             |                                   |
|               | الدكتـــور إبـــراهيم                      |                                   |
| الرابع عشر /  | بسيوني                                     |                                   |
| الخامس عشر    |                                            |                                   |
| الثالث عشر /  | للشيخ محمد عبده                            | ۱۳ تفسیر جزء عم                   |
| الرابع عشر    |                                            | « دار الشعب » القاهرة             |
|               | لأبي الفضل أحمد بن                         | ١٤ مجمع الأمشال « مطبعة           |
|               | محمـد بن أحمد بن                           | عيسى البابي الحلبيي »             |
| الخامس عشر    | إبراهيم الميداني                           | القاهـــــرة                      |
|               | للإِمام شمس الديس                          | ١٥ الأمشال في القـــرآن الكـــريم |
|               | محمد بن أبي بكر                            | « دار المعرفة » بيروت             |
|               | المعروف بابن قيِّم                         |                                   |
| السابع/الثامن | الجوزيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                   |

| القرن الهجري    | صاحب الكتاب         | اسم الكتاب                    |    |
|-----------------|---------------------|-------------------------------|----|
|                 | تأملات الشيخ عبد    | الأمثال القرآنية « دراسة      | 17 |
|                 | الرحمن حسن حبنكة    | وتحليـــــل وتصنيــــف ورسم   |    |
|                 | الميداني            | لأصولها وقواعدها              |    |
| الرابع عشر /    |                     | ومناهجها » « دار القلم »      |    |
| الخامس عشر      |                     | ب <i>يروت</i>                 |    |
| الرابع عشر/     | الدكتور محمد بكـر   | الأمثال القرآنية « دراسة      | ۱۷ |
| الخامس عشر      | إسماعيل             | تحليلية » « مطبعة الأمانة »   |    |
|                 |                     | القاهرة                       |    |
| الرابع عشر /    | محمود بن الشريف     | أمثال القرآن « إصدار          | ١٨ |
| الخامس عشر      |                     | دار المعارف القاهرة »         |    |
| الرابع عشر /    | الدكتور الشريف      | الأمثال في القرآن الكريم      | 19 |
| الخامس عشر      | منصور بن عون        | « عالم المعرفــــة » جدة      |    |
|                 | العبدلي             |                               |    |
|                 | الشيخ عبـد الجليـل  | صفوة صحيح البخارى             | ۲. |
| الرابع عشر      | عيسي أبىو النصر     | « جماعـــة الأزهـــر للـــنشر |    |
|                 |                     | والتأليـــف » القاهـــــرة    |    |
|                 | للإمام أبي محمد عبد | السيرة النبوية لابن هشام      | ۲١ |
|                 | الملك بن هشام بن    | « مطبعة مصطقى البابي          |    |
| الثاني / الثالث | أيوب الحميري        | الحلبي » القاهرة              |    |

| القرن الهجري    | صاحب الكتاب         | اسم الكتاب                    |
|-----------------|---------------------|-------------------------------|
|                 | لأبي بكر عبد القاهر | ٢٢ أسرار البلاغة              |
| •               | ابن عبد السرحمن     | « دار المعرفة » بيرو <i>ت</i> |
| الخامس          | الجرجانى            |                               |
|                 |                     | من المعاجم اللغوية:           |
|                 | لأبي القاسم محمود   | ٢٣ أساس البلاغة               |
|                 | بن عمر الزمخشري     | « دار صادر » بیروت            |
|                 | «صاحب الكشاف        |                               |
| الخامس / السادس | في التــــفسير »    |                               |
|                 | للعلامة مجد الديس   | ٢٤ القاموس المحيط             |
|                 | محمد بن يعقــوب     | « المؤسسة العربية للطباع_ة    |
| الثامن / التاسع | الفيروزي آبادي      | والنشر » بيروت                |
| صدر في القرن    | مجمع اللغة العربية  | ٢٥ المعجم الوسيط              |
| الرابع عشر      | « القاهرة »         | « دار المعارف » القاهرة       |



## كشاف الكتاب

| الصفحة     | البيان                                                                                      | القع             |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 0          | تقديم                                                                                       | . •              |
| q          | ۱ - تمهیل                                                                                   | ٢                |
|            | من سورة البقرة                                                                              | ٣                |
| ١٤         | ٢- ١- أصَاف الناسُ وَمَثَلَلْنَافَق.                                                        |                  |
| 19         | ٣- ب- مَن السفهَاء عَلَى الحقيقة.                                                           |                  |
| 7 £        | ٤ - ج - ففدوا النورويقي لهم الإجراق.                                                        |                  |
| 79         | ه - د - النفاق حيرة وضيلال.                                                                 |                  |
| ٣٤         | <ul> <li>٦ - هر- الهداية والنجاة على قدرنور</li> <li>الإيمان والعكمل .</li> </ul>           |                  |
|            | من سوية البقرة                                                                              | ٤                |
| <b>٣</b> ٩ | ٧ - وَفِي كَلْ شَكَ وَلَهُ أَيَّةُ<br>الْمُلَّ عَلَىٰ أَنْـ الْوَاحِـ دَ                    |                  |
|            | من سورة البقرة                                                                              | ٥                |
| ٤٤         | <ul> <li>٨ - ذُمَّ عَكم النفكروالتقليد</li> <li>الأعمل .</li> <li>من سورة المرثر</li> </ul> |                  |
|            |                                                                                             | 7                |
| <b>£</b> 9 | <ul> <li>٩ ـ الملحـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                             |                  |
| - <b>-</b> | من سورة الأعراف                                                                             | ٧                |
| <b>5</b>   | ١٠- الطيِّب وَالْخَبِيثُ                                                                    |                  |
|            | من سوية البقرة                                                                              | $\mathbf{A}^{-}$ |
| 09         | ١١- ١- في كل سُنبُلة مِانة حبَة.                                                            |                  |

| الصفحة | البيان                                                                                   | القع |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 70     | ١٢ ـ ب ـ لانوبد منكم جَزاءً ولا شكورًا.                                                  |      |
| ٧.     | ١٢ ـ ج ـ المحبطات .                                                                      |      |
| ٧٥     | ١٤ - د - جنَّة برَبْعَة .                                                                |      |
| ۸٠,    | ١٥ - ه - السَّلامة في الإخسالات                                                          |      |
|        | وحُسْن المخاتمة .                                                                        |      |
| ٨٥     | ١٦ - و - إن الله طبيب لانقبل إلا طبيبًا                                                  |      |
|        | من سورة البقرة                                                                           | 9    |
| 91     | ١٧- ١- أكل ربامنخبط في الدنيا                                                            | . •  |
| . • 1  | وُبُعْتُ كَالمُجْنَوُن فِي الآخرة .                                                      |      |
| 9 🗸    | ١٨ ـ ب ـ أَحَلَ للله البيعَ وَحَوَّحَ الرَبِيا .                                         |      |
|        | من سوية فُصِّلت                                                                          | ١.   |
| 1.4    | ١٩ ـ نفوّس غيرُ مُطَمَئِنَة                                                              | ,    |
|        | من سورة البقرة                                                                           | ))   |
| 1 . 9  | ۲۰ - لایُنی حذرمن قدکر.                                                                  | ,,   |
|        | من سورة البقرة                                                                           | 16   |
|        |                                                                                          | 11   |
| 118    | <ul> <li>٢١ - ألسنتهم أحلى من العسل -</li> <li>أمّا الفلوب فأمَرَّ من الصّب -</li> </ul> |      |
|        |                                                                                          |      |
|        | من سورة النور                                                                            | ١٣   |
| 17.    | مرد م الله نورًا لسَّطوت وَالأَرضَ،                                                      |      |
| 771    | م، بربه وقلوبُ العبَاد وقُلْبُ المؤمن                                                    |      |
|        | فيه سواج »                                                                               |      |
| 127    | ٢٤ ـ ج ـ مثل نوره كمشكاة فيها مصباح                                                      |      |
| 127    | ه ٢ - د - أصحابُ الجهل المكتب                                                            |      |
|        |                                                                                          |      |

| الصفحة                  | البيان                                                                                            | القع |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1 2 7                   | <ul> <li>٢٦ - هـ - طلماتٌ في الدنيا وَطلمَات</li> <li>في الآخرة وَوَيلُ اللِامِّعَات .</li> </ul> |      |
|                         | من سورة الحج                                                                                      | 12   |
| 1 & A                   | ٧٧- خاسرالدنبا والأخرة.<br>من سورة الرعد                                                          |      |
| 108                     | ۵ - ۱ - کباسط کفّیه ایی الماء.                                                                    | 10   |
| 17.                     | وى - م من عَبيدُه وَيْحَت قهم وَسُلطانه.                                                          |      |
| 177                     | ٢٠ -ج - هارتستوي الظلمات والنورُ.                                                                 |      |
|                         | ٣٠ - د ـ الله خالق كل شي فكيف                                                                     |      |
| 177                     | يُعبَدُ غَيرُهِ.                                                                                  | •    |
| ١٧٨                     | ٢٢- هـ الحق والباطل.                                                                              |      |
| 112                     | ٢٢ - و- كذلك يضربُ الله الأمثال.                                                                  |      |
| 19.                     | <ul> <li>٢٤ - ز - النجاة في الوقوف عند حدود الله</li> </ul>                                       |      |
| 197                     | واتباع نُبَيِّه صَلَى الله عَليه وَسَلم .<br>٣٥ - ح - ابعَا ينذك أولؤالا ليَابُ .                 |      |
|                         | ٢٦ ـ ط ـ كَال السَعْدَاءُ وحَال الأشقياء                                                          |      |
| 7.7                     | ومآلكل فرييق.                                                                                     |      |
|                         | من سورة الجمعة                                                                                    | 11   |
| , <b>T</b> , • <b>9</b> | ٢٧- يحمل أسفارًا نافعَة ويشقى                                                                     |      |
|                         | حملها .                                                                                           |      |
| •                       | من سورة الجاثية                                                                                   | ١٧   |
| 710                     | ٢١-١- تَعِسَ مَن اتخذ إلهَهُ هـ وَاهُ.                                                            |      |
|                         | ٢٩-٥- من صَلال الذينَ حِعَـ لوا                                                                   |      |
| . 774                   | اللهُهُم هُواهُم.                                                                                 |      |
|                         | من سورة عبس                                                                                       | ١٨   |
|                         | ٤٠- و إِنَّ الذي أحيهَ المالحيي الموتى "                                                          |      |
|                         | مثَّلٌ من الواقع المشاهَدعلى                                                                      |      |
| 77.                     | عودة الحياة إلى الموتى .                                                                          |      |
| <b>***</b>              | سَّتُ المراجع                                                                                     |      |