

الجامعة الإسلامية - غزة عمادة الدراسات العليا كلية أصول الدين قسم التفسير وعلوم القرآن

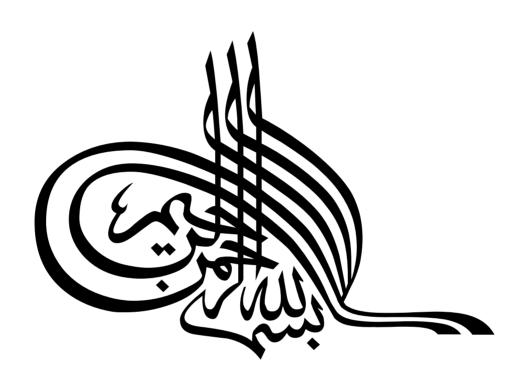
## المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها دراسة تطبيقية من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم

إعداد الطالب عامر علان الوحيدي

إشراف الأستاذ الدكتور عبد السلام حمدان اللوح

قُدِّمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في التَّفسير وعلوم القرآن

۲۰۱۱ - ۱۲۰۲م



[ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ] { عمد: ٢٤} . [ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا [ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ] { النساء: ٨٢} .

### إهداء

- ... إلى اللَّذيْن وقفا بجانبي بالدعم المادي والمعنوي حتى وصلت إلى هذه المرحلة والديَّ الكريمين .
  - ... إلى شقيقي العزيز محمد الذي وقف معي بالدعم المادى .
- ... إلى روح الإمام الحبر ابن القيم الجوزية رحمه الله الذي جعله الله سبباً في هدايتي إلى حقيقة التوحيد وشريعة الحق .
  - ... إلى عائلتي الكريمة .
  - ... إلى كل من ساعدني في الحصول على هذا الشرف والفضل.

#### شكر وتقدير

قال تعالى : [وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ] {إبراهيم:٧} .

بداية أشكر الله على أن أعانني ووفقني لإنجاز هذه الدراسة ، ثم أتقدم بالشكر الجزيل إلى والدي ومشرفي الأستاذ الدكتور : عبد السلام حمدان اللوح حفظه الله ، فقد كان معي على الدوام ما بين توجيه وإرشاد ، وعون وإمداد ، حتى خرجت رسالتي على الوجه الذي يليق ، فجزاه الله خير الجزاء .

كما أتقدم بالشكر الجزيل الأستاذي اللذين أكرماني بموافقتهم على مناقشة الرسالة وهم:

فضيلة الدكتور / رياض محمود قاسم نائب عميد كلية أصول الدين ، وفضيلة الدكتور / وليد محمد العامودي عميد المكتبات ، اللذين تفضلا علي بمناقشة هذه الرسالة .

كما أتقدم بالشكر إلى كل أحبتي الذين وقفوا بجانبي ومدوا لي يد العون والمساعدة من أقرباء وأصدقاء ، وفي الختام : أشكر الجامعة الإسلامية ، وكلية أصول الدين عميداً وأكاديميين وإداريين ، وكذلك الشكر موصول إلى العاملين بمكتبة الجامعة الإسلامية العامرة ، وكل من ساهم معي في إنجاز هذه الدراسة للحصول على درجة الماجستير إن شاء الله ، فبارك الله في الجميع وجزاهم الخير الكثير .

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، صلوات الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين ، أما بعد :

فقد كان العرب في جاهلية وشر ، يعبدون الأصنام ، وياكلون الميتة ، وياتون الفواحش ، ويقطعون الأرحام ، ويسيئون الجوار ، ويأكل القوي منهم الضعيف ، أحيوا معالم الجور ، وأماتوا سنن العدل ، فبينما هم في الضلالة يتسكعون والشيطان بين أظهرهم متكناً آمناً مطمئناً إذ بعث الله لهم من أنفسهم نبياً رحيماً ، وأنزل معه هذا القرآن نوراً من الله وكتاباً مبيناً ، بدّ به الظلام ، وأنار به الأكوان ، إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق متين الرصف فائق الوصف ، بديع الرصع لذيذ في السمع ، رائع النظم رائق الرسم ، جزيل اللفظ سهل الحفظ ، كتاب الله نفع ونفع ، أمتع وأقنع ، أتحف وأطرف ، أمنن وخوف ، عدل وأنصف ، تحدًى الله به أمراء الكلام وفرسان البلاغة ، لما سمعوه ردُوا أيديهم الله أفواههم حيرة و عجباً ، قالوا ما هذا كلام بشر ، آمنت به العرب فصدَّقت به ، ففتحوا بممالرق الأرض ومغاربها وأسلم الناس ، وقام علماء الملة قومة رجل واحد ، فنصروا كتاب الله لفظه ، مما يبهج النفس ويفرح الروح فأحببت أن ألزم غرزهم وأن أصيب الغنم ضاربا معهم بينوع مشاركة وشيء من الجهد ، فكان هذا العمل المتواضع وهو بحث بعنوان (المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها دراسة تطبيقية من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم) وأخيراً فأسأل الله أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم .

#### أولاً: أهمية الموضوع:

تتبع أهمية هذا الموضوع من خلال اعتبارات كثيرة ، من أهمها :

- ١. تعلق هذا الموضوع بكلام الله الذي هو أشرف العلوم وأجلها .
- ٢. يرسخ الإيمان في القلب وذلك لما ينكشف للعبد من معان كامنة وجوانب بيانية ، وظواهر بلاغية يزيد تعلق قلبه بالله وهذا هو السر في أمر الله لنا بتدبره .
  - ٣. يثبت أن القرآن من عند الله وذلك ؛ لأنه يظهر قضية الإعجاز البياني في أبهى صورة .
    - ٤. أنه يتعلق بالوجه الذي تحدى الله به الخلق وهو الإعجاز البياني.

#### ثانياً: أسباب اختيار الموضوع:

دفعنى لاختيار هذا الموضوع عدة أسباب أذكر منها:

- ١. هذا العلم يخدم كتاب الله وأحب أن أكون في خدمته.
- ٢. الحرص على تنفيذ أمر الله لقوله: [كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو
   الأَلْبَابِ] {ص:٢٩} .
  - ٣. الرغبة في إظهار عجائب القرآن في براعة نظمه ، وحلاوة لفظه على قدر الطاقة .
    - ٤. الرغبة في إفادة طلاّب العلم بهذه الدراسة العظيمة النفع ، النفيسة الجوهر .

#### ثالثاً : أهداف الدراسة والغاية منها :

إن لهذه الدراسة أهدافاً وغايات متعددة أذكر بعضاً منها:

- ١. الطمع في الأجر والثواب من الله لتحقيق السعادتين في الدنيا والآخرة.
- ٢. بيان مناسبة الفواصل القرآنية بآياتها لسورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم في إطار دراسة تفسيرية تطبيقية .
  - ٣. إبراز الأهداف والمقاصد المتعلقة بسور الدراسة .
    - ٤. إظهار الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية .
  - ٥. إثراء المكتبة الإسلامية بدراسة علمية تساهم في مشروع يتناول القرآن كله .
- آ. فتح آفاق جديدة أمام الدارسين وطلبة العلم الشرعي ، وذلك من خلال النتائج والتوصيات التي انتهي إليها الباحث في الخاتمة ، بفضل الله وتوفيقه .

#### رابعا: الدراسات السابقة:

- بعد الإطلاع على ما كتب حول موضوع دراستي وذلك في العديد من المكتبات والمواقع الإلكترونية ، فلم أعثر على رسالة علمية تكلمت عن هذا الموضوع وأن البحث في موضوع المناسبة بين الفاصلة القرآنية وآياتها " دراسة تطبيقية من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم " إنما هو بحث جديد .
- وجدت در اسات سابقة تكلمت في موضوع الفواصل القرآنية منها ما يتعلق بالجانب النظري ومنها ما يتعلق بالجانب التطبيقي ومنها:
  - ١. الفاصلة القرآنية للدكتور / عبد الفتاح لاشين .
  - ٢. دراسة بلاغية في السجع والفاصلة القرآنية للدكتور / عبد الجواد طبق .
    - ٣. تأملات في سورة الكهف للشيخ / أبو الحسن الندوي .

لاين الماجستير التي أشرف عليها قسم التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين بالجامعة الإسلامية بغزة وهي رسائل محكمة ، وتتبع لمشروع بحثي هذا ، الذي يمثل حلقة من حلقاته .

#### خامساً: منهج الباحث:

اعتمدت على المنهج الاستقرائي في عملي للبحث ، وذلك على النحو التالي :

- ١. رجعت إلى المصادر الأصلية قديمها وحديثها وعزوت المنقول منها .
- ٢. نقلت كتابة الآيات القرآنية مدار البحث كاملة بالرسم العثماني ، ومشكلة برواية حفص عن عاصم .
- ٣. عـزوت الآيات المستشهد بها إلى سورها وذلك بذكر اسم السورة ، ورقم الآية مع ذكر
   ذلك في المتن نفسه .
- ٤. وقفت على مناسبة معنى الفاصلة القرآنية وعلاقتها بالآية ، وأظهرت شخصيتى كباحث فى
   معظم فواصل آيات البحث .
- ه. فسرت الآيات القرآنية من كتب التفسير القديمة والحديثة للوقوف على معنى الآيات الإجمالي.
  - ٦. وضحت معاني المفردات الغريبة التي تحتاج إلى بيان من خلال المعاجم اللغوية .
    - ٧. ذكرت فقط ما صح من أسباب النزول للآيات ، ونقلت حكم العلماء عليها.
      - ٨. ترجمت للأعلام غير المشهورين .
- ٩. أثبت المراجع في الحاشية دون تفصيل مبتدئاً بذكر اسم المرجع ، والمؤلف ، والصفحة وتركت التفاصيل في فهرس المراجع .
- ا أعددت الفهارس اللازمة في نهاية البحث: للآيات ، والأحاديث ، والأعلام ، والمراجع والموضوعات .

#### خطة البحث

وتحقيقاً لهذه الأهداف والغايات ، فقد جعلت بحثي في مقدمة ، وتمهيد ، وثلاثة فصول ، وخاتمة .

#### أما المقدمة فقد اشتملت على :

- ١. أهمية البحث .
- ٢. أسباب اختيار الموضوع .
- ٣. أهداف الدراسة والغاية منها .
  - ٤. الدراسات السابقة .
    - ٥. منهج الباحث .
    - ٦. خطة البحث .

#### التمهيد

#### علم المناسبات والفواصل في القرآن الكريم

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: علم المناسبات في القرآن الكريم.

و فيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف المناسبة لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: أهمية علم المناسبات وأقوال العلماء فيه.

المطلب الثالث: أنواع المناسبات في القرآن الكريم، وأهم المؤلفات فيه.

المبحث الثاني: علم الفواصل في القرآن الكريم.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الفاصلة لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: أنواع الفواصل في القرآن الكريم.

المطلب الثالث: طرق معرفة الفواصل القرآنية وفوائدها.

## الفصل الأول تعريف عام لسور الدراسة (من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم)

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: تسمية السور، ونزولها وفضلها، وعدد آياتها.

المبحث الثاني: الجو الذي نزلت فيه السور.

المبحث الثالث: مناسبة السور لما قبلها ولما بعدها.

المبحث الرابع: أهداف ومقاصد سور الدراسة .

## الفصل الثاني الجانب التطبيقي لسور الدراسة (من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم)

وفيه أحد عشر مبحثاً:

المبحث الأول: دراسة تطبيقية لسورة الواقعة.

المبحث الثانى: دراسة تطبيقية لسورة الحديد.

المبحث الثالث: دراسة تطبيقية لسورة المجادلة.

المبحث الرابع: دراسة تطبيقية لسورة الحشر.

المبحث الخامس : دراسة تطبيقية لسورة الممتحنة .

المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف.

المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة .

المبحث الثامن : دراسة تطبيقية لسورة المنافقون .

المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن.

المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق.

المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم.

### الفصل الثالث الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته ، وأهم أقوال العلماء فيه .

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني.

المطلب الثالث: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني.

المبحث الثاني : أهم الظواهر البلاغية في فواصل الآيات القرآنية في البحث .

ويشتمل على سبعة مطالب:

المطلب الأول : التقديم والتأخير .

المطلب الثاني: التوكيد.

المطلب الثالث: النفى.

المطلب الرابع: المدح.

المطلب الخامس: الذم.

المطلب السادس: الإظهار في موضع الإضمار.

المطلب السابع: الفواصل التي تشتمل على أسماء الله الحسني .

#### الخاتمة:

اشتملت على أهم النتائج والتوصيات التي تم التوصل اليها من خلال هذه الدراسة .

#### الفهارس:

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية.

ثالثاً: فهرس الأعلام المترجم لهم.

رابعاً: فهرس المصادر والمراجع .

خامساً: فهرس الموضوعات.

### تمهيد علم المناسبات والفواصل في القرآن الكريم

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: علم المناسبات في القرآن الكريم.

المبحث الثاني: علم الفواصل في القرآن الكريم.

## المبحث الأول علم المناسبات في القرآن الكريم

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف المناسبة لغة واصطلاحاً

المطلب الثاني: أهمية علم المناسبات وأقوال العلماء فيه

المطلب الثالث: أنواع المناسبات في القرآن الكريم

وأهم المؤلفات فيه

### المبحث الأول علم المناسبات في القرآن الكريم

المطلب الأول: تعريف المناسبة لغة واصطلاحاً أو لا : تعريف المناسبة لغة :

المناسبة لغة: "المشاكلة والمقاربة" (۱) "وهي من الفعل نسب يعني اتصال الشيء بالشيء ومنه النسب: يعني المقاربة" (۲) والمصدر نسباً والجمع مناسبات "(۲) "والأنسب اسم تفضيل بقول هذا الشعر أنسب" (٤) والنسب القرابة "(٥) "وفلان نسيب فلان أي: قريبه فبينهما مناسبة أي: مشاركة "(٦).

"و النسَّابة العالم بالأنساب" ( $^{()}$ " و المناسبة تكون على ضربين : مناسبة في المعاني ، ومناسبة في الألفاظ ، أما مناسبة المعاني فهي : أن يبتدىء المتكلم بمعنى ثم يتم كلامه بما يناسبه من معنى ، و أما مناسبة الألفاظ تكون في الصيغ و السجع و الازدواج" ( $^{()}$  "و تتاسب السّبيئان أي تشاكلا" ( $^{()}$ ) "و تقول ليس بينهما مناسبة أي : مشاكلة " $^{(()}$ " و يقال في المجاز بين الشيئين مناسبة و هي مقادير الشيء" ( $^{()}$ ).

#### ثانياً: تعريف المناسبة إصطلاحاً:

#### عرف العلماء المناسبة في الاصطلاح عدة تعريفات منها:

- عرفها الإمام البقاعي بقوله: "علم تعرف منه علل الترتيب " (١٣) .

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط ، محمد الفيروز آبادي ، ص١٢٧ .

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ، أحمد بن فارس ، ص١ .

<sup>(</sup>٣) المعجم العربي الأساسي ، تأليف وإعداد جماعة من كبار اللغويين بتكليف من المنظمة العربية للثقافة والعلوم ، ص١١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) معجم الطالب ، جرجس الشويري ، ص١٠٨٦ .

<sup>(</sup>٥) المرام في المعاني والكلام ، مؤنس رشاد الدين ، ص ٨٤٤ .

<sup>(</sup>٦) مختار الصحاح ، أبو بكر الرازي ، ص٣٥٢ .

<sup>(</sup>٧) المنجد في اللغة ، ص٨٠٣ .

<sup>(</sup>٨) كتاب الكليات ، أبو البقاء الكفوى ، ١٣٩٩/١ .

<sup>(</sup>٩) المعجم الوسيط ، إبراهيم مصطفى وآخرون ، ٩١٦/٢.

<sup>(</sup>١٠) لسان العرب ، ابن منظور ، ٧٥٥/١ .

<sup>(</sup>١١) أساس البلاغة ، الزمخشري ، ص٤٥٤ .

<sup>(</sup>١٢) المصباح المنير ، أحمد الفيومي ، ص٣٥٧ .

<sup>(</sup>١٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ١/٥ .

- وعرفها الإمام السيوطي بقوله: "ومرجعها في الآيات ونحوها إلى معنى رابط بينهما عام، أو خاص عقلي، أو حسي، أو خيالي، أو غير ذلك من أنواع العلاقات أو الستلازم الذهنى كالسبب والمسبب، والعلة والمعلول، والنظيرين والضدين ونحوه "(١).
- وعرفها الدكتور مصطفى مسلم بقوله: "هي الرابطة بين شيئين بأي وجه من الوجوه، وفي كتاب الله تعنى ارتباط كل آية بما قبلها وما بعدها " (٢) .

وقد جاء الباحث بتعريف لعلم المناسبة وهو : علم يبحث عن سبب ارتباط الـسورة بمـا قبلها وما بعدها ، معتمداً على التأمل بعيداً عـن التكلف .

#### المطلب الثاني: أهمية علم المناسبات وأقوال العلماء فيه:

نعرف به شيئاً من أسرار النظم من ناحية التركيب والترتيب ، ونستخرج به كنوز المعارف ، وجميل اللطائف ، وهو نور يقذفه الله في القلب " فيأتي إلى ذهن المفسر على شاكلة إشراقات فكرية أو روحية " (") فيحتاج صاحبه أن يكون مجتمع القلب ، متيقظ البصيرة ، فاهما لمقاصد كتاب الله ، وأن يكون كثير السؤال ، لماذا وضعت هذه الآية هنا ؟ ولم توضع تلك ؟ فإن انفتح له سرها فليحمد الله ، وإن انغلق عليه فالتكلف مذموم ، ويرد علم ذلك إلى قائله .

#### بعض أقوال العلماء في أهمية علم المناسبات:

- وقد نقل الزركشي عن القاضي أبي بكر بن العربي في سراج المريدين قوله: "ارتباط آي القرآن ببعضها البعض ، حتى تكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني منتظمة المباني لم يتعرض له إلا عالم واحد عمل فيه سورة البقرة ثم فتح الله على لنا فيه ، فلما لم نجد له حَمَلَة ورأينا الخلق بأوصاف البطلة ختمنا عليه وجعلناه بيننا وبين الله ورددناه إليه " (٤) .
- قال الإمام البقاعي : "نسبة هذا العلم من علم التفسير، كنسبة علم البيان من علم النحو " (٥) .

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي ، ٣٠١/٢ .

<sup>(</sup>٢) مباحث في التفسير الموضوعي ، الدكتور: مصطفى مسلم ، ص٥٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص٥٨ .

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين محمد الزركشي ، ٣٦/١ .

<sup>(</sup>٥) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ١/٥ .

- قال عـز الدين بن عبد السلام (1): " المناسبة علم حسن ولكن يشترط في حـسن ارتباط الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره "(1).

المطلب الثالث: أنواع المناسبات في القرآن الكريم وأهم المؤلفات فيه:

أولاً: أنواع المناسبات في السورة الواحدة:

#### ١ - المناسبة بين الآيات في السورة:

مثال ذلك قوله تعالى: [يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِللَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنْفَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمُ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ الشُّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمُ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ الثُّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاَمُّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ آبَاؤُكُمْ وَآبُنَاؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ] للساء:١١} .

" في الآية الأولى ذكر الإرث بالقرابة مناسب أن يذكر في الآية التالية الإرث بالمصاهرة والتي هي أضعف من الإرث في القرابة ، ولكنه قدمها على الإرث بقرابة الأخوة تعريفاً بالاهتمام به ولأنه بلا واسطة " (٣) .

#### ٢ - المناسبة بين فاتحة السورة وخاتمتها:

مثال ذلك : حيث افتتحت سورة الحشر بالتسبيح وأيضاً ختمت بالتسبيح ، قال تعالى في مطلع السورة: [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] {الحشر:١} وقال تعالى في ختام السورة : [هُوَ اللهُ الْخَالِقُ البَارِئُ المُصوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] {الحشر:٢٤} .

#### ٣- المناسبة بين الآية وفاصلتها:

مثال ذلك : قوله تعالى : [قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي ثُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمُ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ] {المجادلة:١} .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن سماع الله لشكوى هذه المرأة ، وتألمها من فعل زوجها لما ظاهر منها ، ناسب أن تختم الآية بصفة سمع الله لدعائها ، وبصره بحالها ، فقال على : [إنَّ الله على الله على

<sup>(</sup>۱) العز بن عبد السلام هو: الإمام عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، المشهور بالعز ، لقب بسلطان العلماء ، ولد سنة ٧٧٥هـ، وتوفي سنة ٦٦٠هـ، من تصانيفه: التفسير الكبير ، ومقاصد الرعاية ، والنجوم الزاهرة ، انظر: الأعلام ، الزركلي ، ٢١/٤.

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين محمد الزركشي ، ٣٧/١ .

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ١/٥ .

سَمِيعٌ بَصِيرٌ ] أي : لجميع الأصوات ، في جميع الأوقات ، على تفنن الحاجات [سَمِيعٌ] يسمع دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء ، وهذا إخبار عن كمال سمعه وبصره وإحاطته بالأمور الدقيقة والجليلة (١) .

#### ثانياً: أنواع المناسبات بين السور:

#### ١ - المناسبة بين أول السورة وخاتمة ما قبلها:

مثال ذلك : " كافتتاح سورة الحديد بالتسبيح فإنه مناسب لختام سورة الواقعة للأمر به " .

قال تعالى في مطلع سورة الحديد: [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] [الحديد:١] وختمت سورة الواقعة بالأمر بالتسبيح ، قال تعالى: [فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ] [الواقعة:٩٦] .

#### ٢ - مناسبة مضمون كل سورة لما قبلها:

مثال ذلك : " كافتتاح سورة البقرة بقوله تعالى: [الم \* ذَلِكَ الكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ] {البقرة:١-٢} فإنه إشارة إلى الصراط في قوله: [اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ] {الفاتحة:٦} كأنهم لما سألوا الهداية إلى الصراط المستقيم قيل لهم ذلك الصراط الذي سألتم الهداية إليه هو الكتاب " (٢).

#### ٣ - المناسبة بين خاتمتي السورتين:

مثال ذلك : وقد اجتهد الباحث بالوقوف على خاتمتي سورة المنافقون والتغابن ، فقد ختمت سورة المنافقين بقوله تعالى : [وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي أَحَدَكُمُ المَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللهُ خَبِرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ] {المنافقون: ١٠- ١١} .

يحذر الله المؤمنين بألا تلههم الأموال والأولاد عن ذكر الله ، ثم حضت على الإنفاق قبل مجيء ساعة الموت ، فحينئذ لا ينفع الندم ، ثم مدحت الله بصفة من صفاته أنه خبير بما يعملون ، ومرجع هذه الصفة أنه متصف بالعلم ، وكان أواخر سورة التغابن قوله تعالى : [إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِئْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ] (التغابن:١٥) .

حذرت الآيات المؤمنين من فتنة الأموال والأولاد ، ثم حضت على الإنفاق ، ورغبت فيه بأنه تكفير للخطايا ، ثم ختمت بصفة من صفات الله بأنه عالم الغيب والشهادة ، ومرد هذه

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٥٦-٥٧ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٢) انظر : البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين محمد الزركشي ، ٣٨/١ .

الصفة أن الله متصف بالعلم.

#### ثالثاً: أهم المؤلفات في علم المناسبات:

اهتمت بعض المؤلفات اهتماماً كبيراً بهذا العلم على اعتبار أنه علم يتعلق بدقة النظم في الآيات ، وترتيب السور والمناسبة بينهما ومن هذه المؤلفات :

- 1- نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور: للإمام برهان الدين بن عمر البقاعي ، وهو كتاب عظيم النفع ، وهو أول كتاب أفرد في هذا الفن ، وهو يقع في ثمان مجلدات ، ألفه الإمام البقاعي، وهو من علماء القرن التاسع الهجري.
- ٢- تتاسق الدرر في تتاسب السور: للإمام الحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي وهو من علماء القرن التاسع الهجري ، تكلم السيوطي في كتابه هذا عن مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها فقط ، ولم يتطرق إلى مناسبة الآيات لما قبلها وما بعدها ، فلذلك جاء كتابه في مجلد صغير ، بخلاف ما فعله الإمام البقاعي فقد جاء كتابه كبيراً في ثماني مجلدات ؛ لأنه تطرق إلى مناسبة كل آية في القرآن الكريم لما قبلها وما بعدها وكذلك السور .

## المبحث الثاني علم الفواصل في القرآن الكريم

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الفاصلة لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: أنواع الفواصل في القرآن الكريم.

المطلب الثالث: طرق معرفة الفواصل القرآنية وفوائدها.

### المبحث الثاني علم الفواصل في القرآن الكريم

المطلب الأول: تعريف الفاصلة لغة واصطلاحاً:

أولاً: تعريف الفاصلة لغة :

الفاصلة لغة: "من الفعل فصل وجمعها فواصل ، مؤنث الفاصل" (۱) "والفصل الحاجز بين الشيئين فصل بينهما يفصل فصلاً فانفصل" (۲) "وفصل الشيء فانفصل إلى قطعه" (۳) "وكلمة فصل " تدل على تمييز الشيء من الشيء وإبانته منه" (٤) "وفصل الخطاب الفصل بين الحق والباطل" (٥) "ومنه فصلت المرأة رضيعها فصلاً يعني فطمته "(١)" والفصل كل ملتقى عظمين من الجسد" (٧) "وفصلة ، بحث أو مقال منتزع من مجلة" (٨) والفصلة : "هي النخلة المنقولة وقد افتصلها عن موضعها" (٩) "والفاصلة : خرزة خاصة تفصل بين الخرزتين في العقد ونحوه "(١٠)" .

#### ثانياً: تعريف الفاصلة إصطلاحاً:

1 - عرفها الإمام الرُّمَّاني (11) بقوله: " الفواصل حروف متشاكلة في المقاطع ، توجب حسن إفهام المعاني " (1۲) .

<sup>(</sup>١) المنجد في اللغة ، ص٥٨٥ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ، ابن منظور ، ٦٢٢/١١ .

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح ، أبو بكر الرازي ، ص٢٧٥ .

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ، أحمد بن فارس ، ص ٨٤٧ .

<sup>(</sup>٥) المرام في المعاني والكلام ، مؤنس رشاد الدين ، ص٦٣٧ .

<sup>(</sup>٦) المصباح المنير ، أحمد الفيومي ، ص٢٨٢

<sup>(</sup>٧) معجم الطالب ، جرجس الشويري ، ص٧٩٤ .

<sup>(</sup>٨) المعجم العربي الأساسي ، تأليف وإعداد جماعة من كبار اللغويين بتكليف من المنظمة العربية للثقافة والعلوم ، ص٩٣٨ .

<sup>(</sup>٩) القاموس المحيط ، محمد الفيروز آبادي ، ص٩٣٩ .

<sup>(</sup>١٠) المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون ،٦٩١/٢ .

<sup>(</sup>١١) الرماني هو : علي بن عيسى بن علي بن عبد الله ، أبو الحسن الرماني : باحث معتزلي مفسر ، من كبار النحاة ، ولد في بغداد سنة ٢٩٦هـ ، وأقام فيها حتى توفي فيها سنة ٣٨٤هـ ، من تصانيفه : كتاب التفسير ، الأسماء والصفات ، معاني الحروف ، انظر : وفيات الأعيان ، ابن خلكان ، ٢٩٩/٣ ، الأحلام ، الزركلي ، ٣١٧/٤ .

<sup>(</sup>١٢) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن للرماني ، والخطابي ، وعبد القاهر الجرجاني ، ص٩٧ .

- ٢- وعرفها الدكتور فضل عباس بقوله: "يقصد بالفاصلة القرآنية ذلك اللفظ الذي ختمت به الآية ، فكما سمَّوا ما ختم به بيت الشعر قافية ، أطلقوا على ما ختمت به الآية الكريمة فاصلة " (١) .
- "- وعرفها الشيخ مناع القطان بقوله: "ونعني بالفاصلة الكلام المنفصل مما بعده قد يكون رأس آية وقد لا يكون ، وتقع الفاصلة عند نهاية المقطع الخطابي ، وسميت بذلك ، لأن الكلام ؛ ينفصل عندها " (٢) ، وقد اختار الباحث تعريف الشيخ مناع القطان ؛ لأنه أجمع من غيره .

#### المطلب الثاتى: أنواع الفواصل في القرآن الكريم (٣):

#### أولاً: الفواصل المتماثلة:

ومن أمثلتها في القرآن الكريم قولـه تعالى : [فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ \* وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ \* وَالقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ \* لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ ] {الانشقاق:١٦-١٩} ، فالكلمات الشفق ، وما وسق ، اتسق ، طبق ، تنتهى كلها بفاصلة واحدة وهى القاف .

#### ثانياً: الفواصل المتقاربة في الحروف:

ومن أمثلتها في القرآن الكريم، قوله تعالى: [الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ] {الفَاتحة:٣-٤} للتقارب بين الميم والنون، وقوله تعالى : [ق وَالقُرْآنِ المَحِيدِ \* بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ] {ق:١-٢} ، للتقارب بين الباء والدال .

#### ثالثاً: المتوازى:

و هو أن تتفق في الوزن وحروف السجع ، كقوله تعالى : [فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ \* وَأَكْوَابٌ مَوْضُوعَةٌ ] {الغاشية:١٣-١٤} .

#### رابعاً: المطرف:

أن يتفقا في حروف السجع لا في الوزن ، كقوله تعالى : [مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ للهِ وَقَارًا \* وَقَارًا \* وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا] {نوح:١٣-١٤} .

#### خامساً: التوازن:

و هو أن يراعى في مقاطع الكلام الوزن فقط ، كقوله تعالى : [وَتَهَارِقُ مَصْفُوفَةٌ \* وَزَرَابِيُّ مَبْثُوثَةٌ ] {الغاشية:١٥-١٦} .

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن الكريم ، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن ، ص١٣٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين محمد الزركشي ، ٧٣/١ ، ٧٦ .

#### المطلب الثالث: طرق معرفة الفواصل القرآنية وفوائدها:

#### أولاً: طرق معرفة الفواصل القرآنية:

المعرفة الفواصل في القرآن الكريم طريقان : توقيفي وقياسي .

١- التوقيفي : الذي ثبت أن النبي ﷺ وقف عليه دائماً تحققنا أنه فاصلة ، وما وصله دائماً تحققنا أنه ليس بفاصلة .

وما وقف عليه مرة ووصله مرة أخرى فيحتمل فيه ثلاثة أمور:

- أ- أن يكون الوقف لتعريف الفاصلة .
- ب- أن يكون الوقف التعريف الوقف التام .
  - ت أن يكون الوقف للاستراحة .
- Y | IBLINU | وهو ما أُلحق من المحتمل غير المنصوص بالمنصوص لمناسب و Y محذور في ذلك Y لأنه Y ذيادة فيه و Y نقصان Y و إنما غايته أنه محل فصل Y أو وصل Y .

#### ثانياً: فوائد معرفة علم الفواصل:

- ١- يُحتاج لمعرفة علم الفواصل لصحة الصلاة ، فقد قال الفقهاء ، فيمن لم يحفظ الفاتحة يأتي بدلها بسبع آيات .
- ٢- يُحتاج لمعرفة علم الفواصل لاغتنام الأجر الموعود به على قراءة عدد معين من الآيات ،
   في الصلاة .
- ٣- يُعتبر العلم به سبباً لنيل الأجر الموعود به على تعلم عدد مخصوص من الآيات ،
   أو قراءته قبل النوم مثلاً .
- 3- الاحتياج إلى علم الفواصل في معرفة ما يسن قراءته بعد الفاتحة في الصلاة ، فقد نص العلماء على أنه لا تحصل السنة إلا بقراءة ثلاث آيات قصار أو آية طويلة ، ومن يرى منهم وجوب القراءة بعد الفاتحة لا يكتفى بأقل من هذا العدد .
  - ٥- يُحتاج لمعر فته لصحة الخطبة فقد أوجبوا فيها قراءة آية تامة.
- 7- يُعتبر علم الفواصل في باب الإمالة ، فإن من الُقرَّاء من يوجب إمالة رؤوس آي سور مخصوصة في القرآن كرؤوس آي سور النجم ، وطه ، والشمس ، والضحى إلى غير ذلك، ومن الُقرَّاء من يُقلِّلُ ذلك ، فلو لم يعلم القارئ رؤوس الآي لا يستطيع معرفة ما يمال أو يقلل (٢) .

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ، السيوطي ، ١٨٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الشاطبي ، تأليف عبد الفتاح القاضي ، ص١٧،١٨، (بتصرف).

# الفصل الأول تعريف عام لسور الدراسة (من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم)

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: تسمية السور، ونزولها، وفضلها، وعدد آياتها.

المبحث الثاني: الجو الذي نزلت فيه السور.

المبحث الثالث: مناسبة السور لما قبلها ولما بعدها.

المبحث الرابع: أهداف ومقاصد سور الدراسة.

#### المبحث الأول

#### تسمية السور ، ونزولها ، وفضلها ، وعدد آياتها

أولاً: سورة الواقعة:

اسمها: "سميت بسورة الواقعة ؛ الفتتاحها بقوله تعالى ": [إذا وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ ] (١) .

**نزولها** : نزلت في مكة المكرمة بالاتفاق (٢) .

فضلها: ما رواه أبو بكر شه قال: (يا رسول الله قد شبت قال: شيبتني هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون وإذا الشمس كورت) (٢).

عدد آیاتها: عند البصري إحدى عشرة آیة و هي عند الباقین اثنتا عشرة آیة (؛) .

ثانيا: سورة الحديد:

نزولها :" وفي كون هذه السورة مكية أو مدنية اختلاف قوي فقال الجمهور : مدنية ، وقيل إن صدرها مكي لما رواه مسلم في صحيحه عن عبد الله بن مسعود في أنه قال : " ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية [أَمُ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ الله وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ] وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ] الحديد: ١٦ ، إلا أربع سنين " (٦) ، وعبد الله بن مسعود من أول الناس إسلاماً ، فتكون هذه الآية مكية " (٧) ، والذي يظهر للباحث أن هذه السورة مكية لرواية بن مسعود السابقة وذلك ؟ لأنه أقدم إسلاماً ، والرواية تعتبر أصح الروايات سنداً ؟ لأنها في صحيح مسلم .

فضلها: إنها من جملة المفصل الذي ذكر فضله من حديث واثلة بن الأسقع (^) هم حيث قال: قال رسول الله ي : "(أعطيت مكان التوراة السبع وأعطيت مكان الزبور المئين وأعطيت مكان

(٢) انظر : المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، ابن عطية الأندلسي ، ٢٣٨/٥ .

<sup>(</sup>١) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٣٧/٢٧ .

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ، كتاب التفسير ، باب ومن سورة الواقعة ، حديث رقم: ٣٢٩٧ قال الشيخ الألباني : صحيح ٤٠٢/٥

<sup>(</sup>٤) انظر : بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الشاطبي ، تأليف : عبد الفتاح القاضي ، ص ١٦٥ .

<sup>(</sup>٥) محاسن التأويل ، محمد جمال الدين القاسمي ، ٣٠/١٦ .

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ، كتاب التفسير ، باب في قولِه تعالى : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُـوبُهُمْ لِـذِكْرِ اللهِ ﴾ {الحديد:١٦} ،حديث رقم: ٧٤٤٤، ص٣٩٧

<sup>(</sup>٧) انظر : التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٣٥٣/٢٧ .

<sup>(</sup>A) هو : واثلة بن الأسقع بن عبد العزى بن عبد يا ليل ، الليثي الكناني : صحابي من أهل الصفة شهد المغازي الشامية وأقام ببيت المقدس إلى أن مات فيها عام ٨٣هـ ، الأعلام ، الزركلي ، ١٠٧/٨ .

الإنجيل المثاني وفضلت بالمفصل) " (١) .

عدد آياتها : عند الحجازيين والشامي ثمان وعشرون آية ، وهي عند الكوفي والبصري تسع وعشرون آية (٢) .

#### ثالثاً: سورة المجادلة:

اسمها: "سميت هذه السورة في كتب التفسير وفي المصاحف وكتب السنة سورة المجادلة بكسر الدال أو بفتحها ، وتسمى سورة قد سمع ، وسميت في مصحف أبي بن كعب سورة الظهار ، ووجه تسميتها سورة المجادلة ؛ لأنها افتتحت بقضية مجادلة امرأة أوس بن الصامت لدى النبي في شأن مظاهرة زوجها" (٣) .

نزولها: نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق (٤).

فضلها: أنها من جملة المفصل المتقدم ذكر فضله.

عدد آياتها: "عند المدني والمكي إحدى وعشرون آية ، وهي عند غيرهما اثنتان وعشرون آية " (°) .

#### رابعاً: سورة الحشر:

اسمها:" ســميت ســورة الحشــر ؛ لقولــه تعالى : [هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ الله فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ الله فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ الله فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوبَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ] حَيْثُ لَمْ يَعْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوبَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ] {الخشر:٢} ، وتسمى أيضاً سورة بني النضير الشــتمالها علــى قصــة إجــلاء يهود بني النضير "(١) .

i(0) نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق

عدد آياتها: أربع وعشرون آية باتفاق العادين (^).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ، مسند الشاميين ، حديث واثلة بن الأسقع ، حديث رقم : ١٦٩٨٢ ، قال شعيب الأرنووط : إسناده صحيح ، ١٨٨/٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر : بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الشاطبي ، تأليف : عبد الفتاح القاضي ، ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٥/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : معالم التنزيل ، البغوي ، ٤٧/٨ .

<sup>(</sup>٥) التبيان في عد آي القرآن ، الدكتور عبد الرحمن الجمل ، ص٥١ .

<sup>(</sup>٦) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٦٢/٢٨ .

<sup>(</sup>٧) انظر : لباب التأويل في معانى التنزيل ، الخازن ، ٧/٥٥ .

<sup>(</sup>٨) انظر : التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٦٣/٢٨ ، التبيان في عد آي القرآن ، الدكتور عبد الرحمن الجمل ، ص٥١ .

#### خامساً: سورة الممتحنة:

اسمها: سميت بها ؛ لدلالة آية الامتحان على أنه لا يكتفي في باب الصحة ، بظواهر الأدلة ، كالهجرة بل لا بد من اختبار البواطن ، فدلائل الاعتقادات أولى بذلك ، وهذا من أعظم مقاصد القرآن (١) .

نزولها : نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق (٢) .

فضلها: إنها من جملة المفصل المتقدم ذكر فضله.

عدد آياتها: ثلاث عشرة آية باتفاق العادين <sup>(٣)</sup>.

#### سادساً: سورة الصف:

اسمها: "اشتهرت هذه السورة باسم (سورة الصف) وكذلك سميت في عصر الصحابة ، ووجه التسمية وقوع لفظ [صَفًّا] (الصَّف: ٤) فيها وهو صف القتال "(٤).

نزولها: نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق (٥).

فضلها: عن عبد الله بن سلام قال: "تذاكرنا أيكم يأتي رسول الله في فيسأله أي الأعمال أحب الله الله تعالى ؟ فلم يقم أحد منا ، فأرسل إلينا رسول الله في رجلاً فجمعنا فقرأ علينا هذه السورة يعنى: سورة الصف كلها "(٦).

عدد آياتها: أربع عشرة آية باتفاق العادين (٧).

#### سابعاً: سورة الجمعة:

اسمها: "سميت سورة الجمعة ؛ لاشتمالها على الأمر بإجابة النداء لصلاة الجمعة في قوله تعالى: [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعَ ذَلِكُمْ قُولُه تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعَ ذَلِكُمْ قَالُهُ وَيَ رُوا البَيْعَ ذَلِكُمْ عَلَيْ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ] (الجمعة: ٩) " (٨) .

**نزولها** : نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق <sup>(٩)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر : محاسن التأويل ، محمد جمال الدين القاسمي ، ١١٧/١٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٢٧٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي، ٤٩/١٨ ، بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الـشاطبي ، تأليف: عبد الفتاح القاضي ، ص١٦٣ .

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ١٧١/٢٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر : النكت والعيون ، الماوردي ، ٥٢٧/٥ .

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ، مسند المدنيين ، باب حديث عبد الله بن سلام ، حديث رقم: ٢٣٧٨٩ قال شعيب الأرنؤوط : إسناده صحيح على شرط الشيخين ، ٢٠٦/٣٩.

<sup>(</sup>٧) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ٤٣/١٩، التبيان في عد آي القرآن ، الدكتور عبد الرحمن الجمل ، ص٥٢ .

<sup>(</sup>٨) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١٨١/٢٨ .

<sup>(</sup>٩) انظر: تفسير النسفى ، ١٩٩/٤.

فضلها: إن النبي ﷺ كان يقرأ في صلاة الجمعة سورة الجمعة والمنافقين (١).

 $oldsymbol{acc}$ عدد آیاتها : إحدی عشرة آیة باتفاق العادین

#### ثامناً: سورة المنافقون:

اسمها: يظهر للباحث ، أن تسمية هذه السورة ، بسورة المنافقين ؛ لأنها تناولت ذكرهم ، وتحليل نفسيتهم ، وفضحهم وهتك سترهم .

**نزولها**: نزلت في المدينة النبوية (٢).

فضلها: إن النبي كان يقرأ في صلاة الجمعة بسورة الجمعة والمنافقين (١) .

عدد آياتها: إحدى عشرة آية باتفاق العادين (٥).

#### تاسعاً: سورة التغابن:

اسمها: "سميت هذه السورة (سورة التغابن) و لا تعرف بغير هذا الاسم ، ووجه التسمية وقوع لفظ [التَّغَابُن] (التغابن:٩) فيها ولم يقع في غيرها من القرآن "(٦) .

نزولها: وهي مدنية في قول الجمهور، وعن الضحاك أنها مكية، والذي يظهر للباحث أنها مدنية لما رواه عكرمة عن ابن عباس أن رجلاً سأله عن هذه الآية [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ الله عَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ] {التغابن:١٤} قال: " هؤلاء رجال أسلموا من أهل مكة، وأرادوا أن يأتوا النبي في فأبي أزواجهم وأو لادهم أن يدعوهم أن يأتوا رسول الله في فلما أتوا رسول الله ورأوا الناس قد فقهوا في الدين همُّوا أن يعاقبوهم فأنزل الله في " : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ] {التغابن:١٤}

فضلها: إنها من جملة المفصل المتقدم ذكر فضله.

<sup>(</sup>١) انظر : صحيح مسلم ، كتاب الصلاة ، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة ، حديث رقم : ١٩١٠، ص ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشف والبيان، أبو إسحاق النيسابوري ، ٣٠٥/٩ ، بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الـشاطبي ، تأليف : عبد الفتاح القاضي ، ص١٦٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ٣١٣/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: سنن أبي داود ، كتاب الصلاة ، باب ما يقرأ في الصبح يوم الجمعة ، حديث رقم: ١٠٧٤، قال الشيخ الألباني: صحيح ، ص ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر : بحر العلوم ، السمر قندي ، ٤٢٨/٣ ، التبيان في عد آي القرآن ، الدكتور عبد الرحمن الجمل ، ص٥٢ .

<sup>(</sup>٦) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٥٨/٢٨ .

<sup>(</sup>٧) سنن الترمذى ، كتاب القراءات ، باب ومن سورة التغابن ، حديث رقم:٣٣١٧، قال السيخ الألباني: حسن ص ٧٥١ .

عدد آیاتها: ثمانی عشرة آیة باتفاق العادین (۱).

#### عاشراً: سورة الطلاق:

اسمها: "سميت سورة الطلاق؛ لبيان أحكام الطلاق والعدة فيها، وافتتاحها بقوله تعالى: [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا العِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهُ رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يَخْرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يَعْدَدُ ذَلِكَ أَمْرًا ] {الطَّلاق: ١}

نزولها: نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق (٣).

فضلها: إنها من جملة المفصل المتقدم ذكر فضله.

عدد آياتها : عند البصري إحدى عشرة آية ، وهي عند الباقين اثنتا عشرة آية  $^{(1)}$  .

#### الحادي عشر: سورة التحريم:

اسمها: ويظهر للباحث أن هذه السورة سميت بالتحريم ؛ لأن النبي ﷺ حرَّم على نفسه أكل العسل ، وهو من الطيبات التي أحلها الله ، فعاتبه الله على ذلك (٥) .

نرولها: نزلت في المدينة النبوية بالاتفاق (٦).

فضلها: إنها من جملة المفصل المتقدم ذكر فضله.

عدد آیاتها : اثنتا عشرة آیة باتفاق العادین  $^{(\vee)}$  .

<sup>(</sup>۱) انظر : لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ۱۰۲/۷ ، بشير اليسر شرح ناظمة الزهر، الـشاطبي تأليف : عبد الفتاح القاضي ، ص١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٣٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : بحر العلوم ، السمرقندي ، ٤٣٧/٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : بشير اليسر شرح ناظمة الزهر ، الشاطبي ، تأليف : عبد الفتاح القاضي ، ص١٦٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر : صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، باب ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَرُواجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ {التَّحريم: ١} ،حديث رقم: ٤٩١١، ص ٩٧٦ .

<sup>(</sup>٦) انظر: الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ١٧٨/١٨ .

<sup>(</sup>٧) انظر : التبيان في عد آيات القرآن ، الدكتور عبد الرحمن الجمل ، ص٥٣٠ .

### المبحث الثاني الجو الذي نزلت فيه السور

#### أولاً: سورة الواقعة:

نزلت هذه السورة في جو مشحون بتكذيب رسول الله هي من قبل المشركين ، حيث إن النبي في قد أتى بعقيدة البعث واليوم الآخر والحساب ، فهذا لا يؤمن به المشركون ، فقاموا بتكذيبه فجاءت هذه السورة رداً على قول المشككين فأخذت بالاستدلال " بما أبدعه الله من الموجودات بعد أن لم تكن " (۱) ، "والاستدلال بالنشأة الأولى على النشأة الأخرى فقال : [وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةُ الأُولَى فَلَوْلا تَذَكَّرُونَ ] (الواقعة: ٢٦) أي القادر على ابتداء خلقكم قادر على إعادتكم "(١). ثانياً : سورة الحديد :

هذه السورة مدنية بعد أن قامت دعائم الدولة الإسلامية في المدينة النبوية ، فكان من الضروري أن تقوى هذه الدعائم وتعزز، فجاءت هذه السورة لتقوى هذه الدعائم بالتأكيد على قضية الإيمان بالله والرسول ، والإنفاق في سبيل الله ، والتصدي لكيد المنافقين ، وبينت كيف يحافظ المسلمون على هذه الدعائم من كيد الكائدين "حيث أمر الله تعالى بالإيمان به وبرسوله على الوجه الأكمل والدوام والثبات على ذلك الاستمرار "(٢).

#### ثالثًا: سورة المجادلة:

نزلت هذه السورة في جو يستفسر فيه المسلمون عن قضايا دينهم والمتكلات التي تواجههم فيأتون إلى النبي في فيسألونه ، فيجيبهم إما حديثاً ، أو يتزل في حلِّ هذه القضية قرآن إذاً نزلت هذه السورة في جو تساؤل الجماعة المسلمة عن قضايا دينها في شتى الميادين فكان سؤال هذه المرأة ، وهي خولة بنت ثعلبة رضي الله عنها ، حيث اشتكت إلى رسول الله مله من زوجها " لمَّا حَرَّمَهَا على نفسه ، بعد الصحبة الطويلة ، والأولاد ، وكان هو رجلاً شيخاً كبيراً فشكت حالها وحاله إلى الله وإلى رسول الله الله وكررت ذلك ، وأبدت فيه وأعادت " (أ) .

#### رابعاً: سورة الحشر:

نزلت هذه السورة في جو مشحون بإيذاء اليهود والنصارى للمسلمين ، حيث كانوا يهدفون إلى خلخلة الدعائم التي قامت عليها الدولة ، فجاءت السورة لتبين " وسائل المنافقين

<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٨٠/٢٧ .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٣٥ .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١١/٨ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدى ، ص٨٤٣ .

ومواعيدهم لبني النضير أن ينصروهم ، وكيف كذبوا وعدهم " $^{(1)}$  ،" وبينت أيضاً أنه لا بد من المواجهة العسكرية ؛ لأجل تربية تلك الجماعة تربية حية بالأحداث والتوجيهات والتعقيبات  $^{(7)}$ 

#### خامساً: سورة الممتحنة:

نزلت هذه السورة في جو من الصراع بين الكفر والإسلام ، حيث إن المسلمين لهم آباء وإخوان ما زالوا على الكفر، فبعضهم كان يميل إليهم بالمودة.

فكانت هذه قضية خطيرة "لأن الموالاة بهذا المعنى قد تجرُّه إلى استحسان طريقته، والرضا بدينه "(٦) ، فجاءت هذه السورة لتؤكد على عقيدة الولاء والبراء "وأنه لا يكون العبد مؤمناً بالله واليوم الآخر حقيقة إلا إذا كان عاملاً على مقتضى الإيمان ولوازمه من محبة من قام بالإيمان وموالاته ، وبغض من لم يقم به ومعاداته ، ولو كان أقرب الناس إليه ، وهذا هو الإيمان على الحقيقة" (٤) .

#### سادساً: سورة الصف:

نزلت هذه السورة المباركة في جو التعبئة العسكرية والجهاد ، حيث كان النبي البيرسل السرايا ، ويوجه الكتائب ، ويقوم بالغزوات ، أو كان يُنيب فيها غيره ، فجاءت هذه السورة في بيان ما يحمل أهل الإيمان ، ويحتهم على الجهاد (٥) بقوله تعالى : [إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ] (الصَّف:٤) حتى أنه كان الصحابة الله على الأرض لقول الله على الأرض لقول الله على الأرض لقول الله على الأرض قول الله على المرض قول الله على الأرض قول الله على الأرض قول الله على الأرض قول الله على المرض قول المرض قول الله على المرض قول ال

#### سابعاً: سورة الجمعة:

نزلت هذه السورة في جو من الجدل بين اليهود المقيمين في المدينة ، وبين المسلمين في قضية أن الإسلام هو الدين الحق ، وأن الرسول هو الحق ، ويجب عليهم أن يؤمنوا به ويتبعوه ، فكان اليهود يعلمون ذلك حق العلم ، ولكن لا ينتفعون بهذا العلم فبيَّنت السورة أنهم "كمثل الحمار إذا حمل كتباً ، لا يدري ما فيها ، فهو يحملها حملاً حسياً و لا يدري ما عليه "(٧) .

<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير ، الطاهر بن عاشور ، ٦٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ١٥٦/٧ .

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازى ، ١٨٥/٨ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدى ، ص٨٤٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر: مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ٢٨/٢٩ .

<sup>(</sup>٦) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٥٨/٢٣ .

<sup>(</sup>٧) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١١٧/٨ .

#### ثامناً: سورة المنافقون:

نزلت هذه السورة في جو كثرت فيه حركة المنافقين بالشغب ، وإثارة القلاقل في المجتمع المدني فجاءت هذه السورة لفضحهم ، وتحليل نفسيتهم ؛ ليحذرها المسلمون ، ويعرفوا بناءً على هذا العلم بهذه النفسية كيف يتعاملون معها (١) .

#### تاسعاً: سورة التغابن:

نزلت هذه السورة في جو يحتاج فيه المسلمون إلى زيادة عناية واهتمام في مسائل العقيدة والتربية الإيمانية ، فجاءت بآياتها لتقرر وتؤكد على مسألة البعث والنشور، وعدم التعلق بالدنيا من ناحية المال والأولاد ، وإنما بالاستعداد ليوم المعاد ، فلذلك جاءت "مشتملة على جملة كثيرة واسعة من أوصاف الباري العظيمة ، فذكر كمال ألوهيته تعالى ، وسعة غناه ، وافتقار الخلائق إليه" (٢) .

#### عاشراً: سورة الطلاق:

نزلت هذه السورة المباركة في جو كانت العلاقة الزوجية بين الرجل والمرأة بحاجة إلى بعض التوجيهات القرآنية ، فقد كان يقع من الرجل "كأن يراجع زوجته قبيل انتهاء العدة ، ثم يعود فيطلقها الثانية ، ثم الثالثة ؛ ليطيل مدة بقائها بلا زوج! أو أن يراجعها ليبقيها كالمعلقة ويكايدها ، لتفتدي منه نفسها ، وكان كلاهما يقع عند نزول هذه السورة "(") .

#### الحادى عشر: سورة التحريم:

نزلت هذه السورة المباركة في جو كانت العلاقات الأسرية في المجتمع المدني ، تفتقر إلى بعض الإرشادات القرآنية في كيفية التعامل بين الرجل وزوجته ، فجاءت الآيات بصدد ذلك فكانت سورة التحريم ، وكان سبب نزولها ما روته عائشة رضي الله عنها ، حيث قالت : "كان رسول الله شي يشرب عسلاً عند زينب بنت جحش ، ويمكث عندها ، فواطيت أنا وحفصة على أيتنا دخل عليها فلتقل له : أكلت مغافير (أ) إني أجد منك ريح مغافير قال : لا ، ولكني كنت أشرب عسلاً عند زينب بنت جحش ، فلن أعود له وقد حلفت ، لا تخبري بذلك أحداً " (أ) ، وبسبب أن النبي شي حرم على نفسه أكل العسل عاتبه الله بقوله : [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحرِّمُ مَا أَحَلَّ الله لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً أَزْوَاجِكَ وَالله عَفُورٌ رَحِيمٌ ] {التَّحريم:١} .

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٣٥٧٢/٦.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدى ، ص٨٦٦ .

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٢٣٧/٧ (بتصرف ).

<sup>(</sup>٤) هو سائل ينضحه نوع من الشجر رائحته كريهة و طعمه حلو ، انظر : النهاية في غريب الحديث ، أبو السعادات بن محمد الجزري ، ٣٧٤/٤ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ، كتاب التفسير، باب إِيَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ] {التَّحريم: ١} ، حديث رقم: ٩٦٧ .

#### المحث الثالث

#### مناسبة السور لما قبلها ولما بعدها

#### أولاً: سورة الواقعة:

"مقصودها شرح أحوال الأقسام الثلاثة المذكورة في سورة الرحمن للأولياء من السابقين واللاحقين والأعداء المشاقين من المصارحين والمنافقين من الثقلين للدلالة على تمام القدرة بالفعل بالاختبار، الذي دل عليه آخر سورة الرحمن بإثبات الكمال، ودل عليه آخر هذه بالتنزيل بالنفي لكل شيء به نقص، ثم الإثبات بوصف العظمة بجميع الكمال من الجمال والجلل، ولو استوى الناس لم يكن ذلك من بليغ الحكمة "(۱).

#### ثانياً: سورة الحديد:

وقد اجتهد الباحث في إيجاد علاقة لهذه السورة بما قبلها ، وذلك أنه لما ذكر الله في سورة الواقعة الجنة ، وفصل ما فيها من النعيم ، ناسب في سورة الحديد أن يدعو إلى المسابقة اليها عن طريق ذكر الأسباب الموصلة إليها ، فذكر الإنفاق والجهاد في سبيل الله ، فهما من أعظم الأسباب الموجبة لدخول الجنة ؛ لأن بالإنفاق تذهب الأموال ، وبالجهاد تزهق فيه النفوس والتضحية بالمال والنفس سبب قوي لدخول الجنة .

#### ثالثاً: سورة المجادلة:

ختمت سورة الحديد بقوله تعالى : [وَأَنَّ الفَضْلَ بِيَدِ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ اللهَ عَظِيمٍ ] {الحديد:٢٩} وبدأت سورة المجادلة بعدها بقوله تعالى : وَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي رَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى الله وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ] {المجادلة:١} .

وفي هذا البدء فضل من هذا الفضل العظيم الذي بيد الله ، إذ قد سمع قول هذه المرأة ، التي تشتكي إليه في مجادلتها مع النبي في هذا الظهار الذي أوقعه زوجها عليها ، فتفضل الله عليها بأن استجاب دعاءها ، وأمسك بالمرأة في بيتها مع أطفالها ، وأنكر فعل زوجها (٢) .

#### رابعاً: سورة الحشر:

"لما ختم الله سورة المجادلة بذكر حزب الشيطان ، وحزب الله ، افتتح هذه السورة بقهره حزب الشيطان ، وما نالهم بالجلاء من الخزي والهوان ، ونصرة حزبه من أهل الإيمان" (٣) .

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٤٠٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٨٠٧/٧ ، (بتصرف ).

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان في تفسير القرآن ، أبو علي الطبرسي ، ٢١/٦ .

#### خامساً: سورة الممتحنة:

"تظهر مناسبة هذه السورة لما قبلها من سورة الحشر من وجهين:

- ١- ذكر في الحشر موالاة المؤمنين بعضهم بعضاً ، ثم موالاة الذين نافقوا للكفار من أهل الكتاب ، وافتتحت هذه السورة بنهي المؤمنين عن اتخاذ الكفار أولياء ، لئلا يشابهوا المنافقين في ذلك ، وكرر النهي في السورة ثم ختمت به .
- Y 2 كانت سورة الحشر في المعاهدين من أهل الكتاب ، وهذه السورة للمعاهدين من المشركين ؛ لأنها نزلت في صلح الحديبية فالسورتان تشتركان في بيان علاقات المسلمين مع غير هم $^{(1)}$ .

#### سادساً: سورة الصف:

في سورة الممتحنة ذكر الله الجهاد في سبيله مجملا ، وفصله في هذه السورة أبلغ تفصيل (7) .

#### سابعاً: سورة الجمعة:

#### ومناسبتها لما قبلها من وجوه:

- ١- أنه ذكر في السورة قبلها حال موسى الله مع قومه و إيذاءهم له ، وذكر في هذه السورة حال رسول الله هو وفضل أمته تشريفاً لهم ؛ ليعلم الفرق بين الاثنين .
- ٢- أنه حكى في السورة قبلها قول عيسى السلام : [وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ]
   الصَّف:٢٦ ، وذكر هنا : [هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ] {الجمعة:٢٦ ، إشارة إلى أنه هو الذي بشر به عيسى السلام .
- $^{7}$  لما ختم السورة قبلها بالجهاد وسماه تجارة ، ختم هذه السورة بالأمر بالجمعة ، وأخبر أن ذلك خير من التجارة الدنيوية  $^{(7)}$  .

#### ثامناً: سورة المنافقون:

"وجه تعلق هذه السورة بما قبلها هو أن تلك السورة مشتملة على ذكر بعثة الرسول ، وذكر من كان يكذبه قلباً ولساناً بضرب المثل كما قال : [مَثُلُ الَّذِينَ مُمِّلُوا التَّوْرَاة] { الجمعة:٥} ،وهذه السورة على ذكر من كان يكذبه قلباً دون اللسان ويصدقه لساناً دون القلب "(٤) تاسعاً : سورة التغابن :

لما وقع في آخر سورة المنافقون : [وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ ] {المنافقون: ١٠} ، عقّب بسورة التغابن ؛ لأنه قيل في معناه إن الإنسان يأتي يوم القيامة وقد جمع

<sup>(</sup>١) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١١٥/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) أسرار ترتيب القرآن ، جلال الدين السيوطي ، ص١٢٣ (بتصرف) .

 $<sup>\</sup>binom{r}{r}$  تفسير المراغي ، ۹۳/۲۸ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ١٢/٣٠ .

مالاً ، ولم يعمل فيه خيراً ، فأخذه من وراءه بسهولة من غير مشقة مما جمعه فأنفقه في وجوه الخير، فالجامع محاسب معذب مع تعبه في جمعه ، والوارث منعم مثاب مع سهولة وصوله إليه ، وذلك هو التغابن بارتباطه بآخر السورة المذكورة في غاية الوضوح (١) .

#### عاشراً: سورة الطلاق:

[يُسَبِّحُ لله مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] {التغابن:١} والملك يفتقر إلى التصرف على وجه يحصل منه نظام الملك ، والحمد يفتقر إلى أن ذلك التصرف بطريق العدل والإحسان في حق المتصرف فيه وبالقدرة على من يمنعه عن التصرف ، وتقدير الأحكام في هذه السورة متضمن لهذه الأمور المفتقرة إليها تضمناً لا يفتقر إلى التأمل فيه ، فيكون لهذه السورة نسبة إلى تلك السورة" (٢) .

#### الحادي عشر: سورة التحريم:

"لما تقدم في تلك السورة أحكام النساء في الطلاق وغيره افتتح ﷺ هذه السورة بأحكامهن أيضاً "(٣) .

<sup>(</sup>١) انظر : أسرار ترتيب القرآن ، جلال الدين السيوطي ، ص١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ٢٧/٣٠ .

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان في تفسير القرآن ، أبو علي الطبرسي ، ١١٦/٦ .

#### المبحث الرابع

#### أهم أهداف ومقاصد سور الدراسة

#### أولاً: أهم أهداف ومقاصد سورة الواقعة:

- ١- "أخبرت بحال الواقعة التي لا بد من وقوعها ، وهي القيامة التي لا شك فيها ؛ لأنه قد تظاهرت عليها الأدلة العقلية والسمعية ، ودلت عليها حكمته "(١) .
- ٢- تكلمت عن أصحاب الميمنة ، الذين يعطون كتبهم بأيمانهم ، وأصحاب المشأمة ، الذين يعطون كتبهم بشمائلهم (٢) .
- ٣- "قسم الناس في تلك السورة إلى ثلاثة أصناف مجرمين وسابقين و لاحقين ، و شرح أحوالهم في هذه السورة "(٣).
- ٤- "ذكر الجزاء بالخير لمن شكر، وبالشر لمن كذب وكفر" (٤) ، وذلك أن الله تعالى وصف أهل
   الجنة وأهل النار .
- ٥- "بيان أن السابقين يكونون من سائر الأُمم المسلمة ، وتقرير قاعدة أن الجزاء من جنس العمل" (٥) .
- ٦- "الاستدلال بنزع الله الأرواح من الأجساد والناس كارهون ، لا يستطيع أحد منعها من الخروج.
  - V- تأكيد أن القرآن منزل من عند الله ، وأنه نعمة أنعم الله بها عليهم ، فلم يشكروها  $^{(7)}$  .

#### ثانياً : أهم أهداف ومقاصد سورة الحديد :

- ٢- "الأمر بالإيمان بالله وبرسوله ، والمعنى زيدوا في إيمانكم ، وبالغوا في تضحياتكم،
   والتزموا طاعة أوامر الله ورسوله ، وأخلصوا النية "(^) .

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٣٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : التبيان في تفسير غريب القرآن ، شهاب الدين بن عماد ، ٣١٠/١ .

<sup>(</sup>٣) السراج المنير ، محمد الشربيني ، ١٨٤/٤ .

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ١٢٢/٢٩ .

<sup>(</sup>٥) أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٢٤٢/٥ .

<sup>(</sup>٦) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٨٠/٢٧ .

<sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٧٧٣٤١٦ .

<sup>(</sup>٨) تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ٢/١٤ .

- ٣- "الحث على الإنفاق في سبيل الله لإعلاء كلمته ، وإعزاز الإسلام ، ورفع مجده وشأنه "(١) .
- 3 "تصوير أحداث من اليوم الآخر، بذكر حال المؤمنين، وحال المنافقين، فالمؤمنون يسمعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، والمنافقون يتخبطون في الظلمات كما كانوا في الدنيا يعيشون كالبهائم في ظلمات الجهل والغي والضلال" (٢).
  - ٥- التحذير من الاغترار بالحياة الدنيا.
- 7 بيان أفضال الله و إنعامه على الناس ، بإرسال الرسل ، و إنزال الكتب و الميزان ، و إنزال الحديد بما فيه منافع للناس وبأس شديد  $\binom{7}{}$ .

#### ثالثًا : أهم أهداف ومقاصد سورة المجادلة :

- ١- "تبدأ السورة بداية كريمة ، وهي سماع الله العلي القدير لشكوى امرأة فقيرة مغمورة ، وقد استمع اليها الله من فوق سبع سموات ، وكان صوتها ضعيفاً لا يكاد يُسمِعُ من يجلس بجوارها (٤) .
- Y x تحدثت السورة عن حكم الظهار، وأنه منكر من القول وزور، وبينت كفارت على قائله (0).
- " قررت عقوبة المحادين شه ورسوله ، وهي الخزي والذلة في الدنيا والآخرة ، وذكرت مظهراً من مظاهر خزيهم في اليوم الآخر " (٦) .
- 3 "حضت على أدب النتاجي في المجالس ، وهو الكلام سراً بين اثنين فأكثر أمام الآخرين، وحرمته إذا كان تناجياً بالإثم والعدوان كما كان يفعل اليهود " $^{(\vee)}$ .
- ٥- "ختمت السورة بأن العبد لا يكون مؤمناً بالله وباليوم الآخر حقيقة إلا إذا كان عاملاً على مقتضى إيمانه ولوازمه من محبة من قام بالإيمان وموالاته ، وبغض من لم يقم به ومعاداته، ولو كان أقرب الناس إليه" (^).

<sup>(</sup>١) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٨٨/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٣١٨/٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٢٧٤-٢٧٠ .

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ٥٧٢٠/١٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر : صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٣٣٣/٣ .

<sup>(</sup>٦) الأساس في التفسير ، سعيد حوى ، ١٠/٨٨/١٠ .

<sup>(</sup>٧) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٦/٢٨ .

<sup>(</sup>٨) تيسير الكريم الرحمن من تفسير الكلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٤٨ .

### رابعاً: أهم أهداف ومقاصد سورة الحشر:

- ١- اشتملت على أن ما في السموات وما في الأرض دال على تنزيه الله ، وأنه الغالب المدبر .
- "تناولت السورة موضوع الفيء والغنيمة ، فبينت شروطه وأحكامه ، ووضحت الحكمة من تخصيص الفيء ؛ لئلا يستأثر به الأغنياء ؛ وليكون بعض التعادل بين طبقات المجتمع (٢) .
  - ٤ حملت السورة على المنافقين ، وكشف نفاقهم وكيدهم .
- ٥- بينت قصة الشيطان مع الإنسان أنه عدو له مبين يغويه ثم يخذله (٣) حيث ضرب الله اللهود والمنافقين مثلاً ، فقال : [كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ ] {الحشر:١٦} أي : مثل المنافقين في غرورهم لبني النصير وخذلانهم إياهم (٤) .
- 7- "ثم ختمت السورة بتسبيح الله كما بدأت بالتسبيح ، وهو مشهد يتوقعه القلب بعد ذكر تلك الأساء ، ويشارك فيه مع الأشياء والأحياء كما يتلاقى فيه المطلع والختام في تناسق والتئام (٥).

### خامساً: أهم أهداف ومقاصد سورة الممتحنة:

- 1- إبراز عقيدة الولاء والبراء بهدف تنظيم علاقة المسلمين بالمشركين ، وتدعو إلى تقوية أو اصر المحبة بين المسلمين (٦) .
  - ٢- ضربت السورة مثلاً في إبراهيم والذين آمنوا معه حين تبرأوا من قومهم (٧) .
- ٣- وضعت أصول العلاقات بين المسلمين وغيرهم من أهل الكتاب في حالتي السلم والحرب
   في الموالاة والمعاداة .
- ٤- ذكر حكم العلاقات مع المشركين فيما يتعلق بالنساء المؤمنات ، وضرورة امتحانها عند الهجرة لدار الإسلام ، وعدم ردهن إلى دار الكفر، وإيتاء أزواجهن مهورهن (^).

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور، ٦٣/٢٨.

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٣٤٦/٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ١٤/٥٧٥٩/١٤ .

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان في تفسير القرآن ، أبو علي الطبرسي ، ٣٦/٦ .

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٣٥٣٤/٦ .

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير القرآن الكريم، عبد الله شحادة، ١٩٩١/١٤.

<sup>(</sup> $^{(Y)}$ ) انظر : فتح القدير ، الشوكاني ،  $^{(Y)}$ 

<sup>(</sup>٨) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ١٦/٢٨.

- ٥- "ذكرت حرمة الشرك ، وما ذكر معه من السرقة ، والزنا ، وقتل الأولاد ، والكذب ، والبهتان، وإلحاق الولد بغير أبيه" (١) .
  - "تأكيد النهى عن موالاة المشركين حرصاً على شئون الرسالة ونشر الدعوة" (٢).

### سادساً : أهم أهداف ومقاصد سورة الصف :

- ١- "التحذير من إخلاف الوعد ، والالتزام بواجبات الدين .
- $^{(7)}$  التحريض على الجهاد في سبيل الله ، والثبات فيه بصدق وإيمان  $^{(7)}$  .
- - ٤ بينت السورة كفر اليهود بعيسى الكين ، ولما جاءهم النبي ﷺ بالحق الواضح كفروا به .
- - ٦- "التجارة الرابحة عند الله ، هي الإيمان والجهاد في سبيله .
    - $^{(4)}$  الأمر بنصرة الدين كما نصر الحواريون دينهم  $^{(4)}$  .

### سابعاً: أهم أهداف ومقاصد سورة الجمعة:

- 1 "تبدأ سورة الجمعة بما بدأت به المسبحات" ( $^{(A)}$  "وجاءت بصيغة المضارع ليدل ذلك على التجدد و الاستمرار لملكه تعالى" ( $^{(P)}$ ).
- ٢ ذم اليهود لتركهم العمل بأحكام التوراة ، وتشبيههم بالحمار الذي يحمل على ظهره الكتب النافعة، ولكنه لا يفهمها ، و لا ينال بذلك إلا التعب .
  - ٣- طلب مباهلة اليهود إن كانوا أولياء الله بتمنى الموت إن كانوا صادقين (١٠) .

<sup>(</sup>١) أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٣٤/٥ .

<sup>(</sup>٢) تفسير المراغى ، ٧٨/١٠ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ١٧٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٣٥٥٠/٦ .

<sup>(</sup>٥) أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، ٣٣٨/٥ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٧٠/٨ .

<sup>(</sup>۷) تفسير المراغى ، ۹۲/۱۰ .

<sup>(</sup>٨) الأساس في التفسير ، سعيد حوى ، ١٥٩٨/١٠ .

<sup>(</sup>٩) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٥٩٠/٧ .

<sup>(</sup>١٠) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١٨٢/٢٨ ،(بتصرف ).

- ٤- "في المقطع الأخير تتحدث السورة عن صلاة الجمعة ، وهي فريضة أسبوعية يتلاقى المسلمون فيها ؛ لتعلم أمور دينهم ، وتنظيم حياتهم" (١) .
- ٥- " التحذير من الانشغال عن الصلاة بالتجارة واللهو كحال المنافقين الذين إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي متثاقلين (٢) .

### ثامناً : أهم أهداف ومقاصد سورة المنافقون :

- ١ بينت السورة خطورة الكذب ، وهو ما خالف الاعتقاد ، وإن طابق الواقع  $^{(7)}$  .
- ٢- التحذير مما يثلم الإيمان من الأعمال الباطنة ، والترهيب مما يقدح في الإسلام من الأحوال الظاهرة بمخالفة الفعل للقول ، فإنه نفاق في الجملة ، فيوشك أن يجر إلى كمال النفاق ، فيخرج من الدين ، ويدخل الهاوية (٤) .
- ٣- " فضح أحوال المنافقين بعد كثير من دخائلهم ، وتولد بعضها عن بعض من كذب ، ونقض لعهد الله ، واضطراب في العقيدة " .
  - ٤ "وختمت بموعظة المؤمنين ، وحثهم على الإنفاق والادِّخار للآخرة قبل حلول الأجل " (٥) .

### تاسعاً : أهم أهداف ومقاصد سورة التغابن :

- 1 1 ابتدأت بالتسبيح هذا هو دأب الوجود كله في السموات والأرض ، إنه في صلاة دائمة مستغرقة ، وعلى وجه قائم بين يدي الله في خشوع (7) .
- Y بيان بعض صفات الله الحسنى المتصلة بجلال الله وقدرته وخلقه للإنسان الذي يؤول أمره الحي أحد القسمين : مؤمن وكافر (Y) .
- ٣- ذكرت بيوم القيامة ، وما يكون فيه من تغابن ، حيث يغبن الكافرون المكذبون ، ويربح المؤمنون العاملون (٨) .
- 3 حذرت من الانشغال بالزوجات والأولاد عن طاعة الله ، وأن تكون أسرته وسيلة ومعينة له على الصلاح والإصلاح  $^{(9)}$  .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ٥٨٣٩/١٤ .

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٣٧٧/٣ .

<sup>(</sup>٣) أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٥٥٥٥ (بتصرف ).

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ١٠٥/٧ .

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٣٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٦) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٩٧٢/٧ .

<sup>(</sup>٧) انظر التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٣٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٨) الأساس في التفسير ، سعيد حوى ، ٥٩٥٤/٢٨ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٩) تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ٥٨٨٤/١٤ (بتصرف) .

٥- ختمت السورة بالأمر بالإنفاق لإعلاء دينه ، وحذرت من الشح والبخل ، فإن من صفات المؤمن الإنفاق في سبيل الله ابتغاء مرضاته ، وهو شطر الجهاد في سبيل الله (١) .

### عاشراً: أهم أهداف ومقاصد سورة الطلاق:

- ١- "تحديد أحكام الطلاق ، وما يعقبه من العدة والإرضاع والإنفاق والإسكان تتميماً للأحكام المذكورة في سورة البقرة "(٢) .
- ٢- "تنظيم الارتباطات الزوجية بشريعة محددة ، وإقامة نظام البيت على أساس قوامة أحد الشريكين ، وهو الأقدر على القوامة منعاً للفوضي والاضطراب والنزاع "(٣) .
- "أرشدت إلى ما يجب للمعتدة من النفقة والسكن على مقدار الطاقة ، ثم أردف ذلك ببيان أن الحوامل لهن النفقة والسكني مدة الحمل بالغة ما بلغت "(²) .
  - ٤- "حذرت من ترك الأحكام الشرعية وإهمالها والعبث بها .
- ٥- بيان منة الله على هذه الأُمة بإنزال القرآن عليها وإرسال الرسول ﷺ إليها "(٥) " وأوجب التسليم بما تفرد به من العلم كما أوجب التسليم بما تفرّد به من القدرة " (٦) .

### الحادي عشر : أهم أهداف ومقاصد سورة التحريم :

- I "هذه السورة تعرض في صدرها صفحة من الحياة البيتية لرسول الله <math>% ،وصورة من الانفعالات والاستجابات الإنسانية بين بعض نسائه البعض ، وبينهن وبينه ، وانعكاس هذه الانفعالات والاستجابات في حياته % ، وفي حياة الجماعة المسلمة  $^{"(V)}$  .
- ٢- عرضت أخبار نساء النبي ﷺ ، وحلفه ﷺ ألا يشرب العسل ارضاء البعضهن ، واطلاع الله
   له على ما أفشين من سر ً أمرهن بكتمه (^) .

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٣٩٠/٣ .

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٩٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٣٥٩٧/٦ .

<sup>(</sup>٤) تفسير المراغى ، ١٤٥/١٠ .

<sup>(</sup>٥) أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٨٣/٥ .

 $<sup>(^{1})</sup>$  النكت و العيون ، الماوردي ،  $^{7}$  .

<sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن ، سيد قطب ، ٣٦١٠/٦ .

<sup>(</sup>٨) تفسير المراغي ، ١٧٠/١٠ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٩) صفوة التفاسير ، محمد الصابوني ، ٢٠٥/٣ .

- ٤- "تُجدِّد الدعوة إلى التوبة النصوح، وتصور له الجنة التي تنتظر التائبين، ثم تدعو النبي ﷺ الله جهاد الكفار والمنافقين، وحماية المجتمع الإسلامي من الداخل والخارج "(١).
- ٥- "ختمت السورة بضرب مثلين عظيمين ، أحدهما للكافرين ، والثاني للمؤمنين ، والأول مثل الزوجة الكافرة امرأة نوح وامرأة لوط عليهما السلام عند الرجل المؤمن ، والثاني الزوجة المؤمنة امرأة فرعون عند الرجل الكافر، مثل المرأة الحرة التقية البتول تتبيها على وجوب اعتماد الإنسان على نفسه ، وأنه لا ينفع حسب ولا نسب إذا ساء العمل "(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم ، عبد الله شحادة ، ١٩٣٩/١٤ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٣٠٧/٢٨ .

# الفصل الثاني الجانب التطبيقي

"دراسة تطبيقية من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم" ويشتمل على أحد عشر مبحثاً:

المبحث الأول: دراسة تطبيقية لسورة الواقعة.

المبحث الثانى: دراسة تطبيقية لسورة الحديد.

المبحث الثالث: دراسة تطبيقية لسورة المجادلة.

المبحث الرابع: دراسة تطبيقية لسورة الحشر.

المبحث الخامس : دراسة تطبيقية لسورة الممتحنة .

المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف .

المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة.

المبحث الثامن : دراسة تطبيقية لسورة المنافقون .

المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن.

المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق.

المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم.

# المبحث الأول دراسة تطبيقية لسورة الواقعة

# بسم الله الرحمن الرحيم

[إِذَا وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ (١) لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ (٢) خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ (٣) إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجَّا(٤) وَبُسَّتِ الجِبَالُ بَسًّا(٥) فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَثًّا(٦) وَكُنْتُمْ أَزْوَاجًا ثَلَاثَةً(٧) فَأَصْحَابُ المَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الَمْيْمَنَةِ(٨) وَأَصْحَابُ المَشْأَمَةِ مَا أَصْحَابُ المَشْأَمَةِ(٩) وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (١٠) أُولَئِكَ المُقَرَّبُونَ(١١) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ(١٢) ثُلَّةٌ مِنَ الأَوَّلِينَ(١٣) وَقَلِيلٌ مِنَ الآَخِرِينَ(١٤) عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ(١٥) مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (١٦) يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ نُحَلَّدُونَ (١٧) بِأَكْوَابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِنْ مَعِينٍ (١٨) لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنْزِفُونَ(١٩) وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ(٢٠) وَلَحْمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ(٢١) وَحُورٌ عِينٌ(٢٢) كَأَمْثَالِ اللَّؤُلُوِّ المَكْنُونِ (٢٣) جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٤) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا وَلَا تَأْثِيمًا (٢٥) إِلَّا قِيلًا سَلَامًا سَلَامًا (٢٦) وَأَصْحَابُ اليَمِينِ مَا أَصْحَابُ اليَمِينِ (٢٧) فِي سِدْرٍ نَخْضُودٍ (٢٨) وَطَلْح مَنْضُودٍ (٢٩) وَظِلِّ مَمْدُودٍ (٣٠) وَمَاءٍ مَسْكُوبِ (٣١) وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ (٣٢) لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ (٣٣) وَفُورُشٍ مَرْفُوعَةٍ (٣٤) إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً (٣٥) فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارًا (٣٦) عُرُبًا أَتْرَابًا (٣٧) لِأَصْحَابِ اليَمِينِ (٣٨) ثُلَّةٌ مِنَ الأَوَّلِينَ (٣٩) وَثُلَّةٌ مِنَ الآَخِرِينَ (٤٠) وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ (٤١) فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ (٤٢) وَظِلِّ مِنْ يَحْمُومٍ (٤٣) لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيم (٤٤) إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُثْرَفِينَ (٤٥) وَكَانُوا يُصِرُّ ونَ عَلَى الحِنْثِ العَظِيم (٤٦) وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنَّا لَمُعُوثُونَ (٤٧) أَوَآبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ (٤٨) قُلْ إِنَّ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ (٤٩) لَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (٥٠) ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُّونَ الْمُكَذِّبُونَ (٥١) لَأَكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُّوم(٢٥) فَمَالِئُونَ مِنْهَا البُّطُونَ(٥٣) فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الحَمِيم(٤٥) فَشَارِبُونَ شُرْبَ الهِيم(٥٥) هَذَا نُزُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ(٥٦) نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ(٥٧) أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ(٥٨) أَأَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْحَالِقُونَ(٥٩) نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ المَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ(٦٠) عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُنْشِئَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ (٦١) وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ (٦٢) أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ (٦٣) أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ (٦٤) لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ (٦٥) إِنَّا لَمُغْرَمُونَ (٦٦) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٦٧) أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ(٦٨) أَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنِ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ(٦٩) لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ (٧٠) أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٧١) أَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِئُونَ (٧٢) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ (٧٣) فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ (٧٤) فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ (٧٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٧٦) إِنَّهُ لَقُرْ آَنٌ كَرِيمٌ (٧٧) فِي كِتَابِ مَكْنُونِ (٨٨) لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ (٩٩) تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ

العَالَينَ (٨٠) أَفَيِهِذَا الحَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ (٨١) وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ (٨٨) فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ (٨٣) وَأَنتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ (٨٤) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ (٥٨) فَلَوْلَا إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ الْمُلُقُومَ (٨٨) وَأَنتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ (٨٤) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ (٥٨) فَلَوْلَا إِنْ كُنتُمْ غَيْرِ (٨٨) مَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٧٨) فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (٨٨) فَرَوْحٌ وَرَيْحَانُ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ (٨٩) وَأَمَّا إِنْ كُنتُ مَن اللَّكَذِينَ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن اللَّكَذِينَ وَمَنَّا إِنْ كَانَ مِن اللَّكَذِينَ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن اللَّكَذِينَ وَاللَّينَ (٩٤) وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن اللَّكَذِينَ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَمِيمٍ (٩٩) وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ (٩٤) إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ اليَقِينِ (٩٥) فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ اللَّهَ الْمُو حَقُّ اليَقِينِ (٩٥) فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ المَطْيِم (٩٢) وَ الواقعة }.

١ - قوله تعالى : [عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ \* مُتَكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ \* يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُحَلَّدُونَ \* وَلَه تعالى : [عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ \* مُتَكِئِينَ عَلَيْهَا وَلا يُنْزِفُونَ \* وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ \* وَحُمِ طَيْرٍ مِمَّا بِأَكْوَابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِينٍ \* لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلا يُنْزِفُونَ \* وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ \* وَحُمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ \* وَحُورٌ عِينٌ \* كَأَمْثَالِ اللَّوْلُؤ لِه المَكْنُونِ \* جَزَاءً بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] {الواقعة: ١٥ - ٢٤} .

### التفسير الإجمالى:

يخبر الله في هذه الآيات أن الذين يدخلون الجنة يكونون على سرر منسوجة بالذهب ، متكئين عليها يقابل بعضهم بعضاً ، ويطوف عليهم ولدان لا يموتون أبداً ، يحملون لهم أباريق وكأساً من عين خمر جارية في الجنة لا تذهب بعقولهم ، وأيضاً يطوفون عليهم بما يتخيرون من الفواكه ، وبلحم طير مما تشتهيه الأنفس ، ولهم نساء واسعة العيون كأمثال اللؤلو المصون في أصدافه جزاءً لهم بما كانوا يعملون من الصالحات (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

قوله تعالى: [جَزَاءً بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] (الواقعة: ٢٤) . لما كانت الآيات تتحدث عن الجنة وما فيها من نعيم قد أُعد لهؤلاء السابقين ناسب أن تختم بذكر السبب الموجب لهم بدخوله وهو العمل الصالح ، فاذلك كان قوله تعالى: [جَزَاءً بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] (الواقعة: ٢٤) ، "أي جزاهم ربهم بما كانوا يعملونه من الصالحات بعد الإيمان والتوحيد وترك المعاصي (٢٠) . ٢- قوله تعالى : [وَأَصْحَابُ اليَمِينِ مَا أَصْحَابُ اليَمِينِ \* فِي سِدْرٍ خُضُودٍ \* وَطَلْحٍ مَنْضُودٍ \* وَظِلِّ مَنْشُودٍ \* وَظَلِّ مَنْشُودٍ \* وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ \* لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَنْوُعَةٍ \* وَفُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ \* إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنَّا أَشَانًاهُنَّ أَبْكَارًا \* عُرُبًا أَثْرَابًا \* لِأَصْحَابِ اليَمِينِ ] (الواقعة: ٢٠-٣٨) .

<sup>(</sup>۱) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٤٠٦/٧ ، فتح القدير ، الـشوكاني . ٢١٣/٥ .

<sup>(</sup>٢) أيسر التفاسير لكلام العلي القدير ، أبو بكر الجزائري ، ٥٤٢/٥ .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله على عن أصحاب اليمين بأن مكانتهم عالية ، وجزاءهم عظيم ، فهم في ظل شجر سدر لا شوك فيه ، وموز قد تراكب بعضه على بعض ، وظل دائم لا يزول ، وماء جار لا ينقطع ، وفاكهة كثيرة لا تنقطع ، ولا يمنعهم من التمتع بها أحد ، وهم يجلسون على فرش مرفوعة فوق السُرُر ، وأنشأ الله لهم من الحور العين أبكاراً متحببات إلى أزواجهن ، وهن متساويات في السن ، قد خلق الله ذلك كله وأعده لأصحاب اليمين (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الجنة وما فيها من نعيم ، ناسب أن تختم الآية بأن هذا النعيم قد أُعد لفئة من الناس هم أصحاب اليمين ترغيباً وتشويقاً للسامع ، حتى يجتهد في أن يكون من هـؤلاء فيفوز بالسعادة العُظمى ، والراحة الكبرى ، فلذلك كان قوله تعالى : [لِأَصْحَابِ اليمين] (٢) "واللام في (لأصحاب اليمين) تغيد توكيد الاعتناء بأصحاب اليمين " (٣) .

٣- فولـ تعالـ : [وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ \* فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ \* وَظِلِّ مِنْ يَحْمُومٍ \* لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ \* إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ \* وَكَانُوا يُصِرُّ ونَ عَلَى الجِنْثِ العَظِيمِ \* وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ \* إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلُ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ \* وَكَانُوا يُصِرُّ ونَ عَلَى الجِنْثِ العَظِيمِ \* وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنّا ثُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنّا لَمَنْعُوثُونَ \* أَوَ آبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ \* قُلْ إِنَّ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ \* لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِتْنَا وَكُنّا ثُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنّا لَمَنْعُوثُونَ \* أَوَ آبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ \* قَلْ إِنَّ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ \* لَمَجُومُونَ إِلَى مَعْلُومٍ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ المُكَذِّبُونَ \* لَآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُومٍ \* فَهَالِئُونَ مِنْهَا البُطُونَ مِي مَعْلُومٍ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ المُكَذِّبُونَ \* هَذَا نُزُهُمْ يَوْمَ اللِّينِ ] {الواقعة: ٤٤ - ٥٥}.

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآيات عن أصحاب الشمال أن عذابهم في جهنم يكون بريح حارة من حر جهنم تأخذ بأنفاسهم ، وماء حار يغلي ، وظل من دخان شديد السواد لا بارد المنزل ، ولا كريم المنظر ، فإنهم كانوا في الدنيا يقعون بأكل الحرام ، مكذبين لما جاء به الرسل من الله ولا كريم المنظر ، فإنهم كانوا في الدنيا يقعون بأكل الحرام ، مكذبين لما جاء به الرسل من الله ، وكانوا يقولون : أإذا متنا وأصبحنا رميما فهل سنبعث من قبورنا نحن وآباؤنا الأولون الذين صاروا الآن ترابا ؟ فقل لهم : يا محمد الله والأولين والآخرين من ذرية آدم سيجمعهم الله ليوم الحساب في وقت محدد ، شم إنكم أيها المكذبون ليوم البعث لآكلون من شجر من زقوم خبيث الطعم ، فمالئون منه البطون لشدة الجوع ، فشاربون عليه من الماء الحار الذي لا يروي كشرب الإبل العطاش التي لا تروى لداء

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير المراغى ، ١٣٩/٢٧ ، التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٥٤/٢٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ١٩١/٤.

<sup>(</sup>٣) التحرير والنتوير ، الطاهر بن عاشور ، ٣٠٣/٢٧ .

قد أصابها ، فهذا ما سيجدونه من العذاب يوم القيامة (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات تتحدث عن تعذيب أصحاب الشمال ، وهم الكفار المكذبون بما جاءت به الرسل ، والمستهزئون بقضية البعث ناسب أن تختم بالاستهزاء والتهكم بهم رداً عليهم ، فلذلك قال الله : [هَذَا نُزُهُمْ يَوْمَ الدِّين] (الواقعة: ٥٦) ..

"فهذا الذي ذكر من أنواع العذاب نزلهم يوم الجزاء ، فإذا كان هذا نزلهم و هو ما يعد للنازل إذا حضر ، فما ظنك بحالهم بعدما استقر لهم القرار في النار ، وفي هذا تهكم بهم" (٢) .

٤ - قول تعالى : [نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ \* أَفَرَ أَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ \* أَأَنْتُمْ خَلْقُونَهُ أَمْ نَحْنُ اللَّوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ \* عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُنْشِئكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ \* وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ] (الواقعة: ٥٧ - ٢٢).

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآيات العباد أنه هو الذي خلقهم فهلًا يصدقون بالبعث ، أفرأيتم هذه النطفة التي يخلق منها البشر ، أأنتم تخلقونها أم نحن الخالقون ؟ فنحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بعاجزين على أن نغير خلقكم يوم القيامة في صور وصفات مختلفة ، وأنتم تعلمون أصل نشأتكم كيف كانت لا شيء ، فهلاً تذكرون قدرة الله على بعثكم مرة أخرى (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات تجادل الكفار في قضية البعث ، فبدأت بقضية الخلق حيث كان الإنسان نطفة ، ثم أصبح مكتمل الخلق ، فإعادة الخلق أهون من ابتدائه ، فلذلك ناسب أن تختم بقوله : [وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ] {الواقعة: ٦٢} .

أي : هلّا تذكرتم نشأتكم الأولى حيث كانت من نطفة ، ثم اكتمل الخلق ، فهذا أصحب بكثير من قضية البعث والنشور ، فاتركوا هذا الكفر وهذا الجحود ، "وجيء بالمضارع في قوله : [تَذَكّرُونَ] للتنبيه على أن باب التذكر مفتوح ، فإن فاتهم التذكر فيما مضى فليداركوه الآن" (3) .

<sup>(</sup>۱) انظر : جامع البيان عن تأويل آى القرآن ، الطبري ، ١٣٠/٢٣ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كـــلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٢٤ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ١٩٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : السراج المنير، محمد الشربيني ، ١٩٨/٤ ، الكشاف عن حقائق النتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٤٦٣/٤ .

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٣١٩/٢٧ .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله الآيات يا عبادي هل رأيتم ما تحرثون في الأرض من زرع فهل أنتم تنبتونه أم نحن الذين ننبته ، فلو نشاء لجعلناه حطاماً فلا ينتفع به فتصبحوا خاسرين محرومين (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات تتحدث عن قدرة الله لخلق الزرع وإنباته ناسب أن تختم بقدرة الله على تحطيمه وإهلاكه ، فلذلك كان قوله تعالى : [لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ خُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ] (الواقعة:٦٥) .

أي: لو شاء الله لجعل الزرع المحروث ، وما فيه من ثمار فتاتاً متحطماً لا نفع فيه ولا رزق ، فيصيبكم الندم على ما فاتكم من الفرح والسرور به ؛ لأنكم تعبتم عليه بالنفقات الكثيرة (٢)

٦- قوله تعالى : [أَفَرَ أَيْتُمُ المَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ \* أَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنِ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ \* لَوْ نَشَاءُ
 جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْ لَا تَشْكُرُونَ ] (الواقعة: ٦٨ - ٧٠) .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله ﷺ في هذه الآيات أن لو نشاء لجعلنا هذا الماء شديد الملوحة ، لا ينتفع به في شرب ، ولا في زرع ، فهلا تشكرون ربكم على هذه النعمة (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآية تتحدث عن التذكير بنعمة الماء ، وقدرة خلق الله لها ، ناسب أن تختم بقدرة الله على إفساده ، وجعله غير صالح فلا ينتفع به أبداً ، فلذلك كان قوله تعالى : [لَوْنَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ ] {الواقعة: ٧٠} .

"أي لو شاء الله لجعله ملحاً شديد الملوحة ، فلو لا تشكرون الذي صنع بكم ذلك" (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر : لباب التأويك في معاني التنزيل ، الخازن ، ٢٣/٧ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ٢٠/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٣٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٧١/٧ ، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ١٩٨/٨ .

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٢١/١٧ .

٧- قوله تعالى : [أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ \* أَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ المُنْشِئُونَ \* نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ \* فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ العَظِيم ] {الواقعة: ٧١-٧٤} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآيات عباده فيقول: أرأيتم يا عبادي هذه النار التي توقدون أأنتم أوجدتم شجرتها التي تخرج النار منها أم نحن الموجدون لها ؟ فهذه النار التي توقدونها جعلناها موعظة لكم تذكركم بنار السعير ، وهي أيضاً منفعة لكم في السفر ، فيا أيها الرسول إن فربك العظيم ذا الجلال والإكرام (١).

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات السابقات تتحدث عن قدرة الله لخلق الإنسان من ماء ، وتذكير العباد بنعمة الزرع والماء والنار ، فهذه الأشياء لا يقدر أحد على خلقها إلا لمن كانت له صفات الكمال ، فناسب أن تختم بالأمر بتنزيه الله عن كل صفات النقص ، فلذلك قال الله : [فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ العَظِيم] {الواقعة: ٧٤}.

أي: إذاً علمتم ما أنزلنا من الدلائل الدالة على كمال قدرته في الخلق ، وتذكرتم ما في ذلك من النعم العظيمة ، والعناية الإلهية الدالة على رحمته بكم ، فنزهوا الله وعظموه بقصارى ما تستطيعون (٢) .

٨- قوله تعالى : [إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لَا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ \* تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ
 العَالَينَ ] (الواقعة: ٧٧-٨٠) .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآيات الكريمة أن هذا القرآن الذي أنزله الله على قلب محمد فيه المنافع العظيمة ، والعلوم الغزيرة ، فهو طاهر مصون لا يمسه إلا الملائكة المقربون المطهرون من الذنوب ، ولا يمسه أيضاً إلا المتطهرون من الشرك والجنابة ، والحدث ، فهذا القرآن العظيم منزل من عند الله على محمد في ، فهو حق لا يأتيه الباطل من بين يديه ، ولا من خلفه (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات تتحدث عن وصف القرآن الكريم وقداسته ناسب أن تختم ببيان مصدر هذا الكتاب من أين جاء ؟ فأفادت أنه تتزيل من عند الله شرعة للعالمين ، وأي تشريع يكون مصدره من عند الله ، فهو الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ، ولا من خلفه ، ولذلك

<sup>(</sup>١) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ٢٥/١٨ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٣٧٥/٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٣٢٨/٢٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٢٤،٢٢٥/١٧ ، الكشف والبيان ، أبواسحاق النيـسابوري ، ٢١٩/٩ .

قال الله : [تَنْزيلٌ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ] {الواقعة: ٨٠} .

"أي: هذا القرآن منزل من الله رب العالمين ، وليس هو كما يقولون: إنه سحر وكهانة أو شعر ، بل هو الحق الذي لا مرية فيه " (١) .

9 - قولـــه تعالـــى : [فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ \* وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ \* وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ ] {الواقعة: ٨٣-٨٥} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله ﷺ في هذه الآيات الكريمة عن ابن آدم في حالة الاحتضار ، وأهله عنده فهل تستطيعون إذا بلغت نفس أحدكم الحلقوم ، وأنتم تنظرون إليه أن تمسكوا روحه في جسده ؟ لن تستطيعوا ذلك ، ونحن أقرب إليه منكم بملائكتنا ولكنكم لا ترونهم (٢) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

ولما كانت الآيات تتحدث عن ساعة احتضار الميت ، والذين حوله لا يرون الملائكة الذين جاءوا لقبض روحه ناسب أن تختم بقدرة الله على ذلك ، أي: "نحن أقرب إليه علماً ، وقردة وتصرفاً منكم حيث لا تعرفون حاله إلا ما تشاهدونه من آثار الشدة من غير أن تقفوا على كنهها ، وكيفيتها ، وأسربابها ، ولا أن تقدروا على دفع أي شيء منها ، ونحن المتولون لتفاصيل ذلك بعلمنا وقدرتنا ، أو بملائكة الموت ، ولكن لا تدركون ذلك لجهلكم بشئوننا" (٣).

١٠ - قوله تعالى : [فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيم ] {الواقعة: ٨٨-٨٩} .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله ﷺ في هذه الآية عن الميت إن كان من السابقين المقربين ، فله عند موته البشارة ، والفرح ، وقرة العين ، وله جنات النعيم (٤) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما كانت الآيات تتحدث عن إخراج الروح من عالم الدنيا إلى عالم البرزخ ناسب أن تختم الآيات بذكر الجزاء على الأعمال ، فإن كان من المقربين عند الله كان جاره في جنة النعيم ، فلذلك قال الله : [فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ] {الواقعة: ٨٩}.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٧/٥٥٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : روح البيان ، إسماعيل حقي ، ٣١٦/٩ ، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي ، ١٧٣/١٤ .

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل الكريم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٠١/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٣٦ ، السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٢٠٦/٤.

أي فرح ورحمة ومغفرة له من الله ، وله ريحان تتلقاه الملائكة به بشارة له بالجنة ، وله بستان نعيم يتنعم فيه (1) .

١١ - قولــه تعـــالى: [وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ اليَمِينِ \* فَسَلَامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ اليَمِينِ ]
 (الواقعة: ٩١) .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله الله الآيات عن الميت أنه إن كان من أصحاب اليمين فيقال له: السلام و الأمن لك ؛ لأنك من أصحاب اليمين (٢) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن أصحاب اليمين ناسب أن تختم الآية التي بعدها بذكر جزائهم ، وهو البشارة بالجنة من إخوانه أهل اليمين ، حيث يسلمون عليهم في دار السلام ، فلذلك قال الله تعالى : [فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ اليَمِينِ ] {الواقعة:٩١} ، أي: "فسلام لك يا صاحب اليمين من أصحاب اليمين من إخوانك يسلمون عليك بعد الموت فيكون السلام إشارة له بأنه من أهل الجنة" (٢) .

١٢ - قول تعالى : [وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ \* فَنُزُلٌ مِنْ جَمِيمٍ \* وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ] {الواقعة: ٩٢ - ٩٤ } .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله الله الآية عن حال الميت الذي يكون من المكذبين بالبعث الضالين عن الهدى ، فله ضيافة من شراب جهنم المغلي الشديد الحرارة ، والنار يعذب فيها (٤) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآيات:

لما ذكرت الآيات المكذبين بالبعث الضالين عن الهدى ناسب أن تختم الآيتان اللتان بعدها بذكر عقابهم ، وهو شرب الماء المغلي ، والحرق بالنار ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَنُزُلُ مِنْ حَمِيم \* وَتَصْلِيَةُ جَحِيم] (الواقعة: ٩٢-٩٤) .

أي : إن كان المحتضر من المكذبين لله تعالى ورسوله ، المنكرين البعث الضالين عن الهدى ، ودين الحق فنزل من حميم ، أي ضيافته على الماء الحار ، هذه ضيافته في جهنم (٥) ، وهذا فيه من التهكم ما فيه احتقاراً له وإهانة ، جزاءً على أعماله الخبيثة .

<sup>(</sup>١) انظر : جامع البيان عن تأويل آى القرآن ، الطبري ، ٦١/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ٢٨/٧ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ٢٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) روح البيان ، إسماعيل حقى ، ٣١٦/٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٥٥١/٧ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٣٧٧،٣٧٨/٣ .

<sup>(</sup>٥) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٢٥٦/٥ .

١٣ - قوله تعالى : [إِنَّ هَذَا هُوَ حَقُّ اليَقِينِ \* فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ ] (الواقعة: ٩٥ - ٩٦) . التفسير الإجمالي :

يخبر الله الله اله في هاتين الآيتين أن هذا الذي قصصناه عليك يا محمد الهو حق اليقين الذي لا شك فيه فسبح باسم ربك العظيم ، ونزهه عما يقول الكافرون تعالى الله عما يقول ون علواً كبيراً (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن السورة بأن ما ذكر فيها من الأخبار لهو الحق الذي لا ريب فيه ، ناسب أن تختم الآية التي بعدها بالأمر بتنزيه الله تعالى عن كل نقص ، وتمجيده بكل كمال، فلذلك قال الله تعالى : فسبح باسم ربك العظيم ، يتحدث الطاهر بن عاشور عن هذه الفاصلة فيقول : "إنها تنييل لجميع ما اشتملت عليه السورة من المعاني المثبتة ، والإشارة إلى ذلك بتأويل المذكور من تحقيق حق ، وإبطال باطل والحق : الثابت " والمعلوم جزماً الذي لا يقبل التشكيك "(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ۷۷٤ ، السراج المنير المربيني ، ۲۰٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ، ٣٥٠/٢٧ .

# المبحث الثاني دراسة تطبيقية لسورة الحديد

# بسم الله الرحمن الرحيم

[سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَالأَرْض وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ (١) لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْض يُحْيي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢) هُوَ الأَوَّلُ وَالآَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣) هُوَ الْآذِي خَلَقَ السموات وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٤) لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْض وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورُ(٥) يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ(٦) آمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ (٧) وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بالله وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا برَبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٨) هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ (٩) وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ الله وَلله مِيرَاثُ السموات وَالأَرْضِ لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الفَتْح وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلًّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٠) مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ (١١) يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيُهَانِهِمْ بُشْرَاكُمُ اليَوْمَ جَنَّاتٌ تَجْرى مِنْ تَعْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ (١٢) يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آَمَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالتَّمِسُوا نُورًا فَضُربَ بَيْنَهُمْ بسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِنْهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ العَذَابُ (١٣) يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلَى وَلَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّصْتُمْ وَارْتَبْتُمْ وَغَرَّتْكُمُ الأَمَانِيُّ حَتَّى جَاءَ أَمْرُ الله وَغَرَّكُمْ بالله الغَرُورُ (١٤) فَاليَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِلْيَةٌ وَلَا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلَاكُمْ وَبِئْسَ المَصِيرُ (٥٥) أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ الله وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ (١٦) اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الآَيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (١٧) إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ (١٨) وَالَّذِينَ آَمَنُوا بِالله وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيم (١٩) اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَهُو وزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الآَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ الله وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ (٢٠) سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ

أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَصْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَصْلِ العَظِيمِ (٢١) مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ (٢٢) لِكَيْ لا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ (٣٣) الَّذِينَ يَبْحَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ عِلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ (٣٣) الَّذِينَ يَبْحَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا اللهَ هُو الغَنِيُّ الحَييدُ (٤٢) لَقَدْ أَرْسَلْنَا بُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا النَّبُوّةَ وَالكِتَابَ فَمِنْهُمْ مُهْتَدِ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ اللهُ عَزِيرٌ (٢٥) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا النَّبُوّةَ وَالكِتَابَ فَمِنْهُمْ مُهْتَدِ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ وَالْفَيْلِ وَمَنَ يَعْمُ مُواللهِ يُؤْتِيهِ وَيَعْفِرُ مُ وَاللّهُ وَالْفَلْ اللهِ فَهَا رَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلّا النِيغَاءَ رِضُوانِ الللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا وَاللّهُ وَلَوْلَا اللهُ فَهَا رَعُوهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا وَالْهُ وَلَوْلَ اللهُ فَا رَعُوهُمْ وَاللّهُ وَلَوْلُ اللهُ وَالْولَا اللهُ وَالْولَا لِي اللّهُ وَلَولُ المَاللهُ وَأَنْ الفَضْلَ اللهُ وَأَنَّ الفَضْلَ بِيدِ اللهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمِ (٢٩) ] } [الحديد].

١ - قوله تعالى : [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الْحَكِيمُ ] (الحديد:١)

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآية أن مخلوقاته تسبحه وتمجده على الدوام ، فجميع ما في السموات من نجوم وكواكب وشمس وقمر وملائكة ، وما في الأرض من مؤمنين وجمادات تسبح الله تنزيها عن كل نقص ، وتمجيداً له في كماله وجماله (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

قوله تعالى: [... وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] {الحديد:١} ، أي: "هو العزيز القادر الغالب الذي لا يمانعه ولا ينازعه شيء ، الحكيم الذي لا يفعل إلا ما تقتضيه الحكمة والمصلحة، والجملة اعتراض تذييلي مقرر لمضمون ما قبله مشعر بعلة الحكم " (٢)

٢ - قوله تعالى : [لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] {الحديد:٢}

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله ﷺ في هذه الآية بأن له ملك السموات والأرض وحده ، وهو المالك المتصرف فيميت من يشاء من أحياء الدنيا ، ويحيي الأموات للبعث يوم القيامة ، وهو على كل

<sup>(</sup>۱) انظر : بحر العلوم ، السمرقندي ، ۳۸۹/۳ ، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبــو بكــر الجزائــري ، ٢٥٨/٥

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٠٣/٨ .

شيء قدير لا يعجزه شيء <sup>(١)</sup> .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

ولما كانت الآية تتحدث عن قدرة الله على الإحياء والإماتة ، وفي هذا شمول القدرة على التجديد والإعادة فناسب أن تختم بتعميم الحكم بقوله : [وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ] أي : من الإحياء والإماتة وغير هما ، على كل شيء قدير أي: بالغ القدرة إلى حد لا يمكن الزيادة عليه (٢).

٣- قوله تعالى : [هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] {الحديد:٣} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله عن نفسه بأنه الأول أي : الفرد السابق لكل شيء ، وهو الآخر قبل كل شيء وهو الآخر قبل كل شيء وهو الطاهر فوق كل شيء ؛ لعلوه هو وهو الباطن العالم بما بطن من كل شيء (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن إحاطة الله به بكل شيء من حيث إنه هو الأول والآخر والظاهر والباطن ، ناسب أن تختم بإحاطة علم الله بكل شيء ، فالجزيئات ظاهرة عنده والكليات فلذلك قال الله تعالى : [وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ] لكون الأشياء كلها ظاهرة سواء الباطن منها والظاهر، فهي بالنسبة للخلق باطنة وظاهرة أما عنده به فلا باطن عنده بل هو في غاية الظهور كالظاهر (3) .

٤ - قوله تعالى: [هُوَ الَّذِي خَلَقَ السموات وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي اللَّرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ] (الحديد:٤) .

## التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآية عن نفسه أنه هو الذي أنشأ السموات والأرض في ستة أيام ثم علا على عرشه في علواً يليق بجلاله وعظمته ، وهو فوق عرشه يعلم ما يدخل في الأرض من غيث وغيره ، وما يخرج منها من نبات ومعادن ، وما يتنزل من السماء من غيث ورزق للعباد ، وما يصعد فيها من ملائكة وأعمال ، وهو مع عباده بعلمه وقدرته حيثما حلوا وحيثما

<sup>(</sup>۱) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٣٦/١٧ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ٤٥٤/٨

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٤٣٥/٧ ، (بتصرف ).

<sup>(</sup>٣) انظر : النكت والعيون ، الماوردي ، ٥/٩٦٠ ، ومعالم التنزيل ، البغوي ، ٢٩/٨ .

<sup>(</sup>٤) السراج المنير ، محمد الشربيني ، 1.4/5 ، (بتصرف) .

نزلوا ، والله مطلعٌ على أعمال العباد (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن خلقه للسموات والأرض ، وعلمه تعالى بما يدخل في الأرض والسموات وما يخرج منها ناسب أن تختم بعلمه تعالى بأحوال القلوب التي هي محل الأعمال ومصدرها ، فهو بصير بما يدخل في هذه القلوب وما يخرج منها وما ينزل فيها من خواطر وما يصعد منها من أعمال إلى السماء ، فمن كان عمله خالصاً لوجهه رفعه إليه [وَالعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ] {فاطر:١٠} ، وإذا كان غير خالص فيرده الله ولا يقبله فلذلك قال الله : [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ] أي: "هو تعالى بصير بما يصدر منكم من الأعمال ، ومن صدرت عنه تلك الأعمال من بر أو فجور، فمجازيكم عليها وحافظها عليكم "(٢).

٥- قوله تعالى : [لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْضِ وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورُ ] (الحديد:٥) .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله على هذه الآية بأن له ملك السموات والأرض وإلى الله مصير أمور الخلائق في الآخرة ، وسيجازيهم على أعمالهم ، المحسن على إحسانه ، والمسيء على إساءته (٣) . ببان مناسبة الفاصلة للآبة :

لما كانت الآية تتكلم عن ملك الله للسموات والأرض ، ناسب أن تختم الآية بأن إليه ترجع أمور تدبيرها ، فإن من يملك الشيء ، هو الذي يتولى أمره ويرجع إليه ، فلذلك كان قوله تعالى: [لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْضِ وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورُ] أي : "له ملك السموات والأرض تكرير للتأكيد ، وتمهيد لقوله تعالى : [وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورُ] أي : إليه وحده لا إلى غيره استقلالاً واشتراكاً ترجع إليه جميع الأمور " (٤) .

٦ - قوله تعالى : [يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ] (الحديد:٦) .

### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله عن عظيم قدرته بأنه يصرف الليل والنهار من حيث الزمان ، فيدخل جزءاً من ساعات الليل في النهار ، وذلك في فصل الصيف ، فيقصر الليل

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٩/٨ ،وانظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٣٧/١٧ .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٩٣٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٢٥٩/٥ ، الجامع لأحكام القرآن القرطبي ٢٣٧/١٧ .

<sup>(</sup>٤) البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢١٠/٧.

ويطول النهار ، ويدخل جزءاً من ساعات النهار في الليل ، وذلك في فصل الشتاء ، فيطول الليل ويقصر النهار (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما أخبر الله على عن قدرته بأنه يدخل في الليل ما يشاء من ساعاته ، ويخرج منها ما يشاء ، وكذلك النهار، وهو الإدخال والإخراج المادي ، ناسب أن تختم الآية بعلمه تعالى بالدخول والخروج المعنوي لما في الصدور، فكما أن الله يعلم ما يدخل في الليل والنهار وما يخرج منهما كذلك يعلم ما يدخل في الصدور وما يخرج منها من أعمال الخير والشر، فيحاسب عباده بناءً على كمال علمه بها ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ] فجاءت الفاصلة هنا "اعتراض تذبيلي مقرر لما قبله من شمول علمه تعالى لسرهم وعانهم ، أي: هو على محيط بجميع المضمرات المستكنة في صدور الناس بحيث لا تفارقها أصلاً ، فكيف يخفي عليه تعالى ما يسرونه وما يعلنونه ، وإظهار الجللة للإشعار بعلة الحكم متأكد استقلال الجملة "(١) . لا قوله تعالى : [وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ] (الحديد:٨) .

#### التفسير الإجمالي:

يعاتب الله في هذه الآية عباده المؤمنين ، فأي عذر لكم في ألّـا تــصدقوا الله وتطبقـوا شرعه، والرسول ﷺ يدعوكم إلى ذلك الخير ، وقد أخذ الله ميثاقكم على ذلك ، إن كنتم مصدقين بالله بارئكم (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تدعو إلى الإيمان بالله ورسوله في ، ولما كان لا يستجيب لنداء الإيمان الله الذي سكن في قلبه الإيمان ، ناسب أن تختم بقوله تعالى: [إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ] يتحدث الطاهر ابن عاشور عن هذه الفاصلة فيقول: "وجملة إن كنتم مؤمنين مستأنفة وجواب الشرط محذوف ، دل عليه قوله: والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم واسم الفاعل في قوله: إن كنتم مؤمنين مستعمل في المستقبل بقرينة وقوعه في سياق الشرط ، أي: فقد حصل ما يقتضي أن تؤمنوا من السبب الظاهر الخفي المرتكز في الجبلة "(٤).

<sup>(</sup>١) انظر : الدر المنثور ، جلال الدين السيوطي ، ١٤/٧ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٣٨٠/٣ .

<sup>(</sup>٢) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي ، ١٢١/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الكشف والبيان ، أبو إسحاق النيسابوري ، ٢٣١/٩ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٣٨١/٣ .

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ، ٣٧٠/٢٧ .

٨ - قوله تعالى : [هُوَ الَّذِي يُنَرِّلُ عَلَى عَبْدِهِ آَيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ
 لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ] {الحديد:٩} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله ﷺ بأنه ينزل على عبده محمد ﷺ آيات القرآن مفصلات اليخرجكم بالقرآن من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد ، والله يفصل لكم هذا ؛ لرحمته بكم أشد الرحمة (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن إنزال هذا القرآن على الرسول ﴿ اليخرج الناس من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد ، ناسب أن تختم بذكر رحمة الله بعباده ، فلذلك كان قوله تعالى: [وَإِنَّ اللهُ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ] "حيث يهديكم إلى سعادة الدارين بإرسال الرسول ﴿ ، وتنزيل الآيات ، بعد نصب الحجج العقلية " (٢) .

9 - قوله تعالى : [وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ الله وَلله مِيرَاثُ السموات وَالأَرْضِ لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ] {الحديد: ١٠} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يحث الله عباده على الإنفاق في سبيله ؛ لنصرة دينه ودعوة رسوله ، وأخبر بأن له ميراث ملك السموات والأرض ، فهو المالك الحقيقي لما في أيديكم ، وأن ملككم له ملكاً نسبياً وأخبر أنه لا يستوي في الفضل والدرجة من أنفق ماله ، وقاتل مع رسول الله على قبل فتح مكة مع من أنفق ماله وقاتل بعد الفتح ؛ لأن المسلمين كانوا في ضيق وبحاجة إلى من يساندهم ، وقد وعد الله كلاً من المنفقين المثوبة بالحسنى (٣).

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن درجات المؤمنين ، وتفاضلهم في الثواب والدرجة ، ناسب أن تختم بمتعلق يتعلق بهذا التفاوت ، فلذلك قال تعالى : [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ] حيث إنه بخبرته تعالى فاوت بين ثواب من أنفق من قبل الفتح وقاتل ، ومن فعل هذه القربات بعد الفتح ، وما ذلك إلا لكمال علمه تعالى بقصد الأول ، وإخلاصه التام ، وإنفاقه في حال الجهد والضيق (٤).

<sup>(</sup>١) انظر : معالم التنزيل ، البغوي ، ٣٣/٨ ، جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ١٧٣/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢١٢/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ٣٢/٧ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويـــ ، البيــضاوي ، ٢٩٧/١ .

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، 1٤/٨ ، (بتصرف) .

١٠ قوله تعالى : [يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْبَانِهِمْ بُشْرَاكُمُ اليَوْمَ جَنَّاتٌ تَعْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ] {الحديد: ١٢} .

### التفسير الإجمالى:

يخبر الله ﷺ في هذه الآية الكريمة عن حال المؤمنين والمؤمنات يوم القيامة ، بأن نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم على قدر أعمالهم ، ويقال لهم : بشراكم اليوم دخول جنات تجري من تحتها الأنهار ، لا تموتون فيها أبداً ، ذلك الجزاء هو الفوز العظيم الذي لا فوز وراءه (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن المؤمنين يوم القيامة ، حيث يسعى نورهم بين أيديهم وأن جزاءهم الجنة ، ناسب أن تختم بوصف قدر هذا الجزاء بأنه فوز عظيم فلذلك قال الله : [ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ] أي: "ذلك الفوز العظيم الذي لا فوز وراءه ، إذ هو خلاص عن جميع المكاره ونيل لكل المطالب" (٢).

١١ - قوله تعالى : [فَاليَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ وَلَا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلَاكُمْ وَبِئْسَ اللَّصِيرُ ] (الحديد:١٥) .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله و هذه الآية عن حال المنافقين يوم القيامة بأنه لا يقبل منهم عوضاً ، ليفتدوا به من العقاب النازل بهم ، ولا يقبل من الذين جحدوا بالله ورسوله ، ومالهم جميعاً إلى النار ، هي أولى بهم ، وبئس المصير مصيرهم (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن حال الذين كفروا يوم القيامة ، ناسب أن تختم بذكر جـزائهم وهي النار وبئـس المصـير، فلذلك كان قوله تعالى : [مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلَاكُمْ وَبِئْسَ المَصِيرُ] أي : بئس المرجع النار يعني للكافرين والمنافقين ، جزاءً على كفرهم وفساد عقيدتهم (أ) .

١٢ - قوله تعالى : [أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ] {الحديد:١٦} .

<sup>(</sup>۱) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ۲٤٣/۱۷ ، أيسر النفاسير لكــــلام العلـــي الكبيـــر ، أبـــو بكـــر الجزائري ، ٢٦٧/٥ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٦٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي ، ٣٢٤/٢٠ ، البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٢١/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر: بحر العلوم، السمرقندي، ٣٨٤/٣.

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يدعو الله عباده المؤمنين إلى التوبة ، فيقول : ألم يحن الوقت للذين آمنوا بالله ورسوله في أن تلين قلوبهم بالخشوع من الله ، و لا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبلهم – من اليهود والنصارى – الذين طال عليهم الدهر فحرفوا كتاب الله ، فقست قلوبهم ، وكثير منهم خارجون عن طاعة الله وأمره (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن قسوة قلوب أهل الكتاب ناسب أن تختم بذكر السبب الذي أوجب هذه القسوة ، وهو الفسق الذي يعني الخروج عن طاعة الله ، فلذلك قال الله : [وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ] أي : " أنهم قست قلوبهم بسبب عدم الانقياد التام لما أنزله الله عليهم من الكتاب ، فلم يدوموا ويثبتوا عليه ، واستمرت بهم الغفلة ، فقست قلوبهم ، فالقلوب تحتاج في كل وقت إلى أن تُذكر بما أنزله الله ، وتُتَاطَق بالحكمة ، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك فإن ذلك سبب لقسوة القلب وجمود العين "(٢).

١٣ - قوله تعالى: [اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْجَا قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] الحديد:١٧ }.

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآية الكريمة أنه يحيي الأرض الميتة بالغيث ، فتخرج النبات فكذلك الله قادر على إحياء القلوب الميتة بالإيمان ، قد بينا لكم الحق الواضح ، لعلكم تعقلونه فتعملون به (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

هذه الآية الكريمة تدعو إلى التوبة والرجوع إلى الله ، وتأتي ببرهان واضح الدلالة بأن الله كما يحيي الأرض الهامدة الميتة التي لا نبات فيها ولا زرع ، فإنه يحييها بماء السماء فتحيا وتزكو وتطهر فكذلك يُحيي الله القلوب الميتة بماء وحي السماء ، فلذلك ناسب أن تختم الآية بتدبر هذا المثل الذي ضرب حق التدبر ، فلذلك قال الله: [قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] " فالذي أحيا الأرض بعد موتها قادر أن يحيي الأموات بعد موتهم ، فيجازيهم بأعمالهم ، والذي أحيا الأرض بعد موتها بماء المطر ، قادر على أن يحيي القلوب الميتة بما أنزله من الحق على رسوله ، وهذه الآية تدل على أنه لا عقل لمن لم يهتد بآيات الله ولم ينقد لشرائع الله" (أ) .

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٢٠/١٨ ، السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٢١٥/٤ .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٤٩/١٧ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٤٠.

٤١- قوله تعالى : [إِنَّ المُصَّدِّقِينَ وَالمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ] {الحديد:١٨} .

### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية يخبر الله عن المتصدَّقين بأمو الهم و المتصدَّقات ، و أنفقو ا في سبيل الله ، ابتغاء رضو انه ، يضاعف الله لهم ثو اب ذلك ، ولهم أيضاً الثو اب العظيم و هو الجنة (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن المؤمنين والمؤمنات من أهل الصدقة ، ناسب أن تختم بذكر جزائهم على الإنفاق في سبيله ، فلذلك قال الله : ولهم أجر كبير ، وهو الجنة أي " لا كدر فيه بانقطاع ، و لا قلة بوجه من الوجوه أصلاً " (٢) .

٥١ - قوله تعالى : [وَالَّذِينَ آَمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيم ] {الحديد:١٩} .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله و في هذه الآية عن الذين آمنوا بالله ورسله ، ولم يفرقوا بين أحد منهم ، أولئك هم الصدِّيقون ، الذين صدَّقوا بما جاءت به الرسل جملة وتفصيلاً ، والشهداء عند ربهم لهم عظيم الثواب والنور يوم القيامة ، والذين كذبوا بآياتنا أولئك مأواهم النار (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الذين آمنوا بالله ورسله ، أتبعت ذلك بوعدهم بالأجر، شم ذكرت الذين كذّبوا بآيات الله فناسب أن تختم بذكر عقابهم وجزائهم ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيم ] (٤) .

١٦ قوله تعالى: [اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلَادِ
 كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الآَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ
 وَمَعْفِرَةٌ مِنَ الله وَرِضُوانٌ وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ] {الحديد: ٢٠}.

<sup>(</sup>۱) انظر : جامع البيان عن تأويل آى القرآن ، الطبري ، ١٩٠/٢٣ ، تفسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٤٠ .

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٧٠٠/٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ٣٠١/١ ، : الـسراج المنيـر ، محمـد الـشربيني ، ٢١٩/٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ٢٠٢/٢٩ .

#### التفسير الإجمالي:

يعظ الله عباده – أن يعلموا الدنيا على حقيقتها بأنها لعب ولهو ، وزينة وتفاخر بينهم بمتاعها الزائل ، وتكاثر في الأموال والأولاد ، فمثل الدنيا كمثل غيث أعجب الزراع نباته ، شم يهيج هذا النبات فيصبح مصفراً بعد خضرته ، ثم يتحطم ويفنى ، وفي الآخرة عذاب شديد لمن كفر بالله ، ومغفرة من الله ورضوان لمن آمن به ، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور (١).

### بيان مناسبة الآية بالفاصلة:

لما كانت الآية تتحدث عن ذم الدنيا ، وفصلت في ذلك أحسن التفصيل ، ثم ذكرت جزاء من يتلهف عليها ، ومن يزهد فيها ، ناسب أن تختم الآية بذكر حقيقة الدنيا بأنها متاع ما يلبث أن ينقطع ، حتى يزهد فيها المؤمنون ويتجهوا إلى آخرتهم فهي المتاع الحقيقي الذي لا يرول ولا يحول ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَمَا الحَيَاةُ الدُّنيًا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ] فمراد الله أن الدنيا ليست إلا محقرات من الأُمور، وهي اللعب واللهو والزينة والتفاخر والتكاثر، وأما الآخرة فما هي إلا أُمور عظام، وهي العذاب الشديد والمغفرة ورضوان الله ، وشبَّه حال الدنيا وسرعة انقضائها مع قلة جدواها بنبات أنبته الغيث فاستوى ثم تحطم (٢).

١٧ - قوله تعالى : [سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيم ] {الحديد:٢١} .

### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يدعو الله على عباده إلى المسارعة في الأعمال الصالحة ؛ لأنها سبب في حصول المغفرة الموجبة لدخول الجنة التي عرضها كعرض السموات والأرض " وليس المقصود في الآية تحديد عرض الجنة ، وإنما هو تقريب المشبّة بأقصى ما يتصوره الناس في الاتساع ، فلا يقال ماذا بقي لجهنم ؟ " (٣) ، فيدعو الله عباده إلى المسارعة في التوبة وحصول المغفرة ؛ لأنه لا يدخل الجنة رجل وعليه ذنب واحد إلا بحصول مغفرة الله على هذا الذنب فالجنة طيبة لا تقبل إلا طيباً خالصاً من شوائب الذنوب ؛ لقوله تعالى : [سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ] {الزُّمر: ٧٣} ، فهذه الجنة جعلت للذين صدقوا الله ورسوله (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر : فتح القدير ، الشـوكاني ، ٧٤٧/٥ ، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبـو بكـر الجزائــري ، ٢٧٣/٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٤٩/٦ .

<sup>(</sup>٣) التحرير التتوير ، الطاهر بن عاشور ، ٤٠٨/٢٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ٣٠٢/١ ، البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٢٣/٨ .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

ولما كانت الآية تخبر أن دخول الجنة مترتب على حصول المغفرة وحصول المغفرة لا يكون إلا من محض كرمه وفضله ، ولذلك ناسب أن تختم الآية بذكر فضل الله ، والفضل في يكون إلا من محض كرمه وفضله ، ولذلك ناسب أن تختم الآية بذكر فضل الله ، وهذه الزيادة لغة العرب بمعنى الزيادة (1) ، أي: إنما هذه زيادة من الله خارجة عن جهد العبد ، وهذه الزيادة تكون في ثلاثة أمور أولاً : توفيق الله العبد إلى طاعته ولا يمكن للعبد ، ثانياً : قبول هذه توفيقه وانشراح صدره بالطاعة ، وهذا لا يكون إلا بيد الله لا بيد العبد ، ثانياً : حصول المغفرة الطاعة وهذا أمر زائد خارج عن قدرة الإنسان ، وليس بيد أحد إلا الله ، ثالثاً : حصول المغفرة المترتبة على قبول هذه الطاعة ، وهذا لا يكون إلا من عند الله ، فهذه الأمور الثلاثة: هي من عند الله زائدة ليس للإنسان فيها عمل ، وهذا هو محض الفضل العظيم الذي يعطيه الله لمن يشاء من عباده ولذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ دُو الفَصْلِ العَظِيمِ] أي : أن هذا الفضل من الله وحده ، غير واجب عليه وإنما هو من محض جوده ، وصدقة منه على عبده ، فالجملة تذييل لإثبات ما ذيل لها (٢) .

١٨ - قوله تعالى : [مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ ] (الحديد: ٢٢) .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله الله في هذه الآية عباده أن ما أصابهم من مصيبة في الأرض ، ولا في أنفسهم ، إلا هو مسجل في اللوح المحفوظ من قبل أن تُخلق الخليقة فإن ذلك على الله هين سهل (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن كتابة الله لكل شيء حاصل في الأرض ، وفي نفس ابن آدم بأنه مسجل ومكتوب في اللوح المحفوظ ، ولأن هذا الشيء يتعجب منه الإنسان ، ولأن النفس مولعة بالتكذيب ، ناسب أن تختم الآية بقطع هذه الظنون وحسم هذه الشكوك بقوله تعالى : [إنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ] فهو سهل على الله هين ؛ لأن الله عالم الغيب والشهادة (٤) .

٩ - قُولُه تَعالَى : [لِكَيْ لَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ نُحْتَالٍ فَخُورٍ ] الحديد: ٢٣ .

<sup>(</sup>١) انظر : المعجم الوسيط ، إبراهيم مصطفى وآخرون ، ٦٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر : روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي ، ١٨٦/٢٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المديد، أحمد الإدريسي، ٢٢٢/٤، الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٢٥٧/١٧.

<sup>(</sup>٤) انظر : جامع البيان عن تأويل آى القرآن ، الطبري ، ١٩٧/٢٣ .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله على عباده بأنًا قدَّرنا كل شيء ، وكتبناه في اللوح المحفوظ حتى لا تحزنوا حزناً كبيراً على ما فاتكم من المحبوبات الدنيوية ، فيجرُّكم إلى السخط وعدم الرضا بقضاء الله ، وحتى لا تفرحوا بما آتاكم الله من الدنيا ، فيوصلكم إلى البطر والكبر (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كان من طبع ابن آدم الحزن على ما فاته ، ويتمنى ويقول أما إنه لو كان كذا ما حصل لي كذا من المكاره ، فرحمةً من الله به قطع عنه هذه الوساوس ، وحسم عنه داء الطمع بأن قدَّر ذلك ، وكتبه في اللوح المحفوظ ؛ ليعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه ، فإذا آمن العبد بهذا ، وسكنت هذه المعرفة في قلبه استراحت نفسه ، واطمأن قلبه ، وقرت عينه ، ولما كان العطاء لابن آدم يوجب له الفخر والكبر إلا من رحم الله ، ناسب أن تختم الآية بقوله: [وَالله لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ] أي: مختالاً في مشيته، فخوراً بقوله ، ينسب نعم الله إلى نفسه و لا ينسب الفضل إلى صاحب الفضل (٢) .

• ٢ - قوله تعالى : [الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ] {الحديد: ٢٤} .

### التفسير الإجمالي:

تتحدث الآية الكريمة عن الذين يبخلون بأموالهم وأفعالهم الحسنة ، ويأمرون الناس بذلك لقوة باعث الشر عندهم ، فيجمعون بين الأمرين الذميمين البخل ، والأمر به ، والدعوة إليه اليكونوا من حزبهم (٣) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن بخل أعداء الله ودعوتهم إلى البخل ، ناسب أن تختم بذكر أن الله غني عن عباده وعن عبادة كل عابد ، وإنما ثمرة أعمالهم راجعة إليه ، بل هم مفتقرون إليه على الدوام لا غنى لهم عنه طرفة عين ، وأنه حميد إلى أوليائه ، يتكلم ابن عاشور عن مناسبة هذه الفاصلة بالآية فيقول : وجملة من يتول قَإنَّ الله هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ] تذييل ؛ لأن من يتولى

<sup>(</sup>۱) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ٢٢٢/٤، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلم المنان، عبد الرحمن السعدي، ص٨٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ٣٠٣/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، ابن عطية الأندلسي ، ٢٦٩/٥ ، فتح القدير، الـشوكاني ٥/٥٠ .

يعم الذين يبخلون وغيرهم ، فإن الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ، أي في سبيل الله وفي النفقات الواجبة قد تولوا عن أمر الله (ومن) الشرطية ، وجملة [فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ] قائمة مقام جواب الشرط ؛ لأن مضمونها علة للجواب فالتقدير ومن يتول فلا يضر الله شيئاً ؛ لأن الله غني عن مال المتولين ؛ ولأن عباده يطيعون أمره فهو حميد لهم أي كثير الحمد للمنفقين (١).

٢١ - قوله تعالى: [لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ
 وأَنْزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالغَيْبِ إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ]
 الحدید: ٢٥).

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله على عباده بأنا بعثنا رسلنا بالحجج القاطعة والبراهين الساطعة ، وأنزلنا معهم الكتب الحاوية للشرائع والأحكام المتضمنة للميزان ، وهو العدل الذي نزلت به الكتب ؛ ليقوم الناس بالعدل في حياتهم ، ومن أعرض عن هذا الحق المنزل ، فإنا أنزلنا الحديد فيه بأس وقوة يُحاربُ بها حتى يستقيم على أمر الله ؛ ليعلم الله من يقوم لنصرة دينه ، ومن يتخاذل عنه ، وليعلم الله من يوقر رسله ، ويؤمن بهم بالغيب من غير معاصرة لهم ولا رؤية ، وقوله تعالى [وليعلم الله أي فإن الله يعلم ما كان ، وما لم يكن ، ولكن قال ذلك محاكاة لأسلوب البشر؛ ليكون أعمق في الفهم وتبليغ الحق (٢) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن إعزاز الله لدينه ونصرته ، والجهاد ضد من يكذب بما جاءت به الرسل ويعاديه ، فإنما جزاؤه يكون العقاب والعذاب ، ولما كانت الآية متضمنة لمعنى العذاب ناسب أن تختم الآية بما يحمل هذا المعنى ، فقال تعالى [إنَّ الله قويٌّ عَزِيزٌ] بخلاف آية تحمل معنى الرحمة ، فإنها تختم برحمة ، كأن يقول الله :إن الله غفور رحيم ، فجاءت الفاصلة هنا " اعتراض تذييلي جيء به تحقيقاً للحق ، وتنبيهاً على أن تكليفهم الجهاد وتعريضهم للقتال ليس لحاجته في إعلاء كلمته وإظهار دينه إلى نصرتهم ، بل إنما هو لينتفعوا به ، ويصلوا بامتثال الأمر فيه إلى الثواب ، وإلا فهو غنى عنهم في كل ما يريد " (").

٢٢ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا كَمْ نُورًا مَعْفُورٌ رَحِيمٌ ] (الحديد: ٢٨) .

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ، ١٤١، ٤١٣/٢٧ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٢) انظر : أيسر التفاسير لكـــلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائــري ، ٥/٥/٥ ، الجـــامع لأحكـــام القــرآن ، القرطبي ، ٢٦٠/١٧ .

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢١٢/٨ .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخاطب الله الله الكتاب ويأمرهم بتقوى الله ومخافت ولزوم أمره وأن يؤمنوا بما جاءت به الرسل المتقدمة ، وبما جاء به محمد المنكور في كتابهم ، فيؤتيهم جزاءً على ذلك نصيبين من رحمته ، ويجعل لهم نوراً يمشون به يوم القيامة ، ويغفر لهم ما سلف من الكفر والعصيان (١) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تأمر بتقوى الله والإيمان بالله ورسوله ، أتبعت ذلك بــذكر الجــزاء ، وهو نور يمشون به يوم القيامة ومغفرة من الله ، فناسب أن تختم الآية بذكر مغفرته ورحمته ؛ لأنهما السبب في حصول كل خير ودفع كل شر فلذلك جاء قوله تعالى : [وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ] أي: أن الله المحيط بجميع صفات الكمال والكبرياء والعظمة ، بليغ المحو للذنب لمن عمل بمقتــضى هذه الآية من تقوى ومتابعة لله والرسول ، (رحيم ) به بالغ الرحمة فيوفقه إلى العمل لما يرضيه بحزاءً له على القيام بما أمرت به الآبة (٢) .

٢٣ - قوله تعالى : [لِتَالَا يَعْلَمَ أَهْلُ الكِتَابِ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَأَنَّ الفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيهِ
 مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيم ] (الحديد: ٢٩) .

#### التفسير الإجمالي:

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن فضل الله ، وأنه بيده وحده لا شريك له في ذلك ، ناسب أن تختم بأن ينسب الفضل إلى صاحب الفضل " وأنه يختار من يشاء من عباده فيعطيه ، وفصله عظيم ؛ لأن الله عظيم ، فإحسانه لا يكون إلا عظيماً " (٣) .

<sup>(</sup>۱) انظر : البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢٢٥/٤ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ٨٠٥/١٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٧٠٠/٧ .

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ٢١٦/٢٩ .

#### المبحث الثالث

# دراسة تطبيقية لسورة المجادلة

# بسم الله الرحمن الرحيم

[قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى الله وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (١) الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاثُهُمْ إِلَّا اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِنَ القَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللهَ لَعَفُقٌ غَفُورٌ (٢) وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لَمِا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْن مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بالله وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ الله وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٤) إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ كُبتُوا كَمَا كُبتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنْزَلْنَا أَيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ (٥) يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ بَجِيعًا فَيُنَبُّنُّهُمْ بِهَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (٦) أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْض مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِهَا عَمِلُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٧) أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَن النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بالإِثْم وَالعُدُوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِئْسَ المَصِيرُ (٨) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالبِرِّ وَالتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُ ونَ (٩) إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آَمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ الله وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ(١٠) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَح اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَع اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢) أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (١٣) أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الكَذِب وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٤) أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٥) اتَّخَذُوا أَيْهَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيل الله فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ (١٦) لَنْ تُغْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ الله شَيْئًا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(١٧) يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ (١٨) اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ الله أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الحَاسِرُ ونَ (١٩) إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي الأَذَلِّينَ (٢٠) كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ

عَزِيزٌ (٢١) لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآَخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيهَانَ وَآيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيهَانَ وَآيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ (٢٢) ] اللهَ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ (٢٢) ] المجادلة} .

١ - قوله تعالى : [قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي ثُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ] (المجادلة: ١) .

### سبب النزول:

نزلت هذه الآية المباركة في الصحابية الجليلة ، خولة بنت تعلبة المساطاه منها زوجها والظهار هو أن يقول الرجل لزوجته: أنت علي كظهر أمي ، كناية عن الطلاق فجاءت تشتكي زوجها إلى رسول الله من تروي لنا قصتها عائشة في فتقول: " تبارك الذي وسع سمعه كل شيء، إني لأسمع كلام خولة بنت تعلبة ، ويخفي علي بعضه ، وهي تشتكي إلى رسول الله في ، وهي نقول يا رسول الله ، أكل شبابي ، ونثرت له بطني ، حتى إذا كبرت سني ، وانقطع ولدي، ظاهر مني ، اللهم إني أشكو إليك ، فما برحت حتى نزل جبرائيل بهؤلاء الآيات [قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ ثَمَا وُرَكُمْ إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ]

### التفسير الإجمالي:

هذه الآية الكريمة تبين أن الله قد أجاب دعاء المرأة ، وهي خولة بنت تعلبة التي الله وتشكو إليه سوء حالها تكلمك يا محمد بشأن زوجها الذي ظاهر منها ، وتتضرع إلى الله وتشكو إليه سوء حالها فسمعها الحق سبحانه من فوق سبع سموات ، الذي يسمع كل الأصوات البصير بحال أهل الدعوات (۲) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن سماع الله لشكوى هذه المرأة ، وتألمها من فعل زوجها، فاسب أن تختم الآية بصفة سمع الله لدعائها ، وبصره بحالها ، فقال الله سَمِيعُ بَصِيرً ] أي: لجميع الأصوات ، في جميع الأوقات ، على تفنن الحاجات ، وهذا إخبار عن كمال سمعه

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ، كتاب النكاح ، باب الظهار ، حديث رقم :۲۰۲۳، قال الشيخ الألباني : صحيح ، ص

<sup>(</sup>٢) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢١٥/٨ ، أيسر التفاسير لكــــلام العلــــي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٢٨٤/٥ .

وبصره وإحاطته بالأمور الدقيقة والجليلة ، و في ضمن ذلك الإشارة بأن الله تعالى سيزيل شكواها ويرفع بلواها، ولهذا ذكر حكمها وحكم غيرها على وجه العموم ، فقال (١) : [الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أُمَّهَاتُهُمْ إِنَّ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّا اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِنَ القَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللهَ لَعَفُورٌ ] (المجادلة: ٢) .

٢ - قوله تعالى : [الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَا أُمُمْ إِلَّا اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ
 لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِنَ القَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللهَ لَعَفُونٌ غَفُورٌ ] {المجادلة:٢} .

### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة ذمَّ الله الظهار ، وهو قول الرجل لزوجته :أنت علي كظهر أمي وهو كناية عن الجماع ، يريد بذلك الطلاق ؛ لأن هذا القول في الجاهلية كان يوجب فرقة مؤبدة فالذين يقولون هذا إنما يقولون كذباً وباطلاً ؛ لأنه بهذا القول لا تصبح زوجته أُمه ، إنما أمه التي ولدته من بطنها (٢) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

ولما كانت هذه الآية تتحدث عن عادة من عادات الجاهلية الباطلة ، جاءت الآية لتحرم ذلك فناسب أن تختم الآية بعد هذا التحريم ، بأن تذكر عفو الله ومغفرته لمن فعل ذلك قبل نزول الحكم ، فلذلك قال الله : [وَإِنَّ الله لَعَفُونٌ عَفُورٌ ] (المجادلة: ٢) أي " عما كان منكم في حال الجاهلية وهكذا أيضاً عما خرج من سبق اللسان ، ولم يقصد إليه المتكلم " (٣) .

٣- قوله تعالى : [وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَهَاسًا ذَلِكُمْ
 تُوعَظُونَ بِهِ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ] {المجادلة:٣} .

### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يبين الله سبحانه وتعالى ، أن الذي يتلفظ بلفظ الظهار ثم أراد العزم على الجماع ، فعليه تحرير رقبة مؤمنة ، سواء كان ذكراً أو أُنثى وذلك من قبل أن يجامعها ، ذلك الحكم يبينه الله لكم ، فالتزموا به ، واخشوا عقابه (٤) .

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٤٣ ، (بتصرف).

<sup>(</sup>٢) انظر : معالم النتزيل ، البغوي ، ٥٠/٨ ، نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٤٧٢/٧

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٣٩/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري، ٢٣١/٢٣ ، لباب التأويل في معاني النتزيل ، الخازن 1٤٤/٧ .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

ولما كانت الآية تتحدث عن قضية الظهار ، وتشريع الحكم المناسب لها فهذا الذي يكون فيه صلاح أمور العباد ، فناسب أن تختم الآية بصفة من صفات الله ، ألا وهي الخبير أي الخبير بمصالحكم ، فيشرع لكم من الأحكام ما فيه صلاحكم ، ولذلك قال الله : [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ] أي: أن الله سبحانه وتعالى " محيط بدقائق أعمالكم فهذه من صفات الخبير ، شم يضع دقائق أعمالكم على الميزان ، فيجازي عليها على قدر إخلاصكم ، وسرعة امتثالكم إلى التكفير ، عن جناية الظهار وغيره " (۱) .

٤ - قوله تعالى : [فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَهَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ
 مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ الله وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ] {المجادلة:٤} .

### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عن حكم الظهار ، بأن من لم يجد رقبة يعتقها فعليه صيام شهرين متتابعين من قبل أن يجامع زوجه ، فمن لم يستطع صيام المشهرين لعنر شرعي ، فعليه إطعام ستين مسكيناً ، ذلك الذي بيناه لكم من الأحكام من أجل أن تصدقوا بالله وتتبعوا رسوله ، وتلك الأحكام المذكورة هي حدود الله فلا تتجاوزوها ، وللكافرين بها عذاب أليم (٢) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن حكم الظهار ، وأنه حدٌ من حدود الله ، ناسب أن تختم بــذكر عقوبة من يتعدى هذه الحدود ، بأن له عذاباً شــديداً موجعاً ، ولــذلك كـان قولــه تعــالى : [وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ] "وجملــة وللكافرين عذاب أليم (تتميم لجملــة) ذلــك لتؤمنــوا بــالله ورسوله هي ، أي : ذلك الحكم وهو إبطال التحريم بالظهار حكم الإسلام ، وأما ما كــانوا عليــه فهو آثار الجاهلية ، فهو سنة قوم لهم عذاب أليم على الكفر ، وما تولــد منــه مــن الأباطيــل ، فالظهار شرع الجاهلية ، وهذا كقوله تعــالى : [إنّـا النّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الكُفْرِ] (التوبة:٣٧) ، لأنــه فالظهار شرع الجاهلية ، وهذا كقوله تعــالى : [إنّـا النّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الكُفْرِ] (التوبة:٣٠) ، لأنــه وضعه المشركون ، ولم يكن من الحنيفية " (٣) .

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢١٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشف والبيان ، أبو اسحاق النيسابوري ، ٢٥٦/٩ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويل ، البيـضاوي ، ص٣٠٩ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٣/٢٨ .

٥- قوله تعالى : [إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ كُبِتُوا كَمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ] {المجادلة:٥} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عن الذين يشاقون الله ورسوله ، ويخالفون أمرهما، بأنهم خُذلوا وأُهينوا كما خُذل الذين من قبلهم من الأُمم السابقة ، وقد أنزلنا آيات بينات تبين أن شرع الله وحدوده حق ، ومن يجحد تلك الآيات له عذاب مخزي ومذل في نار الجحيم (۱).

### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الذين يحادون الله ورسوله بانهم أهينوا وعُذّبوا بعقاب الدنيا ناسب أن تختم الآية بذكر عقوبتهم في الآخرة بأن لهم العذاب المهين ؛ لأنهم ردوا ما جاءت به الرسل تكبراً ، ولذلك كان قوله تعالى : [وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ] أي " في مقابلة ما استكبروا عن اتباع شرع الله ، والانقياد له والخضوع لديه " (٢) .

٦- قوله تعالى : [يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيُنَبِّهُمْ بِمَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ]
 المجادلة:٦) .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله تعالى عن يوم بعثه لعباده من قبورهم جميعاً ، فيخبرهم بما عملوا في الدنيا ، قد أحصاه الله عليهم في صحائف أعمالهم وهم قد نسوه حتى ذكرهم به (۲) .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن يوم البعث ، ومحاسبة الله لأعدائه وإحصائه لأعمالهم صغيرها وكبيرها ، ناسب أن تختم الآية بما يدلل على ذلك فجاءت ، بأن الله كان شهيداً عليها في الدنيا ، ومحاسباً عليها في الآخرة ، ولذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ] {المجادلة:٦} ، أي " لا يغيب عنه أمر من الأمور قط ، والجملة اعتراض تذييلي مقرر لإحصائه تعالى " (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ٢٣٦/٤، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان، عبد الرحمن السعدي، ص٨٤٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٤١/٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٨٩/١٧ ، أيسر التفاسير لكـــلام العلـــي الكبيــر ، أبــو بكــر الجزائري ، ٢٨٦/٥ .

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢١٨/٨ .

٧- قوله تعالى : [أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِهَا
 عَمِلُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] {المجادلة:٧} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله في هذه الآية الكريمة أنه لا يتناجى ثلاثة فيما بينهم ، ولا يتكلمون فيما بينهم بكلام الشر ، إلا كان الله سبحانه رابعهم ؛ لأنه يعلم ما خلق ، وما أقل من الاثنين وما أكثر من السنة فصاعداً إلا كان الله معهم بعلمه ، مطلعاً على أحوالهم الظاهرة والباطنة أينما حلُّوا وحيثما نزلوا ، ثم يوم القيامة إذا جمعهم الله في صعيد واحد ، أخبرهم بما عملوا وذلك تخصيصاً لهم وتقريراً لما يستحقونه من الجزاء (۱) ، قال الإمام أحمد " افتتح الله الآية بالعلم واختتمها بالعلم " (۲) .

# بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن كمال علم الله بكل شيء حادث في السموات أو في الأرض فإن الله يعلمه كمال العلم ومطلع عليه كمال الاطلاع ، ثم يوم القيامة يخبر كل عبد بما فعل من مثقال ذرة خبر أو شر فعندها ناسب أن تختم الآية بمعنى يتعلق بكمال علمه سبحانه ، فجاءت بلفظ كل شيء التدلل على كمال علمه ، فقوله تعالى : [إنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] تذييل لجملة ، ثم ينبؤهم بما عملوا ، فأغنت إن إغناء فاء السببية ، وتأكيد الجملة بإنَّ للاهتمام به (٣) .

٨- قوله تعالى : [أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَنِ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِهَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِهَا نَقُولُ حَمْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِعْسَ المصِيرُ ] {المجادلة:٨} .

### التفسير الإجمالي:

ألم تر يا محمد إلى اليهود الذي نهوا عن الحديث سراً ، ثم يعودون لما نهوا عنه ويتحدثون بما هو إثم وعدوان ، وإذا جاءك يا محمد هولاء اليهود لأمر من الأمور ، حيوك بغير التحية التي جعلها الله لك ، فقالوا: (السام عليك) أي الموت لك ، ويقولون فيما بينهم هلًا يعاقبنا الله لما نقول لمحمد ، تكفيهم جهنم يصلونها ، فبئس المرجع والقرار (ئ) .

<sup>(</sup>١) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص ٣١٠ ، بحر العلوم ، السمر قندي ، ٣٩٤/٣ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٤٢/٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٨/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ٤٩/٧ ، تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٤٣/٨ .

### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن الذين يأتون ما نهى الله عنه من التناجي بالإثم والعدوان ناسب أن تختم بذكر جزائه ، وهو عذاب جهنم يصلونها ، وبئس المصير ، وبئس المرجع ، فلذلك كان قوله تعالى : [حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِئْسَ المَصِيرُ ] أي: "حَسْبُ قائلي ذلك يا محمد جهنم ، وكفاهم بما يصلونها يوم القيامة ، فبئس المصير جهنم " (۱) .

٩ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ] (المجادلة:٩) .

### التفسير الإجمالي:

يا أيها الذين صدَّقوا الله ورسوله ، إذا تحدثتم فيما بينكم سراً ، فلا تتحدثوا بما فيه إثم وعدوان أو مخالفة لأمر الرسول ، وتحدثوا بما فيه خير ، وخافوا الله بامتثالكم أوامره واجتتابكم نواهيه ، فإليه مرجعكم ، فيجازيكم على أعمالكم وأقوالكم (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تحث المؤمنين إذا تتاجوا ، ألّا يتناجوا بما يغضب الله ، ولكن يتناجون بالخير والمعروف والتقوى ، وهي مخافة الله أي: تكون أعمالهم وأقوالهم كلها مبنية على ميزان الخوف من الله ؛ لذلك ناسب أن تختم الآية بالأمر بالتقوى ، وهي مخافة الله ، ثم ذكر بما يعين على التزام تقوى الله ، وهو ذكر اليوم الآخر ، يوم الحشر والحساب ، فإنه لا شيء يعين على الالتزام بحفظ الأقوال والأعمال بمثل مخافة الله ، ولا يعين على مخافة الله شيء مثل النظر في العاقبة يوم الحشر والحساب ؛ فلذلك جاء قوله تعالى : [وَاتَّقُوا الله الّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ] أي: "خافوا الله الذي إليه مصيركم ، وعنده مجتمعكم ، في تضييع فرائضه والتقدم على معاصيه أي: يعاقبكم عليه عند مصيركم إليه " (٢) .

١٠ قوله تعالى : [إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آَمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَعَلَى اللهِ مَا اللهِ فَالْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ] (المجادلة:١٠).

# التفسير الإجمالي:

إنما التحدث سراً بالإثم والعدوان من الشيطان ، هو الذي يزينها ؛ ليحزن المؤمنين ، ولن يؤذي ذلك المؤمنين إلا بمشيئة الله وحده ، فليعتمد عليه المؤمنون (٤) .

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري، ٢٤١/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٩٤/١٧ ، الكشف والبيان ، أبو إسحاق النيسابوري ، ٢٥٨/٩

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٤١/٢٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٤١/٢٣ ، البحر المديد ، أحمد الإدريسي ٢٣٦/٤٠.

لما كانت الآية تتحدث عن أذى الشيطان للإنسان ، وأنه لا يضر إلا بإذن الله ، ناسب أن تختم الآية بأمر المؤمنين بأن يتوكلوا على الله ، ويعتمدوا عليه ، فإنه لا ينجي من ضرر الشيطان إلا الله وحده ؛ فلذلك كان قوله تعالى : [وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكّلِ المُؤْمِنُونَ] أي: "يكلون أمرهم إليه ، ويفوضون جميع شؤونهم إلى عونه ، ويستعيذون به من الشيطان ، ومن كل شر ، فهو الذي سلط الشيطان بالوساوس ابتلاء للعبد وامتحانا ، ولو شاء لصرف عنه " (١) .

١١ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ لَكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]
 قيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]
 (المجادلة: ١١) .

#### التفسير الإجمالي:

في هـذه الآية الكريمة ينادي الله عباده بصفة الإيمان ، الذين صدقوا به وبرسوله ، إذا قال لكم رسول الله أو غيره توسعوا في المجلس ، ليجد غيركم مكاناً بينكم ، فتوسعوا يوسع الله عليكم في دنياكم وآخرتكم ، وإذا قيل لكم انهضوا للصلاة وللجهاد وغيرها من أعمال البر فانهضوا ولا تبطئوا ، ثم ينتقل إلى خطاب آخر ، وهو أن الله يرفع الذين آتاهم العلم برحمته درجات في الآخرة والكرامة في الدنيا ، فيرفع المؤمن على من ليس بمؤمن ، والعالم على من ليس بعالم (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كان في آخر هذه الآية ، حديث عن فضل الله في رفعة الذين آمنوا وأصحاب العلم إلى الدرجات العلا ، ناسب أن تختم بعلم الله وخبرته بأعمال العباد ، التي لا تخرج عن علمه تعالى ، يرفع هذا ويضع هذا ؛ ولذلك قال [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ] أي: " أن الله خبير بمن يستحق ذلك ، الفضل والشرف فيعطيه إياه ، وخبير بمن لا يستحقه فيحرمه إياه (٣) .

١٢ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ الله َ غَفُورٌ رَحِيمٌ ] (المجادلة: ١٢) .

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٢٩٥/١٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائــري ، ٢٩٣/٥ ، والجــامع لأحكــام القــرآن ، القرطبي ، ١٩٩/١٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٤٩/٨ .

يأمر الله عباده المؤمنين ، بأنكم إذا أردتم أن تحدثوا الرسول السرا ، فعليكم أن تقدموا قبل ذلك التناجي بصدقة ؛ فذلك خير لكم من إمساك المال ، وأطهر لقلوبكم ، فإن لم تجدوا ما تتصدقون به ، فلا بأس في ذلك ، فإن الله غفور رحيم (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

الآية تتحدث عمن يريد مناجاة الرسول أن يقدم أولاً صدقة ، فذلك خير له وأطهر ، ولمّا كان من صفات الله أنه رحيم بالعباد ، فلا يكلف نفساً إلا وسعها ، ويوجد من الصحابة من هو فقير لا يجد مالاً حتى يناجي الرسول أن أن نختم الآية بمعنى يتضمن الرحمة والمغفرة لمن لا يستطيع أن يقدم صدقة ، فقال رب العزة : [فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ] فدّل ذلك على أنه سبحانه لن يكلف عباده فوق الطاقة ، فهو يغفر ويرحم تارة بعدم العقاب للعاصي ، وتارة للتوسعة للضيق بأن يخفف عنهم ما يشق عليهم رحمة بهم (٢) .

١٣ - قوله تعالى : [أأشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاللهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ] (المجادلة: ١٣) .
 فَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَأَتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ] (المجادلة: ١٣) .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يرفع الله عن عباده الحرج ، فيما أمرهم به في الآية السابقة في تقديم الصدقة ، إذا أرادوا أن يناجوا رسوله ، بأن يا عبادي أخفتم أن تقدموا الصدقة إذا ناجيت الرسول بأن يشق ذلك عليكم ، فإذا لم تفعلوا ما أمرتكم به ، فإن الله يتوب عليكم ، فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ، وداوموا على هذه الأعمال ، فإنها أصول شريعتكم وأساس فلاحكم ، والله مطلع على أعمالكم ، خبير بها فيجازيكم عليها إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر (٦) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

هذه الآية الكريمة تأمر بطاعة الله والرسول ، وتأمر بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، فلما كانت الآية تأمر بالأعمال الصالحة ، ناسب أن تختم بعلم الله ، الخبير بالعمل إذا كان خالصاً لوجهه فيقبله ، أو كان غير ذلك فيرده ، فعليكم أيها العباد بتمحيص العمل ، وتنقيته من شوائب الرياء ؛ لأن الله خبير بما تعملون ليجازيكم حسب ما يكون في قلوبكم (3) .

<sup>(</sup>١) انظر : بحر العلوم ، السمر قندي ، ٣٩٧/٣ ، لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ٥٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٤٩٩/٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٣٥/٨ ، معالم النتزيل ، البغوي ، ٦١/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٤٦ .

١٤ - قوله تعالى : [أَعَدَّ اللهُ هُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] (المجادلة: ١٥) . التفسير الإجمالي :

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة ، أنه أعد للمنافقين عذاباً بليغاً في الشدة إنهم ساء ما كانوا يعملون من الكذب والنفاق (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما تحدثت الآية عن تهديد الله للمنافقين بالعذاب الشديد ، ناسب أن تختم بذكر السبب الذي أوجب لهم العذاب ، وهو أنهم ساء ما كانوا يعملون من الأعمال الخبيثة ؛ فلذلك كان قوله تعالى : [إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] أي " تمرَّنوا عليه وأصروا ، وتمرنهم أي: اعتيادهم واستمرارهم على ما مثل ما عملوه في الحال من العمل السوء ، مستفاد من (كان) الدالة على الزمن الماضي ، أي العمل السيئ دأبهم " (٢) .

١٥ - قوله تعالى : [اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ] {المجادلة:١٦} .

#### التفسير الإجمالي:

اتخذ المنافقون أيمانهم الكاذبة سترة من القتل ؛ بسبب ذلك صدوا أنفسهم وغيرهم عن سبيل الله ، وهو الإسلام ، فلهم عذاب مخز ومذل في نار السعير (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن الموالين للكفار وحلفهم للأيمان الكاذبة ، وصدهم عن سبيل الله ناسب أن تختم الآية بذكر جزائهم ، وهو أنهم من أصحاب النار ، وهم فيها خالدون أبداً؛ فلذلك كان قوله تعالى : [فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ] " حيث استكبروا على الإيمان بالله والانقياد لآياته فأهانهم بالعذاب السرمدي ، لا يُفتَر عنهم ساعة ، ولا هم ينظرون " (3) .

١٦ قوله تعالى : [لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَاهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ] (المجادلة:١٧) .

# التفسير الإجمالي:

لن تنفع المنافقين أموالهم و لا أو لادهم من عذاب الله شيئاً ، أولئك أهل النار ، يدخلونها فلا يخرجون منها أبداً (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ٥٥٣/١٨ .

<sup>(</sup>٢) روح البيان ، إسماعيل حقى ، ٣٨٨/٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٣٠٤/١٧ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدى ، ص١٤٧ .

<sup>(</sup>٥) انظر : مراح لبيد للكشف عن معنى القرآن المجيد ، محمد الجاوي ، ٥٠٤/٢ .

لما كانت الآية تتحدث عن الكفار ، واعتزازهم بمالهم وأو لادهم في عدائهم للدين ، ناسب أن تختم الآية بذكر عقوبتهم على هذا القبح الذي جاءوا به ، فلذلك كان قوله تعالى : [أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ] أي: " أولئك الموصوفون بما ذكر من الصفات القبيحة ، أصحاب النار أي ملازموها ومقارنوها ، هم فيها خالدون ، لا يخرجون منها أبداً " (١) .

١٧ - قوله تعالى : [يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ أَلَا إِنَّهُمْ
 هُمُ الكَاذِبُونَ ] {المجادلة:١٨} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عن حال المنافقين يوم القيامة ، يوم يبعثهم الله فيقومون من قبورهم ، ويحشرون إليه سبحانه ، فيحلفون له أنهم مؤمنون ، ويحسبون أنهم بتلك الأيمان الفاجرة على شيء من جلب منفعة أو دفع مضرة ، كما كانوا عليه في الدنيا حيث كانوا يدفعون بها عن أرواحهم وأموالهم (٢) .

## بيان مناسبة الفاصلة للآية:

يتحدث الطاهر بن عاشور عن مناسبة الفاصلة بالآية فيقول: "وختم هذا الكلام بقوله تعالى: [أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ] فالمراد أن كذبهم عليكم لا يماثله كذب، حتى قصرت صفة الكاذب عليهم بضمير الفصل في قوله: [إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ] وهو قصر ادعائي للمبالغة لعدم الاعتداد بكذب غيرهم، وأكد ذلك بحرف التوكيد توكيداً لمفاد الحصر الادعائي "(٣).

١٨ - قوله تعالى : [اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ ] (المجادلة: ١٩) .

#### التفسير الإجمالي:

إن الشيطان تغلب عليهم حتى استعبدهم ، فتركوا الإيمان والعمل الصالح ، أولئك حرب الشيطان وأتباعه ، ألا إن حرب الشيطان هم الخاسرون في دنياهم وآخرتهم (٤) .

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٢٢/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أنوار التتزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣١٤ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والنتوير ، ٥٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : التفسير القرآني للقرآن الكريم ، عبد الكريم الخطيب ، ١٤٨/١٤ ، التفسير المظهري ، محمد ثناء الله المظهري ، ص ٣٨٣١ .

لما كانت الآية تتحدث عن الذين استغواهم الشيطان ، فأطاعوه وصاروا من جنده وحزبه ناسب أن تختم الآية بوصفهم أنهم من حزبه وأنهم خاسرون ، وفي ذلك تعريض بذكر جزائهم بأنهم من أهل النار ؛ لأن من اتبع الشيطان فقد أحكم الخسارة ومن كانت هذه صفته كان بلا شك من أصحاب الجحيم ؛ فلذلك كان قوله تعالى : [ألا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ] أي: "الموصوفون بالخسر الذي لا غاية وراءه ، حيث فوتوا على أنفسهم النعيم المقيم وأخذوا بدله العذاب الأليم ، وفي تصدير الجملة بحرف التنبيه والتحقيق ، وإظهار الشيطان معاً وفي موضع الإضمار ، وتوحيد ضمير الفصل من فنون التأكيد ما لا يخفى " (۱) .

١٩ - قوله تعالى : [كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ] {المجادلة:٢١} .

# التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة وعد ووعيد من الله لمن حاد الله ورسوله بالكفر والمعاصي ، وأنه مخذول مذلول ، لا عاقبة له حميدة ، ولا راية له منصورة ، وأن الله كتب كتاباً وأمضاه أن الله مهلك لكل من يعاديه ويعادي رسله ، وأنه غالب لهم لا محال (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

ولما كانت الآية تتحدث عن سند الله مع أوليائه ، أنه ناصرهم وغالب لأعدائهم ، ناسب أن تختم الآية بقوة الله وعزته ، التي يغلب بها من بارز أولياءه بالمحاربة ، فالمراد بالغلبة هنا القوة ؛ لأن الكلام مسوق مساق التهديد، وأنها الغلبة بالحجة، وجملة إن الله قوي عزيز تعليل لجملة لأغلبن " (٣) .

٢٠ قوله تعالى : [لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهِمُ الإِيمَانَ وَأَيْدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهِمُ الإِيمَانَ وَأَيْدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ مَعْ مَعْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهِ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهِ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمْ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ عَالِهُ مُنْ اللهُ عَلَى إِلَيْهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ عَلَيْكَ عَمْ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ عِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ عَلَى اللهُ عَلْمُ مُولِكُونَ ] [المجادلة: ٢٢] .

# التفسير الإجمالي:

لا تجد يا محمد قوما يصدقون بالله واليوم الآخر يحبون من عادى الله ورسوله ولو كانوا آباءهم ، أو أبناءهم ، أو إخوانهم ، أو أقرباءهم ، أولئك الموالون في الله والمعادون فيه ،

<sup>(</sup>١) البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢٤٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٥٧/٢٣ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٤٨ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتتوير ، الطاهر بن عاشور ، ٥٧/٢٨ .

كتب في قلوبهم الإيمان ، وأيدهم بنصر منه ، ويدخلهم يوم القيامة جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ، رضي الله عنهم فلا يسخط عليهم ، ورضوا عن ربهم بما أعطاهم من كرامة ، أولئك حزب الله وأولياؤه ، وأولئك هم الفائزون في الدنيا والآخرة (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن قضية موالاة الكفار ، ومدح أولياء الله وتبشيرهم بالجنة ناسب أن تختم بذكر السبب الموجب لهم دخول الجنة وذلك لأنهم حزب الله ، وحزب الله لا يكونون إلا من الفالحين الناجين من النار ، الداخلين لجنة الرحمن ، فلذلك كان قوله تعالى [ألا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ] أي : " الناجون من المكروه والفائزون بالمحبوب دون غيرهم ، والمقابلون لهم من حزب الشيطان ، والمخصوصون بالخذلان والخسران ، وهو بيان لاختصاصهم بالفوز بسعادة نشأتهم وخير الدارين " (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير المراغى ، ٣٢/٢٨ ، جامع البيان عن آي القرآن ، الطبري ، ٢٥٩/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) روح البيان ، إسماعيل حقي ، ٤٢٤/٩ .

# المبحث الرابع دراسة تطبيقية لسورة الحشر

# بسم الله الرحمن الرحيم

[سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْض وَهُوَ العَزيزُ الحَكِيمُ (١) هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ الله فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهُمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوبَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبَرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ (٢) وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلَاءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآَخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ (٣) ۖ ذَلِكَ بأَنَّهُمْ شَاقُّوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ(٤) مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ الله وَلِيُخْزِيَ الفَاسِقِينَ (٥) وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٦) مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَللهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ(٧) لِلْفُقَرَاءِ المُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأَمْوَالهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ الله وَرِضْوَانًا وَيَنْصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ(٨) وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيهَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٩) وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيهَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ آَمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكٌ رَحِيمٌ (١٠) أَلَمْ تَر إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ(١١) لَئِنْ أُخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لَا يَنْصُرُونَهُمْ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلَّنَّ الأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ (١٢) لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورهِمْ مِنَ الله ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ (١٣) لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرًى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيْعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ (١٤) كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٥) كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَيَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللهَ رَبُّ العَالَمِينَ (١٦) فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُما فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ (١٧) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِيَا تَعْمَلُونَ (١٨) وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ (١٩) لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجَنَّةِ أَصْحَابُ الجَنَّةِ هُمُ الفَائِزُونَ (٢٠) لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَل لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ الله وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (٢١) هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (٢٢) هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ السَّلَامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ العَزِيزُ الجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ

الله عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٣) هُوَ اللهُ الحَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ (٢٤) ] {الحشر} .

١ - قوله تعالى : [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] (الحشر ١٠) .

#### التفسير الإجمالي:

نزَّه الله من كل عيب ونقص جميع مخلوقات السموات والأرض ، فهو سبحانه العزيز المنيع الجانب ، القاهر فوق عباده ، الحكيم في خلقه وتدبيره (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن تسبيح الكائنات كلها تنزيهاً وتعظيماً لله ، ناسب أن تختم الآية بما يناسب هذا التعظيم القائم على الهيبة ، فكان قوله تعالى : [وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] أي: " (القوي) المنبع الجناب ، الغالب القاهر في ملكه (الحكيم) في صنعه وقدر وشرعه ، يضع الأشياء في موضعها الصحيح" (۲) .

٢- قوله تعالى : [هُو الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ
 يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يَخْرِبُونَ بَيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ] {الحشر:٢}

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه في هذه الآية الكريمة ، عن اليهود الذين كفروا بالله، حيث أخرجهم الله من مساكنهم التي جاوروا بها سكان المدينة النبوية ، ما ظننتم أيها المسلمون أن يخرجوا من ديار هم وذلك لقوتهم ، وظن اليهود أن حصونهم تدفع عنهم البأس ، فأتاهم الله من المكان الذي لم يخطر على بالهم ، وألقى في قلوبهم الفزع ، يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين ، فاتعظوا يا أهل البصائر بما حدث لهم (<sup>7)</sup>.

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن هزيمة اليهود ، وإخراجهم من ديارهم ، وتخريبهم لبيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين ، ناسب أن تختم بالاعتبار لحالهم وسوء منقلبهم ؛ لأنهم حادوا الله ورسوله فكان هذا جزاءهم ، فليعتبر أولو النهى ، وليتدبر ذووا الحجى ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَاعْتَبِرُوايَا أُولِي الأَبْصَارِ] أي " تفكروا في عاقبة من خالف أمر الله وخالف رسوله وكذب كتابه

<sup>(</sup>١) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٥٩/٢٣ ، تفسير المراغي ، ٣٢/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) التفسير الوسيط، وهبة الزحيلي، ٢٦٢٢/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر : الكشف والبيان ، أبو اسحاق النيسابوري ، ٢٦٩/٩ ، لباب التأويل في معاني النتزيـــل ، الخـــازن ، ٥٧/٧ .

كيف يحل به بأسه ، المخزى له في الدنيا ، مع ما يدخر له في الآخرة من العذاب الأليم " (١) . "- قوله تعالى : [وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَهُمْ فِي الآَخْرَةِ عَذَابُ النَّارِ] {الحشر: ٣}.

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة ، أنه لولا أن كتب على أهل الكتاب بالخروج من ديارهم لعجَّل لهم العذاب في الدنيا بالقتل والسبي ، ويوم القيامة يكون لهم عذاب النار (۲) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن إخراج اليهود من المدينة ، أنه لولا أن كتب الله عليهم الخروج من ديارهم لعذبهم بالقتل والسبي في الدنيا ، فناسب أن تختم الآية بذكر عذابهم في الآخرة لما تحدثت عن عذابهم في الدنيا ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ] فهذا " استئناف معناه أنهم إن نجوا من عذاب الدنيا، لن ينجوا من عذاب الآخرة " (٣) .

٤ - قوله تعالى : [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ] {الحشر:٤} التفسير الإجمالي :

يخبر الله سبحانه وتعالى عن اليهود بأنهم عادوا رسول الله ، وخالفوا أمره ، وكذبوا بما أنزل الله على عيسى المن بالبشارة بمحمد في فبين الله أنه شديد العقاب ، وفي هذا تهديد لمن خالف الله ورسوله (٤) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الذين شاقوا الله ورسوله ، فخالفوا أمره ، وكذبوا نبيه ، وكفروا برسالته ، ناسب أن تختم الآية بوعظهم وتحذيرهم من عقاب الله وسخطه ، لعلهم يرجعون إلى رشدهم ، فينظروا إلى ما فيه صلاحهم ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ] وجاءت إنَّ هنا شرطية فهي تقرر مضمون ما قبلها، وتحقيق للسببية بالطريق البرهاني كأنه قيل ذلك الذي حاق بهم من العقاب العاجل والآجل ، بسبب مشاقتهم لله تعالى ورسوله وكل من يشاق الله كائناً من كان فله بسبب ذلك عقاب شديد (٥) .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير، ٥٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري، ٣٠٣/٥ ، التفسير الوسيط ، وهبة الزحياي، ٢٦٢٣/٣ .

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣١٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر : بحر العلوم ، السمرقندي ، ٤٠٣/٣ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ٦٩/١٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٦٦/٨ .

٥ - قوله تعالى : [وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] {الحشر:٦}

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه وتعالى عن الغنائم ، التي حصلها المؤمنون من الكفار أنها تمت بمشيئة الله وقدرته ، يسلط بها رسله على ما في أيدي الكفار من أموال وخيل أو ركاب وهي (الإبل) (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن نصرة الله لعباده وتأييده لهم ، ناسب أن تختم الآية بأن يُذكر كمال قدرته التي تمت بها النصرة لعباده المؤمنين ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَى قُلِهِ أَي اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلَكُنَ الله بقدرته يسلط رسله على من يشاء من أعدائه ، كما سلط محمداً على بني النضير ، فأخذ أموالهم دون قتال ، والله قادر على كل شيء ، يفعل ما يشاء بمن يشاء ، فإنه سبحانه هو الذي مكن رسوله على من بني النضير " (٢) .

٥ قوله تعالى : [مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَللهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَاليَتَامَى
 وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ] {الحشر:٧}

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عباده المؤمنين ، أن ما جاءكم من الغنائم من بني قريظة وبني النضير وخيبر وغيرهم ، فإن جزءاً منها يقسم لله ولبيت المال والرسول وللأقرباء، يعني بني هاشم وبني عبد المطلب من أهل البيت ، وعلى ابن السبيل كي لا يكون هذا الفيء يتداوله الأغنياء بينهم ويُحرمُه الفقراء ، كما كانوا يفعلون ذلك في الجاهلية وما أعطاكم الرسول من الفيء وغيره فاقبلوه هنيئاً مريئاً ، فإنه حلال لكم ، وما نهاكم عن أخذه أو عن إتيانه فانتهوا عنه ، واتقوا الله فلا تخالفوا رسوله ، فإن الله شديد العقاب لمن خالفه (٢).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تأمر بنقسيم الغنائم بالسوية ، والعدل في القضية ، وكذلك تأمر بالالتزام بما أمر به الرسول على وبما نهى عنه، ناسب أن تختم الآية بذكر الصفة الحاملة على الالتزام

<sup>(</sup>١) انظر : البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٤٤/٨ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ٧٢/٨ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٨٠/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري، ٢٧٥/٢٣ ، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ص٣١٩ .

بهذا التكليف وهي تقوى الله ، أي : مخافته ثم ذكر على ما يعين على التحلي بهذه الخصلة العظيمة وهو التعرف على صفة من صفات الله أنه شديد العقاب لمن خالف أمره ، وتعدى حدوده (١) .

٧- قوله تعالى : [لِلْفُقَرَاءِ اللهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأَمْوَالهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللهِ وَرِضْوَانًا وَيَنْصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ] (الحشر: ٨)

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة ، عن المهاجرين والفقراء ، الذين أحوجهم الكفار إلى الخروج من بيوتهم ، وما ذلك إلا لأنهم يبتغون رضوانه ، فينصرون الله بأنفسهم وأموالهم ، أولئك هم الصادقون والمؤمنون بالله حقاً (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن مدح أصحاب رسول الله و والثناء عليهم ؛ لأنهم من أجل نصرتهم لله والرسول ذهبت ديارهم وأموالهم ، فناسب أن تختم الآية بذكر الصفة الباعثة التي حملتهم إلى فعل هذه الأعمال الشريفة ألا وهي : الصدق ، أي : صدق الطلب لرضوان الله هو الذي دفعهم إلى تحمل كل هذه الشدائد ، من نفي وتهجير ، وذهاب للأموال ، فلذلك كان قوله تعالى : [أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ] " أي : (هؤلاء) الذين وصف صفتهم من الفقراء المهاجرين هم الصادقون فيما يقولون " (") .

٨- قوله تعالى : [وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيهَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً عِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِمِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ] {الحشر:٩}.

#### سبب النزول:

<sup>(</sup>١) انظر : الكشاف عن حقائق النتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٧٨/٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣١٩ ، التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٨٣/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٨١/٢٣ .

## التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عن الأنصار الذين تبوءوا المدينة بالسكنة وتبوءوا الإيمان بأن سكن في قلوبهم ، فأحبوه وألفوه من قبل نزول المهاجرين المدينة ، فيحبون من هاجر إليهم من سائر المؤمنين الذين يأتون فراراً بدينهم ، ولا يجدون في صدورهم حسداً أو غيظاً مهما أعطى الرسول المهاجرين ، ويؤثرون إخوانهم المهاجرين بأموالهم وديارهم ولو كان بهم حاجة شديدة فيتقاسمونهم إياها ، فأولئك هم الفائزون بالجنة الناجون من النار (٢) .

# بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن عباد الله المؤمنين ، بأنهم يحرمون أنفسهم ليعطوا غيرهم ناسب أن تختم الآية بذكر ما يترتب على هذا الفعل من جزاء ، ألا وهو الفلاح يعني النجاة والفوز، يتحدث الطاهر بن عاشور عن مناسبة هذه الفاصلة بالآية فيقول : " [وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ] تذييل ، والواو اعتراضية فإن التذييل من قبيل الإعتراض في آخر الكلام على الرأي الصحيح ، وتذييل الكلام بذكر فضل من يوقون شح أنفسهم بعد قوله : [وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً] يشير إلى إيثارهم على أنفسهم حتى في حالة الخصاصة ، هو سلامة من شح الأنفس ، فكأنه قيل لسلامتهم من شح الأنفس " (") .

٩ قوله تعالى : [وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيهَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ] {الحشر:١٠}

# التفسير الإجمالي:

والذين جاءوا من المؤمنين من بعد الأنصار، والمهاجرين الأولين يقولون: ربنا اغفر لنا ذنوبنا واغفر لإخواننا في الدين الذين سبقونا بالإيمان، ولا تجعل في قلوبنا حسداً وحقداً لأحد منهم، ربنا إنك رءوف بعبادك رحيم بهم (٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، باب ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩) ، حديث رقم: ٤٨٨٩ ، ص ٩٦١ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشف والبيان ، أبو إسحاق النيسابوري ، ٢٧٨/٩ ، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبــو بكــر الجزائري ، ٣٠٩/٥ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتتوير ، ٩٤/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : تفسير المراغي ، ٢٤٥/٢٨ ، التفسير الواضح ، محمد حجازي ، ٦٤٨/٣ .

لما كانت الآية تتحدث عن دعاء المؤمنين الذين جاءوا بعد الذين سبقوهم بالإيمان ، بأن لا يجعل في قلوبهم غلاً للذين آمنوا ، ناسب أن تختم الآية بالثناء على الله ، بأنه الرحيم بعباده يسمع دعاءهم ، وكأنهم قالوا : كما رحمتنا يا رب بأن هديتنا إلى الإسلام ، فارحمنا بأن لا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ، فإن الذي في قلبه غل على أخيه غير مرحوم ؛ لأنه في هم دائم وحزن لازم ، وفي الآخرة معذب غير مرحوم ، فلذلك كان في هذا الدعاء الثناء على الله بصفة الرحمة ، فلذلك كان قوله تعالى : [ربَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ] أي : " يا أيها المحسن إلينا بتعليم ما لم نكن نعلم ، وأكدوا إعلاماً بأنهم يعتقدون ما يقولون بقولهم : [إنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ] أي : لمن أشد الرحمة لمن كانت له بك وصلة بفعل من أفعال الخير (رحيم) مكرم غاية الإكرام لمن أردت " (۱) .

١٠ قوله تعالى : [أَلَمْ تَر إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَكَاذِبُونَ ]
 لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ]
 الخشي ١١١} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة ، عن المنافقين فيقول ألم تريا محمد على كيف يقول المنافقون الإخوانهم في الكفر من يهود بني النضير: لئن أخرجكم رسول الله من منازلكم ، لنخرجن معكم و لا نطيع فيكم أحداً أبداً ولئن قاتلوكم لنكونن معكم ، والله يشهد إن المنافقين لكاذبون في قولهم لبني النضير (٢).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن المنافقين ووعودهم الكاذبة حيث قالوا: لإخوانهم في الكفر لئن قوتاتم لنكونن معكم ، ونقاتل في صفكم ، ناسب أن تختم الآية بكشف كذبهم فقال الله : [وَالله يُشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ] أي : في وعدهم الكاذب بأنهم سيخرجون معهم للقتال ، وإن قوتلوا ليقاتلن معهم ، ولن يخذلوهم ، فإن الله عليم بما تُكِن به صدورهم ، فهم كذبة في أقوالهم ، وأفعالهم والله يشهد عليهم ، وكفي بالله شهيدا (٣) .

<sup>(</sup>١) السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٢٦١/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المظهري ، محمد ثناء الله مظهر، ص٣٥٥٦ ، التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٩٦/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٣٤/١٨ .

١١ - قوله تعالى : [لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ] {الحشر:١٣} .
 التفسير الإجمالي :

يخبر الله سبحانه في هذه الآية الكريمة ، عن خوف المنافقين وخشيتهم إياكم ، أيها المسلمون أنتم أعظم وأشد خوفاً في قلوبهم من خوفهم من الله ، وذلك لأنهم قوم لا يفقهون ولا يعقلون (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما بينت الآية خوف المنافقين من المؤمنين ، وأنه أشد من خوفهم من الله ، ناسب أن تختم الآية بذكر السبب الذي يحملهم على هذا الشعور ، وهو أنهم لا يفقهون ، ولو كانت قلوبهم عاقلة تفقه لكان خوفهم من الله أشد ، ذلك بأنهم كفروا بدينه وعادوا رسوله ، فلذلك كان قوله تعالى : [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ] أي : " لا يعلمون عظمة الله حتى يخشوه حق خشيته ، ويعلموا أنه الحقيق بأن يخشى " (٢) .

١٢ - قوله تعالى : [لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة ، عن اليهود بأنهم لا يواجهونكم بقتال إلا في قرى محصنة بالأسوار والخنادق ، أو من خلف الجدران ، والعداوة بينهم شديدة ، تظن أنهم مجتمعون ، ولكن قلوبهم متفرقة ، وذلك لأنهم قوم لا يعقلون أمر الله ، ولا يتدبرون آياته (٣) . بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن جبن اليهود ، بأنهم لا يقاتلون إلا في قرى محصنة أو من وراء جدر، ناسب أن تختم الآية بذكر السبب الذي يحملهم على فعل ذلك ، وهو أنهم قوم لا يعقلون ، ولو أنهم عقلوا الإيمان بالله وبرسالة نبيه ، وخالط الإيمان بشاشة قلوبهم لأنزل الله عليهم السكينة وأصلح بالهم ، فلذلك كان قوله تعالى : [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ] أي : " لا عقل عندهم و لا لب ، فإنهم لو كانت لهم عقول لآثروا الفاضل على المفضول ، ولما رضوا لأنفسهم بأبخس الحظين ، ولكانت كلمتهم مجتمعة وقلوبهم مؤتلفة " (٤) .

<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٢١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٤٨/٨ ، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٣١/٨ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٥٢ .

١٣ - قوله تعالى : [كَمَثُلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَيَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللهَ رَبَّ العَالَمِينَ \* فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُما فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالَمِينَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلَيْكَ جَزَاءُ الظَّالَمِينَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلَيْنَ خُرِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ] {الحشر:١٥ - ١٧} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عن أهل الكتاب والمنافقين ، أن مثلهم كمثل الذين من قبلهم من الكفار ذاقوا عاقبة عصيانهم في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب شديد ، حيث مثّل الله المنافقين الذين أغووا اليهود من بني النضير، ووعدوهم بالنصرة ، ثم خذلوهم بالشيطان الذي يغوي ابن آدم ، ثم يتبرأ منه ويتخلى عنه ، فكان عاقبة هذين الصنفين (الشيطان والكافر) النار وبئس المصير (۱) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت هذه الآيات تتحدث عن إغواء الشيطان للإنسان إلى فعل السشرور، وترك المأمور، ناسب أن تختم الآيات بذكر عاقبة أعمال هؤلاء، وهى النار خالدين فيها وذلك لأنهم " اشتركوا في الظلم والكفر، وإن اختلفوا في شدة العذاب وقوته، فهذا دأب السيطان مع أوليائه فإنه يدعوهم ويدليهم إلى ما يضرهم بغرور، حتى إذا وقعوا في السباك، وحاقت بهم أسباب الهلاك، تبرأ منهم وتخلى عنهم، واللوم كل اللوم على من أطاعه، فإن الله قد حذر منه وأنذر، وأخبر بمقاصده وغايته ونهايته، فالمقدم على طاعته، عاص على بصيرة لا عذر له " (٢).

١٤ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا
 تَعْمَلُونَ ] {الحشر:١٨١} .

## التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يعظ الله عباده بالنظر في عواقبهم ، وأن يُمهِّدوا لآخرتهم بأن تنظر كل نفس ما قدمت من صالح الأعمال ، وأن يحاسبوا أنفسهم قبل أن يُحاسبُوا ، ثم أمر بالتقوى مرة ثانية تأكيداً على أهمية التقوى فهي السبب القوي ، للنجاة من عذاب النار والفوز بالجنة (٣) .

<sup>(</sup>۱) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣١٤/٥ ، البحر المديد ، أحمد الإدريسي ٢٦٨/٤

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٥٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٧٧/٨ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٤٠٩/٣ .

لما كانت الآية تحث على الاجتهاد في الأعمال الصالحة ، ناسب أن تختم الآية بعلم الله الخبير بدقائق الأعمال ، فإذا كانت خالصة لوجهه قبلها ، وإذا لم تكن خالصة ردّها ، فعليكم يا عبادي: بتمحيص أعمالكم التي تقدمونها لآخرتكم ، فتكون نقية من شوائب الشرك ؛ لأن الله [خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ] أي : " اعلموا أنه عالم بجميع أعمالكم وأحوالكم ، لا تخفى عليه منكم خافية ، ولا يغيب عنه من أموركم جليل ولا حقير " (١) .

١٥ - قوله تعالى : [وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا الله فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ] (الحشر: ١٩)
 التفسير الإجمالي :

يعظ الله سبحانه عباده المؤمنين ، بألا يكونوا كالذين نسوا الله ، ولم يراعوا ما أمر وما نهى عنه وزجر، ولم يقيموا حدوده ، فكان جزاؤهم أن وكلّه الله إلى أنفسهم ، ومن وكلّه الله الله نفسه نسيها ، ولم يسع إلى ما ينفعها ، ولم يجتهد في خلاصها (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الذين نسوا أمر الله ووحيه ، فخرجوا من حد الذكرى إلى النسيان ، ناسب أن تختم الآية بوصفهم بالفاسقين ؛ لأن الفسق هو الخروج من حد طاعة الرحمن إلى طاعة الشيطان ، يتحدث الطاهر بن عاشور عن مناسبة هذه الفاصلة بالآية فيقول : "وجملة [أُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ] مستأنفة استئنافاً بيانياً لبيان الإبهام الذي أفاده قوله تعالى : [فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ] كأن السامع سأل : ماذا كان أثر إنساء الله إياهم أنفسهم ؟ فأجيب بأنهم بلغوا بسبب ذلك منتهى الفسق من الأعمال السيئة حتى حق عليهم ، بأن يقال : بأنه لا فسق بعد فسقهم " (٢).

١٦ - قوله تعالى : [لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِ جُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ] (الحشر: ٢١)

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عن عظمة هذا القرآن ، أنه لو أنزل على جبل لرأيت ذلك الجبل متصدعاً متشققاً ، قد خضع وطأطأ لعظمة القرآن وهيبته (٤) .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ٧٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : البحر المحيط ، أبو حيان الأندلسي ، ٢٤٩/٨ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ٨٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ، ١١٤/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : لباب التأويل في معاني النتزيل ، الخازن ، ٧١/٧ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويـــل ، البيــضاوي، ص٣٢٣ .

لما كانت الآية تتحدث عن عظمة القرآن بضرب المثل ناسب أن تختم الآية بالدعوة إلى التفكر بالأمثال التي يضربها الله للناس ومن جملتها هذا المثل فلذلك كان قوله تعالى: [وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ] " وفي هذا موعظة للإنسان وتوبيخاً له على قسوة قلبه وقلة تخشعه عند تلاوة القرآن وتدبر قوارعه وزواجره " (۱) .

١٧ - قوله تعالى : [هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ السَّلَامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ العَزِيزُ الجَبَّارُ الجَبَّارُ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ] (الحشر: ٢٣) .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى عن نفسه في هذه الآية الكريمة بأنه المالك لكل شيء ، المُنزَّه عن كل نقص وعيب ، الرقيب على كل شيء ، العزيز الذي لا يغالب ، والجبار قاهر كل شيء المتكبر الذي له الكبرياء والعظمة ، تَنزَّه الله عما يشركون به (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كان الله سبحانه وتعالى يثني على نفسه بأسمائه الحسنى وصفاته العلى بأنه الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر، ناسب أن تختم الآية بتنزيه الله عما يشرك به الكفار من الأوثان التي لا تنفع ولا تضر، فإن من كان بمثل هذه الصفات الكاملة فكيف يشرك به ! فلذلك كان قوله تعالى: [سُبْحَانَ الله عَمّا يُشْرِكُونَ] أي: " نَزَّه ذاته عما يصفه به المشركون إثر تعداد صفاته التي لا يمكن أن يشارك منها في شيء أصلاً " (٣) .

١٨ - قوله تعالى : [هُوَ اللهُ الحَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ
 وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] (الحشر: ٢٤).

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله الله الآية الكريمة عن نفسه بأنه الخالق لكل شيء والموجد لكل شيء ، والمصور يخلق كيف يشاء ، فله سبحانه الأسماء الحسنى ، والصفات المقدسة يسبح له ما في السموات والأرض ، وهو العزيز المنيع الشديد الحكيم في تدبير كل شيء (٤) .

<sup>(</sup>١) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٨٥/٦ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٢) انظر : بحر العلوم ، السمرقندي ، ٢١٠/٣ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ٨٧/٨ .

<sup>(7)</sup> البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، 777/2 .

<sup>(</sup>٤) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٤٨/١٨ ، البحر المديد ، أحمد الإدريسي، ٢٧٣/٤.

لما كان الله سبحانه في هذه الآية يثني على نفسه بأسمائه الحسنى وصفاته العلي ، وأنه يسبحه كل أهل السموات والأرض تنزيهاً له وتعظيماً له ، ناسب أن تختم الآية بما يناسب هذا التعظيم القائم على الهيبة فكان قوله تعالى : [وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] أي : " هو الشديد الانتقام من أعدائه (الحكيم) في تدبيره خلقه ، وصرفهم فيما فيه صلاحهم " (۱) " وفيه أيضاً إشارة إلى ما له سبحانه من عزة يخضع لها كل ما في هذا الوجود [فلله العِزَّةُ بَحِيعًا] (فاطر:١٠) فإن من كمال الإله الواحد المتفرد بالسلطان أن يخضع لسلطانه كل شيء وهذه العزة القاهرة لله ، هي عزة حكيم ، الذي يقيم كل شيء بعزته وسلطانه على ميزان الحكمة والعدل والإحسان " (٢) .

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٠٥/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٨٨٧/١٤ .

# المبحث الخامس دراسة تطبيقية لسورة الممتحنة

# بسم الله الرحمن الرحيم

[يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالمَودَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِالله رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِهَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبيل(١) إنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ (٢) لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ بَهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٣) قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ العَدَاوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِالله وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ المَصِيرُ (٤) رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنْتَ العَزيزُ الحَكِيمُ(٥) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمِنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَاليَوْمَ الآَخِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ(٦) عَسَى اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ(٧) لَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَن الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّين وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ (٨) إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَن الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّين وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّمُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ (٩) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بإيهَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلٌّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَجِلُّونَ لَهُنَّ وَآتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَم الكَوَافِر وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَلِكُمْ حُكْمُ الله يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٠) وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ (١١) يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكْنَ بِالله شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ الله َ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الآَخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ القُبُورِ (١٣) ] (المتحنة).

١ - قوله تعالى : [لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ]
 المتحنة: ٣] .

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه ، أن الذين يوالون الكفار من أجل أرحامهم وأو لادهم ، فإنها لين تنفعهم يوم القيامة ، يوم يدخل الله أهل طاعته الجنة ، وأهل معصيته النار (۱) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن وعظ الله لعباده ، وتذكيرهم بيوم القيامة يوم العرض والحساب، أنه لن ينفعكم علاقاتكم و معاملاتكم مع أرحامكم ، ولا علاقاتكم مع أولادكم ، ولكن الذي ينفعكم معاملاتكم مع الله بأعمالكم الصالحة ، فلذلك ناسب أن تختم الآية بعلم الله وبصره بحال أعمالكم مع الله ، فيجازيكم عليها ، وبعلم الله وبصره بحال اختلافكم ، فإنه يفصل بينكم بالعدل يوم القيامة ، فلا يظلم أحد عنده مثقال ذرة ولذلك قال الله : [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ] بُولِيكم عليه في كل وقت ، بصير أي : " والله الذي له الإحاطة التامة بما تعملون أي : من كل عمل في كل وقت ، بصير فيجازيكم عليه في الدنيا والآخرة " (٢) .

٢ - قوله تعالى: [رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] (المتحنة:٥) .
 التفسير الإجمالي :

في هذه الآية الكريمة الحديث عن علم الغيب بما كان من إبراهيم الله المغفرة معه من دعائهم ربهم بأن لا يسلط عليهم أعداءه ، فيفتنوهم بالعذاب ، ويطلبون من الله المغفرة بما كان منهم من سالف الذنوب (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن دعاء إبراهيم الله و الذين آمنوا معه وتضرعهم إلى الله ناسب أن تختم الآية بصفة من صفات الله و هو (العزيز) أي : " الغالب الذي لا يذل من التجأ إليه و لا يخيب (الحكيم) الذي لا يفعل إلا ما فيه حكمة بالغة " (٤) .

٣- قوله تعالى : [لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمِنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَاليَوْمَ الأَخِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ] {المتحنة:٦} .

<sup>(</sup>١) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣١٦/٢٣ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٥٤ .

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٥٥٣/٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : النكت والعيون ، الماوردي ، ٥١٨/٥ ، مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، النسفي ، ٣٦٠/٤ .

<sup>(</sup>٤) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي،٢٠٠٧ .

هذه الآية الكريمة تحث المؤمنين إلى أن يقتدوا بإبراهيم الله والذين آمنوا معه في التعامل مع الكفار، بأن يتبرؤا منهم كما تبرأ الذين من قبلهم من الأنبياء وأتباعهم، ففي هذا قدوة حسنة لمن كان يخاف الله ويحذر نقمته، ويطمع فيما عنده من خيري الدنيا والآخرة (١).

#### بيان مناسبة الفاصلة للأية:

لما كانت الآية تتحدث عن دعوة عباده بأن يقتدوا بإبراهيم الشيخ وأتباعه في براءتهم من الكفار، فهذه دعوة من الله بالاقتداء، فناسب أن تختم هذه الدعوة بأن يكون من أعرض عنها وتولى الكفار فإن الله(غنى) عنه (حميد) إلى أوليائه (۲).

٤ - قوله تعالى : [عَسَى اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]
 اللمتحنة:٧} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عباده ، بأن يتفاءلوا ولا يقنطوا من هداية الله لبعض الكفار، فإن القلوب بين أصابعه سبحانه فهو يقلبها كيف يشاء ، فعسى الله أن يجعل بينكم أيها المؤمنون وبين الذين عاديتم من مشركي مكة مودة ، بأن يسلم هؤ لاء الكفار، وقد حدث هذا فعلاً بعد فتح مكة ، حيث دخل الناس أفواجاً في دين الله ، والحمد لله رب العالمين (٦) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

قوله تعالى : [لا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ
 وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ] {الممتحنة: ٨} .

# التفسير الإجمالي:

لا ينهاكم الله أيها المؤمنون عن الذين لم يقاتلوكم من الكفار من أجل الدين ، ولم يخرجوكم من دياركم أن تحسنوا إليهم بالخير، وتعاملوهم بالعدل ، إن الله يحب الذين يعدلون

<sup>(</sup>١) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٥٧/١٨ ، فتح القدير ، الشوكاني ، ٢٩٩/٥ .

<sup>(</sup>۲) انظر : زاد المسير ، ابن الجوزي ، ۲۳٥/۸ .

<sup>(</sup>٣) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ١٩/١٩ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٣١٥/٣ .

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٣٨/٨ .

في معاملاتهم (١).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تحمل في مضمون معانيها الكلام على العدل في حكم الذين لم يقاتلوا المؤمنين ، ولم يخرجوهم من ديارهم ، بأن يحسنوا إليهم في المعاملة ، ولا يظلموهم ، ناسب أن تختم الآية بحض المؤمنين على العدل ، ولذلك كان قوله تعالى : [إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ] أي : " العادلين في أقوالهم وأفعالهم وأحكامهم ، الذين ينصفون الناس ، ويعطونهم العدل من أنفسهم، ويحسنون إلى من أحسن إليهم " (٢) .

٦- قوله تعالى : [إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَهَّمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ ] {المتحنة:٩} .

#### التفسير الإجمالي:

إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم من أجل الدين ، وأخرجوكم من دياركم ، وساعدوا الكفار على إخراجكم ، أن توالوهم ، ومن يجعلهم أنصاراً على المؤمنين ويحبهم ، فأولئك هم الظالمون لأنفسهم الخارجون عن أمر الله (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن حكم الذين يقاتلون المؤمنين في الدين ، وهو حرمة موالاتهم، ناسب أن تختم الآية بوصف من يفعلون ذلك بأنهم ظالمون ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ] أي : " فأولئك هم الذين تولوا غير الذي يجوز لهم أن يتولوهم ، ووضعوا ولايتهم في غير موضعها ، وخالفوا أمر الله في ذلك " (٤) .

٧- قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ
 عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لُمْم وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لُمنَّ وَآتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَلَا عُلِمتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلَّ لُم وَلَا ثَمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوَافِرِ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوَافِرِ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ
 وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَلِكُمْ حُكُمُ الله يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ] {المتحنة: ١٠}

<sup>(</sup>۱) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٢٢/٢٣ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ٢١/١٩ .

<sup>(</sup>٢) التفسير الوسيط للقرآن الكريم ، محمد طنطاوي ، ٣٣٥/١٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ٩٠/٨، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كـــلام المنـــان، عبـــد الرحمن السعدي، ص٨٥٦.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٢٤/٢٣ .

يا أيها الذين صدقوا الله ورسوله ، إذا جاءكم النساء المؤمنات مهاجرات من مكة إلى المدينة ، فامتحنوهن ، الله أعلم بما في قلوبهن ، فإذا علمتموهن مؤمنات عن طريق الأمارات والدلالات ، فلا تردوهن إلى أزواجهن الكافرين ، فالنساء المؤمنات لا يحل لهن أن يتزوجن الكفار ، ولا يحل للكفار أن يتزوجوهن ، وأعطوا أزواج اللاتي أسلمن مثل ما أنفقوا عليهن من المهور ، ولا إثم ولا حرج عليكم في أن تتزوجوهن إذا أعطيتموهن مهورهن ، ولا تمسكوا بنكاح أزواجكم الكافرات ، واطلبوا من المشركين ، ما أنفقتم من مهور نسائكم اللاتي بقين على الكفر ، وهم أيضاً يطلبون ما أنفقوا من مهور نسائهم المسلمات اللاتي أسلمن وهاجرن إليكم ، هذا الحكم هو حكم الله يحكم به بينكم فأطيعوه ، والله عليم لا تخفى عليه خافية ، حكيم في تشريعه (۱) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما بينت الآية حكم النساء اللاتي أسلمن وهاجرن إلى المدينة ، وحكم النساء اللاتي بقين على الكفر، ولما كان الله هو المشرع لهذا الحكم ناسب أن تختم الآية بوصف الله لنفسه بأنه [عَلِيمٌ حَكِيمٌ] أي : " (حكيم) في قضائه وتدبيره ، فليسلم له الحكم وليرض به ، فإنه قائم على أساس المصلحة للجميع " (٢).

٨ قوله تعالى : [وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ] (المتحنة: ١١) .

#### التفسير الإجمالي:

وإذا ذهب بعض أزواجكم إلى الكفار، ولم يعطكم الكفار مهورهن التي أعطيتموها لهن، ثم بعد ذلك غنمتم من الكفار بنصر الله، فأعطوا الذين ذهبت أزواجهم من المسلمين من الغنائم، أو غيرها مثل ما أعطوهن من المهور قبل ذلك، وخافوا الله الذي أنتم به مؤمنون (٣).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

هذه الآية الكريمة تبين حكم النساء اللاتي بقين على الكفر، ولم يدفع الكفار مهورهن إلى أزواجهن المسلمين، فحضت الآية على أخذ حقهم الضائع من غنائم الكفار في حالة انتصاركم عليهم، ولما كانت الآية تأمر بدفع الحق إلى أصحابه، وتأدية الأمانة إلى أهلها ناسب أن تختم بذكر الأمر بالتقوى ؛ لأنها هي الباعث القوي إلى تأدية الأمانة، ولا يتقي الله إلا من آمن بالله

<sup>(</sup>١) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٢٨ ، تفسير الجلالين ، ص٧٣٦ .

<sup>(</sup>٢) أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٣١/٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : التفسير الواضح ، محمد حجازي ، ٣٦٣/٣ ، بحر العلوم ، السمرقندي ،٤١٧/٣ .

وصدق به ، فلذلك قال الله : [وَاتَّقُوا الله الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ] يتحدث الطاهر بن عاشور عن مناسبة هذا الفاصلة بالآية فيقول : "والتنييل بقوله تعالى : [وَاتَّقُوا الله الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ] تحريض للمسلمين على الوفاء بما أمرهم الله ، وأن لا يصدهم عن الوفاء ببعضه معاملة المشركين لهم بالجور وقلة النصفة ، فأمر بأن يؤدي المسلمون لإخوانهم مهور النساء اللاتي فارقوهن ، ولم يَرْضَ المشركون بإعطائهم مهورهن ، ولذلك أتبع اسم الجلالة بوصف الذي أنتم به مؤمنون ؛ لأن الإيمان يبعث على التقوى ، والمشركون لما لم يؤمنوا بما أمر الله انتهى منهم وازع الإنصاف أي : فلا تكونوا مثلهم " (۱) .

٩- قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَشْرِفْنَ وَلَا يَشْرِفْنَ وَلَا يَشْرِفْنَ وَلَا يَعْضِينَكَ فِي مَعْرُوفِ يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكَ فِي مَعْرُوفِ يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَغْضِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَيَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ هُنَّ اللهَ إَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ] {المتحنة: ١٢} .

# التفسير الإجمالي:

يخاطب الله سبحانه في هذه الآية الكريمة نبيه محمداً إذا جاءك النساء المؤمنات يعاهدنك على ألا يشركن بالله شيئاً ، ولا يسرقن ، ولا يزنين ، ولا يقتلن أو لادهن ، ولا يلصقن بأزواجهن أو لاداً ليسوا من ظهورهم ، ولا يخالفنك في معروف تحضهن عليه ، فعاهدهن على هذا، واطلب لهن المغفرة من الله ، إن الله يغفر ذنوب عباده التائبين الراجعين إليه (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

هذه الآية الكريمة تتحدث عن مبايعة النساء للنبي بلي بعد أن كُنَّ على ضلالة الكفر والجاهلية وتأمر النبي بل بأن يستغفر لهن الله ، فناسب أن تختم الآية بأن يصف الله نفسه بأنه غفور رحيم ؛ ليشعر الجميع برحمة الله، فيجتهدوا في التوبة ، فلذلك قال الله : [وَاسْتَغْفِرْ هُنَّ الله إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ] أي : " واطلب من الله المغفرة لهن بعد هذه المبايعة منك ، إن الله غفور لذنوب عباده ، رحيم بهم ، فلا يعذبهم بما اقترفوه قبل الإسلام ، ويجزل لهن الثواب إذا وفين بهذا العهد الذي حدث في فتح مكة " (٣) .

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ، ١٦٤/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، الشوكاني، ٣٠٣/٥، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان، عبد الرحمن السعدي، ص٨٥٧،

<sup>(</sup>٣) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١٥٣/٢٨ .

# المبحث السادس دراسة تطبيقية لسورة الصف

# بسم الله الرحمن الرحيم

١ - قُوله تعالى : [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] {الصَّف:١} .
 سبب نزول الآية :

عن عبد الله بن سلَّام قال : " قعدنا مع نفر من أصحاب رسول الله في فتذاكرنا ، فقلنا : لو نعلم أي الأعمال أحب إلى الله تعالى لعملناها ، فأنزل الله : [سَبَّحَ لله مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ] حتى ختمها " (١) .

# التفسير الإجمالي:

نَزَّه الله من كل نقص وعيب ومجده بكل كمال وجلال ، كل ما في السموات والأرض ، وهو [العَزِيزُ] الذي لا يُغالب ، وهو [الحَكِيمُ] في تدبيره وحكمه (٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ، مسند المدنيين ، حديث عبدالله بن سلاًم ، حديث رقم: ٣٧٨٩، قال شعيب الأرنووط: إسناده صحيح ، ٢٠٦/٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر : تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٥٨ ، السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٢٩٠/٤ .

لما كانت الآية تتحدث عن تنزيه كل المخلوقات لله من كل عيب ونقص هيبة له وتعظيماً ، ناسب أن تختم الآية بصفتين من صفات الله ، تتعلق بهيبته وعظمته ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] أي : " هو في سلطانه وقدرته القوي الغالب القاهر فوق عباده الذي لا يغالب ، الحكيم في أفعاله وأقواله ، وفي تدبيره خلقه وتصريف أمورهم وفي أفعاله كلها " (١) .

٢ - قوله تعالى : [وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ فَلَيَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللهُ قُلُوبَهُمْ وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ] {الصَّف:٥} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه وتعالى عن مقالة موسى السلالة لقومه من بني إسرائيل ، حيث يؤنبهم فيقول لهم يا قوم لماذا تؤذونني؟ ، وقد آذوه السلامة وآرائهم الشاذة ، ومع ذلك هم يعلمون أنه رسول من عند الله يوحى إليه فيجب أن يوقر وأن يُعَزَّرُ (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن إيذاء قوم موسى الله ، وذلك بسبب ميل قلوبهم عن اتباع الحق ، فجزاهم الله من جنس عملهم بأن أزاغ قلوبهم عن الحق ، ولم يوفقهم للهداية ، فناسب أن تختم الآية بذكر العلة المانعة من هدايتهم ، وهو الفسق الذي يعني: الخروج عن منهج الله ، فكيف يهدي الله قوماً ، ويجعلهم في زمرة أوليائه ، وهم قد أصروا على الفسق، وداوموا عليه فهذا مما تأباه الحكمة ، فلذلك جاءت الفاصلة " اعتراض تذييلي مقرر لمضمون ما قبله من الإزاغة ، ومؤذن بعلته أي : لا يهدي القوم الخارجين عن الطاعة ومنهاج الحق " (7) .

٣- قوله تعالى : [وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الإِسْلَامِ وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ
 الظَّالِينَ ] (الصَّف:٧) .

<sup>(</sup>١) التفسير الوسيط ، وهبة الزحيلي ، ٢٦٤٦/٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٨٢/١٨ ، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ٣٣٦/٥

<sup>(</sup>٣) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ، الألوسي ، ٨٥/٢٨ .

في هذه الآية وصف لجريمة الافتراء على الله بالكذب ، وهو أنه لا أحد أظلم وأجرم من الذي يختلق على الله الكذب ، وهو يُدعى إلى سعادة الدارين (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن الذي يفتري على دين الله الكذب ، ناسب أن تختم الآية بذكر عقوبة هذا الجاني ، وهو أن الله لا يوفقه للتوبة أبداً ، ما دام مصراً على الكذب ، معرضاً عن التوبة (٢) .

٤ - قوله تعالى : [تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ
 كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ] (الصَّف:١١) .

# التفسير الإجمالي:

أن تؤمنوا بالله ورسوله ، وتجاهدوا في سبيل الله لنصرة الإسلام بالمال والنفس ، ذلك خير لكم من متاع الدنيا ، إن كنتم تعلمون مواقع المضار والمنافع (7).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تحث على الإيمان بالله ، والجهاد في سبيله بالنفس والمال ، ناسب أن تختم بذكر العلم بهذه الأمور ، وعظيم أجرها ، فإنه لا يسعى لتحصيل هذا الشرف والأجر العظيم إلا من كان له علم بفضل هذه العبادات ؛ لأن العلم هو الباعث القوي للسعي وراء هذا الشرف والفضل ، والجهل بها ، هو من أعظم المثبطات عن الفوز والظفر بها ، فلذلك كان قوله تعالى : [إنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ] أي : " إن كنتم تعلمون أنه خير لكم كان خيراً لكم حينئذ ؛ لأنكم إذا علمتم ذلك واعتقدتموه ، أحببت م الإيمان والجهاد فوق ما تحبون أنفسكم وأموالكم ، فتخلصون وتفلحون " (أ) .

٥- قوله تعالى : [يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَمْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْن ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ] {الصَّف:١٢} .

<sup>(</sup>١) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ١٩٥٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٥٨٣/٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٨٧/١٨ ، البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢٩٦/٤ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف عن حقائق التتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٢٧/٤ .

إن استجبتم أيها المؤمنون لأمر الله ، يغفر لكم ذنوبكم ، ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ، ومساكن طاهرة زكية ، لا ينقطع نعيمها ، ذلك هو الفوز الذي ما بعده فوز (١) . بان مناسعة الفاصلة للآبة :

لما ذكرت الآيتان السابقتان لهذه الآية عظيم أجر التجارة مع الله والإيمان به ، وبذل النفس والمال ، جاءت هذه الآيات لتتمم المعنى ، بأن ثمرة هذه التجارة مغفرة من الله ، ودخول للجنة ، فناسب أن تختم بوصف هذا الربح ، وهو (فوز عظيم) وعبرت الآية بلفظ الفوز ؛ لأن ميدان التجارة ميدان مسابقة وجد فمنهم من يخسر لتوانيه ، ومنهم من يربح للجد فيه ، فلذلك كان قوله تعالى : [ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ] أي : " ما ذكر من المغفرة ، وإدخال الجنة الموصوفة بما ذكر من الأوصاف الجليلة ، هو الفوز الذي لا فوز وراءه " (٢) .

٦- قوله تعالى : [وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ الله وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ ] (الصَّف:١٣) .

#### التفسير الإجمالي:

ونعمة من الله أُخرى تحبونها ، هي نصر الله لكم في الدنيا ، وفتح قريب قد أطل زمانه وبشر المؤمنين يا محمد # بالنصر والتمكين ، وفلاح في الآخرة (7) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت هذه الآية تحث على التجارة مع الله ، وبشرت بالنصر والفتح القريب ، ناسب أن تختم الآية بتخصيص البشرى فقط للمؤمنين ؛ لأنه لا ينتفع بها إلا المؤمنون ؛ لأن الإيمان بالله هو الدافع الأول والأخير للفوز العظيم ، ومن ثم فالبشرى لا تكون إلا لصاحب الإيمان، فلذلك كان قوله تعالى : [وَبَشِّرِ اللُّوْمِنِينَ] أي : " بالثواب العاجل والآجل ، كل على حسب إيمانه ، وإن كانوا لا يبلغون مبلغ المجاهدين في سبيل الله " (أ) .

<sup>(</sup>١) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٤٥/٨ .

<sup>(</sup>٢) البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٢٩٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : فتح القدير ، الشوكاني ، ٣١٢/٥ ، مدارك النتزبل وحقائق التأويل ، النسفي ، ٣٦٨/٤ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٠ .

# المبحث السابع دراسة تطبيقية لسورة الجمعة

# بسم الله الرحمن الرحيم

[يُسَبِّحُ للهُ مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ المَلِكِ القُدُّوسِ العَزِيزِ الحَكِيمِ (١) هُو الَّذِي بَعَثَ فِي الأَمُّيِّنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَنْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُينٍ (٢) وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ العَزِيرُ الحَكِيمُ (٣) ذَلِكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ دُو الفَضْلِ العَظِيمِ (٤) مَثَلُ النَّذِينَ مُمَّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمُ يَعْمِلُوهَا كَمَثَلِ الجِهَارِ يَعْمِلُ أَسْفَارًا بِنْسَ مَثَلُ القَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا العَظِيمِ (٤) مَثَلُ اللَّذِينَ مُمَّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمُ يَعْمِلُوهَا كَمَثَلِ الجِهِرِ يَعْمِلُ أَسْفَارًا بِنْسَ مَثَلُ القَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا العَلْمِينَ (٥) قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ للهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ بِكَاتِ الله وَاللهُ لَا يَهُدِي القَوْمِ الظَّلِينَ (٥) قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ للهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَيَاللهُ وَاللهُ كُنتُم صَادِقِينَ (٦) وَلَا يَتَمَنَّونَهُ أَبِدًا بِهَا قَلْدِيمِ مُ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ (٧) قُلْ إِنَّ المَوْتَ فَيْ اللهُ وَلَا اللَّهُ عَلِيمٌ بِالطَّالِينَ (٧) قُلْ إِنَّ المُوتَ اللهُ عَلْمُ مِن وَلَا اللهُ عَلْمُ وَنَ (٩) اللَّهُ وَلَا اللهُ عَلْمُ مَن يُومُ الجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهُ وَذُرُوا اللهَ عَنْ يَكُمُ مُ خِيْ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلْمِ اللهُ عَلْمُ مَا اللّهُ عَلَيْمُ وَلَوْمَ وَاللهُ عَلَيْمُ وَلَا اللهُ عَيْرٌ لَكُمْ عَن لَكُمُ اللهُ وَمِن التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرٌ مِنَ اللهُ وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرٌ مِنَ اللهُ وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرٌ مِنَ اللهُ وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرٌ مِنَ اللهُ عَلَى مَا عَنْدَ لَلهُ عَنْ مَا اللهُ عَلَى اللهُ وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرٌ لِكُمْ وَنَ اللهُ وَي اللهُ عَلَى مَا عَنْدَ لَلهُ مَا عَنْدَاللهُ عَلَى مَا عَلْكُمُ اللهُ وَلِي اللهُ عَلَى مَا اللهُ وَلِي اللهُ وَمِنَ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَو الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَ

١ - قول العَزيزِ الحَكِيمِ السموات وَمَا فِي الأَرْضِ اللَّكِ القُدُّوسِ العَزيزِ الحَكِيمِ ]
 ١ - قول العَريزِ الحَكِيمِ العَزيزِ الحَكِيمِ ]
 ١ - قول العَريزِ الحَكِيمِ العَزيزِ الحَكِيمِ ]

#### التفسير الإجمالي:

يُنَزِّه الله من كلِّ نقص كلُّ ما في السموات وما في الأرض ، وهو الذي يملك كلَّ شيء المنزه عن كلِّ عيب العزيز الذي لا يغالب ، الحكيم في تدبيره وصنعه (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن تنزيه كل المخلوقات لله من كل عيب ونقص ، هيبة له وتعظيما ، ناسب أن تختم الآية بأربع صفات من صفات الله على ، تتعلق بعظمته وألوهيته التي استحق بها العبادة ، والثناء عليه بالمحامد كلها (٢) .

٢ - قوله تعالى : [وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ] (الجمعة: ٣) .

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١١٥/٨ ، الكشف والبيان ، أبو اسحاق النيسابوري ، ٣٠٥/٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٥٥/٥ .

وقد بعث الله النبي الله إلى أقرام آخرين لم يأتوا بعد ، ولكنهم سيأتون ، ويدخلون في دين الله من العرب والعجم (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

يتحدث الشيخ أحمد المراغي ، عن فاصلة هذه الآية ، فيقول : " [وَهُوَ العَزِيزُ] أي : وهو ذو العزة والسلطان ، القادر أن يجعل هذه الأُمة المستضعفة صاحبة النفوذ والقوة ، التي تتشر في غيرها من الأُمم روح العدل والنظام بإرسال رسول من أبناءها ؛ لينقذ الناس من الضلالة إلى الهدى ، ومن الظلمات إلى النور ، وهو [الحَكِيمُ] فيما يفعل من تدبير أمور الخلق، لما فيه خيرهم وفلاحهم " (٢) .

٣ - قوله تعالى : [ذَلِكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيم ] (الجمعة: ٤)

#### التفسير الإجمالي:

ذلك البعث للنبي ﷺ في العرب والعجم ، فضل من الله يهبه لمن يشاء من خلقه ، وهـو ذو العطاء الجزيل الكثير (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن فضل الله ، بأنه يعطيه لمن يشاء من عباده ، ناسب أن تختم الآية بوصف هذا الفضل بأنه عظيم ؛ لأن الله عظيم ، فلا يكون إحسانه إلا عظيماً ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ ذُو الفَصْلِ العَظِيم] (؛) .

٤ - قوله تعالى : [مَثَلُ الَّذِينَ مُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحِبَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئْسَ مَثَلُ القَوْمِ الَّذِينَ
 كَذَّبُوا بِآيَاتِ الله وَاللهُ لَا يَهْدِى القَوْمَ الظَّالِينَ ] {الجمعة:٥}

# التفسير الإجمالي:

<sup>(</sup>١) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٤٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) تفسير المراغي ، ٩٦/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ٨٧/٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر : التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١٨٤/٢٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٩٤/٨ ، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٤٧/٥

لما كانت الآية تتحدث عن أهل الكتاب في أنهم لا ينتفعون بما أنــزل الله علــيهم مــن الوحي مع علمهم التام أن فيه نجاتهم ، فسببوا لأنفسهم بذلك الهلاك ، فكان هذا من أعظم الظلـم للنفس ، فناسب أن تختم الآية بوصفهم بالظلم المانع من هدايتهم إلى الحق ، فكان قوله تعــالى : [وَاللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظّالِينَ] وفي هذا "تذييل إخباراً عنهم بأن سوء حالهم لا يرجى لهــم مــن انفكاك ؛ لأن الله حرمهم اللطف والعناية بإنقاذهم ، لظلمهم بالاعتداء على الرسول بلا بالتكــذيب دون نظر وعلى آيات الله بالجحد دون تدبر " (۱) .

٥ - قوله تعالى : [قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ للهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا المَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ] {الجمعة:٦} .

#### التفسير الإجمالي:

قل يا محمد ﷺ لليهود إن كنتم تدعون أنكم أحباء الله من دون الناس ، فتمنوا الموت إن كنتم صادقين في هذا الادعاء (٢) .

## بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن ادعاءات اليهود الكاذبة بأنهم أولياء الله ، طالبت اليهود بالإتيان بالبرهان ، وهو تمني الموت ، الذي يدل على صدقهم ، فناسب أن تختم الآية بدكر الصدق ؛ لأنه لا يأتي بالبرهان إلا صادق ، فإذا لم يأتوا به ، فإنهم إذاً هم الكاذبون ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَتَمَنَّوُا المَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ] " [إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ] جوابه محذوف لدلالة ما قبله عليه ، إن كنتم صادقين في زعمكم واثقين بأنه حق فتمنوا الموت ، فإنه من أيقن بأنه من أهل الجنة ، أحب أن يتخلص إليها من هذه الدار ، التي هي قرارة الأكدار ، ولا يتمنونه أبداً إخبار: بما سيكون منهم ، والبناء في قوله تعالى : [بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ] {الجمعة:٧} متعلقة بما يدل عليه النفي أي : يأبون التمني ، بسبب ما عملوا من الكفر والمعاصي الموجبة لدخول النار " (٣) .

٦ - قوله تعالى : [وَلَا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ ] {الجمعة:٧}

#### التفسير الإجمالي:

و لا يتمنى هؤ لاء اليهود الموت أبداً ؛ لأنهم آثروا الحياة الدنيا على الآخرة ، وخوفهم من عقاب الله بسبب ما فعلوه من الجرائم ، والله عليم بحال الظالمين ودسائسهم الخبيثة (٤) .

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢١٤/٢٨-٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٧٩/٢٣ .

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٤٨/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر :الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ٩٨/١٨ و الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجـوه التأويل ، الزمخشري ، ٥٣٢/٤ .

لما كانت الآية تفضح نفسية اليهود الخبيثة بأنهم لن يتمنوا الموت ؛ بسبب ظلمهم ناسب أن تختم الآية بعلم الله بالظالمين وخبث طويتهم ، وفساد نيتهم ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ] فهذا "بيان للعلة التي من أجلها يحرص اليهود على الحياة ، ويفزعون من الموت ، وأنهم لا يتمنون الموت أبداً ، لما يعلمون من أنفسهم أنهم على ضلال ، وأنهم لن يجدوا في الآخرة إلا البلاء والهوان " (1) .

٧ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الجُمعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعَ
 ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ] {الجمعة:٩} .

#### التفسير الإجمالي:

يا أيها الذين صدَّقوا الله ورسوله ﷺ إذا أذَّن المؤذن للصلاة في يوم الجمعة ، فانه ضوا الله سماع الخطبة وأداء الصلاة ، واتركوا البيع والشراء ، ذلك الذي أمركم الله به ، أنفع لكم لما فيه من الأجر العظيم ، إن كنتم نصحتم لأنفسكم حق النصح (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

هذه الآية الكريمة تحث على صلاة الجمعة وذكر الله ، وهذا من أجل الأعمال الصالحة وأعلاها ، ولما كان العمل الصالح لا يثبت إلا على قدم العلم ، ناسب أن تختم الآية بذكر العلم وأعلاها ، ولما كان العمل الصالح لا يثبت إلا العلم بفضله ، وعظيم منفعته ، ولذلك كان قوله ولأنه لا يدفع إلى المعاملة ، فإن المعاملة ، فإن نفعاله عناله وأي والله المعاملة ، فإن نفعاله والأخرة خير وأبقى ، إن كنتم تعلمون الخير والشر الحقيقيين ، فإن عامتم أنه خير فافعلوه " (٣)

٨ - قوله تعالى : [فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ
 تُفْلِحُونَ ] {الجمعة: ١٠} .

# التفسير الإجمالي:

يأمر الله عباده على وجه الإباحة ، بعد أن يفرغوا من الصلاة بأن ينتشروا في الأرض لطلب الرزق ، ثم يحثهم على الإكثار من ذكر الله ، فإنه من أكبر أسباب الفلاح (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٩٥٠/١٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٢٢/٨ ، التفسير الواضح ، محمد حجازي ، ٦٧٥/٣ .

<sup>(</sup>٣) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ١٩٥/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : معالم التنزيل ، البغوي ، ١٢٣/٨ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ٩١/١٩ .

في هذه الآية الكريمة أمر بالإباحة بالانتشار في الأرض لطلب الرزق وإصلاح المعاش ، فالآية لما أمرت بما يصلح أمور الدنيا ، وهو السعي في طلب المعاش ، أمرت بما يصلح المعاد ، وهو الإكثار من ذكر الله ، وعلق الذكر بالفلاح ؛ لأنه من أكبر أسباب الفلاح ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاذْكُرُوا الله كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] {الجمعة: ١٠} (١) .

٩ - قوله تعالى : [وَإِذَا رَأَوْا تَجَارَةً أَوْ هُوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللهْوِ وَمِنَ اللّهُو وَمِنَ اللّهُ خَيْرٌ الرّازقِينَ ] (الجمعة: ١١) .

#### سبب نزول الآية:

عن جابر بن عبد الله هه قال: "بينما نحن نصلي مع النبي ه إذ أقبلت عير تحمل طعاماً فالتفتوا إليها، حتى ما بقي مع النبي ه إلا اثنا عشر رجلاً، فنزلت هذه الآية (٢) "

#### التفسير الإجمالي:

كان بعض الصحابة رضى الله عنهم إذا رأى تجارة أو شيئاً من متاع الدنيا ، تركك أيها النبي على المنبر ، فأخبرهم : إن ما عند الله من الأجر أنفع لكم من اللهو والتجارة ، والله سبحانه هو خير من أعطى وتفضل ، فارجوا من الله الرزق ، وتوكلوا عليه (٣)

# بيان مناسبة الفاصلة للآي:

لما كانت الآية تتحدث عن معاتبة الله للصحابة ، في ترك النبي الله قائماً يخطب على المنبر ، وذهبوا لملاقاة التجارة والرزق ، ناسب أن تختم الآية بأن الرزق بيد الله ، لا بيد المخلوقين ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ] أي : " فإليه فار غبوا في طلب أرزاقكم، وإياه فاسألوا أن يوسع عليكم من فضله دون غيره " (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر : تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، باب وإذا [وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ هُوَا انْفَضُّوا إِلَيْهَا] (الجمعة: ١١) حديث رقم: ٤٨٩٩ ، ص ٩٦٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٢٤/٨ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٨٩/٢٣ .

# المبحث الثامن

# دراسة تطبيقية لسورة المنافقون

# بسم الله الرحمن الرحيم

[إِذَا جَاءَكَ النَّافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّا اللهُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

١ - قوله تعالى : [إِذَا جَاءَكَ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ] {المنافقون: ١} .

#### سبب النزول:

عن زيد بن أرقم ه قال : " خرجنا مع رسول الله في سفر ، أصاب الناس فيه شدة ، فقال عبد الله بن أبي لأصحابه : لا تنفقوا على من عند رسول الله ختى ينفضوا من حوله ، وقال : لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ، قال : فأتيت النبي في فأخبرته بذلك ، فأرسل إلى عبد الله بن أبي ، فسأله فاجتهد يمينه ما فعل ، فقال : كذب زيد رسول الله في ، قال : فوقع في نفسي مما قالوا شدة ، حتى أنزل الله تصديقي (١) : [إذا جاءكَ المُنافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ] (المنافقون:١) .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، كتاب صفات المنافقين و أحكامهم ، حديث رقم : ٦٩١٨ ، ص١٣٦٧ .

إذا قعد المنافقون في مجلسك يا محمد ﷺ قالوا:نشهد إنك لرسول الله ، والله يعلم أنك لرسوله بالحق ، والله يشهد إن المنافقين لكاذبون فيما قالوا من الكذب (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن شهادة المنافقين الكاذبة للنبي أنه رسول الله حقاً ناسب أن تختم الآية بالرد عليهم من جنس قولهم ، أن الله من فوق سبع سموات يشهد إنهم كاذبون في دعواهم ، وهذا أبلغ في الرد عليهم ، وأتم في الحجة ، وأوضح في البيان ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ] " إنما كذَّب ضميرهم ؛ لأنهم أضمروا النفاق ، فكما لم يقبل إيمانهم وقد أظهروه فكذلك جعلهم كاذبين ؛ لأنهم أضمروا غير ما أظهروا " (٢) .

٢ - قوله تعالى : [اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] (المنافقون:٢) .

#### التفسير الإجمالي:

إنما جعل المنافقون إيمانهم ، سترة من العذاب والقتل ، ووقفوا في طريق نــشر دعـوة الحق ، فإنهم بئس ما كانوا يصنعون (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن المنافقين وأيمانهم الكاذبة ليستتروا بها ، ناسب أن تختم الآية بوصف قبح أعمالهم الجبانة بأنهم : [سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ] "حيث أظهروا الإيمان ، وأبطنوا الكفر ، وأقسموا على ذلك ، وأوهموا صدقهم " (٤) .

٣- قوله تعالى : [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ] {المنافقون:٣}

#### التفسير الإجمالي:

ذلك لأنهم أظهروا الإيمان ، وأبطنوا في قلوبهم الكفر ، فبسبب ذلك ختم الله على قلوبهم فهم لا يعون الحق ، ولا يهتدون إليه (٥) .

<sup>(</sup>۱) انظر : مفاتيح العيب ، فخر الدين الرازي ، ۱۲/۳۰ ، أيسر التفاسير لكـــلام العلـــي الكبيـــر ، أبـــو بكـــر الجزائري ، ۳۵۳/۵ .

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٣٩٠/٢٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٥٢/٨ ، مدارك التنزيل وحقائق النأويل النسفي ، ٣٧٧/٤ .

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر : اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ١٠٦/١٩ ، بحر العلوم ، السمرقندي ، ٢٨/٣ .

لما كانت الآية تتحدث عن باطن المنافقين الخبيث ، وعقاب الله لهم بالطبع على قلوبهم فلا يهتدون ، ناسب أن تختم الآية بذكر السبب الذي جعلهم لا يفقهون ، وهو أن الله طبع على قلوبهم قلوبهم فلذلك كان قوله تعالى : [فَطُبعَ عَلَى قُلُوبِهمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ] " فلا يصل إلى قلوبهم هدى ، ولا يخلص إليها خير ، فلا تعى ولا تهتدي " (۱) .

٤ - قوله تعالى : [وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ
 كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ العَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ] {المنافقون: ٤} .

#### التفسير الإجمالي:

وإذا نظرت يا محمد الله إلى هو لاء المنافقين تعجبك هيئاتهم ، وإن يتحدثوا بكلام تسمع لبلاغة حديثهم ، ولكن قلوبهم فارغة من الحق والخير ، كالأخشاب التي في الحائط ميتة لا حياة فيها ، وإذا ما سمعوا صوتاً عالياً ، ظنوه غضباً عليهم ، وذلك لجبنهم ، فهم الأعداء الحقيقيون فاحذرهم ، أخزاهم الله ، كيف يتركون الحق؟ ويذهبون إلى الباطل المهلك! (٢).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن تحليل نفسية المنافقين وفضح باطنهم ، ناسب أن تختم الآية بالتعجب من حالهم ، مع علمهم اليقين أنهم على الباطل ، وأن الرسول على الحق ، فلذلك كان قوله تعالى : [قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ] (المنافقون:٤) " أي : يعدلون عن الحق ، تعجباً من جهلهم ، وضلالتهم وظنهم الفاسد أنهم على حق " (٣) .

٥ - قوله تعالى : [سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ اللهَ لَهُ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمُ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ الل

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه نبيه عن حقيقة المنافقين ، سواء استغفرت لهم أم لم تستغفر لهم ، فإن ذلك لا ينفع معهم ولا فيهم ، فإن الأمر سيبًان ؛ لأن الله لا يغفر لهم لأنهم مصرون على الكفر والنفاق ، والله سبحانه لا يهدي القوم المستمرين على الفسق والكفر (٤) .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٢٦/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المديد، أحمد الإدريسي، ٣١٣/٤، الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ١٢٦/١٨.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، ١٥/٣٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : بحر العلوم ، السمر قندي ، ٤٢٩/٣ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ١١٤/١٩.

لما كانت الآية تتحدث عن إخبار الله لنبيه ، أن هؤلاء المنافقين سواء أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم فلن يهديهم الله ، ناسب أن تختم الآية بذكر العلة المانعة من هدايتهم ، وهي أنهم فاسقون خارجون عن طاعة الله ، والهداية هي الدخول في طاعة الله ، فكيف يُدْخِل الله في طاعته من أصر على الخروج منها ! فهذا ممًا تأباه حكمة الله ، فلذلك كان قوله تعالى : [إنَّ الله لا يَهْدِي القَوْمَ الفاسِقِينَ] " وذلك لإصرارهم على الفسق ، ورسوخهم في الكفر والنفاق ، والمراد بذلك إما هم بعينهم والإظهار في موضع الإضمار ؛ لبيان غلوهم في الفسق ، أو الجنس وهم داخلون في زمرة المنافقين دخولاً أولياً " (۱) .

٦ - قوله تعالى : [هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّوا وَللهِ خَزَائِنُ السموات وَالأَرْض وَلَكِنَّ المُنافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ] (المنافقون:٧) .

#### التفسير الإجمالي:

هؤلاء المنافقون هم الذين يقولون للمؤمنين: لا تتفقوا على أصحاب رسول الله من المهاجرين حتى يتركوه، ولله خزائن السموات والأرض، وما فيها من رزق، يهبها لمن يشاء ويمنعها عمن يشاء، ولكن المنافقين لفرط جهلهم لا يعلمون ذلك (٢).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن تحريض المنافقين بعدم الإنفاق على من عند رسول الله على من الفقراء ، ظناً منهم أنهم إن لم يجدوا نفقة فإنهم سيتفرقون عن النبي هويتركونه ، فناسب أن تختم الآية بذكر جهلهم وغبائهم ، إنما التف أصحاب النبي هووله لا من أجل المال ، وإنما من أجل الإيمان الذي خالط بشاشة قلوبهم ، فلا يتفرقون عنه من أجل حطام الدنيا ، إنما بريدون الله والدار الآخرة [وَلَكِنَّ المُنافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ] " أما علموا أن الرزق في السماء ، وأن لله خزائن السموات والأرض ، وأنه هو الرزاق ذو القورة المتين ، ولكن المنافقين لا يفقهون ذلك " (٣) .

٧ - قوله تعالى : [يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى اللَّهِ يَنَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَّ وَللهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ
 وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ] {المنافقون: ٨} .

<sup>(</sup>١) البحر المديد ، أحمد الإدريسي ، ٣١٣/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٣١٣/٤ ، لباب التأويل في معاني التنزيل ، الخازن ، ١٠١/٧.

<sup>(</sup>٣) التفسير الواضح ، محمد حجازي ، ٦٨١/٣ .

#### التفسير الإجمالي:

يقول المنافقون: لئن رجعنا إلى المدينة ، ليخرجن فريقنا الأعـز منهـا فريـق المؤمنين الأذل ، والله ورسوله والمؤمنون لهم العزة وحدهم ليست لغيرهم ، ولكن المنافقين لجهلهم وضلالهم ، لا يعرفون ذلك (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

يتحدث الدكتور وهبة الزحيلي عن فاصلة هذه الآية فيقول: "أي: إن لله وحده القوة والغلبة ، ولمن منحها من رسله وصالحي عباده المؤمنين ، لا لغيرهم ، ولكن المنافقين لا يدرون ذلك ، لفرط جهلهم ، وعدم إيمانهم ، وشدة حيرتهم وقلقهم ، فالله هو الذي ينصر من يشاء من عباده ، كما قال: [كتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ] {المجادلة: ٢١} والعرة والمنعة والقوة لله ، خلافاً لما توهموا أن العزة بكثرة الأموال والأتباع "(٢)

٨ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالْكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ ] {المنافقون:٩} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يأمر الله سبحانه عباده المؤمنين ، بالإكثار من ذكر الله ، وينهاهم عن الاشتغال بالأموال والأولاد ، وأخبر أن الذي يلهيه متاع الدنيا وزينتها عن طاعة ربه وعن ذكره ، فإنه من الخاسرين الذين يخسرون أنفسهم يوم القيامة (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن وعظ الله لعباده ، بأن لا تلههم أموالهم وأو لادهم عن ذكر الله ، ناسب أن تختم الآية بذكر عاقبة اللاهين عن ذكر الله ، وهو الخسران المبين في الدنيا والآخرة ، يتحدث الطاهر بن عاشور عن فاصلة هذه الآية فيقول : " أفاد ضمير الفصل في قوله : [فَأُولَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ] قصر صفة الخاسر على الذين يفعلون الذي نهوا عنه ، وهو قصر ادعائي للمبالغة في اتصافهم بالخسران ، كأن خسران غيرهم لا يعد خسراناً بالنسبة إلى خسرانهم والإشارة إليهم بد (أولئك) للتنبيه حين قالوا : [لَا تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ الله ...] المنافقون:٧) وهو يعم الإنفاق على على الملتفين حول رسول الله والإنفاق على غيرهم ، فكأنت الجملة كالتذبيل " (أ)

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ۱۲۹/۸ ، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٧٤٤ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير ، ٢٢٦/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : روح المعانـــي فـــي تفسير القرآن والسبع المثاني ، الألوسي ، ٣٣/٢١ ، تفسير القرآن العظـــيم ، ابن كثير ، ١٣٣/٨ .

<sup>(</sup>٤) التحرير والتتوير ، ٢٥٢/٢٨ .

٩ - قوله تعالى : [وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ] {المنافقون:١١} .

#### التفسير الإجمالي:

ولن يؤخر الله نفساً حان وقت وفاتها ، وانتهى أجلها ، والله سبحانه خبير بكل شيء تعملونه ، فيجازي المحسن على إحسانه ، والمسيء على إساءته (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الموت ، وأن الله لن يؤخر نفساً حانت ساعة وفاتها ، وما بعد الموت يكون الحساب على الأعمال ، ناسب أن تختم الآية بذكر كمال خبرته تعالى بهذه الأعمال واطلاعه عليها ، فيجازي المحسن على إحسانه ، والمسيء على إساءته ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ] (المنافقون: ١١) (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٤٣ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٤١٢/٢٣ .

### المبحث التاسع دراسة تطبيقية لسورة التغابن

#### بسم الله الرحمن الرحيم

[يُسَبِّحُ شُهُ مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١) هُوَ الَّذِي حَلَقَكُمْ فَوَيْكُمْ مُؤْمِنٌ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢) حَلَقَ السموات وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِيُونَ وَاللهُ عَلِيمٌ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الصَيرُ (٣) يَعْلَمُ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِيُهُ وَاللهُ عَلِيمٌ فَا اللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ مَا أَلْمِينُ كَثَرُوا مِنْ قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٥) ذَلِكَ بِأَنَّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنِيمٌ مُرَّلُهُمْ وَاللهُ عَنِيمٌ مَلُهُمْ وَاللهُ مَا اللّهَ عَلَيْكُمْ نَبُهُ اللّهُ عَلَى وَرَبِي لَتُبْعَفُنَ ثُمَّ لَتُنْبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَوَلَكُ عَلَى اللهُ يَسِيرٌ (٧) فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللهُ يَسِيرٌ (٧) فَآمِنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِينَ فَيهَا أَبُدًا وَاللهُ بِعَمُولُ الْحَمْلُونَ خَبِيرٌ (٨) يَوْمَ يَعْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّعَلَبُو وَمَنْ يُوْمِنْ بِللهُ يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٨) يَوْمَ يَعْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّعْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ وَيَعْمُ اللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَعْمُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلِ اللهُ وَاللّهُ وَلَوْمُ اللهُ عَلَيمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَلُولُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللهُ فَلْيَتُومُ اللهُ عَلَيمُ وَاللّهُ مَلُولُ اللّهُ عَلَى اللهُ فَلْيَتُومُ الللهُ مَا اللّهُ مَلُولُ وَاللّهُ مُولُولُ اللهُ مَا الللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ وَلِيمُ وَاللهُ مَا اللهُ عَلَى الللهُ فَلْيَتُوكُمُ اللّهُ مَلَ وَاللّهُ مَلُولُولُ وَاللّهُ مَلُولُولُ وَاللّهُ مَلُولُ وَلَوْلُولُ مَلْ اللّهُ الللهُ مَلُولُ وَاللّهُ مَلُولُولُ وَلَا الللهُ مَلُولُ وَاللّهُ مُولُولُولُ وَلَا الللهُ مَلْ اللللهُ وَلَى الللهُ مَلُولُ وَاللّهُ مَلَولُولُولُولُ اللّهُ مَلُولُولُولُولُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ مَلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ مَلْ الللللْمُولُ وَاللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ

١ - قوله تعالى : [يُسَبِّحُ للهِ مَا فِي السموات وَمَا فِي الأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]
 التغابن:١} .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه ، أن جميع العوالم السفلية والعلوية ، تمجد الله سبحانه وتنزهه عن كل صفات النقص ، الذي له الملك الدائم ،الذي لا يزول ولا يحول ، وله الحمد ، فيحمده المؤمنون في الدنيا وفي الجنة (١) .

<sup>(</sup>١) انظر : بحر العلوم ، السمر قندي ، ٤٣٢/٣ ، تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٣٥/٨ .

لما كانت الآية تتحدث عن تسبيح وتحميد كل الكائنات له سبحانه ؛ لأن الله هـ و مالـك الملك على كماله ، وكمال ملكه يستلزم كمال قدرته ، فلذلك ناسب أن تختم الآية بـ ذكر كمـال قدرته فكان قوله تعالى : [وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ] أي : " أن الله ذو قدرة ، فيخلق مـا يـشاء ويميت ما يشاء ، ويغني من أراد ، ويفقر من يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل مـن يـشاء ، ولا يتعذر عليه شيء أراده ؛ لأنه ذو القدرة التامة لا يعجزه معها شيء " (۱) .

٢ - قوله تعالى : [هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ] {التغابن:٢} .
 التفسير الإجمالي :

في هذه الآية الكريمة يخاطب الله سبحانه عباده ، بأنه هو الذي أنشأكم بالخلق ، فمنكم كافر ، ومنكم مؤمن راسخ في الإيمان ، فهذا من كمال حكمته تعالى في خلق الأضداد ، فكمنا خلق الليل خلق النهار ، وكما خلق الحر خلق البرد ، وكما خلق المؤمن ، قدر الله بحكمته أن يكون هناك كافر (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن قضية الخلق ، ناسب أن تذكر بعد صفة الخلق صفة التدبير، فإن الخلق يتبعه التدبير القائم على بصيرة الله المحيطة بأعمال العباد ، فلذلك ختمت الآية ببصيرة الله بالأعمال ، واطلاعه عليها ، فيجزي المحسن على إحسانه ، والمسيء على إساءته فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ] أي : " بصير بأعمالكم عالم بما لا يخفى عليه منها شيء وهو مجازيكم بها ، فاتقوه أن تخالفوه في أمره أو نهيه " (٣) .

٣- قول تعالى : [خَلَقَ السموات وَالأَرْضَ بِالحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ]
 التغابن: ٣] .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة ، يخبر الله سبحانه عن قضية الخلق للسموات والأرض ، حيث خلقهما فأحسن خلقتهما وقدر أقواتها ، ودبرها أحسن تدبير بالحكمة البالغة ، وصور الإنسان فأحسن تصويره (٤) .

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢١٥/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص ٣٤٤ ، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ١٣١/٦ .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٤١٦/٢٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مدارك النتزيل وحقائق التأويل ، النسفي ، ٣٨٢/٤ ، فتح القدير ، الشوكاني ، ٧١٠/٤ .

لما كانت الآية تتحدث عن خلق الله للسموات والأرض وتصوير الإنسان في أبدع صورة ناسب أن تختم الآية بمصير هذا الخلق ، بأن مرجعه في النهاية إلى الله يوم القيامة للحساب ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَإِلَيْهِ المَصِيرُ] أي : المرجع يوم القيامة فيجازيكم على إيمانكم وكفركم، ويسألكم عن النعم والنعيم الذي أو لاكموه ، هل قمتم بشكره أم لا ؟ (١) .

٤ - قوله تعالى: [يَعْلَمُ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُور ] (التغابن:٤) .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخبر الله سبحانه عباده ، أنه يعلم ما يسرون به وما يعلنون به من الأقوال و الأعمال و النيات ، على دوام الأوقات في ساعة من ليل أو نهار ، فتبارك الله الذي وسع علمه الأشياء كلها ، وهو العليم الخبير (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

جاءت الفاصلة هنا تعليلاً للكلام الذي قبله ، فالله سبحانه وتعالى يعلم ما تسرون وما تعلنون ؛ لأنه عليم بذات الصدور التي خلقها ، يتحدث الإمام البقاعي عن هذه الفاصلة فيقول [وَاللهُ] أي : "الذي له الإحاطة التامة لكل كمال ، [عَلِيمٌ] أي : بالغ العلم [بِذَاتِ] أي : صاحبة الصدور من الأسرار والخواطر ، التي لم تبرز إلى الخارج ، سواء كان صاحب الصدر قد علمها أو لا ، وعلمه لكل ذلك على حد سواء ، لا تفاوت فيه بين علم الخفي وعلم الجلى " (7) .

٥- قوله تعالى : [أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ] {التغابن:٥} التفسير الإجمالي :

ألم يأتكم أيها المشركون أخبار الأمم السابقة ، كيف كان عاقبتهم في الدنيا بسبب كفرهم ولهم في الآخرة أشد العذاب (٤).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٦٦ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٢) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو السعود ، ٢٠٦/٨، أيسر النفاسير لكــــلام العلــــي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٦١/٥ .

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ٨،٩/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ٣٢٥/٤، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان، عبد الرحمن السعدي، ص٨٦٦.

لما كانت الآية تتحدث عن إعراض الكفار عن الحق الذي جاءت به الرسل ، ناسب أن تختم الآية بذكر عقابهم الناتج عن إعراضهم وتكذيبهم للحق لمّا جاءهم ، فلذلك كان قول تعالى : [وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ] أي : في الدار الآخرة مضاف إلى هذا العذاب الدنيوي ، شم علل ذلك العذاب فقال : [ذَلِكَ بِأَنّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيّنَاتِ] {التغابن:٦} فذلك بسبب كفرهم بما جاءت به الرسل تكبراً، فجزاهم الله بأشد العذاب ، فاتعظوا بذلك يا كفار قريش أن يصيبكم ما أصاب الذين من قبلكم لمّا كفروا بالحق (۱) .

٦ - قوله تعالى : [ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ فَقَالُوا أَبَشَرٌ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوْا وَاسْتَغْنَى اللهُ وَاللهُ غَنِيٌ كَمِيدٌ ] (التغابن:٦) .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة إخبار من الله ، عن الأُمم الغابرة التي أهلكها الله ، أنه لما كانت تأتيهم أنبياؤهم بالآيات الواضحات ، والبراهين الساطعات ، الدالة على صدق ما جاءوا به عن الله ، قابلوا ذلك بالكفر والتكذيب ، وأنكروا أن يكون رسول الله من جنس البشر حيث استبعدوا أن يرسل الله بشراً من جنسهم (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الكفار، بأن أنبياءهم كانت تأتيهم بالحق، في ستكبرون معرضين ناسب أن تختم الآية بأن الله مستغن عنهم ؛ لأن الله بعث لهم الأنبياء رحمة بهم، ليؤمنوا به فهو سبحانه غني عن إيمان كل مؤمن ، ولا يضره كفر كافر ، فلذلك كان قول تعالى : [وَاسْتَغْنَى اللهُ وَاللهُ غَنِيٌ تَحِيدٌ] أي : " أظهر سبحانه غناه عن إيمانهم ، وعن طاعتهم حيث أهلكهم ، وقطع دابرهم ، ولو لا غناه عنه عنهم لما فعل ذلك ، والله [غَنِيٌ ] عن العالمين فضلاً عن إيمانهم وطاعتهم [تحيدٌ] يحمده كل مخلوق بلسان الحال ، الذي هو أفصح من لسان المقال " (") .

٧ - قوله تعالى : [زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبَقُونَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللهِ
 يَسِيرٌ ] {التغابن:٧} .

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٣٦/٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ١٣٥/١٨ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقى ، ١٢٧/١٩ .

<sup>(</sup>٣) روح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني ، الألوسي ، ١٢٢/٢٨ .

#### التفسير الإجمالي:

لقد ادعى الكفار باطلاً ، بأن الله لن يبعثهم من قبورهم أبداً ، فقل لهم : يا محمد بلك بلك وربي لتخرجن من قبوركم أحياء ، ولتتبؤن بما كنتم تعملون في الدنيا ، وذلك سهل على الله هين (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن تكذيب الكفار بالبعث ، لاستبعاد عقولهم الصعيفة ذلك ، ناسب أن تختم الآية بأن ذلك سهل على الله يسير فلذلك كان قوله تعالى : [وَذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ] أي : " فإنه وإن كان عسيراً بل متعذراً بالنسبة للخلق فإن قواهم كلها لو اجتمعت على إحياء ميت واحد ما قدروا على ذلك ، وأما الله تعالى فإنه إذا أراد أمراً فإنما يقول له كن فيكون " (٢) . ٨ - قوله تعالى : [فَآمِنُوا بالله وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللهُ بَهَا تَعْمَلُونَ خَبيرٌ ] (التعابن ٨٠).

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة ، يأمر الله سبحانه عباده بالإيمان بالله وبرسوله محمد ، والنور الذي أُنزل عليه ، وهو القرآن العظيم ، بأن يعملوا بأحكامه ، ويطبقوا شرائعه ، فهو السافع والنافع ، عصمة لمن تمسك به ، ونجاة لمن تبعه (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

هذه الآية الكريمة تأمر العباد بالإيمان بالله وبالرسول و وبالقرآن الكريم، ولما كان الإيمان بهذه الأشياء الثلاثة ، يتبعه عمل وتطبيق له ، ناسب أن تختم الآية بأن الله هو الخبير بهذه الأعمال مطلع عليها ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ] أي : "والله المحيط بكم علماً وقدرة ، وقدم الجار لزيادة التأكيد بما تعملون أي : تعملونه في أي وقت من الأوقات بليل أو نهار بالسر أو بالخفاء [خَبِيرٌ] أي : بالغ العلم بباطنه وظاهره " (3) .

٩ - قوله تعالى : [يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُكَفِّرْ عَنْهُ
 سَيِّنَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْري مِنْ تَعْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ] (التعابن:٩) .

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ١٣٥/١٨ ، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ٥٥٠/٤ .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر : معالم النتزيل ، البغوي ، ١٤١/٨ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٥٤٥ .

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي ، ١٢/٨ .

#### التفسير الإجمالي:

أُذكروا يا عباد الله يوم يحشر الله كل الخلق ، ذلك اليوم يتبين فيه الغبن والخسر للكفار ، فأهل الإيمان يدخلون الجنة بفضل الله ورحمته ، وأهل الكفر يدخلون النار بعدل الله فيهم ، ومن يصدق بالله ويعمل صالحاً ، يتجاوز الله عن خطاياه ، ويدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالداً فيها أبداً ، وذلك هو الفوز العظيم ، الذي لا فوز بعده (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن يوم القيامة ، وحضت على العمل الصالح ، ورغبت فيه بذكر الجنة ، ناسب أن تختم بأن دخولها هو الفوز العظيم ، الذي لا فوز وراءه ؛ لأنه نجاة من أعظم المهالك ، وأجل المخاطر (٢) .

· ١ - قوله تعالى : [وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ المَصِيرُ ] {التغابن:١٠} .

#### التفسير الإجمالي:

والذين كفروا ، وكذبوا بالحق الذي جاءت به الرسل ، أولئك جزاؤهم جهنم ملازموها أبداً وبئس المرجع والقرار (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن الذين كفروا وكذبوا بآيات الله ، ناسب أن تختم بذكر عقوبتهم ، وهي النار هم فيها مخلدون ، ولذلك كان قوله تعالى : [أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ المَصِيرُ] وجملة [وَبِئْسَ المَصِيرُ] اعتراض تذبيلي لزيادة تهويل الوعيد ، بأن لهم بئس المرجع والقرار ، جزاءً على كفرهم وتكذيبهم بالحق لمَّا جاءهم (٤) .

١١ - قوله تعالى : [مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] {التغابن:١١} .

#### التفسير الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية ، بأن ما يصيب الإنسان من المكاره ، فإنه لا يكون إلا بإذن الله وقضائه وقدره ، ومن يؤمن بالله فإن الله يهديه للرضا بقضاء الله والتسليم

<sup>(</sup>۱) انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٤٦ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير المراغي ، ١٢٥/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر: بحر العلوم ، السمر قندي ، ٤٣٤/٣ ، اللباب في علوم الكتاب ، ابن عادل الدمشقي ، ١٣٢/١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر : التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٧٨/٢٨ .

لقدره ، والله بكل شيء عليم ، لا تخفى عليه خافية (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

هذه الآية الكريمة تتحدث عما يحدث من مصائب ، فلا يكون ذلك إلا بإذنه تعالى ، وأنه من يصدِّقْ بالله يهدِ قلبه إلى الحق ، فلما كان الحديث عن الهداية ، ناسب أن تختم الآية بعلم الله ، بمن تؤثر في قلبه الهداية فيمنحها إياه ، ومن لا تؤثر فيه فيمنعها عنه (٢) .

١٢ - قول تعلى : [وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلاغُ المُبِينُ ]
 التغابن: ١٢ } .

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يأمر الله عباده المؤمنين ، بأن يطيعوا الله ورسوله ﷺ في كل ما أمر ، وما نهى عنه وزجر ، فإن لم يستجيبوا لطاعة الله والرسول ﷺ ، فليس على الرسول ﷺ الا البلاغ الواضح البين (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما أمرت الآية بطاعة الله وطاعة الرسول ﴿ ، فمن شاء فليؤمن، ومن شاء فليكفر، ناسب أن تختم الآية بالغاية التي من أجلها بعث الرسول ﴿ ، وهي إقامة الحجة على العباد ؛ لئلا يقولوا ما جاءنا من رسول ، فلذلك كان قوله تعالى : [فَإِثّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلاغُ اللّبِينُ] {التغابن:١٢} أي : " الظاهر في نفسه ، المظهر لكل أحد أنه أوضح له غاية الإيضاح ، ولم يدع لبساً ، وليس إليه خلق الهداية في القلوب " (؛) .

١٣ - قوله تعالى : [اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهُ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ] {التغابن:١٣}.

#### التفسير الإجمالي:

الله الذي V معبود بحق غيره ، وعلى الله فليعتمد المؤمنون في كل أمورهم الدينية والدنيوية (٥) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تدعو إلى وحدانية الله والإيمان به ، ناسب أن تختم الآية بدعوة المؤمنين الذين آمنوا بالوحدانية إلى التوكل عليه ، والاعتماد عليه فإنه لا يعين على الإيمان إلا الله ،

<sup>(</sup>۱) انظر : تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ۱۳۷/۸ ، أنوار النتزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٤٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، الزمخشري ، ١٣٤/٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر : فتح القدير ، الشوكاني ، ٥/٣٣٣ ، روح البيان ، إسماعيل حقى ، ١٠/١٠ .

<sup>(</sup>٤) السراج المنير ، محمد الشربيني ، 3/2 .

<sup>(</sup>٥) انظر : التفسير المظهري ، محمد ثناء الله مظهر ، ٣١٤/٩ .

ولا يعين على حصول الخير ودفع الضر إلا الله ، فلذلك كان الأمر للمؤمنين بالتوكل على الله ، فكان قوله تعالى : [وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ] " وجيء في ذلك بصيغة أمر المؤمنين بالتوكل على الله ، دون غيره ربطاً على قلوبهم وتثبيتاً لنفوسهم كيلا يأسفوا من إعراض المشركين وما يصيبهم منهم ، وأن ذلك لن يضرهم ، فإن المؤمنين لا يعتزون بهم ، ولا يتقوون بأمثالهم ؛ لأن الله أمرهم بأن لا يتوكلوا إلا عليه ، وفيه إيذان بأنهم يخالفون أمر الله وذلك يغيظ الكافرين والإتيان باسم الجلالة في قوله تعالى : [وعكى الله فَلْيَتَوكَل المؤمنون] إظهار الله في مقام الإضمار؛ لتكون الجملة مستقلة ، فتسير مسرى المثل ، ولذلك كان إظهار الله ظل ألمؤمنون] ولم يقل : وعلى الله فليتوكلوا ، ولما في المؤمنين ، من العموم الشامل المخاطبين وغيرهم ليكون معنى التمثيل " (١) .

١٤ - قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَعْفُورُ وَا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ] (التغابن:١٤) .

#### سبب النزول:

إِن رِجِلاً سأل ابن عباس عن سبب نزول هذه الآية ، فقال : " هؤلاء رجال أسلموا من أهل مكة ، وأرادوا أن يأتوا رسول الله ، فأبى أزواجهم وأولادهم أن يدعوهم يأتون إلى من أهل مكة ، وأرادوا أن يأتوا رسول الله وأو الناس قد فقهوا في الدين ، فهموا أن يعاقبوهم فأنزل الله في فلما أتوا رسول الله وأروا الناس قد فقهوا في الدين ، فهموا أن يعاقبوهم فأنزل الله في الذين أَمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفُوا وَتَعْفُوا فَتَعْفُوا فَانَ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ] .

#### التفسير الإجمالي:

يا أيها الذين صدَّقوا بالله ورسوله ، إن من أزواجكم وأولادكم أعداء لكم يفتتونكم عن اتباع الحق ، ويضلونكم عن الصراط المستقيم فاحذروهم واعصوهم في طاعة الله ، فإن قدرتم عليهم بعد ذلك فعفوتم عنهم ، وقابلتم إساءتهم بالإحسان لهم ، فإن الله سيجازيكم من جنس عملكم فيغفر لكم ويرحمكم (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تحث على العفو والصفح في حق من أساء إلى المؤمنين ، ناسب أن تختم الآية بالدعوة إلى التخلُق بصفتين من صفات الله ، وهما المغفرة والرحمة ، ومن تخلَّق بهاتين

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، ٢٨٢/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ، كتاب القراءات ، باب ومن سورة التغابن ، حديث رقم:٣٣١٧، قــال الــشيخ الألبــانى : حسن ص ٧٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر : التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٥٤/٢٨ ، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٤٧ .

الصفتين يجازيه الله من جنس عمله ، فيغفر له ،ويتجاوز عنه ، ويرحمه (١) ، فلذلك كان قولم تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوَّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ] .

٥١ - قوله تعالى : [إِنَّهَا أَمُوالْكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ] {التغابن:١٥}.

#### التفسير الإجمالي:

إنما جعل الله أموالكم وأو لادكم اختباراً وامتحاناً لكم ، والله عنده أجر عظيم لمن ترك هذه الفتنة ، وآثر رضا الله (۲) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تحذر من فتنة الأموال والأولاد ناسب أن تختم بالترغيب في تركها بذكر الأجر العظيم الذي عند الله الباقي الذي لا يفنى ، وذلك يكون للذي لم يعلق قلبه بهذه الفتنة فلذلك كان قوله تعالى : [إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ] أي : "والله عنده ثواب لكم عظيم ، إذا أنتم خالفتم أو لادكم وأزواجكم في طاعة الله ربكم ، وأطعتم الله على ، وأديتم حق الله في أموالكم ، والأجر العظيم الذي عند الله الجنة " (٣) .

١٦ - قوله تعالى : [فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنْفِقُوا خَيْرًا لِأَنْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ] (التغابن:١٦) .

#### التفسير الإجمالي:

فاجتهدوا أيها المؤمنون في تقوى الله ما استطعتم ، واسمعوا أمر رسوله و أطيعوه ، وأنفقوا من أموالكم ، ذلك أنفع لكم في الدنيا والآخرة ، ومن سلَّمَهُ الله من بخل نفسه ، فأولئك هم الفائزون الغانمون (٤) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما دعت الآية إلى تقوى الله وطاعته ، والإنفاق في سبيله ، ناسب أن تختم الآية بدكر جزاء من يخلّص نفسه من الشح المانع من هذه الكماليات ، وهو أن يكون من المفلحين أي : الناجين من عذاب الله الفائزين بجنة الله ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ] أي : "ومن يوق شح نفسه فيفعل ما أُمر به من الإنفاق ، و لا يمنعه ذلك منه ، فأولئك هم الظافرون بكل خير ، الفائزون بكل مطلب " (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر : تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٦٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير المراغى ، ١٣٠/٢٨ ، الموسوعة القرآنية ، إبراهيم الإبياري ، ٣٣٤/١١ .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٢٦/٢٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : روح البيان ، إسماعيل حقي ، ١٠/١٠ ، مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، النسفي ، ٣٨٦/٤ .

<sup>(</sup>٥) فتح القدير ، الشوكاني ، ٥/٥٣٠ .

١٧ - قول تعالى: [إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ] {التغابن: ١٧}.

#### التفسير الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة يخاطب الله الذين آمنوا ، بأنكم إذا أنفقتم أموالكم في سبيل الله فيان جزاء ذلك أن يضاعف الله لكم في الثواب ، ويغفر لكم ذنوبكم ، والله (شكور) بعظيم الثواب لمن ينفق لوجه الله مخلصاً (حليم) لا يعجل بالعقوبة للمذنب فيمهله حتى يتوب (١).

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تدعو إلى الإنفاق في سبيل الله ، ناسب أن تختم الآية بأن من يفعل ذلك يقابل بالشكر من الله بأن يجازيه ، والحلم من الله بأن يعافيه من ذنوبه ويقيه ويغفر له وينجيه ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَالله شَكُورٌ حَلِيمٌ] أي : " أنه سبحانه عظيم الشكر لمن يقرضه ، وينفق في سبيله ، فيجزيه الجزاء الحسن على ما أنفق ، وهو سبحانه [حَلِيمٌ] لا يعجل بعقاب الذين يضنون ويبخلون بما آتاهم الله من فضله ، فلا يقطع عنهم إمداد نعمه وإحسانه في هذه الدنيا ، بل يمد لهم في العطاء ، ولا يعجل لهم الموت حتى يستوفوا آجالهم ، وحتى تكون بين أيديهم فرصة للمراجعة والمصالحة مع الله " (٢) .

١٨ - قوله تعالى : [عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ العَزيزُ الحَكِيمُ ] (التغابن:١٨) .

#### التفسير الإجمالي:

هو سبحانه العالم بما ظهر وما بطن ،العزيز الجانب ،الحكيم في تدبير شئون خلقه (٣). بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية السابقة تدعو إلى الإنفاق ، جاءت هذه الآية في نفس سياق موضوع الإنفاق حيث جاءت بصفة من صفات الله ، وهو أنه عالم الغيب ، فهو يعلم نوايا المنفقين ، وقدر إخلاصهم ؛ لأن علْمَ النوايا على حقيقتها ، هو من علوم الغيب ، فناسب أن تختم الآية بذكر عزة الله فهو " مستغن بعزته عن إنفاق المنفقين ، وعون المعينين وهو [الحَكِيمُ] الذي يقيم موازين الناس بالحكمة والعدل ، ويضع كل إنسان بمكانه الذي هو أهل له " (٤) .

<sup>(</sup>۱) انظـر : تفسـير القرآن العظيـم ، ابن كثير ، ۱٤١/۸ ، أنوار التنزيل وأسرار التأويــل ، البيــضاوي ، ص ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٩٩٨/١٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير ، أبو بكر الجزائري ، ٣٧١/٥ .

<sup>(</sup>٤) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٩٩٩/١٤ .

#### المبحث العاشر دراسة تطبيقية لسورة الطلاق

#### بسم الله الرحمن الرحيم

[يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا العِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَ رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ الله وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا(١) فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لله ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بالله وَاليَوْم الآَخِر وَمَنْ يَتَّقِى اللهَ يَجْعَلْ لَهُ نَخْرَجًا(٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا (٣) وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ المَحِيض مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَائَةُ أَشْهُر وَاللَّائِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولَاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا(٤) ذَلِكَ أَمْرُ الله أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا(٥) أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ مَمْل فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَأَتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَأُثَمَرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَى(٦) لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا آتَاهَا سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسْر يُسْرًا(٧) وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَّبْنَاهَا عَذَابًا نُكْرًا(٨) فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا(٩) أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ الَّذِينَ آَمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا(١٠) رَسُولًا يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ الله مُبَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بالله وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا قَدْ أَحْسَنَ اللهُ لَهُ رِزْقًا (١١) الله الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا (١٢) ] {الطَّلاق}

١- قوله تعالى : [فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلِ
 مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ للهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ
 عَخْرَجًا] {الطَّلاق:٢}

#### التفسير الإجمالي:

فإذا اقتربت نهاية العدة فراجعوهن مع حسن المعاملة ، أو طلقوهن مع أداء حقوقهن وأشهدوا على الرجعة والمفارقة رجلين ذوي عدل منكم ، وعلى الشهود أن يؤدوا الشهادة

خالصة لوجه الله ، ذلك الذي أمركم الله به يتعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، ومن يخف الله يجعل له من كل ضائقة مخرجاً (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن حكم نهاية عدة الطلاق وأمرت بالإلتزام به ، ناسب أن تختم الآية بما يعين على الالتزام بهذه الأحكام ، وهو تقوى الله سبحانه وتعالى بأن يجعل له الله من كل ضيق مخرجا فلذلك كان قوله تعالى : [وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا] أي : "ومن يتق الله فيما أمره به ، وترك ما نهاه عنه يجعل له من أمره مخرجاً ، ويرزقه من حيث لا يحتسب ، أي : من جهة لا تخطر بباله" (٢) .

٢ - قوله تعالى : [وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا] (الطَّلاق:٣) .

#### التفسير الإجمالي:

وإن من يخف الله ييسر له الرزق من حيث لا يظن ، ومن يعتمد على الله فإن الله سيكفيه من كل شيء ، إن الله بالغ أمره لا يفوته شيء ولا يعجزه شيء ، قد جعل الله لكل شيء حداً ينتهى إليه لا يتعداه (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت هذه الآية الكريمة تابعة لموضوع الآية التي تسبقها في حكم العدة ومدة نهايتها ، ناسب أن تختم الآية بأن الله جعل لكل شيء حد ونهاية وقدر ، فهو الذي جعل مقادير كل شيء بميزان وحكمة ، ولذلك قال الله : [قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا] أي : "جعل الله (لكل شيء) كرخاء وشدة (قدراً) أي : تقديراً لا يتعداه في مقداره وزمانه وجميع عوارضه وأحواله" (1)

٣- قوله تعالى : [وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ المَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَاللَّائِي لَمْ يَجِضْنَ
 وَأُولَاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا] {الطَّلاق:٤} .

<sup>(</sup>۱) انظر : التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ١٠٠٧/١٤ ، التفسير الواضح ، محمد حجازي ، ٣٩٤/٣ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٤٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين البقاعي، ٣٠/٨ ، فــتح القــدير ، الــشوكاني، ٣٠/٥

<sup>(</sup>٤) السراج المنير ، محمد الشربيني ، ٣٣٥/٤ .

#### التفسير الإجمالي:

والنساء اللاتي طلقن ، وانقطع عنهن دم المحيض ، وذلك لكبر سنهن ، فإن شككتم فجهلتم حالهن فعدتهن كذلك ثلاثة أشهر، والصغيرات اللاتي لم يحضن فعدتهن كذلك ثلاثة أشهر، والحامل عدتها أن تضع حملها ، ومن يخف الله فيطيعه ييسر أمره في الدنيا والآخرة (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن أحكام عدة الطلاق على مختلف أحوال النساء ، ناسب أن تختم الآية بما يعين على الالتزام بهذه الأحكام ، وهو الأمر بالتقوى بأن ييسر الله عليه أمور دنياه وآخرته ، ولذلك كان قوله تعالى : [وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا] أي : "ومن يخف الله فرهبه فاجتنب معاصيه ، وأدَّى فرائضه ، ولم يخالف إذنه في طلاق امرأته ، فإنه يجعل الله من طلاقه ذلك يسرا ، وهو أن يسهل عليه إن أراد الرخصة لاتباع نفسه إياها ما دامت في عدتها ، وإن انقضت عدتها ثم دعته نفسه إليها قدر على خطبتها" (٢) .

٤ - قوله تعالى : [لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا
 آتَاهَا سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسْر يُسْرًا ] (الطَّلاق:٧) .

#### التفسير الإجمالي:

والزوج الذي طلق زوجته فلينفق على زوجته مما رزقه الله وعلى ولده ، فإذا كان صَيِّق الرزق فلينفق بقدر الطاقة ، لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ، وسيجعل الله بعد الضيق سعة ورزق (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن قضية الرزق على العباد ، وأمرت الزوج بالإنفاق على زوجته المطلقة في حالتي السعة والضيق ، ناسب أن تختم الآية بما يُطيِّب النفس ، ويبث الأمل بأن يجعل الله بعد العسر يسراً ، وبعد الضيق سعة ، ولذلك كان قوله تعالى : [سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا] أي : "عاجلاً أو آجلاً إذ ليس في { السين } دلالة على تعين زمان فكل آت قريب ولو كان في الآخرة ، فلينتظر المعسر اليسر وفرج الله ، فإن في الإنتظار عبادة ، وفيه تطييب لقلب المعسر ، وترغيب له في بنذل مجهوده ، ووعد لفقراء الأزواج لا لفقراء ذلك الوقت عموماً " (3) .

<sup>(</sup>۱) انظر : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، أبو الـسعود ، ٢٦٢/٨ ، مـدارك النتزيـل وحقـائق التأويل، النسفي ، ٣٨٧/٤ .

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٢٣٥٥٥٠

<sup>(</sup>٣) انظر : الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ١٧١/١٨ ، معالم التنزيل ، البغوي ، ١٥٧/٨ .

<sup>(</sup>٤) روح البيان ، إسماعيل حقي ، ٢٤/١٠ .

٥ - قوله تعالى : [فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا] (الطَّلاق:٩) .

#### التفسير الإجمالي:

بسبب كفر هذه القرى وعصيانها ، ذاقت عاقبة جرمها بالعذاب الشديد في الدنيا والآخرة وكانت نهايتهم الخسران المبين (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما تحدثت الآية عن عاقبة أمر الذين كفروا بالله بالهلاك ، ناسب أن تختم الآية بوصف حالهم في النهاية بالخسر ، بسبب تعرضهم للخسران ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا] أي : "هائلاً لا خسر وراءه ، فتجارتهم خسارة لا ربح فيها ؛ لتضييعهم بضاعة العمر والصحة والفراغ بصرفها في المخالفات" (٢) .

٦- قوله تعالى : [أَعَدَّ اللهُ هُمْ عَذَابًا شَدِيدًا فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ الَّذِينَ آَمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ
 إليَّكُمْ إِلَا الطَّلاق: ١٠} .

#### التفسير الإجمالي:

أعد الله لهؤلاء الذين كذبوا بالله ورسله عذاباً بليغاً ، فيا أصحاب العقول الذين صدقوا بالله ورسوله ورسادكم ورشادكم أنزل الله عليكم قرآناً فيه صلاحكم ورشادكم (٣) . ببان مناسبة الفاصلة للآبة :

٧- قوله تعالى : [رَسُولًا يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ الله مُبَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ مِنَ الشَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صَالِجًا يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا الظُّلُمَاتِ اللهُ لَهُ رِزْقًا ] {الطَّلاق:١١} .

<sup>(</sup>١) انظر: السراج المنير، محمد الشربيني، ٣٤٦/٤.

<sup>(</sup>٢) روح البيان ، إسماعيل حقى ، ٢٤/١٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الكشف والبيان ، أبو اسحاق النيسابوري ،٣٤٢/٩ ، تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير، ١٥٥/٨.

<sup>(</sup>٤) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ١٠١٧/١٤ .

#### التفسير الإجمالي:

وأرسل الله إليكم رسولاً يقرأ عليكم آيات الله الواضحات ، التي بها تميزون الحق من الباطل ، وقد فعل الله لكم ذلك رحمة بكم ؛ ليخرجكم من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد ، وإن من يصدق بالله ويعمل العمل الصالح ، يدخله الله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً وقد أحسن الله له الرزق في الجنة (١) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

لما كانت الآية تتحدث عن منة الله على عباده بإرسال الرسول ﴿ الله الدرجهم من الظلمات إلى النور ، فمن آمن بالله وعمل صالحاً جزاه الله بالجنة خالداً فيها ، ولما ذكرت الآية دخول الصالحين الجنة ، ناسب أن تختم بعد دخولهم الجنة ذكر الرزق الحسن ، المشتمل على كل ما تشتهيه الأنفس ، وتلذ به الأعين ، وتفرح به القلوب ، فلذلك كان قوله تعالى : [قَدْ أَحْسَنَ اللهُ لَهُ رِزْقًا] "هـو رزق الجنة التي لا ينقطع نعيمها وفيه تعجب وتعظيم لما رزقوا من ثواب" (۲) ؛ "لأن الجملة الخبرية إذا لم يحصل منها فائدة الخبر ولا لازمها تحمل على التعجب كأنه قيل : ما أحسن رزقهم الذي رزقهم الله وما أعظمه!" (۳) .

٨ - قوله تعالى : [اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ
 عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ] {الطَّلاق:١٢} .

#### التفسير الإجمالي:

الله سبحانه هو الذي خلق سبع سموات وسبعاً من الأرضين ، وأنزل وحيه على رسله هداية للناس في معاشهم ومعادهم ، وذلك ؛ لتعلموا أيها الناس أن الله على كل شيء قدير ، فلا شيء يعجزه وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ، فلا يحدث شيء في هذا الوجود إلا بقدرته وعلمه تعالى (؛) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية :

جاءت الآية هنا لتثبت بالبرهان الساطع ، والدليل القاطع ، أن الله على كل شيء قدير، وأن علمه بكل شيء محيط ، فلما أتت بالبرهان (وهو خلق الله للسموات والأرض) ناسب أن تختم الآية بالحق المثبت الذي أرادت إثباته ، وهو أن الله على كل شيء قدير ، وأن علمه بكل

<sup>(</sup>۱) انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٥٣ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٧٢ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير ، وهبة الزحيلي ، ٢٩٤/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) روح البيان ، إسماعيل حقى ، ٢٤/١٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الكشف والبيان ، أبو إسحاق النيسابوري ، ٣٤٢/٩ ، تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١٥٧/٨ .

شيء محيط، فلذلك كان قوله تعالى: [لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا الناس كنه قدرته وسلطانه، وأنه لا يتعذر عليه شيء أراده، ولا يمتنع عليه أمر شاءه، فهو على ما يشاء قدير؛ ولتعلموا أن الله بكل شيء من خلقه محيط علماً، لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، فخافوا أيها المخالفون أمر ربكم، فإنه لا يمنعه من عقوبتكم مانع، وهو قادر على ذلك، ومحيط بأعمالكم لا يخفى عليه منها خاف، وهو محصيها عليكم ليجازيكم بها يوم تجزى كل نفس بما كسبت" (١).

<sup>(</sup>١) تفسير المراغى ، ١٥٢/٢٨ .

## المبحث الحادي عشر دراسة تطبيقية لسورة التحريم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

[يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ مُحَرُمُ مَا أَحَلَ اللهُ لَكَ تَبْنغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ عَفُورٌ رَجِيمٌ (١) قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ غَلِلّةَ أَيْتَانِكُمْ وَاللهُ مَوْلاكُمْ وَهُو العَلِيمُ الحَكِيمُ (٢) وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِينًا فَلَكَ الْبَاّثِي بِوَ وَالْهُمْ فَلِهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضُهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَكَ ابْنَاقَالِ اللهُ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمْ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَكَ ابْنَاقَا بِهِ قَالَتْ مَنْ النَّبُكُ مَنْ النَّبُكَ اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمْ وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهُ هُو مَوْلاهُ وَجِيرِيلُ وَصَالِحُ اللَّوْمِينَ وَاللَّوْبُكُمُ بَعْدَ لَيْكُونَ اللهُ هُو مَوْلاهُ وَجِيرِيلُ وَصَالِحُ اللَّوْمِينَ وَاللَائِكُمُ بَعْدَ وَلَيْكُمْ مَنْ اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمْ الْوَيْنَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ مُنَارًا وَقُودُهُمَا النَّاسُ وَالحِبَارَةُ عَلَيْهَا سَلِيحَاتٍ مُثَيِّعُتِ وَأَبْكُوا النَّيْ وَالْفَيْكُمْ وَأَهْلِيكُمْ مَنَارًا وَقُودُهُمَا النَّاسُ وَالحِبَارَةُ عَلَيْهَا مَنْ يَعْمُلُونَ اللهُ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُ وَأَنْفُوا المَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَمُولُولُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَلْهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ ال

١- قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]
 التَّحريم:١) .

#### سبب النزول:

عن عائشة رضي الله عنها قالت : "كان رسول الله يشيشرب عسلاً عند زينب بنت جحش ويمكث عندها ، فواطيت أنا وحفصة على أيتنا دخل عليها فلتقل له : أكلت مغافير إني أجد منك ريح مغافير قال : لا ولكنى كنت أشرب عسلاً عند زينب بنت جحش ، فلن أعود له

وقد حلفت لا تخبري بذلك أحداً" (١) ، وبسبب أن النبي على حرم على نفسه أكل العسل عاتبه الله بقوله : [يَا أَيُّهَا النَّبَيُّ لِمْ ثُكِرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ].

#### التفسير الإجمالي:

يعاتب الله سبحانه في هذه الآية الكريمة النبي الله في تحريمه على نفسه أكل الطعام الطيب الذي أحله الله لعباده ، وقد فعل النبي الله ين الأجل أن يرضي أزواجه رضي الله عنهن والله غفور لك رحيم بك (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن معاتبة الله للنبي ﴿ في تحريمه على نفسه أكل الحلال ، وإن من شأن الأنبياء إذا عاتبهم الله في شيء فعلوه ؛ أنابوا إلى الله بالتوبة ، فناسب أن تختم الآية بعد عتاب الله للنبي ﴿ بمغفرة الله له ورحمته به ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ] " فهذا تصريح بأن الله قد غفر لرسوله ﴿ ، ورفع عنه اللوم ، ورحمه ، وصار ذلك التحريم الصادر منه سبباً لشرع حكم عام " (٣) .

٢ - قوله تعالى : [قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ وَاللهُ مَوْلَاكُمْ وَهُوَ العَلِيمُ الحَكِيمُ ] {التّحريم:٢} .
 التفسير الإجمالي :

قد شرع الله لكم أيها المؤمنون تحليل أيمانكم ، وذلك عن طريق أداء الكفارة وهي : الطعام عشرة مساكين ، أو كسوتهم ، أو تحرير رقبة ، فمن لم يجد ، فصيام ثلاثة أيام ، والله هو الذي يتولى أموركم ، فيشرع لكم ما فيه صلاحكم ، فهو العليم بها ، الحكيم في تشريع الأحكام المناسبة لكم (؛) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما أشارت الآية إلى كفارة اليمين التي شرعها الله لمن يحنث في يمينه ، ناسب أن تختم الآية بعلم الله فيما يصلح العباد من أحكام ، وحكمته التي بها يضع الحكم المناسب لكل قضية وأمر ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَهُوَ العَلِيمُ الحَكِيمُ] أي : "(العليم) بما يصلحكم فيحملكم على الصواب والرشد والسداد ، وهو (الحكيم) فيما يشرعه أي : يجري أحكامه على الحكمة وهي :

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، باب إِيَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحيمٌ] حديث رقم٤٩١٢ -ص٩٦٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : فتح القدير في تفسير القرآن ، عبد المنعم تعيلب ، ٣٧٠٣/٧ .

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص ٨٧٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر : التسهيل لعلوم التنزيل ، ابن جزى الكلبي ، ١٣١/٤ ، الوسيط في تفسير القرآن المجيد ، الواحد النيسابوري ، ٣١٨/٤ .

إعطاء الأفعال ما تقتضيه حقائقها" (١).

٣- قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَعْتَذِرُوا اليَوْمَ إِنَّهَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ] {التَّحريم:٧} التفسير الإجمالي :

في يوم القيامة يقال للذين كذّبوا بالله ورسله ، لا تلقوا إلى الله بالمعاذير في هذا اليوم، فإنما تجازون على ما كنتم تعملون في الدنيا (٢) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن حال الكفار يوم القيامة ، وتقديم أعذار هم الواهية ، ناسب أن تختم الآية بالرد عليهم ، بأنهم لا يجزون إلا بما كسبت أيديهم ، فلا عذر لمن كان يجحد بالحق مع تيقنه بأنه الحق الواضح ، فلذلك كان قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَعْتَذِرُوا اليَوْمَ إِنَّهَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ] أي : "يقال لهم : إنما تثابون اليوم ، وذلك يوم القيامة ، وتعطون جزاء أعمالكم التي كنتم في الدنيا تعملون ، فلا تطلبوا المعاذير منها" (") .

٤ - فوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا تُوبُوا إِلَى الله تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ
 وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي اللهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آَمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْهَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَعْمِ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] {التَّحريم: ٨} .

#### التفسير الإجمالي:

يا أيها الذين صدّقوا بالله ورسوله الرجعوا إلى الله رجعة خالصة ، ليس فيها شائبة عسى ربكم أن يغفر لكم سيئاتكم ، ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ، يوم لا يخزي الله الرسول ، والذين صدّقوا برسالته وعملوا بها ، يرفعهم الله إلى أعلى الدرجات ، ونور هؤلاء يكون أمامهم وبأيمانهم ، يقولون : ربنا أكمل لنا نورنا حتى ندخل الجنة ، وارحمنا فلا تؤاخذنا بذنوبنا ، واسترها علينا ، إنك على كل شيء قدير (؛) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

الآية هنا تتحدث عن حال المؤمنين يوم القيامة ، ودعائهم ربهم بأن يغفر لهم ذنوبهم، وأن يكمل لهم نورهم ، ولما كان غفران الذنوب ، وإتمام النور يوم القيامة بيد الله وحده ، ناسب أن تختم الآية بقدرة الله على كل شيء ، فإنه وحده القادر على التعذيب ، والمغفرة ، وإتمام

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور، ٣٤٨/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المقتطف من عيون التفاسير، مصطفى المنصوري، ٢٧٧/٥.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري ، ٤٩٢/٢٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٥٧ ، تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن السعدي ، ص٨٧٤ .

النور، فلذلك كان قوله تعالى: [إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ]، "وإن من شأن القادر العفو والصفح والمغفرة" (١) وهذا "تعليل للإتمام لتفاوت أنوارهم بحسب أعمالهم، فيسألون إتمامه تفضلاً" (٢).

٥- قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المَصِيرُ ] {التَّحريم:٩} .

#### التفسير الإجمالي:

يا أيها الرسول على جاهد الذين جاهروا بالكفر وأعلنوه ، وجاهد الذين أخفوا الكفر وأبطنوه بالسيف والحجة ، وكن شديداً على هذين الفريقين في الدنيا ، وفي الآخرة مسكنهم جهنم ، وبئس القرار الذي يصيرون إليه (٣) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تأمر النبي ﴿ بعقاب الكفار والمنافقين في الدنيا ، ناسب أن تختم بذكر عقابهم في الآخرة ، فلذلك كان قوله تعالى : [وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَيِئْسَ المَصِيرُ] أي : بئس المرجع المخزي والمذل لهم ، وذلك بسبب أنهم عرفوا الحق ، ثم كفروا به جحوداً ، وبسبب صدهم عن سبيل الله (٤) .

٥ قوله تعالى : [وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبهِ وَكَانَتْ مِنَ القَانِتِينَ ] (التَّحريم: ١٢) .

#### التفسير الإجمالي:

ضرب الله مثلاً للذين صدّقوا بالله ورسوله بمريم ابنة عمران عليها السلام التي صانت فرجها عن الزنى ، حيث أمر الله جبريل المنه أن ينفخ في جيب قميصها ، فسارت النفضة إلى رحمها فحصل لها الحمل بعيسى المنه ، وهي المرأة الصالحة التي صدّقت بكلام ربها ، وعملت بكتبه وكانت من عباد الله الطائعين (٥) .

#### بيان مناسبة الفاصلة للآية:

لما كانت الآية تتحدث عن مريم عليها السلام وعفتها وطهارتها ، ناسب أن تأتي الآية في الختام بِمُجْمَلٌ يُجْمِلُ وصف حالها بأنها كانت من (القانتين) والقانت هو المداوم على طاعة الله في ملازمة أمره ، وترك نهيه وزجره ، والوقوف على حدوده ، والاجتهاد في عبادته ،

<sup>(</sup>١) التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ١٠٣٥/١٤ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المظهري ، محمد ثناء الله مظهر ، ٣٤٦/٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : محاسن التأويل ، جمال الدين القاسمي ، ٢٢٨/٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فتح القدير ، الشوكاني ، ٣٥٧/٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الجواهر الحسان في تفسير القرآن ، عبد الرحمن الثعالبي ، ٣٥٤/٣ .

فلذلك كان قوله تعالى: [وَكَانَتْ مِنَ القَانِتِينَ] أي: "من عداد المواظبين على الطاعة (والتذكير) للتغليب والإشعار بأن طاعتها لم تقتصر على طاعة الرجال الكاملين، حتى عُدَّت من جملتهم أو من نسلهم فتكون (من) ابتدائية (١)، ويقول الشيخ السعدي: "أي: المطيعين لله المداومين على طاعته بخشية وخشوع، وهذا وصف لها بكمال العلم والعمل، فإنها رضي الله عنها صديقة، والصديقية هي كمال العلم والعمل" (٢).

(١) أنوار النتزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٥٨ .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن من تفسير كالم المنان ، عبد الرحمن السعدى ، ص ٨٧٤ .

## الفصل الثالث الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته، وأهم أقوال العلماء فيه.

المبحث الثاني : أهم الظواهر البلاغية في فواصل الآيات القرآنية في البحث .

## المبحث الأول تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً

المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني

المطلب الثالث: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني

## المبحث الأول تعريف الإعجاز البياني ، وبيان أهميته ، وأهم أقوال العلماء فيه

#### مقدمة:

إن القرآن العظيم كلام الله ، منه بدأ وإليه يعود ، تحدى الله به أمراء الكلم وفرسان البلاغة ليعارضوه ، فعجزوا عن الإتيان بمثله وذلك ؛ لأنه بديع النظم ، عجيب التأليف ، فائق رائق ، فإنه "لو نزعت منه لفظة ، ثم أدير لسان العرب في أن يوجد أحسن منها لم يوجد " (١) . فلو نظرنا في القرآن من أوله إلى آخره ، لوجدنا أن آياته كلها متماثلة في الإعجاز .

المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغةً واصطلاحاً.

#### أولاً: تعريف الإعجاز لغةً:

العجز: هو التأخر عن الشيء ، والعجز عن إدراكه ، ثم صار في العرف اسماً للقصور عن فعل الشيء ، وهو ضد القدرة (٢) وجمع العجز: إعجاز " ومعنى الإعجاز: الفوت والسبق يقال: أعجزني فلان إذا عجزت عن طلبه وإدراكه" (٣).

#### ثانياً: تعريف البيان لغة:

البيان : هو الوضوح (٤) "بان الشيء وأبان : إذا اتضح وانكشف" (٥) .

#### ثالثاً: تعريف الإعجاز البياني اصطلاحاً:

- عرف الجرجاني (<sup>۱)</sup> بقوله: "أن يؤدي المعنى بطريق هو أبلغ من جميع ما عداه من الطرق" (۷).
  - وعرفه الرُمَّاني بقوله: "الاحضار لما يظهر به تميز الشيء من غيره في الإدراك" (<sup>()</sup>.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، ابن عطية الأندلسي ، ٥٣/١ .

<sup>(</sup>٢) تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد الحسيني الزبيدي ، ٤٩/٤ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ، ابن منظور ، ٢٣/١٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مختار الصحاح ، أبو بكر الرازي ، ص ٥١ .

<sup>(</sup>٥) معجم مقاييس اللغة ، أحمد بن فارس ، ص ١٦٤ .

<sup>(</sup>٦) الجرجاني هو : أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني النحوي ، المعروف بالشريف الجرجاني ، من كبار العلماء في اللغة العربية ، شافعي المذهب ، ولد سنة ٤٠٠هـ ، وتوفي سنة ٤٧١هـ ، له نحو خمسين مصنفاً ، منها المائة في النحو ، دلائل الإعجاز ، أسرار البلاغة ، انظر : الأعلام ، الزركلي .

<sup>(</sup>٧) التعريفات ، ص٤٧ .

<sup>(</sup>٨) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، ص١٠٦.

وقد اجتهد الباحث في إيجاد تعريف للإعجاز البياني وهو : عجز الإنس والجن عن الإتيان بمثل القرآن ، في فصاحة لفظه ، وقوة معناه ، وتميز أسلوبه .

#### المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني.

- 1- إن أعظم وجوه إعجاز القرآن هو: الإعجاز البياني ؛ لأنه ينتظم كل سور القرآن ، على الختلافها طولاً وقصراً ، أما الوجوه الأخرى من وجوه الإعجاز فليس الأمر فيها كذلك ، فأنباء الغيب مثلاً ليست موجودة في كل سورة من القرآن ، وكذلك الإعجاز العلمي والتشريعي ، ومن هنا كان الإعجاز البياني أهم هذه الوجوه وأعمها (١).
- ٢- الإعجاز البياني من أعظم الأدلة على صدق النبي ﷺ في رسالته ، والحجة الباقية على الناس إلى قيام الساعة (٢).
- $^{7}$  معجزة القرآن البيانية تختلف عن معجزات الرسل السابقين ، فمعجزة القرآن معنوية ممتدة الى قيام الساعة ، بخلاف معجزات الرسل فإنها مادية قد انقضى زمانها  $^{(7)}$  .
  - ٤- الإعجاز البياني للقرآن الكريم ، حفظ لنا علوم اللغة العربية من الاندثار والضياع .

#### المطلب الثالث: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني.

أولاً: الرُمَّاتي: يتحدث لنا الرماني عن وجوه الإعجاز بما مفاده: بأنها تقع في سبعة أوجه: "ترك المعارضة مع توفر الحاجة، والتحدي للكافة، والصرفة، والبلاغة، وأخبار الغيب الصادقة، ونقض العادة، وقياسه بكل معجز "(٤).

ثم شرع الرماني في بيان هذه الأوجه السبعة .

**ثانياً** : **الباقلاني** <sup>(ه)</sup> : يرى الباقلاني أن وجوه الإعجاز عنده متمثلة في ثلاثة وجوه وهي :

أ- ما يتضمنه القرآن من الإخبار بالغيب .

ب-أن النبي ﷺ كان أُميًا لا يقرأ و لا يكتب ، ومع ذلك فقد أخبر بمجمل ما وقع من عظيمات الأمور في الأُمم الغابرة من حين خلق آدم الله إلى حين مبعثه ﷺ .

ج- أنه بديع النظم ، عجيب التأليف ، متناهِ في البلاغة إلى الحد الذي يُعلم عجز الخلق عنه .

<sup>(</sup>١) اتقان البرهان في علوم القرآن ، فضل عباس ، ١١٣/١ ، (بتصرف)

<sup>(</sup>٢) المقدمات الأساسية في علوم القرآن ، عبد الله الجديع ، ص١٤ ، (بتصرف) .

<sup>(</sup>٣) انظر : معجزة القرآن ، محمد منولي الشعراوي ، ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٤) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، ص٦٩ .

<sup>(</sup>ه) الباقلاني هو: القاضي أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم ، المعروف بالباقلاني البحري المتكلم المشهور ، صنف التصانيف الكثيرة في علم الكلام ، ولد عام ٣٢٨ه... ، وتوفي عام ٣٠٤ه... ، من تصانيفه ، إعجاز القرآن ، تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل ، الإنصاف فيما يجب ولا يجوز فيه الخلاف ، انظر : وفيات الأعيان ، ابن خلكان ، ٢٦٩/٤ ، وانظر : الأعلام ، الزركلي ، ٢١٧١،١٧٥٠ .

ثم شرع في تفصيل هذا الوجه إلى عشرة أوجه كلها ترجع إلى بديع نظمه ، وعجيب تأليفه ، ونتاهيه في البلاغة (١) .

ثالثاً: الخطّابي (٢): يرى الخطابي أن البلاغة هي أهم وجوه الإعجاز البياني في القرآن ، حيث يقول: "إنما يقوم الكلام بهذه الأشياء الثلاثة: لفظ حامل ، ومعنى به قائم ، ورباط لهما ناظم ، وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف والفضيلة ، حتى لا ترى شيئاً من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من ألفاظه ، ولا ترى نظماً أحسن تأليفاً وأشد تلاؤماً وتشاكلاً من نظمه ، وأما المعانى فلا خفاء على ذي عقل أنها هي التي تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابها ، والترقي إلى أعلى درجات الفضل من نعوتها وصفاتها ، فتفهم الآن واعلم أن القرآن إنما صار معجزاً ؛ لأنه جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف ، ومضمناً أصح المعانى "(٣) .

رابعاً: الجرجاني: حيث يرى أن وجوه الإعجاز في القرآن الكريم إنما يكون في النظم والتأليف، وأكّد أن هذا هو الوجه الوحيد الذي أعجز العرب وأذهلهم عندما سمعوا آياته، وتدبروا معانيها، وجدوها في غاية الفصاحة، فلم يجدوا كلمة يصلح في مكانها كلمة أخرى فتؤدي المعنى وتستوفى اللفظ، بل وجدوه في غاية الاتقان والاحكام (ئ).

(١) انظر : إعجاز القرآن ص٧١،٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الخطابي هو : أبو سليمان حَمَد بن محمد بن إبراهيم الخطابي البُسْتى ، ولد سنة ٣١٩هـ ، وتوفي سنة ٣٨٨هـ ، من تصانيف : معالم السنن ، غريب الحديث ، كتاب بيان إعجاز القرآن ، انظر : وفيات لأعيان ، ابن خلكان ، ٢١٤/٢ ، الأعلام ، الزركلي ، ٢٧٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، ص٢٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : دلائل الإعجاز في المعاني ، ص٢١١ .

# المبحث الثاني أهم الظواهر البلاغية في فواصل الآيات القرآنية في البحث

وفيه سبعة مطالب:

المطلب الأول: التقديم والتأخير.

المطلب الثاني: التوكيد.

المطلب الثالث: النفى.

المطلب الرابع: المدح.

المطلب الخامس: الذم.

المطلب السادس: الإظهار في موضع الإضمار.

المطلب السابع: الفواصل التي تشتمل على أسماء الله الحسنى.

### المبحث الثاني المبحث البدية في البحث الطواهر البلاغية في فواصل الآيات القرآنية في البحث

وسيأتي الباحث - في هذه المطالب السبعة - بنماذج من الظواهر البلاغية التي فيها يظهر الإعجاز البياني ، وذلك من خلال الفواصل التي في سور البحث .

#### المطلب الأول: التقديم والتأخير:

إن ألفاظ القرآن الكريم جاءت قوالب لمعانيه ، فهي في غاية الدقة ، فلو أُبدلت لفظة مكان لفظة ، أو أُخرت أو قُدمت لاختل المعنى ، ولذهب رونقه ، وانطفأ حسنه ، يقول شيخ البلاغة : عبد القاهر الجرجاني عن التقديم والتأخير : هو باب كثير الفوائد جم المحاسن ، واسع التصرف ، بعيد الغاية (١) .

#### بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن تقديماً وتأخيراً:

| السورة   | رقمها | الفاصلة                                   | م          |
|----------|-------|-------------------------------------------|------------|
| الحديد   | ۲     | [وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]      | - 1        |
| الحديد   | ٣     | [وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]          | - ٢        |
| الحديد   | ٤     | [وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ]       | -٣         |
| الحديد   | ٥     | [وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ]       | - <b>£</b> |
| الحديد   | ٩     | [وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ] | -0         |
| الحديد   | ١.    | [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]      | - ٦        |
| الحديد   | ١٨    | [وَلُّهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ]               | - Y        |
| الحديد   | 77    | [إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ]       | - \        |
| المجادلة | ٣     | [ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]     | - 9        |
| المجادلة | ٤     | [وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ]        | -1.        |
| المجادلة | ٥     | [وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ]       | - 1 1      |
| المجادلة | ٦     | [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ]     | -17        |
| المجادلة | ٧     | [إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]     | -17        |

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز ، ص١٠٦ (بتصرف) .

| المجادلة | ٩  | [وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ] | -1 ٤ |
|----------|----|--------------------------------------------------|------|
| المجادلة | ١. | [ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ] | -10  |
| المجادلة | 11 | [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]             | -17  |

#### بيان نموذجين على التقديم والتأخير:

- أ- [إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ] {المجادلة:٧} قُدِّم هنا الجار والمجرور [بِكُلِّ شَيْءٍ] على متعلقه [عَلِيمٌ] وأصل الجملة (والله عليم بكل شيء) وهذا التقديم يفيد مطلق العموم ؛ لعلمه تعالى بكل شيء ، وهذا أبلغ وأفصح من بقاء الجملة على حالها .
- ب- [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ] (المجادلة: ٦) قُدُّم هذا الجار والمجرور [عَلَى كُلِّ شَيْءٍ] على متعلقه [شَهِيدٌ] ليفيد كمال علم الله وإطلاعه على كل شيء ، فهو شهيد على كل قول وعمل، ومحاسب عليه ، إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر .

#### المطلب الثاني: التوكيد:

- تعريفه : "هو تمكين الشيء في نفسه وتقوية أمره ، وفائدته: إزالة الشكوك ، وإماطة الشبهات عما أنت بصدده" (١) .

فالتوكيد من الأساليب البلاغية التي تزيد المعنى شمولاً وقوة ، فإذا كان الذي تخاطبه خالي الذهن ، لا تعرف منه شكّاً أو تردداً في إخبارك له بأمر معين ، فتقول له مثلاً : خالد مسافر ، فإذا كان شاكاً في ذلك تقول له : إن خالد لمسافر (٢) .

#### بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن التوكيد:

| السورة   | رقمها | الفاصلة                                   | م   |
|----------|-------|-------------------------------------------|-----|
| الحديد   | ٩     | [وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَءُونٌ رَحِيمٌ ] | - 1 |
| الحديد   | 77    | [ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ]      | - ٢ |
| الحديد   | ۲ ٤   | [فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ]  | -٣  |
| الحديد   | 70    | [ إِنَّ اللهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ]           | - ٤ |
| المجادلة | ١     | [إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ]            | -0  |
| المجادلة | ۲     | [وَإِنَّ اللهَ لَعَفُوٌّ غَفُورٌ ]        | ٦ – |

<sup>(</sup>١) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ، يحيى العلوي، ١٧٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : إعجاز القرآن الكريم ، الدكتور: فضل عباس وسناء عباس ، ص١١٥ .

| المجادلة  | ١٢ | [فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                  | - Y        |
|-----------|----|---------------------------------------------------|------------|
| المجادلة  | 10 | [إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ]        | - A        |
| المجادلة  | 71 | [ إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ]                   | <b>–</b> 9 |
| المجادلة  | 77 | [أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ]    | -1.        |
| الحشر     | ٤  | [فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ]                | - 1 1      |
| الحشر     | ٥  | [وَلِيُخْزِيَ الفَاسِقِينَ ]                      | -17        |
| الحشر     | ٧  | [ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ]                 | -17        |
| الحشر     | ٨  | [أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ]                   | - 1 ٤      |
| المنافقون | ٦  | [ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ] | -10        |

#### بيان نموذجين على التوكيد:

- ب- [إِنَّ اللهَ قُوِيٌّ عَزِيزٌ] (الحديد: ٢٥) جاءت الفاصلة هنا تأكيداً على عظمة قوة الله وعزته التي لا تغالب، وتحقيقاً للحق، وتتبيهاً على أن تكليفهم بالجهاد، وتعريضهم للقتال ليس لحاجته في إعلاء كلمته وإظهار دينه إلى نصرتهم، بل إنما هو لينتفعوا به، ويصلوا بالامتثال لأمره إلى عظيم الثواب، وإلا فهو غني عنهم بقوته وعزته ؛ فلذلك جاء التأكيد بإنَّ في الفاصلة على قوة الله وعزته .

#### المطلب الثالث: النفى:

- تعريفه : "هو ما لا ينجزم (بِلَا) وهو عبارة عن الإخبار عن ترك الفعل" (٣) .

#### بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن النفي:

| السورة  | رقمها | الفاصلة                     | م   |
|---------|-------|-----------------------------|-----|
| الواقعة | ٨٥    | [وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ ] | - 1 |

<sup>(</sup>١) انظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، البيضاوي ، ص٣٤٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : ص ٥٣ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) التعريفات ، الجرجاني ، ص ٣١٤ .

| الحشر     | ١٣ | [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ]      | - ٢        |
|-----------|----|---------------------------------------------------|------------|
| الحشر     | ١٤ | [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ]      | - ٣        |
| الصف      | ٥  | [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]      | - ٤        |
| الصف      | ٧  | [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ ]       | -0         |
| الجمعة    | ٥  | [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ ]       | - ٦        |
| المنافقون | ٣  | [فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ]                         | - Y        |
| المنافقون | ٦  | [ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ] | - ٨        |
| المنافقون | ٧  | [وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ]      | <b>-</b> 9 |

#### بيان نموذجين على النفى:

- أ- [وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ] {الواقعة: ٨٥} جاء النفي هنا في الفاصلة بعدم رؤية البشر للملائكة ، عندما تأتي لقبض روح المحتضر المُشْرِفِ على الموت ، والله الله القرب علماً ، وقدرة وتصرفاً من هذا المحتضر (١) .
- ب- [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ] {الجمعة:٥} جاء النفي هنا في الفاصلة بأن الهداية محجوبة عمَّن يُصرُ على الظلم، فالظلم من أكبر الأسباب المانعة من الهداية (٢).

#### المطلب الرابع: المدح:

تعريفه: " هو الثناء باللسان على الجميل مطلقاً " (").

#### بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن المدح:

| السورة | رقمها | الفاصلة                           | م   |
|--------|-------|-----------------------------------|-----|
| الحديد | 17    | [ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ] | - 1 |
| الحديد | ١٨    | [وَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ]          | - ٢ |
| الحشر  | ٨     | [أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ]   | - ٣ |
| الحشر  | ٩     | [فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ] | - ٤ |
| الصف   | 17    | [ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ]      | -0  |

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٣٨ من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) انظر : ص ٩٢ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) كتاب الكليات ، أبو البقاء الكفوي ، ص١٣٨٣ .

| الجمعة  | 11 | [وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ]    | - ٦ |
|---------|----|------------------------------------|-----|
| التغابن | ٩  | [ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ]       | - Y |
| التغابن | ١٦ | [فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ] | - A |
| التحريم | ١٢ | [وَكَانَتْ مِنَ القَانِتِينَ ]     | - 9 |

#### بيان نموذجين على المدح:

- أ- [أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ] {الحشر: ٨} ، في هذه الفاصلة مَدَحَ اللهُ ﷺ عباده المؤمنين على جهادهم ، ونصرتهم لدين الله بالمال والنفس (١) .
- ب- [فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ] {الحشر:٩} حيث مدح الله عباده ؛ لأنهم يؤثرون إخوانهم بأموالهم وديارهم ، ولو كان بهم حاجة شديدة لها فيقاسموها إياهم أولئك هم الفائزون بالجنة ، الناجون من النار (٢).

#### المطلب الخامس: الذم:

الذم: "لا يستعمل إلا لإظهار سوء بقصد التعييب والذم ، وقد يُعَبَّرُ به عمَّا يُقْدَمُ عليه بقصد النصح" (٣) .

#### بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن الذم:

|          |       | *                                                      |     |
|----------|-------|--------------------------------------------------------|-----|
| السورة   | رقمها | الفاصلة                                                | م   |
| الواقعة  | ٥٦    | [هَذَا نُزُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ]                      | - 1 |
| الواقعة  | ٩٣    | [فَنُزُلٌ مِنْ حَمِيمٍ]                                | ۲ – |
| الحديد   | 10    | [وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ]                                 | -٣  |
| الحديد   | 19    | [أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ]                        | - ٤ |
| الحديد   | ۲.    | [وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ] | -0  |
| المجادلة | ٨     | [فَبِئْسَ الْمَصِيرُ]                                  | - ٦ |
| المجادلة | 10    | [إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ]             | - ٧ |
| المجادلة | ١٦    | [فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ]                            | - A |
| التحريم  | ٩     | [وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ]                                 | - ٩ |

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٧٢ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>۲) انظر : ص ۷۳ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) كتاب الكليات ، أبو البقاء الكفوي ، ص٧١٣ .

#### بيان نموذجين على الذم:

- أ- [فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ] {المنافقون:٣} ، لقد ذم الله المنافقين على سوء فهمهم ، وقلة عقلهم ، حيث أنهم عرفوا الحق ، وعملوا به ظاهراً ، ولم يؤمنوا به باطناً ، فكان هذا أفرط ما في الجهل ، وأشدُ ما في الظلم (١) .
- ب- [وَبِئْسَ الْمَصِيرُ] {التَّحريم:٩} حيث ذم الله الكفار بتبيين مصيرهم ، وهي النار يصلونها ، وجاء بفعل الذم (بئس) ، وذلك بسبب كفرهم ، وصدهم عن سبيل الله (٢) .

#### المطلب السادس: الإظهار في موضع الإضمار:

يذكر البلاغيون هذا الفن تحت عنوان (أحوال المُسند إليه) ، وأيضاً يذكرونه تحت باب خروج الكلام عن مقتضى الظاهر ، وحقيقة الأمر أن للمسند ضوابط وقواعد ينبغي أن لا يخرج عنها ، ولكنه حين يخرج عن تلك القواعد إنما يخرج لفائدة بلاغية ، ومن جملة ذلك أنه حين يذكر الاسم ظاهراً وأُريد الحديث عنه لا يُكررَّرْ ، وإنما يؤتى بضمير يعود عليه ؛ ليتم به الكلام ، ونقع به الفائدة ، وهذا هو الأصل ، ولكن هناك أحوال أخرى يعاد فيها ذكر الاسم الظاهر ولا يُؤتى بالضمير ، فيكون إظهاراً للاسم في موضع يصح فيه الإضمار والإتيان بالضمير ، وهذا الخروج إنما يكون لفائدة بلاغية غير فوائد إتمام المعنى ، وايجاز الكلام (٣) .

بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن الإظهار في موضع الإضمار:

| السورة    | رقمها | الفاصلة                                                 | م          |
|-----------|-------|---------------------------------------------------------|------------|
| المجادلة  | 19    | [ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ ]  | - 1        |
| المجادلة  | 77    | [أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ]          | <b>- ٢</b> |
| الصف      | ٥     | [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]            | -٣         |
| الجمعة    | ٧     | [وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ]                         | - ٤        |
| المنافقون | 1     | [ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ] | - 0        |
| المنافقون | ٦     | [ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]       | ٦ - ٦      |

<sup>(</sup>١) انظر : التفسير القرآني للقرآن ، عبد الكريم الخطيب ، ٩٥٩/١٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : ص ٩٦ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها دراسة تطبيقية لسورة الأنعام ، طارق عقيلان ، ص١٦٥-١٦٦ ، (بتصرف) .

### بيان نموذجين على الإظهار في موضع الإضمار:

- أ- [أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ] {المجادلة:١٩} ، أي : الموصفون بالخسر الذي لا غاية وراءه ، حيث فَوَّتُو ا على أنفسهم النعيم المقيم وأخذوا بدله العذاب الأليم ، وفي تصدير الجملة بحرف التنبيه والتحقيق ، وإظهار الشيطان معاً في موضع الإضمار ، وتوحيد ضمير الفصل من فنون التأكيد ما لا يخفى ، وكان بالإمكان أن يُضمر فيقول: ألا إن حزبه ، إلا أنه أظهر لفائدة بلاغية (١) .
- ب- [وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوكَّلِ اللَّوْمِنُونَ] (التغابن: ١٣) ، والإتيان باسم الجلالة في (الفاصلة) إظهار في مقام الإضمار ؛ لتكون الجملة مستقلة ، فتسير مسرى المثل ، وكان بالإمكان أن يضمر فيقول : وعليه فليتوكل المؤمنون ، لكنه أظهر لغرض بلاغي (٢) .

### المطلب السابع: الفواصل التي تشتمل على أسماء الله الحسنى:

جاءت أسماء الله الحسنى في فواصل الآيات لتدلل على أمور مختلفة منها: ما يدل على كمال قدرته تعالى، أو علمه ، أو عزته ، أو حكمته الله إلى غير ذلك من صفات الكمال ، ونعوت الجلال للذات الإلهية ، عما يشركون .

بعض فواصل الآيات في سور الدراسة التي تتضمن أسماء الله الحسنى:

| السورة  | رقمها | الفاصلة                                   | م          |
|---------|-------|-------------------------------------------|------------|
| الواقعة | ٨٠    | [تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ]      | - 1        |
| الواقعة | 97    | [فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ ]    | - ۲        |
| الحديد  | ١     | [وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ]           | -٣         |
| الحديد  | ۲     | [وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]      | - <b>£</b> |
| الحديد  | ٣     | [وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]          | -0         |
| الحديد  | ٤     | [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ]       | ۱ کر       |
| الحديد  | ٥     | [وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ]       | - Y        |
| الحديد  | ٦     | [وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ]      | - A        |
| الحديد  | ٩     | [وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ] | - 9        |
| الحديد  | ١.    | [وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]      | -1.        |

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٦٦ من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٢) انظر : ص ١٠٨ من هذه الدراسة .

| الحديد | 71  | [وَاللهُ ذُو الفَصْلِ العَظِيمِ ]         | - 1 1 |
|--------|-----|-------------------------------------------|-------|
| الحديد | 7 £ | [فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ] | -17   |
| الحديد | 70  | [ إِنَّ اللهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ]           | -17   |
| الحشر  | ١   | [وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]             | - 1 ٤ |

### بيان نموذجين على أسماء الله الحسنى:

أ- [إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ] {المجادلة:١} ، أي : أن الله سميع لجميع الأصوات ، في جميع الأوقات على تفنن الحاجات ، (سميع) يسمع دبيب النملة السوداء ، على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء ، وهذا إخبار عن كمال سمعه وبصره وإحاطته بالأمور الدقيقة والجليلة (١) .

ب- [وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ] {الحشر:١} ، أي (القوي) المنيع الجناب ، الغالب القاهر في ملكه (الحكيم) في صنعه وقدره وشرعه ، يضع الأشياء في موضعها الصحيح (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٥٦،٥٧ من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ٦٩ من هذه الدراسة.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات أحمده تعالى أن وفقني لإنجاز هذه الدراسة ، حيث كانت رحلتي مع كتاب الله عجيبة ، أنتقل فيها بين آيات الله ، وأتقلب في رياضها ، فكل يوم تتكشف لي فيه لطيفة ، وأصل فيه إلى عجيبة من كنوز معارفه ، وجميل لطائفه ، فهذا البحث لم أدخر فيه جهداً ، وبذلت فيه ما أمكن ، فإن أحسنت فمن الله وبتوفيقه ، وإن أسأت فمن نفسي والشيطان ، فالكمال لله وحده ، وقد كتب الله على ابن آدم النقص والزلل .

وقد وصلت من خلال در استى إلى بعض النتائج والتوصيات ، وذلك فيما يلى :

### أولاً: النتائج:

إن لكل عمل خلاصة ، ولكل جهد نتيجة ، وبعد هذا الجهد المتواضع في دراستي لمناسبة فواصل السور مع آياتها ، وصلت إلى مجموعة من النتائج أهمها :

- الفاصلة القرآنية أظهرت جانباً بارزاً من جوانب الإعجاز البياني من حيث دقة النظم ، وقوة السبك ، للألفاظ مع المعانى .
  - ٢- إن الفاصلة القرآنية في السورة قد تأتي آية كاملة ، أو قد تكون جزءاً من الآية .
- ٣- إن الآية قد تأتي فاصلة لكل المقطع القرآني ، ويحدث هذا خاصة في السور المكية التي يكثر فيها الآيات القصيرة ، مثل : سورة الواقعة ، فقد جاءت أكثر فواصلها آيات تختم بها المقاطع القرآنية .
- ٤- ليس بالضروري أن تكون لكل آية فاصلة ، فقد تأتي الآية خبرية مثل : قوله تعالى : [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَذُلِّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ] {الصَّف:١٠} فهذه الآية الكريمة خالية من الفاصلة .
- ٥- اشتملت فواصل سور البحث على كثير من الأساليب البلاغية ، مثل : التقديم والتأخير ، والتوكيد ، والاستفهام ، والإضمار في موضع الإظهار ، إلى غير ذلك من الظواهر البلاغية .
- ٦- إن البحث في مناسبة الفواصل القرآنية لآياتها يقوي الإيمان بالله ؛ لأنه يزيد التعلق بكتاب
   الله من خلال تدبر آياته .
- ٧- إن البحث في مناسبة الفواصل القرآنية لآياتها يقوي الباحث من الناحية البلاغية ، أثناء تركيبه للكلام وصياغته للجمل .
- ٨- إن البحث في مناسبة الفواصل القرآنية لآياتها يُنمِّي في الباحث ملكة الاستنباط للطائف القرآن ودقائقه .

9- وأخيراً هذا البحث بشكل عام نَمَّى عندي القدرة على النقد العلمي الموضوعي ، وكتابة رسالة في مرحلة الماجستير كافٍ بأن يجعل لغة النقد عند الطالب قوية ، خاصة إذا اجتهد إلى المستوى المطلوب .

#### ثانياً: التوصيات:

- ١- أوصى نفسى وإخواني بهذا القرآن العظيم فإنه حبل النجاة في الدنيا والآخرة .
- ٢- أوصى طلاب العلم الشرعي أن يصرفوا الهمم إلى الدراسات القرآنية في شتى الميادين كل ً
   على حسب طاقته ، ومبلغ علمه .
  - ٣- أوصىي بالعناية بالبلاغة القرآنية في دراسات متنوعة بحيث تبرزها في أبهى صورة .
    - ٤- أوصىي بالعمل على إعداد موسوعة شاملة يُجمع فيها مشروع الفاصلة القرآنية كله .

وفي الختام نسأل الله أن ينفعنا بالقرآن العظيم ، وأن يغفر لنا ولوالدينا ، ولمشايخنا إنه سميع عليم ، وصلي الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

# الفهارس

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية الشريفة.

ثالثاً: فهرس الأعلام المترجم لهم.

رابعاً: فهرس المصادر والمراجع.

خامساً: فهرس الموضوعات.

أولاً: فهرس الآيات القرآنية سورة الفاتحة

|            | <del>,</del>              |                                                                       |              |
|------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| رقم الصفحة | الآية را                  |                                                                       | م            |
| ١.         | ٤                         | [الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ * مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ]                   | - 1          |
| ٦          | ٦                         | [اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ]                                  | - ٢          |
|            |                           | سورة البقرة                                                           |              |
| ٦          | 7-1                       | [الم هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ]                                           | -٣           |
|            |                           | سورة النساء                                                           |              |
| ٥          | 11                        | [يُوصِيكُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًّا حَكِيبًا ]               | - <b>£</b>   |
|            |                           | سورة التوبة                                                           |              |
| ٥A         | ٣٧                        | [إِنَّمَا النَّسِيءُ وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ]      | -0           |
|            |                           | سورة فاطر                                                             |              |
| ٤٤         | ١.                        | [وَالعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ]                                   | -٦           |
|            |                           | سورة الواقعة                                                          |              |
| ١٣         | ,                         | [إِذَا وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ ]                                         | -٧           |
| ٣٣         | 7 5 - 10                  | [عَلَى شُرُرٍ مَوْضُونَةٍ جَزَاءً بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ]         | - A          |
| ٣٣         | 7 £                       | [جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ]                                  | <b>-</b> 9   |
| ٣٣         | <b>7</b> 1/4 <b>7</b> 1/4 | [وَأَصْحَابُ اليَمِينِ لِأَصْحَابِ اليَمِينِ ]                        | - ) •        |
| ٣٤         | 07-55                     | [وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ يَوْمَ الدِّينِ ]                             | - 1 1        |
| ٣٥         | ٥٦                        | [هَذَا نُزُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ]                                     | -17          |
| ٣٥         | 77-07                     | [نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ] | -17          |
| ٣٥         | ٦٢                        | [وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ]    | - 1 ٤        |
| ٣٦         | 70-78                     | [أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ]             | -10          |
| ٣٦         | 70                        | [لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ]        | - ١٦         |
| ٣٦         | ٧٠-٦٨                     | [أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ ]                       | - <b>۱</b> Y |
| ٣٦         | ٧٠                        | [لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْ لَا تَشْكُرُ وِنَ ]         | - <b>)</b> A |
|            |                           |                                                                       |              |

| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                        | م     |
|------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٣٧         | Y £ - Y 1 | [أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ رَبِّكَ العَظِيمِ ]                                 | -19   |
| ٣٧         | ۸ • - ۷۷  | [إِنَّهُ لَقُرْآَنٌ كَرِيمٌ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ]              | - ۲ • |
| ٣٨         | ٨٠        | [تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ]                                         | - ۲ 1 |
| ٣٨         | ۸٥-٨٣     | [فَلَوْ لَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ ]           | - 77  |
| ٣٨         | ۸۹ – ۸۸   | [فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ]                | - 7 ٣ |
| ٣٨         | ٨٩        | [فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةٌ نَعِيمٍ ]                                    | - 7 £ |
| ٣٩         | 91-9.     | [وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ اليَمِينِ أَصْحَابِ اليَمِينِ ]          | - 70  |
| ٣٩         | 9 £ - 9 Y | [وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ]             | - ۲٦  |
| ٤.         | 97-90     | [إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ اليَقِينِ * فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ] | - ۲ ٧ |
|            |           | سورة الحديد                                                                  |       |
| ٦          | ,         | [سَبَّحَ للهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ] {الحديد:١}                      | - ۲ ۸ |
| ٤٢         | `         | [سَبَّحَ للهِ مَا فِي السموات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ]         | - Y 9 |
| ٤٢         | ۲         | [لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْضِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]                             | - ٣ • |
| ٤٣         | ٣         | [هُوَ الأَوَّلُ وَالآَخِرُ … وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]                 | - ٣1  |
| ٤٣         | ٤         | [هُوَ الَّذِي خَلَقَ السموات وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ]             | - ٣٢  |
| ٤٤         | ٥         | [لَهُ مُلْكُ السموات وَالأَرْضِ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ]           | - ٣٣  |
| ٤٤         | ٦         | [يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ بِذَاتِ الصُّدُورِ ]                       | -٣٤   |
| ٤٥         | ٨         | [وَمَا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ]                                    | -40   |
| ٤٦         | ٩         | [هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ]                           | - ٣٦  |
| ٤٧         | ١٢        | [يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ]                | - 47  |
| ٤٧         | 10        | [فَاليَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ]             | -47   |
| ١٣         | ١٦        | [أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ]           | -٣9   |
| ٤٧         | ١٦        | [أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آَمَنُوا وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ]           | - ٤ • |
| ٤٨         | ١٧        | [اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ] {الحديد:١٧}                 | - ٤ ١ |
| ٤٩         | ١٨        | [إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ]         | - £ ٢ |

| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                     | م     |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٤٩         | ١٩        | [وَالَّذِينَ آَمَنُوا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ ]                     | - ٤٣  |
| ٤٩         | ۲.        | [اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ]      | - £ £ |
| ٥,         | ۲۱        | [سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمِ ]              | - £0  |
| ٥١         | 77        | [مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ]            | - ٤٦  |
| ٥١         | 77        | [لِكَيْ لَا تَأْسَوْا وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ نُخْتَالٍ فَخُورٍ ]     | - £ Y |
| ٥٢         | ۲ ٤       | [الَّذِينَ يَبْخَلُونَ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الْحَمِيدُ ]          | - £ A |
| ٥٣         | 70        | [لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ]               | - £ 9 |
| ١٣٠        | 70        | [ إِنَّ اللهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ]                                           | -0.   |
| ٥٣         | ۲۸        | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                | -01   |
| ۲۱         | ۲۹        | [وَأَنَّ الفَصْلَ بِيَدِ اللهِ الفَصْلِ العَظِيمِ ]                       | -07   |
| 0 £        | ۲٩        | [لِئَلَّا يَعْلَمَ أَهْلُ الكِتَابِ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمِ ]      | -04   |
|            |           | سورة المجادلة                                                             |       |
| ٥          | ١         | [قَدْ سَمِعَ اللهُ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ]                          | -05   |
| 7 7        | ١         | [قَدْ سَمِعَ اللهُ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ]                          | -00   |
| 07-00      | 77-1      | [قَدْ سَمِعَ اللهُ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ]         | -07   |
| 100        | ١         | [إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ]                                            | -07   |
| ٥٧         | ۲         | [الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ وَإِنَّ اللهَ لَعَفُوٌّ غَفُورٌ ]                 | -0人   |
| ٥٧         | ٣         | [وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]           | -09   |
| ٥٨         | ٤         | [فَمَنْ لَمْ يَجِدْ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ]                    | - 7 • |
| 09         | ٥         | [إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ]           | -71   |
| ٥٩         | ٦         | [يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ]  | - 77  |
| ٥٩         | ٦         | [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ]                                     | -78   |
| ٦,         | ٧         | [ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]   | -75   |
| 1 7 9      | ٧         | [إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]                                     | -70   |
| ٦٠         | ٨         | [أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَى فَبِئْسَ الْمَصِيرُ ] | - ٦٦  |

| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                             | م            |  |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| ١٢         | ٩          | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ ثُحْشَرُونَ ]  | - 7 Y        |  |
| ٦١         | ١.         | [إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ              | - ٦٨         |  |
|            |            | المُؤْمِنُونَ ]                                                                   |              |  |
| ٦٢         | 11         | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]              | - 79         |  |
| 7.7        | ١٢         | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                  | - Y •        |  |
| ٦٤         | 10         | [أَعَدَّ اللهُ هُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ]   | - Y I        |  |
| ٦٤         | ١٧         | [لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ]                         | - ٧ ٢        |  |
| ٦٥         | ١٨         | [يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ ]           | - ٧٣         |  |
| ٦٥         | 19         | [اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ هُمُ الخَاسِرُونَ ]                          | - V £        |  |
| 172        | 19         | [أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ ]                             | - ٧0         |  |
| ٦٦         | 71         | [كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ]         | -٧٦          |  |
| ٦٦         | 77         | [لَا تَجِدُ قَوْمًا أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ]                | - ٧٧         |  |
|            | سورة الحشر |                                                                                   |              |  |
| ٦٩-٦٨      | 7 5 - 1    | [سَبَّحَ لله وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]                                         | - ٧٨         |  |
| 7.9        | ١          | [سَبَّحَ للهِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]                                        | - <b>Y</b> 9 |  |
| 170        | ١          | [وَهُوَ العَزِيزُ الْحَكِيمُ]                                                     | - <b>∧ •</b> |  |
| ١٤         | ۲          | [هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ]                | - 1          |  |
| 7.9        | ۲          | [هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ]                | - 7 7        |  |
| ٧.         | ٣          | [وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ ]             | <b>- ۸۳</b>  |  |
| ٧.         | ٤          | [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ]                             | -Λξ          |  |
| ٧١         | ٦          | [ وَمَا أَفَاءَ اللهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]                        | - 10         |  |
| ٧١         | ٧          | [مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ]                | - A ٦        |  |
| ٧٢         | ٨          | [لِلْفُقَرَاءِ المُهَاجِرِينَ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ]                      | - AY         |  |
| 177        | ٨          | [أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ]                                                   | - \ \ \      |  |
| ٧٢         | ٩          | [ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ] | - A 9        |  |

| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                              | م            |
|------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ١٣٢        | ٩         | [فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ]                                                 | - 9 •        |
| ٧٣         | ١.        | [وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ]                     | - 9 <b>1</b> |
| ٧٤         | ) )       | [ أَكُمْ تَر إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ] | - 9 Y        |
| ٧٥         | ١٣        | [لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ]           | - 9 T        |
| ٧٥         | ١٤        | [لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ]         | - 9 £        |
| 77         | ١٦        | [كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ ]                                                           | - 90         |
| ٧٦         | ١٨-١٦     | [كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ]                     | ۹٦ –         |
| ٧٦         | ١٨        | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ]           | - 9 V        |
| ٧٧         | ١٩        | [وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ أُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ]                         | - 9 A        |
| ٧٧         | 71        | [لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ]                     | - 9 9        |
| ٧٨         | 7 7       | [هُوَ اللهُ الَّذِي سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ]                           | -1           |
| ٧٨         | ۲ ٤       | [هُوَ اللهُ الخَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ]         | -1.1         |
|            |           | سورة الممتحنة                                                                      |              |
| ۸.         | 17-1      | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْ أَصْحَابِ القُبُورِ ]                        | -1.7         |
| ۸.         | ٣         | [لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ]               | -1.4         |
| ٨١         | ٥         | [رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]            | -1 • £       |
| ۸١         | ٦         | [لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الغَنِيُّ الْحَمِيدُ]                      | -1.0         |
| ٨٢         | ٧         | [عَسَى اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                    | -1.7         |
| ٨٢         | ٨         | [لَا يَنْهَاكُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ]                         | -1.4         |
| ۸۳         | ٩         | [ إِنَّهَا يَنْهَاكُمُ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُّونَ ]                       | -1.4         |
| ۸۳         | ١.        | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ]                         | -1.9         |
| Λ ξ        | 11        | [ وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ]     | -11.         |
| ٨٥         | 17        | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                             | -111         |

|            | سورة الصف    |                                                                              |       |  |  |
|------------|--------------|------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|
| رقم الصفحة | رقم الآية    | الآية                                                                        | م     |  |  |
| ۸٦         | 1 \( \x - \) | [سَبَّحَ للهِ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ]                                      | -117  |  |  |
| ۸٦         | ١            | [سَبَّحَ للهِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]                                   | -117  |  |  |
| 10         | ٤            | [صَفًّا]                                                                     | -115  |  |  |
| 19         | ٤            | [ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ]                                  | -110  |  |  |
| AY         | ٥            | [وَإِذْ قَالَ مُوسَى وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]             | -117  |  |  |
| 77         | ٦            | [وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ]              | -117  |  |  |
| ۸٧         | ٧            | [ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ القَوْمَ الظَّالِينَ ]        | -114  |  |  |
| ٨٨         | 11           | [تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ]                 | -119  |  |  |
| ٨٨         | 17           | [يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ]                     | -17.  |  |  |
| ٨٩         | ١٣           | [وَأُخْرَى ثُحِبُّونَهَا وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ]                          | -171  |  |  |
|            |              | سورة الجمعة                                                                  |       |  |  |
| ٩.         | 11-1         | [يُسَبِّحُ للهِ وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ]                               | -177  |  |  |
| ٩.         | ١            | [يُسَبِّحُ للهِ المَلِكِ القُدُّوسِ العَزِيزِ الحَكِيمِ ]                    | -174  |  |  |
| 77         | ۲            | [هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ]                   | -175  |  |  |
| ۹٠         | ٣            | [وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]    | -170  |  |  |
| 91         | ٤            | [ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمِ ] | -177  |  |  |
| 77         | ٥            | [مَثَلُ الَّذِينَ مُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ]                                   | -177  |  |  |
| ٩١         | ٥            | [مَثَلُ الَّذِينَ خُمِّلُوا التَّوْرَاةَ القَوْمَ الظَّالِينَ ]              | -171  |  |  |
| ١٣١        | ٥            | [وَاللهُ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ ]                                  | -179  |  |  |
| 9 7        | ٦            | [قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ]              | -17.  |  |  |
| 9 7        | ٧            | [وَلَا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَدًا عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ ]                       | -1771 |  |  |
| ٩٣         | ٩            | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ]                 | -177  |  |  |
| ٩٣         | ١.           | [فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ]                       | - 188 |  |  |
| 9 £        | ١.           | [وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ]                        | -172  |  |  |

| رقم الصفحة | رقم الآية      | الآية                                                                       | م       |  |  |
|------------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------|--|--|
| ٩ ٤        | 11             | [ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّا زِقِينَ ]               | -170    |  |  |
|            | سورة المنافقون |                                                                             |         |  |  |
| 90         | 11-1           | [ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ]         | -177    |  |  |
| 90         | ١              | [إِذَا جَاءَكَ المُنَافِقُونَ إِنَّ الْمَنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ]          | - 1 47  |  |  |
| 97         | ۲              | [اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] | - 1 47  |  |  |
| 97         | ٣              | [ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آَمَنُوا فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ]                       | -179    |  |  |
| ١٣٣        | ٣              | [فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ]                                                   | -12+    |  |  |
| 9 ٧        | ٤              | [ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ]        | -151    |  |  |
| 9 ٧        | ٦              | [سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]         | -157    |  |  |
| ١٣٠        | ٦              | [ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ]                           | -157    |  |  |
| ٩٨         | ٧              | [هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ]      | - 1 £ £ |  |  |
| ٩٨         | ٨              | [يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ]    | -150    |  |  |
| 99         | ٩              | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا فَأُولَئِكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ ]           | - 1 2 7 |  |  |
| ٦          | 11-1.          | [ وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِيَا تَعْمَلُونَ ]   | - \ £ Y |  |  |
| 77         | ١.             | [وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ المَوْتُ ]                             | - 1 £ A |  |  |
| ١          | 11             | [وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللهُ نَفْسًا بِمَا تَعْمَلُونَ ]                         | -1 £ 9  |  |  |
| ١          | 11             | [ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ]                                       | -10.    |  |  |
| 99         | ۲۱             | [كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ]   | -101    |  |  |
|            |                | سورة التغابن                                                                |         |  |  |
| 1.1        | 1 1 - 1        | [يُسَبِّحُ للهِ مَا فِي السموات العَزِيزُ الحَكِيمُ ]                       | -107    |  |  |
| 1 - 1      | ١              | [يُسَبِّحُ للهِ مَا فِي السموات وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]         | -104    |  |  |
| 1.7        | ۲              | [هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ                  | -105    |  |  |
| 1.7        | ٣              | [خَلَقَ السموات وَالأَرْضَ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ]                           | -100    |  |  |
| 1.4        | ٤              | [يَعْلَمُ مَا فِي السموات وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ]              | -107    |  |  |
| ١.٣        | ٥              | [أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ]     | -107    |  |  |

| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                               | م       |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ١٠٤        | ٦         | [ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ ]                   | -104    |
| ١٠٤        | ٦         | [ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ وَاللهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ]          | -109    |
| ١٠٤        | ٧         | [زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ]                           | - 17.   |
| 1.0        | ٨         | [فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ]                  | -171    |
| 1.0        | ٩         | [يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ]                 | -177    |
| ١٠٦        | ١.        | [وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَبِئْسَ المَصِيرُ ]                  | -177    |
| ١٠٦        | 11        | [مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ]                        | -175    |
| 1.7        | ١٢        | [وَأَطِيعُوا اللهَ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلَاغُ الْمُبِينُ ]               | -170    |
| 1.4        | ١٢        | [فَإِنَّهَا عَلَى رَسُولِنَا البَلَاغُ المُبِينُ ]                                  | -177    |
| 1.7        | ١٣        | [اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ]        | - 177   |
| ١٦         | ١٤        | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                    | - 17人   |
| ١٠٨        | ١٤        | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                    | -179    |
| ٦          | 10        | [إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ]  | - 1 7 • |
| 1.9        | 10        | [ إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ] | - ) \ ) |
| 1.9        | ١٦        | [فَاتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ]               | -177    |
| 11.        | 1 \       | [إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا وَاللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ]                    | -177    |
| 11.        | ١٨        | [عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ العَزِيزُ الحَكِيمُ ]                              | - 1 7 £ |
|            |           | سورة الطلاق                                                                         |         |
| ١٧         | ١         | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّلَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ]              | -140    |
| 111        | 17-1      | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ]                                   | - 1 \ 7 |
| ١١٢        | ٣         | [وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا]                    | - 1 7 7 |
| 117        | ٤         | [وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ المَحِيضِ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا]                         | - ۱ ۷ ۸ |
| ١١٣        | ٧         | [لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ]                        | -1 / 9  |
| 115        | ٩         | [فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا]                   | - ۱ / • |
| ١١٤        | ١.        | [ أَعَدَّ اللهُ لُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِلَيْكُمْ ذِكْرًا ]                       | - 1 \ 1 |

| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                    | م       |
|--------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| 110          | ١٢        | [اللهُ الَّذِي خَلَقَ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا] | - 1 7 7 |
|              |           | سورة التحريم                                                             |         |
| ۲.           | ١         | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                     | - 1 A T |
| 117          | 17-1      | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ وَكَانَتْ مِنَ القَانِتِينَ ]                   | -115    |
| 117          | ١         | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ]                       | -110    |
| ١١٨          | ۲         | [قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ وَهُوَ العَلِيمُ الْحَكِيمُ ]                  | - ۱ / ٦ |
| 119          | ٧         | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ]              | - ۱ ۸ ۷ |
| 119          | ٨         | [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ]    | - ۱ ۸ ۸ |
| 17.          | ٩         | [يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّارَ وَبِئْسَ المَصِيرُ ]         | -114    |
| ١٣٣          | ٩         | [وَبِئْسَ المَصِيرُ ]                                                    | -19.    |
|              |           | سورة نوح                                                                 |         |
| ١.           | 18-18     | [مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ للهِ وَقَارًا * وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا]  | -191    |
|              |           | سورة الانشقاق                                                            |         |
| ١.           | 19-17     | [فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ ]          | -197    |
| سورة الغاشية |           |                                                                          |         |
| ١.           | 1 2 - 1 7 | [فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ * وَأَكْوَابٌ مَوْضُوعَةٌ ]                   | -198    |
| ١.           | 17-10     | [وَنَهَارِقُ مَصْفُوفَةٌ * وَزَرَابِيُّ مَبْثُوثَةٌ ]                    | -195    |

## ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية الشريفة

| الصفحة      | حكمه   | المصنف   | الحديث                                  | م          |
|-------------|--------|----------|-----------------------------------------|------------|
| ١٣          | صحيح   | الترمذي  | شيبتني هود والواقعة                     | <b>- 1</b> |
| ١٣          | صحيح   | مسلم     | ما كان بين إسلامنا وبين أنا عاتبنا الله | - ٢        |
| 1 2 - 1 4   | إسناده | أحمد     | أُعطيت مكان التوراة السبع               | -٣         |
|             | صحيح   |          |                                         |            |
| 10          | إسناده | أحمد     | تذاكرنا أيكم يأتي رسول الله ﷺ فيسأله    | - ٤        |
|             | صحيح   |          |                                         |            |
| ١٦          | حسن    | أبو داود | أن النبي ﷺ كان يقرأ في الصبح            | -0         |
| ١٠٨         | حسن    | الترمذي  | هؤ لاء رجال أسلموا من أهل مكة           | ٦ –        |
| - ۲ • - ۱ ٧ | صحيح   | البخاري  | قصة تحريم النبي ﷺ على نفسه أكل          | <b>- Y</b> |
| ١١٨         |        |          | العسل                                   |            |
| ٥٦          | صحيح   | ابن ماجه | قصة الصحابية الجليلة خولة بنت ثعلبة     | - A        |
|             |        |          | رضي الله عنها                           |            |
| <b>Y Y</b>  | صحيح   | البخاري  | من يضم أو يضيف هذا ؟                    | <b>–</b> 9 |
| 9 £         | صحيح   | البخاري  | بينما نحن نصلي مع النبي ﷺ               | -1.        |
| 90          | صحيح   | مسلم     | خرجنا مع رسول الله ﷺ في سفر             | -11        |

# ثالثاً: فهرس الأعلام المترجم لهم

| رقم الصفحة | العلم              | م          |
|------------|--------------------|------------|
| ٥          | العز بن عبد السلام | - 1        |
| ٩          | الرُمَّاني         | <b>- </b>  |
| ١٢٤        | الجرجاني           | - ٣        |
| 170        | الباقلَّاني        | - <b>£</b> |
| ١٢٦        | الخطَّابي          | - 0        |

## رابعاً: المصادر والمراجع

- ١- إتقان البرهان في علوم القرآن فضل عباس دار الفرقان الأردن ، الطبعة الأولى
   ١٤١٨ ١٩٩٧م) .
- 7 الإتقان في علوم القرآن جلال الدين السيوطي دار الفكر بيروت ، الطبعة الأولى (7.78 هـ-7.7م) .
- ٣- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم محمد بن محمد العمادي أبو السعود دار إحياء التراث العربي بيروت .
- ٤- أساس البلاغة أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري تحقيق : عبد الرحيم محمود دار المعرفة بيروت (١٤٠٢هـ-١٩٨٢م) .
  - ٥- الأساس في التفسير سعيد حوى دار السلام القاهرة (٢٤١هـ-٢٠٠٣م) .
- آسرار ترتیب القرآن جلال الدین عبد الرحمن بن بکر بن محمد الخضیري تحقیق :
   عبد القادر أحمد عطا ، ومرزوق علي إبراهیم دار الفضیلة القاهرة –
   (۲۰۰۲ه ۲۰۰۲م) .
- ٧- إعجاز القرآن الكريم الدكتور فضل عباس وسناء عباس المكتبة الوطنية
   ١٤١٣هـ-١٩٩١م) .
- ٨- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية مصطفى صادق الرافعي منشورات دار الكتب العربي
   بيروت ، الطبعة التاسعة (١٣٩٣هــ-١٩٧٣م) .
- 9- الأعلام خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس الزركلي الدمشقي دار
   العلم للملايين ، الطبعة الخامسة عشر (١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م) .
- ١٠ أنوار التتزيل وأسرار التأويل ناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي .
- 11- أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر الجزائري مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة الطبعة الخامسة (١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م).
- 11- بحر العلوم أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي تحقيق : محمود مطرحي دار الفكر بيروت .
- ١٣ البحر المديد أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الادريسي الشاذلي الفاسي
   أبو العباس دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الثانية (١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م) .

- 14- البرهان في علوم القرآن بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم مكتبة دار التراث القاهرة ، الطبعة الثانية .
- ١٥ بشير اليسر شرح ناظمة الزهر الإمام الشاطبي تأليف : عبد الفتاح القاضي المكتبة المحمودية مصر .
- 17- تاج العروس من جواهر القاموس محب الدين أبي الفيض السيد محمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي .
- ۱۷- التبيان في تفسير غريب القرآن أحمد بن حمد بن عماد الدين بن علي أبو العباس شهاب الدين تحقيق : ضاحي عبد الباقي محمد دار الغرب الإسلامي (٤٢٤هـ-٢٠٠٣م).
  - ١٨ التبيان في عد آي القرآن الدكتور عبد الرحمن الجمل .
- ١٩ التحرير والتنوير محمد الطاهر بن عاشور دار سحنون للنشر والتوزيع تونس ١٩٩٧م .
- ٢١- التعريفات علي بن محمد بن علي الجرجاني تحقيق : إبراهيم الإبياري- دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى (١٤٠٥هــ-١٩٨٥م) .
- ٢٢ تفسير البحر المحيط محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي تحقيق : عادل أحمد عبد الموجود و آخرون دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى (٢٢٢هـ-٢٠٠١م).
- ٢٣ تفسير الجلالين جلال الدين بن أحمد المحلي وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي دار الحديث القاهرة ، الطبعة الأولى .
- ٢٤ تفسير القرآن العظيم أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي تحقيق :
   سامي بن محمد سلامة الطبعة الثانية (٢٤٠هـ-١٩٩٩م) .
  - ٢٥ تفسير القرآن الكريم عبد الله شحاته دار غريب القاهرة .
  - ٢٦ التفسير القرآني للقرآن الدكتور عبد الكريم الخطيب دار الفكر العربي القاهرة .
- ٢٧ تفسير المراغي أحمد مصطفى المراغي شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي
   مصر .
- ٢٩ التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج الدكتور: وهبة بن مصطفى الزحيلي دار
   الفكر المعاصر دمشق ، الطبعة الثانية ، ١٤١٨هـ .

- ٣٠ التفسير الواضح الدكتور محمد محمود حجازي دار الجيل الجديد .
- ٣١- التفسير الوسيط الدكتور وهبة بن مصطفى الزحيلي دار الفكر دمشق الطبعة الأولى (٢٠٢هــ-٢٠١م) .
  - ٣٢ التفسير الوسيط للقرآن الكريم الدكتور محمد سيد طنطاوي .
- ٣٣ تفسير روح البيان إسماعيل حقي بن مصطفى الاستانبولي الحنفي الخلوقي دار احياء النراث العربي بيروت .
- ٣٤- تيسير الكريم الرحمن من تفسير كلام المنان عبد الرحمن بن ناصر السعدي تحقيق : عبد الرحمن بن معلا اللويحق مؤسسة الرسالة الطبعة الأولى (٢٠١هـ-١٩٩٩م).
- محمد خلف الله و الدكتور محمد زغلول سلام دار المعارف القاهرة ، الطبعة الثالثة .
- ٣٦- جامع البيان عن تأويل آي القرآن محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر الطبري تحقيق : أحمد محمد شاكر ، الطبعة الأولى (٢٠١هـ-١٩٩٩م) .
- ٣٧- الجامع لأحكام القرآن أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي تحقيق : هشام سمير البخاري دار عالم الكتب الرياض (١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م) .
- ٣٨- الجواهر الحسان في تفسير القرآن عبد الرحمن الثعالبي تحقيق أبو محمد الغُماري الادريسي الحسني دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى (١٤١٦هـ-١٩٩٦م).
- ٣٩- دلائل الإعجاز أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني تحقيق :
   الدكتور محمد التنجي ، الطبعة الأولى (١٤١٦هـ-١٩٩٥م) .
- ٤٠ روح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني محمد الألوسي أبو الفضل إحياء التراث العربي بيروت .
- ا علم التفسير عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي المكتب الإسلامي بيروت ، الطبعة الثالثة (٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م) .
  - ٤٢ السراج المنير محمد بن أحمد الشربيني شمس الدين دار الكتب العلمية بيروت .
- 27 سنن أبي داود الإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني حكم على أحاديث وعلق عليه العلامة المحدث محمد ناصر الدين الألباني ، واعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ، مكتبة المعارف الرياض ، الطبعة الثانية (٢٠٠٧هـ-٢٠٠٧م) .

- 33- سنن الترمذي الإمام الحافظ محمد بن عيسى بن سورة الترمذي حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة: محمد ناصر الدين الألباني ، واعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان مكتبة المعارف الرياض ، الطبعة الثانية (٢٩١هـ-٢٠٠٨م).
- 2- سنن ابن ماجه أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني الشهير بابن ماجه حكم على أحاديه وآثاره وعلق عليه العلامة المحدث محمد ناصر الدين الألباني ، واعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سليمان ، مكتبة المعارف الرياض ، الطبعة الأولى .
- 27 صحيح البخاري الإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري اعتنى به أبو صميب الكرمي ، بيت الأفكار الدولية للنشر ، الطبعة (١٤١٩هـ-١٩٩٨م) .
- 27 صحيح ابن حبان بترتيب بن بلبان محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي تحقيق : شعيب الأرنؤوط مؤسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الثانية (٤١٤هـــ-١٩٩٣م) .
- 1 صحيح مسلم أبو الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري تحقيق صدقى جميل العطار دار الفكر ، الطبعة الأولى (- 1878) .
- 93 صفوة التفاسير محمد علي الصابوني دار القرآن الكريم بيروت ، الطبعة الثانية (١٤٠١هــ-١٩٨١م) .
  - ٥٠ الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز يحيى بن حمزة العلوي .
- ٥١- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير محمد بن علي الشوكاني .
- ٥٢- فتح القدير في تفسير القرآن الدكتور عبد المنعم أحمد تعيلب دار السلام ، الطبعة الأولى (١٤١٦هــ-١٩٩٥م) .
- ٥٣- في ظلال القرآن سيد قطب دار الشروق ، الطبعة الثالثة والثلاثون (١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م) .
- ٥٤ القاموس المحيط مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي تحقيق : يوسف البقاعي دار الفكر بيروت (١٤١٥هـ ١٩٩٥م) .
- ٥٥- كتاب الكليات أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي تحقيق : عدنان درويش ومحمد المصري مؤسسة الرسالة بيروت (١٤١٩هــ-١٩٩٨م) .
- ٥٦- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي تحقيق : عبد الرزاق المهدي دار إحياء التراث العربي بيروت .

- ٥٧- الكشف والبيان أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري تحقيق : الإمام أبي محمد بن عاشور دار إحياء التراث العربي بيروت (٢٢٢هـ-٢٠٠٢م).
- ٥٨- لباب التأويل في معاني التنزيل علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير الخازن دار الفكر بيروت لبنان (١٣٩٩هـــ-١٩٧٩م) .
- 90- اللباب في علوم الكتاب أبو حفص عمر بن علي بن عادل الدمشقي الحنبلي دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى (١٤١٩هـ-١٩٩٨م) .
- ٦- مباحث في التفسير الموضوعي مصطفى مسلم دار القام دمشق ، الطبعة الأولى (١٤٠٩هـ ١٩٨٩م) .
- 71- مباحث في علوم القرآن مناع القطان مؤسسة الرسالة ، الطبعة الخامسة والثلاثون (١٤١٨هــ-١٩٩٨م) .
- ٦٢ مجمع البيان في تفسير القرآن أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي دار مكتبة الحياة بيروت.
- 77- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي تحقيق : عبد السلام عبد الشافي محمد دار الكتب العلمية لبنان ، الطبعة الأولى (١٤١٣هــ-١٩٩٣م) .
- 75- مختار الصحاح محمد بن أبي بكر الرازي دار الحديث ، الطبعة الأولى (١٤٢٠هــ-٢٠٠٠م) .
- ٦٥ مدارك التنزيل وحقائق التأويل أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي تحقيق : مروان محمد الشعار دار النفائس بيروت (١٤٢٥هــ-٢٠٠٥م) .
- 77- مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد محمد بن عمر نووي الجاوي البنتني إقليما التناري بلدا تحقيق : محمد أمين الصناوي دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى (١٤١٧هـ ١٩٩٦م) .
- ٦٧- المرام في المعنى والكلام مؤنس رشاد الدين دار الراتب الجامعية ، الطبعة الأولى
   (٢٠٠٠هــ-٢٠٠٠م) .
- ٦٨ مسند أحمد الإمام الحافظ أحمد بن حنبل الشيباني تحقيق : شعيب الأرنؤوط و آخرون مؤسسة الرسالة ، الطبعة الأولى (٢٠١١هـ-٢٠٠١م) .
- 79- المصباح المنير أحمد الفيومي المقري دار الحديث ، الطبعة الأولى ( ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م ) .
- ٧٠ معالم التنزيل أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي تحقيق : محمد عبد الله النمر
   و آخرون دار طيبة للنشر والتوزيع ، الطبعة الرابعة (١٤١٧هــ-١٩٩٧م) .

- ٧١- معجزة القرآن محمد متولي شعراوي مكتبة التراث الإسلامي القاهرة (١٤٠٨هــ-١٩٨٨م).
- ٧٢- معجم الطالب جرجس الشويري مكتبة لبنان ناشرون ، الطبعة الثانية
   ١٤١٦هـ ١٩٩٥م) .
- ٧٣- المعجم العربي الأساسي جماعة من كبار اللغويين المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم .
- ٧٤- معجم المقاييس في اللغة أحمد بن فارس بن زكريا تحقيق : شهاب الدين أبو عمرو دار الفكر ، الطبعة الثانية (١٤١٨هــ-١٩٩٨م) .
  - ٧٥- المعجم الوسيط إبر اهيم مصطفى و آخرون المكتبة الإسلامية .
- ٧٦- مفاتيح الغيب فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي دار الكتب العلمية بيروت الطبعة الأولى (١٤٢١هــ-٢٠٠٠م) .
- ٧٧- المقتطف من عيون التفاسير مصطفى الخيري المنصوري تحقيق محمد علي الصابوني دار السلام القاهرة ، الطبعة الأولى (١٤١٧هــ-١٩٩٦م) .
- ٧٨- المقدمات الأساسية في علوم القرآن عبد الله بن يوسف الجديع نشر الجديع للبحوث
   و الاستشارات بريطانيا ، الطبعة الثالثة (١٤٢٨هـ-٢٠٠٦م) .
- ٧٩- المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها ، دراسة تطبيقية لسورة الأنعام طارق أحمد
   عقيلان (١٤٣٠هــ-٢٠٠٩م) .
  - ٨٠ المنجد في اللغة دار المشرق المطبعة الكاثوليكية ، الطبعة العشرون .
  - ٨١- الموسوعة القرآنية إبراهيم الإبياري مؤسسة سجل العرب (٤٠٥هـ-١٩٨٥م) .
- ٨٢- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور برهان الدين أبي الحسن ابراهيم بن عمر البقاعي
   تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي دار الكتب العلمية بيروت (١٤١٥هـ ١٩٩٥م).
- ٨٣- النكت والعيون أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري دار الكتب العلمية بيروت .
- ٨٤- النهاية في غريب الحديث والأثر أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري تحقيق :
   طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناجي المكتبة العلمية بيروت
   (٩٩٩هـ-١٩٧٩م) .
- ٨٥- الوسيط في تفسير القرآن المجيد أبو الحسن علي أبي أحمد الواحدي النيسابوري تحقيق وتعليق : عادل أحمد عبد الموجود وآخرون دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى (١٤١٥هــ-١٩٩٤م) .

٨٦- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان – أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر
 ابن خلكان – تحقيق : إحسان عباس – دار صادر – بيروت ، الطبعة الأولى
 (١٣٩١هــ-١٩٧١م) .

## خامساً: فهرس الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوع                                                           |
|------------|-------------------------------------------------------------------|
| Í          | إهداء                                                             |
| ب          | شكر وتقدير                                                        |
| Ü          | المقدمة                                                           |
| 1          | تمهيد : علم المناسبات والفواصل في القرآن الكريم                   |
| ۲          | المبحث الأول: علم المناسبات في القرآن الكريم                      |
| ٣          | المطلب الأول: تعريف المناسبة لغة واصطلاحاً                        |
| ٣          | أولاً: تعريف المناسبة في اللغة                                    |
| ٣          | ثانياً: تعريف المناسبة في الاصطلاح                                |
| £          | المطلب الثاني: أهمية علم المناسبات وأقوال العلماء فيه             |
| ŧ          | بعض أقوال العلماء في أهمية علم المناسبات                          |
| ٥          | المطلب الثالث: أنواع المناسبات في القرآن الكريم وأهم المؤلفات فيه |
| ٥          | أولاً: أنواع المناسبات في السورة الواحدة                          |
| ٦          | ثانياً: أنواع المناسبات بين السور                                 |
| ٧          | ثالثاً: أهم المؤلفات في علم المناسبات                             |
| ٨          | المبحث الثاني : علم الفواصل في القرآن الكريم                      |
| ٩          | المطلب الأول: تعريف الفاصلة في اللغة والاصطلاح                    |
| ٩          | أولاً: تعريف الفاصلة في اللغة                                     |
| ٩          | ثانياً: تعريف الفاصلة في الاصطلاح                                 |
| ١.         | المطلب الثاني: أنواع الفواصل في القرآن الكريم                     |
| ١.         | أولاً: الفواصل المتماثلة                                          |
| ١.         | ثانياً: الفواصل المتقاربة في الحروف                               |
| ١.         | ثالثاً : المتوازي                                                 |
| ١.         | رابعاً: المطرف                                                    |
| ١.         | خامساً: التوازن                                                   |
| 11         | المطلب الثالث: طرق معرفة الفواصل القرآنية وفوائدها                |

|     | 4                                                             |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 11  | أولاً: طرق معرفة الفواصل القرآنية                             |
| 11  | ثانياً: فوائد معرفة علم الفواصل                               |
| 17  | الفصل الأول: تعريف عام لسور الدراسة من سورة الواقعة إلى نهاية |
|     | سورة التحريم                                                  |
| ١٣  | المبحث الأول : تسمية السور ، ونزولها ، وفضلها ، وعدد آياتها   |
| ١٣  | أولاً : سورة الواقعة                                          |
| ١٣  | ثانياً : سورة الحديد                                          |
| 1 £ | ثالثاً : سورة المجادلة                                        |
| 1 £ | رابعاً : سورة الحشر                                           |
| ١٥  | خامساً : سورة الممتحنة                                        |
| ١٥  | سادساً : سورة الصف                                            |
| ١٥  | سابعاً : سورة الجمعة                                          |
| ١٦  | ثامناً : سورة المنافقون                                       |
| ١٦  | تاسعاً : سورة التغابن                                         |
| 1 ٧ | عاشراً : سورة الطلاق                                          |
| ١٧  | الحادي عشر: سورة التحريم                                      |
| ۱۸  | المبحث الثاني : الجو الذي نزلت فيه السور                      |
| ۱۸  | أولاً : سورة الواقعة                                          |
| ۱۸  | ثانياً : سورة الحديد                                          |
| ۱۸  | ثالثاً : سورة المجادلة                                        |
| ۱۸  | رابعاً : سورة الحشر                                           |
| 19  | خامساً : سورة الممتحنة                                        |
| 19  | سادساً : سورة الصف                                            |
| 19  | سابعاً : سورة الجمعة                                          |
| ۲.  | ثامناً : سورة المنافقون                                       |
| ۲.  | تاسعاً : سورة التغابن                                         |
| ۲.  | عاشراً : سورة الطلاق                                          |
| ۲.  | الحادي عشر: سورة التحريم                                      |
| ۲۱  | المبحث الثالث: مناسبة السور لما قبلها ولما بعدها              |
|     |                                                               |

| ۲۱  | أولاً : سورة الواقعة                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| 71  | ثانياً : سورة الحديد                                                  |
| ۲۱  | ثالثاً : سورة المجادلة                                                |
| 71  | رابعاً : سورة الحشر                                                   |
| 7 7 | خامساً : سورة الممتحنة                                                |
| 77  | سادساً: سورة الصف                                                     |
| 7 7 | سابعاً : سورة الجمعة                                                  |
| * * | ثامناً : سورة المنافقون                                               |
| * * | تاسعاً : سورة التغابن                                                 |
| 7 7 | عاشراً : سورة الطلاق                                                  |
| 7 7 | الحادي عشر : سورة التحريم                                             |
| 7 £ | المبحث الرابع: أهداف ومقاصد سور الدراسة                               |
| ۲ ٤ | أولاً: أهداف ومقاصد سورة الواقعة                                      |
| 7 £ | ثانياً : أهداف ومقاصد سورة الحديد                                     |
| 70  | ثالثاً : أهداف ومقاصد سورة المجادلة                                   |
| 44  | رابعاً: أهداف ومقاصد سورة الحشر                                       |
| 77  | خامساً : أهداف ومقاصد سورة الممتحنة                                   |
| * * | سادساً: أهداف ومقاصد سورة الصف                                        |
| **  | سابعاً : أهداف ومقاصد سورة الجمعة                                     |
| ۲۸  | ثامناً : أهداف ومقاصد سورة المنافقون                                  |
| ۲۸  | تاسعاً : أهداف ومقاصد سورة التغابن                                    |
| 79  | عاشراً: أهداف ومقاصد سورة الطلاق                                      |
| ٣.  | الحادي عشر : أهداف ومقاصد سورة التحريم                                |
| ٣١  | الفصل الثاني: الجانب التطبيقي (المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها، |
|     | من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم)                               |
| ٣٢  | المبحث الأول : دراسة تطبيقية لسورة الواقعة                            |
| ٤١  | المبحث الثاني: دراسة تطبيقية لسورة الحديد                             |
| ٥٥  | المبحث الثالث: دراسة تطبيقية لسورة المجادلة                           |
| ٦٨  | المبحث الرابع: دراسة تطبيقية لسورة الحشر                              |

| المبحث السادس: دراسة تطبيقية نسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية نسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية نسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية نسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية نسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية نسورة الطلاق المبحث العاشر: دراسة تطبيقية نسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية نسورة التحريم المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني العلماء في الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني المطلب الثانث : أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٢٦   | ثالثاً : الخطابي<br>رابعاً : الجرجاني                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------|
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني اصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 7 7 | ثالثاً : الخطابي                                                    |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني اصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | 7                                                                   |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية نسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية نسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية نسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية نسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية نسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية نسورة الطلاق المبحث العاشر: دراسة تطبيقية نسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية نسورة التحريم المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني العلماء في الإعجاز البياني المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني المطلب الثانث : أهم أقوال العلماء في الإعجاز البياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 170   |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني اصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 170   | أولاً: الرماني                                                      |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة المطلب الثاني: أهمية الإعجاز البياني اصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف ، و المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة ، و المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون ، و المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن ، المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن ، المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق ، المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم ، المبحث المالثات الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية ، الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية ، الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه ، المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً ، المنافئة الإعجاز البياني المطلاحاً ، المنافئة  | 170   |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف ، و المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة ، و المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون ، و المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن ، المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن ، المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق ، المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم ، المبحث المالثات الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية ، الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية ، الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه ، المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً ، المنافئة الإعجاز البياني المطلاحاً ، المنافئة  | 170   |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 170   | المطلب الثاني : أهمية الإعجاز البياني                               |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | -                                                                   |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1 7 5 | ثانياً : تعريف الإعجاز البياني اصطلاحاً                             |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف . 9 المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة . 9 المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون . 9 المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن . 10 المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن . المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق . المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم . 10 المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: المبحث الم | 175   | أولاً: تعريف الإعجاز البياني لغة                                    |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف . 9 المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة . 9 المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون . 9 المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن . 10 المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن . المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق . المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم . 10 المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه . 10 المبحث الأول: المبحث الم |       |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف ، ٩ المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة ، ٩ المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث النالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 7 5 | المطلب الأول: تعريف الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً                   |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف ، ٩ المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة ، ٩ المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن المبحث العاشر: دراسة تطبيقية لسورة الطلاق المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث الحادي عشر: دراسة تطبيقية لسورة التحريم المبحث النالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |                                                                     |
| المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 175   | المبحث الأول : تعريف الإعجاز البياني وأهميته وأهم أقوال العلماء فيه |
| المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف ، ٩٠ المبحث السابع : دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الثامن : دراسة تطبيقية لسورة المنافقون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 177   | الفصل الثالث: الإعجاز البياني في الفاصلة القرآنية                   |
| المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف ، ٩٠ المبحث السابع : دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الثامن : دراسة تطبيقية لسورة المنافقون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون و و المبحث الثامن: دراسة تطبيقية لسورة التغابن التاسع: دراسة تطبيقية لسورة التغابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 117   |                                                                     |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة المبحث الشامن: دراسة تطبيقية لسورة المنافقون و ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 111   | المبحث العاشر: در اسة تطبيقية لسورة الطلاق                          |
| المبحث السادس: دراسة تطبيقية لسورة الصف ، ٩٠<br>المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة ، ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.1   | المبحث التاسع : دراسة تطبيقية لسورة التغابن                         |
| المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 90    | المبحث الثامن : دراسة تطبيقية لسورة المنافقون                       |
| المبحث السادس : دراسة تطبيقية لسورة الصف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٩.    | المبحث السابع: دراسة تطبيقية لسورة الجمعة                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٨٦    |                                                                     |
| المدمش الشاميين في ابن له تطلبيقيه ليبيم قالممتحثه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۸۰    | المبحث الخامس: دراسة تطبيقية لسورة الممتحنة                         |

| ١٣٦   | أولاً : النتائج                |
|-------|--------------------------------|
| 144   | ثانياً: التوصيات               |
| ١٣٨   | الفهارس                        |
| 1 4 9 | فهرس الآيات القرآنية           |
| ١٤٨   | فهرس الأحاديث النبوية الشريفة  |
| 1 £ 9 | فهرس الأعلام المترجم لهم       |
| 10.   | المصادر والمراجع               |
| 104   | فهرس الموضوعات                 |
| ١٦٢   | ملخص الرسالة باللغة العربية    |
| ١٦٣   | ملخص الرسالة باللغة الإنجليزية |

#### ملخص الرسالة باللغة العربية

هذا البحث يظهر جانباً من جوانب الإعجاز البياني في القرآن الكريم وهو بعنوان : (المناسبة بين الفواصل القرآنية وآياتها –

دراسة تطبيقية من سورة الواقعة إلى نهاية سورة التحريم) .

حيث تتكون هذه الدراسة من : مقدمة ، وتمهيد ، وثلاثة فصول ، وخاتمة ، على النحو التالي :

المقدمة : وتشمل أهمية الموضوع ، وأسباب اختيار الموضوع ، وأهداف البحث ، والدراسات السابقة ، ومنهج البحث .

التمهيد: حيث تناول فيه الباحث الحديث عن علم المناسبات ، وعلم الفواصل في القرآن الكريم وذلك بشكل مختصر .

الفصل الأول : وفيه تعريف عام لسور الدراسة ، وذلك بذكر سبب تسمية كل سورة ، ونزولها وفضلها ، وعدد آياتها ، والجو الذي نزلت فيه ، وبيان مناسبة كل سورة لما قبلها ولما بعدها وبيان الأهداف والمقاصد لسور الدراسة .

الفصل الثاني: وفيه الحديث عن الجانب التطبيقي لسور الدراسة ، وذلك بتتبع كل سورة واستخراج فواصلها ، ثم الحديث عن مناسبة كل فاصلة بآيتها ، أو مقطعها ، مع ذكر المناسب من كلام المفسرين على الفواصل .

الفصل الثالث: وفيه الحديث عن تعريف الإعجاز البياني ، وأهم أقوال العلماء فيه ، وأهميته مع بيان بعض الظواهر البلاغية .

الخاتمة : اشتملت على أهم النتائج والتوصيات .

### ومن هذه النتائج:

- الفاصلة القرآنية أظهرت جانباً بارزاً من جوانب الإعجاز البياني من حيث دقة النظم ، وقوة السبك ، للألفاظ مع المعانى .
- ٢- اشتملت فواصل سور البحث على كثير من الظواهر البلاغية ، مثل : التقديم والتأخير والتوكيد ، والاستفهام ، إلى غير ذلك من الظواهر البلاغية .

#### **Summary of the message in Arabic**

This research shows an aspect of the chart miracles in the Holy Qur'an, entitled:

(Appropriate intervals between the verses and verses - An Empirical Study of Surat Alwageah to the end of Atahreem).

This study consists of: Introduction, preface, and three chapters and a conclusion, as follows:

**Introduction**: This includes the importance of the subject, and the reasons for selecting the topic, and objectives of the research, and previous studies, and research methodology.

**Boot**: it dealt with the researcher to talk about science events, science Joints in the Koran, and that briefly.

**Chapter I**: the general definition of the suras of the study, by mentioning the reason for naming each verse, and descending goodness, and the number of verses, and the reason that I got it, and indicate the appropriate each verse to it, and for the aftermath, and the statement of goals and objectives for the suras of the study.

**Chapter II**: when talking about the practical side suras of the study, and it keeps track of every sura and extract the separators, and then talk about the suitability of each comma, or syllable, together with the appropriate words of the commentators on the commas. **Chapter III**: a modern miracle for the definition of graph, and the most important statements of the scholars, and its importance, with an indication of some rhetorical phenomena.

**Conclusion**: Included on the main findings and recommendations. It is these results:

 $^{\circ}$  - Quranic interval showed a prominent feature of the aspects of the miracle of graphic systems in terms of accuracy, and the strength of the casting, with the meanings of words.  $^{\circ}$  - The suras breaks a lot of research on rhetorical phenomena, such as: presentation and delay, and the assertion, and the question, there are other rhetorical phenomena.