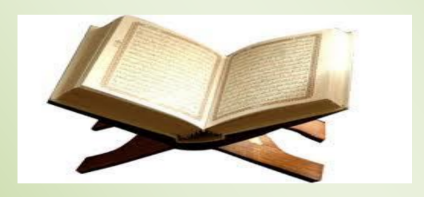
# آدابُ التلاوة وأخلاقُ القراء

# وقواعد الحفظ والتجويد والإقراء

مُذيّل بملحَق هام في أساليبِ القرآن



إعداد خادم القرآه الكريم د. عبد العزيز بن سعيد بن غائب العزيز بن سعيد بن غائب المشرف الفني على الحلقات القرآنية بجمعية التحفيظ بمحافظة الخميس سابقًا

# آداب التلاوة وأخلاق القراء وأخلاق القراء وقواعدُ الحفظِ والتجويدِ والإِقْرَاء

مُذَيِّل بملحَقِ هام في أساليبِ القرآز

إعداد خادم القرأَىُ الكريم العَراب عائب العزيز بن سعيد بن غائب العزيز بن سعيد بن غائب المشرف الفنى على الحلقات القرآنية بجمعية التحفيظ بمحافظة الخميس سابقًا

#### ح عبدالعزيز بن سعيد بن غائب، ١٤٣٨ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

بن غائب ، عبدالعزيز بن سعيد

آداب التلاوة وأخلاق القراء وقواعد الحفظ والتجويد والإقراء / عبد العزيز بن

سعید بن غائب. \_ خمیس مشیط، ۱٤٣٨هـ

۱۸۹ ص ، ۲٤ x ۱۷ سم

ردمك: ٦ - ١٣١١ - ٢٠ - ٣٠٢ - ٩٧٨

١ – القرآن ـ تلاوة ٢ – القرآن – القراءات والتجويد أ - العنوان 1547/0110 ديوي ۲۲۸

رقم الإيداع ١٤٣٨/٥٦٢٥

ردمک: ٦ - ١٣١ - ٢ - ٣ - ٣ - ٣ - ٩٧٨

الحقوق محفوظة

#### مقدمة

الحمد لله ، والصلاة والسلام على نبينا محمد رسول الله ؛ وبعد:
فنظرًا لأهمية التأصيل العِلمي ؛ وضرورة الجَمع بين الجانبين
النظري والعملي ؛ في تعليم القرآن وحفظه وتدبّره وتجويده ؛ وحاجة
الحلقات القرآنية وجمعيات التحفيظ لِمَرجع مُوجَز شامل سهل في ذلك
، فقد جاءت فكرة هذا الإصدار ؛ اختصرتُه مِن كتابي "التلخيص
المفيد في علوم القرآن وأحكام التجويد"، مع شيء من التوضيح
والاضافة ، ولا يغني عن الأصل ؛ ففيه ما لا يسع أحد الجهل به من
علوم القرآن وفنونه ، وإنما قصدتُ هنا حصر مايخص الأداء والإقراء
من مسائل وأحكام ، وجعلتُه في فصولِ أربعة :

- ا ـ فضل القرآن وآداب تلاوته وأخلاق أهله وقواعد حِفْظِه وتدبّره.
- ٢ ـ نبذة عن القرآءات القرآنية وشرح أصول رواية حفص عن عاصم.
  - ٣ ـ في عِلم التجويد وأحكامه ومخارج الحروف وصفاتها.
  - ٤ ـ في أحكام وضوابط الحلقات القرآنية ؛ وعوامل نجاحها.

ثم "مُلحَقٌ هامّ" في أساليب القرآن. والله تعالى أسأل التوفيق والسداد والغفران.

المؤلف ۱٤٣٧/٥/۱هـ a22b2a22@gmail.com

# الفصل الأول

في فضل القرآن الكريم وآداب تلاوته وأخلاق أهله وقواعد حِفْظِه وضَبطِه وتَعاهُدِه وتَدبُّره والعمل به

# فضل القرآن الكريم ومكانته

القرآن الكريم: هو كلام الله تعالى ، المنزل وَحْياً على رسولهِ محمد ﷺ ، باللسان العربي المعْجِز لفظاً ومعنى ، والمتعبَّد بتلاوته والمنقول بالتواتر.

وهو كتابٌ خاتمٌ مهيمنٌ مُعجِز باق ما بقي الدهر ، عظيم الفضل ، عالي المكانة عند الله جل وعلا ، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ وَلَمْدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ النمل: ٧٧

وقال النبي ﷺ: « القرآن شافِعٌ مشفّع ، ومَاحِلٌ مُصَدّق ، مَــن جَعلــه أَمامه قاده إلى الخنة ، ومَن جَعلَه خَلْف ظَهره سَاقَه إلى النار » (١).

قال ﷺ: « يُقالُ لِصاحبِ القرآن : اقرأ وارْقَ ورتّل كما كنتَ تُرتّل في الدنيا فإن مترلتك عند آخر آية تقرأ بها» (٢٠).

وقال ﷺ: «يقول الله تبارك وتعالى: مَن شَغَلَهُ القرآن عن مَسألتي أعطيتُه أفضل ما أُعطي السائلين، وفَضْلُ كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على خَلْقِه » (٣).

وعن ابن عباس قال: قال النبي عَلَيْكَ « إِني قد تركتُ فيكم ما إن اعتَصَمْتُم به فلن تضلوا بعده أبدا، كتاب الله وسُنّة نبيّه» (١٤).

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه ووثق رجاله ؛ والمنذري في الترغيب والترهيب ٣٣٧/٣ برقم(٢١٩٤) عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة.

<sup>(</sup>٢) رواه أبوداود (١٤٦٤) في كتاب الوتر ؛ والترمذي (٢٩١٤) بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٩٢٦) وقال حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه (١٢١٨).

# آداب تلاوة القرآن الكريم

عَدّ أهلُ العِلمِ آدابًا للتلاوة ، ينبغي التأدّب بها قَبْل وأثناء تلاوة القرآن الكريم ؛ ومنها :

- الإخلاص لوجه الله تعالى ، وإصلاح النية والقصد.
- الطهارة من الحدَثين الأصغر والأكبر ، وتستحب النظافة والطيب والسواك ، ولا يحمس المصحف إلا متوضئ ، ولا تجوز قراءة القرآن للجنب ولو عَنْ ظَهْر قلبٍ حتى يغتسل ، أما "الحائض" فلها أن تقرأ مِن حِفْظها ، ولا تمس المصحف إلا بحائل.
  - استحباب استقبال القبلة أثناء التلاوة .
  - الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم (١).
  - الترتيل ومراعاة التجويد ، وتحسين الصوت ما استطاع.
    - الخشوع ؛ والتدبّر والتفكر في معاني كلام الله تعالى.
  - العمل بالقرآن والتخلّق بأخلاقه ؛ فلا خير في عِلم بلا عمل.

(١) الاستعاذة واجبة عند قراءة القرآن ؛ ومعناها: اللجوء إلى الله تعالى ، والاعتصام به من شر الشيطان ووسوسته حتى لا يصرف القلب عن الانتفاع بالقرآن وتدبّره.

\_

- ◄ الابتعاد عن التكلّف ، والحذرمن التمطيط الممقوت ، ومن الترجيع والألحان الموسيقية المبتدَعة ، ومِن الوقوف المُخِلّة بالمعانى.
- الأدب مع القرآن ؛ فلا يَضْحَك ولا يأكل أثناء التلاوة ولا يأخذ
   المصحف بشماله ، ولا يخلط القرآن بكلام الدنيا.
- ١٠ إذا مَرّ بآية رحمة سأل الله رحمته ، وإذا مَرّ بآية عذاب استعاذ بالله ، وإذا مَرّ بسجدة يسجد ويدعو بدعاء "سجود التلاوة"، وإذا مَرّ بتسبيح سَبّح ، وإذا مَرّ بسؤال سأل الله مِن فِضله ، وإذا مَرّ بتعوّذ تعوّذ .. (١)، وإذا قرأ : ﴿ أَلِيْسَ اللهُ بِأَخْرَمِ الْخَرَمِينَ ﴾ قرأ : ﴿ أَلِيْسَ اللهُ بِأَخْرَمِ الْخَرَمِينَ ﴾ وإذا قرأ : ﴿ فَيِأْيِءَ الْآيِ عَلَى كُل شيء قدير ، وإذا قرأ : ﴿ فَيِأْيِءَ الْآيِ مَرْ بَعُول : بلى وهو على كل شيء قدير ، وإذا قرأ : ﴿ فَيِأْيِءَ الْآيِ مَا لَآيَ مَا لَآيَ مَا لَآيَ مَا لَا نُكَذّب (١).

عن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ أنه قال : ( لا تَهُذُّوا القرآن هَذَّ الشَّعْر ، ولا تَنشروهُ نَثْر الدَّقْل ، وقِفُوا عند عجائبه ، وحرِّكوا به القلوب ، ولا يكن هَمّ أحدكم آخِر السّورة »(٣).

<sup>(</sup>١) فهكذا كان النبي ﷺ يفعل أثناء تلاوته ، في الصلاة النافلة وخارجها ؛ كما في حديث حذيفة بن اليمان ـ رضي الله عنه ـ ؛ الذي رواه مسلم ( ١٧٦٤) وأصحاب السُّنن ، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٢٩١) في كتاب التفسير وصححه ؛ وصححه الحاكم ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٣) أخلاق أهل القرآن للآجري ص ١٩.

- ۱۱ ومن الآداب: الإمساك عن التثاؤب أثناء التلاوة حتى يَدْهب التثاؤب ؛ تعظيماً لله ولكلامه ؛ ولأن التثاؤب من الشيطان ، والقرآن كلام الله تعالى.
- 1۲ المستمع للقرآن كالقارئ تمامًا ، فيجب عليه الإنصات ، والاستماع بتدبّر ، والتأدب بالآداب السابقة ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَاسَتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ الأعراف: ٢٠٤.
- ۱۲ المستمع للمذياع أو أشرطة القرآن المسَجّلة ، حُكْمه حُكم مَن يستمع مِن القارئ مباشرة ، وثوابه إذا أَنصَتَ وتدبّر مثل ثواب القارئ ، يُرجَى له الثواب والخير بفضل الله وكرمه ، لأن العبرة من القرآن هي التدبر والاتعاظ والعمل (۱).
  - 18 القراءة في الصلاة أفضل وأكمل وأعظم أجرًا ، فريضةً أو نافلة ، وأفضله : القراءة في صلاة الليل ، وفي رمضان ..

أما الإسرار والجهر والقراءة حِفظًا أونظرًا .. فالأفضلية فيها بحسب الشخص واستعداده وما يساعده منها على الترتيل والتدبر.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر فتاوى اللجنة الدائمة لهيئة كبار العُلماء ٣ /٨٨ ، ترتيب الدويش.

10 - لا يجوز الجهر بالتلاوة عند خشية الإزعاج على الآخرين من الجهر ، في الصلاة الفردية أو في غيرها ، في المسجد أو غيره ، بل يجب مراعاة أحوال الآخرين ؛ إذا حَصَل الازعاج ، لقول النبي عَلَيْهُ : (أيها الناس كُلّكم يُناجِي ربَّه ؛ فلا يَجْهَر بعضكم على بعض في القراءة )(۱).

17 - دعاء سجود التلاوة أن يقول: [ سبحان ربي الأعلى - ثلاث مرات - ثم يدعو: اللهم لك سجدت ، وبك آمنت ، ولك أسلمت ، سَجَد وجهي لله الذي خَلَقَه وصوَّره وشَقَّ سمْعَه وبَصَره بحوله وقوّته ، فتبارك الله أحسن الخالقين ، اللهم اكتب لي بها عندك أجراً ، وضع عني بها وزراً ، واجعلها لي عندك ذخراً ، وتقبّلها مِنّي كما قبلتها مِن عبدك داود ] (٢).

(۱) رواه النسائي برقم (۱۱۷) ، وأبو داود (۱۳۳۲)، ورواه أحمد في المسند ، والحاكم وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند (٢٣٥٠٢) ، وأبوداود (١٤١٤) كتاب الصلاة ، والترمذي وحسنه (٢) رواه أحمد في المسند (٢٧٥)، والحاكم وصححه ، والنووي في الأذكار ، وحسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٨٠٠، وصفة هذا السجود : أن يُكبّر له ويسجد ويدعو بهذا الدعاء ، ثم يَرفع من غير تكبير ، إلا الإمام فيكبّر إذا رَفع منه ليُسمِع المأمومين ، والسجدات في القرآن أربع عشرة تكبيرة باعتبار أن سجدة سورة ص مجرد إخبار عن توبة نبي الله داود عليه السلام ، والمستمع المتابع لِقارئ يسجد أيضا عند الآية التي فيها سجدة.

# آداب الطالب المتعلم

#### يجب على الطالب المتعلم أن يتأدب بالآداب التالية :

- ١ الإخلاص لله تعالى ، والتقوى والصبر وأداء الفرائض وترك المعاصى.
  - ۲ اختيار المعلم الأتقى والأتقن والأعلم .
- التواضع للمعلم واحترامه ، ولا يستعجله في الأسئلة أو الدروس ، بل يجب أن يَعْرف حقه ، ويُقدر له جُهده وفضله.
  - التبكير إلى نُوبته ، والانضباط في الدرس واحترام الزملاء .
  - الانتباه إلى المعلم والتفاعل معه ، والحذر من الكسل في حلقته.
    - المواظبة وعلو الهمة ، وعدم التغيّب أو التأخر إلا من عُذر .
    - الجِد والحفظ والاستذكار أولاً بأول ، والسؤال عمّا أشكل .
      - ٨ تنفيذ الواجبات والتوجيهات التي يرشد إليها المعلم.
- العمل بما عَلِم ، والتطبيق العَمَلي لكل ما يتعلم ؛ حتى لا يشقى في الدنيا ولا يهلك في الآخرة ؛ لأنه: ربما خَسِرَ الحافظ المغرور وأفلح المُقِلّ المعذور.

# آداب المقرئ والمعلم

كذلك المُقريء والمُتَصدّر للتعليم ، يجب عليه التخلُّق بالآداب اللائقة به ، سواء في نفسه ، أو في حَلقته ، أو مع طُلابه.

## أولاً: آدابه في نَفْسه:

- ١ الإخلاص لله تعالى، والتقوى والصبر والاحتساب.
- خُسن الهيئة وجمال المظهر والمخبر ، والاستنان بسُننِ الفطرة .. كَلِباسِ الوَقَار ،
   وإعفاء اللحنة ..
  - ٣ القدوة الحسنة لطلابه ، فيكون أول العاملين بالعِلم ؛ وكما قيل :
     لا تَنْهُ عن خُلُقِ وتأتيَ مِثْله عارٌ عليكَ إذا فَعَلْتَ عظيمُ
    - ٤ التقليل من الاختلاط والمزح واللهو.
    - حِفْظ الوقت وتنظيمه والحذر من إهدار ساعاته فيما لا ينفع.

## ثانيا: آدابه في مجلس التعليم:

- ا يُنظّم مجلس التعليم ليكون فيه هدوء وسكينة ووقار.
- ٢ يجعل مجلس التعليم وسيلة لِحُسْنِ التربية والأدب والتراحم والإيمان والأخلاق ؛ خاصة : في هذا العصر الذي سُرقت فيه عقول كثير من الشباب، وتأثر الكثير منهم بكثرة المغريات ؛ والقنوات والفضائيات ..
  - ٣ يُرحّب بالطلاب ؛ ولا يَطْرُد أحدًا ؛ ولا يَسْتَغرِب المُستَجدّين.
  - ٤ -حِفْظ النظر وصَوْنه ، فالنظر سهمٌ مسموم ، وفيه نَزْعُ القبول وحِرْمان المأمول.

## ثالثاً: آداب المعَلّم مع طلابه وتعامله معهم:

- أيقبل عليهم بطلاقة الوجه والابتسام والتواضع لهم ، والعدل بينهم
   حتى في النظرات.
  - تنبههم في البداية إلى إخلاص النية وحُسن القصد ، والصبر والجِدّ.
- لقنهم واحدًا واحدًا ، ويقدّم الأول فالأول ، وله أن يقدّم ذا الحاجة والمستعجل ، وعليهم الرضى بذلك.
  - عُلّمهم الأهم فالأهم ويتابع استذكارهم وحِفْظهم وانتباههم.
- - يُعلَّمهم في البداية أساسيات وأصول العِلم الذي يتعلمونه والقراءة أو الرواية التي يقرؤون بها عنده القرآن ، ولمن هي ؟ وما أصولها ؟ وكيف تُقرأ ؟ وماذا يُراعى فيها ؟.
- يُراعِي أمانة التعليم: فيشدد انتباهه وتركيزه مع الطالب عند القراءة ليفْطِن للخطأ ويُصوّبه، ويُحْسِن التلقين والتصحيح، ولا يترك المتعلم يمضي بخطئه ولو صَغُر، ولا يتركه يحمل أخطاء الصّغر ليعانيها في الكبر، وليصبر على أخطاء الطالب، وضعف استجابته.
- الحذر من القول على الله بغير عِلم ، أو أن يُفسّر القرآن بالهوى أو بغير المراد.

٨ - الاهتمام مع طلابه (بالكيف) لا بالكم ، فلا يُعْطهم كُمًا كثيرًا من المعلومات أو الآيات دون ضبط ولا ربط ؛ لأن القليل المضبوط المتقن المعمول به خَيْرٌ من الكثير المتراكم الذي يُنسِي آخرُه أولَه ؛ ويزاحم بعضه بعضًا قبل الإتقان ؛ فَيتفلّت منه ، وكما قيل :

اليومَ شَئُ وغداً مِثلُهُ مِن نُخَبِ العِلمِ التي تُلتقَطْ يُحَصِّلُ المرءُ بها حِكْمَةً وإنما السيلُ اجتماعُ النُّقَطْ

وليكن أول ما يعلمهم إياه: سورة "الفاتحة" ؛ لأنها ركن في الصلاة لا تصح بدونها وحفظها، وصحة نطقها ؛ وتجويدها، ثم ليعطيهم درسًا درسًا، ولا يجمع لهم درسين أو دروسًا فيَمِلّوا.

- برفُق بالطلاب فلا يُثقّل عليهم ولا يَغْضَب منهم ولا ينفعل عند الخطأ
   ، قال النبي ﷺ: « إن الله رفيق يحب الرفق »(۱)، وقال ﷺ: « مَن يُحرَم الرفق يُحرَم الخير»(۱).
- ١٠ يراعي فروقهم الفردية ويصبر عليهم، ففيهم ذو العاهة، وفيهم بطيء الفهم، وفيهم مَن وقتُه ضيّق، وفيهم شديد الحفظ أو بطيئه، لذا يجب أن لا يجعلهم على منوال واحد، ولكن ليعطى كل بمقدرته.

(١) رواه مسلم (٢٥٩٣) في كتاب البر.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم أيضاً (٢٥٩٢) في البر والصلة.

- 11 ينصح لهم، ويحب لهم ما يحب لنفسه، وليصبر على جفاء الطالب ؛ وليعذره على زلته أوسوء أدبه؛ لأن الإنسان معرض للنقائص، لاسيما في صغر السن.
- 11 يتحفظ مع الطلاب من جارح الألفاظ، ونوائب الكلمات، وليعلم أن الكلمة تخرج وعليها حلية القلب الذي أخرجها ، ولا يجفو ولا يعنف إلا بحلم واتزان ، لقول النبي ﷺ: « يسروا ولا تُعسروا وبشروا ولا تُنفروا »(١).

وروي عن عمر بن الخطاب على أنه قال: « تَعَلَّمُوا العِلْم، وتَعلَّمُوا للعلم العلم العلم العلم السكينة والحِلم، وتواضعوا لمن تُعلِّمُون، وليتواضع لكم من تُعلَّمُون، ولا تكونوا جبابرة العلماء، فلا يقوم علمكم بجهلكم »(٢).

۱۲ - يساعد الطلاب ويجذبهم بحسن الأخلاق ، ويسأل عن ظروفهم وأحوالهم وأسمائهم ، ويتعرّف على مواهبهم ليأخذ بأيديهم ..

(١) رواه البخاري برقم(٦٩) في كتاب العلم.

<sup>(</sup>٢) أخلاق حملة القرآن للإمام الآجري (ص٧٣).

- ١٤ لا يمدح من التلاميذ مُعجَبًا ، ولا يحسد بارعًا ، ولا يتمنّن عليهم بالتعليم ، فالفضل لله وحده ، قال تعالى: ﴿ وَٱتَـ قُوا ٱللَّهُ وَيُعكِمُ كُمُ ٱللَّهُ وَاللّهُ بِكُلِّمُكُمُ ٱللّهُ وَٱللّهُ بِكُلِّمُكُمُ ٱللّهُ وحده .
- الا يستخدم التلاميذ في قضاء حوائجه أو إحضار أشيائه ، إلا إذا كان
   الطالب مِن خاصّته وأرسَله في حاجةٍ عامةٍ فلا بأس .
- 11 الحرص والحذر مِن إجازة مَن لم يتأهّل للإقراء ، فيتثبّت ولا يتعجل بإجازة الطالب حتى يتأكد مِن ضَبْطِهِ وإتقانه ، وتوفّر شروط الإقراء فيه ، وأن يختم عليه ختمة كاملة مُتقَنة ؛ من الفاتحة إلى الناس.
- ۱۷ على المعلم المقرئ أن يَصْبر على القعود للتعليم ، واحتساب الأجر عندالله تعالى ، رجاء الخيرية التي قال عنها النبي عَلَيْهِ: « حَيرُكم مَن تعلّم القرآن وعَلّمه » رواه البخاري ، وفي السَّلَف الصالح مِن قُرّاء الأُمّة قُدوة حَسنَة ، فقد كان الواحد منهم يَحْبس نَفْسَه عشرات السنوات لتعليم كتاب الله تعالى صبرًا واحتسابًا.
  - ۱۸ أخيرًا: على الـمُعَلِّم والـمُقْرِئ أن يتعرف على نفسيات وأحوال المتعلمين التلاميذ ، وحاجاتهم النفسية والروحيّة ، ومراعاة أعمارهم وفروقهم الفردية ، والتعامل مع كل بما يناسبه (۱).

<sup>(</sup>١) استخلَصْتُ هذه الأحكام والآداب من التبيان للنووي ، والتذكار للقرطبي ، وأخلاق حَمَلَة القرآن للآجري ، والقول المفيد لمحمد نصر ، وكُتُبٍ أُخرَى ... مع التصرف.

# أخلاقُ أَهْل القرآن

يجب على من يؤتَى القرآن ، تلاوة وعملاً : أن يَفْرَح به فَرَح الغني بغِناه والسلطان بسلطانه ، فقد أوتي خيرًا مِن الدنيا وما فيها ، قال تعالى : ﴿ قُلْ بِفَضْلِٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَفِيذَلِكَ فَلْيَفُ رَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ يونس: ٥٨.

وحَمَلَة القرآن وحَفَظته صِنفان :

الصنف الأول: حافِظ صادِقٌ مأجور، وهو الذي يحفظ حدوده مع حِفظ حروفِه.

الصنف الثاني : حافِظ كاذِبٌ مأزور، وهو الذي يحفظ حروفه ، ويضيع حدوده ولا يعمل به.

وقد روي عن أبي عبد الرحمن السلمي (١٠ رحمه الله - أنه كان إذا خَتَم عليه الخاتِمُ القرآن : أَجْلَسَه بين يديه ، وقال له : ( يا هذا اتّقِ الله ، فما أعْرِف أحدًا خيرًا منك إن عَمِلت بالّذي عَلِمت ) (٢٠).

وفيما يلي شيءٌ مِن الأخلاق التي يجب أن يتميز بها أَهْلُ القرآن وحافظوه ومُعلّموه ومتعلّموه :

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن حبيب السلمي من كبار علماء وقراء التابعين ، تلَقّى القراءة عن علي بن أبي طالب ؛ وزيد بن ثابت ، ومنه أخذ عاصم القراءة ، مات سنة ٧٤ هـ رحمه الله .

<sup>(</sup>٢) التذكار في أفضل الأذكار ؛ للإمام القرطبي ص ٧٨ تحقيق بشير عيون .

### فمِن أخلاق أهل القرآن (١):

- 1 السلامة التامة في المعتقد ، والثبات على عقيدة أهل السنة والجماعة ، في توحيد الأسماء والصفات ، وفي سائر الأقوال والأفعال والاعتقادات ، مُعْتَمِداً فيها على القرآن والسنة.
- ٢ السلامة مِن التفريط في شيء مِن أركان الإسلام أو فرائض الدين ، بما في ذلك الصلوات الخمس، طهارة وجماعة وصفة والخشوع فيها ، والحذر مِن تأخيرها أو التهاون بها أو بسننها ؛ فإن فيها الفلاح قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُ مَا فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾
- السلامة من الطائفية والجزبية والمذهبية ، والجماعات العصبية التي يعقد ولاءه وبراءه عليها دون غيرها ؛ فإنه ليس في الإسلام تقيد باسم ولا رسم ولا شعار .. إنما القرآن والسنة والجماعة ..

والواجب أن يكون حامل القرآن وصاحب القرآن وطالب العلم على مثل ما كان عليه الرسول على وصحابته رضوان الله عليهم ؛ فيتخذ الإسلام منهجًا ، ويكون مع جماعة المسلمين وإمامهم في طاعة الله تعالى ؛ يقتفى الأثر ويتبع السنن .. (٢).

<sup>(</sup>١) وهذه الأخلاق لا تختص بأهل القرآن المشتغلين به ؛ بل هي لازمة وعامة لكل مؤمن ، ولكنها تتأكد أكثر في حق أهل القرآن ، نسأل الله أن يجعلنا منهم.

<sup>(</sup>۲) حلية طالب العلم لبكر أبو زيد ص 18-17 بتصرف .

حُسن الخُلُق ، فيُخالِق الناس بأخلاق حَسنة ، مِن لِيْنِ ورفْق وعفو وبشاشة وتواضع وَجُود وصبر ومساعدة وجلم وورَع وكظم غيظ، وستر على الناس ، ويُحِبُّ لهم ما يُحِبِّ لنفسه .. ولا يجَهَل ، فإن جُهِلَ عليه حَلُم ، ولا يَظلِم ، فإن ظُلِم عفا ، والنبي عَيَالِيَّ كان خُلُقه القرآن ، وقال عَلَيْ : (إن مِن خِيَارِكم أَحْسَنكم أخلاقًا)(۱).

أحب مكارم الأخلاق جهدي وأكْرَه أن أعيب وأن أُعابا وأحلم عن سباب الناس عفوًا وشر الناس مَن يهوى السِّبابا

• - ومن أخلاق أهل القرآن: الصبر على التعلم والحفظ والتحصيل ومدارسة القرآن الكريم وعلومه وتفسيره ..

وقد بين لنا النبي عَلَيْكِيَّ أن (الصبر ضياء)، وأنه (ما أُعطِي أَحدٌ عطاءً خيرًا وأوسع مِن الصبر)، رواهما البخاري ومسلم.

-وروي عن (مجاهد) رهم أنه قال: عرضت القرآن كله ثلاث مرات على ابن عباس أقفه عند كل آية فيم وكيف نزلت.

-وهذا (أبو بكر بن عياش) قال: اختلفت على عاصم نحوًا من ثلاث سنين في الحر والشتاء والمطر.

(١) رواه البخاري في صحيحه (٣٥٥٩) كتاب المناقب.

\_

#### ٦ - ومن أخلاق أهل القرآن :

التزود من الطاعة والعبادة ، ولا يغفل الآخرة ؛ فيكثر من الطاعات والنوافل القولية والفعلية بعد القيام بالفرائض والبعد عن المحارم ، فأهل القرآن أولى بكثرة الذكر والصيام ، والمداومة على صلاة الوتر ؛ والسنة الراتبة وركعتي الضحى، وقيام الليل ، بل قد نص النبي على بعض ذلك بقوله: «إن الله وتر يحب الوتر، فأوتروا يا أهل القرآن»(۱) وبقوله وآناء الله وتر جل آتاه الله الكتاب فقام به آناء الليل وآناء النهار، ورجل آتاه الله مالاً فتصدق آناء الليل وآناء النهار»(۲).

وعن أبي هريرة رضي قال: «أوصاني خليلي رَبِيَا اللهُ بثلاث: «صيام ثلاثة أيام من كل شهر ، وركعتَي الضحى ، وأن أوتر قبل أن أنام»(٣).

وفي الراتبة القَبلية والبَعدية قال ﷺ: «ما من عبد مسلم يصلي لله كُلَّ يومٍ ثنتي عشرة ركعة ؛ تطوعًا غير فريضة ؛ إلا بَنَى الله له بيتًا في الجنة»(٤)

وبالأخص ركعتَي الغداة ؛ قبل صلاة الفجر فقد كان النبي عَلَيْكُ أشد حفظًا وتعاهدا عليها من غيرها ؛ كما جاء في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٤١٦) باب الوتر ، والترمذي في الوتر(٤٥٣) وحسّنه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٨٩٥) في صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٨١) كتاب الصوم.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٦٩٦) في صلاة المسافرين ، ورواه أصحاب السنن.

 ومن أخلاق أهل القرآن: تلاوة الليل والتهجد بالقرآن، فذلك أَجْمَع للقلب ، وأبعد عن المشغِلات ، وأصون من الرياء والمحبطات.

- ومن أخلاق أهل القرآن : العِلم والتفقّه ، والمعرفة بالأحكام الشرعية ، وبمعانى القرآن ؛ فلا يكن قارئًا جاهلاً .. ،" فإذا درس القرآن فبتَفُهم وتَعقّل، ولا يكن همه متى أختم السورة! ؛ بل يكن همه : متى أفهم عن الله مراده ؟ ومتى أعقل عن الله خطابه ؟ متى أكون من المتقين ؟ متى أكون من المحسنين ؟ متى أرغب عن الدنيا إلى الآخرة ؟

- ومن أخلاق أهل القرآن : الامتياز بالقرآن ؛ فيتميز به صاحبه بحُسْن سلوكه واستقامته وسكينته ووقاره.

عن عبدالله بن مسعود ـ رضى الله عنه ـ قال: ( ينبغى لحامل القرآن أن يُعرَف : بليلِهِ إذا الناس نائمون ، وبنَهَارهِ إذا الناس مُفْطِرون ، وبحزنه إذا الناس يفرحون ، وببكائه إذا الناس يضحكون ، وبصَمْتِه إذا الناس يخوضون ، وبخشوعه إذا الناس يختالون ؛ لأن : "حامل القرآن : حامل راية الإسلام ، ولا ينبغي له أن يلهو مع من يلهو ، ولا يسهو مع من يسهو ، ولا يلغو مع من يلغو .. تعظيمًا لحقّ القرآن )(١).

(١) انظر التبيان للنووي ص ٤٣ تحقيق الأرناؤوط.

### ١٠ - ومن أخلاق أهل القرآن : حفظ الوقت وعمارته بما ينفع :

فلا يُشغل نفسه بشواغل لا فائدة فيها، تُضَيِّع عليه وقته، وتفرط عليه أمره، وتمحق بركة عمره ..؛ لأن النفس إن لم يشغلها صاحبها بالطاعة والخير وإلا شغلته بالمعصية والشر ؛ وإن لم يشغلها بأمور الآخرة وإلا أشغلته بشواغل الدنيا.

فعلى صاحب القرآن أن يغتنم وقته وشبابه وزهرة عمره، يغتنم شبابه وصفاء ذهنه ؛ في حفظ القرآن وتعلمه والتعود على تلاوته ومدارسته ..

ويحذر كل الحذر من الالتهاء على وسائل التقنية الحديثة وبرامج التواصل ؛ وغيرها مما يهدر العمر فيما لا نفع فيه إلا الضرر ..

#### قال الشافعي ـ رحمه الله ـ:

ومَن فاته التعليمُ وقت شبابهِ فكُبّر عليه أربعًا لوفاتِهِ وذات الفتى والله بالعلم والتقى إذا لم يكونا لا اعتبار لذاته

11 - ومما ينبغي لحامل القرآن : أن يكون قدوة حسنة ، فيعمل بعلمه ، ويطابق قوله بأعماله ، ويساوي حاله بمقاله ، وإلا وقع في الإثم والمقت ، وفَقَد عند الناس مصداقيته وهيبته.

۱۲ - ومن أخلاق أهل القرآن : **الإخلاص** لوجه الله تعالى ؛ والحذر من الرياء والسُّمعة وطلب الشهرة والمدح ..

# الإخلاص لوجه الله تعالى والحذر من الرياء عند قراءة القرآن وتعلّمه وتعليمه

فمِن أخلاق أهل القرآن وصفات أصحاب الإيمان : الإخلاص لله تعالى ؛ والحذر من الرياء والسُّمعة وطلب الشهرة والمدح ؛ خاصة عند تحسين الصوت بالقرآن ، فإن القرآن كلام الله ، والصوت خَلْقُ الله.

وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَّهُۥ دِينِي ﴾ الزمر: ١٤.

وقال النبي عَلَيْكِيْ: «مَن سَمّع سَمّع الله به ، ومَن يُرائي يُرائي الله به »(۱)؛ أي يُفضَح يوم القيامة ويُحرَم من ثواب العمل.

- وقال أحد السلف الصالح : « يا أهل القرآن أخلصوا ولا تتكبروا ، فلربما أفلح السمُقِلُّ المعذور، وخسر الحافظ المغرور » .

ومن خاف شيئًا من الرياء أو العجب فكفارته: أن يستعيذ بالله من الشرك ؛ ومن الشيطان الرجيم ووسوسته، ويقول: « اللهم إني أعوذ بك أن أُشرِك بك شيئًا وأنا أعلم ، وأستغفرك لما لا أعلم » (١).

(١) رواه البخاري (٦٤٩٩) في كتاب الرقاق ؛ ومسلم (٢٩٨٧) في كتاب الزهد.

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد في المسند ٤٠٣/٤ ؛ وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب ١٩/١ ؛
 وفي صحيح الجامع ٢٣٣/٣.

# حِفْظ القرآن الكريم أهمّيته وفضله

إن حِفْظ القرآن الكريم أَجْرُه عظيم ، وثوابه كبير ، وفيه انشغال بأعظم كلام ، يجعل صاحبه دائمًا من أهل القرآن تَعَهُّداً وتلاوةً وتدبرًا حتى يصير مع السَفَرة الكرام البررة ، ويرفع الله به الدرجات يوم القيامة فضلاً عن السعادة في الدنيا ، وهو كَنزٌ متنَقّلٌ مع صاحبه حيث كان ، يتلوه متى شاء ، وقد حَفِظ القرآن من الصحابة والتابعين خَلْقٌ كثير ، قال الله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ وَلَا يَنِنُ مِنَ الْمُورَ الله يَنْ الله عَالَى: ﴿ بَلْ هُوَ النَّا الله تعالى: ﴿ بَلْ هُو العَنْ الله يَنْ الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

وروى ابن ماجة في سننه عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ قال : قال النبي ﷺ : ( مَن قرأ القرآن وحَفِظه أدخله الله الجنة ؛ وشَفّعه في عَشَرة من أهل بيته ؛ كلهم قد استوجب النار)(۱).

أما عن طريقة حفظ القرآن حفظًا مضبوطًا مُتقَّنًا ؛ فإنه يكون بما يلى:

- ١ تطبيق قواعد الحِفظ العَشر. (ستأتي هذه القواعد فيما يلي).
  - ٢ اختيار وقت مناسب حَسَب الشخص وظروفه.
- ٣ تكرار كل آية من المقطع قرابة العشر مرات نظرًا (بالنظر في المصحف).
- تكرار كامل المقطع مثل ذلك نظرًا ثم حفظًا ، مع ربط المقاطع ببعض.
  - مراجعة المحفوظ ؛ وتحديد وقت اسبوعي لمراجعة وتكرار ما سبق حفظه.

(١) رواه ابن ماجة في سننه (٢١٦) ، ورواه الترمذي وقال حديث غريب ؛ وفي سنده ضعف.

# القواعد العَشْر

## اللازمة للحفظ والضبط

إن توثيق الأساس قوّة للبنيان ، وما جاء بسرعة يَذهَب بسرعة ، وحفظ القرآن وطَلَب العِلم مِن الأمور العظيمة التي تحتاج إلى استعداد ومنهجية وتخطيط مُسْبَق.. وإن مِن منهجية الحِفظ (القواعد العَشر) التالية ، والتي هي مَحَطّ اهتمام عند أهل العِلم :

#### القاعدة الأولى: ( الإخلاص والدعاء ):

الإخلاص لوجه الله تعالى ؛ لأن مَن قُصَد بالقرآن الرياء والسمعة والدنيا فلا أجر له ، وقد يسوقه القرآن إلى النار ؛ عيادًا بالله.

ثم الدعاء ، فيدعو الله دائمًا وفي صلاته ويتوكل عليه ويعتمد عليه سبحانه أن يسهل له الحفظ والعمل.

# القاعدة الثانية: ( اتخاذ مصحف خاص برسم واحدٍ لا يُغيّره ):

فيحفظ في مصحف واحد خاص برسم واحد لا يغيّره لأن العين تحفظ مواقع الآيات كما يحفظ السمع ؛ وتنطبع في الذهن، ولو غَير مصحفه بآخر متغيّر في الرسم فإنه يَحْصُل لَبْسٌ في الضبط ؛ وضَعفٌ في الحفظ.

# القاعدة الثالثة: ( اغتنام سِنّ الشباب والصِبا ):

اغتنام سِن الشباب والصِغَر ووقت الحفظ ، لأن الحفظ في الصِغَر كالنقش في الحَجَر ، وإذا بَلَغ الشابّ العشرين مِن عُمره ، بدأ عقله ينشغل وذاكرته تضعف فيصعب عليه الحفظ ويفوته وقت التعليم والتعلّم ، وكما قيل :

وَجِدٌ وَسَارِعْ واغْتَنِم زَمَنَ الصّبا وقال الإمام الشافعي - رحمه الله -:

مَن لم يَذُقْ مُرّ التعلّم ساعة ومَن فاته التعليم وقْت شبايه وذات الفتى والله بالعِلم والتُّقَى

فَفِي زَمَنِ الإمكانِ تَسْعَى وَتَغْنَمُ

تَجَرَّعَ ذُلَّ الجهلِ طولَ حياتِهِ فكبِّرْ عَليْه أربعًا لوفاتِهِ إذا لم يكونا لا اعتبارَ لذاتِهِ

## القاعدة الرابعة: (تعيين المقدار اليومي ولا يزيد عليه)

- فيُعَيّن مقدارًا يوميًا مِن الآيات أو صَفْحَة أونصفها.. حسب قدرته وطاقته ، ولا يتعداه إلى غيره ولا يزيد عليه أبدًا حتى يتقنه.
  - و لا يقرأه أثناء الحِفْظ إلا بتَرتيلِ وبُطْءٍ وصَوتٍ حَسَن.
- و لا ينتقل مِن مقطع إلى غيره حتى يتأكد مِن حِفْظه وإتقانه تمامًا قبل الانتقال ؛ وإلا تفَلّت حِفْظه وضَعُف .

#### القاعدة الخامسة: (تصحيح النطق والقراءة):

لابد مِن تَعلَّم النطق الصحيح للآيات والكلمات والحركات، وذلك بالتلقي والقراءة على شيخٍ مُثْقنٍ ، أوسماع أشرطة القرآن المسَجَّلة ، والالتحاق بالحلقات القرآنية ، ولا يصح الاعتماد على النفْس في قراءة القرآن ، قال أهل التجرية : " مَن كان شيخُه كتابه كان خطأه أكثر مِن صَوابه ".

#### القاعدة السادسة: ( معرفة المتشابهات اللفظية والتفريق بينها ):

فالقرآن فيه الكثير من الآيات المتشابهة في لفظها ، ولابد من معرفتها وضبطها ، لأن الفارق أحيانًا يكون بكلمة أو حرف ، وفي متشابهات القرآن اللفظية مؤلفات مفيدة ، قديمة وحديثة (۱).

#### القاعدة السابعة: ( معرفة المعايي والتفسير قبل الحفظ ):

فمِن أعظم ما يُسهّل الحفظ أن يَفهم الحافظ معاني ما يحفظ ومقصوده حتى يرسخ أكثر ، وذلك بقراءة تفسيرِ مختصرِ للآيات التي يحفظها<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ومِن الكُتُب الجيدة النافعة في ذلك كتاب : (دليل المتشابهات اللفظية في القرآن الكريم) للدكتور محمد الصغير ، وكتاب : (متشابه القرآن) للإمام علي الكسائي ـ رحمه الله ـ ، ولي فيها كتاب أسميته "التنبيهات في علم المتشابهات" ؛ جمعت فيه ـ بتوفيق الله ـ المئات من الايات المتشابه ، وقسّمته أبوابًا ؛ من المتكرر مرة ؛ إلى عشر مرات ..

<sup>(</sup>٢) ثم يتوسع بعد ذلك في كُتُب التفسير وعلوم القرآن كتفسير ابن كثير وتفسير القرطبي وكُتُب علوم القرآن ، وتفسير آيات الأحكام.

#### القاعدة الثامنة: ( التكرار لكل آية أثناء الحفظ ):

فليس أقوى من التكرار للحفظ ، وتكرار الآيات والمقطع عشرات المرات ، فلا تزول من الذهن لأن " التكرار للأفكار كالطرق للمسمار كلما ازداد طَرقًا يزداد رسوخًا وثباتًا " ؛ وكذا الآيات ، فالمكرر يتقرر.

# القاعدة التاسعة: ( ربط آخر الآيات بأولها ):

فلابد من ربط المقاطع والآيات ببعضها ، وربط آخر السورة بأولها .. فعند إتمامها يُسَمّعها مع بعضها كاملة ، ولا يتجاوز السورة حتى يُسمّعها كلها ، ويربط أولها بآخرها ويربط أول الجزء بآخره ، ويُفضَّل أن يتخذ الحافظ صَديقًا ديّنًا حافظًا يساعده ويراجع معه.

### القاعدة العاشرة: ( المراجعة، والحذر مِن هَجر القرآن ):

لأن الحفظ اختبار للحافظ ، فالحافظ لو نسي فمعنى ذلك أنه هاجرً للقرآن ، وهجر القرآن معصية ، فلابد من المتابعة اليومية والختم كل شهر مرّة على الأقلّ ، حتى لا ينسى الحفظ ولا العمل، لقوله على الأقلّ ، حتى لا ينسى الحفظ ولا العمل، لقوله على الأقلّ ، عاهدوا القرآن فوالذي نفسى بيده لهو أشدّ تَفلُتًا مِن الإبل في عُقُلِها »(۱).

ومَلاك ذلك: تقوى الله تعالى ، وحِفظ الصلاة ، والحذر من المعاصى ..

\_\_\_

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠٣٣) في فضائل القرآن ؛ ومسلم في صلاة المسافرين (١٨٤٤) واللفظ له.

# وجوب تعاهد القرآن والحذر مِن هَجره

تعاهُد القرآن: هو تجديد العهد به كل يوم دون انقطاع ، وتعَهّد تلاوته وتدبره ، وتَعَهّد تفسيره وشرح معانيه لنتمكن من فهمه والعمل به ؛ وأن يجعل له وردًا يوميًا ؛ بحيث يختمه في الشهر على الأقل مرة واحدة ، وأن يتلوه في الليل والنهار؛ ففي ذلك أجر وعبادة وتعهد للقرآن ؛ وحتى لا يتفلت منه ، قال النبي عليه الله و ( تعاهدوا القرآن ، فو الذي نفسي بيده لهو أشد تَفَلّتًا مِن الإبل في عُقُلها)(۱).

وهُجْر القرآن: هو تركه وإهماله وقطع الصلة به ، وهذا حرام ومن الكبائر ، والواجب تعاهده وعدم هجره.

وهجر القرآن أنواع ؟ منها: هجر تلاوته ، وهجر ترتيله ، وهجر حفظه ، وهجر القرآن أنواع ؟ منها: هجر الاستشفاء والتداوي به ، وهجر الحكم به والتحاكم إليه ، وهجر العمل به وهو أشنعها .. فهذه الأنواع كلها حرامٌ ومُنكرٌ عظيم ، وقد شكا الرسول عليه الله وله هذا الهجر ، كما قال تعالى عنه: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِى ٱتَخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَ انْ مَهْجُورًا ﴾ الفرقان: ٣٠

\_

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠٣٣) ؛ ومسلم (١٨٤٤) ؛ وقد سبق تخريجه آنفا.

# أَفَلا يتَدبّرون القُرآن (١)

والتدبّر: هو التفكّر في دلالات القرآن الكريم ، وتَفَهُم معانيه وألفاظه ، والنظر فيه مَرّة بَعد مَرّة ، تفكّرًا وتفهّمًا يَدفَعُ للعمل به واتباعه وانتفاع القلب به ؛ مِن تدبّر: أي نَظَرَ في أدبار وعواقب الأمور، وتفكّر فيها (٢).

والتدبر أمْرٌ (واجب) على كل قارئ ، سواء أكان مِن العلماء المجتهدين أَم مِن العامّة ، فهو واجب على الجميع ، قال الله تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَدَّبَرُواْ عَالِكَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَ بِهُ ص: ٢٩.

وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ سورة محمد: ٢٤.

وقال أحد السلف الصالح: إن قراءة القرآن لا تنفع صاحبها إلا إذا كان منه عند التلاوة ثلاثة أعضاء متعاونة ؛ هي : اللسان والعقل والقلب ، كلها معًا ...

فاللسان : يتلو ويُرَتّل.

والعقل: يتدبّر ويتفكر.

والقلب: يتعظ ويعمل.

(١) الآية ٨٢ من سورة النساء ، والآية ٢٤ من سورة محمد .

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب لابن منظور ٤ / ٢٧٣ ، والتعريفات للجرجاني ص ٥٤.

# العمل بالقرآن الكريم

إن الأهم والأعظم ؛ بل الغاية المنشودة مِن قراءة القرآن وحِفْظه وترتيله وتدبره والتفقُّه فيه .. هي العمل به ، والتخلُّق باخلاقه ..

قال ﷺ : ( مَثَل المؤمن الذي يقرأ القرآن مَثَل [ الأثْرجّه ] ريحها طَيّب وطَعْمُها طَيّب ، ومَثَل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن مَثَل [ التمرة ] لاريح لها وطَعْمها حُلُو ، ومَثَل المنافق الذي يقرأ القرآن مَثَل [ الريحانة ] ريحها طُيّب وطَعْمها مُرّ ، ومَثَل المنافق الذي لا يقرأ القرآن مَثَل [ الحنظلة ] ليس لها ريح وطُعْمها مُرِّ )<sup>(۱)</sup>.

# قال الإمام المالكي القحطاني \_ رحمه الله \_ في نونيّته المشهورة:

لا خير في صُور المعازف كلها والرقص والإيقاع في القُضبان إن التقيَّ لِربِّهِ متنزَّهُ وتلاوةُ القرآن مِن أهْـل التُقَى أشهكي وأوفى للنفوس حلاوة وحنينُهُ في الليل أطيبُ مَسْمَع

عن صوتِ أوتارِ وسَمْع أغاني سيما بحُسْن شَجيً وحُسْن بيان مِن صـــوتِ مزمارِ و نَقْرِ مَثانِ مِن نغمةِ الناياتِ والعِيدان

<sup>(</sup>١) متفق عليه ؛ انظر صحيح مسلم (١٨٦٠) باب فضيلة حافظ القرآن، (والأترجة) شجرة طيبّة وثمرها طيّب يُشْبه البرتقال؛ له فوائد صِحيّة ، (والحنظلة) شجرة ضارّة مُرّة.

# الفصل الثاني

في عِلْم القراءات القرآنية وشرح أصول رواية حفص عن عاصم

# القراءات القرآنية

أَخَذَ جبريلُ عليه السلام - القرآنَ عن ربِّ العالمين سبحانه وتعالى ، ونَزَلَ به بأمر الله تعالى إلى نبيه محمد عَلَيْكُ ؛ الذي بَلّغه إلى صحابته ، ومِنْهُم إلى الأُمّة عَبْر الأجيال إلى يومنا هذا وإلى يوم القيامة ، وقد اشتهر من قراءات القرآن عَشْرٌ متواترة ثابتة ؛ تشمل عدد من الروايات الثابتة أيضًا.

ومِن بينها رِواية حفص عن عاصم ؛ وهي رواية "حفص بن سليمان الكوفي" عن "عاصم بن أبي النجود" عن "أبي عبد الرحمن السُّلمي" عن أربعة من صحابة رسول الله عن رسول الله عَلَيْكِيَّ.

ورواية حفص واحدةً مِن عشرين رواية صحيحة للقرآن الكريم ، وهي الأكثر انتشارًا الآن في أكثر بلاد المسلمين ، بينما قَلّت القراءة بكثيرٍ مِن الروايات الأخرى ، وهذا يَدُلُّ على نقص العِلم ، وضعف الهمَم!.

وأشهرالقرّاء الذين تصدّروا في ذلك الوقت لإقراء الناس عَشَرة قرّاء ، كُلُّ يُقْرِئ بالقراءة التي وصَلَتْهُ مُسندَةً متواترة حتى عُرِفَتْ باسمه.. لكثرة إقْرَاءِهِ بها.

وهذه القراءات أصلها الأحرف السبعة الواردة عن النبي عَلَيْكَ ، رحمة بالأمّة ومراعاة للحوال العَرَب وتعدُّدِ لهجاتهم.

قال النبي ﷺ: ( أَقرَأْنِي جبريلُ على حَرْف ، فراجَعْتُه ، فلم أزَلْ أستزيده حتى انتهى إلى سبعة أَحْرُف )(٢).

<sup>(</sup>١) وهُم: عثمان بن عفان ، وعلي بن أبي طالب ، وزيد بن ثابت ، وأُبيّ بن كعب ؛ رضي الله عنهم ، (وحفص وعاصم وأبوعبدالرحمن كُلُهم من قُرّاء وعلماء التابعين رحمهم الله).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٢١٩) في كتاب بدء الخَلق؛ ومسلم برقم (١٩٠٢) في صلاة المسافرين.

وعن أُبي بن كعب ـ رضي الله عنه ـ أن جبريل ـ عليه السلام ـ أتى النبي وعن أُبي بن كعب ـ رضي الله عنه ـ أمّتك القرآن على سبعة أحْرُف ، فبأي حَرَفٍ قرأوا عليه فقد أصابوا )(۱) ؛ وفي لفظ : ( إن القرآن أُنزل على سبعة أحرف فاقرأوا ما تيسر منه )(۱).

# القُرَّاء العَشَرة

| أَشْهَر الرواة عنه           | القارئ          | م  |
|------------------------------|-----------------|----|
| ١ - قالون ٢ - ورش            | نافع المدني     | 1  |
| ١ - البزّي ٢ - قُنبل         | ابن كثير المكي  | ۲  |
| ١ - الدوري ٢ - السوسي        | أبو عمرو البصري | ٣  |
| ۱ - هشام ۲ - ابن ذکوان       | ابن عامر الشامي | ٤  |
| ۱ - شُعبة ۲ - ( <b>حفص</b> ) | عاصم            | 0  |
| ۱ -خَلُف ۲ -خلاّد            | حمزة الزيات     | 7  |
| ١ -أبوالحارث ٢ -الدوري       | علي الكسائي     | ٧  |
| ۱ -ابن وردان ۲ -ابن جماز     | أبو جعفر        | ٨  |
| ١ - رويس ٢ -روح              | يعقوب البصري    | ٩  |
| ۱ –إسحاق ۲ –إدريس            | خَلَف العاشر    | ١. |

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٨٥٦) باب أن القرآن أنزل على سبعة أحرف ؛ وأبو داود(١٤٧٩) باب الأحرف السبعة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٥٠٤١) في فضائل القرآن.

#### التعريف بالإمام عاصم وراويه حفص

#### الإمام عاصم:

هو عاصم بن أبي النجود الكوفي ، أحد القرّاء السبعة ، وهو تابعي جليل، عالمٌ فقيه مُحَدّث لُغوي ، كان أقْرَأ الناس للقرآن في زمانه ، عُرِف بِحُسْنِ صوته وتجويده وإتقانه ، تعلّم قراءة القرآن مِن التابعيين الجليلين ( أبي عبد الرحمن السلمي ) و ( زِرّ بن حُبيش ) عن عدد من الصحابة ، منهم علي بن أبي طالب ، وابن مسعود ، وتخرج على يديه مئات الطلاب المتقنين ؛ كحفص وغيره ، توفي بالكوفة سنة ١٢٧ هـ(١). الراوي حفص :

هو حفص بن سليمان بن المغيرة الكوفي البزّاز، عالمٌ فقيةٌ عابدٌ قارئ، تَلَقّى القرآن عن شيخه عاصم ـ السابق الذكر ـ وكان مِن أفصح تلاميذه وأكثرهم إتقانًا ؛ عُرِف بالفصاحة والضبط والإتقان لقراءة القرآن ، وتصدّر للإقراء بعد وفاة شيخه ، وتَعلّم على يديه مئات الطلاب أيضًا حتى صار راويًا مشهورًا عن عاصم ، مات سنة ١٨٠ هـ ؛ رحم الله الجميع ورضي عنهم (٢).

(١) للاستزادة، انظر: معرفة القراء الكبار للذهبي ٧٣/١ وما بعدها ، وكتاب (تاريخ القراء العشرة ورواتهم ) للعلامة عبد الفتاح القاضي ص ٤٠ – ٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

# شرح أصُول رواية حفص عن عاصم

إن لكل رواية مِن الروايات القرآنية المتواترة أصولاً وقواعد خاصة بها ، ومِن الروايات المتواترة : رواية حفص عن عاصم، لها أُصول وأحكام يجب أن نتعلمها ونراعيها ، وأن نتفقه فيها ؛ وتوضيحها في ثلاث مسائل (۱):

الأولى: بيان أصول وقواعد رواية حفص.

الثانية : كلمات هامّة لها أحكام خاصة عند حفص يجب مراعاتها وتعلمها.

الثالثة: أحكام قَصْر المنفصل لحفص؛ وما يُراعَى له مع القصر .. '

(١) انظر قواعد البقري في أصول القرّاء السبعة للإمام الجبوري ، والإضاءة في أصول القراءة للضبّاع ، والوافي شرح الشاطبية للقاضي ص ٦٧ ، وكتاب تجويد رواية حفص لمحمد نبهان ، وتاريخ القرّاء العشرة للقاضي ، وصفحات في علوم القراءات للسندي ، وحجة القراءات

لابن زنجلة ..

<sup>(</sup>٢) وقد رأيتُ التطرق لأصول وأحكام رواية حفص ؛ لأنها المقروء بها الآن في عامّة البلاد والحلقات إلا القليل.

#### <u>المسألة الأولى</u>

#### أصُول رواية حفص

الأصول: جمْعُ أصل؛ وهو القاعدة والحُكْم الذي يُبنَى عليه غيره (۱). وأصول حفص: هي القواعد والطريقة التي يتلو عليها القرآن في الأمور التالية:

- ١- [البسملة]: حفص يُبسمل في بداية السور وبينها، إلا سورة التوبة.
  - ٢- [السكتات]: له أربع سكتات لطيفة ؛ سيأتي بيانها إن شاء الله.
- ٣- [ الإمالة ] : لا يُميل سوى كلمة واحدة ؛ هي قول الله تعالى : ﴿ بَحُرِيهَا ﴾ هود: ١٤
- عاء التأنيث]: يقف عليها بالتاء إذا كانت مرسومةً بالتاء المفتوحة،
   مثل: رَحْمَت، امرأت، نِعْمَت، لَعْنت ، شَجَرَت ، قُرِّت ، بَقِيّت،
   فطْرَت (۲).
- و-[أيُها]: يقف عليها بالألف ، إلا ثلاثة مواضع ، فيقف عليها بالهاء الساكنه كبَقيّة القُرّاء ، وهي قوله تعالى: ﴿أَيْهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ النور: ٣١ ، ﴿ أَيُّهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴾ الرحمن: ٣١ ، ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ الزخرف: ٤٩ ، ﴿ أَيُّهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴾ الرحمن: ٣١ .
  - ٦- [ الله اللازم ]: يُشْبعه سِت حركات بقبض أو بسط الأصبع.
  - ٧- [ الله المتصل ] : يمدّه خَمس أو أربع حركات ، ولا ينقصه عن ذلك (٣).

<sup>(</sup>١) وضد الأصول: (الفَرش) ، وهي الأحكام الخاصة بكل سورة ، وقد عَدّ علماء القراءات الأصول أكثر من ثلاثين أصلاً ، ذَكرتُ هُنا أهمها.

<sup>(</sup>٢) إلا بعض التاءات التي رُسِمَتْ مربوطة ، فيوقَف عليها بالهاء ، وهي واضحة في المصحف ؛ مثل : الجنة ، رحمة ، الصلاة ..

<sup>(</sup>٣) غاية المريد في علم التجويد ص ٩٩ ، وهو المشهور لحفص من الشاطبية ومن الطيبة.

- ٨-[ الله المنفصل] : يقصره (حركتين) ، ويوسطه (أربعًا) ويمده (خَمسًا)
   وهي أَوْجُه صحيحة له ؛ وسيأتي توضيحها أكثر.
  - ٩- [ الله العارض للسكون ]: فيه الأوجُه الثلاثة كالمنفصل.
- ١- [ مد البدل ]: يَمُدّه حركتين فقط ، مثل: (ءامن)(ءاتيناهم)( أُوتوا ).
- ١ [ مد العوض ]: كالبدل وكالطبيعي ؛ يمدّه فقط حركتين، مثل (عليما ـ وكيلا) وسُمّى كذلك لأنه عِوضٌ عن التنوين عند الوقف.
- ٢٠- [ الإظهار ]: في قوله تعالى: ﴿ يَسَ ۞ وَٱلْقُرْءَانِ ﴾ ، ﴿ نَ وَٱلْقَامِ ﴾ ؛
   فهنا يجب إظهار نون السين ونون النون ؛ ولا تُدغم في الواو مع الوصل.

#### ١٣- [ الإدغام ]:

- الحروف (يرملون) يدغمها في النون الساكنة ، كبقية القُرّاء.
- في قوله: ﴿ يَلْهَتْ ذَّالِكَ ﴾ الأعراف: ١٧٦ ، ﴿ ٱرْكَب مَعْنَا ﴾ هود: ٤٢ ؛ يدغم الثاء في الذال ، والباء في الميم لتقارب المخرج.
- يدغم التاء في الطاء إدغاما كاملاً ؛ لتقاربهما ، كقوله تعالى: ﴿ وَدَّتَ مَلْآبِهَةً ﴾ آل عمر ان: ٦٩ ـ وهو في ذلك كبقيّة القُرّاء ـ.
- أما قوله: ﴿ بَسَطَتَ ﴾ المائدة: ٢٨ ، ﴿ أَحَطَتُ ﴾ النمل: ٢٢ ؛ فيدغمها إدغاماً ناقصاً ، يبدأ بالطاء ويختم بالتاء ؛ ويسمّى "الإطباق".
- أما: ﴿ نَخْلُقَكُم ﴾ المرسلات: ٢٠؛ ففيها : الإدغام الكامل والادغام الناقص.

١٤ [ الراءات ]: يُفخّمها مطلقًا إذا فُتحتْ أو ضُمتْ أو سُبقتْ بفتح أو ضم أو كسرٍ عارضٍ ، أو كسرٍ أصْلِي وجاء بعدها حرف استعلاء في نفس الكلمة ، مثل (مِرْصَادا)..

أما كلمة ﴿ فِرْقِ ﴾ الشعراء: ٦٣ ؛ ففيها الوجهان : " التفخيم والترقيق " لإتيان حرف الاستعلاء بعدها ؛ والتفخيم المقدّم.

• 1- [ الهمزات]: حفص يحقّق الهمزات تحقيقًا تامًا، سواء في كلمة أو في كلمتين ؛ اتفقتا في الحركة أو اختلفتا مثل: عَأَنتَ ، عَأَشَفَقُنُمُ ، مُؤْمِنُونَ ، جَآءَأَحَدُ.

- إلا كلمة واحدة هي ﴿ وَأَعْجَمِين ﴾ فصلت: ٤٤، فإنه يُسَهّل همزتها الثانية.
- وثلاث كلمات أُخر هي (ءالذَّكَرينِ ءالله ءالنَّنَ) ففيها له وجهان هما
   المد المشبّع ، والتسهيل ، والمقدم هو: المد المشبّع سبت حركات
   ، خاصة مع قصر المنفصل.
  - وهمزة هي الوحيدة له في القرآن هي: ﴿ بِنُسَ ٱلْإِنْمُمُ ﴾ الحجرات: ١١، حذف الهمزة ونقل كسرتها إلى اللام الساكنة قبلها ؛ فكأنها (لِسْم)، وعند البدء برالاسم) ففيها الوجهان: الهمزة وعدمها: (لِسْم) أو (ألسْم).

#### ومما سبق:

يُعلم أَن لَحْفَص : إمالةٌ واحدة ؛ وتسهيلةٌ واحدة ؛ ونَقلَةٌ واحدة. الإمالة : ﴿ عَلَم اللهِ عَلَم اللهِ هود ٤١ ، والتسهيلة : ﴿ عَلَم عَلَم اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَلَم عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم عَلَم

#### : [الساءات] - ١٦

أما ياءات الإضافة: فإنه يُسكّنها كلها مطلقاً، ولم يفتح منها إلا القليل؛ مثل: [يديّ إليك ـ وأميّ إلهين ـ معيّ أبداً ـ معيّ عَدّواً ـ معيّ صبراً ـ أجري إلاّ ـ ربيّ الذي ـ وجهيّ ـ ولمن دخل بيتيّ ـ محيايّ ـ ما كان ليّ عليكم ـ ماليّ لا ـ وليّ نعجة ـ وليّ فيها ـ وليّ دِيْن ].

أما الياءات الزوائد: فيحذفها كلها؛ وصْلاً ووقفاً، مثل: [ اتبعن \_ يأت ِ ـ أَمَا الياءات الزوائد: فيحذفها كلها؛ وصْلاً ووقفاً، مثل: [ اتبعن \_ يأت ِ ـ أخرتن ـ المهتد ـ يَهْدِيَنِ ـ هادِ ـ تَرْم ـ يُؤْتِيَنِ ـ نَبغ ـ تُعَلّمَن ـ اتبعون ـ المهاد ـ المناد ـ الداع ـ دعان ـ يَسْر ـ الوادِ ـ أكرمَن ـ أهانَن ] ، وبعضها مكرر..

إلا كلمة واحدة : هي : ﴿ ءَاتَكُنِ ءَ ٱللَّهُ ﴾ النمل: ٣٦ ؛ فإنه في الوصل يثبت الياء مفتوحة ، وأما عند الوقف له الوجهان ، إثبات الياء أو حَذْفها .

وَإِلاَّ مُوضِعَينِ آخَرَينِ : يُشْت حفص الياء فيهما وقفاً ووصلاً ؛ وهذان الموضعان هما : ١ -قول الله تعالى : ﴿ لَهِن لَمْ مَرِّدِنِ لَأَكُونَنَ ﴾ الأنعام: ٧٧

٢ - وقوله تعالى : ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِى ﴾ الأعراف: ١٧٨ فالياء الزائدة في هاتين الآيتين يثبتهما حفص مطلقاً وصلاً ووقفًا.

<sup>(</sup>١) في أحد وجهين لها عند حفص ، في سورة النمل آية ٣٦.

#### ١٧ - [ حُكم التِقاء الساكِنين عند حفص]:

لحفص ومن وافقه من القُرّاء طريقته في التّخَلَّص من الساكنين إذا التقيا ، فإذا الْتَقَى حرفٌ ساكنٌ بآخر ساكن فإنه من المستحيل في العربية نطقهما بالسكون معًا .. بل لابد من تحريك أحدهما.

وقد يكونا في كلمة واحدة وذلك واضح ، ويأتي بالسليقة ، ولا يحتاج إلى تطويل كلام ، مثل الألف واللام في قوله: (هُمُ الْمُفْلحون ).

وإذا كان الحرفان الساكنان في كلمتين : فالتّخَلُّص منهما يكون بتحريك أحدهما ، وهو الأول منهما ، وقد عُرف بالبحث والاستقراء أن :

( الساكن الأول ) دائمًا هـو أحـد حـروف سـتّة هـي ( ل ت ن و د ، والتنوين ) مجموعة في كلمة : " لتنود والتنوين ".

و (الساكن الثاني) هو الهمزة المضمومة في الكلمة الثانية ؛ مضمومة الثالث لزومًا ، مثل : (ادعُوا) (اخرجُوا)، يجب كسر الساكن الأول عند حفص حتى يستقيم النطق (۱).

وبالمثال يتّضح المقال:

<sup>(</sup>١) أما ضَمَّ الأول فإنه قراءة الإمام نافع ، وابن كثير ، وابن عامر ، والكسائي ؛ ومَن وافقهم ، أما قول الله تعالى: (عنِ الرّوح) (أنِ امْشُوا) (فارْجِع البَصَر) (فلينظرِ الإنسان) ونحوها ؛ فإن جميع القُرّاء مُتّفِقون على كَسْر الساكن الأول فيها بلا خلاف.

## ١ - مثال اللام: قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ ﴾ الإسراء: ١١٠

الساكن الأول: اللام، والثاني: الهمزة المضمومة في الكلمة الثانية، فوجب كسر اللام.

## ٣- مثال التاء: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱخْرُجُ عَلَيْهِنَّ ﴾ يوسف: ٣١

الساكن الأول: التاء، والثاني: الهمزة المضمومة في الكلمة الثانية، فوجب كسر التاء.

## ٣- مثال النون : قوله تعالى : ﴿ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ النساء: ٦٦

الساكن الأول: النون، والثاني: الهمزة المضمومة في الكلمة الثانية، فوجب كسر النون.

## ٤ - مثال الواو: قوله تعالى: (أَوِ ٱخۡرُجُواْ ـ أَوِ ٱدۡعُواْ ـ أَوِ ٱدۡعُواْ ـ أَوِ ٱنقُصْ ) (١).

الساكن الأول: الواو، والثاني: الهمزة المضمومة في الكلمة الثانية من كل منها، فوجب كسر الواو. (ولا رابع لهذه الثلاثة في القرآن).

\_

<sup>(</sup>١) سورة النساء ٦٦ ، والإسراء ١١٠ ، والمزمل ٣ ؛ على التوالي.

٥- مثال الدال : قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدِ السَّنُهْزِئَ ﴾ الأنعام: ١٠ ؛ ولها نظائر.
 الساكنان : الدال ، والهمزة المضمومة .. فوجب كسر الدال.

7- مثال التنوين: قوله تعالى: ﴿ فَتِيلًا ﴿ النَّالَظُ النساء: ٤٩ - ٥٠ ، وقوله تعالى: ﴿ بِرَحْمَةً ادَّخُلُوا ﴾ الأعراف: ٤٩ ؛ فالتنوين في هاتين الآيتين ـ وما ماثلهما ـ عِبارةٌ عن نون ساكنةٍ في النطق ، التقت مع النون والدال الساكنين فوجب تحريكها بالكسر تخلّصاً من التقاء الساكنين.

#### استثناءات مما سَبَق:

هناك سواكن مستثناة مما سبق تُحَرَّك عند الإلتقاء بغير الكسر ؛ عند حفص وعند غيره ، ومن ذلك :

١ - قول الله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴾ آل عمران: ٨١ وقول تعالى: ﴿ مِنَ ٱلشَّكِمِدِينَ ﴾ آلشَّكِمِدِينَ ﴾ الأنعام: ٣٦ ؛ حُركتْ النون في ( مِنَ ) بالفتح لأنه الأنسب.

٢ - قوله تعالى : ﴿ الله الأنسب لفخامة لفظ الجلالة " الله " بعدها.
 بالفتح ـ عند الوصل ـ لأنه الأنسب لفخامة لفظ الجلالة " الله " بعدها.

٣ - واو اللّين في قوله تعالى: ﴿ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ ﴾ البقرة: ٩٤ ، وقوله: ﴿ وَعَصُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ النساء: ٢٤ ، حُرِّكتْ الواو هُنا بالضمة لأنها مَدّ لِيْن ، والأفصح فيها والأسهل هو الضم لا الكسر.

(١) انظر إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر ؛ للعلاّمة أحمد الدمياطي ص١٥٣ وما بعدها ، وانظر غاية المريد في علم التجويد لعطية نصر ص ١٩٠

## المسألة الثانية

# كلمات هامّة ، لها أحكام خاصة يجب معرفتها ومُراعاتها لحفص

## أولاً :

| حُكمها ونطقها                                                                                                                                      | الكلمة                                                                                                         | السورة والآية                                 | م |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---|
| إمالة الألف وترقيق الراء                                                                                                                           | ﴿ بَحُرِينَهَا ﴾                                                                                               | هود ۲۱                                        | ١ |
| تسهيل الهمزة الثانية                                                                                                                               | ﴿ يُعْمِينُ ﴾                                                                                                  | فُصلتْ ٤٤                                     | ۲ |
| يجب إظهار الذال ونطقها واضحة (عدم إدغام الذال في التاء)                                                                                            | ﴿ أَتَّخَذْتُ ﴾                                                                                                | سُورٌ كثيرة                                   | ٣ |
| في هذه الكلمات تدغم الطاء في التاء الدغامًا ناقصًا لا تامًا ، ولاتُدغَم الطاء الدغامًا كاملاً ، ولكن نبدأ بالإطباق على الطاء ، ثم نكمل بتاء مشددة. | ﴿ بَسَطَتَ ﴾<br>﴿ أَحَطَتُ ﴾<br>﴿ فَرَطَتُ مَ ﴾<br>﴿ فَرَطَتُ مَ ﴾                                             | المائدة ۲۸<br>النمل ۲۲<br>يوسف ۸۰<br>الزمر ٥٦ | ٤ |
| تُدغَم التاء في الطاء إدغامًا كاملاً ، لأنهما متجانسان ولأن الطاء أقوى من التاء ، وذلك لكل القراء.                                                 | ﴿ وَذَت طَّآبِهَ أُنَّ ﴾<br>﴿ فَعَامَنَت طَّآبِهَ أُنَّ<br>مِّنْ بَنِي إِسْرَوْيلَ<br>وَكَفَرَت طَّآبِهَ أُنَّ | آل عمران ٦٩<br>الصف ١٤                        | ٥ |
| الصاد فيهما تُنطَق سيناً خالصة<br>ولذلك وضِع فوقها (س) للدلالة على<br>أن نطقها بالسين هو المقدّم                                                   | ﴿ وَيَبْضُطُ ﴾                                                                                                 | البقرة ٢٤٥<br>الأعراف ٦٩                      | ٦ |

| تنطق الكلمتان بالصاد الخالصة.                                                                                                         | ﴿ ٱلْمُصَ يَطِرُونَ | w., t ti    |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------|---|
| لكن نطقها بالصاد هو المقدم في الأداء ؟                                                                                                |                     |             | ٧ |
| لذلك وُضعَتْ ال"س" تحتها للدلالة على جواز الوجهين.                                                                                    | ﴿بِمُصَيْطِرٍ       | الغاشية ۲۲  |   |
| وجهان جائزان لكل القراء ، ومنهم حفص:  ١ -إدغام القاف في الكاف إدغاما كاملاً. ٢ -أو إدغامًا ناقصًا بالإطباق على القاف والإكمال بالكاف. | خَلُقَكُم ﴾         | المرسلات ۲۰ | ٨ |
| بفتح الياء ، وكسر الهاء ، وشُدّ الدال ﴿ وَ مُعناها : ( يهتدي ).                                                                       | ﴿ يَهِذِي           | يونس ٣٥     | ٩ |

|                                                | ﴿ وَلَيَكُونَا ﴾ | یوسف ۳۲           |     |
|------------------------------------------------|------------------|-------------------|-----|
|                                                | ﴿ لَنَسْفَعًا ﴾  | العلق ١٥          |     |
| فيها كلها: - عند الوصل يحذف الألف.             | ﴿ أَنَا ﴾        | في آيات           | ١.  |
| -عند الوقف يقف عليها بالألف<br>( يثبته وقفاً ) | ﴿ لَكِنَا ﴾      | كثيرة<br>الكهف ٣٨ |     |
| ( ويُنوّن المُنَوّن منها عند الوصل ) (۱)       | ﴿ ٱلظُّنُونَا ﴾  | الأحزاب ١٠        |     |
|                                                | ﴿ ٱلرَّسُولَا ﴾  | الأحزاب ٦٦        | , , |
|                                                | ﴿ ٱلسَّبِيلَا ﴾  | الأحزاب ٦٧        | 1 1 |
|                                                | ﴿ فَوَارِيرًا ﴾  | الإنسان ١٥        |     |

<sup>(</sup>۱) تُميّز هذه الألفات بالدائرة المستطيلة التي رُسِمت فوق الألف ؛ كما هو موضحٌ أعلاه ، أما إذا كان فوق الألف شكلاً مستديرًا فإنها علامة على أن الألف يُحذَف وصلاً ووقفًا ؛ كقوله تعالى: ﴿ سَكَسِلاً ﴾ الإنسان: ٤ ؛ وقوله ـ في نفس السورة ـ : ﴿ قَوَارِيرًا ﴾ الإنسان: ١٦.

#### ثانياً : الهاءات ( وهي إحدى عشرة ) <sup>(١)</sup>

| حُكمها ونطقها                         | الهاء                | السورة والآية | م |
|---------------------------------------|----------------------|---------------|---|
|                                       | ﴿ أَرْجِهُ ﴾         | الأعراف١١١    |   |
| تُسكّن الهاء فيها، وصلاً ووقفًا       | ﴿ أَرْجِهُ ﴾         | الشعراء ٣٩    | ١ |
|                                       | ﴿ فَأَلْقِدُ ﴾       | النمل ٢٨      |   |
| تسكّن القاف وتُقلقُل ، وتُكسر الهاء   |                      | النور ٥٢      | ۲ |
| من غير صِلَة                          | ﴿ وَيَتَّقُّهِ       | النوران       | 1 |
| هذه الهاء يجب مدّها بمقدار حركتين     |                      |               |   |
| كاملتين، وهي <u>الوحيدة</u> في القرآن | ﴿ فِيهِ ء مُهَانًا ﴾ | الفرقان ٦٩    | ٣ |
| من هذا النوع على رواية حفص.           |                      |               |   |
|                                       | ﴿ أَنسَنِيهُ ﴾       | الكهف ٦٣      | , |
| هاتان الهاءان مضمومتان                | ﴿ वंगि वैद्यिं       | الفتح ١٠      | ٤ |
| هذه الهاء تُضَم ، بدون مَدّ والاصِلَة | ﴿ يَرْضُهُ ﴾         | الزمر ٧       | 0 |

(۱) أما ما عداها من الهاءات (إذا كانت بين متحركين) فإنه يمدها ويصلها بمقدار حركتين، (وبين الساكنين) تُقصر لكافة القراء مثل: (تذروه الرياح، إليه المصير).

(وبين ساكن ومتحرك) تُقصر إلا موضع سورة الفرقان كما في الجدول أعلاه .

كذلك (الهاء بعد متحرك وقبل ساكن) تُقصر ولا تُمَدّ كالتي بين الساكنين ؛ كقول الله تعالى: (له الملك ، بده الملك).

أما مِثل : (يتسنه ، اقتده ، كتابيه ، حسابيه ، ماليه ، سلطانيه ، ماهيه .. فتسمى "هاء السكت") ؛ وهي ساكنة وصلاً ووقفًا.

## ثالثا: السكتات الأربع لحفص

وهي سكتاتٌ لطيفة ، يجب السكت عليها عند العلامة (س). والسكت اللطيف : هو قَطْع الصوت دون النَفَس (١)، وهذه السكتات هي :

- الحقوله تعالى: ﴿عِوَجًا ﴿ الْعَهِ الْكَهْفَ: ١-٢؛ لأن الكلمتين متضادتين في المعنى ، فناسب الفصل بينهما في النطق.
- ٢ -قوله تعالى: ﴿ مَرْقَدِنَا مَهُ مَنْا ﴾ يس: ٥٠ ؛ لأن (هذا..) ليست تابعة لما قبلها
   في المعنى ، ولكنها ابتداءٌ لكلام جديد.
- حقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴾ القيامة: ٢٧؛ لأن الأوضح والأسهل فيها
   السكت ؛ وحتى لا تشبه المضعّف: مراق.
- ٤ -قوله تعالى: ﴿ بَلِّ رَانَ ﴾ المطففين: ١٤ ؛ لأن الأوضح والأسهل فيها السكت (٢).

(١) علماً أن هذا السكت لحفص أتى من طريق (الشاطبية)، على توسط ومَدّ المنفصل ، كذلك أتى من طريق الطيبة على قصر المنفصل أيضاً لكن بـخُلْف عنه ، والسكت هو الـمُقَدّم في الأداء مع القصر لحفص.

<sup>(</sup>٢) أما السكتة في سورة الحاقة آية (٢٨) فلَم أذكرها ؛ لأن فيها الوجهين : السكت اللطيف وعدمه ، وفيها جواز إدغام الهاء في الهاء بعدها ، ﴿ مَالِيَةٌ ١٨ ﴿ مَالِيَةٌ ١٨ ﴿ مَالِيَةٌ ١٨ ﴾ الحاقة: ٢٨ – ٢٩.

#### رابعاً: كلمة ( ثمود ) في خمسة مواضع

عند الوصل لا يُنوّنها ، وعند الوقف عليها يقف بالسكون ؛ وهذه المواضع الخمسة هي :

- ١ -قوله تعالى : ﴿ أَلَآ إِنَّ ثُمُودًا ﴾ هود: ٦٨.
- ٢ -قوله تعالى : ﴿ وَعَادَاوَتُمُودَا وَأَصْعَبَ ٱلرَّسِّ ﴾ الفرقان: ٣٨.
- ٣ -قوله تعالى : ﴿ وَعَادًا وَثُمُودًا وَقَد تَّبَيِّنَ ﴾ العنكبوت: ٣٨.
  - ٤ قوله تعالى : ﴿ وَثُمُودُا فَمَا أَبْقَىٰ ﴾ النجم: ٥١.
  - ٥ قوله تعالى : ﴿ كُذَّبَتُ ثُمُودُ بِطَغُونِهَا ﴾ الشمس: ١١.

ففي كلمة " ثمود" تأخذ الدال حركتها حسب موقعها الإعرابي ؛ ولاعِبرة بالألف بعدها ؛ فهو يُكتب ولا يُنطق.

#### خامساً: كلمات يجب الوقف عليها بالسكون

الكلمات التالية يقف عليها بالسكون ـ بالهمز الساكن ـ (ولا عِبرة برسم الياء عند الوقف) ؛ في خمسة مواضع ؛ هي :

- ١ -قوله تعالى: ﴿ تِلْقَآعِي نَفْسِي ﴾ يونس: ١٥.
- ١ وقوله تعالى: ﴿ وَإِيتَآمِي ذِي ٱلْقُرْبِكِ ﴾ النحل: ٩٠.
  - ٣ وقوله تعالى: ﴿ ءَانَآمِي ٱلَّيْلِ ﴾ طه: ١٣٠.
- ٤ وقوله تعالى: ﴿ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكُنفِرُونَ ﴾ الروم: ٨.
  - ٥ وقوله تعالى: ﴿ وَلِقَآيِ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ الروم: ١٦.

فهذه الكلمات: "تلقاءي، وإيتاءي، آناءي، بلقاءي، ولقاءي "ولقاءي "يوقف عليها بهمزة ساكنة، ولا عبرة بالياء، وتُمَد الألف عند الوقف ست حركات؛ لأنها عند الوقف همز متطرف، كذلك الهمزة المرسومة على واو، مثل: (شُركاؤا، جزاؤ، العلماؤ)؛ عند الوقف عليها يقف بالسكون أيضًا على الهمز ؛ مع المد ست حركات، ولا عبرة بالواو عند الوقف.

<sup>(</sup>١) وذلك لكل القُرّاء ؛ إلا حمزة وهشام.

#### المسألة الثالثة

# أحكام قَصْر المنفَصِل لحفص وما يُراعَى له مع القَصر

إِنَّ قَصْر المنفصل وجْهٌ جائزٌ ووارد عن حفص ـ رحمه الله ـ ، لكن ليس مِن طريق الشاطبية ؛ بل مِن طريق اطيبة النشر في القراءات العَشر اللإمام الجزري (۱). وفي قصر المنفصل مسائل:

أولها: تنبيه الحلقات والمقاريء مِن أخطاءٍ قد تَحْصُل مِن جرّاء الخلط بين المد والقصر، وتنبيه أئمة المساجد لذلك.

الثانية : أنه لا ينبغي عند علماء القراءة أن يُقرأ بقصر المنفصل إلا لمن له دراية به وبالأحكام المترتبة عليه ، حتى لا يحْصُل خلطٌ وتركيبٌ في طُرُق الرواية والتلاوة.

الثالثة : لا يصح القُصر تارَةً والمدّ تارَةً حال التلاوة ؛ فذلك لحنُّ وخلط، والصواب هو إكمال الآيات على الوجه المختار في بدايتها ؛ إما القصر أو التوسط أو المد خمس حركات (١). فإلى التوضيح :

(١) ( الشاطبية ) للإمام الشاطبي ، و ( طيبة النشر ) للإمام الجزري ، وهذان الإمامان من أعلام السَّلَف في القراءات ، وهاتان المنظومتان هما أشهر طريقين للقراءات في زماننا هذا ؛ والطيبة شاملة لرواية حفص وأوجُهها.

(٢) انظر التبيان للنووي ص ٧٦ ، والقراءات القرآنية ص ٢٣١ لعبد الحليم قابه، وغاية المريد ص ٨٦ ط ٤ لعطيّة نصر ، والقول المفيد في حكم التجويد ص ٥٧ للشيخ محمد موسى نصر.

القصر: ضِد المَد ، ومقداره حركتان فقط بحركة الإصبع ، ولا يقل عنها ؛ لأنها لا تقوم ذات الحرف إلا بالحركتين كاملتين.

مثاله: كقوله: ﴿ مِمَا أُنزِلَ ﴾؛ ويدخل فيه: الصلة الكُبْرَى لهاءِ الضمير إذا وَقَعَ بعدها همز، كقوله تعالى: ﴿ مَالَهُۥ أَخَلَدُهُۥ ﴾ سورة الهمزة: ٣.

وسُمّي منفصلاً: لأن حرف المد انفصل عن سببه ، حرف المد في كلمة ، وسببه (الهمزة) في الكلمة الثانية ، فجاز المد والتوسط والقصر ؛ بحركة الاصبع.

## أما الأحكام الواجب مراعاتها على قُصر المنفصل ــ لحفص ــ ؛ فهي :

- ١ -مع قصر "المنفصل" يوسلط "المتصل" (أربع) حركات ، لأنه الأيسر والأشهر وحاجة القراء والأئمة إليه مع الحدر ـ أكثر وأنسب.
- ٢ -مع القصر يُشبع المدّ سِت حركات في الكلمات الثلاث التالية :
   ﴿ مَا لَذَ كَرَيْنِ ﴾ الأنعام: ١٤٣ ، ﴿ مَاللَّهُ ﴾ يونس: ٥٩ ، ﴿ مَا أَكُنَ ﴾ يونس: ٩١ (١٠).
- ٣ مع القصر تُفْتَح الضاد مِن قوله تعالى: ﴿ ضَعْفِ ـ ضَعْفًا ﴾ الروم: ٥٥، وهو أحد وجهين صحيحين له ، والوجه الثاني هو ضَمّ الضاد ، والمقدَّم الفتح.

<sup>(</sup>١) في كل من هذه الكلمات وجهان لحفص ؛ المد والتسهيل ، ولا يقدّم له حال القصر إلا المذكور أعلاه "المد" ؛ علمًا أن لها طُرقًا مختلفة ؛ لم أُشِر إليها لتقاربها ؛ وطَلبًا للاختصار .

- الإشمام عند قوله تعالى: ﴿ لَا تَأْمُنَنَا ﴾ يوسف: ١١ ؛ ويكون بضم الشفة فقط ؛ إشارة إلى ضمة النون المحذوفة المدغمة في النون الثانية.
- وجوب تحقيق الإدغام في قوله تعالى: ﴿ ٱرْكَب مَّعَنَا ﴾ هود: ٤٢ ،
   ﴿ يَلْهَتُ ذَّالِكَ ﴾ الأعراف: ١٧٦ ؛ و الإدغام الكامل للقاف في الكاف لتكون كافًا مشدَّدة ؛ في قوله تعالى: ﴿ خَلْقَكُم ﴾ المرسلات: ٢٠
- ٦ وجوب تحقيق الإظهار في نون السين في قوله: ﴿ يَسَ اللَّهُ وَٱلْقُرْءَانِ ﴾ ،
   ونون النون في قوله: ﴿ نَ وَٱلْقَلَمِ ﴾ القلم: ١
- ٧ تفخيم الراء في قوله تعالى: ﴿ فِرْقِ ﴾ الشعراء: ٦٣ ؛ الإتيان القاف المفخمة بعدها.
- القراءة بالسين في قوله: ﴿ وَيَبْضُطُ ﴾ البقرة: ٢٤٥، ﴿ بَصِّطَةً ﴾ الأعراف:
   أَمُوسَيَطِرُونَ ﴾ الطور: ٣٧ ؛ فالراجح قراءتها بالصاد لكل الأوجه.
  - التوسط بدون إشباع في (عين) قوله تعالى : ﴿ كَ هيعَسَ ﴾ مريم: ١
     والعين في قوله : ﴿ عَسَقَ ﴾ الشورى: ٢.

- ١ ترك (التكبير) عند سورة الضحى وما بعدها ، عِلماً أن التكبير لم يَرْوِهِ إلا بعض القراء ؛ بروايةٍ ضعيفةٍ عند علماء الحديث وعلماء القراءة ، ولم يُسنَد إلى النبي عَلَيْهِ (۱).
- 11 وجوب (السكتات الأربع) المعروفة لحفص ، لأن له فيها الجواز من طريق (الطيبة) على قصر المنفصل ، والمقدّم هو الأخذ بهذه السكتات لحفص (٢).

(١) انظر فتاوى ابن تيمية ٢/١ ؛ وفتاوى ومقالات سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز ٣٨٧/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: هداية القارئ ـ للمرصفي ص ٢٩٤ ، و( صريح النص من الطيبة لحفص) للضّبّاع.

# الفصل الثالث

في عِلْم التجويد ومخارج الحروف وحُسْن التلاوة والترتيل والبدء والوقوف

#### مراتب التلاوة

لتلاوة القرآن الكريم ثلاث مراتب ، هي :

- 1- الترتيل: وهو القراءة ببطء وتمهّل وتحقيق ، وهو الأفضل لأنه يساعد على التدبّر ، وإعطاء الحروف حقها ، ويُسمّى أيضاً (التحقيق) لأنها تُمَدّ فيه المدود بأعلى مستوياتها ، ويؤخذ به في مقام التعليم.
- ٢- الـــحَدر: وهو القراءة بسرعة ، لكن لابد من مراعاة أحكام التجويد كاملة مِن مدودٍ ونحوها ، ولا ينبغي الحدر الذي يذهب معه التدبر أو تختل معه مخارج الحروف.
  - **۳** التدوير: وهو التوسط بين الترتيل والحدر (۱).

وهذه المراتب: يختار القارئ منها ما يوافق الطبع، ويَخِف على اللسان، ويساعد على التدبر.

(١) انظر : الإتقان في علوم القرآن ـ للإمام السيوطى ٢ / ٢٠٤.

# مَعْنى التجويد وحُكْمه وأهمّيته

التجويد: [ هو إجادة قراءة القرآن الكريم ؛ وتحسين تلاوته ؛ بمعرفة البدء والوقوف ؛ وإتقان مخارج وصفات الحروف ].

أما حُكم التجويد: فهو واجبٌ على كلِ قارئ ؛ أن يُجَوّد تلاوة القرآن الكريم ؛ ويُحَسّنها ويُرَتّلها ما استطاع.

قال تعالى : ﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ المزمل: ٤

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : قال النبي عَلَيْهُ: (الماهِرُ بالقُرآنِ مَـع السَّفَرَةِ الكِرامِ البَررَة ، والذي يَقْرأ القرآنَ ويتَعْتِعُ فيه وهو عليهِ شاقُ لـه أَجْرَان )(). والأجران هما : أجر التعتعة وأجر التلاوة.

وقال الإمام ابن الجزري في منظومة التجويد:

والأخذُ بالتجويد حَتمُّ لازمُ من لم يُجَوِّد القرآنَ آثمُ لأنه به الإلهُ أنزَلا وهكذا منه إلينا وَصَلا وهو أيضاً حِليةُ التلاوةِ وزينةُ الأداءِ والقراءةِ

(١) رواه مسلم في صحيحه (١٨٦٢) باب فضل الماهر بالقرآن.

#### اللحن معناه وأقسامه

اللحن هو الخطأ في قراءة القرآن ؛ والمَيل بنطقه عن الصواب ، واللحن بأنواعه ممقوتٌ في حَقِّ كتاب الله تعالى ، والواجب على القارئ أن يتعلم التجويد والتلاوة حتى لا يَلْحَن فيأثم ، وهو قسمان :

- ١ الحن خفي ]: هو الخطأ الذي لا يُغيّر معنى الآية ، وأكثر ما فيه الكراهة ؛ ولا تبطل به الصلاة .. ، كمن يَقْصُر الممدود أو يمدّ المقصور ، أو يتهاون بأداء الإخفاء والادغام والقلقلة وغيرها ، أو يفخّم مُرققًا ، أو يُرقّق مُفخّماً ..
- ٢ 1 لحن جلي ]: أي واضح يغير المعنى ، كالتغيير والتحريف في الألفاظ أو الحركات الإعرابية ، وهذا لا تصح الصلاة خَلْفَه ، وبالذات في الفاتحة.

# البدء والوقوف أنواعه وأحكامه وأهمّيته

إن " البدء والوقوف " هي مِن أعظم دروس التجويد ، ومِن أهم أركان القراءة الصحيحة ؛ لأنها تَخدِم المعنى.

وإن القارئ المُجيد لابد أن يبدأ مِن بداية الكلام أو القِصّة مثلاً ، ويقف عند نهاية المعنى أو القِصة ، فإذا بدأ بالمبتدأ لا يقف إلا عند الخبر ، وإذا بدأ بالشرط فلا يقف إلا عند المشروط ، وإذا بدأ بالسؤال فلا يقف إلا عند الجواب ، وإذا بدأ بالقسم فلا يقف إلا بعد المقسم عليه ..

فمثلاً البدء بالآية: ﴿ سَيَعَامُونَ غَدًا مَّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ ﴾ القمر: ٢٦؛ بدايةٌ خاطئةٌ ؛ لأن السامع لم يَعْرِف أول الكلام ..

وهكذا لو وصل قراءة الآية: ﴿ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ المائدة: ٦٤ ؛ فإنه وَصْلٌ خاطئ ؛ لأنه نَسَبَ الحق لِكلامِ اليهود فهو (وصلٌ قبيح).

وكذا الوقوف عند الآية : ﴿ أَمَا مَنِ ٱسْتَغْنَىٰ ﴾ عبس: ٥ ؛ وقفٌ خاطئ ؛ لأنها مبتدأ لم نَعْرف خَبَرَه ، وهذا يُسمَى ( وقفٌ قبيح ).

وهناك ( الوقف التام ) وهو الوقف على كلام لا علاقة له بما بعده في المعنى ؛ كما أن هناك الوقف ( الكافي والحسن ) حَسَبَ علاقته بما قبله وما بعده.

قال ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ : « كُنّا نتعلم الوقف والابتداء كما نتعلم القرآن »

ولما سُئل علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ عن قول الله تعالى: ﴿ وَرَتِّلِ اللهُ عَلَى: ﴿ وَرَتِّلِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْوَقُوفُ ('). الْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ قال: الترتيل: هو تجويد الحروف ، ومعرفة البدء والوقوف (''). وقال الإمام ابن الجزري:

وَبَعْدَ تَجُويدِكَ لِلْحُروفِ لابد مِن مَعْرِفَةِ الوقوفِ

أقول: وكم مِن قارئٍ ماهرٍ مُجَوّدٍ مُتْقِنٍ للنطق ، لكنه لا يُحْسِن الابتداء ولا الوقوف والانتهاء .. فَقِراءته لا تزال قاصرة ضعيفة.

فيجب على القارئ أن يتحرَّى حُسْنَ الابتداء ، وحُسْنَ الوقف ، فذلك من أهم أحكام التلاوة والترتيل ، وهو نصف التجويد ، لأنه يوضّح معاني القرآن ويُظْهِر بلاغته وفصاحته ومعانيه ومقاصده.

فمَن أراد البدء في القراءة: فليبدأ بآيةٍ أو كَلِمةٍ يبدأ معها المعنى. ومَن أراد الوقوف: فليقف عند آيةٍ أو كَلِمةٍ يَتِمّ بها المعنى.

وإلى التوضيح:

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر ص ٣١٦ للإمام محمد ابن الجزري.

#### أولاً : [ الابتداء ] : وهو ثلاثة أنواع :

- ١ ( ابتداء حَسَن صحيح ) : وهو الابتداء بمَقْطَع أو آية لا عَلاَقَة لها بما قبلها ، كأوائل السور وأوائل القصص.

#### ٣ - ( ابتداء أقبح من القبيح ) :

وهو البدء بمقطع أو آيةٍ على عكس ما أراد الله تعالى ؛ وهو حرامٌ ؛ لأنه يغيّر معاني القرآن ، خاصة فيما يمس العقائد ؛ كالبدء بقوله تعالى ـ فيما حكى عن الكفار ـ : ﴿ اللَّهَ وَلَدًا ﴾ الكهف: ٤ ؛ أو بالآية : ﴿ إِنَّ فَيما حكى عن الكفار ـ : ﴿ اللَّهَ وَلَدًا ﴾ الكهف: ٤ ؛ أو بالآية : ﴿ لا آغَبُدُ الَّذِى اللّهَ فَقِيرٌ وَنَعَنُ أَغَبُدُ الّذِى فَطَرَنِي ﴾ يس : ٢٢ ؛ أو البدء بقوله : ﴿ لِيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ الزمر: ٥٠.

فمثل هذه المواضع لا يجوز البدء بها، إنما يُبدأ بما قبلها موصولاً بها ، بل إن الابتداء بهذه البدايات مع العلم بها من أعظم المنكر ؛ لأنها تحيل معاني القرآن ؛ وتُعارض مراد الله تعالى في كتابه.

#### ثانيا :[ الوقوف ] : وهو أنواع :

- ( وقوف اضطراري ): كَمَن يقف لِكُحّةٍ أو عِطاسٍ أو ضِيْق نَفَسٍ أو حال التعليم والدرس .. فلا بأس فيه ، فيقف ثم يبدأ بما قبله ليتمّ المعنى.
  - ﴿ وقوف اختياري ) ، وهو أقسام :
- ا وَقْفٌ تَامٌ : وهو الوقف على نهاية آيةٍ لا علاقة لها بما بعدها لا لفظًا ولا معنى ، كأواخر القصص.
- ٢ وَقْفٌ كَافٍ : وهو الوقف على مقطع تَم مَعْناه ، وله علاقة بما بَعده
   ، فالأولَى الوصل.
- ٣ وَقُفٌ قبيح : وهو الوقف على مقطع أو آيةٍ لا تُعطِي مَعْنى ؛ كمن يقرأ قول الله تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ البقرة: ١١ ؛ ويقف ، فهذا وَقْفٌ قبيح.

ومثل أن يقرأ : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ ﴾ الملك: ١٢ ؛ ويقف.

ومثل أن يقرأ : ﴿ فَلاَ أُقِيمُ بِمَا نُبُصِرُونَ ﴿ وَمَا لا نُبُصِرُونَ ﴾ الحاقة: ٣٩ ؛ ويقف عليها.

ومثل أن يقرأ : ﴿ أَمْلَكُو أَيْمَنُ عَلَيْنَا بَلِغَةً إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ القلم: ٣٩ ؛ ويقف عليها ... فهذه وما ماثلها وقوف قبيحة لا تُعطِي مَعْنى ، لعدم اكتمال الكلام والمعاني المرادة منها مكتملة متصلة.

### ٤ - وقفٌ قبيحٌ حرام:

وهو الوقف الموهِم الذي يُعطِي معنى مُحَرّمًا خاطئًا مخالفًا لمراد الله تعالى.

#### ٥ - وقف الازم واجب :

وهو الوقف لدفع الوهم ولدفع اختلاط المعاني ، ورمزه (م) في رسم المصحف ، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُوا ﴾ المائدة: ٦٤ ؛ فهنا يجب الوقف على كلمة (قالوا) ولا نصلها بما بعدها ؛ لأن ما بعدها ليس من كلام الكفار ؛ ولا علاقة له بما قبله ، وكقوله : ﴿ وَلَا يَحَنُنكَ قَوْلُهُمْ وَإِنَّ ٱلْعِنْ اللّهِ اللّهِ عَلَى العلامة (م) عند كلمة (قولهم) ؛ حَمِيعًا ﴾ يونس: ٦٠ ؛ فَهُنا يَلْزُم الوقف على العلامة (م) عند كلمة (قولهم) ؛ لأن ما بعدها ليس من كلام الكفار.

#### تلخيص الوقوف على "كلا "

القسم الأول: (ما لا يجوز الوقوف عليها ولا البداية بها) وهي المسبوقة بقول، أو المتبوعة بقسم أو توكيد وأتت في وسط الكلام. القسم الثانى: (ما يجوز الوقوف عليها ويجوز البداية بها) وهي الواردة في قوله تعالى:

- ١ ﴿عَهٰدَا ﴿ كَالَّهُ كَالُّهُ مِرْيِم: ٧٨ ـ ٧٩
  - ۲ ﴿عِزًّا ﴿ اللَّهُ كَالَّا ﴾ مريم: ۸۱ ۸۲
    - ٣ ﴿ تَرَكُتُ كَلَّا ۚ ﴾ المؤمنون: ١٠٠
  - ٤ ﴿ ثُمَّ يُنجِيهِ ﴿ اللَّهُ أَلَّكُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا
- ٥ ﴿ أَن يُدُخَلَ جَنَّهَ نَعِيمِ ١٩٠ كَلَّا ۗ ﴾ المعارج: ٣٩-٣٩
  - ٦ ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴿ اللَّهِ كَالُّكُ ۗ المدثر: ١٥ ـ ١٦
  - ٧ ﴿ صُحُفًا مُّنَشَّرَةً ﴿ ٥٠ كَالَّا ﴾ المدثر: ٥٦ ٥٣
- ٨ ﴿ يَعْسَبُ أَنَّ مَالَهُ وَ أَخْلَدُهُ ﴿ آَكُ كُلًّا ﴾ الهمزة: ٣ ٤

ففي هذه المواضع ل "كلا " يجوز الوقوف عليها ؛ ويجوز الوقوف قبلها ليبدأ بها ؛ ويجوز الابتداء بها (١).

<sup>(</sup>١) من البرهان بتصرف ١/ ٣٦٨ والاتقان للسيوطي ١٠٩/١.

٧.

#### وعلامات الوقف المتفَّق عليها في رسم المصحف هي :

- (م) علامة الوقف الواجب اللازم.
- ( لا ) علامة الوقف الممنوع القبيح.
- (ج) علامة جواز الوقف وجواز الوصل.
- (صلى) علامة جواز الوقف والوصل ، والوصل أولى.
  - (قلي) علامة جواز الوقف والوصل ، والوقف أُولى .

(١) هذه بعض الأمثلة ، وهي كثيرةٌ في القرآن ،ويجب التنبّه لها ، والتنبيه إليها مِن مسؤولية المعلّم والمقرىء.

## أمثلة من الوصول المحرمة والأشد تحريمًا

| الحكم         | الآيات الممنوع وصلها                                                                                    |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فمِثل هذه     | ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ١٠٠٠ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِئَبَ               |
| الآيات        | يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلَاوَتِهِۦ ﴾البقرة: ١٢٠ – ١٢١                                                      |
| لا يجوز       | ﴿ إِنَّكَ إِذًا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ الَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِئَبَ                  |
| وصلها         | يَعْرِفُونَهُ, ﴾البقرة: ١٤٥ – ١٤٦                                                                       |
| ببعض ؛        | · 5 · 🔻 ×399.                                                                                           |
| لأن وصل       | ﴿ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۖ اللَّهِ ٱلَّذِينَ                                    |
| الأُولى       | يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ ﴾البقرة: ٢٧٤ – ٢٧٥                                                |
| بالثانية في   | ﴿ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا مَنُواْ وَهَاجَرُواْ              |
| کل منها       | وَجُهَدُواْ ﴾التوبة: ١٩ ــ ٢٠                                                                           |
| يغيّر المعنى  | ﴿ إِلَّا جِنْنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ ٣٣ ۗ ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى                  |
| ؛ ويوهم       |                                                                                                         |
| بخلاف         | وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ ﴾الفرقان: ٣٣ – ٣٤                                                           |
| مراد الله ،   | ﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَىٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ۚ أَنَّهُمْ                           |
| والعياذ بالله | أَصْحَابُ ٱلنَّارِ اللَّ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴿ اللَّهِ عَافِر: ٧            |
| تعالى.        | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ ﴾ الحشر: ٧ – ٨ |

# الموصول والمفصول في الرســم العُثـمـاني

الموصول: هو كُلّ كلمتين مُتصلتين رسمًا.

والمفصول: هو كُلّ كلمتين مُنفصلتين رسمًا ، في الرسم العثماني ومعناهما ونطقهما واحد ، ولا فرق بينهما إلا في الرسم فقط.

ويجب معرفة الموصول والمفصول في رسم القرآن ، حتى نَعْرِف كيف <u>كيف</u> <u>نَقِف</u> على كلمات القرآن الكريم.

وقد اهتم العلماء والقُرّاء بالموصول والمفصول لغموضه وأهميته ، وبحثوه بحثًا موسعًا .. ؛ لأن الموصول لا يجوز قطعه ولا فصله ؛ ولا يوقف في أثناءه ؛ وإنما قبله أو بعده ، ومثال ذلك ؛ قوله تعالى: وقف في أثناءه ؛ وإنما قبله أو بعده ، ومثال ذلك ؛ قوله تعالى: وليكيلا تَحُنَوُوا ﴾ آل عمران: ١٥٣؛ فأصلها : (لكي لا)؛ لكنها رسمت بالرسم العثماني هكذا موصولةً ؛ فلا يجوز الوقف على (لكي) ولا البدء بـ(لا).

وفي الجدول الآتي خلاصةً شاملة ؛ لأحكام الموصول والمفصول :

# أمثلةٌ للكلمات الموصولات في الرسم القرآبي والتي لا يجوز قطعها ولا الوقف على الأول منها ؛ لوجوب اتباع الرسم العثماني

| الآية ـ مثال                                                                                                              | أصلها    | الكلمة  | د |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------|---|
| ﴿ إِلَّا نَنفِ رُواً ﴾ التوبة: ٣٩<br>﴿ إِلَّا نَنصُ رُوهُ ﴾ التوبة: ٤٠                                                    | إن_ لا   | ٳڵ      | ١ |
| ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوۤ الْإِلَّالَلَهُ ﴾ هود: ٢<br>﴿ أَلَّا نُنفِقُوا ﴾ الحديد: ١٠                                           | أن_لا    | ألاّ    | ۲ |
| ﴿ وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ ﴾ الجن: ١٦                                                                   | أن _ لو  | وألّو   | ٣ |
| ﴿ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُو مَّوْعِدًا ﴾ الكهف: ٨٤<br>﴿ أَلَن نَجْمَعَ عِظَامَهُ, ﴾ القيامة: ٣                                | أن ـ لن  | ألّن    | ٤ |
| ﴿ فَالَّهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمُّ ﴾ هود: ١٤                                                                               | فإن _ لم | فإلّم   | ٥ |
| ﴿ أَمَّا ذَا كُنُّمُ تَعْمَلُونَ ﴾ النمل: ٨٤                                                                              | أم_ ما   | أمّا    | ۲ |
| ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَتَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ البقرة: ١١٥<br>﴿ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ هُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ ﴾ النحل: ٧٦ | أين _ ما | أينما   | ٧ |
| ﴿ فَنِعِـمَّا هِيَ ﴾ البقرة: ٢٧١<br>﴿ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ ٤ ﴾ النساء: ٥٨                                | نعم _ ما | نِعِمّا | ٨ |

| الآية _ مثال                                                                                                                                                                                       | أصلها     | الكلمة | ٦  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------|----|
| ﴿ أَنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ خَيْرٌ ﴾ آل عمر ان: ١٧٨<br>﴿ أَنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبَهُم ﴾ المائدة: ٤٩<br>﴿ أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ﴾ المائدة: ٩٢<br>تكررت "أنّما" في القرآن قرابة ١٦ مرة | أن _ ما   | أنما   | ٩  |
| ﴿مِمَّ خُلِقَ ﴾ الطارق: ٥                                                                                                                                                                          | من _ ما   | مِمَّ  | ١. |
| تكررت في القرآن قرابة ٤٧ مرة ؛ هذه أمثلة منها :  ﴿ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ البقرة: ٧٤ ﴿ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ المائدة: ٨٤ ﴿ عَمَّا يَقُولُونَ لَيْمَسَّنَ ﴾ المائدة: ٧٣                      | عن ـ ما   | عمّا   | 11 |
| ﴿ بِثْسَكُمَا اَشْتَرُواْ ﴾ البقرة: ٩٠<br>﴿ بِثْسَكُمَا يَأْمُرُكُم ﴾ البقرة: ٩٣<br>﴿ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِي ﴾ الأعراف: ١٥٠                                                                      | بئس ــ ما | بئسما  | ١٢ |
| ﴿ وَمُمَّارَنَقُنْهُمُ يُنْفِقُونَ ﴾ البقرة: ٣<br>(تكررت "مِمّا" في القرآن ١١ مرة)                                                                                                                 | ومن _ ما  | ومما   | ١٣ |

| ﴿ كُلَّمَآ أَضَآءَ لَهُم ﴾ البقرة: ٢٠<br>﴿ كُلِّمَا رُزِقُوا ﴾ البقرة: ٢٥<br>(تكررت "كُلَّمَا" في القرآن ١٢ مرة)                                                                                                                      | کل _ ما    | كلما        | ١٤ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|----|
| ﴿ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ البقرة: ١١٣<br>﴿ فِيمَا اَخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ البقرة: ٢١٣<br>﴿ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عِ ﴾ النساء: ٢٤<br>﴿ فِيمَا إِن مَّكَنَّكُمْ فِيهِ ﴾ الأحقاف: ٢٦<br>وقد تكررت "فيما" في القرآن ٢٤ مرة. | في _ ما    | فیما<br>(۱) | 10 |
| ﴿ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ ﴾ البقرة: ١١٤<br>﴿ مِمَّن كَتَمَ شَهَادَةً ﴾ البقرة: ١٤٠<br>﴿ مِمَّنِ اَفْتَرَكَ عَلَى اللهِ ﴾ الصف: ٧<br>وقد تكررت "ممن" في القرآن ٣١ مرة.                                                        | ومِن ـ مَن | وممن        | 17 |
| ﴿لِكَيْلَا تَحْزَنُواْ ﴾ آل عمران: ١٥٣<br>﴿لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُّ ﴾<br>﴿لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُّ ﴾<br>الأحزاب: ٥٠<br>﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوًاْ عَلَى مَا فَا تَكُمُّ ﴾<br>الحديد: ٢٣                               | لكي ــ لا  | لكيلا       | 17 |

(۱) في سورة البقرة آية ٢٣٤ رُسِمت ( فيما فعلن ) موصولة ، وفي نفس السورة آية ٢٤٠ رُسمت الكلمة نفسها ( في ما فعلن ) مفصولة ، فَلْيُلاحَظ ذلك .

| هُمَالِ هَنَدَا ٱلْكِتَابِ ﴾ الكهف: ٩٩<br>هُمَالِ هَنْذَا ٱلرَّسُولِ ﴾ الفرقان: ٧<br>هُمَالِ هَنَوُلاَءِ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ ﴾ النساء: ٧٨<br>هُفَالِ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ ﴾ المعارج: ٣٦                                                             | ما ـ لامَ الجُرّ | مال (۱)   | ١٨ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------|----|
| ﴿ يَوْمَ إِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ آل عمران: ١٦٧<br>﴿ يَوْمَ إِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ النساء: ٢٤<br>﴿ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَ إِذِ لَخَدِيرٌ ﴾ العاديات: ١١<br>﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنُ يَوْمَ إِذِ كَخِيرٌ ﴾ العاديات: ٨<br>وقد تكررت "يومئذ" في القرآن "٦٥" مرة | يوم _ إذن        | يومئذ     | 19 |
| ﴿ وَأَنتُمْ حِينَهِ إِنْظُرُونَ ﴾ الواقعة: ٨٤                                                                                                                                                                                                                                            | حين _ إذن        | حينذ      | ۲. |
| ﴿ يَقُولُونَ وَيُكَأَنَّ اللَّهُ يَبْشُطُ الرِّرْقَ وَيُكَأَنَّهُ الْاَيْفُلِحُ الْكَنْفِرُونَ ﴾ القصص: ٨٢                                                                                                                                                                               | ويك _ أنه        | ويكأنه    | ۲١ |
| ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي ﴾ طه: ٩٤                                                                                                                                                                                                                                    | يا _ ابن _ أُم   | يبنؤم (۲) | 77 |

فهذه الكلمات السابقة: لا يجوز قطعها ؛ ولا يجوز الوقف على الأول منها ؛ ولو في حال الاضطرار، وذلك لوجوب اتباع الرسم العثماني.

(١) "ما" استفهامية ؛ و"ل" للجر ، وهي غير كلمة "المال" الذي هو المتاع.

(٢) وجاءت مفصولة في الأعراف : ١٥٠ ؛ قوله تعالى : ﴿ قَالَ أَبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي ﴾.

أمَّا ما عَدَا هذه الكلمات السابقة ؛ مما رُسِمَ مفصولاً ، ومما هو في نفس نطقها ومعناها ، فإنه يجوز قطعها ، ويجوز الوقف على الأول منها في حالة الاضطرار أو الاختبار أوالدرس .. ؛ ثم الاستئناف بها ، وذلك مثل: ﴿ أَن لَّمْ ﴾ البلد:٧، ﴿ أَن لُّو ﴾ الأعراف:١٠٠، ﴿ أَن لَّا ﴾ الأعراف:١٠٥ ، ﴿كَأَن لَّمْ ﴾ النساء:٧٣ ، ﴿ عَن مَّن ﴾ النور: ٤٣ ، ﴿ وَحَيْثُ مَا ﴾ البقرة: ١٥٠ ، ﴿ أَيْنَ مَا ﴾ البقرة: ١٤٨ ، ﴿ أَبْنَ أُمَّ ﴾ الأعراف: ١٥٠ ، ﴿ إِلْ يَاسِينَ ﴾ الصافات: ١٣٠، ﴿ وَلَاتَ حِينَ ﴾ ص: ٣ ، ﴿ وَإِن مَّا ﴾الرعد:٤٠، ﴿ لِكُنْ لَا ﴾النحل: ٧٠ والأحزاب ٣٧ ، ﴿كُلُّ مَا ﴾ النساء: ٩١ ؛ وإبراهيم ٣٤ والمؤمنون ٤٤ ، ﴿ فِي مًا ﴾ البقرة: ٢٤٠، ﴿ عَن مًّا ﴾ الأعراف: ١٦٦؛ وهي الوحيدة من هذا النوع ؛ في قوله تعالى: ﴿ عَن مَّا نُهُواْ عَنَّهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِءِينَ ﴾ الأعراف:١٦٦ فهذه الكلمات المفصولات: الصحيح فيها أن تُقرأ مُتّصلة وقفًا ووصلاً (وهي قرابة ٥٠ كلمة مع التكرار) ، ويجوز فصلها عند الاضطرار والتعلُّم ؛ لأنها مفصولة رسمًا ، لكن لا يصح تَعَمُّد الوقف على الكلمة الأُولي مِن غير ضرورة.

أما عند الضرورة ـ ككحّة أو تَعلّم ـ فيجوز الوقوف على الأُولى منهما للضرورة .. ثم الاستئناف بها وما بعدها (۱).

<sup>(</sup>١) انظر :الجزرية وشروحها ، وغاية المريد ص٢٣٩ ، وتيسير علم التجويد ص٢٤٢ .

#### أحكام الابتداء بهمزة الوصل

يوجد في القرآن الكريم كثيرٌ مِن الأفعال والأسماء المبدوءة بهمزة ، وهذه الهمزة تتأثر بالحرف الثالث من الكلمة ؛ لأنها همزة وصل لا تَظْهَر (١).

١ - (أما الأفعال): فتبدأ همزة الفعل بحسب حركة الحرف الثالث منه:

فإن كان <u>ثالثه</u> ( مضمومًا ) ضمةً أصلية ، بدأنا بهمزةٍ مضمومة ، مثل : اعْبُدُوا – اشْكُروا – اضْطُرَّ – اثْلُ – ادْعُ – اجْتُشَّتْ – اسْتُهْزِئ – اسْتُحْفِظُوا .

وإذا كان <u>ثالثة</u> ( مكسوراً أو مفتوحاً أو مضموماً ضَماً عارضاً ) بدأنا بهمزةٍ مكسورة ، وذلك نحو : اذهب – اقرأ – استغفر – استكبارًا.

Y - (أما الأسماء): فتبدأ دائمًا بهمزة مكسورة ، ومِن ذلك الأسماء السبعة وهي: ( ابن ، ابنه ، امرؤ ، امرأة ، اثنان ، اثنتان ، اسم) ؛ فهذه الأسماء تُكْسَر همزاتها عند البدء بها (٢). قال الإمام محمد ابن الجزري :

إِنْ كَانْ تَالِثٌ مِنَ الفِعْلِ يُضَمْ الأَسْمَاءِ غَيرَ اللام كَسْرُها وَفِيْ: وامْرأةٍ واسْمِ مَعَ اثنَتَيْنِ

وَابْداً بِهَمْزِ الوَصْلِ مِنْ فِعْلٍ بِضَمْ واكْسِرْهُ حَالَ الكَسْرِ والفَتْحِ وَفِي ابْنِ مَعَ ابْنَةِ امْرِئِ وَاثْنَيْنِ

<sup>(</sup>١) لم أَذكر همزة ( القطع ) لأن حكمها التحقيق دائما أينما وقعت ، انظر غاية المريد ص ٢٧٩ ، وعلم التجويد لأحمد الطويل ص ٢٠٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) كما في قوله تعالى: ﴿ أَسَّمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْبَيَمَ ﴾ آل عمران: ٤٥ ؛ يبدأ بكسر الهمزة : إسمه ؛ لأنه اسم ، وفي البقرة ١١٤ ومريم ٧.

#### أحكام الابتداء بالأفعال المهموزة

أولاً: هناك أربعة أفعال في القرآن هي: (ابنُوا، اثْتُوا، امْشُوا، اقْضُوا) فهذه الأفعال تبدأ بكسر الهمزة رغم أن ثالثها مضموم، وذلك لأن ضمة الثالث "ضمة عارِضةٌ "وليست أصلية، فمثلاً: امْشُوا، أصلها: امشيوا ؛ من امشي، واقضيوا من اقضى، .. وهكذا، قال السمنودي في منظومته:

وَحِيْنَمَا يَعْرِضْ فَاكْسِرْ يَا أُخَيَّ فِي ابْنُوا مَعَ اثْتُونِي مَعَ امْشُوا اقْضُوا إِلَىَّ

ثانياً: هناك أفعالٌ وأسماءٌ مهموزةٌ مبدوءة بالهمز؛ لكن لا نبدؤها بالهمز عند البدء بها ، وهي: ( أُؤْتُمِنَ \_ اثْتِنَا \_ اثْتُونِي \_ اثْتِ \_ اثْتُوا \_ ءالذَّكَرَينِ \_ ءَالْئَنَ \_ ءَاللَّهَ)؛ إنما نبدأها كالتالى:

- اؤْتُمِنَ): نبدأها بواو بعد الهمزة ، هكذا ( اوتمن ) لأنها مبدوءة بهمزة وَصْلِ
   مضمومة.
- ٢ (ائتنا ائتوْنِي ائتو ا ئتُوا): نبدأها بياء بعد الهمزة ، هكذا:
   (ایْتِنَا ایْتُونِي ایْتُوا)؛ أي نبدأ ها بهمزة و صل مكسورة ؛ لأنها مكسورة الهمزة.
- ح ( ءالذَّكَرَيْنِ \_ ءَالْئَنَ \_ ءالله ) : سَبَق بيان أنها تبدأ بأَحَدِ وجهين جائزين لخفص هما : ( التسهيل ، أو المد المُشْبَع ) ؛ والمُقدّم هو المدّ سِتّ حركات ، وذلك لكل القُرّاء أيضًا.

#### أحكام الاستعاذة والبسملة

#### للبسملة في أول السورة أربعة أحوال صحيحة وجائزة هي :

- الجميع : (أي يستعيذ ويقف ثم يبسمل ويقف ثم يبدأ السورة).
  - ٢ وَصْلُ الجميع: (أي وَصْل الاستعاذة بالبسملة بأول السورة).
    - حُوصْل الأول والثاني وفَصْل الثالث .
    - أصْل الأول وَوَصْلُ الثاني والثالث .

#### أما أحوال القراءة والبسملة بين سورتين فهي:

- ١ يجوز وَصْل آخر السورة بالبَسْمَلَةِ وبأول السورة بعدها.
  - ٢ و يجوز فصل الجميع.

أما وَصْل آخر السورة بالبسملة ثم يقف فهذا خطأ لا يجوز ؛ لأن البسملة تكون في أوائل السُّور وليس في أواخرها.

وأما السورة التي لا يجوز لها البسملة: فهي سورة التوبة (براءة)؛ لا يُبسمل في أولها ؛ لأن حديثها عن الكفار والمنافقين وقتالهم ، والبسملة رحمة ، ولا تَناسُب بين القتال والرحمة (١).

\_

<sup>(</sup>١) وذلك لعدم ورود الرواية بها ؛ ولأنها لم تُكتَب في المصحف ، نُقِلَ ذلك عن علي وابن عباس ، انظر الوافي شرح الشاطيبة ص٤٨ ، وعِلْم التجويد لأحمد الطويل ص ١٩.

### مخارجُ الحروف

<u>مخارج الحروف</u>: هي الأماكن التي تَخْرُج منها الحروف ؛ في الفم والحلق واللسان والشفتان عند نطق القرآن ، وستأتى.

والحروف : هي حروف العربية الـ (٢٨) وعليها زيادة حروف فرعيّة تجويدية أُخرى : كالإدغام ، والإظهار ، والإقلاب ، والإخفاء ، والغن ، والقلقلة ، والتسهيل ، والإمالة ، والإشمام ، والتفخيم ... فهذه كلها حروف لابد مِن ضبط مخارجها ليستقيم النطق ، وبالتالي يُفْهَم معنى القرآن.

وحروف العربية المعروفة تُسمَّى [حروف أصلية].

والحروف الزائدة المذكورة تُسمَّى [ حروف فرعية ].

وإلى ذلك أشار الإمام أحمد الطيبي (١) وقال:

وَاسْتَعْمَلُوا أَيضًا حُرُوفًا زائده على التي تَقَدَّمَتْ للفائده ثم عَدّها ...

وللحروف (١٧) مخرجًا ، وتَرجِع إلى خمسة مخارج رئيسية ، هي : الحلق ، والجوف ، واللسان ، والشفتان ، والخيشوم.

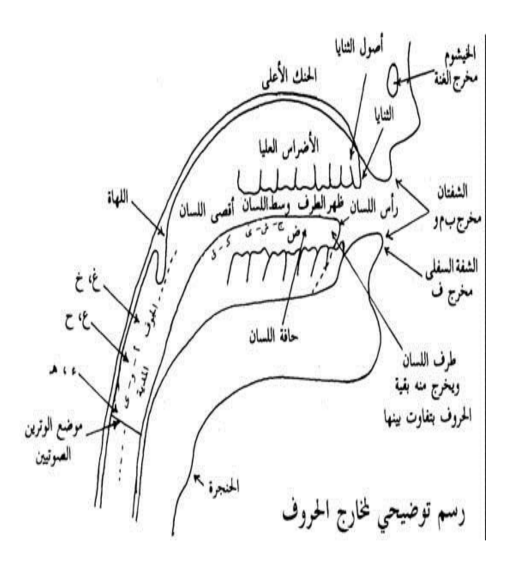
وفي الجدول التالي بيان المخارج الرئيسية ، وما يتفرّع منها مِن المخارج، وحروف كُل مخرَج:

<sup>(</sup>١) في منظومته (المفيد في التجويد) ؛ وهو مِن أعلام الشام في القراءات والفصاحة والخطابة ؛ تالم عند الله والخطابة ؛ وحمه الله (انظر تراجم الأعيان للبوريني ١/٩).

# جدول مخارج الحروف وحروف كل مخرج

| حروف کل مخرج                           | مخارج خاصة        | مخارج عامة |
|----------------------------------------|-------------------|------------|
| ا و ي/المديّة (حروف المد)              | الجوف             | ١ -الجوف   |
| خ غ                                    | أدناه             |            |
| ح ع                                    | وسطه              | ٢ -الحلق   |
| ء ھـ                                   | أقصاه             |            |
| ت د ر ز س ص ط ن                        | رأسه              |            |
| ض ل                                    | طرفاه             | ۳ -اللسان  |
| ج ش ي                                  | وسطه              | ۱ -اللسان  |
| ق ك                                    | أقصاه             |            |
| ب م و                                  | كِلا الشفتين      |            |
| ث ذ ظ ف                                | الشفة السفلى      | ٤ -الشفتان |
| ت د ط ف                                | مع الثنايا العليا |            |
| الغُـنّـة                              | ٥ -الخيشوم        |            |
| لمدتين ؛ وغنة الإدغام ؛ وغنة الإخفاء ) | ۰ احیسوم          |            |

وزيادة في التوضيح انظر الشكل التالي:



يجب إخراج كل حَرْفٍ مِن مَخْرجه المحدّد له مِن غير تجاوُزٍ ولا انحراف

# صِفَاتُ الحُروف

للحروف صفتان: ذاتية ، وعارضة ، العارضة: كالتفخيم والترقيق والإظهار والمدّ.. ؛ والذي يَهُمّنا هُنا "الصفات الذاتية" ؛ وهي ثماني عشرة صفة ، منها ثمان لا ضِدّ لها ، وهي : (الصفير، القلقلة ، اللين ، الانحراف ، التفشّي ، الاستطالة ، الغنّة ، التكرار(١)).

ومنها عَشْرٌ لها ضِدّ.

وقد جمع ابن الجزري هذه الصفات ؛ فقال :

صفاتها جَهرٌ وَرِخْوٌ مُسْتَفلْ مُنفَتحٌ مُصْمَتةٌ والضِدّ قُلْ

ثم سرردها وحُرُوفها...،

ولاحِظ : أن كل حرف من حروف الهجاء له الصفات الخمس كلها ، ومنها ما له سِت أوسبع صفات .

مثال : (الهمزة) من صفاتها : الجهر ، والشدة ، والاستفال ، والانفتاح، والإصمات .. وهكذا .

لكن : لا يَقِلَّ الحرف عن خَمس صفات ، ولا يزيد عن سبع.

والجدول التالي يوضح المراد ، ويجمع صفات الحروف وما يتعلق بها :

(١) والتكرار صِفَةٌ خاطئة ، والصواب ضبط اللسان على (الراء) حتى لا تكرر عِدّة راءات.

\_

#### جدول صفات الحروف

| ضدها وحروفه <sup>(۱)</sup>  | حروفها       | معناها             | الصفة     | م        |
|-----------------------------|--------------|--------------------|-----------|----------|
| الجهر، لبقية                | فحثه شخص سكت | جَرَيان النفس بها  | الهمس     | ,        |
| الحروف                      | (۱۰) حروف    |                    |           | 1        |
| التوسط (لن عمر)             | أجد قط بكت   | انحباس الصوت بها   | الشِّدة   | 1        |
| والرخاوة <sup>(٢)</sup>     | (۸) حروف     | المباش الطبوك به   | o saw i   | ١        |
| الاستفال و <b>الترقيق</b> ، | خص ضغط قظ    | استعلاء اللسان بها | الاستعلاء | <b>پ</b> |
| لبقية الحروف                | (۷) حروف     | لأعلى الحنك        | (التفخيم) | 1        |
| الانفتاح، لبقية             | ص ض ط ظ      | حصر الصوت بما في   | الإطباق   | 4        |
| الحروف                      | (٤) حروف     | الحنك              |           | 2        |
| الإصمات، لبقية              | فر من لب     | الخفّة والسهولة    | الإذلاق   |          |
| الحروف                      | (٦) حروف     | والفصاحة           |           |          |

(١) ضدها: أي صِفةً وحروفاً.

<sup>(</sup>٢) للشدة ضدان: هما (اللين) وحروفه: لن عمر، (والرخاوة) وحروفها ما عدا حروف الشدة واللين.

# الصَّفِيرِ والاستطالة والتَّفَشِّي

[ حروف الصّفير ] هي: (س ص ز) السين ، والصاد ، والزاي . لابد مِن سماع الصفير عند نُطقها ؛ كلّ منها بالصفة التي تناسبه.

[ وحَرْف الاستطالة ] هو: (ض) حرف الضاد ، لأن نُطْقَها الصحيح يستطيل ويستغلِظ ويملأ الفم والجوف ، ومَخْرَجه طَرَف اللسان مع الأضراس اليُسرَى العُلْيا غالبًا ، أو اليمنى.

[ وحَرْف التَفَشِّي ] هو (ش): حرف الشين ، سُمَّي كذلك لأنه عند نُطْقه يتَفَشَّى الهواء وينتشر في الفم والحَنك الأعلى كُلَّه.

ولمعرفة مَخْرَج كل حرف:

فإن ذلك يكون بإدخال الهمزة عليه ثم تَسْكِينه ، مثل : أَبْ ، أَتْ ، أَصْ ، أَقْ ، أَعْ ، أَعْ ، أَعْ ، أَعْ ، أَدْ ، أَجْ ...

#### القلقلة وحروفها وكيفيتها ومراتبها

القلقلة : هي تَقلقُل اللسان واضطرابه في المخرَج لتوضيح حُروف القلقلة حتى تَظْهَر له نبرة قوية.

وحروف القلقلة خمسة هي : ( قطب جد ) ، السواكن.

ويجب قلقلتها سواء في أول أو وسط أو آخر الكلمة ، مثل : اقترب ، العَبْد ، الخِياطْ ، حسابْ ، أحدْ ، الفلقْ ، البروجْ ، رطبْ.

أما كيفية القلقلة : ففي أدائها خلافٌ بين القراء ؛ والراجح مِن قولَي القراء أنها تتبع ما قبلها :

- فإن كان ما قبلها مفتوحاً أو ألفاً كانت أقرب (للفتح) ، مثل : أقرب ، حساب ، أحد...،
- وإذا كان ماقبلهامضموماً أو واواً فهي أقرب (للضم) ، مثل: اقتلوا ، الغيوب ، قعود .. ،
- وإذا كان ما قبلها مكسوراً أو ياءً فهي أقرب (للكسر) مثل : اقرأ ، إبليس ، شديد ...

#### وللقلقلة ثلاث مراتب حسنب مكان حرف القلقلة:

- ۱ ( صُغرى ) : إذا كان حَرْف القلقلة في وسط الكلمة ، أوفي آخرها مع الوصل ، مثل : مُزّقْتم ، رَطْبٍ ، عبد ، نُطْعم ..
- ٢ ( وُسطَى ) : عند الوقف على حَرْف القلقلة الساكن المُخَفَّف في آخر الكلمة ، مثل : حميد ، قريب ، كسَب ، أحد ، الفلق ، حساب ، واق ...
- ٣ ( کُبری ): عند الوقف علی حَرْف القلقلة المشدَّد في آخر الكلمة المثقلة ، مثل : الحجّ ، الحقّ ، وتَبّ ، الدوآبّ ، حاجَّ ، حادَّ ، ... فهذه الحروف المشدّدة ، عند الوقف عليها تَجْمَع بين الشِّدة والقلقلة. وسمّيتْ كُبرى : لأنه لابد فيها مِن تشديد الحَرف وقَلْقَلَته معًا.

# المتماثلان والمتجانسان والمتقاربان

المتماثلان): هما الحرفان المتفقان اسمًا ومخرجًا وصفةً.
 وحكمهما: الإدغام ليصيران حرفًا واحدًا مُشدَّدًا ..

مثل: (ل ل) (ب ب) (ك ك) ، بشرط أن يكون الأول منهما ساكنًا ، ويسمى إدغام مثلين صغير ، كقوله تعالى : بل لهم ، إذهب بكتابي ، هل لكم ، وهم مّن ، يدرككم ، يوجهه ، إذ ذّهب ، لا تأمنًا ، ما مكنّى (۱).

أما إذا كان الأول منهما متحركًا ؛ فإنه يجب الاظهار ؛ وذلك كقوله: ﴿ أُولَتِهِكَ كُتَبَ ﴾ المجادلة: ٢٢

٢ - (المتجانسان): هما الحرفان المتفقان مخرجًا ، لكن يختلفان صفة .
 وحكمهما: الإدغام أيضًا ، مثل: (دت) (ت ط) (ذظ) (ذث) (ب م).
 كقوله تعالى: قد تبين ، أثقلت دّعوا ، همت طّآئفة ، آمنت طّائفة ، إذظّلم ، يلهث ذلك ، اركبْ مّعنا ، مَهدْتُ.

- إلا ثلاث كلمات: (بسطْتُ ، أحطتُ ، فرطتُ ) فلها حُكُمٌ خاص بها، هو الإدغام الناقص وليس الكامل ؛ حيث يبقَى للطاء فيها بعض صفتها ، كما مضى توضيحه في موضوع صفات الحروف.

<sup>(</sup>١) (تأمنا) في سورة يوسف آية (١١) أصلها تأمننا فأُدغِمَتْ ، و(مكني) في سورة الكهف آية (٩٥) أصلها مكنني ، فأُدغِمتْ النونان.

٣ - (المتقاربان): وهما الحرفان المتقاربان مخرجًا ؛ والمتشابهان صفةً.
 وحكمهما: وجوب الإظهار، ولا يجوز الإدغام مطلقًا، مثل: (ت ث)
 (دس) (دظ) (ذت) (ذج)، بخلاف المتماثلين والمتجانسين.

كقوله تعالى: كذبت تُمود، قد سَمع، فقد ظَلم، إذْ جَاؤكم، اتخذْتُ، اضْطُر، أوَعَظْتَ، أفضْتُم. (١).

ففي هذه الأمثلة لا يصح إدغام التاء في الثاء ؛ ولكن يُنطق كل حرف على حدته بكامل صفته ، كذلك "الدال" لا تُدغم في السين ولا في الظاء ؛ ولكن تُنطق كاملة مُقلقَلة مفصولة عن الحرف بعدها .. وكذا باقي الأمثلة.

<sup>(</sup>١) المتباعدان هما المتباعدان صِفَةً ومخرجًا ، ولا إدغام مع التباعد ، ولهذا الباب تفصيل واسع ، لخصت منه ما رأيت فه الكفاية.

### مسائل هامة حول المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين

(١): المتماثلان والمتجانسان يجب فيها الإدغام ، أما المتقاربان فيجب فيهما الإظهار لحفص ؛ إلا في بعض الحالات.

(٢): المتماثلان والمتجانسان والمتقاربان قد يكونان في كلمة واحدة ؛ كقوله تعالى: ﴿ يُدِرِكَكُم ﴾ النساء: ٧٨ ، وقد يكونان في كلمتين منفصلتين ؛ كقوله تعالى : ﴿ قَدْ سَمِعَ ﴾ المجادلة: ١.

(٣) : يختلف الحُكم إذا كان الحرفان المتماثلان أو المتجانسان أو المتقاربان متحركين غير ساكنين.

ففي حالة كونهما متحركين: يجب إظهارهما عند حفص ، ولا يجوز الإدغام ؛ كقوله تعالى: ﴿ سَلَكَ مُنْ اللهِ المدثر: ٢٤ ، ﴿ الرَّحِيمِ ۞ مَالِكِ ﴾ الفاتحة: ٤ ، ﴿ إِنَّهُ, هُوَ ﴾ البقرة: ٣٧ ، ﴿ الصَّالِحَاتِ طُوبَىٰ ﴾ الرعد: ٢٩.

لكن : إذا كانا ساكنين أو أحدهما ساكن والآخرمتحرك فإنه يجب (الإدغام) ؛ كما سبق في المسائل السابقة.

(٤) : قد يكون المتماثلان حَرْفي مَدّ ، إما (ياء وياء) ، كقوله تعالى :

﴿ قَالَ يَكْلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ يس: ٢٦.

﴿ ٱلَّذِي يَرَىكَ ﴾ الشعراء: ٢١٨.

﴿بِهِ - يَسْتَهُ زِءُونَ ﴾ الأنعام: ٥.

﴿ٱلَّذِي يَدُعُ ﴾الماعون: ٢.

﴿ ٱلَّذِي يُوسَوِسُ ﴾ الناس: ٥.

أو ( واو بَعْدها واو )، وأمثلتها كثيرة ، كقوله تعالى:

﴿ تَفْعَلُواْ وَلَن ﴾ البقرة: ٢٤.

﴿ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ﴾ البقرة: ٢٥.

﴿ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾النحل: ٤٢.

﴿ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ ﴾ النحل: ٣٤.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ﴾ الشعراء: ٢٢٧.

ففي حالات تقارب حروف المد هذه يجب الإظهار والتوضيح وتمكين الأول منهما ؛ يُمَد بمقدار حركتين ، ولا يجوز الإدغام ؛ حتى لا يدخل الأول في الثاني ؛ وحتى لا يزول المد الطبيعي بالإدغام.

(٥): المسألة الخامسة: وهي مُستثناة مِن سابقتها عندما يكون (واوان) الأول منهما حَرْفُ لِيْنِ مسبوقٌ بفتح ، (أي: مَدُّ لِين)، ففي هذه الحالة يجب الإدغام بخلاف ما سبق ، كقوله تعالى:

﴿ عَصُواْ وَّكَانُواْ ﴾ البقرة: ٦.

﴿ ءَاوُواْ وَّنْصَرُواْ ﴾ الأنفال: ٧٢.

﴿ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّٱلَّذِينَ ﴾ النحل:١٢٨.

﴿ فَنَادُواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاسِ ﴾ ص: ٣.

فهنا وجب الإدغام لتكون واوًا واحدة مشددة ؛ لأن المدَّ في الكلمات (عصَوا) (آوَوا) (اتقَوا) (فنادَوا) مَدُّ لِين ، حيث سُبقت الواو بفتح، والواو الثانية مفتوحة ، فصار ساكنًا بين مفتوحين ؛ فَوَجَبَ تشديد الثاني حتى تتقارب الفتحتان ويتضح النطق ويَسْهل.

لاحِظْ في الآيات أعلاه ـ في الرسم العثماني ـ كيف جاءت "الواوالثانية" مشددَّة ؛ للدلالة على وجوب إدغام الواو الأولى فيها.

#### التفخيم والترقيق

التفخيم: هو تغليظ بعض الحروف عند النطق بها.

والترقيق: ضد التفخيم.

هناك حروفٌ مِن طبيعتها التفخيم ، فتكون لها فخامة في نُطقها ، وتُسمّى حروف الاستعلاء ، وتُؤثّر فخامتها وقوّتها على الحروف التي تجاورها.

وسُمِّيتْ حروف ( استعلاء ) لأن آخر اللسان يَستعْلِي إلى مُلامسة أقصى الحَنك فَيُعْطِي هذه الحروف فخامة في لفظها .

وحروف الاستعلاء سبعة ؛ جُمِعَتْ في قولهم : ( خص ضغط قظ ).

فهذه الحروف يجب <u>تفخيمها</u> ونُطقها مُستعلِية مُغلَّظة، ولاتُرَقَّق؛ لأنها لا تأتي في النطق إلا مُفخّمة قويّة ..

ويجب تفخيم الألف التي تأتي بعد هذه الأحرف ؛ مثل : (الضَّالَّين) (صَالِحاً) (خَالِص) (قَال) (طَال) (ظَالم) ...(١).

كذلك يجب تفخيم غُنّة النون المخفاة إذا جاء بعدها حرف استعلاء ؟ مثل: (مِنْ قَبل) (مِنْ صَلصال) ( مِنْ طِين ).

\_

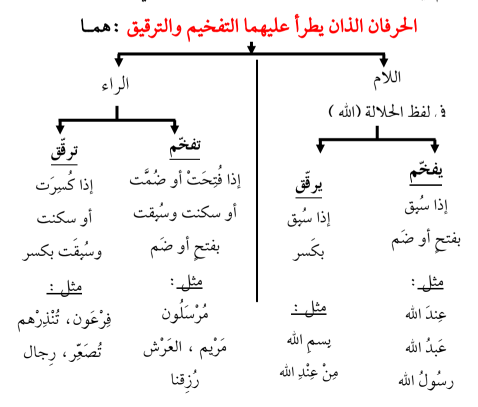
<sup>(</sup>١) والتفخيم درجات، فأعلاها ما كان استعلاءً بعده ألف، مثل "قال"، ودونه المفتوح، ودونه المضموم، ودونه الساكن ودونها كلها المكسور، مثل: "قيل".

#### حُكم ( اللام ) عند حفص :

اللام في رواية حفص مُرَقَّقة ، ولا يجوز تغليظها ولا تفخيمها ، بل تُرقَّق في أي موضع كانت ؛ سواء أكانت مُشكدة أومُخَففة.

مثل: الصّلاة ، فِصَالاً ، فَطَل ، بَطَل ، إصْلاحٌ ، فَصَّل ، مُفَصَّلاً ، طَلَا ، مُفَصَّلاً ، طَلَا ، طَالَ ، الطّلاق ، بظَلاّم ، يُظْلَمون ، ظَلَم ، مُعَطّلة ، يَصْلاها ، تَصْلَى ... فاللام في هذه الكلمات ونحوها من كلمات القرآن الكريم ؟ تُنطق مُرَقّقة من غير تفخيم.

ويُستَثنَى مِن ذلك اللام في لفظ الجلالة " الله " المسبوق بفتح أوضم ، فإنها تُفَخّم في هذه الحالة ؛ وذلك لِكلِّ القُرَّاء .. وسياتي بيان ذلك.



#### ملاحظات حول بعض الراءات

- (۱) هناك خمس كلمات تُفَخّم (الراء) فيها رغم سبقها بكسر، ذلك لأنه أتى "بعد الراء" فيها حرف تفخيم فتُفخّم لمجاورتها له، وهي: ﴿فِرْقَةِ ﴾التوبة: ١٢٢، ﴿قِرْطَاسِ ﴾الأنعام: ٧، ﴿ وَإِرْصَادًا ﴾ التوبة: ١٠٧، ﴿ فِرْصَادًا ﴾ النبأ: ٢١، ﴿ لِبَالْمِرْصَادِ ﴾ الفجر: ١٤، فهذه الكلمات فُخّمَتْ فيها الراء تبعًا لما بعدها وهو حرف التفخيم ـ الصاد ـ في نفس الكلمة.
- (٢)- الكلمتان: ﴿ ٱرْجِعُ ﴾ يوسف: ٥٠ ، ﴿ أَمِر ٱرْبَابُواْ ﴾ النور: ٥٠ ؛ ونحوهما وتصاريفهما ؛ يجب تفخيم الراء فيها ؛ لأنه الأفصح ؛ ولأن الكسر قَبْلَها كسرٌ "عارِضٌ " وليس أَصْلي.
- (٣) الكلمتان: ﴿ يَسِرِ ﴾ الفجر: ٤، ﴿ ٱلْقِطْرِ ﴾ سبأ: ١٢؛ الأرجح أن تُرقّق فيهما الراء.
- (٤) الكلمة : ﴿ فِرْقِ ﴾ الشعراء: ٦٣ ؛ في رائها جواز التفخيم والترقيق ؛ والله المنفصل عنه والتفخيم ؛ وهو الأرجح فيها ، خاصة مع قصر المنفصل.

(٥) - كلمة: ﴿ مِّصْرَ ﴾ في سورة يوسف ٢١، ٩٩ ؛ وفي الزخرف ٥١ ؛ لاتُرقّق راؤها أبدًا لا وصلاً ولا وقفًا ؛ لوقوع حرف التفخيم (الصاد) قبل الراء.

بعكس قوله تعالى: ﴿ سِحْرٌ ﴾ المائدة: ١١٠؛ وفي غيرها من السور (تكررت في القرآن ١٢ مرة) ، وقوله تعالى : ﴿ كِبُرٌ ﴾ غافر: ٥٦ ؛ فإن الراء في هاتين الكلمتين وما شابههما تُرقق عند الوقف عليهما ، ولا تُفخّم؛ لأن (الباء والحاء) حرفان مُرَققان لا تأثير لهما في ترقيق الراء مع الكسرة السابقة لهما.

- (٦) كلمة: ﴿ بِٱلنُّذُرِ ﴾ القمر: ٣٦،٣٣،٢٣ ؛ تُفخّم راؤها عند الوقف عند الوقف عليها ، وتُرقّق عند الوصل لأنها مكسورة وصلاً.
- (٧) الراء الساكنة إذا جاءت في كلمة وبعدها حرف استعلاء (في كلمة أخرى) فإنه يجب ترقيقها ؛ وذلك في ثلاث كلمات ؛ هي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَكَ ﴾ لقمان: ١٨ ، ﴿ فَأُصَيِرُ صَبْرًا جَمِيلًا ﴾ المعارج: ٥ ، ﴿ أَنَ أَنذِرُ فَوَمَكَ ﴾ نوح: ١ ؛ فالراء في هذه الكلمات الثلاث ترقق ؛ لأن حرف التفخيم بعدها جاء في كلمة أخرى ؛ وليس في نفس الكلمة ..

والقاعدة: أن الراء لا تتأثر بحروف الاستعلاء إلا إذا كانت في كلمة واحدة.

- (٨) ـ الراء في كلمة: ﴿ بَعَرِنها ﴾ هود: ١١ ؛ تُرقق بسبب إمالة الألف بعدها ؛ في هذه الكلمة فقط عند "حفص" رحمه الله ، حيث أمال الألف هنا إلى الياء ؛ فكانت الإمالة سبب لترقيق الراء ، ووضِع تحت الراء العلامة ( ◊) للدلالة على الإمالة والترقيق.
- (٩) ـ تُرقق الراء أيضًا إذا تطرفت وسُبقَت بياء ؛ مثل : قدير ، خبير ، بصير ، قطمير .. ، إلا إذا وقفنا عليها بالرَّوم ؛ فإنها تفخّم ؛ مثل: الكبيرُ.

\* \* \*

#### مختصر أحكام التفخيم والترقيق وحروفه

| (٢)           | (0)          | (٤)          | (٣)                          | (٢)          | (1)            |
|---------------|--------------|--------------|------------------------------|--------------|----------------|
| تفخيم غنة     | تفخيم        | تفخيم الراء  | تفخيم                        | تفخيم        | تفخيم اللام    |
| الإخفاء إذا   | حروف         | في كلمة      | الراء في                     | الراء        | في لفظ         |
| كان بعدها     | الاستعلاء    | (فِرْق)      | هذه                          | ٠            | الجلالة        |
| أحد حروف      | (خص          | (الشعراء ٦٣) | الكلمات                      | إذا فُتِحَتْ | (الله) إذا     |
| الاستعلاء     | ضغط قظ)      | فالراء فيها  | الخمس:                       | أو ضُمَّتْ   | سُبِق بفَتح أو |
| ق ـ ص ـ ظ     | فهذه         | تفخم تبعاً   | ( فِرْقه )                   | أو سُبِقَتْ  | ضَم            |
| مثل :         | الحروف       | '            | _                            | بفتح أو      | مثل :          |
| ( مِنْ قُبل ) | السبعة       | لفخامة       | (قِرْطاسِ)                   | ضم           | عبدُ الله      |
| (مِنْ         | مُغلَّظة     | القاف.       | (إرْصَادا)<br>( ثُــــَاداً) | مثل:         | عندَ الله      |
| صَلْصَال)     | دائمًا.      | وهذا أحد     | (مِرْصَادا)                  | مَرْيم       |                |
| ( مَنْ ظَلَم) | وتفخيم       |              | (لبلمِرْصَا)                 | العَرْشَ     |                |
| ·             | "الألف"      | وجهين        | فالراء فيها                  | يَخِرُّوْنَ  |                |
| فالغُنّة هنا  | الواقع بعد   | جائزين فيها  | (تفخم)                       | 3, "         |                |
| تفخم تبعًا    | هذه الحروف   | ، الثاني هو  | تَبعًا                       |              |                |
| لما بعدها     | مثل:<br>ناله | ترقیقها ،    | لفخامة                       |              |                |
| وليس غير      | خالص<br>صالح | والتفخيم     | الصاد                        |              |                |
| هذه، لأن      | ضالين        | المقدم خاصة  | بعدها                        |              |                |
| خغ            | قال ، ظالم   | مع قصر       | •                            |              |                |
| حرفا إظهار    | غالب         | المنفصل      |                              |              |                |

وما عدا هذه الحالات فليس إلا الترقيق : سواء في اللام، أو الراء، أو الإخفاء.

#### أحكام اللام الساكنة

اللام الساكنة : هي لام الفعل التي تأتي في وسط بعض الأفعال ، أو آخرها مثل : (أنزلْنا ، قُلْنا ، جعلْنا ، توكلْنا ، قلْ نَعم ).

فهذه اللام الساكنة : يجب إظهارها وتوضيح نطقها ساكنة ، ولا يجوز إدغامها في النون. أما (اللام في أول الاسم): فهي :

١ - الشمسية: وهذه يجب إدغامها فيما بعدها، مثل: (الطَّارق، الشَّمْس)..

٢ - القمرية : وهذه يجب إظهارها، مثل : (الحَجّ، القَمَر) ..

وحروف اللام القمرية هي: ( إبْغ حَجّك وَخَف عَقِيْمَه ) ؛ وما عداها حروف اللام الشمسية التي تُدغَم معها اللام.

#### وفي الجدول التالي بيان لأحكام اللام الساكنة:

| في آخر الكلمة                                               | في وسط الكلمة                                               | الكلمة            | في أول   |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------|----------|
| ا -تدغم في مثلها وفي الراء<br>مثل: (قُلْ لَّكُم)(قُل رَّبِ) | يجب إظهارها<br>مثل : قُلْنَا ، ومثل: لام                    | قمرية<br>ا        | شمسية    |
| ٢ - وتظهر مع باقي الحروف ؛                                  | ملل . فلنا ، وملل . لام الأمر: ( وَلْيُوفُوا ) (وَلْتَأْتِ) | ا<br>ي <i>ج</i> ب | ا<br>يجب |
| مثل: ( بَلْ أَنتُم )( هَلْ تُجْزَوْنَ ) ( أَ                | (فَليَمْدُد) فهذه يجب إظهارها                               | إظهارها           | إدغامها  |

<sup>(</sup>١) علماً أن لام (هل) و(بل) هي لام حرف ؛ وحُكْمها كحكم لام الفعل تمامًا ؛ إظهارًا وإدغامًا ، ولم يأت في القرآن لام "هل" بعدها راء.

-

# الرَّوم والإشمام

الأصل في الوقف أن يكون بالسكون ، لكن قد يكون الوقف بالحركة ، وذلك لإظهارها وتبيينها للمتعلم والرائي.

[ فالرَّوم ] : هو تحريك ( الضمة والكسرة) بصوت يسمعه القريب دون البعيد ، مثل : يَوْم الدِّيْن ، وَإِيّاكَ نَسْتَعِيْنُ ، السَّمَاءُ ..

[ والإشمام ] : هو ضم الشفتين فقط بدون صوت للدلالة على (الضمّة).

#### ملاحظات:

- الإشمام) يكون بعد تسكين الحرف الموقوف عليه، مثل: مُزْدَجَرُ، تُسكّن الراء ؛ ثم تُضم الشفة.
  - ٢ (الرُّومُ) يكون مع الضمة والكسرة ، (والإشمام) يكون مع الضمة فقط.
    - ٣ [ الفتحة ] ليس معها رَومٌ ولا إشمام.
    - ٤ -مع الروم : يمتنع المد العارض ، لأن الجزء مِن الحركة كالوصل.
      - ٥ مع الإشمام: يجوز مَدّ العارض، لأن الإشمام حركة مَرْ ئيةً بلا صوت.
- ٦ -الكلمة: ﴿ لَا تَأْمَنَا ﴾ يوسف: ١١، يجب الإشمام فيها على النون، للدلالة على حركة النون الثانية المدْغَمة ؛ لأن أصل الكلمة (لا تأمننا) فأدغِمت النونان.

وعلامة الإشمام في بعض المصاحف الشكل: (♦) فوق الحرف ؛ كما في الكلمة السابقة.

#### الحركات الإعرابيّة الثلاث

الحركات الإعرابية الثلاث هي : ( الفتحة ، والضمة ، والكسرة )، وهي حركاتٌ أصلية ، وتُنطَق مِن غير قَصرٍ ولا إشباع .

ف[ الفتحة ] لا يجوز إشباعها حتى تُقارب الألف ..

و[ والضمة ] لا يجوز إشباعها حتى تُقارِب الواو ..

و[ الكسرة ] لا يجوز إشباعها حتى تُقارب الياء ..

قال الإمام الطيبي في منظومته (۱):

وَعِنْدَ نُطْقِ الْحَرَكاتِ فَاحْذَرَا نَقْصاً أَوِ اشْبَاعًا أَوْ أَنْ تُغَيِّرا

والقاعدة المعروفة عند القراء:

(أنه لا يُبتدأ بساكن ولا يوقف على متحرك)

فالابتداء والوصل يكونان بالحركة ؛ والوقوف يكون بالسكون.

(١) سبقَت الاشارة للمنظومة وناظمها ؛ وأنه من أعلام القراءة والتجويد ت ٩٧٩ ؛ رحمه الله.

# أحكام النون والميم المشددتين

النون والميم المشدَّدتان (ن، م) حُكمها هو "الغَنّ " بمقدار حركتين كاملتين بحركة الأصبع وقفًا ووصلاً ؛ ولا يصح نقص غُنّتها عن الحركتين.

والغُنّة: هي صوتٌ جميلٌ يَخْرُجُ من الأنف عند نطق النون والميم المشددتين، وهو جزء من أصل الحرف المشدد؛ يختل بتركه.

مثل: [ إِنّ \_ ثمّ \_ جهنّم \_ هَمّتْ به \_ لاتُخْرِجُوهُنَّ ] وهكذا .. (١)

(١) مِن الأحكام الواجب مَعْرفتها والتفريق بينها لأهميتها ولكونها الأكثر وقوعًا عند التلاوة:

١ - أحكام النون والميم المشددتين في القرآن (نّ، مّ).

٢ - أحكام الميم الساكنة في القرآن (مْ).

 $<sup>^{\</sup>circ}$  - أحكام النون الساكنة والتنوين في القرآن (  $^{\circ}$  ) .

#### أحكام الميم الساكنة

للميم الساكنة (مْ) ثلاثة أحكام ؛ حسب الحرف الذي بعدها ؛ وفي الجدول التالي الأحكام الثلاثة "للميم الساكنة" :

| الإظهار الشفوي              | إدغام المثلين الصغير   | الإخفاء الشفوي   |
|-----------------------------|------------------------|------------------|
| إذا جاء بعد الميم الساكنة   | إذا جاء بعد الميم      | وذلك إذا جاء بعد |
| باقي الحروف ؛ وهي           | الساكنة حرف (م)        | الميم الساكنة    |
| ٢٦ حرفًا الباقية ،          | مثل :                  | حرف ( <b>ب</b> ) |
| مثل:                        | ( هُمْ مِّن )          | مثل :            |
| ( هُمْ فِيه ) ( هُمْ لَهُ ) | ( مِنْهُم مَّن )       | ( هُمْ به )      |
| ( حَلَقَكُمْ فَمِنْكُم )    | فالميم مع الميم تصيران |                  |
| ( هُمْ عَلَى )              | ميماً واحدة مشددة      | ( هُمْ بِذِكر    |
| وآكد هذه الحروف إظهاراً     | تُغَنَّ بمقدار حركتين  | الرحمن)          |
| مع الميم حرفي (و ، ف) لأن   | على بعدي الم           |                  |
| لهما نفس مخرج الميم.        |                        |                  |

#### تنبيهات:

- سُمّي "الاخفاء الشفوي لأن الميم شفويّة ؛ مَخْرَجها مِن الشّفَتين.
  - الإخفاء والإدغام الشفويين يكونا بمقدار حركتين كاملتين (١).

(١) انظر أنواع الإدغام ؛ فيما يأتي.

#### أحكام النون الساكنة والتنوين

( ( ) **(Y) ( T** ) (1) الإقلاب الإظهار الإخفاء الادغام (هـو نطـق النـون | هـو : ( إدخال حرف في حرف | (هـو قلـب | (هو نطق النون أو ليصيرا حرفًا واحدًا مشددًا ). النوين مخفاة بين الساكنة والتنوين الساكنة أو الإظهار والإدغام واضحتين ظاهرتين حروفه : يرملون. ؛ إذا جاء بعدها التنوين ميمًا بلاغُنـة إذا جـاء ليغنة : ينمو . ويغير غنة : ل ، ر. مثل: (فَمَنْ يعمل)(خَيْرًا يَرَه) إذا جــاء أحـــد الحـــروف بعدها أحد حروف (مِن مّسَد) (ووالدٍ وما) التالية: ت، ث، الإظهار) ؛ وهي : بع\_\_\_دها الحرف "ب" ومثاله بغير غنة : ج، د، ذ، ز، س، ء هه ع غ ح خ <u>مثل</u>: (أَن لَّن) (مِن رَبِّهم) مثل : (مِنْ أَهْل) ش، ص، ض، ط (غَفُوراً رَّحِيماً) (مَنْ بَخِل) (غُاسِق إِذا) ، ظ، ف، ق،ك) مثل: (مَنْ تَقُلَت) (حِلٌّ بِهَذَا) ملاحظة : يستثنى أربع كلمات (يَنْهِي) تُظهَر النون فيها ولا تدغم في (مَنْ طُغَى) (بذَنْبهم) (نَارُّ حَامِيَة) (مِنْ قَسْوَرَة) (مِنْ خُوف) وعلامة الياء بعدها ، وهي : (نِعْمَةٌ تُجْزَى) دُنْيًا ، قِنْوَان ، صِنْوان ، بُنْيَان . الإقلاب(م) (مِنْ حكيم) (أَنْعَمْتَ) (حُباً جَما) وذلك لاجتماع النون والياء في فوق الباء ، (إنْسٌ قَبْلَهم) \* (وَاسِعٌ عَلِيم) وتُراعى غُنته كلمة واحدة.

جُمعت حروف الإخفاء في أوائل هذا البيت :

صف ذا ثنا كم جاد شخص قد سما دم طيبا ، زد في تقى ، ضع ظالما

#### أنواع الإدغام

يلزم التفريق بين أنواع الإدغام:

الادغام (الشفوي): وهو إدغام "الميم الساكنة" في الميم بعدها، ويسمى: إدغام المِثْلين الصغير.

والادغام (الحقيقي): وهو إدغام "النون الساكنة" في أحد حروف الادغام "يرملون".

والادغام (التام): وهو إدغام الحرفين المتقاربين صفةً ومَخرجًا؛ إدغامًا كاملاً، مثل: (وَدّتْ طَّائِفةٌ)، (نخلقكّم)، ففي هذين المثالين أُدغِمت التاء في الطاء؛ والقاف في الكاف .. إدغامًا كاملا.

والادغام (الناقص): وهو الذي يبقى للحرف الأول فيه بعض صفته؛ ولا يُدغم إدغامًا كاملاً؛ ويسمى "الاطباق"؛ ويكون عند التقاء "الطاء" و "التاء"؛ كما في قوله تعالى: ﴿ بَسَطَتَ ﴾ المائدة: ٢٨؛ ﴿ أَحَطَتُ ﴾ النمل: ٢٢، ففي هاتين الكلمتين وما شابههما ؛ يبدأ القارئ بالطاء يُطبق عليها و يختم بالتاء ؛ من غير قلقلة ولا فصل بينهما.

#### المدود وأحكامها

المُدّ : هو إطالة الصوت بحرف المد عند وجود سبب المد ؛ من همزِ أو سكون.

وحروفه: (الألف، والواو، والياء)؛ الساكنة المدّية.



| المد الفرعي |        |        | لأصلي   | المدا |       |        |
|-------------|--------|--------|---------|-------|-------|--------|
|             | بسبب   | بسبب   | مد      | مد    | مد    | مد     |
|             | السكون | الهمزة | التمكين | العوض | الصلة | طبيعي  |
|             |        |        |         |       |       | ٠ ۶ ٠. |

١ ـ متصل : (٥ حركات).

٢ ـ منفصل : (٢أو ٤أو٥ حركات)

٣ ـ مَدُّ بَدَل : (حركتان).

١- عارض للسكون. ٢- مَدّ لِيْن.

٣ ـ مدُّ لازم (بأنواعه) . \*

- الأصلى بأنواعه يمد فقط حركتان ؛ لا بسبب الهمز :

يزيد ولا ينقص عنهما.

ـ الصِّلَّة : (صلة الهاء) :

صِلةٌ صُغرى : الهاء ليس بعدها همزة.

وصِلةً كُبرى : الهاء بعدها همزة ؛ وهذه بسبب السكون :

من قبيل المنفصل.

العوض : أي عن التنوين عند الوقف عليه.

◊ العارض للسكون واللين يمدان (٢أو ٤أو٥ حركات)، واللازم بأنواعه يمد (٦).

وينقسم المدّ في جملته إلى قسمين : (طبيعي) و (فرعي).

القسم الأول: مَدُّ طبيعي: أي عَلَى طبيعته وأَصْلِه ؛ ويَدَّ بمقدار حركتين فقط، مثل: مَالِكِ ـ الضحى.

ومِن الطبيعي ـ الذي لا يُمَدّ أكثر من حركتين ـ المدود التالية :

- أ مَد (العوض) عن التنوين عند الوقف على الحرف المنوّن ، فيُعوَّض عن التنوين عند الوقف بالمد حركتين مثل : ( عَلِيْمَا \_ حَكِيْمَا \_ قَوِّيَا ).
- ب مَدّ (البدل) الذي أُبدلتْ فيه الهمزة الثانية في بعض الكلمات بألف ؛ وذلك مثل: ﴿ عَامَنَ ﴾ غافر: ٣٨.
- ج مَد (الصلة الصُغرى): وهي الهاء ليس بعدها همزة ، لا تُمَد أكثر مِن حركتين ، مثل: ﴿ إِنَّهُ مُوَ ﴾ البقرة: ٣٧، ﴿ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ﴾ التوبة: ١٠.

## القسم الثاني: مَدُّ فرعي:

وسُمِّيَ فَرعيًا لأنه يَدْخُل على حَرْف المدَّ عوامل وأسباب تُخرجه عن طبيعته وتوجب الزيادة في مَدَّة ، حتى تأخذ الحروف مخارجها وحَقَّها في النُطق والأداء.

وأحكام المد الفرعي ثلاثة ، أوْضَحَها الجمزوري في منظومته (التحفة) وقال :

لِلْمَدِّ أَحْكَامٌ ثَلاَثَةٌ تَدُومُ هِيَ الوجُوبُ والجَوَازُ واللَّزُومُ

# ○ الأول الوجوب ( الواجب المتصل ) :

وهو حرف المدّ المتصل بالهمزة في كلمة واحدة.

حُكْمه: عند الوصل يُمَدّ (أربع إلى خمس حركات)، مثل: السمآء، الملآئكة، جآء، سيئت، سوء، خطيئتي.

أما عند الوقف على هذه الكلمات: فيُمَدّ ست حركات ؛ لأنه يصير بالوقف همْزًا مُتَطَرفًا ، والهمز إذا تَطَرف بالوقوف عليه فإنه يلزم مَدّه مَدًا مُشْبعًا.

## الثاني الجواز (أي المد الجائز):

وهو المدّ الذي تجوز فيه الوجوه الثلاثة: القصر والتوسط والمد، فيجوز مَدّه بمقدار (٢ أو ٤ أو ٥) حركات بحركة الأصبع.

والمد الجائز أقسامٌ ؛ فيما يلي توضيحها :

#### أقسام المد الجائز هي

### الصِلَة الكبرَى

و ذلك إذا جاء بَعْدَ هاء الضمير همزة. فإنها حينئذٍ تكون مِن قبيل المنفصل وتُمَدّ كالمنفصل. مثل: ﴿ وَلَهُ وَلَهُ وَأَجِّرٌ ﴾ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ عَأَنْ ﴾

﴿ بَعْدِى ٱسْمُهُۥ أَحْمَدُ ﴾

#### العارض للسكون

هو الذي انفُصَلَ فيه مهو مد أواخر رؤوس حرف المدّ عن سببه ، الآيات عند الوقف ، فَحَرْف المدّ في كلمةٍ | أو مَدّ حرف المدّ الذي يأتى بَعْدَه السكون عند الوقف ، كالياء في قوله:

> ﴿ٱلْعَـٰكُمِينَ ﴾ والألف في قوله: ﴿ ٱلْحِسَابِ ﴾

## المنفصل

والهمزة في الكلمة الأُخرى ، فسُمّى منفصلاً. مثل:

> ﴿ بِمَا أُنزِلَ ﴾ ﴿ مَاۤ أَنتُمْ ﴾ ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ ﴾

فهذه المدود الجائزة ؛ يمَد كل منها على الجواز : ٢ أو ٤ أو ٥ حركات(١).

(١) يلاحَظ أنه لا يصح الخلط بين هذه الأوجه ؛ ولا التنقل بينها أثناء التلاوة.

## تنبيهات حَوْل المد ( الجائز ) وما يلحق به :

- ♦ أوْجُه الجواز السابقة أتت ـ لحفص ـ مِن طريق (طيبة النشر) ، وليس من طريق الشاطبية ، وهي كلها صحيحة ؛ لكن لا يجوز الخلط بينها.
  - ( مَدّ اللين ) كالعارض ؛ فيه الأوجُهُ الثلاثة ؛ وحروفه هي ( الواو والياء )
     الساكنان المفتوح ما قبلهما ، مثل : خَوف ، خَير ، غَيب ، شَيء ..
- (مد التمكين): هو أن يتتابع حَرْفًا مَدٍ في كلمةٍ أو كَلِمتين ، وهنا يجب أن يُمكَّن كُلُّ مِنْهما ؛ ليُنطَق واضحًا ، كقوله تعالى: ﴿لاَ يَسَتَحِيء ﴾ البقرة: ٢٦ ، ﴿ النَّبِيِّينَ ﴾ البقرة: ٢٦ ، ﴿ النَّمْمِي ﴾ النساء: ٨٦ ، ﴿ فَأُورُا ﴾ الكهف: ١٦ ، ﴿ الْمُمْمِي ﴾ النمل: ٨١ .

وقوله تعالى: ﴿ عَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ﴾ البقرة: ٢٥، ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ البقرة: ٢٠، ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ البقرة: ٢٠، ﴿ ٱلَّذِى يُوَمِّنِ ﴾ الناس: ٥ ..

فإن الواوين والياءين المتتاليين في هذه الآيات يُمَدّ الأول منهما حركتين للتمييز ؛ ولا يُدغَمان ؛ لذا كان الثاني منهما مُخَفّفًا (١).

<sup>(</sup>١) وهما هُنا من قبيل المتجانسين السابق ذكرهما ، والذّينِ لايجوز إدغامهما ، ولكن يجب إظهارهما ؛ ليتمكن نطق كُلٍ منهما من غير شدّ ، انظر غاية المريد في علم التجويد ص ١١٧

# ○ الثالث : ( المد اللازم ):

وهو المدّ الذي يَلزَم مَدّه بمقدار "ست" حركات ، ويكون إذا جاء بَعْد حرف المدّ حرف مشدّد.

مثل: ﴿ الضَّالِينَ ﴾ حرف المد "الألف" بَعْده "اللام المشددة" فَلَزِمَ مَدّه ستًا. ومثل: ﴿ الصَّاخَةُ ﴾ ؛ حرف المد "الألف" بَعْده "الخاء المشددة" فَلَزِمَ مَدّه ستًا. ونظائرها في القرآن كثيرة.

وأصل المثقّل حرفان مدغَمان ، فالضالّين أصلها : الضالِلِين ، والصاخة أصلها : الصاخخة .. وهكذا.

أقسام المد اللازم

| ر°في         | <b>&gt;</b> | كَلِمي    |                                      |  |
|--------------|-------------|-----------|--------------------------------------|--|
| مخفّف        | مثقل        | مخفّف     | <u>مثقّل</u>                         |  |
| مثل:         | مثل :       | مثل :     | مثل :                                |  |
| الّر ، حمّ ، | الآم        | ءَآكَنَ   | الضَآلّين ، دَآبّة                   |  |
| عَسَق ، تَ   | الّمَر      | عُلِّاآهُ | ، وحَآجّه ، تَأْمُرُوٓنِيٓ           |  |
| ، ض ، ق      | المَصَ      |           | ، الصّآفّات ، الحَآفّة<br>، الصّآخّة |  |

فهذه المدود تُمَدّ (٦) حركات تامة بحركة الأصبع ، ولا تنقص عنها.

# تنبيهات حَوْل المدود اللازمة:

- - ٢ الحروف المقطّعة في أوائل السُّور ، ثلاثة أقسام :
    - اـ ما لا يُمَد ، وهو "الألف "من : المّ ، المّر .
- ب ما يُمَد بمقدار حركتين فقط ، وهي الحروف الخمسة المجموعة في قولهم: (حَيُّ طَهُر)؛ فلا تُمَدّ أكثر من حركتين ؛ كالراء والحاء والطاء والهاء من قوله والهاء من قوله تعالى: حَمّ ، طه ، والهاء والياء من قوله تعالى: حَمّ هيعَصَ.
- ج ـ ما يجب مَدّه ست حركات كاملة ، وهى الحروف المجتمعة في قولهم: (سنقص عِلمك) ؛ تُمَدّ كلها (ست) حركات ؛ كما في قوله: عَسَق ، ت ، ص ، ق ، واللام والميم في قوله: الر ، حم ، والكاف والعين والصاد من قوله: حَمَ هيعَصَ.
  - ٣ الهمزة المتطرّفة ، مثل (السماء) يُمد (٦) حركات عند الوقف عليه.

# وجوب تسوية المدود المتماثلة

إنه يجب على القارئ تسوية مقدار المدود ، سواء أكانت واجبة متصلة ، أو جائزة منفصلة ، أو عارضة للسكون.

فإذا جاء مَدّان "متصلان"، كقوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآء ﴾ البقرة: ٢٢ ؛ فلابد من تسويتهما خمس حركات لكل منهما.

كذلك (المنفصل) وهو الأهم: فإن المنفصل فيه الأوجه الثلاثة: القصر، والتوسط، والله ، أي ٢ أو٤ أو٥ حركات بحركة الأصبع، وعلى ذلك فلا يجوز القراءة مَرّة بالقصر ومَرّة بالتوسط ومرّة بالمد، فهذا خطأٌ وخَلْطٌ بين أوْجُهِ الرواية.

والصواب: هو قراءة السورة أو الآيات كلها بوجه واحد ؛ يقرأ عليه القارئ حتى يختم ؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ القارئ حتى يختم ؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَٱلنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ النساء: ١٦٣؛ في هذه الآية أربعة مدود منفصلة ، لابد مِن أن نقرأها كلها بوجه واحد ، بالقصر حركتين ، أو بالتوسط ، أو بالمد.

#### ويَلحق بالمنفصل:

مَدّ ( الصِّلَة الكُبرَى للهاء) ومَدّ ( العارض للسكون) ؛ فالهاء (هاء الضمير) إذا جاء بَعْدها همزةً في كلمةٍ أُخرَى فإنها تأخذ أوْجُه المد المنفصل الثلاثة ..

مثال ذلك : قوله تعالى: ﴿ بِهِ الْأَوْ الْمَائِدة: ٧ ، وقوله تعالى: ﴿ لَهُ ۚ إِلَيْهِ مَثَالَ ذَلِك : قوله تعالى: ﴿ لَهُ ۚ إِلَيْهِ الْمَائِدة: ٧ ، وقوله تعالى: ﴿ لَهُ إِلَيْهِ الْمَائِدة: ٧ ، والمد العارض للسكون على رؤوس الآيات .. ففي ذلك لا يجوز القصر على توسط أو مَدّ المنفصل ، ولا يجوز توسطه على مدّ المنفصل.

ويُعرَف ذلك كلّه بالتلقين والتدريب من الشيخ المقرئ أو المعِلّم، ومُخَالَفَتُه تُعْتَبَر لَحْنًا خَفِيًّا مَمْقُوتًا عِنْدَ أهل الأداء.

#### وعلى ما سبق ينبغى مُراعاة الأمور التالية:

ا - يجب تسوية مقدار المدود المتناظرة في الآية الواحدة ؛ أو السورة الواحدة.

٢ - يجب إكمال السورة أو الآيات كلها على الوجه المخْتَار في بدايتها ، ولا يجوز الخلط بين القصر والتوسط والمدّ فيها ؛ فتُختَم السورة بالوجه الذي بُدِئتْ به.

جب معرفة المدود من الأقوى إلى الأضعف ، وهي مجموعة في
 هذا البيت :

أَقْوَى الْمُدَودِ لاَزِمٌ فَمَا اتَّصَلْ فَعَارِضٌ فَذُو انْفِصِالٍ فَبَدَلْ (١)

(١) مِن منظومة السمنودي في التجويد ، وقد سبق بيان أن قصر المنفصل وجْهٌ معتَبر مأخودٌ به ؛ وهو ثابت لحفص من الطيبة ، وليس من الشاطبية ، ويُعرَف تطبيقه وتصحيحه بالتلقين من المشايخ المقرئين.

#### والتلقين:

هو أهم الأساليب ، وهو أن ينطق المدرس بالكلمة والآية بتأن ليرددها الطالب أو الطلاب بعده ؛ ليصحح النطق قبل الحفظ، وقد يقرأ المدرس السورة كاملة والطالب يستمع فقط ، وذلك اليوم مُتيسرٌ والحمد لله ـ بواسطة التسجيلات الصوتية والتقنيات الحديثة ..

#### والتسميع :

وهو أن يقرأ الطالب على المدرس ما حفظ في يومه ليتابعه في النطق والحفظ ؛ ولا يتجاوز المقطع حتى يحفظه ويتقنه ؛ وإذا بلغت الأخطاء ثلاثة فالحفظ ضعيف ولا يُحتسَب.

# الكلمات الجامعة للأحرف التجويدية(١)

- ١. أخي هاك علمًا حازه غيرُ خاسرٍ )أوائله أحرف الحلق "أحرف الإظهار".
- ٢. ( يرملون ) أحرف إدغام النون الساكنة والتنوين بغنة ؛ وبغير غنة "ينمو".
- ٣ ( صِفْ ذا ثنا كُمْ جادَ شَخصٌ قَدْ سَمَا دُمْ طَيبًا زد في تُقَى ضَعْ ظالًا ) أوائله أحرف الإخفاء الحقيقي.
- ٤ ـ ( طِبْ ثُم صِلْ رَحِمًا تَفُزْ ضِفْ ذا نِعمْ دَعْ سُوءَ ظَنِ زُرْ شريفًا للكَرمْ ﴾ أوائله أحرف اللام الشمسية.
  - ٥ ـ ( إبغ حَجَّكَ وخِفْ عَقِيمَه ) أحرف اللام القمرية والباقي للشمسية.
  - ٦ ـ ( حَيٌّ طَهُر ) أحرف فواتح السور التي تمد حركتين، ولا تزيد على ذلك.
  - ٧ ـ ( سَنَقص عِلْمَك )أحرف فواتح السور التي تمد مدًا لازمًا ست حركات.
  - ٨ ـ ( فَحَتَّهُ شَخصٌ سَكَت ) أحرف الهمس ؛ وعكسه الجهر صِفةً وحروفًا.
    - ٩. ( أَجِدْ قِطُّ بَكَت ) أحرف الشدة ؛ وعكسه اللين صِفةَ وحروفًا.
  - ١ ـ ( خُصَّ ضَغْطٍ قِظ ) أحرف التفخيم ؛ وعكسه الاستفال صِفةً وحروفًا.
    - ١١ ( قُطْتُ جَد ) أحرف القلقلة.

(١) من منظومة " تحفة الأطفال " لسليمان الجمزورى ؛ والمنظومة " الجزرية في التجويد " للجزري

؛ رحمهما الله.

# الفصل الرابع

في عناية السَّلَف الصالح بالتلَقّي والضبط ومنهجية الحلقات القرآنية وعوامل نجاحها

# عناية السّلف الصالح بالتلاوة والتجويد

لقد أدرك سلفنا الصالح مِن الصحابة والتابعين وتابعيهم وعلماء القراءة والأداء.. الطريقة التي كان النبي عَلَيْكَ يتلو بها القرآن الكريم، وانتهجوها...

قال تعالى: ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ المزمل: ٤، وقال النبي ﷺ : ( ليس مِنّا مَن لم يَتغَنّ بالقرآن ويرتّله.

وقال ﷺ لأبي موسى الأشعري \_ رضي الله عنه \_: (لو رأيستني وأنسا أستمع إليك ، لقد أُوتيتَ مزمارًا من مزامير آل داود) ، فقال أبو موسى : (لو عَلِمْتُ لِحَبِرُتُه لكَ تحبيرًا )(٢).

وقال ـ عَلَيْ ـ لابن مسعود: (اقرأ عَلَى القرآن) ؛ قال : أقرأ عليك وعليك أُنزِل ؟! ؛ قال عَلَيْ : (إِن أُحِب أَن أَسْمَعه مِن غيري)، قال : فقرأت عليه سورة النساء حتى جئت قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئَنَا مِن كُلِّ فَقرأت عليه سورة النساء حتى جئت قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئَنَا مِن كُلِّ أُمَّة مِشَهِيدٍ وَجِئَنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلاَء شَهِيدًا ﴾ ؛ قال عَلَيْ : (حسبُك الآن)، قال ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ : فالتفَتُ إليه عَلَيْ فإذا عيناه تذرفان (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه ( ٧٥٢٧ ).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٤٨) في فضائل القرآن ؛ ومسلم (١٨٥٢) في صلاة المسافرين ؛ واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري(٥٠٥٠) ومسلم(١٨٦٧)، **وتذرفان** : أي بالدمع من خشية الله تعالى تأثرًا بالقرآن .

# أهمية التلقي والمشافهة في التعلم والقراءة

إن الأصل في تعلّم القرآن الكريم وقراءته وتجويده هو التلقي والمشافهة مِن أفواه المشايخ والمقرئين المتقِنين ؛ وهذا في القرآن خصوصًا ؛ وفي سائر العلوم عمومًا ؛ وقديمًا قالوا: "مَن كان شيخه كتابه كان خطأه أكثر مِن صوابه "؛ والمعتمِد على نفسه ـ بدون تلقّ ـ تبقى قراءته ضعيفة منقطعة السند.

وقد سبقت الاشارة لذلك في قواعد حفظ القرآن وضبطه ؛ في "القاعدة الخامسة"، وأنه لا ينبغي الاعتماد على النفس في تلقي وتعلم القرآن والتجويد ، كما أنه لا يكفي الحفظ والضبط ؛ بل لا بد من التطبيق العملي لتلك القواعد حال التلاوة ؛ ولا يمكن معرفة ذلك إلا مِن أفواه الشيوخ المقرئين الذين يتصل سندهم بالصحابة والرسول على أو على الأقل من سماع الأشرطة المسجلة المجودة ، وهناك بفضل الله (مصاحف مرتلة) مُستجلة على أشرطة الكاسيت ، وعلى اسطوانات الحاسب ، بأصوات أفضل القراء المعاصرين المتقنين ؛ والاستماع إليها نافع ومفيد جدًا في الضبط والتلقي وتقويم اللسان ، ولكل علم قابس ، ولكل ميدان فارس ، وقد قيل :

مَن يأخذِ العِلمَ عن شيخٍ مشافَهةً يَكُنْ عن الزيغ والتصحيفِ في حَرَم ومَن يَكُنْ آخذًا للعِلم مِن صُحُفٍ فعِلْمُهُ عندَ أهلِ العِلم كالعَدَم

## ضوابط نجاح الحلقات والإفادة منها

- مراعاة مستويات الطلاب ومداركهم ؛ فلا يُعطى الطفل مثلاً ما يجب أن يكون لمستوًى أرفع ، ومراعاة نظرية الكم والكيف.
- ٢ الرفق بالطلاب فيحسن تعاملهم، ولا يثقل عليهم بكثرة أو طول
   الدروس ، والحذر كل الحذر من التحيّز أو التفضيل بين الطلاب.
- التحضير والإعداد للحلقة واتباع الخطة الموضوعة من قبل المشرفين
   عن الحلقة، وإلا تتفلت ركائز نجاح الحلقة ويسودها التفكك والإهمال وسوء أدب الطلاب.
- خبط الحلقة والحذر من كونها لاهية عابثة يتحدث ويتنازع طلابها ،
   بل يربيهم على الانتباه والأدب والصمت والخشوع ، وأفضل الحلول هو (تقسيم الطلاب) إلى مجموعات بحسب أعمارهم ، أو مستوياتهم ،
   والاستعانة بالطلاب النابهين ؛ أو يكون لكل فرقة زمن حضور ؛
   خاصة مع كثرة العدد.
- عدم السماح للطلاب بالغياب أو التأخير أو الهروب إلا لعذر بين ؟
   لأن ذلك يؤدي للانقطاع ، ويجب معالجة الأسباب المؤدية إلى ذلك
   كالقسوة والظلم ونحوهما.
- المتابعة والتسجيل الدائمين في سجلات تحتوي على الوقت والحفظ والدرجة ، خاصة مع كثرة الطلاب وصغر سنهم.

- يجب على الآباء الاهتمام بأبنائهم ؛ فمسئوليتهم أعظم، ويجب عليهم إلحاقهم بالحلقات القرآنية منذ الصغر، وتعليمهم آدابها وأخلاقها والجد فيها والاستمرار عليها، ومتابعتهم في ذلك.
- جب من الجميع احترام المعلم وإنصافه ومساعدته والتعاون معه ،
   فالمسئولية مشتركة بين الطلاب والآباء والمعلمين والمشرفين على
   الحلقات ..
- ٩ يجب على المسئولين ؛ ومن يلِي أمر الحلقات تقديم الأفضل والأكفأ من المعلمين ، ومتابعة سير الحلقات وأداء المعلمين فيها ومستوى الطلاب .. وفق خطط متدرجة.
- ۱ الاهتمام بالحوافز والمشجعات والترغيب والترهيب، وتشجيعهم بالجوائز والهدايا والمسابقات والاختبارات والرحلات وإكرام المتميزين ...، بشرط التوازن والوسطية وتبيين الهدف منها للطلاب(۱).

(١) فالاعتدال أمر مطلوب ؛ ومراعاة المصالح والمفاسد والموازنة بين المحفزات الحسية والمعنوية ؛ حتى لا يحدث عند الطلاب فتور ؛ أو زعزعة إخلاص ؛ أو تقل قيمة الحوافز لكثرتها..

# أخطاء وعقبات في طريق الحلقات

هناك أخطاء قد تحصل في حلقات العلم ؛ وبالذات الحلقات القرآنية، يجب معرفتها والإسراع لاستئصالها ؛ ومنها:

- \* الحواجز النفسية: بين المعلم والتلاميذ؛ خاصة في الأجواء الجديدة واللقاءات الأولى ، أو مع تَرَفّع المعلم وتعبيسه، ومباشرة الطلاب بالدرس بلا تمهيد ...، والواجب كَسْر هذا الحاجز باللين والبشاشة والتمهيد، والقصص المشوقة، والتواضع، وكذلك بسؤال الطلاب عن أسمائهم وألقابهم وأوطانهم وإلقاء السلام عليهم، والتعارف بينهم.
- \* ومن الأخطاء: إشاعة التوتر والقسوة والشدة في الحلقة والألفاظ النابية ، مثل: مهمل، كسلان، فاشل، غبي، أو الضرب، أو الطرد.. فذلك مما يغلق منافذ النفس ويقلل التحصيل.
- \* ومن الأخطاء: \_ وهو عكس سابقه تمامًا \_ الانبساط والانفتاح المفرط ومن الأخطاء: \_ وهو عكس سابقه تمامًا \_ الانبساط والانفتاح المفرك إلى درجة الدعابة والمزح الزائد ، أو السماح للطلاب بالشغب والضحك والجلوس المائل .. فكل ذلك يؤدي لما لا تحمد عقباه من الاستهزاء بالقرآن والعلم والمعلم ، والإهمال (۱).

<sup>(</sup>١) والأسوأ هو الانفتاح على بعض الطلاب دون بعض أثناء التعليم، ويهمل الشارد منهم، ويهمل ويهمل الشارد منهم، ويهمل ذوي الطاقات والقدرات .. ما يسبب الحسد والحقد وما لا تُحمد عقباه.

- \* ومن الأخطاء: إغلاق باب الحوار والمناقشات والاستفسار، فإنه يخطئ المعلم إذا ضيع فرصة الأسئلة وتوضيح الإشكالات، والطالب إذا سَئل وأجاب وأخذ وأعطى .. فإنه يتشجع ويتجرأ ويفهم ؛ ويثق في معلمه ؛ ويقاوم الحياء، وقد قال ابن عباس لله سُئل كيف نال العِلم؟ قال: "بلسانِ سَؤول ؛ وقلبٍ عَقول"(۱).
- \* ومن الأخطاء: التقيد بطريقة واحدة في التعليم ؛ لا يغيّرها ولا يجدد فيها ، والتعامل بأسلوب واحد .. مع غياب المرح المنضبط والروحانيات ؛ وعدم الاستفادة من وسائل التقنية الحديثة .. مما يقتل الحيوية والتفاعل ، ويجلب الملل ، وفي الأثر: "روّحوا عن القلوب ساعة وساعة".
- ♦ ومن الأخطاء: التقصير في استخدام "وسائل التقنية الحديثة" داخل الحلقات؛ فإن لهذه الوسائل دورٌ هام في التعليم والتشويق ومساعدة المحفظ والطالب؛ وتوفير الوقت والجهد عليهما، وذلك للأسف يكاد ينعدم في غالب حلقات تعليم القرآن ...، فلا مانع من أن يكون في الحلقة مكان يتوفّر فيه جهاز تسجيل؛ ومصحف مسجل على أشرطة

(١) ذكره الماوردي في أدب الدنيا والدين ص ١١٨ أدب العلم.

الكاست ، أو جهاز الكتروني ، ولوحات عرض ، ورسوم توضيحية للأحرف والمخارج ؛ إضافة للسبورة والأقلام الملونة ...، وقد يطوّر المحفظ حلقته فيستخدم جهاز الحاسب المحمول ؛ مع جهاز العرض المرئي والمسموع ؛ في بعض المواقف التي تستدعي ذلك ؛ ويكون بمقدار وتحت ضوابط ، وقد يستخدم برنامج الفلاش ؛ أو حتى ذاكرة الجوال ؛ لتحميل بعض المقاطع الصوتية أو الكلمات الصعبة النطق ؛ للمساعدة في تلقين الطلاب ذوي الحالات والفروق الفردية .. (۱).

<sup>(</sup>١) انظر للاستزادة: كتاب الحلقات القرآنية ؛ لعبد المعطى طليمات.

# مُلحَقُ هامرّ

في أساليب القرآن الكريم جَمَالها ودورها في فهم القرآن وتدبره

#### بسم (الله الرحمن الرحيم

لأهمية (أساليب القرآن) ؛ وعَظَمتها ؛ وضرورة التعرّف عليها والتفقه فيها ؛ ودورها البالغ في بيان معاني القرآن الكريم وفهم مقاصده وأسرار خطابه .. رأيت إلحاقها هنا ؛ لتكون تذكرة لأهل القرآن ومتدبريه (۱).

ولما كان من المعلوم بالضرورة: أن القرآن مُعجِزٌ لا مِن وجْهٍ ؛ بل مِن وجْهٍ ؛ بل مِن وجوهٍ عِدّة ، وأن هذا الإعجاز مُوجه لكافة الجن والإنس ، ومُستمِرٌ إلى يوم القيامة .. فإن إعجاز (الأسلوب والتأثير على القلوب) هو أعظم أوجُه الاعجاز القرآنى ؛ فكان أجدر بالدراسة والعناية.

بل إن (الاسلوب القرآني) هو السِّر الأكبر في أن القرآن مُعجِزةٌ دائمة على مَرِّ الأيام (٢).

<sup>(</sup>١) وأصل هذا المبحث هو فصل من كتابي "الإيجاز في روائع الإعجاز" رأيت اقتصاصه واختصاره هنا لبالغ نفعه وأهميته في فهم خطاب القرآن.

<sup>(</sup>٢) وقد عدّ العلماء والباحثون للقرآن وجوهاً كثيرة من الإعجاز ، منها :

١ - الإعجاز التشريعي الفقهي. ٢ - الإعجاز اللغوي البلاغي البياني.

٣ -الإعجاز العلمي. ٤ -الإعجاز الغيبي.

وإعجاز اللغة والبيان والاسلوب والاتقان ؛ هو المعنِيُّ هنا ...

قال أحمد شوقي في مَدح النبي عَلَيْكُ ومعجزاته (١):

جاءَ النبيّونَ بالآياتِ فانْصَرَمَتْ وجِئْتنا بحكيم غُيْرِ مُنْصَرم آياتُهُ كُلَّما طالَ المدَى جُدُدٌ يَزِيْنُهُنَّ جلالُ العِتق والقِدَم حَديثُه الشُّهْدُ عندَ الذائق الفَّهم

فاقَ البدورَ وفاقَ آيَ مَن سَبَقوا

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد شوقى ١٩٧/١، مع التحفظ على وصف كلام الله تعالى ب"القِدم" ولو اقتضاه الوزن.

# عِلْم أساليب القرآن الكريم

الأسلوب: هو طريقة الكلام واختيار ألفاظه السهلة البليغة الشاملة (١٠). وأسلوب القرآن هو أعظم ما يكون بهاءً وجَمالاً.

وبعضهم يسميه "الإعجاز المعنوي "؛ إذ إن للقرآن تأثيرًا معنويًا عجيبًا على النفوس ؛ سواء مِن الإنس أو من الجن ؛ وهو ما يتميز به القرآن عن غيره من الكلام .. يؤثر في النفوس ويأخذ بزمام القلوب ، وتَسْعَد به الأرواح (٢).

وله (تأثيرٌ معنوي) يبعث في النفوس سعادة وسرورًا وإيمانًا ، ويستميل الآذان والأفئدة ، ولا يمل منه قارئ ولا سامع! ، وله أيضا بالغ التأثير والوَقْع على النفوس ؛ مؤمنها وكافرها ؛ إنسيّها وجنّيها .. ولعباراته سلطان قوي عند سماعها قبل تَفهّم معانيها ومقاصدها .. فكيف لو تَدبّرناها؟! أما نرى كيف أثّر في قبائل العرب وساداتها العاتية ؟ أم كيف قاد الكثيرين إلى الإسلام بلُغتِه وأسلوبه ؟

بل كيف يؤثّر على شياطين الجن فيُحرقها ويُرعبها ويُخرجها ؟! وكيف يطمس بآثاره وأنواره معالم السِّحر والعين والشرك ؟!

إن ذلك إعجازٌ عظيم ، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئنَبًا مُّتَشَبِهًا مَّثَانِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ

(٢) تقييدات في إعجاز القرآن ص ٣٩ د . محمد الشظيفي.

<sup>(</sup>١) لسان العرب ؛ باب السين.

ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَاءُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ الزمر: ٢٣ ، وقال الجن لما سمعوا القرآن ـ كما حَكَا اللهُ عنهم ـ : ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللهُ عنهم ـ : ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللهُ عَنهم ـ : ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللهُ عَنهم ـ : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللهُ عَنهم ـ : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللهُ عَنهم ـ : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا أَخَدًا ﴾ الجن: ١ - ٢.

قال الإمام الزركشي ـ رحمه الله ـ: " وعِلم أساليب القرآن عِلمٌ عظيم ، قليلٌ طلابه ، ضعيفٌ أصحابه ، وهو أرق من الشّعر ، وأعجَب مِن السّحر ، وكيف لا يكون كذلك وهو الكاشف لأسرار القرآن العظيم ؛ المُظهِر لإعجازه " (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البرهان ؛ للزركشي ٣٨٢/٢.

# السِّرّ العجيب في جَمَال الأسلوب القرآني

إن ذلك الأمرين:

الأول: عظيم لغة القرآن وبلاغتة وفصاحتة ؛ حيث يُصوّر المعاني ؛ ثم يجمعها في لفظ وجيز ممتع تستلذه الآذان والقلوب.

الثاني: ما للقرآن مِن عظيم الأسلوب والتأثير على القلوب.

فعظيم الأسلوب وألذه ذلك ميزة القرآن ؛ حيث بدأ تنزيله بالمكى ثم المدنى.

فكان ( المكي ) يُداعِب القلوب ويُرقَّقها ؛ بقِصَر آياته ووَقُعها وتركيزها على الوعظ والتوحيد والبرهنة للإيمان والوحدانية ..

حتى إذا جاء (المدني) الطويل المقاطع ؛ والمركّز على الأحكام والتشريع .. إذِ القلوب قد لانت وتهيأت بالتوحيد؛ وفي هذا كله فأسلوب القرآن أسلوب مُقنِع ، لا يفوق فهم العامة ولا يَقْصُر عن مطالب الخاصة.

#### وكما قيل:

هذا هو القرآنُ نِبراسُ الهُدَى آياتُهُ نَبعُ العُلومِ جَميعُها وسياسةُ الدنيا بأقوم شِرْعَةٍ فيه القضاء لِحَلّ كُلّ قضيةٍ هذا هو القرآن نِبراسُ الهُدى

دستورُك الأَسمَى المُنيرُ المُشرِقُ والنور مِن تبيانه يَتدفّقُ بين الورى بسواهُ لا تَتحقّقُ عن حَلها أَهْلُ السياسةِ أَخفَقوا مَن قال لا ؛ فهو الغَبيُّ الأَخرِقُ

# تَنَوَّع أساليب القرآن الكريم

إن أسلوب القرآن متعدد ومُتنوع ..؛ فتارة بالأمر ، وتارة بالخبر ، وتارة بالنهي ، وتارة بالجدل ، وتارة بالسؤال والجواب ، وتارة بالترغيب والترهيب ، وتارة بترتيب الوعد والوعيد ، أو الوصف الجميل أو القبيح ؛ حسب السياق ... فما أجمله من أسلوب في هداية النفوس وصلاح القلوب ؛ وسواء كان في آيات (وَعْظِ) أو (عقيدةٍ) أو (قصص ) أو (تشريع).. فهو:

يختار أحسن فكرة في أجمل وأقصر عبارة ؛ ويتدرج في التشريع ؛ ويُقنِع بالبراهين ... كل ذلك ما بين تصريح وتلميح ، وإيجاز وإطناب ، وتدليل وتمثيل وتعليل ..

ثم إن من عظيم أسلوب القرآن أنه ( يَستغِلّ الغرائز ) فيُهذّبها أولاً ، ثم يُقوّم الإنسان بها إلى الخير .. كغريزة التملك ، وغريزة الحب ، وغريزة البقاء..

وجميع ما سبق في غاية الوسطية واليسر ، والموازنة بين الدنيا والآخرة ، وحصيد ما سبق في غاية الوسطية واليسر ، والموازنة بين الدنيا والآخرة ، وصدق الله العظيم : ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنشُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ الإسراء: ٨٨.

ولهذا كان مِن أعظم صفات القرآن وخصائصه أنه لا يَحصل به كللٌ ولا ملل مهما قُرئ وكُرّر .. ، كما روي عن عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ أنه قال: "لو طَهُرَتْ قلوبنا ما شَبعَتْ مِن كلام ربنا ، وإني لأَكْرَه أن يَمُر علي يومٌ لا أنظر إلى المصحف " (١).

وما أروع ما قيل:

وألفاظُهُ مهما تلوتَ عِذابُ وفيه علومٌ جَمّتةٌ وثوابُ فَوَاللهِ ما عَنهُ ينوبُ كتابُ

يزيدُ على مَرّ الجديدَينِ جِدّةً فيه الدواءُ مِن كلِّ داءٍ فثِقْ بهِ وفيه هُدى للعالمينَ ورحمةً

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في الزهد ، والبيهقي في الأسماء والصفات ص٨٢.

## أمثلة ٌ

# مِن أساليب القرآن الإعجازية والبلاغية والتى معرفتها تساعد على فَهم القرآن وتَدبّره

للقرآن العظيم أساليب كثيرة ؛ تَجلَّتْ فيها عظمة القرآن وجماله وبلاغته وإعجازه ، والتفقّه فيها والاطلاع عليها مِن أعظم ما يعين على فهمه وتَدبّره ، لأنها تَخدِم المعاني ، وتساعد على الفهم والتدبّر ؛ وتُخاطِب الوجدان والضمائر.. فتأخذ بالقلوب ، وتُجلّي مقاصد القرآن للقارئ والمستمع .. ومِن هذه الأساليب العظيمة مايلي :

#### (١) .التوكيد:

أي توكيد الكلام والمعاني بأدوات التوكيد أو بالجمع أو بالتعظيم أو بالتكرار ، كقولة تعالى ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَ فِظُونَ ﴾ الحجر: ٩ ، تضمنَتْ أكثر من أحد عشر مؤكّدا كالأداة والجمع والمبالغة والتكرار ولام التوكيد ، وصيغة التعظيم ، وكقول تعالى : ﴿ فَهَمَعْنَهُمْ جَمْعًا ﴾ ، ﴿ دُكًا دُكًا ﴾ ﴿ صَفًّا صَفًّا ﴾ ، التعظيم ، وكقول تعالى : ﴿ فَهَمَعْنَهُمْ جَمْعًا ﴾ ، ﴿ دُكًا دُكًا ﴾ ﴿ صَفًّا صَفًّا ﴾ ، وكني ألْقُلُوبُ ٱلْحَنكاجِر ﴾ الأحزاب: ١٠؛ أي كادت أن تبلغ ، للهول ، وكذِكْرِ أمور الغيب والآخرة والجنة و النار بصيغة ( بالماضي) لتأكيد وقوعها.

### (Y) ومِن أساليبه: التكرار:

كتكرار الأخبار والقصص والآيات ، فقولة تعالى: ﴿ فَيَأَيَّءَالآءِ رَبِّكُمَّا تَكُرِب فِي سورة الرحمن قرابة ثلاث وثلاثين مرة ، وقصص الأنبياء كقصة نوح وقصة موسى وغيرهما من الأنبياء عليهم السلام .. تكررت مرات كثيرة في القرآن ؛ لأن الإعادة إفادة ، ولأنه يذكر في المرة الثانية ما لا يذكر في الأولى ، ويأتي في المرة الثالثة بَسْطٌ وشَرْحٌ ؛ أو الختصار وإيجاز لجوانب أخرى فيها .. ، و لهذا سُمى القرآن ( بالمثاني ) لأنه يُثنّي ويكرر الأخبار والقصص لزيادة البيان والتوضيح ().

#### (٣) ومِن أساليبه: **الإضافة:**

أي إضافة شيء لشيء ، إما (للتعظيم) ، وإما (للتوبيخ والاستهزاء).

ومن ذلك الإضافة في قوله تعالى: ﴿ عَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ البقرة: ٢٣١، تفيد التعظيم والتكريم.

بينما الإضافة في قوله تعالى: ﴿شُرَكَآءِ عَلَى النَّالُ: ﴿ شُرَكَآءِ عَلَى السَّخرية واستهزاءً بهم وأضاف الشركاء لنفسه سبحانه ـ على حكاياتهم ـ سخرية واستهزاءً بهم يوم القيامة (٢).

(٢) الإتقان للسيوطي ١/٣٧٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) البرهان؛ للزركشي ١١/٣.

#### (٤) ومِن أساليبه: التلميح:

أي التلميح دون التصريح في بعض المواطن ؛ لحاجةٍ أو غرضٍ مقصود ..

كقوله تعالى حكاية عن الجن: ﴿ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الجن: ١٠، فلم يقولوا: أشرٌ أراد الله، بل قالوا: أُرِيد؛ تأدباً مع الله تعالى ..

وقوله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ الشعراء: ٨٠، فيها تلميح أن مُنزل المرض هو الله تعالى ، لكن لم يُصرّح بذلك تأدباً مع الله تعالى ، والتأديب من أساليب القرآن أيضاً كما سيأتي ، ولا يمنع أن يُجمَع الأسلوبان في كلمة واحدة من كلمات القرآن المعْجز (١).

(١) المصدر السابق ٢١١/٢

- (٥) -ومِن أساليبة : الاستفهام: ففي القرآن يستفهم ويسأل ويجيب ؛ لأغراضٍ وأهداف حسب السياق .. ، ومن أغراض الاستفهام القرآني :
  - الاستفهام للتفخيم ، كقولة تعالى: ﴿ عَمَ يَتَسَآ الْوُنَ ﴾ النبأ: ١.
- الاستفهام للإنكار ، كقولة تعالى : ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِأَللَّهِ ﴾ البقرة: ٢٨ ،
   وقوله تعالى : ﴿ يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْ عَلُونَ ﴾ الصف: ٢.
- الاستفهام للتعظيم والتهويل ، كقوله تعالى : ﴿ مَا ٱلْمَاقَةُ أَنَّ وَمَا آذَرَكَ مَا ٱلْفَاوِعَةُ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَمَا هُمَ عَنْهَا بِغَابِينَ مَا ٱلْفَاوِعَةُ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَمَا هُمُ عَنْهَا بِغَابِينَ اللهُ وَمَا أَذَرَكَ مَا ٱلْفَاوِعَةُ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَمَا أَذَرَكَ مَا وَمُ مَا ٱلْفَاوِعَةُ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَمَا أَدْرَكَ مَا وَمُ مَا أَذْرَكَ مَا وَمُ مَا أَذْرَكَ مَا وَمِا اللهُ عَلَى الله الله عَلَى الله والله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والله هو الرحيم الغفار.
- الاستفهام للاستهزاء والتوبيخ ، كقوله : ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴾الزمر: ٧١ ، وقوله ﴿ أَلَهُ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴾ المك: ٨ .
- الاستفهام للمبالغة في الطلب والوجوب ، أو النهي والترك ؛ كقوله تعالى : ﴿ فَهَلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ المائدة: ٩١ ، وقوله : ﴿ فَهَلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ المائدة: ٩١ ، وقوله : ﴿ فَهَلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ الأنبياء: ١٠٨ ، وقوله : ﴿ فَهَلُ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾؟ القمر: ٢٢ ، أي انتهوا ، أسلموا ، ادّكِروا واعتبروا (١٠).

(١) البرهان ٢/٤٤٣.

(٦) - ومِن أساليبه : **العِتَـاب :** فقد عاتب اللهُ تعالى في القرآن الكفار ، وعاتب المؤمنين ، وعاتب النبيَّ عَلِيْكِيُّ.

فأما عتابه الكفار : فكقوله تعالى حكاية عن نوح ـ عليه والسلام ـ وهو يعاتب قومه : ﴿ مَّالَكُورُ لَا نُرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا ﴾ نوح: ١٣.

وأما عتابه النبي عَلَيْ : فكقول الله تعالى له : ﴿ عَفَا اللّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمَّ كَهُمُّ وَأَمَا عَتابه النبي عَلَيْ الله عَالَى له : ﴿ عَفَا اللّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمُ كَا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ اللّهِ عَن الْفَيْنِ فَي اللّهِ عَن الْفَتَالَ.

و كقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تَحُرِّمُ مَآ أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَٱللَّهُ عَفُورٌ وَكَوْلَهُ وَكُولُ اللَّهُ لَكَ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَٱللَّهُ عَفُورٌ وَكَالِي فَي سورة عبس : ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى اللَّهُ أَن جَآءَهُ الْأَعْمَى ﴾.

### (٧) - ومِن أساليب القرآن : **الاحتراز :**

فالاحتراز والاحتراس أسلوب حكيم من أساليب القرآن ، ومعناه : التحفظ من احتمالات بعيدة يحتملها الكلام ؛ تُوهِم بغير المقصود أو بما لا يليق ، كقوله تعالى عن يد موسى ـ عليه السلام ـ : ﴿ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ ﴾ طه: ٢٢ ؛ فاحترز بقوله (من غير سوء) مِن احتمال أن يكون البياض من البهق أو البرص.

وقوله ـ تعالى ـ عن المؤمنين : ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ المائدة: ٥٤ ، ففي قولة : ( أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ) احتراز واحتراس مِن وَصْف المؤمنين بالضعف.

وقوله ـ تعالى ـ عن المؤمنين : ﴿ أَشِدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّادِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ ﴾ الفتح: ٢٩ ، في قوله (رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ ) احتراز مِن وَصْف المؤمنين بالغلظة.

وقول الله تعالى : ﴿ فَسَوْفَ يُغَنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَالِهِ ۚ إِن شَاءَ ﴾ التوب : ٢٨، في قوله ( إن شاء ) احتراز من القطع بالإغناء ؛ حتى لا يتّكل الناس ، وحتى يأخذوا بالأسباب في طلب الرزق.

ومِن ذلك أيضًا قوله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ ﴾؛ فإنه استثناء احترازي عن تعميم العقوبة على التائبين المُصلحين ..

- ففي سورة ( المائدة ) الآية (٤ \_ ٥) بيّن عقوبة الـمُحارِب : القتل أو الصَّلب أو تقطيع الأطراف .. ثم استثنى التائبين.

- وفي سورة (النور) الآية (٣٣ ـ ٣٤) بيّن عقوبة القاذف: الجلد ورد الشهادة .. ثم استثنى التائبين ..، والأمثلة في القرآن الكريم على ذلك كثيرة.

<sup>(</sup>١) البرهان ٦٤/٣.

## (۸) -ومِن أساليب القرآن: **التصوير:**

ويسمى "التصوير الفني"؛ أي تصوير المعاني لتصير كالمحسوس، فيُصورها كشيءٍ محسوس توضيحًا وتثبيتًا لها ، كقوله تعالى: ﴿ كَمْثُلِ الْعَنْصَبُوتِ النَّخَاتُ بَيْتًا لَوْ كَانُواْ الْعَنْصَبُوتِ الْعَنْصَبُوتِ الْعَنْصَابُوتِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ لَلْعَنْصَابُوتِ الْعَنْكِوتِ الْعَنْكِوتِ الْعَنْكِوتِ الْعَنْكِوتِ الْعَنْكِوتِ الْعَنْكِوتِ اللَّهُ الل

وقوله في تصوير أحوال القيامة : ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتُ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْمِحَادُ سُجِّرَتُ ﴾.

وقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ وَتَضَعُ وَقَضَعُ اللهِ عَمْلُ اللهِ مَعْلَمَ اللهِ عَمْلُهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنرَىٰ وَلَاكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدُ ﴾ الحج: ٢.

وقوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ ﴾ النمل: ٨٨.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ الْ وَتَكُونُ ٱلْجَبَالُ كَٱلْمِنْفُوشِ ﴾ القارعة: ٤-٥.

فهذا كله تمثيلٌ تصويريٌّ توضيحيٌّ عجيب (١).

.

<sup>(</sup>١) وانظر كتاب "التصوير الفني في القرآن الكريم" فقد أجاد وأفاد في هذا الباب.

## (٩) -ومِن أساليبه : **التشبيه ؛**

أي تشبيه شيء بشيء ، توضيحاً للمقصود ، وإثارة للعاطفة وإظهاراً للمعاني ... كالتشبيه بالجبال والعنكبوت والكلب والفراش ... ؛ فهو أسلوب مشوق عظيم ، قال الله تعالى : ﴿ وَهِى تَعَرِّى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَٱلْجِبَالِ ﴾ هود: ٢٠ ، وقال تعالى : ﴿ فَمَثَلُهُ كُمثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحَمِّلُ عَلَيْهِ يَلُهَثُ أَوْ تَتَرُكُ هُ وقال تعالى : ﴿ فَمَثَلُهُ كُمثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحَمِّلُ عَلَيْهِ يَلُهَثُ أَوْ تَتَرُكُ مُ يَلُهُ مِن اللهُ وَاللهُ اللهُ فِي القرآن كثير .. ، و نلاحظ استمداد عناصر التشبيه من الأرض ونباتها ودوابها ؛ توضيحًا وتقريبًا للناس بما يعرفون ويألفون.

# (۱۰) -ومِن أساليبه : **التمثيل ؛**

فالتمثيل وضَرْبُ الأمثال أسلوبٌ عظيمٌ مِن أساليب القرآن ، كقولة تعالى : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ اللَّذِى اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ البقرة: ١٧ ، وقول و تعالى : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ مَنْ يَنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ مَا يَخْبَ اللّهُ مَثَلًا فَي اللّهُ عَنْ الحياة الدنيا: ﴿ كَمَثُلِ غَيْثٍ أَعْبَ الْكُفّارَ نَائُكُهُ أَمُ مَن الحياة الدنيا: ﴿ كَمَثُلِ غَيْثٍ أَعْبَ الْكُفّارَ نَائُكُهُ أَمْ يَهِيجُ فَتَرَيْهُ مُضَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴾ الحديد: ٢٠ ، وقول و تعالى : ﴿ وَاضْرِبُ لَكُمْ مَثَلًا لِأَحَدِهِمَا جَنَائِينِ مِنْ أَعْنَبٍ وَحَفَفْنَهُم النّهُ الكهف ٣٢ .

## (۱۱) -ومِن أساليبه : **القصص :**

فهي أسلوبٌ تربويٌ تعليمي بلاغي لا يَعْلُوهُ أسلوب ، يأخذ بالقلوب ، وتحبه النفوس ، ويدفع الملل ويَختصر المعاني والعِبر ، كقصص الأنبياء ، وقصص بعض المفسدين .. وغيرها مما جاء في القرآن الكريم.

# (١٢) -ومِن أساليبه: الْقُسَم:

وهو الحَلف واليمين لتأكيد الأخبار ؛ وقد أقسم بكثيرٍ مِن المخلوقات وأقسم بنفْسِه سبحانه ، وأقسم بالمشارق والمغارب والليل والنهار والشمس والقمر ... ، سيراً على أساليب العرب ؛ إذ كانوا يُقسِمون للتأكيد والطمأنة والإثبات ، والله تعالى يُقْسِم بما شاء مِن مخلوقاته ؛ أما المخلوق فلا يجوز له أن يُقسِم بغير الله تعالى (۱).

-

<sup>(</sup>۱) البرهان للزركشي ٤١/٣ ، وانظر التلخيص المفيد في علوم القرآن وأحكام التجويد للباحث ص ١٠٤.

### (۱۳) - ومِن أساليبه : **النداء ؛**

فالنداء أسلوبٌ قرآنيٌ يبعث على الانتباه والتركيز ؛ يسبق الأوامر المهمة ذات الشأن ، والنداءات أنواعٌ ؛ منها :

#### ١ -نداءات عامة:

أ -يا أيها الناس: للمؤمن والكافر وفي مقام التربية والتوحيد.

ب -يا بني آدم : وهو عام لكل أحد من الإنس.

ج -يا عبادي : نداء شامل للإنس والجن.

#### ٢ - نداءات خاصة :

أ -يا أيها الذين آمنوا ، خاص للمؤمنين في مقام التشريع ، لأنهم قد تهيؤوا بالإيمان.

ب -يا أيها الذين كفروا ، خاص بالكفار دون المؤمنين.

ج -يا أهل الكتاب ، خاص لليهود والنصاري دون غيرهم <sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) وللشيخ أبي بكر الجزائري كتاب مفيد أسماه: "نداءات الرحمن لأهل الإيمان" بجمع فيه نداءات القرآن لأهل الإيمان ؛ وأنواعها ومعانيها.

## (١٤) - ومِن أساليبه: **التعليل وتفسير الأسباب:**

فذلك أبلغ في الإقناع والتوضيح وبيان حِكمة التشريع ..

كقول الله تعالى: ﴿إِنَ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِوَٱلْمُنكَرِ ﴾ تعليلاً لقوله تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾العنكبوت: ٤٥.

وقول الله تعالى: ﴿ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم عَهَا ﴾ ؛ تعليلاً لمشروعية الزكاة في قول الله تعالى: ﴿ خُذَمِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً ﴾ التوبة: ١٠٣.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُمْ ﴾ تعليلاً لقوله: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ التوبة ١٠٣.

وقوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ ؛ تعليلاً لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَي عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُه

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ اللَّهَوَءِ ﴾ تعليلاً لقوله ﴿ وَمَآ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ﴾ يوسف٥٠.

وقول ه تع الى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْمَا مِلْ الله عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَ

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ ﴾ تعليلاً لقوله: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اتَّ قُواْ رَبَّكُمْ ﴾ الحج: ١، وأمثلة ذلك كثيرة جداً في القرآن الكريم (١).

<sup>(</sup>١) وانظر البرهان للزركشي ١/٣.

# (١٥) -ومِن أساليب القرآن:

# إلجام الخصوم بالحجج لإظهار الحق:

فإلجام الخصوم بالحجج والبراهين الكونية والعقلية أسلوبٌ عظيم يُقنِع القرآنُ به المُعارضين والمعانِدين ..

كقوله تعالى : ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِي ٱلْآيَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بونس: ١٠١ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمَنُّونَ ﴾ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ النَّذَ اللّهِ تَوْرُونَ ﴾ الواقعة: ٥٠ ، وقوله تعالى : ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرَهَانَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَلَا لَيْكُ لَعَلَيْ اللّهُ لَكُمْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

وقوله لمنكرِي قدرته ـ سبحانه ـ على البعث: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنسَأَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً ۗ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيـمُ ﴾ يس: ٧٩

# (١٦) -ومِن أساليبه: **التذكير والتأنيث:**

يُذكر المؤنث والعكس ؛ حسب السياق ، كقوله تعالى : ﴿ بَلْدَةً مَنَّ تَا ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ بَلْدَةً مَنَّ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ؛ ولم يقل : قريبة ، وقوله ﴿ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَبِّهِ عِلَى البقرة: ٢٧٥ ، وقوله ؛ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَبِّهِ عِلَى البقرة: ٢٧٥ ، وقوله ؛ وأَخذا الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ هود: ٢٧ .

وفي هذا الأسلوب مَزِيدٌ مِن البلاغة وسهولة اللفظ وتخفيف النطق وزيادة البلاغة وإظهار المعاني (١).

(۱۷) - ومِن أساليبه:

# اختتام الكلام بما يُناسب أوَّله :

فيبدأ بموضوع ما ، ثم ينتقل منه إلى غيره ؛ وفي ذلك دَفْعٌ للملَل ، وجَذْبٌ للنفوس ، وتجديدٌ للنشاط .. ، ثم يَختم الكلام بما بدأ به ؛ تذكيرًا به وتأكيدًا عليه ، كما في سورة الصف ، وسورة الانفطار ؛ وغيرهما من السُّور والآيات التي ذُيّلَت بما ينعطف على صدرها بالتأكيد والبيان ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُورِيكُمُ ءَايَتِي فَلَا يَعْطُونِ ﴾ الأنبياء: ٣٧ ، فرد آخر الآية على أوّلها (٢).

<sup>(</sup>١) البرهان ٣/٩٥٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٢٤/٣ ، وفي ظلال القرآن ٨٤٩/٢ ، وانظر البرهان ٤٦٧/٣.

# (١٨) - ومِن أساليبه: التقديم والتأخير:

وهو من أبرز أساليب القرآن ؛ لأنه مِن أهم مقومات البلاغة والبيان ؛ وبه تُوضَع الكلمات والجُمل في أماكنها ..، كتأخير المبتدأ وتقديم الخبر ، وتقديم المفعول على الفاعل ..

وللتقديم والتأخير في القرآن أسباب : إما لتوضيح المعنى ، أو للتعجب ، أو للاختصاص والتوحيد ... وأمثلته في القرآن كثيرة ؛ منها :

-قوله تعالى : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ ، فأصل الكلام نعبدك ونستعين بك ؛ لكن قدم ضمير المفعول "إياك" على الفعل لإظهار التوحيد بالعبادة واختصاص الله تعالى بها ، فكأن المعنى : إياك أنت وحدك نعبد .. ، ومثل ذلك قوله : ﴿بِيكِكَ ٱلْحَيْرُ ﴾ آل عمران: ٢٦ ؛ فهو تقديم للاختصاص.

-وقوله تعالى : ﴿ فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِنْفَةً مُّوسَىٰ ﴾ طه: ٦٧ ، قدم الفعل "خيفة" وأُخّر الفاعل "موسى" ليختم به الآية ؛ مراعاةً لفواصل الآيات ؛ لتكون أكثر جمالاً واتساقاً ؛ فالآية قبلها (.. أنها تسعى) والآية بعدها (.. أنت الأعلى ).

- وقوله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤُمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَأَنَقُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللّهُ ﴾ غافر: ٢٨ ، فهنا أخر قوله: "يكتم إيمانه" ؛ لأنه لو قدمها على "آل فرعون " لَفَهِم السامعُ أن المؤمن ليس من آل فرعون ؛ وأن كَثْمَه إيمانَه خوفًا منهم .. ؛ وهذا خلاف المعنى الحقيقي للآية (١).

#### (۱۹) -ومن أساليب القرآن : **التغليب :**

وهو تغليب الخطاب بذكر شيء على شيء مع استوائهما ، لكن غُلّب أحدهما لكثرته أو شهرته أو فضله ..

كقوله عن مريم: ﴿ وَكَانَتُ مِنَ ٱلْقَنْئِينَ ﴾ ؛ ولم يقل القانتات ، وقوله عن امرأة العزيز: ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ ؛ ولم يقل الخاطئات ، وهذا من باب تغليب المذكر على المؤنث تكثيرًا ، أي جنس القانتين ؛ والخاطئين. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ رِجَالُ لَا نُلْهِ مِمْ يَجَدَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلُوةِ وَإِينَاءِ وَمَن ذلك قوله تعالى: ﴿ رِجَالُ لَا نُلْهِ مِمْ يَجَدَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلُوةِ وَإِينَاءِ وَالْتَلْفِي إِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكَريمة.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢٣٣/٣ ، وانظر تأملات قرآنية ص ١٥٢ د.موسى الإبراهيم.

# (٢٠) - ومِن أساليبه: **الإيجاز والإطناب:**

وذلك بحسب الحال ، فيوجز الكلام في آيات ؛ ويطيل عند الحاجة ، وغالبُهُ الإيجاز ، فقِصّة (نوح) - عليه السلام - في (سورة هود) أطنب وأطال فيها ؛ وفي (سورة العنكبوت) أوجزها في مقدار ثلاثة أسطر حسب الحاجة والسياق.

فالإيجاز: يكون بالحذف ؛ كحذف الصفة، وحذف المفعول ، وحذف الخبر لوضوحه ، وحذف المضاف أو المضاف إليه .. وهو كثير جدًا في القرآن ، ومثل إهمال بعض الأسماء والتفاصيل التي لا فائدة مِن ذِكْرها ، كما في كثير من القصص والأخبار ..

والإطناب: يكون بتكثير الجُمَل ، وكثرة الوصف ، وبإدخال الحروف والضمائر ، وتكرار القصص وما إلى ذلك ، إما للتوضيح أو إزالة الإشكال أو لاقتضاء البلاغة والبيان ..(۱).

\_

<sup>(</sup>١) الاتقان للسيوطي ، ١٠٥/٢ وما بعدها ، وقد ذكر ـ رحمه الله ـ الكثير والعجيب من أمثلة الإيجاز والإطناب ، ووجه إيجازها ومعانيها وبلاغتها.

## (۲۱) - ومِن أساليبه : **الترغيب والترهيب :**

فهما أسلوبان عظيمان في القرآن الكريم ؛ لأنهما ضدان يعطيان النَّفْس عَزِماً وحَزِماً على فعل المأمور وترك المحذور ؛ ويبعثان على الرجاء والخوف بكل اتزان ، فلا يقع العبد في (الأمن من مكر الله) ولا (القنوط من رحمته)، وبضدها تتميّز الأشياء ...، فالقرآن إذا ذَكَر الجنة يَذْكر النار ، وإذا ذَكر مصير لكومنين يذكر مصير الكافرين ..

قال تعالى : ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ۞ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ ﴾.

الرحمن الرحيم: فيها (رجاء).

مالك يوم الدين : فيها (تخويف مِن هول القيامة وحِسابها).

وقال تعالى: ﴿ اعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ المائدة: ٩٨ وقال تعالى: ﴿ نَبِي عُبَادِى أَنِي اللّهَ عَنُورُ الرَّحِيمُ ﴿ اللّهِ عَنَانِي هُوَ الْعَذَابُ الْأَلِيمُ ﴾ الحجر.

وقال تعالى : ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤ اْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا … وَسِيقَ ٱلَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ أَلَا جَهَنَّمَ زُمَرًا … وَسِيقَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ الزمر: ٧١ – ٧٣.

وقال : ﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا اللَّهِ وَقَدُ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ . وأمثلتة في القرآن كثيرة (١).

<sup>(</sup>١) وانظر البرهان ٤/٦٣.

### (۲۲) -ومِن أساليبه :

# استعارة الأفعال والصِّيع مكان بعض:

فيأتي بالماضي مكان المضارع أحياناً والعكس ، وذلك الأغراض عظيمة. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَاهُمُ نَضَرَةً وَسُرُورًا ﴾ الإنسان: ١١؛ عبّر بالماضي عن المستقبل في قوله: (فوقاهم ... ولقّاهم) من باب تحقيق وتأكيد وقوعه يوم القيامة الا محالة ، فكأنه قد حَصَل.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

وقد يكون العكس: فيعبر بالمضارع عن الماضي ، كقوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ لَوَ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ لَعَنِتُمْ ﴾ الحجرات: ٧.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ الحج: ٢٥، فهنا عبر بالفعل المضارع "يطيعكم، يصدون " وذلك للدلالة على الاستمرارية، فالكفار دومًا يصدون عن سبيل الله ولا يزالون..

(۲۳) - ومِن أساليبه:

# وَضْع الخَبر موضع (الزَّجْر):

فقد يورد الخبر وكأنه إخبارٌ عن شيء والمراد الزجر والنهي أو الأمر ، وهذا شيء يجب فهمه ومعرفته ، فمن ذلك قوله تعالى : ﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا ٱسۡتَكَانُوا ﴾ آل عمران: ١٤٦ ؛ والمعنى : لا تَهنو ولا تضعفوا ولا تستكينوا للكفار ، واصبروا.

فمفادها : آمِنوا ومُرُوا بالمعروف وانهَوا عن المنكر وأطيعوا الله ورسوله ..

# (٢٤) - ومِن أساليبه: وضع الخبر موضع (الطلب):

فيأتي بالأمر والنهي في صورة الخبر ، ويُخبر ؛ والمقصود الأمر أو النهي أو الدعاء ، وهو أسلوب مهم لمعرفة مراد الله في كتابه.

كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ البقرة: ٢٣٣، والمعنى : أرضِعن أو لا دَكن.

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصُرِ عِأَنَفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوَءٍ ﴾ البقرة: ٢٢٨، أي تربصن وانتظرن العدة.

وقوله تعالى: ﴿ فَلا رَفَتَ وَلا فَسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي ٱلْحَبِ ﴾ البقرة: ١٩٧، أي لا ترفثوا ولا تفسقوا ولا تجادلوا ..

وقوله : ﴿ نُوَّمِنُونَ بِأَلَّهِ وَرَسُولِهِ ءَوَ ثَجَهِ دُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾الصف: ١١ ، أي آمِنوا وجاهدوا ..(١).

وقد يكون العكس : فيأتي بالأمر والطلب ؛ والمقصود الإخبار فقط ، كقولة تعالى: ﴿وَالتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلَّى ﴾ البقرة: ١٢٥، وقوله: ﴿ فَلْيَمَدُدُ لَهُ ٱلرَّحْ مَن مُدًّا ﴾ مريم: ٧٠، وقد يُعبِّر بالماضي والمستقبل.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣٤٧/٣.

#### (۲۵) - ومِن أساليبه:

# وَضْع الجَمع والإفراد مواضعهما اللائقة:

فمن الكلمات ما لا يأتي إلا مجموعة ؛ والعكس ، ومنها ما لا يليق به إلا الجمع أو الإفراد ؛ حسب الحال أو السياق أو المعنى ..

فمن ذلك: أنها لم تأت (الأرض) مجموعة ؛ لثقل جمعها وهو الأرضون ، بينما جاءت السموات مجموعة ؛ في آيات كثيرة. ومن ذلك : أنها جاءت كلِّ من (النور ، الحق ، سبيل الإسلام) بالإفراد ؛ ولم تُجمع لأنها "حق" ؛ والحق واحد لا يتعدد.

كذلك قوله: (وليُّ المؤمنين) جاءت بالإفراد ؛ لأن الولي واحد ؛ هو الله سبحانه .. بينما ذكر (سُبل الباطل) بالجمع ، و(أولياء الكفار) بالجمع ، و (الظلمات) بالجمع ... لأن الباطل متعدد ؛ بعكس الحق.

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَتِهِكَ اَصْحَبُ كَفَرُواْ أَوْلِيكَ أَفُهُم الطَّلُغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَتِهِكَ اَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ البقرة: ٢٥٧. وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ السَّبُلَ فَنَارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ البقرة: ٢٥٧. وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ السِّبُلَ فَنَاوَرَ مَن سَيِيلِهِ ﴾ الأنعام: ١٥٣.

فجَمع ( سُبُل ) الباطل ، وأَفرد ( سبيل ) الحق.

# ومِن عجائب الجَمع والإفراد في القرآن:

جَمْع التعظيم ؛ كجمع الضمير في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ كَنْفِظُونَ ﴾ الحجر: ٩.

وقوله تعالى: ﴿ وَكُنَّا نَعَنُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ القصص: ٥٨ ؛ ونحو ذلك ..

إلا في مقام التوحيد والإفراد ونبذ الشرك ؛ فإنه لا يجمع الضمير ؛ بل يأتي مقام التوحيد والإفراد ونبذ الشرك ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللّهُ لَا يَاتِي به ( مُفرَدًا ) ؛ احترازًا من الشرك ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللّهُ لَا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُ فِي وَأَقِمِ الصَّلَوة ﴾ طه: ١٢ ، وقوله تعالى : ﴿ يَكُمُوسَى إِنَّهُ وَأَنَّ اللّهُ الْعَزِيزُ الْمُحَرِيمُ ( ) وَأَلِقَ عَصَاكَ ﴾ النمل: ٩ - ١٠ ..

فَلَم يقل "نحن" هنا ؛ بل أفرد الضمير تحقيقًا للوحدانية والتوحيد ، واحترازًا من الوهم بالشرك (١).

\* \* \*

(١) انظر: الكشاف للزمخشرى ؛ ومحاسن التأويل للقاسمي .. عند هذه الآيات.

#### (٢٦) -ومِن أساليبه:

# إطلاق (العام) على الخاص و(الخاص) على العام:

فمِن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ وَلَهِ تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقُنَا ٱلْإِنسَانَ ) هنا عمومٌ أُريد به إِنَّهُ لَيَنُوسٌ حَوْصٌ هو " الكافر ".

وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ آءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ مريم: ٦٦ ، و (الإنسان) هُنا هو الكافر.

ومِثل ذلك (الإنسان) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَنْعَمَّنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعَرَضَ وَمِثل ذلك (الإنسان) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَنْعَمَّنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعَرَضَ وَنَا بِجَانِيهِ عَهِ فَصَلَت: ٥١؛ فهو الكافر أو الفاسق.

أما قوله تعالى : ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَنِ مِن طِينِ ﴾ السجدة: ٧ ، فالمقصود به (آدم) ـ عليه السلام ـ.

وقوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُّطْفَةٍ ﴾ يس: ٧٧ ، فالمقصود به (كل إنسانِ مُنكِرِ للبعث والحساب) إلى يوم القيامة.

وقيل المقصود (العاص بن وائل)؛ وهو مِن كفار قريش ؛ حيث فَت عظمًا بيَدِهِ ؛ ثم قال للرسول - عَلَي مُنكِرًا مُكَذّبًا لقدرة الله - تعالى - على البعث : "أيُحيي الله هذا"؟ فقال النبي على الله ثم يُميتك الله ثم يُحييك ؛ ثم يُدخِلك النار) (۱).

(۱) البرهان للزركشي ۲۷۱/۲ ؛ والدُّر للسيوطي ٢٦٩/٥ ؛ وأورده الحاكم في المستدرك ٢٦٩/٢ وصححه ووافقه الذهبي ، وذكره ابن كثير في التفسير ٢١٧/٦؛ واستنكر ان يكون المقصود (أُبي بن خلف أو ابن سلول) لأن سورة يس مكية ؛ وهؤلاء بالمدينة ، وعلى كلٍ فالعبرة مِن الآية هي عُموم لفظِها لا خُصوص سببها.

# (۲۷) - ومِن أساليبه: **الكِناية والتعريض:**

والكِناية : هي إثبات المعنى بغير اللفظ الدال عليه.

والتعريض: هـو إثبات المعنى بالمفهوم لا بالمنطوق ؛ كمن يخاطب شخص ويقصد غيره ، وهما واردان في القرآن حقيقة لا مجازًا .

ومن دواعيهما وأسبابهما : الإيضاح ، أو المدح ، أو الذم ، أو الاختصار ، أو الستر ، أو التأدب .. ونحو ذلك.

ومن أمثلة الكناية: قوله تعالى: ﴿ مَّاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمْ ﴾ الأحزاب: ٤٠، فيها كناية عن (زيد) رضي الله عنه؛ والنهي عن تَبَنِّيه. ومثل التكنية تأدباً عن "التبرّز" بالغائط؛ وهو المكان المنخفض. والتكنية عن "الجماع" بالمباشرة ، وعن "الزنا" بالخبيث.

والتكنية عن (سعة فضل الله) بقوله: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ المائدة: ٦٤ ؛ رَدًّا على فِريةِ اليهود.

أما التعريض : فكقوله تعالى: ﴿ أُوْلُواْ اللَّالَبِ ﴾ البقرة: ٢٦٩ ؛ أي المؤمنون ، فيُفهَم منه أن الكافرين كالبهائم بلا عقول.

وكقوله تعالى: ﴿ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ التوبة: ٤ ؛ يُفهَم منه بُغض الكافرين (١).

(١) المصدر السابق ٢٠٠٠/، وانظر الإتقان ؛ للسيوطي ٣٦/٢.

# (٢٨) -ومِن أساليب القرآن:

# التأدُّب والأدب الرفيع:

وذلك في المخاطبة وفي اختيار الألفاظ، فلا يجرح الشعور، ولا يُعبّر بألفاظٍ غليظة، خاصة في حق الله تعالى.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ الفاتحة: ٧ ؛ لم يقل الذين غضبت عليهم ؛ مراعاة للفظ المناسب.

ومن أمثلة ذلك : التعبير بلفظ ﴿ ٱلْغَآبِطِ ﴾ (١) كناية عن ما يُخرِجه الإنسان ، إذ لا يُستَحسَن ذكره صراحة ، والغائط المكان المنخفض ؛ ثم استعير لهذا الشيء ؛ لأن الانسان يقصده ـ عند قضاء حاجته ـ ليستتر.

ومنه: التعبير بلفظ ﴿لَامَسْتُمُ ﴾(١)؛ كناية عن الجماع، وقد سَبق ذكر ذلك آنفًا ؛ في أسلوب الكنايات.

ومنه: قوله تعالى عن عيسى بن مريم وأمه عليهما السلام : ﴿كَانَا وَمنه وَمنه وَمنه السلام وَمن عَلَى عَلَ

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٣٤ ، والمائدة : ٦.

أَكُل تَغَوّط ؛ وهذه صفة نقص في بني آدم ، والناقص لا يَصْلح أن يكون إلهًا ، وفي هذا رَدُّ على مشركي النصارى الذين يؤلِّهون عيسى من دون الله.

ومن ذلك : قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ الشعراء: ٨٠ ، فلم يَقل "أَمرَ ضَنى" ؛ تأدّباً مع الله تعالى .

ومِن ذلك: اعتذار يوسف عليه السلام عندما قال: ﴿إِذْ أَخُرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَآءَ بِكُمْمِنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعَدِأَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِ ﴾ يوسف: ١٠٠، السِّجْنِ وَجَآءَ بِكُمْمِن ٱلْبَدُو مِنْ بَعَدِأَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِ ﴾ يوسف: ١٠٠، فلم يقل: "من الجُب"؛ رغم أن الخروج من الجب أعظم وأخطر، فعدَل عن ذِكره ؛ وذلك الأمرين ذكرهما أهل العلم:

أحدهما: التأدب مع إخوانه ؛ وتناسِي عدائهم وأفعالهم معه ؛ وتغليب جانب العفو والصفح ، وذلك حتى لا ينفروا ولا يُحرِجهم بتجديد الماضي والخطأ ..، ونَسَب النزغ والزلل إلى الشيطان ؛ ولم ينسبه إلى إخوته تأدّبًا معهم.!

والثاني: أن خروجه مِن الجُبّ كان إلى الرِّق ، بينما خروجه من السجن كان إلى المُلْك..

وفي ذلك تعليم للذين يحملون على أصحابهم وأقاربهم كل صغيرة وكبيرة ؛ ولا يكتمون الغيظ ولا يعفون عنهم ، والله نسأل أن لا يجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا.

# (٢٩) - ومن أساليب القرآن: **الإضمار والإظهار:** وللقرآن مع الضمائر أحوال:

- "الأول": أنه يَعْدِل إليها كثيرًا ؛ للاختصار ؛ كقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ القدر: ١، فضمير (الهاء) يَعُود على القرآن الكريم.
- " الثاني": أنه يَعود الضمير دومًا على مذكورٍ سابق ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحُ أَبُنَهُ وَكَاكِ فِي مَعْزِلِ يَنْبُنَى ٱرْكِب مَّعَنَا ﴾ هود: ٤٢. (فالهاء) في ابنه تعود على نوح عليه السلام ، و(الضمير المستتر في

(قالهاء) في ابنـه تعـود علـى نـوح عليـه السـلام ، و( الضـمير المسـتتر في "كان") يعود على ابنه أيضًا.

لكن قد يَعود على متأخرٍ عنه يدل عليه السياق ، كقوله تعالى : وَفَرَحَسُ فِي نَفْسِهِ عَنِهُ مَّوْسَىٰ وَلَمُ اللهُ عَلَى الضَّمِيرِ فِي (نفسه) يعود على موسى عليه السلام ، وإنما أُخِّر مراعاة لفواصل الآيات.

"الثالث": أنه قد يذكر شيئين ويعود الضمير على أحدهما ؟ والغالب أنه الثاني منهما لكونه الأقرب للضمير، كقولة تعالى: ﴿ وَٱسۡتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰ وَ وَإِنّهَا لَكَرِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَاسِعِينَ ﴾ البقرة: ٥٤، فعاد الضمير على "الصلاة" في قوله (وإنها)، ويجوز ان يعود الضمير على (الاستعانة) ؛ فيكون المعنى: وإن (الاستعانة بالصبر والصلاة) لكبيرة إلا على الخاشعين.

وكقول على التوبة: ٣٤ ، والأصل : ولا ينفقونهما ؛ لكنه ضمير مفرد عاد على شيئين. التوبة: ٣٤ ، والأصل : ولا ينفقونهما ؛ لكنه ضمير مفرد عاد على شيئين. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ ﴾ التوبة: ٢٢ ، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهِ اللّهِ عَلَى اللهُ ورسوله ؛ في الآيتين المذكورتين.

#### فصل

ونقل الإمام الزركشي عن ابن الأنباري أنه لم يَعُد الضمير على الأول مِن مَذكورَينِ في القرآن إلا في موضع واحد في القرآن ؛ هو قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا رَأُوا بِحَكَرَةً أُولَمُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَايِمًا ﴾ الجمعة: ١١ ، فأعاد الضمير (إليها) على التجارة وهي الأبعد والمتقدمة ؛ لأنها السبب والأكثر لهواً (١).

وقد يثنّي الضمير ويعود على أحد المذكورَين كقوله تعالى: ﴿ نَسِياً حُوتَهُما ﴾ الكهف: ٦٦، أى نسي ، والمقصود الفتى (يوشع بن نون) فتى موسى ـ عليه السلام ـ ورفيقه في الرحلة.

<sup>(</sup>١) البرهان للزركشي ١٣/٤.

# • "الرابع " : مِن أحوال الضمائر في القرآن :

أن يتصل الضمير بشيء وهو لغيره ، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ الله مُمَّ جَعَلْنَا لُهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ المؤمنون: ١٢ - ١٣ ، فالإنسان : آدم ؛ والضمير في (جعلناه) ظاهِرهُ عائدٌ على "آدم " وليس كذلك ، بل هو عائدٌ على ذريته ، لأنهم المخلوقون من نطفة ، وآدم لم يُخلق من النطفة.

ومثل ذلك قول العالى: ﴿ مِلَّهَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَسَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن وَمَثْلُ ذَلك قول الله تعالى ، وليس الإبراهيم وَلَو كان هو القريب ذِكْرًا ، وكقوله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ وَالْمَالِ عُنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ الطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فالضمير في (يرفعه) عائد على العمل فاعل ، بدليل عَدم نصبه ؛ فهو فاعل مرفوع مؤخّر.

"الخامس": أنها قد تتابع الضمائر ولا يعود بعضها على بعض محقول تعلى الله تعالى العاديات ، ففي قوله: (وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ) يعود الضمير على الله تعالى ؛ في قول أكثر المفسرين ، وقيل : إنه يعود على الإنسان ؛ فهو شهيد على نفسه بأعماله ؛ ويصح أن يحتمل المعنيين ؛ كما قال ابن كثير وحمه الله .. ويعود الضمير في قول ه تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ على الإنسان الكنود ؛ أي الجاحد الكفور (۱).

**\* \* \*** 

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٤٧٢/٢ ، وانظر تفسير ابن كثير ، وتفسير الخازن ؛ عند هذه السورة.

### (٣٠) - ومِن أساليب القرآن:

# الإلتفات والنقل في الخطاب:

وهو الانتقال بالكلام من أسلوب إلى أسلوب ؛ جذبًا للسامع أو القارئ ، وتجديدًا للنشاط ، ودفعاً لِلمَلل ..

## والالتفات بالخطاب ونقله في القرآن أنواع:

- ( منها ) : نقل الخطاب من المتكلم إلى الغائب ؛ كقوله تعالى : ﴿ أَمْرًا مِّنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ۚ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الدخان.

- ( ومنها ) : نقل الخطاب من الغائب إلى المتكلم ؛ كقوله تعالى : 
وَالْوَحَمْ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهُما وَزَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنَيَا بِمَصَدِيحَ وَحِفَظاً ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَزِيزِ
الْعَلِيمِ الله فصلت: ١٢ ، ففي الأفعال : ( أوحى \_ زيَّنا )؛ لَفَتَ الخطاب من الغائب (أوحى) إلى المتكلم (وزيّنا)؛ إظهارًا للقدرة والخلق الذي هو من خصائصه وَحْدَه سبحانه ، فتزيين السماء لا يقدر عليه إلا الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجُنَا بِهِ اَزُورَجَامِّن نَبَاتِ شَتَى ﴾ طه: ٥٠، في الأفعال: "أنزل \_ أخرجنا" التفات من الغائب إلى المتكلم ؛ لأن إخراج النبات مِن أفعال الله التي لا يَقدر عليها إلا هو سبحانه.

- ( ومنها ) : نقل الخطاب من المخاطب إلى الغائب ؛ كقوله تعالى : وَحَقَى إِذَا كُنْتُمْ فِ الْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ الْمُوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ بِيونس: ٢٢ ، فالتقدير : كُنتم أَنتم ، وجَرينَ بهِم هُم ، لأنه قد يَركُب في السفينة المؤمن والكافر ؛ ولا يَثبُت على إيمانه في جميع الأحوال إلا المؤمن.

#### تكرار الالتفات:

وقد يتكرر الالتفات في موضوع واحد في آية واحدة ، (كما في سورة الفاتحة ) انتقل الخطاب والتفَتَ من أسلوب الغائب (مالك) إلى المخاطب (إياك) نعبد وإياك نستعين ، ثم إلى الغائب (المغضوب عليهم) ولم يقل : الذين غضبت كما قال أنعمت ، وذلك لأغراض دينية وبلاغية عظيمة!.

وكقوله تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِى أَسَمَى بِعَبْدِهِ - لَيَّلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى كُرَّكُنَا حَوْلَهُ لِلْمُرْيَهُ مِنْ النَّالِ الْمَاسُدِ اللَّهُ الْمَسْجِدِ ٱلْمَاسُونِ اللَّهُ اللَّهُ مَلَ النَّالُ ( أَسرى ) إلى المتكلم ( باركنا لنويه ) إلى المتكلم ( باركنا لنريه ) إلى المتكلم ( باركنا لنريه ) إلى المعائب ( إنه هو ).

ففي الأمور العظيمة وقضايا العقيده وما لا يقدر عليه إلا الله ـ تعالى ـ يَرُدّ الخطابَ والضمير إلى نفسه سبحانه وتعالى.

\* وقد يكون الالتفات والانتقال (من المفرد إلى المثنى أو إلى الجمع) ، والعكس ، كقوله تعالى عن بني إسرائيل: ﴿ قَالُوۤا أَجِئۡتَنَا لِتَلۡفِئَنَا عَمَّا وَجَدُنَا عَلَيْهِ

ءَابَآءَنَا وَتَكُونَ لِكُمُّا الْكِبْرِيَاءُ فِي الْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمُّا بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس: ٧٨ ، وكقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا النَّبِيِّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ بَ ﴾ الطلاق: ١ ، من المفرد (النبي) إلى الجمع (طلقتم)، وفي ذلك حُكمٌ وحِكمة عظيمة ؛ وهي أن الخطاب للنبيِّ عَلَيْهِ ولأُمَّته معه ؛ فجاء بضمير الجمع في (طلقتم) ليعمم الحكم.

وأعاد الضمير في (أحييناه) إليه سبحانه ؛ لأنه هو وحده القادر على الإحياء والإماتة ؛ فهما من أفعاله وحده سبحانه وتعالى.

ولما كان في القرآن آيات متشابهات لفظًا ؛ فإن هناك آيةً تُشابه هذه الآية ؛ لكنها اتسقت فيها الضمائر ؛ هي قوله تعالى: ﴿ ٱللّهُ ٱلّذِى يُرُسِلُ ٱلرِّيَاحَ فَلْثِيرُ سَحَابًا فَيَبُسُطُهُ فِي ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَحْعَلُهُ وَسَعَالُهُ عَلَيْهِ الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ۗ ﴾ الروم: ٤٨ ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ الْمَارِةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البرهان للزركشي ٣١٤/٣ ، وانظر الإتقان للسيوطي ١٦٥/٢ وما بعدها.

# (٣١) - ومن أساليب القرآن: **الجدل:**

والجدل: هو المخاصمة والمغالبة وتبادل الحجج بين الطرفين (۱). فإن كان هدف كل منهما الحق سُمّي: "مناظرة"، وإذا كان بأدب وأسلوب رفيع سُمّي: "محاورة"، وهذا هو الوارد في قوله تعالى: ﴿قَدْسَمِعَ اللّهُ قَوْلَ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ قَوْلَ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَالَيْهُ اللّهُ اللّهِ وَاللّهُ يَسَمّعُ تَعَاوُرُكُمُ أَإِنّا اللّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴾ المجادلة: ١

وقال ـ تعالى ـ عن جدال الكفار بالباطل: ﴿ وَقَالُوٓا ءَأَلِهَ تُنَا خَيْرُ أَمْرُهُوْ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ بَلَ هُرۡ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ الذخرف: ٥٨ .

#### والجدل جدلان:

- \_ جدل مذموم : إذا كان بغير عِلم ، أو لمناصرة الباطل.
- جدل محمود : وهو الذي بعلم ونية خالصة ، وبطريقة مؤدَّبة ولنُصرة الحق.

ولا شك أن جدل القرآن من النوع المحمود ؛ لأنه يَنصُر الحق ويرشد إلى الصواب ، وإبطال الباطل (٢).

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط للفيروزآبادي باب اللام ص١٢٦١ ط مؤسسة الرسالة ، وكتاب التعريفات للجرجاني ص ٧٤ باب الجيم.

<sup>(</sup>٢) وانظر: مناهج الجدل في القرآن د. زاهر الألمعي.

# وأغراض الجَدَل في القرآن كثيرة ؛ منها :

### (١) -مجادلة المتكبرين والمنكرين لوجود الله ـ تعالى ـ ووحدانيته :

فإذا ما انتكسَتْ فِطُر الضالين المتكبرين أتى القرآنُ يجادلهم ويدحر ضلالهم ..

- كمجادلة فرعون لموسى عليه السلام -: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ اللهُ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَ إِن كُنتُم مُّ وقِنِينَ ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ أَلَا تَسْمَعُونَ ﴿ اللهُ قَالَ رَبُّ اللّهَ مُو وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ الْأَوَلِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى إِنَ كُمُ اللّذِي آُرْسِلَ إِلَيْكُورَ لَمَجْنُونُ ﴿ اللّهُ عَلَى رَبُّ قَالَ رَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْأَوْلِنَ ﴿ اللّهُ عَلَوْنَ ﴾ سورة الشعراء.
- وكمجادلة أعتى الجبابرة "النمرود" لإبراهيم عليه السلام الذي قال الله عنه : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَّ إِبَرَهِ مَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ ٱللهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِم مُ رَبِّى الله عنه : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَّ إِبْرَهِم فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ ٱللهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِم مُ وَإِنَ اللهُ مُسِ مِنَ ٱلْمَثْرِقِ اللّه مِنْ وَكُومِيتُ قَالَ أَنَا أُحِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِم مُ فَإِنَ ٱللّهَ يَأْقِي بِالشّمْسِ مِنَ ٱلْمَثْرِقِ اللّه مِنْ الْمَثْرِفِ وَلُهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلَامِينَ ﴾ البقرة: ٢٥٨، فأت بها مِن ٱلمُغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلّذِى كَفَرَ وَاللّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِمِينَ ﴾ البقرة: ٢٥٨، وكانت الغلبة فيه لإبراهيم عليه السلام ؛ لأنه على الحق ، فالحق أبلج ، والباطل لجلج.

## (٢) - مجادلة الأقوام الكافرين لرسل الله إليهم:

- كمجادلة قوم نوح له : ﴿ قَالُواْ يَنْنُوحُ قَدْ جَنَدَلْتَنَا فَأَكَثَرَتَ جِدَالَنَا فَأَلِنَا فِأَلِنَا فِأَلِنَا فِهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَي

- و كجدال قوم عاد و ثمود وقوم لوط لرسلهم ، وجدال إبراهيم عليه السلام - مع أبيه وقومه ، وذلك واضح في القرآن في سورة الشعراء وسورة الممتحنة وسورة الصافات ، وفي سورة الأنبياء حين تكسيره الأصنام ؛ ﴿ قَالُوا الْجَنْتَنَابِا لَحْقَ آمَ أَنتَ مِنَ اللَّا بِعِينَ ﴿ قَالُ اللَّهُ مُوتِ وَالْأَرْضِ اللَّذِي فَطَرَهُ ﴿ وَأَنا عَلَى فَلِكُمْ مِنَ اللَّهُ عِينَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ

# (٣) - مجادلة المنكرين للبعث ؛ من مشركي العرب وغيرهم :

فقد جادلوا محمدًا عَلَيْكُ كثيراً ، ولا بد مِن جدالهم لدحض باطلهم ..

كما قال الله عنهم : ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَبِعِ ٱلْهُدَىٰ مَعَك نُنَخَطَفْ مِنَ أَرْضِنَا ۚ أُولَمْ نُمَكِن لَهُمْ كَا عَلَمْ مَرَمًا عَامِنَا يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنّا وَلِكِكَنَ أَكَثَرُهُمْ لَا نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا عَامِنَا يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنّا وَلِكِكَنَ أَكُثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ لَهُمْ وَمَا الله عَلَى اللهِ عَلَى عَلَمُونَ فَي اللهُ وَلَا لَكُنْ اللهُ عَلَى اللهُ ع

(٤) - بجادلة اليهود والنصارى: ومنه جدلهم لموسى عليه السلام ، وجدالهم لكفرهم بمحمد عليه ، ودعواهم في العزير ؛ وفي عيسى عليه السلام ..، ولذلك نهانا الله تعالى عن الجدال معهم إلا بالحسنى ؛ إلا الظالمين منهم فيُجادَلون حتى يَظهر الحق ؛ قال تعالى: ﴿ وَلَا بُحَدُلُوا أَهْلَ الشَّالَيْنَ مَنْهُمُ فَيُجَادِلُونَ حَتَى يَظهر الحق ؛ قال تعالى: ﴿ وَلَا بُحَدُلُوا أَهْلَ الضَّالَمُوا مِنْهُمُ العنكبوت: ٤٦ .

#### **(41)**

# أسلوب التعجّب وهل يوصَف الله تعالى بالتعَجُّب ؟

إن من أساليب القرآن: "التعجب "؛ كقوله تعالى: ﴿ فَمَآ أَصَّبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ ﴾ البقرة: ١٧٥، وقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَعْجَلَكَ عَنقَوْمِكَ يَمُوسَى ﴾ طه: ٨٣.

قال أهل العلم: لا يجوز اعتقاد أن المتعجّب هو الله تعالى ؛ لأن التعجب استعظامٌ وجَهلٌ بالسبب، والله مُتنزّهٌ عن ذلك سبحانه وتعالى. والصواب: أن يُصرَف التعجب إلى المخاطبين ؛ لأنه تعجُّبٌ مِن اللهِ لهم ، كالدعاء والترجّى فهو مصروفٌ من العباد لله وحْدَه.

ولا يُفهَم مِن ذلك نفي صِفة "التعجب "عن الله تعالى، فإن مِن الله تعالى الصفات الفعلية الثابته له سبحانه صِفة "التعجب "، يعجب مما شاء سبحانه ، وليس عَجبُ الله تعالى استعظامًا أو جَهلاً بالسبب ، بل هو تعجبُ رضًا وقبول وعِلم ؛ وبكيفيّةٍ لا يَعْلمها إلا هو سبحانه ، أما تَعجبُ المخلوق فإنه لِخَفاءِ الأسباب والجهل بالحقائق (۱).

قال الله تعالى : ﴿ وَ إِن تَعَجَبُ فَعَجَبُ قَوَلُهُمْ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أَوْلَكَيْكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ ﴾ الرعد: ٥.

\_

<sup>(</sup>١) انظر كتاب صفات الله تعالى ؛ ١٠٧ صالح علي المسند ، وكتاب الأسماء الحسنى والصفات ؛ لابن وهف.

وفي الحديث الصحيح عن النبي عَلَيْهِ قال: (عَجِب الله مِن قوم يدخلون الجنة بالسلاسل)(١).

وقوله عَيْكَة : ( يَعجَب ربك من راعي غنم في رأس شطية جبل ، يؤذن بالصلاة ويصلي ، فيقول الله عز وجل : انظروا إلى عبدي هذا يؤذن ويقيم الصلاة ويخاف منى ، قد غفرت لعبدي وأدخلته الجنة ) (٢).

وفي قِصّة الأنصاري الذي قال لامرأته: هل عندكِ شيء؟ قالت لا إلا قُوت صبياني، فقال لها: عَلّيهم بشيء، فإذا دَخل الضيف فأطفئي السراج وأريه أننا نأكل، فقعدوا وأكل الضيف، فلما غَدَا إلى النبي عَلَيْهِ له: (قد عَجِبَ الله مِن صنيعِكما بضيفِكما الليلة) (٣).

فالتعجب صفة ثابتة لله تعالى ؛ لكن ليس كتعجب المخلوقين ، فتعجبه سبحانه تعجب رضًا وقبول وعِلْم ، وتعجب المخلوق للاستعظام والجهل بالاسباب.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠١٠)، ويدخلون الجنة بالسلاسل : أي يهيء الله لهم أعمال الجنة يعملونها ولو لم يسعوا لفعلها.

<sup>(</sup>٢) رواة النسائي (٦٦٤)؛ وأبو داود (١٢٠٣) باب الصلاة والأذان.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٩٨) ومسلم (١٧٢/٣٦) ، ولفظ البخاري : ضحك الله الليلة وعَجِب مِن مقالكما.

# تُمِّ بِحُمدِ اللهِ وتُوفيقِه

#### المراجع

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. صحيح البخاري للإمام محمد بن إسماعيل البخاري.
- ٣. صحيح مسلم للإمام مسلم بن الحجاج النيسابوري.
  - ٤. جامع الترمذي للإمام محمد بن عيسى الترمذي.
- ٥. سنن أبي داود الإمام سليمان بن الأشعث السجستاني.
  - ٦. سنن ابن ماجة الإمام محمد بن يزيد بن ماجة.
    - ٧. المسند للإمام أحمد بن حنبل.
  - ٨. أخلاق حملة القرآن. للإمام محمد الآجرى .ط١
  - ٩. أدب الدنيا والدين . للماوردي . تحقيق محمد سكّر.
    - ١ .أسس التعامل مع القرآن .د. عيادة الكبيسي.
  - ١١. أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن. للشنقيطي.
- ١٢. إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان. لابن القيم ، تحقيق محمد عفيفي.
  - ١٣. حُكم أخذ الأجرة على القرآن. للشيخ عبد العزيز بن باز.
    - ١٤. أقسام الألِفات في كتاب الله . محمد داود.
    - ١٥. الإتقان في علوم القرآن. للإمام السيوطي.
    - ١٦. الاختيار في القراءات. عبد الفتاح شلبي.
    - ١٧. الأذكار للإمام يحيى النووى. تحقيق عبد القادر الأرناؤوط.
      - ١٨. الإعجاز العِلمي في القرآن د. وهبة الزحيلي.
        - ١٩. الإعجاز القرآني. للإمام الباقلاني.

- ٠٠. الإعجاز القرآني تاريخه وضوابطه د. عبد الله المصلح.
- ٢١.الإكليل في معرفة أحكام التنزيل. للإمام السيوطي ط بيروت.
- ٢٢. الباعث على إنكار البدع والحوادث. للإمام عبد الرحمن أبو شامه.
  - ٢٣. البديع في ضوء أساليب القرآن أ.د عبد الفتاح لاشين ط٢.
- ٢٤. البرهان في علوم القرآن . للإمام محمد الزركشي. تحقيق محمد أبو الفضل.
  - ٢٥.البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشرى د. محمد حسنين .
    - ٢٦. التبيان لعلوم القرآن. للعلامة طاهر الدمشقى.
  - ٢٧. التبيان في آداب حملة القرآن. للنووى ط١ تحقيق الأرناؤوط.
  - ٢٨. التذكار في أفضل الأذكار. للإمام القرطبي. ط٣ تحقيق بشير عيون.
    - ٢٩. التربية في القرآن . لمحمد السمان ط٦.
    - ٣٠. التعبير الفني في القرآن د. بكري أمين ط٢.
  - ٣١.التعليق المفيد على كتاب التوحيد . للشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله.
    - ٣٢.التفسير والمفسرون . د. محمد الذهبي.
    - ٣٣. التوجيه اللغوي والبلاغي لقراءة عاصم . د صبري المتولى.
      - ٣٤. الحجة في القراءات السبع. للإمام أبي زرعة.
      - ١.٣٥ لحلقات القرآنية ضوابط وتوجيهات. عبد المعطى طليمات.
        - ٣٦. العقيدة الطحاوية وشرحها . لأبي العز الحنفي.
        - ٣٧. العقيدة الواسطية وشروحها . لابن تيمية رحمه الله .
  - .٣٨ الفتح الرباني في علاقة القراءات بالرسم العثماني د. محمد محيسن.
    - ٣٩.الفروق اللغوية وأثرها في التفسير د. محمد الشايع ط٢.
      - ٠٤. القاموس المحيط ، للفيروز آبادي.
    - ٤١. القراءات القرآنية تعريف وتاريخ د. عبد الهادي الفضيلي.
      - ٤٢. القراءات القرآنية ثبوتها وأحكامها. عبد الحليم قابه.

- ٤٣. القراءات وأحكامها د. شعبان محمد إسماعيل.
  - ٤٤. القرآن أنواره وآثاره . محمد الصواف.
- ٥٤ القرآن الكريم من منظور غربي د. عماد الدين خليل.
  - ٤٦.القرآن يتحدى د. أحمد عزالدين ط١
- ٤٧. القواعد الحسان لتفسير القرآن. للعلامة السعدي رحمه الله.
  - ٤٨. الوافي شرح الشاطبية . عبد الفتاح القاضي.
  - ٤٩. اللهجات العربية في القراءات القرآنية د. عبده الراجحي.
- ٥ . الموجز في الأديان والمذاهب المعاصرة . ناصر القفاري ، وناصر العقل.
  - ٥١.الناسخ والمنسوخ للإمام الزهري . تحقيق د. حاتم الضامن.
    - ٥٢.أيسر التفاسير . لأبي بكر الجزائري.
- ٥٣. بدع الناس في القرآن . من فتاوى الشيخ ابن باز واللجنة الدائمة للإفتاء .
  - ٥٤. تدبر القرآن . سلمان عمر السنيدي.
  - ٥٥. تفسير القرآن العظيم . للإمام ابن كثير.
  - ٥٦. تقييدات في إعجاز القرآن : د. محمد الشظيفي.
    - ٥٧. حلية طالب العلم د. بكر أبو زيد .
    - ٥٨. خصائص القرآن الكريم د. فهد الرومي.
  - ٥٩. دراسة حديث الأحرف السبعة د . عبد العزيز القارئ.
    - ٠٠. ديوان الإمام ابن دقيق العيد. تحقيق على الصافى .
      - ٦١. ديوان الإمام الشافعي.
    - ٦٢. ضبط المتشابهات في القرآن الكريم . محمد الصغيّر.

- ٦٣.غاية المريد في علم التجويد. عطية نصر.
  - ٦٤. فتاوى اللجنة الدائمة للإفتاء.
- ٦٥. فتح المجيد في حكم القراءة بالتغني والتجويد . د سعود الفنيسان.
  - ٦٦. فضائل القرآن الكريم. عبد الله بن جار الله.
  - ٦٧. فضل القرآن تعلمه وتعليمه . للإمام محمد بن عبد الوهاب.
    - ٦٨. فقه السّنة . للسيد سابق.
    - ٦٩. قاموس غريب القرآن. محمد الصادق قمحاوي.
- ٠٧. كتاب الناسخ والمنسوخ . للإمام السدوسي . تحقيق د. حاتم الضامن.
  - ٧١. كتاب التعريفات. للإمام على الجرجاني.
- ٧٢. كتاب الحوادث والبدع. للإمام محمد الطرطوشي. تحقيق بشير عيون.
  - ٧٣. كيف نتدبر القرآن . فواز زمرلى .
  - ٧٤.مباحث في علوم القرآن د. مناع القطان.
  - ٧٥. مجلة البحوث الإسلامية . هيئة كبار العلماء بالمملكة.
    - ٧٦. مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية .
  - ٧٧. مجموعة فتاوى ومقالات متنوعة . للشيخ عبد العزيز بن باز.
    - ٧٨. مختار الصحاح . للإمام محمد الرازي.
- ٧٩. مع القرآن الكريم. للشيخ محمود الحصري ؛ رحمه الله. ط.مكتبة السنة
  - ٨٠. معرفة شأن القرآن الكريم . محمد أبو البشر.
  - ٨١. مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسّنة. للإمام السيوطي. ط٢٠٢هـ
  - ٨٢. من معجزات النبي صلى الله عليه وسلم. عبد العزيز السلمان.
    - ٨٣. مناهج الجدل في القرآن د. زاهر الألمعي .
    - ٨٤. مناهل العرفان في علوم القرآن. للزرقاني.
    - ٨٥. موارد الظمآن في دروس الزمان . عبد العزيز السلمان.

٨٦. موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة. د. أحمد شوقي إبراهيم. ٨٧. ناسخ القرآن العزيز ومنسوخه . لابن البارزي . ت د. حاتم الضامن ٨٨. هجوم الإنترنت على القرآن أ.د توفيق علوان. ٨٩. يا أهل القرآن . للشيخ الدويش.

\* \* \*

# فمرست المواضيع

|            | المال                                           | الموصو              |
|------------|-------------------------------------------------|---------------------|
| ٣          |                                                 | المقدمة             |
| ٥          | ِل                                              | الفصل الأو          |
| ٧          | ، ومكانته                                       | فضل القرآن          |
| ٨          | ة                                               | آداب التلاو         |
| ١٢         | القرآنا                                         | آداب طالب           |
| ۱۳         | لقرآن في نفسه – وفي مجلسه – ومع طلابه           | آداب مُعلّم ا       |
| ۱۸         | هل القرآن                                       | مِن أخلاق أ         |
| ۲ ٤        | جه الله تعالى والحذر من الرياء عند قراءة القرآن | الإخلاص لو          |
| 70         | القرآنا                                         | فَضْل حِفْظِ        |
| ۲٦         | ئر اللازمة للحفظ والضبط                         | القواعد العَشْ      |
| ٣.         | قرآن والحذر من هجره                             | معنى تعهد ال        |
| ٣١         |                                                 | تدبر القرآن         |
| ٣٢         | نن                                              | العمل بالقرآ        |
| ٣٣         |                                                 |                     |
| ۳٥         | آنية                                            | القراءات القر       |
| ٣٦         | ورواتمم                                         | القُرِّاءِ العَشَرة |
| ٣٧         | م عاصم                                          | تعريف بالإما        |
| ٣٧         | ة حفص                                           | تعريف براويا        |
| ٣٨         | وقواعد رواية حفص                                | شرح أصول            |
| <b>.</b> Y | كام هامّة وخاصة لحفص ( في جدول )                | كلمات وأحا          |

| ٥ ٤ | أحكام قصر المنفصل لحفص                               |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٥٩. | الفصل الثالث                                         |
| ٦١  | مراتب التلاوة                                        |
| ٦٢  | معنى التجويد وأهميته وحكمه                           |
| ٦٣. | اللحن معناه وأقسامه                                  |
| ٦٤. | البدء والوقوف وأحكامها وأنواعها                      |
| ٧٢. | الموصول والمفصول في الرسم العثماني                   |
|     | أحكام الابتداء بممزة الوصل                           |
|     | أحكام الإبتداء بالأفعال المهموزة                     |
| ۸.  | أحكام الاستعاذة والبسملة، و أحوال البسملة بين سورتين |
| ٨١  | مخارج الحروف                                         |
| ٨ ٤ | صفات الحروف                                          |
| 人乙  | الصفير – والتفشي – والاستطالة                        |
| ٨٧  | القلقلة وحروفها ومراتبها                             |
| ٨9  | أحكام المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين             |
| 9 ٤ | التفخيم والترقيق                                     |
| 97  | ملاحظات حول بعض الراءات                              |
| ١   | أحكام اللام الساكنة                                  |
| ١.١ | الروم والإشماما                                      |
| ١.٢ | الحركات الإعرابية الثلاث                             |
|     |                                                      |

| 1.4 | أحكام النون والميم المشددتين                              |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ١٠٤ | أحكام الميم الساكنة                                       |
| ١.٥ | أحكام النون الساكنة والتنوين                              |
| ١٠٦ | أنواع الإدغام                                             |
| ١.٧ | المدود وأحكامها                                           |
| 111 | ملاحظات حول المد الجائز                                   |
| 117 | المد اللازم وأنواعه                                       |
| ١١٣ | ملاحظات حول المد اللازم                                   |
| ۱۱٤ | تَتِمّة هامّة حول وجوب تسوية المدود                       |
| 117 | الكلمات الجامعة للأحرف التجويدية                          |
| 119 | الفصل الرابع                                              |
| 171 | عناية الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته بالتلاوة والتجويد |
| 177 | أهمية المشافهة والتلقي في التعليم والقراءة                |
| ١٢٣ | ضوابط نجاح الحلقات القرآنية                               |
| 170 | أخطاء وعقبات في طريق الحلقات                              |
| 179 | ملحق هام ؛ في أساليب القرآن الكريم                        |
| ١٨٠ | المراجع                                                   |

#### اقرأ للمؤلف:

- التلخيص المفيد في علوم القرآن وأحكام التجويد (مطبوع) الطبعة الثالثة.
- الإيجاز في روائع الإعجاز (في الإعجاز القُرآني في ضوء القرآن والسنة والعلم الحديث).
  - الروح والريحان في فضائل القرآن.
    - التنبيهات في علم المتشابهات.
- محاسن الإسلام وسموّه على أعراف البشر وقوانينهم، دراسة تاريخية فقهية.
  - أُصول روايتَى قالون وورش عن الإمام نافع المدنى من طريق الشاطبية.
    - المصفّى في سيرة المصطفى (في فقه السيرة النبوية).
      - الإتمام في أحكام الصيام.
      - الحج والعمرة والزيارة "فقهاً وأحكاما وآدابا".
        - النفع الحثيث في عِلم الفرائض والتوريث.
          - التحفة البهية في القواعد الفقهية.
    - جرائم الحدود والحرابة نوازلها وعقوباتها في الفقه الإسلامي.
    - التأصيل والتفريع في الفقه والأحكام والتشريع. (رسالة علمية).
      - -تربية البنين والبنات في زمن التحديات.
      - -روضة الأبرار في جوامع الدعاء والأذكار (مطبوع).
        - -هدى وشفاء.