

# مؤبير في الشائد الماثان الماثا

أَكِيرُ جَامِع لِتَفْسِيرُ النَّهِ تَ عَلَيْهُ وَالصَّحَابِةِ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِيهِم مَعْرُوًا إِلَى مَصَادِرِهِ الاَصْلِيَةِ مَقرونًا بِتَعليقَاتِ خَمسَة مِنْ أَبْرَزِ الْمُحَقِّقِينَ فِي التَّفْسِيرِ

# ٳۼڗۮ ڡڒڲڔٝڵڵڸؚڒڵؽێٳؾ۬ۥٛۊڵؠٛۼڵٷٵؾٚڔڒڸۿ۬ڒٙڹؾٚؾٞ

المشترف البيليتي أ.د. هُمَسَاغِ لم بُرْسُمُ لِيَّحَانَ الطَّلِيَّالَ اسْتَاذَالَةِ رَايِّيَاتِ الشُّرِزَائِيَّةِ بِعَامِمَةِ لَلْكِ سُحُودٍ الرَّبِيَاض

# المجلداليَّامِنَ عَشْرَ اللَّهِ

- شَوَوُّ الأَحْزَابِ (٣٥) الصَّافَاتِ
  - **★** الآثار (۲۲۲۰-۲۳۲۲۲)

دار ابن حزیر



🕏 مركز الدراسات والمطومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي جدة، ١٤٣٨ هـ

فهرممة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

مركز الدراسات والمطومات القرآلية يمعهد الإمام الشاطيي جدة موسوعة التأسير المآثور أكبر جامع لتأسير اللبي صلى الله طليه وسلم والمحلية والتابعين وألهاعهم (٢٠) مجلد, أمركز الدراسات وسلم ومالمومات القرآلية يمعهد الإمام الشاطيي جدة ـ جدة، ١٤٣٨ هـ ٢٠ - -

> ريمك: ۸-۲۲۶۶۲۰۳۰۳۰۸۷۸ (مجموعة) ۲-۲۸۶۱۱۲۱۲۰۳۰۳۰۳۸۸ (ج۱۸) ۱- الذرآن - التضير بلماثور آبالغوان ديوي ۲۷۷٫۳۷

رقم الإيناع: ۱۶۳۸/۱۹۲۲ ردمك: ۸-۲۰:۱۰۳-۱۰۳-۱۹۷۸ (مجموعة) ۲-۲۰:۱۸۱۱ (ج۸۲)

جَمِيعُ الحُقُوقِ حَجُفُوطَكُّ الطّلْبَعَةِ الأولِيْ ١٤٣٩هـ - ٢٠١٧م

### تكُزُّ الْمَرَّالِسَاتِ وَالْمُعَاوِمَاتِ الْقُرُّآنَـٰتِيَةِ يَعِهُلِ الْإِمَامِ الشَّالِطِيِّ التابع لجمعية تحفيظ القرآن بجدة (خيركم)

المنوان الوطني (بريد واصل):

معيد الإنام الفاطني

وحدة رائم ٢٢ - ١٠٥٠

عدة ١٣٢٢: ١٣٢٢: ١٠٠٠

المملكة العربية السعودية

مانت: ١١٠١٢٢٢٠٠٠ - تحويلة: ١١٠

ماكني: ١١٠١٢٢٢٢٢٠٠٠ - تحويلة: ١١٠

الموقع الإنكروني: Tressil@mail.com البرية الإنكروني:

Drasatl@mail.com البرية الإنكروني: Tressil@mail.com

### دار ابن حزم

بيروت - ليذان - ص.ب : 14/6366 متف يفلص : 701974 - 300227 (009611) البريد الإشتريائي : ibnhazim@cyberia.net.lb الموقع الإشتريائي : www.daribnhazm.com

# لجان الموسوعة وأعضاؤها

| عضوًا           | أ. نصار محمد محمد المرصد                        |           | اللجنة الإشرافية                                |
|-----------------|-------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------|
| عضوًا           | أ. معمر عبد العزيز محمد سعيد                    | ف العام   | د. نوح بن يحيى الشهري                           |
| عضوًا           | أ. فارس عبد الوهاب الكبودي                      | ب العلمي  |                                                 |
| مرفوعة          | لجنة مراجعة تخريج الآثار ال                     | ين العام  | د. بلقاسم بن ذاكر <mark>الزبيدي الأمي</mark> ر  |
| رئيسًا          | د. علي بن محمد العمران                          | ير العلمي | د. خالد بن يوسف الواصل                          |
| عضوًا           | أ. عدنان بن صفاخان البخاري                      |           | لجنة جرد الكتب                                  |
| عضوًا           | أ. عبد القادر محمد جلال                         | عضوًا     | <ol> <li>أ. الطيب بن إبراهيم الحمودي</li> </ol> |
| عضوًا           | أ. مصطفى بن سعيد إيتيم                          | عضوًا     | <ol> <li>أ. طارق بن عبد الله الواحدي</li> </ol> |
|                 | لجنة التدقيق                                    | عضوًا     | أ. حسام بن عبد الرحمٰن فتني                     |
| بل رئيسًا       | د. محمد منقذ عمر فارو <mark>ق الأص</mark>       | عضوًا     | أ. فايز بن خميس عامر                            |
| عضوًا           | د. محمد امبالو فال                              |           | لجنة الصياغة                                    |
| عضوًا           | <ol> <li>أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث</li> </ol>   | ومراجعًا  | د. خالد بن يوسف الواصل رئيسًا و                 |
| عضوًا           | <ol> <li>علي بن عبد الله العولقي</li> </ol>     | عضوًا     | د. محمد عطا الله العزب                          |
|                 | لجنة المقدمات العلمية                           | عضوًا     | أ. فوزي بن نا <mark>صر بامرحول</mark>           |
| رثيسًا ومراجعًا |                                                 | عضوًا     | أ. عثمان حسن عثمان سيد                          |
| مشارگا          | د. خالد بن يوسف الوا <mark>صل</mark>            |           | لجنة التوجيه                                    |
| مشارگا          | د. نايف بن سعيد الزهراني                        | رئيسًا    | د. محمد صالح محمد سليمان                        |
| مشارگا          | د. محمد صالح محمد سليمان                        | مراجعًا   | د. نايف بن سعيد الزهراني                        |
|                 | لجنة الفهرسة                                    | عضوًا     | <ol> <li>أحمد علي أحمد علي</li> </ol>           |
| رئيسًا          | أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث                       | عضوًا     | أ. خليل محمود محمد                              |
| عضوًا           | <ol> <li>أ. طارق بن عبد الله الواحدي</li> </ol> | عضوًا     | أ. باسل عمر المجايدة                            |
| عضوًا           | أ. فوزي بن ناصر بامرحول                         | عضوًا     | أ. محمود حمد السيد                              |
| عضوًا           | أ. محمد بن إبراهيم الحمودي                      |           | لجنة تخريج الآثار المرفوعة                      |
| •               | •                                               | رئيسًا    | أ. تميم محمد عبد الله الأصنج                    |
| 4               | الصف والإخراج الفني                             | عضوًا     | <ol> <li>عمار محمد عبد الله الأصنج</li> </ol>   |
|                 | مؤسسة السنابل للصف الإلكتروني                   | عضوًا     | <ol> <li>أ. جلال عبده محمد البعدائي</li> </ol>  |



| الدلالة                     | الرمز                           | الموضع         |
|-----------------------------|---------------------------------|----------------|
| الصحابة                     | اللون الأحمر                    |                |
| التابعون                    | اللون الأخضر                    |                |
| أتباع التابعين              | اللون الأسود العريض             | متن الموسوعة   |
| الإحالة على الدر المنثور    | (/) عقب الأثر                   |                |
| للسيوطي، طبعة دار هجر       |                                 |                |
| الزيادة على الدر المنثور    | (ز) عقب الأثر                   |                |
| التوجيهات والتعليقات العامة | اللون الأحمر                    |                |
| الترجيح                     | اللون الأخضر                    | الحاشية الأولى |
| الانتقاد والاستدراك         | اللون الأحمر                    |                |
| مستندات التفسير             | اللون الأحمر                    |                |
| مواضع تعليقات أثمة التفسير  | الأرقام المتسلسلة في المستطيلات | عام            |
| الخمسة                      | الخضراء                         |                |

(ro) 銀字用號 (ro) 銀字用號

﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِيدِينَ وَالْمُنْفِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْفَنِينِينَ وَالْفَنِينِينَ وَالْفَنِينَينَ وَالْفَنِينَينَ وَالْفَنِينَينَ وَالْفَنْهِنَوْنَ وَالْفَنْهِنَ وَالْفَنْهَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ لَمْ اللّهُ مَنْهُمَ وَالْفَنْهِنَ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَمْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

### 🇱 نزول الآية:

٦٣٢٢ - عن أم سلمة - من طريق مجاهد - أنها قالت للنبي ﷺ: ما لي أسمع الرجال يُذكرون في القرآن، والنساء لا يُذكرن؟ فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَاللّٰمِ اللّٰ اللهِ اللّٰهِ اللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالْمُسْلِمَينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّمِينَ وَالْمُسْلِمَةُ وَاللّٰمِينَ اللّٰمَالِمَا وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالنَّمَالِمَلْكُونَ وَلَا اللّٰمِينَ اللّٰمِينَ اللّٰمَلْلِمَ اللّٰمَ اللّٰمِينَ اللّٰمِينَ اللّٰمَ اللّٰمِينَ اللّٰمَ اللّٰمِينَ اللّٰمَ اللّٰمِينَ اللّٰمِينَ اللّٰمِينَا اللّٰمِينَ اللّٰمِينَا اللّٰمَ اللّٰمِينَ اللّٰمِينَا اللّٰمِينَا اللّٰمِينَا اللّٰمِينَا اللّٰمِينَا اللّٰمِينَ اللّٰمِينَ اللّٰمِينَا اللّٰمِينَا اللّٰمُ اللّٰمِينَا الللّٰمِينَا اللّٰمِينَا الللّٰمُ اللّٰمِينَا اللّٰمِينَ اللّٰمِينَا اللّٰ

٦٣٢٢٢ ـ عن أم سلمة ـ من طريق مجاهد ـ أنها قالت: يغزو الرجال ولا تغزو النساء، وإنَّما لنا نصف الميراث. فأنزل الله: ﴿وَلَا تَنْمَنَّوْا مَا فَضَلَ اللهُ بِهِ بَسََمَكُمْ عَلَى بَعْضِ﴾ وكانت عَلَى بَعْضِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٥١ (٣٥٦٠)، وابن جرير ١١٠/ ١١١، ويحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٠.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٢) لِم يَرُعْني: لم أَشْعُر. النهاية (روع).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١٩٩/٤٤ (٢٦٥٧)، ٢٢٢/٤٤ (٢٦٦٠٣)، والنسائي في الكبرى ٢١٩/١٠ (١١٣٤١)، وابن جرير ٢١١١/١، من طريق عبدالواحد بن زياد، نا عثمان بن حكيم، نا عبدالرحمن بن شيبة، قال: سمعت أم سلمة.

إسناده صحيح.

<sup>(؛)</sup> أخرجه الترمذي ٥/٢٦٧ ـ ٢٦٧ (٣٢٧٠)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ١٣٣٦/ (٦٢٤)، وابن جرير ٦٦٤/.

قال الترمذي: •هذا حديث مرسل، ورواه بعضهم عن ابن أبي نجيح عن مجاهد مرسلاً أن أم سلمة قالت: كذا وكذا».

٦٧٢٣ \_ عن أم عمارة الأنصارية: أنَّها أتت النبيُّ ﷺ، فقالت: ما أرى كلَّ شيء إلا للرجال، وما أرى النساء يُذكرن بشيء! فنزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُسْلِمَينَ﴾(١). (١/١٦٤)

٩٢٢٢٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق أبي ظبيان \_ قال: قالت النساء: يا رسول الله، ما باله يَذكر المؤمنين ولا يَذكر المؤمنات؟! فنزل: ﴿إِنَّ ٱلمُسْلِمِينَ وَلا يَذكر المؤمنات؟! فنزل: ﴿إِنَّ ٱلمُسْلِمِينَ وَلا يَذكر المؤمنات؟! فنزل: ﴿إِنَّ ٱلمُسْلِمِينَ وَالْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

و ۱۲۲۲ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طربق ابن أبي نجيح ـ قال: قالت أم سلمة: يا رسول الله، يُذكر الرجال ولا تُذكر النساء! فنزلت: ﴿إِنَّ ٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَٱلْمُتْلِمِينَ وَالْمُتْلِمِينَ وَالْمُتْلِمِينَ وَالْمُتْلِمِينَ وَالْمَتْلِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَتْلِمِينَ وَالْمَتْلِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمُتْلِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمُتَلِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمُتَلِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمِينَ وَلِيقِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمُ وَلِمُلْمِينَ وَالْمُلْمُلِمِينَ وَالْمُلْمُلِمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمُلِمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُلْمِينَالِقُولِ وَالْمِينَالِقُولِمِينَا وَالْمُلْمِينَامِينَالِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيقِيلِيقِيلِيقِي

٣٢٢٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سليمان بن يسار ـ قال: قال النساء للرجال: أسلمنا كما أسلمتم، وفعلنا كما فعلتم، فتُذكرون في القرآن ولا نُذكر! وكان الناس يُسمَّون: المسلمين، فلما هاجروا سُموا: المؤمنين؛ فأنزل الله: ﴿إِنَّ الْمُسْلِكَتِهِ \* قَالَمُ الْعَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ الللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِيمُ عَلِيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلِيمُ عَلِيْمُ عَلِي عَلِي عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِي

٦٢٢٧٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: دخل نساءً على نساءً النبي ﷺ، فقُلْنَ: قد ذكركُنَّ الله في القرآن، ولم نُذكر بشيء؛ أما فينا ما يُذكر؟ فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلمُسْلِمَينَ ﴿أَنَّ الْمُسْلِمَينَ ﴿ (٢٠/١٤)

٣٢٢٢٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: لما ذُكِر أزواجُ النبي ﷺ قال النساء: لو كان فينا خيرٌ لذُكِرنا. فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْسُلِمَتِ ﴾ الآية (٦٠) ٤١/١٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٥/ ٤٢٥ ـ ٤٢٦ (٣٤٩٠).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب، وإنما نعرف هذا الحديث من هذا الوجه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في الكبير ١٠٨/١٢ (١٢٦١٤)، والضياء المقدمي في المختارة ٩/٥٥٠ (٥٤٧)، وابن مردويه ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف ٢/٨/٣ ـ، وابن جرير ١١١//٩.

قال الهيشمي في المجمع // ١٩ (١١٢٧٣): «رواه الطبراني، وُفيه قابوس، وهو ضعيف، وقد وثَّق، وبقية رجاله ثقات. وقال السيوطي: «سند حسن».

<sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الثوري (٢٤١)، وابن جرير ١١١/١٩، وأخرجه يحيى بن سلَّام ٧٢٠/٢ من طريق عاصم بن حكيم.

<sup>(</sup>٤) أحرجه ابن سعد ٨/ ٢٠٠ ـ ٢٠١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠٩/١٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١١٦/٢، وابن سعد ١٩٩/٨ ـ ٢٠٠.

### 🏶 تفسير الآية:

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/٤٥، وتفسير البغوي ٦/ ٢١. وعلَّقه الواحدي في أسباب النزول (٥٦٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٨٩.

لِمَن ذُكر في هذه الآية ﴿مَغْفِرَةٌ ﴾ يعني: للنوبهم، ﴿وَلَجْرًا عَظِيمًا ﴾ يعني: جزاء وافرًا في الجنة(١٠). (٤٧/١٢)

٦٢٧٣٣ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق عطاء ـ قال: ﴿وَٱلْقَنِينَتِ»؛ المطيعات (٢٠). (ز)

٦٢٧٣٤ ـ قال عطاء بن أبي رباح: من فوَّض أمره إلى الله فلك فهو داخل في قوله:

﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِينَ وَالْمَسْلِينَ وَمَن أَقرَّ بِأَنَّ الله ربَّه ومحمدًا رسوله، ولم يخالف قلبُه لسانَه؛ فهو داخل في قوله: ﴿وَٱلْمَنْيِنِينَ وَٱلْمَنْيِنِينَ وَٱلْمَنْيِنِينَ وَمَن أَطاع الله في الفرض والرسول في السُنَّة فهو داخل في قوله: ﴿وَٱلْمَنْيِنِينَ وَٱلْمَنْيِنَةِ وَمَن صان قوله عن الكذب فهو داخل في قوله: ﴿وَٱلْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَاللَّهُ وَمِن صبر على الطاعة، وعن المعصية، وعلى الرزِيَّة؛ فهو داخل في قوله: ﴿وَٱلْمَنْيِنِينَ وَالمَنْيِنِينَ وَاللَّهُ وَلِهُ وَوَالْمُنْيِنِينَ وَاللَّهُ وَمِن صبر على الطاعة، وَالْمُنْيِنِينَ وَالْمَنْيِنِينَ وَاللَّهُ وَلِهُ وَوَلَهُ وَوَلَهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَائِمُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَكُنْ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَائِمُ وَاللّهُ وَلَلْمُ وَلَكُمْ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُونُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَالْمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُونَ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُونُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُونُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَلَائُمُ وَلِهُ وَ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>Y) أخرجه ابن سعد ٨/ ٢٠٠ \_ ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٠/١٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤٦/٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٥٢ ـ ٣٥٣.

7۲۲۳ من قتادة بن دعامة من طريق سعيد من ﴿وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينَتِ﴾ أي: المطيعين والمطيعات، ﴿وَٱلْخَشِمِينَ وَالْخَشِمِينَ وَالْخَشِينَ وَالخَاتُفاتُ(''). (ز) 7۲۲۳ مقال إسماعيل السُّدِّيّ: يعني: ﴿وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينَتِ﴾ المطيعين لله والمطيعات''). (ز)

بالتوحيد والمخلصات، ﴿وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْسُلِينَ عِني: المخلصين بالتوحيد والمخلصات، ﴿وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُومِنِينَ وَالمُومِينِ بالتوحيد والمصدقات، ﴿وَالْمُنْدِينَ وَالْمُومِينَ وَالمَلِينِينَ عَلَي أَمِرِ الله عَلَى أَمِر الله عَلَى المعالى وَوَالْمُسَائِقِينَ عَن يساره مِن المُحتَّى عَن يساره مِن المُحتَّى المَل هُورُ فَهُو مِن الصَائمين؛ وَلَامَتَيْتِينَ مِن المُورِ فَهُو مِن الصَائمين؛ فهو مِن المُورِ فَهُو مِن الصَائمين؛ فهو مِن المُورِحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْتِينَ مُرْمِجُهُمْ عِن المُواحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْعَلِينَ مُرُوجَهُمْ عِن المُواحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْعَلَيْكِ مِن المُواحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْعَلِينَ مُرُوجَهُمْ عِن المُواحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْعَلِينَ مُرُوجَهُمْ عِن المُواحَسُ، ﴿وَالْمُتَيْعَلِينَ مُرَامِعُونَ مُن المُواحَسُ (())

٦٢٢٣٨ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينَ كِهُ، قال: المطبعين والمطبعات (٤).

المُتَوَمِّنَتِ وَال يحيى بن سلَّم: قوله في ﴿ ﴿ أَنَّ ٱلْسَلِينَ وَالْمُتَوْمِنِنَ وَالْمُتُومِنِنَ وَالْمُتُومِنِنَ وَالْمُتُومِنَنَ وَهَا يَنَ ٱلْمُتُومِنِنَ وَالْمُتُومِنَنَ وَهَا يَنَ ٱلْمُتُومِنِنَ وَهَا يَنَ ٱلْمُتُومِنِنَ وَالْمُتَوانِنَ وَالْمَالِينَ وَاللَّهِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰۹/۱۹ ـ ۱۱۰. (۲) علَّقه يحيى بن سلَّام ۲۱۹/۲.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٠/١٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٨٩ ـ ٤٩٠.

المفروضة، ﴿وَالْمُنْتَمِينَ وَالْمُنْتَيِمَٰتِ﴾ بلغني: أنَّه مَن صام رمضان وثلاثة أيام من كل شهر فهو من الصائمين والصائمات، ﴿وَاَلْمَنْفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَاَلْمَنْظَلَتِ﴾ مما لا يحل لهنَّ<sup>(۱)</sup>. (ز)

# ﴿وَالذَّكِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرُتِ﴾

٦٢٢٤٠ ـ عن أبي سعيد الخدري، أن رسول الله قط قال: «إذا أيقظ الرجل امرأته من الليل فصلًيا وكعتين، كانا تلك الليلة من الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات (٢٠٠/١٠)

**٦٣٢٤١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: لا يكون الرجل مِن** الذاكرين الله كثيرًا حتى يذكر الله قائمًا، وقاعدًا، ومضطجعًا<sup>(٣)</sup>. (٤٨/١٢)

٦٢٢٤٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿وَالنَّكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالنَّكِرَتِ ﴾، يعني: باللسان (٤). (ز)

٦٢٢٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالنَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ باللسان، ﴿ وَالنَّكِرُتِ ﴾ الله كثيرًا باللسان<sup>(٥)</sup>. (ز)

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٠.

تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۱۷ ـ ۷۲۰.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود ۲/۷۷ ـ ۵۷۸ (۱۳۰۹)، ۲/۸۲ه (۱۵۵۱)، وابن ماجه ۲/۳۳ (۱۳۳۰)، وابن حبان ۳۰۷/۳ ـ ۳۰۹ (۲۰۲۸، ۲۰۹۹)، والحاكم ۲/۲۱۱ (۱۱۸۹)، ۲/۵۲۲ (۳۰۲۱)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۲۰/۲۲ ـ.

قال الحاكم: فعذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقد أعلّه الدارقطني في العلل بالوقف ٢٩/٩ - ( و (١٦٤)، ٢٠١/١١)، وقال النووي في الأذكار ص٤١ (٤١): فعذا حديث بالوقف ٢٩/٩ ـ (١٦٤)، ٢٠١/١١)، وقال النووي في الأذكار ص٤١ (٤١): فعذا حديث أبي مشهور، وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٤٢٦: فأخرجه أبو داود والنسائي من حديث أبي هريرة وأبي سعيد، بسند صحيح. وقال السيوطي في تحفة الأبرار ص٧٧ ـ ٢٨: فقال الحافظ ابن حجر: قول الشيخ \_ أي: النووي \_ هذا حديث مشهور. يريد: شهرته على الألسنة، لا أنه مشهور اصطلاحًا؛ فإنه من أفراد على إلا المراقب عن الأغراء. وقال الألباني في صحيح أبي داود ٥/١٩٤ (١٣٠٥): فإسناده صحيح، على شرط مسلم،

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١١٧/٢. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٠.

٩٢٢٤٤ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَالنَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالنَّكِرَٰنِ ﴾، يعني: باللسان، وهو تفسير السُّدّيّ، وليس في هذا الذكر وقت (١٠). (ز)

# ﴿أَعَدُّ ٱللَّهُ لَمُتُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞﴾

٩٢٢٤٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَمُم مَّغْفِرةً ﴾ لذنوبهم، ﴿ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ في الجنة (٢). (ز)

٦٢٢٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَعَدَّ اللهُ لَمْمَ ﴾ في الآخرة ﴿مَمْفِرَةً ﴾ لذنوبهم، ﴿وَأَجْرًا عَظِيمًا، يعني: الجنة (٣٠). (ز)

٦٢٢٤٧ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿وَلَجْرًا عَظِيمًا﴾، قال: الجنة (٤)

٩٢٢٤٨ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿أَعَدُّ اللّهُ لَمُم تَغْفِرَةَ ﴾ لذنوبهم، ﴿وَلَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الجنة (٥).

# ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةِ إِنَا قَضَى اللَّهُ رَصُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمَتُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنَ أَمْرِهِمُّ وَمَن يَسِى اللَّهَ وَرَسُولُهُۥ فَقَدْ ضَلَ صَلَلًا شَهِينًا ﴿ ﴾

### 🏶 نزول الآية:

7۲۲٤٩ ـ عن الكميت بن زيد الأسدي، قال: حدثني مذكور مولى زينب بنت جحش، قالت: خطبني عِدَّة مِن أصحاب النبي ﷺ، فأرسلتُ إليه أختي تُشاوره في ذلك، قال: فأين هي ممن يعلِّمها كتاب ربها وسُنَّة نبيها؟ . قالت: مَن؟ قال: ازيد بن حارثة . فغضبتُ ، وقالت: تزوِّج بنتَ عمتك مولاك؟ ثم أتتني ، فأخبرتني بذلك، فقلتُ أشدَّ من قولها، وغضِبتُ أشدَّ من غضبها؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ مَن أَمْرِهِمُ ﴾. فأرسلتُ إليه: زوِّجني مَن من شنتَ. فزوَّجني منه، فأخذتُه بلساني، فشكاني إلى النبي ﷺ، فقال له النبي ﷺ:

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلَّام ۷۲۰/۲. (۲) أخرجه ابن جریر ۱۰۹/۱۹ ـ ۱۱۰.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٠/١٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٠.

أمسك عليك زوجك، واتق الله، ثم أخذتُه بلساني، فشكاني إلى النبي ﷺ فقال
 له: (إذن طلقها». فطلَقني فبتَّ طلاقي، فلما انقضتْ عِلَّتي لم أشعر إلا والنبيُّ ﷺ وأنا مكشوفة الشعر، فقلتُ: هذا أمر من السماء، دخلتَ يا رسول الله بلا خِطبة ولا شهادة! قال: (الله المزوِّج، وجبريل الشاهدة''). (٥٩/١٥)

• ٩٢٢٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية \_ قال: إنَّ رسول الله ﷺ انطلق ليخطب على فتاه زيد بن حارثة، فدخل على زينب بنت جحش الأسدية، فخطبها، قالت: لستُ بناكحتِه. قال: (بلى، فانكحيه، قالت: يا رسول الله، أؤامر في نفسي! فبينما هما يتحدثان أنزل الله هذه الآية على رسول الله ﷺ: ﴿وَهَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِنَّا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

٦٢٧٥١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - قال: خطب رسول الله 議 زينب
 بنت جحش لزيد بن حارثة، فاستنكَفَتْ منه، وقالت: أنا خيرٌ منه حسَبًا. وكانت امرأةً
 فيها حِدّة؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾ الآية كلها (٢٠) ( ١٩/١٤)

٣٢٢٥٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عاصم بن حكيم ـ قال: نزلت: ﴿وَمَا كَانَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٤/ ٣٩ (١٠٩)، والبيهقي في الكبرى ٧/ ٢٢١ (١٣٧٨٢).

قال البيهقي: ٥. . . وإن كان إسناده لا تقوم بمثله حُجّةً. وقال الهيشمي في المجمع ٢٤٦/٩ ـ ٢٤٧ (١٥٣٤٤): فرواه الطبراني، وفيه حفص بن سليمان، وهو متروك، وفيه توثيق لينّ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۱۲/۱۹ ـ ۱۱۳، من طريق محمد بن سعد، قال: حدثني أبي، قال: حدثني عسي، قال: حدثني أبي، عن أبيه عطية العوفي، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف جَّدًا؛ لكنها صحيفة صالَّحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١١٣/١٩ ـ ١١٤، من طريق محمد بن حمير، قال: حدثنا ابن لهيعة، عن ابن أبي عمرة، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ فيه سلام بن أبي عمرة الخراساني، قال عنه ابن حجر في التقريب (٢٧٠٩): «ضعيف». وفيه أيضًا ابن لهيمة، وتقدم مرازًا أنه ضعيف.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةِ إِذَا قَعَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا﴾ في كراهية زينب بنت جحش نكاح زيد بن حارثة حين أمره محمد ﷺ(۱٪. (ز)

7۲۲۰٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: أنَّ النبي ﷺ اشترى زيد بن حارثة في الجاهلية من عكاظ على امرأته خديجة، فاتخذه ولدًا، فلما بعث الله نبيَّه مكث ما شاء الله أن يمكث، ثم أراد أن يزوِّجه زينب بنت جحش، فكرهت ذلك؛ فأنزل الله: ﴿وَيَا كُن لِلْمُؤْمِنَ وَلاَ مُؤْمِنَةً إِنَا فَعَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ لَلْجِيرَةُ مِن أَمْرِهِمُ . فقيل لها: إن شنتِ الله ورسوله، وإن شنتِ ضلالاً مبينًا. قالت: بل الله ورسوله، فزوَّجه رسول الله ﷺ منها (٢٠/١٠)

و ۹۲۲ه ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: خطب النبي ﷺ زينب، وهو يريدها لزيد، فظنّتْ أنه يريدها لنفسه، فلما علمت أنه يريدها لزيد أبَتْ؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُرْوِنِ وَلاَ مُرْمِنَةٍ إِذَا قَنَى اللهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرُكِ، فرضِيَتْ وسلَّمتْ (٣٠). (١٩/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحبي بن سلَّام ۲/ ۷۲۱.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١١٧/٢، كما أخرجه ابن جرير ١١٣/١٩ بنحوه من طريق سميد، والطبراني من كلا الطريقين ١٣٤/٥٤ (١٣٣، ١٢٤). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) وقع في المصدر: وما أذادها بفعل. ومعناه غير واضح، والمثبت من السيرة الحلبية ٣/ ٤١١.

وأخشى أن تردّني، فذلك أعظم في نفسي من كل شيء. وعمد زيد إلى على هي، فحمله على أن يكلّم النبي هي، فقال له زيد: انطلق إلى النبي، فإنه لن يعصيك. فانطلق علي معه إلى النبي هي، [... (۱)] فإني فاعل وإني مرسلك يا علي إلى أهلها فتكلّمهم. فرجع على النبي هي: إني قد رضيتُه لكم، وأقضي أن تنكحوه، فأنكحوه. وساق إليهم عشرة دنانير، وستين درهمًا، وخمارًا، وملحفة، ودرعًا، وإزارًا، وخمسين مُدًّا من طعام، وعشرة أمداد من تمر، أعطاه النبي في ذلك كله، ودخل بها زيد، فلم يلبث إلا يسيرًا حتى شكا إلى النبي في ما يلقى منها، فدخل النبي في وفوظها، فلما كلَّمها أعجبه حُسنها وجمالها وظرفها، وكان أمرًا قضاه الله في، ثم درجع النبي في وفي نفسه منها ما شاء الله في، فكان النبي في يسأل زيدًا بعد ذلك: وحمله عليك معك؟، فيشكوها إليه، فقال له النبي في وفي قله، وأمسك عليك روجك، وفي قلبه غير ذلك؛ فأنزل الله في: ﴿وَمَن يَشِي الله وَرُسُولُهُ فَقَد مَلَ صَلَلا وقالت زينب للنبي في: قد جعلتُ أمري بيدك، يا رسول الله. فأنكحها النبي في وقالت زينب للنبي في: قد جعلتُ أمري بيدك، يا رسول الله. فأنكحها النبي في ويلًا، فمكنت عنده حينًا (۱). (ز)

كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ﴾، قال: نزلت في أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط، وكانت أول كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ﴾، قال: نزلت في أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط، وكانت أول امرأة هاجرت من النساء، فوهبتْ نفسها للنبي ﷺ، فزوَّجها زيد بن حارثة، فسخطت هي وأخوها، وقالت: إنما أردنا رسول الله ﷺ. فزوَّجها عبدَه؛ فنزل القرآن: ﴿وَرَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرُ﴾ إلى آخر الآية. قال: وجاء أمر أجمع من هذا: ﴿اللَّهُ اللهُ عِلمُ اللهُ عِلمَ اللهُ عِلمُ على اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ على

من الواقدي ـ من طريق أبي رجاء ـ قال: فخَرت أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط بآيات نزلت فيها، قالت: فكنتُ أول من هاجر إلى المدينة، فلما قدمتُ قدم أخي الوليد عليَّ، فنسخ الله العقد بين النبي ﷺ وبين المشركين في شأني، ونزلت: ﴿هَ نَرْ شُونُنَّ إِلَى ٱلْكَالِي ﴾ [الممتحنة: ١٠]، ثم أنكحني النبي ﷺ زيد بن

<sup>(</sup>١) يظهر أن هنا سقط في مطبوعة المصدر. وكذا في السطر التالي.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٠ ـ ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١١٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

### 🌞 تفسير الآية:

٣٢٧٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ﴾ يعني: زيدًا ﴿وَلَا مُؤْمِنَهُ يَعْنِ يعني: زينب ﴿إِنَّا فَقَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَرُ﴾ يعني: النكاح في هذا الموضع ﴿أَن بَكُونَ لَمُمُ لَهُمِّرَةُ مِنْ أَمِرِهُمُ﴾ يقول: ليس لهم الخيرة مِن أمرهم خلاف ما أمر الله به، ﴿وَمَن يَشِي اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ مَلَ مَلَكُ مُبِينًا﴾ قالت: قد أطعتُك فاصنع ما شئتَ. فزوّجها زيدًا، ودخل عليها(٢). (١/١/٥)

٣٦٧٦٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرُ﴾ الآية، قال: زينب بنت جحش وكراهتها زيد بن حارثة حين أمرها به محمد ﷺ(٣٠). (١٩/١٤)

٦٢٢٦ - قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَغَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا﴾
 يعني: فعل الله ورسوله أمرًا، يعني: شيئًا من أمر تزويج زينب ﴿ أَن يَكُونَ لَمُثُمُ لَلْهِمَةُ مِنْ أَرَبِهُمْ وَمَن يَسْفِ اللهُ وَيَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلْلًا لَمِينًا﴾
 يعني: أخطأ خطأ طويلاً (٤). (ز)

به ۱۳۲۲۳ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنٍ ﴾ يعني: عبدالله بن جحش بن رباب بن صبرة بن مرة بن غنم بن دودان الأسدي. ثم قال: ﴿وَلَا مُؤْمِنَةٍ ﴾ يعني: زينب بنت جحش؛ أخر أن بُكُونَ لَمُمْ وَيَسُولُهُ أَمْلُ أَن بُكُونَ لَمُمْ لَلَهُ وَيَسُولُهُ أَمْلُ أَن بُكُونَ لَمُمْ لَلَهُ وَيَسُولُهُ وَاللهُ وَيَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلَلًا مُبِينًا ﴾ يعني: بيّنًا (٠). (ز)

آ۱۲۲۳ ـ قَالَ يحيى بن سلَّم: قوله 總: ﴿وَمَا كَانَ لِمُوْمِن وَلاَ مُوْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمُو أَن يَرُقَ مُنَمُ لَلْهُمُ أَنْ يَرُقُ مُنَمُ لَلْهُمُ أَلْهُ مُرَاد رسول الله ﷺ أن يزوِّج زينب بنت جحش زيد بن حارثة، قأبت وقالت: أزوِّج نفسي رجلاً كان عبدًا بالأمس، وكانت ذات شرف، فلما أنزلت هذه الآية جعلتْ أمرها إلى رسول الله ﷺ، فزوَّجها إياه،

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن دريد في أماليه.
 (٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١١٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٧٢١/٢. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٠ ــ ٤٩٣.

ثم صارت سُنَّة بعد في جميع الدين، ليس لأحد خيار على قضاء رسول الله ﷺ وحكمه ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا ثُمِينًا﴾ بيُّنَا (١). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٦٢٢٦٤ ـ عن طاووس: أنَّه سأل ابن عباس عن ركعتين بعد العصر. فنهاه، وقال ابن عباس: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ: أَمْرًا أَن تَكُونَ لَمُثُم لَلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (١/١٢)

﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَـَمْتَ عَلَيْـهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَنَّقَ ٱللَّهَ وَتُحْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيدٍ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زُوَّحْنَكُهَا لِكُنَّ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُثْوِمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْفِج أَدْعِيَآيِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَ وَطَرَّ وَكَاك أَمُّرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ١

### 🇱 نزول الآية:

٩٢٢٦٥ ـ عن أنس بن مالك ـ من طريق ثابت ـ: أن هذه الآية: ﴿وَثُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اَللَهُ مُبْدِيدٍ﴾ نزلت في شأن زينب بنت جحش، وزيد بن حارثة<sup>(٣)</sup>. (١/١٣)

٦٢٢٦٦ \_ عن أنس بن مالك \_ من طريق ثابت \_ قال: جاء زيد بن حارثة يشكو زينت إلى رسول الله ﷺ، فجعل رسول الله ﷺ يقول: «اتقِ الله، وأمسك عليك زوجك». فنزلت: ﴿وَتُحْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ﴾. قال أنس: فلو كان رسول الله ﷺ كاتمًا شيئًا لكتم هذه الآية، فتزوجها رسول الله ﷺ، فما أوْلمَ على امرأة من نسائه ما أوْلمَ عليها؛ ذبح شاة، ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ يِّنَّهَا وَطَرَا زَوَّجْنَكُهَا﴾ فكانت تفخر على أزواج النبي ﷺ تقول: زوَّجكُنَّ أهاليكُنَّ، وزوَّجني الله من فوق سبع سموات (١٤/ ٥٢).

٦٢٢٦٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: أن النبي ﷺ اشترى زيد بن حارثة في

تفسير يحي بن سلام ٢/ ٧٢٠ ـ ٧٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق (٣٩٧٥)، والبيهقي في سننه ٤/٣٥٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه. وقرأ ﴿تَكُونَ﴾ بالتاء نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن ذكوان عن ابن عامر وأبو جعفر ويعقوب. وقرأ الباقون ﴿يَكُونَ﴾ بالياء. ينظر: النشر ٢/ ٢٦١. (٤) أخرجه البخاري ٩/ ١٢٤ \_ ١٢٥ (٧٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٦/١١٧ (٤٧٨٧).

الجاهلية من عكاظ على امرأته خديجة، فاتّخذه ولدّا، فلمّا بعث الله نبيّه مكث ما شاء الله أن يمكث، ثم أراد أن يزوّجه زينب بنت جحش، فكرهت ذلك؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةً لِمَا أَنَّ يَرُوّمُ أَمَّهُ أَثَرٌ أَنْ يَكُونَ لَمَثُمْ لَقِيْرَةً مِنْ أَمْرِهِمُ ﴿. فقيل لها: إن شنتِ الله ورسوله، وإن شنتِ ضلالاً مبينًا. قالت: بل الله ورسوله، فزوَّجه رسول الله ﷺ دخل يومًا بيت رسول الله ﷺ دخل يومًا بيت زيد فرآها وهي بنت عمته، فكأنها وقعت في نفسه. قال عكرمة: فأنزل الله: ﴿وَلَا لَمُ مُدِيهِ وَنَقَشَهُ اللهِ عَلَيْكِ نَوْجَكَ وَاتِنَ اللهَ وَثَقْفِي فِي نَفْسِكَ مَا أَسُهُ عَلِيهِ وَيَقْفَى إِنَّ اللهَ وَثَقْمَلُكُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٦٢٢٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿وَإِذْ يَقُولُ لِلَّذِي َ أَشَمَ اللّهُ عَلَيْهِ ، قال: جاء زيد بن حارثة فقال: يا نبع الله، إنَّ زينب قد اشتد عَلَيَّ لسانها، وأنا أريد أن أطلقها. فقال له النبي ﷺ: «اتق الله، وأمسك عليك زوجك، قال: والنبي ﷺ يُحِبُّ أن يُطَلِقها، ويخشى قالة الناس إن أمره بطلاقها؛ فأنزل الله: ﴿وَيَعْنِينَ فِي نَسْكَ مَا الله مُبْدِيهِ ﴿ (٣/١/١٥)

۲۲۷۷ \_ عن محمد بن يحيى بن حبان، قال: جاء رسول اش 義 بيت زيد بن حارثة يطلبه، وكان زيد إنما يقال له: زيد بن محمد، فربما فقده رسول الله 義 الساعة، فيقول: "أين زيد؟". فجاء منزله يطلبه، فلم يجده، وتقوم إليه زينب بنت جحش فُضُلاً (نا)، فأعرض رسول الله 義 عنها، فقالت: ليس هو هاهنا، يا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وقد تقدم قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق في سيرته ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٧/١١٧ ـ ١١٨، وابن جرير ١١٥/١٩ ـ ١١٩ بنحوه من طريق سعيد، والطبراني ٤٤/٤٤ ـ ٤٢ (١١٣، ١١٤، ١١٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) فضلاً: متبذلة في ثياب مهنتها. النهاية (فضل).

رسول الله، فادخل. فأبى أن يدخل، فأعجبتْ رسولَ الله ﷺ، فولَّى وهو يُهَمْهِم بشيء لا يكاد يُفهم منه إلا ربما أعلن: "سبحان الله العظيم، سبحان مصرّف القلوب، فجاء زيد إلى منزله، فأخبرته امرأته أن رسول الله ﷺ أتى منزله، فقال زيد: ألا قلتِ له أن يدخل! قالت: قد عرضتُ ذلك عليه، فأبى. قال: فسمعت شيئًا؟ قالت: سمعتُه عون ولَّى تكلَّم بكلام ولا أفهمه، وسمعتُه يقول: "سبحان الله العظيم، سبحان مصرّف القلوب، فجاء زيد حتى أتى رسول الله ﷺ، فقال: يا رسول الله؛ لعل زينب أعجبتك، فأنارقها؟ فيقول رسول الله ﷺ، فيخبره، فيأتى رَوَجَكَهُ. فما استطاع زيد إليها سبيلاً بعد ذلك اليوم، فيأتي لرسول الله ﷺ، فيخبره، فيقول: ﴿أَمِيكُ عَبْكَ زَوَجَكَهُ. فما ففارقها ويد إليها سبيلاً ففارقها زيد واعتزلها، وانقضت عدتها، فينا رسول الله ﷺ جالس يتحدث مع عائشة فنارقها زيد واعتزلها، وانقضت عدتها، فينا رسول الله ﷺ جالس يتحدث مع عائشة أن الله زوَّجَنيها مِن السماء؟». وتلا رسول الله ﷺ: ﴿وَلَوْ تَقُولُ لِلْلِيَقَ أَلْمَمُ اللهُ عَلِيهِ وَلَمْ اللهُ عَلَى وَلَا عَائشة: فأخذني ما قُرُب وما وَلَشَمْتَ عَلِيهِ أَسِكَ عَلَكَ زَوْجَكَهُ القصة كلها. قالت عائشة: فأخذني ما قُرُب وما السماء. وقلتُ: هي تفخر علينا بهذا (١٠) (٣/١٥)

٣٢٢٧٢ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: إنَّ رسول الله 瓣 أتى زينب زائرًا، فأبصرها قائمةً، فأعجبته، فقال رسول الله 瓣: «سبحان الله مقلب القلوب». فرأى

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن سعد ۱۰۱٪ ۱۰۱، والحاكم ۲۳/۶ ـ ۲۲.

قال الزيلعي في تخريج الكشاف (٣/ ١١١): ﴿عُرِيبِ بِهِذَا اللَّفَظَّ».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

زيد أن رسول الله على قد هويها، فقال: يا رسول الله، ائذن لي في طلاقها، فإن فيها كبرًا، وإنها توذيني بلسانها. فقال له رسول الله على الله وأمسك عليك زوجك. فأمسكها زيد ما شاء الله، ثم طلَقها، فلما انقضت عدتها أنزل الله نكاحها رسول الله هم من السماء، فقال: ﴿وَلَهُ تَقُولُ لِلْذِى آثَمَ اللهُ عَلَيْ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ لهى قوله: ﴿ وَلَمَّ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عند ذلك زيدًا، فقال: اثتِ زينب، فأخبرها أنَّ الله قد زوَّجنها. فانطلق زيد، فاستفتح الباب، فقيل: من هذا؟ قال: زيد. قالت: وما حاجة زيد إليَّ وقد طلَّقني؟! فقال: إنَّ رسول الله هم أرسلني. فقال زيد: لا يُبكِ الله عنك، قد كنتِ نعمت المرأة \_ أو قال: الزوجة \_، إن كنتِ لتبرين قسمي، وتطيعين أمري، وتتبعين مسرتي، فقد أبدلكِ الله خيرًا مني. قالت: من لا أبا لك؟ فقال: رسول الله هم فخرَّت ساجدة (۱). (ز)

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢١ ـ ٧٢٢. (٢) تعظُّم: تكبَّر. القاموس (عظم).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٣ ـ ٤٩٤.

اَللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾(١). (ز)

٩٢٢٧٥ \_ عن أبى حمزة \_ من طريق ثابت \_ قال: نزلت هذه الآية: ﴿ وَتُحْفِي فِي نَفْسِكَ مَا أَلَلَهُ مُبْدِيهِ **﴾** في زينب بنت جحش<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي ٓ أَنْعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَـمْتَ عَلَيْهِ ٱمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتِّقِ ٱللَّهَ ﴾

### 🏶 تفسير الآية:

٦٢٢٧٦ ـ عن عائشة ـ من طريق عامر ـ قالت: لو كان رسول الله ﷺ كاتمًا شيئًا مِن الوحى لكنم هذه الآية: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنَّكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ ۖ يعنى: بالإسلام، ﴿وَأَنْكَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ بالعتق: ﴿أُمَّسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَاكَ أَمُّرُ ٱللَّهِ مَفْمُولًا﴾ (٣/ ٥٤) ٦٢٢٧٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: ﴿وَإِذْ نَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنْعُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ قال: أنعم الله على زيد بالإسلام، ﴿وَأَنْصَمْتَ عَلَيْسِهِ يا محمد بالعتق: ﴿أُمِّيكُ عَلَيْكُ زَوْجَكَ وَأَتَّقَ ٱللَّهَ وَتُحْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيدٍ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَغْشَنْكُ (١٠) (٦٠/١٢)

٦٢٢٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ تَقُولُ﴾ وإذ تقول ـ يا محمد ـ ﴿لِلَّذِي أَنَّعُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ بِالإسلام، ﴿وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ بِالعَتَى؛ وكان زيد أعرابيًّا في الجاهلية، مولَّى في الإسلام، فسُبَى، فأصابه النبي ﷺ، فأعتقه: ﴿أَشِيكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَّنِي ٱللَّهَ﴾ (٥). (ز) ٦٢٢٧٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِينَ أَنْهُمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْصَمْتَ عَلَيْمهِ يعنى: زيدًا. قال الله للنبي ﷺ: ﴿وَتُغْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ (١). (ز)

# ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبَّدِيهِ ﴾

٦٢٢٨٠ ـ قال عبد الله بن عباس: ﴿ وَتُغْنِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيدِ ﴾: حُبَّها (٧). (ز) ٦٢٢٨١ ـ عن علي بن زيد بن جدعان، قال: قال لي علي بن الحسين: ما يقول

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١١٦/١٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١١٦/١٩. (٣) أخرجه الترمذي (٣٢٠٧، ٣٢٠٨)، وابن جرير ١١٧/١٩ بنحوه مختصرًا، والطبراني ١١٢/١٤ (١١١). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٤. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٢١.

<sup>(</sup>V) تفسير الثعلبي ٨/٨، وتفسير البغوي ٦/٥٥٥.

الحسن في قوله: ﴿وَيَقْنِي فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبْدِيهِ﴾؟ فقلت له. فقال: لا، ولكن الله أعلم نبيَّه أن زينب ستكون من أزواجه قبل أن يتزوجها. فلمَّا أتاه زيد يشكو إليه قال: «اتق الله، وأمسك عليك زوجك». فقال: قد أخبرتك أني مزوِّجكها، ﴿وَتُعْنِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ﴾(١/ ٥٨/١٥).

٦٧٧٨٢ ـ عن علي بن زيد بن جدعان، قال: سألني علي بن الحسين: ما يقول الحسسن في قوله ﷺ: ﴿ وَكُنْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَعْنَى النَّاسَ وَاللهُ أَخَقُ أَن تَقْشَلُهُ ﴿ . فَقَلْتُ: يَا نِي اللهُ، إِني أَرِيد أَن أَطْلَقَ زِينب. فأعجبه ذلك، قال: ﴿ أَسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَالْتِي اللهُ ﴾. قال علي بن الحسين: ليس كذلك... (٢٠). (ز)

٦٢٢٨٣ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَثُمُّغِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾، قال: كان يخفي في نفسه وُدَّ أنه طلقها. =

٦٣٢٨٤ ـ قال: قال الحسن: ما أُنزلت عليه آيةٌ كانت أشدَّ عليه منها، ولو كان كاتمًا شيئًا من الوحي لكتمها<sup>(٣)</sup>. (٥٦/١٥)

٩٢٧٨٥ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَثَغْنِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ مُظهره (٤). (ز) ٩٢٧٨٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَثُغْنِي فِي نَفْسِكَ ﴾ وتُسِرُّ في قلبك \_ يا محمد ـ: ليت أنه طلقها ﴿مَا اللهُ مُبْدِيهِ يعنى: مُظهره عليك حين يُنزل به قرآنا (٥). (ز)

٦٢٢٨٧ ـ عن عبد الملك ابن جربع ـ من طريق محمد بن ثور ـ في قوله: ﴿وَتُغْفِى فِي نَسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ﴾: في نفس رسول الله ﷺ ما فيها مِن حُبّه طلاقه إيّاها، ونكاحه إيّاها، فأبى الله إلا أن يخبر بالذي أخفى النبي ﷺ في نفسه (٦). (ز)

٦٢٢٨٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ إِلَى اللهَ تُخفى في نفسك إن فارقها تزوَّجتها (٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه العكيم الترمذي ۱۸۲/۲، وابن جرير ۱۱۲/۱۹ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۲۰/۲۰، وفتح الباري ۲۳/۸ ـ ۷۳۶ ـ، والبيهقي في الدلائل ۴٫۲۲٪.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الثعلبي ٨/٤٨، والبغوي ٦/٣٥٥، وتتمته بنحو ما سبق.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١١٥/١٩ - ١١٩ بنحوه من طريق سعيد، والطبراني ١١/٤٤ - ٤٢ (١١٣، ١١٨، ١١٥).
 رعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. وأخرج قول الحسن عبدالرزاق ١١٨/٢ من طريق معمر عن رجل.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ٢٤/ ٤٣ (١١٧). (٧) أخرجه ابن جرير ١١٦/١٩.

# ﴿ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلْهُ ﴾

٦٢٢٨٩ \_ قال عمر بن الخطاب =

٩٢٢٩٠ \_ وعبدالله بن مسعود =

٦٢٢٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَغْنَى النَّاسَ ﴾ تخشى قالة الناس في أمر زينب،
 ﴿ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ ﴾ في أمرها، فقرأ النبي ﷺ هذه الآية على الناس بما أظهر الله عليه مِن أمر زينب إذ هويها. =

٦٢٢٩٣ ـ فقال عمر بن الخطاب ﷺ: لو كتم رسول الله ﷺ شيئًا من القرآن لكتم
 هذه التي أظهرت عليه (٢). (ز)

٦٢٢٩٤ \_ قال عبدالله بن عباس =

م ۲۲۲۹ ـ والحسن البصري: ﴿وَتَغْشَى ٱلنَّاسَ﴾ تستحييهم (٣). (ز)

٦٢٢٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَتَخَشَى ٱلنَّاسَ﴾، قال:
 خشي النبي ﷺ قالة الناس إن أمره بطلاقها<sup>(٤)</sup>. (١٦/١٥)

٦٣٢٩٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَتُغْنِي فِي نَشَيكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيدِ﴾ مُظْهِره، تفسير السُّدِّي. =

٦٧٢٩٨ - ﴿ وَغَنْشَى اَلنَّاسَ وَاللَّهُ أَخَقُ أَن تَغْشَلُهُ ﴾: كان رسول الله ﷺ يعجبه أن يطلِّقها زيد مِن غير أن يأمره بطلاقها، فيتزوَّجها رسول الله ﷺ (٥ المُعَمَّدِينَ (ز)

وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى قولين:
 أولهما: أن الذي أخفاه في نفسه ميله إليها، وحبه لفراق زيد لها؛ ليتزوجها إن طلقها. ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٤٨/٨، وتفسير البغوي ٥٠/٣٥٠. (٤) أخرجه عبدالرزاق ١١٧/٢ ـ ١١٨، وابن جرير ١١٦٢/١ بنحوه من طريق سعيد، والطبراني ٤٢/٢٤ ـ

٤٢ (١١٣، ١١٤، ١١٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيي بن سلَّام ٢/ ٧٢١.

٣٢٢٩٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَتَغْنَى النَّاسَ ﴾ عيب الناس أن يعيبوا ما صنعت (١). (ز)

== وهذا قول قتادة، وابن زيد، ومقاتل، وغيرهم. والثاني: أن الذي أخفاه في نفسه أنَّ الله علم أنها ستكون مِن أزواجه على وهذا قول علي بن الحسين، والسّدّي.

واختار ابنُّ جرير (٩١/ ١١٥) القول الأول مستندًا إلى سبب النزول، وأقوال أهل التأويل. ويظهر من كلام ابن كثير (١١/ ١٧١ ـ ١٧٢) ميله إلى القول الثاني.

ورجَّحَ ابن القيم (٢/ ٣٣٠ ـ ٣٣١) القولَ الثانيَ، وانتَقَدَ القولَ الأولَ، مستندًا إلى الدلالات العقلية، والسياق، فقال: «أما ما زعمه بعض من لم يقدر رسول الله ﷺ حتَّ قدره أنه ابتلي به في شأن زينب بنت جحش، وأنه رآها، فقال: «سبحان مقلب القلوب». وأخذت بقلبه، وجعل يقول لزيد بن حارثة: ﴿أُمسكها﴾. حتى أنزل الله عليه: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْصَنْتَ عَلَيْـهِ أَمْسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَنِّي أَلَنَه وَتُعْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَغْشَنْهُ ﴾، فظن هذا الزاعم أن ذلك في شأن العشق، وصنَّف بعضهم كتابًا في العشق، وذكر فيه عشق الأنبياء، وذكر هذه الواقعة، وهذا من جهل هذا القائل بالقرآن وبالرسل، وتحميله كلام الله ما لا يحتمله، ونسبته رسول الله ﷺ إلى ما برأه الله منه؛ فإن زينب بنت جحش كانت تحت زيد بن حارثة، وكان رسول الله ﷺ قد تبنَّاه، وكان يُدْعَى: زيد بن محمد، وكانت زينب فيها شمم وترفُّع عليه، فشاور رسول الله ﷺ في طلاقها، فقال له رسول الله ﷺ: المسك عليك زوجك واتق الله، وأخفى في نفسه أن يتزوجها إن طلقها زيد، وكان يخشى مِن قالة الناس أنه تزوَّج امرأة ابنه؛ لأن زيدًا كان يُدْعَى ابنه، فهذا هو الذي أخفاه في نفسه، وهذه هي الخشية من الناس التي وقعت له، ولهذا ذكر سبحانه هذه الآية يُعَدِّد فيها نعمَه عليه، لا يعاتبه فيها، وأعلمه أنه لا ينبغي له أن يخشى الناس فيما أحل الله له، وأن الله أحق أن يخشاه، فلا يتحرَّج ما أحلَّه له لأجل قول الناس، ثم أخبره أنه سبحانه زوجه إياها بعد قضاء زيد وطره منها؛ لتقتدي أمته به في ذلك، ويتزوج الرجل بامرأة ابنه من التبني، لا امرأة ابنه لصلبه، ولهذا قال في آية التحريم: ﴿وَحَلَنْيَلُ أَبْنَاأَيِّكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَنبِكُمْ ﴾ [الـنــــاه: ٢٣]، وقــال فـى هــذه الـــــورة: ﴿مَّا كَانَ مُحَدُّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، وقال في أولها: ﴿وَمَا جَمَلَ أَنْهِيَاءَكُمْ أَنْنَاءَكُمْ قَرْلُكُمْ وَلَكُمْ إِلْفَوْهِكُمْ ۖ [الأحزاب: ٤]. فتأمل هذا الذب عن رسول الله ﷺ، ودفع طعن الطاعنين عنه، وبالله التوفيق. نعم كان رسول الله ﷺ يحب نساءه، وكان أحبهن إليه عائشة ﷺ، ولم تكن تبلغ محبته لها ولا لأحد

سوى ربه نهاية الحب، بل صحَّ أنه قال: ﴿ لَوَ كُنْتُ مَتَخَذًا مِنْ أَهُلِ الْأَرْضُ خَلِيلًا لاتخذت أبا

بكر خليلًا». وفي لفظ: ﴿وإنَّ صاحبكم خليل الرحمن، ﴿

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/٧٢٢.

# ﴿ فَلَمَّا فَضَىٰ زَيْدٌ يَنْهَا وَطَلَ زَوَّحْنَكُهَا لِكَنَ لَا يَكُونَ عَلَ ٱلْدُوْمِنِينَ حَرَثُمْ فِى أَزْفَج أَدْعِيَآيِهِمُ إِنَا فَضَوْل رَبِيْدٌ وَلِمَا وَطُولُ وَلِمُؤْ وَكُولُ أَمْرُ اللَّهِ مَفْمُولًا ﴿ ﴾

٦٧٣٠٠ ـ عن عائشة ـ من طريق عمرة ـ قالت: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آتُعَمَ اللَّهُ عَلَيهِ﴾
 يرحم الله زينب بنت جحش، لقد نالت في هذه الدنيا الشرف الذي لا يبلغه شرف؛
 إنَّ الله زوجَها نبيَّه ﷺ في الدنيا، ونطق به القرآن(١٠). (١/١/١٥)

٣٣٠١ - عن أم سلمة، عن زينب، قالت: إنّي ـ والله ـ ما أنا كأحد من نساء رسول الله ﷺ؛ إنهن زُوِّجن بالمهور، وزَوَّجهن الأولياء، وزوَّجني الله ورسوله، وأُنزل فيَّ الكتاب يقرأه المسلمون، لا يُبدَّل ولا يتغير: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيّ أَنْتَمَ ٱللهُ عَكِيهُ (٢٠/ ٥٠)

٦٧٣٠٢ ـ عن محمد بن عبدالله بن جحش، قال: تفاخرت زينبُ وعائشة، فقالت زينب: أنا الذي نزل تزويجي من السماء. وقالت عائشة: أنا نزل تُحذري مِن السماء في كتابه حين حملني ابن المعطل على الراحلة. فقالت لها زينب: ما قلتِ حين ركبتِيها؟ قالت: قلتُ: حسبي الله ونعم الوكيل. قال: قلتِ كلمة المؤمنين(٣) ( ١/١/١٢)

٦٢٣٠٣ ـ عن أنس بن مالك ـ من طريق ثابت ـ قال: . . . فتزوجها رسول الله ﷺ، فما أوْلمَ على امرأة مِن نسائه ما أوْلمَ عليها؛ ذبح شاة، ﴿ فَلَمَا قَضَىٰ زَيْدٌ يَتْهَا وَطَرَا زَوْجَكَن أَهَالِيكن، وزُوَّجني الله مِين فوق سبم سموات (٤). (٢/١٢))

الله عن الله بن مالك من طريق ثابت مقال: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِللَّذِى آَتُمَ اللَّهُ عَلَيهِ وَآَلَتُمُ اللّهُ عَلَيهِ وَأَنْصَمْتَ عَلَيْهِ اللّهِ الفقص، فاذكرها وأَنْصَمْتَ عَلَيْهِ، فاذكرها عليَّه، فانطلق، قال: فلما رأيتُها عظمتْ في صدري، فقلتُ: يا زينبُ، أبشري، أرسلني رسول الله 難 يذكرك. قالت: ما أنا بصانعة شيئًا حتى أؤامر ربي. فقامت

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن سعد ۱۰۳/۸، وابن عساكر ۳/۲۱۲.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد ۱۰۳/۸، وابن عساكر ۳/۲۱۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحكيم الترمذي ٢/ ١٨٥، وابن جرير مختصرًا ١١٨/١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٤٢٠)، والحاكم ٢/١٤١، والبيهقي في سننه ٧/٧٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردريه. وأخرجه النسائي في الكبرى (ت: شعيب الأرناؤوط) ١٦٢/٧ (٧٧٠٧)، من طريق عبسى بن طَهْمَان بزيادة: قال يحيى: تريد قول الله: ﴿رَثِيتَكُمُا﴾.

إلى مسجدها، ونزل القرآن، وجاء رسول الله هج، ودخل عليها بغير إذن، ولقد رأيتنا حين دخلتُ على رسول الله هج أطعمنا عليها الخبز واللحم، فخرج الناس، وبقي رجال يتحدثون في البيت بعد الطعام، فخرج رسول الله هج واتبعته، فجعل يتبع حُجَر نسائه يسلم عليهن، ويقلن: يا رسول الله، كيف وجدت أهلك؟ فما أدري أنا أخبرته أن القوم قد خرجوا أو أخبر، فانطلق حتى دخل البيت، فذهبتُ أدخل معه، فألقى الستر بيني وبينه، ونزل الحجاب، ووُعظ القوم بما وُعظوا به: ﴿لاَ يَدُنُ كُمُ ﴾ الآية (٢/١٧)

عن عكرمة مولى ابن عباس: كان الناس يقولون مِن شِدَّة ما يرون مِن مُرَّ مِن حُبِّ النبي ﷺ لزيد: إنه ابنه، فأراد الله أمرًا، قال الله: ﴿فَلَمَا فَعَن رَيْدٌ تِنْهَا وَطَلَا وَحَدَّ فِي النبي ﷺ لزيد: إنه ابنه، فأرد الله أَنْ اللهُ يَنْهَ أَنْهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَمَدُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَدُ اللهِ اللهُ اللهُ عَمَدُ اللهِ اللهُ اللهُ عَمَدُ اللهِ اللهُ اللهِ عَمَدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمَدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

٦٢٣٠٦ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود بن أبي هند ـ قال: كانت زينبُ تقول للنبي ﷺ: أنا أعظم نسائك عليك حقًا؛ أنا خيرهن مَنكَحًا، وأكرمهن سِترًا، وأقربهن رُحمًا، وزوَّجنيك الرحمن مِن فوق عرشه، وكان جبريل هو السفير بذلك، وأنا بنت عمتك ليس لك من نسائك قرية غيري (٣٠) (١٥/٥٠)

デ۲۳۰۷ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مغيرة ـ قال: كانت زينب تقول للنبي ﷺ: إني لَادِلُّ<sup>(٤)</sup> عليك بثلاث ما من نسائك امرأة تدِلُّ بهن: أن جَدِّي وجَدِّك واحد، وأني أنكحنيك الله من السماء، وإن السفير لجبرائيل<sup>(٥)</sup>. (١٥/١٥٥)

٦٢٣٠٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَلَمَّا فَضَىٰ زَيْدٌ يِنْهَا وَطَلَكُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ١٠٤٨/٢ (١٤٢٨) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٢٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أَذَلُّ عليه وتدَلَّل: انْبَسَط، وهو من الدَّلال والدَّالَّةِ على من لكَ عنده مَنْزِلة. اللسان (دلل).

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ۱۱۸/۱۹.

أَزَيْحَ أَدْعِيَاْبِهِمْ إِذَا قَضَوْأَ مِنْهُنَّ وَكَلَأَ♦ أي: إذا طلقوهن، وكان رسول الله ﷺ تبنَّى زيد بن حارثة(۱۰. (۲۰/۱۷)

البعماع ﴿ زَيَّ مَنْكُمُ ﴾ يعني: النبي ﷺ. فطلّقها زيد بن حارثة، فلما انقضت عدتها وهي الجماع ﴿ زَيَّ مَنْكَ كَلَا عَنْ رَيَّدٌ تِنْهَا وَطَرَا ﴾ يعني: حاجة، وهي الجماع ﴿ زَيَّ مِنْكَا كَلَا لَهُ الله بن حارثة، فلما انقضت عدتها تزوجها النبي ﷺ، فكانت زينب ﷺ فخر على نساء النبي ﷺ، فتقول: زوَّجكن الرجال، والله فلا زوَّجني نبيه ﷺ. ﴿ لِكُنْ كُل الرَّكُونَ عَلَى اللهُ عَرِينَ حَرَّ فِي أَنْ يَتَوْرِج امرأة ابنه الذي تبناه وليس من صلبه، ﴿ إِنَا فَسَوَا مِنْهُنَّ وَلِمَاكُ ﴾ يعني: حاجة، وهو الجماع، ولاَكَانَ تَزويج النبي ﷺ زينب كائنًا (\*). (ز)

• ١٣٣١ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ فَلْمَنَا وَهِبُ وَقُلُهُ اللّهِ مَشْوُلُهُ : إذا كان ذلك منه غير نازل لك فقض رَيْدٌ يَنهَا وَطَلَق وَلَه : ﴿ وَكَانَهُ أَلَّهُ اللّهِ مَشْوُلُهُ : إذا كان ذلك منه غير نازل لك فقط فلك قول الله : ﴿ وَكَانَهُ لَمُ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَنْ مَالَمُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَلَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَم اللّهُ عَنْ وَلَم اللّه عَنْ اللّه اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه اللّه اللّه عَنْ اللّه الللّه اللّه الللّه الللّه اللّه الللّه الللّه اللللّه اللّه ا

٦٣٣١٢ ـ عن عاصم الأحول، أن رجلاً من بني أسد فاخر رجلاً، فقال الأسدي: هل منكم امرأة زوَّجها الله مِن فوق سبع سموات؟! يعني: زينب بنت جحش (٥٠/١٢)

### # آثار متعلقة بالآية:

٦٢٣١٣ \_ عن أسامة بن زيد، قال: جاء العباس وعليُّ بنُ أبي طالب إلى

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق ۱۱۷/۲ ـ ۱۱۸ من طريق معمر، واين جرير ۱۱۵/۱۹ ـ ۱۱۹ بنحوه، والطبراني ٤٢/٤٤ ـ ٤٢ (۱۱۳، ۱۱۶، ۱۱۵) . وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱۸/۱۹. (۳) أخرجه ابن جرير ۱۱۸/۱۹.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٧٢٢/٢. (٥) أخرجه ابن سعد ١٠٣/٨.

٦٣٣١٤ \_ عن أبي سعيد [الخدري]، قال: لا نكاح إلا بوليّ، وشهود، ومهر، إلا ما كان للنبي ﷺ<sup>(۱)</sup>. (٩٠/١٩)

7۲۳۱ ـ قال الحسن البصري: كانت العرب تظن أن حرمة المُتبنَّى مشتبكة كاشتباك الرحم، فميِّز الله تعالى بين المُتبنَّى وبين الرحم، وأراهم أن حلائل الأدعياء غير محرمة عليهم، لذلك قال: ﴿وَعَلَيْهِلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصَّلَيْكُمُ ۗ النساء: ٢٣] فقيًّد (٢). (ز)

# ﴿مَا كَانَ عَلَى النِّيقِ مِنْ حَجَ فِيمَا فَرَضَ اللَّهُ لَذَّ سُنَةَ اللَّهِ فِي اللَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَشُرُ اللَّهِ قَدَلَ مَقْدُولًا ﴿كَانَ عَلَى اللَّهِ مُنْ اللَّهُ لَذُ مُقْدُولًا ﴿كَانِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه

### نزول الآية:

7۲۳۱٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: كان تزويج النبي ﷺ زينب كائنًا، فلما تزوجها النبي ﷺ زينب كائنًا، فلما تزوجها النبي ﷺ قال الناس<sup>(2)</sup>: إنَّ محمدًا تزوج امرأة ابنه، وهو ينهانا عن تزويجهن! فأنزل الله ـ تبارك وتعالى ـ في قولهم: ﴿مَا كَانَ عَلَى النَّهِي مِنْ حَرَج فِيمًا فَرَضَ اللهُ لَمُ اللهُ اللهُ (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٦/٣٥٧ ـ ٣٥٨ (٤١٥٤)، والحاكم ٢/ ٤٥٢ (٣٥٦٢)، وفيه عمر بن أبي سلمة.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن، وكان شعبة يضعف عمر بن أبي سلمة». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: «عمر بن أبي سلمة ضعيف». وقال المناري في التيسير (٣٨/١: «إسناد صحيح». وقال الألباني في الضعيفة ٤/٣٢٣ (١٨٤٤): «ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في سننه ٧/٥٦. (٣) تفسير الثعلبي ٨/٤٩.

<sup>(</sup>٤) وقع في المصدر: قال أنس، والمثبت دلَّ عليه قوله بعدُ ٣/ ٤٩٨: ُ وَأَنزِل الله ﷺ في قول الناس: إن محمدًا تزوج امرأة ابنه: ﴿قَا كَانَ مُحَدُّ أَلَّا لَيُو يَن يَهالِكُمُ﴾.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٦.

# ﴿مَّا كَانَ عَلَى ٱلنَّهِي مِنْ حَرِّج فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَأَنَّهُ

### 🏶 تفسير الآية:

7۲۳۱۷ \_ قال الحسن البصري: ﴿ مَا كَانَ عَلَ النِّي مِنْ حَرَجٍ فِيمًا فَرَضَ اللَّهُ أَلَهُ ، يعني: التي وهبت نفسها للنبي إذ زوّجها الله إياه بغير صداق، ولكن النبي ﷺ قد تطوّع عليها، فأعطاها الصداق (١٠). (ز)

٦٢٣١٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿مَّا كَانَ عَلَ ٱلنِّيقِ مِن مَرَجٍ فِيمًا وَيَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللّ

٩٢٣١٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فِيهَا فَرَضَ اللَّهُ لَأَهُ ﴾ فيما أحل الله له (١٠). (ز) ٩٢٣٠ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿ مَا كَانَ عَلَى النِّي مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ اللهُ لَهُ ﴾ فيما أحل الله له (٤).

### ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن فَبْلُّ

يقول: كما هوي داودُ النبيُّ المرأةَ التي نظر إليها، فهويها، فتزوجها؛ كذلك قضى الله يقول: كما هوي داودُ النبيُّ المرأةَ التي نظر إليها، فهويها، فتزوجها؛ كذلك قضى الله لمحمد تزوَّج زينب، كما كان سُنَّة الله في داود في تزوَّج تلك المرأة (١٠/٥٠) ٢٣٣٢ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أسامة بن زيد ـ في قوله: ﴿مَا كَانَ اللَّهِي مِنْ حَرَج فِيمَا فَرَضَ اللّهُ لُهُ سُنَّة اللّهِ فِي اللّذِينَ خَلَوْ مِن قَبْلُ ﴾، قال: يسعنسي: يتزوج مِن النساء ما شاء هذا فريضة، وكان مَن كان مِن الأنبياء هذا سُنَّتهم، قد كان لسليمان ألف امرأة، وكان لداود مائة امرأة (١٠/٨٥)

٦٢٣٢٣ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَواْ مِن مَبَّلُّ ﴾ أراد

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ٧٢٣/٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱/ ٤١، وابن جرير ١١٥/١٩ ـ ١١٩ من طريق سعيد، والطبراني ٤٢/٤٤ ـ ٤٢ (١١٣، ١١٤، ١١٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٦.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٢٣.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن سعد ٨/٢٠٢.

داود حين جمع بينه وبين المرأة التي هويها، فكذلك جمع بين محمد ﷺ وبين زينب<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٣٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سُنَةَ اللَّهِ فِي اللَّذِينَ خَلَواْ مِن هَرَاً ﴾ هكذا كانت سُنّة الله في الذين خلوا من قبل محمد، يعني: داود النبي ﷺ حين هوي المرأة التي فُتن بها، وهي امرأة أوريا بن حنان، فجمع الله بين داود وبين المرأة التي هويها، وكذلك جمع الله ﷺ بين محمد ﷺ وبين زينب إذ هويها كما فعل بداود ﷺ، فذلك قوله ﷺ: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ فَكَرا مَتْدُولًا ﴾ (ز)

٦٢٣٢٥ \_ عن عبد الملك ابن جريج \_ من طريق محمد بن ثور \_ في قوله: ﴿ سُنَةً وَ اللَّهِ فِي اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فَي محمد وزينها ، واسمها : اليسيه ، فذلك سُنَّة الله في محمد وزينه (٣٠) . (٥٨/١٢)

٦٢٣٢٦ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿ سُنَّةَ اللّهِ فِي اللَّذِينَ خَلُواْ مِن فَبَلُّ ﴾، أي: أنه ليس على الأنبياء حرج فيما أحل الله لهم، وقد أحللتُ لداود مائة امرأة، ولسليمان ثلاثمائة امرأة وسبعمائة سريّة (أ). (()

## ﴿وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُولًا ۞﴾

٦٧٣٢٧ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَهَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَرًا مَتَدُولًا ﴾، وكان من قدره أن تلد تلك المرأة التي ابتلى بها داود ابنا مثل سليمان، ويملك من بعده (٥٠). (ز)

٦٢٣٧٨ ـ عن قتادة بن دصامة، في قوله: ﴿وَكَانَ أَثَرُ اللَّهِ قَدَرًا مَقْدُورًا﴾: في أمر (نيب<sup>(٦)</sup>). (مرارع)

٩٢٣٢٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَكَانَ أَتُرُ اللَّهِ قَدَدًا مُّقَدُولًا ﴾، فقدر الله في لداود ومحمد تزويجهما (٧٠). (ز)

٩٢٣٣٠ ـ عن عبد الملك ابن جريج ـ من طريق محمد بن ثور ـ في قوله: ﴿وَكَانَ أَمْرُ

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/٤٩، تفسير البغوي ٦/٨٥٨. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني ٤٣/٢٤ ـ ٤٤ (١١٩، ١٢٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٢٣. (٥) تفسير الثعلبي ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٦.

اللهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا﴾: كذلك من سُنَّته في داود والمرأة، والنبي ﷺ وزينب (١٠٠). (٨/١٣) ٦٢٣٣١ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ، في قوله: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقْدُورًا﴾: إن الله كان عِلْمُه معه قبل أن يخلق الأشياء كلها، فائتمر في علمه أن يخلق خلْقًا، ويأمرهم وينهاهم، ويجعل ثوابًا لأهل طاعته، وعقابًا لأهل معصيته، فلما اثتمر ذلك الأمر قدَّره، فلما قدَّره كُتِب، وغاب عليه<sup>(١)</sup>، فسمَّاه الغيب وأم الكتاب، وخلق الخلُّق على ذلك الكتاب؛ أرزاقهم وآجالهم وأعمالهم، وما يصيبهم من الأشياء مِن الرخاء والشدة من الكتاب الذي كتبه أنه يصيبهم؛ وقرأ: ﴿أُوَلَٰتِكَ يَنَالُمُمُّ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِئلَةِ﴾ حتى إذا نفد ذلك ﴿جَاتَةُتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ﴾ [الأعراف: ٣٧]، وأمر الله الذي اثتمر قدره حين قدَّره مقدّرًا، فلا يكون إلا ما في ذلك، وما في ذلك الكتاب، وفي ذلك التقدير، اثتمر أمرًا ثم قدَّره، ثم خلق عليه، فقال: كان أمر الله الذي مضى وفرغ منه، وخلق عليه الخلق ﴿قَدَرُا مُّقَدُّولًا﴾ شاء أمرًا ليمضى به أمره وقدره، وشاء أمرًا يرضاه من عباده في طاعته؛ فلمَّا أن كان الذي شاء من طاعته لعباده رضيه لهم، ولما أن كان الذي شاء أراد أن ينفذ فيه أمره وتدبيره وقدره، وقرأ: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ لَلِّمِنَ وَالْإِنسُ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، فشاء أن يكون هؤلاء من أهل النار، وشاء أن تكون أعمالهم أعمال أهل النار، فقال: ﴿ كَلَالِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّتِهِ عَلَهُمْ ﴾ [الانعام: ١٠٨]. وقال: ﴿وَكَذَالِكَ زَنَّكَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَشَلَ أَوْلَندِهِمْ شُرَكَآتُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾ هذه أعمال أهل النار ﴿وَلَوْ شَكَآهُ اللَّهُ مَا فَمَكُوهُ [الانعام: ١٣٧]. قال: ﴿وَكَنَالِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِّي عَدُّوًّا شَيَنطِينَ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَوْ شَآةَ رَبُّكَ مَا فَمَاتُونُهِ [الانعام: ١١٢]. وقـراً: ﴿وَأَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنْهُمُ إِلَى: ﴿كُلُّ ثَنَّهِ ثُبُلًا مَّا كَانُواْ لِمُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَلَهُ اللَّهُ ﴾ [الانعام: ١٠٩ ـ ١١١] أن يؤمنوا بذلك. قال: فأخرجوه مِن اسمه الذي تسمّى به، قال: هو الفعال لما يريد، فزعموا أنه ما أراد (ت). (ز)

# ﴿ ٱلَّذِيكَ يُبَلِّفُونَ رِسَلَنتِ ٱللَّهِ وَيَخْمُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكُفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ ﴾

٦٧٣٣٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ اللَّذِي ـ يُلِّفُونَ رِسَلَتِ اللَّهِ عني: النبي ﷺ خاصّة، ﴿ رَمَعْنَوْمَهُ عني: النبي ﷺ. يقول: محمد يخشى الله أن يكتم عن الناس

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني ٤٣/٢٤ ـ ٤٤ (١١٩، ١٢٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) كذا في المصدر. ولعلها: عليهم. (٣) أخرجه ابن جرير ١١٩/١٩ ـ ١٢٠.

ما أظهر الله عليه من أمر زينب إذ هويها، ﴿ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ في البلاغ عن الله ﷺ، ﴿وَكُنِّي بِٱللَّهِ حَسِيبًا﴾ يعني: شهيدًا في أمر زينب إذ هويها، فلا شاهد أفضل من الله ﷺ ((ز)

٦٢٣٣٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَلَكُنَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا﴾ حفيظًا لأعمالهم (١). (ز)

﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن زَّشُولَ اللَّهِ وَخَانَدَ النِّيِّتِ نُ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ١

### 🏶 قراءات:

٣٢٣٣٤ \_ في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (لَكِنَّ نَبِيًّا خَتَمَ النَّبيِّينَ)(١٥٢٣٥٥. (ز)

م ٦٢٣٣ ـ عن أبي عبد الرحمن السلمي، قال: كنت أُقرِئ الحسنَ والحسين، فمرَّ بي على بن أبي طالب وأنا أقرئهما: ﴿ وَخَاتِمَ النَّبِيِّينَ ﴾ [ ١٨٠٠]. فقال لي: أقرئهما ﴿ وَخَاتَدَ ٱلنَّبِيِّ نُ ﴾ بفتح التاء (١٢/ ١٢)

٦٢٣٣٦ \_ قرأ الحسن البصرى =

٦٢٣٣٧ ـ وعاصم: ﴿وَخَاتَمَ ٱلنِّيِّتِثُنُّ﴾ بفتح التاء (٥) [٢٣٣٥]. (ز)

٥٣٣٧ علَّقَ ابنُ جرير (١٩/ ١٢٢) على هذه القراءة بقوله: فذلك دليل على صحة قراءة مَن قرأه بكسر التاء، بمعنى: أنه الذي ختم الأنبياء ﷺ وعليهم.

٥٣٣٨ بَيَّنَ ابن عطية (٧/ ١٢٥) المعنى على قراءة الكسر، فقال: ابمعنى: أنه خَتَمَهم، أي: جاء آخرهم.

٥٣٣٩ بَيَّنَ ابنُ عطية (٧/ ١٢٥) المعنى على قراءة الفتح، فقال: "بمعنى: أنهم به خُتِمُوا، فهو كالخاتم والطابع لهم.

(۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۲۳.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) علقه ابن جرير ١٩/ ١٢٢.

وهي قراءة شاذة. انظر: الكشاف ٧٦/٥. (٤) عزاه السيوطي إلى ابن الانباري في المصاحف.

وهما قراءتان متواترتان، فقرأ عاصم ﴿وَخَاتَمَ النِّيَتِكُ ۖ بفتح التاء، وقرأ بقية العشرة ﴿وَخَاتِمَ النَّبِيّنَ﴾ بكسرها. انظر: النشر ٣٤٨/٢، والإتحاف ص٤٥٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن جرير ١٢٢/١٩ ـ ١٢٣.

### 🏶 نزول الآية:

مِن الوحي لكتم هذه الآية: ﴿وَإِذْ تَمُولُ لِلَّذِى آَشَمَ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْ عائشة عِلْمَا شَيئًا ﴿وَانَّمَمْتُ اللّهِ عَلَيْهِ عِنْهِ: ﴿وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

٩٣٣٩ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿مَّا كَانَ كُمَّدُّ أَبَّا أَعَو مِّن رِّ عَالِكُمْ ﴾، قال: نزلت في زيد بن حارثة (٢) (١١/١٢)

۰ ۱۲۳۴۰ ـ عن علي بن الحسين ـ من طريق نسير بن ذعلوق ـ في قوله: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَكْبِر مِّن رِّجَالِكُمُّ وَلَكِنَ رَسُولُ اللَّهِ﴾، قال: نزلت في زيد بن حارثة<sup>(۲۲)</sup>. (۱۲/۱۲)

17٣٤٧ ـ عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء [بن أبي رباح]: ﴿وَمَلَيْهِلُ أَبْنَايِكُمْ﴾ [النساء: ٢٣]، الرجل ينكح المرأة لا يراها حتى يطلقها، أتجلُّ لأبيه؟ قال: هي مرسلة ﴿وَمَلَيْهِلُ أَبْنَايُكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصَّلَابِكُمْ﴾. قال: نرى ونتحدث ـ والله أعلم ـ أنها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ٤٣٣/٥ (٣٤٨٥). وأخرجه أحمد ١٦٦/٤٣ (٢٦٠٤١)، ٣٢٤/٤٣ (٢٦٢٩٥) مختصرًا.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب».

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٢٢/١٩، وابن عساكر ١٩٥/١٩ - ٣٥٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. وقد تقدم.

نزلت في محمد ﷺ لما نكح امرأة زيد، قال المشركون بمكة في ذلك؛ فأنزلت: ﴿ وَمَا بَمَلَ أَنْهِا مَكُمْ أَنْا لَا مُ ﴿ وَمَا لَيْهِ أَنْا يَكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَيْكُمْ ﴾. وأنسزلت: ﴿ وَمَا جَمَلُ أَنْهِا أَكُمْ أَنْا لَا مُ [الأحزاب: ٤]. ونزلت: ﴿ مَا كَانْ عُمَّدُ أَبَّا أَعَلِي مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ (ز)

٦٢٣٤٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمُّ﴾، قال: نزلت في زيد، أي: أنه لم يكن بابنه، ولَعَمْرِي لقد وُلِد له ذكور؛ إنه لأبو القاسم، وإبراهيم، والطيِّب، والمُطهِّر (٢٠/١٢)

٩٣٣٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: أنزل الله في قول الناس: إن محمدًا تزوج امرأة ابنه في الله عُمَدُ أَبُّ أَحُدِ مِن رَجًالِكُمْ (""). (ز)

# ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾

🏶 تفسير الآية:

٩٣٣٤ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق داود بن أبي هند \_ في قوله: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آَ أَحْدِ
 مِن رَِّحَالِكُمْ ﴾ ، قال: ما كان ليعيش له فيكم ولد ذكر (٤٠٠٤٠٠)

٦٢٣٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَلَمْ أَعَر مِن رَيْمَ إِلَكُمْ ﴾ قال: يعني: زيدًا، يقول: ليس بأبيه، وقد وُلد للنبي ﷺ رجال ونساء (٥٠). (ز)
 ٦٢٣٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَلَمْ أَعَر مِن رِّمَالِكُمْ ﴾ يعني: زيد بن

آذهب الله تعالى ابن عطية (٧/ ١٣٥): «أذهب الله تعالى في هذه الآية ما وقع في نفوس منافقين وغيرهم مِن بعد تزويج رسول الله في زينب زوجة دَعِيّه زيد بن حارثة؛ لأنهم كانوا استعظموا أن يتزوج زوجة ابنه، فنفى القرآن تلك البُنُوّة، وأعلم أن محمدًا لم يكن في حقيقة أمره أبا أحد من رجال المعاصرين له، ولم يقصد بهذه الآية أن النبي في لم يكن له ولد، فيحتاج إلى الاحتجاج بأمر بنيه بأنهم كانوا ماتوا، ولا في أمر الحسن والحسين بأنهما كانا طفلين، ومَن احتجَّ بذلك فإنه تأوَّل نفي البُنُوَّة عنه بهذه الآية على غير ما قصد بعاه.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٦/ ٢٨٠ (١٠٨٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٢٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٨.
 (٤) أخرجه الترمذي ١١٨/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١١٨/٢.

والمالية المالية المالية المالية

حارثة، يقول: إن محمدًا ليس بأب لزيد، ولكن محمدًا رسول الله وخاتم النبيين ... فلما نزلت: ﴿مَا كَانَ مُحَدَّدُ أَبَّا لَمَوْ مِّن رَجَالِكُمْ﴾ قال النبي ﷺ لزيد: لستُ لك بأبِ. فقال زيد: يا رسول الله، أنا زيد بن حارثة، معروف نسبي''. (ز)

٨٤ عَمَّدُ أَنَّا أَخَدِ مِن يَعْ مِن سَلَّم: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَنَّا أَخَدِ مِن يَمَالِكُمُ ﴾، يقول: إنَّ محمدًا لم يكن بأبي زيد، وإنما كان زيد دَعِيًّا له (٢٠). (ز)

# ﴿ وَلَنَكِن زَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَدَ ٱلنَّبِيِّتُ أَنَّ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمًا ۞

٦٢٣٤٩ \_ عن عائشة \_ من طريق جرير بن حازم \_ قالت: ﴿وَغَاتَدُ ٱلنَّبِيْتُنُّ﴾، قولوا: خاتم النبيين، ولا تقولوا: لا نبي بعده (٢٣). (٦٤/١٢)

• ٦٧٣٥ ـ عن عائشة ـ من طريق محمد بن سيرين ـ قالت: ﴿وَمَالَتَ النَّبِيَّ مَنْ ﴾ لا تقولوا: لا نبي بعد محمد، وقولوا: خاتم النبيين؛ فإنه ينزل عيسى ابن مريم حكمًا عدْلاً، وإمامًا مُقسطًا، فيقتل الدجال، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، وتضع الحرب أوزارها<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٢٣٥١ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَعَاتَمَ ٱلنَّبَيِّتُنُّ﴾، يريد: لو لم أختم به النبيين لجعلت له ابنًا يكون بعده نبيًا (٥). (ز)

٦٧٣٥٢ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿وَخَاتَدُ ٱلنَّبِيْتُنُّ﴾، قال: ختم الله النبيين بمحمد، وكان آخر مَن بُعِث (٦٢/١٢).

**٦٢٣٥٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَلَكِكَن رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ** ٱلنِّيَصِّيُّ﴾، قال: آخر نبي<sup>(٧٧)</sup>. (٦٢/١٣)

٩٣٣٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: يعني: آخر النبيين، لا نبي بعد محمد ﷺ، ولو أن لمحمد ولذا لكان نبيًا رسولاً، ﴿وَعَاتَدَ النَّبِيَّتُ لَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ مَنْ وَ عَلِيمًا﴾ يقول: لو

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٨ ـ ٤٩٩. (٢) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٧٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ١٠٩/٩ ـ ١١٠. (٤) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/٤٧٢.

 <sup>(</sup>٥) تفسير البغري آ/ ٣٥٩، وفيه بلفظ آخر عن ابن عباس من طريق عطاء: أن ألله تعالى لما حكم أن لا نبي بعده لم يعطه ولدًا ذَكْرًا يصير رجلاً.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ٢/١١٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

كان زيد ابن محمد لكان نبيًّا (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

97۲° - عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: •مثلي ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى دارًا، فأكملها، وأحسنها، إلا موضع لبنة، فكان مَن دخلها فنظر إليها قال: ما أحسنها إلا موضع اللبنة. فأنا موضع اللبنة، خُتم بي الأنبياء، (٣). (١٣/١٢)

7٩٣٥٦ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله 難 قال: «مثلي ومَثَل الأنبياء مِن قبلي كمَثَل رجل بنى بنياتًا، فأحسنه، وأجمله، إلا موضع لبنة مِن زاوية من زواياها، فجعل الناس يطوفون به، ويتمجبون له، ويقولون: هلاً وُضِعت هذه اللبنة! فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبين، (٣٠) . (١٣/١٣)

٦٢٣٥٧ ـ عن حذيفة، عن النبي ﷺ، قال: ﴿فَي أُمَّتِي كَذَّابِون ودجَّالُون سبعة وعشرون، منهم أربع نسوة، وإني خاتم النبين لا نبي بعدي، (١٤/١٢)

٦٧٣٥٨ ـ عن ثوبان، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّهُ سَيْكُونَ فَي أَمْنَي كَذَابُونَ ثلاثون، كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي؛ (٥٠ُ . (١٤/١٧)

٦٢٣٥٩ \_ عن عامر الشعبي، قال: قال رجل عند المغيرة بن شعبة: صلى الله على محمد خاتم الأنبياء. محمد خاتم الأنبياء. فإن يبدد. فقال المغيرة: حسبُك إذا قلت: خاتم الأنبياء. فإنًّا كنا نُحدَّث: أن عيسى خارج، فإن هو خرج فقد كان قبله وبعده (٢). (١٢/١٦)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٨ ـ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ١٨٦/٤ (٣٥٣٤)، ومسلم ١٧٩١/٤ (٢٢٨٧) كلاهما بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١٨٦/٤ (٣٥٣٥)، ومسلم ٤/ ١٧٩٠ ـ ١٧٩١ (٢٢٨٦) كلاهما بنحوه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣٨٠ (٣٣٥٨).

قال الهيثمي في المجمع ٣٣/ ٣٣/ (١٣٤٨١): «رواه أحمد، والطبراني في الكبير، والأوسط، والبزار، ورجال البزار رجال الصحيح». وأورده الألباني في الصحيحة ٤/ ٦٥٤ (١٩٩٩).

<sup>(</sup>۵) أخرجه أحمد ۷۸/۳۷ ـ ۷۹ (۲۲۳۹۰)، وأبو داود ۲۰۰۱ ـ ۳۰۹ (۲۵۲۲)، والترمذي ۱۷۹/۲ ـ ۲۸۰ (۲۳۱۳)، وابن ماجه ۷۷۰ ـ ۹۸ (۳۹۵۳)، وابن حبان ۱۰۹/۱۵ ـ ۱۱۰ (۲۷۱۶)، ۲۲۰/۱۲ ـ ۲۲۱ (۷۲۳۸)، والحاكم ۱۶۲۶ (۸۳۹۰) جميعهم مطولاً.

قال الترمذي: «هذا حديث صحيح». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح» على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذه السياقة». وقال الألباني في الصحيحة ٢٥٢/٤: «سند صحيح» على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة ١١٠/٩.

# ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞﴾

به ٦٧٣٦٠ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿ أَذَكُرُوا اللّهَ ذِكْرَ كَثِيرًا ﴾،
يقول: لا يفرض على عباده فريضة إلا جعل لها حدًّا معلومًا، ثُمَّ عذر أهلها في حال
عذر، غير الذكر، فإنَّ الله لم يجعل له حدًّا ينتهي إليه، ولم يعذر أحدًا في تركه إلا
مغلوبًا على عقله، فقال: ﴿ فَأَذَكُرُوا اللّهَ قِيْمًا وَقُودًا وَعَلَى جُوبُكُم ۗ النساه: ١٠٣]،
بالليل والنهار، في البر والبحر، في السفر والحضر، في النينى والفقر، والصحة
والسقم، والسر والعلانية، وعلى كل حال، وقال: ﴿ وَسَيِّمُوهُ بَكُونًا وَأَسِيلًا ﴾ [الاحزاب:
عَلَيْكُم وَ مُلْتَهِكُمُكُنُه ﴾ [الاحزاب: ١٤٣]. (١/١٦).

٦٣٣٦ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ الْقَكْرُواْ اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا﴾، الذكر الكثير: أن لا تنساه أبدًا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٢٣٦٢ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ : ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَاسُوا الْكُرُوا اللهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ ، يعني : باللسان (٣) . (ز)

٣٦٣٦٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُواْ اتَّكُرُواْ اللَّهَ باللسان ﴿وَكِّرُ كَيْرُكُ<sup>(\*)</sup>. (ز)

٦٢٣٦٤ \_ عن مقاتل [بن حيان]، في قوله: ﴿اَذْكُرُوا اللَّهَ وَكُرًا كَلِيرًا﴾، قال: باللسان؛ بالتسبيح، والتكبير، والتهليل، والتحميد، واذكروه على كل حال (١٠) ١٠)

٩٣٣٥ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿يَاأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا الْذَكْرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا﴾، وهذا ذكر
 ليس فيه وقت، وهو تطوع (١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٢٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ٨/٥١، وتفسير البغوي ٦/٥٩٪.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٤.

#### أثار متعلقة بالآية:

7٣٣٦٦ ـ عن معاذ، عن رسول الله 瓣، أنَّ رجلًا سأله، فقال: أيُّ المجاهدين أعظم أجرًا؟ قال: «أكثرهم لله ذِكرًا». قال: فأيُّ الصائمين أعظم أجرًا؟ قال: «أكثرهم لله ذِكرًا». والزكاة، والحج، والصدقة، كل ذلك ورسول الله 瓣 قول: «أكثرهم لله ذِكرًا». فقال أبو بكر لعمر: يا أبا حفص، ذهب الذاكرون بكل خير. فقال رسول الله 瓣: «أجل»(١٠). (١٦/١٢)

عن أبي هريرة، قال: كان رسول الله على يسير في طريق مكة، فمرَّ على جبل يُقال له: جُمدان<sup>(۲)</sup>، فقال: (سيروا، هذا جُمدان، سبق المُفَرِّدون، قالوا: وما المُفرِّدون، يا رسول الله؟ قال: (الذاكرون الله كثيرًا، والذاكرات<sup>(۲)</sup>. (۱۲/۲۲)

٦٢٣٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: الذكروا الله ذِكرًا حتى يقول المنافقون: إنَّكم تُراءوناً (٤٠). (١٨/١٢)

٦٢٣٦٩ ـ عن أبي سعيد الخدري، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أكثِروا ذكر الله حتى يقولوا: مجنون<sup>ه(٥)</sup>. (٦٧/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۵/ ۳۸۰ ـ ۳۸۱ (۱۵۲۱۶).

قال الهيشمي في المجمع ٤٠/ ٢٤ (١٩٧٤هـ): "وفيه زبان بن فائد، وهو ضعيف، وقد وُقَق، وكذلك ابن لهيمة، وبقية رجال أحمد ثقات». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة المهرة ٣٨٣/٦ (٢٠٦١): "هذا إسناد ضعيف؛ لضعف زبان بن فائد البصري، والراوي عنه.

 <sup>(</sup>٢) جُمدان: واد بين ثنية غزال وبين أحج، وأمج من أحراض المدينة. معجم البلدان ١١٥/٢. وفي معجم المعالم الجغرافية في السيرة ص٣٣: وويُمرف أمّج اليوم بخليص.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٠٦٢/٤ (٢٦٧٦) بنحوه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ١٦٩/١٢ (١٢٧٨٦)، وأبو نعيم في الحلية ٣٠/٨٠ ـ ٨١.

قال أبو نعيم: «غريب من حديث أبي الجوزاء» لم يوصله إلا سعيد عن الحسنَّ». وقال الهيثمي في المجمع ٢٠/١٧ (١٣٧٦٢): «رواه الطيراني، وفيه الحسن بن أبي جعفر الجفري، وهو ضعيفَّ». وقال الألباني في الضعيفة ٢/٩ (٥١٥): «ضعيف جدًا».

<sup>(</sup>ه) أخرجه أحمد ۱۹۰/۱۸ (۱۱۲۵۳)، ۲۱۲/۱۸ (۱۱۲۷۴)، واین حبان ۹۹/۳ (۸۱۷)، والحاکم ۱/ ۷۷۷ (۱۸۲۹)، والثعلبي ۵۰۱۸.

قال الحاكم: «هذه صحيفة للمصريين، صحيحة الإسناد». وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢/ ٤٤٧) (٢١١): «رواه دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري، وأحمد بن حنبل يضعّف هذا الطريق، وقال الهيثمي في المجمع ٢٠/ ٧٥ - ٢٧ (١٦٧٦): «رواه أحمد وأبو يعلى، وفيه درَّاج، وقد ضغّفه جماعة، ووثّقه غير واحد، ويقيّة رجال أحد إسنادي أحمد ثقاته. وقال المناوي في التيسير ٢/ ٢١١: «اقتصر ابنُ حجر على تحسينه». وقال الألباني في الضعيفة ٢/٩ (٧١٥): «ضعيف». وقال في موضع آخر منه ١٤٥/١٤٤) (٢٤٢): «منكره.

٣٢٧٠ \_ عن أبي سعيد الخدري، أنَّ رسول الله ﷺ سُئِل: أيُّ العباد أفضلُ درجة عند الله يوم القيامة؟ قال: «الذاكرون الله كثيرًا». قلتُ: يا رسول الله، ومَنِ الغازي في سبيل الله؟ قال: «لو ضَرَب بسيفه في الكفار والمشركين حتى ينكسر ويختضِب دمًا؛ لكان الذاكرون الله أفضل منه درجة (١١/ ١٥))

٦٢٣٧١ \_ عن أم أنس أنها قالت: يا رسول الله، أوصِني. قال: «اهجري المعاصي، فإنها أفضل الجهاد، وأكثري من ذكر الله، فإنها أفضل الجهاد، وأكثري من ذكر الله، فإنك لا تأتين الله بشيء أحب إليه مِن كثرة ذكره) (٢/١٧١)

### ﴿وَسَيْحُوهُ بُكْرَةُ وَأَصِيلًا ﴿

 ٦٢٣٧٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عبدالله بن هبيرة ـ قال: ﴿وَسَيِّحُوهُ بَكُرُهُ وَأَصِيلُاكُ هَذَا فَى الصلاة المكتوبة (٢٠). (ز)

**٦٢٣٧٣ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَسَيَتُوهُ بُكُوٌّ وَلَصِيلًا﴾، يعني: صلاة العصر والعشاءين<sup>(٤)</sup>. (ز)** 

٩٢٣٧٤ ـ عن أبي العالية الرياحي، في قوله: ﴿وَأَصِيلَا﴾، قال: صلاة العصر (٠٠) . (١٩/١٢)

٩٢٣٧ \_ قال مجاهد بن جبر: ﴿ وَسَيِّحُوهُ كَكُونٌ وَأَصِيلًا ﴾، يعني: قولوا: سبحان الله، والله والله أله والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله (٦).

٦٢٣٧٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿ وَسَيِّمُوهُ بُكُّونُ وَأَسِيلًا ﴾،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٤٨/١٨ (١١٧٢٠)، والترمذي ٦/٦ ـ ٩ (٣٦٧٢).

قال الترمذي: «هذا حديث غريب، إنما نعرفه من حديث درَّاجٍ». وقال الألباني في الضعيفة ١١٢٦/١٤ (٧٠٢٦): •ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الورع ص٥٨ (٤٨)، والطبراني في الكبير ٢٧٩/٢٥ (٣١٣).

قال الهيشمي في المجمع ٧٠/٥٠ (١٣٧٥٥): «رواه الطبراني في الكبير، والأوسط، وفيه إسحاق بن إبراهيم بن نسطاس، وهو ضعيف». وقال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٥٧/٢ (٢٣١١): «رواه الطبراني بإسناد جيده. وقال الألباني في الضعيفة ٢٠/١١، (١٩١٥): «ضعيف».

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/٥١.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/ ٥١، وتفسير البغوي ٦/ ٣٦٠.

قال: صلاة الصبح، وصلاة العصر(١)(١٤٤٥. (٦٨/١٢)

**٦٢٣٧٧** ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَأَصِيلًا﴾ صلاة الظهر، والعصر، والعشاءين (٢)

٦٢٣٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَسَيْحُونُ بَكُونُ وَلَصِيلًا﴾، يعني: صلوا لله بالغداة الفجر، والعشي؛ يعني: الظهر والعصر". (ز)

٩٢٣٧٩ ـ عن مقاتل [بن حيان]، في قوله: ﴿وَسَيِّحُونُ ﴾ يقول: صلوا لله ﴿بَكُونَ ﴾ بالغداة، ﴿وَالِّيبَادُ ﴾ بالغداة، ﴿وَالِّيبَادُ ﴾ بالغداة، ﴿وَالِّيبَادُ ﴾ بالغداة، ﴿وَالِّيبَادُ ﴾ بالغداة، ﴿ ١٥/١٢)

٩٢٣٨٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَسَبِّحُوهُ بُكُواً ﴾ لصلاة الغداة، ﴿وَأَسِيلاً﴾ صلاة الغداة، ﴿وَأَسِيلاً﴾ صلاة الظهر وصلاة العصر<sup>(٥)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٢٣٨١ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ فيما يذكر عن ربّه ـ تبارك وتعالى ـ: «ابن آدم، اذكرني بعد الفجر وبعد العصر ساعة، أكْفِك ما بينهما<sup>(٣)</sup>. (٦٩/١٢)

٦٢٣٨٢ ـ عن أبي أمامة، أنَّ رسول الله 難 قال: ولأن أقعد أذكر الله وأكبّره وأحمده وأسبّحه وأهلله عتى تطلع الشمس أحبُّ إِلَىَّ مِن أن أعتق رقبتين أو أكثر من ولد

آذَمَبَ ابنُ جرير (١٢٣/١٩) في تأويل قوله تعالى: ﴿وَسَيِّحُوهُ بَكُونٌ وَأَشِيلًا﴾ إلى مثل ما ذهب إليه قتادة.

وقال ابنُ عطية (١٢٦/٧): همذه الآية مدنية؛ فلا يتعلَّق بها مَن زعم: أنَّ الصلاة إنما فرضت أولًا صلاتين في طرفي النهار، والرواية بذلك ضعيفة. والأصيل: من العصر إلى الليل؛.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١١٩/٢، وابن جرير ١٣٤/١٩ من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٦/ ٣٦٠. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٩.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢٧٤/٢.
 (٦) أخرجه عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد ص٣٤ (٢٠٣)، وأبو نعيم في الحلية ٢٩٣/٨.

قال أبو نميم: «غريب من حديث الحسن عن أبي هريرة، لم يروه عنه الا جبير، وحديث ابن السماك لم يروه عنه إلا ابن صندل، وقال المناوي في التيسير ١٨٩/٢: «إسناده ضعيف، وقال الألباني في الضعيقة ٣/٣٧ (٢٠١٩): «ضعيف».

إسماعيل، ومن بعد العصر حتى تغرب الشمس أحب إِلَيَّ مِن أن أعتق أربع رقاب من ولد إسماعيل<sup>(۱)</sup>. (١٩/١٢)

٦٢٣٨٣ ـ عن هلال بن يساف، قال: كانت امرأة من همدان تسبح، وتحصيه بالحصى أو النوى، فقال لها عبدالله: ألا أدلك على خير مِن ذلك؟ تقولين: اللهُ أكبر كبيرًا، وسبحان الله بكرة وأصيلًا(٢٠). (٧١/١٧)

# ﴿هُوۡ اَلَّذِى يُمُمَلِّى عَلَيْكُمُ وَمُلَتَهِكُنُهُ لِيُغْرِينَكُمْ مِنَ الظَّلْمَنَتِ إِلَى اَلتُوْرُ وَكَانَ إِلْمُنْقِدِينَ رَحِمًا ۞﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٩٣٨٤ ـ قال أنس بن مالك: لَمَّا نزلت: ﴿إِنَّ اللهَ وَبَلَتِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيَّ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى النَّبِيَّ اللَّهِ الاحزاب: ٥١ قال أبو بكر: يَثَلِيًّا اللَّهِ بالله الاحزاب: ٥١ قال أبو بكر: ما خصَّك الله بشرف إلا وقد أشركتنا فيه. فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿هُوَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَبَلَتَهِكُنُهُ لِيُخْرِمُكُم مِنَ الظُّلُمَنَتِ إِلَى النَّوْرِ وَكَانَ بِالنَّمْيِينَ رَبِيمًا ﴿ اللهُ اللهُ

م ٦٧٣٨ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: لَمَّا نزلت: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَيَلْتَبِكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ الآية [الاحزاب: ٢٠] قال أبو بكر: يا رسول الله، ما أنزل الله عليك خيرًا إلا أُشْرِكنا فيه! فنزلت: ﴿هُوَ اَلَذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمُ وَلِكَتِهَكُمُهُ \* ٤٠٠ (٧١/١٧)

٦٧٣٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُنُهُ لِيُغْمِكُمُ مِّنَ الظُّلُنَتِ إِلَى النُّوْرِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾ نزلت في الأنصار (°). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٦/ ٢١ه ـ ٢٢ه (١٨٥٠)، ٣٦/ ٣٣ه (١٩٤٢)، ٣٦/ ٥٩٠ ـ ٩١١ (١٩٥٢).

قال المنذري في الترغيب والترهيب //٧٨ (٦٧١): «إسناد حسن». وقال الهيثمي في المجمع ١٠٤/١٠ (١٦٩٣٦) (١٦٩٣): «أسانيده حسنة».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>٣) أورده الثعلبي ٨/ ٥٢.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٩.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿هُو ٱلَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمُلَتَهِكُتُهُ

م ٦٣٣٨ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول ال ﷺ: ﴿قَلْتُ لَجِبرِيلَ: هَلَ يَصَلِّي رَبُّك؟ قَالَ: سُبُّوحٌ قُدُّوس، تغلب رحمتي غضيي (١٩٤٠٤). (١٩٤/١٧)

٦٢٣٨٨ ـ عن عبدالله بن الزبير: أنَّ النبي ﷺ ليلة أُسري به قال له جبريل: إنَّ ربك يصلي. قال: يقول: سُبُّوح قدوس، رب الملائكة والروح، سبقت رحمتي غضبي (٢٠). (٧٤/١٦)

٣٣٨٩ ـ عن سليم بن عامر، قال: جاء رجل إلى أبي أمامة، فقال: إنِّي رأيتُ في منامي أنَّ الملائكة تصلي عليك كلما دخلتَ، وكلما خرجتَ، وكلما قمتَ، وكلما جلستَ! قال: وأنتم لو شنتم صلَّتْ عليكم الملائكة. ثم قرأ: ﴿يَثَايَّمُ ٱللَّبِنَ ءَاسَوُا آذَكُوا اللهَ ذِكْرًا كُثِيرًا ۞ وَسَيِّحُوْ أَكُونً وَلَمِيلًا﴾ (٣٠/١٧)

٦٢٣٩٠ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمُلَتِهِكُنُهُ ﴾، قال:

٥٣٤٦ علَّقَ ابنُ عطية (١٢٧/٧) على هذا قائلًا: «اخْتَلِفَ في تأويل هذا القول؛ فقيل: إنه كله من كلام الله، وهي صلاته على عباده. وقيل: «سبوح قدوس» هو من كلام محمد ﷺ، يُقدِّمه بين يدي نُطقِه باللفظ الذي هو صلاة الله، وهو «رحمتي سبقت فضبي»، وقَدَّم عليه الصلاة والسلام هذا من حيث فهم من السائل أن تَوَهَّم في صلاة الله تعالى على عباده وجهًا لا يليق بالله ﷺ؛ فقدَّم التنزيه لله، والتعظيم بين يدي إخباره».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيراني في الأوسط ٢/١١ (١١٤)، وفي الصغير ٤٨/١ (٤٣). وأورده الديلمي في الفردوس ٣/ ٣٦ (٣٦٣).

قال الهيشمي في المجمع ٢١٣/١٠ ٢١٣/١٠): فرواه الطبراني في الصغير، والأوسط، ورجاله وُتُقواه. وقال الألباني في الضعيفة ٨/ ٧٠٠ (١٣٨٦): فموضوع بهذا التمام.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

قال ابن عراق الكّناني في تنزيه الشريعة ١٤٣/، والسيوطي في اللالئ المصنوعة ٢٧/١: «فيه سندل: عمر بن قيس المكي».

قال ابن حجر في التقريب (٤٩٥٩) عن سندل: امتروك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٢/٤١٨، والبيهقي في الدلائل ٧/٢٥.

صلاة الله: الرحمة. وصلاة الملائكة: الاستغفار (١). (ز)

٦٢٣٩١ ـ عن أبي العالية الرياحي، في قوله: ﴿ مُو اللَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ ثُمُونَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ عَالًا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ عَالًا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلَتُهِكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلْتُهِكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلْتُهِكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلْتُهِكُمْ وَمَلْتُهِكُمْ وَمَلْتُهُكُمْ وَمَلْتُهُكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَلْتُهِكُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمُلْتُهُمُ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمُؤْمِنُ مِنْ مُنْ فَاللَّهُمْ وَمُلْتُهُمْ وَمُلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمِلْتُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمِنْ اللَّهِ مِنْ فَولِهُ وَاللَّهُ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمِنْ أَنْهُمُ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِهُمُ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُومُ وَاللَّهُمُ وَالْمُعْمُونُهُمْ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُهُمُ وَمُؤْمِنُومُ وَالْمُوامِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالَّالِمُ وَالْمُؤْمُومُ وَاللَّهُمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالَّهُمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ

۹۲۳۹۲ \_ عن سعید بن جبیر، في قوله: ﴿هُو ٱلَّذِى يُسَلِّى عَلَيْكُم وَمَلَتَهِكَتُهُ ﴾، قال: الله يغفر لكم، وتستغفر لكم ملائكته (۱/۷۲)

٦٣٩٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُمَالِي عَلَيْكُمْ وَيَلَتْبِكُنْهُ﴾ صلاة الرب: الرحمة. وصلاة العلائكة: الاستغفار (٤٠/ ١٧)

٦٢٣٩٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ وَهُو اللَّهِ يُصَلِّي عَلَيْكُم ﴾ قال: إنَّ بَنِي إسرائيل سألوا موسى: هل يصلي ربَّك؟ فكانَّ ذلك كُبُر في صدر موسى، فأوحى الله إليه: أخبِرْهم أنِّي أُصَلِّي، وأنَّ صلاتي: إن رحمتي سبقت غضبى ( ٥٠٠ / ٧٣/١٧)

مَّدُ الَّذِي يُسَلِّي عَلَاءً بن أَبِي رِبَاحٍ، في قوله: ﴿هُوَ الَّذِي يُسَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُنْهُ﴾، قال: صلاته على عباده: سُبُّوح قدوس، تغلب رحمتي غضبي<sup>(١٠)</sup>. (١٣/١٢)

**٦٢٣٩٧ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: قالت بنو إسرائيل لموسى: أيُصَلِّي ربُّنا؟ فكُبُرُ هذا الكلامُ على موسى، فأوحى الله إليه أن قل لهم: إنِّي أصلي، وإن صلاتي رحمتي، وقد وسعت رحمتي كل شيء<sup>(۸)</sup>. (ز)** 

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٥.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، كذلك الحافظ في فتح الباري ٥٣٣/٨.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
(٥) أخرجه عبدالرزاق ١٩٩٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم. كما أخرجه يحيى بن سلّام ٢٧٢٥/٢ من طريق أبي الأشهب بلغظ أوسع وفي آخره: فأخبرهم عني أني أصلي، وأن صلاتي عليهم: لتسبّق رحمتى غضيى، ولولا ذلك لهلكوا.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٧) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٨/ ٥١، وتفسير البغوي ٦/ ٣٦٠.

٦٢٣٩٨ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ هُو اللَّذِى يُسَلِّى عَلَيْكُمْ ﴾ يعني الله ـ تبارك وتعالى ـ: هو الذي يغفر لكم إذا أطعتموه. قال: ﴿ وَمُلْتَهِكُنُدُ ﴾ يعني: هو الذي يصلي عليكم؛ يغفر لكم، ويستغفر لكم إلملائكة (١٩٤٤). (ز)

٩٣٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ هُو الَّذِي يُسَلِّي عَلَيْكُمْ وَكَلَتَهِ كَتُهُ فَزلت في الأنصار، هو الذي يغفر لكم ويأمر الملائكة بالاستغفار لكم (١٤٤٤٠٠٠). (ز)

οτετ قال ابن كثير (١٨٣/١١): «أما الصلاة من الملائكة فبمعنى: الدعاء للناس، والاستغفار».

وبنحوه ابنُ جرير (١٢٩/١٩)، وابنُ عطية (٧/١٢٦).

وقد ذكرهما ابنُ كثير (١٨٣/١١)، فقال: فوالصلاة من الله: ثناؤه على العبد عند الملائكة. حكاه البخاري عن أبي العالية، ورواه أبو جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عنه. وقال غيره: الصلاة من الله: الرحمة. وقد يقال: لا منافاة بين القولين،

وجمع بينهما ابنُ عطية (١٢٦/٧)، فقال: اصلاة الله \_ تبارك وتعالى \_ على العبيد هي رحمته لهم، وبركته لديهم، ونشره إلينا الجميل؟.

وَذَهَبَ ابنُ جرير (١٩/ ١٢٣) إلى القول الأول مستندًا إلى أقوال السلف.

ورجب ببن جرير (۱۱۱ /۱۲۰ و ۳۳ بتصرف) بعد أن ذكر قولاً ثالثاً، مفاده: أنَّ معنى ورجَّجه ابنُ القيم (۱۳۲ / ۳۳ تصرف) بعد أن ذكر قولاً ثالثاً، مفاده: أنَّ معنى صلاة الله على عبده: مغفرته له. وضَعَف القولين الثاني، والثالث، فقال: «هما ضعيفان لوجوه: أحدها: أن الله سبحانه فرق بين صلاته على عباده، ورحمته، فقال: ﴿وَيَئِيْ لِ اللهِ وَيَانَا إِلَيْ رَجُونَ ﴿ اللّهِ وَيَانَا إِلَيْ رَجُونَ ﴾ الدَّيْ وَلَيْكَ عَلَيْم صَكَرَتُ مِن الصلاة، وَاللّه على على المحلف الرحمة على الصلاة، فاقتضى ذلك تغايرهما، هذا أصل العطف. الوجه الثاني: أن صلاة الله سبحانه خاصة بأبنياته ورسله وعباده المؤمنين، وأما رحمته فوسعت كل شيء، فليست الصلاة مرادفة فلد للرحمة، لكن الرحمة من لوزام الصلاة وموجباتها وثمراتها، فمن فسرها بالرحمة فقد فسرها ببعض ثمرتها ومقصودها، وهذا كثيرًا ما يأتي في تفسير ألفاظ القرآن. الوجه الثالث: أنه لا خلاف في جواز الرحمة على المؤمنين، واختلف السلف في جواز الصلاة بمعنى على غير الأنبياء؛ فَعُلِم أنهما ليسا بمترادفين. الوجه الرابع: أنه لو كانت الصلاة بمعنى الرحمة لقامت مقامها في امتثال الأمر، وأسقطت الوجوب عند من أوجبها إذا قال: «اللّهم == على غير الأنبياء؛ وقبوا قال: «اللّهم == على غير الأنبياء؛ أنهما إنهما السلام، وأسقطت الوجوب عند من أوجبها إذا قال: «اللّهم == الرحمة لقامت مقامها في امتثال الأمر، وأسقطت الوجوب عند من أوجبها إذا قال: «اللّهم ==

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلَّام ٧٢٥/٢.

الله محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيد، قال: أكرم الله الم محمد وعلى محمد وعلى المحمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيد، قال: أكرم الله أمة محمد هلى فصلى عليهم كما صلى على الأنبياء، فقال: ﴿هُوَ اللّذِي يُعْلَى يُعْلَى عَلَيْكُمُ وَاللّحزاب: ١٤٣]، وقال للنبي هلى ﴿إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنُ مُّمْ وَاللّذِية: ١٠٠]، والسكن من السكينة، فصلى عليهم كما صلى على إبراهيم وعلى إسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط، وهؤلاء الأنبياء المخصوصون منهم، وعمَّ الله هذه الأمة بالصلاة، وأدخلهم فيما دخل فيه نبيهم هلى ولم يدخل في شيء إلا دخلت فيه أمت. وتلا قوله: ﴿أَنَّ اللّهُ وَيُلْتُونَ مَلَ النّبِي الآية، وقال: ﴿هُو اللّهِ يُسَلّى عَلَيْكُم وَلِلّهَ يُمْتَلُ اللّهِ قَمَّا للنّهِ قَمَّا لَيْنَ اللّه اللّهُ قَمَّا لَيْنِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

# ﴿لِيُغْرِيمُكُمْ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِّ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ ﴾

٦٧٤٠١ ـ قال يحيى بن سلّام: قال الحسن: ﴿ لِيُخْرِيكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى اَلنَّورَ ﴾ من

== ارحم محمدًا وآل محمد، وليس الأمر كذلك. الوجه الخامس: أنه لا يقال لمن رحم غيره ورقَّ عليه أنه صلَّى عليه، ويقال: إنه قد رحمه. الوجه السادس: أن الإنسان قد يرحم من يُبغضه ويُعاديه، فيجد في قلبه له رحمة، ولا يصلي عليه. الوجه السابع: أن الصلاة لا بد فيها من كلام، فهي ثناء من المصلي على من يصلي عليه، وتنويه به، وإشادة لمحاسنه وما فيه وذكره. الوجه الثامن: أن الله سبحانه فرق بين صلاته وصلاة ملائكته، وجمعهما في فعل واحد، فقال: ﴿إِنَّ اللهِ وَيَهَا مُسْلَونٌ عَلَى النَّيْ ﴾، وهذه الصلاة لا يجوز أن تكون هي الرحمة، وإنما هي ثناؤه سبحانه، وثناء ملائكته عليه. ولا يقال: الصلاة لفظ مشترك، ويجوز أن يستعمل في معنييه معًا؛ لأن في ذلك محاذير متعددة: أحدها: أن الاشتراك خلاف الأصل. الثاني: أن الأكثرين لا يُجوزّون استعمال اللفظ المشترك في معنييه لا بطريق الحقيقة ولا بطريق المجاز. فإذا كان معنى الصلاة: هو الثناء على الرسول والعناية به، وإظهار شرفه وفضله وحرمته، كما هو المعروف من هذه اللفظة، لم يكن لفظ الصلاة في الآية مشتركًا محمولًا على معنييه، بل يكون مستعملًا في معنى واحد، وهذا هو الأصل في الألفظ».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٧/ ٣٠١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم مختصرًا.

الضلالة إلى الهدى. وتفسير الحسن: ﴿لِيُعْتِيكُمْ بِنَ اَلظُّلُنَتِ إِلَى اَلنَّوْرِ ﴾ أنه يعصم المؤمنين مِن الضلالة. وقال: هو كقول الرجل: الحمد لله الذي نجَّانِي مِن كذا وكذا. لأمر لم ينزل به، صرفه الله عنه (١٠). (ز)

٣٤٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لِيُغْرِيمُكُمْ مِنَ ٱلظُّلُكَتِ إِلَى ٱلنُّورَ ﴾، يعني: لكي يخرجكم من الظلمات إلى النور، يعني: مِن الشرك إلى الإيمان (٣). (ز)

٩٤٠٤ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿هُوَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَبَلْتَهِكُمْ مُن الظُّلُمُنَ إِلَى النَّوْرَ﴾، قال: مِن الضلالة إلى النَّورَ ﴾، قال: مِن الضلالة إلى اللهدى. قال: والضلالة: الظلمات. والنور: الهدى (٤). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

وبحده. وإذا قال: سبحان الله وبحمده. صلّوا عليه (٥٠). (٧٣/١٧)

# ﴿ يَعِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ﴾

٦٧٤٠٦ \_ عن عبدالله بن مسعود، قال: ﴿ غَيْبَتُهُمْ بَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمْ ﴾ إذا جاء ملك الموت ليقبض روح المؤمن قال: ربك يقرئك السلام (١٥/١٥٠)

٣٧٤٠٧ ـ عن البراء بن عازب ـ من طريق محمد بن مالك ـ في قوله: ﴿ يَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمْ ﴾، قال: يوم يلقون مَلَك الموت، ليس مِن مؤمن يقبض روحه إلا سلَّم

وَالَ ابنُ كثير (١/٤/١١) مستندًا إلى النظائر: «الظاهر أن المراد ـ والله أعلم ـ ﴿ وَمِنْ أَبُهُ مُ الله عَلَى ﴿ وَمَ يَلْقَوْلُهُ سَلَمٌ ﴾ أي: يوم يسلم عليهم، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ الله عَلَى الله

<sup>(</sup>١) علقه يحيي بن سلَّام ٧٢٥/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٩.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۷۲۰/۲.(٤) أخرجه ابن جرير ۱۲٤/۱۹.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى المروزي في الجنائز، وابن أبي الدنيا، وأبي الشيخ.

عله(١٤/١٢) . (٧٤/١٢)

٣٧٤٠٨ \_ قال الحسن البصري: ﴿ تَجِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمْ ﴾ تُحييهم الملائكةُ عن الله بالسلام<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٠٤٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ يَٰٓيَتُنُّهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُۥ سَلَمْ ﴾، قال: تحية أهل الجنة السلام (٣) الكاتع. (١٢/١٧)

٦٧٤١٠ ـ عن أبي حمزة الثمالي ـ من طريق علي بن علي ـ في قوله: ﴿يَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يْلَقَوْنُهُ سَلَنَمْۗ﴾، قال: تسلُّم عليهم الملائكة يوم القيامة، وتُبَشِّرهم حين يخرجون من قبورهم<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٢٤١١ ـ قال مقاتِل بن سليمان: ﴿ تَجِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ ﴾ يعنى: يوم يلقون الرب ﷺ في الآخرة، ﴿سُلَمُ ﴾ يعني: تسليم الملائكة عليهم<sup>(ه)</sup>. (ز)

# ﴿وَأَعَدُ لَمُنْمُ أَجْرًا كُرِيمًا ١

٦٧٤١٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَأَعَدَّ لَمُمْ أَجْرًا كُرِيمًا﴾، قال: الجنة<sup>(٦)</sup>. (٧٤/١٢)

٦٢٤١٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَعَدُّ لَمَهُمْ أَجْرًا كُرِيمًا ﴾، يعني: أجرًا حسنًا في

@٢٤٦ ذَهَبَ ابنُ جرير (١٩/ ١٢٥) إلى ما ذهب إليه قتادة، مِن أنَّ المراد: يُحَيِّي أهلُ الجنة بعضهم بعضًا.

وعلُّقَ ابنُ كثير (١١/ ١٨٤) على هذا القول بقوله: •قد يستدل له بقوله تعالى: ﴿مُقَوِّنهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَقِيمَتُهُمْ فِيهَا سَلَنَمُ وَمَايِثُر دَعُونهُمْ أَنِ ٱلْمُسَدُّ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [يونس: ١٠]».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٣٩/١٩ (٣٥٩١٢)، وأبو يعلى ـ كما في المطالب العالية (٤٠٦٥) ـ، وابن جرير ٢١٤/١٤، والحاكم ٢/ ٣٥١، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٠٣). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا في ذكر الموت، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلَّام ۲/ ۷۲۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١١٩/٢، وابن جرير ١٩/١٩/ من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الثعلبي ٨/٥٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٤٩٩. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/١٢٥. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

الجنة (١) . (ز)

٦٢٤١٤ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَأَعَدُّ لَئُمْ أَجْرًا ﴾ ثوابًا ﴿كَرِيمًا ﴾ الجنة (٢). (ز)

# ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿

### 🎇 نزول الآية:

٩٢٤١ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: لما نزلت: ﴿يَكَأَيُّما النَّيْمُ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدَا وَمُبْشِرا إِلَى البمن، فقال: ﴿انطلِقا، فبشرا ولا تنفّرا، ويسرا ولا تعسّرا، فإنه قد أنزلت حَلَيّ: ﴿يَكَأَيُّما النَّبِيُ إِنّا أَرْسَلَنَكَ شَنهِدَا وَرَبُرُكِ» (٣٠). (٧٥/١٧)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٢٤١٦ ـ عن العرباض بن سارية: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِنِّي عبدالله وخاتمُ النبيين وأبي مُنجَدِلٌ (٤٠ في طينَتِه، وسأخبركم عن ذلك، أنا دعوة أبي إبراهيم، وبشارة عيسى، ورؤيا أمي التي رأت، وكذلك أمهات النبيين يَرَيْن، وإنَّ أم رسول الله ﷺ رأت حين وضعته نورًا أضاءت لها قصور الشام. ثم تلا: ﴿يَكَأَبُّما النَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلَنكُ شَهِدًا وَمُبْرَكِ (٥٠) (٧١/١٧)

٦٧٤١٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ ﴿ يَكَأَيُّمُ النِّيمُ إِنَّا أَرْسَلَنَكَ شَلْهِدًا وَمُبَشِّرً وَهَذِيرًا ﴾، قال: شاهدًا على أمتك، ومُبَشِّرًا بالجنة، ونذيرًا مِن النار<sup>(١)</sup>. (٧/١٩٧)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٩. (٢) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٢١/١١ (١٨٤١)، والخطيب في تاريخه ٥٣/٤ (١٩٢٢) في ترجمه محمد بن نصر بن حميد بن الوازع البزاز (١٦٨٥)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٣٨/٦ ـ ٣٩٩ ـ.

قال الهيشمي في المجمع ٧/ ٩٢ (١١٢٧٧): «رواه الطبراني، وفيه عبدالرحمن بن محمد بن عبدالله العرزمي، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٤) منجدل: ملقى على الجدالة، وهي الأرض. النهاية (جدل).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ١٨/١٤، والبيهقي ٢/ ١٣٠. والحديث دون ذكر الآية عند أحمد ٣٧٩/٢٨، ٣٨٢، ٣٦٥ (١٧١٥٠، ١٧١٥١، ١٧١٠)

قال محققو المسند: «صحيح لغيره».

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٢٠/٣٤ -، والطبراني (١١٨٤١)، والخطيب ٣١٩/٣. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه، وابن عساكر.

٩٧٤١٨ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَنَـذِيرًا﴾ مِن عذاب الدنيا وعذاب الآخرة (١٠). (ز)
٩٧٤١٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَيَأَيُّمُا النَّيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ
مَنْهِدُا﴾ قال: على أمتك بالبلاغ، ﴿رَمُيَّشِرًا﴾ بالجنة، ﴿وَنَـذِيرًا﴾ مِن النار (٢٠) ( ٧٧/١٧)
٩٢٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَتَأَيُّمُا النَّيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ مَنْهِدَا﴾ على هذه الأمة
بتبليغ الرسالة، ﴿وَمُبَيِّرًا وَنَـذِيرًا﴾ ومبشَّرًا بالجنة والنصر في الدنيا على من خالفهم،
ونذيرًا مِن النار (٣). (ز)

٦٧٤٢١ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ يَكَأَيُّا النَّيُّ إِنَّا أَيْمَلْنَكَ شَهِدَا﴾ على أمتك، تشهد عليهم في الآخرة أنَّك قد بلَّغْتَهم، ﴿ وَمُبْتِمْرَ ﴾ في الدنيا بالجنة، ﴿ وَمُدِيرًا ﴾ مِن النار<sup>(1)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٢٤٢٢ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: اجتمع عُتبةُ وشَيبةُ وأبو جهل وغيرهم، فقالوا: أسقِط السماء علينا كسفًا، أو اثننا بعذاب أليم، أو أمطر علينا حجارةً مِن السماء. فقال رسول الله 響: «ما ذاك إِلَيَّ، إِنَّما بُعِثْتُ إليكم داعبًا ومُبَشِّرًا ونذيرًا»(٥). (٣٧/١٧)

٦٣٤٣ ـ عن عطاء بن يسار، قال: لقيت عبدالله بن عمرو بن العاص، فقلت: أخيرني عن صفة رسول الله ﷺ في التوراة. قال: أجل، والله، إنَّه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القِرآن: ﴿يَكَأَيُّا النَّيُّ إِنَّا أَرْسَلَنَكَ شَنهِدًا وَمُبَيِّرًا وَنَدِيرًا﴾ وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميَّتك المتوكل، ليس بفظٌ ولا غليظ، ولا صخاب<sup>(۱)</sup> في الأسواق، ولا يجزى بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح (۱۷، ۱۷۰)»

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ٧٢٦/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٢٦/١٩ ـ ١٢٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٤٩٩.
 (٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٢٧٥ \_ ٧٢٦.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) سخّاب: بالسين والصاد، هو شدة الصياح. النهاية (سخب).

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد ٢/١٩٣١) (٦٢٢)، والبخاري (٢١٢٥، ٤٨٣٨)، والبيهقي في الدلائل ٢٧٣١ ـ ٣٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وفي رواية عند البخاري بلفظ: أن هذه الآية التي في القرآن: ﴿يَكَأَيُّا النَّيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ شَهِدًا وَمُثِيِّرًا وَشَذِيرًا﴾ قال في النوراة: يا أبها النبي إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا . . . إلخ.

### ﴿وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ۞﴾

37874 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: ﴿وَدَاعِيَّا﴾ إلى شهادة لا إله الله ﴿ وَدَاعِيًّا ﴾ إلى شهادة لا إله إلا الله ﴿ وَإِذَنِهِ وَسِرَاجًا شَيْرًا ﴾ بالقرآن (١٠) (٧٠)٧٠)

٦٧٤٢٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَرَاعِبًا إِلَى اَللَّهِۗ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَلِمَالِكُ قَالَ: كَتَابَ اللهُ اللهُ ﴿ وَلِمُزِيكُ قَالَ: كَتَابَ اللّهُ لِيَادُ ٢٠٠ . (٧/١٧)

٦٢٤٢٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَوَائِيًا إِلَى اللَّهِ يعني: إلى معرفة الله ﴿ قَالِمُ اللَّهِ عَلَى مَضْيَا للناس (٣). (ز)
بالتوحيد ﴿ إِذْنِيهِ عِني: بأمره، ﴿ وَسِرَاجًا ثَيْبِرًا ﴾ يعني: مُدّى مضيئًا للناس (٣). (ز)
٦٢٤٧٧ \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَيَائِيلًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِيهِ القرآن؛ الوحي الذي جاء من عنده، ﴿ وَسِرَاجًا ثُيْبِرًا ﴾ مُضيئًا (٤). (ز)

### ﴿ وَيَشِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضْلًا كَبِيرًا ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٩٣٤٢٨ ـ قال جابر بن عبدالله: لَمَّا نزلت ﴿إِنَّا نَتَحَا﴾ الآيات، قال الصحابة: هنيئًا لك \_ يا رسول الله \_ هذه الفاتحة، فما لنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُمْ يَنَ اللَّهِ فَضَلًا كَبِيرًا﴾ (٥).

٦٧٤٢٩ ـ عن أنس بن مالك ـ من طريق الربيع ـ قال: لما نزلت: ﴿وَمَا أَدُّوى مَا يُفْكُ وَمَا أَذُوى مَا يُفْكُ وَمَا تَأَخَّرُ﴾ يُفُكُنُ وَمَا تَأَخَّرُ﴾

الاختاق قال ابن عطية (١٢٨/٧): «معناه هنا: بأمره إيّاك، وتقديره ذلك في وقته وأوانه».
 وينحوه قال ابن جرير (١٢٦/١٩)، وابن تيمية (١٢٤/٥)، وابن كثير (١٨٥/١١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٠/٣٦ ـ، والطبراني (١١٨٤١)، والخطيب ٣١٩/٣. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه، وابن عساكر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٢٦/١٩ ـ ١٢٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٠٠.
 (٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٢٦.

<sup>(</sup>٥) أورده الثعلبي ٨/ ٥٢.

وي المستقلة

[النتج: ٢]. فقالوا: يا رسول الله، قد علمنا ما يُفعل بك، فماذا يُفعَل بنا؟ فأنزل الله: ﴿ وَيَثْمِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ هُمُ مِنَ اللهِ فَضَلَا كَبِيرًا﴾. قال: الفضل الكبير: الجنة (١٠/٧٧)
- ٣٢٤٣٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس =

٣٤٤٣ ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد ـ قالا: لما نزلت: ﴿لِيَنْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا مُؤْمِنِنَ وَلَيَدُو لَكُ اللَّهُ مَا مُقَدِّمَ وَمَا تَأَخِّرُ ﴾ [الفتح: ٢] قال رجال من المؤمنين: هنيتًا لك، يا رسول الله، قد علمنا ما يُفعل بك، فماذا يُفعل بنا؟ فأنزل الله: ﴿وَلَقِرِ ٱلْفَوْمِنِينَ مِأْنَ لَمُمْ مِّنَ اللَّهِ فَضَلًا كَبُورُ﴾ (٣/ ٧٠/١٢)

٩٢٤٣٢ ـ قال محمد بن شهاب الزهري، في قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَتَحَا لَكَ فَتَعا شُهِنَا ۚ ۚ لَيْ الْمَصَارِ: لِيَنْفِر لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَلْكِ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ [الفتح: ١ - ٢]: . . . قال رجل من الأنصار: قد حدَّثك ربُّك ما يُفعَل بِك مِن الكرامة، فهنيئًا لك، يا رسول الله، فما يُفْعَل بنا نحن؟ فقال سبحانه: ﴿وَوَنَثِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُم مِنَ اللهِ فَضْلَا كَبِيرَ ﴾. وقال تعالى: ﴿إِلْيَشِ اللَّمْنِينَ وَاللَّهُ مِنْتِ جَنْتِ جَنْتِ جَنِّي مِنْ عَنِياً الْأَنْبَرُ ﴾ [الفتح: ٥]. فبيَّن تعالى في هذه الآية كيف يفعل به وبهم (٣). (ز)

٦٧٤٣٣ ـ عن ابن جريج، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَبُلْتَكِئُهُ الآية [الاحزاب: ٢٥]، قال: لما نزلت جعل الناس يهنئونه بهذه الآية. وقال أبّي بن كعب: ما أنزل فيك خيرًا إلا خلطنا به معك، إلا هذه الآية. فنزلت: ﴿وَيُشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ (٤). (١١٦/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٢٤٣٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ وَيُشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ يَن اللهِ فَضْلًا كَبِيرًا﴾: وهي الجنة<sup>(١)</sup>. (٧٧/١٢)

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٥٩/٤، من طريق أحمد بن عبدالجبار، قال: حدثنا يونس بن بكير، عن عيسى بن [عبيداله]، عن الربيع بن أنس، عن أنس به.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) أخرجه البيهقي في الدلائل ١٥٩/٤.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

01 4

٣٣٤٣٦ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُّم مِّنَ اللهِ فَضَلَا كَبِيرًا﴾، يعني: الجنة ('). (ز)

٦٧٤٣٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَيْتِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُمْ مِّنَ ٱللَّهِ فَضْلَا كَبِيرًا﴾، يعنى: الجنة (٢) المُعَانِ. (ز)

# ﴿ وَلَا نُطِيعِ ٱلْكَلِمِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَدَعْ أَذَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾

٦٢٤٣٨ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَوَعْ أَذَنْهُمْ ﴾ اصبر على أذاهم (٣). (ز)

٦٧٤٣٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَدَعْ أَدَنَهُمْ﴾، قال: أغرِضْ عنهم<sup>(٤)</sup>. (٧٨/١٧)

٦٧٤٤ - عن قتادة بن دعاصة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَلَا تُطِع ٱلْكَنْفِينَ وَاللّٰهُمَ قَال: اصبِر وَاللّٰهُمَا اللهُ اللّٰهِ اللّٰهِ يطبع كافرًا ولا منافقًا، ﴿وَدَعْ أَدْنَهُمْ قَال: اصبِر على أذاهم (٥)[٢٤٤]. (٧/١٧)

☑ قال ابنُ عطية (١٢٨/٢): •قال لنا أبي ﷺ: هذه مِن أرجى آية عندي في كتاب الله تعالى؛ لأن الله تعالى أمر نبيه أن يبشر المؤمنين بأن لهم عنده فضلًا كبيرًا، وقد بَيِّنَ الله تعالى الفضل الكبير ما هو في قوله تعالى: ﴿وَاَلَذِينَ اَمَدُوا وَعَمِلُوا الصَّلَحَتِ فِي رَوْضَاتِ اللهِ كَالَمَ اللهِ اللهِ اللهُ السَّلَحَتِ فِي رَوْضَاتِ اللهِ كَالَمُ كَالِي هُوَ الْفَضَلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [الشورى: ٢٢]، فالآية التي في هذه السورة خبر، والتي في (حم عسق) تفسير لها».

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ٧٢٦/٢. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٦/ ٣٦١.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩. وعلّقه يحيى بن سلّام ٧٢٦/٢ وقال عَقِبَه: أي:
 اصبر عليه. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٥) أخرجه ابن جرير ١٧//١٩ مقتصرًا على شطره الثاني. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي

٦٢٤٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلا نُطِع آلْكَفِينَ وَٱلْسُنونِينُ ۗ ولا تطع الكافرين مِن أهل مكة؛ أبا سفيان بن حرب، وعكرمة بن أبي جهل، وأبا الأعور السلمي، والمنافقين؛ عبدالله بن أبيّ، وعبدالله بن سعد، وطعمة بن أُبيْرِق، حين قال أبو سفيان ومَن معه من هؤلاء النفر: يا محمد، ارفض ذكر آلهتنا، وقل: إنَّ لها شفاعة ومنفعة لمن عبدها، ﴿وَرَعُ أَذَنهُمْ ۖ ودع أذاهم إياك، يعني: الذين قالوا للنبي ﷺ: قل إن لآلهتنا شفاعة، ﴿وَرَكَ أَذَنهُمْ ۖ عَلَى اللهِ اللهِ يعنى: وثِقْ بالله، ﴿وَرَكُمْنَ بِأَللهِ وَكِيلاً ۗ يعنى: مانِقًا (. (ز)

# ﴿يَنَائِبُمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَكَحْتُدُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ﴾

٦٧٤٤٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق طاووس ـ: أنه تلا: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَثُوّاً إِنَّا نَكُمَّتُمُ ٱلْمُثْوِّمِنَكِ ثُمَّرَ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبِّلِ أَن تَنسُّوهُمُ€﴾، قال: فلا يكون طلاقٌ حتى يكونَ نِكاخٌ<sup>٢٧</sup>. (١٠/١٨)

### 🏶 من أحكام الآية:

**٦٢٤٤٣ ـ عن سعيد بن جبير، قال: سُيْل <mark>ابنُ عباس</mark> عن الرجل يقول: إن تزوجتُ** فلانةً فهى طالق. قال: ليس بشيءٍ، إنما الطلاق لمن يملك. =

٩٢٤٤٤ \_ قال: فإنَّ ابن مسعود كان يقول: إذا وقَتَ وقتًا فهو كما قال؟ فقال: رحم الله أبا عبدالرحمن، لو كان كما قال لقال الله: يا أيها الذين آمنوا اذا طلقتم النساء ثم نكحتمو هن. ولكن إنما قال: ﴿إِنَّا نَكَحَتُمُ ٱلمُّوْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوفَنَ ﴾(٣٠). (٨٠/١٢)

778£0 ـ عن عبدالملك ابن جريج قال: بلغ ابنَ عباس أنَّ ابن مسعود يقول: إن طلّق ما لم ينكح فهو جائز. فقال ابنُ عباس: أخطأ في هذا، إنَّ الله تعالى يقول: ﴿إِذَا نَكَمَّتُمُ ٱلنَّوْمُكُ ﴿إِذَا نَكَمَّتُمُ ٱلنَّوْمُكُ ﴿إِذَا نَكَمَّتُمُ ٱلنَّوْمُكُ ﴾، ولم يقل: إذا طلقتم

<sup>==</sup> وإلى المعنى الأول ذَهَبَ ابنُ تيمية (٥/ ٢٥٠ ـ ٢٥١) مستندًا إلى أحوال النزول. وإلى المعنى الناني ذَهَبَ ابنُ جرير (١٩٧/١٩) مستندًا إلى أقوال السلف.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ١/ ٤١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

المؤمنات ثم نكحتموهن<sup>(١)</sup>. (٨٠/١٢)

٦٧٤٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: ما قالها ابن مسعود، وإن يكن قالها فزلة من عالم ـ في الرجل يقول: إن تزوجتُ فلانة فهي طالق ـ، قال الله تعالى ﴿يَكَايُّمُ اللَّهِنَ مَامُوُّا إِذَا نَكَمْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمُّ طَلَقْتُمُوْمُنَّ﴾، ولم يقل: إذا طلَّقتم المؤمنات ثم نكحتموهن (٨٠/١٢)

٦٧٤٤٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: إذا قال: كل امرأة أتزوّجها فهي طالق. أو: إن تزوّجتُ فلانة فهي طالق. فليس بشيء، إنما الطلاق لمن يملك، من أجل أن الله يقول: ﴿إِذَا نَكَّمْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلْقَتُوفُنَ ﴿ إِذَا نَكَمْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طُلْقَتُوفُنَ ۗ (٢٠/١٥).

٩٢٤٤٨ ـ عن حسين بن ثابت، قال: جاء رجل إلى علي بن الحسين، فسأله عن رجل قال: إن تزوجتُ فلانة فهي طالق. قال: ليس بشيء، بدأ الله بالنكاح قبل الطلاق، فقال: ﴿يَكَابُمُ النَّيْنَ مَامَنُواْ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ ثُمَّ طُلَقَتُوهُنَ ﴿٤٠٤ ).

# ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوْا إِذَا نَكَخَتُدُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُّوهُ ﴾ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن مِنَو تَمَنَّدُونَهُمُ ﴾

#### 🇱 تفسير الآية، وأحكامها:

٦٧٤٤٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿إِذَا نَكَعْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾ الآية، قال: هذا في الرجل يتزوج المرأة ثُمَّ يُطَلِّقُها من قبل أن يمسها، فإذا طلقها واحدة بانت منه، ولا عدة عليها، تتزوج مَن شاءت (٥٠/١٧)

٦٧٤٥٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ يَكَأَيُّمُ اللَّذِينَ مَامَثُوا إِنَا نَكَحْتُمُ اللَّهُونَتِ ثُمَّ طَلْقَتْمُوهُنَ مِن قَبِلِ أَن تَسُوهُ ﴿ ﴾ الآية، قال: التي نُكِحت ولم يُبْنَ بها، ولم يُقرض لها؛ فليس لها صداق، وليس عليها عِدَّهُ (٧٨/١٧)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (۱۱٤٦٨). (۲) أخرجه البيهقي في سننه ٧/ ٣٢٠ ـ ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٤٣٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٣٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/١١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

# ﴿ فَمَيْعُوهُنَّ وَمَرْخُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ اللَّهُ

٩٢٤٥٤ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿ فَنَيْتُوهُنَّ وَبَرَحُوهُنَّ مَرَكُوهُنَّ مَرَكُوهُنَّ مَرَكُما جَيلًا ﴾، يقول: إن كان سمَّى لها صداقًا فليس لها إلا النصف، وإن لم يكن سمَّى لها صداقًا متَّعها على قدْر عُسْره ويُسْره، وهو السراح الجميل (١٤٥٠٥٥). (٧٨/١٧)

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٠.

آوَنَ قال ابنُ كثیر (١٩٩/١): «المتعة ههنا أعم مِن أن تكون نصف الصداق المسمى، أو المستعة البخاصة إن لم يكن قد سمي لها، قال الله تعالى: ﴿وَإِن طَلَقْتُمُوثُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَسَوَّهُنَّ وَقَدْ طَلَقْتُمُوثُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَسَوَّهُنَّ وَقَدْ وَهَالَ ﷺ: ﴿لَا جُنَاعَ عَلَيْكُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَمَيْكُمُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۷۱۳ ـ ۷۱۶.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلَّام ٧٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٢٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٢٤٥٥ \_ عن الحسن البصري، قال: ﴿فَنَيَّعُوهُنَّ﴾ لكل مطلَّقة متاع، دُخل أو لم يُدخل بها، فُرض لها أو لم يُفرض لها<sup>(۱)</sup>. (٧٩/١٢)

٦٢٤٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَيَتِّعُوهُنَّ وَمَرِّجُوهُنَّ سَرَاحًا جَبِيلًا﴾، يعني: حَسنًا في غير ضرار<sup>(۲)</sup>. (ز)

٦٢٤٥٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله: ﴿ فَمَيَّتُهُوهُنَّ ﴾ فهو منسوخ إذا كان قد سَمَّى لها صداقًا، إلا أن يكون لم يُسمّ لها صداقًا فيكون لها المتعة ولا صداق لها، فإن كان سَمَّى لها صداقًا ثم طلَّقها قبل أن يدخل بها فإن لها نصف الصداق ولا متعة لها...، ﴿وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا﴾ إلى أهلهن، لا تكون المرأة والرجل في بيت وليس بينهما حُرمَة، وإذا مات الرجل قبل أن يدخل بامرأته توارثا ولها الصداق كاملًا، وإنما يكون لها النصف إذا طلقها<sup>(٣)[٢٥]</sup>. (ز)

#### 🏶 النسخ في الآية:

٦٧٤٥٨ \_ عن عبدالله بن عمر، في قوله: ﴿فَنَيِّمُوهُنَّ﴾، قال: هي منسوخة، نسختها الآية التي في البقرة [٢٣٧]: ﴿ فَيَصَّفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾ (٤٠). (٧٨/١٧)

٦٢٤٥٩ \_ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُزُّمِنَاتِ﴾ إلى قوله: ﴿فَكَيُّعُومُنَّ﴾، قال: هي منسوخة، نسختها الآية التي في البقرة [٢٣٧]: ﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةً فَيْصَفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾ ، فصار لها نصف الصداق، ولا متاع لها<sup>(ه)</sup>. (٧٩/١٢)

٦٢٤٦٠ \_ عن الحسن البصري =

== بسط يده إليها، فكأنها كرهت ذلك، فأمر أبا أسيد أن يجهزها ويكسوها ثوبين رازقيَّين. ٥٢٥١ قال ابن عطية (٧/ ١٣٠): اهذه الآية خصصت آيتين: إحداهما: ﴿وَالْعُلْلَقَتُ يُتَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةً قُوْوَكُ [البقرة: ٢٢٨] فخصصت هذه الآية من لم يدخل بها، وكذلك خصصت من ذوات الثلاثة الأشهر، وهُنَّ مَن قَعَدُن عن المحيض، ومَن لم يحضن مِن صغير المطلقات قبل البناء".

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٠. (٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. (٣) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٢٧ ـ ٧٢٨.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير ١٩/١٢٩ بنحوه، وأخرجه يحيي بن سلَّام ٢/ ٧٢٧ بَلْفَظ: جُعلتْ لها المتعة في هذه الآية، فلما نزلت الآية التي في البقرة: ﴿ وَإِن طُلَّتُنُّوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَسُوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةً فَيْصَّفُ مَا فَرَشْتُمْ ﴿ جعل لها النصف، ولا مُتاع لها.

٦٢٤٦١ ـ وأبي العالية الرياحي، قالا: ﴿ فَمَيَّعُومُنَّ ﴾ ليست بمنسوخة، لها نصف الصداق، ولها المتاع (١) (٧٩/١٧)

٦٧٤٦٢ - عن الحسن البصري - من طريق قرة بن خالد -: أنه كان يقول:
 ﴿ فَيَتُومُهُنَّ ﴾ لها المتاع، وليست بمنسوخة (٢).

٩٢٤٦٣ \_ قال قتادة بن دعامة: ﴿ فَمَيَّمُوهُنَّ ﴾ هذه الآية منسوخة بقوله: ﴿ فَيْصَفُ مَا فَرْضَمْتُ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] (٢٠).

७९६१٤ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق القاسم بن عبدالله ـ: أنه قال: ﴿وَالْمُلْقَاتُكُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

مداقاً، إلا أن يحيى بن سلام: قوله: ﴿ فَمَيَّمُوهُنَّ ﴾ فهو منسوخ إذا كان قد سمى لها صداقاً، إلا أن يكون لم يسم لها صداقاً فيكون لها المتعة ولا صداق لها، فإن كان سمى لها صداقاً ثم طلقها قبل أن يدخل بها فإن لها نصف الصداق، ولا متعة لها، نسختها الآية التي في البقرة [٢٣٠ - ٢٣٣]: ﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طُلْقَتُمُ الْإِسْلَةُ مَا لَمْ تَسُوهُنَّ أَوْ تَقْرِشُوا لَهُنَّ فَرِيشَةً وَمَتَمُوهُنَّ عَلَى الْمُرْبِعِ قَدَدُهُ وَعَلَى اللَّهْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَا إِلَاتُمُوفِيَّ عَلَى اللَّهْتِينَ ﴿ وَان طَلْقَتْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَان طَلْقَتُمُ اللَّهُ وَمِنْ قَبْلِ أَن تَسْوَهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُ فَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَنها منسوخة (٥). (ز) وَلَعامة على أنها منسوخة (٥). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

عن عائشة: أنَّ رسول الله 響قال: الاطلاق إلا بعد نكاح، ولا عتق إلابعد ملك، (٦٠) (٨١/١٨)

<sup>(</sup>۱) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (۲) أخرجه يحيى بن سلَّام ٧٢٨/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ٥٢، وتفسير البغوي ٦/ ٣٦٢. وعلقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/ ١٧ ـ ٦٨ (١٥٢) ـ.

 <sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۲۷ ـ ۷۲۸.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم ٢/٤٥٤ (٣٥٦٩).

قال ابن أَبي حاتم في علل الحديث ٤٠/٤ (١٣٢١): فقال أبي: هذا حديث منكر». وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٠٣٢/ (١٠٦٣): فوهذا لا يصح».

7۲٤٦٧ ـ عن جابر بن عبدالله، أنَّه سمع رسول الله ﷺ يقول: الاطلاق فيما لا تملك، ولا عتق فيما لا تملك، ولا عرب (٨٢/١٢)

۲۲٤٦٩ ـ عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، قال: قال رسول 他 難: الا طلاق فيما لا تملك، ولا بيع فيما لا تملك، ولا مِتق فيما لا تملك، ولا مِتق فيما لا تملك، ولا وفاء نفر فيما لا تملك، ولا نفر إلا فيما ابتُني وجه الله تعالى، ومَن حلف على معصية فلا يمين له، ومَن حلف على معصية فلا يمين له، ومَن حلف على قطيعة رحم فلا يمين له، (٢٠/١٧)

﴿ يَتَأَيُّهُمُ النَّيْءُ إِنَّا آخَلَنَا لَكَ أَزْوَجَكَ الَّتِيَ ءَاتَيْتَ أَجُورُهُ۞ وَمَا مَلَكُتْ يَبِيئُكَ بِيَنَا أَفَآةَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَبِكَ وَبَنَاتِ عَنَٰتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَئِكَ النِّي مَاجَرَىْ مَعَكَ وَامْرَاةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمُ خَالِصَتَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُّ قَدْ عَلِمْنَكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ إِكْبَالًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرِيَّ ۚ وَكَاكَ اللَّهُ غَفُورًا تَجِبُمُا ۖ ۖ

#### 🎇 قراءات:

• ٦٧٤٧ ـ عن عبيد، قال: سمعت الضحاك يقول في حرف ابن مسعود: (واللَّاتِي

- (۱) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٢٢ (٢٨١٩)، ٢/ 800 (٣٥٧٣، ٣٥٧٣).
- قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وقال ابن حجر في بلوغ العرام ٢/ ٩٩ (١٠٨٢): وهو معلول.
  - (٢) أخرجه ابن ماجه ٢٠٢/٣ (٢٠٤٨).
- قال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢٣٦/١ (٧٢٩): «هذا إسناد حسن». وقال ابن حجر في بلوغ المرام ٩٩/٢ (١٠٨٣): «إسناده حسن، لكنه معلول». وقال المناوي في التيسير ١/٢٠٠: «إسناده حسن». وقال الألباني في الإرواء ١/٧٥٠): «صحيح».
- (۳) أُخْرِجُه أَحْمَدُ ١١/ ٣٨١ ٣٨٣ (٢٧٦٩)، ٢١/ ٣٩٣ (١٩٧٠، ٢٧٦١)، ٢١/ ١٥٥٥ (١٩٣٢)، وأبو داود ٣/ ١٥٣ - ١٤٥ (١٩١٠، ٢١٩١، ٢١٩١) واللفظ له، والترمذي ٣/ ٤١ (١٢١٧)، والنسائي ٧/ ١٢ (٣/٩٣)، وابن ماجه ٣/ ٢٠٢ (٢٠٤٧)، والحاكم ٢/ ٢٢٢ (٢٨٢٠)، ٣٣٣/٤).
- قال الترمذي: «حديث حسن صحيح» وهو أحسن شيء روي في هذا الباب». وقال في العلل الكبير ص١٧٣» ( ١٠٣): «سألت محمدًا عن هذا الحديث، فقلت: أيَّ حديث في هذا الباب أصح في الطلاق قبل النكاح؟ فقال: حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وقال الحاكم في الموضع الثاني: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال ابن الملقن في تحفة المحتاج ٢٠٦/ ١٠٤٤): «بإسناد صحيح». وقال العيني في عمدة القاري بخرجاه، وقال ابن الملقن عن تحفة المحتاج ٢٠٢/ (١٢٤): «بإسناد صحيح». وقال العيني في عمدة القاري

هَاجَرْنَ مَعَكَ): يعني بذلك: كل شيء هاجر معه ليس من بنات العم والعمة، ولا من بنات الخال والخالة<sup>(١٧٤١</sup>). (ز)

### 🏶 نزول الآية:

٦٢٤٧١ ـ عن أم هانئ قالت: نزلت فِيّ هذه الآية: ﴿وَرَنَاتِ عَيْكَ﴾ ﴿الَّتِي هَاجَرَنَ مَمْكَ﴾، أراد النبي ﷺ أن يتزوَّجني، فنُهي عني؛ إذ لم أهاجر(٢٠). (٨٣/١٢) ٢٧٤٧٢ ـ عن أم هانئ بنت أبي طالب، قالت: خطبني رسولُ الله ﷺ، فاعتذرتُ إليه، فعذرني؛ فأنزل الله: ﴿يَكَايُّهُمُ النَّبِيُ إِنَّا أَمْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ﴾ إلى قوله: ﴿هَاجَرَنَ مَمْكَ﴾، قالت: فلم أكن أحلُّ له؛ لأني لم أهاجر معه، كنت مِن الطلقاء(٢٠). (٨٢/١٨)

٦٣٤٧٣ ـ عن أبي صالح مولى أم هانئ، قال: خطب رسولُ الله ﷺ أمَّ هانئ بنت أبي طالب، فقالت: يا رسول الله، إني مُوْتِمَةٌ (أنَّ وبنيَّ صغار. فلمَّا أدرك بنوها عرضتْ نفسها عليه، فقال: ﴿أَمَّا الآن فلا، إنَّ الله تعالى أنزل عليّ: ﴿يَكَأَيُّهُا النَّيُّ إِنَّا لَمَا لَمَنْ مَن المهاجراتُ (٥٠/١٨)

علَّق ابنُ جرير (١٣١/١٩) على هذه القراءة بقوله: فذلك ـ وإن كان كذلك في قراءته ـ محتمل أن يكون بمعنى قراءتنا بغير الواو، وذلك أن العرب تدخل الواو في نعت من تقدَّم ذِكْرُه أحيانًا، كما قال الشاعر:

فيانً رُشَيبدًا وابن مَرَوَانَ لَم يَكُنْ لِيَغْعَلَ حَتَّى يَصْدُرَ الأَمْرُ مُصْدَرا ورشيد هو ابن مروان. وكان الضحاك بن مزاحم يتأوَّل قراءة عبدالله هذه أنهن نوعٌ غيرُ بنات خالاته، وأنهن كل مهاجرة هاجرت مع النبى ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٠، وإسحاق البستي ص١٣٤.

وهي قراءة شاذة. انظر: معانى القرآن للفراء ٢/ ٣٤٥، والمحرر الوجيز ٤/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) أُخرجه ابن عدي في الكّمامل ٣/ ٧٠، من طريق أحمد بن أَبيّ طيبة، عن عنبسة بن الأزهر، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي صالح، عن أم هانئ به. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه. إسناده ضعيف؛ فيه باذام، ويقال: باذان، أبو صالح مولى أم هانئ، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦٣٤): وضعيف مدلّس؛

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ٥٢٧/٤ (٣٤٩٣)، والحاكم ٢٠٢/٢ (٢٥٥٤)، ٢٥١٢٥)، ٥٨/٤ (٣٥٥٤)، ٥٨/٤ (٢٥٥٢)، وابتر جهر ١٣٥٤، وابن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٢/٤٤٦ ... وابن جرير ١٣٠١ - ١٣١، وابن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٢/٤٤٦ ... قال الترمذي: «هذا حديث حسن، لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث السدي». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه».

 <sup>(</sup>٤) مُؤيِّمَةً: رَزئت بمصيبة فقد زوجها. اللسان (أتم). (٥) أخرجه ابن سعد ٨/١٥٣.

09

🏶 تفسير الآية:

# ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيْ إِنَّا آَمَلَنَا لَكَ أَزَوْجَكَ الَّذِيّ ءَاتَيْتَ أَجُورُهُ۞ وَمَا مَلَكُتْ يَبِيئُكَ مِنَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَيِّكَ وَبَنَاتِ عَمْنَتِكَ وَبَنَاتِ خَلِكَ وَبَنَاتٍ خَلَانِكَ الَّذِي هَاجَرَنَ مَعْكَ﴾

٩٢٤٧٤ \_ عن أُبِيّ بن كعب \_ من طريق موسى بن عبدالله \_ قال: ﴿إِنَّا أَمْلَلْنَا لَكَ أَنْوَجُكَ اللَّهِ مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ مَنْزِكِكَ مِنْزَاكَ مَنْكَ يَبِينُكُ مِثَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمْنَذِكَ ﴾ حتى انتهى إلى قوله: ﴿لّا يَجِلُ لَكَ ٱللِّيمَاتُهُ مِنْ بَعْلُهُ هؤلاء: العمة، والخالة، ونحوهن. وكان يقول: يتزوج من بنات عماته وبنات خالاته اللاتي هاجرن معه(١٠). (ز)

٣٤٧٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا النَّيُّ النَّيُّ النَّيُّ النَّيُّ النَّيُّ النَّيُ النَّيْ اللَّهُ أَلْكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: فحرَّم الله عليه سوى ذلك من النساء، وكان قبل ذلك ينكح في أيِّ النساء شاء، لم يُحرِّم ذلك عليه، وكان نساؤه يَجِدْن مِن ذلك وجُدًا شديدًا أن ينكح في أيِّ النساء أحب، فلمًا أنزل الله عليه: إني قد حرَّمت عليك من النساء سوى ما قصصتُ عليك. أعجب ذلك نساء (٣٠/١٨)

٦٢٤٧٦ ـ عن أبي رَزِين [مسعود بن مالك الأسدي] ـ من طريق مغيرة ـ في قول الله:
 ﴿ وَهَنَاتِ عَبِكَ وَبَنَاتِ عَنَّتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالَئِكَ ﴾، قال: لا تحل لك النساء بعد هذه الصفة (٢٠). (ز)

٦٢٤٧٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّا آَمَلَانَا لَكَ أَنْوَجُكَ فِهِ الآية. وفي قوله: ﴿وَلَمَ مَالَئَةَ مُؤْمِدُكُ فِهِ الآية. وفي قوله: ﴿الَّيِ مَالَئِتَ أَنْوَرُهُكُ فِال: صدُقاتهن، ﴿وَمَا مَلَكُتْ يَبِينُكُ فِال: هي الإماء التي أَفاء الله عليه ''. (٨٤/١٧)

٣٧٤٧٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ يقول في قوله: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنِّيُّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلَّام ٧٢٨/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٤. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات ١٨٧/١٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥٠) مقتصرًا على الشطر الأول، وأخرجه ابن جرير ١٣٩/١٩ ـ ١٣٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

إِنَّا أَخَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيِّ ءَاتَيْتَ أُجُورُهُ٣﴾ إلـــى قـــولـــه: ﴿خَالِمَكُةُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ﴾: فما كان مِن هذه التسمية ما شاء كثيرًا أو قليلًا'''. (ز)

٦٧٤٨٠ \_ عن عامر الشعبي، في قوله: ﴿إِنَّا أَمْلَلْنَا لَكَ أَرْوَبَكَ﴾ الآية، قال: رخَّص له في بنات عمه، وبنات عماته، وبنات خاله، وبنات خالاته، اللاتي هاجرن معه؛ أن يتزوج منهن، ولا يتزوج من غيرهن، ورخّص له في امرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي ﷺ". (٨٤/١٧)

٦٢٤٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَكَأَيُّهَا النَّيُّ إِنَّ أَمَلْلنَا لَكَ أَزْوَجَكَ يعني: النساء التسم التها والمؤتن والمؤتن وما ملكت يمينك والمسم المؤتن والمؤتن والمؤتن والمؤتن والمؤتن والمؤتن عمرو اليهودي، وكانت شبيت من اليهود، ﴿مما أفاء الله عليك و﴾أحللنا لك ﴿بَنَاتِ عَبِكَ وَبَنَاتِ عَمَنْتِكَ مَنَاتِ عَمَنْتِكَ

آون قال ابن عطية (١٣٠/٧) بتصرف: «تأول غير ابن زيد قوله: ﴿أَمَلْنَا لَكَ أَوْدَجُكَ الَّذِيَ الْحَرَاثُ الله الرَّوْجِها بمهر، وأن المُجْرَةُكِ﴾ أن الإشارة إلى عائشة وحفصة ومن في عصمته ممن تزوجها بمهر، وأن ملك اليمين بعد حلال له، وأن الله تعالى أباح له مع المذكورات بنات عمه وعماته وخاله وخالاته ممن هاجرن معه، والواهبات خاصة له، فيجيء الأمر \_ على هذا التأويل \_ أضيق على النبي ﷺ، ويؤيد هذا التأويل ما قاله ابن عباس ﷺ: «كان رسول الله ﷺ يتزوج في أيّ الناس شاء، وكان ذلك يشق على نسائه، فلما نزلت هذه الآية، وحرّم عليه الناس إلا من سمّى سُرَّ نساؤه بذلك، لأن ملك اليمين إنما تعلقه في النادر من الأمر، وبنات العم والمعات والخال والخالات يسير، ومن يمكن أن يتزوج منهن محصور عند نسائه، لا سيما وقد قيد ذلك بشرط الهجرة، وكذا الواهبة من النساء قليل، فلذلك سُرَّ أزواج النبي ﷺ بانحصار الأمر».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٠، وإسحاق البستي ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه إسحاق البستي ص١٣٠، وابن جرير ١٣٠/١٩ مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

وَبَنَاتِ خَالِكَ وَيَنَاتِ خَلَئِكَ ٱلَّذِي هَاجَرَنَ مَعَكَهِ إلى المدينة؛ إضمارُ: فإن كانت لم تهاجر إلى المدينة؛ فلا يحل تزويجها(١٠). (ز)

٩٣٤٨٢ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ يَكَانُهُمُ النَّبِيُ إِنَّا أَمَالَنَا لَكَ أَزْوَبَكَ النِّيَ ءَانَيْتَ أَجُرُهُ ﴾ قال: كان كل امرأة آتاها مهرًا فقد أحلها الله له (١٤٤٤٠٠). (ز)

٦٢٤٨٣ ـ قال يحيى بن سلّم: قوله ﴿ قَانَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيُّ إِنَّا أَمَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ الَّذِيّ الْمَاكَتُ مِنَا أَفَادَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَلِكَ أَيْ الْمَاكَتُ مِينَاكُ مِثَا أَفَادَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَلِكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكَ اللَّيْ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلْمَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَا عَلِيْنَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلْمَ عَلِيْنَ عَلْنَ عَلْمُ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلْمُ لِي عَلَيْنِ عَلْمَ عَلْمُ لِي

### أثار متعلقة بالآية:

٦٢٤٨٤ ـ عن محمد بن كعب القرظي =

٦٢٤٨٥ \_ وعمر بن الحكم =

[370] قال ابنُ عطية (٧/ ١٣٠ ـ ١٣١): دنهب ابن زيد والضحاك في تفسير قوله: ﴿إِلَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٧٢٨/٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۱۳۰.

ميمونة بنت الحارث وهي التي وهبت نفسها للنبي ﷺ، وزينب أم المساكين، وامرأة من بني من بكر بن كلاب من الفُرطاء، وهي التي اختارت الدنيا، وامرأة من بني الجون، وهي التي استعاذت منه، وزينب بنت جحش الأسدية، والسبيَّتان صفية بنت حي، وجويرية بنت الحارث الخزاعية (٨٦/١٢٠)

### ﴿وَٱثْرَأَةً مُّؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيَّ﴾

#### 🏶 قراءات:

٣٧٤٨٧ ـ عن هارون، عن أبي عمرو [البصري]، ﴿إِن وَهَبَتْ﴾، قال هارون: في قراءة ابن مسعود: (وَاهْرَأَةُ مُؤْمِنَةُ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّبِيّ) (٢٠). (ز)

### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٦٧٤٨٨ ـ عن عائشة ـ من طريق عروة ـ قالت: ﴿وَأَمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ﴾
 التي وهبت نفسها للنبي ﷺ: خولة بنت حكيم (٣). (٨٥/١٨)

٦٧٤٨٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: ﴿وَٱلزَّهُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَهْسَهَا لِلَّبِيِّيَ﴾ لم يكن عند رسول الله ﷺ امرأة وهبت نفسها<sup>(٤)</sup> (٨٧/١٧)

٩٢٤٩ - عن عبد الله بن عباس - من طريق قتادة - ﴿ وَأَمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّينَ ﴾، قال: هي ميمونة بنت الحارث (٥٠) (٨٩/١٢)

77٤٩١ ـ عن سهل بن سعد الساعدي: أنَّ امرأة جاءت إلى النبي ﷺ، فوهبتْ نفسها له، فصمتْ، فقال رجل: يا رسول الله، زوِّجنيها إن لم يكن لك بها حاجة. قال: «ما عندك تعطيها؟». قال: ما عندى إلا إزاري. قال: «إن أعطيتَها إزارك

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/٤٤٤ (ت: سامي السلامة) ـ. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شية.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٣١.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٣٥/١ ـ، وابن مردويه ـ كما في التغليق ٤١١/٤ ـ،

والبيهتي في سنته ٧/ ٥٥. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩٤/ ١٣٤، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/ ٤٣٦ ـ، والطبراني (١١٧٨٧)، والبيهتي في سنه ٧/ ٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٥/١٩٥.

جلستُ لا إزار لك، فالتمس شيئًا، قال: ما أجدُ شيئًا. فقال: «التمس ولو خاتمًا مِن حليدا، فلم يجد، فقال: «هل معك مِن القرآن شيء؟». قال: نعم، سورة كذا وسورة كذا. لسورِ سماها، فقال: «قد زوّجناكها بما معك من القرآن، (١٠/٨١)، وسورة كذا. لسورِ سماها، فقال: «قد زوّجناكها بما معك من القرآن، (٥٩/١٢) للتَّرِيّ عن أنس بن مالك \_ من طريق ثابت \_ قال: ﴿وَرَامَلَةٌ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتُ نَفْسَهَا لِلتَّرِيّ جاءت امرأة إلى النبي ﷺ، فقالت: يا نبيَّ الله هل لك فِيَّ حاجة؟ فقالت ابنهُ أنس: ما كان أقلَّ حياءها! فقال: هي خير منكِ، رغبتْ في النبي ﷺ؛ فعرضتْ نسها عليه (٢٠) ( ٨٩/١٨)

٦٧٤٩٣ - عن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب - من طريق الحكم - في قوله: ﴿وَأَمْلَةٌ مُوْفِئَةٌ إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّيَّ ﴾: هي أم شَرِيك الأزدية التي وهبت نفسها للنبي ﷺ" ( (٨٦/١٧)

٣٤٩٤ - عن عروة بن الزبير - من طريق هشام - ﴿وَأَمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّيۡ﴾: أنَّ خولة بنت حكيم بن الأوقص كانت من اللاتي وَهَبْنَ أَنفُسَهُنَّ لرسول الله ﷺ(٤) . (١/م٨)

٩٢٤٩٥ ـ عن عروة بن الزبير ـ من طريق هشام بن عروة ـ قال: ﴿ وَالرَّأَةُ مُؤْمِنَةٌ إِن وَهَبَتَ نَفْسَهَا لِلنَّبِي ﴾ كُنّا نتحدث: أنَّ أم شَرِيك كانت فيمن وهبت نفسها للنبي ﷺ: وكانت امرأة صالحة (٥٠). (٨٩/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۲/۰۰۳ ـ (۱۰۱ (۱۳۱۰)، ۲/۱۹ (۱۳۳۹ (۱۰۰۹ (۲۰۰۰)، ۲/۲۰ ـ ۷ (۲۸۰۰)، ۲/۷ (۱۲۱۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰) (۱۲۷۰)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥١٢٠، ٦١٢٣). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد ١٥٥/٨، وابن أبي شبية ١٥/٣، وابن جرير ١٣٥/١٩، والطبراني ٣١/٣٥١ (٨٧٠) واللفظ له. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق (١٢٢٦، ١٢٢٦،)، وابن سعد ١٥٨/٨، وابن أبي شيبة ٢١٥/٤، والبخاري
 (١١٦)، وابن جرير ١٣٦/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شببة ٢١٥/٤، وابن جرير ١٣٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن مرديه.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/ ٥٤، وتفسير البغوي ٦/ ٣٦٤.

٣٢٤٩٧ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿وَأَمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ﴾ هي أم مُريك بنت جابر من بني أسد(١). (ز)

٦٧٤٩٨ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جريج، عن أبي الزبير ـ في قوله: ﴿وَلَرَايَةُ ثُمُونِيَةُ﴾، قال: نزلت في أم شَرِيك الدوسية (٢١). (١٨)

٦٧٤٩٩ ً عن عكرمة مولى ابن عباس من طريق ابن جريج، عن أبي الزبير مقال: ﴿ وَلَمْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّامِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ م

من عامر الشعبي - من طريق عبدالله بن أبي السفر - ﴿وَأَرَالُهُ مُؤْمِنَةً إِن وَجَرَبُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَ اللَّهِيّ ﴾: أنها امرأة من الأنصار وهبت نفسها للنبي ﷺ، وهي مما أرجى(٤٠).

**٦٢٥٠١ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق فراس ـ قال: المرأة التي عزل رسولُ الله ﷺ** أمَّ شَريك الأنصارية<sup>(٥)</sup>. (ز)

عامر الشعبي: ﴿وَأَمْرَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ﴾ هي زينب بنت خزيمة الهلالية، يقال لها: أم المساكين<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٠٥٠٣ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَالْمَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّيِّ﴾: أنَّ النبي ﷺ قد تطوع على تلك المرأة التي وهبت نفسها له، فأعطاها الصداق ۖ (ز)

٩٠٠٤ ـ في تفسير الحسن البصري: نزل أمرُ المرأة التي وهبت نفسها للنبي ﷺ قبل أن ينزل: ﴿وَمَا كَانَ عَلَى النَّبِي مِنْ حَرَج فِيمَا فَرَضَ اللَّهُ أَمْ الْاحزاب: ٣٨]، وهي بعدها في التأليف (٨). (ز)

٣٩٥٠٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: يزعمون: أنها نزلت في ميمونة بنت الحارث، أنها هي التي وهبت نفسها للنبي ﷺ<sup>(٩١)</sup>. (١٩٠/١٠)

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/٥٤، وتفسير البغوي ٦/٣٦٤. (٢) أخرجه ابن سعد ٨/١٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق (١٢٢٦٦)، وابن سعد ٨/١٣٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٣١٦/٤، وابن جرير ١٣٦/١٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد ٨/٥٥١، وأخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ٨/٥٢٥ ـ بلفظ: من الواهبات أم شَريك.
 (٦) نفسير التعليي ٨/٥٤، وتفسير البغوي ٦/٣٦٤. (٧) علقه يحيي بن سلَّم ٢/٧٣٠.

<sup>(</sup>٨) علَّقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٣٠.

 <sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. وفي تفسير الثعلبي =

٦٢٥٠٦ ـ عن محمد بن كعب القرظي =

٦٢٥٠٧ \_ وعمر بن الحكم =

٣٢٥٠٨ \_ وعبد الله بن عبيدة \_ من طريق موسى بن عُبيدة \_ قالوا: ﴿وَأَنَّهُمْ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّيِيَ ﴾ التي وهبت نفسها للنبي ﷺ: ميمونة (١) . (ز)

٦٢٥٠٩ ـ عن منير بن عبدالله الدوسي: أن أم شَرِيك غزية بنت جابر بن حكيم الدوسية عرضت نفسها على النبي ﷺ، وكانت جميلة، فقبلها، فقالت عائشة: ما في امرأة حين وهبت نفسها لرجل خير. قالت أم شَرِيك: فأنا تلك. فسماها الله تعالى: ﴿وَمُبَنَّ نَفْسَهُ لِلنَّيِيَ ﴾، فلما نزلت هذه الآية قالت عائشة: إنَّ الله لَيُسرع لكَ في هواك (٨٥/١٢).

٦٢٥١٠ ـ عن [هبد الواحد] بن أبي هون ـ من طريق عبدالله بن جعفر ـ ﴿وَاَمَلَهُ مُؤْمِنَةٌ إِن وَهَبَن نفسها للنبي ﷺ، ووهبن نساة أنفسها للنبي ﷺ، ووهبن نساة أنفسهن، فلم نسمع أنَّ النبي ﷺ قبلَ منهنَّ أحدًا<sup>(٢٢)</sup>. (٨٧/١٢)

ا ٦٢٥١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال تعالى: ﴿وَأَثَرَاٰةٌ مُثْوَنَدُ إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيَ إِنْ أَرَادَ النَِّيُّ أَن يَسَتَكِحُهَا﴾، وهي أم شريك بنت جابر بن ضباب بن حجر من بني عامر بن لؤي، وكانت تحت أبي الفكر<sup>(٤)</sup> الأزدي، وولدت له غلامين؛ شَريكًا ومُسلمًا، ويذكرون أنه نزل عليها ذَلْرٌ مِن السماء، فشربت منه، ثم تُوفي عنها زوجها أبو الفكر، فوهبت نفسها للنبي ﷺ، فلم يقبلها<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿ إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيَّ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٦٢٥١٢ ـ في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (وَامْرَأَةٌ مُّؤْمِنَةٌ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ) بغير

<sup>=</sup> ٨/ ٥٤، وتفسير البغوي ٦/ ٣٦٤ بلفظ: هي ميمونة بنت الحارث.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٣٤٤/٩ ـ ٣٤٥ (١٧٤٦١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد ۱۵۵/۸ ـ ۱۵۲ مطولًا.
 (۳) أخرجه ابن سعد ۱۵۵/۸ مطولًا.

 <sup>(</sup>٤) كذا بالفاء، وعند ابن سعد بالعين ١٥٥/٨ ـ ١٥٦، وينظر: الإصابة ٣٤٨/٣. وقد ذكر ابن سعد قصتها مطولة من رواية منير بن عبدالله الدوسي، وتقدم مختصرها في الأثر السابق، وفيه أنها أزدية.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠١. وفي تفسير الثعلبي ٥٤/٨، وتفسير البغوي ٣٦٤/٦ عن مقاتل ـ دون تعييه ـ قال: هي أم شَريك بنت جابر من بني أسد.

والمنافعة المنافظة

### ﴿إِن﴾ (١) (ز)

٦٢٥١٣ ـ عن الحسن البصري: أنه قرأ: (أَن وَهَبَتْ) بفتح الألف (٢) [٥٠٥]. (ز)

### 🌼 تفسير الآية:

3٢٠١٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِن وَهَبَتْ نَشْسَهَا لِلنَّبِيَّهُ، قال: فَعَلَتْ ولم يفعل<sup>(٣)</sup>. (١٠/١٧)

٣٠٥١٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنْ وَهَبَتُ نَفْسَهَا لِلَّبِيِّ﴾، قال: بغير صداق، أُحِلَّ له ذلك، ولم يكن ذلك أُحِلَّ إِلاّ له (٤٠).

٦٢٥١٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق الحكم ـ: أنَّه قال في هذه الآية: ﴿وَالْمَلَّةُ لَهُ وَالْمَلَةُ إِنْ وَهَبَالَةً إِنْ وَهَبَاتُ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ ﴾، قال: أن تهب (٥) .

٩٢٥١٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق الحكم ـ ﴿ وَأَشَرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّينَ ﴾، قال: لَم تهب نفسها (١٠). (ز)

٥٦٥٥ علَّقَ ابنُ جرير (١٣٢/١٩) على هذه القراءة بقوله: «معنى ذلك ومعنى قراءتنا ـ وفيها ﴿إن﴾ ـ واحد، وذلك كقول القائل في الكلام: لا بأس أن يطأ جاريةً مملوكةً إن ملكها، وجاريةً مملوكةً ملكها».

[٥٢٥] اخْتُلِفُ في قراءة قوله تعالى: ﴿إِنْ وَهَبَتُ﴾ على وجهين: الأول: بكسرالهمزة، بمعنى: إن تَهَب، أي: إن وَقَعَ فهو حلال له. والثاني: بفتح الهمزة، هكذا (أن وَهَبَتُ)، بمعنى: وأحللنا له امرأة مؤمنة أن ينكحها لهبتها له نفسها، فهي إشارة إلى ما وَقَعَ مِن الواهبات قبل نزول الآية.

وعلَّقَ ابنُ عطية (٧/ ١٣٢) على القراءتين بقوله: •كسر الألف يجري مع تأويل ابن زيد الذي قدمناه، وفتح الألف يجري مع التأويل الآخر».

ورجَّحَ ابنُ جرير (١٣٣/١٩) قراءة الكسر، فقال: القراءة التي لا أستجيز خلافها في ذلك كسر الألف؛ لإجماع الحجة من القراء عليه.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن جریر ۱۳۲/۱۹. (۲) تفسیر ابن جریر ۱۳۳/۱۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٣١٦/٤ واللفظ له. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩٦/١٩٦. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٣٤٢/١٩ ٣٤٣ (١٧٤٥٧)، وإسحاق البستي ص١٣٠.

٣٢٥١٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريح ـ: إن وهبت نفسها بغير صداق مِمَّا يَجِلُّ له ذلك خاصَّة دون كل أحد من المؤمنين (١). (ز)

٦٢٥١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال تعالى: ﴿ وَأَنْزَأُهُ مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ﴾، يعني: أن يتزوجها بغير مهر، وهي أم شَرِيك بنت جابر . . . وهبت نفسها للنبي ﷺ، فلم يقبلها، ولو فعله لكان له خاصة دون المؤمنين، فإن وهبت امرأةٌ يهوديةً أو نصرانيةً أو أعرابيةً نفسها فإنه لا يحلُّ للنبي ﷺ أن يتزوجها (٢). (ز)

٣٢٥٢٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَأَمْرَأَةُ تُمْوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّيُّ أَن يَسْتَنِكُمُ الْمُلْصِكَةُ لَكَ ﴾ يقول للنبي ﷺ: ﴿مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ مقرأ العامة على (أنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ) يقولون: كانت امرأة واحدة، و(أن) مفتوحة لما قد كان، وبعضهم يقرأها: ﴿إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا﴾ يقولون: في المستقبل؛ على تلك الوجوه من قول أبي، وقول الحسن، وقول مجاهد<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿ خَالِصَكَةُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾

٢٢٥٢١ \_ عن أنس بن مالك \_ من طريق أبان \_ قال: ﴿ خَالِمَكُ لَّكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ لم تَحِلَّ الهِبَةُ لأحد بعد رسول الله ﷺ (ز)

٦٢٥٢٢ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق يزيد بن عبدالله بن قسيط ـ قال: ﴿ خَالِصَكَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾، لا تحل الهبة لأحد بعد رسول الله ﷺ، ولو أصدقها سوطًا لحلَّت له<sup>(ه)</sup>. (۸٧/١٢)

٦٢٥٢٣ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق عبدالكريم \_ =

٣٢٥٧٤ ـ ومحمد بن شهاب الزهري ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿خَالِصَــُةُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾، قالا: لا تحل الهبة لأحد بعد رسول الله ﷺ (٨٨/١٢). (٨٨/١٢

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠١. (٤) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٣٠. (٣) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٢٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٢٠، وعبدالرزاق (١٢٢٧٢)، والبيهقي ٧/ ٥٥. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٧٦/٧ (١٢٢٧٠) عن الزهري وحده، وابن سعد ٨/ ٢٠١ عن الزهري وإبراهيم. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٩٢٥٧٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿خَالِصَـٰهُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُۗ﴾، قال: أحل له ذلك خاصة دون المؤمنين (١٠). (٨٤/١٧)

٣٢٥٢٦ ـ عن صالح بن مسلم، قال: سألت الشعبيُّ عن امرأة وهبت نفسها لرجل. قال: لا يكون، لا تَحِلُّ له، إنما كانت للنبي ﷺ". (ز)

٣٢٥٢٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿ غَالِصَكَةُ لَلَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِينِينُۗ﴾، قال: لا تحل الموهوبة لغيرك، ولو أنَّ امرأة وهبت نفسها لرجل لم تَجلَّ له حتى يعطيها شئًا (٣٠/١٠). (١٠/١٧)

من طاووس بن كيسان ـ من طريق ابن طاووس ـ قال: ﴿ غَالِصَـٰةُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِدِينُ ﴾، لا يحل لأحد أن يهب ابنته بغير مهر إلا للنبي ﷺ (١) ( ١٨/١٨)

٣٠٥٢٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق سليمان بن أرقم ـ ﴿خَالِمَكُةٌ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُۗ﴾: لا تكون الهبة بغير صداق إلا للنبي ﷺ<sup>(0)</sup>. (ز)

٦٢٥٣٠ - عن عطاء [بن أبي رباح] - من طريق عبدالملك - ﴿ عَالِم حَدَ الْكِ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال في امرأة وهبت نفسها لرجل، قال: لا يصلح إلا بصداق، لم يكن ذلك إلا للنبي ﷺ (٨٨/١٢)

٦٢٥٣١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ عَلَاهِكَةُ لَكَ مِن دُونِ اللَّهُ مِن يَا اللَّهُ مِن أَمَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

٦٢٥٣٢ \_ عن مكحول =

٦٢٥٣٣ ـ ومحمد بن شهاب الزهري ـ من طريق عبدالله بن عبيد ـ قالا: ﴿غَالِسَكَةُ لَّكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِينِيُ ﴾ لم تحل الموهوبة لأحد بعد رسول الله ﷺ (٨٨/١٢). (٨٨/١٣) ٦٢٥٣٤ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري ـ من طريق معمر ـ قال: ﴿غَالِسَكَةُ لَكَ مِن

 <sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (۵۰۰)، وأخرجه ابن جرير ۱۳۲/۱۹. وعزا السيوطئ نحوه إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) أخرجه ابن أبي شبية ٤/ ٣٤٢ \_ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق (١٢٢٦٥) بنحوه، وابن أبي شيبة ٣٤٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/١٣٢. وعزاه السيوطي إَلَى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي شيبة ٣٤٣/٤.

دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُۗ﴾ لا يحل لرجل أن يهب ابنته بغير صداق، قد جعل الله ذلك للنبي ﷺ خاصة دون المؤمنين'''. (٨٨/١٢)

٦٢٥٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ غَالِمَكَ لَكَ ﴾ الهبة، يعني: خاصة لك، يا محمد، ﴿ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِينِ أَ﴾ لا تحل هبة المرأة نفسَها بغير مهر لغيرك مِن المؤمنين، وكانت أم شَرِيك قبل أن تهب نفسها للنبي ﷺ امرأة أبي الفكر الأزدي ثم الدوسي، مِن رهط أبي هريرة (٢). (ز)

٦٢٥٣٦ ـ قَـال يـحـيـى بـن سـلَّام: قـولـه هـن: ﴿خَالِمَـكَةَ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُۗ﴾ لا تكون الهبة بغير صداق إلا للنبي ﷺ<sup>(٣١٧هـ٥٠]</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

**٦٢٥٣٧ ـ عن الحسن البصري: أنَّ النبيَّ ﷺ قد تطوع على تلك المرأة التي وهبت** نفسها له، فأعطاها الصداق<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿ وَمَدْ عَلِيْنَ مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنَّهُمْ ﴾

٦٢٥٣٨ ـ عن أُبِي بن كعب ـ من طريق زياد؛ رجل مِن الأنصار ـ: أنَّ التي أحل الله للنبي من النساء هؤلاء اللاتي ذكر الله: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّيُّ إِنَّا أَصَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ الَّتِيَ مَانَيْتَ أَمُولُمُّتِ﴾، وإنما أحل الله للمؤمنين مثنى وثلاث ورباع (١٥٥٥٠٠ . (ز)

آ۲۰۷۰ قال ابن عطية (٧/ ١٣٣٣ بتصرف): «أجمع الناسُ على أن ذلك لا يجوز، إلا ما روي عن أبي حنيفة ومحمد بن الحسن وأبي يوسف أنهم قالوا: إذا وهبت فأشهد هو على نفسه بمهر فذلك جائز. فليس في قولهم إلا تجويز العبارة بلفظة الهبة، وإلا فالأفعال التي اشترطوها هي أفعال النكاح بعينه.

وقال ابنُ تيمية (٥/ ٢٥٣): دليس هذا لغيره باتفاق المسلمين،

٨٥٠٥ قَال ابنُ عطية (٧/ ١٣٣): (يظهر من لفظ أبي بن كعب أن معنى قوله: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۰۱. (۳) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۲۹ ـ ۷۳۰.

<sup>(</sup>٤) علَّقه يحيى بن سلَّام ٢٣٠/، ٧٣٠. (٥) أخرجه ابن جرير ١٣٤/١٩.

٦٢٥٣٩ ـ عن أَبِي بن كعب ـ من طريق موسى بن عبدالله ـ: ﴿فَدْ عَلِمْتَكَا مَا فَرَضَنَا عَلَمْ وَصَنَا عَلَمْ مُلَكَتْ عَلَمْ اللهِ مَا الأربع، يقول: يتزوَّج أربعًا إن شاء، ﴿وَمَا مَلَكَتْ أَيْمُهُمْ ﴾ يعني: الأربع، يقول: يتزوَّج أربعًا إن شاء، ﴿وَمَا مَلَكَتْ أَيْمُهُمْ ﴾ ويطأ بملك يمينه كم شاء''. (ز)

**٦٢٥٤٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ في قوله: ﴿فَلَدُ عَلِمْنَكَا مَا فَرَضَنَا** عَلَيْهِمْ فِيَ أَوْفِيهِمْهُم، قال: لا يُجاوِز الرجلُ أربعَ نسوة<sup>(٥)</sup> .(١/١٢)

٣٠٥٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَقَدُ عَلِمْتُكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ﴾، قال: فرض اللهُ أن لا تُنكَح امرأةً إلا بولي وصداق وشهداء، ولا ينكِح الرجلُ إلا أربعًا(١٠). (٩٠/١٦)

٩٢٥٤٥ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ وَلَدْ عَلِمْنَكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْفَرْجِهِمْ ﴾، يعني: ما أوجبنا عليهم (٧). (ز)

٦٢٥٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر الله عن المؤمنين، فقال: ﴿فَدُّ عَلِمْنَكَا مَا

==﴿خَالِمَكَةٌ لَّكَ﴾ يراد به جميع الإباحة؛ لأن المؤمنين قُصِروا على مثنى وثلاث ورباع».

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٣١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٨/ ٥٢٦ ـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن مردويه ـ كما في قتح الباري ٥٢٦/٨ ـ، وابن عدي في الكامل ١٥/٩ بزيادة قوله:
 وصدقة.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٣٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢٩١/٢ بنحوه، وعبدالرزاق ١٩٩٢ ـ ١٢٠ من طريق معمر، وابن جرير ٩٩/ ١٣٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم. وأخرج ابن جرير عنه ١٣٧/١٩ من طريق مطر بلفظ: إن مما فرض الله عليهم أن لا نكاح إلا بولي وشاهدين.

<sup>(</sup>۷) علقه يحيى بن سلَّام ۲/ ۷۳۰.

فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: ما أوجبنا على المؤمنين ﴿ قَ أَزَيْجِهِمْ ﴾ ألَّا يتزوجوا إلَّا أربع نسوة بمهر وبيُّنة، ﴿ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ ﴾ وأحللنا لهم ما ملكت أيمانهم، يعني: جِمَاع الولاية ('). (ز)

٦٧٠٤٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ فَلْدَ عَلِمْنَكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْفَيْهِمْ ﴾ فإن تزوج الرجلُ امرأة ولم يُسمَّ لها صداقاً أو وهبها له الولي فرضيت، أو كانت بِكْرًا فزوَّجها أبوها، فإن ذلك جائز عليها، فلها ما اتفقوا عليه من الصداق، فإن اختلفوا فلها صداق مثلها، والنكاح ثابت ().

# ﴿لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِــمًا ۞﴾

٩٢٥٤٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَّجُهُ، قال: جعله الله في حِلَّ مِن ذلك، وكان نبئُ الله ﷺ يَقْسِم (٢). (١١/١٢)

٩٢٥٤٩ ـ قَال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِكِنَّلَا يَكُونَ عَلَيْكَ ﴾ يا محمد ﴿ مَنَّ الله في الهبة بغير مهر، فيها تقديم، ﴿ وَكَاكَ اللهُ غَفُورًا ﴾ في التزويج بغير مهر للنبي ﷺ، ﴿ وَرَحِــمًا ﴾ في تحليل ذلك له ٤٠٠ ـ (ز)

• ١٢٥٥٠ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُهُ رجع إلى قصة النبي ﷺ (()

﴿ رَبِى مَن نَشَاتُهُ مِنْهُنَ وَتُعْمِى إِلَيْكَ مَن تَشَاتُهُ وَمَنِ الْبَغَيْتَ مِمَّنٌ عَرَبْتَ فَلَا جُناحَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَذَنَكَ أَن نَفَسَرٌ أَعْيُسُكُهُنَّ وَلَا يَحْرَكَ وَيَرْضَعَلِكَ بِمَا عَالِمْتُهُنَّ كُلُهُنَّ وَلَلْهُ يَمْلُمُ مَا فِي قُلُوبِكُمُّ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا كَلِيمًا ﴿ فَهِهُ الْمَيْمِيمُا ﴿ فَلَهُ الْمَالِمُ اللَّهُ عَلِيمًا كَلِيمًا ﴿ فَلَهُ الْمَالُونِ كُلُمُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا كَلِيمًا ﴿ فَلَهُ اللَّهُ عَلِيمًا لِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُونِكُمْ أَنْ عَلَيْمًا عَلِيمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونِكُمْ وَالْمُعُلِّلَ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ عِلْمُ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَ

🏶 قراءات:

٦٢٥٥١ \_ في قراءة عبدالله بن مسعود: (وَيَرْضَيْنَ بِمَا أُوتِينَ كُلُّهُنَّ)(٢). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ۵۰۲.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۳۱.

وقد أورد السيوطي عقب تفسير هذه الآية ١٢/ ٩١ ـ ٩٣ آثارًا عديدة عن حرمة وطء الحيالى مِن السبايا حتى يضمن. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٧٣١/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابنَ أبي داود في المصاحف ١/ ٣٣٠.



#### 🏶 نزول الآية:

٦٢٥٥٢ ـ عن عائشة ـ من طريق عروة ـ: أنَّها كانت تقول: أما تستحي المرأةُ أن تهب نفسها للرجل! فأنزل الله في نساء النبي ﷺ: ﴿ثَرْتِى مَن نَشَاَةُ مِنْهُنَّ وَثَوْقَ إِلَيْكَ مَن تَشَاهُ﴾. فقالت عائشة: أرى ربَّك يُسارع في هواك'``. (٩٦/١٢)

٩٢٥٥٣ ـ عن عائشة ـ من طريق عروة ـ قالت: كُنتُ أَغار مِن اللاتي وهبنَ أنفسهن لرسول الله ﷺ، وأقول: أتهب المرأة نفسها؟! فلمَّا أنزل الله: ﴿ وَثَرِى مَن نَشَكَهُ مِنهُنَّ وَثَقِيَ إِلَيْكَ مَن نَشَكَهُ مِنهُنَّ وَثَقِيَ إِلَيْكَ مَن نَشَكُهُ وَلَمْتُ: مَا أَرَى رَبَّكَ إِلا يَسَارع في هواك (٢٠). (٩/١٢) ـ ٩٥)

٩٢٥٥٤ ـ عن عائشة ـ من طريق عروة ـ قالت: لَمَّا نزلت: ﴿ رُبِّى مَن نَشَاتُهُ مِنْهُنَـ ﴾
 قلتُ: إنَّ الله يُسارع لك فيما تريد<sup>(٣)</sup>. (١٩/١٢)

٩٢٥٥٥ ـ عن ثعلبة بن أبي مالك، قال: هَمَّ رسولُ الله ﷺ أن يُظلِّق بعضَ نسائه، فجعلنه في حِلِّ؛ فنزلت: ﴿رَّتِي مَن نَشَلَهُ مِنْهُمَّ رَثَقِيَّ إِلَيْكَ مَن تَشَاثُهُ ۚ (٩٨/١٢).

٦٢٥٥٦ ـ عن أبي رَزِين [مسعود بن مالك الأسدي] ـ من طريق منصور ـ قال: هَمَّ رسولُ الله ﷺ أن يُطلِّق مِن نساته، فلمَّا رَأَيْن ذلك أَنَيْنَهُ فَقُلْن: لا تُخَلِّ سبيلَنا، وأنت في حِلِّ فيما بيننا وبينك، افرض لنا مِن نفسك ومالِك ما شئتَ. فأنزل الله: ﴿رَبِي مَن نَشَكَهُ مِنْهُنَى ﴿ (٩٧/١٣).

#### = وهي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ١٤٥/٤٢ (٢٥٢٥١)، والنسائي ٦/٥٤ (٣١٩٩)، وابن ماجه ١٦٦/٣ (٢٠٠٠)، والحاكم ٢/٤٧٤ (٣٣٣)، وابن جرير ٢٤٢/١٩.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذه السياقة».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ١١٧/٦ - ١١٨ (٨٨٧٤)، ١٢/٧ (١١١٣)، ومسلم ٢/١٠٨٥ (١٤٦٤)، وابن جرير
 ١٤١/١٩ - ١٤١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ١٥٧/٨، من طريق محمد بن عمر، حدثنا عبدالعزيز بن محمد، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة به.

إسناده ضُعيفٌ جُدًّا؛ فيه محمد بن عمر، وهو الواقدي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦١٧٥): •متروك.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن سعد. وعند ابن سعد في الطبقات الكبرى ١٥٩/٨ إنما همّ رسول الله أن يطلق بعضهن، فجعلته في حلِّ، فكان يأتي زينب بنت جحش وعائشة وأم سلمة، وعزل سائر نسائه. قال: ﴿وَيَنِ إِنْهَنِّتَ مِثَنَّ مَرَّكَ فَلَا جُنُّكَ كَلِّكُ﴾. وليس فيه آية المتن، وسيأتي مع تخريجه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٢/، وابن سعد ١٩٦/٨، وابن أبي شيبة ٤/٢٠٤، وابن جرير ١٣٩/١٩ ـ ١٤٠. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٢٥٥٧ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: كان للنبي ﷺ تسعُ نسوة، فخشِينَ أن يُعَلَّقَهُنَّ، فَقُلْنَ: يا رسول الله، اقسِم لنا بن نفسك ومالِك ما شئت، ولا تُطَلَّقنا. فنزلت: ﴿ تُرْبِى مَن نَشَكُ مِهُمِنَّ وَتُقْوِى إِلَيْكَ مَن نَشَكُ ﴾ إلى آخر الآية. قال: وكان المُؤوّيات خمسة: عائشة، وحفصة، وأم سلمة، وزينب، وأم حبيبة. والمُرجَآت أربعة: جويرية، وميمونة، وسودة، وصفية (١٠) (١٤/١٧)

النبي ﷺ إذا خطب امرأة فليس يَجِلُّ لأحد أن يخطبها حتى يتزوجها رسولُ الله ﷺ إذا خطب امرأة فليس يَجِلُّ لأحد أن يخطبها حتى يتزوجها رسولُ الله ﷺ أو يدعها، ففي ذلك أُنزلت: ﴿تَرْبِى مَن نَشَاهُ مِثْنَكُ لِاللهِ اللهِ ال

### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ رُجِي مَن تَشَالُهُ مِنْهُنَّ وَتُعْرِئَ إِلَيْكَ مَن تَشَالُهُ ﴾

مرح عن عائشة من طريق معاذة من أرسول الله ﷺ كان يستأذن في يوم المرأة مِنْا بعد أن أنزلت هذه الآية: ﴿ رَبِّى مَن تَشَلَهُ مِنْهُنَ ﴾. فقلت لها: ما كنتِ تقولين؟ قالت: كنت تقولين؟ قالت: كنت أقول له: إن كان ذاك إِلَيَّ فإنِّي لا أريد أن أوثِر عليك أحدًا (١٣/١٣).

٦٢٥٦٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - ﴿ رُبِّي مَن نَشَاهُ ﴾، يقول: أو عن عبدالله ع

وقال: «مرسل».

وأما كان تغايرًا وتَع بين زوجات النبي عليه الله الأيات: إنَّما كان تغايرًا وتَع بين زوجات النبي عليه، فشفي بذلك، ففسح الله له، وأنَّبهن بهذه الأيات.

<sup>&</sup>lt;u>٥٢٠٠ قال ابنُ كثير (١٩٦/١١): (هذا الحديث عنها يدل على أنَّ المراد من ذلك عدم</u> وجود القسم، وحديثها الأول يقتضى أن الآية نزلت في الواهبات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تخريج الكشاف ١١٧/٣، ١١٩ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١١٨/٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٧٨٩)، ومسلم (١٤٧٦)، وأحمد في مسئده ٢٦/٤١ (٢٤٤٣)، وأبو داود
 (٣١٣)، والنسائي في الكبرى (٨٩٣٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٨، وابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ٨/ ٥٢٥ ـ.

٦٢٥٦١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿ رُبِّي مَن نَشَكَهُ مِنْهُنَ ﴾ قال: أمهات المؤمنين، ﴿ وَتُقْوِيَّ ﴾ يعني: نساء النبي، ويعني بالإرجاء؛ يقول: مَن شئت خليت سبيله مِنْهُنَّ، ويعني بالإيواء؛ يقول: مَن أحببتَ أمسكتَ منهن (١٠) . (١٣/١٣)

٦٢٥٦٢ ـ عن ثعلبة بن أبي مالك ـ من طريق محمد بن رفاعة بن ثعلبة، عن أبيه ـ قال: إنَّما همّ رسول الله أن يطلق بعضهن، فجَعَلْنَه في حِلِّ، فكان يأتي زينب بنت جحش وعائشة وأم سلمة، وعزل سائر نسائه. قال: ﴿وَمَنِ أَبْنَغَيْتَ مِثَنَّ عَزْلَتَ فَلَا جُنَاحَ عَيْنِكُ ﴾، يعني: نساءه اللاتي عزل، لا تستكثر منهن. ثم قال: ﴿لَا يَمِلُّ لَكَ ٱللِّسَالَةُ مِنْ بَعْلُ﴾، يعني: بعد هؤلاء التسع. وأنكر أن يَكُنُّ المشركات (٢٠). (ز)

٦٢٠٦٣ ـ عن أبي رَزِين [مسعود بن مالك الأسدي] ـ من طريق منصور ـ ﴿رَّتِي مَن تَشَاهُ بِنَهُنَّ﴾، يقول: تعزل من تشاء. فأرجى بِنهُنَّ نسوة، وآوى نسوة، وكان مِمَّن أرجى: ميمونة، وجويرية، وأم حبيبة، وصفية، وسودة، وكان يقسِم بينهن من نفسه وماله ما شاء، وكان ممن آوى: عائشة، وحفصة، وأم سلمة، وزينب، فكانت قسمته من نفسه وماله بينهن سواء (۲۷/۱۷).

**٦٢٥٦٤ ـ عن سعيد بن المسيب، عن خولة بنت حكيم، قال: وكان رسول الله 霧** تزوَّجها، فأرجاها فيمن أرجى من نسائه<sup>(٤)</sup>. (٩٤/١٢)

٩٠٦٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ أَيْتِي مَن نَشَالُهُ عَال: مِثْرَقِي مَن نَشَالُهُ عَال: تَعْزِل مَن تَشَاء منهن لا تأتيه بغير طلاق، ﴿ وَتُقْوِى إِلَيْكَ مَن تَشَالُهُ عَال: تَرَدُّهُ إِللهُ مَن تَشَالُهُ عَال:

٦٢٥٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿تُرْبِى مَن نَشَلَهُ مِثْهُنَ﴾، قال: لم يكن النبي ﷺ يُطَلِّق، كان يعتزل<sup>(١)</sup>. (٩٨/١٢)

- (١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٤٠. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
  - (٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات ١٨٨/١٠.
- (۳) أخرجه عبدالرزاق ۱۲۰/۲، وابن سعد ۱۹٦/۸ وابن أبي شبية ۲۰۶٪، وابن جرير ۱۳۹/۱۹ \_ ۱٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
- (٥) تفسير مجاهد (٥٥١)، وأخرجه ابن جرير ١٣٩/١٩، وابن سعد ١٩٥/ ١٩٠ ـ ١٩٦. وعلّقه يحيى بن سلام ٧٣٢/٢ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٩٢٠٦٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ رَبِّي مَن نَشَاةً مِنْهُنَ وَقُونِهِ إِلَيْكَ مَن نَشَاةً مِنْهُنَ وَقُونِهِ إِلَيْكَ مَن نَشَاةً مِن النساء، أحلَّ الله له ذلك (١٠). (ز) ٩٣٠٦ ـ عن عامر الشعبي، في قوله: ﴿ رَبِّي مَن نَشَاةً مِنهُنَّ ﴾: أنَّ امرأة من الأنصار وهبت نفسها للنبي ﷺ، وكانت فيمن أرجي (١٠) (١٥/١٧)

١٢٥٧٠ ـ عن الحسن البصري: ﴿ رُبِّي مَن نَشَاتُهُ مِنْهُنَّ ﴾ يذكر النبي ﷺ المرأة للتزوج ثم يرجيها، أي: يتركها فلا يتزوجها (٤٠). (ز)

٦٢٥٧١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ قال في قوله: ﴿ تُرْبِى مَن تَشَاتُهُ وَاللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ إِلَيْهِ إِذَا خطب امرأة لم يكن لرجل أن يخطبها حتى يتزوجها أو يتركها (٥٠) (١٥) (٩٥)

٦٢٥٧٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قوله: ﴿ تُرْمِى مَن تَشَالُهُ مِنْهُنَّ وَتُقْمِى }
 إِلَيْكَ مَن تَشَالُهُ ﴾، قال: فجعله الله في حِلِّ مِن ذلك؛ أن يَدَعَ مَن يشاء منهن، ويأتي مَن يشاء منهن بغير قشم، وكان نبئ الله يَقْسِم (٦٠). (ز)

٣٩٧٣ ـ عن محمد بن شهاب الزهري، في قوله: ﴿تَرْبِى مَن تَشَاّهُ﴾، قال: هذا أمرٌ جعله الله إلى نبيه ﷺ في تأديبه نساءه؛ ليكون ذلك أقَرَّ لأعينهن، وأرضى لأنفسهن وعيشتهن، ولم نعلم رسول الله ﷺ أرجى منهن شيئًا، ولا عَزَلَه بعد أن خيَرَهُنَّ فاخْتَرْنُهُ<sup>(٧)</sup>. (٩٧/١٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ١٩٧/٨، وابن جرير ١٩/١٣٩. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد ٨/ ٢٠١، والبيهقي ٧/ ٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٤٠/١٤٩ ـ ١٤١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٦) أخرجه ابن جرير ١٩١/١٩٩، وعبدالرزاق ١١٨/٢ من طريق معمر.

<sup>(</sup>٧) أخرَجه ابنَّ أَبِي حاتم ـ كما في فتح الباري ٥٢٦/٨ وُ عبدالرَّاق ١١٨/٢ مختصرًا من طريق معمر بلفظ: كان ذلك حين أنزل الله أن يخيرهن، وما علمنا أن رسول الله 義 أرجى منهن أحدًا، ولقد آواهن كلهن حتى مات.

٩٢٥٧٤ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿ رُبِّي مَن نَشَلَهُ مِنْهُنَ ﴾ يعني: مِن اللائي أحل له، إن شاء أن يتزوج منهن مَن أَشَاتُ ﴾ يتزوج منهن مَن شاء \(^1) أَن أَشَاتُهُ يتزوج منهن مَن شاء \(^1) . (ز)

٩٢٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ رُبِّي مَن نَشَالُهُ مِنْهُنَ ﴾ تُوقف مِن بنات العم والعمة
 والخال والخالة فلا تزوجها، ﴿ وَتُقْوِيّا ﴾ يعني: وتضم إليك من تشاء منهن فتتزوجها،
 فخير الله ﷺ النبي ﷺ في تزويج القرابة (٢٠). (ز)

٦٢٥٧٦ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿ رَبِّي مَن نَشَاهُ مِنْهِمَ رَقْعِيَ إِلَيْكَ مَن نَشَاهٌ ﴾ الآية، قال: كان أزواجُه قد تَغَايَرْنَ على النبي ﷺ، فهجرهن شهرًا، ثم نزل التخيير مِن الله له فيهن، فقرأ حتى بلغ: ﴿ وَلَا لَنَبُّ عَبْرَهُنَّ بِينِ أَن يَخْتَرْنُ أَن يخلي لَبُحَّى لَبَيْحَ وَلَا الاحزاب: ٣٣١، فخيَّرَهُنَّ بينِ أَن يَخْتَرْنُ أَن يخلي سبيلهن ويسرحهن، وبين أن يُقِمْن إن أردن الله ورسوله على أنَّهُنَّ أمهات المؤمنين، لا يُنكحن أبدًا، وعلى أنَّه يؤوي إليه مَن يشاء مِنهنَّ مِمَّن وهب نفسه له حتى يكون هو يرفع رأسه إليها، ومن ابتغى ممن هي عنده وعزل فلا جناح عليه (١). (ز)

٩٢٥٧٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَثَوْتِ إِلَيْكَ مَن ثَكَاتُهُ تَتَزُوج من تشاء، وكان النبي ﷺ إذا ذكر امرأة ليتزوج لم يكن الأحد أن يُعَرِّض بذكرها حتى يتزوجها رسول الله ﷺ أو يتركها (١١٠٤٠٠٠). (ز)

[[17] اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَرَبِى مَن نَشَاةً مِنْهُنَّ وَتُوْقِى إِلَيْكَ مَن نَشَاةً ﴾ على أربعة أقوال: أولهها: أن المعنى: تعزل من شنت من أزواجك فلا تأتيها، وتأتي من شنت من أزواجك فلا تعزلها، والقَسْم على هذا التأويل كان ساقطًا عنه ﷺ. والثاني: أن المعنى: تترك نكاح مَن تشاء، وتنكح من تشاء مِن نساء أمّتك. والثالث: أن المعنى: تطاقم من تشاء من نسائك، وتمسك من تشاء منهن. والرابع: أن المعنى: تؤخر من تشاء من الواهبات، وتضم إليك من تشاء منهن.

واختار ابنُ جرير (١٤٣/١٩) أنَّ الآية عامة في الواهبات، وفي النساء اللاتي عنده أنه مخير فيهن، إن شاء قسم، وإن شاء لم يقسم؛ لعلم الحصر، فقال: «أولى الأقوال في ==

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۳۲. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٢/١٩.

## ﴿وَمَنِ ٱلنَّفَيْتَ مِنَّنْ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ ﴾

٦٢٥٧٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿وَمَنِ آبَنَفَيْتَ مِمَّنَ عَرَبَتَ مَلَ عَرَبَتَ مَلَتَ عَلَا مَكَ عَلَا الله من بنات العم والعمة والخال والخالة، ﴿الَّتِي هَاجَرَنَ مَمَكَ ﴾ يقول: إن مات مِن نسائك اللاتي عندك أحد، أو خلَّيتَ سبيلها، فقد أحللتُ لك أن تستبدل من اللاتي أحللتُ لك مكان مَن مات مِن نسائك اللاتي كُنَّ عندك، أو خلَّيت سبيلها منهن، ولا يصلح لك أن تزداد على على عِدَّة نسائك اللاتي عندك شيئًا(١٠). (١٩٣/١٣)

٦٢٥٧٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَمَنِ آبَنَفَيْتَ مِثَنَ مَرْلَتَ﴾: أن تؤويه إليك إن شئت (٢). (١٨/١٢)

== ذلك عندي بالصواب أن يقال: إن الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ جعل لنبيه أن يرجي من النساء اللواتي أحلهن له من يشاء، ويؤوي إليه منهن من يشاء، وذلك أنه لم يحصر معنى الإرجاء والإيواء على المنكوحات اللواتي كُنَّ في حباله \_ نَمَّ نزلت هذه الآية \_ دون غيرهن مِمَّن يستحدث إيواها أو إرجاءها منهن. وإذ كان ذلك كذلك فمعنى الكلام: تؤخر من تشاء مِمَّن وهبت نفسها لك، وأحللت لك نكاحها، فلا تقبلها ولا تنكحها، أو ممن هن في حبالك؛ فلا تقربها، وتضم إليك من تشاء ممن وهبت نفسها لك أو أردت من النساء اللاتي أحللت لك نكاحهن؛ فتقبلها أو تنكحها، ومِمَّن هي في حبالك؛ فتجامهها إذا شنت وتتركها إذا شنت بغير قسم؟.

ومَالُ ابنُ كُثير (١٩٦/١١) إلى اختيار ابن جرير، مستندًا إلى السياق، فقال: همذا الذي اختاره حسن جيّد قويّ، وفيه جمع بين الأحاديث، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلِكَ أَذَنَ أَن تَقَرَّ مَحَمْنَ أَنَّ اللهُ قَد وضع عنك أَمْتُ بُهُنَّ وَلَا يَعْرَبُ وَرَبِّعَبُونَ بِمَا مَالْتَبُهُنَّ حَلَّهُنَّ اللهُ قَد وضع عنك الحرج في القسم، فإن شنت قسمت وإن شنت لم تقسم، لا جناح عليك في أي ذلك فعلت، ثم مع هذا أن تقسم لهنَّ اختيارًا منك، لا أنه على سبيل الوجوب، فَرِحْن بذلك واستبشرن به، وحملن جميلك في ذلك، واعْتَرَفْن بهِنتك عليهن في قسمتك لهن وتسويتك بينهن وإنصافك لهن وعدلك فيهن و.

وطِّلَقَ ابنُ عطية (٧/ ١٣٤) على كلّ تلك الأقوال بقوله: ﴿وَعَلَى كُلُّ مَعْنَى فَالآية مَعْنَاهَا الرُّوعَةِ وَ التوسعة على رسول الله 義، والإباحة له».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٤٤. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٥١)، وابن سعد ٨/١٩٥ ـ ١٩٦. وعلقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٢ مختصرًا. وعزاه =

٩٢٥٨٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَلَا جُناحَ كَلَيْكَ ﴾ ،
 قال: جميعًا هذه في نسائه، إن شاء أتى من شاء منهن، ولا جناح عليه (١٠). (ز)

٦٢٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَنِ آبْنَنَيْتَ ﴾ منهن فتزوجتها ﴿ مِثَنْ عَرَاتَ ﴾ منهن ﴿ وَلَمْ عَرَاتَ ﴾ منهن
 ﴿ وَلَمْ جُنّا ﴾ يعني: فلا حرج عليك ٢٠٠٠. (ز)

٣٢٩٨٢ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿ وَمَنِ آَبْنَيْتَ مِثَنَ مَرْكَ﴾: مَن ابتغى أصابه، ومَن عزل لم يُصِبْه، فَخَيَّرُهُنَّ بِين أَن يُرْضَيْن بهذا، أو يفارقهن، فاخترن الله ورسوله، إلا امرأة واحدة بَكوِيَّة ذهبت، وكان على ذلك ـ صلوات الله عليه ـ، وقد شرط الله له هذا الشرط، ما زال يعدل بينهن حتى لقى الله (٣). (ز)

٩٢٥٨٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَمَنِ آبْنَيْتُ مِثَنْ عَزَلْتَ ﴾ يقول: ليست عليك لهن قسمة، ومن ابتغيت من نسائك للحاجة ممن عزلت فلم ترد منها الحاجة ﴿ فَلَا جُنَاحَ ﴾ (٤) ١١٢٠٠٠. (ز)

(١٦٦٢ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَمَن آبَنَيْتَ مِثَنْ عَرَلْتَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكَ ﴾ على قولين: أولهما: ومن ابتغيت إصابته بن نسائك ممن كنت عزلته عن الجماع، فجامعته، فلا جناح عليك. وهذا قول قتادة، وابن زيد، وغيرهما. والثاني: ومن استبدلت ممن أرجيت، فخليت سبيله من نسائك، أو ممن مات منهن ممن أحللت لك، فلا جناح عليك. وهذا قول ابن عباس.

ورَجَّعَ ابنُ جرير (١٤٣/١٩) القول الأول مستندًا إلى السياق، فقال: «أولى التأويلين بالصواب في ذلك: تأويل من قال: معنى ذلك: ومن ابتغيت إصابته من نسائك مِشَّنْ عَزَلَتُ عن ذلك منهن فَلا جُنَاحَ عَلَيْك؛ لدلالة قوله: ﴿وَلَا اللهُ أَنْ تَشَرُّ أَصَّمُهُمُ على صحة ذلك؛ لأنه لا معنى لأن تقر أعينهن إذا هو على الميتة أو المطلقة منهن، إلا أن يعني بذلك: ذلك أدنى أن تقر أعين المنكوحة منهن، وذلك مما يدل عليه ظاهر التنزيل بعيد».

... وقال ابنُ عطية (٧/ ١٣٥ بتصرف): فقوله كلل: ﴿وَمَنِ آبْنَكَيْتَ مِثَنْ عَرَبْكَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَۗ﴾ يحتمل معانى: أحدها: أن تكون فين المنبعيض، أي: مَن أردتُه وطلبته نفسك ممن قد ==

<sup>=</sup> السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (١) أخرجه ابن جرير ١٤١/١٩.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جوير ۱۱۱/۱۹.
 (۲) أخرجه ابن جوير ۱۲/۱۹۶.
 (۳) أخرجه ابن جوير ۱۲/۱۹۶، ۱۱۶.
 (۳) أخرجه ابن جوير ۱۲/۱۹۶، ۱۱۶.

# ﴿ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن تَقَرَّ أَعْيُمُهُنَّ وَلَا يَحْرَكَ وَيُرْصَدِكِ مِمَّا ءَالِنَتْهُنَّ كُلُّهُنَّ وَلَنَهُ يَمْلُمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ أَلَهُ عَلِيمًا لَلِيمًا ﴿

عن الحسن البصري: ﴿وَيَرْهَدُنِكَ بِمَا عَالِنَتُهُنَ كُلُهُنَّ هِمِ الحاجة التي تَخُصُ منهن لحاجتك(١).

(١) حاجتك(١).

٦٢٥٨٥ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق زياد بن أبي زياد \_ قال في قوله: ﴿ رُبِّي مَنْ نَشَادٌ مِنْتُمْ وَقُولَ اللّهِ اللّهِ مُوسَّعًا عليه في قسم أزواجه، يقسم بينهن كيف شاء، وذلك قوله الله: ﴿ وَلِكَ أَدْنَ أَنْ تَقَرَّ أَعَيْنُهُ إِذَا عَلَم أَنْ ذَلك مِن الله (٢٠/١٥)

٦٢٥٨٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ يَلِكَ أَدْفَعَ أَن تَفَرَّ
 أَشِبُنُهُنَّ وَلاَ يَعْرَبُ وَيَرْضَيْقِ عِمَا عَالِيَتُهُنَّ كُلُهُنَّ ﴾: إذا عَلِمْنَ أنَّ هذا جاء مِن الله لرخصة كان أطيب الأنفسهن، وأقل لحزنهن (١٠). (ز)

٦٢٥٨٨ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَمَنِ آبْنَيْتَ مِثَنْ عَرَاْتَ فَلَا جُنَاحَ عَلَتَكَ أَلَا مُنَاحَ عَلَتَكَ أَلَا عَنْ الله عني: النسع، ﴿ وَلَا الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه

== كنت عزلته فلا جناح عليك في ردِّه إلى نفسك وإيوائه إليه بعد عزلته. ووجه ثان: وهو أن يكون مُقرِّيًا ومؤكدًا لقوله: ﴿ وَشَرِّي مَن نَشَكَةُ مِنْهُنَّ وَثَوْيَ إِلَيْكَ مَن نَشَكَةٌ ﴾، فيقول بعد: ﴿ وَمَنِ الْمَنْيَتَ مِنْهُنَّ مَنْهُنَّ مَنْهُنَّ مَنْهُنَّ مَنْهُنَا مَا للمعنى يصح أن يكون في القسم، ويصح أن يكون في القسم، ويصح أن يكون في القسم، ويصح أن يكون في الطلاق والإمساك، وفي الواهبات، ويكل واحد قالت فوقه.

(٥) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٢.

ان سعد ۸/ ۱۷۲.
 اخرجه ابن سعد ۸/ ۱۷۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٤٥/١٩.

٩٢٥٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالِكَ أَدْنَكُ لِ يَقُول: ذلك أجدر ﴿ أَن تَقَرَّ أَعَيُّكُمْنَ ﴾ يعني: نساء النبي ﷺ التسع اللاتي اخترنه، وذلك أنهن قُلْنَ: لو فتح الله مكة على النبي ﷺ فسيُطَلِقنا غير عائشة، ويتزوج أنسَبَ مِنًا. ﴿ وَلَا يَحْرَكُ ﴾ إذا عَلِمُن أنَّك لا تزوج عليهن إلا ما أحللنا لك من تزويج القرابة، ﴿ وَيَرْضَدُكُ عِني: نساءه التسع ﴿ مِنا النَّفَة ، وكان في نفقتهن قِلَّة، ﴿ وَاللَّهُ يَسَلُمُ مَا فِي فَلْوَرِكُمُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا عَلِيمًا ﴾ ذو تجاوز (١٠). (ز)

٩٩٩٠ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قول الله:
 وَدَكَ أَنْ تَكَرَّ أَعَيْـ نُهُمْ وَلَا يَحْرَكَ وَيُرْصَدُنِكَ : إذا علِمْنَ أَنَّه مِن قضائي عليهنَّ إيثار بعضهن على بعض، ذلك أدنى أن يرضين (۱). (ز)

٩٢٠٩١ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَالَّكَ أَذَنَ أَن تَثَرَّ أَعَيْـ ثُهُنَّ إِذَا علمن أنه مِن قِبَل الله على ﴿ وَاللَّهُ عَلَى أَن تخص واحدة منهن دون الأخرى (٣) . (ز)

## ﴿ لَا يَجِلُ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ﴾

### 🇱 نزول الآية:

العامريات، ووهبت له أم شَرِيك نفسها، قالت أزوج رسولُ الله ﷺ الكِنليَّة، وبعث في العامريات، ووهبت له أم شَرِيك نفسها، قالت أزواجه: لَيْن تزوَّج النبي ﷺ الغرائب ما له فينا مِن حاجة. فأنزل الله حَبْسَ النبيِّ ﷺ على أزواجه، وأحلَّ له من بنات العم والعمة والخال والخالة مِمَّن هاجر ما شاء، وحَرَّم عليه ما سوى ذلك إلا ما ملكت اليمين، غير المرأة المؤمنة التي وهبت نفسها للنبي ﷺ، وهي أم شَرِيك (٤٠٠/١٢).

٩٣٠ - عن عكرمة مولى ابن عباس - من طريق سليمان بن يسار - قال: لَمَّا خيَّر رسول الله ﷺ أزواجه اخترن الله ورسوله؛ فأنزل الله: ﴿لاَ تَجِلُّ لَكَ النِّسَاءُ

٥٩٢١ ذهب ابنُ جرير (١٩/ ١٤٥)، وكذا ابنُ عطية (٧/ ١٣٥)، ومثله ابنُ كثير (١٩٦/١١) إلى مثل هذا القول. ولم يذكروا مستندًا.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٢ ـ ٥٠٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۵۲/۱۹.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد ١٩٧/٨.

مِنْ بَعْدُ ﴾(١٠). (١٠١/١٢)

٩٢٠٩٤ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق أبي سلمة الهمذاني ـ: نزل على رسول الله ﷺ: ﴿ يَكُنُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَسْلِمُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

### 🏶 تفسير الآية، والنسخ فيها:

٩٢٥٩٥ ـ عن أُبِيّ بن كعب ـ من طريق محمد بن أبي موسى ـ: أنَّ زيادًا الأنصاري سأله: أرأيت لو أنَّ زيادًا الأنصاري سأله: أرأيت لو أنَّ أزواج النبي ﷺ مُثْن، أما كان يحل له أن يتزوج؟ قال: وما يمنعه من ذلك! قيل: قوله: ﴿يَتَأَيُّهُا النَّيُّ إِنَّا لَمَلْنَا لَكَ أَرْفَبَكُ ﴾. فقال: إنَّما أحلَّ له ضربًا مِن النساء، ووصف له صفة فقال: ﴿يَتَأَيُّهُا النَّيُّ إِنَّ أَطَلْنَا لَكَ أَرْفَبَكُ ﴾ إلى قوله: ﴿وَيَتَأَيُّهُا النَّيُ مُوْمَنَةٌ ﴾، ثم قال: ﴿لَا يَجُلُّ لَكَ ٱلنِّمَا ﴾ مِن بعد هذه الصفة (١٩/١٢)

**٦٢٥٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق جعفر بن محمد، عن أبيه ـ، مثله<sup>(۵)</sup>. (١٠٢/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ١٠٠/، ٢٠١.

وقرأ بـقراءة ﴿ لَا تَجِلُّ لَكَ﴾ أبو عمرو ويعقوب البصريان، وقرأ الباقون بالياء على التذكير. النشر ٢/٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق في سيرته ص٢٦٩ (تحقيق: سهيل زكار).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (۱۶۰۱)، وابن سعد 192/، وأحمد ١٦٥/٤٠ (٢٤١٣٧)، ٢٢/٣٤) (٢٥٦٥)، والترمذي (٢٢١٦)، والنسائي (٣٢٠٥، ٣٢٠٥)، وإسحاق البستي ص١٣٤، وابن جرير ١٩٩ ١٥٤ بنحوه، والحاكم ٢/٣٤٧، والبيهقي //٥٤، وعند الحاكم عن عطاء عن عبيد بن عمير عن عائشة. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن العنذر، وابن مرديه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد ٨/ ١٩٤.

٣٩٥٩٨ ـ عن أم سلمة، قالت: لم يَمُتْ رسولُ الله ﷺ حتى أحلَّ الله له أن يتزوج من النساء ما شاء إلا ذات محرم، وذلك قول الله: ﴿تُرْبِى مَن نَشَانَهُ مِتْهُنَّ وَتُمْوِى إِلَيْكَ مَن شَكَامُ ۖ (١٠/ ١٠٠/)

٩٢٠٩٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق شهر بن حوشب ـ قال: نُهِي رسول الله ﷺ عن أصناف النساء إلا ما كان من المومنات المهاجرات، قال: ﴿لَا يَجُلُ لَكَ ٱللَّمَاءُ مِنْ الْمَوْمنات المهاجرات، قال: ﴿لَا يَجُلُ لَكَ ٱللَّمَاءُ مِنْ الْمَوْمنات، وَوَلَرَانُهُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتُ نَشَمُهَا اللَّيْيَ ﴾، وحرَّم كل ذات دين إلا المسلام، وقال: ﴿ يَلَا اللَّهُ إِنَّ ٱلمَلْلَا لَكَ أَنْوَجَكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ خَالِمكَةَ لَكَ مِن دُونِ اللَّماسِةَ ﴾، وحرَّم ما سوى ذلك من أصناف النساء ﴿ ). (٩٩/١٧)

٦٢٦٠٠ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿لَا يَجِلُ لَكَ ٱللِّمَـٰلَةُ مِنْ بَعَلُهُ، قال: نُهِي رسول الله ﷺ أن يتزوج بعد نسائه الأوّل شيئاً<sup>(۱۲)</sup>. (١٠١/١٧)

٦٢٦٠١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿لَا يَجِلُّ لَكَ ٱللِّمَـٰلَةُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِيِنَ مِنْ أَنْفِعٍ﴾، قال: حَبَسَه الله عليهنَّ كما حبسهنَّ عليه'' . (١٠١/١٢)

عن أنس بن مالك ـ من طريق قتادة ـ قال في قوله: ﴿لَا يَمِلُّ لَكَ ٱللِّسَاَّةُ مِنْ بَعْلُ﴾: لَمَّا خيَّرهن فاخترن الله ورسوله قَصَرَه عليهن، فقال: ﴿لَا تَنْجِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ﴾(°). (١٠١/١٢)

٦٣٦٠٣ ـ قال أنس بن مالك، في قوله: ﴿لَا يَمِلُّ لَكَ ٱلِنَّسَآةُ مِنْ بَعَثُ﴾، قال: مات على التحريم<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٢٦٠٤ ـ عن ثعلبة بن أبي مالك ـ من طريق محمد بن رفاعة بن ثعلبة، عن أبيه ـ قال: ﴿لَا يَعِلُ لَكَ اَلنِسَلَةُ مِنْ بَعْدُ﴾، يعني: بعد هؤلاء التسع، وأنكر أن يَكُنَّ المشركات (١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ٨/ ١٩٤، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٣٨/٦ ـ.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٢١٥)، والطبراني (١٣٠١٣). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي ٧/ ٥٣ ــ ٥٤. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ٦/٣٦٧.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن سعد في الطبقات ١٨٨/١٠. وفي الدر: وأحرج ابن سعد عن ثعلبة بن مالك ﷺ قال: =

من طريق منصور \_ ﴿ لَا تَجِلُ لَكَ السَّمانِ عَن أَبِي رَزِين [مسعود بن مالك الأسدي] \_ من طريق منصور \_ ﴿ لَا تَجِلُ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ﴾ ، قال: مِن المشركات، إلا ما سَبَيْت فملكته يمينك (١٠/١٢).

٦٢٦٠٦ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿لَا تَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ﴾، قال: يهودية ولا نصرانية (٢) . (١٠١/١٢)

مناح ـ عن أبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام ـ من طريق عمران بن مناح ـ في قوله: ﴿لَا تَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْلُ﴾، قال: حُبِس رسول اش 鑑 على نسائه، فلم يتزوج بعدهُنَّ، وحُبِسْنَ عليه (۳۰) (۱۰۲/۱۰)

 $^{-171.6}$  عن أبي أمامة بن سهل  $^{-1}$  من طريق عبدالكريم بن أبي حفصة  $^{-1}$  مثله  $^{(1)}$ . (ز)

٩٢٦٠٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ لَا تَحِلُ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ ﴾ . قال: نساء أهل الكتاب (٥٠) . (١٠٠/١٢)

٦٢٦١ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق خصيف \_ ﴿لَا تَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ﴾: مِن بعد ما بيّنتُ لك مِن حد ما بيّنتُ لك مِن حد ما بيّنتُ لك مِن هذه الأصناف؛ بنات عمك، وبنات عماتك، وبنات خالاتك، وبنات خالاتك، وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي. فأحلَّ له من هذه الأصناف أن ينكح ما شاء<sup>(۱)</sup>. (١٠٠/١٧)

۲۲۲۱۱ \_ عن مجاهد بن جبر، ﴿لا تَحِلُ لَكَ النّسَاءُ مِنْ بَعْدُ﴾: يهوديات ولا نصرانيات، لا ينبغي أن يَكُنُ أمهات المؤمنين (١٠٠/١٢).

@٢٦٤ استدرك ابنُ عطية (٧/ ١٣٦) قول مجاهد هذا بقوله: •هذا تأويل فيه بُعُدُّه.

<sup>=</sup> همَّ رسول الله ﷺ أن يطلق بعض نسائه، فبحلته في حل فنزلت: ﴿ رَبِّى مَن نَشَكَةٌ مِثْهَنَّ وَلَقِيَّ إِلَيْكُ مَن نَشَكَةً ﴾. (١) أخرجه ابن سعد ١٦٩/٨، وابن أبي شببة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٥٧/٩ (١٧١٨٣)، وابن جرير ١٥١/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.(۳) أخرجه ابن سعد ٨/ ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد ٨/١٩٥.

<sup>(</sup>ه) تُعَسِرُ مجاهد (٥١١) ينحوه، وأخرجه ابن جرير ١٤٩/١٩ بلفظ: لا يهودية، ولا نصرانية، ولا كافرة. وعزاه السيوطي إلى أبي داود، والفريابي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن سعد ٨/١٧٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة ٤/ ٢٦٩ بنحوه، من طريق ليث عن مجاهد، وكذلك من طريق سفيان عن ابن =

٦٢٦١٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق علي بن خزيمة ـ يقول: ﴿ لَا يَجِلُ لَكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُو

٦٢٦١٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ لَا يَجِلُ لَكَ اَلْشَاآةُ مِنْ بَعْدُ﴾: يعني: مِن بعد التسمية، يقول: لا يحل لك امرأة إلا ابنة عم أو ابنة عمة، أو ابنة خال أو ابنة خال أو ابنة خالة، أو امرأة وهبت نفسها لك(٢٠). (ز)

٩٢٦١٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق قتادة ـ قال في قوله: ﴿لَا يَمِلُ لَكَ ٱلِنِّمَآةُ مِنْ بَعَثُ﴾: لا تَجِلُّ لك النساء مِن بعد هؤلاء اللاتي سمَّى الله، إلا بنات عمك، وبنات عماتك، وبنات خالك، وبنات خالاتك<sup>٣١</sup>. (١٠٠/١٢)

٦٣٦١٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سليمان بن يسار ـ قال: لَمَّا خيَّر رسولُ الله ﷺ أزواجَه اخْتَرْنَ الله ورسوله؛ فأنزل الله: ﴿لَا يَجِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْلُ﴾، قال: مِن بعد هؤلاء التسع اللاتي اخترنك، فقد حَرُم عليك تزوَّج غيرهن<sup>(ئ)</sup>. (١٠١/١٢)

٦٢٦١٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿لَا يَجِلُ لَكَ ٱللِّمَآةُ مِنْ بَعَلُ﴾: هؤلاء اللاتي عندك، قال الحسن: لما خيَّرهن فاخترن الله ورسوله قُصِر عليهن، فقال: ﴿لَا يَجِلُّ لَكَ ٱللِّمَآةُ مِنْ بَعَدُ﴾ يقول: مِن بعد هؤلاء اللاتي عندك(ه)⊡ً. (ز)

٦٢٦١٧ ـ عن الحكم بن عتيبة ـ من طريق أبي غَنية ـ قال: ﴿لَا يَجِلُّ لَكَ ٱللِّسَآةُ مِنْ

علَّقَ ابنُ عطية (٧/ ١٣٦) على هذا القول بقوله: «فكأن الآية ليست متصلة بما
 قبلها».

<sup>=</sup> أبي نجيح. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حُميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٥٨/٩ (١٧١٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٤٩/١٩، وإسحاق البستي ص١٣٤، وزاد: مَن كانت منهن هاجر مع نبي الله 纏.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٩/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد ٨/ ٢٠٠ ـ ٢٠١.(٥) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ١/٢

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ٢١ (٢١ ، وفي مصنفه ٧/ ٩٢) (١٤٠٠٤) من طريق معمر عمن سمع الحسن وفيه: قضبر عليهنا بلغ المحسن ا

بَعْدُ﴾ مِن أهل الكتاب، أو أعرابية<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٢٦١٨ \_ قال أبو صالح باذام \_ من طريق عنبسة، عمَّن ذكره \_ فى قوله: ﴿ لَا يَجِلُّ لَكَ ٱللِّسَآةُ مِنْ بَعْلُہُ: أمِر أن لا يتزوج أعرابية ولا عربية، ويتزوج مِن نساء قومه مِن بنات العم والعمة والخالة إن شاء ثلاثمائة<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٢٦١٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ لَا يَجِلُ لَكَ ٱللِّمَآةُ مِنْ بَعْدُ﴾ إِلَى قوله: ﴿إِلَّا مَا مَلَكُتُ يَبِينُكُّ﴾، قال: لَمَّا خَيَّرَهُنَّ فاخْتَرْنَ اللهَ ورسوله والدار الآخرة قَصَرَه عليهن، فقال: ﴿ لَا يَجِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآةُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْفِيجٍ ﴾ وهُنَّ التسع اللاتي اخترن الله ورسوله". (ز)

• ٦٢٦٢ ـ قال محمد بن شهاب الزهري ـ من طريق معمر ـ ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱللِّمَآةُ مِنْ بَعْدُ﴾: قُبض النبي ﷺ وما نعلمه يتزوج النساء<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٢٦٢١ ـ عن محمد بن عمر بن على بن أبي طالب ـ من طريق محمد بن موسى ـ قال: لم يمت رسول الله ﷺ حتى أحلّ له أن يتزوّج من النساء ما شاء، وهو قوله: ﴿ رُبِّي مَن تَشَاةُ مِنْهُنَّ ﴾ ((ز)

٦٢٦٢٢ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ قال: ﴿ لَا يُحِلُّ لَكَ ٱللِّسَاتُهُ مِنْ بَعْدُ ﴾، يقول: ما قصَّ الله عليك مِن بنات العم وبنات الخال، وبنات وينات<sup>(٦)</sup>. (ز)

٦٢٦٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم حرَّم على النبي تزويج النساء غير التسع اللاتي اخترنه، فقال: ﴿ لَا يَجِلُّ لَكَ ٱللِّسَآةُ مِنْ بَعْلُ﴾ أزواجك التسع اللاتي عندك، يقول: لا يحل لك أن تزداد عليهن<sup>(٧)</sup>[٢٦٠]. (ز)

 اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿ لَا يَجِلُّ لَكَ النِّسَآةُ مِنْ بَعْدُ ﴾ على ثلاثة أقوال: أولها: أن المعنى: لا يحل لك النساء من بعد نسائك اللاتي خيرتهن فاخترن الله ورسوله والدار ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٦٠/٩ (١٧١٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٤٨/١٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٧/١٩. وفي تفسير البغوي ٣٦٦/٦ نحوه وزاد: وحرم عليه النساء سواهن، ونهاه عن تطليقهن، وعن الاستبدال بهن.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد في الطبقات ١٨٥/١٠. (٤) أخرجه عبد الرزاق ١٢١/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٢١/٢.

<sup>(</sup>v) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٣.

### وروع البنيد الماري

# ﴿ وَلَا أَن تَبَذَلَ بِهِنَّ مِنْ أَنْفَجَ وَلَوْ أَعْجَلَك حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكُتْ يَبِينُكُّ

### 🏶 نزول الآية:

٣٩٦٢٤ ـ عن أبي هريرة، قال: كان البدل في الجاهلية أن يقول الرجلُ للرجل: بادلني امرأتك، وأنزل لك عن امرأتي. بادلني امرأتك، وأنزل لك عن امرأتي. فأنزل الله: ﴿وَلَآ أَنْ تَبُدُّلُ بِهِنَّ مِنْ أَزْفَعَ وَلَوْ أَعْجَكَ حُسَّنُهُنْ﴾. قال: فدخل عبينة بن حصن الفزاري على النبي ﷺ وعنده عائشة، فدخل بغير إذن، فقال رسول الله ﷺ:

==الآخرة. وهذا قول ابن عباس، وقتادة. والثاني: أن المعنى: لا يحل لك النساء من بعد الذي أحللنا لك بقولنا: ﴿وَلَمَنَّ إِنْ وَهَبَتُ اللّهِ أَصَلَنَا لَكَ أَزْوَبَكُ ﴿... إِلَى قوله: ﴿وَلَمَنَّ أَمُونَةً إِن وَهَبَتُ فَشَهَا لِلتِّيَ ﴾ ... الآية. وهذا قول أُبِيّ بن كعب، وأبي صالح، والضحاك. والثالث: أن المعنى: لا يحل لك النساء من غير المسلمات، فأما اليهوديات والنصرانيات والمشركات فحرام عليك. وهذا قول مجاهد.

ورجَّحَ ابنُ جرير (١٩٠/١٥) أنَّ الآية عامة فيمن ذُكِر من أصناف النساء، وفي النساء المراتي في عصمته ـ وهو عبن القول الثاني ـ وانتَقَدَ القولَ الثالثَ مستندًا إلى السباق، فقال: «إنما قلت ذلك أولى بتأويل الآية؛ لأن قوله: ﴿لاَ يَجِلُ لَكَ النِّسَآةِ﴾ عقب قوله: ﴿قَا الله عَلَاء، ولا يحللن لك. إلا بنسخ أحدهما صاحبه، وغير جائز أن يقول: قد أحللت لك هؤلاء، ولا يحللن لك. إلا بنسخ أحدهما صاحبه، وعلى أن يكون وقت فرض إحدى الآيتين فعل الأخرى منهما، فإذ كان ذلك كذلك ولا دلالة ولا برهان على نسخ حكم إحدى الآيتين حكم الأخرى، ولا تقدم تنزيل إحداهما قبل صاحبتها، وكان غير مستحيل مخرجهما على الصحة؛ لم يجز أن يقال: إحداهما ناسخة الأخرى، وإذ كان ذلك كذلك، ولم يكن لقول من قال: معنى نقال: إحداهما ناسخة الأخرى، وإذ كان ذلك كذلك، ولم يكن لقول من قال: معنى مفهوم؛ إذ كان ذلك: لا يحل من بعد المسلمات يهودية ولا نصرانية ولا كافرة. معنى مفهوم؛ إذ كان وله يكن في الآية قبل هذه الآية، قوله يضي الآية المتقدم فيها ذكر المسميات بالتحليل لرسول الله عليه، وبنات عمه المسلمات كلهن، بل كان فيها ذكر أزواجه، وملك يمينه الذي يفيء الله عليه، وبنات عمه وبنات عاله وبنات خالا وبنات خالاته اللاتي هاجرن معه، وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي، ـ فتكون الكوافر مخصوصات بالتحريم ـ، صحّ ما قلنا في ذلك، دون قول مَن خالف قولنا فيهه.

ومَالَ ابنُ كثير (١٩٦/١١) إلى اختيار ابن جرير، فقال: •هذا الذي قاله جيد، ولعله مراد كثير ممن حكينا عنه من السلف، فإنَّ كثيرًا منهم روي عنه هذا وهذا، ولا منافاة. «أين الاستثذان؟!». قال: يا رسول الله، ما استأذنتُ على رجلٍ مِن الأنصار منذ أدركتُ. ثم قال: مَن هذه الحُمَيْراء إلى جنبك؟ فقال رسول الله ﷺ: «هذه عائشة أم المؤمنين». قال: أفلا أنزل لك عن أحسن الخلق؟ قال: «يا عيينةُ، إنَّ الله حرَّم ذلك». فلمَّا أن خرج قالت عائشة: مَن هذا؟ قال: «أحمق مطاع، وإنَّه على ما تَرَيْن لَسَيَّة في قومه، (۱) ( ۱۰۳/۱۲)

٦٢٦٢ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿وَلاَ أَن بَهَلَكَ بِينَ مِن أَلَكَ بَهِنَا مِن أَلَوْمِهِ، يقول الرجل للرجل: بادلني بامراتك، وأنزل لك عن امرأتي؛ فأنزل الله: ﴿وَلاَ لَن بَلَالُ عِن امرأتي؛ قانزل الله: ﴿وَلاَ لَن بَلَكُ عِن امرأتي، فأنزل الله: ﴿وَلاَ أَنْ بَكُلُ بِينَ مِن أَذَلَتِهِ﴾ (١٠). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٦٢٦٢٦ \_ قال أُبَيِّ بن كعب =

٦٢٦٢٧ ـ ومجاهد بن جبر =

٦٢٦٢٨ ـ ومحمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَ مِنْ أَزْلَيْج وَلَو أَعْجَكَ
 حُشنُهُنَ حُسن نساء غير أزواجه، وما أحلَّ الله له مِمَّا سمَّى (٣). (ز)

7۲٦٢٩ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَلَوْ أَعْجَلَكَ حُسْنُهُنَ ﴾، يعني: أسماء بنت عُمَس الخثعمية امرأة جعفر بن أبي طالب، فلمًّا استُشهد جعفر أراد رسول الله ﷺ أن يخطبها، فنُهي عن ذلك (:)

٦٢٦٣ - قال عبدالله بن عباس: ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ ﴾ ملَكَ بعد هؤلاء مارية (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار ۷/ ۲۷۰ /۷۷۱)، والدارقطني ۴۰۹. ۳۱۰ (۳۵۱۳)، والثعلبي ۸۲/۰ \_ ۰۵. قال البزار: «وهذا الحديث لا نعلمه يروى إلا عن أبي هريرة بهذا الإسناد، ورواه إسحاق بن عبدالله،

قال البزار: "وهمذا الحديث لا تعلمه يروى إلا عن ابني هريرة بهذا الإسناد، ورواه إسحاق بن عبدالله، وإسحاق ليّن الحديث جدًّا، وإنما ذكرنا هذا الحديث لأنّا لم نحفظه عن رسول الله 震 إلا من هذا الوجه، فذكرناه لهذه العلة، وبيّنا العلّة فيه. وقال الهيشمي في المجمع ٧/ ٩٢ (١١٢٧٩): «رواه البرّار، وفيه إسحاق بن عبدالله بن أبي فروة، وهو متروك. وقال ابن حجر في الفتح ٩/ ١٨٤: «إسناده ضعيف جدًّا».

 <sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ٦/٣٦٧، وهو عند ابن جرير ١٥٢/١٩ بمعناه وسيأتي.
 (٣) علَّقه يحيي بن سلام ٢/٣٣٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/٥، وتفسير البغوي ٦/٨٦٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٦/ ٣٦٨.

والمالية المالية المالية المالية

عن عبدالله بن شداد ـ من طريق السَّرِيِّ ـ في قوله: ﴿وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَرْقَحِ﴾، قال: ذلك لو طلقهن، لم يحلَّ له أن يستبدل، وقد كان ينكحُ بعد ما نزلت هذه الآية ما شاء. قال: ونزلت وتحته تسمُ نسوة، ثم تزوَّج بعدُ أمَّ حبيبة بنت أبي سفيان، وجويريةً بنت الحارث(١٠٤/١٠)

٦٢٦٣٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث، وابن أبي نجيح ـ ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ ِ
 يَبِينَكُ ﴾، قال: هي اليهوديات والنصرانيات، لا بأس أن يشتريها (٢٠. (١٠٠/١٠))

٦٢٦٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ: أن يبدل بالمسلمات غيرهن وَلُو أَعْجَـكَ حُسَـنُهُنَ إِلَّا مَا مُلَكَّت يَعِينَكُ (""). (ز)

٦٢٦٣٤ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِينَ مِن أَزْفِج وَلَوْ أَعْبَمُكَ حُسَّنُهُنَّ ، يقول: لا يصلح لك أن تُطَلِّق شيئًا مِن أزواجك ليس يعجبك، فلم يكن يصلح ذلك له (٤). (ز)

٣٢٦٣٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق علي بن زيد ـ في قوله: ﴿وَلَآ أَنْ تَبَدَّلُ بِهِنَّ مِنْ أَزْفِيم﴾، قال: قصَرَه الله على نسائه التسع اللاتي مات عَنْهُنَّ. =

٦٣٦٣٦ ـ قال عليٍّ: فأخبرت بذلك عليٍّ بن الحسين، فقال: لو شاء تزوِّج غِرَهُرُّ (١٠٤/١٢)

٣٣٦٣٧ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، قال: كان رسولُ الله ﷺ يوم نزلت هذه الآية: ﴿وَلَا أَن بَنَدُّلَ بِمِنَّ مِنْ أَزَوْجٍ﴾، قال: كان يومثذِ يتزوَّج ما شاء<sup>(١)</sup>. (١٠/١٥)

٩٢٦٣٨ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿وَلَآ أَن بَدَّلَ بِهِنَ مِن أَزْفَعٍ﴾، قال: كانوا في الجاهلية يقول الرجل الأخر وله امرأة جميلة: تبادل امرأتي بامرأتك، وأزيدك إلى ما ملكت يمينك؟(٧). (١٠٤/١٣)

٦٢٦٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ ﴾ يعني: نساءه التسع ﴿مِنْ أَزْفَجِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شبية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٦٠/٩ (١٧١٩٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المتذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٦٩/٤، وإسحاق البستي ص١٣٣ من طريق عمرو.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٣٣. (٤) أخرجه ابن جرير ١٥٢/١٩.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وقال: لفظ عبد بن حميد: فقال: بل
 كان له أيضًا أن يتزوج غيرهن.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٧) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وَلَوْ أَعْجَكَ حُسَّنُهُنَّ يعني: أسماء بنت عُمَيس الخثعمية التي كانت امرأة جعفر ذي الجناحين، ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَبِينُكُ عِني: الولاية<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٣٦٤ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: كانت العرب في الجاهلية يتبادلون بأزواجهم؛ يُعطي هذا امرأته هذا، ويأخذ امرأة ذاك؛ فقال الله: ﴿وَلَا أَن بَدَلًا بِينَ مِنْ أَنْكِمٍ عِنني: تبادل بأزواجك غيرك أزواجه، بأن تعطيه زوجتك وتأخذ زوجته، ﴿إِلّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ ﴾ لا بأس أن تبادل بجاريتك ما شئت، فأمًا الحرائر فلا(١)(١)(١).

واختار ابنُ جرير (١٤٣/١٩) القولُ الثانيَ، وانتَقَدَ الأولُ مستندًا لدلالة العقل، وقال: «إنما قلنا ذلك أولى بالصواب لِما قد بَيَّنا قبلُ من أنَّ قول الذي قال: معنى قوله: ﴿لَا يَمِلُ لَكَ النِمَالَةِ وَالكَافَرة. قول لا وجه له. فإذ كان ذلك كذلك، فكذلك قوله: ﴿لَا يَحِل لكَ البِهودية أو النصرانية والكافرة. قول لا وجه له. فإذ كان ذلك كذلك، فكذلك قوله: ﴿لَا يَكِلُ لَكُ النِّسَاةُ مِنْ بَعْلُهُ الذي دللنا عليه قبل.

واَنَقَدَ أيضًا القولَ الثالثَ؛ للقراءة المجمع عليها، والواقع، فقال: «أما الذي قاله ابن زيد في ذلك أيضًا فقول لا معنى له؛ لأنه لو كان بمعنى المبادلة لكانت القراءة والتنزيل: ولا أن تُبادل بهن من أزواج، أو: ولا أن تُبدًل بهن ـ بضم التاء ـ، ولكن القراءة المجمع عليها: ﴿وَلَا أَن تَبدُل بهن، مع أن الذي ذكر ابن زيد من فعل الجاهلية غير معروف في أمة نعلمه من الأمم: أن يبادل الرجل آخر بامرأته الحرة، فيقال: كان ذلك مِن فِعْلهم فنهى رسول الله على عن فِعْل مثلها).

وكذاً انتَقَلَه ابنُ عطية (١٣٦/٧)، فقال: «هذا قول ضعيف، أنكره الطبري وغيره في معنى الآية، وما فعلت العرب قط هذا، وما رُوي من حديث عبينة بن حصن أنَّه دخل على رسول اله 鱳 وعنده عائشة فقال: مَن هذه الحميراء؟ فقال رسول الله 纖: «هذه عائشة». ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٣.

ا ۱۲۲۶ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿إِلَّا مَا مَلَكُتْ يَسِنُكُ ﴾ يطأ بمِلك يمينه ما يشاء (١). (ز)

# ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ رَّفِيبًا ۞﴾

٦٧٦٤٢ - عن الحسن البصري - من طريق سعيد - ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾:
 أى: حفيظًا (٢٠). (ز)

٦٧٦٤٣ - عن قنادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾:
 أي: حفيظًا (٣) . (١٠٥/١٧)

٦٢٦٤٤ - عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿وَكَانَ ٱللهُ عَكَن كُلِ مَنْ و رَقِبَا﴾: حفيظًا لأعمالكم (٤). (ز)

37710 ـ قال مقاتل بن سليمان: حذّر النبيِّ ﷺ أن يركب في أمْرِهِنَّ ما لا ينبغي، فقال: ﴿وَكِنَانَ اللهُ عَنَى كُلِّ شَيْوِ﴾ مِن العمل ﴿رَقِبًا﴾ حفيظًا (\*). (ز)

٦٢٦٤٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّفِيبًا﴾ حفيظًا(١٠). (ز)

﴿ يَتَاتُهُمُّ الَّذِيكَ مَامَنُوا لَا نَدَغُلُوا بَيُونَ النِّيْ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَبَرَ نَظِينَ إِنَنَهُ وَلَكِنَ إِنَا دُعِيتُمْ فَانَخُلُوا فَإِذَا طَمِشْتُدْ فَانَشِرُوا وَلَا مُسْتَغِيبَ لِمِدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ بُؤْذِى النِّينَ فَيَسْتَغِي. مِنكُمْ وَاللَّهُ لَا يَسْتَغِي. مِنَ الْمَثَيْ

### 🏶 نزول الآية:

٦٢٦٤٧ ـ عن أنس بن مالك، قال: كانوا إذا طعموا جلسوا عند النبي ﷺ رجاءَ أن

== فقال عبينة: يا رسول الله، إن شئت نزلت لك عن سيدة العرب جمالًا ونسبًا. فليس بتبديل، ولا أراد ذلك، وإنما احتقر عائشة لأنها كانت صبية، فقال هذا القول». وذهب ابنُ كثير (٢٠٠/١١) إلى ما ذهب إليه ابنُ جرير.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحی بن سلام ۲/ ۷۳۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) علَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۵۷/۱۹.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٣.

يجيء شيء؛ فنزلت: ﴿فَإِذَا طَعِمْتُدُ فَانَتَيْمُوا وَلَا مُسْتَقْسِينَ لِحَدِيثٍ﴾ (١١٠/١٢). ٦٣٦٤٨ ـ قال قتادة بن دعامة =

٦٢٦٤٩ ـ ومقاتل: كان هذا في بيت أم سلمة المثلث ، دخلت عليه جماعة في بيتها، فأكلوا، ثم أطالوا الحديث، فتأذّى بهم رسولُ الله ﷺ، فاستحيى منهم أن يأمرهم بالخروج، والله لا يستحيى من الحق؛ فأنزل الله 鐵: ﴿يَكَأَيُّ ٱلَّذِيكَ ءَامَثُوا لَا نَدْغُلُوا لِللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

عن الربيع بن أنس، قال: كانوا يجيئون فيدخلون بيتَ النبي ﷺ، فيجلسون، فيتَحَدَّثون ليدك الطعام؛ فأنزل الله تعالى: ﴿يَكَأَيُّا اللَّينِ ءَامَثُوا لا نَدَعُلُوا يُندَي وَيَكَأَيُّا اللَّينِ إِلَا أَب يُؤَدَّت لَكُمْ إِلَى طَمَامٍ فَيْر نَظِينَ إِلَنْهُ \*. (١٠٨/١٢)

آمته ذكر ابنُ عطية (١٣٩/٧) أنَّ جمهور المفسرين على أنَّ سببها أمر القعود في بيت زينب بنت جحش لما تزوجها النبيّ ﷺ. ثم قال: اقال قتادة، ومقاتل ـ في كتاب الثعلبي ـ: إن هذا السبب جرى في بيت أم سلمة. والأول أشهر .

وذهب ابنُ كثير (٢٠٢/١١) إلى القول الأول، مستندًا إلى أثر أنس الآني في نزول قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا سَالْتُنُوفُنَّ مَتَكًا فَتَنَكُوفُتُ مِن وَرَلَةٍ حِمَانٍ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في تاريخه ١١٢/ ١٢٢٧)، من طريق محمد بن عبدالملك القرشي، قال: أخبرنا عمر بن أحمد الواعظ، قال: أخبرنا جعفر بن حمدان الموصلي الضرير الشحام، قال: حدثنا عبدالرحيم بن محمد بن زيد السكري، قال: حدثنا أبو بكر بن عياش، عن حميد، عن أنس به. رجال إسناده ثقات، وقال الخطيب البغدادي في ترجمة (جعفر بن حمدان الشحام) من الموضع السابق: ورواياته مستقيمة، ثم أسند هذا الحديث له.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۸/ ۵۸.(۳) أخرجه ابن سعد ۸/ ۱۷٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

### تفسير الآية:

# ﴿يَتَاتُهُمُ الَّذِينَ ءَمَنُوا لَا نَدْخُلُوا بَيُونَ النِّيقِ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ إِلَى لَمُعَامٍ غَيْرَ نَظِينَ إِنَنْهُ﴾

٦٢٦٥٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ ﴿فَيْرَ نَظِرِينَ إِنَـٰلَهُ ﴾، يقول: غير ناظرين الطعام أن يُصنع<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٢٦٥٣ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ﴾. قال: الإنَى: النضيج، يعني: إذا أدرك الطعام. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

يُنعِمُ ذاك الإنّى العبيطُ<sup>(٢)</sup> كما ينعم غربُ المحالةِ<sup>(٣)</sup> الجُمَلُ <sup>(٤)(٥)</sup>

٩٢٦٥٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قول الله: ﴿إِلَىٰ طَعَارٍ عَبْدُ نَظِرِينَ إِنْدُهُ ، قال: مُتحبَّنِين نُضجَه (١٠/١٢)

٦٣٦٥٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿إِنَنْهُ﴾، قال: نضجه<sup>(٧)</sup>. (١١٠/١٢) ٦٣٦٥٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا يُئِونَ النَّبِيَّ﴾ إلى قوله: ﴿غَيْرَ نَظِرِينَ إِنْنَهُ﴾، قال: غير مُتَحَيِّين طعامَه <sup>(٨)</sup>. (١٨/١٢)

أَدُّ وَاللَّهِ عَنِي اللَّهِ عَبِينَ أَنْسَ، قال: ﴿ يَكَأَيُّا ٱلَّذِينَ ۚ مَاشُوا لَا نَدْعُلُوا بَيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَلَّهِ لِيَاكُمُ لِيُونَ النَّبِيِّ إِلَّا أَلْكَ لَكُمْ إِلَى طَمَادٍ غَيْرَ نَظِيئِهَ إِنَنْكُ لَيُدرك الطعام (٩٠). (١٠٨/١٠)

٦٢٦٥٨ ـ قال مُقاتل بن سليمان: ﴿يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدْغُلُوا بِيُونَ النَّيِّ إِلَّا أَن يُؤذَنَك لَكُمْ إِلَىٰ طَمَارٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَنْهُ﴾، يعني: نضجه وبلاغه (١٠). (ز)

(۱) أخرجه ابن جرير ۱۹۸/۱۹.

<sup>(</sup>٢) العبيط: اللحم الطري غير النضيج. اللسان (عبط).

<sup>(</sup>٣) المحالة: الدلو الذي يستقى به من البئر، وقيل: هي الراوية التي يحمل عليها الماء. اللسان (غرب)١٥١٥.

<sup>(</sup>٤) الجمل: الحَبُّل الغليظ. اللسان (جمل). (٥) عزاه السيوطي إلى الطستي.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد (٥٥١)، وأخرجه ابن جرير ١٥٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٥٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٤ ـ ٥٠٥.

# ٩٢٦٥٩ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ فَيْرَ نَظِرِينَ إِنَنْهُ ﴾ صنعته (١). (ز)

# ﴿ وَلَكِينَ إِذَا دُعِيتُمْ فَٱدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَقْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِى ٱلنَّبِيِّ فَيَسْتَغِي. مِنكُمٌّ وَاللَّهُ لَا يَسْتَغِي. مِنَ ٱلْحَقِّ﴾

- ٦٢٦٦ ـ عن مغيرة بن شعبة ـ من طريق جرير ـ قال: لقد نهانا الله عن التثقيل على لسان نبيه. وتلا قوله تعالى: ﴿فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَتَشِرُوا وَلَا مُسْتَقِنِدِينَ لِحَدِيثٍ﴾ (٢). (ز) ٦٢٦٦١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلَا مُسْتَقْلِسِينَ لِحَدِيثُ، بعد أن تأكلوا (١١٠/١٣).

٦٢٦٦٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَكِنْ إِذَا دُعِيثُمْ فَانْسُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَٱنتَشِرُوا ﴾: كان هذا في بيت أم سلمة، أكلوا ثم أطالوا الحديث، فجعل النبي ﷺ يخرج ويدخل، ويستحي منهم، واللهُ لا يستحي من الحق (٤٠). (١٠٨/١٢) ٦٢٦٦٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿ فَإِذَا طَعِمْتُدُ فَأَنشِرُوا ﴾ يعنى: فتفرقوا، ﴿ وَلَا مُسْتَغْنِدِينَ لِحَدِيثٍ بعد أن تأكلوا (٥). (ز)

٦٢٦٦٤ \_ عن الربيع بن أنس، قال: ﴿ وَلَا مُسْتَقِيبِينَ لِحَدِيثٍ ﴾ ولا تجلسوا فتحدثوا (١٠٨/١٢)

٩٢٦٦٥ ـ عن جويرية بن أسماء، قال: قُرِئ بين يدي إسماعيل ابن أبي حكيم هذه الآية، فقال: هذا أدب أدَّبَ الله به الثقلاء (ز)

٦٢٦٦٦ ـ عن سليمان بن أرقم، في قوله: ﴿ وَلَا مُسْتَقِسِينَ لِحَدِيثٍ ﴾، قال: نزلت في الثقلاء (۱۱۰/۱۲)

٦٢٦٦٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَكِنْ إِنَا دُعِيثُمْ فَادْخُلُوا ﴾ على النبي ﷺ في بيته، ﴿وَلَا شُستَقِيبِنَ اللهِ على النبي ﷺ في بيته،

تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۳۳ \_ ۷۳۴.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (ت: إسماعيل إبراهيم عوض) ٢٩/١ (١٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٥١)، وأخرجه ابن جرير ١٦/ ١٦١. وعلقه يحيى بن سلام ٧٣٣/٢. وعزاه السيوطى إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٥٨/١٩، ١٦٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

۵) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۳۳.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الثعلبي ٨/٥٩.

لِدِيئِ وذلك أنهم كانوا يجلسون عند النبي ﷺ قبل الطعام وبعد الطعام، وكان ذلك في بيت أم سلمة بنت أبي أمية أم المؤمنين، فيتحدثون عنده طويلًا، فكان ذلك يؤديه، ويستحيي أن يقول لهم: قوموا، وربما أحرج النبي ﷺ وهم في بيته يتحدثون، فذلك قوله ﷺ ﴿ وَلاَ مُسْتَقِيدِنَ لِمَدِيثٌ إِنَّ ذَلِكُمُ كَانَ يُؤَذِى النَّبِي فَيسَتَعِيهِ مِنْ المَّقَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

# ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُومُنَّ مَتَنَا فَشَاتُومُتَ مِن وَرَآءِ جَابٍ ذَلِكُمْ أَلْمَكُر لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ

#### نزول الآية:

٩٢٦٦٩ ـ قال عمر بن الخطاب ـ من طريق أنس بن مالك ـ: يا رسول الله، يدخل عليك البَرُّ والفاجر، فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب! فأنزل الله آية الحجاب<sup>(٣)</sup>. (١٠٥/١٢)

 ٦٧٦٧٠ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق أبي وائل \_ قال: أمر عمرُ نساءَ النبي ﷺ
 بالحجاب، فقالت زينبُ: يا ابن الخطاب، إنَّك لَتغارُ علينا والوحيُ ينزل في بيوتنا؟! فأنزل الله: ﴿ وَلِنَا سَٱلْتُمُوفَٰذَ مَتَكَا مَنْتَكُوفُتَ مِن وَرَالِ جَمَائٍ ﴿ ( ) . ( ز )

٦٢٦٧١ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: فضَلَ الناسَ عمرُ بن الخطاب بأربع: بذكره الأسارى يوم بدر؛ أمر بقتلهم؛ فأنزل الله: ﴿ لَوْلَا كِلنَتُ مِنَ اللهِ سَبَقَ ﴾ [الأنفال: ١٦٨].
 وبذكره الحجاب؛ أمر نساء النبي ﷺ أن يحتجبن، فقالت له زينب: وإنَّك لتغار علينا

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٤ \_ ٥٠٥. (٢) تفسير يحيي بن سلام ٧٣٣ \_ ٧٣٤.

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري ۸۹/۱ (٤٠٢)، ٦٠/٦ (٤٤٨٣)، ١١٨/٦ (٤٧٩٠)، ١٥٨/٦ (٤٩١٦)، ويحيى بن سلام ٧٣٣/٢، وابن جرير ١٩/ ١٦٤، ١٦٧، والتعلمي ٥٩/٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٦٥/١٦٩، ١٦٩، من طريق المسعودي، قال: حدثنا أبو نهشل، عن أبي وائل، عن ابن مسعود. وأورده الثعلمي ٩٩/٥ \_ ٦٠.

إسناده ضعيف؛ المسعودي عبدالرحمن بن عبدالله بن عنية، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٩١٩): «صدوق اختلط قبل موته، وضابطه: أنَّ من سمع منه ببغداد فبعد الاختلاط». وسماع أبي داود الطيالسي من المسعودي بعد الاختلاط، كما في الكواكب النيرات لابن الكيال ص٤٥؛ فيكون ضعيفًا. وفيه أيضًا أبو نهشل، وهو مجهول لا يعرف، كما في لسان الميزان لابن حجر ١١٥/٧.

 يا ابن الخطاب ـ والوحي ينزل في بيوتنا؟! فأنزل الله: ﴿ وَإِذَا سَٱلْتُمُوفُنَّ مَتَكَا﴾.
 وبدعوة النبي ﷺ: «اللَّهُمَّ أَيِّد الإسلام بعمر». وبرأيه في أبي بكر؛ كان أول الناس بايعه (۱۰). (۱۱/۱۱)

٣٦٦٧٢ ـ عن عائشة، قالت: كنت آكُلُ مع النبي ﷺ حَيْسًا في قعب<sup>(٢)</sup>، فمرَّ عمر، فلعاه فأكل، فأصابت أصبعه أصبعي، فقال عمر: أَوْه، لو أَطاع فيكُنَّ ما رَأَتْكُنَّ عينٌ. فنزلت آية الحجاب<sup>(٣)</sup>. (١٠٧/١٣)

تَبَرَّزْن إلى المناصع (٤) ، وهو صعيد أفيح ، وكان عمر بن الخطاب يقول تَبَرَّزْن إلى المناصع (٤) ، وهو صعيد أفيح ، وكان عمر بن الخطاب يقول لرسول الله : احجب نساءك . فلم يكن رسول الله : فعلى ، فخرجت سودة بنت زمعة ليلة من الليالي عشاء ، وكانت امرأة طويلة ، فناداها عمر بصوته الأعلى : قد عرفناكي ، يا سودة . حرصًا على أن ينزل الحجاب؛ فأنزل الله تعالى الحجاب، قال الله تعالى الحجاب، عالى : ﴿يَكَانِّهُ اللَّهِينَ عَاشُوا لَا نَدْتُكُوا يَبُونَ النَّبِيّ الآية (١٠٩/١٢)

وَالمَنْ وَاللّٰهِ الللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَال

#### (١) أخرجه أحمد ٧/ ٣٧٢ (٤٣٦٢).

قال الهيشمي في المجمع ٧٠/٦ (١٤٤٣٠): «رواه أحمد، والبزار، والطبراني، وفيه أبو نهشل ولم أعرفه، وبقية رجاله ثقات.. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٧/١٦٣ (٢٥٧٥): «رواه أبو داود الطيالسي، ورواته ثقات.

- (۲) القعب: القدح الغليظ. لسان العرب (قعب).
- (٣) أخرجه النسائي في الكبرى ٢٢٤/١٠ (١٣٥٥)، والطبراني في الأوسط ٣/٢١٢ (٢٩٤٧)، واين أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/٥٥٥ ـ.
- قال الطبراني: «لم يروه عن مسعر إلا سفيان بن عيينة». وقال الدارقطني في العلل ٣٣٨/١٤ (٣٦٨٣): « «والصواب المرسل». وقال الهيثمي في المجمع ٧/٩٣ (١١٢٨١): «رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله رجال الصحيح غير موسى بن أبي كثير، وهو ثقة». وقال السيوطي: «بسند صحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٧/٤٦: «إسناده جيد».
- (٤) المناصع: المواضع التي يتخلى فيها لقضاء الحاجة، واحدها: منصع؛ ألنه يبرز إليها ويظهر. النهاية (نصع).
- (۵) أخرجه البخاري ۱/۱۱ (۱۶۱)، ۹۳۸ه ـ ۵۶ (۱۲۲۰)، ومسلم ۱۷۰۹/۶ (۲۱۷۰)، وابن جرير ۱۹/ ۱۲۸ ـ ۱۲۹.

٦٢٦٧٤ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: دخل رجل على النبي ﷺ، فأطال الجلوس، فقام النبي ﷺ مرازًا كي يتبعه ويقوم، فلم يفعل، فدخل عمر، فرأى الرجل، وعرف الكراهية في وجه رسول الله ﷺ لمقعده، فقال: لعلك آذيتَ النبي ﷺ! ففطن الرجل، فقام، فقال النبي ﷺ: فقل عمر: لو اتخذت حجابًا؛ فإنَّ نساءك لَسَنَ كسائر النساء، وهو أطهر لقلوبهن؟ فأنزل لله تعالى: ﴿ يَكَابُّمُ اللَّهِ عَمْلُ اللَّهِ عَمْلُ اللَّهِ اللَّهِ عَمْلُ اللَّهِ عَمْلُ اللَّهِ عَمْلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَارسل إلى عمر، فأخبره بذك". (١٠٦/١٧)

٣٢٦٧٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ قال: نزل حجابُ رسول الله في عمر، أكل مع النبي 難، فأمر بالحجاب (١٠٠/١٢). بالحجاب (١٠٠/١٢).

٣٦٧٦ - عن أنس بن مالك - من طريق عبدالعزيز بن صهيب - قال: لَمَّا تزوج رسول الله ﷺ زينب بنت جحش دعا القوم، فطعموا، ثم جلسوا يتحدثون، وإذا هو كأنه يتهيأ للقيام، فلم يقوموا، فلمًا رأى ذلك قام، فلمًا قام من قام، وقعد ثلاثة نفر، فجاء النبيُ ﷺ ليدخل، فإذا القوم جلوس، ثم إنهم قاموا، فانطلقتُ فجئتُ فاخبرت النبي ﷺ أنهم قد انطلقوا، فجاء حتى دخل، فذهبتُ أدخل فالقى الحجابَ بيني وبينه؛ فأنزل الله تعالى: ﴿يَالَيْ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله

<sup>==</sup> لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة، لا تخفى على مَن يعرفها، فرآها عمر بن الخطاب، فقال: يا سودة، أما \_ والله \_ ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين. قالت: فانكفأتُ راجعة ورسول الله ﷺ في بيتي، وإنه ليتعشى وفي يده عرق، فدخلت، فقالت: يا رسول الله، إني خرجت لبعض حاجتي، فقال لي عمر: كذا وكذا. قالت: فأوحى الله إليه، ثم رفع عنه، وإنَّ العرق في يده ما وضعه، فقال: وإنَّه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن». لفظ البخاري».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٨/١١ (١٢٢٤٤) مطولًا.

قال الهيشمي في المجمع ٢٨/٨ (١٤٤٣١): وفيه أبو عبيدة بن الفضيل بن عياض، وهو لين، وبقية رجاله أثنات:

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ٨/١٤٠، من طريق محمد بن عمر، قال: حدثنا إسحاق بن يحيى، عن مجاهد، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه محمد بن عمر، وهو الواقدي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦١٧٥): «متروك». وفيه أيضًا إسحاق بن يحيى بن طلحة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٩٠): «ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١١٩/٦ (٤٧٩٣)، وابن جرير ١٦٢/١٩. وأخرجه البخاري ١١٨/٦ ـ ١٢٠ (٤٧٩١)، =

٣٦٧٧٧ \_ عن أنس بن مالك \_ من طريق عمرو بن سعد \_ قال: كنت مع النبي ﷺ، فأتى باب امرأةٍ عرَّس بها، فإذا عندها قومٌ، فانطلق، فقضى حاجته، فرجع وقد خرجوا، فدخل وقد أرخى بيني وبينه سترًا، فذكرتُه لأبي طلحة، فقال: لَيْن كان كما تقولُ ليَنزلنَ في هذا شيءٌ. فنزلت آية الحجاب(١٠). (١٠٦/١٢)

اً و افقتي ربي في ثلاث، قلت: يا رسول الله، لو اتخذت مقام إبراهيم مصلى! وقلت: أو وافقتي ربي في ثلاث، قلت: يا رسول الله، لو اتخذت مقام إبراهيم مصلى! وقلت: يا رسول الله، لو اتخذت مقام إبراهيم مصلى! وقلت: يا رسول الله أية الحجاب، قال: وبلغني معاتبة النبي ﷺ بعض نسائه، فدخلت عليهن، قلت: إن انتهيتُنَّ أو ليُبَدِّلن اللهُ رسوله ﷺ خيرًا مِنكُنَّ. حتى أتيتُ إحدى نسائه، قالت: يا عمر، أما في رسول الله ﷺ ما يَعِظ نساءه، حتى تَعِظَهُنَّ أنت؟ فأنزل الله: ﴿عَمَنَ رَبُّهُ اللهِ عَمْنَ رَبُّهُ اللهِ اللهِ التعربم: ها "). (ز)

<sup>=</sup> ۲۲۷۲ و ۲۵۷۶)، ۱/۲۲ (۱۶۵۰)، ۱/۲۲ (۲۲۱۰)، ۱/۳۸ (۲۲۶۰)، ۱/۳۸ (۲۲۶۰)، ۱/۲۸ (۲۲۶۰)، ۱/۲۸ (۲۲۲۰)، ۱/۲۲ (۲۲۲۰)، ۱/۲۲)، ومسلم ۲/۱۰۰ (۱۶۲۸) من غیر طریق عبد العزیز بن صهیب.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٤٢٩/٥ ـ ٤٣٠ (٣٤٩٧)، وابن جرير ١٦٥/١٩.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه». وقال البرّار في مسنده ٣٩/١٤ (٧٤٦٩): «هذا الحديث لا نعلم رواه عن ابن عون إلا أشهل، وأشهل روى عنه ابن وهب، وهو مشهور من أهل البصرة». (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢٣٨/٢ (١٨٥٣)، وأبو يعلى ـ كما في إتحاف الخيرة ٢٥٥٦ ـ ٢٥٦ (٥٨٩٨) ـ.

قال الطبراني: الم يرو هذا الحديث عن أبي نضرة إلا أبو سلمة، تفرّد به خالد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١/ ٨٩ (٤٠٤)، ٢٠/٦ (٤٤٨٣).

النبيُّ ﷺ زينب أهْدَث إليه أم سُليم حَيْسًا في تور ('' مِن حجارة، قال أنس: فقال النبيُّ ﷺ زينب أهْدَث إليه أم سُليم حَيْسًا في تور ('' مِن حجارة، قال أنس: فقال النبي ﷺ: «افهب، فادعُ مَن لقيت». قال: فدعوت له مَن لقيتُ، فجعلوا يدخلون، فيأكلون ويخرجون، ووضع النبي ﷺ يدّه على الطعام فدعا فيه \_ أو قال فيه ما شاء الله أن يقول \_، ولم أدّغ أحدًا لقيتُه إلا دعوتُه، فأكلوا حتى شبعوا، وخرجوا، وبقيت طائفة منهم، فأطالوا عنده الحديث، فجعل النبيُّ يستحيى منهم أن يقول لهم شبيًا، فخرج وتركهم في البيت؛ فأنزل الله تعالى: ﴿يَكَابُّ النَّبِينَ مَامَثُوا لا نَدَّمُوا لَهُ مُنْ نَظِينًا إِنْكَهُ ('').

٣٦٦٨١ ـ عن أنس بن مالك ـ من طريق محمد بن شهاب الزهري ـ قال: سألني أُبِّيّ بن كعب عن الحجاب، فقلتُ: أنا أعلمُ الناس به، نزلت في شأن زينب؛ أوْلَمَ النبيُّ ﷺ عليها بتمر وسَوِيق؛ فنزلت: ﴿يَالِيُّ ٱللَّذِينَ مَاشُؤاً لَا يَدَعُلُوا بِيُوْنَ ٱلنَّبِيّ إِلّاً أَت يُؤَذَكَ لَكُمْ﴾ إلى قوله: ﴿يَلِكُمْ أَلْهَرُ لِفُلُوكِمْ وَقُوبِهِنَّ﴾ (١٠٨/١٣).

الله عشر سنين عند مَقدَم رسول الله 難 إلى المدينة، فكنت أعلم الناس بشأن كان ابنَ عشر سنين عند مَقدَم رسول الله 難 إلى المدينة، فكنت أعلم الناس بشأن الحجاب حين أنزل في مبتنى رسول الله 難 بزينب بنت جحش؛ أصبح رسول الله 難 بروسًا، فدعا القوم، فأصابوا من الطعام حتى خرجوا، وبقي منهم رهطً عند رسول الله 難 وخرج، وخرجت معه لكي يخرجوا، فمشى رسول الله 難 ومشيت معه، حتى جاء عتبة حجرةً عائشة زوج النبي ﷺ، ثم ظَنَّ رسول الله 難 أنهم قد خرجوا، فرجع ورجعتُ معه، حتى دخل على زينب، فإذا هم جلوس لم يقوموا، فرجع رسول الله 難 ورجعتُ معه، فإذا هم على زينب، فإذا هم جلوس لم يقوموا، فرجع رسول الله 難 ورجعتُ معه، فإذا هم قد خرجوا، فضرب بيني وبينه سِترًا، وأنزل الحجاب (٤٠).

٦٢٦٨٣ \_ عن أنس بن مالك \_ من طريق إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة \_ قال:

<sup>(</sup>١) تور: إناء من نحاس أو حجارة. النهاية (تور).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ۲/۱۰۵۱ (۱٤۲۸)، وابن أبي حاتم ۳۱٤۹/۱۰، وعبدالرزاق ۳/۱۲۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٦٢/١٩ ـ ١٦٣، من طريق سفيان، عن الزهري، عن أنس به.إسناده صحيح.

<sup>.</sup> هوه في صحيح البخاري ١٤٩/٦ (٤٧٩٣) من حديث أنس، من طريق أبي قلابة عن أنس ينحوه، ودون ذكر قصة أبي بن كعب معه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٧/ ٢٣ ـ ٢٤ (٥١٦٦)، وابن جرير ١٦٣/١٩.

نزل الحجاب مبتنى رسول الله ﷺ بزينب بنت جحش، وذلك سنة خمس مِن الهجرة، وحجب نساءه مني يومئذ، وأنا ابن خمس عشرة (١) (١١١/١٢)

٣٢٦٨٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ: أنَّ رسول الله 整 كان يطعم ومعه بعضُ أصحابه، فأصابت يدُ رجل منهم يدَ عائشة، وكانت معهم، فكره النبيُ 難 ذلك؛ فنزلت آية الحجاب (٢٠) . (ز)

٦٢٦٨٥ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مجالد بن سعيد ـ قال: مرَّ عمرُ على نساء النبي ﷺ، وهو مع النساء في المسجد، فقال لهن: احْتَجِبْنَ؛ فإنَّ لَكُنَّ على النساء فضلًا، كما أنَّ لزوجكن فضلًا على الرجال. فلم يلبثوا إلا يسيرًا حتى أنزل الله آية الحجاب (٣).

٣٢٦٨٦ ـ عن صالح بن كيسان، قال: نزل حجابُ رسول الله ﷺ على نسائه في ذي القعدة سنة خمس من الهجرة (١١١/١٢)

### 🌼 تفسير الآية:

# ﴿ وَإِذَا سَٱلۡتُمُومُٰنَ مَتَمَّا فَسَنَاوُهُنَّ مِن وَرَآءِ جَابٍّ ذَالِكُمْ ٱلْمَهُرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ﴾

٦٢٦٨٧ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَإِذَا سَٱلْتُمُوهُنَ مَتَكَا﴾، قال: أزواج النبي ﷺ عليهن الحجاب (٥٠) (١١٠/١٢)

٦٢٦٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوفَّقُ مَتَكَا وَمُواَلًا سَأَلْتُمُوفُقُ مَتَكَا فَتَكُوفُكُ مِن وَرَاهِ ﴿وَإِنَّا سَأَلْتُمُوفُنَ مِنَا وَالْمَالِ السَّدِّيّ فَي قوله: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوفُنَ مَتَكَا﴾، قال: ٦٧٦٨٩ ـ عن إسماعيل السَّدِّيّ، في قوله: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوفُنَ مَتَكَا﴾، قال:

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ١٣٩/٨، من طريق محمد بن عمر الواقدي، قال: حدثنا يحيى بن عبدالله بن أبي قنادة، عن إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة، عن أنس به.

إسناده ضعيفٌ جنًّا؛ فيه الوقدي، وهو متروك. وفيه أيضًا إسحاق بن يحيى بن طلحة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٩٠): «ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الواحدي في أسباب النزول (٣٦٠). (٣) أخرجه الثعلبي ٩٨٥٥.

<sup>(</sup>٤) أحرجه ابن سعد ١٧٦/٨.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٦٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

حاجة (١١٠/١٢)

٦٢٦٩٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَإِنَّا سَٱلْتُمُوفَةَ مَتْمًا فَسَالُوفُتَ مِن وَرَاهِ حِمَالٍ ﴾ أن
 يكون ذلك من وراء حجاب<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٢٦٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أمر الله ـ تبارك وتعالى ـ نبيَّه بالحجاب على نسائه، فنزل الخيار والتيمم في أمر عائشة، ونزل الحجاب في أمر زينب بنت جحش، فأمر الله تعالى المؤمنين ألَّا يُكلِّموا نساء النبي إلا من وراء حجاب، فذلك قوله: ﴿وَإِنَا سَٱلْشُوهُنَّ مَنَّكًا فَتَتَلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ حَجَابٍ)

# ﴿ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾

٩٢٦٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّهِ مُ أَلْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ ﴾ مِن الريبة، ﴿ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ وأطهر لقلوبهن من الريبة ' . (ز)

٦٢٦٩٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَالِكُمْ أَلْهَرُ لِلْمُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّهُ، يعني: مِن الريبة والدَّنس<sup>(٥)</sup>. (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٩٦٩٩٤ ـ عن أنس بن مالك، قال: كنت أدخل على رسول الله بغير إذن، فجئتُ يومًا لأدخل، فقال: (على مكانك، يا بُنَيَّ، إنَّه قد حدث بعدك أمرٌ، لا تدخل علينا إلا بإذن) (١٠٦/١١)

٩٢٦٩٥ ـ عن أنس بن مالك، قال: أنا أول الناس عِلمًا باَية الحجاب، لَمَّا نزلت قال لي رسول الله ﷺ: (لا تدخل على النساء. فما مر عليَّ يوم كان أشد منه (٧).

(١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

(٢) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٣٣.

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٤ \_ ٥٠٥. (٤) :

(۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۹٪ ۵۰۵ ـ ۵۰۵.
 (۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۳۳ ـ ۷۳۳.

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٤ \_ ٥٠٥.

(٦) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ص٢٨١ (٨٠٧)، والطحاوي في شرح معاني الآثار ٣٣٣/٤)، من طريق جرير بن حازم، عن سلم العلوي، عن أنس به. وعزاه السيوطي إلى ابن سعد، وعبد بن حميد، وابن مردويه، والبيهقي في شعب الايمان.

صححه الألباني في الصحيحة ٦/١١١١ (٢٩٥٧)، وفي تخريج الأدب المفرد (٨٠٧).

(٧) أخرجه أبو نعيم في أخبار أصبهان ٢/١٣٧، من طريق كوشاذ بن شهمردان، عن محمد بن يحيى =

# ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤَذُّوا رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُوّا أَزْزَجَهُمْ مِنْ بَعْدِهِ. أَبَمَا أُ إِنَّ ذَاكِمُمْ كَانَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمًا ﴿﴾

### 🏶 نزول الآية:

٣٢٩٦٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿وَمَا كَاكَ لَكُمْ أَنَ تُؤْذُواْ رَسُولَـــ اللّهِ وَلاَ أَن تَنكِحُوّاْ أَرْوَجَكُهُ مِنْ بَعَدِهِ أَبداً﴾ الآية، قال: نزلت في رجل هَمَّ أن يتزوج بعضَ نساء النبي ﷺ بعده. قال سفيان: ذكروا أنها عائشة (١٠ /١١/١١)

٦٢٦٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قال رجل: لئن مات محمد ﷺ لأنزوجن عــائـشــة. فـنــزلــت: ﴿وَمَا كَاكَ لَكُمْ أَن ثُوْذُواْ رَسُولَــــ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِمُواْ أَزَوْيَحَهُم مِنْ بَعْـيـوِء أَبْعًا﴾ الآية''<sup>۲</sup>. (١١٢/١٢)

7779A \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: قال رجل من أصحاب النبي 戦( ۱۲۲۹ ؛ أو أم سلمة. فأنزل الله:

<u>١٧٧٠ ملَقَ ابنُ عطية (١٤١/٧) على أثر ابن عباس هذا بقوله: «هكذا كنى عنه ابن</u> عباس بـ(بعض الصحابة)، وحكى مكي عن معمر أنه قال: هو طلحة بن عبيدالله. ثم قال: لله درُّ ابن عباس. وهذا عندي لا يصح على طلحة، الله عاصمه منه، وروي: أن رجلًا من المنافقين قال حين تزوج رسول الله 離 أم سلمة بعد أبي سلمة، وحفصة بعد خُنَيس بن خُذَافة: ما بال محمد يتزوج نسامنا! والله، لو مات لأجَلنا السهام على نسائه. ==

<sup>=</sup> النيسابوري، عن يعقوب بن إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن صالح بن كيسان، عن الزهري، عن أنس بن مالك به.

وسنده ضعيف؛ فيه كوشاذ بن شهمردان، مجهول. ينظر: إرشاد القاصي والداني ص٤٧٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٢٥٥/٦ -، وابن مردويه - كما في تخريج أحاديث الكشاف ١٢٨/٣ -، من طريق علي بن الحسين، قال: حدثنا محمد بن أبي حماد، قال: حدثنا مهران، عن سفيان، عن داود بن أبي هند، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

في إسناده ضعف؛ فيه مُحمد بن عبدالله بن أبي حماد الطرسوسي، لم أجد فيه جرحًا ولا تعديلًا، وقال عنه ابن حجر في التقريب (٢٠١٢): «مقبول». وفيه أيضًا مهران بن أبي عمر العطار أبو عبدالله الرازي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦٩٣٣): قصدوق له أوهام، سيئ الحفظ».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن بشكوال في غوامض الأسماء العبهمة ٢/٢١٪ بنحوه. وأورده الواحدي في التفسير الوسيط ٨/٠٤٠، من طريق محمد بن مروان، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس بنحوه.

إسناده ضعيف جدًّا؛ مسلسل بالضعفاء، قال عنه أبن حجر عنه في العجاب ٢٦٣/١: ﴿ سلسلة الكذبِ ١.

والمالية المالية

﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْدُوا رَسُولَ اللَّهِ ﴿ ١١٣/١٢)

97779 ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ رجلًا أنى بعضَ أزواج النبي ﷺ، فكلَّمها، وهو ابنُ عمها، فقال: يا ابنُ عمها، فقال البني ﷺ: ﴿قَلَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

، ۲۲۷۰ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: قال طلحة بن عبيد الله: لو قُبِض النبيُّ ﷺ تزوجتُ عائشةً. فنزلت: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمُّ أَنْ تُؤْدُواْ رَسُولَـــ اللّهِ وَلَاّ أَنْ تَنكِحُوّاً أَزْرَجُهُ مِنْ بَعَدِيء أَبَدَاً﴾ (١١٢/١٢)

٦٢٧٠١ - عن إسماعيل السُّدِيّ، قال: بلغنا: أنَّ طلحة بن عبيد الله قال: أيحجبنا محمدٌ عن بنات عمِّنا ويتزوج نساءنا من بعدنا؟! لئن حَدَثَ به حَدَثُ لَنتزوجَنَّ نساءه مِن بعده. فنزلت هذه الآية: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْدُواْ رَسُولَ اللهِ وَلَا أَنْ تَنكِمُوا أَرْتُوكُمْ مِنْ بَعْيِوء أَبداً ﴿ (١٢/١٢)

٢٢٧٠٢ ـ عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، في قوله: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ ثُوْدُواْ رَسُولَ اللهِ وَلَا أَن تَنكِعُواْ أَنْوَبَكُهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبدًا﴾، قال: نزلت في طلحة بن عبيد الله؛ لأنه قال: إذا توفي رسول الله ﷺ تزوجتُ عائشةٌ (١٣/١٣)

== فَنَزلت الآية في هذا، وحرم الله تعالى نكاح أزواجه بعده، وجعل لهن حكم الأمهات.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ١١٠/٧ (١٣٤١٨).

قال البيهتي: «قالَ سلّيمان: لم يروه عن سفيان إلا مهران». وقال الصالحي في سبل الهدى والرشاد ١٠/ ٣٣٥: فرواه الطبراني بسند ضعيف جلًا عن ابن عباس».

مهران هو: ابن أبي ّعمر العطار، أبو عبدالله الرازي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦٩٣٣): قصدوق له أوهام، سيخ الحفظه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى جويبر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٤٥٥، وتخريج أحاديث الكشاف ٣/ ١٢٨ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد ٨/ ٢٠١.

٣٢٧٠٣ ـ قال معمر بن راشد: سمعتُ أن هذا الرجل طلحة بن عبيد الله(١). (ز)

٣٢٧٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال طلحة بن عبيد الله القرشي من بني تيم بن مرَّة: ينهانا محمد أن ندخل على بنات عمنا! يعنى: عائشة ـ ر الله عنه عني بني تيم بن مرَّة، ثم قال في نفسه: واللهِ، لئن مات محمد وأنا حيٌّ لأتزوجن عائشة. فأنزل الله تعالى في قول طلحة بن عبيد الله: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُولَ أَزْوَجَهُم مِنْ بَقيهِ الْبَدَّأَ ﴾ (١)

• ٦٢٧٠ ـ عن الليث بن سعد، أنَّ طلحة بن عبيد الله قال: لَئِن قُبض رسول الله عَلِيْهِ تزوجتُ عائشة. قال: فنزل القرآن: ﴿وَمَا كَاكَ لَكُمْ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ وَلَآ أَن تَنكِحُوَّا أَزْفَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ: أَبَدُّ إِنَّ نَلِكُمْ كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا ﴾. قال الليث: عائشة بنت عمه؛ لأنه من قومها. قال: وظننت أن عمر بن الخطاب حين قال: لقد تُوُفِّي رسول الله عَلِيِّة، وأنه عَلَى طلحة لَعاقِبٌ لهذا الأمر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٢٧٠٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: بلغ النبئَ ﷺ أنَّ رجلًا يقول: لو توفي رسول الله ﷺ تزوجتُ فلانة من بعده. فكان ذلك يسؤذي السنسبسي ﷺ؛ فسنسزل السقسرآن: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤذُوا رَسُولَ اللَّهِ ﴾

٦٢٧٠٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُواْ رَسُولَـــ ٱللَّهِ وَلَآ أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجُهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا ﴾، قال ناس من المنافقين: لو قد مات محمدٌ تزوجنا نساءَه. فأنزل الله هذه الآية (٥). (ز)

### 🏶 تفسير الآبة:

٦٢٧٠٨ \_ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود ـ فى قوله: ﴿وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاهَدُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدَا ﴾: أنَّ النبيَّ ﷺ مات، وقد ملَك قَيْلة بنت الأشعث، فتزوجها عكرمةُ بن أبي جهل بعد ذلك، فشقَّ على أبي بكر مشقة شديدة، فقال له عمر: يا خليفةَ رسول الله، إنها ليست من نسائه، إنها لم يخيِّرها رسولُ الله ﷺ ولم يحجبها، وقد

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٤ \_ ٥٠٥. (٣) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ١٦٤ ـ ١٦٥ (٣٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧٠ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۳٤.

برَّاها منه بالرِّدَّة التي ارتدت مع قومها. فاطمأنَّ أبو بكر وسكن (۱). (ز)

7۲۷۰۹ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا كَاكَ لَكُمْ أَنْ نُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَنْ

تَكِحُواً أَزْوَجَمُهُ مِنْ بَقِيمِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمًا ﴾؛ لأنَّ الله جعل نساءً
النبي ﷺ على المؤمنين في الحرمة كأمهاتهم، فمِن ثَمَّ عظَّم الله تزويجهن على المؤمنين (۲).

### # آثار متعلقة بالآية:

• ٦٢٧١٠ ـ عن أسماء بنت عميس، قالت: خطبني علِيَّ، فبلغ ذلك فاطمة، فأتت النبي ﷺ: • ما كان لها أن النبي ﷺ: • ما كان لها أن تؤذى الله ورسولَه، (١١٣/١٠)

٦٢٧١١ ـ عن حليفة بن اليمان، أنه قال لامرأته: إن سَرَّك أن تكوني زوجتي في الجنة فلا تتزوَّجي بعدي؛ فإنَّ المرأة في الجنة لِآخر أزواجها في الدنيا؛ فلذلك حرُم أزواج النبي ﷺ أن يُنكحن بعده لأنهن أزواجه في الجنة (٤١٤/١١)

٦٧٧١٢ - عن محمد بن شهاب الزهري - من طريق معمر - قال: بلغنا: أنَّ العالية بنت ظبيان طلَّقها النبيُ ﷺ قبل أن يحرِّم الله نساءً على الناس، فنكحت ابنَ عم لها، وولدت فيهم (٥). (١١٤/١٢)

## ﴿إِن تُبْدُوا شَيْنًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَاكَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴿

٣٢٧١٣ ـ عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف، في قوله: ﴿إِن تُبَدُّوا شَيَّا أَوْ تُخْفُوهُ﴾، قال: إن تكلموا به فتقولوا: نتزوج فلانة، لبعض أزواج النبي ﷺ، أو تُخفوا ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۱۷۰. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٠٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ١٩٩/٥ (٤٨٩٢)، والكبير ٢١/٥٠٥ (١٠١٥)، ١٥٢/٢٤ (٣٩٢)، والدارقطني في المؤتلف والمختلف ٢٠١/٧.

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن هارون بن سعد إلا سليمان بن قرم، تقرّد به الجوهري». وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٣/٩ (١٥٢٠): «رواه الطبراني في الكبير، والأوسط، وفيهما من لم أعرفه».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ٧/ ٦٩ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (٣٩٩٦)، وفي تفسيره ١١٦/٣ بنحوه، والبيهقي في السنن ٧٣/٧ من طريق يونس. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

في أنفسكم فلا تنطقوا به، يعلمه الله(١). (١١٤/١٢)

٦٢٧١٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم أعلمهم الله أنَّه يعلم سِرَّهم وعلانيتهم، فقال: ﴿إِن تُبْدُوا شَيْعًا﴾ إِن تُظهروا شيئًا مِن أمركم، يعني: طلحة؛ لقوله: يمنعنا محمد مِن الدخول على بنات عمنا! فأعلن هذا القول، ﴿أَوْ ثُخَّفُوهُ عِني: أو تُسِرُّوه في قلوبكم، يعني: قوله: لأتزوجن عائشة بعد موت النبي ﷺ، ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ كَاكَ بِكُلِّل شَيْرِي مِن السرِّ والعلانية ﴿عَلِيمًا﴾ (ز)

٩٢٧١٥ ـ عن مقاتل [بن حيان]، في قوله: ﴿إِن تُبْدُوا شَيْئًا﴾ قال: مِمَّا يكرهه النبئُ ﷺ، ﴿أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَاكَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيسًا﴾ يقول: فإنَّ الله يعلمه" ( (١١٤/١٢) ٦٢٧١٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِن تُبِّدُواْ شَيْئًا أَزْ تُخْفُوهُ يعنى: ما قالوا: لو قد مات محمد تزوجنا نساءه، ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَاكَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ ( ( ( )

﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي ءَابَآيِهِنَّ وَلَا أَبْنَآيِهِنَّ وَلَا إِخْوَتِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءٍ إِخْوَتِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءٍ أَخَوَاتِهِنَّ وَلَا نِسَاَبِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمُّ وَأَنَّقِينَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَاكَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدًا ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٦٢٧١٧ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ لَّا جُنَاحَ عَلَيْنَ فِي ءَابَآيِينَ ﴾ حتى بلغ: ﴿وَلَا نِسَآيِهِنَّ﴾، قال: أُنزِلَت هذه الآية في نساء النبي ﷺ خاصة (٥٠/١١). ٦٢٧١٨ \_ قال عبدالله بن عباس: لما نزلت آية الحجاب قال الآباءُ والأبناءُ والأقاربُ لرسول الله ﷺ: ونحنُ أيضًا نكلمهنَّ مِن وراء حجاب؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهَنَ فِي ءَانَآيِهِنَ وَلَا أَنَآيِهِنَ وَلَا إِخْوَتِينَ وَلَا أَلِنَاهِ إِخْوَتِينَ وَلَا نِسَايِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَتِمَنُّهُونُّ فِي ترك الاحتجاب مِن هؤلاء، وأن يروهن<sup>(١١)</sup>. (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٦٢٧١٩ \_ عن عائشة \_ من طريق عروة \_ قالت في قوله: ﴿ لَّا جُنَاحَ عَلَيْهَنَّ فِي ءَاجَآيِينَّ﴾ الآية: استأذن عَلَيَّ أفلحُ أخو أبي القعيس بعدما أُنزل الحجاب، فقلت: لا آذنُ له

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ١/٨ ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٥. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٤. (٣) عزاه السيوطى إلى ابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطى إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أورده الثعلبي ٨/ ٦٠.

حتى أستأذن فيه النبي ﷺ، فإن أخاه أبا القعيس ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني امرأة أبي القعيس. فدخل علي النبي ﷺ، فقلت له: يا رسول الله، إنَّ أفلع أخا أبي القعيس استأذن، فأبيتُ أن آذن له حتى أستأذنك، فقال النبي ﷺ: «وما منعك أن تأذني حمَّكِ؟». قلت: يا رسول الله، إنَّ الرجل ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني امرأة أبي القعيس. فقال: «ائذني له؛ فإنه عمكِ، تَرِبت يمينك». قال عروة: فلذلك كانت عائشة تقول: حرِّموا من الرضاعة ما تحرِّمون من النسب''). (ز)

٩٧٧٠ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿لَا جُنَاحَ طَتِّنَ فِي مَابَلَيِنَ﴾ حتى بلغ: ﴿وَوَلَه: وَوَلَه: وَوَلَه: وَوَلَه: وَقَلَه: وَيَالَيْهِنَ﴾، قال: أنزلت هذه الآية في نساء النبي ﷺ خاصة. وقوله: ﴿فِيلَمْهِنَ﴾ يعني: نساء المسلمات، ﴿مَا مَلَكَتَ أَيْنَانُنْ ﴾ من المماليك والإماء، ورخص لهن أن يرَوْهُنَّ بعد ما ضُرب عليهن الحجاب(٢٠). (١١٥/١٢)

٢٣٧٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد ـ قال في قوله: ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِيَ عَلَبَايِينَ وَلَا أَبْنَابِهِنَ﴾ إلى آخر الآية، فقال: هو الجلباب، رخّص لهنَّ في وضعه عند هؤلاء (۱). (ز)

٦٢٧٢٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَتُهِنَّ فَي اَبَارِينَ ﴾ ومن ذُكر معهن أن يروفمُنّ، يعني: أزواج النبي ﷺ (١١٥/١٢)

٣٢٧٢٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عبدالكريم ـ في قوله: ﴿لَّا جُنَاحَ عَلَتِهِنَّ فِيَّ عَابَلَهِينَ﴾ الآية، قال: أن تضع الجلباب<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲۷۷۲٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَتِينَ فِي مَاكَيَهِنَ ﴾ حتى قال:
 وَهُمَا مَلَكَتْ أَيْنَائِهُنَّ ﴾، قال: فرخص لَهُنَّ ألا يحتجبن مِن هؤلاء (۱۰/۱۲).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۲۰/۱ (۲۷۹3)، ۱۸۳۷ (۵۲۳۹)، ۲۷/۸ (۲۱۵۳)، ومسلم ۲/۱۰۷۰ (۱۶٤٥)، وابن المئلر في تفسيره ۲/۲۰ (۱۵۳۶).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. (٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥١)، وأخرجه ابن جرير ٢٩/ ١٧٢. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه، والفريايي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

نساء النبي ﷺ ﴿فِي مَابَآيِنَ وَلَا آَبَآيِهِنَ وَلَا إِخْرَتِهِنَ لَا آَبُنَّ إِخْرَتِنَ وَلَا آَبَنَاهِ أَخْرَقِهَنَ وَلَا النبي ﷺ وَلَا يَسَاء النبي ﷺ النبي ﷺ النبي ﷺ النبي ﷺ النبي الله عليهن مِن غير حجاب، فلا جناح عليهن في ذلك، وحذَّرهن وحذَّر مَن يدخل عليهن مِن لا يصلح، فقال لهن: وَلَا عليهن مِن لا يصلح، فقال لهن: ﴿وَلَقَ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْوِ ﴾ من أعمالكم ﴿وَلَقِينَ اللهَ ﴾ لن منهن أو منهم ما لا يصلح (١) يفعل عليهن إن كان منهن أو منهم ما لا يصلح (١).

بِهَا عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿وَلَا يَرَيْنَ تلك الزينة. يَكَامِهِنَ ﴾ قال: نساء المؤمنات الحرائر (١٧٧٠ ليس عليهن جناح أن يَرَيْن تلك الزينة. قال: وإنما هذا كله في الزينة. قال: ولا يجوز للمرأة أن تنظر إلى شيء من عورة المرأة. قال: ولو نظر الرجل إلى فخذ الرجل لم أرّ به بأسًا. قال: ﴿وَلَا مَا مَلَكَتُ أَيْنَهُنُ ﴾ فليس ينبغي لها أن تكشف قرطها للرجل. قال: وأما الكحل والخاتم والخضاب فلا بأس به. قال: والزوج له فضل، والآباء مِن وراء الرجل لهم فضل. قال: والآخرون يتفاضلون. قال: وهذا كله يجمعه ما ظهر مِن الزينة. قال: وكان أزواج النبي ﷺ لا يحتجبن مِن المماليك(٢٠). (ز)

م ٦٧٧٧ ـ قال يعيى بن سلَّام: استثنى مَن يدخل على أزواج النبي ﷺ في الحجاب، فقال: ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْنَ فِي ءَابَابِينَ وَلاَ أَنَابِهِنَ وَلاَ إِخَائِينَ لَا أَنَدَ إِفْرَتِينَ وَلاَ أَنَا إِفْرَتِينَ وَلاَ أَنَا إِفْرَتِينَ وَلاَ أَنَا إِفْرَتِينَ وَلاَ أَنَا أَخَوَتِهِنَ وَلاَ يَسَابِهِنَ﴾ المسلمات ﴿وَلاَ مَا مَلَّتَ أَيْنَائُهُنْ﴾، وكذلك الرضاع بمنزلة الذي ذُكر ممن يدخل على أزواج النبي ﷺ في الحجاب، ﴿وَلَاقِينَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ

<sup>&</sup>lt;u>٥٧٧١</u> ذَهَبَ ابنُ جرير (١٧٣/١٩)، وكذا ابنُ عطية (١٤٣/٧) استنادًا إلى أثر ابن زيد إلى أنَّ المهاد بالنساء هنا: نساء المؤمنين. كما قال ابن زيد وغيره.

قال ابنُ عطية: •قوله: ﴿وَلَا نِسَآمِهِنَ حَل فيه الأخوات، والأمهات، وسائر القرابات، ومَن يتصل مِن المنصرفات لهن، هذا قول جماعة من أهل العلم، ويؤيد قولَهم هذه الإضافةُ المُخَصَّصةُ في قوله: ﴿نِسَآمِهِنَ ﴾، فقال ابن زيد وغيره: إنما أراد: جميع النساء المؤمنات، وتخصيص الإضافة إنما هو في الإيمان.

وذهب إلى ذلك أيضًا ابنُ كثير (٢٠٩/١١)، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٥ ـ ٥٠٦. (٢) أخرجه ابن جرير ١٧٣/١٩.

# نَتْيَوِ شَهِيدًا﴾ شاهدًا لكل شيء، وشاهدًا على كل شيء<sup>(١)[٢٧٢٥</sup>. (ز)

### 🏶 من أحكام الآية:

٦٣٧٢٨ ـ عن نبهان مولى أم سلمة ـ من طريق الزهري ـ قال: كنت أسايرُ أمَّ سلمة بين مكة والمدينة إذ قالت لي: يا نبهان، كم بقي لي عليك مِن كتابتك؟ قلتُ: الفان. قالت: قطُّ؟ قلتُ: قطُّ. قالت: أهما عندك؟ قال: قلت: نعم. قالت: ادفعهما إلى محمد بن عبدالله؛ فإنِّي قد أعنتُه بهما في نكاحه. ثم أرْخَتِ الحجابَ دوني، فَبَكَيْتُ، فقلت: واللهِ، لا أدفعهما إليه أبدًا. فقالت: يا بني، إنَّك ـ واللهِ لن تراني أبدًا؛ إنَّ رسول الله ﷺ عهد إلينا: أيَّما مكاتب إحداكن كان عنده ما يُؤدِّي فاضرين دونه الحجاب (٢٠). (ز)

۹۲۷۲۹ ـ عن عكرمة، قال: بلغ ابن عباس أنَّ عائشة احتجبت من الحسن، فقال: إنَّ رؤيته لها لَجِوِّ<sup>(۲)</sup>. (۱۱/۰/۱۲)

٣٢٧٣٠ ـ عن أبي جعفر محمد بن علي: أنَّ الحسن والحسين كانا لا يريان أمهات

وضع اختُلِف في المعنى الذي رفع فيه الجُنَاح بهذه الآية على قولين: أولهما: أنه وضع عنهن الجناح في رفع الجلباب وإبداء الزينة عندهم. وهو قول مجاهد. والثاني: أنه وضع عنهن الجناح في ترك الاحتجاب عندهم. وهو قول قتادة.

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٤ ـ ٧٣٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٥. وعلق عن محمد بن شهاب الزهري \_ من طريق بحر السقاء \_ قال في قوله: ﴿لا جُنْلَ عَلَيْنَ فِي كَابَكِينَ ﴾ الآية: سافرت أم سلمة مع مكاتب لها، فقالت: يا فلان، عندك ما تزدي لي؟ قال: نعم، وزيادة. فاحتجبت منه، وقالت: سمعت رسول ألله 離 يقول: وإذا كان مع المكاتب ما يؤدي فاحتجبن منه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد ١٧٨/٨.

1.4 4

المؤمنين. فقال عبدالله بن عباس: إنَّ رؤيتهما لهن لَحِلُّ<sup>(۱)</sup>. (۱۱۰/۱۳) مستند

٦٢٧٣٣ \_ عن محمد بن شهاب الزهري \_ من طريق معمر \_: أنَّه قيل له: مَن كان يدخل على أزواج النبي ﷺ؟ قال: كلَّ ذي رَحِم محْرَم مِن نسب أو رضاع. قيل: فسائر الناس؟ قال: كُنَّ يحتجبن منه، حتى إنهن ليكلمنه من وراء حجاب، وربما كان سترًا واحدًا، إلا المملوكين والمكاتبين فإنهن كُنَّ لا يحتجبن منهم (١٤). (١١/١٥١١)

## ﴿إِنَّ اللَّهِ وَمَلَةٍكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا نَسْلِيمًا ۞﴾

#### 🇱 قراءات:

**٦٢٧٣٤ ـ عن عبدالله بن مسعود:** أنَّه قرأ: (صَلُّواْ عَلَيْهِ كَمَا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَشْلِمًا)<sup>(٥)</sup>. (١١٧/١٢)

٩٢٧٣ \_ عن حميدة، قالت: أوصت لنا عائشة بمتاعها، فكان في مصحفها: (إِنَّ اللهَ وَمَلَّا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهِ عَلَى النَّبِيِّ وَاللَّذِينَ يَصُفُونَ الطُّفُوفَ الْأُولَ)(١٦). (١٧/١٥٥)

#### 🏶 نزول الآية:

٦٢٧٣٦ ـ عن كعب بن مُجْرة ـ من طريق عبدالرحمن بن أبي ليلى ـ قال: قيل للنبي ﷺ: قد عرفنا السلام عليك، فكيف الصلاة عليك؟ فنزلت: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمُلْتَهِكَنُهُ يُصُلُّونَ كُلَ النَّبِيُّ يَكَأَيُّا الَّذِينَ مَامَثُوا مَبَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ ``\. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ٨/١٨٧، وابن أبي شيبة ٤/٣٣٧. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٧٣/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧٣.
 (٤) أخرجه ابن سعد ٨/ ١٧٥، ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطى إلى ابن مردويه.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحرر الوجيز ٣٩٨/٤، وروح المعاني ٢٢/٧٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي داود (٨٥).

وهمي قراءة شاذة. (٧) أن ساس

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن ماجه ۲۹۳/۱، من طريق شعبة، عن الحكم، قال: سمعت ابن أبي ليلى، عن كعب بن عجرة به.

٦٢٧٣٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد ـ: أنَّ بني إسرائيل قالوا لموسى: هل يصلي ربُّك؟ فناداه ربُّه: يا موسى، إن سألوك: هل يصلى ربك؟ فقل: نعم. أنا أصلي وِملائكتي على أنبيائي ورسلي. فأنزل الله على نبيه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَبُلَتِكَنُّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ ﴾(١) . (١١٦/١٢)

٦٢٧٣٨ - قال مجاهد بن جبر: لما نزلت: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمُلْتِكُنَّهُ بُصُلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيَّ ﴾ الآية؛ قال أبو بكر: ما أعطاك الله تعالى مِن خير إلا أشْرَكنا فيه. فنزلت: ﴿هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمُلَتَهِكُنُهُ ۗ [الأحزاب: ٤٣](١). (ز)

٦٢٧٣٩ ـ عن عبدالملك ابن جريج، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمُلْيَكُنَّهُۥ قال: لَمَّا نزلت جعل الناس يهنونه بهذه الآية، وقال أُبَىّ بن كعب: ما أُنزل فيك خيرًا إلا خَلَطَنا به معك، إلا هذه الآية. فنزلت: ﴿وَيَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأحزاب: ٤٧](١١٢/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلَتِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيَّ ﴾

٩٢٧٤٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق على - ﴿ يُصَلُّونَ ﴾: يُبرِّكون ﴿ عَلَى اَلنَّبِيُّ ﴾ (١١٦/١٢)

٦٢٧٤١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْكَتُمُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ ﴾ الآية، قال: صلاة الله على النبي هي مغفرته، إن الله لا يُصَلِّى ولكن يغفر، وأما صلاة الناس على النبي فهي الاستغفار (٥). (١١٧/١٢)

٦٢٧٤٢ ـ عن عبدالله بن عباس: أن معنى صلاة الرب: الرحمة. وصلاة الملائكة:

<sup>=</sup> إسناده صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في كتاب العظمة ٢/ ٤٥٣ ـ ٤٥٣، والضياء في المختارة ١٢١ /١٢١ ـ ١٢٢ (١٢١)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٥٧/٦ ـ، من طريق أحمد بن عبدالرحمن بن عبدالله بن سعد الدشتكي، قال: حدثنا أبي، عن أبيه، عن أشعث بن إسحاق، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به. إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) علَّقه الواحدي في أسباب النزول (٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

الاستغفار<sup>(۱)</sup>. (ز)

عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - قال في قوله: ﴿إِنَّ اللّهِ وَلَلْهِ عَلَمْ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَى النّبِي اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

٦٢٧٤٤ - عن أبي العالية الرياحي - من طريق الربيع بن أنس - قال في قوله: ﴿إِنَّ اللهُ وَبُلْتَكِتُهُ يُسُلُّونَ كُل النَّيِّ ﴾: صلاة الله عليه: ثناؤه عليه عند الملائكة. وصلاة الملائكة عليه: الدعاء له (١١٦/١٢)

٩٢٧٤٥ ـ قال الضحاك بن مزاحم: صلاة الله: رحمته. وفي رواية عنه: مغفرته.
 وصلاة الملائكة: الدعاء<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٢٧٤٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿إِنَّ اللهَ وَبُلَتِكَنَدُ يُصُلُّونَ عَلَى النَّيِوَّ﴾، يعني: أن الله يغفر للنبي ﷺ، وتستغفر له الملائكة (٥٠). (ز)

٦٧٧٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللهَ وَمُلْتِكْنَهُ يُصُلُّونَ كُل اَلنَّيِئَ﴾، أما صلاة الرب قاد: فالمعفوة للنبي ﷺ. أما صلاة الملائكة: فالاستغفار للنبي ﷺ (٦). (ز)

 $^{7748}$  - عن مقاتل بن حيان، قال: صلاة الله: مغفرته. وصلاة الملائكة: الاستغفار  $^{(Y)}$ . (ز)

٩٢٧٤٩ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّ اللَّهَ رَمَلْتِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّهِيَّ﴾، يعني: أن الله يغفر للنبي ﷺ، وتستغفر له الملائكة (٨). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه القاضي إسماعيل ـ كما في الفتح ١٥٦/١١ ـ.. وفي تفسير البغوي ٦/٣٧٢ عن ابن عباس:
 أراد: إن الله يرحم النبي، والملائكة يدعون له.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شبية ١٩١٧، والقاضي إسماعيل في فضل الصلاة على النبي 義 ص٦٩، والبيهقي في شعب الإيمان (١٥٥٨). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد (٥٥٢) ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن
 أبي حاتم. وأخرجه آدم بن أبي إياس موقوفًا على الربيع ـ كما في الفتح ٥٣٣/٨ ـ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه القاضي إسماعيل ـ كما في الفتح ١٥٦/١١ .. وعقّب عليه ابن حجر بقوله: وكأنه يريد الدعاء بالمغفرة ونحوها.

 <sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٥ ـ ٧٣٦.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ١٥٥/١١ ـ.

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۲۳۱.

### ﴿يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَمَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا ﴿

٦٢٧٥ - عن طلحة بن عبيد الله، قال: أتى رجل النبي هي فقال: سمعت الله يقول: ﴿إِنَّ الله وَهُلَا الله وَهُلَى الله وَهُلَى الله وَهُلَى الله وَهُلَا الله وَهُلِهُ الله وَهُلِهُ الله وَهُلَا الله وَهُلِهُ الله وَهُلَا الله وَهُلِهُ الله وَهُلِهُ الله وَهُلِهُ الله وَهُلِهُ الله وَهُلِهُ الله وَالِهُ الله وَالله وَاللّهُ ا

٦٢٧٥١ ـ عن طلحة بن عبيد الله، قال: قلت: يا رسول الله، كيف الصلاة عليك؟ قال: «قل: اللَّهُمَّ، صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم، إنك حميد مجيد، (١٠٠/١٢)

عن كعب بن عجرة - من طريق عبدالرحمن بن أبي ليلى - قال: لَمَّا نزلت: ﴿إِنَّ اللهُ وَلَلْهَكُمُ يُصُلُّنَ عَلَى النَّيِّ ﴾، قمتُ إليه، فقلت: السلام عليك قد عرفناه، فكيف الصلاة عليك، يا رسول الله وقال: «قل: اللَّهُمَّ، صَلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد معيد، (\*). (۱۲۱/۲۲)

٦٢٧٥٣ ـ عن كعب بن عجرة، قال: قال رجل: يا رسول الله، أمَّا السلام عليك

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۷/ ۱۷٥.

قال السخاوي في القول البديع ص٤٨: ﴿وسنده صحيح، لكنه معلول﴾.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۲/۳ ـ ۱۷ (۱۳۹۳)، والنسائي ۵۸/۳ (۱۲۹۰ ـ ۱۲۹۱)، من طريق عثمان بن عبدالله بن موهب، عن موسى بن طلحة، عن أبيه به.

وقال ابن القيم في جلاء الأفهام ص٣٩: «احتج الشيخان بعثمان بن عبدالله بن موهب، عن موسى بن طلحة،

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري ۱٤٦/٤ ـ ۱٤٧ (۳۳۷۰)، ومسلم ۳۰۰/۱ (٤٠٦)، وابن جرير ۱۷۰/۱۹ ـ ۱۷۱، والتعلبي ۱/۸.

وأخرج نحوه أحمد ٣٠/ ٥٧ ـ ٥٨ (١٨١٣٣)، وزاد في آخره: ونحن نقول: وعلينا معهم، قال يزيد: فلا أدري أشيء زاده ابن أبي ليلى مِن قِبَل نفسه، أو شيء رواه كعب.

قال الألباني في الإرواء ٢/ ٢٥: ﴿وإسناده حسن﴾.

فقد علمناه، فكيف الصلاة عليك؟ قال: قلل: اللَّهُمَّ، صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللَّهُمَّ، بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، (١٠). (١١٩/١٢)

٦٢٧٥٤ \_ عن الحسن بن علي، قال: قالوا: يا رسول الله، أرأيتَ قول الله: ﴿إِنَّ مَلْاَ كَمْ سَأَلْتَمُونِي اللهَ وَمَلْتِكُنَهُ يُمُلُّونَ عَلَى النَّبَيِّ﴾؟ قال: ﴿إِنَّ هذا لَمِن المكتوم، ولولا أَنْكم سألتموني عنه ما أخبرتُكم، إِنَّ الله وَكُلِّ بي ملكين لا أَذكر عند عبد مسلم فيصلي عَلَيَّ إِلا قال ذانك الملكان: فقر الله لك. وقال الله وملائكته جوابًا لذينك الملكين: آمين. ولا أذكر عند عبد مسلم فلا يصلي علي إلا قال ذلك الملكان: لا غفر الله لك. وقال الله وملائكته لذينك الملكين: آمين (١٧٨/١٠)

م ٦٢٧٥٠ ـ عن أبي بكر الصديق، قال: كنتُ عند النبي ﷺ، فجاءه رجل، فسلَّم، فردً النبيُ ﷺ، فإطلق وجهه، وأجلسه إلى جنبه، فلما قضى الرجلُ حاجتَه نهض، فقال النبي ﷺ: ﴿ يَا أَبَا بَكُر، هذا رجل يُرفَع له كل يوم كعمل أهل الأرض؛ قلت: ولِمَ ذاك؟ قال: ﴿إِنَّه كلمًا أصبح صلى عَلَيَّ عشر مرات كصلاة الخلق أجمع، قلتُ: وما ذاك؟ قال: يقول: «اللَّهُمَّ، صَلَّ على محمد النبي عدد مَن صلَّى عليه بِن خلقك، وصَلَّ على محمد النبي كما أمرتنا أن نصلي عليه، وصَلَّ على محمد النبي كما أمرتنا أن نصلي عليه، وصَلَّ على محمد النبي كما أمرتنا أن نصلي عليه، وصَلَّ على محمد النبي كما أمرتنا أن نصلي عليه، الله عليه (٢٠/١٢)

<sup>(</sup>۱) آخرجه البخاري ۱۲۸٪ (۱۳۷۰)، ۱۲۰/۱ (۱۲۷۷)، ۸/۷۷ (۱۳۵۷)، ۸/۷۷ (۱۳۵۷)، ومسلم ۱/ ۳۰۵ (۲۰۱)، ویحی بن سلام ۷۳۱/۲.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في الكبير ٣/ ٨٩ (٣٧٥٣). وأورده ابن منظور في مختصر تاريخ دمشق ٢/٥١٦ ـ

قال الهيثمي في المجمع ٧/٩٣ (٩١٢٨٣): •وفيه الحكم بن عبدالله بن خطاف، وهو كذاب.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى الدارقطني في الأفراد، وابن النجار في تاريخه. وأورده الكناني في تنزيه الشريعة ٢/ ٣٢٨ (٣٣).

قال المتقي الهندي في كنز العمال ٢٦٦/ ٢٦٦ ( ٢٩٨١): قال قط: غريب من حديث أبي بكر، تقرّد به سليمان بن الربيع النهدي، عن كادح بن روحة. قال الله بي في الميزان: سليمان بن الربيع أحد المتروكين، وكادح قال الأردي وغيره: كذاب، زاد الحافظ ابن حجر في اللسان، وقال ابن عدي: عامة أحاديثه غير محفوظة، ولا يتابع في أسانيده، ولا في متونه. وقال الحاكم وأبو نعيم: روى عن مسعر والثوري أحاديث موضوعة. انتهى. قلت: وقد أدخلت هذا الحديث في كتاب الموضوعات، فلينظر، فإن وجدنا له متابعًا أو شاهًا خرج عن حيز الموضوعة. وقال الشوكاني في الفوائد المجموعة ص٣٢٩ (٣٩): في إسناده كذاب ومترك،

علك، فكيف نصلي عليك؟ قال: قلنا: يا رسول الله، قد عرفنا كيف السلام عليك، فكيف نصلي عليك؟ قال: «قولوا: اجعل صلواتك ورحمتك وبركاتك على سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين محمد عبدك ورسولك، إمام الخير، ورسول الرحمة، اللَّهُمَّ، ابعثه مقامًا محمودًا يغبطه به الأولون والآخرون، اللَّهُمَّ، صَلَّ على محمد، وأبلغه درجة الوسيلة من الجنة، اللَّهُمَّ، اجعل في المصطفّقين محبته، وفي المقربين مودته، وفي عليين ذكره وداره، والسلام عليك ورحمة الله وبركاته، اللَّهُمَّ، صَلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، (١٣/١٣))

17۷۰۷ ـ عن أبي مسعود الأنصاري، أنَّ بشير بن سعد قال: يا رسول الله، أمرنا الله أن نصلي عليك، فكيف نصلي عليك؟ فسكت حتى تمنَّيْنا أنا لم نسأله، ثم قال: «قولوا: اللَّهُمَّ، صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم في العالمين، إنك حميد مجيد. والسلام كما قد علمتم، (٢٧/١٣)

وعناه. هو الذي المال المال المال المال عليك فقد عرفناه. هو الذي المال الما

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في كتاب الصلاة على النبي ص٢٤ ـ ٢٥ (٢١)، من طريق مروان بن معاوية، قال: حدثنا عبدالرحمن بن عبدالله المسعودي، عن عون بن عبدالله أو غيره، عن الأسود بن يزيد، عن ابن مسعود به. قال الصالحي في سبل الهدى والرشاد ٢٦/ ٣٣٤: فيه المسعودي، وهو ثقة قد اختلطه. يعني: فلم يتبين هل سماع مروان بن معاوية منه قبل اختلاطه أو بعده!

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١/٣٠٥ (٤٠٥)، والثعلبي ٨/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٨/٣٠٤ (١٧٠٧٢)، والحاكم ١/ ٤٠١ (٩٨٨)، وابن خزيمة ١/٤٠٢ \_ ٧٠٥ (٧١١).

٩٢٧٥٩ ـ عن علي بن أبي طالب، قال: قلتُ: يا رسول الله، كيف نصلي عليك؟ قال: «قولوا: اللَّهُمَّ، صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيده (١٠). (١٣/١٧)

ا ٢٢٧٦٠ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: «مَن سَرَّه أن يكتال بالمكيال الأوفى إذا صلى علينا أهل البيت فليقل: اللَّهُمَّ، صَلَّ على محمد النبي، وأزواجه، وذريته، وأمل بيته، كما صليت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيده (٢٠). (١١٩/١٢)

= قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه». وقال الدارقطني في السنن بعد إخراجه ٢٢/١٦ (١٣٣٩): هذا إسناد حسن متصل».

 (١) أخرجه الخطيب في تاريخه ١٦/ ٤٤٤ (٤٧٧٥)، من طريق عبدالملك بن هارون بن عنترة، عن أبيه، عن جده، عن علي به.

إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه عبدالملك بن هارون بن عنترة، قال الدارقطني وأحمد: «ضعيف». وقال يحيى: «كذاب». وقال أبو حاتم: «متروك، ذاهب الحديث». وقال ابن حبان: «يضع الحديث». كما في لسان الميزان لابن حجر 7/٢٧٦.

(۲) أخرجه ابن عدي في الكامل ٣٤٤/٣ في ترجمة حبان بن يسار (٥٤٠)، والعقيلي في الضعفاء الكبير ٣١٩/١ في ترجمة حبان بن يسار (٣٩٢).

قال ابن عدي: "ولحبان أحاديث وليس بالكثير، وحديثه فيه ما فيه؛ لأجل الاختلاط الذي ذُكِر عنه". وقال الرياعي في فتح الففار /٣٣٣/ (١٢٠٠) وفي إسناده راوٍ مجهول».

(٣) أخرجه أبو داود ٢/ ٢٢٧ ـ ٢٢٨ (٩٨٢).

قال مغلطاي في شرح ابن ماجه ١٥٣٢/٠ : «سند رجاله مستورون». وقال الألباني في ضعيف أبي داود ١/ ٣٦٧ (١٧٤): فإسناد ضعيف».

(٤) أخرجه البزار ٢٠/١٤ (٨١٥٤)، وأبو العباس السُّرَّاج في حديثه ٢/١٠٠ (٤١٢).

قال البزار: فوهذا اللفظ لا تحفظه إلا من حليث داود عن نعيم عن أبي هريرة،. وقال الهيثمي في المجمع ٢/١٤٤ (٢٨٧٠): فرواه البزار، ورجاله رجال الصحيح،. وقال ابن القيم في جلاء الأفهام ص3٤: =

٩٢٧٦٣ ـ عن أبي هريرة، قال: قلنا: يا رسول الله، قد علمنا كيف السلام عليك، فكيف نصلي عليك؟ قال: «قولوا: اللهم، اجعل صلواتك وبركاتك على آل محمد، كما جعلتها على آل إراهيم، إنك حميد مجيده (١٠٠/١٢).

٣٢٧٦٤ ـ عن أبي حميد الساعدي، أنهم قالوا: يا رسول الله، كيف نصلي عليك؟ فقال رسول الله ﷺ: «قولوا: اللَّهُمَّ، صلَّ على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم، على آل إبراهيم، إنك حميد مجيده (١٣/١٢).

9۲۷۲۳ ـ عن بریدة بن الحصیب، قال: قلنا: یا رسول الله، قد علمنا کیف نسلم علیك، فکیف نصلی علیك؟ قال: «قولوا: اللَّهُمَّ، اجعل صلواتك ورحمتك وبركاتك علی محمد وعلی آل محمد، کما جعلتها علی إبراهیم، إنك حمید مجیده (۲۲). (۲۲/۲۲) 7۲۷۲۲ ـ عن زید بن خارجة، قال: قلت: یا رسول الله، قد علمنا کیف السلام علیك، فکیف نصلی علیك؟ قال: «صلوا علیّ واجتهدوا، ثم قولوا: اللَّهُمَّ، بارك علی محمد وعلی آل محمد، کما بارکت علی إبراهیم وآل إبراهیم، إنك حمید مجیده (شان).

TYV7V ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: قلنا: يا رسول الله، هذا السلام عليك قد علمناه، فكيف الصلاة؟ قال: «قولوا: اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد عبدك ورسولك، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، (٢٠/١٢)

<sup>=</sup> اإسناده صحيح، على شرط الشيخين،

<sup>(</sup>۱) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ١٤٦/٤ (٣٣٦٩)، ٨٧٧٨ (٦٣٦٠)، ومسلم ٣٠٦/١ (٤٠٧)، والتعلبي ٨/٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣٨/ ٩٢ (٢٢٩٨٨).

قال الأثرم في ناسخ الحديث ص١٦١: «فأما حديث بريدة ففي إسناده رجل متروك. وقال ابن كثير في نفسيره ٢٦/٦٤: «أبو داود الأعمى اسمه: نفيع بن الحارث، متروك. وقال الهيثمي في المجمع ١٤٤/٦٤ (٢٨٦٩)، ١٦٣/١٠ (١٣٠٣): «وفيه أبو داود الأعمى، وهو ضعيف. وقال السيوطي في تحفة الأبرار ص٧٧: «وأبو داود الأعمى اسمه: نفيع، ضعيف جنًّا، رافضي، متهم بوضع الحديث، وقال الشوكاني في نيل الأوطار ٢٩/١، «وفيه أبو داود الأعمى: نفيع، وهو ضعيف جنًّا، ومتهم بالوضع».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣/ ١٧٩٤(١٧١٤)، والنسائي (١٢٩١). وعزاه السيوطي إلى ابن سعد وابن مردويه. قال محققو المسند: ﴿إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٦/ ١٢١ (٤٧٩٨)، ٧٧/٨ (٦٣٥٨).

٦٢٧٦٨ \_ عن أنس بن مالك، أن رهطًا من الأنصار قالوا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليك؟ قال: (قولوا: اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد وآل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم. فقال فتّى من الأنصار: يا رسول الله، مَن آل محمد؟ قال: «كل مؤمن»<sup>(۱)</sup>. (۱۲٦/۱۲)

٦٢٧٦٩ ـ عن رجل من أصحاب النبي ﷺ، أن النبي ﷺ كان يقول: ﴿اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد وعلى أهل بيته وعلى أزواجه وذريته، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى أهل بيته وأزواجه وذريته، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيدا(٢). (١١٩/١٢)

• ٦٢٧٧ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق زياد ـ في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ وَمُلَّبُكُنُّهُ ﴾، قالوا: يا رسول الله، هذا السلام قد عرفناه، فكيف الصلاة عليك؟ قال: «قولوا: اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد عبدك ورسولك وأهل بيته، كما صليت على إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل بيته، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيدا<sup>(٣)</sup>. (١١٨/١٢)

٦٢٧٧١ ـ عن عبدالرحمن بن بشر بن مسعود الأنصاري، قال: لَمَّا نزلت: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمُلَيِّكُنُّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ ﴾ قالوا: يا رسول الله، هذا السلام قد عرفناه، فكيف الصلاة وقد غُفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: 'قولوا: اللَّهُمَّ، صلَّ على محمد، كما صليت على آل إبراهيم، اللَّهُمَّ، بارك على محمد، كما باركت على آل إبراهيم<sup>(3)</sup>. (١١٨/١٢)

٢٢٧٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَبُلَتَيْكَتُهُ يُصُلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ مَسَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ نَسْلِيمًا﴾، قال: لما نزلت هذه الآية قالوا: يا رسول الله، قد علمنا السلام عليك، فكيف الصلاة عليك؟ قال: "قولوا: اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد، كما باركت على إبراهيم»<sup>(٥)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٨/ ٢٣٧ \_ ٢٣٨ (٢٣١٧٣).

قال الهيشمي في المجمع ٢/ ١٤٤ (٢٨٦٨): «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح». (٣) أخرجه ابن جرير ١٧٦/١٩ بنحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩.

٦٢٧٧٣ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق الأسود بن يزيد \_ قال: إذا صلّيتم على النبى ﷺ فأحسِنوا الصلاة عليه؛ فإنَّكم لا تدرون لعلَّ ذلك يُعرَض عليه. قالوا: فعلَّمنا. قال: قولوا: اللُّهُمَّ، اجعل صلواتك ورحمتك وبركاتك على سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين محمد عبدك ورسولك، إمام الخير، وقائد الخير، ورسول الرحمة، اللَّهُمَّ، ابعثه مقامًا محمودًا يغبطه به الأولون والآخرون، اللَّهُمَّ، صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد مجيد<sup>(۱)</sup>. (۱۳۳/۱۲)

 ٦٢٧٧٤ ـ عن زيد بن وهب، قال: قال ابن مسعود: يا زيد بن وهب، لا تَدَعْ إذا كان يوم الجمعة أن تُصَلِّي على النبي ﷺ ألفَ مرة، تقول: اللَّهُمَّ، صلِّ على النبي الأمر (٢١/ ١٣٤)

٩٢٧٧٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق طاوس -: أنَّه كان إذا صلَّى على النبي ﷺ قال: اللَّهُمَّ، تقبَّل شفاعة محمد الكبرى، وارفع درجته العليا، وأعطه سُؤلَه في الآخرة والأولى، كما آتيت إبراهيم وموسى<sup>(٣)</sup>. (١٣٣/١٢)

٦٢٧٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَنَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ﴾ يعني: استغفِروا للنبي ﷺ، ﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ لَمَّا نزلت هذه الآية قال المسلمون: هذه لك، يا رسول الله، فما لنا؟ فنزلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُنُهُ لِيُخْرِعَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِّ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣](٤). (ز)

٦٢٧٧٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّ آللَهُ وَمَلْتِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيَّ ﴾ يعنى: أن الله يغفر للنبي ﷺ، وتستغفر له الملائكة، ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَبَلُواْ عَلَيْهِ يعنى: استغفِروا له، ﴿وَسَلِّمُوا نَسَلِيمًا﴾ (٥٠) [٢٥]. (ز)

🕬 قال ابنُ كثير (٢١٠/١١): «المقصود من هذه الآية: أن الله ﷺ أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيَّه عنده في الملأ الأعلى بأنه يُثني عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم أمر تعالى أهل العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه؛ ليجتمع الثناء عليه من أهل ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق (٣١٠٩)، وابن ماجه (٩٠٦). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى الشيرازي في الألقاب.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق (٣١٠٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (۵) تفسیر یحیی بن سلام ۷۳٦/۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٦.

#### أثار متعلقة بالآية<sup>(۱)</sup>:

من أنس بن مالك، قال: قال رسول الله 灣: «إنَّ أنجاكم يومَ القيامة مِن أهوالها ومواطنها أكثرُكم علَيَّ في دار الدنيا صلاة، إنَّه قد كان في الله وملائكته كفاية، ولكن خصَّ المؤمنين بذلك ليثيبهم عليه، (۲) ( ۱۳۰/۱۳)

٩٢٧٧٩ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «مَن صلَّى عَلَيَّ واحدةً صلَّى الله عليَّ واحدةً صلَّى الله عليه عشرًا» (١٢/ ١٢٥)

• ٦٢٧٨ - عن أبي هريرة، أنَّ النبي ﷺ رقى المنبر، فقال: «آمين، آمين، آمين، آمين، قيل هد. قبل له: يا رسول الله، ما كنت تصنع هذا؟ فقال: «قال لي جبريل: رَخِم أنفُ حبد أدرك أبويه أو أحدهما لم يدخله الجنة. قلت: آمين. ثم قال: رخم أنف عبد دخل عليه رمضان لم يُغفر له. فقلت: آمين. ثم قال: رخم أنف امرئ ذُكرتَ عنده فلم يُصَلِّ عليك. فقلت: آمين، (١٣٦/١٢).

17۷۸۱ ـ عن عائشة، قالت في قوله: ﴿إِنَّ اللهِ وَمُلَّتِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّعِيُّ﴾: زَيِّنوا مجالسكم بالصلاة على النبي ﷺ<sup>(°)</sup>. (۱۳٤/۱۳)

٦٢٧٨٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق هشام ـ قال: إذا قال الرجل في الصلاة:

== العالَمَيْن ِ العلوي والسفلي جميعًا».

<u>٥٧٧٥ عَلَّقَ ابنُ كثير (٢٢٦/١١) على مضمون آخر هذا الحديث وما أشبهه، بأن فيه:</u> «دليل على وجوب الصلاة على النبي ﷺ كلما ذُكِر».

<sup>(</sup>١) أورد السيوطي عقب تفسير هذه الآية ١٢/ ١٢٥ ـ ١٣٣ آثارًا كثيرة عن فضل الصلاة على النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطّيب في شرف أصحاب الحديث ص٥٦ ـ ٥٧، وأبو القاسم الأصبهاني في الترغيب والترهيب ٣١٧/٢ ـ ٣١٨ (١٦٦٧)، من طريق حكامة بنت عثمان بن دينار، قالت: حدثني أبي عثمان بن دينار، عن أخيه مالك بن دينار، عن أنس به. وأورده الديلمي في الفردوس ٢٧٧/٥ (٨١٧٥).

إسناده ضعيف جدًّا؛ قال ابن حبان في الثقات: •حكامة لا شيء». وقال العقيلي في ترجمة والدها عثمان بن دينار: •وهو أخو مالك بن دينار، أحاديث حكامة تشبه أحاديث القصاص، وليس لها أصل». كما في لسان الميزان لابن حجر ٣/ ٢٤١٪.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٣٠٦/١ (٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ص٢٢٥ (٦٤٦).

قال الهيثمي في المجمّع ١٦٧/١٠ (١٧٣١٩): •رواه البزار، وفيه كثير بن زيد الأسلمي، وقد وتّقه جماعة، وفيه ضعف، ويقيّة رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الخطيب في تاريخه ٧/٧٠٧.

### ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِهِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾ الآية؛ فلْيُصَلِّ عليه (١٠ (١٢٣))

### ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱللَّهَ﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

م ٦٧٧٣ ـ قال عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَدُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ﴾: هم اليهود والنصارى والمشركون؛ فأما اليهود فقالوا: يد الله مغلولة. وقالوا: إن الله فقير. وقالت النصارى: المسيح ابن الله، وثالث ثلاثة. وقال المشركون: الملائكة بنات الله، والأصنام شركاؤه (٢٠). (ز)

٦٢٧٨٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سلمة بن الحجاج ـ في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهِ مُؤْلِدٌ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ اللَّهِ الللَّاللَّاللَّاللَّهِ الللَّا الللَّهِ اللَّهِ

مُ ٦٢٧٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ يُؤْدُونَ اللَّهَ وَيَسُولُهُ ﴾، قال: ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله ﷺ كان يقول فيما يروي عن ربه ﷺ: اهشتمني ابنُ آدم، ولم ينبغ له أن يستمني، وكذّبني، ولم ينبغ له أن يكذّبني؛ فأمَّا شتمه إيَّاي فقوله: اتخذ الله ولدًا. وأنا الأحد الصمد، وأما تكذيبه إيَّاي فقوله: لن يعيدني كما بدأني، قال قتادة: إنَّ كمبًا كان يقول: يخرج يوم القيامة عُنُقُ مِن النار، فيقول: يا أيها الناس، إني وُكّلت منكم بثلاثة؛ بكل عزيز كريم، وبكل جبار عنيد، وبمن دعا مع الله إلها آخر. فيقطهم كما يلقط الطيرُ الحبَّ من الأرض، فينطوي عليهم، فيُدخلهم النار، فتخرج على الله وآذى الله؛ فأما من كذّب الله فمن زعم أن الله لا يبعثه من بعد الموت، على الله ومذب على الله فمن زعم أن الله لا يبعثه من بعد الموت، وأما من كذّب الله فمن زعم أن الله لا يبعثه من بعد الموت، يصورون ولا يحيون. فتلقطهم كما يلقط الطير الحب من الأرض، فتنطوي عليهم يشخطهم النار (٤٠٠). (١٣٦/١٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٢١١/٢ ــ ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/٦٣، وتفسير البغوي ٦/ ٣٧٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٧٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وأخرجه عبدالرزاق ١٣٢/٢ من طريق معمر دون قول كعب. وأصل الحديث المرفوع في الجنائز ١١٢/٤.

٣٧٧٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَدُّوكَ اللَّهَ وَيَسُولُهُ﴾ نزلت في اليهود من أهل المدينة، وكان أذاهم لله ﷺ أن زعموا أنَّ لله ولدًا، وأنهم يخلقون كما يخلق الله ﷺ؛ يعني: التماثيل والتصاوير(١٠). (ز)

٦٢٧٨٧ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج، في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَدُّونَ اَلَّهَ وَرَسُولُهُ﴾، قال: آذوا الله فيما يدعون معه (٢٠). (١٣٦/١٢)

### ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٦٢٧٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿إِنَّ اللَّبِينَ يُؤَذُوكَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية، قال: نزلت في الذين طعنوا على النبي ﷺ حين اتَّخذ صفية بنت حي<sup>(٢٢)</sup>. (١٣/١٢)

٦٢٧٨٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال في قوله: ﴿إِنَّ اللَّبِيَ يُؤَدُّونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾: أُنزلت في عبدالله بن أُبَيّ وناسٍ معه قذفوا عائشة، فخطب النبي ﷺ، وقال: قمَن يعلرني مِن رجل يؤذيني، ويجمع في بيته مَن يؤذيني؟، فنزلت (١٤٠/١٢).

٩٧٩٠ ـ قال عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُؤَدُّونَ اللّهَ وَيَسُولُهُ﴾: وإيذاء الرسول: هو أنه شُجَّ في وجهه، وكُسرت رباعيته. وقيل: شاعر، ساحر، معلَّم، مجنون (٥٠). (ز) هم ٦٩٧٩٠ ـ قال قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿إِنَّ اللّهِنَ يُؤَدُّونَ الله وَيَسُولُهُ﴾: يا سبحان الله، ما زال أناسٌ مِن جهلة بني آدم حتى تعاطوا أذى ربهم؛ وأما أذاهم رسول الله ﷺ فهو طعنهم عليه في نكاحه صفية بنت حيي فيما ذُكِر (١٠) (١٠).

ᡝ 📆 قال ابنُ عطية (٧/ ١٤٦): ﴿ والطعن في تأمير أسامة إذايةٌ له أيضًا ﷺ .

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٦. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٧٨/١٩ ــ ١٧٩، من طريق محمد بن سعد العوني، عن أبيه، قال: حدثني عمي الحسين بن الحسن، عن أبيه، عن جده عطية العوني، عن ابن عباس به. إسناده ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أومخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

إنسادة طعيف عمله علمية عناده عالم دا بستر والتعليم ١٣٨٨، وتفسير البغوي ١/٣٧٥. (٤) عزاه السيوطي إلى جوبير.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٧٨/١٩.

والمالة المالة الم

٦٢٧٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَدُّونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ﴾، يعني: محمدًا ﷺ، نزلت في اليهود من أهل المدينة، ... وأما أذاهم للنبي ﷺ فإنهم زعموا أنَّ محمدًا ساحر مجنون شاعر كذاب(''. (ز)

٦٢٧٩٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ يُؤْدُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ لَمَنْهُمُ اللَّهُ فِي اللَّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَ لَمُنْمَ مَلَاهُ عَلِيهِ وَيَسْتَخِفُون بحقه، وأَعْد لَمْعَ عَذَابًا شُهِيبًا ﴾ ويُسْتَخِفُون بحقه، ويكذبون عليه ويبهتونه (١٣٧٤٠٠). (ز)

### ﴿لَتَنَهُمُ اللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَمُنْمَ عَذَابًا مُهِمِنَا ﴿

٩٩٧٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَمَنْهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْكَخِرَةِ ﴾ يعني باللعنة في الدنيا: العذاب، والقتل، والجلاء. وأما في الآخرة: فإن الله يعذبهم بالنار، ﴿ وَأَعَدُ لَمْمُ عَذَابًا مُعْمِنًا ﴾ يعني: عذاب الهوان (٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٢٧٩٦ ـ عن ابن أبي مليكة، قال: جاء رجل مِن أهل الشام، فسبُّ عليًّا عند

آبَتُ ذَهَبَ ابنُ كثير (٢١٠/١١) إلى أنَّ الآية عامّة مستندًا إلى ظاهر الآية، وما ورد في السُّنَّة، فقال: «الظاهر: أن الآية عامة في كل من آذاه بشيء، ومَن آذاه فقد آذى الله، كما أنَّ من أطاعه فقد أطاع الله، كما قال الإمام أحمد: حدثنا يونس، قال: حدثنا إبراهيم بن سعد، عن عبيدة بن أبي رائطة الحذاء التميمي، عن عبدالرحمن بن زياد، عن عبدالله بن المغفل المزني، قال: قال رسول الله على الله الله في أصحابي، لا تتخلوهم غرضًا بعدي، فمَن أحبهم فبُعِيمُ أبغضهم ، ومَن آذاهم فقد آذاني، ومَن أذافي فقد آذاني الله ومَن أذى الله يؤسك أن يأخله».

وقالً ابنُ القيم (٣٣٨/٢): (ليس أذاه ـ سبحانه ـ مِن جنس الأذى الحاصل للمخلوقين، كما أنَّ سخطه وغضبه وكراهته ليست مِن جنس ما للمخلوقين».

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٦.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٣٧.

ابن عباس، فحَصَبَه ابنُ عباس، وقال: يا عدوَّ الله، آذيتَ رسول الله، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْدُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي اللَّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ﴾، لو كان رسولُ الله ﷺ سمعك لآذيتَه''. (١٣٦/١٢)

### ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا أَخْتَسَبُواْ فَفَدِ أَخْتَمَالُواْ بُهْتَنَا وَإِنَّمَا شَبِينًا ١٠٥

#### 🏶 نزول الآية:

۲۲۷۹۷ - عن عبدالله بن عباس - من طریق عطاء -: رأی عمر ﷺ جاریة مِن الأنصار مُتَبَرِّجَةً، فضربها، وكره ما رأی مِن زینتها، فذهبت إلى أهلها تشكو عمر، فخرجوا إلیه، فآذوه؛ فأنزل الله تعالى هذه الآیة (۲).

٦٢٧٩٨ ـ قال الضحاك بن مزاحم =

٦٢٧٩٩ ـ وإسماعيل السُّدِّيّ =

براك و ومحمد بن السائب الكلبي: في قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُؤَدُّونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾، نزلت في الزناة الذين كانوا يمشون في طرق المدينة يَشِّعون النساء إذا تبرزن بالليل لقضاء حواتجهن، فيرون المرأة، فيدنون منها، فيغمزونها، فإن سكتت اتَّبعوها، وإن لقضاء حواتجهن، فيره المرأة، فيدنون منها، فيغمزونها، فإن سكتت اتَّبعوها، وإن الأمة؛ لأنَّ زيهن كان واحدًا، إنما يخرجن في درع واحد وخمار؛ الحُرَّة والأمة، الأمة؛ لأنَّ زيهن كان واحدًا، إنما يخرجن في درع واحد وخمار؛ الحُرَّة والأمة، فَشَكُون ذلك إلى أزواجهن، فذكروا ذلك لرسول الله \_ صلى الله عليه \_؛ فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَالَّذِينَ يُوْتُونَ الْمُهْمِئِينَ ﴾، ثم نهى الحرائر أن يتشبهن بالإماء، فقال تعالى: ﴿يَكَانِينُ مُلْكُونِكَ وَبِنَاكِكَ وَلِسُلَةِ الْمُهْمِئِينَ يُدُونِكَ عَلَيْنِ فِن بَلِيمِهِنَّ فِقال تعالى: ﴿وَلَا لِمُعْمِن وَرَوْوسهن؛ لَيُعلم أي: يُرخِين أَرْدِينَهُنَّ وَمَلاحِفَهُنَّ، فَيَتَقَنَّعْنَ بها، ويغطين وجوههن ورؤوسهن؛ لَيُعلم أنهن حرائر؛ فلا يُتعرض لهن، ولا يؤذين ''. (ز)

مَّ ٦٢٨٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلَلْمُؤْمِنَاتِ بِمَدِّرِ مَا آكَتَسَبُوا فَقَدِ ٱخْسَمُلُوا بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِينَاكِهِ، يُقال: نزلت في علي بن أبي طالب ﷺ، وذلك أنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٣/ ١٢١ \_ ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) أورده الواحدي في أسباب النزول ص٣٦٢، وابن الجوزي في زاد المسير ٣/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/٨٣ ـ ٦٤، وتفسير البغوي ٦/ ٣٧٥، وعلق الواحدي في أسباب النزول (ت: الفحل) ص٣٦٣ ـ ٣٦٣ شطره الأول وأخرج شطره الثاني.

نفرًا مِن المنافقين كانوا يؤذونه، ويكذبون عليه (١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٢٨٠٣ ـ عن عبدالله بن بسر، عن النبي ﷺ، قال: اليس مِنِّي ذو حسد، ولا نميمة، ولا خيانة، ولا أنا منه». ثم تلا رسولُ الله ﷺ هذه الآية: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ (١٣/١٣٠)

٩٢٨٠٤ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق ثور ـ ﴿وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ إلى قوله: ﴿وَإِنَّا مُثْبِينًا﴾، قال: فكيف بِمَن أحسن إليهم؟! يضاعف لهم الأجر' أ). (١٣٥/١٧)

٩٢٨٠ ـ عن مجاهد، قال: قرأ ابن عمر: ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِعَيْدِ مَا أَكُمْتُمَا أَبُعْتُنَا وَإِنَّمَا أَبُينًا ﴾. قال: فكيف إذا أوذي بالمعروف؟! فذلك

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٦ ـ ٥٠٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل الشُّنّة ١٩٣٧ - ١٣٣٦ (٢٣٥٦)، والبيهقي في شعب الإيمان ٧٩/٩ (٦٢٨٥)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٤٨١ ـ.

قال البيهقي: «وجدت في كتابي: عمار بن أنس، فإنما هو عمران بن أنس أبو أنس المكي، ذكره البخاري في التاريخ، عن أبي سلام، عن يحيى بن واضح، سمع عمران. قال البخاري: لا يتابع عليه، ورواه عبد العزيز بن رفيح، عن ابن أبي مليكة، عن عبدالله بن الراهب، عن كعب من قوله، وهو أصح». وقال المنذري في الترغيب والترهيب ٣٧/٣ (٤٧٨٤): «رواه أبو يعلى، ورواته رواة الصحيح». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة عن إسناد أبي يعلى ٢/٧٤ (٤٧٠٥): «هذا إسناد رجاله رجال الصحيح». وقال الهيشمي في الزواجر عن في المجمع ٨/٧ (١٣١٣): «رواه أبو يعلى، ورجاله رجال الصحيح». وقال الهيشمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢/١٤ ( وأبو يعلى بسند صحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٧/ ١٦٦٩: «أخرجه أبو يعلى، والبهقي، وغيرهما، بسند ضعيف».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني ـ كما في جامع المسانيد لابن كثير ٥/ ٨١ (٦١٠١) ـ، وابن عساكر في تاريخه ٢١/
 ٣٣٤.

قال الهيثمي في المجمع ٨/ ٩١ (١٣١٢٦): «رواه الطبراني، وفيه سليمان بن سلمة الخبائري، وهو متروك». وقال الألباني في الضعيفة ٢/ ٥٤ \_ ٥٥ (٥٨٦): «مرضوع».

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير ١٩٠/١٨٠ من طريق ثور بلفظ: كيف بالذي يأتي إليهم المعروف.

يضاعف له العذاب(١). (ز)

٦٢٨٠٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَاَلَّذِينَ بُؤْدُونَ اللَّمْ وَمِنْتَ مِنْ طَلِقَ اللَّمْ وَمِنْتَ مِنْ طَلِقَ اللَّمْ وَمِنْتَ مِنْ اللَّمْ وَمِنْتَ اللَّهُ وَمَنْتَ اللَّهُ وَمَنْتَ اللَّهُ وَمَنْتَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْتَكُوا اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَ

٦٢٨٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة، في الآية، قال: إيَّاكم وأذى المؤمن؛ فإنَّ الله يحوطه ويغضبُ له. وقد زعموا: أنَّ عمر بن الخطاب قرأها ذاتَ يوم، فأفزعه ذلك، حتى ذهب إلى أُيَّيَ بن كعب، فدخل عليه فقال: يا أبا المنذر، إنِّي قُراثُ آيةً مِن كتاب الله تعالى فوقعت مِنِّي كل موقع: ﴿وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللهُوَمِنَتِ﴾، والله، إني لأعاقبهم وأضربهم. فقال له: إنَّك لست منهم، إنما أنت مُؤدِّب، إنما أنت مُعَلِّمً". (١٣٨/١٢)

٦٢٨٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَالَّذِنَ ثُوْدُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلَلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا آتَحَسَبُواً فَقَدِ اَخْتَمَلُواْ بَهْتَنَا﴾ والبهتان: ما لم يكن، ﴿وَلِشَا تُمِينَا﴾ يعني: بينًا. يقال: نزلت في علي بن أبي طالب ﷺ، وذلك أنَّ نفرًا من المنافقين كانوا يؤذونه ويكذبون عليه. وأن عمر بن الخطاب ﷺ قال في خلافته لأبيّ بن كعب الأنصاري: إنِّي قرأت هذه الآية: ﴿وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَللْمُؤْمِنَتِ﴾ إلى آخر الآية، فوقعت مني كل موقع، والله، إني لأضربهم وأعاقبهم. فقال له أبيّ بن كعب ـ كَثِلَتُهُ ـ: إنك لست منهم، إنك مُؤدِّب مُعَلَمَ الْأَنْ. (ز)

١٢٨٠٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤْدُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِفَيْرِ مَا اَحْتَسَبُواْ ﴾
 بغير ما جنوا، هم المنافقون؛ ﴿ فَقَلَدِ ٱخْتَمَلُواْ بُهْتَنَا﴾ كذبًا، ﴿ وَالْقَا تُبِينَا ﴾ بيئنا (٥).

#### 🌼 آثار متعلقة بالآية:

• ١٢٨١ ـ عن ابن عمر، قال: صعد رسول الله ﷺ المنبر، فنادى بصوت رفيع،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۱۸۰.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٥٥٢) مختصرًا، وأخرجه ابن سعد ٨/١٧٧، وابن جرير ١٧٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرج ابن جرير ١٨٠/١٩ شطره الأول من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/ ٥٠٦. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٧.

نقال: «يا معشر من أسلم بلسانه ولم يفض الإيمان إلى قلبه، لا تؤذوا المسلمين، ولا تميّروهم، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنَّه مَن تَتَبَّع عورة أخيه المسلم تَتَبَّع اللهُ عورته، ومَن تتبع الله عورته يفضحه ولو في جوف رحله». قال نافع: ونظر ابنُ عمر يومًا إلى الكعبة، فقال: ما أعظمك! وأعظم حرمتك! والمؤمن أعظمُ حرمةٍ عند الله منك(''). (ز)

17۸۱ - عن عمر بن الخطاب - من طريق الشعبي - قال: إنِّي لأَبغِضُ فلانًا. فقيل للرجل: ما شأن عمر يُبغِضك! فلما كثر القوم في الدار جاء فقال: يا عمر، أفتقتُ في الإسلام فتقًا؟ قال: لا. قال: أحدثتُ حدثًا؟ قال: لا. قال: أحدثتُ حدثًا؟ قال: لا. قال: أحدثتُ حدثًا؟ قال: لا. قال: فعلامَ تبغضني وقد قال الله: ﴿وَاللَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مُنْتِكَا وَاللَّهُ مُنِينًا﴾؟! فقد آذيتني، فلا غفرها الله لك. فقال عمر: صدق، والله، ما فتقَ فتقًا، ولا، ولا، فاغفرها لي. فلم يزل به حتى غفرها له\*.

٦٢٨١٢ ـ عن إبراهيم، قال: جاء رجل إلى علقمة، فشتمه، فقال علقمة: ﴿وَاللَّذِينَ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ مَا أَكْتَسَبُوا فَقَدِ اَحْتَمَلُوا بَهْتَنَا وَإِنَّمَا ثُبِينًا﴾. فـــقــــال الرجل: أمُؤمِنُ أنت؟ قال: أرجو (٣). (ز)

٦٢٨١٣ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: يُلقى الجرب على أهل النار، فيحكُّون حتى
 تبدو العظام، فيقولون: ربَّنا، بِمَ أصابنا هذا؟ فيقال: بأذاكم المسلمين (٤)

٩٢٨١٤ ـ قال الحسن البصري: إيّاكم وأذى المؤمن؛ فإنّه حبيبُ ربه، أحبّ اللهَ فأحبّ، وغَضِب لربه فغضِبَ اللهُ له، وإنّ الله يحوطه، ويؤذي مَن آذاه (\*).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٣/٤٤٦ (٢٠٣٢)، من حديث أوفى بن دلهم، عن نافع، عن ابن عمر.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه إلا من حديث الحسين بن واقده. وقال الزيلمي في تخريج أحاديث الكشاف ٣/ ٣٤٤: «وهو سند صحيح». وقال الألباني في صحيح الترمذي (١٦٥٥): «حسن صحيح».

وأخرج نحوه يحيى بن سلام ٧٣٧/٢ ـ ٧٣٨ عن أنس بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٢/١٠٠، وابن عساكر في تاريخه ١٣/٤١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٦٣/٨.

# ﴿ يَكَأَيُّهُا النِّيقُ قُل لِأَزْدَجِكَ وَبَنَائِكَ وَلِنَآ الْمُهْمِينَ يُدْنِثَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْهِيهِنَّ وَلِنَآ اللّهُ عَقُولًا تَرْجِيمًا ﴿ اللّهِ عَلْمُولًا تَرْجِيمًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### 🏶 نزول الآية:

- ۱۲۸۱۰ ـ عن عمر بن الخطاب: بينما هو يمشي بسوق المدينة مَرَّ على امرأة محترمة بين أعلاج (() قائمة تسوم (() ببعض السلم، فجلدها، فانطلقت حتى أتت رسول الله، فقالت: يا رسول الله، قد جلدني عمرُ بن الخطاب على غير شيء رآه مِنِّي. فأرسل النبيُ ﷺ إلى عمر، فقال: هما حملك على جلد ابنةِ حمك؟، فأخبره خبرها، فقال: أوَابنةً عمني هي؟ أنكرتها ـ يا رسول الله ـ إذ لم أرّ عليها جلبابًا، وظننت أنها وليدة. فقال الناس: الآن ينزل على رسول الله فيما قال عمر، وما نجد لنسائنا جلابيب. فقال فانزل الله: ﴿يَأَيُّ النَّيُ قُل لِاَ تَعْيِكُ وَمَا يَكُلُونِكَ وَمِنَالِكَ وَمِنَالِكَ وَمِنَالِهُ المُمْهِينِ يُلْوَيْكَ عَلَيْهِ فَل لِاَ وَيَعْيَكُ وَمِنَالِكَ وَمِنَالِهُ الْمُمْهِينِ يُلْوَيْكَ عَلَيْهِ فَن بَلِيدِهِمْ قَالَ فَا يُعْرَفُنَ فَلا يُؤَذِينَ ().

امراةً جسيمةً لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر، فقال: يا سودة، أما ـ والله ـ ما امراةً جسيمةً لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر، فقال: يا سودة، أما ـ والله ـ ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين. فانكفأتْ راجعة، ورسول الله ﷺ في بيتي وإنَّه لَيتعشَّى وفي يده عَرْق<sup>(3)</sup>، فلخلت وقالت: يا رسول الله، إنِّي خرجتُ لبعض حاجتي، فقال لي عمر: كذا، كذا. فأوحى الله إليه، ثم رُفع عنه، وإنَّ العَرْق في يده ما وضعه، فقال: المِنَّة قد أَفِن لكنَّ أن تخرجن لحاجتكن، (١٤٠/١٢)

٦٢٨١٧ ـ عن عائشة، قالت: رَحِم اللهُ نساءَ الأنصار، لَمَّا نزلت: ﴿ يَكَأَيُّمُ النَّبِيُّ قُل

<sup>(</sup>١) العلج: الرجل من كفار العجم وغيرهم. النهاية (علج).

<sup>(</sup>٢) تسوم: تشتري. النهاية (سوم).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع في تفسيره ٢٧١/ ـ ٧٣ (١٦١). وأورده ابن العربي في أحكام القرآن ٣/ ١٦٥، عن ابن لهيمة، عن غير واحد، أن عمر به.

إسناده ضعيف؛ فيه ابن لهيعة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٥٦٣): •صدوق خلط بعد احتراق كتبه». وفيه أيضًا: جهالة مَن روى عنهم ابن لهيعة، فقد أبهمهم، ولا يُدرى حالهم.

<sup>(</sup>٤) العَرْق ـ بالسكون ـ: العَظْم إذا أُخذ عنه مُعْظَم اللَّحم. النهاية (عرق).

<sup>(</sup>۵) آخرجه البخاري (۱/۱۱ (۱۲۵)، ۱/۱۰۲ (۴۷۹۵)، ۱۳۸۷ (۲۳۳۷)، ۱۳/۸ و (۲۲۴۰)، ومسلم ۱۲۵۰/۲۲)، ومسلم ۱۷۹/۲

المالينينيالان

لِّأَنْكِيكَ وَيَنَائِكَ وَلِمَآيَ ٱلْمُثْهِينَ﴾ الآيةَ شَقَقْنَ مروطهن، فاعتجرن بها، فصلين خلف رسول الله ﷺ، فكأنَّما على رؤوسهن الغربان(۱۱ . (۱٤٢/١٧)

٩٢٨١٨ ـ عن أم سلمة، قالت: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ يُثَيِينِ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِهِنَّ ﴾ خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان من السكينة، وعليهن أكسية سود يلبسنها (١٤١/١٣)

٦٢٨١٩ ـ عن معاوية بن قرة: أنَّ دُعَّارًا<sup>(٣)</sup> من دُعَّار أهل المدينة كانوا يخرجون بالليل، فينظرون النساء ويغمزونهن، وكانوا لا يفعلون ذلك بالحرائر، إنما يفعلون ذلك بالإماء؛ فأنزل الله هذه الآية: ﴿يَتَأَيُّمُ النَّيِّيُ قُل لِإَنْكِيكَ وَبَنَائِكَ وَشِمَا الْمُؤْمِنِينَ﴾ إلى آخر الآية<sup>(٤)</sup>. (١٤٣/١٢)

٦٢٨٢ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق عنبسة، عمَّن حدَّنه عنه ـ قال: قدِم النبيُ ﷺ
 المدينة على غير منزل، فكان نساء النبي ﷺ وغيرهن إذا كان الليل خرجن يقضين
 حوائجهن، وكان رجالٌ يجلسون على الطريق للغَزّل؛ فأنزل الله: ﴿يَكَائِمُ اللَّيْمُ فُل لِإِنْرَكِيكَ وَبَنَائِكَ اللَّهِ مَا الحُرَّهُ (\*). (١٤٠/١١)

٦٣٨٢ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، قال: كان نساء النبي ﷺ يخرجن بالليل لحاجتهن، وكان ناسٌ مِن المنافقين، لحاجتهن، وكان ناسٌ مِن المنافقين يتعرَّضون لهن، فيؤذين، فقيل ذلك للمنافقين، فقالوا: إنما نفعله بالإماء. فنزلت هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّ النَّيْ قُلُ لِأَزْفَعِكَ وَبَنَاقِكَ وَبِسَاقِ المُوسِدِينَ يُدِينَكُ عَلَيْنِ مِن جَلَيْسِهِنَّ ثَالِكَ أَذَفَتَ أَن يُعْرَفِنَ فَلا يُؤذَيْنُ ﴾، فأمر بـذلـك حـتـى عُرفوا من الإماء (١٠٠) (١٤٠/١٢)

٦٧٨٧٢ ـ عن إسماعيلِ السُّدِّيِّ، في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلَّتِيُّ قُلُ لِأَزَفَيْكَ وَبَنَائِكَ وَيَسَايَ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُتَرْبِكَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَنِيبِهِنَّهِ، قال: كان ناسٌ مِن فُسًاق أهل المدينة يخرجون بالليل حين

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٣٣/٢، وأبو داود (٤١٠١)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٧١/٦ ـ.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه.
 صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود (٣٤٥٦).

<sup>(</sup>٣) دُعّارًا: جمع داعِر، وهم قُطّاع الطريق. النهاية (دعر).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٣/١٩.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن سعد ١٧٦/٨. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

يختلط الظلام، إلى طرق المدينة، فيتعرضون للنساء، وكانت مساكن أهل المدينة ضيئةة فإذا كان الليل خرج النساء إلى الطرق يقضين حاجتهن، فكان أولئك الفساق يتبعون ذلك منهن، فإذا رأوا امرأةً عليها جلباب قالوا: هذه حُرَّة فكَفُّوا عنها، وإذا رأوا المرأة ليس عليها جلباب، قالوا: هذه أمة. فوثبوا عليها(١) (١٤٤/١٧)

٦٢٨٢٣ ـ عن محمد بن السائب الكلبي، في قوله: ﴿ يَكَأَيُّا النَّيُّ قُلُ لِأَزْلَعِكَ وَيَنَائِكَ وَيَنَائِكَ وَيَنَائِكَ وَيَنَائِكَ وَيَنَائِكَ الْمُوْمِنِينَ يُدْفِئِكَ عَلَيْمِنَّ مِن جَلَيْبِهِنَّ ﴾، قال: كُنَّ النساء يخرجن إلى الجبابين (٢) لقضاء حوائجهن، فكان الفساق يتعرضون لهن فيؤذونهن؛ فأمرهن الله أن يدنين عليهن من جلابيبهن حتى تُعلم الحرة من الأمة (٢) (١٤٣/١٢)

#### 🌼 تفسير الآية:

ه ۲۲۸۲ ـ عن عبدالله بن مسعود، في قوله: ﴿يَّدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْدِيهِنَّ ﴾، قال: هو الرِّداء<sup>(د)</sup>. (۱٤٤/۱۲)

٢٢٨٢٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّمُ ٱلدَّيِّ قُلُ لِأَزْوَجِكَ وَيَنَائِكَ وَشَكَةٍ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِكَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَيْدِيهِنَّ۞: أمر الله نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههن مِن فوق رءوسهن بالجلابيب، ويُبدين عينًا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٢) الجبانة: الصحراء. مختار الصحاح (جبن).

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وذكره يحيى بن سلام ٢٣٨/٢ بلفظ: كانوا يلتمسون الإماء، ولم
 تكن تُعرف الحرة من الأمة بالليل، فلقي نساء المسلمين منهم أذى شديدًا، فذكرن ذلك لأزواجهن، فرُفع
 ذلك إلى النبي 義 : فترلت هذه الآية.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٧. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

واحدة<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٧٨٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عطية - في قوله: ﴿يَكَأَيُّما النَّيُّ قُلُ لِأَزْوَلِكَ وَمِنَالِكَ وَمِنَالِهَ وَمِنَالِهَ وَمِنَالِكَ وَمِنَالِهَ وَمُنَالِكَ وَمِنَالِهَ وَمُنَالِكَ وَمُنَالِكَ وَمُنَالِهَ الْمُومنِينَ أَنْ يدنين عليهم مِن جلابيبهن، وإدناء الجلباب: أن الأمة، فأمر الله نساء المؤمنين أن يدنين عليهم مِن جلابيبهن، وإدناء الجلباب: أن تَقَنَّم (٣٠)، وتشده على جينها (١٤٣/١٢). (١٤٣/١٢)

٦٢٨٢٨ ـ عن محمد بن سيرين، قال: سألتُ عبيدة السلماني عن قول الله: ﴿يُدْيَنَ عَلَيْنَ مِن جَلِيْدِيهِنَ ﴾، فتقنَّع بملحفة، فغطًى رأسه ووجهه، وَأخرَج إحدى عينه (). (١٤٥/١٤)

٩٨٢٩ ـ عن محمد بن سيرين، قال: سألت عَبِيدَةَ [السلماني] عن هذه الآية: ﴿ يُنْفِئِكَ عَلَيْهِ مِنْ هِذَهِ الآية: ﴿ يُنْفِئِكَ مَلَيْهِ إِنَّهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ الْمَالَّذِي مِنْ اللهِ الْعَيْنُ وَعْطَى وجهه، وَأَخْرَج عينه اليسرى من شق وجهه الأيسر مما يلى العين (٥٠). (١٤/ ١٤٢)

٦٢٨٣٠ - عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿يُنْيَنِكَ عَلَيْنَ ﴾ قال: يُسْدِلْنَ عليهن ﴿ين كُنِينَ ﴾
 جَلَيْبِهِنَ ﴾ وهو القناع فوق الخمار، ولا يحل لمسلمة أن يراها غريبٌ إلا أن يكون عليها القناع فوق الخمار، وقد شدَّت به رأسها ونحرها (٢٠ / ١٤٤١)

٦٢٨٣١ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿يُنْهِىٰ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِهِنَّ﴾، قال: يَتَجَلْبَبْن بها، فيُعلم أنهنَّ حراثر، فلا يعرض لهن فاسقٌ بأذًى مِن قول ولا ربية(٧). (١٤٤/١٧)

٣٢٨٣٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿يُدِّيْكَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْدِيهِنَّ﴾،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۸۱/۱۹.

<sup>(</sup>٢) تقنُّع: تلبس القِناع والمِقْنع والمِقْنعة، وهو ما تغطّي به المرأةُ رأسَها. اللسان (قنع).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٢. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

أخرجه ابن جرير ١٨٢/١٩ بلفظ: فقال بثوبه، فغطى رأسه ووجهه، وأبرز ثوبه عن إحدى عينيه. وعزاه
السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مجاهد (٥٧٢)، وأخرجه ابن جرير ١٨٢/١٩ ـ ١٨٣. وعزاه السيوطي إلى الفزيابي، وابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

قال: تدنى الجلباب حتى لا تُرى ثُغْرَة نحرها(١١٤(١). (١٤٤/١٢)

ي عن محمد بن سيرين ـ من طريق ابن عون ـ في قوله: ﴿يُلْرِفِكَ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِيكَ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِينَ ﴾ المين " . (ز) جَلَيْدِينَ ﴾ هكذا قال: تغطي إحدى عينيها وجبهتها والشق الآخر، إلا المين " . (ز) ٢٧٨٣٤ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي صخر ـ قال: كان رجلٌ مِن المنافقين يَتَعَرَّضُ لنساء المؤمنين يؤذيهن، فإذا قيل له قال: كنت أحسبها أُمَةً. فأمرهنَ الله تعالى أن يخالفن زي الإماء، ويدنين عليهن من جلابيبهن ا تحَمِّر وجهها إلا إحدى عينيها " . ١٤١/١٢)

٩٢٨٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلنِّيقُ قُل لِأَزْكَبِكَ وَيَنَالِكُ وَلِسَكِهِ ٱللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِنَ لِمُنْ اللَّهِ عَلَيْهِنَ إِذَا خرجن أَن يُقْلِفُهُ عَلَى الحواجب (٥٠) . (١٤٣/١٢)

٦٢٨٣٦ ـ عن محمد بن شهاب الزهري، أنَّه قيل له: الأمة تَزَوَّج فتختمر؟ قال: ﴿ يَكُنِّي مُلْ لِأَزْفَظِكُ وَبُنَاقٍ الْمُؤْمِينَ يُنْزِينَ عَلَيْنِ مِن جَلَيْبِيهِنَّ﴾، فنهى الله الأماء أن يتشبهن بالحرائر (١٤٧/١٣)

عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قول الله \$!
 خَلَيْبِيهِنَّ اللهِ قال: أرديتهن (٧) . (ز)

٦٢٨٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَكَأَيُّا ٱلنَّبِىُ قُلُ لِأَزَّدَبِكَ وَيَنَائِكَ وَيِسَلَمَ ٱلْمُؤْمِدِينَ يُدْنِينَ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِيهِنَّ﴾، يعني: القناع الذي يكون فوق الخِمار <sup>(٨)</sup>. (ز)

٦٢٨٣٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿يَكَأَيُّا اَلنَّيُّ قُلُ لِآزَكِيكَ وَيَنَائِكَ وَفِيكَهِ اَلْمُؤْمِينَ يُدْنِكَ عَلَيْنَ مِن جَلَيْدِهِنَّ﴾، والجلباب: الرداء تقنَّع به، وتغطي به شق وجهها الأيمن، تغطي عينها اليمني وأنفها(١٩<u>)١٠٧٠</u>. (ز)

٥٢٧٨ قال ابنُ عطية (٧/١٤٧): «الجلباب: ثوب أكبر من الخمار. وروي عن ابن عباس ﷺ، ==

- (١) الثُّغرة: نُقرة النحر، وهي النُّلْمة التي تكون في أعلاه. اللسان (ثغر).
  - (٢) عزاهُ السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
- (٣) أخرجه الفراه في معاني القرآن /٣٤٩.
   (٤) أخرجه ابن سعد ١٧٦/٨ ـ ١٧٠.
   (٥) أخرجه ابن جرير ١٨٢/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
  - (۱) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.
  - (٧) أخرجه أبو جَعفر الرملي في جزئه ص١٠٤ (تفسير عطاء الخراساني).
  - (٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٧ ـ ٥٠٨. (٩) تفسير يحيى بن سلام ٧٣٨/٢.

#### المنظلة المنظلة

### ﴿ ذَلِكَ أَدَّنَى أَن يُعْرَفِنَ فَلَا يُؤْذَيِّنُّ وَكَاكَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾

٩٢٨٤٠ ـ عن أبي قلابة، قال: كان عمر بن الخطاب لا يَدَع في خلافته أمّة تقنّع،
 ويقول: إنّما القناع للحرائر؛ لكيلا يؤذين (١١) ( ١٤١/١٣)

٦٢٨٤٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَإِلَّكَ أَذَنَ أَن يُسْرَفَنَ فَلَا يُورَفَنَ فَلَا يُورُفَقُ فَلا يُورُفَقُ أَلَا عَالَ: قد كانت المملوكة يتناولونها، فنهى الله الحرائر يتشبهن بالإماء "". (١٤٣/١٣).

عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي صخر ـ قال: ﴿ وَالَّكَ أَدَنَىٰ أَن لَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

== وابن مسعود رضي : أنه الرداء. واختلف الناس في صورة إدنائه؛ فقال ابن عباس، وعبيدة السلماني: ذلك أن تلويه المرأة حتى لا يظهر منها إلا عين واحدة تبصر بها. وقال ابن عباس أيضًا، وقتادة: وذلك أن تلويه فوق الجبين، وتشده، ثم تعطفه على الأنف، وإن ظهرت عيناها، لكنه يستر الصدر، ومعظم الوجه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٢/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد ٨/١٧٦، وعبدالرزاق ٢/٣/٢ بنحوه من طريق معمر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد ١٧٦/٨ \_ ١٧٧.

٦٢٨٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَاكَ أَدْنَهُ يعني: أجدر ﴿ أَن يُسْرَفَنَ ﴾ في زيهن أنَّهُنَّ لسن بِمُريبَاتٍ، وأنهن عفايف، فلا يطمع فيهن أحد؛ ﴿ فَلا يُوْزَيْنُ ﴾ بالليل، ﴿ وَكَاكَ اللهُ عَمُورًا ﴾ في تأخير العذاب عنهم، ﴿ رَحِيمًا ﴾ حين لا يعجل عليهم بالعقوبة (١٠). (ز)

٩٨٤٥ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَلَاكَ أَدَّقَ أَنْ يُمْرَفَنَ ﴾ أنهن حراثر، مسلمات عفائف؛ ﴿ وَلَا يُعْرَضُونَ ﴿ وَلَا المنافقون هم الذين كانوا يتعرضون للنساء (٢٠٠٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٢٨٤٦ ـ عن أنس بن مالك، قال: رأى عمر جارية متقنعة، فضربها بدرته، وقال: ألقي القناع؛ لا تشبّهن بالحرائر<sup>(٣)</sup>. (١٤٢/١٢)

٦٢٨٤٧ ـ عن الحسن البصري، قال: كان أكثر مَن يصيب الحدود يومئذ المنافقون<sup>(1)</sup>. (ز)

### ﴿ لَهِ نَذِهِ ٱلْمُنفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوهِهِم مَّرَضٌّ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٦٢٨٤٨ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ابنه ـ قال في قوله: ﴿وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرَّشُّ﴾: نزلت في بعض أمور النساء<sup>(٥)</sup>. (١٤٦/١٢)

٦٢٨٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: إنَّ أناسًا مِن المنافقين أرادوا أن يُظهِروا نفاقهم؟ فنزلت فيهم: ﴿ لَهَنَ لَمَّ يَلَكِ ٱلْمُنْفِقُونَ وَاللَّيْنَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُّ لَا يُنْفِيهِم مَرَضُّ لَكَرْشَنَكَ بهم (١٠) (١٤٥/١٠)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٧ ـ ٥٠٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۷۳۸/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٧٣٩، وابن أبي شيبة ٢/ ٢٣٠ ـ ٢٣١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٩.

<sup>(</sup>٥) أحرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/٢٣/. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

#### 🎎 تفسير الآية:

٠ ٩٢٨٥٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق مالك بن دينار ـ ﴿ لِّين لَّرْ يَلَكِهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌّ ﴾، قال: هم الزُّناة (١٤٦/١٢)

٦٢٨٥١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبي صالح التمار ـ في قوله: ﴿فِي قُلُوبِهِـم مَّرَضُّ﴾، قال: شهوة الزِّنا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٢٨٥٢ \_ عن عبيد بن حنين، في قوله: ﴿ لَإِن لَّرَ يَلْنَهِ ٱلْمُنْفِقُونَ ﴾ قال: عرف المنافقين بأعيانهم، ﴿وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم تَرَضُّ وَٱلْمُرْجِنُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ﴾ هم المنافقون حمعًا<sup>(۳)</sup>. (۱٤٦/۱۲)

٦٢٨٥٣ ـ قال الحسن البصري: ﴿ لَهِن لَرْ يَنَكِ ٱلمُنْتِفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ﴾ عمَّا في قلوبهم من الشرك حتى يُظهروه شركًا<sup>(٤)</sup> (ز)

٩٢٨٥٤ \_ عن عطاء، في قوله: ﴿وَأَلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ﴾، قال: كانوا مؤمنين، وكان في أنفسهم أن يزنوا<sup>(٥)</sup>. (١٤٧/١٢)

٦٢٨٥٥ \_ عن أبي صالح باذام \_ من طريق عنبسة، عمَّن حدثه \_ ﴿ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهم مَرَضُّ ﴾، قال: الزُّناة (١). (ز)

٦٢٨٥٦ ـ عن سلمة بن كهيل ـ من طريق موسى بن قيس ـ، في قوله: ﴿ لِّهِن لَّرْ يَنَّكِهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ﴾، قال: أصحاب الفواحش<sup>(٧)</sup>. (١٤٧/١٢)

٦٢٨٥٧ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق أسامة بن زيد بن أسلم \_، في قوله: ﴿ لَيْنِ لَّرْ يَنَكِ ٱلْمُنَافِقُونَ ﴾ قال: يعني: المنافقين بأعيانهم، ﴿ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُّ﴾ شكَّ، يعنى: المنافقين أيضًا<sup>(٨)</sup>. (١٤٦/١٢)

٦٧٨٥٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌّ ﴾ ، قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٢٣، وأخرجه أيضًا من طريق إسماعيل بن شروش، وابن أبي شيبة ٢٣/١٤ ـ ٣٤، وابن جرير ١٩/ ١٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد ٨/١٧٧. (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۱۸٤.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٧٣٩/٢. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٩/ ٣٨١ (٣٦٣٩٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن سعد ۸/ ۱۷۷.

شهوة الزِّنا<sup>(١)</sup>. (ز)

٩٧٨٥٩ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في الآية، قال: الإرجاف: الكذب الذي كان يذيعه أهل النفاق، ويقولون: قد أتاكم عددٌ وعُدَّة. ودُكِر لنا: أن المنافقين أرادوا أن يُظهِروا ما في قلوبهم من النفاق، فأوعدهم الله بهذه الآية: ﴿ أَيْنَ لُرْ يَلَكُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُّ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَنُعْرِينَكَ بِهِمْ ﴾ أي: لَنَحْمِلَنَك عليهم، ولنحرسنَك بهم، فلما أوعدهم الله بهذه الآية كتموا ذلك وأسَرُوه (٧٠). (١٤٦/١٧)

على ثلاثة وجوه: نفاق مثل نفاق عبدالله بن أبي بن سلول. ونفاق مثل النفاق على ثلاثة وجوه: نفاق مثل نفاق عبدالله بن أبي بن سلول. ونفاق مثل نفاق عبدالله بن نبتل ومالك بن داعس؛ فكان هؤلاء وجوهًا من وجوه الأنصار، فكانوا يستحيون أن يأتوا الزنا، يصونون بذلك أنفسهم، ﴿وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ ﴾ قال: الزّنا إن وجدوه عملوه، وإن لم يجدوه لم يبتغوه. ونفاق يُكابِرون النساء مكابرة (٢٠٠٠)، وهم هؤلاء الذين كانوا يكابرون النساء، ﴿لَنُوبِينَكُ بِهِمَ ﴾ يقول: لنعلمنك بهم. ثم قال: ﴿مَلَّمُونِينَ ﴾ ثم فصله في الآية ﴿آيَتَمَا لَيْقُولُ ﴾ يعملون هذا العمل مكابرة النساء (٤٠)، النساء (١٤/١٤)

٦٢٨٦١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ لَإِن لَّرَ يَلنَاهِ ٱلْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُومِهِم مَّرَضُ ﴾ يعني: الزناة. =

٦٢٨٦٣ ـ وقال السُّدِّيّ: يعني: فجور، وليس في القرآن غير هذه والأولى<sup>(٥)</sup>. ﴿وَلَّلْمُرْجِفُونَ فِي الْمَكِينَةِ﴾ يعني: المنافقين يرجفون بالنبي ﷺ وأصحابه، يقولون: يهلك محمد وأصحابه<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٢٨٦٣ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ لَيْنَ لَرْ يَنَاهِ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرَضَّ وَالْمُرْحِفُونَ فِى ٱلْمُدِينَةِ ﴾ لئن لم ينتهوا عن أذى نساء المسلمين (٧٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۸/۹/۹ دون قوله: لنحمانًك عليهم ولنحرشنُك بهم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) يكابرون النساء مكابرة: يزنون بهن بالإكراء، كما سيأتي عن السدي.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبن أبي حاتم. وعلَق يحيى بن سلام ٧٣٩/٢ عن السدي قال: ﴿وَالَّذِينَ فِي قُلُوهِم مُرَشِّ﴾ يعنى: فجور.

ره) يمني الأولى في هذه السورة، وهي قوله تعالى: ﴿فَيْطَسْمَ الَّذِى فِي قَلِمِهِ مَرَضٌّ﴾ [الأحزاب: ٣٢].

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٣٩. (٧) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٣٩.

٦٢٨٦٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ لَهِن لَرّ يَنكِ ٱلْمُتَنفِقُونَ وَاللَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرضً وَالْمَرْحِفُونَ فِي ٱلدّينَ آمنوا، ويفشون والمُتجوفين في الدّين آمنوا، ويفشون الأخبار (١). (ز)

٦٢٨٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَيْنَ أَلَّ يَنَكِ ٱلْمُنْفِقُونَ ﴾ عن نفاقهم، ﴿ وَاللَّبِينَ فِي قَالُومِهُمَ الناق، ثم نعتهم بأعمالهم الخبيثة، فقال: ﴿ وَالسُّمِعُونَ فَي الْمُلِينَةِ ﴾ الخبيئة ﴾ يعني: المنافقين، كانوا يخبرون المؤمنين بالمدينة بما يكرهون من عدوهم. يقول: لئن لم ينتهوا عن الفجور والإرجاف والنفاق ( ).

آلام المربح عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ لَهُ يَنُهِ الْمُنْفِقُونَ ﴾ قال: هؤلاء صنف من المنافقين، ﴿ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُّ ﴾ أَشْنَاهُ النفاق الذين يطلبون النساء فيبتغون الزنا. وقرأ: ﴿ وَلَلَّ يَخْضَمُنَ إِلْفَلِ فَيَطّمَعُ الَّذِي فِي قَلْمِهِم مَرضُ ﴾ [الاحزاب: ٢٣]، قال: والمنافقون أصناف عشرة في براءة، قال: فالذين في قلوبهم مرض صنف منهم، مرض من أمر النساء، ﴿ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ هم أهل النفاق أيضًا، الذين يُرْجِفون برسول الله ﷺ وبالمؤمنين "". (ز)

#### ﴿لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ﴾

٦٢٨٦٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿ لَنَعْمِ اللَّهِ مِهَا ﴾ ، قال: أنْسَلُطنك عليهم (٤٠) . (١٤٨/١٣)

٦٢٨٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس، أن نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿لَنُوْيَكَ بِهِمْ﴾. قال: لنولِعنَّك، قال فيه الحارث بن حِلْزَة:

لا تَخَلْنا على غَرائك إنا قب لل ما قد وشي بنا الأعداء (٥) الأعداء (١٤٨/١٣)

٦٢٨٦٩ ـ عن محمد بن سيرين ـ من طريق ابن عون ـ في قوله: ﴿ لَأِن لَّرْ يَلَاهِ

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/ ٦٤، وتفسير البغوي ٦/ ٣٧٧. ﴿ ٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٨٤/١٩ \_ ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٥، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٧/٣٧ ـ.

<sup>(</sup>٥) مسائل نافع (٢٢٦). وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

ٱلْمُنَافِقُونَ﴾، قال: لا أعلم أُغرِيَ بهم حتى مات<sup>(١)</sup>. (١٤٨/١٢)

٦٢٨٧٠ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق معمر ـ ﴿لَين لَرَ يَلَكِ ٱلْمَنَفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي الْمُرْمِقُونَ وَالَّذِينَ فِي الْمُرْمِقُونَ فِي ٱلْمُرْمِقُونَ فِي ٱلْمُرْمِقُونَ فَي ٱلْمُرْمِقُونَ فَي ٱلْمُرْمِقُونَ فَي الْمُرْمِقُونَ فَي قوله: ﴿لَمُعْزِينَكَ بِهِمْ﴾، يقول: لنعلمنك بهم" ( ١٤٨/١٢) . بهم" ( ١٤٨/١٢)

٩٢٨٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَنَمْ بِنَكَ ﴾ يا محمد ﴿ بِهِم ﴾ يقول: لنحملنك على قتلهم، ﴿ وَهُمْ لَا يُجَاوِدُونَكَ فِيهَا إِلَّا فَلِيلًا ﴾ (()

٦٢٨٧٣ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿لَغْيِنَكَ بِهِمْ ﴾ لنسلطنك عليهم (٥). (ز)

### ﴿ ثُمَّةً لَا يُجَاوِرُونَكَ نِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ۞﴾

٦٢٨٧٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي صالح ـ: لا يجاورونك فيها إلا يسيرًا، حتى يهلكوا<sup>(١)</sup>. (ز)

٥٢٨٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ثُمَّرَ لَا يُجَــَاوِرُونَكَ فِيهَاۚ إِلَّا فَلِيلَا﴾، أى: بالمدينة<sup>(٧)</sup>. (١٤٦/١٢)

٦٢٨٧٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿نُدُّ لَا يُجُمَاوِرُونَكَ ﴾ في المدينة ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١٧١٠ ـ (ز)

# آثار متعلقة بالآية:

٩٧٨٧٧ ـ عن ابن عون، قال: قرأ رجلٌ عند محمد بن سيرين: ﴿ لَيْنَا

وَتَنَا قَلِلًا، ويحتمل: أن يريد إلا عددًا قليلًا، كانه قال: إذ أن يريد إلا جوارًا قليلًا أو وقتًا قليلًا، ويحتمل: أن يريد إلا عددًا قليلًا، كانه قال: إلا أقِلًاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في تالي تلخيص المتشابه (٣٥٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۲/ ۱۲۳، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وأخرجه ابن جرير ۱۸٦/۱۹ من طريق سعيد بلقظ: لنحملنك عليهم، لنحرشنك بهم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٠٨/٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام ٧٣٩/٢. (٦) أخرجه الفراء في معاني القرآن ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۳۹.

ٱلْمُنَفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ﴾. فقال محمد: لا نعلم شيئًا أرجى للمنافقين مِن هذه الآية؛ ما علِمناه أغرِيَ بهم حتى مات ﷺ<sup>(۱)</sup>. (۱۲۸/۱۲)

### ﴿مَلْمُونِينٌ أَيْنَمَا ثَقِفُوٓا أُخِذُوا وَقُتِـٰلُوا تَفْتِـبِلَا ﴿﴾

٦٢٨٧٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿مَلَمُونِينَ ۗ قال: على كل حال، ﴿أَيْنَكَا نُقِفُواْ أَفِئُواْ وَقُتِنُواْ فَقْتِيلًا﴾ قال: إذا هم أظهروا النفاق (٢٠). (١٤٦/١٢) حال، ﴿قَلْتُنَكُ ثُم فَصَّلَت الآية، ﴿آلَكُونُ اللَّهُ ثَمْ مَا الْحَمْلُ مَكَابِرة النساء ﴿أُفِئُواْ وَقُتِنُواْ تَقْتِيلُا﴾. قال السَّدِّيّ: هذا حكم في القرآن ليس يُعمل به، لو أنَّ رجلًا أو أكثر من ذلك اقتصُّوا أثر امرأة، فغلبوها على نفسها، ففجروا بها، كان الحكم فيهم غير الجلد والرجم؛ أن يؤخذوا فتضرب أعناقهم (٣٠). (١٤٧/١٢)

٩٢٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَلْمُونِينَ أَيْنَمَا ثَقِفْوَا ﴾ ونجعلهم ملعونين أينما ثقفوا، فأوجب لهم اللعنة على كل حال، أينما وجدوا وأدركوا أخذوا وقتلوا تقتيلاً، ﴿آيَنَمَا ثَقِفُوا أَغِدُوا وَقُتِلُوا تَقْدَلُا عَن ذلك مخافة القتل (٤) . (ز)

### ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِ الَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبَلُّ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴿

٦٢٨٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي اَلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلُ﴾، يقول: هكذا سُنَّة الله فيهم إذا أظهروا النفاق<sup>(٥)</sup>. (١٤٦/١٢)

٩٢٨٨٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ ﴾: كذلك كان يُفعل بمن مضى من الأمم، ﴿ وَلَن يَجِدَ لِلسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ قال: فمن كابر

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٢٧٠/٢، وأخرجه الخطيب في تالي تلخيص المتشابه (٣٥٠) مختصرًا. وكذلك عزاء السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر بلفظ: لا أعلم أقري بهم حتى مات.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٨٦/١٩، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبن أبي حاتم.
 (٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٨/٨٠٥.

أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۱۸۵. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

امرأة على نفسها، فغلبها، فقُتل، فليس على قاتله دِية؛ لأنه مكابر(١١). (١٤٨/١٢) ٦٢٨٨٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلُ ﴾ هكذا كانت سُنَّة الله في أهل بدر؛ القتل، وهكذا سُنَّة الله في هؤلاء الزناة وفي المرجفين؛ القتل إن لم ينتهُوا، ﴿وَلَن تَجِدَ لِسُـنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا﴾ يعني: تحويلًا؛ لأنَّ قوله ﷺ حقٌّ في أمر القتار<sup>(۲)</sup>. (ز)

٦٢٨٨٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ آَيَّنَمَا ثُقِفُواْ أُنِدُوا وَقُتِلُوا فَنْتِيلًا ۞ سُنَّةَ اللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبْلُ ﴾، أي: مَن أظهر الشرك قُبْل، وهذا إذا أمِر النبيون بالجهاد<sup>(۳)</sup>. (ز)

### ﴿ يَسْتُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةُ قُلْ إِنِّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَمَا يُدْرِيكَ لَمَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ ﴾

٥ ٦٢٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَسْنَكُ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ يعنى: القيامة، وذلك أنَّ النبي ﷺ كان يخطب، فسأله رجل عن الساعة، فأوحى الله ﷺ إلى النبيِّ ﷺ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَمَلَّ السَّاعَةَ ﴾ يعنى: القيامة ﴿ تَكُونُ فَرِيبًا ﴾ (١). (ز) ٦٢٨٨٦ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر العدني ـ قال: كل شيء في القرآن ﴿وَمَا يُدْرِيكَ﴾ فلم يخبره به، وما كان ﴿مَا أَذَرَكَكَ﴾ فقد أُخبره (٥٠). (١٤٩/١٢). ٦٢٨٨٧ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿يَسْتُكُ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا﴾ عِلم مجيئها ﴿عِندَ اللَّهِ ﴾ لا يعلم متى مجيئها إلا الله، ﴿وَمَا يُدِّرِيكَ لَمَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ فَرِيبًا ﴾ أي: أنها قريب<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنفرينَ وَأَعَدَّ لَمَتْم سَعِيرًا ۞﴾

٩٢٨٨٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَمَنَ ٱلْكَفِينَ ﴾ يعنى: كفار مكة، ﴿وَأَعَدُّ كُمُّمْ سَعِيرًا﴾ يعني: وقودًا<sup>(٧)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۸۰۸/۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٣٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٨/٣. ـ ٢٠٥ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٣/ ٢٠٤

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٠. (۷) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۰۸.

### ﴿خَلِينَ فِيهَا أَبَدُّأً لَا يَجِدُونَ وَلِيُّنَا وَلَا نَصِيرًا ۞﴾

٩٢٨٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ خَلِينَ فِهَا آلِداً لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا ﴾ يعني: قريبًا يمنعهم، ﴿ وَلَا نَصِيرًا ﴾ يعني: ولا مانعًا يمنعهم من العذاب''). (ز)

٩٢٨٩٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿خَلِلِينَ فِيهَا أَبْدَأُهُ لا يموتون ولا يخرجون منها، ﴿لَا يَجُونَ وَلِيا يَخْرَجُونَ مَنها، ﴿لَا يَجِدُونَ وَلِيا يَخْرَجُونَ مَنها، ﴿لَا يَجِدُونَ وَلِيا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهِ عَبْدُونَ وَلِيا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلِيا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَبْدُونَ وَلا يَخْرُجُونَ مَنها، اللهُ عَلَيْ عَلَيْهَا لَمْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولِي عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَل

### ﴿يَمْ تُقَلُّبُ وُجُومُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلْبَنْنَا ۖ أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطْعَنَا ٱلرَّسُولَا ۞﴾

٦٢٨٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهَمْ ثُقَلُ مُجُوفُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَكَيْتَنَا أَلْمَنَا اللّهَ وَلُحُمُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَكَيْتَنَا أَلْمَنَا اللّهَ وَلُحُمْنَا الرَّسُولُا ﴾، يعني: محمدًا ﷺ (٦).

٦٢٨٩٢ ـ قال يحيى بن سلام: ﴿ وَيَمَ ثَقَلَ مُجُومُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ يُجَرُّون على وجوههم، تجرُّهم الملائكة، ﴿ يَقُولُونَ ﴾ في النار ﴿ يَلَيْتَنَا أَلَمْنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَأَلْمَنَا الله وَالله والله العرب إذا كانت مخاطبة (٤) . (ز)

### ﴿وَقَالُواْ رَبُّنَا ۚ إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَصَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿

#### 🇱 قراءات:

٣٢٨٩٣ ـ عن الحسن [البصري] ـ من طريق عمرو، وإسماعيل ـ: ﴿إِنَّا أَطَعْنَا سَادَاتِنَا وَكُبْرَآءَنا﴾ =

٦٢٨٩٤ ـ وعن الأعرج =

٦٢٨٩٥ \_ وأبي عمرو =

٦٢٨٩٦ ـ وأبان بن تغلب عن الأعمش وأهل الكوفة: ﴿أَطَمْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَصْلُونَا

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٩.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷٤۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٠٩/٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٠.

### اَلسَّبِيلَاْ ﴾ (١) مَكَاهَ. (ز)

#### 🌞 تفسير الآية:

٦٢٨٩٧ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ، في قوله: ﴿ رَبُّنَّا إِنَّا أَلْمَعَنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَاتَا إِنَّا أَلْمَعَنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَاتَا إِنَّا أَلْمَعَنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَاتَا إِنَّا أَلْمَعَنَا سَادَتَنَا
 وَكُبْرَاتَنَا﴾: أي: رؤوسنا في الشر والشرك<sup>(٢)</sup>. (١٤٩/١٢)

٦٢٨٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: فهذا قول الأتباع بن مشركي العرب بن أهل مكة، قالوا: ﴿إِنَّا أَطْمَنَا سَادَتُنَا﴾ نزلت في اثني عشر رجلًا، وهم المُظْمِمون (٣) يوم بدر، فيهم أبو جهل ابن هشام، وعتبة وشبية ابنا ربيعة، ﴿وَيَّدِيَّاتَنَا﴾ يعني: ذوي الأسنان منا في الكفر؛ ﴿قَاضَلُونَا السَّبِيلَا﴾ يعني: المطعمين في غزوة بدر، والمستهزئين من قريش؛ فأضلونا عن سبيل الهدى، يعني: عن التوحيد (٤). (ز)

٩٢٨٩٩ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿سَادَتَنَا وَكُبْرَاتَنَا﴾، قال: منهم أبو جهل ابن هشام (٥٠). (١٤٩/١٢)

٦٢٩٠٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿إِنَّا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

٦٢٩٠١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَقَالُوا رَبُّنَّا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا﴾ وهي تُقرأ على

<u>٥٦٨٠</u> السُمَلُوَكَ ابنُ جرير (١٨٩/١٩) على قراءة الجمع، واختار قراءة التوحيد، فقال: «والتوحيد في ذلك هي القراءة عندنا؛ لإجماع الحجة مِن القرأة عليه».

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٠.

وهما قرامتان متواترتان، ُفقرأ يعقوب، وابن عامر: ﴿سَاكَاتِنّا﴾ على الجمع، وقرأ بقية العشرة: ﴿سَاكَتَا﴾ على الإفراد. انظر: النشر ٢٩٤/، والاتحاف ص٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٨٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) هم الذين تحروا الجزور لجيش المشركين في مسيرهم إلى بدر، وقد ذكرهم مقاتل عند تفسير قوله تمال و و و المجتبئة أن يتبيل المجتبئة في جَهْتُم أَوْلَتِهِكَ هُمُ النَّمِينَكِ اللهٰ الذال: و المجتبئة ال

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٩.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٨٩/١٩.

وتنبئ التبنين المالان

وجه آخر ﴿سَادَاتِنَا﴾، والسادة: جماعة واحدة، والسادات: جماعة الجماعة، ﴿وَكَبُرَةَنَا﴾ في الضلالة(١). (ز)

### ﴿رَبُّنَّا ۚ عَاتِهِمۡ ضِعْفَتْنِ مِنَ ٱلْعَلَابِ وَٱلْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴿ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٦٢٩٠٢ ـ عن إسماعيل، عن الحسن =

٣٢٩٠٣ ـ وأبي عمرو والمدنيين: ﴿وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَثِيرًا﴾ (٢) [٢٨] (ز)

3۲۹۰٤ ـ وعن هارون: في قراءة الأعمش: ﴿وَٱلْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا﴾ (٣). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٢٩٠٥ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿رَبُّنَّا ءَاتِهِمْ مِنْمُفَيْنِ مِنَ ٱلْعَلَابِ﴾: يعني بذلك: جهنم<sup>(ك)</sup>. (١٤٩/١٢)

٦٢٩٠٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَالْعَبُّمُ لَمَّنَّا كَبِيرًا ﴾، أي: عذابًا

ابن جرير (١٩٠/١٩) القراءة بالثاء، فقال: «القراءة في ذلك عندنا بالثاء؛
 لإجماع الحجة من القرأة عليها».

وقال ابن كثير (١١/ ٢٤٥): قرأ بعض القراء بالباء الموحدة، وقرأ آخرون بالثاء المثلثة، وهما قريبا المعنى، كما في حديث عبدالله بن عمرو أنَّ أبا بكر قال: يا رسول الله، علَّمني دعاء أدعو به في صلاتي. قال: وقل: اللَّهُمَّ، إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا، ولا يغفر اللغوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، أخرجاه في الصحيحين، يروى وكثيرًا» وفحبيرًا» وكلاهما بمعنى صحيح، واستحب بعضهم أن يجمع الداعي بين اللفظين في دعائه، وفي ذلك نظر، بل الأولى أن يقول هذا تارة وهذا تارة، كما أن القارئ مخير بين القراءتين أيهما قرأ فَحَسَن، وليس له الجمع بينهما».

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٠/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٠.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها العشرة ما عدا عاصمًا، وهشامًا بخلف عنه؛ وقرأ عاصم وهشام في الرواية الأخرى عنه: ﴿كِيَكُهِ بالباء. انظر: النشر ٣٤٩/٢، والإتحاف ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستى ص١٤٠.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبَّد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

کثیرًا<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٢٩٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال الأتباع: ﴿رَبُّنَّا ءَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِكَ ٱلْعَذَابِ﴾ يعنون: القادة والرؤوس من كفار قريش، ﴿وَٱلْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا﴾ يُعني: عظيمًا، يعني: اللعن على إثر اللعن<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٢٩٠٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَالْعَنَّهُمْ لَمَّنَا كَبِيرًا﴾ وقد تُقرأ: ﴿كَثِيرًا﴾، وكل شيء في القرآن يُذكر فيه شيء مِن كلام أهل النار فهو قبل أن يقول الله لهم: ﴿ أَخْسَوُا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون: ١٠٨](٣). (ز)

### ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَٱلَّذِينَ مَاذَوْا مُوسَىٰ﴾

٦٢٩٠٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: أنزل الله: ﴿ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ مَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوأُكِي، قال: لا تؤذوا محمدًا كما آذي قومُ موسى موسى (٤٠). (١٥٢/١٢) ٦٢٩١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُواْهِ، وذلك أنَّ الله عَلَى وعظ المؤمنين ألَّا يؤذوا محمدًا فيقولون: زيد بن محمد، فإن ذلك للنبي ﷺ أذَّى، كما آذت بنو إسرائيل موسى(٥٠). (ز)

### ﴿ كَاٰلَٰذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُوأَ﴾

٦٢٩١١ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ موسى كان رجلًا حَبِيًّا ستِّيرًا، لا يُرى مِن جلده شيء استحياء منه، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، وقالوا: ما يستتر هذا الستر إلا مِن عيب بجلده؛ إما برص، وإما أَدْرَة (١٦)، وإما آفة. وإنَّ الله أراد أن يبرئه مما قالوا، وإن موسى ﷺ خلا يومًا وحده، فوضع ثيابه على حجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه، وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر. حتى انتهى إلى ملأ من بني

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٠٩. (١) تفسير البغوى ٦/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٠ ـ ٧٤١. (٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥١٠.

<sup>(</sup>٦) الأدرة: عظم الخصيتين. غريب الحديث لابن الجوزي ١٥/١.

إسرائيل، فرأوه حريانًا أحسن ما خلق الله وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثوبه فلبسه، وطفق بالحجر ضربًا بعصاه، فوالله، إن بالحجر لنَدّبًا من أثر ضربه؛ ثلاثًا، أو أربعًا، أو خمسًا، فذلك قوله: ﴿يَكَابُّهُا الَّذِينَ مَامَثُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ مَاذَوًا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللّهُ مِنَّا قَالُواْهِ، (١٤ / ١٤٩)

ر ٦٧٩١٣ ـ عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ، قال: «كان موسى رجلًا حبيًّا، وإنه أتى الماء ليغتسل، فوضع ثيابه على صخرة، وكان لا يكاد تبدو عورته، فقالت بنو إسرائيل: إن موسى آدَرُ، أو به آفة. يعنون: أنه لا يضع ثيابه، فاحتملت الصخرة ثيابه، حتى صارت بحذاء مجالس بني إسرائيل، فنظروا إلى موسى كأحسن الرجال، فأنزل الله: ﴿ يَكُانُ اللهِ مَا مَانُوا لَا تَكُونُوا كَالَيْنَ اَدَوَا مُوسَىٰ فَارَّاهُ اللّهَ مِمَّا قَالُوا وَكَا اللهِ عَنْدُ اللّهِ مَا اللهِ اللهِ عَنْدُا اللهِ عَنْدُ اللّهِ مِمَّا اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُونُ اللّهُ عَنْدُونُ اللّهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهِ عَنْدُونُ اللهِ عَنْدُا اللهِ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُونُ اللّهُ ع

المَّوَا عَلَى بِن أَبِي طالب ـ من طريق ابن عباس ـ في قوله: ﴿لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ مَاكَالُهُ وَاللَّهُ عَلَمُوا كَالَّذِينَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى مجالس بني إسرائيل، وتكلمت الملائكة بموته، حتى علموا بموته، فمروا به على مجالس بني إسرائيل، وتكلمت الملائكة بموته، حتى علموا بموته، فبرَّاه اللهُ من ذلك، فانطلقوا به، فدفنوه، ولم يعرف قبره إلا الرَّخَمُ (٣٠). وإنَّ الله جعله أصمَّ أبكمَ (٤٠) (١٥) وإنَّ الله جعله أصمَّ أبكمَ (٤٠).

 ٦٢٩١٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - في قوله: ﴿لاَ تَكُونُواْ
 كَالَيْنَ اَذَوَا مُوسَىٰ﴾، قال: قال له قومه: إنه آذرُ. فخرج ذات يوم يغتسل، فوضع ثيابه على صخرة، فخرجت الصخرة تَشْتَذُ بثيابه، فخرج موسى يتبعها عريانًا، حتى انتهت

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري / ٦٤ (۱۲۸)، ۱۵۶٤ - ۱۵۷ (۳٤٠٤)، ٢١/٦ (٤٧٩٩)، ومسلم ٢٦٧/١ (۲۳۹)، وعبدالرزاق ۲۳/۳ (۲۳۸۳)، وابن جرير ۱۹/۱۹ ـ ۱۹۳، والثعلبي ٦٦/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار ١٤/ ٢٢ (٧٤٢١).

قال البزار: «وهذا الحديث لا نعلم يروى عن أنس إلا بهذا الإسناد، ولا نعلم رواه عن حماد إلا يحيى بن حماد وعبيدالله بن عائشة. وقال الهيشمي في المجمع ٧/ ٩٤ (١١٢٨٤): «وفيه علي بن زيد، وهو ثقة سيخ الحفظ، ويقية رجاله ثقات».

 <sup>(</sup>٣) الرخم: نوع من الطير معروف، واحدته: رخمة، وهو موصوف بالغدر. النهاية في غريب الحديث والأثر ٢٠٢٢/٢.

<sup>(\$)</sup> أخرجه ابن منيع ـ كما في المطالب العالية (٣٨١٩)، وابن جوير ١٩٤/٩١، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير 1/ ٤٧٤ ـ ٧٥ ـ، والحاكم ٥٧٩/٢، وابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٤٣٨/٦ ـ.. وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر .

به إلى مجالس بني إسرائيل، فرأوه، وليس بآدَرَ، فذلك قوله: ﴿فَبَرَّكُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَعِيمًا﴾ (١٠ /١٠١)

7۲۹۱ - عن أنس بن مالك - من طريق علي بن زيد - قال: كان موسى أراد أن يغتسل، فدخل الماء يومًا، ووضع ثوبه على صخرة، وكانت بنو إسرائيل تقول: إن موسى آدرُ. فلما أراد أن يخرج يتناول ثوبه تدهدهت (٦٠) الصخرة، فتبعها، وهو يقول: ثوبي، ثوبي، فمرَّ بملأ من بني إسرائيل، فرأوه، ﴿فَبَرَّاتُهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُواً وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِهَا﴾ (١٠) اللَّهِ وَجِهَا﴾ (١٠)

٦٢٩١٦ ـ قال أبو العالية الرياحي: ﴿ يَكَانُهُمُ اللَّذِينَ ءَامَثُواْ لَا تَكُونُواْ كَاللَّذِينَ ءَادَوًا مُوسَىٰ فَبَرَّاتُهُ اللَّهُ مِثّا قَالُواْ﴾، هو أنَّ قارون استأجر مُومِسة لتقذف موسى بنفسها على رأس الملإ، فعصمها الله، وبرأ موسى من ذلك، وأهلك قارون (٤). (ز)

عنه عبد بن جبير - من طريق جعفر - قال في قوله: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا لَا اللهِ عَلَيْكَ مُوسَى آدر. وقالت تَكُونُوا كَالَّذِي ءَادُوا مُوسَى آدر. وقالت طائفة: هو أبرص. من شدة تستره، وكان يأتي كل يوم عينًا، فيغتسل، ويضع ثيابه على صخرة عندها، فقدَت الصخرة بثيابه حتى انتهت إلى مجلس بني إسرائيل، وجاء موسى يطلبها، فلما رأوه عريانًا ليس به شيء مما قالوا لبس ثيابه، ثم أقبل على الصخرة يضربها بعصاه، فأثرت العصا في الصخرة (٥٠). (ز)

٦٢٩١٨ \_ عن الحسن البصري =

٩٢٩١٩ \_ وقتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله تعالى: ﴿لا تَكُونُوا كَالَّيْنَ مَاذَوَا مُوسَىٰ فَبَرَّاتُ اللهُ عِنْمَ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شبية في المصنف ۳۳/۱۱ و ۳۳۵، وابن جرير ۱۹۰/۱۹ ـ ۱۹۱ بنحوه، وأخرجه أيضًا بنحوه من طريق عبدالله بن الحارث، وعطية العوفي. وأخرجه الحاكم ۴/۲۲٪. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أي: تدحرجت. غريب الحديث لابن الجوزي ١/٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٤١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/٦، وتفسير البغوي ٦/٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٢/١٩.

موسى يسعى خلفه، ويقول: ثوبي، يا حجر، ثوبي، يا حجر. حتى مرَّ على بني إسرائيل، فنظروا إليه، فرأوه بريئًا مما كانوا يقولون، فأدرك الحجرَ، فأخذ ثوبه(۱). (ز)

الله مِنا مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَابُّهُا اللَّيْنَ المَثُولُا لاَ تَكُونُوا كَالْتِيْ الدَوْلُ أُوسَىٰ فَبَرَّالُهُ مِنَا قَالُولُ كَمَا آذت بنو إسرائيل موسى؛ فزعموا أنه آدَرُ، وذلك أن موسى ﷺ كان فيه حياء شديد، وكان لا يغتسل في نهر ولا غيره إلا وعليه إزار، وكان بنو إسرائيل يغتسلون عُراة، فقالوا: ما يمنع موسى أن يتجرد كما نتجرد إلا أنه آدر. فانطلق موسى ﷺ ذات يوم يغتسل في عين بأرض الشام، واستتر بصخرة، ووضع ثيابه عليها، ففرَّت الصخرة بثبابه، وأتبعها موسى ﷺ متجرِّدًا، فلحقها، فضربها ثيابه عليها، ففرَّت الصخرة بثبابه، وأتبعها موسى الله متجرِّدًا، فلحقها، فضربها إلى مكانها. فنظرت إلى مكانها. فنظرت إلى مكانها. فنظرت اليه بنو إسرائيل فإذا هو مِن أحسن الناس خلقًا، وأعدلهم صورة، وكان سليمًا ليس كالذي قالوا، فذلك قوله ﷺ ( أحسن الناس خلقًا، وأعدلهم صورة، وكان سليمًا ليس كالذي قالوا، فذلك قوله ﷺ ( أحسن الناس خلقًا، وأعدلهم صورة، وكان سليمًا ليس كالذي قالوا، فذلك قوله ﷺ ( أحسن الناس خلقًا، وأعدلهم صورة، وكان سليمًا ليس كالذي قالوا، فذلك قوله ﷺ ( أحسن الناس خلقًا، وأعدلهم الله آدر ( ) ( )

٦٢٩٢١ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿يَكَابُّهُا اللَّذِينَ مَاسُوا لَا تَكُوْفُوا كَالَّذِينَ مَاسُوا وَ عَالَى: كان موسعى رجلًا شديد المحافظة على فرجه وثيابه، قال: فكانوا يقولون: ما يحمله على ذلك إلا عيبٌ في فرجه يكره أن يُرى. فقام يومًا يغتسل في الصحراء، فوضع ثيابه على صخرة، فاشتدت بثيابه، قال: وجاء يطلبها عربانًا، حتى اطلع عليهم عربانًا، فرأوه بريئًا مما قالوا الماسكة عليهم عربانًا، فرأوه بريئًا مما قالوا عليهم عربانًا، فرأوه بريئًا مما قالوا (٢٠٠٠٠). (ز)

وَذَهَبَ ابنُ جَرير، وكذا ابنُ كثير إلى جواز ذلك كله <mark>لعدّم دليل التخصيص، فقال ابنُ</mark> جرير (١٩٤/١٩ ـ ١٩٥): •أولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إنَّ بني إسرائيل آذوا نبى الله ببعض ما كان يكره أن يؤذى به، فبرأه الله مما آذوه به. وجائز أن يكون ذلك كان =

الاحتكِلف في تأويل الأذى الذي أوذي به موسى المذكور في هذا الموضع على أربعة أقوال: أولها: أنهم رموه بأنه آدر. والثاني: أنهم وصفوه بأنه أبرص. والثالث: أنهم ادَّعَوا عليه قتل هارون أخيه. والرابع: أن قارون أرسل بغيًّا لتدعى عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩١/١٩.

### ﴿وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَجِيهَا﴾

٣٩٩٢ - قال عبد الله بن عباس: ﴿ وَكَانَ عِندَ اللهِ وَمِيهَا ﴾ كان حظيًا عند الله، لا يسأل الله شيئًا إلا أعطاه (١٠). (ز)

٦٢٩٢٣ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَعِيمًا ﴾، قال: مستجاب الدعوة (٢). (١٥٣/١١)

۲۲۹۲۶ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهَا﴾، يعني: مَكِينًا (٣). (ز)

7۲۹۲۰ ـ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَگَانَ عِندَ اللهِ وَجِيمًا﴾، قال: والوجيه في كلام العرب: المُحَبُّ المقبول<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٢٩٢٦ \_ عن سنان، عمن حدَّثه، في قوله: ﴿وَكَانَ عِندَ اللّهِ وَمِيهَا﴾، قال: ما سأل موسى ربّه شيئًا قطّ إلا أعطاه إياه، إلا النظر (٥٠) (١٥٣/١٥)

### أثار متعلقة بالآية:

الم ٦٢٩٢٧ عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ موسى بن عمران كان إذا أراد أن يدخل الماء لم يُلْقِ ثوبه حتى يواري عورتَه في الماء (١٠) (١٥١/١٢). (١٥١/١٢) عن عبدالله بن مسعود، قال: قَسَمَ رسول الله ﷺ قَسْمًا، فقال رجل: إن

== قيلهم: إنه أبرص. وجائز أن يكون كان ادعاءهم عليه قتل أخيه هارون. وجائز أن يكون كل ذلك؛ لأنه قد ذُكِرَ كل ذلك أنهم قد آذوه به، ولا قول في ذلك أولى بالحق مما قال الله إنهم آذوا موسى، فبرأه الله مما قالوا؛.

وقالَ ابنُ كثير (٢٤٨/١١): اليحتمل أن يكون الكل مرادًا، وأن يكون معه غيره.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣٧٨/٦. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١٠. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩١/١٩.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. تعليم طلا البناء من مدين البنا السلط عَلَيْكُ يَكِيا مَا مِسْرِيقَ الأَعْمِلُونَ

وقوله: ﴿إِلَّا النظرَّةُ: يعني: النظر إلى الله ﷺ، كما في سورة الأعراف. (٦) أخرجه أحمد ٢٩٣/٢١ ـ ٢٩٤ (١٣٧٦٤).

ضعّفه النووي في خلاصة الأحكام ٢٠٥/١ (٥١٧). وقال ابن رجب في تفسيره ٩٤/٢: (وعلي بن زيد، هو: ابن جدعان، متكلم فيه. وقال الهيثمي في المجمع ٢٦٩/١ (١٤٥٨): (رجاله موثقون، إلا أن علي بن زيد مختلف في الاحتجاج به.

هذه لَقسمة ما أُريد بها وجه الله. فذُكر ذلك للنبي ﷺ، فاحمرَّ وجهه، ثم قال: الرحمة الله على موسى؛ لقد أُوذِي بأكثر مِن هذا فصبره''') (١٥٣/١٧)

- ۱۲۹۲۹ عن عبد الله بن مسعود، وناس من الصحابة - من طريق السُّدِيّ، عن مرة - = الم ۱۲۹۳ - وعبد الله بن عباس - من طريق السُّدِيّ، عن أبي مالك -: أنَّ الله أوحى إلى موسى: إنِّي مُتَوَفِّ هارون، فائتِ به جبلَ كذا وكذا. فانطلقا نحو الجبل، فإذا لهم بشجرة وبيتٍ فيه سريرٌ عليه فرشٌ وريح طيب، فلما نظر هارون ﷺ إلى ذلك الجبل والبيت وما فيه أعجبه، قال: يا موسى، إنِّي أُجِبُّ أن أنام على هذا السرير. قال: نمْ عليه. قال: نمْ معي. فلما ناما أخذ هارونَ الموتُ، فلما قُبض رُفع ذلك البيت، وذهبت تلك الشجرة، ورُفع السرير إلى السماء، فلما رجم موسى إلى بني إسرائيل قالوا: قتَل هارونَ، وحسده حبُّ بني إسرائيل له. وكان هارونَ اكفَّ عنهم وألينَ لهم، وكان موسى فيه بعض الغلظة عليهم، فلمًا بلغه ذلك قال: ويحكم، إنَّه كان أخي، أفتروني أقتله! فلما أكثروا عليه قام يصلي ركعتين، ثم دعا الله، فنُزِل كالسرير، حتى نظروا إليه بين السماء والأرض، فصدَّقوه (٢٠)

### ﴿يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ۞﴾

٦٢٩٣١ - عن عبدالله بن عباس، أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿ فَوَلَا سَلِيلًا ﴾. قال: قولاً حقًا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول حمزة بن عبدالمطلب:

أمين على ما استودع اللَّه قلبه فإن قال قولًا كان فيه مُسَدَّدَا<sup>(٣)</sup> أمين على ما استودع اللَّه قلبه

**٦٢٩٣٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من** طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿وَقُولُواْ قَوْلُا سَلِيلًا﴾، قال: قولوا: لا إله إلا الله<sup>(٤)</sup>. (١/٩/٥٠)

<sup>(</sup>۱) أخسرجه البخاري ٤/٥٥ (٢١٥٠)، ٤/٧٥ (٢٤٠٥)، ٥/٥٥ (١٠٦٠ (٣٣٥)، ٢٣٣٦)، ١٨٨٨ (١٠٠٩)، ٨/٥٥ ـ ٢٦ (١٠١٠)، ٨/٥٥ (١٩٢١)، ٨/٧٣ ـ ٤٧ (٢٣٣٦)، ومسلم ٢/٩٣٧ (١٠٦١). (۲) أخرجه الحاكم ٢/٨٧٥ ـ ٥٧٩.

<sup>(</sup>٣) أُخرَجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٨٩ ـ، وفي مسائله أيضًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٢٠٥).

٦٢٩٣٣ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا﴾ صوابًا(١). (ز)

٣٢٩٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ فَوَلَّا سَلِيلًا﴾، قال: سَدادًا<sup>(۲)</sup>. (۱۲/۱۵۰)

7۲۹۳٥ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق الحكم بن أبان \_ في قوله: ﴿وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا﴾، قال: قولوا: لا إله إلا الله" . (١٢/١٥٥)

٦٢٩٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق المبارك بن فضالة ـ في قوله: ﴿فَوْلُا سَدِيلًا ﴾: صدقًا (١). (ز)

٦٢٩٣٧ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿قَوَّلًا سَكِيدًا﴾، قال: صِدقًا (١٠٠/١٥) ٣٢٩٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴾: أي: عدلًا. قال قتادة: يعني به: في منطقه، وفي عمله كله، والسديد: الصدق<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٢٩٣٩ ـ عـن إسـمـاعـبـل الـسُّدِّيّ: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهُ﴾، يـعـنـى: وَحُدوا الله<sup>(۷)</sup>. (ز)

٠ ٦٢٩٤ \_ عن محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق عنبسة \_ ﴿ وَقُولُواْ قَوْلًا سَلِيلًا ﴾ ، قال: صدقًا<sup>(٨)</sup>. (ز)

٦٢٩٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقُولُواْ قَوْلًا سَلِيلًا﴾، يعنى: قولًا عدلًا، وهو التوحيد<sup>(٩)</sup>. (ز)

٦٢٩٤٢ ـ قال مقاتل بن حيان: يعني: قولوا في شأن زينب وزيد سديدًا، ولا تنسبوا رسول الله ـ صلى الله عليه ـ إلى ما لا يَجْمُل<sup>(١٠)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/ ٦٧، وتفسير البغوي ٦/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٥٢)، وأخرجه ابن جرير ١٩/١٩٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ تفسير مجاهد (٥٥٢) ـ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩٦/١٩.

<sup>(</sup>۷) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷٤۱. (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥١٠.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۱۹۵/۱۹.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير الثعلبي ۸/ ٦٧.

٦٢٩٤٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَقُولُواْ قَوْلًا سَلِيلًا ﴾ عدلًا، وهـ و لا إلـ ه إلـ الله (١٠٠٥ متريدًا)

### أثار متعلقة بالآية:

3798٤ - عن أبي موسى الأشعري، قال: صلّى بنا رسول الله على صلاة الظهر، ثم قال: (طلى مكانكم اثبتوا). ثم أتى الرجال، فقال: (إنَّ الله أمرني أن آمركم أن تتقوا الله، وأن تقولوا قولًا سديدًا). ثم أتى النساء، فقال: (إنَّ الله أمرني أن آمركنَّ أن تتقين الله، وأن تقلن قولًا سديدًا). (١٠/١٥٣).

9**٬۲۹۹۵ ـ عن عائشة، قالت: ما قام رسول الله ﷺ على المنبر إلا سمعته يقول:** ﴿يَمَايُّهُا الَّذِينَ ءَامُنُواْ اَتَّمُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ هَوْلًا سَلِيبًا﴾<sup>(٣)</sup>. (۱۰٤/۱۳)

7۲۹٤٦ ـ عن سهل بن سعد الساعدي، قال: كان رسول الله ﷺ إذا خطب الناس أو علَّمهم لا يَدَعُ هذه الآيةَ أن يتلوها: ﴿يَكَاتُهُمُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا﴾ إلى قوله: ﴿فَقَدْ قَازَ فَوْلًا عَظِيمًا﴾ (١٠/١٥٤)

والمجتمع قال ابن عطية (٧/ ١٥٢): ووصّى الله المؤمنين بالقول السداد، وذلك يعم جميع الخيرات، وقال عكرمة: أراد: لا إله إلا الله. والسداد، يعم جميع هذا، وإن كان ظاهر الآية يعطي أنه إنما أشار إلى ما يكون خلافًا للأذى الذي قبل في جهة الرسول وجهة المؤمنين.

وقال ابنُ جرير (١٩/ ١٩٥): «قولًا قاصدًا غير جائر، حقًا غير باطل». وينحوه ابنُ تيمية (/٢٧٨).

وقال ابنُ كثير (٢٤٩/١١): «مستقيمًا لا اعوجاج فيه، ولا انحراف».

قال الهيثمي في المجمع ٧/ ٩٤ (١١٢٨٥): ووفيه ليث بن أبي سليم، وهو مضطرب الحديث، وبقية رجالهما رجال الصحيح». ويتحوه في ٢٣٣/١٠ (١٧٧٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ٧٤١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٣ / ٣٣٠ ـ ٣٣٦ (١٩٤٨٨)، ٣٣٠ ٤٧٧ ـ ٤٧١ (١٩٧٠٣)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ١/ ٤٨٧ ـ . قال الله هـ فال مـ ـ ٧/ ١٩٤ (١١٧٨٨)، هنفها هند أن ما مرود وشعا من العاد هند تا قال

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الزهد الكبير ص٣٥٠ (٩٦٠)، وابن أبي الدنيا في كتاب التقوى \_ كما في تفسير ابن
 كثير ٦/٤٨ \_ ٨٨٤ \_..

قال ابن كثير: ﴿غريب جدًّا﴾.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الروياني في مسنده ٢/ ٢١٤، من طريق ابن وهب، أخبرني سليمان بن بلال، عن عبدالله بن =

٣٩٩٤٧ ـ عن سهل بن سعد الساعدي، قال: ما جلس رسول الله ﷺ على هذا المنبر تقلُّ الا تلا هذه الآية: ﴿يَكَأَبُمُا اللَّذِينَ مَامَنُوا اللَّهَ وَتُولُواْ قَوْلاً سَلِيناً﴾(١٠. ١٥٤/١٢)
علم ١٩٩٤٨ ـ عن عروة، قال: أكثر ما كان رسول الله ﷺ على المنبر يقول: ﴿اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَرْلاً سَلِيناً﴾(١٠. ١٥٤/١٥)

## ﴿يُسْلِعَ لَكُمْ أَصْدَلَكُو وَيَشْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن بُعِلِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَزَّا عَظِيمًا ﴿

17919 \_ قال عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿يُعْلِجَ لَكُمْ أَعَمْلَكُرُ﴾: يتقبل حسناتكم "". (ز)

٩٢٩٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يُشِلِع لَكُمْ ﴾ يعني: يُزَكِّي لكم أعمالَكم بالتوحيد،
 ﴿وَمَن بُطِع الله وَرَسُولُه ﴾ محمدًا ﷺ ﴿فَقَدٌ قَازَ فَزَا عَظِيمًا ﴾ يقول: قد نجا بالخير،
 وأصاب منه نصيبًا وافرًا (٤٠).

٦٢٩٥١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿يَسْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ ﴾ لا يقبل العمل إلا مِمّن قال: لا إله إلا الله مخلصًا من قلبه. خالد عن الحسن: إن الله لا يقبل عمل عبد حتى يرضى قوله. ﴿وَمَن يُعْلِع اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَرَدًا عَظِيمًا ﴾ وهي النجاة العظيمة مِن النار إلى الجنة (٥٠). (ز)

### ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ ﴾

٣٩٥٢ ـ عن الحكم بن عمير ـ وكان من أصحاب النبي ﷺ ـ قال: قال النبي ﷺ:

إسناده ضعيف؛ فيه خارجة بن مصعب السرخسي، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٦٦٢): «متروك، وكان يدلس عن الكذابين، ويقال: إنَّ ابن معين كلّبه.

<sup>=</sup> عامر الأسلمي، عن أبي حازم، عن سهل به.

إسناده ضعيف؛ فيه عبدًالله بن عامر الأسلمي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٤٠٦): «ضعيف».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو القاسم الأصبهاني في الترغيب والترهيب (٤٠٣/ ٤٠٣) بنحوه، من طريق خارجة بن مصعب، عن أبي عامر الخزاز، عن أبي حازم، عن سهل به. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في المراسيل (٩٣). وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٦/ ٣٧٩. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١٠.

۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٤۱.

(إنَّ الأمانة والوفاء نزلا على ابنِ آدم مع الأنبياء، فأرسلوا به، فمنهم رسول الله، ومنهم نبيِّ رسول، ونزل القرآن وهو كلام الله، ونزلت العربية والمجمية، ومنهم نبيِّ رسول، ونزل القرآن وهو كلام الله، ونزلت العربية والمجمية، فعلموا أمر القرآن، وعلموا أمر السنن بألسنتهم، ولن يدع الله شيئًا من أمره مما يأتون ومما يجتنبون \_ وهي الحُجَج عليهم \_ إلا بُيّنت لهم، فليس أهل لسان إلا وهم يعرفون الحسن من القبيح، ثم الأمانة أول شيء يُرفع، ويبقى أثرها في جذور قلوب الناس، ثم يُرفع الوفاء والعهد والذمم، وتبقى الكتب لعالم يعلمها، وجاهل يعرفها وينكرها ولا يحملها، حتى وصل إِليَّ وإلى أمتي، فلا يهلك على الله إلا هالك، ولا يغله إلا تارك، والحذر أيها الناس، وإياكم والوسواس الخناس، فإنما يبلوكم أيكم أحسن عملًا، والله أعلم، (١٦٢/١٢)

 ٣٩٩٥٣ ـ عن زيد بن أسلم، قال: قال رسول ال 總: «الأمانة ثلاث: الصلاة، والصيام، والغسل من الجنابة» (١٦٠/١٢)

3**٩٩٥**٤ ـ عن أُتِيّ بن كعب ـ من طريق مسروق ـ قال في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ الآية: مِن الأمانة أن التُمِنَت المرأة على فرجها<sup>(١٣</sup>. (١٦٠/١٢)

يوم المجاه عن أبي الدرداء، قال: قال رسول الش ﷺ: «خمسٌ مَن جاء بِهِنَّ يوم القيامة مع إيمان دخل الجنة: مَن حافظ على الصلوات الخمس؛ على وضوئهن، وركوعهن، وسجودهن، ومواقيتهن، وأعطى الزكاة بن ماله طيب النفس بها \_ وكان يقول: \_ وايمُ الله، لا يفعل ذلك إلا مؤمن، وصام رمضان، وحج البيت إن استطاع إلى ذلك سبيلًا، وأدَّى الأمانة، قالوا: يا أبا الدرداء: وما الأمانة؟ قال: الغُسل مِن الجنابة، فإن الله لم يأمن ابنَ آدم على شيء من دينه غيره (ث). (ز)

أخرجه ابن جرير ١٩٩/١٩ \_ ٢٠٠.

قال ابن كثير في تفسيره ٤٩١/٦: •هذا حديث غريب جدًّا، وله شواهد من وجوه أخرى». وقال السيوطي: •بسند ضميف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٢٥/٢، وابن جرير ٢٠٠/١٩، والحاكم ٢/٤٢٢، والبيهقي في سننه ٤١٨/٧.
 وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود ٢٠٠/١ ـ ٣٢١ (٤٢٩)، وابن جرير ٢٠٠/١٩ واللفظ له.

قال المنذري في الترغيب والترهيب / ١٤٨/ (٤٤٥): «رواه الطبراني بإسناد جيد». وقال الهيثمي في المجمع (٤٧/ (١٣٩): «رواه الطبراني في الكبير» وإسناده جيد». وقال الألباني في صحيح أبي داود ٢/ ٣١٣ (٤٥٧): «إسناده حسن».

الذنوب كلها، أو قال: يكفّر كل شيء إلا الأمانة؛ يؤتى بصاحب الأمانة، فيقال له: اللفنوب كلها، أو قال: يكفّر كل شيء إلا الأمانة؛ يؤتى بصاحب الأمانة، فيقال له: أدَّ أمانتك، فيقول: أي رب، وقد ذهبت الدنيا. ثلاثًا، فيقال: اذهبوا به إلى الهاوية. فيُلهب به إليها، فيهوى فيها حتى ينتهي إلى قعرها، فيجدها هناك كهيئتها، فيحملها، فيضعها على عاتقه، فيصعد بها إلى شفير جهنم، حتى إذا رأى أنه قد خرج زلَّت، فيضوى في أثرها أبد الآبدين \*. قالوا: والأمانة في الصلاة، والأمانة في الصوم، والأمانة في الحديث؛ وأشد ذلك الوداع. فلقيت البراء، فقلت: ألا تسمع إلى ما يقول أخوك عبدا شاع فقال: صدق (١).

**٦٢٩٥٧ ـ عن عبدالله بن مسعود، وعن ناس من الصحابة ـ م**ن طريق السُّدِّيّ، عن مرة الهمداني ـ =

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال ص٢٠٦ ـ ٢٠٧ (٢٥٠)، والخرائطي في مكارم الأخلاق
 ص٦٥ (١٦٠)، وابن جرير ٢٠١/١٩ ـ ٢٠٠.

قال عبدالله بن أحمد في مسائل الإمام أحمد ص٢٥٤: «قال أبي: هذا الحديث رواه الثوري وأبو سنان الصغير، وهو الشبباني، إسناده إسناد جيدًا، وقال المنذري في الترغيب ٢٥٨/٣ (٢٧١٦): «رواه البيهةي موقوقًا، ورواه بمعناه هو وغيره مرفوعًا، والموقوف أشبه، وقال ابن كثير في تفسيره عن إسناد ابن جرير ٢/٢٤: «إسناده جيد، ولم يخرجوه،

والمنافظ المنافظ المنا

هابيل جذعة (١) سمينة، وقرّب قابيل حزمة سنبل، فوجد فيها سنبلة عظيمة، ففركها فأكلها، فنزلت النار، فأكلت قربان هابيل، وتركت قربان قابيل، فغضب وقال: لأقتلنك حتى لا تنكح اختي. فقال هابيل: ﴿إِنّمَا يَنَقَبُلُ اللهُ مِن النَّلْقِينَ ﴿ لَيْنَا لِللَّمْ اللهِ اللهِ اللهُ مِن اللَّمُ اللهِ اللهُ مِن اللَّمُ اللهِ اللهُ مِن اللّهَ اللهُ اللهُ مِن اللّهُ اللهُ مِن اللّهُ اللهُ اله

٦٢٩٥٩ ـ عن عبدالله بن عمرو بن العاص ـ من طريق أبي نجيح ـ قال: أول ما خلق الله من الإنسان فرجُه، ثم قال: هذه أمانتي عندك، فلا تضيعها إلا في حقها. فالفرج أمانة، والبصر أمانة.". (١٦٠/١٢)

٩٢٩٦٠ عن عبد الله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾
 الآية، قال: الأمانة: الفرائض(٢٠). (١٩/١/١٥)

٦٢٩٦١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا اللَّهَانَةَ عَلَ السَّمَانَة عَلَ السَّمَانَة عَلَ السَّمَونَتِ وَٱلأَرْضِ﴾: يعني بالأمانة: الطاعة (٧٠). (ز)

<sup>(</sup>١) الجذَّعَة: صغير السن في الحيوان، وهو ولد الشاة في السنة الثانية، وولد البقرة والحافر في السنة الثالثة وولد الإبل في السنة الخامسة. مختار الصحاح (جذع).

 <sup>(</sup>۲) راغ: هرب. لسان العرب (روغ).
 (۳) الشدخ: كسر الشيء الأجوف. مختار الصحاح (شدخ).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٣/١٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في الورع (١٣٣)، والحكيم الترمذي ٢٠٦/٢، ٣/ ١٥٥.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩ ـ ١٩٨، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٨٩ ـ ٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى
 ابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۹۸/۱۹.

٦٢٩٦٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق مجاهد \_ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةُ عَلَى الشَّمَانَةُ عَلَ الشَّمَانَةُ عَلَ الشَّمَانَةُ عَلَ الشَّمَانَةُ عَلَ الْإَسْدَنُ إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا جَهُولاً﴾: الشَّمَانَةُ عَلَى الله الملائكة، فلم تقبلها الملائكة، فلمًا خلق الله آدم عرضها عليه، فقال: يا رب، ما هي؟ قال: إن أحسنت جزيتك، وإن أسأت عذبتك. قال: فقد تحملتُها، يا رب(``. (ز)

٦٢٩٦٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوام بن حوشب وجويبر، عن الضحاك بن مزاحم ـ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبْتِکَ أَنْ السَّنَوْتِ وَالْرَضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبْتِکَ أَنْ عَرَضْنَا ٱللهُ عَلَى عباده (٢٠). (ز)

٩٢٩٦٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق جويبر، عن الضحاك \_ قال في قوله: ﴿إِنَّا عَرَفْنَا ٱلْأَمَانَةَ ﴾ إِن الله قال الآدم: إني عرضت الأمانة على السموات والأرض والجبال، فلم تُعِلقها، فهل أنت حاملها بما فيها؟ قال: أي رب، وما فيها؟ قال: إن حملتها أُجِرْت، وإن ضيَّعتها عُلِّبت. قال: قد حملتها بما فيها. قال: فما غَبَرُ (٣) في الجنة إلا قدر ما بين الأولى والعصر حتى أخرجه إبليس من الجنة (١٥٩/١٥).

٦٢٩٦٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ الأَمَانَةَ﴾ الأَمانَة مي أمانات الناس، والوفاء بالعهد، فحقٌ على كل مؤمن ألا يغش مؤمنًا ولا معاهدًا في شيء قليل ولا كثير (٥).

٦٢٩٦٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق صالح مولى التوأمة ـ قال: الأمانة التي
 حملها الإنسان: الصلاة، والصوم، والغشل من الجنابة (1). (ز)

علية - عن عبدالله بن عمر - من طريق عطية - ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَ ٱلتَّمَوْتِ
وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَابَدِّكَ أَن يَحْيِلُمُ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا﴾، قال: مِن الطاعة والمعصية، عرضها
على السماوات والأرض والجبال، فأبين أن يحملنها وأشفقن منها، وعرضها على
آدم ﷺ، فقال: هل أنت آخِلُها بما فيها؟ قال: وما هي؟ قال: إن أحسنت جُزيتَ،
وإن أسأت عُوقبَت. قال: نعم (٧٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٧/٧٠٤. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩.

<sup>(</sup>٣) غير: مَكَثَ. اللسان (غير).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ٦٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٨٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلام ٧٤٢/٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في الزهد الكبير ص٧٧٧ (٧١١)، وابن عساكر في تاريخه ٧/٤٠٨.

٦٢٩٦٨ ـ عن أبي العالية الرَّياحِيِّ، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَمَوْتِ وَٱلأَرْضِ﴾
 قال: الأمانة: ما أمروا به ونهوا عنه، ﴿وَمَمَلَهُ ٱلْإِنْسَنَى قال: آدم (١) (١٥٦/١٥)

٦٢٩٦٩ - عن سعيد بن جبير - من طريق أبي بشر - ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾، قال: الفرائض التي افترضها الله على العباد<sup>(٢)</sup>. (١٦٠/١٣)

٩٧٩٠ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿إِنَّا عُرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾، الأمانة: الفرائض، وحدود الدين ().

الله عن مجاهد بن جبر، قال في قوله: ﴿إِنَّا عَرْضَنَا ٱلْأَمَانَةُ﴾: لما خلق الله السموات والأرض والجبال عرض الأمانة عليهنَّ، فلم يقبلوها، فلما خلق آدم عرضها عليه، قال: يا ربّ، وما هي؟ قال: هي إن أحسنت أجرتُك، وإن أسأت عنبتُك. قال: فقد تحملتُ، يا رب. قال: فما كان بين أن تحملها إلى أن أخرِج إلا قدر ما بين الظهر والعصر (٤٠) (١٥٧/١٥)

٦٢٩٧٢ - عن النصحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَالَةَ﴾، قال: اللِّين (٥٠). (١٦٠/١٢)

٦٢٩٧٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم: أنَّه سُئِل: وما الأمانة في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا اللَّمَانَةَ﴾؟ قال: هي الفرائض، وحقَّ على كل مؤمن ألا يغش مؤمنًا ولا معاهدًا في شيء قليل ولا كثير، فمن فعل فقد خان أمانته، ومن انتقص مِن الفرائض شيئًا فقد خان أمانته (١٠٩/١٠)

٩٩٧٤ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةُ عَلَى الشَّمَانَةُ عَلَى الشَّمَوْتِ وَٱلْأَرْتِينِ وَٱلْجِبَالِ﴾ فلم يُطِقِّنَ حملها، فهل أنت - يا آدم - آخذها بما فيها؟ قال آدم: وما فيها، يا رب؟ قال: إن أحسنت جُزيت، وإن أسأت عوقبت. فقال: تحملتُها. فقال الله - تبارك وتعالى -: قد حَمَّلْتُكها. فما مكث آدمُ إلا مقدار ما بين

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٧/٩، وتفسير البغوي ١/ ٣٨٠ لكن آخره بلفظ: وقضاء الدين.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وعبد بن حميد. وأوله عند ابن جرير عن الضحاك عن ابن عباس ١٩/ ١٩٧، وقد تقدم.

الأولى إلى العصر حتى أخرجه إبليسُ ـ لعنه الله ـ مِن الجنة. والأمانة: الطاعة  $^{(1)}$ . (ز)

٦٢٩٧٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَالَةُ عَلَى السَموات عَلَى السَموات وَالْحَرْضِ وَالْجِمَالِ﴾، قال: هي فرائضُ الله الـتي عرض عـلى السـموات والأرض والجبال ﴿فَالَيْكَ أَن يَعَيلْنَا﴾ (٢). (ز)

٦٢٩٧٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿إِنَّا عَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَوْتِ وَٱلْآرِضِ وَٱلْجِبَالِ﴾، قال: يعني به: الدين، والفرائض، والحدود (٣). (١٥٩/١٧)

٣٩٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق إسرائيل ـ قال في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّهُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ﴾: عَـرض عـلـيـهـنَّ الـشـواب والـعـقـاب، والـطـاعـة والمعصية '''). (ز)

عَلَيْمَالِهُ: هي ائتمان آدم ابنه قابيل على أهله وولده، وخيانته إياه في قتل أخيه وَلَلْأَرْضِ وَلَلْمَالَةَ عَلَ الْسَدِّيِّ، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضَنَا ٱلْأَمَالَةَ عَلَ السَّمَةِ وَلَا أَخيه وَدَكُر القَصَة إلى أن قال ـ: قال الله الله الآلادم: يا آدم، هل تعلم أنّ لي في الأرض بيتًا؟ قال: اللَّهُمَّ، لا. قال: فإن لي بيتًا بمكة، فَأْتِه. فقال آدم للسماء: احفظي ولدي بالأمانة. فأبث، وقال للأرض فأبث، وقال للجبال فأبت، وقال لقابيل فقال: نعم، تذهب وترجع تجد أهلك كما يسرك. فانطلق آدم ﷺ، فرجع وقد قتل قابيل ما المنافقة وقد قتل قابيل عني: قابيل حين حمل أمانة آدم ثم لم يحفظ له أهله (٥٠). (ز)

٦٢٩٧٩ ـ قال زيد بن أسلم، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْهِمَالِ﴾ الآية: هي الصوم، والخُسْل مِن الجنابة، وما يخفى من شرائع الدين (١). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹۹/۱۹. (۲) أخرجه عبدالرزاق ۲/ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٢٥ بنحوه من طريق معمر، وابن جرير ٢٠١/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٧٤٢، ومن طريق الخليل بن مرة أيضًا.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ٦٨. (٦) تفسير الثعلبي ٨/ ٢٧، وتفسير البغوي ٦/ ٣٨٠.

 $^{179.4}$  - عن ابن أَشْوَع، في الآية، قال: عَرَض عليهن العملَ، وجعل لهن الثوابَ $^{(1)}$ .  $^{(1)}$ . (١٥٨/١٢)

محمد بن السائب الكلبي، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَمَرُونِ وَالْجِبَالِ﴾ الآية: عرض العبادة على السموات، والأرض، والجبال''... (ز)

٦٢٩٨٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ ﴾، وهي: الطاعة (٣). (ز)

٦٢٩٨٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْتِينَ وَٱلْجِبَالِ فَٱلْتِکَ أَن يَحْمِلْتَهَا وَالشَّفَقُنَ مِثْهَا ﴾، قـال: إنَّ الله عرض عليهن الدين، ويجعل لهن ثوابًا وعقابًا، ويستأمنهن على الدين (٤) إلى المان (٤) (١)

المَدَّ اختُلِف في تأويل الأمانة على ثلاثة أقوال: أولها: أنها كل شيء يؤتمن الإنسان عليه مِن أمر ونهي وشأنِ دينٍ ودنيا، فالشرع كله أمانة. والثاني: أنها الأمانات التي يأتمن الناس بعضهم بعضًا عليها مِن مال وغيره. والثالث: أنها التمان آدم ابنه قابيل على أهله وولده حين أراد التوجه إلى أمر ربه، فخان قابيل الأمانة في قتل أخيه هابيل.

ورجَّحَ ابنُ جرير (٢٠٤/١٩ ـ ٢٠٠) القولَ الأولَ ـ وهو قُول الجمهور ـ استنادًا إلى عموم لفظ الآية، فقال: «أولى الأقوال في ذلك بالصواب ما قاله الذين قالوا: إنه عنى بالأمانة في هذا الموضع: جميع معاني الأمانات في الدين، وأمانات الناس، وذلك أن الله لم يخص بقوله: ﴿ عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ ﴾ بعض معاني الأمانات لما وصفنا».

وقال آبنُ كثير (٢٥١/١١): (كل هذه الأقوال لا تنافي بينها، بل متفقة، وراجعة إلى أنها التكليف وقبول الأوامر والنواهي بشرطها، وهو أنه إن قام بذلك أثيب وإن تركها عوقب، فقبلها الإنسان على ضعفه وجهله وظلمه إلا مَن وفق الله».

وذكر ابنُ عطية (١٥٣/٧) قولين آخرين: الأول: أن معنى الآية: إنا عرضنا الأمانة في نواهينا وأوامرنا على هذه المخلوقات فقمن بأمرنا، وأطعن فيما كلفناها، وتأبّين من حمل المذمة في معصيتنا، وحمل الإنسان المذمة فيما كلفناه من أوامرنا وشرعنا، ونسبه للزجاج، وعلَّق عليه بقوله: •و﴿آلِإِنكُنْ﴾ ـ على تأويله ـ: الكافر والعاصي، ثم قال (ط. دار ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٧٨/٦ ـ.

<sup>(</sup>٢) علَّقه يحيى بن سلام ٢/٧٤٢. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥١٠ ـ ٥١١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٠٠.

## ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَٱلْمِجَالِ فَأَبْرَكَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَهَمْلَهَا ٱلْإِنسَانَۗ﴾

٦٢٩٨٤ ـ عن عبدالله بن مسعود، أنّه قال في قوله: ﴿إِنّا عَرَضْنَا ٱلْأَمْالَةَ﴾ الآية: مُنّت الأمانة كصخرة ملقاة، ودُعِيت السموات والأرض والجبال إليها، فلم يقربوا منها، وقالوا: لا نطيقُ حملَها. وجاء آدم من غير أن يُدعى، وحرّك الصخرة، وقال: لو أُمِرْتُ بحملها لحملتها. فقلن له: احملها إلى ركبتيه، ثم وضعها، وقال: واشِّ، لو أردت أن أزداد لزدت. فقلن له: احملها. فحملها إلى حقوه، ثم وضعها، وقال: واش لو أردت أن أزداد لزدت. فقلن له: احمل. فحملها حتى وضعها على عاتقه، فأراد أن يضعها، فقال الله: مكانك، فإنها في عنقك وعنق ذريتك إلى يوم القيامة (١٠). (ز)

م ٦٢٩٨٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ الآمَانَةَ والله الله الله على السموات والأرض والجبال إن أدوها أثابهم، وإن ضيَّعوها عنَّبهم، فكرهوا ذلك، وأشفقوا من غير معصية، ولكن تعظيمًا لدين الله ألَّا يقوموا بها، ثم عرضها على آدم، فقبلها بما فيها، وهو قوله: ﴿وَمُمَالًا اللهُ اللهُ اللهُ كُلُوكًا حِمُولًا﴾ يعنى: غِرًّا بأمر اللهُ (٢٠/١٥١)

٦٢٩٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

== العلمية ٤/٢٤): وتستقيم هذه الآية مع قوله تعالى: ﴿ أَيْنَا طَآهِينَ ﴾ [نصلت: ١١]، فعلى التأويل الذي حكيناه عن الجمهور [يعني: القول الأول] يكون قوله تعالى: ﴿ أَلَيْنَا طَآهِينَ ﴾ [جابة لأمر أمرت به، وتكون هذه الآية إباية وإشفاقًا من أمر عرض عليها وخيرت فيه، الثاني: أن الآية من المجاز، أي: أنا إذا قايسنا ثقل الأمانة بقوة السماوات والأرض والجبال رأينا أنها لا تطبقها، وأنها لو تكلمت لأبتها وأشفقت، فُعبر عن هذا المعنى بالآية، وهذا كما تقول: عرضت الحمل على البعير فأباه. وأنت تريد بذلك قايست قوته بثقل الحمل فرأيت أنها تقصر عنه.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٦/ ٣٨١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۷/۱۹ ـ ۱۹۸، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٨٩ ـ ٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

والمالينية المالية

على آدم، فلم تطقها، فقال لآدم: يا آدم، إني قد عرضت الأمانة على السموات والأرض والجبال، فلم تطقها، فهل أنت آخذُها بما فيها؟ فقال: يا رب، وما فيها؟ قال: إن أحسنتَ جُزيتَ، وإن أسأت عُوقبتَ. فأخذها آدم فتحملها، فذلك قوله: ﴿وَمُعَلِّهُ الْإِنْسُنَةُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جُهُولًا﴾ (()

٦٢٩٨٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضَنَا الْأَمْالَةَ﴾، قال: عُرِضت على آدم، فقيل: خذها بما فيها، فإن أطعتَ غفرتُ لك، وإن عصيتَ علَّبتُك. قال: قبلتُها بما فيها. فما كان إلا قدر ما بين الظهر إلى الليل مِن ذلك اليوم حتى أصاب الذب (١٥٨/١٢)

٦٢٩٨٨ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق الثوري، عن غير واحد - في قوله: ﴿إِنَّا عَرَشْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَّمَوْتِ وَٱلْرَضِ وَٱلْجِبَالِ﴾، قال: هي الفرائض. وفي قوله: ﴿وَأَبْيَتُ أَن يَعْلِلُهَ﴾، قال: فلم يستطعنها. قال: فقيل لآدم: هل أنت آخذها بما فيها. قال: وما فيها؟ قال: إن أحسنتَ أُجرتَ، وإن أسأتَ جُوزيتَ. قال: فعملها (٣٠). (ز)

مروح عن أبي رَوْق عطية بن الحارث، قال: سمعت الضحاك بن مزاحم يقول في قوله ﷺ: ﴿إِنَّا عَرَضًنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ﴾ الآية، قال: عرض عليهنَّ العمل، وقال: ﴿فَأَبَيْتُ أَنْ السَّأْتُنَّ عُوقِبَتُنَّ. قال: ﴿فَأَبَيْتُ أَنْ عَلَيْهَا اللَّهُ عَلَيْهَا مُنْكُ ﴾، وعرضها على آدم ﷺ، فحملها أنَّ. (ز)

٩٢٩٩٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ فَأَيْنِ كَ أَن بَعِيلَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا ﴾ قيل لهن: أن تحملنها وتؤدين حقها. فقلنا: لا نطيق ذلك، ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلْإِسْنَنَ ﴾ قيل له: أتحملها؟ قال: نعم. قيل: أتؤدي حقها؟ قال: نعم (٥). (١٥٩/١٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩٨/١٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/١٩٠، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٨٥ ـ ٣٨٩، والحاكم ٢٩٢٢، وأخرجه سعيد بن منصور ٧٧/٧ (١٧٥٢) بذكر أوله عن سعيد وآخره عن ابن عباس. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٢٠/٢، وابن جرير ١٩٨/١٩ مختصرًا من طريق سفيان عن رجل، وزاد في آخره:
 فما لبث ما بين الظهر والعصر حتى أخرج منها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٧/ ٤٠٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٥ بنحوه من طريق معمر، وابن جرير ١٩١/ ٢٠١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وفي آخره قال: أطيق ذلك.

٦٢٩٩١ \_ عن ابن أشوَع، في الآية، قال: عَرَض عليهن العمل، وجعل لهن الثواب، فضَجَبْن إلى الله ثلاثة أيام ولياليهن، فقلن: ربنا، لا طاقة لنا بالعمل، ولا نريد الثواب(١٠). (١٥٨/١٢)

٦٢٩٩٢ ـ عن أبي حازم [سلمة بن دينار] ـ من طريق ابن أبي هلال ـ قال: إنَّ الله عرض الأمانة على السماء الدنيا، فأبتُ، ثم التي تليها، حتى فرغ منها، ثم الأرض، ثم الجبال، ثم عرضها على آدم، فقال: نعم، بين أذني وعاتقي. قال الله: فثلاث آمرك بهنَّ، فإنهن لك عون: إني جعلتُ لك بصرًا، وجعلتُ لك شفرين، فغضهما عن كل شيء نهيتك عنه، وجعلتُ لك لسانًا بين لحيين، فكفَّه عن كل شيء نهيتك عنه، وجعلت لك فرجًا وواريته، فلا تكشفه إلى ما حَرَّمتُ عليكُ "). (١٩/١٥٠)

٦٢٩٩٣ ـ عن محمد بن السائب الكلبي، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَ التَمْوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ. أَيَاخَذَنها وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ. أَيَاخَذَنها بما فيها؟ قَلَرُ: وما فيها؟ قبل: إن أحستننَّ جُوزِيئنَّ، وإن أساتُنَّ عُوقِبَنَّ ("). (ز)

التَّوَنِ وَالْجِمَالِ﴾ على الثواب والعقاب، إن أحسنتُ جوزيتُ، وإن عصتُ عوقبَتُ، وَالْأَرْضِ وَالْجِمَالِ﴾ على الثواب والعقاب، إن أحسنتُ جوزيتُ، وإن عصتُ عوقبَتُ، وَالْأَرْضِ وَالْجِمَالِ﴾ على الثواب والعقاب، فلم يُطِقْنَها، ﴿وَالْشَفْنَ مِبْهُ وَالْجَابُ، فلم يُطِقْنَها، ﴿وَالْشَفْنَ مِبْهُ فِي العذاب مخافة ترك الطاعة، فقيل لآدم ﷺ: أتحملها بما فيها؟ قال آدم: وما فيها، يا رب؟ قال: إن أطعتَ جوزيتَ، وإن عصيتَ عوقبتَ. قال آدم: قد حملتُها بما فيها، فلم يلبث في الجنة إلا قليلًا \_ يعني: ساعتين من يومه \_ حتى عصى ربه ﷺ، وخان الأمانة، فللك قوله ﷺ: ﴿وَرَحَلُهَا ٱلْإِسَنُ ﴾ يعني: آدم ﷺ (ز). (ز)

٩٢٩٩٥ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ ﴾ الآية، قال: بلغني: أنَّ الله تعالى لما خلق السموات والأرض والجبال قال: إنِّي فارضٌ فريضةٌ، وخالقٌ جنةً ونارًا، وثوابًا لمن أطاعني، وعقابًا لمن عصاني. فقالت السماء:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/ ٤٧٨ ـ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جبرير ۲۰۲/۱۹ ـ ۲۰۳، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۷۸/۱ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١٠ ـ ٥١١.

خلقتني، فسخِّرتَ فِيَّ الشمس والقمر والنجوم والسحاب والريح والغيوث، فأنا مُسَخَّرة على ما خلقتني، لا أتحمل فريضة، ولا أبغي ثوابًا ولا عقابًا. وقالت الأرض: خلقتني وسخرتني، فجَّرتَ فِيُّ الأنهار، فأخرجت مِنِّي الثمار، وخلقتني لما شئت، فأنا مسخّرة على ما خلقتني، لا أتحمل فريضة، ولا أبغي ثوابًا ولا عقابًا. وقالت الجبال: خلقتني رواسي الأرض، فأنا على ما خلقتني، لا أتحمل فريضة، ولا أبغي ثوابًا ولا عقابًا. فلما خلق الله آدم عرض عليه، فحمله (١٠) (١٥٧/١٢).

إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى السَّمْوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَأَلْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَأَلْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَأَلْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَأَلْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَالْمِبَالِ فَأَيْثِنَ أَن يَعْلِلُمْ وَالْبَا وعقابًا، ويستأمنهن على الدين، فقلن: لا، نحن مسخرات لأمرك، لا نريد ثوابًا ولا عقابًا. قال رسول الله على قدم، فقال: بين أذني وحاتقي، قال ابن زيد: فقال الله له: أما إذ تحملت هذا فسأعينك، أجعل لبصرك حجابًا، فإذا خشيت أن تنظر إلى ما لا يحل لك فأرخ عليه حجابه، وأجعل للسانك بابًا وغلقًا، فإذا خشيت فأغلِق، وأجعل لفرجك لباسًا، فلا تكشفه إلا على ما أحللت لك أن. (ز)

٦٢٩٩٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ فَأَيْنَ أَن يَمْ لِلْهَا ﴾ ، وعرضها على الإنسان ـ والإنسان . (ز)

### ﴿إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ۞﴾

٦٢٩٩٨ - قال عبدالله بن عباس: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا﴾ ظلومًا لنفسه، جهولًا بأمر الله، وما احتمل من الأمانة (٤).

٦٢٩٩٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا﴾، أي: غِرًا بأمر الله (٥).

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٧٨/٦ ـ، وابن الأنباري (٣٩٠). وعزاه السيوطي إلى
 ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۰/۱۹. (۳) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۷٤۱.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٨١. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٠٥.

٠٠٠٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح، وابن جريج ـ قوله: ﴿إِنَّكُ كَانَ ظُلُومًا جُهُولًا﴾، قال: ظلومًا لنفسه، جاهلًا بعاقبة أمره''). (ز)

١٣٠٠٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق سفيان، عن رجل ـ في قوله: ﴿إِنَّكُ
 كَانَ ظُلُومًا جُهُولاً﴾، قال: ظلومًا لنفسه، جهولًا فيما احتمل فيما بينه وبين ربه (٦٠). (ز)

٣٠٠٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولا﴾: أي: ظلومًا بها، جهولًا عن حقِّها(٤٠). (١٠٩/١١)

3 ٩٠٠٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا ﴾: يعني: قابيل، حين حمل أمانة آدم، لم يحفظ له أهله (٥٠٥٥٠٠ (ز)

٦٣٠٠٥ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ طَلُومًا ﴾ حين عصى ربه، ﴿ جَهُولًا ﴾ لا يدري ما العقاب في ترك الأمانة (١)

٦٣٠٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّكُ كَانَ ظُلُومًا﴾ لنفسه بخطيئته، ﴿جَهُولًا﴾ بعاقبة ما تحمَّل من الطاعة على الثواب والعقاب (١٠). (ز)

٦٣٠٠٧ \_ عن عبد الملك ابن جريج \_ من طريق سفيان بن عيينة \_ في قوله: ﴿إِنَّهُ كَانُ طُلُومًا﴾ ظلمه نفسه في خطيته، ﴿جَهُولَا﴾ بعاقبة ما تحمًّل<sup>(٨)</sup>. (١٥٧/١٢)

<u>٥٢٨٥ قال ابنُ عطية (٧/١٥٣):</u> فقال بعضهم: الإنسان: النوع كله. وهذا حسنٌ مع عموم الأمانة.

(٦) تفسير الثعلبي ٨/ ٦٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٨١.

اخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٢/٤٠٩.

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠١/١٩، ٢٠٠ - ٢٠٦ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٠٥.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١١.

<sup>(</sup>A) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٣، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٧٨/٦ ـ، وابن الأنباري

<sup>(</sup>٣٩٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٦٣٠٨ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا﴾ لنفسه، ﴿جَهُولًا﴾ بربه، وهذا المشرك(١٠). (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٦٣٠٠٩ - عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول اله 灣: «إنَّ مِن أعظم الأمانة
 عند الله يوم القيامة: الرجلُ يُقضِي إلى امرأته، وتُقضِي إليه، ثم ينشر سِرَّها، (١٦١/١٢)
 ٦٣٠١٠ - عن جابر، أنَّ رسول الله 續 قال: «إذا حدّث الرجلُ بالحديث، ثم التفت، فهي أمانة، (١٦١/١٢)

7٣٠١١ ـ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿الَّا وَمَنَ الْأَمَانَةِ، أَلَا وَمَنَ الْخَيَانَةُ أَنْ يَحَدُّثُ الرجل أَخَاهُ بالحديث، فيقول: اكتم عني. فيفشيهه (<sup>()</sup>. (١٦١/١٢)

٩٣٠١٢ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق محارب \_ قال: مِن تضييع الأمانة النظر في الحجرات والدور<sup>(٥)</sup>. (١٦٠/١٢)

7٣٠١٣ ـ عن عبدالله بن محمد بن أبي الوضاح، عن الحسن، في تفسير هذه الآية: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّنَوْتِ وَٱلْرَضِ وَٱلْجِبَالِ﴾، فقال الحسن: إنَّ أقوامًا غدوا في المطارف العتاق، والعمائم الرقاق، يطلبون الإمارات، يتعرضون للبلاء، وهم مِنه في عافية، حتى إذا أصابوها خافوا مَن فوقهم مِن أهل العقد، وظلموا بها مَن تحتهم مِن أهل العهد، هزلوا بها دينهم، وسمَّنوا بها براذينهم، ووسَّعوا بها دورهم، وضيَّقوا بها قررهم، ألم ترهم قد جدَّدوا الثياب، وأخلقوا الدِّين؟ يتكئ أحدهم على

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ٧٤١/٢. (٢) أخرجه مسلم ١٠٦١/٢ (١٤٣٧).

<sup>(</sup>۳) أخسرجيه أحسمند ۲۲/۲۲۳ (۱٤۷۶)، ۲۲/۱۰۰ (۱۶۷۷)، ۲۲/۲۳۰)، ۲۹۷/۲۳ (۲۰۰۱)، ۲۹۸/۲۳ (۲۰۷۶)، ۲۹۸/۲۳)، ۲۹۲/۲۳)، ۱۰۵۲۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۱۲۲۲)، ۱۲۲۲)، ۱۲۲۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۲۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۰۷۲)، ۲۲۰۲)، ۲۲۲)، ۲۲۲)، ۲۲۲)، ۲۲۲)، ۲۲۲)، ۲۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۱)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۱)، ۲۰۲۰۱)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۲)، ۲۰۲۰۱۲)، ۲۰۲۰۲)، ۲۰

قال الترمذي: فعلمًا حديث حسن، وإنما نمرفه من حديث ابن أبي ذئب، وقال المنذري في الترغيب ٢٢/٣. (٢٠٨٣): فقال المعافية المعافية ولا يمنع من تحسين الإسناده. وقال ابن مفلح في الأداب الشرعية ٢٧/٢٪: فمن حديث ابن أبي ذئب، عن عبدالرحمن بن عطاء، وهو ثقة. وقال البخاري: فيه نظره. وقال العظيم آبادي في عون المعبود ٢١٤/١٪ وفي إسناده عبدالرحمن بن عطاء المعنفي، قال البخاري: عنده منا كير. وقال أبو حاتم الرازي: شيخ. قيل له: أدخله البخاري في كتاب الضعفاء! قال: يحول من ها هنا. وقال الموصلي: عبدالرحمن بن عطاه، عن عبدالملك بن جابر لا يصحه. وحسّن إسناده الألباني في الصحيحة ٢/ ٨١ (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا (٧١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٧٨٩).

يمينه فيأكل مِن غير طعامه؛ طعامه غصب، وخدمه سخَرَة، يدعو بحلوٍ بعد حامض، ورطب بعد يابس، حتى إذا أخذته الكظة () تجشأ من البَشَم ()، ثم قال: يا جارية هاتي حاطومًا ()، هاتي ما يهضم الطعام. يا أحمق، لا والله، إن تهضم إلا دينك، أين جارك؟ أين يتبمك؟ أين مسكينك؟ أين ما أوصى الله به؟ (ذ)

٦٣٠١٤ \_ عن الأوزاعي: أنَّ عمر بن عبدالعزيز عرض العمل على محمد بن كعب، فأبى، فقال له عمر: أتعصي؟ فقال: يا أمير المؤمنين، أخبِرني عن الله حين عرض ﴿اللَّمَانَةُ عَلَى التَّعَوْنِ وَاللَّرَضِ وَالْبِحَالِ فَٱبَدَٰى أَن يَعْمِلُنَهُ وَآشَفَقْنَ مِنْهَا﴾، هل كان ذلك منها معصية؟ قال: لا. فتركه (٥٠). (١٩٨/١٢)

# ﴿لِلُمَٰذِبَ اللهُ ٱلسَّنِيفِينَ وَالْشُنْفِعَتِ وَالْشُرِكِينَ وَالشُّمْرِكَتِ وَيَتُوبَ اللهُ عَلَى ٱلْمُتَّقِمِينَ وَالْمُتَّقِمَنَتُ وَكَانَ اللهُ عَفُولًا رَجِبَنا ﴿﴾

٦٣٠١٥ - عن الحسن البصري - من طريق أبي الأشهب - في قوله: ﴿ لِلْكَذِبَ اللّهُ اللّهُ عَالَ: المنافق، وهما اللذان خاناها: المنافق، والمشرك (٢٠). (١٦١/١٢)

٦٣٠١٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ لِيُعَيْبُ اللّٰهُ اللّٰمُنفِقِينَ وَاللّٰمُنفِقَاتِ
 وَاللّٰشْرِكِينَ وَاللّٰمُشْرِكِينِ ﴾ قال: هـذان الـلـذان خانـاهـا، ﴿ وَيَتُوبُ اللّٰهُ عَلَى ٱللّٰمُؤْمِينِنَ
 وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ قال: هذان اللذان أدياها، ﴿ وَلَكُن اللّٰهُ عَفْرِنَا رَّجِيسًا ﴾ (١٠/١٢)

170.۱۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول: عرضنا الأمانة على الإنسان لكي يعذب الله المنافقين والممنافقات والمشركين والمشركات بما خانوا الأمانة وكذبوا الرسل، ونقضوا الميثاق الذي أقرُّوا به على أنفسهم، يوم أخرجهم من ظهر آدم ﷺ، حين قال ﷺ: ﴿أَلْشَتُ مِرْيَكُمٌ قَالُوا بَنْكُ اللهُ عَلَى الشَّقْمِينِينَ وَالْمُوْتِينَ عَلَى المَعْرفة، وتركوا الطاعة، يعني: التوحيد، ﴿وَيَرُبُ اللهُ عَلَى ٱلشَّقْمِينِينَ وَالْمُوْتِينَتُ ﴾ ولكي يتوب الله على

<sup>(</sup>١) الكِطَّة: وهي ما يَعْتري المُمتلئ من الطُّعام. النهاية (كظظ).

 <sup>(</sup>٢) البّشَم: التُّخُمة عن الدَّسَم. النهاية (بشم).
 (٣) الحاطوم: الهاضوم. اللسان (حطم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد ٩٥/١٦. (٥) عزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٣٤٧، وابن جرير ٢٠٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٠١، ٢٠٥ ـ ٢٠٦ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

المؤمنين والمؤمنات بما وفوا بالأمانة، ولم ينقضوا الميثاق، ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا﴾ لذنوبهم، ﴿رَحِيـــُنَا﴾ بهم'' . (ز)

1٣٠١٨ ـ قَالَ يحيى بن سلّام: ﴿لِيُكَدِّبَ اللهُ ٱلْسُنَفِقِينَ وَٱلْسُنَفِقَتِ وَٱلْشُرْكِينَ وَٱلْسُنَّرِكِين وَيَثُوبَ اللهُ عَلَى ٱلْسُمَّمِينِينَ وَٱلْمُمُّقِئِنَدُ قَانَ اللهُ غَفُولَا﴾ لِمَن تاب مِن شركه، ﴿رَّحِسْنَا﴾ للمؤمنين، فبرحمته يُدخِلُهم الجنة (٢). (ز)

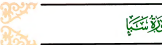


<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥١١.

<sup>(</sup>٢) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٣/٢.

177







### 🇱 نزول السورة:

٦٣٠١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ: مكية (١٦٣/١٢)

۲۳۰۲۰ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطاء الخراساني -: مكية، نزلت بعد سورة لقمان (۲).

٦٣٠٢١ ـ عن عكرمة =

**٦٣٠٢٢ ـ** والحسن البصري ـ من طريق يزيد النحوي ـ: مكية<sup>٣٠)</sup>. (ز)

٦٣٠٢٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طرق \_: مكية (١٦٣/١٢)

**٦٣٠٢٤ ـ** عن محمد ابن شهاب الزهري: مكية، نزلت بعد سورة لقمان<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٦٣٠٢٥** ـ عن علي بن أبي طلحة: مكية<sup>(٦)</sup>. (ز)

٦٣٠٢٦ ـ عن مقاتل بن سليمان: مكية، عددها أربع وخمسون آية كوفية<sup>(٧)</sup>. (ز)

۱۳۰۲۷ ـ عن يحيى بن سلَّام: مكية كلها<sup>(٨)[٨٨٠٠</sup>. (ز)

الله الله الله الله عطية (٧/ ١٥٥): «هي مكية، واختُلِف في قوله تعالى: ﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُواْ الْهِـلَمُ الَّذِىَ أُنِولَ إِلِيَاكَ مِن رَبِّكَ هُو ٱلْحَقَّ﴾ الآية [سبا: ٦]، فقالت فرقة: هي مكية، والمراد: المؤمنون بالنبي ﷺ. وقالت فرقة: هي مدنية، والمراد: مَن أسلم بالمدينة مِن ==

- (١) أخرجه أبو جعفر النحاس في الناسخ والمنسوخ (٧٥٧) من طريق أبي عمرو بن العلاء عن مجاهد،
   والبيهقي في دلائل النبوة ٧-١٤٢ ـ ١٤٤ من طريق خصيف عن مجاهد.
  - (٢) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن ٣٣/١ ـ ٣٥.
- (٣) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٤٢/ ١٤٢ \_ ١٤٣.
   (٤) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ \_ ٣٩٦ من طريق سعيد، وأبو بكر بن الأنباري \_
   كما في الإنقان ٥٠/١١ \_ من طريق همام. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر.
  - (٥) تنزيل القرآن ص٣٧ ـ ٤٢.
  - (٦) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢٠٠٠/٢.
    - (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥١٥.

(۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٤٤.

### 🏶 تفسير السورة:

### بيت خالف التحوالة التحديد

### ﴿ لَلْمَنْدُ بِلَهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَنَّدُ فِي ٱلْكَيْمَزَةُ

٦٣٠٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَلْمَنْدُ يَدِّ هِ وَذَلْكُ أَنَّ كَفَار مَكَةَ لَمَّا كَفُرُوا بالبعث حَمِد الربُّ نفسه، قال قلى: ﴿ لَلْمَنْدُ يَدُو اللّٰذِى لَهُ مَا فِى السَّكَوْتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ ﴾ مِن الخلق، ﴿ وَلَهُ اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰفِي اللّٰفِي عَلَى : يحملُه أولياؤه في الآخرة إذا دخلوا الجنة، فقالوا: ﴿ النَّحَدُدُ يَلِّهِ اللّٰذِى صَدَفَنَا وَعَدَدُ ﴾ [الزمر: ١٧٤]، ﴿ المَّنْدُ يَهُو اللّٰذِى صَدَفَنَا وَعَدَدُ ﴾ [الزمر: ١٧٤]، ﴿ المَّنْدُ يَهُو اللّٰذِى هَدَننَا لِهَذَا ﴾ [الأعراف: ٢٤]. (ز)

٩٣٠٢٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ لَلْمَنْدُ لِلَهِ ﴾ حمد نفسه، وهو أهل الحمد، ﴿ اللَّهِى لَهُ مَا فِي الشَّمَوْتِ وَلَا إِلَانَّ مِنْ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي ٱلْآخِرَةُ ﴾ (١٧/١٥٠٠]. (ز)

### ﴿وَهُوَ الْمُكِيدُ الْخِيدُ ۞﴾

٦٣٠٣٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَهُو لَلْمَكِيدُ لَلْفَيِدُ﴾، قال: حكيم في أمره، خبير بخلقه (١٦٣/١٢)

٦٣٠٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُوَ لَلْتَكِيمُ﴾ حكم البعث، ﴿ لَلْهِيرُ﴾ به (١). (ز)

== أهل الكتاب؛ كابن سلام وأشباهه».

\_\_\_\_\_

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٣.

 <sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٣.
 (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٣.
 (٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٢/٢، وابن جرير ٢٠٨/١٩، وأخرجه أيضًا من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر.

٦٣٠٣٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَهُوَ لَلْتَكِيدُ ﴾ في أمره، أحكم كل شيء، ﴿ لَلْكِيدُ ﴾ بخلق<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿يَمْلَمُ مَا يَلِيجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأ وَهُوَ ٱلرَّجِيمُ ٱلْفَقُورُ ۞﴾

٦٣٠٣٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ يَمْلُمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: مِن المطر، ﴿ وَمَا يَمْزُلُ مِنَ السَّمَا عَلَى السَّمَا إِلَى السَّمَا وَ المالائكة، ﴿ وَمَا يَمْزُلُ مِنَ السَّمَا وَ المالائكة، ﴿ وَمَا يَمْزُلُ مِنَ السَّمَا وَ المالائكة الله عَلَى المالائكة الله عَلَى المالائكة (٢٠) (١٦٣/١٢)

٦٣٠٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِى ٱلْأَرْضِ ﴾ مِن المطر، ﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِن النبات، ﴿ وَمَا يَعْرُجُ مِن المطر، ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهاً ﴾ يعني: وما يصعد في السماء مِن الملائكة، ﴿ وَمُو الرَّحِيمُ الْمَقْرُدُ ﴾ حين لا يعجل عليهم بالعذاب (\*).

٩٣٠٣٥ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿ يَمْلُو مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ﴾ مِن المطر، ﴿ وَمَا يَمْرُجُ مِنْهَا ﴾ من النبات، ﴿ وَمَا يَمْرُجُ فِيهَا ﴾ أي: من النبات، ﴿ وَمَا يَمْرُجُ فِيهَا ﴾ أي: وما يصعد؛ ما تصعد به الملائكة (٤). (ز)

### ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفُرُوا لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَقِى لَتَأْتِينَكُمْ عَلِيهِ ٱلْغَيْبِ ﴾

٦٣٠٣٦ \_ عن الحسن البصري: الغيب في هذا الموضع: ما لم يكن (٥). (ز)

٦٣٠٣٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ قُلْ بَلَن وَرَفِي لَتُلْقِينَكُمْ عَلِي الْفَيْتِ ﴾ ، قال: يقول: بلى، وربّي عالم الغيب، لتأتينكم (٦) . (١٦٣/١٢)

٦٣٠٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُا﴾ أبو سفيان لكفار مكة: واللاتِ والكرِّي اللهِ واللهِ النبيُّ ﷺ

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٤. (١) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٣.

 <sup>(</sup>۵) علقه يحيى بن سلام ۲/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

### ﴿لَا يَعُرُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةِ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَكُرُ مِن ذَلِك وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي كِنَابٍ ثُمِينِ ۞﴾

**٦٣٠٤٠ - عن عبدالله بن عباس -** من طريق علي ـ في قوله: ﴿لَا يَعَزُبُ عَنَهُ﴾، يقول: لا يغيب عنه<sup>(۱)</sup>. (ز)

قديم أنه أحرير (٢١٠/١٩) عن عامة قراء الكوفة أنهم قرءوا ذلك ﴿عَلَامٍ ﴾، ثم علق عليها وعلى قراءة ﴿عَلَيْهِ ﴾ الله والجر، فقال: أوالصواب من القول في ذلك عندنا: أن كل عليها وعلى قراءة ﴿عَلَيْهِ ﴾ الله من القراءات الشلات قراءات مشهورات في قراء الأمصار متقاربات المعاني، فبأيتهن قرأ القارئ فمصيب. ورجّح مستندًا إلى اللغة هذه القراءة بقوله: (غير أن أعجب القراءات في ذلك إلي أن أقرأ بها: ﴿عَلَمُ مِا أَمْدُتِ ﴾ على القراءة التي ذكرتها عن عامة قراء أهل الكوفة؛ فأما اختيار ﴿عَلَامٍ ﴾ على ﴿عَلِي ﴾ فلانها أبلغ في المدح، وأما الخفض فيها فلانها من نعت الرب، وهو في موضع الجر، وعنى بقوله: ﴿عَلَامِ المُغْيَبِ﴾: علام ما يغيب عن أبصار الخلق، فلا يواء أحدًا غيره،.

وقال ابنُ عطية (٧/٥٥/): ﴿ وَوَرَا ابنَ كَثِيرِ وَأَبُو عَمْرُو وَالكَسَائِي بِخَلَافَ ﴿ عَلَيْكِ بِالْخَفْضُ على البدل من رَبِّي، وقرأ نافع وابن عامر ﴿ عَالِمُ ﴾ بالرفع على القطع، أي: هو عالم، ويصح أن يكون ﴿ عَالِمُ ﴾ رفع بالابتداء، وخيره ﴿ لاَ يَعْزُبُ ﴾ وما بعده، ويكون الإخبار بأن العالِم لا يعزب عنه شيء إشارة إلى أنه قد قدَّر وقتها وعلِمَه، والوجه الأول أقرب.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٣.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٤٤ \_ ۷٤٥.

<sup>.</sup> قرأ العدنيان وابن عامر ورويس برفع العيم، وقرأ الباقون بخفضها، وقرأ حمزة والكسائي ﴿عَلَامٍ﴾. انظر: النشر (٢٤٩/٣)

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢١١.

١٣٠٤١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قول الله: ﴿لا يَعَزُّنُ عَدُهُ عَالَ: ﴿ لا يَعَدِ (١) . (ز)

٦٣٠٤٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ لَا يَمْرُبُ عَنَهُ مِثْقَالُ ذَرَّوَ ﴾: أي: لا يغيب عنه (١).

٦٣٠٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَوْكِ وزن أصغر النمل ﴿ وَلَا السَّمَ وَلَا إِلَى إِلَا أَمْلُ مِن ذَلِكَ السَّمْقَال، ﴿ وَلَا أَمْلُ مِن ذَلِك السَّمْقَال، ﴿ وَلَا أَمْلُ مِن ذَلِك السَّمْقَال، ﴿ إِلَّا فِي كِتَنْبِ شُبِينِ ﴾ إلا هو بين في اللوح المحفوظ (٣٠). (ز)

٦٣٠٤٤ ـ قال يعيى بن سلّام: ﴿لا يَعْرُبُ عَنَهُ لا يغيب عنه ﴿مِثْقَالُ ذَرَّةِ ﴾ وزن ذرة ، لا يغيب عنه علم ذلك ، أي: ليعلم ابنُ آدم أنَّ عمله الذي عليه الثواب والعقاب لا يغيب عن الله منه مشقال ذرة ، ﴿وَلَا أَصْعَرُ مِن ذَلِك وَلاَ أَصَّعَرُ إِلّا فِي حِتْنِ يَغيب عن الله منه مثقال ذرة ، ﴿وَلاَ أَصَعَرُ مِن ذَلِك وَلاَ أَصَّعَرُ إِلّا فِي حِتْنِ مَعْبِينِ ﴾ وقد فسَّرنا ذلك في حديث ابن عباس: إن أول ما خلق الله القلم. فقال: اكتب؟ قال: ما هو كائن. فجرى القلم بما هو كائن إلى يوم التيامة، فأعمال العباد تُعرَض في كل يوم اثنين وخميس، فيجدونه على ما في الكتاب (٤٠). (ز)

### ﴿ لِيَجْزِى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَتِ أَوْلَتِهِكَ لَمْمَ مَنْفِدَةٌ وَرَزْقٌ كَرِيدٌ ۞

١٣٠٤٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أُولَئِكَ كُمْ مَنْفِرَةً وَرِنَّقُ كَرِيمٌ ﴾ قال: الجنة (٥٠٠). (١٦٤/١٢) كَرِيمٌ ﴾ قال: الجنة (٥٠٠). (١٦٤/١٢) عنويمٌ ﴾ قال: الجنة (٥٠٠). (١٦٤/١٢) عنويمٌ ﴾ تفسيري في الساعة ﴿ أَلَيْنَ عَامَنُوا ﴾ كمي يجزي في الساعة ﴿ أَلَيْنَ عَامَنُوا ﴾ صدقوا، ﴿ أُولَئِهَ كَمُ مَنْفِرَةٌ ﴾ لذنوبهم، ﴿ وَرَزَقٌ كَرِيمٌ ﴾ حسنًا في الجنة (١٠). (ز) ١٣٠٤٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ لِيَجْزِكَ الّذِينَ عَامَنُوا وَكُولُوا المَنْلِكَنِهُ يجزيَهم

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (۵۰۳)، وأخرجه الفريابي ـ كما في تغليق التغليق ۲۸۸/۶ ـ، وابن جرير ۲۱۱/۱۹. وعلَّنه البخاري في صحيحه ۱۸۰۳/۶.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۱۱/۱۹.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٤/٢ - ٧٤٥. (٥) أخرجه ابن جرير ٢١٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٤٥.

## الجنةَ، ﴿أُولَتِكَ لَمُ مَنْفِرُةً﴾ لذنوبهم، ﴿وَرِزْقٌ كَرِيدٌ﴾ الجنة (١). (ز)

## ﴿وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَلِنَنَا مُعَاجِزِينَ﴾

**۱۳۰٤۸** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ مُعَجِزِينَ ﴾، قال: مراغمين<sup>(۲)</sup>. (ز)

٩٣٠٤٩ ـ عن عروة بن الزبير ـ من طريق ابنه هشام ـ قوله: ﴿وَاَلَٰذِينَ سَعَوْ فِيٓ ءَالِئِنَا مُعْجِرِينَ﴾: مُثَبِّطين<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٣٠٥٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَاَلَّذِينَ سَعَوْ﴾ عملوا =

٦٣٠٥١ - ﴿ قَ عَالِمُنِنَا مُعَجِزِينَ ﴾ تفسير الحسن: يظنون أنهم سبقونا حتى لا نقدر عليهم فنبعثهم ونعذبهم، كقوله: ﴿ وَمَا كَانُولُ سَكِيقِينَ ﴾ [المنكبوت: ٢٩]٤). (ز)

٣٠٠٥٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿وَاَلَّذِينَ سَعَوْ فِيَ يَالِيَنَا مَعْجِزِينَ﴾، قال: يُظُنُّون أنهم يُعجِزون اللهَ، ولن يُعجِزوه (٥٠ُ. (١٦٤/١٢)

**٦٣٠٥٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿سَمَوْ﴾ عملوا ﴿فِيْ ءَلِيْتِيَا﴾ في القرآن ﴿مُعَاجِزِينَ﴾ مُبطَّنين، يعني: يُتبَّطون الناس عن الإيمان بالقرآن<sup>(١)</sup>. (ز)** 

٦٣٠٥٤ - عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿مُتَاجِزِينَ﴾ يُثَبَّطون الناس عن الإيمان بآيتا، ولا يؤمنون بها<sup>(۱)</sup>. (ز)

عَلَمُ عَلَى مَا عَلَمُ بِن سليمان: ثم ذكر كفار مكة، فقال غَنْ: ﴿وَاَلَّذِنَ سَعَوْ فِيَ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَ عَلَيْنَا﴾ يعني: القرآن ﴿مُعَجِزِينَ﴾ مُثَبِّطين الناس عن الإيمان بالقرآن، مثلها في الحج (^). (ز)

٦٣٠٥٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿وَٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۲/٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ٨/٥٣٦ ـ. (٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٥.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٧٤٥/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٣٦/٢، وابن جرير ٢١٣/١٩ مختصرًا من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٧/ ٧٤٥. (٧) علقه يحيى بن سلام ٧/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٤. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ سَعَوّا فِي عَلَيْنِنَا مُعَجِينَ الْزُلَقِكَ أَسْحَبُ لَكُتِيرَ﴾ [الحج: ٥١].

سَعَوْ فِيْ ءَالِنَهُمَا مُنْجِزِينَ﴾، قال: جاهدين ليهبطوها أو يبطلوها. قال: وهم المشركون. وقرأ: ﴿لا تَشْمُوا لِمُنَا الْقُرَانِ وَالْغَزَّا فِيهِ لَمَاكُمُ تَقْلِينَ﴾ [نسلت: ٢٦](١)[١٩٠٠]. (ز)

### ﴿أُولَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مِن رَجْرٍ أَلِيدٌ ۞﴾

٢٣٠٥٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَلَتَهِكَ لَمُتُمْ عَدَاتٌ مِن رَبِّمِنٍ أَلِيثٌ ﴾، قال: الرجز هو: سوء العذاب. والأليم: الموجع (٢٠/١١/١٢) ٢٩٠٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَتَهِكَ لَمُتُمْ عَدَاتٌ مِن رَجْزٍ أَلِيدٌ ﴾ نظيرها في الجائية (٣٠). (ز)

٦٣٠٥٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ أُولَٰتِكَ لَمُمْ عَدَابٌ مِن رِّجْزٍ ﴾ والرجز: العذاب ﴿ أَلِيدٌ ﴾ موجع، لهم عذاب من عذاب موجع (٤). (ز)

### ﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُرْتُوا الْعِـلَمُ الَّذِينَ أَنزِلَ إِلنِّكَ مِن زَلِكَ هُوَ الْعَقَ وَيَهْدِينَ إِلَىٰ صِرَاطِ الْعَرِيزِ الْحَيْدِدِ ﴿ ﴾

🇱 قراءات:

٦٣٠٦٠ ـ قراءة عبدالله بن مسعود: (وَيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْحِكْمَةَ مِن قَبْلُ)(٥). (ز)

🏶 تفسير الآية:

٦٣٠٦١ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾، قال: الذين

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱۳/۱۹.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۳/۳/۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم بلفظ: الرجز: العذاب.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٤. يشير إلى قوله تعالى: ﴿هَنَكَا هُمُكُّ وَالْلِيَّ كَفَرُواْ فِكَيْتِ نَبِيمٍ كُمْ عَكَابٌ بَنِ يَهْنِ أَلِيدُ﴾ [الجاثية: ١١].

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٥ ـ ٧٤٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٤.

وهي قراءة شاذة.

أوتوا الحكمة، يعني: المؤمنين من أهل الكتاب(١). (١٦٤/١٢)

٦٣٠٦٢ \_ عن قتادة بن دحامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَيَزَى اللَّذِينَ أُوتُوا الْمِـلْمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّلْحَالَاللَّالَا اللَّلْمِلْمُلْعَالِمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلْحَالَةُ اللَّهِ ا

٦٣٠٦٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَيْرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ﴾، يعني: ويعلم الذين أوتوا العلم (٦٠). (ز)

٦٣٠٩٤ ـ فال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَرَى ﴾ ويعلم ﴿الَّذِينَ أُرْتُوا الْمِلْمَ ﴾ بالله على ، يعني: مؤمني أهل الكتاب، وهي قراءة ابن مسعود: (وَيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحِكْمَةَ مِن قَبْل) ﴿الَّذِينَ أُونُ إِلَيْكَ ﴾ يعني: القرآن، ﴿وَيَعْدِي اللهِ وَلِي وَيَكَ هُرَ الْحَقِّ عِعني: القرآن، ﴿وَيَعْدِي فَي ملك، ﴿ الْمَيْدِ ﴾ في خلقه (ن).

1٣٠٦٥ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿الَّذِيكَ أُدُواْ الْمِلْرَ﴾ يعني: المؤمنين ﴿الَّذِينَ أُنْوِلَ إِيَّكَ مِن تَيِّكَ﴾ القرآن ﴿هُو ٱلْحَقَّ﴾ يعلمون أنه هو الحق، ﴿وَيَهْدِئَ﴾ ويعلمون أن القرآن يهدي ﴿إِلَىٰ صِرَٰوِ﴾ إلى طريق ﴿المَّرْبِيزِ﴾ الذي ذلَّ له كل شيء، ﴿الْمُحْيِدِ﴾ المستحمد إلى خلقه، الذي استوجب عليهم أن يحمدوه، والطريق إلى الجنةُ (أ. (ز)

## ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ نَذُلُمُ عَلَى رَجُلٍ يُتَبِثَكُمْ إِنَا مُزْفِقُتُمْ كُلُّ مُمَزِّقِ إِنَّكُمْ لِفِي عَلْقِ جَحَدِيدٍ ۞﴾

١٣٠٦٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ نَلْكُمْ عَلَى رَبُلِ يُنْتِثَكُمْ اللَّهِ قال: قال ذلك مشركو قريش ﴿إِذَا مُزِقَتْرٌ كُلَّ مُمَزَّقِ عِلَى يقول: إذا أَكْنَتُكُم الأرضُ، وصرتم عظامًا ورفاتًا، وقطّعتكم السباع والطير، ﴿إِلَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَكِيلٍ بِهُ اللَّهِ الْحَكْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّاللَّالَةُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٦٣٠٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُولُ ﴾ بالبعث، أبو سفيان قال لكفار
 مكة: ﴿ مَلَ نَلُكُمْ عَلَى رَجُلِ ﴾ بعني: النبي ﷺ ﴿ يَيْتِكُمْ ﴾ يخبركم ﴿ إِنَّا مُزْقَمْ كُلُّ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جُرير ١٩/ ٢٦٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٦. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۲۶۷.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢١٥/١٩ ـ ٢١٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. كما أخرجه عبدالرزاق /١٢٦/ من طريق معمر مختصرًا.

مُمَزِّقِ﴾ إذا تفرقتم في الأرض وذهبت اللحوم والعظام، وكنتم ترابًا! ﴿إِلَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَمَدِيدٍ﴾ يعني: البعث بعد الموت<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٠٦٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿فَلَ نَدُلُكُرُ عَلَى رَبُولِ يُشِيَّكُكُمْ إِنَا مُزِقِّشُرٌ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِى خَلْقٍ جَسَدِيدٍ﴾، قـال: يـقــول: ﴿إِنَا مُزِقَّشُهُ إِذَا بَلِيتُم، وكنتم عظامًا وترابًا ورفاتًا (''. (ز)

١٣٠٦٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ قاله بعضهم لبعض: ﴿فَلْ مُنْفَرِّرُ كُلُّ أَلْ عَلَى الله عَلَ

### ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ. حِنَّةً ﴾

١٣٠٧٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَفَتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَمْ بِهِ مِتَّةً ﴾ ، قال: قالوا: إمّا أن يكون يكذب على الله، وإمّّا أن يكون مجنونًا (١٩/١٥) ١٣٠٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال أبو سفيان: ﴿ أَفَتَرَىٰ ﴾ محمد ﷺ ﴿ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾ حين يزعم أنّا نُبعث بعد الموت؟ ﴿ أَمْ بِهِ جِنَّةً ﴾ يقول: أم بمحمد جنون؟ (٥٠). (ز) ١٣٠٧٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ أَفَتَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَمْ بِهِ حِنَّةً ﴾ أي : جنون (٥٠). (ز)

### ﴿ إِلَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَدَابِ وَالضَّلَالِ ٱلْبَعِيدِ ﴿ ﴿

٦٣٠٧٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلشَّلَالِ ٱلْبَعِيهِ ، يعني: الشقاء الطويل (٧). (ز)

١٣٠٧٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: فرد الله \_ جلَّ وعزَّ \_ عليهم، فقال: ﴿ إِلَّ اللَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ إِلَّاكِينَ لَا يصدقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال هم أكذب وأشد فرية من

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۱۵.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٤٤/٣ ـ ٥٢٥.
 (١) تفسير يحيى بن سلام ٢٤٧/٣٠.
 (٧) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٤٧.

محمد ﷺ حين كذَّبوا بالبعث. ثم قال جلَّ وعزَّ: هم ﴿فِي ٱلْمَدَابِ﴾ في الآخرة، ﴿وَالشَّدَانِ ٱلْبَعِيهِ﴾ الشقاء الطويل. نظيرها في آخر «اقتربت الساعة»('``('). (ز)

٦٣٠٧٦ - قال يحيى بن سلّام: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ إِلْآَيْحَوْ فِي الْمَدَابِ ﴾ في الآخرة، ﴿ وَاللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

## ﴿ لَلَّهُ بَرْطَ إِنَّى مَا بَيْنَ لَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنَ السَّمَاةِ وَالأَرْضُ إِن فَشَأَ نَخْسِفْ بِهِمُ الأَرْضُ أَوْ شُنْفِظْ عَلَيْمِ كِنْفًا مِنْ السَّمَاةُ إِنَّ فِي فَالِكَ لَاَيْةً لِكُلِّي عَبْدِ شُنِيبٍ ۞﴾

٦٣٠٧٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿ أَفَلَرْ بَرَااً إِلَىٰ مَا بَنَنَ أَلِيْهِمْ وَمَا خَلْقَهُم مِنَ السَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، قال: إنَّك إن نظرت عن يمينك وعن شمالك وين بين يديك ومن خلفك؛ رأيت السماء والأرض (٥٠) (١٦٥/١٢)

٣٠٧٨ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿إِنَّ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعني: أمامهم، ﴿وَمَا خَلْقَهُم

المَعْمَا أورد ابنُ عطية (١٩٩/٧) في قوله تعالى: ﴿ فِي ٱلْهَذَابِ ﴾ احتمالين، فقال: ﴿ فِي الْهَذَابِ ﴾ المذاب في الدنيا الْهَذَابِ ﴾ يريد: عذاب الآخرة؛ لأنهم يصيرون إليه. ويحتمل أن يريد: في العذاب في الدنيا بمكابدة الشرع ومكايدته، ومحاولة إطفاء نور الله تعالى، وهو يتم، وهذا كله عذاب.

 <sup>(</sup>١) يستسبر إلى الأبيات: ﴿ كَمْنَا بِهِينَا كَيْنَ مُلْمَنْهُمْ لَنَدْ عَهِرْ ثَنْدِيرٍ ۞ اكْمُلُوكُ عَيْرٌ أَلْتِهِمُ أَلَّهُ وَهِمْ أَنْ اللَّهِ ۞ لَى النَّامُةُ مَيْهُمْمْ وَالنَاهُ أَنَانُ وَأَلَمْ ۞ أَلَا النَّامُةُ مَيْهُمْمْ وَالنَاهُ أَنَانُ وَالْمَرْ ۞ أَلِنَّا اللّهِ عَلَى اللّهُ إِنَّ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲٪ ٥٢٥ ـ ٥٢٥.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲۱٦/۱۹ ـ ۲۱۷.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ۷٤٦/۲.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٣٢١/ ، وعبد بن حميد من طريقه ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٨٤/١ ـ وابن جرير
 ٢١٨/١٩ من طريق سميد بلفظ: لينظرها عن أيمانهم، وعن شمائلهم، كيف السماء قد أحاطت بهم. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

### مِنَ السَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ وراءهم(١). (ز)

١٣٠٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم خوفهم، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ أَلْفَرَ بَرَوَا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَلِيدِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾، ثم بين ما هو، فقال جلَّ وعزَّ: ﴿ وَبَرَ لَاسَكُمْ وَالْاَرْضِ ﴾ (() . (ز) ١٣٠٨٠ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ أَلْلَا يَرَوْا ﴾ ينظروا ﴿ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعني: أمامهم، ﴿ وَوَيَا خَلْفَهُم مِن السَّلَةِ وَالْاَرْضِ ﴾ وراءهم، حيثما قام الإنسان فإنَّ بين يديه مِن السماء والأرض مثل ما خلفه منها ("). (ز)

### ﴿إِن نَشَأَ غَشِفَ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ نُشْفِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ ٱلسَّمَآءُ﴾

عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِن نَشَأَ غَنْفِ بِهِمُ الْأَرْضَ﴾ كما خسفنا بِمَن كان قبلهم، ﴿أَوْ نُشْقِطْ عَلَيْمٍمْ كِسَفًا مِن السَّمَاءِ﴾ أي: قِطّمًا من السماء، إن شاء أن يعذب بسمائه فعل، وإن شاء أن يعذب بأرضه فعل، وكل خلقه له جند. قال قتادة: وكان الحسن يقول: إن الزَبَدَ لمن جنودِ الله (الله ١٦٠/١٥٠) عَلَيْم كِسُفًا مِن سليمان: ﴿إِن نُشَا غَضِفٌ بِهِمُ الْأَرْضَ﴾ فتبتلعهم، ﴿أَوْ نُشْقِطُ عَلَيْم كِسُفًا مِن السّماء، فنهلكهم بها (٥). (ز)

٦٣٠٨٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِن نَشَأَ غَنْمِفْ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ نُشْقِطُ عَلَيْهِمْ كِمَفًا مِّنَ ٱلسَّمَايَٰ﴾ والكِسفُ: القطعة، والكسف مذكر، والقطعة مؤنثة، والمعنى على القطعة(٦٠). (ز)

### ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآئِةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ۗ ۖ

٦٣٠٨٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِكُلِّ عَبْدِ مُّنِيبٍ﴾: تائب مقبل على الله(٧٠). (١٦٥/١١)

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٤٧. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٤٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١٨/١٩ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي

<sup>(</sup>٥) نفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٥. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٤٧.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ١٢٦/٢ من طريق معمر بلفظ: تائب، وابن جرير ١٩/٢١٩ بلفظ: المنيب المقبل =

مَال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك آلَيَهُ عِني: عِبرة ﴿لِكُلِّ عَبْدِ
 أيبيه مخلص بالتوحيد(١٠). (ز)

٦٣٠٨٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةَ﴾ لعبرة ﴿لِكُلِّي عَبْدٍ مُّنِيبٍ﴾ وهو المُعْقِل إلى الله بالإخلاص له'''. (ز)

### ﴿وَلَقَدْ مَالَيْنَا دَاوُدَ مِنَا فَضَلَّا يَنِجِبَالُ أَيِّنِي مَمَدُ وَالطَّيْرُّ وَأَلْنًا لَهُ الْحَدِيدَ ﴿

### 🎇 قراءات:

٦٣٠٨٧ ـ عن عبدالله بن أبي إسحاق: أنَّه قرأ: ﴿ وَلَالْكَيْرُ ﴾ نصَب بجملة. قال: سَّرنا له الطير (٣) إ ١٩٦/١٢).

### 🌞 تفسير الآية:

### ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلَا ۚ يَنجِبَالُ أَوِّنِي مَعَدُ وَٱلطَّايْرِ ﴾

٦٣٠٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿ أَيِّكِ مَعَدُ ﴾،

المتعلق الله بين جرير (١٩/ ٢٢١): ووفي نصب الطير وجهان: أحدهما: على ما قاله ابن إيد مِن أن الطير نُودِيت كما نوديت الجبال، فتكون منصوبة مِن أجل أنها معطوفة على مرفوع بما لا يحسن إعادة رافعه عليه، فيكون كالمصدر عن جهته. والآخر: فعل ضمير متروك استغني بدلالة الكلام عليه، فيكون معنى الكلام: فقلنا: يا جبال، أوبي معه، وسخرنا له الطير. وإن رفع ردًا على ما في قوله: «سبحي» من ذكر الجبال كان جائزًا، وقد يجوز رفع الطير وهو معطوف على الجبال، وإن لم يحسن نداؤها بالذي نوديت به الجبال، فيكون ذلك كما قال الشاعر:

ألا يا عمرو والضحاك سيرا فقد جاوزتما خمر الطريق.

<sup>=</sup> التائب. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٧/٢.(۳) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

وهى قراءة العشرة.

قال: سبِّحي معه (١) ١٦٥/١٢)

٦٣٠٨٩ ـ عن أبي ميسرة [عمرو بن شرحبيل] ـ من طريق أبي إسحاق ـ ﴿ أَوَى مَعَدُ ﴾، قال: سبّحي معه. بلسان الحبشة (٢١/١٢٥).

۱۳۰۹۰ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طریق ابن أبي نجیح \_ ﴿ أَرِفِى مَعَدُ ﴾، قال: سبّحي (٣) \_ (١٦٥/١٢)

٦٣٠٩١ \_ عن أبي عبد الرحمن [السلمي] \_ من طريق أبي حصين \_ =

٦٣٠٩٢ \_ وعكرمة، مثله (٤). (١٦٠/١٢)

٦٣٠٩٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد، وجُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿يَكِيمِالُ اللَّهِ مَكْهُ، قال: سَبِّحي<sup>(٥)</sup>. (ز)

٩٤٠٩٤ \_ قال وهب بن مُنبّه: ﴿أَوْبِى مَعَدُ ﴾ نُوحِى معه (١). (ز)

و الله الله علية (٧/ ١٦٠ ـ ١٦١) معلِّقًا على قول ابن عباس: وو أَلِول معناه: رجِّعي معه؛ لأنه مضاعف آب يؤوب، فقال ابن عباس وقتادة وابن زيد وغيرهم معناه: سبحي معه، أي: يسبح هو وترجع هي معه التسبيح، أي: تردُّ بالذكر، ثم ضوعف الفعل للمالغة.

<u>٥٩٩٤</u> ذكر ابنُ عطية (٧/ ١٦١) مثل هذا القول عن مؤرج، وعلَّق عليه قائلًا: •وهذا ضعيف غير معروف.

وانتقله ابنُ كثير (٢٦٢/١١) مستندًا إلى اللغة بقوله: •وفي هذا نظر؛ فإن التأويب في اللغة هو الترجيع، فأمرت الجبال والطير أن تُرجّع معه بأصواتها».

(۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۲۰.

(٣) تفسير مجاهد (٥٥٣)، وأخرجه يحيى بن سلام ٢/٤٧/٢ من طريق أبي يحيى، والفريابي \_ كما في التغليق ٢٩/٤ \_، وابن جرير ٢١٩/ ٢٢٠ \_ ٢٢١ من طريق ابن أبي نجيح ومنصور. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(٤) أخرجه ابن أبي شية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٥٦٥/١٦ (٣٢٥٦٠)، وابن جرير ٢٢٠/١٩ كلاهما
 عن أبي عبدالرحمن وحده. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(٥) أخرجه ابن جرير ٢٢١/١٩. وزاد ابن حجر في الفتح ٢/٤٥٤ عن الضحاك: •هو بلسان الحبشة»، ولم يعزه.

(٦) تفسير الثعلبي ٨/ ٧١، وتفسير البغوي ٦/ ٣٨٧.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شببة في المصنف ٩٠٩/١١، وابن جرير ٢٢٠/١٩ من طريق سعيد والعوفي. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٩٠٩٥ - عن وهب بن مُنبَّه - من طريق ابن إسحاق، عن بعض أهل العلم - قال: ﴿ يَجِالُ أَوِّنِي مَمَّدُ وَالْقَايِرُ وَالْنَا لَهُ لَمُلْكِيدُ﴾، أمر الله الجبال والطير أن تسبِّح مع داود إذا سبِّح، وعلَّمه صنعة الحديد وألانه، وأنزل عليه الزبور، فكان إذا قرأ الزبور ترنا(١) له الوحوش حتى يؤخذ بأعناقها، وإنها لمُصِيخة (١٣ تسمع لصوته (١٦٦/١٢). ٩٠٩٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - ﴿ يَجِبَالُ أَوِّنِي مَمَثُهُ ، قال: سبِّحي مع داود إذا سبّح: (١٦٦/١٢).

٣٠٩٧ ـ عن محمد بن شهاب الزهري ـ من طريق مالك بن أنس ـ ﴿أَوِِّي مَعَدُّ﴾، قال: سبِّحي معهُ<sup>٥)</sup>.

٣٠٩٨ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قوله: ﴿يَكِجِبَالُ أَوِّي مَعَدُهِ، قال: سَبِّحي معه<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٣٠٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ مَالِيَنَا دَالُونَ ﴾ أعطينا داود ﴿ مِنَّا فَشَلاً ﴾ النبوة، كقوله ﷺ في سورة النساء [١٦١]: ﴿ وَكَانَ مَشْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ يعني: النبوة والكتاب، فذلك قوله ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ مَالِيّاً دَالُودَ مِنّا فَشَلاً ﴾ النبوة، والزبور، وما سخر له من الجبل والطير والحديد، ثم بيّن له ما أعطاه، فقال ﷺ: ﴿ يَكِيالُ أَيِّي مَعَدُ عَمْ مع داود ﷺ. يقول: اذكري الربَّ مع داود، وهو التسبيح، وسخرنا له الطير ( ) . ( )

١٣١٠٠ - عن عبد الملك ابن جريج - من طريق حجاج - ﴿ يَكِجَالُ أَوِّي مَعَدُ ﴾ ،
 يقول: سبّعی (۱۰) . (ز)

 <sup>(</sup>١) قال محققو الدر: كذا في النسخ... وفي مصدر التخريج: "تدنو، ولعل اترناءمن الرنو، أي: إدامة النظر. اللسان (رنو).

<sup>(</sup>٢) مصيخة: مستمعة منصتة. اللسان (صيخ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١١٦٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ۱۳۷/۲، وابن جرير ۲۲۱/۱۹ من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وذكر ابن حجر في الفتح ٢/٤٥٤ عن قتادة: معنى ﴿أَيُّونِ﴾: سيري. ولم يعزه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٩٣/١٧.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٨٩ (تفسير عطاء الخراساني).

<sup>(</sup>۷) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۲۵ \_ ۵۲٦.

<sup>(</sup>A) أخرجه إسحاق البستى ص١٤٥.

٦٣١٠١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ يَنْجِبَالُ أُوِّي مَعَدُ وَالطَّيْرُ ﴾، قال: سبِّحي معه، والطير أيضًا، يعني: يسبّح معه الطير<sup>(۱)</sup>. (۱۲۱/۱۲)

٦٣١٠٢ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا دَاوُرَدَ مِنَّا فَضَلَّا ﴾ النبوة، ﴿ يَنِجَالُ ﴾ قلنا: يا جبال، ﴿ وَإِنِّكِ مَمَثُنَّهُ سَبِّحي معه، ﴿ وَالطَّائِرُّ ﴾ وهو قوله: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَائِدُ ٱلْجِبَال يُسَبِّحُنَّ وَٱلطَّيْرَ ﴾ [الأنبياء: ٧٩] (٢) (١٥). (ز)

## ﴿ وَأَلْنًا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴾

٦٣١٠٣ \_ عن صبدالله بن صباس، في قوله: ﴿وَأَلْنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ﴾، قال: کالعجین<sup>(۳)</sup>. (۱۹۷/۱۲)

٣٩٠٠٤ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿وَأَلْنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ﴾، قال: كان يأخذ الحديدُ، فيصير في يده مثلَ العجين، فيصنع منه الدروع<sup>(٤)</sup>. (١٦٧/١٢)

٠٠١٣٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿وَأَلْنَّا لَهُ الْحَدِيدَ﴾، قال: ليّنه الله له؛ يعمله بغير نار<sup>(ه)</sup>. (١٦٧/١٢)

٦٣١٠٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد بن بشير ـ في قوله: ﴿وَأَلْنَّا لَهُ لَّهَدِيدَ﴾، قال: سخَّر الله له الحديد، فكان يسرده حِلَقًا بيده، يعمل به كما يعمل بالطين، مِن غير أن يُدخله النار، ولا يضربه بمطرقة<sup>(١٦</sup>. (١٦٧/١٢)

٥٢٩٠ ذكر ابنُ عطية (٧/ ١٦١) إضافة إلى ما ورد في آثار السلف في معنى: ﴿أَرِّفِ﴾ قولًا، ووجِّهه، فقال: ﴿وقيل: معناه: سيري معه؛ لأن التأويب سير النهار، كأن الإنسان يسير بالليل ثم يرجِّع السير بالنهار، أي: يردده، فكأنه يُؤوِّبه، فقيل له: التأويب، ومنه قول الشاعر: يومان يوم مقامات وأندية ويوم سير إلى الأعداء تأويب،

السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٢١ بدون لفظ: يعني: يسبح معه الطير. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٧/٢.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٢٢/١٣ ـ ٢٢٣ بنحوه، كما أخرجه مختصرًا من طريق سعيد بن أبي عروبة. وعزاه

۲۳۱۰۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَلْنَا لَهُ لَخَدِيدَ﴾، فكان داود ﷺ يضفر الحديد ضفر العجين من غير نار، فيتخذها دروعًا طِوالاً(١). (ز)

٩٣١٠٨ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَأَلنَّا لَهُ أَلْحَدِينَ﴾ ألانه الله له، فكان يعمله بلا نار ولا مطرقة، بأصابعه الثلاث، كهيئة الطين بيده (ز)

## ﴿ أَنِ ٱعْمَلُ سَنِيغَنتِ ﴾

٦٣١٠٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ ﴿أَنِ أَمْلُ سَلِهُنتِ﴾، قال: الدرع<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٣١١٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ أَنِ آَعَلَ سَيْفَنتِ ﴾ : دروع، وكان داود أوَّل مَن صنعها، وإنما كانت قبل ذلك صفائح مِن حديد، يجتنُّون (٤) بها مِن عدوهم (٥) . (١١٧/١٢)

١٣١١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿ أَنِ أَعَلَ سَٰ بِغَنْتِ ﴾ ،
 قال: دروع سابغات<sup>(۱)</sup>. (١٦٧/١٢)

٦٣١١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَنِ أَعَلَ سَنِهَنَتِ﴾ الدروع الطوال، وكانت الدُّروع قبل داود ﷺ يَشُدُّ الدروعَ الشُّروع قبل داود ﷺ يَشُدُّ الدروعَ بمسامير، ما يقرعها بحديد، ولا يدخلها النار، فيقرع مِن الدروع في بعض النهار وبعض الليل بيده ثمنَ ألف درهم (٧٠). (ز)

٣٩١١٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿أَنِ أَعْمَلُ سَكِيغَتِ﴾، قال: السابغات: دروع الحديد <sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٥ ـ ٥٢٦.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۷٤٧/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحربي في غريب الحديث ٢/ ٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) يجتنون: يتحصنون. اللسان (جنن).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢٣/١٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/٢٧/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٣,١٣٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٢٣.

# ﴿وَقَدِّدْ فِي ٱلسَّرْدِّ وَأَعْمَلُوا صَلِيمًا ۚ إِنِّ بِمَا نَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿

78118 - عن عبدالله بن عباس - من طريق مجاهد - في قوله: ﴿وَقَلِرْ فِي النَّرْدِ ﴾، قال: لا تُدِق المسامير وتُضيِّق الحِلق فتسلس<sup>(۱)</sup>، ولا تغلَّظ المسامير وتُضيِّق الحِلق فتنقصم، واجعله قدرًا<sup>(۲)</sup>. (۱۸/۱۲)

٦٣١١٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي ٱلتَّرْدِ ﴾ ،
 قال: حِلق الحديد (٣) . (١٦٨/١٢)

٦٣١١٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ: ﴿وَقَيْرٌ فِي ٱلتَرَرُّ ۗ يعني بالسرد: ثقب الدروع حين يشُدُّ قَتيرَها<sup>(١)</sup>، وعنى بقوله: ﴿وَقَيْرٌ فِي ٱلتَرَرُّ ﴾: قدّر المسامير<sup>(۵)</sup>. (ز)

٦٣١١٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَقَلِرْ فِي ٱلنَّرْزِي مَال:
 قدر المسامير والحِلق؛ لا تُدق المسمار فتسلس، ولا تُجلها فتُقصم (٦٠/١٢)
 ٦٣١١٨ ـ عن الحكم [بن عتيبة] ـ من طريق عيينة ـ ﴿وَقَلِرْ فِي ٱلنَّرْزِيُّ»، قال: لا

تغلّظ المسمار فيفصم الحلقة، ولا تدقّه فيقلق<sup>(٧٧</sup>). (ز) **٦٣١١٩** ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَقَيْرٌ فِي ٱلشَّرِّيْ﴾، قال: السرد: هي المسامير التي في حِلق الدرع<sup>(٨)</sup>. (١٦٨/١٢)

٩٣١٢٠ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ وَقَلِرْ فِي ٱلدَّرْتِ ﴾، قال: كان يجعلها بغير نار، ولا يقرعها بحديد، ثم يسردها. والسرد: المسامير التي في

<sup>(</sup>١) تسلس: كل شيء قلق فهو سلس. اللسان (سلس). والمعنى: فتقلق المسامير وتتحرك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزَّاق ٢/١٣٧، والحاكم ٢/٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٢٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) القَتِير: رؤوس مسامِير حلَق الدروع. اللسان (قتر).
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢٢٥/١٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد (٥٥٣)، وأخرجه ابن جرير ٢١٥/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٧٧٤/٢. وعزاه السيوطي إلى الفريابي ـ ينظر: التغليق ٢٩/٤ ـ، وعبد بن حميد. وذكر ابن جرير روايتين في كلمة (تقصم) بالفاه والقاف. وأخرج عن مجاهد ٢٢٦/١٩ من طريق ابن جريج بلفظ: لا تصغر المسمار، وتعظم الحلقة فتسلس، ولا تعظم المسمار وتصغر الحلقة فيفصم المسمار.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٢٦/١٩.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ١٢٧/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

الجلق<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٩١٢١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق خالد بن قيس ـ ﴿وَقَلِّرْ فِي ٱلتَّرَّدُ ﴾، قال: كانت صفائح، فأمر أن يَسْرُدَها حِلَقًا(٢). (ز)

٦٣١٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَدِّرْ فِي ٱلتَّرَّدِّ ﴾ يقول: قدَّر المسامير في الحِلْقِ، ولا تعظم المسامير فتنقصم، ولا تضفر"" المسامير فتسلس، ﴿وَأَعْمَلُوا صَلِيامًا ﴾ يعني: قولوا: الحمد لله، ﴿إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (1). (ز)

٦٣١٢٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَقَدِّر فِي ٱلسَّرِّيِّ ﴾، قال: السرد: حلقة، أي: قدِّر تلك الجِلَق. قال: وقال الشاعر: أجاد المسلكي سرددها وأذالها

قال: يقول: وسَّعها، وأجاد حلَقها(٥). (ز)

٣٩١٢٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ أَنِ ٱعْمَلْ سَيِغَاتٍ ﴾ وهي الدروع. وبلغنا: أنَّ لقمان حضر داود عند أول درع عملها، فجعل يتفكِّر فيما يريد بها، ولا يدري ما يريد بها، فلم يسأله حتى إذا فرغ منها داود قام فلبسها ، فقال لقمان: الصمت حكمة، وقليلٌ فاعِلُه<sup>(٣)[٢٩٦]</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٦٣١٢٥ ـ عن ابن شوذب، قال: كان داود يرفع في كل يوم دِرْعًا، فيبيعها بستة آلاف درهم، ألفين له ولأهله، وأربعة آلاف يُطعم بها بني إسرائيل الخبز الحُوَّاري(٧)(٨). (١٦٨/١٢)

هو مسمار حلق الدرع. الثاني: أنه الحلق بعينها.

وقد رجَّح ابنُ جرير (١٩/ ٢٢٤ ـ ٢٢٦) القول الأول مستندًا إلى أقوال السلف، فقال: اوعنى بقوله: ﴿وَقَلِّرْ فِي ٱلسَّرِّيُّ﴾ وقدر المسامير في حلق الدروع حتى يكون بمقدار؛ لا تغلظ المسمار وتضيق الحلقة فتفصم الحلقة، ولا توسع الحلقة وتصغر المسامير وتدقها فتسلس في الحلقة. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٢٤. (٣) كذا في مطبوعة المصدر. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٢٣. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٨/٢.

<sup>(</sup>٧) الحُوّاري: الدقيق الأبيض، وهو لباب الدقيق وأجوده. اللسان (حور).

<sup>(</sup>٨) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ١/ ٣٧٤، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٤٨٥ ـ.

# ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهِّرٌ وَرَوَاحُهَا شَهِّرٌ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٣١٢٦ \_ عن عاصم: أنَّه قرأ: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرَّبِحُ ﴾ برفع الحاء (١٦٩/١١). (١٦٩/١٢)

### 🌞 تفسير الآية:

٦٣١٢٧ ـ عن سعيد بن المسيب، قال: ﴿ وَلِسُلَيْنَنَ ٱلرِّبِحَ غُدُوُهَا شَهِّرٌ وَلَا مُهَا شَهِّرٌ ﴾ كان سليمان ﷺ يركب الربح من إصطخر (٢٠)، فيتَغَدَّى ببيت المقدس، ثم يعود فيتعشى بإصطخر (٢٠). (١٧٠))

١٣١٢٨ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: ﴿وَلِسُلْيَنَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوها مَّهِرٌ وَثَلَاحُها شَهِرٌ ﴾ الربح مسيرها شهران في يوم (١٤) (١٦٩/١١)

٦٣١٢٩ ـ عن الحسن البصري، قال: ﴿وَلِسُلِيَكُنَ ٱلرَّبِحَ غُدُوهَا شَهِرٌ وَوَلِاحُهَا شَهِرٌ ﴾ إنَّ سليمان ﷺ فَهَ أَنْ الخيل، سليمان ﷺ في الخيل، الخيل، الخيل، المحانها خيرًا منها وأسرع؛ الربح تجري بأمره كيف شاء، فكان غدوها شهرًا و وواحها شهرًا، وكان يغدو من إيلياء فيقيل بقُرير (٥)، ويروح من قرير فيبيت بكابل (١٠). (١٦٩/١٢).

٥٢٩٧ ذكر ابن جرير (٢٢٦/١٩) هذه القراءة وقراءة النصب في ﴿ ٱلرِّيحَ﴾، ورجّحها مستندًا إلى إجماع الحجة من القراء.

وُ<mark>عَلِّقُ ابنُ ططية (١٦٤/٧) على هذه القراءة، فقال: "وقرأ عاصم في رواية أبي بكر</mark> والأعرج ﴿الرِّيحُ﴾ بالرفع على تقدير: تسخرت الريح، أو على الابتداء، والخبر في ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها شعبة عن عاصم، وقرأ بقية العشرة: ﴿الرَّبِيمَ﴾ بالنصب. انظر: النشر ٣٤٩/٢، والإتحاف ص٨٥٤.

<sup>(</sup>۲) إصطخر: بلدة بفارس. معجم البلدان ١/٢٩٩.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى الخطيب في رواة مالك.
 (٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) قُرير: بلدة بين نصيبين والرقة. معجم البلدان ٧٨/٤.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم. وأخرج آخره يحمى بن
 سلام ٧٤٨/٢ بنحوه من طريق أبي أمية وقرة بن خالد، وينحوه ابن جرير ٢٢٨/١٩ من طريق قرة بن خالد.

١٣١٣ - عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ عُنْدُوهَا شَهِرٌ وَرَوَاهُهَا شَهِرٌ ﴾، قال: كان سليمان يغدو من إصطخر فيبيت بقلعة خواسان (١٠). (١٠/١٧)

وَيُكُوعُهُا شَهِرُ عَلَى الحسن البصري - من طريق عمرو بن عبيد - قال: ﴿ عُلُوهُا شَهْرٌ وَيَكُوعُا شَهْرٌ عَلَي كان سليمان إذا أراد أن يركب جاءت الريخ، فوضع سرير مملكته عليها، ووُضعت الكراسي والمجالس على الريح، وجلس على سريره، وجلس وُجُوهُ أصحابِه على سريره، ويلدن عنده من الجن والإنس، والجن يومند ظاهرة للإنس، رجال أمثال الإنس إلا إنهم أذم، يحجُّون جميعًا، ويصلُّون جميعًا، ويعتمرون جميعًا، والطير ترفرف على رأسه ورؤوسهم، والشياطين حرَسه لا يتركون أحدًا يتقدم بين يديه، وهو قوله: ﴿ وَمُشِيرٌ لِشُلِينَنَ جُنُوهُ مِنَ الْبِينِ وَالْمِيْنِ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَلَهُمْ مُؤْمُونَ ﴾ [النمل: الله على يدفعون؛ ألَّ يتقدمه منهم أحد (ن)

العلم - عن وهب بن منبه - من طريق محمد بن إسحاق، عن بعض أهل العلم - قال: ورِث سليمانُ المُلكَ، وأحدث الله إليه النبوة، وسأله أن يهب له ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده، ففعل - تبارك وتعالى -، فسخَّر له الإنس والجن والطير والريح، فكان إذا خرج من بيته إلى مجلسه - وكان فيما يزعمون أبيض، وسيمًا، وضيئًا، كثير الشعر، يلبس البياض من الثياب - عكفت عليه الطير، وقام عليه الإنس والجن حتى يجلس على سريره، وكان أمراً غرَّاء قلَّ ما يقعد عن الغزو، ولا يسمع بملك في يبحلس على سريره، وكان أمراً غرَّاء قلَّ ما يقعد عن الغزو، ولا يسمع بملك في ناحية من الأرض إلا أتاه حتى يُذِلِّه، كان فيما يزعمون إذا أراد الغزو أمر بعسكره فضرب له من خشب، ثم نصب على الخشب، ثم حمل عليه الناس والدواب وآلة الحرب كلها، حتى إذا حمل معه ما يريد أمر العاصف من الريح، فدخلت تحت الحرب كلها، حتى إذا [استقلت] به أمرت الرخاء، فقذفت به شهرًا في ذلك الخشب، فاحتملته حتى إذا [استقلت] به أمرت الرخاء، فقذفت به شهرًا في روحته، وشهرًا في غذوته إلى حيث أراد الله. يقول الله ﷺ ﴿ وَالسُلِكُنُنُ الرَّبِع عُدُوهُا مَهرًا وَالدَّه الله الله المُؤْلِق مَنْ الربع عَدون أراد الله. قال الله عَلَم المُؤْلِع عَدُونَه إلى حيث أراد الله. قال الله عَدونه الله عَدونه أله عَدونه أله الله عَدونه الله عَدونه الله عَدونه الله عَدونه أله الله عنه الله الله الله عنه المناب المناب المناب المناب الله عنه المناب المن

<sup>==</sup> المجرور، وذلك على حذف مضاف تقديره: ولسليمان تسخير الربح.

وعبدالرزاق / ۱۲۷/۲ من طريق معمر، وعندهم: إصطخر، بدل: قرير. وعند عبدالرزاق: دمشق، بدل:
 إيلياء، وزاد: وما بين إصطخر ودمشق مسيرة شهر للمسرع، ومن إصطخر إلى كابل مسيرة شهر للمسرع،
 وبنحوه أخرجه بحشل في تاريخ واسط ص ١٠١، وابن حساكر في تاريخ دمشق ٢٢/ ٢٣.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أحمد نّي الزهد. (٢) علَّقَه يحيى بن سلام ٧٤٨/٢ ـ ٧٤٩.

وَرَوَاحُهُا شَهِرُ ﴾، قال: ذُكر لي: أنَّ منزلًا بناحية دجلة مكتوب فيه كتاب كتبه بعض صحابة سليمان؛ إما من الجن، وإما من الإنس: نحن نزلناه وما بنيناه، ومبيئًا وجدناه، غدونا من إصطخر فقلناه، ونحن رائحون منه ـ إن شاء الله ـ فبائتون بالشام (١٠). (ز)

٣١٣٣ ـ عن قنادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرَّبِحَ غُلُوهُما مَهُرِّ وَرَوَاعُهَا شَهُوْكِى، قال: تغدو مسيرة شهر، وتروح مسيرة شهرين في يوم (٢٠). (١٦٩/١٢) ٣٣١٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر ابنه سليمان ـ ﷺ ـ، وما أعطاه الله ﷺ من الخير والكرامة، فقال ﷺ: ﴿ وَلِشْلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ غُدُوهًا مَهُرَّ ﴾ يعني: مسيرة شهر، فتحملهم الريح من بيت المقدس إلى إصطخر، وتروح بهم، ﴿ وَرَوَاهُمَا مَبُرِّ ﴾ يعنى:

من الخير والكرامة، فقال قال: ﴿ وَلِشَلْيَكُنَ الرَّبِحَ غُدُوهًا ثَهَرُّ ﴾ يعني: مسيرة شهر، فتحملهم الربح من بيت المقدس إلى إصطخر، وتروح بهم، ﴿ وَرَوَاهُمُا شَهَرُّ ﴾ يعني: مسيرة، فتحملهم إلى بيت المقدس، لا تحوّل طيرًا مِن فوقهم، ولا ورقة من تحتهم، ولا تثير ترابًا (7). (ز)

٣١٣٥ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: 
﴿وَلِسُلِيَكُنُ الرِّبِحَ غُلُوْهًا شَهَرٌ وَلَا اللهِ مَرْكَب مِن خشب، وكان فيه ألبي غُلُوهًا مَهُرٌ ولا الله عنه المن والإنس، تحت كل ركن ألف فيه ألف بيت تركب فيه الجن والإنس، تحت كل ركن ألف شيطان، يرفعون ذلك المركب هم والعصار؛ فإذا ارتفع أتت الريح رخاء فسارت به، وساروا معه، يقيل عند قوم بينه وبينهم شهر، ويمسي عند قوم بينه وبينهم شهر، ولا يدري القوم إلا وقد أظلَّهم معه الجيوش والجنود، والعصار: الريح العاصفة (٤) العاصفة (٤) العاصفة (٤)

٦٣١٣٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَلِشُلِّيمَانَ ٱلرِّيحَ﴾، أي: وسخرنا لسليمان الريح<sup>(٥)</sup>. (ز)

الم و ابن عطية (٧/ ١٦٥) نحو ما جاء في قول ابن زيد، وعلن عليه، فقال: «وكانت الأعصار تُقِلُ بساطه وتحمله بعد ذلك الرخاء، وكان هذا البساط يحمل ـ فيما روي ـ أربعة آلاف فارس، وما يشبهها من الرجال والعُدد، ويتسع لهم، وروي أكثر من هذا بكثير، ولكن عدم صحته مع بُعد شبهه أوجب اختصاره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٨٥٦/٩، كما أخرج ابن جرير ٢٢٧/١٩ آخره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٢٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٢٦/٣. ﴿ { } أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۷٤۸/۲.

## ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾

٦٣١٣٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق ابن جريج - قال: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ اللَّهِ عَيْنَ اللَّهِ عَيْنَ اللَّهِ عَيْنَ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ بعدُ اللَّهِ الله النَّاسِ بعدُ فيما كان أُعطى سليمان (١٠٠) (١٧١/١٢)

٣٩١٣٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طُرُق ـ في قوله: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِّ ﴾، قال: النحاس<sup>(٣)</sup>. (١٧٠/١١)

٦٣١٣٩ ـ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark>: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿وَلَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾. قال: أعطاه الله عبنًا مِن صُفر<sup>(٣)</sup>، تسيل كما يسيل الماء. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر وهو يقول:

١٣١٤٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ ﴿ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾، قال: الصفر، سالت له مثل الماء (٧٠). (١٧١/١٢)

٦٣١٤١ ـ عن حكرمة مولى ابن حباس، في قوله: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾، قال: أسال الله له القِطر ثلاثة أيام من صنعاء، يسيل كما يسيل الماء. قيل: إلى أين؟ قال: لا أدري (٨)

١٣١٤٢ - عن الحسن البصري - من طريق أبي سهل - قال: كان الله - تبارك وتعالى - سخّر لسليمان الربح ﴿ فَلُوتُكُ مُنْهِ رَبِي اللهِ عَلَى اللهِ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جوير ۲۲۹/۱۹ من طريق علي، ومن طريق العوفي بلفظ: عين النحاس أسيلت. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم ـ ينظر: التغليق ١١/٤ ـ.

<sup>(</sup>٣) صُفر: النحاس الجيد. اللسان (صفر).

 <sup>(</sup>٤) مراجل: جمع مِرْجل: وهو الإناءُ الذي يُغْلَى فيه الماءُ. النهاية (مرجل).

<sup>(</sup>٥) البرام: القِدر من الحجارة. اللسان (برم).

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى الطستي \_ ينظر: الإتقان ٩٩/٢ \_.
 (٧) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٩٤٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مختصرًا.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

ٱلْقِطْرِ ﴾ يعني: النحاس، فجرى له(١). (ز)

٣٩١٤٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَأَسَلَنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾، قال: عين النحاس، كانت باليمن، وإنما يصنع الناسُ اليومَ مِمًّا أخرج الله لسلمان (٣٠١٩٣).

٣١٤٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، قال: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْعِطْرِ ﴾ سُيِّلَت له عين مِن نحاس ثلاثة أيام (٢٠). (١٧١/١٧)

9818 ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قوله: ﴿عَيْنَ الْقِطْرِكِي، قال: عين الصفر<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٣١٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾، يعني: أخرجنا لسليمان عين الصُفر ثلاثة أيام، تجري مجرى الماء بأرض اليمن (٥٠). (ز)

٦٣١٤٧ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
﴿وَلَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِلْدِ ﴾، قال: الصُفر سال كما يسيل الماء، يُعمَل به كما كان يُعمل العجين في اللين (٦).

## ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّيجٍ ﴾

٦٣١٤٨ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ﴾ سخَّر الله الجنَّ

٥٩٩٥ ذكر ابنُ عطية (٤٠٩/٤) قول قتادة وقول ابن عباس، ثم قال: «وقالت فرقة: القطر: الفلز كله؛ النحاس، والحديد، وما جرى مجراه، كان يسيل له منه عيون. وقالت فرقة: بل معنى ﴿وَأَسَلْنَا لَمُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾: أذبنا له النحاس عن نحوٍ ما كان الحديد يلين لداود، قالوا: وكانت الأعمال تتأتى منه لسليمان وهو بارد دون نار. وعين على هذا التأويل بمعنى: المذاب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٢/ ٢٣١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ۲۲۸، وأخرجه عبدالرزاق ۲۷۷/۲ مختصرًا من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٨٩ (تفسير عطاء الخراساني).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٢٩.

والمنظمة المنظمة المنظ

لسليمان، وأمرهم بطاعته فيما يأمرهم به<sup>(۱)</sup>. (ز)

**٦٣١٤٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ قال: ﴿ وَهِنَ ٱلَّجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ** يَدَيْدِهِى، أي: له<sup>(٢)</sup>. (ز)

 ٦٣١٥٠ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: ليس كل الجن سُخِّر له كما تسمعون: ﴿ وَمَنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

٦٣١٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن اللَّحِنّ مَن يَعْمَلُ ﴾ وسخرنا لسليمان مِن الجن من يعمل ﴿ بَيْنَ يَدَنِّهِ جَن يدي سليمان ﴿ وَلِمْ وَ رَبِيلًا ﴾ يعني: رب سليمان ﷺ فاقاً (ز)
 ٦٣١٥٢ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ بِلِمْنِ رَبِيلًا ﴾ بالسخرة التي سخّرها الله له (٥). (ز)

# ﴿وَمَن يَزِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَشْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿

٦٣١٥٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿وَمَن يَنِغُ مِنْهُمْ عَن أَمْرِنا﴾،
 قال: مِن الجن(١٠) . (١٧٢/١١)

**٦٣١٥٤** ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَمَن يَزِغُ مِثْهُمْ عَنَ أَمْرِنَا﴾، قال: يعدل عن أمرنا، عما أمره به سليمان (١٧٢/١٠).

7٣١٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن يَرِغ مِنْهُم ﴾ ومَن يعدل منهم ﴿ عَنْ أَمْرِياً ﴾ عن أمر سليمان ﷺ ؛ ﴿ أَلِوْقَهُ مِنْ مَكَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ الوقود في الدنيا. كان ملك بيده سوط من نار، فذلك عذاب السعير (^^). (ز) مِن نار، مَن يزغ عن أمر سليمان ضربه بسوط من نار، فذلك عذاب السعير ( م) . (ز) ٢٣١٥٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَمَن يَزِغ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرَاكُ عن طاعة الله وعن عبادته ؛ ﴿ وَمَن يَزِغ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرَاكُ عن مناهم ، ويُستعمل في هذه على المَّحر منهم، ويُستعمل في هذه .

🏧 لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٢٢٩) غير قول قتادة.

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ٦/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢ من طريق ابن مجاهد، وإسحاق البستي ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٧٧/٣.
 (٥) تفسير يحيى بن سلام ٩٤٧/٠
 (١) أخرجه إسحاق البستي ص١٤٨/ . وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٢٢٩. وعزاه السيوطي إلى عبَّد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٧.٥.

الأشياء، ولا يُصفّد في الأصفاد، أي: ولا يُسلسل في السلاسل منهم، إلا الكافر، فإذا تابوا فآمنوا حلَّهم مِن تلك الأصفاد. وقال بعضهم: ﴿ يُلُوقَهُ مِنْ عَكَابِ السِّعِيرِ﴾ جعل معه ملك بيده سوط من عذاب السعير، فإذا خالف سليمانَ أحدٌ منهم ضربه الملَكُ بذلك السوط<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿يَعْمَلُونَ لَدُ مَا يَشَآهُ مِن تَحَارِبِبَ﴾

**۱۳۱۵۷** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿مِن تَحَمْرِبَ﴾، قال: بنيان دون القصور<sup>(۲)</sup>. (۱۷۲/۱۲)

٦٣١٥٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ في قوله: ﴿مِن تَحَمَّرِبَ﴾، قال: المساجل<sup>(٣)</sup>. (١٧٣/١٢)

٦٣١٥٩ - عن الحسن البصري: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآهُ مِن مُحَارِبَ ﴾، المحاريب: المساجد (٤).

• ٦٣١٦ - عن عطبة بن سعد العوفي، قال: ﴿ يَعَمَلُونَ لَهُ مَا يَثَلَهُ مِن تَحَرِيبَ ﴾ المحاريب: القصور (٥٠). (١٧٢/١٢)

۱۳۱۲۱ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مِن تُمَكْرِيبَ﴾، قال: قصور ومساجد<sup>(۱)</sup>. (۱۷۳/۱۲)

٦٣١٦٢ \_ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿ مِن عَمَارِيبَ ﴾ المساجد والقصور (٧). (ز) ٦٣١٦٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَشْمَالُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ ﴾ يعني: الجن لسليمان ﴿ مِن عَمَارِيبَ ﴾ المساجد (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٧٤٩/٢.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد بن حمياً ـ كما في التغليق ٢١/٤ ـ، وابن جرير ٢٩٠/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢.
 وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٧/٢ من طريق معمر، وابن جرير ١٩/ ٣٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) علقه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧.

٦٣١٦٤ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿ يَشَمُلُونَ لَهُ مَا يَشَكَةُ مِن تَحْرَبِ ﴾، قال: المحاريب: المساكن. وقرأ قول الله فلا:
 ﴿ فَنَادَتُهُ الْمَلْتَهِكُمُ وَهُو قَالَيْمٌ يُسَلِّى فِي الْمِحْرَابِ ﴾ [آل عمران: ٢٦] (()).

## ﴿ وَتُمَاثِيلَ ﴾

٣١٦٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق السدي عن أبي مالك -، في قوله: ﴿وَتَكْثِيلَ﴾ قال: اتخذ سليمانُ تماثيل مِن نحاس، فقال: يا رب، انفخ فيها الروح؛ فإنها أقوى على الخدمة. فنفخ الله فيها الروح، فكانت تخدمه، وكان إسفنديار من بقاياهم، فقيل لداود وسليمان: ﴿ عَمَلُواْ مَالَ دَاوُدُ شُكُرًا وَقِيلً مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ﴾ (٢٠/١٧٢)

٦٣١٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَتَكَرْبِيلَ﴾، قال: من نحاس<sup>(٣)</sup>. (١٧٢/١٧)

٦٣١٦٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ في قوله: ﴿وَتَمَثِيلَ﴾، قال: الصور<sup>(3)</sup>. (١٧٣/١٢)

٦٣١٦٨ - عن الحسن البصري: ﴿وَتَنْكِيلُ﴾: الصور. وقال: ولم تكن يومئذ محرمة (١٥٠٠٠٠٠. (ز)

٣٩٦٦٩ ـ عن عطية بن سعد العوفي، قال: ﴿ وَتَكْثِيلُ ﴾ والتماثيل: الصور (١٧٢/١٢)

⊙ ابن عطية (١٦٦/٧) نحو قول الحسن والضحاك، وعلنى عليه بقوله: ﴿وقال الضحاك: كانت تماثيل حيوان، وكان هذا من الجائز في ذلك الشرع، ونسخ بشرع محمد ﷺ. وقال قوم: حرم التصوير؛ لأن الصور كانت تُعبد. وحكى مكي في الهداية: أنَّ فرقة تجوِّز التصوير وتحتج بهذه الآية. وذلك خطأ، وما أحفظ من أثمة العلم مَن يُجرِّزه،.

 يُجرِّزه،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ١/ ٣٧٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣١. وعلقه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

• ١٣١٧ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَقَكَشِيلَ﴾، قال: من رُخَام وشَبَهِ<sup>(١)</sup>. (١٧٣/١٢) **١٣١٧١ ـ** قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَتَكْشِيلَ﴾ مِن نحاس ورخام، من الأرض المقلسة وإصطخر، مِن غير أن يعبدها أحد<sup>(١)</sup>. (ز)

1٣١٧٢ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآهُ مِن تَحَنْرِبَ وَيَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآهُ مِن تَحَنْرِبَ وَرَخَامُ (٢٠/١٢)

## ﴿ وَجِفَانِ كُالْجُوَابِ ﴾

٣١٧٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿وَجِفَانِ كَالْجَرَابِي﴾، قال: كالجؤية (٤) من الأرض منها (٥) . (١٧٤/١٢)

٣٩١٧٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ قوله: ﴿وَرِحْفَانِ كُلَّجُوابِ﴾: يعني بالجواب: الحياض<sup>(١)</sup>. (ز)

٣١٧٥ ـ عن عبدالله بن عباس، أن نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله: ﴿وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِي﴾. قال: كالحياض الواسعة، تسع الجفنة الجزور. قال: وهل تعرف العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت طرفة بن العبد وهو يقول:

كالجوابي لا تَني مُتْرَعة لِقِرَى الأضياف أو للمُحْتَفر (''). وقال أيضًا:

يجبر المحروب<sup>(۸)</sup> فينا ما له بقبابٍ وجفانٍ وخَدم<sup>(۹)</sup> المحروب<sup>(۱)</sup> فينا ما له بقبابٍ وجفانٍ وخَدم الم

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن المنذر. وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣٠ من طريق سعيد بلفظ: زجاج وشَيَّو. والشبه: النحاس يُصبغ فيصفر. اللسان (شبه). وعزاه الحافظ ابن حجر في الفتح ٢٠/ ٣٨٢ إلى عبدالرزاق بلفظ: كانت من خشب ومن زجاج.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) الجوبة: الحفرة. اللسان (جوب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٢/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٢١/٤، وفتح الباري ٥٣٧/٨ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أُخرَجه ابن جرير ١٩/ ٢٣٣.

 <sup>(</sup>٧) لا تني: لا تفتر. والمترعة: المملوءة. والمحتضر: النازل على الماء. شرح ديوان طرفة (٦٧).

 <sup>(</sup>٨) المحروب: المسلوب ماله. شرح ديوان طرفة (١١٠).
 (٥) أ.
 (١) أ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٧٥ ـ دون البيت الثاني.

والمنظلة المنظلة

٦٣١٧٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قوله: ﴿وَمِعْلَانِ كُلْجُوَابِ﴾، قال: حياض الإبل' . (ز)

۱۳۱۷۷ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿وَجِفَانِ﴾ وصحاف<sup>(۲)</sup>. (ز)

١٣١٧٨ عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح -: ﴿ وَمِفَانِ ﴾ صحاف،
 ﴿ كَالْجَوَابِي ﴾ الجفنة مثل الجؤية من الأرض (٢) (١٧٢/١٢).

٦٣١٧٩ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيد \_ ﴿وَجِفَانِ كَالْجَوَابِي﴾: كحياض الإبل العظام (٤).

١٣١٨٠ - عن الحسن البصري - من طريق أبي رجاء - ﴿ كَالْجُوابِ ﴾: كالحياض (٠٠). (ز)

٣٣١٨١ ـ عن الحسن البصري، ﴿وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِي﴾، قال: كالحياض<sup>(١)</sup>. (١٧٤/١٢) ٣٣١٨٢ ـ عن عطية بن سعد العوفي، قال: ﴿وَرِحَانٍ كُالْجَرَابِ﴾، قال: كالجؤبة من الأرض (٧). (١٧٢/١٢)

٦٣١٨٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِي﴾، قال:
كالحياض<sup>(٨)</sup>.
(١٧٣/١٢)

٥٣٠٧ ذكر ابنُ عطية (٧/ ١٦٧) ما جاء في قول مجاهد، وانتقله، فقال: «وقال مجاهد: هي جمع جوّبة، وهي الحفرة العظيمة من الأرض. وفي هذا نظر، ثم قال: «ومنه قول الأعشى: نفى الذم عن آل المحلق جفنة كجابية الشيخ العراقي تفهق.

<sup>(</sup>۱) تفسیر مجاهد (۵۵۳)، وأخرجه ابن جریر ۲۳۳/۱۹، کما أخرجه یحیی بن سلام ۷۰۰/۲ بنحوه من طریق أبی یحیی.

<sup>(</sup>٢) علقه يحيى بن سلام ٧٤٩/٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد - كما في التغليق ٢١/٤ م، وابن جرير ٢٢٣/١٩ بنحوه. وعلَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣٤ من طريق جويبر أيضًا. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام في تفسيره ٧٤٩/٢ ـ ٧٥٠. وأخرجه الثعلمي في تفسيره ٧٩/٨ من طريق سهل السراج بلفظ: مثل حياض الإبل.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ١٢٧/٢ من طريق معمر، وأخرجه ابن جرير ١٩٤/٢٣٤ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٣٩٨٤ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ فِي قوله جلَّ وعلا: ﴿وَمِمَانِكَ كَالْجَوَابِ﴾، قال: الجفان: العظام'''. (ز)

9٣١٨٥ ـ عن صد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَمِعْانِ كَالْجُوَابِ﴾، قال: جفان كجوبة الأرض من العِظَم. والجوبة من الأرض: يُستنقع فيها الماء<sup>(٢٠)</sup>. (ز)

# ﴿وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ ﴾

٦٣١٨٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طزيق علي ـ في قوله: ﴿وَقُدُورِ رَّاسِيَتُ﴾، قال: أثافِيُها<sup>(٣)</sup> منها<sup>(٤)</sup>. (١٧٤/١٢)

٦٣١٨٧ ـ عن سعيد بن جبير، ﴿وَقُدُورِ زَّسِيَتُ ﴾، قال: عظام تُفْرَغ إفراغًا (٥٠ (١٧ (١٧)) . (١٧ /١٧) . عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَقُدُورِ زَّسِيَتُ ﴾، قال: عِظام (٦) (١٧))

٦٣١٨٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ ﴿وَقُدُورِ رَّاسِيَكَتُّ﴾: قدور عِظام، كانوا ينحتونها من الجبال( (١٧٣/١٠)

٩٩١٩٠ ـ عن الحسن البصري، ﴿وَقُدُورٍ رَّاسِيَنتُ ﴾، قال: القدور العظام التي لا تُحرَّك من مكانها (٨). (١٧٤/١٢)

۱۳۱۹۱ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَقُدُورِ زَّاسِيَكَتُ﴾، قال: ثابِتات لا يزُلن عن مكانهن، كُنَّ يُرَيْنَ بأرض اليمن<sup>(٩)</sup>. (١٧٣/١٠)

(٣) أثافيها: هي الحجارة التي توضع عليها القِدر. اللسان (أثف).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٨٩ (تفسير عطاء الخراساني).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۳۳.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٢/١٩، وآبن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٢١/٤، وفتح الباري ٥٣٧/٨ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، والفريابي.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد بن حميد - كما في التغليق ١/٣٤ -، وابن جرير ١٩/ ٢٣٤ بنحوه. وعلَّقه يحيى بن سلام

٢/ ٧٥٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٧) أخرجه ابن جرير ٢٩٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبدالرزاق /١٣٧/ من طريق معمر، وأخرجه ابن جرير ١٩٤/٣٣٤ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنلر، وابن أبي حاتم.

٦٣١٩٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَلَسِيَتَكِ، يعني: ثابتات في الأرض، عِظام تنفُر من الجبال بأثافيّها لا تُحوّل عن أماكنها(``. (ز)

1819 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمِعْلَنِ كُلْبُوكِ ﴾ وقصاع في العِظَم كحياض الإبل بأرض اليمن، من العِظَم يجلس على كل قصعة واحدة ألف رجل، يأكلون منها بين يدي سليمان، ﴿ وَلَدُورِ ﴾ عظام لها قوائم لا تتحرك، ﴿ وَلَسِينَ ﴾ ثابتات تُتخذ من الجبال. والقدور وعين الصُفر بأرض اليمن، وكان مُلكُ سليمان ما بين مصر وكابل (). (ز)

٦٣١٩٤ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَقُدُورِ
 رَّاسِيَكَتُ
 وَاللَّهُ عَالَ: مثال الجبال مِن عِظْمِها، يُعمل فيها الطعام مِن الكِبَر والعِظم، لا تُحرَّك، ولا تُنقل، كما قال للجبال: راسيات (٣). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

1919 - عن عطية العوفي - من طريق قُرَّة بن خالد - قال: أمر سليمانُ ببناء بيت المقدس، فقالوا له: زوبعة الشيطان له عينٌ في جزيرة من البحر يردها كل سبعة أيام يومًا. فأتوها، فنزحوها ثم صبُّوا فيها خمرًا، فجاء لوِرْده، فلمًا أبصر الخمر قال في كلام له: ما علمتُ أنكِ إذا شربكِ صاحبُك لهما تُظهرين عليه عدوه - في أساجيع له -، لا أذوقكِ اليوم. فذهب ثم رجع لظماً آخر، فلما رآها قال كما قال أول مرة، ثم ذهب فلم يشرب، حتى جاء لظمته لإحدى وعشرين ليلة، فقال: ما علمتُ أنكِ لتُنهبين الهمَّ. في سجع له، فشرب منها، فسكر، فجاءوا إليه، فأرؤه علم خاتم الشَّخرة، فاطلق معهم إلى سليمان، فأمرهم بالبناء، فقال زوبعة: دلُّوني على بيض الهدهد. فدُلُ على عُشّه، فأكبَّ عليه جُمجُمة، يعني: زجاجة، فجاء الهدهد، فجعل لا يصل إليه، فانطلق، فجاء بالماس الذي يُثقب به الياقوت، فوضعه عليها فيعل الزجاجة نصفين، ثم ذهب ليأخذه، فأزعجوه، فجاء بالماس إلى سليمان، فقطً الزجاجة نصفين، ثم ذهب ليأخذه، فأزعجوه، فجاء بالماس إلى سليمان، فعجلوا يستعرضون الجبال كأنما يخطون، أي: في نواحيها؛ في نواحي الجبل في فعيوا. (ز)

٦٣١٩٦ ـ قال معمر، وقال قتادة: إنَّ سليمان قال للشياطين: إنِّى قد أمرتُ أن أبنى

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۵۰. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٠ ـ ٧٥١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٣٣، ٢٣٥.

مسجدًا \_ يعني: مسجد بيت المقدس \_ لا أسمع فيه صوت منقار ولا ميشار (۱). فقالت له الشياطين: إنَّ في البحر شيطانًا، فلعلك إن قدرت عليه أن يخبرك بذلك. وكان ذلك الشيطان يرد كل سبعة أيام عينًا يشرب منها، فعمدت الشياطين إلى تلك العين، فنزحتها، ثم ملاتها خمرًا، فجاء ذلك الشيطان، فقال: إنَّك لطيبة الريح، ولكنك تُسفِّهين الحليم، وتزيدين السفيه سفهًا. ثم ذهب فلم يشرب، ثم أدركه العطش، فرجع، فقال مثل ذلك ثلاث مرات، ثم إنه كرع فشرب فسكر، فأخذوه، فاجاءوا به إلى سليمان، فأراه سليمان خاتمه، فلما رآه ذلَّ له، وكان ملك سليمان في خاتمه، فقال سليمان: إني قد أمرت أن أبني مسجدًا فلا أسمع فيه صوت منقار ولا ميشار. فأمر الشياطين بزجاجة فصنعت له، ثم وضعت على بيض الهدهد، فجاء الهدهد ليربض على بيضه فلم يقدر عليه، فذهب، فقال الشيطان: انظروا ما يأتي به الهدهد فخذوه. فجاء بالماس، فوضعه على الزجاجة، فغلقها، فأخذوا الماس، فجعلوا يقطعون به الحجارة قطعًا حتى بنى بيت المقدس (۱۲ مع) (۱۲ عه)

## ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَائِرَدَ شُكُراً ﴾

٦٣١٩٧ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ أَعْمَلُواْ عَالَ دَاوُدَ شُكَرًا ﴾، قال: اعملوا شكرًا لله على على الله العمل الله على الله على

 ١٣١٩٨ - عن أبي عبد الرحمن الحُبُلِّي - من طريق زهرة بن معبد - قال: ﴿ أَعْمَلُواْ عَالَ كَاثُودُ شُكْرًا ﴾ الصلاة شكر، والصيام شكر، وكل خير تعمله لله شكر، وأفضل الشكر الحمد<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٣١٩٩ - عن محمد بن كعب القرظي - من طريق موسى بن عبيدة - في قوله:
 ﴿أَعَـٰكُوا مَالُ دَاوُد شُكِّرا ﴾، قال: الشكر: تقوى الله، والعمل بطاعته (٥٠). (١٧٦/١٢)

<sup>(</sup>١) المئشار، بالهمز: هو المنشار، بالنون. وقد يترك الهمز. لسان العرب (أشر).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره // ١٦٤ \_ ١٦٥ ، وفي مصنفه (٩٧٥٣)، وابن جرير ٨٩/٢٠ \_ ٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. وسيأتي بنحوه في سورة ص.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع في تفسير القرآن ١/ ١٤٢ (٣٣١)، وابن جرير ١٩٦/١٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٣٥/١٩ ـ ٢٣٦، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٨٨/٦ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

۲۳۲۰ - عن عطاء الخراساني - من طريق ابنه عثمان - قال: كان داود ﷺ يرتفع له كل يوم درع، فيبيعه بستة آلاف، فينفق على بني إسرائيل أربعة آلاف، وعلى عياله ألفين، فأوتي داود ﷺ ما أوتي ثم قيل له: ﴿إَعْمَلُواْ مَالَ دَاوُدُ شُكْرًا﴾(١). (ز)

٦٣٢٠١ - عن محمد بن شهاب الزهري - من طريق عبدالجليل بن حميد - في قوله:
 أَعَمُلُوا عَالَ دَاوُدَ شُكِرًا ﴾، قال: قولوا: الحمد لله (٢٠). (١٧٠/١٧)

٦٣٠٠٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿ أَصَّمَلُوا عَالَ دَاوُدَ شُكِراً ﴾، قال: لم ينفك منهم مصل (٣٠). (١٧٧/١٧)

٣٣٠٠٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال غان ﴿ أَعْمَلُوا عَالَ دَاوُدَ شُكَرًا ﴾ بما أعطيتم من الخير ! أ . (ز)

۲۳۲۰٤ ـ عن مسعر، قال: لَمَّا قيل لهم: ﴿ أَعْمَلُواْ مَالَ دَاوُدَ شُكْراً ﴾ لم يأتِ على القوم ساعة إلا ومنهم مصل (٥٠). (١٧٧/١٢)

 ٦٣٢٠٠ ـ عن الفضيل، قال في قوله: ﴿أَعَمَلُواْ عَالَ دَاوَدُ شُكَراً﴾: قال داود: يا رب،
 كيف أشكرك، والشكر نعمة منك؟ قال: الآن شكرتني؛ حين علمتَ أنَّ النَّعَم مِنِّى (٦٠) . (١٧٦/١٢)

٦٣٢٠٦ ـ عن المغيرة بن عتيبة، قال: قال داود: يا رب، هل بات أحدٌ مِن خلقك الليلة أطول ذِكرًا لك مِنْي؟ فأوحى الله إليه: نعم، الضفدع. وأنزل الله على داود: ﴿ أَعَمُوا مَالَ دَاوُدُ شُكْرًا ﴾، فقال داود: يا رب، كيف أطيق شكرك، وأنت الذي تُعبمُ عَلَي ثم ترزقني على النعمة الشكر؟ فالنعمة منك، والشكر منك، فكيف أطيق شكرك؟ قال: يا داود، الآن عرفتني حتى معرفتي (٧٠/ ١٧١)

۱۳۲۰۷ - عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم - من طریق ابن وهب - في قوله: ﴿ اَعْمَلُواْ مَالَ دَوْدَ شُكِرًا ﴾ ، قال: يُسَخِّر

<sup>(</sup>١) أخرجه العكيم الترمذي في نوادر الأصول (ت: إسماعيل إبراهيم عوض) ٣١٧/١ (٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٤٧٨). (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا (٧٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٥٢٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٩٣/١٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٤٨٩ ـ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٤١٣)، وأحمد في الزهد (٦٩). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

لغيركم، وعلَّمكم منطق الطير، اشكروا له، يا آل داود. قال: الحمد طرفٌ مِن الشكر<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٣٠٠٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُيدَ شُكِّرًا ﴾ قال بعضهم: توحيدًا. وقال بعضهم: لما نزلت لم يزل إنسانٌ منهم قائمًا يصلى (٢). (ز)

## ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ ١

٦٣٢٠٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على ـ في قوله: ﴿ وَقِلِلُّ مِّنْ عِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴾، يقول: قليل مِن عبادي الموحدين توحيدهم (٣٠). (١٧٨/١٢)

• ٦٣٢١ ـ عن ثابت بن أسلم البناني ـ من طريق جعفر بن سليمان ـ قال: بلغنا: أنَّ داود ﷺ جَرَّأُ الصلاة على بيوته؛ على نسائه وولده، فلم تكن تأتى ساعةٌ مِن الليل والنهار إلا وإنسانٌ قائِمٌ من آل داود يصلي، فعَمَّتهم هذه الآية: ﴿أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدُ شُكُولُ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ (١٧/ ١٧٥)

٦٣٢١١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ لربهم (٥). (ز) ٦٣٢١٢ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ أي: أقل الناس المؤمن (٦). (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٦٣٢١٣ ـ عن عطاء بن يسار، قال: قال رسول الله ﷺ وهو يخطب الناسَ على المنبر، وقرأ هذه الآية: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدَ شُكَّرًا ﴾، قال: ﴿ اللَّكُ مَن أُوتِيهُنَّ فقد أُوتِي ما أُوتِي آلُ داود». قيل: وما هُنَّ، يا رسول الله؟ قال: «العدلُ في الغضب والرضا، والقَصْد في الفقر والغِني، وذِكرُ الله في السِّرِّ والعلانية، (١٧٧/١٢).

(۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵۱. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٣٦، وابن أبي حاتم - كما في الإتقان ٢٧/٢ -. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۳٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٦/٥٦٥ ـ ٥٥٧ (٣٢٥٥٠)، ٩٩/١٩ (٣٥٤٢٠)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/ ٤٨٨ ـ، والبيهقي في شعب الإيمان (٣١٨٧). وعزاه السيوطى إلى أحمد في الزهد.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه القاسم بن سلام في الخطب والمواعظ ص١٤٣ (٥٨).

٣٣٢١٤ ـ عن حفصة ـ من طريق عطاء بن يسار ـ، مرفوعًا به(١٠). (١٧٧/١٢)
٣٣٢١٥ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق عطاء بن يسار ـ، مرفوعًا به(١٠). (١٧٧/١٢)
٣٣٢١٦ ـ عن أبي ذر ـ من طريق عطاء بن يسار ـ مرفوعًا به، وقال: «خشية الله في السر والعلانية،(١٠). (١٧٨/١٢)

٣٣٢١٧ ـ عن إبراهيم التيمي، قال: قال رجل عند عمر: اللَّهُمَّ، اجعلني مِن القليل. فقال عمر: ما هذا الدعاء الذي تدعو به؟! قال: إني سمعت الله يقول: ﴿ وَقَلِلُّ مِنْ عِلَى الشَّكُورُ ﴾، فأنا أدعو الله أن يجعلني من ذلك القليل. فقال عمر: كل الناس أعلمُ مِن عمر<sup>(1)</sup>. (١٧٨/١٢)

١٣٢١٨ ـ عن مسعر، قال: إنَّ عمر سمع رجلًا يقول: اللَّهُمَّ، اجعلني من القليل.
 فقال: يا عبدالله، ما هذا؟! قال: سمعتُ الله يقول: ﴿وَمَنْ مَامَنُ وَمَا مَامَنَ مَمَهُ إِلَّا فَقَال: يا عبدالله، وَهَوَيُلُ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾، وذكر آية أخرى. فقال عمر: كل أحد أفقه مِن عمر (٥٠). (١٧٨/١٢)

٦٣٢١٩ ـ عن أبي الجلد، قال: قرأتُ في مسألة داود أنَّه قال: أي ربَّ، كيف لي أن أشكرك، وأنا لا أصِل إلى شكرك إلا بنعمتك؟ قال: فأتاه الوحي: أن يا داود، أليس تعلم أنَّ الذي بِك مِن النِّعَم مِثِّي؟ قال: بلى، يا رب. قال: فإنِّي أرضى بذلك مكرًا(٢٠) (١٧٦/١٧)

• ٦٣٢٢ ـ عن مجاهد بن جبر: قال داود لسليمان: قد ذكر الله الشكر، فاكفني قيام النهار أكفك قيام الليل. قال: لا أستطيع. قال: فاكفني إلى صلاة الظهر.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أورده الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ٧/٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن النجار في تاريخه ١٨٩/١٦، من طريق عبدالله بن منيب الحارثي الأنصاري، عن أبيه، عن عطاء بن يسار، عن أبي ذر به.

إسناده ضعيف؛ فيه عبدالله بن منيب، قال عنه ابن حجر في لسان الميزان ٥/ ٢٤: قروى عن الزهري أحاديث مكلوبة، وهو ضعيف.

وأخرج إسحاق البستي ص١٥٠ نحوه من طريق يزيد بن أبي تعيم، عن رجل من أصحاب رسول الله ﷺ. (٤) أخرجه ابن أبي شبية ٢٠٢٠/١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذو.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطى إلى عبدالله في زوائد الزهد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في الزهد (٧٢)، وابن أبي الدنيا في كتاب الشكر (٥)، والبيهقي في شعب الإيمان ٢٠٠٠٠

فكفاه<sup>(۱)</sup>. (۱۲/۱۷۷)

١٣٢٢ - عن الحسن البصري - من طريق معاوية - قال: قال داود: إلهي، لو أنَّ لكل شعرة مِنِّي لِسانَيْنِ يُسَبِّحانك الليلَ والنهارَ والدهر كله؛ ما قضيتُ حقَّ نعمة واحدة من نِمَيك عَلَيَّ (١٤/١٧٠١)

﴿ فَلَمَّا فَشَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمُرْتَ مَا دَلَكُمْ عَلَى مَوْمِهِ إِلَّا دَابَتُهُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَّ نَيْنَتِ الْمِنْ أَن لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْفَيْبَ مَا لِبَوْا فِي ٱلْعَلَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿

#### 🇱 قراءات:

٦٣٢٢٢ ـ قال سفيان: وفي قراءة ابن مسعود: (وَهُمْ يَدَّأَيُونَ لَهُ حَوْلًا)<sup>(٣)</sup>. (١٨١/١٢) ٦٣٢٣٣ ـ عن مُرَّة الهمذاني: أنَّ في قراءة ابن مسعود: (فَمَكَثُواْ يَدَأَبُونَ لَهُ مِن بَعْدِ مَوْيَو حَوْلًا كَامِلًا)<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٣٢٢٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق قيس بن سعد -: أنَّه كان يقرأ: (فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّتِ الْإِنسُ أَن لَّوْ كَانَ الْجِنْ يَعْلَمُونَ الْفَيْبِ مَا لَبِثُواْ فِي الْفَلَابِ الْمُهِينِ). =

**٦٣٢٧ ـ** قال قيس بن سعد: وهي في قراءة أُبَيِّ بن كعب كذلك<sup>(٥)</sup>. (١٨٣/١٢)

٦٣٢٣٦ ـ كان عبدالله بن عباس يقرأها : (فَتَبَيَّنَتِ الْإِنسُ أَنَّ الْجِنَّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ حَوْلًا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ)<sup>(١)</sup> (١٨١/١٧)

٦٣٢٧ \_ كان عبدالله بن عباس يقرأ: (فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْإِنسُ أَن لَّوْ كَانَ الْجِنُّ

(١) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي حاتم.

(٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٧١/٥٥٣، وأحمد (٦٩).

(٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

وهي قراءة شاذة. انظر: فتح القدير ٤٢١/٤.

(٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٤١ ـ ٢٤٢.

وهي قراءة شاذة. انظر: الكشف والبيان ٨/ ٨١.

(a) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة شاذة. أنظر: الجامع لأحكام القرآن ١٧/ ٢٨٥.

(٦) أخرجه البزار (٢٥٥٥ ـ كشف)، وأبن جرير ٢٤٠/١٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢-٤٩٠٦ ـ، والطبراني (١٢٢٨١). وعزاه السيوطي إلى ابن السني في الطب النبوي، وابن المنذر، وابن مردويه.

وهمي قراءة شاذة.

يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيِثُواْ فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ سَنَةً)(١٥٢/١٢). (١٨١/١٢)

🏶 تفسير الآية:

# ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾

٦٣٢٧ - عن عبد الله بن مسعود، ﴿فَلْنَا فَشَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمُوْتَ﴾ الآية، قال: مكت سليمانُ بنُ داود حولًا على عصاه مُتَّكِقًا، حتى أكلتها الأرْضَةُ، فخرَّ<sup>(٢)</sup>. (١٨٥/١٢) 1٣٢٧٩ - عن عطاء - من طريق جرير - قال: كان سليمان بن داود يصلي، فمات وهو قائم يصلي، والجن يعملون لا يعلمون بموته، حتى أكلت الأرْضَة عصاه، فخرَّ<sup>(٣)</sup>. (ز) 1٣٣٠ - عن إسماعيل السُّدِّقِ: ﴿فَلَمَّا فَضَيْتَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ﴾، يعني: فلما أنزلنا عليه الموتُ<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٣٢٣١ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَمَّا فَضَيَّنَا عَلَيْهِ على سليمان ﴿ ٱلْمَوْتَ ﴾ وذلك أنَّ سليمان عَلَيْهِ كان دخل في السن، وهو في بيت المقدس (٥٠). (ز)

## ﴿ مَا دَلَّتُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَاَّبَـٰتُ ٱلْأَرْضِ ﴾

٣٣٣٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي - ﴿ دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ ﴾: الأرضَة (١٨١/١٢)

وَ الله على ابن جرير (٢٤٣/١٩) على قراءة ابن عباس، فقال: ﴿ وَ ﴿ أَنَّ ﴾ في قوله: ﴿ أَن لَوْ كَاثُوا ﴾ في موضع رفع بـ (٢٤٣/١٩) ولا معنى الكلام: فلما خر تبين وانكشف أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين. وأما على التأويل الذي تأوله ابن عباس من أن معناه: تبينت الإنس الجن. فإنه ينبغي أن تكون ﴿ أَن ﴾ في موضع نصب بتكريرها على ﴿ لَمِلْنُ ﴾ ، وكذلك يجب على هذه القراءة أن تكون ﴿ لَمِنْ ﴾ منصوبة، غير أني لا أعلم أحدًا من قرأة الأمصار يقرأ ذلك بنصب ﴿ لَكُونُ ﴾ ، ولو نُصبت كان في قوله: ﴿ يَيْنَتُ بِ ﴾ ضمير من ذكر الإنس؟ .

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 وهي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٣/١٩.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٥١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٣٧/١٩، وبنحوه من طريق العوفي، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٣١/٤ \_. =

٦٣٢٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِلَّا دَآبُّةُ ٱلْأَرْضِ ﴾، قال: الأرضة (١٠/ ١٨٥)

**٦٣٢٣٤** ـ عن قتادة بن دعامة: قال: الأرضَة (١٢) ١٨٥)

٩٣٢٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا دَلَّمْ ﴾ ما دل الجنَّ ﴿عَلَىٰ مُوتِدِهِ على موت سليمان ﴿إِلَّا دَابَّتُهُ ٱلْأَرْضِ﴾ يعنى: الأرَضَة (٣)أَنَّهُ. (ز)

## ﴿ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ

🎇 قراءات:

٦٣٢٣٦ ـ عن هارون [بن موسى الأعور] ـ من طريق النضر ـ: ﴿ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ مهموزة. =

٦٣٢٣٧ \_ وكان أبو عمرو يهمزها ثم ترك الهمز، وكلاهما عربية، والمنسأ: (i) (i)

٥٣٠٤ قال ابنُ عطية (٧/ ١٧٠): ﴿وقال كثير من المفسرين: ﴿ دَابَّةُ ٱلأَرْضِ ﴾ هي سوسة العود، وهي الأرَضَة، وقرأ ابن عباس والعباس بن المفضل: (الْأَرُض) بفتح الراء، جمع: أرضة، فهذا يقوي ذلك التأويل، ثم ذكر في معنى الآية قولين آخرين، فقال: •وقالت فرقة: ﴿ رَأَبُّةُ ٱلأَرْضِ ﴾ حيوان مِن الأرض شأنه أن يأكل العود، وذلك موجود، وليس السوسة من دواب الأرض. وقالت فرقة منها أبو حاتم اللغوي: ﴿الْأَرْضِ﴾ هنا مصدر: أرضت الأثواب والخشبة؛ إذا أكلتها الأرضة، فكأنه قال: دابة الأكل الذي هو بتلك الصورة على جهة التسوس.

<sup>=</sup> وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (٥٥٣)، وأخرجه ابن جرير ٢٩٧/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٧٥١/٢ من طريق عاصم بن حكيم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، والفريابي.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٧ ـ ٥٢٨. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٠.

وكلاهما قراءة متواترة، فوافقها على ترك الهمز نافع، وأبو جعفر، ووافقه على الهمز بقية العشرة، إلا أنه اختلف فيه عن هشام فله الوجهان. انظر: النشر ٣٤٩/٢ ـ ٣٥٠، والإتحاف ص٤٥٨.

#### 🏶 تفسیر:

٣٣٣٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ ﴿ مِنسَكَأَتُكُهُ : عصاه (١٠) . (١٨/١٢) ٣٣٣٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: لبث سليمانُ على عصاه حولًا بعدما مات، ثم خرّ على رأس الحول، فأخذت الجن عصا مثل عصاه، ودابةً مثل دابته، فأرسلوها عليها، فأكلتها في سنة، وكان ابن عباس يقرأ: (فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّتَتِ الْإِنسُ أَن لَوْ كَانَ الْجِنُّ يَعْلَمُونَ الْفَيْبَ مَا لَيْمُواْ فِي الْمَذَابِ الْمُهِينِ سَنَةً) قال سفيان: وفي قراءة ابن مسعود: (وَمُمْ يَذْأَبُونَ لَهُ حَوْلًا) (١٨/١٨)

• ٦٣٧٤ عن عبد الله بن عباس - من طريق قيس بن سعد - قال: كانت الإنس تقول في زمن سليمان: إنَّ الجن تعلم الغيب. فلمًا مات سليمان مكث قائمًا على عصاه ميتا حولاً، والجن تعمل بقيامه، (فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْإِنسُ أَن لَّوْ كَانَ الْجِنُّ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيْعُولًا فِي الْعَلْمَا بِقيامه، (فَلَمَّا خَرَّ تَبَيِّنَتِ الْإِنسُ أَن لَوْ كَانَ الْجِنُّ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيْعُولًا فِي الْعَلْمَابِ الْمُهِينِ سَنَةً) كان ابن عباس يقرؤها كذلك (١٨٣/١٢). (١٨٣/١٢) عن عبد الله بن عباس، قال: ﴿ تَأْصُلُ مِنسَأَتُهُ الله بن عباس، قاكنها في حَوْل، فقالوا: مات عام أول (٤٠٠). (١٨٥/١٨) فتركوها في النصف الباقي، فأكلتها في حَوْل، فقالوا: مات عام أول (٤٠٠). (١٨٥/١٨)

٣٣٤٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ تَأْكُلُ مِنْسُلُمُهُمْ، قال: عصاه (٦٠) (١٢/ ١٨٥)

٦٣٢٤٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: ﴿ تَأْكُلُ مِنْسَأَتُهُ ﴾، أنَّه سُئِل عن المنسأة.
 قال: هى العصا. وأنشد فيها شعرًا قاله عبدالمطلب:

أمن أجلٍ حبُلٍ لا أبا لك صِدْتَه بمنسأة قد جر حبْلك أحبُلا<sup>(٧)</sup> (١٨٥/١٢)

م ٢٣٢٤٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ ﴾، قال: الأرضَة

(٢) تقدم في قراءات الآية.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٣٧/١٩، وينحوه من طويق العوفي، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٣١/٤ ـ.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنلر.

<sup>(</sup>٣) تقدم في قراءات الآية.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
 (٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد (٥٥٣)، وأخرجه ابن جرير ٢٣٧/١٩، ومن طريق أبي يحيى ٢٣٨/١٩. وعلَقه يحيى بن سلام ٢٠٥١/٢ من طريق عاصم بن حكيم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، والفريابي.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

أكلت عصاه حتى خرّ (١). (١٢/ ١٨٥)

٣٣٤٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: كانت الجِنُّ تخبر الإنسَ أنهم يعلمون من الغيب أشياء، وأنهم يعلمون ما في غدٍ، فابتُلوا بموت سليمان، فمات، فلبث سنة على عصاه وهم لا يشعرون بموته، وهم مُسَخَّرون تلك السنة، ويعملون دائبين، ﴿فَلْمَا خَرَّ نَيْنَتِ لِلْإِنْسُ أَن لَّوْ كَانَ الْجِنُّ يَعْلَمُونَ الْغَيْبُ مَا لَيِثُواْ فِي الْعَلَابِ الْمُهِينِ)، وقد لبثوا يدأبون ويعملون له حولًا بعد موت<sup>(٣)</sup>. (١٣/١٣)

**٦٣٢٤٧** ـ عن إسماعيل السُّلِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: المنسأة: العصا. بلسان الحشة<sup>(r)</sup>. (١٨/ ١٨٥)

٦٣٢٤٨ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قوله: ﴿مِنسَأَتُكُ، اللهُ عَصاهُ (٤).

١٣٤٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذلك أنَّ الجِنَّ كانوا يُخْبِرُون الإنسَ أنَّهم يعلمون الغيب الذي يكون في غو، فابتُلوا بموت سليمان ببيت المقدس، وكان داود أسَّس ببت المقدس موضع فسطاط موسى ﷺ، فمات قبل أن يُبْنَى، فبناه سليمان بالصَّخر والقار، فلما حضره الموت قال لأهله: لا تخبروا الجِنَّ بموتي حتى يفرغوا مِن بناء ببت المقدس. وكان قد بقي منه عمل سنة، فلما حضره الموت وهو مُتَّكِئَ على عصاه، وقد أوصى أن يُكتم موته، وقال: لا تبكوا عَلَيَّ سنة؛ لِتَلَّا يتفرق الجنُّ عن بناء ببت المقدس. فنعلوا، فلما بنوا سنة وفرغوا مِن بنائه سلَّط الله ﷺ عليه الأرَضَة عند رأس الحوّل على أسفل عصاه، فاكلته ﴿ تَأْكُنُ مِنسَاتُكُ ﴾ أسفل العصا، فخرَّ عند ذلك سليمان ميتًا، فرأته الجنُّ، فتفرقت، ﴿ فَلَمَا خَرَّ بَيَنْتَ لَلْفُنْ عِنى: تبينت الإنس أن لو كانوا الجن ﴿ وَيَعَلَمُونَ النَّفِينَ عني موت سليمان ﴿ مَا لِمُونَا ﴾ وحولًا ﴿ فِي ٱلْمَلَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ والشقاء والنصَب المَتْبَ ﴾ يعنى: غيب موت سليمان ﴿ مَا لِمُونَا ﴾ حولًا ﴿ فِي ٱلْمَلَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ والشقاء والنصَب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/١٩، وعبد الرزاق ١٢٨/٢ من طريق معمر مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن -..

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٢/١٩، وعبدالرزاق ٢٣٨/١ مختصرًا من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩١٣/٩ مطولًا وفي آخره: وهي في مصحف ابن مسعود: (تَيَنَّتِ الْوِسَسُ وَالْجِرُّ لَنْ كَانُوا يَمْلُمُونَ الْفَيْبَ مَا لَبِنُوا فِي الْعَلَابِ الْمُهينِ، وكانت الجن تقول قبل ذلك أنها تعلم الغيب، وتعلم ما في غذ، فابتلاهم الله بذلك، وجعل موت سليمان للجن عِظَةً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٨٩ (تفسير عطاء الخراساني).

في بيت المقدس. وإنما سُمُّوا الجن لأنهم استخفوا بن الإنس فلم يروهم(``. (ز) ١٣٢٥٠ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿ تَأْكُلُ ينسَأَتُكُ﴾: المنسأة: العصا(''). (ز)

سليمان لملك الموت: إذا أمِرتَ بي فأعلِمني. فأتاه، فقال: يا سليمان، قد أمِرتُ سليمان، قد أمِرتُ سليمان لملك الموت: إذا أمِرتَ بي فأعلِمني، فأتاه، فقال: يا سليمان، قد أمِرتُ بك، قد بقيتُ لك سُويْعَةً. فدعا الشياطينَ، فبنوا عليه صَرَّحًا مِن قوارير ليس له باب، فقام يصلي، فأتَّكا على عصاه، فدخل عليه ملك الموت، فقبضَ روحه وهو متكئ على عصاه، ولم يصنع ذلك فرارًا مِن ملك الموت. قال: والجِنُّ تعمل بين يديه وينظرون إليه، يحسبون أنه حي، فبعث الله دابة الأرض؛ دابةٌ تأكل العيدان يُقال لها: القادح. فدخلتُ فيها، فأكلتها، حتى إذا أكلتُ جوف العصا ضعُفتُ، وثقل عليها، فخر مينًا، فلما رأت ذلك الجن انفَضُوا وذهبوا، فذلك قوله: ﴿مَا مَلَمُمُ عَلَى عَلَيْهِ إِلاَ دَابَةً الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ ﴿٢٠). (١٨٣/١١)

البحث على عصاه، لا يرى الجِنَّ والإنسُ إِلَّم على عصاه، لا يرى الجِنَّ والإنسُ إلا أنَّه حيِّ على حاله الأول؛ لتعظّم الآية، بمنزلة ما أذهب الله مِن عملهم والإنسُ إلا أنَّه حيِّ على حاله الأول؛ لتعظّم الآية، بمنزلة ما أذهب الله مِن عملهم تلك الأربعين الليلة التي غاب عنها سليمان عن مُلْكِه، حيث خلفه ذلك الشيطانُ في ملكه، وكان موتُه فجأةً وهو مُتَوَكِّع على عصاه حولًا لا يعلمون أنه مات، وذلك أن الشياطين كانت تزعم للإنس أنهم يعلمون الغيب، فكانوا يعملون له حولًا لا يعلمون أنه مات، قال في ﴿ فَلَنّا خَرَ الله سَقط لَمّا أكلتِ الأَرْضَةُ العَصَا خرَّ سليمان، فقال: وَهَمَا خرَّ سليمان، فقال: والله علمون الفينِ في الله الله الله الله المنا المعن لو كانوا يعلمون تلك الشُخرة؛ في تلك الأعمال في السلاسل، تبين للإنس أن الجن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين (٤).

﴿ فَلَمَّا فَضَيْدًا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَكُمْ عَلَى مَوْقِهِ إِلَّا دَآتِكُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَّ تَيَنَّتِ لَلِئُنَّ أَن لَوْ كَانُوا يَعْمَلُونَ ٱلْقَيْبَ مَا لِبَوْا فِي ٱلْمَنَابِ ٱلنَّهِينِ ﴿ ﴾

٣٣٥٥٣ ـ عن عبدالله بن عباس، عن النبي ﷺ، قال: دكان سليمانُ إذا صلَّى رأى

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۲/ ۵۲۷ ـ ۵۲۸. (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ۲۳۸.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥١ ـ ٧٥٢.

شجرة نابتة بين يديه، فيقول لها: ما اسمُكِ؟ فتقول: كذا وكذا. فيقول: لِمَ أنتِ؟ فتقول: لكذا وكذا. فإن كانت لغرس غُرست، وإن كانت للواء كُتِبَت، فصلًى ذات يوم، فإذا شجرة نابتة بين يديه، فقال لها: ما اسمك؟ قالت: الخروب. قال: لأي شيء أنتِ؟ قالت: لخراب هذا البيت. فقال سليمان: اللَّهُمَّ، عمَّ عنِ الجن موتي، حتى يعلم الإنسُ أنَّ الجن لا يعلمون الغيب. فهيّاً عصًا، فتوكاً عليها، وقبضه الله وهو متى متكئ، فمكث حولًا ميتًا والجن تعمل، فأكلتها الأرضة، فسقطت، فعلموا عند ذلك بموته، (فَتَبَيَّنتِ الْإنسُ أنَّ الْجِنَّ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْقَيْبَ مَا لَينُوا حَوْلًا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ) ـ وكان ابن عباس يقرأها كذلك ـ، فشكرت البحنُّ الأَرْضَة، فأينما كانت يأتونها بالماء (۱۸۱/۱۲)

٦٣٢٥٤ \_ عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير -، موقوفًا (١٨٢/١٢)

٦٣٢٥٥ - عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب رسول الله على السُدِيّ، عن مرة الهمداني ـ =

- ۱۳۲٥٦ - وعبد الله بن عباس - من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح - قالوا: كان سليمان يَتَجَرُّهُ في بيت المقدس السنة والسنتين، والشهر والشهرين، وأقل من ذلك وأكثر، يُدخل طعامه وشرابه، فدخله في المرة التي مات فيها، فكان بدء ذلك أنه لم يكن يوم يصبح فيه إلا تنبت في بيت المقدس شجرة، فيأتيها، فيسألها: ما اسمكِ فقول الشجرة: اسمي كذا وكذا. فيقول لها: لأيِّ شيء نبت "؟ فتقول: نبت لكذا وكذا. فيأمر بها فتُقطع، فإن كانت نبتت لغرس غرسها، وإن كانت نبتت لدواء، قالت: نبت شجرة يقال لها الخروبة، فسألها: ما اسمكِ؟ فقالت له: أنا الخروبة. فقال: لأي شيء نبت التي قالت: لخراب هذا المسجد. قال سليمان: ما كان الله لِيُخرِّبه وأنا حي، أنتِ التي قالت: لخراب هذا المسجد. قال سليمان: ما كان الله لِيُخرِّبه وأنا حي، أنتِ التي

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢١٩/٤ (٧٤٢٨)، ٤٦٦/٤ (٨٢٢٢)، وابن جرير ١٩/ ٢٤٠.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال ابن كثير في تفسيره ٥٠٢/٦. وحديث مرفوع غريب، وفي صحّته نظر. . . وفي رفعه غرابة ونكارة، والأقرب أن يكون موقوقًا، وعطاء بن أبي مسلم الخراساني له غرابات، وفي بعض حديثه نكارة. وقال الألباني في الضعيفة ١١٦٧/٤ (٦٥٧٣): «ضعيف». (٢) أخرج البزار (٢٥٦٦ ـ كشف)، والحاكم ١٩٧/٤ ـ ١٩٨.

<sup>· (</sup>٣) هكذا في المصادر.

على وجهكِ هلاكي وخراب بيت المقدس. فنزعها، وغرسها في حائط له، ثم دخل المحراب، فقام يصلي مُتَّكنًا على عصاه، فمات ولا تعلم به الشياطين في ذلك، وهم يعملون له يخافون أن يخرج فيعاقبهم، وكانت الشياطين تجتمع حول المحراب، وكان المحراب له كُوّى بين يديه وخلفه، وكان الشيطان الذي يريد أن يَخْلَعُ(١) يقول: ألستُ جليدًا(٢) إن دخلتُ فخرجتُ من الجانب الآخر. فيدخل حتى يخرج من الجانب الآخر، فدخل شيطان من أولئك فمرَّ، ولم يكن شيطان ينظر إلى سليمان في المحراب إلا احترق، فمرَّ ولم يسمع صوت سليمان ﷺ، ثم رجع فلم يسمع، ثم رجع فوقع في البيت فلم يحترق، ونظر إلى سليمان قد سقط، فخرج فأخبر الناس أن سليمان قد مات، ففتحوا عنه، فأخرجوه، ووجدوا منسأته \_ وهي العصا بلسان الحبشة ـ قد أكلتها الأرضَة، ولم يعلموا منذ كم مات، فوضعوا الأرَضَة على العصا، فأكلت منها يوما وليلة، ثم حسبوا على ذلك النحو، فوجدوه قد مات منذ سنة، وهي في قراءة ابن مسعود: (فَمَكَثُوا يَدْأَبُونَ لَهُ مِن بَعْدِ مَوْتِهِ حَوْلًا كَامِلًا). فأيقن الناس عند ذلك أن الجن كانوا يكذِبونهم، ولو أنهم علموا الغيب لعلموا بموت سليمان، ولم يلبثوا في العذاب سنةً يعملون له، وذلك قول الله: ﴿مَا

٦٣٢٥٧ ـ عن عبدالله بن شداد ـ من طريق خالد بن حصين ـ قال: قيل لسليمان ـ صلى الله عليه ـ: إنَّ آية موتك أن ينبت في بيت المقدس شجرةٌ يُقال لها: الخروبة، فإذا نبتَ فهو آيةُ مُوتِك، فبينا هو كذلك إذ خرجت شجرة، فقال لها: ما اسمكِ؟

دَلْمُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَتُهُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِفُ أَن لَو كَانُواْ بَعْلَمُونَ ٱلْغَيُّبُ مَا لَمِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ﴾ يقول: تبيّن أمرهم للناس أنهم كانوا يكذِبونهم، ثم إن الشياطين قالوا للأرضة: لو كنتِ تأكلين الطعام أتيناكِ بأطيب الطعام، ولو كنتِ تشربين الشراب سقيناكِ أطيب الشراب، ولكنا سننقل إليك الماء والطين. فالذي يكون في جوف الخشب فهو ما تأتيها به الشياطينُ شكرًا لها<sup>(٣)[٥٣٠٥]</sup>. (١٧٩/١٢)

<u> ٥٣٠٠ علّق ابنُ</u> كثير (٢٦٩/١١٦) على هذا الأثر فقال: «وهذا الأثر ـ والله أعلم ـ إنَّما هو مما تلقى من علماء أهل الكتاب، وهي وقف، لا يصدق منها إلا ما وافق الحق، ولا يكذب منها إلا ما خالف الحق، والباقي لا يصدق ولا يكذب».

<sup>(</sup>١) أي يخرجُ عن الطَّاعة. النهاية (خلم). (٢) الجليد: القوى الصُّلب. اللسان (جلد).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤١/١٩ ـ ٢٤٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم موقوفًا على السُّدّيّ من قوله.

قالت: أنا الخروبة. فدخل المحراب، فقام على عصاه، فقُبض وهو على عصاه، فخرجت دابة من الأرض، فأكلت عصاه، فخَرَّ، فـ﴿تَيَنَتِ الْمِئْ أَن لَّو كَاثُواْ بِمَلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لِبِنُواْ فِي الْعَلَابِ الْمُهِينِ﴾(١٠١٠-٥٠). (ز)

اليه لم يُصَلِّ صلاة الصبح يومًا إلا نظر وراء، فإذا هو بشجرة خضراء تهتز، فيقول: الله لم يُصَلِّ صلاة الصبح يومًا إلا نظر وراء، فإذا هو بشجرة خضراء تهتز، فيقول: يا شجرة، أما يأكلك حِنِّ ولا إنس ولا طير ولا هوام ولا بهائم؟ فتقول: إنِّي لم أحمل رزقًا لشيء، ولكن دواء مِن كذا، ودواء من كذا، فقام الجن والإنس يقطعونها، ويجعلونها في الدواء، فصلى الصبح ذات يوم والتفت، فإذا بشجرة وراء، قال: مَن أنتِ، يا شجرة؟ قالت: أنا الخرنوبة. قال: والله، ما الخرنوبة إلا خراب بيت المقدس، والله ما يُخرِّب ما كنت حيًّا، ولكني أموت. فدعا بحنوط، فتحدظ وتكفّن، ثم جلس على كرسيه، ثم جمع كفيه على طرف عصاه، ثم جعلها أبصارها إليه، وبعث الله الأرضة، فأكلت طرف العصا، فخَرَّ مُنكبًا على وجهه، فعلمتُ الجنُّ أن قد مات، فذلك قوله: ﴿ يَبْيَنَتِ لَلْمِنْ ﴾ ولقد كانت الجن تعلم أنها لا تعلم الغيب، ولكن في القراءة الأولى: ﴿ يَبَيْنَتِ الْإِنسُ أَن لَوْ كَانَ الْجِنُّ يَعْلَمُونَ الْمُعِينِ) (١٨٤/١٠)

وتعن نقل ابنُ عطية (١/١٧) إضافة إلى ما ورد في آثار السلف في قصة موت سليمان ﷺ قرلاً آخر، فقال: ﴿وقال بعض الناس: إن سليمان ﷺ لم يمت إلا في سفر مضطجمًا، ولكنه كان في بيت مبني عليه، وأكلت الأرضة عتبة الباب حتى خرَّ البيت؛ فعُلم موته. وانتقله بقوله: ﴿وهذا ضعيف». ثمَّ قال ابن عطية عقب هذا: ﴿وأكثرَ المفسرون في قصص هذه الآية بما لا صحة له، ولا تقتضيه ألفاظ القرآن، وفي معانيه بُعْدٌ، فاختصرته لذلك».

٥٢٠٧ قال ابنُ عطية (٧/ ١٧١ ـ ١٧٢): ﴿ وقرأ الجمهور ﴿ يَتَنَبُ لِلْمَنَ ﴾ بإسناد الفعل إليها، أي: بان أمرُها، كأنه قال: افتضحت الجنُّ، أي: للإنس، هذا تأويل. ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ وَيَنْتَتِ لِلْمِنْ ﴾ بمعنى: علمت الجن وتحققت، ويريد بالْجِنِّ: جمهورهم والفُمَلة منهم والخَدَمة، ويريد بالضمير في ﴿ كَاثَوْ ﴾: رؤساءهم وكبارهم؛ لأنهم هم الذين يدعون علم ==

<sup>(</sup>١) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ١/٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٢٨/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

# ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً﴾

#### 🎇 قراءات:

۱۳۲۰۹ - عـن ابـن عـمـر، أنَّ رسـول الله ﷺ قـرأ: ﴿لَـقَـدُ كَـانَ لِـسَـبَـإٍ فِـي مَسَاكِنِهِمْ﴾''. (۱۸۷/۱۲)

٦٣٢٦٠ ـ عن الحسن البصري =

٦٣٢٦١ - وأبي عمرو - من طريق هارون -: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسَاكِنِهِمْ﴾، وأهل الكوفة: ﴿فِي مَسَكِنِهِمْ﴾ (ز)

٦٣٧٦٢ ـ عن عاصم، أنَّه قرأ: ﴿لَقَدَ كَانَ لِسَبَلٍ﴾ بالخفض منونة مهموزة، ﴿فِي مَسَاكِنِهِمُ﴾ على الجماع بالألف صحيحة. (١٨٧/١٢)

٦٣٢٦٣ ـ عن يحيى بن وثَّاب، أنه كان يقرؤها: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي

== الغيب لأتباعهم من الجن والإنس ويوهمونهم ذلك. قاله قتادة، فتبين الأتباع أن الرؤوس لَو كاني كانياع أن الرؤوس لَو كاني كانوا عالمين الغيب ما لَبِنُوا، وهِأَنَّهُ على التأويل الأول بدل من ﴿ لَلِنُهُ، وعلى التأويل الثاني مفعولة محضة، وقرأ يعقوب: (تُنْيَنَتُ الْجِنُّ) على بناء الفعل للمفعول، أي: تبينها الناس، وهِأَنَّهُ على هذه القراءة بدل، ويجوز أن تكون في موضع نصب بإسقاط حوف الجر، أي: بأن، على هذه القراءة، وعلى التأويل الأول من القراءة الأولى».

٥٣٠٨ علّق ابنُ جرير (٢٤٦/١٩) على هذه القراءة بقوله: «قرأته عامة قراء المدينة والبصرة وبعض الكوفيين: ﴿فِي مَسَاكِنِهِمُ﴾ على الجماع، بمعنى: منازل آل سبأه.

قال الحاكم: «هذه نسخة لم نكتبها عالية إلا عن أبي العباس، والشيخان لم يحتجا بابن البيلماني». وقال الذهبي في التلخيص: «لم يصح».

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٧١ (٢٩٧٨).

<sup>﴿</sup> فِي مَسْآيَتِهِمْ ﴾ فراءة متواترة، قرأ بها العشرة ما عدا حمزة، والكسائي، وخلفًا، وحفضًا؛ فإنهم قرؤوا: ﴿ مَسْكَيْهِمْ ﴾. واختلف هؤلاء في حركة الكاف، ففتحها حمزة وحفص: ﴿ مَسْكَيْهِمْ ﴾، وكسرها الكسائي وخلف: ﴿ فِي مَسْكِيْهِمْ ﴾. انظر: النشر ٢-٣٥، والإتحاف ص20.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

و﴿لِسَكَلِكِ بالخفضُ منوّنة مهموزة قراءة متواترة، قرأ بها العشرة ما عدا البزي، وأبا عمرو؛ فإنهما قرآ: ﴿لِسَبَأَكِ بفتح الهمزة بلا تنوين، وما عدا قنبلًا؛ فإنه قرأ: ﴿لِسَبَأَكِ بِإسكان الهمزة. انظر: النشر ٢٣٧٧، والإتحاف ص٤٥٩.

مَسْكِنِهِمْ ﴾ (١١<u>٩٠٠ه</u>. .(١٢/ ١٨٨)

### تفسير الآية:

١٩٣٦٤ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ رجلًا سأل النبي على عن سبأ أرجل هو أم امرأة أم أرض؟ فقال: «بل هو رجل ولَد عشرة، فسكن اليمن منهم ستة، وبالشام منهم أربعة؛ فأما اليمانيون: فمَذْجِع، وكِنلة، والأزد، والأشعريون، وأنمار، وحِمير. وأمَّا الشاميون: فَلَحْم، وجُدَام، وعاملة، وغسانه (٢٠) (١٨٦/١٨)

الله عن فَرْوَة بن مُسَيْك المرادي، قال: أتيتُ النبيَّ ﷺ، فقلتُ: يا رسول الله، الا أُقاتِلُ مَن أَدْبَرَ مَن قومي بِمَن أَقْبَلَ منهم؟ فأذن لي في قتالهم، وأمَّرْني. فلما خرجت من عنده أرسل في أثري، فرَدَّني، فقال: «ادعُ القومَ، فمَن أسلم منهم فاقبل منه، ومَن لم يُسلم فلا تعجل حتى أُحْدِثَ إليك، وأنزل في سبأ ما أنزل، فقال رجل: يا رسول الله، وما سبأ، أرض أم امرأة؟ قال: «ليس بأرض ولا امرأة، ولكنه رجل ولد عشرة مِن العرب، فتيامن منهم ستة، وتشاءم منهم أربعة، فأما اللين تشاءموا: فلخم، وجُذام، وغسان، وعامِلة. وَأَمَّا اللين تيامنوا: فالأرد، والأشعريون،

٥٣٠٩ علّق ابنُ جرير (٢٤٦/١٩) على قراءتي الجمع والإفراد في قوله: ﴿مَسْكَيْهِمْ﴾، فقال: والصواب من القول في ذلك عندنا: أن كل ذلك قراءات متقاربات المعنى، فبأي ذلك قرأ القارئ فمصيب...

وعلّق أبنُ عطية (٧/ ٢٧٣) على قراءة الجمع، فقال: قوقراً جمهور القراء: ﴿فِي مَسَاكِنِهِمْ﴾ لأن كل أحد له مسكن، وعلّق على قراءة الإفراد، فقال: قوقراً الكسائي وحده: ﴿فِي مَسْكِنِهِمْ﴾ بكسر الكاف، أي: في موضع سكناهم، وهي قراءة الأعمش وعلقمة، قال أبو علي: والفتح حسن أيضًا، لكن هذا كما قالوا: مسجد، وإن كان سيبويه يرى هذا اسم البيت، وليس موضع السجود. قال: هي لغة الناس اليوم، والفتح هي لغة الحجاز، وهي اليوم قليلة،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الفريابي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٥/٥٧ (۲۸۹۸)، والحاكم ٢٥٩/١٤ (٣٥٨٥)، ويحيى بن سلام ٢/٩٥٩ (٢٥٢٠). وليم كار ٢٥٠٥ (٢٥٨٠). وفيه قال الحاكم: "هذه الحديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال الهيثمي في المجمع ١٩٣/١ (٣٣٦): وفيه ابن لهيمة، وهو ضعيف. وقال ابن كثير ٢/٥٠٤: وورواه عبد، عن الحسن بن موسى، عن ابن لهيمة، به. وهذا إسناد حسن، ولم يخرجوه، وقد روي من طرق متمددة. وقد رواه الحافظ أبو عمر بن عبدالبر في كتاب القصد والأمم بمعرفة أصول أنساب العرب والمجم، من حديث ابن لهيمة، عن علقمة بن وعلة، عن ابن عباس فذكر نحوه. وقد روي نحوه من وجه آخر؟.

وحِمْير، وكِنْدة، ومنْحِج، وأنمار، فقال رجل: يا رسول الله، وما أنمار؟ قال: «الذين منهم خنْمَم، وبَجِيلة،(١). (١٨٦/١٢)

٣٣٢٦٦ ـ عن يزيد بن حصين السلمي، أنَّ رجلًا قال: يا رسول الله، ما سبأ؟ قال: «كان رجل مِن العرب ولد عشرة؛ سكن اليمن ستة، والشام أربعة، فالذين باليمن: كِندة، ومَذجع، والأزد، والأشعريون، وأنمار، وحِمير. وبالشام: لخم، وجُذام، وعاملة، وغسًان، (١٨٧/١٢).

٦٣٢٦٧ ـ قال الحسن البصري: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَتِهِمْ مَايَةً ﴾ لقد تبين لأهل سيا، كقوله: ﴿ وَمَسْكِي الفَرْيَةَ ﴾ ليوسف: ٨٦، أي: أهل القرية (٣٠). (ز)

١٣٢٦ - عن قتادة بن دحامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ لَقَدُ كَانَ لِسَبَلٍ في مَسَكَيْهِمْ مَالِكُ ﴾، قال: قومٌ أعطاهم الله نعمة، وأمرهم بطاعته، ونهاهم عن معصيته (٤). (١٩٦/١٢)

٩٣٢٦٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَلِ﴾ وهو زجل بن يشجب بن يعرب بن قحطان ﴿في مَسْكَنِهِمْ عَايَةٌ ﴾ (١٠) . (ز)

قال ابنُ جرير (٢٤٦/١٩): ففإن كان الأمرُ كما رُوي عن رسول الله 義 مِن أنَّ سبأ رجل، كان الإجراء فيه وغير الإجراء معتدلين، أما الإجراء فعلى أنه اسم رجل معروف، وأما ترك الإجراء فعلى أنه اسم قبيلة أو أرض. وقد قرأ بكل واحدة منهما علماء مِن القراء».

ور ابنُ عطية (٧/ ١٧٢ ـ ١٧٣) أن اسبأ، يراد به القبيل، ثم ذكر اختلافًا في ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٥٢٧/٣٩ ـ ٢٩٥ (٢٠٠٩) ٨٠ ـ ٨٨)، والترمذي ٤٣٤٥ ـ ٣٥٠ (٣٥٠١) واللفظ له، وأبو داود مختصرًا ١١٤/٦ (٣٩٨٨)، وابن جرير ٢٤٤/١ ٢٤٥ ـ ٢٤٥، ٣٤٦.

قال الترمذي: قملنا حديث حسن غريب. وقال ابن كثير ٥٠٤/٦ عن إسناد أحمد: فوهذا أيضًا إسناد جيد، وإن كان فيه أبو جناب الكلبي، وقد تكلموا فيه. لكن رواه ابن جرير عن أبي كريب، عن العنقزي، عن أسباط بن نصر، عن يعيى بن هانئ المرادي، عن عمه أو عن أبيه ـ يشك أسباط ـ قال: قدم فروة بن مسبك على رسول الله ﷺ، فذكره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٢/ ٢٤٥ (٦٣٩)، وابن عساكر في تاريخه ٦٥/ ١٥٥.

قال الهيشمي في المجمّع ٧/ ٩٤ (١١٢٨٧): فرواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، غير شيخ الطبراني علي بن الحسن بن صالح الصائغ، ولم أعرفه.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٢.

<sup>(</sup>٤) أحرجه ابن جرير ٢٤٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٢٨.

٠ ١٣٢٧ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَلِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَّةٌ﴾ كانوا باليمن. =

٦٣٢٧١ ـ وفي تفسير الحسن =

۱۳۲۷۲ ـ وقتادة: أرض<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِّلِ﴾

٣٣٧٧ \_ عن الحسن البصري: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَمْ فِي مَسْكَنِهِمْ مَايَدٌ ﴾، فيها تقديم: لقد كان لسبا في مساكنهم جنتان، فوصفهما، ثم قال: ﴿ مَايَدُ ﴾ (١). (ز)

٦٣٧٧٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق أبي هلال - قال: ﴿لَقَدُ كَانَ لِسَبَلِ فِي مَسْكَيْهِمْ ءَايَةٌ ﴾، كان لسبأ جنتان بين جبلين، فكانت المرأة تَمُرُ ومكتلها على رأسها، فتمشي بين جبلين، فيمتلئ فاكهة وما مسته بيدها، فلما طغوا بعث الله عليهم دابّة يُقال لها: الجرذ. فنقب عليهم، فغرقهم، فما بقي إلا أثل، وشيء من سدر قليل (٣). (١٨٨/١٨)

٩٣٢٧٥ \_ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَيْهِمْ عَالِيَّةُ ﴾، كانت المرأة تحمل وكتلها على رأسها، وتمر بالجنتين، فيمتلئ مكتلها مِن أنواع الفواكه مِن غير أن تمسَّ شيئًا بيدها (٤). (ز)

۲۳۲۷٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿جَنَّتَانِ عَن يَبِينِ وَشِكَالُ ﴾ إحداهما عن يمين الوادي، والأخرى عن شمال الوادي، واسم الوادي: العرم(°). (ز)

٣٣٧٧ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿لَقَدَ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَنِهِمْ مَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالٌ﴾، قال: لـم يكن يُرى في قريتهم

== السبب الذي من أجله سموا بهذا على ثلاثة أقوال: الأول: أنه نسبة إلى رجل كان أبًا للقبيل كلهم. كما في جاء في قول مقاتل وغيره. الثاني: أن سبأ اسم موضع، سُمي به القبيل. كما أشار إلى ذلك قول يحيى بن سلام. الثالث: أن سبأ اسم لامرأة كانت أمَّ القبيل.

(٢) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٢.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٣٩٣/٦. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٨.

بعوضة قط، ولا ذباب، ولا برغوث، ولا عقرب، ولا حية، وإن الركب ليأتون وفي ثيابهم القمل والدواب، فما هو إلا أن ينظروا إلى بيوتها فتموت تلك الدواب، وإن كان الإنسان ليدخل الجنتين، فيمسك القُفَّة على رأسه، ويخرج حين يخرج وقد امتلأت تلك القُفّة من أنواع الفاكهة، ولم يتناول منها شيئًا بيده<sup>(۱)</sup>. (١٨٨/١٢)

٦٣٧٧٨ ـ عن سفيان بن حيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿ لَلَمْذَ كَانَ لِسَبَمْ فِي مَسْكَيْهِمْ عَايَةٌ جَنَّنَانِ ﴾، قال: هي أرض اليمن، يُقال لها: مأرب، كانت امرأة تخرج فتضع مكتلها على رأسها فتغزل فيمتلئ المكتل. قال: ووجدوا فيها قصرًا مكتوبًا عليه: نحن في مقيل ومراح (٢٠). (ز)

**١٣٢٧٩ ـ قال يحيى بن سلَّام:** ثـم أخـبـر بـتـلـك الآيـة، فـقـال: ﴿جَنَّتَانِ عَن يَبِينِ وَشِكَالِّ﴾ جنة عن يمين، وجنة عن شمال<sup>٣)</sup>. (ز)

# ﴿كُلُوا مِن رِزْقِ رَبِّكُمْ وَآفْكُرُوا لَهُ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفْورٌ ﴿

٦٣٢٨ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿بَلَدَةٌ طَبِيَةٌ وَرَبُّ
 عَثُورٌ ﴾، قال: هذه البلدة طية، وربكم غفور لذنوبكم ٤٠٠٠)

١٣٢٨٢ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ كُلُوا مِن رِّذْقِ رَبِّكُمْ وَالْفَكُرُوا لَذَّ بَلَدَةً طَبِّهَ ۗ أي:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥١. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير ٢٤٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٨.

هذه بلدة طيبة، ﴿وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ لِمَن آمن (١). (ز)

## ﴿ فَأَعْرَضُواْ ﴾

٩٣٢٨٣ \_ عن وهب بن مُنبَّه \_ من طريق محمد بن إسحاق \_ قال: لقد بعث الله إلى سبإ ثلاثة عشر نبيًّا، فكذبوهم (٢). (١٩٣/١٣)

۲۳۲۸٤ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ فَأَغَرْضُوا ﴾، قال: بطِر القومُ أمرَ الله، وكفروا نعمته (٣). (١٨٩/١٨)

٩٣٢٨٥ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿فَأَعْرَشُوا ﴾ عمَّا جاءت به الرُّسُلُ<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ ﴾

٦٣٢٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿ فَأَرْسَكُنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِهِ﴾، قال: بعث الله عليهم ـ يعني: على العَرِم ـ دابَّةً مِن الأرض، فنقبت فيه نقبًا، فسال ذلك الماء إلى موضع غير الموضع الذي كانوا ينتفعون به، وأبدلهم الله مكان جنتيهم جتين ذواتي أكل خَمْط وأثْل، وذلك حين عصوا، وبطروا المعيشة (٥). (ز)

٦٣٢٨٧ \_ قال عبدالله بن عباس =

٦٣٢٨٨ ـ ووهب بن مُنَبَّه: كان هذا السُّدُ يسقي جَنَّتَيْهم، وكان فيما ذُكِر بَنَّه بلقيس، وذلك أنَّها لَمَّا ملَكت جعل قومها يقتعلون على ماء واديهم، فجعلت تنهاهم، فلا يطيعونها، فتركت مُلكها، وانطلقت إلى قصر لها فنزلته، فلما كثر الشر بينهم وندموا أتَّوْها، فأرادوها على أن ترجع إلى مُلكها، فأبتُ، فقالوا: لترجِعِنَّ أو لنقتلنَّك. فقالت: إنكم لا تطيعونني، وليست لكم عقول. قالوا: فإنّا نطيعكِ، فإنا لم نجد فينا خيرًا بعدك. فجاءت، فأمرت بواديهم فسُدَّ بالعَرم، ـ وهو المُسَنَّاةُ (١)، بلغة حمير ـ،

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٤٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٣.(٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٥٤.

 <sup>(</sup>٦) المُستَّاة: ضغيرة تُبنى للسيل لترد العاء، شميت مُستَّاة لأن فيها مفاتح للماء بقدر ما تحتاج إليه معا لا
 يغلب، مأخوذ من قولك: سنيت الشيء والأمر إذا فتحت وجهه. لسان العرب (سنا).

فسدَّت ما بين الجبلين بالصخر والقار، وجعلت له أبوابًا ثلاثة بعضها فوق بعض، وبنتْ مِن دونه بركة ضخمة، فجعلت فيها اثني عشر مخرجًا على عدة أنهارهم، فلما جاء المطر اجتمع إليه ماء الشجر وأودية اليمن، فاحتبس السيل مِن وراء السد، فأمرت بالباب الأعلى ففُتِح، فجرى ماؤه في البِرْكة، وأمرت بالبَعر فألقي فيها، فجعل بعض البعر يخرج أسرع مِن بعض، فلم تزل تضيِّق تلك الأنهار وترسل البعر في الماء حتى خرجت جميعًا معًا، فكانت تقسمه بينهم على ذلك، حتى كان مِن شأنها وشأن سليمان ما كان، وبقوا على ذلك بعدها، وكانوا يسقون من الباب شأنها وشأن سليمان ما كان، وبقوا على ذلك بعدها، وكانوا يسقون من الباب الأعلى، ثم من الباب الأسفل، ولا ينفد الماء، حتى يؤوب الماء من السنة المقبلة. فلما طغوا وكفروا سلّط الله عليهم جردًا يسمى: الخلد، فقب من أسفله، فغرَّق الماء جناتهم، وخرب أرضهم (١٠). (ز)

**٦٣٢٨٦ - عن المغيرة بن حكيم - من طريق وهب بن جرير، عن أبيه -،** مثله (٣<mark>١٦١٠٠</mark> . (ز)

٩٣٩٠ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿سَيْلَ ٱلْمَرِهِ﴾، قال: العَرم: السد؛ ماء أحمر أرسله الله في السد، فبَنَقه (٣) وهدمه، وحفر الوادي عن الجنتين، فارتفعتا، وغار عنهما الماء، فبيستًا، ولم يكن الماء الأحمرُ مِن السد، كان شيئًا أرسله الله عليهم(٤). (١٩/١٥٠)

٦٣٢٩١ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ فَأَغْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا

<u>٥٣١٧</u> ذكر ابنُ عطية (٧/ ١٧٥ ـ ١٧٦) عن المغيرة بن حكيم نحو ما جاء في قول وهب من معنى العرم، ثم قال معلِّقًا: «كأنها الجسور والسداد ونحوها، ومن هذا المعنى قول اللهم.

ومَــأُدِبُ عَــضً عــلـيــهـا الــعَــرِمُ إذا جَــــاءَ مَــــوَّارُهُ لــــم يَــــرِمْ

وويون القتن المالون

إذ يَبْنُون من دون سَيْلِه العَرما».

وفىي ذَاكَ لِسَلَّمُ وَتَسِسِي أَشْسَوَةٌ رِحْسَامٌ بَسَنَسَاهُ لَسَهَسَم جَسَّمَـيَّسَرٌ ومنه قول الآخر:

مِن سَبًا الحاضرين مَأْدِبُ

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨٣/٨، وتفسير البغوي ٦/ ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٤٩/١٩. (٣) بثقه: فرّقه وشقّه. اللسان (بثق).

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥٣)، وأخرجه ابن جرير ٢١٥٠/١٩، والفريابي ـ كما في التغليق ٢٨٨/٤ .. وعلَّقه يحي بن سلام ٢٠٨/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

عَلَيْهِمْ سَيْلُ ٱلْعَرِهِ ﴾، قال: وادي سبأ يسمى: العرم، وكان إذا مُطِر سالت أودية اليمن إلى العرم، وأجتمع إليه الماء، فعمدت سبأ إلى العرم، فسَدُّوا ما بين الجبلين، فحجزوه بالصخر والقار، فاشتد زمانًا مِن الدهر لا يرجون الماء \_ يقول: لا يخافون \_، فلمًا طغوا بعث الله جردًا، فخرق السدَّ، فأهلكهم اللهُ (١٩٤/١٢)

التعالى عن عكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿ لَقَدَ كَانَ لِسَبَلٍ ﴾ الآيات، قال: كان لهم مجلِس مُشيَّد بالمرمر، فأتاهم ناس مِن النصارى، فقالوا: اشكروا الله الذي أعطاكم هذا. قالوا: ومَن أعطاناه ا إنَّما هذا كان لآبائنا فورثناه. فسمع ذلك ذو يزن، فعرف أنه سيكون لكلمتهم تلك غِيرٌ، فقال لابنه: كلامك عَلَيَّ حرامٌ إن لم تأتِ غَدًا وأنا في مجلس قومي فتَصُكَّ وجهي. ففعل ذلك، فقال: لا أقيم بأرضٍ فعل هذا ابني بي فيها، ألا مَن يبتاع مِنِّي مالي. فابتدره الناس، فابتاعوه، فبعث الله جردًا أعمى \_ يُقال له: الخلد \_ مِن جرذانٍ عُمْي، فلم يزل يحفر السد حتى خرقه، فانهام، وذهب الماء بالجنين (٢) ( ١٩٢/١٢)

٦٣٢٩٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: كان في سبأ كهنة، وكانت الشياطين يسترقون السمع، فأخبروا الكهنة بشيء من أخبار السماء، وكان فيهم رجل كاهن شريف كثير المال، وأنه خُبر أن زوال أمرهم قد دنا، وأن العذاب قد أظلّهم، فلم يدر كيف يصنع؛ لأنه كان له مال كثير من عقار، فقال لرجل من بَنيه \_ وهو أعزُهم أخوالاً \_: إذا كان غدًا وأمرتُك بأمر فلا تفعله، فإذا انتهرتُك فانتهرني، فإذا تناولتُك فالنظئني. قال: يا أبت، لا تفعل؛ إن هذا أمر عظيم وأمر شديد. قال: يا بني، قد حدث أمر لا بُدَّ منه. فلم يزل حتى كاياه أوه، فلما أصبحوا واجتمع الناس على ذلك، فلمًا أصبحوا واجتمع الناس حتى تناوله أبوه، فوثب على أبيه، فلطمه. فقال: ابني يلطمني! عليَّ بالشفرة، قالوا: وما تصنع بالشفرة؟ قال: أذبحه، قالوا: تذبح ابنك! الطمه، أو اصنع ما بدا لك. فأبى، وقال: أرسِلوا إلى أخواله، فأعلوا: تذبح ابنك! الطمه، أو اصنع ما بدا لك. ما بدا لك. فأبى إلا أن يذبحه، قالوا: فلتَمُوتَنَّ قبل أن تذبحه. قالوا: خُذ منا ما بدا لك. فأبى إلا أن يذبحه، قالوا: فلتَمُوتَنَّ قبل أن تذبحه. قال: فإذا كان الحديث مكذا فإنى لا أرى أن أقيم ببلد يُحال بيني وبين ابني فيه، اشتروا مني دُوري،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٥١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٣) هايأه: وَافَقَهُ. المعجم الوسيط (هايأه).

وتركي البقينية الملائق

اشتروا مني أرضي. فلم يزل حتى باع دوره وأراضيه وعقاره، فلما صار الثمن في يده وأحرزه قال: أي قوم، إنَّ العذاب قد أظلَّكم، وزوال أمركم قد دنا، فمَن أراد منكم دارًا جديدًا وجملًا شديدًا وسفرًا بعيدًا فليلحق بعُمان، ومَن أراد منكم الخَمر والخمير والعصير فليلحق ببُصرى، ومن أراد منكم الراسخاتِ في الوَحْل، المُظْهِماتِ في الموَحْل، المُظاهِماتِ في الموَحْل، المُظاهِماتِ في المحْل، المُقامِماتِ في المحْل، المُقينِماتِ في الشَّحْل، فليلحق بيثرب ذات نخل، فأطاعه قوم؛ فخرج أهل عُمان إلى عُمان، وخرجت غسان إلى بصرى، وخرجت الأوس والخزرج وبنو كعب بن عمرو إلى يثرب، فلما كانوا ببطن مَرَّ قال بنو كعب: هذا مكان صالح لا نبغي به بَدَلًا. فأقاموا، فلذلك سموا: خزاعة؛ لأنهم انخزعوا عن أصحابهم، وأقبلت الأوس والخزرج حتى نزلوا يثرب (المَّكاتُونِ (١٩١/١٢))

٦٣٧٩٤ - عن وهب بن مُنَبِّه - من طريق محمد بن إسحاق - قال: ﴿ فَالْرَمُلُنَا عَلَيْهِم مَنَلُ الْمُرْهِ ﴾ كان لهم - يعني: لسبأ - سَدٌ قد كانوا بنوه بنيانا أيدًا (٥٠) وهو الذي كان يُردُ عنهم السيل إذا جاء؛ أن يغشى أموالهم، وكان فيما يزعمون في علمهم من كهانتهم أنه إنما يخرِّب سدّهم ذلك فأرة، فلم يتركوا فُرجة بين حجرين إلا ربطوا عندها هِرّة، فلما جاء زمانه وما أراد الله بهم من التفريق؛ أقبلتُ - فيما يذكرون - فأرة حمراء إلى هِرة مِن تلك الهِرر، فساورتها حتى استأخرتُ عنها الهِرة، فلخلتُ في الفرجة التي كانت عندها، فتغلغلت في السد، فحفرت فيه، حتى وهنته للسيل وهم لا يدرون، فلمًا جاء السيل وجد عِلَلا (١٠)، فلخل فيه حتى قلع السد، وفاض على الأموال، فاحتملها، فلم يبق منها إلا ما ذُكِر عن الله - تبارك وتعالى \_ (١٠) ( ١٩٣/١٢).

<u>٥٣٦٣ علّق ابنُ كثير (٢٧٨/١١) على هذا الأثر، فقال: «هذا أثر غريب عجيب، وهذا الكاهن هو عمرو بن عامر أحد رؤساء اليمن، وكبراء سبأ وكهانهم».</u>

<sup>(</sup>١) المَحْل: الجَدْبِ والجفاف. اللسان (محل).

 <sup>(</sup>۲) الضّحٰل: القليل من الماء. النهاية (ضحل). وقيل: إنه قصد بكل هذا التّخل. انظر: أمثال الحديث للرامهرمزي ص٧٧.

 <sup>(</sup>٣) بطن مَرًّ: موضع من نواحي مكة يجتمع عنده وادي النخلتين، فيصيران واديًا واحدًا. معجم البلدان ٤٤٩/١.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أيَّدًا: قويًّا. اللسان (أيد). (٦) أي: خَلَلٌ. اللسان (علل).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٥٢/١٩ ـ ٢٥٣ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٣٢٩٠ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿فَأَغَرَضُواْ﴾، قال: ترك القومُ أمرَ الله ﴿فَأَرْصُلُنَا عَلَيْتِمْ سَيْلَ الْهَرِمِ﴾. ذُكِر لنا: أنَّ العِرم وادي سبأ، كانت تجتمع إليه مسايل من أودية شتَّى، فعمدوا فسنُّوا ما بين الجبلين بالقير والحجارة، وجعلوا عليه أبوابًا، وكانوا يأخذون من مائه ما احتاجوا إليه، ويسدُّون عنهم مَا لَمْ يُغنُوا بِهِ مِن مائه، فلمَّا تركوا أمر الله بعث الله عليهم جُردًا، فنقبه من أسفله، فاتسع حتى غرَّق الله به حروتَهم، وخرَّب به أراضيهم؛ عقوبةً بأعمالهم (١٠/١٩١١)

٦٣٢٩٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، قال: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ ﴾ كان أهل سبأ أعطوا ما لم يُعطه أحد مِن أهل زمانهم، فكانت المرأة تَخرج على رأسها المِكتل فتريد حاجتها، فلا تبلغ مكانها الذي تريد حتى يمتلئ مِكتلها من أنواع الفاكهة، فأَجَمُوا(٢٠ ذلك، فكنَّبوا رسلهم، وقد كان السيل يأتيهم من مسيرة عشرة أيام حتى يستقرُّ في واديهم، فيجتمع الماء من تلك السيول والجبال في ذلك الوادي، وكانوا قد حصروه بِمُسنّاة، وهم يُسمون المُسنَّاة: العَرم، وكانوا يفتحون إذا شاءوا مِن ذلك الماء، فيسقون جِنانَهم إذا شاءوا، فلمَّا غضب الله عليهم وأذِن في هلاكهم دخل رجلٌ إلى جنته، وهو عمرو بن عامر فيما بلغنا، وكان كاهنًا، فنظر إلى جرذة تنقل أولادها مِن بطن الوادي إلى أعلى الجبل، فقال: ما نقلت هذه أولادَها من هاهنا إلا وقد حضر أهلَ هذه البلاد عذابٌ. ويُقدَّر أنها خَرقت ذلك العَرم، فنقبتْ نقبًا، فسال ذلك الماء مِن ذلك النقب إلى جنته، فأمَر بذلك النقْب فسُدّ، فأصبح وقد انفجر بأعظم ما كان، فأمَر به أيضًا فسُدّ، ثم انفجر بأعظم ما كان، فلما رأى ذلك دعا ابن أخيه، فقال: إذا أنا جلستُ العَشِيَّة في نادي قومي فائتِني، فقل: علامَ تحبس عَلَيَّ مالي؟ فإني سأقول: ليس لك عندي مال، ولا ترك أبوك شيئًا، وإنك لكاذب. فإذا أنا كذَّبتك فكذُّبني، واردُد عليَّ مثلَ ما قلتُ لك، فإذا فعلتَ ذلك فإني سأشتمك فاشتمني، فإذا أنت شتمتني لطمتُك، فإذا أنا لطمتُك فقم فالطمني. قال: ما كنتُ لاستقبلك بذلك، يا عم! قال: بلي، فافعل، فإني أريد بها صلاحك وصلاح أهل بيتك. فقال الفتى: نعم. حيث عرف هوى عمه، فجاء، فقال ما أمر به حتى لطمه،

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥١/١٩ - ٢٥٣ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. كما أخرجه يحيى بن سلام ٢٥٣/٢ ـ ٢٥٤ مختصرًا من طريق أبي هلال الراسبي، وكذلك عبدالرزاق ٢١٢٨/ من طريق معمر.

<sup>(</sup>٢) أجموا: ملوه من المداومة عليه. اللسان (أجم).

فتناوله الفتى فلطمه، فقال الشيخ: يا معشر بني فلان، أُلْظَم فيكم؟! لا سكنتُ في بلدِ لطمني فيه فلانٌ أبدًا، مَن يبتاع مني؟ فلمًّا عرف القوم منه الحِدَّ أعطوه، فنظر إلى أفضلهم عطيَّة فوجب له البيع، فدعا بالمال، فنقده، وتحمَّل هو وبنوه من ليلته، فتفرقوا (`` (١٨٩/١٣)

١٣٢٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَعْرَشُوا﴾ عن الحقّ، ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِهِ﴾ والسيل: هو الماء. والعَرِم: اسم الوادي. سلّط الله في الفارة على البناء الذي بَنّوه، وتُسمّى: الخلد، فنقبتِ الردم ما بين الجبلين، فخرج الماء، ويست جناتُهم(٢). (ز)

1۳۲۹۸ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_: بعث الله عليهم جردًا، وسلَّطه على الذي كان يحبس الماء الذي يسقيهما، فأخرب في أجواف تلك الحجارة، وكل شيء منها من رصاص وغيره، حتى تركها حجارة، ثم بعث الله سيل العرم، فاقتلع ذلك السد وما كان يحبس، واقتلع تلك الجنتين، فذهب بهما. وقرأ: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ المَرْمِ وَيَدَّلَنُهُمْ عِيَنَيْهِمْ جَنَّيْنِ ﴾، قال: ذهب بتلك القرى والجنتين (ز)

#### ﴿سَيْلَ ٱلْعَرِمِ﴾

٦٣٢٩٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على ـ في قوله: ﴿ سَيِّلَ ٱلْمُرْهِ ﴾، قال:

<u> ٥٣٦٤</u> اختلف في صفة ما حدث عن ذلك الثقب مما كان فيه خراب جنتيهم على قولين: الأول: أن السيل لما وجد عملًا في السد عمل فيه، ثم فاض الماء على جناتهم، فغرقها، وخرب أرضهم وديارهم. الثاني: أن الماء الذي كانوا يعمرون به جناتهم سال إلى موضع غير الموضع الذي كانوا يتتفعون به، فبذلك خربت جناتهم.

وقد رجّع ابنُ جرير (٢٥٤/١٩) القول الأول مستندًا إلى ظاهر الآية، فقال: «والقول الأول أشبه بما دل عليه ظاهر التنزيل، وذلك أن الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ أخبر أنَّه أرسل عليهم سيل العرم، ولا يكون إرسال ذلك عليهم إلا بإسالته عليهم، أو على جناتهم وأرضهم، لا بصرفه عنهم.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وينظر: تفسير ابن كثير ٩٨/٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٥٣ \_ ٢٥٤.

الشديد (١٩٤/١٢). (١٩٤/١٢)

• ٦٣٣٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ ﴿سَيْلَ ٱلْعَرِهِ﴾، قال: وادٍ كان باليمن، كان يَسِيلُ إلى مكة (٢) (١٩٠/١٠)

٣٣٠١ - عن عمرو بن شرحبيل - من طريق أبي إسحاق - ﴿سَيْلَ ٱلْمَرِمِ﴾، قال: الْمُسَنَّأَةُ، بلحن اليمن (٣٠) ١٩٤/١٠)

٣٣٠٢ \_ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿سَيْلَ ٱلْمَرْمِ﴾، قال: العرم بالحبشية؛ وهي المُستَّاة التي يجتمع فيها الماء ثم ينبثق (١٤٤/١٢)

٦٣٣٠٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قول الله: ﴿ سَيْلَ ٱلْمَرِهِ ﴾ ، قال: سَدُّ<sup>(٥)</sup>. (ز)

١٣٣٠٤ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيد ـ قال: ﴿ سَيْلَ ٱلْمَرِمِ ﴾ وادي سبأ،
 يُدعى: العرم<sup>(١)</sup>. (١٩٥/١٢)

• ٦٣٣٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، قال: ﴿ فَأَلْسَلْنَا مَلْتِهِمْ سَيْلَ ٱلْمَرِهِ ﴾ . . . كان السيل يأتيهم من مسيرة عشرة أيام حتى يستقرَّ في واديهم، فيجتمع الماء مِن تلك السيول والجبال في ذلك الوادي، وكانوا قد حصروه بِمُسنّاة، وهم يُسمون المُسنَّاة: العَرْ ( ١٨٩/١٢)

٦٣٣٠٦ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق ابنه عثمان ـ قال: ﴿ سَيِّلَ ٱلْعَرِمِ ﴾، العرِم: السم الوادي (٨). (١٩٥/١١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹/۲۰۲، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ۲۸۹٪، والإتقان ۳۸/۲ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۰۱ بنحوه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٧٣٣/٢، وابن جرير ١٥٠/١٧، وسعيد بن منصور ـ كما في التغليق ٢٨٨/٤، وفتح الباري ٨٣٦/٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٥) أخرجه ابن جرير ٢٥١/١٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٥١ ـ ٢٥٢ بنحوه.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وسيأتي بطوله.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في فتح الباري ٨/ ٥٣٧ ـ.. وعزاه السيوطي إليه عن عطاء مبهمًا.

٦٣٣٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْمَرِمِ﴾، والسيل: هو الماء. والعَرم: اسم الوادي''، (ز)

٨٠٣٣٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْمَرِهِ﴾، هذا الذي يسمونه: الجسر، يُحبس به الماء، وكان سدًّا قد جُعل في موضع الوادي تجتمع فيه المياه (٢٠١١٠٠٠. (ز)

## ﴿وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّنَيْمٍ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلٍ خَمْطٍ﴾

**٦٣٣٠٩** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿أَكُلٍ خَمَطِ﴾، قال: الخمط: الأراك<sup>(٣)</sup>. (١٩/١٩)

• ١٣٣١ - عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ أَكُلٍ خَمْلِ ﴾. قال: الأراك. قال: وهل تعرف العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر وهو يقول:

وما مُغزِلٌ فَرْدٌ تُراعي بعينها أَغَنَّ غَضِيضَ الطرْفِ من خَلل الخَمْط<sup>(1)</sup> (١٩٦/١٢)

٦٣٣١١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ في قوله: ﴿أَكُلِّ خَمْطِهُ، قال: الخَمْط: الأراكُ (٥٠/١٥)

٦٣٣١٢ \_ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم \_ من طريق عبيد \_ ﴿وَيَلَّلْتُهُم بِحَنْتَيْمٍ جَنْتَيْنِ ذَوَكَ الْحَالِ . وَالْعَنْابِ ، إذ أصبحت جناتهم خمْطًا ، وهو الأعناب ، إذ أصبحت جناتهم خمْطًا ، وهو الأراك (١٠) (١٩٤/١٠)

وَكُر ابنُ عطية (٧/ ١٧٦) إضافة إلى ما ورد في أقوال السلف في قوله تعالى: ﴿ٱلۡمَرِهِ﴾
 قولًا آخر، فقال: فوقيل: ﴿ٱلۡمَرِهِ﴾

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۲۹/۳٥. (۲) تفسير يحيى بن سلام ۲۹/۳۷۷.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٥٥/١٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٢٨٩/٤، والإتقان ٣٨/٢ ـ.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنفر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٩٩/٢ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٥٥، والفريابي ـ كما في التغليق ٢٨٨/٤ ـ. وعلَّقه يحيى بن سلام ٧/ ٧٥٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/١٩، وإسحاق البستي ص١٥١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر مختصرًا.

٦٣٣١٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: ﴿وَيَدَلَّنَهُمْ بِمَنْتَنِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَلَقُ أُكُلِّ خَطِه، الخمط: هو الأراك<sup>(١)</sup>. (١٩٧/١٢)

٣٣١٤ \_ عن الحسن البصرى =

٦٣٣١٥ ـ وأبي مالك غزوان الغفاري، مثله (٢٠). (١٩٧/١٢)

٦٣٣١٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ في قوله: ﴿ وَهَالَتُ أَكُلِ خَمْطِك، قال: الخمط: الأراك (ز)

٦٣٣١٧ \_ عن أبى مالك غزوان الغفاري \_ من طريق حصين \_ قال: الخمط: الأراك...(ئ) (ز)

١٣٣١٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَلِلَّالَكُمْ بِمَنْتَشِمْ جَنَّتَيْنِ نَوْكَى أَكُلُ خَمْلِ﴾: والخمط: الأراك. وأكُلُهُ: بَرِيرُهُ (١٥/١٥). (١٩٧/١٢)

١٣٣١٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، ﴿وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلٍ خَمْلِ ﴾، قال: الخمط: الأراك<sup>(٧)</sup>. (١٩٦/١٢)

• ٦٣٣٢ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قوله ﷺ: ﴿أَكُٰلِ خَمَطِهِ، قال: الأراكُ<sup>(٨)</sup>. (ز)

٦٣٣٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: وأبدلهم الله الله على مكان الفاكهة والأعناب: ﴿ وَيَدَّلْنَهُم بِمَنَّتَنِهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَطْلِ ﴾ وهو الأراك (١). (ز)

٦٣٣٢٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَيَكُنَّتُهُم بِجُنَّتَيْمٍ جَنَّتَيْنِ﴾، قال: ذهب بتلك القرى والجنتين، وأبدلهم الذي أخبرك ذواتى أكل خمُّط. قال: والخمط: الأراك. قال: جعل مكان العنب أراكًا، والفاكهة

(۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٥٥.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٢.

<sup>(</sup>٥) البرير: شجر الأراك إذا أسودً. اللسان (برر).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٢٨/٢ ـ ١٢٩ من طريق معمر، وابن جرير ٢٥٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (A) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٩٠ (تفسير عطاء الخراساني).

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٩.

أثْلًا، وبقي لهم شيء مِن سِدر قليل(١١)١٥٠٠. (ز)

٦٣٣٢٣ ـ عن ابن أبي عمر، قال: قال سفيان بن عيينة: قال بعض الفقهاء وقد سُئِل عن قوله قال: الأكُل: هو الشعير. =

٦٣٣٢٤ \_ قال سفيان: الخمط: الأراك<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٣٣٧ - قال يحيى بن سلّام: قال في: ﴿وَيَدَلَنَهُم بِمَثَنَيْم جَنَّيْنِ ذَوَاقَ أُكُلِ٠)،
 والأُكُل: النمرة (١٨١٨). (ز)

## ﴿وَأَثْلُو وَشَىٰءِ مِن سِدْرٍ قَلِيــلِ ۞﴾

٦٣٣٢٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿وَأَثْلِ ﴾، قال: الطَّرْفَاء ( وَأَثْلُ ﴾، قال: الطّرْفَاء ( ١٩٥/١٥)

٦٣٣٧٧ ـ عن عمرو بن شرحبيل، في قوله: ﴿وَأَقَلِ﴾، قال: الأثل شجرة لا يأكلها شيء، وإنما هي حطب<sup>(٥)</sup>. (١٩٦/١٧)

٦٣٣٢٨ - عن الضحاك بن مزاحم: ﴿وَأَقْلِ﴾، الأثل: القصير مِن الشجر، الذي يصنعون منه الأقداح<sup>(١)</sup>. (١٩٤/١٢)

٥٣٦٧] أفادت آثار السلف أن «الخمط» هو شجر الأراك، وقد ذكر هذا ابنُ عطية (٧/) رواد قولًا آخر، فقال: «وقيل: الخمط: كل شجر له شوك، وثمرته كريهة الطعم بمرارة، أو حمضة، أو نحوه». ووجهه بقوله: فومنه: تخمّط اللبن: إذا تغير طعمه».

وقال ابنُ عطية (٧/ ١٧٦): ﴿والأثل: ضربٌ من الطرفاء. هذا هو الصحيح،

٥٣١٩ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٢٥٧) غير قول ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٢.

أخرجه ابن جرير ١٩/٢٥٦.

 <sup>(</sup>٣) تفسير يحنى بن سلام ٧٧٤/٢.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٢٥٧/١٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في التغليق ٢٨٩/٤، والإتقان ٢٨/٢ ـ.

وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

7777 - عن أبي مالك غزوان الغفاري - من طريق حصين - قال: والأثل هو هذا الأثل (1). (ز)

٣٣٣٠ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَأَثْلِ وَثَنَهِ مِّن سِدّدٍ وَلِيهِ اللهِ عَلَمَ اللهِ مِن شرِّ الشجر؛ عقوبة بأعمالهم (٢٠). (١٩٧/١٢)

٢٣٣٣ - عن إسماعيل السُّدِّيّ، ﴿وَأَثَلِ وَثَنَع مِن سِدْدٍ قَلِيلٍ﴾، قال: والأثل: النُّفار. والسدر: النَّبْق<sup>(٣)</sup>. (١٩٦/١٢)

**٦٣٣٣٢ ـ قال محمد بن السائب الكلبي**: فكانوا يَسْتَظِلُّون بالشجر، ويأكلون البرير وثمر السدر، وأبَوًا أن يجيبوا الرسل<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٣٣٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَتْلِ﴾ يعني: شجرة تسمى: الطّرفاء، يتخذون منها الأقداح النُّفار، ﴿وَمَقَوْم مِن سِدْرٍ قَلِيلٍ﴾ وثمره السدر: النَّبق(٥). (ز)

## ﴿ زَاكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواٞ وَهَلْ جُنِينَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ۞﴾

۱۳۳۳٤ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿وَهَلْ أَجُرِي إِلَّا ٱلْكُمُورَ﴾، قال: تلك المناقشة(٦٠). (١٩٧/١٢)

ه ٦٣٣٣ ـ قال مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَهَلَ غُجُرِيّ إِلَّا ٱلكَثْوَرَ﴾: هل يُعاقَب إلا الكفور (٧٠). (١٩٧/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٢.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٥٨/١٩ بدون لفظ: عقوبة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٤) تفسير الثعلبي ٨/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٩. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) تفسير مجاهد (٥٥٤)، وأخرجه سفيان الثوري ٢٤٣/١، والفريابي ــ كما في التغليق ٢٨٨/٤ ـ، وابن جرير ٢٠٩٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حبيد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۸) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۵٤.

ٱلۡكُنُورَ﴾، قال: هو المناقشة في الحساب، ومَن نُوقِش الحساب عُذَّب، وهو الكافر لا يُغفّر له'`<sup>)</sup>. (١٩٧/١٢)

٦٣٣٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_: قال الله: ﴿ وَلَاكَ جَزَيْتُهُم بِمَا كَشُرُوا ۗ وَمَلَ نَجْزِيَ إِلَّا ٱلْكَثُورَ ﴾ ، وإن الله إذا أراد بعبد كرامة أو خيرًا تقبّل حسناته، وإذا أراد بعبد هوانًا أمسك عليه بذنبه (١٩٦/١٣).

٠٦٣٤٠ ـ قــال يــحـــيــى بــن ســـلّام: ﴿وَلِكَ جَزَيَتُهُم بِمَا كَفَرُولُ وَهَلَ بُحُزِيَ ﴾ اي: يعاقب<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٣٤ - عن أبي حبرة - وكان من أصحاب علي - قال: جزاء المعصية: الوهن في العبادة، والضيق في المنقص في اللذة؟ قبل: وما المُنقِّص في اللذة؟ قال: لا يصادف لذة حلال إلا جاءه مَن يُنقِّصه إيَّاها (٥٠) ( ١٩٨/١٧)

- (١) أخرجه عبدالرزاق ١٢٩/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأورد عبدالرزاق بعده حديث عائشة، أن النبي ﷺ قال: اهن حُوسب عُلَّب، قال: فقالت عائشة: فإن الله يقول:
   ﴿قَالًا تَنْ أُولَى كِنَبُهُ يَبِينِهِ ۞ مُتَوْفَ يُمَاسَبُ حِمَامًا يَبِيرًا﴾ [الانشفاق: ٧ - ١٨]. قال: فذلكم المرض، ولكن من تُوقش الحساب مُلِّب،
- (٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/١٩ وزاد في آخره: وذكر لنا: أنَّ رجلًا بينما هو في طريق من طريق المدينة إذا مرّت به امرأة، فأتبعها بصره، حتى أنى على حائط، فشخ وجهه، فأنى نبي الله ووجهه يسيل هئا، فقال: يا نبي الله: «إن الله إذا أراد بعبد كرامةً صغل له عقوبة ذنبه في الدنيا، وإذا أراد الله بعبد هوانًا أمسك عليه ذنبه حتى يوافى به يوم القيامة، كأنه عِيرٌ أَبْتُره. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حيد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٢٩. (١) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٤.
    - (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤٩٦/٦ ـ..

## ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَيَانَ ٱلْقُرَى ٱلَّذِي بَدَرَكُنَا فِيهَا﴾

١٣٣٤٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ ﴿وَهَمَلنَا بَيْنَهُمْ وَيَنَ ٱلْفَرَى الْفَرَى الْفَرْنَ الْفَرْنَالِ لَلْمُ لَالْفَرْنَانِ لَالْفَرْنَانِ الْمُسْتِلَانِ الْمُسْتِلَانِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُسْتُلْمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى

٣٣٣٤٤ ـ عن مُجاهد بن جَبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿الْقُرَى اَلَقِ بَرَكَمَا فِهَا﴾، قال: الشام<sup>(٣)</sup>. (١٩٨/١٢)

٩٣٣٤٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ في قوله: ﴿وَيَعَمَلْنَا بَيْنَهُمْ وَيَبْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَنْرَكْنَا فِيهَا﴾، قال: كان فيما بين اليمن إلى الشام قُرَّى متواصلة<sup>(٤)</sup>. (١٩٨/١٢) ٣٩٣٤٦ ـ قال وهب بن مُنَبَّه: ﴿وَيَحَمَلُنَا بَيْنَهُمْ وَيَبْنَ ٱلْقُرَى ٱلْقِي بَنْرَكَمَّنَا فِيهَا﴾ هي قرى صنعاء<sup>(۵)</sup>. (ز)

١٣٣٤٧ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَمَعَلَنَا بَيَّتُهُمْ وَيَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي اللَّهِ بَرَكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

۱۳۳٤۸ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق أیوب \_، مثله (۱۲ / ۱۹۸)

٦٣٣٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَحَمَلْنَا بَيْهُمْ﴾ بين أهل سبأ ﴿وَيَيْنَ ٱلْقُرَى﴾ قرى الأرض المقدسة؛ الأردن وفلسطين ﴿الَّتِي بَنَرَكَنَا فِيهَا﴾ بالشجر والماء<sup>(٨)</sup>. (ز)

٠ عن معمر بن راشد، ﴿اَلَّتِي بَـٰرَكَءَا فِيها﴾، قال: هي قرى الشام<sup>(٩)</sup>. (ز)

- (١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٦١ ـ ٢٦٢.
- (٢) عزاه السيوطي إلى إسحاق بن بشر، وابن عساكر.
- (٣) تفسير مجاهد (٥٥٤)، وأخرجه عبدالرزاق ١٢٩/٢ من طريق أبي يحيى عن معمر، وابن جرير ١٩/ ٢٦٠ ـ ٢٦١.
- (٤) أخرجه ابن جرير ٢٦١/١٩ \_ ٢٦٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (٥) تفسير الثعلبي ٨/ ٨٤.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٦١ بلفظ: الشام. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق في تفسيره، وعبد بن حميد.
    - (٧) أخرجه عبدالرزاق ٢/٢٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
    - (A) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠.
       (٩) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٢٩.

٦٣٣٥١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَيَعَلَنَا بَيْتُهُمْ وَيَنَ ٱلْقُرَى ﴾ رجع إلى قصة ما كانوا فيه مِن حُسن عَيْشهم قبل أن يهلكهم، فقال: ﴿وَيَعَلَنَا بَيْتُهُمْ ﴾ أي: وكُنَّا ﴿وَيَعَلَنَا بَيْتُهُمْ وَيَّنَ ٱلْقُرى الَّتِي بُرَكَانا فِيهَا﴾ يعني: أرض الشام (١٤٣٠٠). (ز)

## ﴿قُرُى ظَنِهِرَةً ﴾

٦٣٣٥٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ ﴿ فَرُى ظُهِرَا ﴾: يعني: قرئ عربية بين المدينة والشام (٢). (ز)

٩٣٣٥٣ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ فَرْبُ في ميما بين منازلهم والأرض المقدسة ﴿ ظُهِرَةٌ ﴾ يعني: عامرة مُخصبة (٣٠) (١٩٩/١)

٩٣٣٥٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق معمر، عن أيوب ـ ﴿ وَأَرَّى ظُهِرَةً ﴾، قال:
 هي قرى عربية، وهي القرى التي ما بين مأرب والشام (٤٠). (ز)

٦٣٣٥٥ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - قوله: ﴿ وَأَنَّى ظُهِرَةً ﴾ ،
 قال: السروات (٥٠)

٣٣٥٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله تعالى: ﴿فُوَّى ظُهِرَهُ﴾، قال: كل يوم هم على ماء<sup>(١)</sup>. (ز)

٩٣٣٥٧ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ فَرُى ظُهِرَ ﴾: يعني: قرّى عليهراً ﴾: يعني: قرّى عربية، وهي بين المدينة والشام (٧٠). (ز)

٦٣٣٥٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ في قوله: ﴿ فَرُى ظُهِرَ ﴾: الشام؛ كان الرجل يغدو فيقيل في القرية، ثم يروح فيبيت في القرية الأخرى،

آ٢٢٠ قال ابن عطية (١٧٨/٧): • والقرى التي بورك فيها: هي قرى الشام، بإجماع من المفسرين».

تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵٤.
 (۱) آخرجه ابن جریر ۱۹/ ۲۹۱ \_ ۲۹۲.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى إسحاق بن بشر، وابن عساكر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٢٩/٢.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٥٤)، وأخرجه ابن جرير ٢٦٢/١٩.
 (٦) أخرجه عبدالرزاق ١٢٩/٢.

وكانت المرأة تخرج وزنبيلها على رأسها، فما تبلغ حتى يمتلئ مِن كل الثمار<sup>(۱)</sup>. (۱۹۸/۱۲)

٣٣٣٥٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ ﴿فَرَّى ظُلِهِرَةً﴾: أي: متواصلة على ظهر الطريق<sup>(۲)</sup>. (ز)

٠ ٣٣٦٠ ـ عن عبدالله بن أبي نجيح ـ من طريق معمر ـ: أنَّ ناسًا يقولون: ﴿قُرُّى ظَنِهِرَةً ﴾ هي السراة ظاهرة (٣). (ز)

٦٣٣٦١ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق مالك ـ في قوله: ﴿ ظُلُهِرَةٌ ﴾، قال: قرَّى بالشام<sup>(1)</sup>. (۲۰۰/۱۲)

٦٣٣٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَرُّى ظُهِرَةً﴾ متواصلة، وكان متجرهم من أرض اليمن إلى أرض الشام، على كل ميلٍ قريةٌ وسوقٌ، لا يحلون عنده حتى يرجعوا إلى اليمين (٥) من الشام، فذلك قوله على: ﴿ وَقَلَّـرْنَا فِيهَا ٱلسَّدِّرُ ﴾ (١). (ز)

٦٣٣٦٣ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَيَحَمَلُنَا بَيَّنَهُمْ وَيَهَنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَكَرَكْنَا فِيهَا قُرَّى ظُهِرَةً﴾، قال: كان بين قريتهم وبين الشام قرَّى ظاهرة. قال: إن كانت المرأة لَتخرج معها مغزلها، ومِكتلها على رأسها، تروح مِن قرية وتغدو وتبيت في قرية، لا تحمل زادًا ولا ماء لما بينها وبين الشام<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٣٣٦٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَأَنَّى ظَهِرَةً ﴾، أي: متصلة ينظر بعضها إلى بعض<sup>(۸)۲۲۲</sup>. (ز)

٥٣٢٣ ذكر ابنُ جرير (٢٦١/١٩ ـ ٢٦٣) أن قوله: ﴿ظُنهِرَةٌ﴾ معناه: متواصلة، وأنها قرى عربية. واستدل على هذا بآثار السلف.

مربي. وحكى ابنُ عطية (٧٨/٧ ـ ١٧٨) اختلافًا في قوله: ﴿فَرَى ظَهِرَةٌ﴾، فقال: ﴿واختلف في معنى ﴿ظَهِرَةٌ﴾، فقالت فرقة: معناه: مستعلية مرتفعة في الآكام والظّراب، وهي أشرف ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٢٦١ ـ ٢٦٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٢٩/٢، وابن جرير ٢٦٢/١٩ من طريق سعيد مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عساكر ١٤٣/١. (٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠. (٥) كذا في المطبوع. (۷) أخرجه ابن جرير ۲٦٣/۱۹.

<sup>(</sup>٨) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٤.

#### ﴿ وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّنْيِرُ ﴾

٩٣٣٦٥ - عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ وَقَلَّازًا فَهَا ٱلسَّيْرِ ﴾ يعني: فيما بين مساكنهم وبين أرض الشام (١٠). (١٩٩/١٢)

٦٣٣٦٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿وَقَلَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيَرُِّ﴾، قال: دانَيْنا فيها السير<sup>(۲)</sup>. (١٩٩/١٢)

٦٣٣٦٧ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، في قوله: ﴿وَمَمَلَنَا بَيْنَهُمْ وَيَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي كَارَكَ اللَّهَ وَلَهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

٣٣٦٨ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَقَلَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيْرِ ۗ يصبحون في منزلِ وقرية وماء، ويمسون في منزل وقرية وماء<sup>(1)</sup>. (ز)

٩٣٣٦٩ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَقَدَّرْنَا فِهَا ٱلسَّرِّرُ ﴾ المَقِيل، والمبيت (٥).

==القرى. وقالت فرقة: معناه: يظهر بعضها من بعض، فهي أبدًا في قبضة عين المسافر، ولا يخلو من رؤية شيء منها، فهي ظاهرة بهذا الوجه». ثم رجّح مستندًا إلى لغة العرب أن 
﴿ظُهِرَةٍ ﴾ معناها: خارجة عن المدن، فقال: «والذي يظهر لي أن معنى ﴿شَهِرَةٍ ﴾: خارجة عن المدن، فقال: «والذي يظهر لي أن معنى ﴿شَهِرَةٍ ﴾: خارجة عن المدن، وانما فصل بهذه الصفة بين القرى الصغار التي هي المدن؛ لأن ظواهر المدن ما خرج عنها في الفيافي والفحوص، ومنه قولهم: نزلنا بظاهر فلانة، أي: خارجًا عنها. وقوله: ﴿ظُهُورَةٌ ﴾ نظير تسمية الناس إياها: البادية والضاحية، ومن هذا قول الشاعر:

فلو شهدتني من قريش عصابة قريش البطاح لا قريش الظواهر يعني: الخارجين عن بطحاء مكة، وفي حديث الاستسقاء: وجاء أهل الضواحي يشكون: الغرق الغرق.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى إسحاق بن بشر، وابن عساكر.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأخرجه ابن جرير
 ٢٦٥/١٩ بنحوه من طريق حصين.

علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٤ \_ ٧٥٥.
 علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٥.

وفائك القينية الماؤن

141

١٣٣٧ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَلَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّدَرِّ ﴾ للمبيت والمقيل مِن قرية إلى قرية إلى
 قرية (١٠). (ز)

٦٣٣٧١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّدِّيِّ المقيل، والمبيت<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ۞﴾

٦٣٣٧٢ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿مِيرُكُا فِيهَا﴾: يعني: إذا ظعنوا من منازلهم إلى أرض الشام من الأرض المقدسة (٣٠). (١٩٩/١٧)

٦٣٣٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طرق ـ في قوله: ﴿ يَهُو لَيْهُا لَيَالِي وَلَيْآهًا وَ فَي قوله: ﴿ يَهُا لَيَالِي وَلَيْآهًا وَلَمْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهَا لَا لَعْمَا وَلَا ظَمَا اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه أو الله الله ونهر، حتى لقد ذُكر لنا: أنَّ المرأة كانت تضع مكتلها على رأسها، فيمتلئ قبل أن ترجع إلى أهلها، وكان الرجل يسافر لا يحمل معه زادًا، فبطروا النعمة، فقالوا: ربَّنا، باعد بين أسفارنا. فمُزِّقوا كل مُمرَّق، وجُعلوا أحاديث أن (٢٠٠/١٧)

١٣٣٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يِهِمُ أَنِهُا لَيَالِى وَأَيَّامًا عَامِينَ ﴾ مِن الجوع، والعطش، والسباع، فلم يشكروا ربهم (٥). (ز)

٦٣٣٧ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿وَأَيَّامًا عَامِينَ﴾، قال: ليس فيها خوف<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٣٣٧٦ \_ قال يحيى بن سلّم: ﴿ سِيرُوا فِهَا لَبَالِي وَأَيّامًا مَامِينَ ﴾، وكانوا يسيرون مسيرة أربعة أشهر في أمانٍ، لا يُحرِّك بعضهم بعضًا، ولو لقي الرجلُ قاتلَ أبيه لم يحرِّك (\*). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠. (٢) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٧٥٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى إسحاق بن بشر، وابن عساكر.

<sup>(</sup>٤) أخْرِجه يحيى بن سلام ٧٥٠/٢ من طريق أبي هلال، وعبدالرزاق ١٣٠/٢ بنحوه من طريق معمر، وابن جرير ٢٦٣/١٩ ـ ٢٦٦ بنحوه من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاته.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٦٤/١٩.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵٤.

#### ﴿فَقَالُوا رَبُّنَا بَنعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾

#### 🎇 قراءات:

٩٣٣٧٧ ـ عن يحيى بن يَعْمَر: أنه قرأ: (قَالُواْ رَبُّنَا بَعَّدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا) مثقلة. قال: لم يدعوا على أنفسهم، ولكن شكوًا ما أصابهم(١) (٢٠٠/١٧)

١٣٣٧٨ ـ عن سعيد بن أبي الحسن، أنه قرأ: (بَعْدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا) بنصب الباء، ورفع العين (٢٠) (٢٠١/١٢)

٣٣٧٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق هارون، عن عمرو وإسماعيل ـ: ﴿قَالُواْ رَبُّنَا بَغِيدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ =

٦٣٣٨٠ \_ وأبو عمرو =

٦٣٣٨١ ـ ومجاهد: ﴿بَعَّدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ =

٦٣٣٨٢ ـ وقول الكلبي: ﴿رَبُّنَا بَاعَدَ﴾: فعل ذلك بنا<sup>٣٣)</sup>. (ز)

٩٣٣٨٣ ـ عن أبي قدامة، قال: سمعتُ عبدالله بن كثير ـ وكان قرأ على مجاهد ـ يقرأ: ﴿رَبَّنَا بَعُدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾<sup>(٤)</sup>. (ز)

**٦٣٣٨٤ ـ عن عاصم: أنه قرأ: ﴿رَبَّنَا﴾ بالنصب ﴿بَكِيدُ﴾ بنصب الباء وكسر العين على الدعاء<sup>(٥)</sup>. (٢٠١/١٢)** 

٩٣٣٨٥ \_ عن محمد بن السائب الكلبي: أنَّه قرأ: (قَالُواْ رَبُّنَا بَعَّدَ) مثقلة، على معنى: قَعَّلُ (٢٠١/١٢). (٢٠١/١٢)

@ ذكر ابنُ جرير (١٩/ ٢٦٤ ـ ٢٦٥) في قوله: ﴿رَبُّنَا بَلِهِدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ أربع قراءات، ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن عباس، ومحمد بن علي بن الحنفية، والكلبي، وغيرهم. انظر: المحتسب ١٨٩/٢.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قرَاءة شاذَة، تروَّى أيضًا عن اليماني وجماعة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق ص١٥٣.

وكلها قراءات متواترة، فقرأ يعقوب: ﴿وَرَبُنَا بَاعَدَ﴾، وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وهشام: ﴿رَبُّنَا بَعُدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾، وقرأ بقية العشرة: ﴿رَبُّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِيّاً﴾. انظر: النشر ٢-٣٥٠، والإتحاف ص٤٥٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ٧/ ١٠٠ (١٧٦٢).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٣٣٨٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ فَقَالُوا رَبُّنا بَعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظُلَمُوا أَنْشُهُمْ ﴾ ، قال: فإنّهم بطروا عيشهم، وقالوا: لو كان تجنى جناتنا أبعد مما هي، كان أجدر أن نشتهيه. فمُزّقوا بين الشام وسبأ، وبُدِّلوا بجنتيهم جنتين ذواتي أكل خمط وأثل وشيء من سدر قليل (١). (ز)

۱۳۳۸۷ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا بَكُولَدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾، قالوا: يا ليت هذه القرى يبعد بعضها عن بعض، فنسيرَ على نجائبناً<sup>(۱۲)</sup>. (۲۰۰/۱۲)

٣٣٨٨ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق حصين ـ في هذه الآية: ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا بَكِيدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾، قال: كانت لهم قرّى متصلة باليمن، كان بعضها ينظر إلى بعض، فبطِروا ذلك، وقالوا: ربَّنا باعد بين أسفارنا. قال: فأرسل الله عليهم سيلَ العرم، وجعل طعامهم أثلًا وخمطًا وشيئًا من سدر قليل<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٣٣٨٩ ـ قال الحسن البصري: ﴿فَقَالُوا رَبُّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ إنهم ملُّوا النعمة كما ملَّتْ بنو إسرائيل المَنَّ والسلوى<sup>(٤)</sup>. (ز)

== فقال: الختلف القرأة في قراءة قوله: ﴿رَبِّنَا بَئِيدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ فقرأته عامة قرأة المدينة والكوفة: ﴿رَبِّنَا بَكِيدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ على وجه الدعاء والمسألة بالألف؛ وقرأ ذلك بعض أهل مكة والبصرة: ﴿بَقَدْ﴾ بتشديد العين على الدعاء أيضًا، وذكر عن بعض المتقدمين أنه كان يقرقه: ﴿رَبُّنَا بَاعَدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ على وجه الخبر عن الله أنَّ الله فعل ذلك بهم. وحكي عن آخر أنه قرأه: (رَبَّنَا بَعُدُ) على وجه الخبر أيضًا غير أن الربَّ منادى.

وبنحو توجيه ابن جرير لقراءتي: ﴿يَكِيدُ ﴾ و﴿باعَدُ ﴾ وجَههما ابنُ عطية (٧/ ١٧٩ ـ ١٨٠). ثم علّق ابنُ جرير بقوله: ﴿والصواب من القراءة في ذلك عندنا: ﴿رَبّاً بَنِهِ لَهِ ﴿وَبَعَدُ ﴾ ؛ لأنهما القراءتان المعروفتان في قرأة الأمصار، وما عداهما فغير معروف فيهم، على أن التأويل من أهل التأويل أيضًا يحقق قراءة من قرأه على وجه الدعاء والمسألة، وذلك أيضًا مما يزيد القراءة الأخرى بعدًا من الصواب، فإذا كان ذلك كذلك وهو الصواب من القراءة فتأويل الكلام: فقالوا: يا ربنا، باعد بين أسفارنا، فاجعل بيننا وبين الشام فلوات ومفاوز؛ لنركب فيها الرواحل، ونتزود معنا فيها الأزواده.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۲۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٦٥.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٥.

١٣٣٩٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَكِيدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ بطر
 الـقـومُ نـعـمـة الله، وغَـمَـطـوا كـرامـة الله، قـال الله: ﴿ وَظَلَمُواْ أَنْفُسُهُمْ فَجَعَلَنَهُمْ أَلَكُواْ أَنْفُسُهُمْ فَجَعَلَنَهُمْ أَلَكُواْ . (ز)

١٣٣٩١ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿فَقَالُواْ رَبًّا بَكِدٌ بَيْنَ أَسْفَارِيّا﴾ إنَّهم قالوا لرسلهم حين ابتُلوا حين كذّبوهم: قد كُنًّا نأبى عليكم وأرضُنا عامِرَةٌ خير أرض، فكيف اليوم وأرضنا خراب! (\*). (ز)

٦٣٣٩٢ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 وَفَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾: حتى نَبِيتَ في الفلوات والصحاري، ﴿وَظَلَمُواْ الْفَلُوا .
 أَلْفُسُمُمُ (ز)

# ﴿ وَظَلَمُوا أَنْفُسُهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَعَادِيثَ وَمَزَّقَنَّهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ ﴾

٦٣٣٩٣ - عن عامر الشعبي - من طريق قتادة - في قوله: ﴿ وَمُزَقَّتُهُمْ كُلَّ مُمَزَّقِ ﴾ ،
 قال: أمَّا غسَّان فلحقوا بالشام ، وأمَّا الأنصار فلحقوا بيثرب ، وأمَّا خزاعة فلحقوا بثمان ، وأمَّا لأزد فلحقوا بعُمان ؛ فمزّقهم الله كل مُمزّق (٤٠) . (٢٠١/١٧)

ابعد على مقاتل بن سليمان: سألوا ربَّهم أن تكون القرى والمنازل بعضُها أبعد من بحض، ﴿فَقَالُواْ رَبَّنَ بَعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنْفُسُهُمْ فَجَمَلْنَهُمْ أَعَادِينَ ﴾ للمناس، من بحض، ﴿فَقَالُواْ رَبَّنَ بَعِدُ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظُلمُواْ أَنْفُسُهُمْ فَجَمَلْنَهُمْ أَعَادِينَ ﴾ للمناس، على المورود في كل وجه، فلما خرجوا من أرض سبأ ساروا، فأما الأزد فنزلوا البحرين وعُمان، وأما نحزاعة فنزلوا بمكة، وأما الأنصار ـ وهم الأوس والخزرج ـ فنزلوا بالمدينة، وأما غسان فنزلوا بالشام؛ فهذا تَمَرُّقُهُم، فذلك قوله في: ﴿ فَبَكَمَلْنَهُمْ أَلَوْتُهُمْ كُلُّ مُمَرِّقٍ ﴾ (3) . (ز)

٦٣٣٩٥ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ قال: يزعمون أنَّ عمرو بن عامر وهو عمُّ القومِ \_ كان كاهنًا، فرأى في كهانته أنَّ قومه سيُمَرَّقون، ويُباعَد بين أسفارهم، فقال لهم: إنِّي قد علمتُ أنكم ستمزَّقون، فمَن كان منكم ذا هَمَّ بعيد،

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ٧٥٥.

أخرجه ابن جرير ١٩/٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن جريرٌ ٢٦٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠.

٦٣٣٩٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَظَلَمُوا أَنْشُهُمْ﴾ بشِرْكِهم؛ ﴿فَجَعَلْنَهُمْ أَحَايِثُ﴾ لِمَن بعدهم، ﴿وَمَزَقَنَهُمْ كُلَّ مُمَرَّقِهُ بلَّدنا عظامهم وأوصالهم، فأكلهم التراب<sup>(٨)</sup>. (ز)

## ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاٰيُنتِ لِكُلِّلِ صَبَّادٍ شَكُورٍ ﴿ ﴾

٦٣٣٩٧ ـ قال مُطرَّف [بن عبدالله بن الشَّخَّير] ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ كَالِكَ مِنَالِ صَبَّارِ صَبَّارٍ شَكُورِ﴾: نِعْمَ العبدُ الصبّارُ الشكورُ؛ الذي إذا أُعطي شكر، وإذا ابتُلي صبر (٩). (٢٠١/١٧)

٦٣٣٩٨ ًـ عن عامر الشعبي، في قوله: ﴿لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ﴾، قال: صبَّار في الكريهة، شكور عند الحسنة (١٠٠/١٠)

٥٣٢٤ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٢٦٦ ـ ٢٦٨) غير قول محمد بن إسحاق، وقول عامر.

<sup>(</sup>١) كأس وكرود: لم نجدهما، ويظهر أنهما موضعان.

<sup>(</sup>٢) شن: ناحية بين تهامة واليمن. معجم البلدان ٣٢٩/٣.

<sup>(</sup>٣) العيش الآين: الرافه الوادع. القاموس المحيط (أون).

<sup>(</sup>٤) لم نجده، وكأنه يشير إلى مكة.

<sup>(</sup>٥) المَحْل: الجوع الشديد، وإن لم يكن جدب. اللسان (محل).

<sup>(</sup>٦) كوثى: ثلاثة مواضع بالعراق. معجم البلدان ٣١٧/٤.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن جرير ۲۹/۷۲۹. (A) علقه يحيى بن سلام ۲/٥٥٧.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبد بن حميد ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٠٠/٦ ـ، وابن جرير ٢٦٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>١٠) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٣٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَئتِ ﴾ يعني: في هلاك جنَّتيهم وتفريقهم عبرة ﴿إِكْلُ صَبَّارِ ﴾ يعني: المؤمن مِن هذه الأمة؛ صبور على البلاء إذا ابتلي أهل سبأ، ﴿مَكُورِ ﴾ له إلى في يَمَه (١). (ز)

• ٦٣٤٠٠ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ﴾ أي: في إهلاك القرية، ومَن فيها مِن أهلها ﴿لَاَيْنَ لِكُلِّ سَبَّارِ﴾ على أمرِ الله، ﴿لَمَكُورِ﴾ لنعمة الله، وهو المؤمن<sup>(١)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٤٠١ ـ عن أبي الدرداء، قال: سمعتُ أبا القاسم ﷺ يقول: «إنَّ الله قال: يا عيسى ابن مريم، إنِّي باعِثٌ بعدك أُمَّةً، إن أصابهم ما يُحِبُّون حمدوا وشكروا، وإن أصابهم ما يكرهون احتسبوا وصبروا، ولا حِلم ولا عِلم. قال: يا رب، كيف يكون هذا لهم، ولا حِلم ولا عِلم؟ قال: أعطيهم مِن حِلمي وعلمي؟ (٢٠ /١٧)

مر ٦٣٤٠٢ ـ عن صهيب، قال: قال رسول ال ﷺ: «صجبًا لأمر المؤمن، إنَّ أمر المؤمن كان خيرًا، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيرًا، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيرًا، (١٠/١٧٠)

ママラ・マップ - マップ - マッツ - マップ - マップ - マッツ - マップ - マップ

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط البخاري، ولم يخرجاه. وقال الهيثمي في المجمع ٦٧/١٠ ـ ٦٨ (١٦٧٠٤): «رواه أحمد، والبزار، والطبراني في الكبير، والأوسط، ورجال أحمد رجال الصحيح، غير الحسن بن سوار، وأبي حلبس يزيد بن ميسرة، وهما ثقتان، وقال الألباني في الضعيفة ٣٩/٩ (٣٥٠٤): «ضعيف».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۵۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٩/٤٥ (٢٧٥٤٥)، والحاكم ١/٩٩١ (١٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٤/ ٢٢٩٥ (٢٩٩٩).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ٨٢/٣ (١٤٨٧) ٨٠/٣١ (١٤٩٢) ١٩/٣١ (١٥١١) ٣/١٤٢ (١٥٥٥)، من طريق عبدالرحمن وعبدالرزاق، عن سفيان، عن أبي إسحاق، عن العيزار بن حريث، عن عمر بن سعد، عن أبيه به.

قال البزار في مسنده ٢٨/٤: «ولا نعلمه يروى عن سعد بإسناد صحيح إلا من هذا الوجه. ووقع في أسانيده اختلاف ذكر الدارقطني في العلل ٣٥١/٤ وجوه اختلاف الرواة فيها وصلًا أو إرسالًا، ورفقًا أو وقفًا على النبي ﷺ.

7٣٤٠٤ \_ عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﷺ: قمَن نظر في الدين إلى مَن فوقه، وفي الدنيا إلى مَن تحته؛ كتبه الله صابرًا وشاكرًا، ومَن نظر في الدين إلى مَن تحته، ونظر في الدنيا إلى مَن تحته، ونظر في الدنيا إلى مَن فوقه؛ لم يكتبه الله صابرًا ولا شاكرًا» (١٧٣/١٣)

٦٣٤٠٥ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مغيرة ـ قال: الشكر نصف الإيمان، والصبر نصف الإيمان، والعبر نصف الإيمان كله(٢). (٢٠٢/١٢)

جِيفة مُنتِنة، طبّب نسيمَك ما رُكّب فيك مِن روح الحياة، فلو قد نُزع منك رُوحك جِيفة مُنتِنة، طبّب نسيمَك ما رُكّب فيك مِن روح الحياة، فلو قد نُزع منك رُوحك القيت جثة ملقاة، وجيفة مُنتِنة، وجسدًا خاويًا، وقد جبّف بعد طيب ريحه، واستوحش منه بعد الأنس بقربه، فأيُّ الخليقة - ابنَ آدم - منك أجهل؟! وأيُّ الخليقة منك أعجب؟! إذا كنتَ تعلم أنَّ هذا مصيرك، وأنَّ التراب مقيلك، ثم أنت بعد هذا يُظول جهلك تَقَرَّ بالدنيا عينًا، أما سمعته يقول: ﴿فَجَعَلْنَهُمْ أَعَادِتُ وَمُزَقِّنَهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ لَوْ لَا يَعْ فَلِكَ لَا يُكِنِّ صَبَالٍ شَكُورِ ﴾؟! أما - والله - ما حداك على الصبر والشكر إلا لاظيم ثوابهما عنده لأوليائه، أما سمعته يقول - جلَّ ثناؤه -: ﴿لَيْنَ شَكَرُتُمُ لَا يَعْنَ مَنْ لَا مَنَ وَعَرْ سَأَنُهُ -: ﴿لَيْنَ شَكَرُتُمُ عَلَيْنِ الْمَعْمُ فِي الدراء ، ١٤، فهاهما منزلتان عظيمتا الثواب عند الله قد بذلهما لك، يا ابنَ حَبَ مَنْ مَا فَعْ القيامة حسرة؟! إن كنتَ ترغب عمًا رغب لك فيه مولاك، وإنك تقرأ في الليل والنهار في الصباح والمساء: رغم المَوْلُ وَهُمَ النَّوْلِي فَهُمَ النَّهِ اللهُ والنهار في الصباح والمساء: (ز)

# ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيشَ طَنَّـهُۥ فَاتَّجَعُوهُ إِلَّا فَبِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾

🎇 قراءات:

٣٤٠٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي الجوزاء ـ: أنَّه كان يقرؤها: ﴿وَلَقَدْ

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٢/٣١٧ - ٣١٨ (٤٢٥٥)، وأبو نعيم في الحلية ٨/٢٨٦.
 قال الألباني في الضعيفة ٢/٤٤ (٦٣٣): ولا أصل له بهذا اللفظ».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الشكر (۷۷)، وابن جرير ۷۸/۱۸ في سورة إبراهيم، والبيهةي في شعب الإيمان (٤٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب ذكر الموت ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٥٤٧/٥ ـ ٥٤٨ (٤٧٩) ـ..

۱۳٤۱ ـ عن عبدالله بن القاسم ـ من طريق قرة بن خالد ـ: أنه قرأ: (وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ( ﷺ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

الدال، وعلق عليهما بقوله: (٢٦٩/١٩) قراءة من قرأ ﴿ مَدَّقَهُ بالتشديد و ﴿ صَدَقَ بَتَخفيفُ الدال، وعلق عليهما بقوله: (المتعلق عليهما في المتعلق عليهما في المتعلق عليهما في المتعلق عليهما في المتعلق الدال من ﴿ صَدَقَ عَلَيْمَ المُعَلِينَ لَكُوْمِتُهُمْ المُتَعَلِينَ المَعْلَق عَلَيهما والمتعلق الدال فيهم، فحقق ذلك بهم، وابتباعهم إياه. وقرأ ذلك عامة قراء المدينة والشام والبصرة: ﴿ وَلَقَدْ صَدَق الله بتخفيف الدال، بمعنى: ولقد صدق عليهم ظنه، ثم قال معلقاً عليهما: (والصواب من القول في الدال، بمعنى أنهما قراء تان معروفتان متقاربتا المعنى؛ وذلك أن إبليس قد صدق على كفرة بني آديم في المتعلق عليهما في المتعلق المتعلق المتعلق عليهما في المتعلق المتعلق المتعلق المتعلق المتعلق عليهما في المتعلق المتعلق المتعلق عليهما في المتعلق المت

و﴿مَلَكَهُ﴾ بالتشديد هي قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وعاصم، وَخلف، وبقية العشرة: ﴿صَدَّقُ﴾ بالتخفيف. انظر: النشر ٢/٣٥٠، والإتحاف ص٤٦٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵٦.(۳) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۵٦.

ر المستورية على بن علم المرابع. و(فَلُكُ) بالرفع قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الزهري، وعبدالوارث عن أبي عمرو، وعبدالله بن القاسم. انظر: المحتسب ٢/ ١٩٠، ومختصر ابن خالويه ص١٢٢.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/٢٥٧.

#### 🏶 تفسير الآية:

ا ۱۳٤۱ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْمٍ لِلْمِسُ ظُنَّهُ﴾: قال إبليس: إن آدم خُلق من تراب، ومن طين، ومن حماً مسنون خلفًا ضعيفًا، وإني خُلِقتُ من نار، والنار تحرق كل شيء، ﴿لاَحْتَنِكَنَّ ذُرْتِكَتُ إِلاَّ فَلِيلاً﴾ الإسراء: ١٦]. قال: فصدَق ظنه عليهم، فاتبعوه ﴿إِلاَّ فَيِقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ قال: هم المؤمنون كلهر''. (۲۰۳/۱۲)

٦٣٤١٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ
 إِلْهِشُ ظَنَّمُ الله قال: على الناس إلا من أطاع ربه (٢٠٤/١٢)

٦٣٤١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِلِيْشُ طَنَّـهُ﴾: ظنَّ ظنًا بهم، فوافق ظنَّه<sup>(٣)</sup>. (٢٠٤/١٣)

٩٣٤١٤ ـ عن الحسن البصري، قال: لَمَّا أُهبط آدم من الجنة ومعه حواء هبط إبليس فرحًا بما أصاب منهما، وقال: إذا أصبتُ مِن الأبوين ما أصبتُ؛ فالذرية أضعف وأضعف. وكان ذلك ظنًا من إبليس، فأنزل الله على نبيه: ﴿ وَلَقَدْ صَلَّقَ كَاتِهِمْ إِلَيْكَ

== ثم قال موجّهًا معنى الآية على قراءة التشديد: (فتأويل الكلام على قراءة مَن قرأ بتشديد الدال: ولقد ظن إبليس بهؤلاء الذين بدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي أكل خمط، عقوبة منا لهم، ظنًا غير يقين، علم: أنهم يتبعونه ويطبعونه في معصية الله، فصدق ظنه عليهم، بإغوائه إياهم، حتى أطاعوه، وعصوا ربهم، إلا فريقًا من المؤمنين بالله، فإنهم ثبتوا على طاعة الله ومعصية إبليس،

وعلّى ابنُ عطية (٧/ ١٨١) على القراءتين، فقال: «قرأ نافع وأبو عمرو وابن عامر ﴿وَلَقَدْ صَدَقَى ابنُ عطية (٧/ ١٨١) على القراءتين، فقال: هلى المصدر، وقيل: على الظرفية، أي: في ظنه، وقيل: على المفعول، على معنى: أنه لما ظن عمل عملاً يصدق به ذلك الظن، فكأنه إنما أواد أن يصدق ظنه، وهذا نحو من قولك: أخطأت ظني، وأصبت ظني. وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ﴿صَدَقَهُ بتشديد الدال، والظن على هذا مفعول بـ﴿سَدَقَهُ، وهي قراءة ابن عباس وقتادة وطلحة وعاصم والأعمش».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/١٩ بلفظ: ظن ظنًا فاتبعوا ظنه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن المنذر، والفريابي.

ظَنَّهُ ﴾. فقال إبليس عند ذلك: لا أفارق ابن آدم ما دام فيه الروح؛ أعِدُه وأُمنَّيه وأخدعه. فقال إبليس عند ذلك: لا أحجب عنه التوبة ما لم يغرغر بالموت، ولا يدعوني إلا أجبتُه، ولا يستغفرني إلا أغفرتُ له (١٠٤/١٥) بدعوني إلا أجبتُه، ولا يستغفرني إلا أغفرتُ له (١٠٤/١٥) (٢٠٤/١٥ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْمٍ إِللِسُ ظُنَّهُ ﴾، قال: واللهِ، ما كان إلا ظنَّا ظنَّه، واللهُ لا يصدِّق كاذبًا، ولا يكذِّب صادفًا (١٠) (ز) م 17817 عن معمر بن راشد، قال: قال قائل لا أحسبه إلا الكليي: إنَّ إبليس حين أزلَّ آدم ظنَّ أن ذريته ستكون أضعف منه، فذلك قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْمٍ إِلِيلِسُ ظَنَّهُ ﴾ (ز)

الميس عند عال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِنْكِسُ ظُنَّهُ ﴾ وذلك أنَّ إبليس خُلق من نار السموم، وخُلق آدم من طين، ثم قال إبليس: إنَّ النار ستغلب الطين. فقال: ﴿ وَلَمُّغْلِبَيْنَ ﴾ [الحجر: ٣٩-٤١]. فعِن ثَمَّ صدق ظنّه، يقول الله ﷺ: ﴿ وَالْتَجَوْمُ ثَمْ استثنى عباده المخلصين ﴿ إِلَّا فَهِفَا مِنَ اللّهُ وَيَقَا مِنَ اللّهُ عَلَيْمِهُ لَمْ اللّهُ اللهُ: ﴿ إِنَّا عَلَيْمَ لَكُ عَلَيْمَ اللّهُ اللهُ: ﴿ إِنَّا عَلَيْمَ لَكُ عَلَيْمَ اللّهُ اللهُ اللهُ: ﴿ إِنَّا عَلَيْمَ لَكُ عَلَيْمَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

٦٣٤١٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

٩٣٤١٩ - عن سفيان بن حيينة - من طريق ابن أبي عمر - في قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِلَيْكُمْ أَلِكُمْ فِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِينِكُ ﴾، قال: إنَّ الناس يظنون أنَّ الفريق قليل وهم كثير، قال الله - جلَّ ذكره -: ﴿ فَيِقٌ فِي ٱلْمَتَّةُ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّمِيرِ ﴾ [الشوري: ٧] (١). (ز)

١٣٤٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ لِلْيِسُ ظُنَّهُ ﴾ يعني: جميع

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/٥٠٠ ـ ٥٠١ ـ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۲۷۰، وعبد الرزاق ۱۲۲/۲ من طريق معمر بلفظ: والله، ما كان إلا ظنًا ظنّه، فنزل الناس عند ظنّه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٠.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٠ ـ ٥٣١.
 (٦) أخرجه إسحاق البستى ص١٥٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٧٠.

المشركين، ﴿فَالَّبَعُوهُ إِلَّا فَيِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ وذلك أنَّه كان يُطيف بجسد آدم قبل أن يُنفخ فيه الروح، فلما [رآه] أجوف عرف أنه لا يتمالك، ثم وسوس بعد إلى آدم، فأكل من الشجرة، فقال في نفسه: إنَّ نسل هذا سيكون مثله في الضعف، فلذلك قال: ﴿لَاَحْتَنَكَنَ دُرْتِنَكُ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسراء: ٢٦]. وقال: ﴿فَهِرَّ إِلَى اللّهِ اللّهُ طَنّ أنه سيُفِلُ عامّتُهِم (١). (ز) فَخُلِق آدم من طين، والنار تأكل الطين. فلذلك ظنّ أنه سيُفِلُ عامّتُهم (١). (ز)

## ﴿وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانٍ﴾

٦٣٤٢٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِن سُلَطَانِ﴾، قال: والله، ما ضربهم بعصا ولا سيف ولا سوط، ولا أكرههم على شيء، وما كان إلَّا غرورًا وأمانيَّ دعاهم إليها، فأجابوه <sup>(۲)</sup>. (٢٠٥/١٢)

٣٤٢٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي الأشهب ـ قال: ﴿وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِن سُلطَنِي﴾ كقولِه: ﴿فَإِلَّارُ﴾ أي: يا بني إبليس ﴿وَمَا تَشْبُدُنَ ۚ ۚ مَا أَشَرٌ عَلَيْهِ بِمُنْتِينَ﴾ لستم بِمُضِلّى أحدٍ، ﴿إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمُعَيِّجِ﴾ [الصافات: ١٦١ ـ ١٦٣]<sup>٣٧</sup>. (ز)

٦٣٤٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا كَانَ لَهُ ﴾ لإبليس ﴿مَلَيْهِم مِن سُلَطَنِ ﴾ مِن مُلكِنٍ مِن مُلكِنٍ أَن مُلكِ أَن يُضِلَّهم عن الهُدى (٤).

# ﴿إِلَّا لِنَمْلُمَ مَن يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِنْنَ هُوَ مِنْهَا فِي شَلَقٍّ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَفِيظًا ﴿﴾

٩٣٤٢٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِلَّا لِنَمْلَمَ﴾، قال: إنما كان بلاء؛ ليعلم الله الكافر مِن المؤمن (٥٠). (٢٠٥/١٣)

٣٤٢٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ﴾ لنرى ﴿مَن يُؤِينُ بِٱلْاَضِرَةِ مِتَنْ هُوَ مِنْهَا

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۲۵۷ ـ ۷۵۷.

 <sup>(</sup>۲) أخرجاً ابن جرير ۹/ ۲۷۱ بنحوه، وعبدالرزاق ۱۳۰/۲ من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٦. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٧١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

وتفريخ التقيين الخالوز

فِي شَكِّي كَ لَيْبِينِ المؤمن من الكافر، ﴿ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ مَنْ إِي مَن الإيمان والشك ﴿ حَفِيظُهُ رقيب (١). (ز)

٦٣٤٢٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِلَّا لِنَقْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآَئِمَرَةِ﴾ وهذا علم الفِعال ﴿مِمَّن هُوَ مِنْهَا﴾ مِن الآخرة ﴿فِي شَكِّهُ، وإنما جحد المشركون الآخرة ظنًّا منهم، وذلك منهم على الشك، ﴿وَرَبُّكَ عَلَن كُلِّ شَيْءٍ حَفِيتُظ﴾ حتى يجازيهم في الآخرة (٢). (ز)

# ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِيكَ زَعَمْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ فِ ٱلسَّمَنوكِتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِثْهُم مِن ظَهِيرِ ﴿ ﴿ ﴾

٣٤٢٧ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿وَمَا لَمُمُّ فِيهِمَا مِن شِرَادِ ﴾ يقول: ما لله مِن شريك في السماوات ولا في الأرض، ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم ﴾ قال: مِن الذين دعوا من دون الله ﴿وَيَن ظَهِيرٍ﴾ يقول: مِن عون بشيء<sup>(٣)</sup>. (١٢/ ٢٠٥)

٣٤٢٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿وَيَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِّن ظَهِيرِ﴾، يقول: مِن عوني مِن الملائكة (٤٠ (٢٠٥/١٢)

٦٣٤٢٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلِي ﴾ لكفار مكة: ﴿ إِذْعُواْ ٱلَّذِيكَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ أنهم آلهة \_ يعني: الملائكة الذين عبدتموهم \_، فليكشفوا الضُّرُّ الذي نزل بكم مِن الجوع مِن السنين السبع. نظيرها في بني إسرائيل (٥٠). أخبر الله ﷺ عن الملائكة أنهم ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ لا يقدرون على ﴿ يِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ يعني: أصغر وزن النمل ﴿ فِ ٱلسَّكَوْتِ﴾ في خلَّق السموات، ﴿وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ فكيف يَملكون كشف الضر عنكم؟! ﴿وَمَا لَمُتُّمْ فِيهِمَا﴾ في خلق السموات والأرض ﴿مِن شِرْلِوِ﴾ يعني: الملائكة ﴿وَمَا لَدُ مِنْهُم﴾ مِن الملاثكة ﴿مِين ظَهِيرٍ﴾ يعني: عونًا على شيءً (ز). (ز)

٦٣٤٣٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ قُلُ الَّذِيكَ زَعَتْمُ مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ يعنى: أوثانهم، زعمتم أنهم آلهة ﴿لَا يَمْلِكُونَ﴾ لا تملك تلك الآلهة ﴿مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ وزن ذرة ﴿فِ

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١. (۲) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۷۵۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٧٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) يشير إلى قوله: ﴿ فَلِ آدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَشُر مِن دُونِيهِ فَلَا يَتْلِكُونَ كُشْفَ ٱلشُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا﴾ [الإسراء: ٥٦].

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١.

ٱلسَّكَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لِمُنْمَ فِيهِمَا﴾ في السموات والأرض ﴿مِن شِرَلِهِ﴾ ما خلقوا شيئًا مما فيهما، وما خلقهما وما فيهما إلا الله، ﴿وَمَا لَلَّهُ مِنْهُم﴾ أي: وما لله منهم مِن أوثانهم ﴿مَنْ ظَهِيرِ﴾ مِن عَوِين''. (ز)

## ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَأَهُ

٣٤٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر الملائكة الذين رَجُوا منافعَهم، فقال ـ جلَّ وعَرَّ ـ: ﴿وَلَا تُنَفُّ اَلشَّفَنَهُۗ﴾ شفاعة الملائكة ﴿عِندُهُ ۗ لأحد ﴿إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَأَبُّ أَن يشفع مِن أهل التوحيد<sup>(٢)</sup>. (ز)

وَاحْتَافَ ذَكُر ابنُ عطية (٧/ ١٨٣) في قوله: ﴿ إِلَّا لِمَنْ أَوْكَ أَشُّهُ احتمالين، فقال: وواختلف المتأولون في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لِمَنْ أَوْكَ أَشَّهِ ؟ فقالت فرقة: معناه: لمن أذن له أن يشفع فيه. وقالت فرقة: معناه: لمن أذن له أن يشفع هوه. ثم علّق بقوله: وواللفظ يعمهما الأن الإن إذا انفرد للمشفوع فيه فالشافع الإذن إذا انفرد للمشفوع فيه فالشافع لا محالة عالم معين لذلك، وانظر أنَّ اللام الأولى تشير إلى المشفوع فيه من قوله: ﴿ لِلنَّهُ ، تقول: شفعت لفلان ».

تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١ ـ ٥٣٢

 <sup>(</sup>٣) أي: لا يشفعون، كما يدل عليه السياق.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٥٧.

# ﴿حَقَّ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِـ ﴿

#### 🇱 قراءات الآية، وتفسيرها:

٣٤٣٣ \_ عن أبي هريرة، أنَّ النبي ﷺ قرأ: (فُرِّغَ عَن قُلُوبِهِمُ)، يعني: بالراء والغين المعجمة (١٠). (٢١١/١٢)

٦٣٤٣٤ - عن عبدالله بن مسعود - من طريق مسروق - ﴿ حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ ، قال: رُفِّه (٢) عن قلوبهم (٣). (ز)

م ٦٣٤٣٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿ فَيْزَعَ عَن تُلُوبِهِمْ ﴾، قال: جُلِّي (٤٠/ ٢٠٠)

٦٣٤٣٦ ـ قال هارون: وحُدِّثت عن أبي موسى، عن نافع، عن ابن عمر: (حَتَّى إِذَا فَرَّعَ عَن فُلُوبِهِمْ) أي: جُلِّي. قال هارون: قال عمرو [بن عبيد]، عن الحسن: (حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن فُلُوبِهِمْ)
 إِذَا فُرِّعَ) لا يعجبني<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٣٤٣٧ - عن عبد الله بن عمر - من طريق نافع - كان يقول: ﴿حَقَّةَ إِذَا فُرْجَعَ عَن أَوْدِهِمْ وَاللهُ عَن عَل اللهِ عَلَى عَل اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

٩٣٤٣٨ - عن مسروق بن الأجدع الهمداني - من طريق أبي وائل -: أنه كان يقرؤها: (حَتَى إِذَا فُرْعَ عَن قُلُوبِهِمُ)(١).

٦٣٤٣٩ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن السائب \_، مثله (١). (ز)

٠٤٤٠ ـ عن عبدالله بن شداد بن الهاد ـ من طريق يزيد بن أبي زياد ـ في قوله:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٦/ ٨٠ - ٨١ (٤٧٠١)، ٩/ ١٤١ (٧٤٨١) مطولًا.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الحسن. انظر: المحتسب ١٩٢/٢.

<sup>(</sup>٢) رُفُّه عن قلوبهم: أرِيحت وأزيل عنها الضِيق والتعبُ. النهاية (رفه).

<sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩٩/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٨/٢ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه إسحاق البستى ص١٥٦.

و(حَتَّى إِذَا فُرِّعَ) قراءة شاذة. انظر: الكشف والبيان ٨٦/٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٢٣٩/١.(٧) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٧٥٩.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الحسن. انظر: المحتسب ١٩١/٢.

<sup>(</sup>۸) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۷۵۹.

﴿ مَنَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ رَ ﴾: ذهب الرَّوْعُ عنهم (١). (ز)

٦٣٤٤١ ـ عن إبراهيم النخعي =

٢٣٤٤٢ ـ والضحاك، أنهما كانا يقرآن: ﴿مَقَّ إِنَا فَيْحَ عَن تَلُوبِهِرَ﴾، يقولان: جُلِّي عن قلوبهمر (٢٠/١٥) عن قلوبهم (٢٠/١٠)

٣٤٤٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ مَنَّ إِنَا فُرْعَ عَن قُلُوبِهِ رَهِ، قال: كُشِف الغطاءُ عنها يوم القيامة (٣٠ (٢١٠)٢)

٩٣٤٤٤ ـ عن مجاهد ـ من طريق أبي يحيى القتات ـ ﴿ مَنَّ إِذَا فَيْعَ عَن قُلُوبِهِ مْ ﴾، قال: حتى إذا رأوا الحق لم ينفعهم (٤). (ز)

م ١٣٤٤ ـ عن الحسن البصري: أنَّه كان يقرأ: ﴿ مَنَّ إِنَا فَيْعَ عَن قُلُوبِهِ م ﴾، ثم يفسره: حتى إذا انجلى عن قلوبهم (٥٠). (٢١٤/١٢)

٦٣٤٤٦ \_ عن الحسن البصري: أنَّه كان يقرأ: ﴿ فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ مَ ﴾، قال: ما فيها مِن الشَّكُ والتكذيب (١٠). (٢١٤/١٢)

٦٣٤٤٧ ـ عن الحسن البصري: أنه قرأ: (حَتَّى إِذَا فُرِغَ عَن قُلُوبِهِمْ) بالتخفيف، والراء والغين (٧). (٢١٤/١٢)

و رو الحسن البصري ـ من طريق قرة بن خالد، والحسن بن دينار، ويزيد بن إبراهيم ـ: أنه كان يقرأها: (حَتَّى إِذَا فُرِغَ عَن قُلُوبِهِمْ): إذا تَجَلَّى عن قلوبهم، في حديث يزيد بن إبراهيم (١٩٤٨- (ز)

و٣٢٧] علن جرير (١٩/ ٢٨٢) على قراءة الحسن: (وروي عن الحسن أنه قرأ ذلك: ==

وهي قراءة العشرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٢٣٩/١.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٥٥)، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ١٧٥، ويحيى بن سلام ٧٥٩/ ٢٠٠ من طريق ابن
 مجاهد. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٠.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن قتادة. انظر: المحتسب ١٩٢/٢. (٨) أخرجه يحيى بن سلام ٧٠٩/٢. وأخرج القراءة إسحاق البستي ص١٥٥ من طريق قرة، وضبطها محققه =

٣٤٤٩ ـ عن محمد بن سيرين: أنَّه سُئِل: كيف تُقرأ هذه الآية: ﴿حَقَّ إِنَّا أَفُرِّعُ عَن تُلُوبِهِتْ﴾ أو: (فُرُّعُ عَن قُلُوبِهِمْ)؟ قال: ﴿إِنَّا فُرْجٌ عَن تُلُوبِهِتْ﴾. قال: إنَّ الحسن يقول برأيه أشياء أهاب أن أقولها<sup>(١١)</sup>. (٢١٠/١٢)

**٦٣٤٥٠** ـ عن قتادة بن دعامة: أنَّه قرأ: (حَتَّى إِذَا فَزَّعَ عَن قُلُوبِهِمْ)(٢)<sup>[٢٢٨].</sup>. (٢١٤/١٢)

٦٣٤٥١ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ =

٣٤٥٢ ـ ومحمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ مَنَّ إِنَا فُرْجَعُ عَن

==(حَتَّى إِذَا فُرِغَ عَن قُلُوبِهِمْ) بالراء والغين على التأويل الذي ذكرناه عن ابن زيد، وقد يحتمل توجيه معنى قراءة الحسن ذلك كذلك إلى: حتى إذا فرغ عن قلوبهم فصارت فارغة من الفزع الذي كان حلَّ بها».

وذكر أبنُ عطية (٧/ ١٨٤) عن الحسن في هذه القراءة عدة أوجه، فقال: «وقرأ الحسن البصري بخلاف (فُزع) بضم الفاء وكسر الزاي وتخفيفها، كأنه بمعنى: أقلع، ومن قال بأنها في العالم أجمعه قال: معنى هذه القراءة: فزع الشيطان عن قلوبهم، أي: بادر. وقرأ أيوب عن الحسن أيضًا (فُرعٌ) بالفاء المضمومة والراء المشددة غير منقوطة والغين المنقوطة من التفريغ، قال أبو حاتم: رواها عن الحسن نحو من عشرة أنفس، وهي قراءة أبي مجلز. وقرأ مطر الوراق عن الحسن: (فُزعٌ) على بناء الفعل للفاعل، وهي قراءة مجاهد، وقرأ الحسن أيضًا (فَرعٌ) بالراء غير منقوطة مخففة من الفراغ، قال أبو حاتم: وما أظن الثقات رووها عن الحسن على وجوه إلا لصعوبة المعنى عليه؛ فاختلفت ألفاظه فيها».

وعلّق عليها ابنُ كثير (٢٨٢/١١) على قراءة الحسن المذكورة، فقال: «وقرأ بعض السلف ـ وجاء مرفوعًا ــ: (حَتَّى إِذَا فُرّغَ) بالغين المعجمة، ويرجع إلى الأول [يعني: قراءة: فُرُّعًا﴾.

<sup>=</sup> بتشديد الراء (فُرِّغَ).

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الحسن، وأبي المتوكل، ومجاهد. انظر: البحر المحيط ٢٦٦/٧.

قُلُوبِهِتْرِ﴾، يقول: حتى إذا جُلّي عن قلوبهم(١). (٢١٣/١٢)

17807 \_ عن عاصم: أنه قرأ: ﴿مَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِرْ﴾ بالعين مثقلة الزای<sup>(۲)(۲۹)۹۳۹</sup>. (۲۱٦/۱۲)

عن أبي رجاء: أنه كان يقرأ: ﴿ فَيْحَ عَن تَلُوبِهِمْ ﴾ [٢١٦/١٢]. (٢١٦/١٢) ٥٥٠٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ حَقَّ إِنَّا فُيِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ تَجَلَّى الفزعُ عن قلوبهم (<sup>ئ)</sup>. (ز)

# ﴿حَقَّنَ إِذَا فُرْعَ عَن تُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌّ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلكَبِيرُ ﴿

٣٤٥٦ ـ عن عائشة، قالت: قال رسول الله ﷺ: ﴿رأيتُ جبريل ﷺ، وزعم أنَّ إسرافيل يحمل العرش، وأنَّ قدمه في الأرض السابعة، والألواح بين عينيه، فإذا أراد ذو العرش أمرًا سَمِعَتِ الملائكةُ كجرِّ السِّلسلة على الصَّفا، فيُغشى عليهم، فإذا قاموا قالوا: ماذا قال ربكم؟ قال من شاء الله: الحقّ، وهو العلى الكبير، (١١٢/١٢)

٦٣٤٥٧ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: أخبَرني رجلٌ مِن أصحاب النبي ﷺ من الأنصار: أنَّهم بينما هم جلوسٌ ليلةً مع رسول الله ﷺ رُمِي بنجم، فاستنار، فقال لهم رسول الله ﷺ: (ماذا كنتم تقولون في الجاهلية إذا رُمِي بمثل هذا؟). قالوا: الله ورسوله أعلم، كُنَّا نقول: وُلد الليلةَ رجلٌ عظيم، ومات رجلٌ عظيم. فقال

٥٣٢٩ علَّق ابنُ عطية (٧/ ١٨٤) على هذه القراءة، فقال: ﴿وَمَن قَرأُ شَيئًا من هذا على بناء

الفعل للمفعول فقوله ﷺ: ﴿عَن تُلْوِيهِدَ﴾ في موضع رفع. . ٢٣٣٠ رَجّع ابنُ جرير (٢٩٣/١٩) هذه القراءة مستندًا إلى السُّنَّة، وإجماع الحجة مِن القراء وأهل التأويل عليها، فقال: ﴿والصواب من القراءة في ذلك القراءة بالزاي والعين؛ لإجماع الحجة من القراء وأهل التأويل عليها، ولصحة الخبر الذي ذكرناه عن رسول الله ﷺ بتأييدها، والدلالة على صحتها».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٠ ـ ١٣١ بنحوه، وابن جرير ١٩/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٥٠٤ ـ عن قتادة وحده. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٣) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١ ـ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي نصر السجزي في الإبانة.

2014 Fire Roll College

رسول الله ﷺ: 'فإنّها لا يُرمَى بها لموت أحد ولا لحياته، ولكن ربنا \_ تبارك وتعالى اسمه \_ إذا قضى أمرًا سبّع حملة العرش، ثم سبّع أهل السماء الذين يلونهم، حتى يبلغ التسبيح أهل هذه السماء الدنيا، فيقول الذين يلون حملة العرش لحملة العرش: 

حَمَانَا قَالَ رَبُّكُمُ ﴾؟ فيخبرونهم ماذا قال». قال: 'فيستخبر بعض أهل السماوات بعضًا، حتى يبلغ الخبر هذه السماء الدنيا، فتخطف الجن السمع، فيقذفون إلى أوليائهم، ويرمون به، فما جاءوا به على وجهه فهو حتَّ، ولكنهم يقرفون (1) فيه ويزيدون (1).

الملائكة بأجنحتها خُضْعانًا لقوله، كأنّه سلسلة على صفوان، ينفلهم ذلك، فإذا فُرِّع الملائكة بأجنحتها خُضْعانًا لقوله، كأنّه سلسلة على صفوان، ينفلهم ذلك، فإذا فُرِّع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: للذي قال الحق، وهو العلي الكبير. فيسمعها مسترقو السمع، ومسترقو السمع هكذا واحد فوق آخر ووصف سفيان بيده، وفرّج بين أصابعه، نصبها بعضها فوق بعض فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى مَن تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يُلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذِب معها مائة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا؛ كذا وكذا؟ فيُصدَّق بتلك الكلمة التي سُمعت من السماء، (٢٠٨/١٠)

م ٦٣٤٥٩ - عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا تَكُلُّم الله بالوحي سمع أَهلُ السماء الدنيا صلصلةً كجرِّ السلسلة على الصفا، فيَصْعقون، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم جبريل، حتى إذا جاءهم جبريل فُرِّع عن قلوبهم، فيقولون: يا جبريل، ماذا قال ربك؟ فيقول: الحق. فيقولون: الحق الحقاً (٢١/١٢)

<sup>(</sup>١) جاء في رواية أخرى: يقذفون، وهو بمعناه، أي: يخلطون فيه الكذب. حاشية الحديث في صحيح مسلم ١٧٠٠/ (٢٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١٧٥٠/٤ (٢٢٢٩)، من طريق صالح، عن الزهري عن علي بن حسين.

واخرج نحوه عبدالرزاق في تفسيره ٣٠ / ٣٣ (٣٣٤٩) من طريق معمر عن الزهري، وكذلك أحمد ٣/ ٣٧٢ (١٨٨٢)، والشرمذي (٢٣٢٤)، والنسائي في الكبرى (١٣٧٢). وفي آخره: قال معمر: قلت للزهري: أكان يُرمى بها في الجاهلية؟ قال: نعم. قال: أرأيت: ﴿وَلَكَا كُنَّ تَشْدُو ثِنَّا مَتَّقِدٌ لِلسَّمَةٌ فَمَن يَسْتَجِع الآنَ يَمِنْ لَمْ شِهَا تَسَكَا﴾؟ [الجن: ٩] قال: غُلِظت وشُدُد أمرها حين بُعث رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٦/ ٨٠ ـ ٨١ (٤٧٠١)، ٦/ ١٢/ (٤٨٠٠)، ٩/ ١٤١ (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود ٧/١١٧ ـ ١١٨ (٤٧٣٨)، وابن حبان ٢/٤٢١ (٣٧).

مه ٦٣٤٦ ـ عن النواس بن سمعان، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ أَن يوحي بأمر تكلّم بالوحي، فإذا تكلّم بالوحي أخلت السماوات رجفةً شديدة مِن خوف الله، فإذا سمع بذلك أهلُ السموات صَعقوا، وخرّوا سُجّدًا، فيكون أول مَن يرفع رأسه جبريل، فيكلّمه الله مِن وحيه بما أراد، فيمضي به جبريلُ على الملائكة، كلمّا مرَّ بسماء سماه سأله ملائكتُها: ماذا قال ربُّنا، يا جبريل؟ فيقول: قال الحق، وهو العلي الكبير. فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، فينتهي جبريل بالوحي حيث أمره الله مِن السماء والأرض، (١٠٠/١٠)

٦٣٤٦ - عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جدّه، أنَّ رسول الله ﷺ قال: اللَّمَّا نزل جبريلُ بالوحي على رسول الله فزع أهل السماوات لانحطاطه، وسمعوا صوتَ الوحي كأشد ما يكون مِن صوت الحديد على الصفا، فكلمًا مرَّ بأهل سماء فُزِّع عن قلوبهم، فيقولون: يا جبريل، بمَ أمرت؟ فيقول: نور العزة العظيم؛ كلام الله بلسان عربي، (٢١/١٢).

٣٤٦٢ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق الضحاك ـ ﴿ عَنَّ إِنَّا فُزَعَ عَنَ قُلُوبِهِمْ قَالُواً مَا قَالُو مِكْمَ قَالُوا الْمَعَ الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ

٦٣٤٦٣ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق إبراهيم ـ قال: ﴿ عَنَّ إِنَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ

قال الخطيب في تاريخه ٣٢٨/١٣: (دواه ابن إشكاب، عن أبي معاوية مرفوعًا، وتابعه على رفعه أحمد بن أبي سريح الرازي، وإبراهيم بن سعيد الجوهري، وعلي بن مسلم الطوسي، جميعًا عن أبي معاوية، وهو غريب، روراه أصحاب أبي معاوية عنه موقوقًا، وهو المحفوظ من حديثه. وقال الألباني في الصحيحة ٣/ ٢٨٣ - ٢٨٣ (١٢٩٣): (دواه أبو داود. . . بإسناد صحيح، على شرط الشيخين).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في كتاب التوحيد ٣٤٨/١ ـ ٣٤٩، والطبراني في مسند الشاميين ٣٣٦/١ (٩٩١)، وابن جرير ٢٧٨/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ١٦٢/٥ ـ.

وابن جرير ٢٠/٨١٦ وابن ابي حام ـ معا مي مصبر ابن صير ٢٠٠٠ ـ.. قال الهيشمي في المجمع ٧/٩٥ (١٢٧٨٨): فرواه الطبراني عن شيخه يحيى بن عثمان بن صالح، وقد وثق، وتكلم فيه من لم يسم بغير قادح معين، ويقية رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) أُخِرجه ابن مردويه ـ كما في فتح الباري ١٣/٤٥٩ ـ.

<sup>(</sup>٣) أحرجه ابن جرير ١٩/ ٢٨١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُوا آلَحَقُ وَهُو ٱلْمَلِيُّ ٱلْكَبِرُ ﴾، إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السموات صلصلة كجرِّ السلسلة على الصفوان، فيضعقون، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم جبريل، فإذا أتاهم جبريل فُزَّع عن قلوبهم، قالوا: يا جبريل، ماذا قال ربنا؟ فيقول: الحق. فيقول: الحق. فيقول: الحق. فيقول: الحق. فيقول: الحق. فيقول: الحق. فيقول: الحق الحق الحق الحق الحقول: الحق الحقول بالمتحق الحقول: الحق الحقول المتحق الحقول المتحق الحقول المتحقول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتحوول المتح

٣٤٦٤ \_ عن عبدالله [بن مسعود] \_ من طريق مسروق \_، نحوه (٢) . (ز)

٣٤٦٥ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق الشعبي ـ قال في قوله: ﴿مَّقَ إِنَّا أَنْبُعَ عَن قُلُوبِهِمِّ﴾، قال: إذا حدث أمرٌ عند ذي العرش سَمِع مَن دونه مِن الملائكة صوتًا كجرِّ السلسلة على الصفا، فيُغشى عليهم، فإذا ذهب الفزع عن قلوبهم تنادوا: ﴿مَاذَا قَالَ رَبِّكُمٌّ﴾. قال: فيقول مَن شاء: قال الحق، وهو العلي الكبير؟. (ز)

الجبّار عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ قال: لَمَّا أوحى الجبّارُ إلى محمد ﷺ دعا الرسولُ مِن الملائكة ليبعثه بالوحي، فسمعتِ الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحي، فلما كُشف عن قلوبهم سألوا عمَّا قال الله، فقالوا: الحق. وعلموا أنَّ الله لا يقول إلا حقًّا. قال ابن عباس: وصوت الوحي كصوت الحديد على الصفا. فلما سَمِعُوا خرُوا سُجَّدًا، فلما رفعوا رؤوسهم ﴿وَالْوَا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ مَّ قَالُوا الْمَعْقُ وَهُو الْعَرْبُ الْكَبُرُ ﴾ (٢٠/١٣)

٣٤٦٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - يقول في قوله: ﴿حَتَّى إِنَّا أَمْعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ الآية: إنَّ الله لَمَّا أراد أن يوحي إلى محمد دعا جبريل، فلمَّا تكلم ربُّنا بالوحي كان صوته كصوت الحديد على الصفا، فلما سمع أهل السموات صوت الحديد خرُّوا سجدًا، فلما أتى عليهم جبرائيل بالرسالة رفعوا رءوسهم، فقالوا: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُوا أَلْحَقَ وَهُو الْمَائِي الْكَبِرُ ﴾. وهذا قول الملائكة (ف). (ز)

٦٣٤٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: كان إذا نزل الوحي كان صوته كوڤع الحديد على الصفوان، فيضعق أهل السماء، ﴿حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن تُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۷۷/۱۹ بنحوه، وأبو الشيخ في العظمة (۱٤٦)، وابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٥٣٨/٨ ـ، والبيهقي (٤٣٢). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٥٥)، وتفسير الثوري (٢٤٣)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٧٩/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٧٩.

قالت الرسل: ﴿ أَلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكِيْرُ﴾ (٢٠٦/١٢)

٣٤٦٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ينزل الأمرُ إلى السماء الدنيا له وَقْعٌ كوقعة السلسلة على الصخرة، فيَقْزع له جميعُ أهل السماوات، فيقولون: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾؟ ثم يرجعون إلى أنفسهم فيقولون: ﴿آلَحَقُّ وَهُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِرُهُ (٢٠/١٢)

١٣٤٧٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله ﷺ: ﴿حَقَّ إِنَّا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ﴾، قال: كان لكلِّ قبيلٍ مِن الجن مقعد مِن السماء يستمعون منه الوحي، وكان إذا نزل الوحيُ شُمِع له صوت كإمرار السلسلة على الصفوان، فلا ينزل على أهل سماء إلا صَعقوا، ﴿حَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن تُلُوبِهِتْر قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌّ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكِيْرُ﴾ وإن كان مما يكون في الأرض من أمر غيبٍ أو موت أو شيء مما يكون في الأرض تكلِّموا به، فقالوا: يكون كذا، وكذا. فسمعته الشياطين، فنزلوا به على أوليائهم، يقولون: يكون العام كذا، ويكون كذا. فيسمعه الجن، فيخبرون الكهنة به، والكهنة تخبر به الناس: يكون كذا وكذا. فيجدونه كذلك، فلما بعث الله محمدًا ﷺ دُحِروا بالنجوم، فقالت العرب حين لم يخبرهم الجن بذلك: هلك من في السماء. فجعل صاحب الإبل ينحر كل يوم بعيرًا، وصاحب البقر ينحر كل يوم بقرة، وصاحب الغنم شاة، حتى أسرعوا في أموالهم، فقالت ثقيف ـ وكانت أعقل العرب ـ: أيها الناس، أمسِكوا عليكم أموالكم؛ فإنه لم يمت مَن في السماء، وإنَّ هذا ليس بانتشار، ألستم ترون معالمكم مِن النجوم كما هي، والشمس والقمر والليل والنهار؟! قال: فقال إبليس: لقد حدث اليومَ في الأرض حدث، فائتوني مِن تربة كل أرض. فأتَوه بها، فجعل يشمها، فلما شمَّ تربُّه مكة قال: مِن هاهنا جاء الحدث. فنقبوا، فإذا رسول الله ﷺ قد بُعِث (٣٠٩/١٢). (٢٠٩/١٢)

١٣٤٧١ \_ عن كعب \_ من طريق أبي الضيف \_ قال: ﴿ حَقَّ إِنَا فُرْعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَا قَالُوا مِن عَلَمُ اللَّهِ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْمَقْ وَهُو الْعَلِمُ الْكَبِيْرُ ﴾، إن أقرب الملائكة إلى الله إسرافيل، فإذا أراد الله أمرًا أن يوحيه جاء اللوح حتى يصفِّق جبهته، فيرفع رأسه، فينظر فإذا الأمر

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد (٥٥٤) ـ، وابن أبي شبية ٢٨٨/١٤، وابن أبي حاتم، وابن مردويه ـ كلاهما كما في فتح الباري ٥٣٨/٨، ٥٣٩/١٣ ـ، وأبو نعيم (١٧٧)، والبيهقي في الدلائل ٢٤٠/٢ ـ ٢٤١.

مكتوب، فينادى جبريل، فيلبِّيه، فيقول: أمرتُ بكذا، أمرتُ بكذا. فلا يهبط جبريل من سماء إلى سماء إلا فزع أهلها مخافة الساعة، حتى يقول جبريل: الحق من عند الحق. فيهبط على النبي ﷺ، فيوحى إليه(١٠). (ز)

٦٣٤٧٢ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق أبي الضحى ـ قال: إذا تكلم الله بالوحى سمع أهلُ السماوات صلصلةً كصلصة الحديد على الصفوان، فيفزعون، فيخرّون سُجّدًا، ويظنون أنه من أمر الساعة، فإذا رُفِّه عن قلوبهم نادوا: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُّ قَالُوا الْعَقِّ وَهُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيدُ﴾ (١). (ز)

٦٣٤٧٣ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق عامر ـ قال: ﴿حَقَّ إِنَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَيُّكُمُّ قَالُوا ۖ الْحَقُّ وَهُو ۚ الْعَلِقُ الْكِيرُ﴾: إذا حـــدث عـــنـــد ذي العرش أمر سمعتِ الملائكة له صوتًا كجرِّ السلسلة على الصفا، قال: فيُغشى عليهم، فإذا فُزِّع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قال: فيقول من شاء الله: ﴿ الْحَقِّ وَهُوَ الْعَلَقُ الْكِيرُ ﴾ (ز)

١٣٤٧٤ ـ عن عبدالله بن شداد بن الهاد ـ من طريق يزيد بن أبي زياد ـ في قوله: ﴿حَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ﴾ قال: إذا قضى الله في السماوات أمرًا كان وَقْعُه كالحديد على الصفوان، فلا يبقى مَلَكُ إلا خرَّ ساجدًا، ﴿مَتَّى إِنَّا فُرِّعَ عَن تُلُوبِهِمْ ﴾ ذهب الروع عنهم، قال: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُّ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيْرُ﴾ قضى كذا وكذا. فيأخذها الشيطان، وهي صِدْقٌ، فينزل بها إلى الأرض، فينزل معه سبعين كذبة، قال: فهي صدق، والسبعون كذب (ز)

٣٤٧٥ ـ عن سعيد [بن جبير] ـ من طريق جعفر ـ قال: ينزل الأمرُ مِن عند رب العزة إلى السماء الدنيا، فيسمعون مثل وقع الحديد على الصفا، فيفزع أهل السماء الدنيا، حتى يستبين لهم الأمر الذي نزل فيه، فيقول بعضهم لبعض: ماذا قال ربُّكم؟ فيقولون: قال الحق، وهو العلي الكبير. فذلك قوله: ﴿مَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ الآية (٥). ٦٣٤٧٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: إذا قضى اللهُ ـ تبارك وتعالى ـ أمرًا

رجفت السموات والأرض والجبال، وخرّت الملائكة كلهم سجدًا، حسبت الجنُّ أنَّ

<sup>(</sup>٢) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٣).

أخرجه يحيى بن سلام ٧٥٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ١/٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٢٧٦.

٣٤٤٧٧ ـ عن عبد الله بن القاسم ـ من طريق قرة ـ في قوله: ﴿ مَقَى إِنَا فَرْعَ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَل اللهِ عَنْ اللهِي عَلْمَا عَلَا عَلَيْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلْ عَلْمَا عَلَمْ عَل

المَّدُّةُ عَن عَبدالله بن القاسم \_ من طريق قرة بن خالد \_: أنَّه كان يقرؤها: ﴿حَقَّ الْمَوْ عَن عَبدالله بن القاسم \_ من طريق قرة بن خالد \_: أنَّه كان يقرؤها: ﴿حَقَّ إِنَّا فَيْعَ عَن اللهِ عَلَى السموات لم يسمعوا الوحي فيما بين عيسى إلى أن بعث الله محمدًا، فلما بعث الله جبريل بالوحي إلى محمد سمع أهل السموات صوتَ الوحي مثل جرِّ السلاسل على الصخور أو الصفا، فصعق أهل السموات مخافة أن تكون الساعة، فلمًا فرغ من الوحي وانحدر جبريل جعل كلما مرَّ بأهل سماء فُزِّع عن قلوبهم، فسأل بعضهم بعضًا، فسأل أهل كل سماء الذي فوقهم إذا جُلِّي عن قلوبهم: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌ ﴾؟. فيقولون: ﴿أَلْحَقُ الْ رَبُّكُمٌ ﴾؟.

٣٤٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿حَقَّ إِنَّا فُيَّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَيُّكُمُّ قَالُواْ الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَإِيْرُ﴾، قال: يوحي الله إلى جبريل، فتفزع الملائكةُ مخافة أن يكون بشيء من أمر الساعة، فإذا جُلّي عن قلوبهم وعلموا أنَّ ذلك ليس من أمر الساعة قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق<sup>(12)</sup> (٢١٢/١٢)

٩٣٤٨٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ =

٦٣٤٨ ـ ومحمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿حَقَّ إِنَّا فُرْعَ عَن قُلُوبِهِتِ﴾ قالا: لما كانت الفترة بين عيسى ومحمد ﷺ، فنزل الوحي مثل صوت الحديد، فأفزع الملائكة ذلك ﴿حَقَّ إِنَّا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِتِ﴾ يقول: حتى إذا جُلّي عن قلوبهم، ﴿قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا ٱلدَّقِ وَهُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيْرُ﴾ (٥٠) (٢١٣/١٢)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جَرير ١٩/ ٢٧٩، وإسحاق البستي ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٧٥٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٨٠/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٣٠/١ ـ ١٣١ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢/٥٠٤ ـ عن قتادة =

حمدية - قال إسماعيل السُّدِّي: كانت الفترة بين عيسى ومحمد 雞 خمسمائة وخمسين سنة، وقيل: ستمائة سنة، لم تسمع الملائكة فيها وحيًا، فلمًا بعث الله محمدًا ﷺ بالرسالة فلما سمعت الملائكة ظنوا أنها الساعة؛ لأنَّ محمدًا ﷺ عند أهل السموات من أشراط الساعة، فصعقوا مما سمعوا خوفًا من قيام الساعة، فلما انحدر جبريل جعل يمر بأهل كل سماء، فيكشف عنهم، فيرفعون رؤوسهم، ويقول بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ قالوا: قال الحق \_ يعني: الوحي \_، وهو العلي الكير (أ).

٦٣٤٨٣ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿مَقَّ إِذَا فَيْعَ عَن قُلُوبِهِمْ قال: فُرِع الشيطان عن قلوبهم، ففارقهم وأمانيهم وما كان يضلهم، ﴿قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَيُّكُمُ قَالُواْ الشيطان عن قلوبهم، ففارقهم وأمانيهم وما كان يضلهم، ﴿قَالُواْ مَاذَا قَالُوا حَين لا المَّوَى الْمَوْلِ مَا الْمَوْلِ اللّهِ الْقَالُولُ (١٠/١٥٠)

٦٣٤٨٤ - عن سليمان التيمي - من طريق محمد بن معبد - قال: ﴿ عَن إِنَا فَيْعَ عَن أَوْدِهِمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهِ اللَّهِ

٣٤٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن خوف الملائكة أنهم إذا سمعوا الوحي خرُّوا سجدًا من مخافة الساعة، فكيف يَعبدون مَن هذه منزلته ! فهدًّ يعبدون من تخافه الملائكة إ حُمَّق إذا فُيَع عَن قُلُوبِهم وذلك أن أهل السموات من الملائكة لم يكونوا سمعوا صوت الوحي ما بين زمن عيسى ومحمد ﷺ، وكان بينهما قريب مِن ستمائة عام، فلما نزل الوحي على محمد ﷺ سمعوا صوت الوحي كوقع الحديد على الصفا، فخرُّوا سجدًا مخافة القيامة، إذ هبط جبريل على أهل كل سماء فأخبرهم أنَّه الوحي، ﴿ حَمَّق إِذَا فُرَعٍ عَن قُلُوبِهم يَّه الله جبريل عن ربكم ؟ ﴿ وَاللُونَ عَن قلوبهم ؛ قاموا من السجود، قالوا: فتسأل الملائكة بعضها بعضًا: ماذا قال جبريل عن ربكم ؟ ﴿ وَاللُونَ عِن الوحي، ﴿ وَهُو الْمَائِي ﴾ المغظيم، فلا أعظم منه (ذ). (ز)

<sup>=</sup> وحده. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وورد أثر الكلبي في تفسير الثعلبي ٨٧/٨ ـ ٨٨، وتفسير البغوي ٣٩٨/٦ مطولًا كما في أثر السدي التالي.

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ٦/٣٩٨.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣١ ـ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٧٩٩/٢.

٣٤٨٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿مَثَّىٰ إِنَّا فُرْغَ عَن تُلُوبِهِـرَ﴾ قال: فُرِّع الشيطان عن قلوبهم وفارقهم وأمانيهم، وما كان يضلهم ﴿قَالُواْ مَانَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُوا ٱلْمَثِّى وَهُو ٱلْمَلِيُّ ٱلكَبِرُ﴾ قال: وهذا في بني آدم، وهذا عند الموت، أقرُّوا به حين لم ينفعهم الإقرار (''. (ز)

٦٣٤٨٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ يُحَقُّ إِنَا فُرْغَ عَن تُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ الْمَقُّ وَهُوَ الْمَالِيُّ ﴾ لا أعلى منه، ﴿ الكِيْرُ﴾ لا أكبر منه (١٧١٣٠٠٪. (ز)

# ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُلِ اللَّهُ ﴾

٦٣٤٨٨ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: ثم أمر الله أن يسأل الناسَ، فقال: ﴿ قُلْ مَن

[TTT] اختلف السلف فيمن عنى الله بقوله: ﴿حَقَّ إِنَّا فَيْعَ مَن تَلُوبِهِمْ﴾، وفي السبب الذي من أجله فُزِّع عن قلوبهم؛ على أقوال: الأول: أن الذي فُزِّع عن قلوبهم! على أقوال: الأول: أن الذي فُزِّع عن قلوبهم بن غشية تصيبهم عند سماعهم الله بالوحي. الثاني: أن الموصوفين بذلك الملائكة، إنما يفزع عن قلوبهم فزعهم مِن قضاء الله الذي يقضيه حذرًا أن يكون ذلك قيام الساعة. الثالث: أن ذلك من فعل ملائكة السموات إذا مرت بها المعقبات؛ فزعًا أن يكون حدث أمر الساعة. الرابع: أن الموصوفين بذلك المشركون، قالوا: وإنما يفزع الشيطان عن قلوبهم، قال: وإنما يقولون: ماذا قال ربكم؟ عند نزول المنية بهم.

وقد رَجِّحُ ابنُ جرير (٢٩١/١٩) مستندًا إلى السُّنَّة القول الأول، فقال: ﴿وَأُولَى الأقوال فِي ذلك بالصواب وأشبهها بظاهر التنزيل القولُ الذي ذكره الشعبي عن ابن مسعود؛ لصحة الخبر الذي ذكرناه عن ابن عباس عن رسول الله ﷺ بتأييده.

وبنحوه ابنُ تيمية (٧٨٨ - ٢٩٧)، وابنُ كثير (٢٨٣/١١ - ٢٨٥)، وكذا ابنُ عطية (١٨٣/١) مستندًا إلى السياق حيث قال: وبهذا المعنى من ذكر الملائكة في صدر الآيات تسق هذه الآية على الأولى».

وذكر ابنُ عطية في الآية قولًا خامسًا: أنها في جميع العالم، ثم انتقده وقولَ مَن جعلها في المشركين بقوله: ﴿اللَّذِينَ رَعَمْتُمُ لَمُ المشركين بقوله: ﴿اللَّذِينَ رَعَمْتُمُ لَمُ المسلم الله هذه الآية بما قبلها، فلذلك اضطرب المفسرون في تفسيرها». ثم قال منتقدًا هذين التأويلين: وهذان بعيدان».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٨١.

يَرْفُكُمُ مِن السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ السَّمَاوَتِ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ (٢١٦/١٢)

٦٣٤٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْ ﴾ لكفار مكة الذين يعبدون الملائكة: ﴿ مَن يَرَزُقُكُمُ مِّرَكَ ٱلسَّمَوَتِ﴾ يعنى: المطر، ﴿وَٱلْأَرْضِ ۗ يعنى: النبات. فردّوا في سورة يونس قالوا: ﴿اللَّهُ ﴾<sup>(٢)</sup> يرزقنا، إضمار. قال النبي ﷺ: ﴿قُلِ اللهُ يرزقكمِ». ثم انقطع الكلام<sup>(۳)</sup>. (ز)

٦٣٤٩٠ ـ قال يحبى بن سلَّام: ﴿ فَلْ مَن بَرْفُكُمْ مِن كَ السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ يقول للنبي على: قل للمشركين (١٠). (ز)

# ﴿وَلِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَىٰلِ شُهِينِ ﴿ ﴾

٦٣٤٩١ ـ قال مجاهد بن جبر ـ من طريق ابنه ـ ﴿لَمَكَن هُدَّى﴾: أحد الفريقين، أي: فنحن على الهدى، وأنتم في ضلال مبين<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٣٤٩٢ ـ عن عكرِمة مولى ابن عباس ـ من طريق خصيف ـ في قوله: ﴿وَإِنَّا أَوْ لِيَّاكُمْ لَمَكَن هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ﴾، قال: إنَّا لَعلى هدى، وإنكم لَفي ضلال مبین<sup>(۱)</sup>. (۲۱۹/۱۲)

**٦٣٤٩٣ ـ عن زياد بن أبي مريم ـ من طريق خصيف ـ، مثله (٧).** (ز)

٣٤٩٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِنَّاۤ أَوْ إِيَّاكُمْ﴾، قال: قد قال ذلك أصحابُ محمد للمشركين: واللهِ، ما نحنُ وأنتم على أمر واحد، إن أحد الفريقين لَمُهتدِ (١٢). (٢١٦/١٢)

٦٣٤٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: وأما قوله: ﴿وَلِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَمَكَ هُدَّى أَوْ فِي

(١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

(٢) بشير إلى فوله: ﴿فَلْ مَن يَرَدُهُكُمْ مِنَ السَّمَلَةِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَسْلِكُ السَّمْمَ وَالْأَبْعَكُرُ وَمَن يُمْيُحُ الْعَمَّ مِنَ النَّسِيَّتِ وَيُحْيَحُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَشُّ مَسَيْقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ ﴿ [يونس: ٣١]. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٠.

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٢.

(٥) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٠.

(٦) أخرجه ابن جرير ٢٨٤/١٩. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

(۷) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۹۲.

(٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

صَلَّلِ شَيْبِ ﴾، قال كفار مكة للنبي ﷺ: تعالَوا ننظرٌ في معايشنا مَن أفضل دُنيا؟ نحن أم أنتم، يا أصحاب محمد ﷺ؟ إنكم لعلى ضلالة. فردَّ عليهم النبي ﷺ: ما نحن وأنتم على أمر واحد، إن أحد الفريقين ﴿لَمَّلُ هُدَّى ﴾ يعني: النبي ﷺ نفسَه وأصحابه، ﴿أَرْ فِي صَلَّلِ شَيْبِ ﴾ يعني: كفار مكة. الألف ها هنا صلة، مثل قوله ﷺ: ﴿وَلا شِلْمَ مِنْهُم يَوْمًا أَوْ كُثْرُكُ اللاسان: ٢٤]((). (ز)

١٣٤٩٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ثم قال: ﴿ أَنَ اللّهُ وَإِنّا أَوْ لِيَاكُمْ ﴾ أي: أن أحد الفريقين نحن وأنتم ﴿ لَمَنَكُن مُدّى أَرٌ فِي صَلَالٍ مُبْيِنٍ ﴾ وهي كلمة عربية يقول الرجل لصاحبه: إن أحدنا لصادق، يعني: نفسه، وكقوله: إن أحدنا لكاذب، يعني: صاحبه، وكان هذا بمكة، وأمر المسلمين يومئذ ضعيف (٢٧ إ ١٣٣٠). (ز)

## ﴿ قُل لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمَنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۞﴾

٦٣٤٩٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ قُلْ لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَفَنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

وَهَا اللّهُ عَلَيْ جَرِير (٢٨٦/١٩) أن معنى قوله تعالى: ﴿وَلِيّاۤ أَوْ لِيَّاكُمُ لَمَكُنَ هُدُّى أَوْ فِي ضَكُلٍ ثُمِينٍ﴾: «أن ذلك أمرٌ مِن الله نبيَّه بتكذيب مَن أمره بخطابه بهذا القول بأحسن التكذيب، كما يقول الرجل لصاحبٍ له يخاطبه وهو يريد تكذيبه في خبرٍ له: أحدنا كاذبٌ. وقائل ذلك يعنى صاحبَه لا نفسَه؛ فَلهذا المعنى صيَّر الكلام بـ﴿أَرُكُ».

وفائل فنك يعني عناسبه من المسلم عليه المسلمي عليه المحروب الملطف في الدعوى وذكر ابنُ عطية (٧/ ١٨٥ ـ ١٨٦) أن معنى: ﴿وَلِنَاۤ أَوْ لِيَاكُمُ ﴾: فتلطف في الدعوى والمحاورة، والمعنى كما تقول لمن خالفك في مسألة : أحدنا يخطئ. أي: تثبت وتنبه، والمفهوم من كلامك أن مخالفك هو المخطئ، وكذلك هذا معناه ﴿لَمُنَى أَوْ فِي صَلَالِ ثَمِينِ ﴾ فَلْنَتَبَيَّتُه، والمقصد: أن الضلال في حيز المخاطبين، وحذف أحد الخبرين لدلالة الماقي عليه.

ثم نقل عن أبي عبيدة أن ﴿أَوْ﴾ في الآية بمعنى واو النَّسق، والتقدير: وإنا وإيَّاكم لعلى هدَى أو في ضلالٍ مبين، ثم انتقده مستندًا إلى ظاهر اللفظ قائلًا: وهذا القول غير مُتَّجه، واللفظ لا يساعده، ثم علَّق بقوله: ووإن كان المعنى ـ على كل قول ـ يقتضي أنَّ الله عنى ـ على كل قول ـ يقتضي أنَّ الله عن في حيِّر المؤمنين، والضلال في حيِّر الكفرة».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٣٢ ـ ٥٣٣.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۷٦/۲.

كـقـولـه: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ۚ اَفَتَرَنَكُمْ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَتُتُهُ فَكُلَّ إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِيَّةٌ بِمِنَّا جُخْرِيُونَ﴾ [مـود: ه؟]، وكـــقــوك.: ﴿وَلِن كُلَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمُّ عَمَلُكُمُّ أَنْتُد بَرِيثُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَّا بَرِيَّ . مِثَّا تَعْمَلُونَ﴾ [يونس: ٤١] (١)(٢). (ز)

# ﴿ فُلَ يَجْمَعُ بَيْنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَقْتَحُ بَيْنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَشَّاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿

٦٣٤٩٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ٱلْفَتَّاحُ﴾، قال: القاضى<sup>(٣)</sup>. (٢١٧/١٢)

٦٣٤٩٩ \_ قال قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ فُلُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا﴾ قال: يوم القيامة، وثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَاكُ أي: يقضى (١٤) (٢١٦/١٢)

• ١٣٥٠ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ وَهُو الْفَتَـاحُ ﴾ ، يعني: القاضي (٠). (ز)

٦٣٥٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلَّ ﴾ يا محمد لكفار مكة: ﴿يَجَمَّعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا﴾ في الآخرة وأنتم، ﴿ثُمَّ يَفْتُحُ﴾ يقضي ﴿يَنْنَا بِٱلْعَيْ﴾ بالعدل، ﴿وَهُو ٱلْفَتَّـاحُ﴾ القضاء ﴿ ٱلْعَلِيدُ ﴾ بما يقضى (١). (ز)

٦٣٥٠٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فُلِّلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَاكِهِ يوم القيامة، ﴿ فُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا يَّالْحَقِّ﴾ يعني: ثم يقضي بيننا ربنا الحق<sup>(٧)</sup>. (ز)

# ﴿ فَلَ أَرُونِ الَّذِينَ ٱلْحَفْتُد بِهِ. شُرَكَاتًا كَلَّا بَل هُوَ اللَّهُ ٱلْمَـذِرُ ٱلْعَكِيمُ ﴿

**٦٣٥٠٣** ـ عن الحسن البصري: ﴿الْحَكِيدُ﴾ الذي أحكم كل شيء<sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٠.

<sup>(</sup>٢) هذه الآية [سبأ: ٢٥] ساقطة من تفسير مقاتل بن سليمان؛ فلم تذكر لا هي ولا تفسيرها، كما بيَّن ذلك محققه ٣/ ٥٣٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٨٧/١٩، وابن أبي حاتم - كما في الإنقان ٣٨/٢ -، والبيهقي في الأسماء والصفات (١٠٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٨٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. وأخرج عبدالرزاق ٢/ ١٣١ شطره الثاني من طريق معمر.

<sup>(</sup>۵) علَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٠. (۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٦۰.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٣.

<sup>(</sup>۸) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷٦۱.

٣٥٠٤ ـ عن قتادة بن دعامة: ﴿ الْعَرِيدُ ﴾ في أمره (١). (ز)

٩٠٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْ ﴾ لكفار مكة: ﴿ أَرُفِنَ النِّينَ ٱلْحَقْتُم بِهِ ﴾ يعني: بالله فَلَى ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

7٣٠٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ فَلْ أَرُونِى اللَّذِي اَلَّذِينَ الْحَقْتُمُ بِهِـ شُرَكَاً ۚ ﴾ جعلتموهم شركاء، فعبدتموهم، يعني: أوثانهم؛ ما نفعوكم وأجابوكم به!! ﴿ كُلُّ ﴾ لستم بالذين تأتون بما نفعوكم وأجابوكم به إذ كنتم تدعونهم، أي: لم ينفعوكم ولم يجيبوكم، ولا ينفعونكم ولا أنفسهم، ﴿ لَلْ هُوَ اللَّهُ ﴾ الذي لا شريك له، ولا ينفع إلا هو، ﴿ الْمَنْ مُلْ اللّهُ ﴾ الذي أحكم كل شيء (٤) المناقلة ﴿ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اله

# ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَتَكَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَمْلُمُونَ ﴿

على الأنبياء على عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: إنَّ الله فضَّل محمدًا ﷺ على الأنبياء ﷺ، وعلى أهل السماء. فقالوا: يا ابن عباس، بِمَ فضَّله على أهل السماء؟ قال: إنَّ الله قال لأهل السماء: ﴿وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِلَّى إِلَّهٌ مِن دُونِهِ فَنَالِكَ خَيْرِي مَهَمُّ الله تعالى لمحمد ﷺ: ﴿وَالله فَتَالَى لمحمد ﷺ: ﴿إِنَّ مَنْ نَاكُ وَمَا تَأَخَرُ ﴾ [النبع: ١ ـ ٢]. قالوا: فما فضله على الأنبياء ﷺ؛ قال: قال الله ﷺ: ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانٍ فَوْيَوهِ

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ٧٦١.

 <sup>(</sup>٢) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنْ اللَّهِ ٱلدَّيْئِ لَلْتَكِيرِ ﴾ [الأحقاف: ٢].

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٣. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٠ \_ ٧٦١.

اِلْمُبَرِّكَ لَمُمُّهُ [ابراهيم: ٤]، وقال الله عَلىْ لمحمد ﷺ: ﴿وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَافَلَةُ لِلْنَاسِ﴾، فأرسله إلى الجن والإنس<sup>(۱)</sup>. (ز)

1700 - عن مجاهد بن جبر - من طريق خصيف - في قوله تعالى: ﴿إِلَّا كَأَلَّهُ لِلْكَاسِ»، قال: قال النبي ﷺ: ﴿أُعطِيتُ خمسًا لم يُعْطَهُنَّ أَحدٌ قبلي: يُعِشْتُ إلى كل أحمر وأسود، ونُصِرْتُ بالرعب بين يدي شهرًا، وجُعِلَت لي كل بقعة طهورًا وسجدًا، وأطعمت الغنائم، ولم يطعمها أحد قبلي، (()

**٦٣٠٠٩** ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَاَفَّةُ لِلنَّاسِ﴾، قال: إلى الناس جميعًا<sup>(٣)</sup>. (٢١٧/١٢)

١٣٥١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمَمَا أَرْسَلَنْكَ إِلَّا كَالَّـَةُ لِلْتَاسِ﴾، قال: أرسل اللهُ محمدًا إلى العرب والعجم، فأكرمُهم على الله أطوعُهم له''. (٢١٧/١٢)

**٦٣٥١١** ـ عن محمد بن كعب القرظي، في قوله: ﴿كَأَفَّةُ لِلنَّاسِ﴾، قال: للناس عامة <sup>(٥)</sup>. (٢١٧/١٢)

١٣٥١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَمَا أَرْسَلْنَكَ عِني: يا محمد ﴿إِلَّا كَالَّةُ لِلَّاسِ ﴿ وَكَذِيزً ﴾ بالجنة لمن أجابه، ﴿ وَكَذِيزً ﴾ مِن النار لِمَن عصاه، ﴿ وَكَذِيزً ﴾ مِن النار لِمَن عصاه، ﴿ وَكَذِيزً ﴾ مِن النار لِمَن عصاه، ﴿ وَلَذِي مَ النَّاسِ ﴾ يعني: أهل مكة ﴿ لا يَمْلُونَ ﴾ (

1۳۰۱۳ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ إلى جماعة الخلق؛ الجن والإنس ﴿ وَلَكِنَ أَكُمُ النَّاسِ الخلق؛ الجن والإنس ﴿ وَلَكِنَ أَكُمُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أنهم مبعوثون ومجازون (١٥) [٢٠٠]. (ز)

@٣٣٤ علَّق ابنُ كثير (٢٨٨/١١) على القول بأنَّ المرسل إليهم الجن والإنس، والقول بأنهم ==

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣١ ـ ١٣٢، وسيأتي تخريج نحو المرفوع منه.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أي شبية، وابن المنذر.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٢٨٨/١٩ بزيادة لفظ: ذكر لنا نبي الله 義 قال: «أنا سابق العرب، وصهيب سابق الروم، وبلال سابق الحيش، وسلمان سابق فارس». وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (١) تفسير مقائل بن سليمان ٣٣/٣٥.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٦۱.

#### أثار متعلقة بالآية:

من أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أُعطيت خمسًا لَم يُعْطَهُنَّ نَبِيٌ لَبَيْ .
 تبلي: بُوشُتُ إلى الناس كافة؛ إلى كل أبيض وأحمر، وأطعمت أمتي المغنم لم يطعم أمة قبل أمني، ونُصرت بالرحب مِن بين يَدَيَّ مسيرة شهر، وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، وأُعطيت الشفاعة فأخَرتُها لأمني يوم القيامة،(١). (٢١٧/١٢)

7000 ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ أُعطيت خمسًا لم يعطهن نبي قبلي: بُعثت إلى الناس كافة الأحمر والأسود، وإنما كان النبي يُبعث إلى قومه، ونُصرت بالرعب؛ يرعب مني عدوي على مسيرة شهر، وأطعمت المغنم، وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، وأعطيت الشفاعة فادَّحرتُها لأمتي إلى يوم القيامة، وهي \_ إن شاء الله \_ نائلةً مَن لا يُشرِكُ بالله شيئًا) (۱). (۲۱۸/۱۲)

٦٣٥١٦ ـ عن جابر: أنَّ النبي ﷺ قال: وأُعطِيتُ خمسًا لم يُعْطَهُنَّ أحدٌ قبلي: نُعِرْتُ بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا؛ فأيما رجل مِن أمتي أدركته الصلاة فليصلُ، وأُحِلَّت لي المغانم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة، (ز)

### ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ ﴿ ﴾

١٣٥١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَى هَذَا ٱلْوَعْدُ ﴾ الذي تعدُنا يا محمد، ﴿ إِن كُنتُ مَدِيقِينَ ﴾ إن كنت صادقًا بأنَّ العذاب نازِل بنا في الدنيا (١٩٥٥٠٠٠٠ . (ز)

و الله الله عليه (٧/ ١٨٧) أنَّ الآية في استعجال الكفار ليوم القيامة على سبيل ==

<sup>==</sup> العرب والعجم، بقوله: ﴿والكُلُّ صَحِيحٍۗۗ.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٤/ ٤٧١ - ٤٧١ ( ٢٧٤٢) بنحوه، من طريق عبدالصمد، ثنا عبدالعزيز بن مسلم، ثنا يزيد، عن مقسم، عن ابن عباس به. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

إسناده ضعيف؛ فيه يزيد بن أبي زياد الهاشمي الكوفمي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٧١٧): «ضعيف، كبر فتغير وصار يتلقن، وكان شيعيًاه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٧١/ ٧٤ (٣٣٥)، ١/ ٩٥ (٤٣٨)، ومسلم ٢/ ٣٧٠ (٥٢١).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٣٣.

١٣٥١٨ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَيَقُولُونَ﴾ يعني: المشركين: ﴿مَثَىٰ هَدَا ٱلْوَعَدُ إِن كَنْتُمْ مُنَا ٱلْوَعَدُ إِن كَنْتُمْ مَنْدِقِينَ﴾ (١)

## ﴿ فُل لَكُمْ مِيعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ ﴿ ﴾

٦٣٥١٩ ـ قال الضَّحَّاك بن مُزاجِم: ﴿ وَلَل لَكُمْ يَبِعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغَيْرُونَ عَنْهُ سَاعَةُ وَلَا تَشْتَقْيِمُونَ ﴾ يان يُزاد في أجلكم أو يُنقص منه ("). (ز)

1۳۰۲۱ ـ قال يحسيى بن سلَّم: ﴿ فَلْ لَكُمْ يَبِعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغَوْرُنَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا مَتَقَامُونَ ﴾ كانوا يسألون النبيُّ ﷺ: متى هذا العذابُ الذي تُعَذَّبُنا به؟ وذلك منهم استهزاءُ وتكذيب، فهذا جواب لقولهم (٤٠). (ز)

## ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ لَن نُّؤْمِنَ بِهَنَا ٱلْقُرْوَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ بَدَيْمُ

**٦٣٥٢٢ ـ قال الحسن البصري: قد كان كتابُ موسى حُجَّةً على مشركي** العرب<sup>(ه)</sup>. (ز)

۲۳۰۲۳ \_ عن قتادة بن دحامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا لَن لَوْبِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

== الاستهزاء، ثم ذكر أنَّ الآية تحتمل أن يكون استعجال الكفرة لعذاب الدنيا، ويكون الجواب عن ذلك أيضًا، ثم علَّق على ذلك بقوله: ﴿ولم يَجْرِ للقيامة ذِكْرٌ على هذا التأويل،

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٦/ ٤٠٠.

تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٦۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦١.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٢.

يَدَيَّةُ♦ مِن الكُتُب، والأنبياء (١٦٨/١٣). (٢١٨/١٢)

٢٣٠٢٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْرُ﴾، قال: بالتوراة، والإنجيل (٢٠).

١٣٥٢٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالَ اللَّذِيكَ كَنَرُوا ﴾ يعني: الأسود بن عبد يغوث، وثعلب، وهما أخوان ابنا الحارث بن السباق مِن بني عبدالدار بن قصي: ﴿ لَن نُوْمِكَ ﴾ لا نُصَدِّق ﴿ بِهَنذَا ٱلْقُرَّانِ وَلا بِاللِّي بَيْنَ يَدَيْبُ ﴾ مِن الكتب التي نزلت قبل القرآن، ﴿ يَنْ يَدَيْبُ ﴾ التوراة، والإنجيل، والزبور ٣١٧٣٠٠ . (ز)

٦٣٥٢٦ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿وَقَالَ اللّهِ يَكُونُواْ لَن نُوْمِ ﴾ لن نصدق ﴿يهنّنَا الْقُونِ وَلا بِاللّهِ وَلا يَعْمَل بَمَا فِيها إلا ما وافق القرآن. بالقرآن والتوراة وبالإنجيل أنها من عند الله، ولا يُعمَل بما فيها إلا ما وافق القرآن. وبلغنا: أنَّ رسول الله ﷺ كان إذا نزل في القرآن شيءٌ مما ذُكِر في التوراة والإنجيل عَمِل به، فإذا نزل في القرآن ما ينسخه تركه، وقد نزل في القرآن شيءٌ مِمًا في التوراة والإنجيل ولم يُنسخ في القرآن، مثل قوله: ﴿وَكَبْنَا عَلَيْهِمْ فِهَا أَنْ النَّفْسَ بِالنَّفِسِ والنوراة والإنجيل أنها لم تُنسخ، فجحد مشركو العرب القرآن والتوراة والإنجيل في قوله: ﴿وَقَالَ اللَّهِ عَلَيْهِمُ أَن نُوْمِ بِهَانَا الْقُرْمِانِ وَلا بِالْقِيلِ وَلا بِالقرآنَ عَلَيْهِمْ أَنْ نُومِ بِهِهَا الْقُرْمَانِ وَلا بِالقرآنَ النَّمْوَا لَن نُومِ عِهْمَا الْقُرْمَانِ وَلا بِالقرآنَ والتوراة والإنجيل في قوله: ﴿وَقَالَ اللَّهِ عَلَيْهِمُ أَنْ أَنْ نُومِ بِهِهَا الْقُرْمَانِ وَلا بِاللّهِ الْمُنْهِمُونَا أَنْ نُومِ عَلْمَا الْقُرْمَانِ وَلا بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللّهِ اللهُ ا

<sup>﴿</sup> وَوَالَ الَّذِيرَ كُفَرُواْ لَن نُؤْمِرَ ﴾ [٦٩] في معنى: ﴿ وَقَالَ الَّذِيرَ كُفَرُواْ لَن نُؤْمِرَ بِهَذَا الْقُرْوَانِ وَلاَ بِالنِّرِي بَهِنَ يَدَيْمُهِ سوى قول قتادة.

وعتن نقل ابن عطية (١٨٨/٧) عن فرقة أن «الذي بين يديه»: هي الساعة والقيامة. ثم انتقد ذلك مستندًا إلى اللغة قائلًا: ووهذا خطأً لم يفهَم قائله أمر «بَيْنَ اليد» في اللغة، وأنه المتقدم في الزمن».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٨٩/١٩ عـ ٢٩٠ بلفظ: قال المشركون: لن نؤمن بهذا القرآن. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۳۳/۳۳ه \_ ۳۴٥.

 <sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦١ ـ ٧٦٢.

# ﴿ وَلَوْ تَرَىٰۚ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُوكَ عِنـٰدَ رَبِّهِمْ بَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَغْضِ ٱلْقَوْلَ﴾

۲۳۰۲۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا تَرَىٰ ﴾ يا محمد ﴿ إِن الطَّلِمُ وَنَ ﴾ يعني: مشركي مكة ﴿ مَوْقُولُونَ عِندَ رَبِّيمٌ ﴾ في الآخرة، ﴿ يَرْحِمُ ﴾ يرد ﴿ بَعَشْهُمُ إِلَى بَعْضِ الْآخرة، ﴿ يَرْحِمُ ﴾ يرد ﴿ بَعْشْهُمُ إِلَى بَعْضِ الْقَرْلَ ﴾ ( ) . ( ز )

٦٣٥٧٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَلَوْ نَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِلِمُونَ﴾ المشركون ﴿مَوْقُولُونَ عِندَ رَبِّهِمْ﴾ يوم القيامة، ﴿رَبِيمُ بَعْشُهُمْ إِلَى بَعْضِ ٱلْقَلَلِهُ (''). (ز)

# ﴿يَـمُولُ الَّذِينَ اسْتُضْمِقُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْثَرُوا لَوْلَا أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

٩٣٥٢٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿يَقُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْمِقُوا ﴾ قال: هم الأنباع ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتُضْمِقُوا ﴾ هم القادة (٢١٨/١٢)

• ٦٣٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن قولهم: ﴿يَقُولُ الَّذِيكَ اسْتُفْيِقُوا﴾ وهم الأنباع ﴿لِلَّذِينَ اسْتُكْمُواً﴾ الذين تكبَّروا عن الإيمان، وهم القادة في الكفر: ﴿لَوْلَا أَنْتُم لَكُنَّمُ الْكُبَرَاء ـ لكنا مؤمنين، يعني: مُصَدِّقين بتوحيد الله ﷺ أَنْتُم اللهُ ا

٦٣٥٣١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿يَمُولُ اللَّذِي اَسَتُمْمِيثُهُ وهم السفلة ﴿لِلَّذِينَ اسْتُمْرَفُهُ وهم الرؤساء والقادة في الشَّرك: ﴿وَلَالَّا أَنْمُ لَكُمَّا مُؤْمِنِينَ﴾ (١)

# ﴿ وَالَ الَّذِينَ اَسْتَكْبُرُواْ لِلَّذِينَ اَسْتُصْعِفُواْ أَتَشَنُّ مَكَدَدْنَكُوْ عَنِ ٱلْمُكَدَّىٰ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمْ بَلَ كُشُر تُجْرِينَ ۞﴾

٦٣٥٣٢ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ عَنِ ٱلْمُكَنَىٰ ﴾، يعني: عن الإيمان (١). (ز)
٦٣٥٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: فرَدَّت القادة ـ وهم الكبراء ـ على الضعفاء ـ وهم الأتباع ـ: ﴿ قَالَ الَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُهُ لِللَّذِينَ ٱسْتَغْمِقُواْ أَغَنُ صَكَدَنَكُمْ عَنِ ٱلْمُكَنَىٰ يعنى: أنحنُ

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٣ ـ ٥٣٤. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦١ ـ ٧٦٢.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦١ ـ ٧٦٢.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٩٣٣ \_ ٩٣٤.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٢.

منعناكم عن الإيمان ﴿بَعْدَ إِذْ جَآءَكُمْ بَلْ كُنتُد تُجْرِمِينَ﴾(١). (ز)

٦٣٥٣٤ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا ﴾ يعنى: الكبراء والقادة فى الكفر ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتُشْمِقُولَ ﴾ يَعني: الأَتباع: ﴿ أَغَنُّ مَكَدْنَكُمُ ﴾ علَى الاستفهام ﴿ عَنِ ٱلْمُكَفَ ﴾ يعني: عن الإيمان ﴿ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمْ بَلَ كُتُد تُجْمِعِينَ ﴾ مشركين (٢٠). (ز)

# ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ ٱسْتَكَثِّرُوا بَلْ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ﴾

٦٣٥٣٥ \_ عن سعيد بن جبير - من طريق جعفر - في قوله: ﴿ لَمُ كُرُّ ٱلَّيْلِ وَأَلنَّهَارِكِم، قال: مَرُّ الليل والنهار (٣). (٢١٩/١٢)

٦٣٥٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو ـ: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ ٱسْتُشْمِقُواْ﴾ بنو آدم، ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا ﴾ الشياطين (١٠). (ز)

٦٣٥٣٧ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ لَمْ مَكِّرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ ﴾: أي: بل مكركم بالليل والنهار، أي: كذبكم وكفركم (٥). (ز)

٦٣٥٣٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿ بَلْ مَكَّرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ﴾، قال: بل مكركم بالليل والنهار(٦). (٢١٩/١٢)

٦٣٥٣٩ \_ قال إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿ بَلْ مَكْرُ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾، يقول: غرَّكم اختلاف الليل والنهار<sup>(۷)</sup>. (۲۱۸/۱۲)

 ١٣٥٤٠ ـ عن محمد بن السائب الكلبى، قال: ﴿بَلْ مَكْرُ النَّالِ وَالنَّهَارِ﴾ بل قولكم لنا بالليل والنهار<sup>(۸)</sup>. (ز)

٦٣٥٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: فرَدَّتِ الضعفاءُ على الكبراء، فقالوا: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكَثَّرُواْ بَلْ مَكْرُ ٱلَّذِيلِ وَٱلنَّهَارِ﴾ بل قولهم كذب بالليل والنهار<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۲۹۲. (١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٥٣٩/١٣، وابن جرير ٢٩٢/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٣. (٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٣٦٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (۸) علقه يحيى بن سلام ٧٦٣/٢. (٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٤.

٦٣٥٤٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ لَا مُّكُرُ ٱلِّيِّلِ وَٱلنَّهَارِ﴾، قال: بل مكركم بنا في الليل والنهار، يا أيها العظماء الرؤساء، حتى أزَلْتُمُونا عن عبادة الله(١١). (٢١٩/١٢)

٦٣٥٤٣ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿ إِلَّ مَكُرُ ٱلَّيِّلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ تَكْفُرُ مِاللَّهِ وَجَعَلَ لَهُ أَندَادًا ﴾، قال: أعمالكم بالليل والنهار. قال سفيان: وكل مكر في القرآن فهو عمل<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٣٥٤٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اَسْتُضْعِقُوا لِلَّذِينَ اَسْتَكَبُّواْ بَلَ مَكُرُ الَّيْل وَٱلنَّهَارِ﴾، أي: بل مكركم بالليل والنهار<sup>٣)</sup>. (ز)

## ﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا ۚ أَن نَّكُفُرَ بَاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُۥ أَندَادًا ﴾

٥٤٥٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَنَجْعَلُ لَهُ أَندَادًا ﴾: شركاء<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٦٣٥٤٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِذْ تَأْمُرُونَآ أَنْ تُكُفُرُ بَاللَّهِ ﴾ بتوحيد الله على، ﴿وَنَجْعَلَ لَهُ أَندَادًا ﴾ يعني: وتأمرونا أن نجعل له شريكًا (٥). (ز)

٦٣٥٤٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِذْ تَأْمُرُونَانَا أَنْ نَّكُفُرُ بِاللَّهِ وَنَجْعَلُ لَلَّهُ أَنْدَاذاً ﴾، يعني: أوثانهم عدَلوها بالله؛ فعبدوها دونه (٦). (ز)

## ﴿وَأَسَرُّوا ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوا ٱلْمَذَابُّ

٨٤ ٣٥٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ﴾ بينهم ﴿لَمَّا رَأُولُ ٱلْعَنَابُ ﴿ (٧) ﴿ (٢) ﴿ (ز)

٥٣٣٨ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣) في معنى: ﴿وَأَسَرُّوا ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا زَّاوُّا ٱلْعَلَابَ﴾ سوى قول قتادة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٩٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٧. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٩٢.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٣٤. (٦) تَفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٣. (۷) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۹۲.

٦٣٥٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ ﴾ في أنفسهم ﴿ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ ﴾ حين عاينوا العذاب في الآخرة(١). (ز)

٠٥٥٠٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ﴾ في أنفسهم يوم القيامة ﴿لَمَّا رَأَوًّا أَلْعَلَابُ **﴾**(٢). (ز)

# ﴿وَجَعَلْنَا ٱلأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ بَعْمَلُونَ ﴿

٦٣٥٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَحَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ ﴾ وذلك أنَّ الله عَلَى يأمر خزنة جهنم أن يجعلوا الأغلال في أعناق الذين كفروا بتوحيد الله عَلَىٰ، وقالت لهم الخزنة: ﴿ مَلْ يُجْزَئِنَ ﴾ في الآخرة ﴿ إِلَّا مَا كَانُواْ بَشَمَلُونَ ﴾ مِن الكفر في الدنيا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٣٥٥٢ ـ قال يعيى بن سلّام: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالَ فِنَ أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَنَدُواً هَلَ بُجَرَوْنَ إِلَا﴾ على الاستفهام ﴿ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: أنَّهُم لا يُجْزُون إلا ما كانوا يعملون (٤٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٥٥٣ ـ عن الحسن بن يحيى الخُشنى قال: ما في جهنم دارٌ، ولا مغارٌ، ولا غلٌّ، ولا قيد، ولا سلسلة إلا اسمُ صاحبهًا عليه مكتوب. =

٣٣٥٥٤ ـ فحُدِّث به أبو سليمان الداراني فبكى، ثم قال: فكيف به لو جُمِع هذا كله عليه، فجُعل القيد في رجليه، والغل في يديه، والسلسلة في عنقه، ثم أدخل الدار، وأدخل المغار؟! <sup>(٥)</sup>. (٢١٩/١٢)

==ونقل ابنُ عطية (١٨٩/٧) عن بعض الناس أن ﴿وَالْمَرُّوا ﴾ بمعنى: «أظهروا، وهي من الأضداد». ثم علَّق بقوله: «وهذا كلام مَن لم يعتبر المعنى، أمًّا نفس الندامة فلا تكون إلا مُسْتَسَرَّة ضرورة، وأما الظاهر عنها فغيرها، ولم يثبت قط في لغة أن ﴿أَسَرُّ من الأضداد﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۲۳٪. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٤ \_ ٥٣٥. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥٠٧/٦ ـ ٥٠٨ ـ.

# ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةِ مِن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ. كَفِيرُونَ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

77000 - عن أبي رَذِين - من طريق سفيان بن عاصم - قال: كان رجلان شريكين، خرج أحدهما إلى الساحل، وبقي الآخر، فلما بُعِث النبيُ 難 كتب إلى صاحبه يسأله: ما فعل؟ فكتب إليه أنَّه لم يتبعه أحدٌ مِن قريش إلا رذالة الناس ومساكينهم، فترك تجارته، ثم أتى صاحبه، فقال: دُلِني عليه. وكان يقرأ الكتب، فأتى النبيُ ﷺ، فقال: إلامَ تدعو؟ قال: ﴿إلى كذا وكذا ، قال: أشهد أنَّك رسول الله. قال: ﴿وما مِلْمُك بذلك؟». قال: إنَّه لم يُبعَث نبيُّ إلا اتبعه رذالة الناس ومساكينهم، فنزلت هذه الآيات. فأرسل إليه النبيُ ﷺ: الآية قد أنزل تصديق ما قلت، ﴿() ، (٢٠/٢٠)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٣٥٥٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا ﴾، قال: هم جبابرتهم، ورؤوسهم، وأشرافهم، وقادتهم في الشر(٢). (٢٢٠/١٢)

٦٣٥٩ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِى قَرْيَةٍ مِن نَلِيرٍ ﴾ من نبي يُنذرهم عذابَ الدنيا وعذابَ الآخرة ﴿ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّهَا ﴾ جبابرتها، والمترفون: أهل السعة والنعمة: ﴿ إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِد كَثِرُونَ ﴾ فاتبعهم على ذلك السفلة، فجحدوا كلهم (٥٠). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٥٠٨/٦ -.. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥. (٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۳۲۳.

## ﴿وَقَالُواْ غَنْ أَكْثَرُ أَمُولًا وَأَوْلَدُا وَمَا غَنْ بِمُعَذَّبِينَ ۞﴾

١٣٥٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالُوا ﴾ أيضًا لفقراء المسلمين: أهؤلاء خَيرٌ مِنًا، أم هم أولى بالله مِنَّا؟! ﴿ عَمَنُ أَشَكَرُ أَمُولًا وَأَوْلَدًا وَمَا خَنُ بِهُمَلَيْنَ﴾ (١) (ز)

وَمَا آَمُولُكُمْ وَلَا آَوَلَدُكُمْ بِالَّتِي تَمْرَبُكُمْ عِندًا رُلْفَتَهِ، قــالـــوا: ﴿ عَنْ آَصَكُمُ آَمُولُا وَوَلَا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

٦٣٥٦٢ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَقَالُواْ خَنْ أَكَثَرُ أَتَوَلَا وَأَوْلِنَدَا﴾ قالوا ذلك للأنبياء والمؤمنين، يُعَيِّرونهم بالفقر وبقِلَّة المال، ﴿وَمَا خَنْ يُمُعَلِّينَ﴾'''. (ز)

## ﴿ فَلْ إِنَّ رَبِّى يَبْسُلُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۹۰.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.

٣٥٦٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُلُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَنَكُهُ وَيَقْدِرُ﴾ أي: ويُقَتِّر عليه الرزق، فأما المؤمن فذلك نظرٌ مِن الله له، ﴿وَلَكِكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ يعني: جماعة المشركين لا يعلمون''. (ز)

# ﴿وَمَا أَمُواْكُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَيْ﴾

٣٥٦٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿عِندَا زُلْفَيٍّ﴾، قال: قُرْبَي (٢١/١٢)

٢٣٥٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَيَمَّا أَمُولَكُمُّ وَلَا آَرَلَنَدُكُمُّ بِالَّتِي ثُقُرَيُكُمُّ عِنْنَا زُلِقَتِ﴾، قال: لا تعتبروا الناس بكثرة المال والولد؛ وإنَّ الكافر يُعظى المال، ورُبَّما حَبَسَهُ عن المؤمن<sup>٣١)</sup>. (٢٢١/١٢)

٦٣٥٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا آَتُوَلَّكُو وَلَا أَوَلَدُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُو عِنْنَا زُلْفَيَهُ، يعنى: قُرْبَةُ <sup>(1)</sup>. (ز)

١٣٥٦٨ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم من طريق ابن وهب عني قوله: ﴿وَمَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

٦٣٥٦٩ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَمَا أَتَوْلُكُو وَلَا أَوْلَكُمُ يقوله للمشركين ﴿وَإِلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا أَلُونَكُم وَالزَلْفي: القرابة؛ لقولهم للأنبياء والمؤمنين: نحن أكثر أموالًا وأولادًا منكم (١٠). (ز)

تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۲۳ \_ ۷۲۶.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٥٩٦)، وأخرجه ابن جرير ٢٩٥/١٩ يـ ٢٩٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.
 (٥) أخرجه ابن جرير ١٩٥/١٩٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٧٦٤/٢.

#### ﴿ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾

۱۳۰۷ - قال عبدالله بن عباس: ﴿وَعَمِلَ مَلْلِحًا﴾، يريد: إيمانه وعمله يُقرِّبه مِنْلِءًا﴾، زز)

١٣٥٧١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَعَمِيلَ صَلْلِحًا ﴾ فإنَّ ذلك يُعرِّب إلى الله (٢٠). (ز) ١٣٥٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِلَّا مَنْ مَامَنَ ﴾ صدّق بالله، ﴿ وَعَمِلَ صَلْلِهَا ﴾ (وَعَمِلَ صَلْلِهَا ﴾ (وَعَمِلَ صَلْلِهَا ﴾ (ز)

٦٣٥٧٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا﴾، قال: لم تضرهم أموالهم ولا أولادهم في الدنيا؛ للمؤمنين. وقرأ: ﴿إِلَيْنِ أَحْسَنُوا المُشْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦]، فالحسنى: الجنة. والزيادة: ما أعطاهم الله في الدنيا؛ لم يحاسبهم به كما حاسب الآخرين (٤) (٢٥٧٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِلَّا ﴾ استثنى ﴿مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيمًا﴾ أي: ليس القربة عندنا إلا لِمَن آمن، ﴿وَعَمِلَ صَلِيمًا﴾ أي: ليس القربة عندنا إلا لِمَن آمن، ﴿وَعَمِلَ صَلِيمًا﴾ أي: (ز)

### ﴿ فَأُوْلَئِهَكَ لَمُمْ جَزَّاتُهُ ٱلضِّمْفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾

**٦٣٥٧٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عاصم بن حكيم ـ في قوله ﴿جُزَّةُ** ٱلْهِمۡفِ﴾، قال: تضعيف الحسنة<sup>(٢)</sup>. (٢٢/١٢)

[٣٤] نقل ابنُ جرير (٢٩٧/١٩) عن بعضهم أنَّ معنى قوله تعالى: ﴿وَمَنَا أَمْوَلُكُرُ وَلاَ أَوْلَكُمُ وَلاَ أَوْلَكُمُ عِنْدَا مُلْقِيَّمُ عِنْدَا زُلْقَى إِلَّا مِنَ مَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِحًا﴾: ﴿وَمَا أَمُوالَكُمْ وَلاَ أُولَادُكُم بِاللّٰتِي تَقْرِّبُكُم عَنْدَا زُلْفَى، إلا من آمن وعمل صالحًا، فإنه تُقرِّبُهم أموالهم وأولادهم ـ بطاعتهم الله في ذلك، وأدائهم فيه حقَّه إلى الله ـ زُلفَى، دون أهل الكفر بالله، وذكر قول ابن زيد، ثم وجَّه هذا المعنى بقوله: ﴿فَوَلَنَهُ عَلَى هذا التأويل نصبٌ بوقوع اتقرب عليه.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٦/ ٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٤. (د) أ

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/١٩.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٦٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

٦٣٥٧٦ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق أبي مودود \_ قال: إذا كان المؤمن غنيًا تقيًا آتاه الله أجرَه مرَّتينَ. وتلا هذه الآية: ﴿وَمَا أَتُولُكُونَ إلى قوله: ﴿فَأَلْلَكِكَ لَمُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّاللَّهُ اللَّا لَلَّا اللَّالّ

٩٣٥٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأُولَتِكَ لَمُمْ جَرَآةُ الْفِيفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾ مِن الخير؛ نجزي بالحسنة الواحدة عشرة فصاعدًا (٢). (ز)

#### ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُونَتِ عَامِنُونَ ۞

٠٣٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُمْ فِي ٱلْفُرُولَتِ﴾ غرف الجنة ﴿عَامِنُونَ﴾ مِن الموت (٥٠). (ز)

١٣٥٨١ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَمُمْمَ فِي ٱلْمُؤْتَتِ ﴾ يعني: غرف الجنة ﴿ عَامِئُونَ ﴾ من النار، وبن الموت، ومن الخروج منها، ومِن الأحزان، ومِن الأسقام (٢٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٥٨٢ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله 瓣: «إنَّ الله لا ينظر إلى صُوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم، (٧) . (٢٢١/١٢)

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ٢١٢/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٥/٥٣٥.

<sup>(</sup>۱) ששייבת משוען אי שייבאוט ויקיוס.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/١٩ - ٢٩٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٥. (٧) أخرجه مسلم ١٩٨٧/٤ (٢٥٦٤).

٦٣٥٨٣ ـ عن طاووس بن كيسان: أنَّه كان يقول: اللَّهُمَّ، ارزقني الإيمان والعمل، وجنبني المال والولد؛ فإنِّي سمعتُ فيما أوحيتَ: ﴿ وَمَا آ أَوَلَكُمُ وَلَا آوَلَنكُمُ بِالَّتِي الْمَالُ وَلَا أَوْلَدُكُمُ بِالَّتِي (٢١/١٣)

# ﴿وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَنِنَا مُعَاجِرِينَ أُولَتِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ۞﴾

٦٣٥٨٤ \_ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿وَاللَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي مَلِينَا مُعْجِزِينَ﴾: يَظُنُّون أَنَّهم يسبقونا حتى لا نقدر عليهم فتعذبهم (٢). (ز)

م٣٥٨٥ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿أُوْلَتَهِكَ فِى ٱلْعَذَابِ ثُحْمَبُرُونَ﴾: محضرون في العذاب<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٣٥٨٦ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿مُعَجِزِينَ﴾ يبطئون الناس عن آياتنا، أي: عن الإيمان بها ويجحدون بها، ﴿أُولَٰتِكَ فِي ٱلْمَذَابِ مُحْمَرُونَ﴾ مُدخَلون<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٥٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللَّذِينَ يَسَعَونَ فِي مَلَكِتِنَا مُعَجِزِينَ﴾ يقول: عملوا بالتكذيب بالقرآن، مُثبّطين عن الإيمان بالقرآن، ﴿أُولَتِكَ فِي الْعَدَابِ مُحْمَرُونَ﴾ النار(٥٠). (ز)

٦٣٥٨٨ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ﴾ يعملون (٦). (ز)

# ﴿ فَلُ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَلَّهُ

٦٣٥٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُلُ اَلِزُقَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ يُوسِّع الرِّزق على من يشاء ﴿ مِنْ عِبَادِمِ وَيَقْدِدُ لَهُ ﴾ ويُقتِّرُ (٧٠). (ز)

٠٩٣٥٠ ـ قـال يـحـيـى بـن سـلَّام: قـولـه \$: ﴿فَلَ إِنَّ رَقِى يَبْسُلُمُ ٱلزِّنْقَ لِمَن يَشَاَهُ مِنْ عِبَادِهِ رَيْقَدِرُ لَمُنْهُ وهِي مثل الأولى<sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ٧٦٥.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٥.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(٣) علقه يحيى بن سلام ٢/٥٦٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير يحيى بن سلام ٧٦٦/٢.

## ﴿وَمَاۤ أَنَفَقْتُم مِن ثَىٰءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُۥ وَهُوَ حَكِبُرُ ٱلزَّزِقِيرَ ۞﴾

1891 - عن علي بن أبي طالب، قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: إلنَّ لكل يوم نحسًا، فادفعوا نحسَ ذلك اليوم بالصدقة». ثم قال: اقرؤوا مواضع الخَلَف، فإني سمعت الله يقول: ﴿وَمَا أَنْفَتْدُ مِن ثَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَنْهَ ﴾ إذا لم تُسنفِقُوا كيف يُخْلف (۱). (۲۲/۹۲)

٦٣٥٩٢ - عن عمر بن الخطاب - من طريق يحيى بن عبدالرحمن، عن أبيه -: أنَّه قال لصهيب: إنَّك رجلٌ لا تُمْسِكُ شيئًا! قال: إنِّي سمعتُ الله قال يقول: ﴿وَمَا النَّقَاتُم بَن نَتْ فَهُ مُؤْلِكُ أَنْ وَهُو كَارَّدُ الزَّرْقِابَ ﴾ ((ز)

٦٣٠٩٣ ـ عن أبي أمامة، قال: إنَّكم تُؤَوَّلون هذه الآية على غير تأويلها: ﴿وَمَا الْفَقْتُم يَن شَيْو نَهُو يُغْلِفُهُ ﴾. وسمِعتُ رسولَ الله ﷺ يقول ـ وإلا فضمَّتا ـ: «إيَّاكم والسرف في المال والنفقة، وعليكم بالاقتصاد، فما افتقر قومٌ قطُّ اقتصدوا، (\*). (ز)

٩٣٥**٩٥** ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق المنهال بن عمرو ـ في قوله: ﴿وَمَاۤ أَنْفَقْتُهُ تِن ثَوْتِهِ فَهُوۡ ﷺ مِنْلِفُــ ۗ هُۥ قال: في غير إسراف، ولا تقتير<sup>(ه)[[[۲]</sup>. (۲۲۳/۱۲)

اله يذكر ابن جرير (٢٩٩/١٩) في معنى: ﴿وَمَا أَنفَقْتُهُ مِن نَتْيَهِ فَهُو يُمُولُكُمْ ﴿ سوى قول سعيد بن جبير، من طريق المنهال بن عمرو.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

قال الألباني في الضعيفة ١٤/ ٤٣٦ (٦٦٩٩): «منكر».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الثعلبي ٨/ ٩٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي ٩٢/٨، من طريق عمرو بن الحصين، قال: حدثنا ابن [علائة] وهو محمد، عن
الأوزاعي، عن ابن أبي موسى، عن أبي أمامة به. وأورده الديلمي في الفردوس ٣٨٧/١ (١٥٦٠).

إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه عمرو بن الحصين العُقيلي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٥٠١٢): امتروك؛.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٤٤٣)، والبيهقي في شعب الإيمان (٦٥٥٠، ٦٥٥١). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٤)، ويحيى بن سلام ٧٦٦/٢، واين أبي شيبة ٩/٩٥، وابن جرير ٢٩٨/١٩ - ٢٩٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٩٣٥٩٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يونس ـ قال: إذا كان لأحدكم شيءً فليقتصد، ولا يتتأوَّل هذه الآية: ﴿وَيَمَا أَنْفَتْتُم بَنِ ثَيْءٍ فَهُو يُثُونُهُ مُهُو يُثُونُهُ ﴾ فإنَّ الرَّزْق مقسومٌ. يقول: لعلَّ (٢٢٤/١٧)

١٣٠٩٧ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَمَاۤ أَنْفَقْتُر مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُمُّلِثُهُۥ قال: ما كان من خَلَفٍ فهو منه، وزَبَّما أنفق الإنسان ماله كله في الخير، ولم يُخلَف حتى يموت. ومثلها: ﴿وَمَا ين كَانَتُم فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهُا﴾ [هود: ٦]، يقول: ما أتاها من رزق فمنه، وربما لم يرزقها حتى تموت (١). (٢٢٤/١٧)

٦٣٥٩٨ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم، أنَّه سُئِل عن قوله: ﴿وَمَا آنَفَتْم مِن ثَنَيْمٍ فَهُوَ يُثْلِثُكُمُ النفقة في سبيل الله؟ قال: لا، ولكن نفقة الرجل على نفسه، وأهله؛ فالله يُثْلِف (٣٠). (٢٢٣/١٢)

1٣٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَمَآ أَنَفَقْتُم مِن شَيْءٍ﴾ أي: في طاعة الله ﴿فَهُوَ يُمُّلِكُنُّهُ يعني: في الآخرة =

١٣٦٠٠ ـ قال يحيى بن سلّام: أي: أن يُخلَفوا خيرًا في الآخرة، ويُعوّضكم من الجنة (ز)

١٣٦٠١ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَمَا ٓ أَنَفَتْدُ مِن ثَنْهِ فَهُو يُمُلِكُمُ مُا تَصْدَقَتُم من صدقة وأنفقتم في الخير من نفقة فهو يخلفه على المنفق؛ إما أن يعجله في الدنيا، وإما أن يتجله في الآخرة (٥).

٦٣٦٠٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا أَنفَتْتُم مِن ثَمْيَو فَهُو بِمُثْلِثُهُ ﴾ يقول الله ﷺ: أخلفه لكم وأعطيكموه، ﴿وَهُو كَبْتُرُ ٱلزَّرْقِينِ﴾. مثل قوله ﷺ: ﴿وَأَلْفِقُوا مِمَّا جَمَلَكُمْ مُشْتَنْفِينَ نِيرٌ ﴾ الحديد: ٧] (١). (ز)

٣٣٠٠٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فَهُو يُمُلِقُكُم ۚ وَهُوَ حَكِيرُ ٱلزَّوْقِيٰ﴾ ليس يعني: أنَّه إذا أنفق شيئًا أخلف له مثله، ولكن يقول: الخلف كله مِن الله؛ أكْثَر مِمَّا أنفق أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه سفيان الثوري في تفسيره (٢٤٤)، ويحيى بن سلام ٢٧٦/٢ من طريق ابن سعد بنحوه. وعزاه السيوطي إلى الفريايي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزَّاه السيوطيُّ إلى ابن المنذر. (٤) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٦.

 <sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ٩١، وتفسير البغوي ٦/ ٤٠٢.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٥ \_ ٥٣٦.

المالية المالية

أَقَلَّ، ليس يخلف النفقة ويرزق العباد إلا الله(١١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٦٠٥ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله قلة قال: (ما مِن يوم يُصبِح العبادُ فيه إلا ملكان ينزلان، فيقول الخر: اللَّهُمَّ، أَعْطِ مُنفِقًا خَلَفًا. ويقولُ الآخر: اللَّهُمَّ، أَعْطِ مُنفِقًا خَلَفًا. ويقولُ الآخر: اللَّهُمَّ، أَعْطِ مُنفِقًا خَلَفًا.

٦٣٦٠٧ ـ عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: «كلَّ معروفِ صدقةٌ، وما أنفق المرة على نفسه وأهله كُتِب له به صدقة، وكل نفقة أنفسه وأهله كُتِب له به صدقة، وكل نفقة أنفقها مؤمنٌ فعلى الله حَلفها ضامن، إلا نفقة في معصية أو بنيان، قيل لابن المنكدر: وما أراد بدما وقى به المرة عِرْضَه كُتب له به صدقة،؟ قال: ما أعطى الشاعر، وذا اللسان المُتَعَى (٥٠). (٢٢٤/١٢)

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ٧٦٦/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم، وأبو يعلى ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/٥٢٣ ـ.

قال ابن كثير (٢٩٣/١١ ـ ٢٩٤) هذا الحديث من رواية أبي يعلى بسنده عن روح بن حاتم، عن هشيم، عن الكوثر بن حكيم، عن مكحول، عن حذيفة مرفوعًا، ثم علَّق قائلًا: •هذا حديث غريب من هذا الوجه، وفي إسناده ضعف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٢/ ١١٥ (١٤٤٢)، ومسلم ٢/ ٧٠٠ (١٠١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٧/ ٦٢ (٥٣٥٢)، ومسلم ٢/ ٦٩٠ (٩٩٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ١٦١/٢٢ (١٤٨٧٧) بنحوه، والحاكم ٧/٧ه (٣٣١١)، والبيهقي في شعب الإيمان(١٠٧١٢)، والتعلي (٩٢/٨.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح» ولم يخرجاه، وشاهده ليس من شرط هذا الكتاب». وتعقّبه الذهبي في التاخيص بقوله: «عبدالحميد ضغفوه». وقال الهيشي في المجمع ١٣٦/٣ (٤٧٥٣): «رواه بطوله أبو يعلي، واختصره الإمام أحمد كما تقدم، وفي إسناد أحمد: المنكدر بن محمد بن المنكدر، وتقه أحمد وغيره، وضعفه النسائي وغيره، وفي إسناد أبي يعلى مسور بن الصّلت، وهو ضعيف». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٤/١٨٤ (٣٣٨): «هذا إسناد ضعيف؛ لضعف مسور بن الصلت». وقال المناوي في فيض القدير مح/٣ (٣٣٨): «وقال في الميزان: غريب جِدًا». وقال الألباني في الضعيفة ٢٠١/٣ (٨٩٨): «ضعيف =

# ﴿ رَبِّومَ يَتَشْرُهُمْ جَيِمًا ثُمَّ يَقُولُ الْمَلَتَهِكَةِ أَهَنُّولَآ ۚ إِنَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞

١٣٦٠٨ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿مُمَّ يُمُولُ لِلْمَلَتِكِكَةِ أَهْتُؤَلَآهِ
 إِيَّالُا كَانُوا يَعْبُدُونَ﴾ قال: استفهام، كقوله لعيسى: ﴿مَأْنَتَ قُلْتَ النَّاسِ﴾ [المائدة: ١٦٦](١٠). (٢٢٧/١٢)

٣٦٠٠٩ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ أَهَوْلَآ إِيَّاكُرُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾، يعني: يطيعون في الشَّرُك (١٠). (ز)

1771 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَبَوْمَ يَشُرُهُمْ جَيعًا ﴾ يعني: الملائكة ومَن عبدها، يعني: يجمعهم جميعًا في الآخرة، ﴿ مُ يَمُولُ لِللَّهِ كُمُ أَمُولُا إِللَّهُ مُثَالًا إِلَيَّاكُمُ صَافَأً يَسَبُدُونَ ﴾ يعني: عن أمركم عبدوكم. فتَزَعَب الملائكة ربها فَقَلْ عن الشّرك "). (ز)

٦٣٦١٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَوَيْمَ يَشُرُهُمْ جَيِعَا﴾ يعني: المشركين وما عبدوا، ﴿مُمَّا يَقُولُ الْمِلْتَكِمَةِ أَهْوَلَامٌ إِيَّاكُمْ كَافُولُ الْمِلْتُكَةَ وَمَن الملائكة ومَن عبدها، فيقول للملائكة: ﴿أَهَوْلَكُمْ إِيَّاكُمْ كَافُواْ يَعْبَدُونَ﴾؟! على الاستفهام، وهو أعلمُ بذلك منهم (٤). (ز)

# ﴿فَالْوَا سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِيم تُؤْمِنُونَ ۞﴾

٦٣٦١٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق عاصم بن حكيم \_ في قوله: ﴿ بَلْ كَانُواْ
 يَتَبُدُونَ ٱلْجِنَّا﴾، قال: الشياطين<sup>(٥)</sup>. (٢٢٧/١٢)

٦٣٦١٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ فَالْوَاْ شَبْحَنَكَ أَنَتَ وَلِثُنَا مِن دُونِهِمٌ بَلَ كَانُواْ يَعَبُدُونَ ٱلْجِنَّ﴾، يعني: يُطيعون الشياطين في عبادتهم إيَّانا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٣٦١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: فنَزَّهت الملائكةُ ربَّها على عن الشرك، فـ وَقَالُواْ

<sup>= ...</sup> لكن الجملتان الأوليان من الحديث صحيحتان؛ لأنَّ لهما شواهد كثيرة في الصحيحين وغيرهما».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩٩/١٩ ـ ٣٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/۷۲۷.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۳٦/۳٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٧٦٧/٢.(٥) أخرجه يحيى بن سلام ٧٦٧/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٢/٧٦٧.

سُبَحْنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمٌ ﴾ ونحن منهم براء، وما أمرناهم بعبادتنا، ﴿بَلَ كَاثُواْ يَعْبَدُونَ الْجِنَّى﴾ بل أطاعوا الشيطان في عبادتهم، و﴿أَكَثَرُهُمْ بِهِم تُؤْمِنُونَ﴾ مُصَدِّقين بالشيطان''. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

جبير يسأله عن هذه المسائل، فأجابه فيها \_ وذكر منها العبادة، فقال: \_ والعبادة هي جبير يسأله عن هذه المسائل، فأجابه فيها \_ وذكر منها العبادة، فقال: \_ والعبادة هي الطاعة، وذلك أنّه مَن أطاع الله فيما أمره به وفيما نهاه عنه فقد أتمَّ عبادة الله، ومَن أطاع الشيطان في دينه وعمله فقد عبدالشيطان، ألم تر أنَّ الله قال للذين فرَّطوا: وإنما كانت عبادتهم الشيطان أنهم أطاعوه في دينهم، فمنهم مَن أمرهم فاتخذوا أوثانًا أو شمسًا أو قمرًا أو بشرًا أو ملكًا يسجدون له من دون الله، ولم يظهر الشيطان الأحد منهم فيتتعبّد له، أو بشرًا أو ملكًا يسجدون له من دون الله، ولم يظهر الشيطان الأحد منهم فيتتعبّد له، القيامة في النار قال لهم الشيطان: ﴿إِنْ كَمْنُ مِنْ الله علما المثيلة في النار قال لهم الشيطان: ﴿إِنْ كَمْنُ مِنَّا أَنْتُرَ لَهَا وَرُدُونَ ﴾ القيامة في النار قال لهم الشيطان: ﴿إِنْ كَمْنُ مُهَنِّدُ أَنْتُر لَهَا وَرُدُونَ ﴾ القيامة في النار قال لهم الشيطان: ﴿إِنْ كَمْنُ مُهَنِّدُ أَنْتُر لَهَا وَرُدُونَ ﴾ الشياء: ١٩٩، فعبد عيسى والملائكة مِن دون الله، فلم يجعلهم الله في النار، فلس للشمس والقمر ذنبٌ، وذلك يصير إلى طاعة الشيطان، فيجعلهم معهم، فذلك قوله للشمس والقمر ذنبٌ، وذلك يصير إلى طاعة الشيطان، فيجعلهم معهم، فذلك قوله حين تقربوا منهم: وقالت الملائكة حين سأله أنه: ﴿أَمْوَلَوْ إِيَّامُ وَعَوْلُو المَنْ اللهم الله: ﴿أَمْوَلُو إِيَامُو عَنَامُ المَنْ المُعْلَقُولُهُ إِيَّامُ حَنَا المَنْ الله عنه الله عنه الله والمات الملائكة حين سأله هم الله: ﴿أَمْوَلُولُهُ إِيَّامُ حَنَامُ المَنْ الله عَلَمُ الله عَنْ الله عَنْ الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه المؤالة المؤالة المؤلكة عن سأله الله عنه المؤلكة المؤلكة عن سألوأ يتبدّون في المؤلكة عن سأله الله الله المؤلكة عن سأله عنه المؤلكة المؤلكة المؤلكة المؤلكة المؤلكة المؤلكة المؤلكة عن سألوأ المؤلكة المؤلكة عن سألوأ المؤلكة المؤلكة

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٦.

سُبْحَنَكَ أَتَ وَلِثَنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَاثُواْ يَسْبُدُونَ الْهِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُّوْسُونَهِ. قال: أفالا ترى إلى عبادتهم الجن! إنما هي أنهم أطاعوه في عبادة غير الله، فيصير العبادة إلى أنها طاعة(١). (ز)

## ﴿فَالَيْرَمُ لَا يَسْكُ بِنَصْكُمْ لِيَسْضِ نَفْمًا وَلَا صَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوفُواْ عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُشُد بِهَا تُكْذِيْوَنَ ﴿﴾

٦٣٦١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَالْيَمْ﴾ في الآخرة ﴿لَا يَسْلِكُ بَسْشُكُمْ لِيَسْنِ نَفْمًا وَلَا ضَرَّا﴾ لا تقدر الملائكة على أن تسوق إلى من عبدها نفقًا، ولا تقدر على أن تدفع عنهم سوءًا، ﴿وَيَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلُوا﴾ يأمر الله الخَزْنَة أن تقول للمشركين مِن أهل مكة: ﴿دُولُوا عَنَابُ الَّذِي كُنُتُم بِيَا كُنْلِثُونَ﴾ (``). (ز)

 ١٣٦١٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَالْكُورَ ﴾ يعني: يوم القيامة ﴿ لا يَمَلِكُ بَسَشُكُم لِيَشِي نَعْما وَلا مَثَلُ ﴾ الشياطين والكفار، ﴿ وَنَقُلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أشركوا ﴿ وَنُوقُواْ عَلَابَ النَّالِ اللَّي كُتُم بِها كُلْنِفِنَ ﴾ وهم جميعًا قُرَناء في النار: الشياطين ومَن أضلوا، يلعن بعضُهم بعضًا، ويبرأ بعضهم من بعض (٣٠). (ز)

﴿ وَلِذَا نُشَلَ طَيْمِهُمْ ءَايَثُنَا يَنِنْتُ قَالُواْ مَا هَدَآ إِلَّا رَجُلُّ بُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَنَا كَانَ يَبَنُدُ ءَايَاؤُكُمْمُ وَقَالُواْ مَا هَدَآ إِلَّا إِنِثَكُ ثُمْفَتُكُ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِي لَنَا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَكُ أَنِيعَ شَبِينٌ ﴿ ﴾

١٣٦١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَا نَتْلَ عَلَيْمٍ مَايْتَنَا﴾ وإذا قُرِئ عليهم القرآن ﴿ وَيَنْنَا﴾ وإذا قُرئ عليهم القرآن ﴿ يَنْنَا﴾ يعنون: النبي ﷺ ﴿ وَيُدِدُ أَن يَمُدُّكُ ﴾ يعنون: النبي ﷺ ﴿ وَيُدِدُ أَن يُمُدِّكُ ﴾ انتراه محمد ﷺ مِن أهل مكة ﴿ اللهِ يَنَا عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى ال

٦٣٦٠ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَإِنَا تُتَلَّ مَلَتِهِمْ مَايَاتُنَا بَيِّسَنِّ القرآن ﴿قَالُواْ مَا

<sup>(</sup>١) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٣٤٦/١ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٦. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٦ ـ ٥٣٧.

هَٰذَاَ ﴾ يعنون: محمدًا ﷺ ﴿إِلَّا رَجُلٌ بُرِيدُ أَن يَشُلُّذُ عَنَا كَانَ يَسَٰدُ مَابَأَؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَٰذَآ ﴾ أي: القرآن ﴿إِلَّا إِنْكُ ﴾ كذب ﴿مُقْتَقَى ﴾ افتراه محمد، ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِ ﴾ للقرآن ﴿لَنَا جَآمَهُمْ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا سِخْرٌ شَيِرٌ ﴾ (()

# ﴿ وَمَا ءَانْيَنَكُمْ مِن كُنُتُ مِنْدُرُسُونَهَا ۗ وَمَا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَدِيرٍ ۞

 ٦٣٦٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَمَا مَالْيَنَائُم مِن كُتُنِ يَدْرُسُونَهَا ﴾ أي: يقرؤونها، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْمِ مَلْكَ مِن نَذِيرٍ ﴾ قال: ما أنزل الله على العرب كتابًا قبل القرآن، وما بعث إليهم نبيًّا قبل محمد ﷺ<sup>(۲)</sup> (۲۲۸/۱۷)

الم يكن عندهم كتاب يدرسونه، في قوله: ﴿وَمَا ٓ مَالَيْنَهُم ۚ مِن كُتُبِ يَدَّوُمُومَهُمُ ۗ هُو لَذَا لَهُ عِلْ لم يكن عندهم كتاب يدرسونه، فيعلمون أنَّ ما جنتَ به حقَّ أم باطل (٢٠٠/١٢) ١٩٦٣ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا ٓ مَالِيَنَهُم ﴾ يعني: وما أعطيناهم ﴿مَن كُتُنُ يَدْرُسُومَهُم ۗ يعني: يقرؤونها بأنَّ مع الله شريكا، نظيرها في الزخرف: ﴿أَمْ مَالَيْنَهُم ﴾ كَتَنَبُهُ ... الآية (٤)، ونظيرها في الملائكة (٥)، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا إِلْهِم ﴾ يعني: أهل مكة ﴿فَلْكَ مِن نَبْرِي يا محمد، مِن رسول، لم ينزل كتاب، ولا رسول قبل محمد ﷺ إلى العرب (١). (ز)

٢٣٦٢٤ ـ عَنْ عَبْدُ الْمَلْكُ بِنْ جَرِيجٍ: ﴿وَمَاّ أَرْسَلْنَاۚ إِلَيْمٍ ۚ قَلْكَ مِنْ نَّذِيرِ﴾ وقال: ﴿وَلِن مِّنْ أَنَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهًا فَلِيرٌ﴾ [فاطر: ٢٤] ولا ينقض هذا هذا، ولكن كلمًّا ذهب نبيٌّ فمَنْ بعده في نَذَارته حتى يخرج النِبي الآخر'''. (٢٢٨/١٢)

١٣٦٧ - قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَمَا مَانَيْنَهُم بَن كُنْبِ يَدْرُسُونَهُم فِي يَقروُونها بما هم عليه مِن الشرك، ﴿ وَمَا أَنْسَلْنَا إلَيْهِم فَلَكَ مِن نَذِيرِ ﴾، كقوله: ﴿ لِشَنْذِرَ قَوْماً مَّا أَنْسُهُم مِّن نَذِيرٍ ﴾، كقوله: ﴿ لِشَنْذِرَ قَوْماً مَّا أَنْسُهُم مِّن نَذِيرٍ مِن فَيْكِ ﴾ [القصص: ٢١، السجدة: ٣] من أنفسهم، يعني: قريشًا. وقال الحسن: وكان موسى عليهم حُجَّة (٨). (ز)

انفسیر یحیی بن سلام ۷٦۸/۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠١/١٩ ـ ٣٠٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تتمة الآية: ﴿ أَمُّ مَالَيْنَامٌ كِتَنَا مِن قَبْلِهِ. فَهُم بِهِ. مُسْتَشِكُمْنِ ۗ [الزخرف: ٢١].

 <sup>(</sup>٥) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ مَانِيَّكُمْم كِنَدُمُ مَنْ مَنِيَّتُ وَمَثْلُم وَاطر: ٤٠].
 (١) تفسير مقائل بن سليمان ٣/ ٥٣٧.

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷٦۸.

# ﴿وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِشَارَ مَا ءَانْيَنَهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِ ۚ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ ﴾

٦٣٦٢٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿وَمَا لِلنَّوْا مِمْشَارَ مَا النَّائِهُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللّ

٦٣٦٧٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ في قوله: ﴿وَهَا بَلَفُوا مِشْكَارٌ مَا عَالَيْنَافُهُمْ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَ

٦٣٦٢٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الحسن بن دينار ـ قال: ﴿وَمَا لِلنَّهُ مِلْ مِشْلَارَ مَا اللَّهُ عَلَى مِشْلَارً مَا أَمِرُوا به (٣). (ز)

٦٣٦٢٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ وَكَذَّبُ ٱلَّذِينَ مِن فَلِهِمْ ﴾ قال: يخبركم أنه أنك كذَّب الذين مِن قبل هؤلاء، ﴿ وَمَا بَلَثُوا مِمْتَكَارَ مَا ءَالْيَنَهُمْ ﴾ قال: يخبركم أنه أعطى القوم ما لم يعطكم مِن القوة وغير ذلك، ﴿ وَكَيْنَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ يقول: فقد أهلك الله أولئك وهم أقوى وأجملُدُنَّ. (٢٢٩/١٢)

وَمُلِّقُ ابنُّ كَثْيِر (١٩٥/ ٢٩٥) عليها بقوله: «كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّتُهُمْ فِيمَا إِنْ تَكَنَّكُمْ فِيهِ وَيَمَلَنَا لَهُمْ سَمَّنَا وَأَشِنَرُا وَأَفِيدَهُ فَمَا أَغَنَى عَنَهُمْ سَمُهُمْ وَلَا أَشَنَرُهُمْ وَلَا أَفِوَتُهُمْ مِن شَنَهِ إِذَ كَافُواْ يَجْسَلُونَ وَلِنَكِ اللّهِ وَعَالَى بِهِم مَا كَافُواْ بِهِهِ يَسْتَهْرُهُونَ ﴾ [الأحفات: ٢٦]، ﴿ أَلْفَامْ بَدِيمُوا فِي الأَرْضِ فَيَظُرُواْ كَيْنَ كَانَ عَنِقِبُهُ الَّذِينَ مِن قَلِهِمْ كَافُواْ أَكْثَرُ مِبْهُمْ وَلَقَدْ فُرْتُهُ وما دفع ذلك عنهم عذاب الله ولا ردَّه، بل دمَّر الله عليهم لما كذَّبوا رسله».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠/ ٣٠٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۳/۱۹.(۳) أخرجه يحيى بن سلام ۲۷۹۹.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ۱۳۲/۲ بنحوه، وابن جرير ٣٠٣/١٩ من طريق سعيد مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

فاحذروا \_ يا أهل مكة \_ مثلَ عذابِ الأُمَم الخالية(١٠). (ز)

١٣٦٣١ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَكُذَّبَ اَلَّذِنَ مِن قَلِهِمْ قَال: القرون الأولى، ﴿وَمَا بَلَغُولُ أَي: الذين كَذَّبُوا محمدًا ﷺ ﴿مِمْشَارَ مَا ءَالْيَنْهُمْ ﴾ مِن القُرّة والأجال، والدنيا والأموال'''. (٢٢٨/١٣)

٦٣٦٣٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَمَا لِمُشْارَ مَا مَالْلِمَهُمْ ﴾ بَلْقُوا مِعْشَارَ مَا مَالِلَمْهُمْ ﴾ قال: ما بلغ هؤلاء ـ أمة محمد ﷺ ـ ﴿مِمْشَارَ مَا مَالْلِمَهُمْ ﴾ يعني: الذين من قبلهم، وما أعطيناهم مِن الدنيا، وبسطنا عليهم، ﴿وَكُلَّبُوا رُمُنِيٍّ مُثْلِيًّ لَمُثِيًّ لَمُنْ لَا كَانَ نَكِيرٍ ﴾ (ز)

٦٣٦٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَكُنَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَلِهِمْ ﴾ من قبل قومك يا محمد، يعني: مَن أهلك من الأمم السالفة، ﴿وَمَا بَلَغُولُ ﴾ أي: وما بلغ هؤلاء ﴿مِمْسَارَ ﴾ أي: عُشْرَ ﴿مَا اللّهَ مَن اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَني: الأمم السالفة، وقال في آية أخرى: ﴿كَالَّذِينَ مِن مَنْ اللّهُ اللّهُ مُؤَّةُ وَأَكْثَرُ أَمْوَلًا وَأَوْلَنَدًا ﴾ [الــــربة: ١٩]، ﴿كَالَّذِينَ مِن المَلْمُ مُؤَّةً وَأَكْثَرُ أَمْوَلًا وَأَوْلَنَدًا ﴾ [الــــربة: ١٩]، ﴿كَالَيْكُ وَمُرْكُ وَلَوْلَنَا ﴾ [السنفهام، أي: كان شديدًا، يُحدِّه أن ينزل بهم مثل ما نزل بهم (١٤٢٠٪). (ز)

#### ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً ﴾

٩٣٦٣٤ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِلْكُمْ بِرُحِدَةٌ ﴾ . قال: بطاعة الله (٥٠) (٢٢٩/١٢)

المَّتَكَا ذَكَرُ ابنُ عطية (١٩٣/٧) ثلاثة أقوال في معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا بَلَمُواْ مِمْمَارُ وَالَّامِهُمُ عَلَى الأمم مَّا عَلَيْتُهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ على وريش، وفي ﴿اللّهَانِينَهُمْ على الأمم اللهِ والثاني: والثاني: والثاني: واللهان والنور الذي جنتهم به. بعكس القول الأول، ووجَّهه بقوله: ﴿والمعنى: من الآيات والبيان والنور الذي جنتهم به. والثالث: أن يعود الضميران على الأمم المتقدمة، ووجَّهه بقوله: ﴿والمعنى: من شُكْرٍ النّهَامَةُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالل

 <sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٧.
 (۲) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/٣٠٩. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٦٨ \_ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٥٦)، وأخرجه الفريابي ـ كما في تغليق التعليق ٢٨٩/٤، وفتح الباري ٥٣٧/٨ ـ، ــ

٦٣٦٣٥ ـ عن مجاهد بن جبر، ﴿ أَعِلْكُمْ بِرَحِدَةٌ ﴾، قال: بلا إله إلا الله (١١٠). (٢٢٩/١٢)
٦٣٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِلْكُمْ بِوَحِدَةٌ ﴾ يقول: بواحدة، ﴿ أَن تَقُومُواْ لِيَّو مَنْنَى وَقُرَدَىٰ ﴾ فهذه واحدة وَعَظَهُم بها (٢٠). (ز)
٢٣٦٧٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿ قُلْ إِنِّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٌ ﴾، قال: بلا إله إلا الله (٢٠). (٢٩/١٢)

٦٣٦٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ﴾ لكُفًار مكة: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم بِرُحِـدُةٌ﴾ بكلمة واحدة؛ كلمة الإخلاص<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٣٦٣٩ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج، في قوله: ﴿قُلُ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُم مِرَحِـدَةٍ﴾، قال: لا إله إلا الله(°). (٢٢٠/١٢)

١٣٦٤٠ ـ قال يحيى بن سلام: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٌ ﴾ بلا إله إلا الله، يقوله للمشركين (٦).

## ﴿ أَن تَقُومُوا بِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُكِرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكُّرُواْ ﴾

۱۳۹٤۱ عن أبي أمّامة، أنَّ النبي ﷺ كان يقول: «أعطيت ثلاثًا لم يُعطهن من قبلي ولا فخر: أُحِلَّت لي الغنائم ولم تحل لمن كان قبلي، كانوا يجمعون غنائمهم فيحرقونها، وبُمثت إلى قومه، وجُعلت لي الأرض مسجدًا وبُمثت إلى قومه، وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا؛ أتَيَمَّمُ بالصعيد، وأُصَلِّي فيها حيث أدركتني الصلاة، قال الله تعالى: ﴿أَن تَقُرُمُواْ يَقُومُواْ اللهِ تعالى: ﴿أَن تَقُرُمُواْ اللهِ تعالى: ﴿أَن تَقُرُمُواْ اللهِ تعالى: ﴿الرَّعْبِ مسيرةً شهرٍ بين يَدَيًّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

اَنَّذَى ابن كثير (٢٩٦/١١) هذا الحديث من رواية ابن أبي حاتم بسنده عن أبيه، عن هشام بن عمار، عن صلفة بن خالد، عن عثمان بن أبي العاتكة، عن علي بن يزيد، عن القاسم، عن أبي أمامة مرفوعًا، ثم استلمك بأنه: •حديث ضعيف الإسناد، وتفسير الآية بالقيام في الصلاة في جماعة وفرادئ؛ بعيد، ولعله مقحم في الحديث مِن بعض الرواة؛ ==

<sup>=</sup> وابن جرير ١٩/ ٣٠٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد. (٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٢.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٧٣٥ \_ ٥٣٨.
 (٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير ٦/٥٢٥ ـ ٥٢٦.

٦٣٦٤٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَى وَفُرُدَىٰ ﴾ ، قال: واحد واثنين (١٠) . (٢٢٩/١٧)

7778 - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ قُلُ إِنَّمَا ٓ أَعْلَكُمْ بِوَحِدَةً $أَن تَقُومُواْ بِنَو مَثْنَى وَفُرَدَىٰ﴾، قال: هذه الواحدة التي وعظتُكم بها؛ أن تقوموا لله رجلًا ورجلين (<math>^{(\gamma)}$ . (ز)

٦٣٦٤٤ \_ عن محمد بن كعب القرظي، في قوله: ﴿ فَلَ إِنَّمَا آَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ لِيَمَ مَنْنَ وَقُرُورَا فِي مَنْنَ وَقُرُورَكَ ﴾. قال: يقوم الرجل مع الرجل أو وحده، فيتفكر ﴿ مَا بِصَاحِبِكُم تِن عِبَهِ ﴿ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَ

ما عقاتل بن سليمان: ﴿أَن تَقُونُواْ بِنَهِ الحق ﴿مَثْنَىٰ وَفُرْدَىٰ ثُمَّ نَنْفَكُرُواْ
 ألا يتفكر الرجل وحده ومع صاحبه (:). (ز)

٦٣٦٤٦ ـ عن عبد الملك ابن جُريْج، في قوله: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِيَّهِ ﴾، قال: ليس بالقيام على الأرجل، كقوله: ﴿ كَالَّهُ وَلَوْ يَوْ يَعْ إِلْقِسَطِ ﴾ [الساء: ٢٥٠] (١٠) (٢٠٠/٢٠)

**٦٣٦٤٧ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿أَنْ تَقُومُواْ يَقُو مَثْنَىٰ وَفُرْدَىٰ﴾ أن تقوموا لله واحدًا واحدًا، واثنين اثنين<sup>(17)</sup>. (ز)** 

# ﴿مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةً إِنْ هُوَ اِلَّا نَدِيْرٌ لَكُمْ بَيْنَ بَدَىٰ عَذَابٍ شَدِيدٍ ۞﴾

٣٦٦٤٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِئَةًۗ﴾، يقول: إنَّه ليس بمجنون(٧٠). (٢٢٠/١١)

٦٣٦٤٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿مَا بِصَاهِبِكُمْ مِن جِنَّةٍ﴾، قال:

== فإنَّ أصله ثابت في الصحاح وغيرها».

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (٥٥٦)، وأخرجه الفريابي - كما في تغليق التعليق ٢٨٩/٤، وفتح الباري ٥٣٧/٨ -، وابن جرير ٢٨٩/٤، وأخرجه يحيى بن سلام ٧٦٩/٢ من طريق ابن مجاهد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حبيه، وابن أي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۱، ۳۰٤/۹ وكذلك يحيى بن سلام ۲۷۹/۲ بنحوه.
 (۳) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أي حاتم.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ۵۳۷ ـ ۵۳۸.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٩.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه أبن جرير ٢٠٥/١٩، وكذلك يحيى بن سلام ٧٦٩/٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وابن أبي حاتم.

محمد ﷺ. (۲۲۹/۱۲)

- ٦٣٦٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَنْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اَنْفَكُّرُواْ مَا يِصَاهِكُمْ مِن جِنَّهُۗ الله يَعْدَ الله وحده ومع صاحبه، فيعلم ويتفكر في خلق السموات والأرض وما بينهما أنَّ الله عَلى خلق هذه الأشياء وحده، وأنَّ محمدًا لَصادق، وما به جنون، ﴿ إِنَّ هُوَ ﴾ يعني: النبي عَلَى ﴿ اللهِ نَذِيرٌ لَكُمُ ﴾ مبين، يعني: بيننا ﴿ بَيْنَ مَنَابٍ شَدِيلٍ ﴾ في الآخرة (٢٠). (ز)

٦٣٦٥١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿أَن تَقُونُواْ يِلَوِ مَثْنَى وَلُـزَدَىٰ ثُمَّ نَنَكَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن حِتَّةٍ﴾ أن تقوموا لله واحدًا واحدًا، واثنين اثنين، ثم تنفكروا ما بمحمدﷺ من جـنـون، ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمُ﴾ مِـن الـعـذاب ﴿يَيْنَ يَدَىٰ عَذَابِ شَدِيدٍ﴾ أرسـل الله محمدًا ﷺ نَذْيرًا ﴿يَنْ يَدَىٰ عَذَابِ شَدِيدٍ﴾ يعني: عذاب جهنم (٣٠)وَ وَالْ

፲٣٤٥ ذكر ابنُ كثير (٢٩٦/١١) معنى قول مجاهد، وقتادة، ومحمد بن كعب، والسدي، ثم رجَّحه قائلًا: «وهذا هو المراد من الآية، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٧ \_ ٥٣٨.

#### أثار متعلقة بالآية:

عن ابن عباس، قال: صَعدً النبيُ ﷺ الصفا ذات يوم، فقال: «يا صباحاه». فاجتمعت إليه قريش، فقالوا: ما لك؟ فقال: «أرأيتم لو أخبرتُكم أنَّ العلو يُصبَحْكم أو يُمَسَيّكم، أما كنتم تصدقوني؟ قالوا: بلى. قال: «فإني نلير لكم بين يدي عذاب شديد». فقال أبو لهب: تبًّا لك! ألهذا جمعتنا؟! فأنزل الله: ﴿تَبَّتُ يَدَا لَيُ لَهَبُو وَتَبَّىُ اللهُ ا

# ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمَّ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُو عَلَى كُلِّي مَنْهِ شَهِيدٌ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

#### 🏶 تفسير الآية:

1870 - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَأَلَّ مَا سَائَتُكُمْ مِنَ أَجْرِ ﴾ أي: مِن جُعْل ﴿ فَهُو لَكُمْ ﴾ يقول: لم أسألكم على الإسلام جُعْلاً (٣٠/ ٢٣١) . (٢٣/ ٢٣١) . (٢٣/ ٢٣١) . من 1870 - قال إسماعيل السُّدِيّ: ﴿ فَلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنَ أَجْرٍ ﴾ . يعني: الذي سألتكم من

<sup>==</sup> والمعنى: الفكرة: أن تقوموا للفكرة في أمر صاحبهم، وكأن المعنى: أن يفكر الواحد بينه وبين نفسه، وتتناظم الآيتان على جهة طلب التحقيق هل بمحمد ﷺ جِنَّة أم لا؟ وعلى هذا لا يوقف على الفكرة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٢/ ١٢٢ (٤٨٠١)، ٦/ ١٨٠ (٤٩٧٢) واللفظ له، ومسلم ١٩٣/١ (٢٠٨)، وابن جرير ١٨٥٩/١٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجُه ابن جرير ٣٠٦/١٩ ـ ٣٠٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

أجر فهو لكم<sup>(١)</sup>. (ز)

بَرُوْ بِهُ وَمَا مِقَاتِلَ بِن سليمان: ﴿فَلْ مَا سَأَلَنَكُمْ مِنْ أَجْرِ ﴾ جُعْلٍ ﴿فَهُو لَكُمُّ إِنْ أَجْرِي﴾ ما جزائي ﴿إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُو عَلَى كُلِ مَيْرٍ شَهِيهُ بِائْنِ نذيرٌ، وما بي مِن جنون ((). (ز) ١٣٦٥٧ - قال يحيى بن سلَّام: ﴿فَلْ مَا سَأَلْتُكُمْ ﴾ عليه، أي: على القرآن ﴿مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ۖ كُفُولُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا اللّهُ اللّهِ وَمَا أَنَا اللّهُ اللّهِ وَمَا كَا أَنْهُ وَمُو عَلَى كُوْ مَنْ مُو مَبِيدٌ ﴾ شاهد على كل شيء، وشاهد كل شيء (()

# ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّمُ ٱلْفُيُوبِ ۞

٦٣٦٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فُلَّ إِنَّ رَبِّي يَقْدِكُ بِلَلْقِيَّ ﴾، قال: بالوحي<sup>(٤)</sup>. (٢٢/١٢١)

**٦٣٦٥٩** - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ بَلُ نَقَٰذِكُ بِلَلْقِ ﴾ [الأنبياء: ١٨]، قال: القرآن<sup>(٥)</sup>. (ز)

١٣٦٦٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿يَقْذِقُ بِلَكِيَّ﴾، قال: ينزل بالوحي<sup>(٦)</sup>. (١٣١/١٣)

علام عالم مقاتل بن سليمان: ﴿فَلْ إِنَّ رَقِي يَقْذِقُ بِالْغَيْ ﴾ يتكلم بالوحي، ﴿عَلَّمُ الْقَيْرِي﴾ عالم كل غيب، وإذا قال جلَّ وعزَّ: عالم الغيب، فهو غيب واحد (\*\*). (ز) ١٣٦٦ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿فَلْ إِنَّ مِنْ يَقْذِقُ بِالْمَقِ عَلَى الْبَعْلِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَكُمُ إِنَّ يَقْذِقُ بِالْمَقِ عَلَى الْبَعْلِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَكُمُ الْفَيْوِ مِنَا اللهِ اللهِ قوله: ﴿وَلَكُمُ اللهُ الباطل، فيهلك الباطل، ويُشْتِ اللهُ الحق، فذلك قوله: ﴿فَلْ إِنَّ اللهِ عَلِهُ : ﴿فَلْ إِنَّ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلَى الباطل، فيهلك الباطل ويشت الحق، فذلك قوله: ﴿فَلْ إِنَّ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَلِهِ : ﴿فَلْ إِنَّ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِيهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِيهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عُلِهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ لَكُونُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٨/٥٣٨.

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۷۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٠.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٣٢.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٨.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١٩ ـ ٣٠٨.

CHILL THE STORY

٦٣٦٦٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ قُلْ إِنَّ رَقِ يَقَذِفُ بِلْلَقِ ﴾ يُنَزِّل الوحي، ﴿ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَيْبِ السّماء: ما ينزل منها من المطر وغيره. وغيره الأرض: ما يخرج منها من النبات وغيره (١٠). (ز)

#### ﴿ قُلْ جَآهَ ٱلْمَقُّ ﴾

١٣٦٦٤ ـ قال أبو جعفر الباقر: ﴿ مَلَةَ ٱلْمُقُّكِ ، يعني: السيف (٢٠). (ز)

**٦٣٦٦٠** ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ بَأَهَ لَلْقُنُّ ﴾، قال: جاء القرآن<sup>(٥٢٤٧٢</sup> تا (٢٢/٢٢)

٦٣٦٦٦ \_ عن يحيى بن سلّام \_ من طريق أحمد \_ في قوله: ﴿ قُلْ جَآهَ لَلْقُ ﴾، قال: القرآن (٤).

#### ﴿وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَنْطِلُ وَمَا يُعِيدُ ۞

٣٣٦٦٧ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ﴾ وهو كلُّ معبود مِن دون الله؛ لأهله خيرًا في الدنيا، ﴿وَمَا يُمِيدُ﴾ بخير في الآخرة (٥٠)

٩٣٦٦٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ﴾: الشيطان، لا يبدئ ولا يعيد إذا هلك(١٩٨١/١٣).

وذكر **ابنُ كثير (**٢٩٨/١١) قول قتادة، ثم ا<mark>نتقده قائلًا: «</mark>وهذا وإن كان حقًّا، ولكن ليس هو المراد هاهنا».

٥٣٤٧ لم يذكر ابنُ جرير (٣٠٧/١٩) في معنى: ﴿ قُلْ جَآة لَلْقُ﴾ سوى قول قتادة.

صَلَىٰهِ اللهِ عَلَيْهُ (٧/ ١٩٥) عن فرقة أن الباطل: الشيطان. ووجُّه هذا المعنى بقوله: الوالمعنى: وما يفعل الباطل شيئًا مفيدًا، أي: ليس يخلق ولا يرزق.

 <sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۷۷۰.
 (۲) تفسير الثعلبي ۸/ ۹٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عمرو الداني في المكتفى ص١٧٠ (٢٦).

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ٩٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٣٣/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٣٦٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُبِدئُ الْبَطِلُ وَمَا يُبِيئُ اللّٰ ا

٣٦٧٠ ـ قال محمد بن السائب الكلبي، في قوله: ﴿الْبَطِلُ﴾: هو إبليس<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٣٦٧١ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُلْ جَلَا آلَتَنَ ﴾ الإسلام ﴿ وَمَا يَبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ ، يقول: ما يبدئ الشيطان الخلق فيخلقهم، وما يعيد خلقهم في الآخرة فيعثهم بعد الموت، والله - جلَّ وعزَّ - يفعل ذلك (٣٠). (ز)

٣٦٧٢ ـ عن يحيى بن سلَّام ـ من طريق أحمد ـ في قوله: ﴿وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ﴾ يعني: إبليس، ﴿وَمَا يُبْدِئُ الْبَطِلُ﴾ يعني: إبليس، ﴿وَمَا يُبِيدُهُ أَي: ما يخلق أحدًا ولا يبعثه ُ (ز)

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٦٣٦٧٣ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: دخل النبئ ﷺ مكة، وحول البيت ستون وثلاثماثة نُصُب، فجعل يطعنها بعُودِ في يده، ويقول: ﴿مَلَةَ الْخَقُ وَزَهَنَ الْبَطِلُ إِنَّ الْبَطِلُ وَمَا يُشِيدُ ﴿ وَهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

# ﴿ فَلَ إِن ضَلَتُ فَإِنَّمَا آخِيلُ عَلَى نَفْيِقٌ وَلِنِ آهَنَدَيْثُ فِيمَا يُرِينَ إِلَىٰ رَبِّتَ إِنَّهُ سَبِيعٌ فَرِيبٌ ۞﴾

١٣٦٧٤ \_ عن صمر بن سعد، ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ هَإِنَّاۤ أَضِلُ عَلَى نَفْتِى ﴾، قال: أؤخذ بجنايتى (١٠) . (١٣١/١٢)

٦٣٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَلَ إِن صَلَاتُ ﴾ وذلك أنَّ كفار مكة قالوا للنبي ﷺ: لقد ضللت حين تركت دين آبائك. ﴿ وَإِنَّمَا أَمِيلٌ عَلَى نَفْتِي ﴾ إنما ضلالتي على نفسي، ﴿ وَإِنِ أَمَتَدَتُ فَمِمَا يُوْتِى إِنَّ رَفِّتَ ﴾ مِن القرآن، ﴿ إِنَّهُ سَمِيعٌ ﴾ الدعاء، ﴿ وَقَبُ الإجابة ( ) . ( ; )

٦٣٦٧٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَلَا إِن ضَلَّكُ فَإِنَّمَا آ ضَلُ غَلَى نَفْيِقٌ وَإِنِ ٱهْتَدَيْتُ فَيِمَا

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٠، وابن جرير ٢٥٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ۲/ ٤٠٦.
 (۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٣٨.
 (٤) أخرجه أبو عمرو الداني في المكتفى ص١٧٠ (٢٦).

<sup>(</sup>ه) أخرَجه البخاري ٣/ ١٣٦٨ (٨٧٤٧)، ٥/ ١٤٨ (٢٢٨٧)، ٢/ ٨٨ ـ ٨٧ (٢٧٧٠)، ومسلم ١٤٠٨/٣ (١٨٨١)، والتعلق ٨/ ٩٤.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.(٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٨.

يُوحِنَ إِلَنَّ رَقِتُ إِنَّهُ سَيِيعٌ قَرِيبٌ﴾، أي: فأنتم الضالون، وأنا على الهدى، وهو نحو قوله: ﴿وَرَلِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَمَلَىٰ هُمَّكَ أَوْ فِي صَكْلِ شُيرِنِ﴾ [سا: ٢٢]``. (ز)

## ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٦٣٦٧٢ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذَ فَرَكُو مَرَىٰ إِذَ فَرَكُ وَرَكُو مَرَىٰ إِذَ فَرَكُ وَاللّٰهِ عَلَى المشركين من أهل بدر، نزلت فيهم هذه الآية. قال: وهم الذين بدَّلوا نعمة الله كفرًا، وأحلُّوا قومهم دار البوار جهنم، أهل بدر من المشركين (١٠) (٢٣٣/١٧).

#### 🏶 تفسير الآية:

حن حذيفة، قال: قال رسول الله 義: البيعث ناسٌ إلى المدينة، حتى إذا كانوا ببيداء بَمَثَ الله عليهم جبريل، فضربهم برجله ضربة، فيخسف الله بهم، فذلك قوك ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

1977 - عن حذيفة بن اليمان، قال: ذَكَرَ رسولُ الله في فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب، قال: فبينما هم كذلك إذ خرج عليهم السفيائي مِن الوادي المشرق، والمغرب، فلك، حتى ينزل دمشق، فيبعث جيشين؛ جيشًا إلى المشرق، وجيشًا إلى الملينة الملعونة والبقعة الخبيثة، وبيشًا إلى الملينة الملعونة والبقعة الخبيثة، فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف، ويبقُرون بها أكثر مِن مائة امرأة، ويقتلون بها ثلاثمائة كبش (<sup>6)</sup> من بني العباس، ثم ينحلرون إلى الكوفة فيُخربون ما حولها، ثم يخرجون متوجهين إلى الشام، فتخرج رايةً هدى مِن الكوفة، فتلحق ذلك الجيش منها على متوجهين إلى الشام، فتخرج رايةً هدى مِن الكوفة، فتلحق ذلك الجيش منها على للين فيقتلونهم، لا يُفلت منهم مخبر، ويستنقلون ما في أيديهم مِن السبي والغنائم،

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۷۷۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٠٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٤) فَوْرَةُ كُلُّ شَيِّهُ: أَوْلَهُ. أَي: يخرج عليهم في أول خروجه. وقور الشيء: وِشَهَتُهُ، أي: يأتيهم من وجهه. والقورة: الغليان والاضطراب، أي: يخرج أثناء قتالهم والتحامهم. اللسان (فور).

<sup>(</sup>٥) كبش القوم: سيدهم ورئيسهم. اللسان (كبش).

ويُخَلِّي جيشه الثاني بالمدينة، فينتهبونها ثلاثة أيام ولياليها، ثم يخرجون متوجهين إلى مكة، حتى إذا كانوا بالبيداء بعث الله جبريل، فيقول: يا جبريل، اذهب فأيدهم. فيضربها برجله ضربة يخسف الله بهم، فذلك قوله في سورة سبأ: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ فَيْصُوا فَلَا فَرْتَ﴾ الآية. فلا ينفلت منهم إلا رجلان؛ أحدهما بشير، والآخر نذير، وهما من جهينة، فلذلك جاء القول: وعند جهينة الخبر اليقين (١٠٠/٢٣))

٦٣٦٨٠ ـ عن علي ـ من طريق أبي رومان ـ قال: إذا نزل جيشٌ في طَلَب الذين خرجوا إلى مكة، فنزلوا البيداء؛ تُحيف بهم، ويُباد بهم، وهو قوله ﷺ: ﴿وَلَوْ تَرَيَّ لَا فَرَعُواْ فَلَا فَرَتَ وَأَنْوَلُوا مِن مَكَانِ فَرِيكٍ من تـحت أقدامهم، ويخرج رجل من الجيش في طلب ناقةٍ له، ثم يرجع إلى الناس، فلا يجد منهم أحدًا، ولا يحس بهم، وهو الذي يُحَدِّثُ الناسَ بخرهم ''. (ز)

١٣٦٨١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿فَلَا فَرَكَ﴾، قال: فلا نجاة<sup>(٣٢</sup>). (٢٣/١٢)

٦٣٦٨٢ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّه سُئِل عن قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَيَىٰ إِذْ فَيِعُواْ فَلَا فَرَتَ وَأَيْدُوا وَ فَالَا مَن مَكَانِ قَبِ ﴾. قال: هو جيش السفياني. قيل: مِن أين أُخِذُوا؟ قال: من تحت أقدامهم (١٠) (٢٣٣/١)

٦٣٦٨٣ ـ عن ابن مَعْقل ـ من طريق عطاء بن السائب ـ ﴿وَلِلَّو تَرَىٰٓ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَرَے﴾، قال: أفزعهم فلم يفوتوه (°). (٢٣٤/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱۰/۱۹ ـ ۳۱۱، والثعلبي ۸/۹۰.

قال ابن كثير في تفسيره ٥٢٨/٦: «ثم أورد ـ أي: ابن جرير ـ في ذلك حديثًا موضوعًا بالكلية، ثم لم ينبّد على ذلك، وهذا أمر عجيب غريب منه، وقال الألباني في الضعيفة ١٢٥/١٤ ـ ١٢٦ (٦٥٥٢): «موضوع».

<sup>(</sup>٢) أخرجه نعيم بن حماد في كتاب الفتن ١/٣٢٩.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣١٣/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٨/٢ .. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شبية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٩٠/١٨ (٣٥٣١٦)، ٢٨٣/١٩ (٣٦٠٤٨)، وابن جرير ٢١٣/١٩ بهذا اللفظ. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد بلفظ: أخلوا فلم يفوتوا. وأطلق صاحب الأثر: أبا معقل! وهو عبدالله بن معقل بن مقرن المزني، والمشهور أن كنيته أبو الوليد، توفي عام ٨٨ه.

ون و النفسية المادق

٣٣٦٨٤ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق جعفر ـ في قوله: ﴿وَلَقَ تَرَىٰ إِذَ فَرَعُواْ فَلَا وَرَكُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّاسُ بِمَا لَقِي أَصحابُهُ (١٠). (ز)

٦٣٦٨٥ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُوا ﴾ قال: يوم القيامة،
 ﴿فَلَا قَرْتَ ﴾ فلم يفوتوا ربك (٢٠) ( ٢٢٢/١٢)

٦٣٦٨٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿وَأُمِنْلُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ﴾، قال: من تحت أقدامهم (٣٠)[١٠٠٤]. (ز)

٦٣٦٨٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم، ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَرَكَ﴾، قال: هو يوم بدر<sup>(٤)</sup>. (٢٣٣/١٢)

٦٣٦٨٨ ـ عن زيد بن أسلم، مثله (٥٠). (٢٣٣/١٢)

٦٣٦٨٩ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَىٰٓ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَرَكَ﴾، قال: لا هَرَبَ<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٣٦٩ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق عبيد - في قوله: ﴿ وَأَخِذُوا مِن مَّكَانِ قَيْبٍ ﴾ ، قال: هذا عذاب الدُّنيا (\*)

٦٣٦٩٦ ـ عن سعيد بن عبدالرحمن بن أبزى ـ من طريق جعفر بن أبي المغيرة ـ ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَرَك﴾، قال: خُسِف بالبيداء (^ (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۳۱۰.

<sup>(</sup>۲) أخرج شطره الأول عبدالله بن وهب ـ من طريق القاسم بن نافع ـ في الجامع ـ تفسير القرآن ١١/١ (١٩). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في الأهُوال ٦/ ١٩٨ (١٤٨).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢١٤/١٩.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۲۰۹/۱۹.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الثعلبي ٨/ ٩٤.

٣٣٦٩٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَىٰٓ إِذْ فَزِعُواْ﴾، قال: فزعوا يوم القيامة حين خرجوا مِن قبورهم (١٠). (٢٣٢/١٢)

٣٣٦٩٣ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عمرو \_: ﴿ وَلَق تَرَى إِذْ فَزِعُوا ﴾، يعني: النفخة الأولى التي يُهلِك الله بها كفار آخرِ هذه الأمة (٣). (ز)

**١٣٦٩٤ ـ ق**ال الحسن البصري، في قوله: ﴿وَلَٰفِذُواْ مِن تَكَانِ قَرِيبٍ﴾: وأيُّ شيءٍ أقربُ مِن أن كانوا في بطن الأرض فإذا هم على ظهرها!<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٣٦٩٥ ـ عن عطية بن سعد العوفي، في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ﴾، قال: قوم خُسِف بهم؛ أُخذوا من تحت أقدامهم (٤٠٠). (٩٣٣/١٧)

٦٣٦٩٦ ـ عن بلال بن سعد ـ من طريق الأوزاعي ـ في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَىٰٓ إِذْ فَرَعُواْ فَلَا فَوْسَے﴾، قال: فزعوا، فَجالُوا جَوْلة، فلا فوت<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٣٦٩٧ ـ عن الأوزاعي، قال: سمعتُ بلال بن سعد يقول في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ ثَرَىٰ إِذْ فَرَعُواْ فَلَا فَرَكِ﴾، قـال: ذلك قـولـه تـعـالــى: ﴿يَقُولُ الْإِمْنُ يَرْبَهِ أَنِنَ الْمَدُّ﴾ [القيام: ١٠](١). (ز)

٦٣٦٩٨ ـ عن قتادة بن دعامة، ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَنِعُواْ﴾، قال: في الدنيا، عند الموت، حين عاينوا الملائكة، ورأوا بأسَ الله (٧٠٠ / ٢٣٢/١٧)

٣٣٦٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَيّ إِذْ فَرِعُواْ﴾، قال: هذا يوم بدر حين ضُرِبَت أعناقُهم، فعاينوا العذاب، فلم يستطيعوا فِرارًا من العذاب، ولا رجوعًا إلى التوبة (٨٠. (٢٣/١٢)

٣٣٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ﴾، يقول: إذا فزعوا

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢١٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم بلفظ:
 في القبور من الصيحة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۷۷۰.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٥) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٥/٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٧٢٧/٥.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ١٣٣/٢ من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأخرجه ابن أبي الدنيا في الأهوال ١٩٧/٦ (١٤٧) من طريق سعيد بلفظ: حين عاينوا عذاب الله.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

THE WAR

عند معاينة العذاب، نزلت في السفياني، وذلك أنَّ السُّفيانِيَّ يَبْعَثُ ثلاثين ألف رجل مِن الشام مقاتلة إلى الحجاز، عليهم رجل اسمه: بحير بن بجيلة، فإذا انتهوا إلى البيداء خُسِف بهم، فلا ينجو منهم أحدٌ غير رجل مِن جهينة اسمه: ناجية، يفلت وحده، مقلوب وجهُه وراء ظهره، يرجع القهقرى، فيخبر الناس بما لقي أصحابُه، فَرَيْبُ مِن تحت أرجلهم (). (ز)

٦٣٧٠١ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿وَأَلِمْذُوا مِن مَّكَانٍ قَيِي﴾، قال: خُسِف بهم مِن تحت أرجلهم<sup>(٢)</sup>. (ز)

۱۳۷۰۲ - قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَلَا فَرَتَ ﴾ لا يفوت أحدٌ منهم دون أن يهلك بالعذاب، ﴿ وَأَلِيْدُوا مِن مَكَانِ مَي ﴾ النفخة الآخرة. وبعضهم يقول: ﴿ وَأَلِيْدُوا مِن مَكَانِ مَي ﴾ مَكَانِ مَي ﴿ وَأَلِيْدُوا مِن مَكَانِ مَي ﴾ من تحت أرجلهم (٢٠) [ • (١) ].

الآول: عَنِيَ بها المعنيِّين بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَ ثَرَى اذَ فَرَعُواْ فَلَا فَرَتَ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: عُنِيَ بها المشركون عند نزول نقمة الله بهم في الدنيا. الثاني: عُنِي بذلك المشركون إذا فزعوا عند خروجهم من قبورهم. الثالث: عُنِيَ بذلك جيشٌ يُخْسَف به بِبَيِّدَاء من الأرض. ورجَّح ابنُ جرير (٣١٩/١٩) مستندًا إلى دلالة السياق القول الأول والثاني، فقال: «والذي هو أولى بالصواب في تأويل ذلك، وأشبَهُ بما دلَّ عليه ظاهر التنزيل: قولُ مَن قال: ذلك وعبد الله المشركين الذين كلَّبوا رسول الله ﷺ من قومه؛ لأنَّ الآيات قبل هذه الآية بالإخبار عنهم وعن إساءتهم، وبوعيد الله إياهم مَقَتْ، وهذه الآية في سياق تلك الآيات، فلأن يكون خبرًا عمَّا له ذِحُرٌ، وإذ كان فلك كذلك فتأويل الكلام: ولو ترى ـ يا محمد ـ هؤلاء المشركين من قومك، فتُعَاينُهُم حين فرعوا من معايَتِهم عذاب الله ﴿ فَلَا وَسُهِ ﴾ .

ورجَّع َ ابنُ عطية (١٩٦/٧) القول الثاني، وهو قول الحسن، بقوله: «وهذا أرجع الأقوال عندي». ولم يذكر مستندًا، وانتقد القول الثالث قائلًا: «وهذا قول بعيد، وروي في هذا المعنى حديث مطوَّل عن حذيفة، وروى الطبري أنه ضعيف السند مكذوب فيه على ابن روًاد بن الجراح».

وبنحوه ابنُ كثير (٢٩٩/١١ بتصرف)، فقال: •أورد ابن جرير في ذلك حديثًا موضوعًا بالكلية، ثم لم ينبّه على ذلك، وهذا أمرٌ عجيبٌ غريبٌ منه، وذكر ابنُ كثير القول الأول ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٨ ـ ٥٣٩. (٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٠ ـ ٧٧١.

#### أثار متعلقة بالآية:

البيتَ جيشٌ يغزونه، حتى إذا كانوا ببيداه مِن الأرض يُخسف بأوسطهم، وينادي البيتَ جيشٌ يغزونه، حتى إذا كانوا ببيداه مِن الأرض يُخسف بأوسطهم، وينادي أولُهم آخرَهم، ثم يُخسف بهم، فلا يبقى إلا الشّرِيدُ الذي يُخيِر عنهم، (١٠ (٢٣٤/٢٢)) 170 عن عائشة، قالت: بينما رسول الله ﷺ نائم إذ ضحك في منامه، ثم استيقظ، فقلت: يا رسول الله، مِمَّ ضحِحُت؟ قال: «إنَّ أَناسًا من أُمّني يَوُمُّون هذا البيتَ لرجل من قريش قد استعاذ بالحرم، فلمًا بلغوا البيداء خُسِف بهم، مصادرهم شمّى، يبعثهم الله على نياتهم، وصادرهم شمّى، يبعثهم الله على نياتهم، ومصادرهم شمّى؟ قال: «جمعهم الطريق؛ منهم المستبصر، وابن السبيل، والمجبور، يهلِكون مهلكًا واحدًا، ويصدرون مصادر شمّى، (٢٥/ ١٥٣)

١٣٧٠٥ - عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على: «يخرج رجل - يُقال له: السفياني - في عمق دمشق، وعامة من يتبعه مِن كلب، فيقتل حتى يَبقُر بطون النساء، ويقتُل الصبيان، فيجمع لهم قيس، فيقتلها حتى لا يُمنع ذَنَب تَلْمَة (٢٠٠)، ويخرج رجل من أهل بيتي في الحَرَّة، فيبلغ السفياني، فيَبعث إليه جندًا مِن جنده، فيهزمهم، فيسير إليه السفياني بمن معه، حتى إذا صار ببيداء من الأرض خُسف بهم، فلا ينجو منهم إلا المخبر عنهم (١٤).

٣٣٠٦ ـ عن بَقَيْرَة امرأة القعقاع بن أبي حدرد، قالت: سمعت رسول الله 繼 يقول: ﴿إِذَا سمعتم بجيش قد خُسِف به فقد أظلَّتِ الساعقُهُ (٥٠) (٢٢٤/١٢)

== والثاني وكذا القول بأنهم أخذوا من تحت أقدامهم، ثم رجَّع قائلًا: ﴿والصحيح أن المراد بذلك يوم القيامة، وهو الطامة العظمى، وإن كان ما ذُكِر متصلًا بذلك، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٢٢٠٩/٤ (٢٨٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ٢٢١٠/٤ (٢٨٨٤)، وأحمد ٢٥٧/٤١ ـ ٢٥٨ (٢٤٧٣٨) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) فَنَبُ تَلْعة: مثل يُضرب للرجل الذليل. والتلعة: مجرى الماء من أعلى الوادي إلى بطون الأرض. اللسان (تلم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٤/ ٥٦٥ (٨٥٨٦).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وقال الألباني في الضعيفة ٥١/١٤ (٦٥٢٠): منكره.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ٩٩/٤٥ \_ ١٠٠ (٢٧١٣٠، ٢٧١٣٠).

#### المنتقلة

## ﴿وَقَالُوٓا ءَامَنَّا بِهِ. وَأَنَّى لَمُثُمُ ٱلشَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

١٣٧٠٧ - عن صاصم بن أبي النجود، أنه قرأ: ﴿التَّنَاوُشُ﴾ ممدودة مهموزة (١٠) (١٤١/١٤)

اختلفت القرأة في قراءة قوله تعالى: ﴿وَإِنَّىٰ لَمُمُ الشَّنَاوُشُ﴾ على قراءتين: الأولى: ﴿التَّنَاوُشُ﴾ بغير همز، بمعنى: النئيش، وهو التَّنَاوُشُ﴾ بالهمز، بمعنى: النئيش، وهو الإبطاء.

ورجَّع ابنُ جرير (٢١٦/١٩) القراءتين، ووجَّههما بقوله: "والصواب من القول في ذلك عندي أن يُقال: إنهما قراءتان معروفتان في قرأة الأمصار، متقاربتا المعنى. وذلك أنَّ معنى خلك: وقالو أمنا بالله في حين لا ينفعهم قيلُ ذلك. فقال الله: ﴿وَأَنَّى لَمُمُ الشَّنَاوُشُ﴾ وأمَّى لله، التوبة والرَّجْمةُ التي قد بَعُلَت منهم، وصاروا منها بموضع بعيدٍ أن يتناولوها؛ وإنما وصف ذلك المكان بالبُعد لأنهم قالوا ذلك في القيامة، فقال الله: أنَّى لهم بالتوبة المقبولة؟ والتوبة المقبولة إنما كانت في الدنيا، وقد ذهبت الدنيا، فصارت بعيدًا من الآخرة، فبأيَّةِ القراءَيْنِ اللهَيْن ذكرتُ قرأ القارئُ فعصيبٌ الصوابَ في ذلك».

ثم ذكر توجيهًا آخر لأصحاب القراءة الثانية، فقال: قوقد يجوز أن يكون الذين قَرَعُوا ذلك بالهمز هَمَزوا وهم يريدون معنى مَن لم يَهْمِز، ولكنَّهم همزوه لانضمام الواو، فقلبوها، كما قبل: ﴿وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أَلِّنَتُ﴾ [المرسلات: ١١]، فجُعِلَت الواو من اوُقِّتَت إذا كانت مضمومةً، همذةًا.

ووجَّه ابنُ حطية (٧/ ١٩٧) القراءة الأولى بقوله: «فكأنه قال: وأنَّى لهم تناول مرادهم، وقد بعدوا عن مكان إمكان ذلك».

<sup>=</sup> قال البوصيري في إتحاف الخيرة / ٩٢/ ( ( ( ٥٠٠): «رواه الحميدي، ورواته ثقات». وقال الهيئمي في المجمع // ٩/ ( ١٥٥٣): «رواه أحمد، والطبراني، وفيه ابن إسحاق، وهو مدلس، وبقية رجال أحد إسنادي أحمد رجال الصحيح». وقال المناوي في فيض القدير ١/ ٩٨٤ ( ( ٧٠٠): «وقد رمز لحسنه السيوطي .. وهو كما قال، إذ غاية ما فيه أنّ فيه ابن إسحاق، وهو ثقة لكنه مدلس». وقال الألباني في الصحيحة ٣/ ٣٤٠ ( ١٣٥٥): «إسنادٌ حسن، رجاله ثقات رجال الشيخين، غير ابن إسحاق، وهو حسن الحديث إذا أبنًا تدليمه كما هنا، فقد صرّح بالتحديث،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها أبو عمرو، وحمزة، والكسائي، وخلف، وشعبة عن عاصم، وقرأ بقية العشرة: ﴿الْشَائِشُ﴾ بالواو المعضة بعد الألف. انظر: النشر ٢٠٥١/، والإتحاف ص٤٦١.

#### تفسير الآية:

## ﴿ وَقَالُوٓا ءَامَنَّا بِهِ ۚ وَأَنَّى لَمُمُ ٱلتَّنَاوُشُ ﴾

٩٣٧٠٨ ـ عن التميمي، أنَّه قال: أتيتُ ابن عباس، قلتُ: ما التناوش؟ قال: تناول الشيء وليس بحين ذاك (١٠). (٢٤١/١٧)

١٣٧٠٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق التميمي - ﴿وَأَتُى لَمُمُ التَّمَاوُشُ ﴾ قال: كيف لهم الرد ﴿مِن تَمَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ قال: يسألون الرد، وليس حين رد (٢٠/١٢) (٢٤٠/١٢) عن محمد بن كعب القرظي، قال: اجتمع نفرٌ مِن علماء أهل الشام وعلماء أهل الحجاز، فكلمنا عبدالملك بن عمر بن عبدالعزيز، ونحن نسمع عن قول الله ﷺ ﴿وَأَنَّ لَمُمُ التَّنَاوُشُ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ قال: فسأله ونحن نسمع، فقال عمر: سألت عن التناوش، وهي التوبة، طلبوها حين لم يقدروا عليها (٣٠). (ز)

۱۳۷۱ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَامَثًا بِهِ﴾ قال: بـاللهٔ<sup>[١٣٥٧]</sup>، ﴿وَأَنَّى لَمُمُ ٱلتَّنَاوُشُ﴾ قال: التناول لـذلك ﴿مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ﴾ قال: ما كان بين الآخرة والدنيا<sup>(٤)</sup>. (۲۲۰/۲۲)

۲۳۷۱۲ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿وَأَنَى لَمُمُ ٱلتَّــٰنَاوُشُ ﴾ قال: الرد ﴿ين تَكَانِ بَعِيدِ ﴾ قال: (۲۲،۷۲۷)

oror نقل ابنُ عطية (١٩٧/٧) قولًا أن الضمير في ﴿بِهِ ﴾ عائد على محمد ﷺ وشرعه والقرآن.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنفر، والحاكم. وشطره الأول أخرجه ابن جرير ٣١٧/١٩ من طريق علي، وابن أبي حاتم \_ كما في الإتقان ٣٨/٢ \_.. وشطره الثاني أخرجه الثوري في تفسيره ٢٤٤، ويحيى بن سلام ٧١/٧١، وابن أبي الدنيا في الأهوال ١٩٨/٦ \_ ١٩٩
 (١٥١، ١٥٥)، وابن جرير ٢١٧/١٩، وإسحاق البستي ص١٥٥، والحاكم ٢٤٤٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في التوبة ١٦/٣ (١٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٦٤، ٦٦٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٩٥)، وأخرجه الفريابي ـ كما في التغليق ٢٨٩/٤، وفتح الباري ٥٣٧/٨ ـ، وابن جرير ٢١٧/١٩، ٣١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

٦٣٧١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق القاسم بن نافع ـ في قول الله: ﴿وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِد وَأَكَّ لَمُنُمُ التَّنَاوُشُ مِن تَمَكَانٍ بَعِيدٍ﴾ قال: التناوش: التناول، سألوا الرد، وليس بحين رد، ﴿مِن تَمَكَانٍ بَعِيدٍ﴾ ما بين الآخرة والدنيا''. (ز)

٦٣٧١٤ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿وَأَتَى لَمُمُّ التَّنَاوُشُ﴾، قال: وأنَّى لمَّمُ

٩٣٧١٥ - عن أبي مالك غزوان الغفاري، ﴿ وَاَلَنَّ لَمُثُمُ ٱلشَّنَارُشُ ﴾، قال: التوبة (٣٠ / ٢٤١) ١٣٠٦ - عن الحسن البصري - من طريق عمرو - قال: ﴿ وَاَلَّى لَمُثُمُ ٱلشَّنَارُشُ ﴾، أي: أنَّى لهم الإيمان (٤٠). (ز)

١٣٧١٧ ـ عن جويرية بن بشير، قال: سأل رجلٌ الحسنَ عن قوله: ﴿وَأَنَّى لَمُهُمُ اللَّمَانُ مَن مُكانٍ بَعِيدٍ﴾. قال: طلبوا الأمن حيث لا يُنال(٥٠). (ز)

٦٣٧١٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ وَقَالُواْ مَامَنًا بِمِهُ عند ذلك، يعني: حين عاينوا عذاب الله، ﴿ وَأَنَّى لَمُكُم الشَّنَاوُشُ ﴾ قال: التناول ﴿ مِن مَّكَانٍ بَعِني ﴾ . (ز)

٩٣٧١٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ ﴿وَأَنَّى لَمُكُمُ الشَّـنَاوُشُ﴾، قال: أنَّى لهم أن يتناولوا النوبة (١٤١/١٢)

١٣٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَاسَنًا بِهِهِ وَأَنَى لَمُمُ الشَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ
 بَعِيدٍ﴾، قال: لا سبيل لهم إلى الإيمان، كقوله: ﴿فَلَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا قَالُواْ مَاسَنًا بِاللَّهِ

٥٣٥٣ ذكر ابن عطية (١٩٨/٧) قولًا عن ابن عباس ـ حكاه عنه ابن الأنباري ـ أن معنى
 تَنَاوُش الشيء: رجوعه، ثم وجَّهه بقوله: اوكأنه قال في الآية: وأنَّى لهم طلب مرادهم وقد
 بَمُده.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع - تفسير القرآن ١١/١ (١٩)، كما أخرجه يحيى بن سلام ٧٧١/٢ ـ٧٧٧ نحو شطره الأول من طريق ابن مجاهد وأبي يحيى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣١٩/١٩. (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في الأهوال ١٩٩/٦ (١٥٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٤/١٩، ٣١٧.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مختصرًا.

وَحَدَثُهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِـ مُشْرِكِينَ﴾ [غافر: ٨٤](١). (٢٣٢/١٢)

م ٦٣٧٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُوا مَامَنًا هِدِ ﴾ حين رأوا العذاب، ﴿وَأَلَّى لَمُمُ التَّنَاوُشُ ﴾ التوبة عند معاينة العذاب ﴿مِن مَّكَانٍ يَعِيدٍ ﴾ الرجعة إلى التوبة بعيدٌ منهم؛ لأنه لا يقبل منهم . . . ويقال: كان هذا العذاب بالسيف يوم بدر، ﴿وَقَالُوا مَامَنًا يِمِ ﴾ يعني: بالقرآن (٢٠). (ز)

٣٠٢٣ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ وَاللّٰهُ عَامَنًا بِهِ وَاللّٰهُ عَمَانًا مُنْ مِن مُكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ قال: هؤلاء قتلى أهل بدر مَن قُتل منهم. وقرأ: ﴿ وَلَقُ مَرَى إِذْ فَرَعُواْ فَلا فَرَت كَأْيَٰذُواْ مِن مَكَانٍ فَرِي ۖ وَقَالًا مَامَنًا بِعِيد، وقد أَن المتباوش: التناول، وأنى لهم تناول التوبة من مكان بعيد، وقد تركوها في الدنيا. قال: وهذا بعد الموت في الآخرة. وقال في قوله: ﴿ وَقَالًا مَامَنًا بِعِد الموت في الآخرة. وقال في قوله: ﴿ وَقَالًا مَامَنًا بِعِد المقتل ﴿ وَأَنَّى لَمُمُونَ كَمُمُ التَّنَاوُنُ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾. وقرأ: ﴿ وَلا النَّذِينَ بَمُونُ كَ وَهُمُ مَانَا الله منهم، فأبوا، أو يعرضون التوبة بعد الموت. قال: فهم واحدة، فيقبلها الله منهم، فأبوا، أو يعرضون التوبة بعد الموت. قال: والتأثب عند يعرضونها في الآخرة خمس عرضات، فيأبى الله أن يقبلها منهم. قال: والتأثب عند الموت ليست له توبة، ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذْ وَهُواْ عَلَ النّارِ فَقَالُوا يَكْتِنَا ثُرَّهُ وَلا تَكُونَ بَاكُنْ وَيَاكُ اللّهُ عَلَي مَنْ صَلّا اللّه مُؤْمَن ﴾ [الاسحام: ٢٧] الآيـة. وقـرأ: ﴿ رَبّا أَهُمَرًا وَسَعِمًا فَارَعُمَا نَعْمَلَ صَلِمًا إِنّا مُؤْمُون ﴾ [السحام: ٢٧] الآيـة. وقـرأ: ﴿ وَمُنا أَلُومَا عَلَ اللّهِ عَلَا نَعْمَلَ صَلّامًا إِنّا مُؤَمّر كُونَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكًا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ وَقَدْلَاكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

١٣٧٧٤ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَقَالْوا مَامَثًا بِدِ> بالقرآن، ﴿وَأَنَّى لَمُمُ الشّنَاوُشُ> وكيف لهم تناول التوبة ﴿ن مَكَانٍ بَعِيدٍ ۞ وَقَدْ كَغُولًا بِدِه مِن فَبَلْ ﴾ أي: كيف لهم التوبة، وليس بالحين الذي تُقبَل منهم فيه التوبة قد فاتهم ذلك؟! وقال في آية أخرى: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنَعُمُهُمْ إِينَهُمْ لَنَا زَقًا لَمُسَلَّا ﴾ [غافر: ١٥٥] عذابنا (٥٠). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص٩٠ (تفسير عطاء الخراساني).
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٠٣٥.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٠٣٥.

ره) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٧١.

# ﴿وَقَدْ كَنْرُوا بِهِ. مِن تَبْلُّ وَيَقْذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴿

١٣٧٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِدِـ بِن جَبِل مِـ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله

٦٣٧٢٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان ـ ﴿وَيُقْذِفُونَ بِٱلْفَيّْبِ مِن مُكَانِ بَعِيدٍ﴾، قال: إذا قبل لهم: توبوا. قالوا: سوف<sup>٢١)</sup>. (ز)

٢٣٧٢٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الحسن بن دينار ـ ﴿وَقَدْ كَغُرُواْ بِدِ. مِن قَبْلُ وَيُقْذِقُونَ ۚ بِٱلْقَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ﴾، قال: كذبوا بالساعة، وكذبوا بالبعث، وأفتروا علم, الله(٣). (ز)

١٣٧٢٩ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهَدْ كَنْرُواْ بِدِهُ بالقرآن ﴿ مِن فَبَلْ ﴾ نزول العذاب حين بعث الله ﷺ محمدًا ﷺ ، ﴿ وَيَقْلِفُونَ بِالْفَيْبِ ﴾ يقول: ويتكلمون بالإيمان ﴿ مِن مَكَانٍ بَعِيهِ ﴾ يقول: ويتكلمون الإيمان عند نزول العذاب بهم في الدنيا<sup>(٥)</sup>. (ز) الإيمان عند نزول العذاب بهم في الدنيا<sup>(٥)</sup>. (ز) ١٣٧٣٠ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ وَيَقْلِفُونَ يَالْفَيْتِ مِن مَكَانٍ بَعِيدِ ﴾ ، قال: بالقرآن (١٠) ١٥٥٥٥. (ز)

٥٣٥١ لم يذكر ابنُ جرير (٣٢٠/١٩) في معنى: ﴿وَيَقْذِقُونَ بِٱلْمَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ﴾ سوى ==

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (٥٦٥)، وأخرجه ابن جرير ١٩١٤، ٣٢٥ بنحوه. وعلق يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٧ شطره الثاني. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاته.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في قصر الأمل ٣٤٩/٣ ـ ٣٥٠ (٢٠٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٢.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٩١٩/١٩ ـ ٣٢٠. وعزا السيوطي إلى ابن أبي حاتم نحوه. وأخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٣ مختصرًا من طريق معمر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٩. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٢٠.

٦٣٧٣١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿رَيْقَذِقُونَ بِٱلْفَيْبِ مِن مَّكَانِ بَمِيدِ﴾ كذبوا بالبعث وهو اليوم الذي عندهم بعيد؛ لأنهم لا يُقِرُّون به'''. (ز)

#### ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾

٦٣٧٣ - عن عبدالله بن عمر، أنَّه شرب ماء باردًا فبكى، فقيل له: ما يبكيك؟ فقال: ذكرتُ آيةً في كتاب الله: ﴿ وَمِعِلَ يَيْتُمُ وَيَيْنَ مَا يَشْتُونَ ﴾، فعرفتُ أنَّ أهل النار لا يشتهون إلا الماء البارد، وقد قال الله: ﴿ أَيْشُوا عَيْبَنَا مِنَ ٱلْمَاتِي ﴾ الأعراف: ٥٠] (٢٤٨/١٧)

٣٣٧٣٣ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق خالد بن حوشب \_ قال: قلما قرأتُ هذه الآية إلا ذكرتُ برد الشراب: ﴿وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتُهُونَ﴾ (٣٠/١٢٥)

٣٧٣٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عيسى وورقاء، عن ابن أبي نجيح ـ في قـوك. ﴿ وَمِولَ بَيْنَهُمْ وَيَبْنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾، قـال: مِـن مـال، أو ولـد، أو زهـرة، أو أهـرأنًا). (٢٤٢/١٢)

٦٣٧٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق شبل، عن ابن أبي نجيح ـ ﴿وَرَحِيلَ بَيْنَهُمْ
 وَيَّيْنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾، قال: مِن الرجوع إلى الدنيا؛ ليتوبوا(٥٠). (ز)

٦٣٧٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي الأشهب ـ في قوله: ﴿وَمِحِلَ بَيْنَهُمْ وَيَثَنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾، قال: حيل بينهم وبين الإيمان<sup>(٦)</sup>. (٢٤١/١٢)

== قول مجاهد، وقتادة، وابن زيد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٦١٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۷۷۱/۲. (۳) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤١٨/١٩ (٣٦٥٤٠).

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٥٦). وأخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن (١١/١ (١٩) بنحوه من طريق القاسم بن نافع، وابن جرير ٢٢٢/١٩ من طريق ابن أبي نجيح، والفريابي ـ كما في تغليق التعليق ٤/ ٢٨٩ ـ.. وعلّقه يحيى بن سلام ٢/٧٢٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شببة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٣٩٥/١٩ (٣٦٤٥٢)، وابن أبي الدنيا في الأهوال ١٩٩/٦ (١٥٤)، وابن جرير ٢٩١/١٦، كما أخرجه عبدالرزاق ١٣٣/٢ من طريق الثوري عمَّن حدَّثه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

وللمنطقة المنطقة المنطقة

١٣٧٣٧ - عن عبدالصمد، قال: سمعت الحسن يقول: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُم وَيَهَن مَا يَشَهُم وَيَهَن مَا يَشَهُم وَيَهِن مَا يَشْهُم وَيَهِن الأماني (١). (ز)

٦٣٧٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَبَنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ : كان القوم يشتهرن طاعة الله أن يكونوا عمِلوا بها في الدنيا حين عاينوا ما عاينوا (٢٠). (ز) ٦٣٧٣٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق سفيان ـ في قوله : ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَبَنَ مَا يَشْتَهُمُ وَيَبَنَ مَا قال: التوبة (٣٠) (٢٤٢/١٣)

١٣٧٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَرِحِلَ بَيْنَهُمْ وَيَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ مِن أن تُقبَل التوبة منه عند العذاب<sup>(1)</sup>. (ز)

١٣٧٤١ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله:
﴿وَحِلْ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْمُونَ﴾، قال: الدنيا التي كانوا فيها والحياة(٥٠). (ز)

٦٣٧٤٢ - عن سفيان بن عُمينة - من طريق ابن أبي عمر - في قوله: ﴿وَحِيلَ بَيْنَمُ وَيَنَ مَا يَشْمُ وَيَنَ مَا يَشْمُونَ﴾، قال: بين التوبة. وقال ناس: وبين الرجوع إلى الدنيا وإلى عيشتهم فيها من شهواتهم، وأخذوا ما يشتهون من شهوة الدنيا ولذتها. قال سفيان: وقال آخر في قوله: ﴿وَحِيلَ بَيْنَمُ وَيَتَنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾، قال: المال والولد(٢). (ز)

٦٣٧٤٣ ـ عن بعض العلماء ـ من طريق أسلم بن عبدالملك ـ ﴿ وَرَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَهَنَ مَا يَشْتُهُونَ ﴾ ، قال: التوبة (٧٠). (ز)

٢٣٧٤٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَرَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ الإيمان، فلا يُقبل منهم
 عند ذلك. وقال بعضهم: ﴿ مَا يَشْتُهُونَ ﴾ رجوعهم إلى الدنيا (١٨٥٥٥٥٠ . (ز)

اختلف في معنى: ﴿وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَهِنَ مَا يَشْتُمُونَ﴾ في هذه الآية على قولين: الأول:
 وحيل بينهم وبين ما يشتهون من الإيمان بما كانوا به في الدنيا يكفرون. الثاني: وحيل ==

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٦٠، وأخرجه ابن جرير ٣٢١/١٩ بلفظ الإيمان كما في الأثر السابق.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في الأهوال ٢٠٠/٦ (١٥٥)، وابن جرير ٢٣٢/١٩. وعزا السيوطي نحوه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن العنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧١٩٩). (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٢٢. (٦) أخرجه إسحاق البستي ص١٥٩.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن أبي الدنيا في قصر الأمل ٣/ ٣٥٠ (٢١١)، وأخرجه أيضًا في التوبة ٣/ ٤١٦ (١٤٦)، وكتاب الأهوال ٢/ ٢٠٠ (١٥٧).

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۷۲ ـ ۷۷۳.

## ﴿ كُمَا فُعِلَ بِأَشْبَاعِهِم مِن قَبْلُ ﴾

٣٣٧٤ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ كُمَّا فُولَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبْلُ ﴾، قال: أي:
 مِن الكفار من قبلهم؛ كما فعل بأمثالهم (١٠). (٢٤٢/١٣)

٦٣٧٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿كُمَّا فُولَ إِنْشَيَاعِهِم مِن فَبَلُۗ﴾: أي: في الدنيا، كانوا إذا عاينوا العذاب لم يقبل منهم إيمان (٢٦). (ز)

٣٧٤٧ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿كَنَا فُولَ بِأَشَاعِهِم مِن قَبْلُ﴾، يعني: أهل ملتهم (٣٠). (ز)

٦٣٧٤٨ ـ عن عبدالله بن أبي نجيح ـ من طريق ورقاء ـ ﴿ كُمَّا فُولَ بِأَشْيَاعِهِم مِّن مَن الله الكفار من قبلهم (٤) .

٣٣٧٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كُمَّا فُولَ بِأَشْيَاعِهِم مِّن فَبْلُ ﴾، يقول: كما عُذِّب

== بينهم وبين ما يشتهون من مالٍ وولدٍ وزهرة الدنيا.

ورجَّح ابنُ جرير (٣٢٣/١٩) مستندًا إلى دلالة السياق القول الأول، وهو قول مجاهد من طريق ابن أبي نجيح، وقتادة، والحسن، والسدي، ومقاتل، وعلَّل ذلك بقوله: ولأن القوم إنما تَمَنَّوا ـ حين عاينوا من عذاب الله ما عاينوا ـ ما أخبر الله عنهم أنهم تَمَنَّوه، وقالوا آمنًا به، فقال الله: وأنَّى لهم تناوُشُ ذلك من مكانٍ بعيد وقد كفروا من قبل ذلك في الدنيا. فإذ كان ذلك كذلك فلأن يكون قوله: ﴿وَحِلَ بَيْتُمُ وَيَهَنَ مَا يَشَمَّونَ﴾ خبرًا عن أنه لا سبيل لهم إلى ما تَمَنَّوه أولى مِن أن يكون خبرًا عن غيره.

ورجَّح ابنُّ كثير (٣٠٠/١٦) الجمع بين القولين، فقال: ووالصحيح أنه لا منافاة بين القولين، فإنه قد حيل بينهم وبين شهواتهم في الدنيا وبين ما طلبوه في الآخرة، فمنعوا

وذكر ابنُ عطية (١٩٨/٧) قولًا ولم ينسبه: أنَّ المعنى: حيل بينهم وبين الجنة ونعيمها. ثم علَّق عليه بقوله: •وهذا يتمكن جدًّا على القول بأن الأخْذَ والفزع المذكور هو يوم القيامة.

(۳) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۷۲.

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (٥٦٥)، وأخرجه عبدالله بن وهب في الجامع \_ تفسير القرآن (١١/١ (١٩) بنحوه من طريق القاسم بن نافع، وابن جرير ٣٢٤/١٩ من طريق ابن أبي نجيح، والفريابي \_ كما في تغليق التعليق ٤/ ٣٨٩ \_. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۲۴.(٤) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۲۳.

أوائلهم من الأمم الخالية من قبل هؤلاء(١). (ز)

• ١٣٧٥ ـ قال يعيى بن سلَّم: ﴿كَمَا فَيِلَ بِأَشْكِيهِم بَن قَبْلُ﴾ أشياعهم على منهاجهم ودينهم الشرك لما كذبوا رسلهم جاءهم العذاب، فآمنوا عند ذلك، فلم يُقبَل منهم، ودينهم الشرك لما كذبوا رسلهم جاءهم العذاب، فآمنوا عند ذلك، فلم يُقبَل منهم، وهـ و قـولـه: ﴿فَلَمَا رَأُواْ بَأَسْنَا فَالَوْا وَسَدَّتُ وَصَدَّهُ وَكَمَّوَنَا بِمَا كُنَّا بِعِد مُشْكِينَ﴾. قال الله: ﴿فَلَمَ يَنْعُمُهُمْ إِينَكُهُمْ لَمَا رَأُواْ بَأَسْنَا ﴾ عـذابنا، ﴿سُتَّتَ اللهِ أَلَقِ قَدْ خَلَتُ﴾ مضت ﴿فِي عِبَاوِتِهِ إخافر: ٨٤، ١٨٥ المشركين، إنهم إذا كذَّبوا الرسل أهلكهم الله بعذاب الاستئصال، ولا يقبل منهم الإيمان عند نزول العذاب، وآخر عذاب كفار هذا المن النفخة الأولى بالاستئصال، بها يكون هلاكهم ''). (ز)

## ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّي مُّرِسٍ ۞﴾

١٣٧٥ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِي مُوسِي﴾، قال: إيَّاكم والشكَّ والريبة؛ فإنَّه مَن مات على يقين بُعِث عليه، ومَن مات على يقين بُعِث عليه". (٢٤٨/١٧)

٦٣٧٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّهِ مِن العذاب بأنَّه غيرُ نازل بهم في الدنيا، ﴿شُوبِي ﴾ يعني: بمريب أنَّهم لا يعرفون شكَّهم (1). (ز)

٦٣٧٥٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِنَّهُمْ كَانُولَ﴾ قبل أن يجيئهم العذاب ﴿فِي شَكِّ شُهِيبٍ﴾ من الريبة، وذلك أن جحودهم بالقيامة وبأنَّ العذاب لا يأتيهم إنما ظنٌّ منهم، فهو منهم شكّ، ليس عندهم بذلك علم (°). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

١٣٧٥٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - في قوله: ﴿وَرَحِلَ بَيْبُهُ وَيَنَ مَا يَشْهُو وَيَنَ مَا يَشْهُونَ﴾، قال: كان رجل من بني إسرائيل فاتحًا - أي: الله فتح له مالًا -، فمات، فورثه ابن له تافه - أي: فاسد -، فكان يعملُ في مال أبيه بمعاصي الله، فلمًا رأى ذلك إخوانُ أبيه أتوا الفتى، فعذلوه (١) ولاموه، فضجر الفتى، فباع عقاره

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٣٩ ـ ٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٤٠.

<sup>(</sup>٦) العذل: اللوم. اللسان (عذل).

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۷۲ ـ ۷۷۳.(۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۷۲ ـ ۷۷۳.

بصامت<sup>(۱)</sup>، ثم رحل، فأتى عينًا ثجَّاجة<sup>(۲)</sup>، فسرّح فيها مالَه، وابتنى قصرًا، فبينما هو ذات يوم جالس إذ شَمَلت عليه ريحٌ بامرأة مِن أحسن الناس وجهًا، وأطيبهم ريحًا، فقالت: مَن أنتَ، يا عبدالله؟ قال: أنا امرؤ من بني إسرائيل. قالت: فلك هذا القصر وهذا المال؟ قال: نعم. قالت: فهل لك مِن زوجة؟ قال: لا. قالت: فكيف يهنيك العيشُ ولا زوجة لك؟! قال: قد كان ذلك، فهل لكِ مِن بعل؟ قالت: لا. قال: فهل لكِ أن أتزوجك؟ قالت: إنِّي امرأةٌ منك على مسيرة ميل، فإذا كان غد فتزوَّد زادَ يوم وأتني، وإن رأيتَ في طريقك فلا يهولنك. فلما كان من الغد تزوَّد زاد يوم وانطلق، فانتهى إلى قصر، فقرع رتاجه (٣)، فخرج إليه شابٌّ مِن أحسن الناس وجهًا، وأطيب الناس أرجًا( كل ، فقال: مَن أنتَ، يا عبدالله ؟ قال: أنا الإسرائيلي. قال: فما حاجتُك؟ قال: دعتني صاحبة هذا القصر إلى نفسها. قال: صدقتَ، فهل رأيتَ في طريقك هولًا؟ قال: نعم، ولولا أخبرتني أن لا بأس عَلَيَّ لهالني الذي رأيتُ. قال: أقبلتُ حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا بكلبة فاتحةٍ فاها، ففزعتُ، فوثبتُ، فإذا أنا مِن ورائها، وإذا جراؤها ينبحن على صدرها. قال: لستَ تدرك هذا، هذا يكون آخر الزمان؛ يُقاعد الغلام المشيخة، فيغلبهم على مجلسهم، ويَبُزُّهم (٥) حديثهم. قال: ثم أقبلتُ، حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا بمائة أعْنُز حُفَّل (٢٦)، وإذا فيها جَدْيٌ يمصُّها، فإذا أتى عليها فظن أنه لم يترك شيئًا فتح فاه يلتمس الزيادة. قال: لستَ تدرك هذا، هذا يكون في آخر الزمان؛ ملك يجمع صامت الناس كلهم، حتى إذا ظنَّ أنه لم يترك شيئًا فتح فاه يلتمس الزيادة. قال: ثم أقبلت حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا بشجر، فأعجبني غصنٌ من شجرة منها ناضر، فأردت قطعَه، فنادتني شجرةٌ أخرى: يا عبدالله، مِنِّي فخُذْ. حتى ناداني الشجرُ أجمع: يا عبدالله، مِنَّا فخُذْ. قال: لستَ تدرك هذا، هذا يكون في آخر الزمان؛ يقلُّ الرجال، ويكثر النساء، حتى إن الرجل ليخطب المرأة فتدعوه العشرة والعشرون إلى أنفسهن. قال: ثم أقبلتُ، حتى انفرج بي السبيل، فإذا أنا برجل قائم على عين، يغرف لكل إنسان من الماء، فإذا تصدَّعوا(V) عنه صبَّ في جرَّته، فلم

<sup>(</sup>١) الصامت: الذهب والفضة. مختار الصحاح (صمت).

<sup>(</sup>٢) ثجاجة: سيالة. اللسان (ثجج). (٣) رتاجه: بابه. اللسان (رتج).

<sup>(</sup>٤) أرجًا: ريحًا. اللسان (أرج) . (٥) بزه: غلبه. اللسان (بزز).

<sup>(</sup>٦) حَفَل: لم تُحلب أيامًا، حتى اجتمع لبنها في ضرعها. النهاية (حفل).

<sup>(</sup>٧) تصدعوا: ذهبوا وتفرقوا. اللسان (صدع).

تعلق جرَّته مِن الماء بشيء. قال: لستَ تدرك هذا، هذا يكون في آخر الزمان؟ القاضي يعلم الناس العلمَ، ثم يخالفهم إلى معاصي الله. قال: ثم أقبلتُ، حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا بعَنز، وإذا قوم قد أخذوا بقوائمها، وإذا رُجل آخذ بقرنيها، وإذا رجل آخذ بذنَّبها، وإذا رجل قد ركبها، وإذا رجل يحلبها. فقال: أما العنْز فهي الدنيا، والذين أخذوا بقوائمها فهم يتساقطون مِن عيشها، وأما الذي قد أخذ بقرنيها فهو يعالج من عيشها ضيقًا، وأما الذي قد أخذ بذنَّبها فقد أُدْبَرَتْ عنه، وأما الذي ركبها فقد تركها، وأما الذي يحلبها فبخ بخ، ذهب ذاك بها. قال: ثم أقبلتُ، حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا برجل يمتُثُحُ<sup>()</sup> على قليب، كلما أخرج دلوه صبَّه في الحوض، فانساب الماءُ راجعًا إلى القليب. قال: هذا الرجل ردَّ الله عليه صالح عمله فلم يقبله. قال: ثم أقبلتُ، حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا برجل يبذر بذرًا فيستحصِد، فإذا حنطة طيبة. قال: هذا رجل قبِل الله صالح عمله، وأزكاه له. قال: ثم أقبلتُ، حتى إذا انفرج بي السبيل إذا أنا برجل مستلق على قفاه، فقال: يا عبدالله، ادنُ مني، فخُذُ بيدي، وأقعدني، فواللهِ، ما قعدتُ منذ خلقني الله. فأخذتُ بيده، فقام يسعى حتى ما أراه. فقال له الفتى: هذا عمرك فقد نفذ، وأنا مَلَك الموت، وأنا المرأةُ التي أتيتك، أمرني الله بقبض روحك في هذا المكان، ثم أصيرك إلى نار جهنم. قال: ففيه نزلت هذه الآية: ﴿وَجِلَ بَيِّنَهُمْ وَيَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ (٢٤٢/١٢).

[ ٥٣٥] انتقد ابن كثير (٢٠١/ ٣٠٣) هذا الأثر، فقال: «هذا أثر غريب، وفي صحته نظر، وتنزيل الآية عليه وفي حقه بمعنى: أنَّ الكفار كلهم يتوفون وأرواحهم متعلقة بالحياة الدنيا، كما جرى لهذا المغرور المفتون، ذهب يطلب مراده فجاءه الموت فجأة بغتة، وحيل بينه وبين ما يشتهى.

<sup>(</sup>١) المتح: الاستسقاء من البئر بالدلو من أعلى البئر. النهاية (متح).

<sup>(</sup>۲) أخرجًا ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ١٦/٦١٦، ٥١٨ ـ، وأخرج الزبير بن بكار في الموفقيات ١٠٨ ـ ١١١ نحوه دون ذكر الآية. وعزاه السيوطي إليه.



# ٤



#### 🎇 مقدمة السورة:

**٦٣٧٥٥** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ: مكية<sup>(١)</sup>. (٢٤٩/١٢)

٦٣٧٥٦ \_ عن عبدالله بن عباس: أنزلت سورة فاطر بمكة (٢٤٩/١٢).

٦٣٧٥٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_: مكية. ذكرها باسم «الملائكة»، وأنها نزلت بعد سورة الفرقان(٢٠٠). (ز)

۹۳۷۵۸ ـ عن عكرمة =

**١٣٧٥٩** ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد النحوي ـ: مكية. ذَّكَرَاها باسم الملائكة $^{(2)}$ . (ز)

• ٦٣٧٦ ـ عن ابن أبي مليكة، قال: كنت أقوم بسورة الملائكة في ركعة<sup>(٥)</sup>. (٢٤٩/١٢)

۱۳۷٦۱ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: سورة الملائكة مكية<sup>(١٦)</sup>. (٢٤٩/١٢)

**٦٣٧٦٢ ـ** عن محمد بن مسلم الزهري: مكية، ونزلت بعد سورة الفرقان<sup>(٧٧)</sup>. (ز)

۱۳۷۹۳ ـ قال علي بن أبي طلحة: مكية<sup>(٨)</sup>. (ز)

٦٣٧٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: سورة الملائكة مكية، عددها خمس وأربعون آية كوفية (٩). (ز)

(٤) أخرجه البيهةي في دلائل النبوة ٧/١٤٢ ـ ١٤٢. (٥) أخرجه ابن سعد ٥/٤٧٢.

(1) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ من طريق سعيد، وأبو بكر بن الأنباري ـ كما في الإتقان ٥٧/١ ـ من طريق همام. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وابن المنذر.

(٧) تنزيل القرآن ص٣٧ ـ ٤٢.

(٨) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢٠٠٠/٢.

(٩) تفسير مقاتل ٣/٥٤٩.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو جعفر النحاس في الناسخ والمنسوخ ٢/ ٥٩٤ من طريق أبي عمرو بن العلاء عن مجاهد. والبيهتي في دلائل النبوة ٧/١٤٣ ـ ١٤٤ من طريق خَصَيف عن مجاهد.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
 (۳) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن ۳۳/۱ ـ ۳۰.

٩٣٧٦٥ \_ قال يحيى بن سلًّام: سورة الملائكة، وهي مكية كلها(١). (ز)

#### 🎇 تفسير السورة:

## 

٦٣٧٦٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق مجاهد - قال: كنت لا أدري ما ﴿فَالِمِ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ﴾، حتى أتاني أعرابيًّان يختصمان في بشر؛ فقال أحدهما: أنا فطرتها. يقول: أنا ابتدأتها(٢). (٢٤٩/١٧)

٦٣٧٦٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق مجاهد -، في قوله: ﴿ فَالْمِلِ ٱلسَّنَوَاتِ ﴾ ، قال: بديع السموات (٣). (٢٤٩/١٢)

٦٣٧٦٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم، قال: كل شيء في القرآن: ﴿ فَالْطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَاللَّهِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرضِ (٢٥٠/١٥)

٩٣٧٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَالْطِرِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، قال: خالق السموات والأرض (٥٠). (٢٥٠/١٢)

• ١٣٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَمُنْدُ لِلَّهِ الشَّكُر للهُ ، ﴿ فَاطِرِ ﴾ يعني: خالق السَّماواتِ وَالْأَرْض (٢٠). (ز)

١٣٧٧١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ أَلْمَنْدُ بِلَيْ ﴾ حمد نفسه وهو أهل الحمد، ﴿ فَالْمِلِ ﴾ خالق (١٠). (ز)

تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۷٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في فضائله (٢٠٦)، والبيهتي في شعب الإيمان (١٦٨٢). وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٩/٤ (٧١٤٨).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٢٦/١٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٠/٤ (٧١٤٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٦) تفسير مقائل بن سليمان ٣٠/٥٥١.

<sup>(</sup>٧) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٤.

### ﴿جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا﴾

۲۳۷۷۲ \_ عن إسماعيل السُّلِّيّ، في قوله: ﴿ يَاعِلِ ٱلْمَلْتَهِكَةِ رُسُلاً ﴾، قال: إلى العباد(١٠) . (٢٠/١٥)

٣٣٧٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿جَاعِلِ ٱلْكَتِّكَةِ رُسُلاً﴾ منهم جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت، والكرام الكاتبين ﷺ("). (ز)

۱۳۷۷٤ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ بَاعِلِ ٱلْمَلَتِكَةِ رُسُلًا ﴿ جعل مَن شاء منهم لرسالته، أي: إلى الأنبياء، كقوله: ﴿ اللّهُ يَسَعَلْفِي مِنَ ٱلْمَلَتِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ اللّهَ اللّهِ وَمِنَا اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُل

#### ﴿ أُوْلِي ٱلْمِيْحَةِ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبُكُّمُ

٦٣٧٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ بَالِ ٱلْمَلَتِكَةِ رُسُلًا أَلِئَ الْجَيْمَةِ مَنْكَ وَلُئِكَ ﴾ قال: بعضهم له جناحان، وبعضهم له ثلاثة أجنحة، وبعضهم له أربعة أجنحة،

٦٣٧٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلَٰكِ أَجْمِهُ مَثْنَى وَلَٰكَ وَرَبْعَ ﴾ يقول: مِن الملائكة مَن له أربعة، ولإسرافيل ستة أجنح<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٣٧٧٧ ـ عن عبد الملك ابن جُريع، في قوله: ﴿أَوْلِهُ الْمَوْمُونِ﴾، قال: للملائكة الأجنحة من اثنين إلى ثلاثة إلى اثني عشر، وفي ذلك وتر الثلاثة الأجنحة والخمسة، والذين على الموازين فطران<sup>(٦)</sup>، وأصحاب الموازين أجنحتهم عشرة عشرة، وأجنحة الملائكة زَغَبة <sup>(٧)</sup>، ولجبريل ستة أجنحة: جناح بالمشرق، وجناح بالمغرب،

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيي بن سلَّام ٢/ ٧٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلّام ٢/٧٧٤، وابن جرير ٣٢٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥١.

<sup>(</sup>٦) لعله: فطرار، وهو ذو الرواء والمنظر. اللسان (طرر).

<sup>(</sup>٧) زغبة: الشعيرات الصفر على ريش الفرخ، أو صغار الشعر والريش. اللسان، والتاج (زغب).

وجناحان على عينيه، وجناحان؛ منهم مَن يقول: على ظهره، ومنهم من يقول: متسرولًا بهما<sup>(۱)</sup>. (۲۰/۰۲۲)

٦٣٧٧٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿أَوْلِىٰ أَجْنِهَوِ﴾، قال: ذوي أجنحة <sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿يَزِيدُ فِي ٱلْمُلَقِي مَا يَشَأَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ فَيدُّ ۗ

٦٣٧٧٩ - عن عبدالله بن عباس، ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْحَلَقِ مَا يَشَأَهُ ﴾، قال: الصوت الحسن (""). (٢٠١/١١)

١٣٧٨ - عن الحسن البصري، ﴿ يَزِيدُ فِى ٱلْحَلَقِ مَا يَشَأَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِ مَنْ و قَيدُ ﴾: يزيد في أجنحتها ما يشاء<sup>(٤)</sup>. (ز)

١٣٧٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق خليد بن دعلج ـ في قوله: ﴿ يَرِيدُ فِي ٱلْمَالَةِ مَا كَالَمْ مَا يَشَالُونَ عَالَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَل

۱۳۷۸۲ - عن محمد بن شهاب الزهري - من طريق ابن جريج - في قوله: ﴿يَزِيدُ فِي لَكُنَاتُهُ ، قال: حُسن الصوت (٢٥١/١٢)

٦٣٧٨٣ - عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿ يَزِيدُ فِى ٱلْخَلِق مَا يَثَاثُهُ: يزيد في أَجنحتهم وخلقهم ما يشاء (٧). (١٥١/١٢)

٦٣٧٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال جلَّ وعزَّ: ﴿ يَزِيدُ فِى اَلْمَاتِي مَا يَشَاهُ ﴾، وذلك أنَّ في الجنة نهرًا يُقال له: نهر الحياة، يدخله كل يوم جبريل ﷺ بعد ثلاث ساعات مِن النهار، يغتسل فيه، وله جناحان ينشرهما في ذلك النهر، ولجناحه سبعون ألف

وَجَّه ابنُ عطية (٢٠٢٧) قول ابن عباس، وابن شهاب الزهري، وقتادة بقوله: «وإنما ذَكَر هذه الأشياء من ذَكرها على جهة المثال، لا أن المقصود هي فقط، وإنما مثلوا بأشياء هي زيادات خارجة عن الغالب المعتاد الموجود كثيرًا».

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۷٤.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.(٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في الشعب (١١٦). وعزاه السيوطي إلى ابن النجار في تاريخه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١١٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

ريشة، فيسقط من كل ريشة قطرة من ماء، فيخلق الله جلَّ وعزَّ منها مَلكًا يُسَبِّح الله تعالى إلى يوم القيامة، ﴿وَيَرِدُ فِي لَلْفَاتِي مَا يَشَائُهُ إِنَّ اللَّهُ كُلُّ كُلِّ شَوْمِ﴾ مِن خلق الأجنحة مِن الزيادة ﴿قَرْبُكُ يعني: يزيد في خلق الأجنحة على أربعة أجنحة''). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

**٦٣٧٨ ـ** عن **عائشة**: أنَّ النبيَّ ﷺ رأى جبريل له ستمائة جناح، قد سَدً الأُنُّق<sup>(۲)</sup>. (۲۰/۱۶)

## ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن تَرْحَمُوْ فَلَا شُمْلِكَ لَكُمَّا وَمَا يُشْلِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَلْهُ مِنْ بَعْلِيوً وَهُوَ الْغَرِيْدِ لَلْفَكِيمُ ۞﴾

٦٣٧٨٦ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق مالك ـ: أنَّه كَانَ إِذَا أصبح فِي اللَّيْلَة الَّتِي يمطرون فِيهَا وتحدث مع أصحابه قال: مُطِرنَا الليلة بنَوْء الفتح. ثم يتلو: ﴿مَا يَهْنَج اللهُ لِلنَّانِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُسْيِكَ لَكُمّا ﴾(٣). (٢٥/١٧)

٦٣٧٨٧ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿مَا يَفْتَحِ اللّهُ لِلنّاسِ ﴾ الآية، قال: ما يفتح الله للناس من باب توبة فلا ممسك لها؛ وإن شاءوا، وإن أبوا، ﴿وَمَا يُمْسِكَ ﴾ مِن باب توبة ﴿فَلَا مُشِدِّ ﴾ وهم لا يتوبون (٤٠) . (٢٥٢/١٧)

٦٣٧٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿مَا يَفَتَحِ اللّهُ لِلنَاسِ مِن رَّجَمَةِ فَلَا مُسْكِ لَهُمَّ وَمَا يُشْسِكَ فَلَا مُرْمِيلَ لَلَهُ مِنْ بَعْدِمِنْ ، يقول: ليس لك من الأمر شيء (٥٠٠ (٢٠٢/١٢) ١٩٣٨٩ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿مَا يَفْتَحِ اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَّحَمَةِ فَلَا مُسْبِكَ لَهَمَّ وَمَا يُشْسِكَ فَلَا مُرْمِيلَ لَهُ مِنْ بَعْدِيْ ﴾: ما يُقسم الله للناس من رحمة؛ ما ينزل من

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٥/٧٧٩ ـ ٤٧٨ (٣٥٦٣)، من طريق مجالد، عن الشعبي، عن مسروق، عن عائشة به. وسنده ضعيف؛ فيه مجالد بن سعيد، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٤٧٨): اليس بالقوي، وقد تغير في آخر عمره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ (ت: د. بشار عواد) ٢٦٧/١ ـ ٢٦٨ (٥١٨). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

#### الوحى<sup>(١)</sup>. (ز)

• ٦٣٧٩ - عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّهُوَ ﴾ أي: من خير، ﴿فَلَا مُسْلِكَ لَهُمَّا ﴾ قال: فلا يستطيع أحدٌ حبسَها(٢٠). (١٢/ ٢٥٧) ٦٣٧٩١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿مَا يَفَيِّعِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن زَّحْمَةِ فَلا مُمْيِكَ لَهَا ﴾، قال: المطر<sup>(٣)</sup>. (٢٥٢/١٥)

٦٣٧٩٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿مَا يَفَيِّعِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن زَّمْمَةِ فَلا مُمْسِكَ لَهُمَّا﴾: يعني: ما يرسل الله للناس مِن رزق فلا مُمْسِك له<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٣٧٩٣ ـ عن محمد بن السائب الكلبي، في قوله: ﴿ مِن زَّمْمَوْ ﴾: مِن الخير والرِّزق<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٣٧٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا يَفْتَعِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ﴾ الرزق. نظيرها في بني إسرائيل: ﴿أَبْيَعَآدُ رَحْمَةِ مِن زَيِّكَ﴾ [الإسراء: ٢٨]، يعنى: الرزق. ﴿فَلَا مُمْسِكَ لَهُمَّاكُ لا يقدر أحدٌ على حبسها، ﴿وَمَا يُشيِكُ﴾ وما يحبس مِن الرزق ﴿فَلَا مُرْسِلَ لَلُهُ يعني: الرزق ﴿مِنْ بَعْدِيِّهِ فلا مُعطي مِن بعد الله، ﴿وَقُو ٱلْعَزِيزُ ﴾ في ملكه، ﴿لَلْمَكِيمُ ﴾ في أمره (٦). (ز)

 ٦٣٧٩٥ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ ﴾ ما يقسم الله للناس ﴿ مِن رَّخْمَةِ ﴾ من الخير والرزق ﴿فَلَا مُتْمِكَ لَهَا ﴾ لا أحد يستطيع أن يُمسك ما يُقسم من رحمة، ﴿وَمَا يُشْمِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِيْكِ مِن بعد الله لا يستطيع أحد أن يقسمه ﴿وَهُوَ ٱلْمَزِيْرُ لَقَكِيمٌ﴾<sup>(٧)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٧٩٦ ـ عن المغيرة بن شعبة: أنَّ رسول الله ﷺ كان يقول في دُبُر كلِّ صلاة مكتوبة: ﴿لا إله إلا الله وحده، لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، اللَّهُمَّ، لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك

 <sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلّام ۲/۷۷۷.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/٣٦٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٧. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٥) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٧.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۷۷.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥١.

الجد<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٣٧٩٧ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: كان رسول الله ﷺ إذا رفع رأسه مِن الركوع قال: (ربَّنا، لك الحمد مِلء السماوات والأرض، ومِلء ما شئت مِن شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحقُّ ما قال العبد، وكلنا لك عبد، اللَّهُمَّ، لا مانع لما أعطيت، ولا معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجدا(٢). (ز)

٦٣٧٩٨ ـ عن عامر بن عبد قيس، قال: أربع آيات مِن كتاب الله إذا قرأتهن فما أَبالي ما أَصْبِحُ عليه وأَمْسِي: ﴿مَا يَفَتَجِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُثْسِكَ لَكُمَّا وَمَا يُثْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِمِنِهِ، ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضَرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ: إِلَّا هُوَّ وَإِن يُرِنْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَأَذَ لِفَضْلِيُّهِ ﴾ [الأنسعام: ١٧]، و﴿ سَيَجْمَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُشْرِّكِ ﴾ [السلىلاق: ٧]، ﴿وَمَا مِن نَابَتَوْ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: ٦]<sup>(٣)</sup>. (٢٥٣/١٢)

٦٣٧٩٩ ـ عن محمد بن جعفر بن الزبير، قال: كان عروة يقول في ركوب المحمل: هى \_ واللهِ \_ رحمةٌ فُتحت للناس، ثم يقول: ﴿مَّا يَفَتِح اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّجْمَةِ فَلا مُمَّسِك (YOY/1Y) . (1) (TOY)

## ﴿ يَكَانُهُا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُفُكُم مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ﴾

٦٣٨٠٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: الرزق من السماء: المطر. ومن الأرض: النبات (٥٠). (٢٥٣/١٢)

٦٣٨٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَأَيُّنَّا ٱلنَّاسُ ﴾ يعنى: أهل مكة، ﴿ أَذَكُّرُواْ نِمْسَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ ثـم أخبرهـم بالنعمة، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿مَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرَزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَايَ﴾ يعني: المطر، ﴿وَٱلْأَرْضِ﴾ يعني: النبات، ثم وَحَّد نفسَه ﷺ، فقال: ﴿لَّا إِلَّهُ إِلَّا هُو فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ﴾ (()

(٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ١/ ١٦٨ (٨٤٤)، ٨/ ٧٧ (٦٣٣٠)، ٩/ ٩٥ (٧٢٩٢)، ومسلم ١/ ٤١٤ (٩٥٥). (٢) أخرجه مسلم ١/ ٣٤٧ (٤٧٧).

١/ ٤٥١ ـ ٤٥٢ (٨٨) بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في الرضا عن الله (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٣٨٠٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ اذْكُرُواْ نِمْتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ أنَّه خلقكم ورزقكم، ﴿ مَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ما ينزل من السماء من المطر، وما ينبت في الأرض من النبات، ﴿لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَّ﴾ يقوله للمشركين يحتجُّ به عليهم، وهو استفهام، أي: لا خالق ولا رازق غيره، يقول: أنتم تُقِرُّون بأن الله هو الذي خلقكم ورزقكم، وأنتم تعبدون من دونه الآلهة! (١). (ز)

## ﴿ فَأَنَّكُ ثُوْفَكُونَ ﴿ أَنَّا ﴾

٦٣٨٠٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَأَلُّكُ تُؤْلِكُونَ ﴾، يقول الرجل: إنه لَيُؤْفَك<sup>(٢)</sup> عَنِّى كذا وكذا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٨٠٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿فَأَلَّتُ ثُؤْلَكُونَ﴾ فكيف تَصرِفون عقولَكم فتعبدون غير الله<sup>(ئ)</sup>. (ز)

## ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن مَبْلِكَ ۚ وَلِكَ اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ﴿ ﴿

٣٨٠٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن فَبَلِكُ﴾: يُعزِّي نبيَّه كما تسمعون<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٣٨٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن يُكَذِّبُوكَ يُعزِّي النبي ﷺ؛ ليصبر على تَكَذَيبِهِم إِياه ﴿ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ وَلِلَ اللَّهِ تُرْجُحُ ٱلْأُمُورُ ﴾ أمور العباد، تصير إلى الله جلَّ وعزَّ في الآخرة<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٦٣٨٠٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَإِن يُكَذِّبُكُ نَقَدَ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكُ ﴾ يُعزِّيه بذلك ويأمره بالصبر، ﴿ وَإِلَى اللَّهِ نُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ إليه مصيرها يوم القيامة (٧). (ز)

(٧) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٧٧ ـ ٧٧٨.

تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۷۷.

<sup>(</sup>٢) لَيُؤفَك: يُصْرَف. اللسان (أفك). (٣) أخرجه ابن جرير ٣٢٩/١٩، حيث فسر الآية بقوله: «فأي وجه عن خالقكم ورازقكم الذي بيده نفعكم وضركم تصرفون، ثم ذكر هذا الأثر تحته.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٧٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٣٠، وابن أبي حاتم ٣/ ٨٣٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

## ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقَّ ﴾

٦٣٨٠٨ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَأَيُّ النَّاسُ ﴾ يعني: كفار مكة، ﴿ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ خَيًّ ﴾
 خَيٍّ ﴾ في البعث أنَّه كائن (١٠) . (ز)

٩٠٠٩ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ يَكَأَيُّا ٱلنَّاشُ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَتَّ ﴾ ما وعد مِن الثواب والعقاب (٢).

## ﴿ فَلَا نَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنْكِ أَوْلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلذَّهُودُ ۞﴾

٦٣٨١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿وَلَا يُمُزَّنَّكُمْ إِلَلْهِ ٱلْفَهُودُ﴾، يقول: الشيطان (٣٨٩هـ٠٠). (ز)

٦٣٨١ ـ عن سعيد بن جبير، قال: الغِرَّة في الحياة الدنيا: أن يغتر بها، وتشغله عن الآخرة؛ أن يَمْهَد لها ويعمل لها، كقول العبد إذا أفضى إلى الآخرة: ﴿يَلَيْتَنَىٰ مَلَّتُ لِيَالِيَ﴾ الشجر: ٢٤]. والغِرَّة بالله: أن يكون العبد في معصية الله، ويتمنى على الله المغفرة (٤). (٣٥/١٣٥)

٦٣٨١٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ: الغَرور: الشيطان<sup>(٥)</sup>. (ز) ٦٣٨١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله تعالى: ﴿وَلَا يَشُرُّتُكُم إِلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

١٣٨١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَا تَشُرَّنَّكُمُ ٱلْكَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا﴾ عن الإسلام، ﴿ وَلَا

اهت⊙ لم یذکر ابنُ جریر (۱۹/ ۳۳۱) فی معنی: ﴿وَلَا يَغُرَّدُكُم بِاللَّهِ ٱلْفَرُودُ﴾ سوی قول ابن عباس.

ووجَّه ابنُ كثير (٣٠٦/١١) قول ابن عباس بقوله: «أي: لا يفتنتّكم الشيطان ويصرفتُكم عن اتباع رسل الله وتصديق كلماته؛ فإنه غرَّار كذَّاب أفّاك.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۷۷۸.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الفريابي ـ كما في الفتح ٢٥٠/١١ ـ..

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٤.

والمالية المالية

يَغَرَّنُّكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُودُ﴾ الباطل، وهو الشيطان(١١). (ز)

١٣٨١ - قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَلَا تَتُرَّكُمُ الْمَيْرَةُ الدُّنْكَ أَنْ يَمُرَّكُمُ بِاللَّهِ النَّهُدُ ﴾
 الشيطان (٢٠). (ز)

#### 🏶 آثار متعلقة بالسورة:

٦٣٨١٦ - عن هارون [بن موسى الأعور] - من طريق النضر - قوله: ﴿ فَلَا تَغَرُّكُمُ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَلَا تَغَرُّكُمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ هَـلَهُ اللَّهُ وَلَا يَقْرُدُكُ اللَّهُ وَلَهُ هَـلَهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهِ اللَّهُ وَلَى الحديد [13]: ﴿ الْفَرُودُ ﴾ . (ز)
 السورة، وفي لقمان [٣٣]: ﴿ الْفَرُودُ ﴾ ، وفي الحديد [13]: ﴿ الْفَرُودُ ﴾ " . (ز)

#### ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾

٦٣٨١٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُو عَدُوً فَاتَّظِدُوهُ عَدُوًا ﴾، قال: عادوه؛ فإنَّه يَجِقُّ على كل مسلم عداوته، وعداوته: أن تعاديه بطاعة الله(٤). (٢٧٣/١٧)

٦٣٨١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّ الشَّيْلِانَ لَكُو عُدُوً ﴾ حين أمركم بالكفر بالله؛ ﴿فَأَغِذُوهُ عَدُولُ ﴾ يقول: فعادُوه بطاعة الله ﷺ ((ز)

٦٣٨١٩ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِنَّ النَّيَطُنَ لَكُمْ عَدُوَّ ﴾ يدعوكم إلى معصية الله! ﴿ وَاللَّهُ عَدُوا ﴾ (١) . (ز)

## ﴿ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصَّابِ ٱلسَّعِيرِ ۗ ۗ ﴾

١٣٨٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿إِنَّنَا يَنَعُواْ حِزْيَدُ ﴾ قال: أولياء ﴿إِنَّكُونُا مِنْ أَصَب النَّهِيرِ ﴾ أي: ليسوقهم إلى النار، فهذه عداوته (٧) (١٥٣/١٥)

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۷۷۸.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٥٢.(۳) أخرجه إسحاق البستي في تفسيره ص١٦١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير بنحوه ٢٣٢٢/١٩ وابن أبي حاتم ٢١٠٢/ ٢١٠٣\_ ٢١٠٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وابن العنلر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢. (٦) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٨.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۳۲ بنحوه، وابن أبي حاتم ۲۱۰۲/۷ ـ ۲۱۰۳. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

ا ۱۳۸۲ - قال مقاتل بن سليمان: ثم قال - جلَّ وعزَّ -: ﴿ إِنْهَا يَدْعُوا حِرْيَهُ ﴾ إنما يدعو شيعته إلى الكفر بتوحيد الله ﷺ وليكُونُوا مِنْ أَصَّبِ السَّهِدِ ﴾ يعني: الوقود ( ( ) شيعته إلى الكفر بتوحيد الله قال في الله في السّم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ إِنَّهَ يَدْعُواْ حِرْيَهُ ﴾ قال: يدعو حزبه إلى معاصي الله، وأهل معاصي الله أصحابُ السعير، وهؤلاء حزبه من الإنس، ألا تراه يقول: ﴿ أُولَيْهَكَ حِرْبُ الشَّيَلَانُ ﴾ [المجادلة: ١٩]. قال: والحزب: ولاته الذين يتولاهم ويتولونه. وقرأ: ﴿ إِنَّ وَلَيْنَ اللَّهَ اللَّهِ مَنْلُ الْكِنَبُ وَهُوَى المَنْامِينَ ﴾ [العراف: ١٩]. (١٩٤/١٥)

٦٣٨٢٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّمَا يَنْعُواْ حِرَيْهُ﴾ أصحابه الذين أضلَّ ﴿إِيَّكُونُواْ مِنْ أَصَّكِ السَّعِيرِ﴾ وسوس إليهم بعبادة الأوثان، ﴿إِيَّكُونُواْ مِنْ أَصَّكِ السَّعِيرِ﴾ فأطاعوه، والسعير: اسم من أسماء جهنم، وهو الباب الرابع<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ ءَمَنُوا وَعَيلُوا الصَّالِحَٰتِ لَمُ مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرُ ۞﴾

٩٣٨٢٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ مَ مَنْفِرَةٌ ۖ وَأَجْرٌ كِيرُ ﴾: وهي الجنة (ز)

٦٣٨٧ - عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿ لَمْ مَغْفِرَةٌ وَلَجْرٌ كَيْرُ ﴾، قال: كل شيء في الْقرآن: ﴿ لَمُ مَغْفِرَةٌ وَلَجْرٌ كَيْرُ ﴾، ﴿ وَوَرْقُ حَكْرِيدٌ ﴾ فهو الجنة (٥٠ ( ٢٥٤/١٢) ٣ ٢ ٢ - قال مقاتل بن سليمان: ثم بَيْن مستقر الكفار، ومستقر المؤمنين، فقال - جلَّ وعزَّ -: ﴿ اللَّذِينَ كَثُولُ ﴾ بتوحيد الله ﴿ لَمَ عَنَاتُ شَدِيدٌ ﴾ في الآخرة، ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُولُ ﴾ صدقوا بتوحيد الله ﴿ وَالمَّرْ كَيْرُ ﴾ في الجنة (٢٠) . (ز)

٦٣٨٢٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿الَّذِينَ كَنْرُواْ لَمْتُمْ عَنَاتٌ شَدِيدٌ ﴾ جهنم، ﴿وَالَّذِينَ مَاسُؤاْ
 وَعَيْدُواْ الشّالِخَتِ ثَمْ مَنْفِرَةٌ ﴾ للنوبهم، ﴿وَالَّجْرُ ﴾ أي: ثواب ﴿كِيدُ ﴾ وهي الجنة (١).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٣٢ من قوله: هؤلاء حزبه من الإنس . . . إلخ. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم ولم يذكر الآية الإخيرة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٧٨.(٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) تفسير يحيى بن سلَّام ٧/ ٧٧٨.

## ﴿ أَفَكَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّةً عَمَلِهِ. فَرَءَاهُ حَسَنًا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآةُ وَهَهْدِى مَن يَشَآةُ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ٨٠

#### 🏶 نزول الآية:

٣٨٢٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ قال: أُنزلت هذه الآية: ﴿ أَنَّهَ رُبِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَلِهِ. فَرَاهُ حَسَنًا ﴾ حيث قال النبي ﷺ: ﴿ اللَّهُمَّ، أَعِزَّ دينَكَ بعمر بن الخطاب، أو بأبي جهل بن هشام». فهدى الله عمر، وأضلُّ أبا جهل، ففيهما أنزلت (۱۲/ ۲۰۰)

٦٣٨٢٩ \_ قال سعيد بن جبير: ﴿ أَفَنَ زُيِّنَ لَهُ شُوَّهُ عَلِهِ فَرْمَاهُ حَسَنًا ﴾ نزلت في أصحاب الأهواء والبدع<sup>(٢)</sup>. (ز)

 ١٣٨٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَفَكَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ مُواهُ حَسَنًا ﴾ نزلت في أبي جهل بن هشام<sup>(۳)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ أَفَهَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ. فَرَاهُ حَسَنًا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَبَهْدِى مَن يَشَأَةُ ﴾

٣٨٣١ ـ عن أبي قلابة عبدالله بن زيد الجرمي، أنَّه سُئِل عن هذه الآية: ﴿أَنَّمَن زُيِّنَ لُهُ سُوَّهُ عَلِهِ. فَرَاهُ حَسَنًا ﴾ أهُم عمَّالنا هؤلاء الذين يصنعون؟ قال: ليس هم، إنَّ هؤلاء ليس أحدهم يأتي شيئًا مما لا يحل له إلا قد عرف أنَّ ذلك حرام عليه، إن أتى الزنا فهو حرام، وقتَل النفس، إنما أولئك أهل الملل؛ اليهود، والنصاري، والمجوس، وأظن الخوارج منهم؛ لأن الخارجي يخرج بسيفه على جميع أهل البصرة، وقد عرف أنه ليس ينال حاجته منهم، وأنهم سوف يقتلونه، ولولا أنَّه مِن دينه ما فعل ذلك<sup>(١)</sup>. (١٢/ ٢٥٤)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى جويبر، عن الضحاك به.

جويبر ضعيف جدًّا كما في التهذيب، والضحاك لم يلق ابن عباس. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٦/١٣٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٣٨٣٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ =

٣٨٨٣ \_ وقتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ أَفَنَ زُنِيْ لَهُ سُوءٌ عَسَلِمِ. ﴾ ، قال: الشيطان زيَّن لهم ، هي \_ والله \_ الضلالات (١٠) . (١٠/ ٢٥٥)

٣٨٣٤ ـ قال قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿أَفَنَ زُنِنَ لَهُ سُوهُ عَمَلِهِ.﴾: منهم الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين وأموالهم، فأمًّا أهل الكبائر فليسوا منهم؛ لأنهم لا يستحلون الكبائر ().

٩٣٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا أَ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِدُّ إِن عَن الهدى ﴿ مَن يَشَاتُ ﴾ فلا يهديه إلى الإسلام، ﴿ وَبَهْدِى مَن يَشَاتُ ﴾ لدينه ("). (ز)

٦٣٨٣٦ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج، في قوله: ﴿ أَفَنَ زُيْنَ لَهُ شُوهُ عَلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا ﴾، قال: هذا المشرك (٤٠). (١٢/١٥٥)

٦٣٨٣٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ أَنْنَ لَئِنَ لَهُ سُوهُ عَلِهِ. فَرَاهُ حَسَنًا ﴾ كمن آمن وعمل صالحًا، أي: لا يستويان، وهذا على الاستفهام، وفيه إضمار (٥٠).

# ﴿ فَلَا نَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞

٦٣٨٣٨ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ =

٦٣٨٣٩ ـ وقتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَلَا نُذَهَبُ نَفْتُكَ عَلَيْتِمْ
 حَمَرَتِ ﴾: أي: لا تحزن عليهم (١٠). (١٧/ ٢٥٥)

3٣٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلَا نَلْهَبْ نَقْسُكَ عَلَيْمٍ حَسَرَيْهُ يعني: النبي ﷺ، يقول: فلا تقتل نفسك ندامةً عليهم، يعني: أهل مكة، ﴿إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَسْتُونَ﴾ ''. (ز)

(٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٣٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ٦/١٣/٦.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.
 (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٧٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٣٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٢.

وفدوع النفينية المالية

٦٣٨٤١ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿لا نَذَهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْمٍ حَسَرَتُ ﴾:
 كقوله: ﴿فَلَمَلُكُ بَاحِثُمٌ فَلَسَكَ ﴾ [الكهف: ٦] (١٠) ( ٢١/ ٢٥٥)

٣٨٤٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْشُكَ عَلَيْمٍ ﴾ على المشركين ﴿ حَمَرَتِيْ ﴾ النحل: ١٢٧ لا تحسَّر عليهم إذ لم يؤمنوا ، كقوله : ﴿ وَلَا نَعْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ [النعواء: ٨٨، النحل: ١٢٧ ، النعل: ١٢٧ . ﴿ وَلَا نَعْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ [النعواء: ٨٨ النحل: ١٢٧ .

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٣٨٨٤٤ ـ عن زيد ابن أبي أوفى، قال: خرج علينا رسولُ الله ﷺ، فقال: «الحمد لله الذي يهدي من الضلالة، ويلبس الضلالة على مَن أَحَبُّ، (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥٣٥/٦ ـ، قال: حدثنا يحيى بن عبدك القزويني، قال: حدثنا حسان بن حسان البصري، قال: حدثنا إبراهيم بن بشر، قال: حدثنا يحيى بن معين، قال: حدثنا إبراهيم القرشي، عن سعد بن شرحبيل، عن زيد بن أبي أوفى.
قال ابن كثير: وهذا حديث غريب جدًا».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي في سننه ١/ ٥٠٦ ـ ٥١١ (٦٧٥).

## ﴿وَاللَّهُ الَّذِينَ أَرْسَلُ الرِّيْخَ فَشَيْرُ سَمَانًا مَشْفَتُهُ إِلَى بَلَدٍ مَنِيَّا فَالْحَيْنَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعَدَ مَوْيَةًا كَذَلِكَ ٱلشُّمُورُ ۞﴾

٦٣٨٤٦ ـ عن أبي رَزِين العقيلي، قال: قلت: يا رسول الله، كيف يحيى الله الموتى؟ قال: «أما مررت بأرض مجدِبة، ثم مررت بها مخصِبة تهتز خضراء؟». قال: بلى. قال: «كذلك يحيى الله الموتى، وكذلك النشور» (``. (١٦/١٣))

٣٨٤٧ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الزعراء ـ قال: يقوم ملَك بالصور بين السماء والأرض، فينفخ فيه، فلا يبقى خلق لله في السموات والأرض ـ إلا من شاء الله ـ إلا مات، ثم يرسل الله من تحت العرش منيًا كمني الرجال، فتنبت أجسامهم ولحمانهم من ذلك الماء كما تنبت الأرض من الثرى. ثم قرأ عبدالله: ﴿وَاللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

٦٣٨٤٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَأَحَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتَهَا كَنَلِكَ ٱلشُّورُ﴾، قال: كما أحيا الله هذه الأرض الميتة بهذا الماء؛ كذلك يبعث الناس يوم القيامة<sup>(٣)</sup>. (٢٠٦/١٢)

٩٣٨٤٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، قال: ﴿كَثَرْكَ ٱلشُّرُونِ﴾، يعني: هكذا يحيون بعد الموت بالماء يوم القيامة، كما تحيا الأرض بالماء فتنبت، كذلك البعث<sup>(٤)</sup>. (ز)

• ٦٣٨٥ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَلَّهُ الْآِئَ أَتُولَ الْزِيْمَ فَتُثِيرُ سَمَانًا فَمُقَنَّهُ فسقنا السحاب ﴿ إِنَّ بَلَهِ مَعْنِي بِالميت: أنه ليس عليه نبت، ﴿ وَأَخْبَيْنَا بِهِ بالماء

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١١١/٢١٦ ـ ١١٤ (١٦١٩٢) - ١٦١٩٢)، والحاكم ٢٠٥/٤ (٨٦٨٢) بنحوه، وابن أبي حاتم ١٤٥/١ (٣٥٧)، والثعلبي ٨/١٠٠، والواحدي ٣/ ٥٠٢ (٧٧٢)، من طريق يعلى بن عطاه، عن وكيم بن حدس، عن عمه أبي رزين العقيلي به.

قال الحاكم: •هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ۷۷۹/۲ قريبًا منه، وابن أبي شببة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ۲۸۱/۲۱ \_
 ۲۸۵ (۳۸۷۹۳)، وابن جرير ۲۳۳٬۱۹ وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٦/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٩.

﴿ الْأَرْضَ ﴾ فتنبت ﴿ بَعْدُ مُوَيًّا ﴾ بعد إذ لم يكن عليها نبْت، ﴿ كَثَلِكَ النَّشُورُ ﴾ هكذا يحيون يوم القيامة بالماء كما يحيي الأرض بعد موتها (١٠). (ز)

1۳۸۰١ \_ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَاللهُ النِّينَ الْرَبَحُ فَتُبِيرُ سَمَانًا فَسُقَتَهُ فَسقنا الماء في السحاب ﴿ إِلَى بَلَوِ مَيْتِ فِي السحاب ﴿ إِلَى بَلَو مَيْتِ في ليس فيه نبات؛ إلى أرض ميتة ليس فيها نبات، لما قال: ﴿ إِلَى بَلَو مَيْتِ في جاءت «ميت» لأن البلد مذكر، والمعنى على الأرض وهي مؤنثة، ﴿ وَالْمَيْنَا بِهِ ﴾ بالماء ﴿ الأَرْضَ بَعَدَ مَرْتَهُ ﴾ بعد إذ كانت يابسة ليس فيها نبات، ﴿ فَأَحْيَنَا بِهِ ﴾ بالماء الأرض، فأنبت من ألوان النبات وأحيى به نباتها أيضًا، ﴿ كَلَيْكُ النَّمُورُ ﴾ يعني: هكذا يحيون بعد الموت بالماء يوم القيامة، كما تحيا الأرض بالماء فتنب، كذلك البعث (١٠). (ز)

## ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾

٦٣٨٥٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمِزَنَ﴾ قال: بعبادة الأوثان؛ ﴿فَلِلَّهِ ٱلْمِزَّةُ جَيِّماً﴾ (٣٠/١٥٢)

٦٣٨٥٣ ـ قال يحيى بن سلّام: في تفسير الحسن: أنَّ المشركين عبدوا الأوثان لتُعِزَّهم، كقوله: ﴿وَلَقَمْدُوا بِن دُوبِ اللهِ عَالِهَةً لِيَكُونُوا لَمُمْ عِزَاً ﴿ [مريم: ٨١]، فقال: مَن كان يريد العزة فليعبدالله حتى يُعِزَّ (ز)

٢٣٨٥٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمِزَةَ فَلِلَهِ ٱلْمِزَةُ فَلِلَهِ ٱلْمِزَةُ جَيمًا ﴾. (٢٥/٧١٧)

٣٨٥٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمِزَّةِ﴾، يعني: المَنَعَهُ (ز) ٢٣٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْمِزَّةِ﴾ المنعة بعبادة الأوثان فليعتز بطاعة الله جلَّ وعزَّ، ﴿فَلِيَّةِ الْمِزَّةُ جَيِعًا﴾ جميع مَن يتعزز فإنَّما يَتَعَزَّز

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٣. (٢) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٧٨ \_ ٧٧٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٥٧)، وأخرجه ابن جرير ٣٣٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلّام ٧٧٩/٢، وابن جرير ٢٣٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلّام ٢/ ٧٧٩.

بإذن الله عَلَى (١١)١٥٥٥ . (ز)

## ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِارُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُدُ،

٦٣٨٥٧ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿إِلَيْهِ يَسْمَدُ ٱلْكِلُمُ ٱللَّبِّهُ وَالْمَعْلُ اللَّهِ وَالْمَالُ اللهِ والله الله إلا الله، والله الله إلا الله، والله أكبر. إذا قالهن العبد ضمَّهن الملك تحت جناحه حتى يجيء بهم وجه الرحمن (٢٠/١٢). (٢٥٨/١٢)

٦٣٨٥٨ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق المخارق بن سليم ـ قال: إذا حدثناكم بحديث أتيناكم بتصديق ذلك من كتاب الله، إنَّ العبد المسلم إذا قال: سبحان الله وبحمده، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وتبارك الله. قبض عليهن ملكٌ يَضُمُّهُنَّ تحت جناحه، ثم يصعد بهن إلى السماء، فلا يمر بِهن على جمع مِن

الاقتصارة اختُلِف في معنى: ﴿مَن كَانَ مُرِيدُ الْمِزْةَ فَلِلَةِ الْمِزْةُ جَيماً ﴾ في هذه الآية على أقوال: الأول: من كان يريد العزة بعبادة الآلهة والأوثان فإن العزة لله جميعًا. الثاني: من كان يريد العزة فليتعزز بطاعة الله. الثالث: مَن كان يريد علم العزة لمن هي فإنها لله جميعًا كلها، أى: كل وجه من العزة فلله.

ورجَّح ابنُ جرير (٣٣٧/١٩) مستندًا إلى دلالة السياق القول الأول والثاني، وهو قول قتادة، وعلَّل ذلك بقوله: الأن الآيات التي قبل هذه الآية جَرَثُ بتقريع الله المشركين على عبادتهم الأوثان، وتوبيخه إياهم، ووعيده لهم عليها، فأولى بهذه أيضًا أن تكون من جنس الحثِّ على فراق ذلك، فكانت قصتها شبيهة بقصتها، وكانت في سياقها».

وعلَّق ابنُ عطية (٧/ ٢٠٥) على القول الأول بقوله: •وهذا تمسُّكٌ بقوله تعالى: ﴿وَآتُفَدُّواْ مِن دُوبِ اللَّهِ عَالِهَةً لِيَكُونُواْ لِمُمْ عِزَاً﴾ [مريم: ٨١]٠.

وسنده ضَعِف؛ فيه علي بن عاصم بن صهيب، قال عنه الذهبي في الميزان (٣/ ١٣٥): «أنكر عليه كثرة الغلط والخطأ مع تماديه على ذلك».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، والليلمي. وأخرجه الثعلبي ١٠١/٨ بنحوه، من طريق أبي عبدالله الحسين بن محمد بن عبدالله الدينوري، عن أبي جعفر محمد بن محمد بن أحمد الهمداني، عن أبي الحسن أحمد بن محمد بن السكن البصري، عن أحمد بن محمد المكي، عن علي بن عاصم، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه عن أبي هريرة به.

الملائكة إلا استغفروا لقائلهن، حتى يجيء بهن وجه الرحمن. ثم قرأ: ﴿إِلَيْهِ يَصْمَدُ ٱلْكَلِيُرُ ٱلْكَلِيْبُ وَالْمَمَلُ ٱلصَّلْطُ بَرِّفَعُلُمُهُ (١٠ /٢٥٧)

1٣٨٥٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿إِلَّهِ يَسْعَدُ ٱلْكَلِرُ اللهُ الْكَبِّرُ ﴾ قال: أداء الفرائض، فمن ذكر الله في أداء فرائضه حمل عملُه ذكر الله فصعد به إلى الله، ومن ذكر الله ولم يؤد فرائضه رُدًّ كلامه على عمله، وكان عمله أولى به (١٧/١٣). (٢٥٨/١٢)

٦٣٨٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عكرمة -: أنَّه سُئِل: أيقطع المرأة والكلبُ والحمارُ الصلاة؟ فقال: ﴿ وَإِلَّهِ يَصْمَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْمَمَلُ ٱلصَّدَاحُ مِرْفَصُدُ فَما يقطع هذا؟! ولكنه مكروه (٣٠). (٢١/٢١)

٩٣٨٦١ \_ عن عبدالله بن عباس، أنه قال: ﴿وَأَلْمَكُلُ ٱلصَّلِيحُ يَرْفَعُكُمُ الله إليه ٤٠٠ . (ز) ٩٣٨٦٢ \_ عن كعب الأحبار \_ من طريق عبدالله بن شقيق \_ قال: إنَّ لِسبحان الله، والله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، لَدَوِيًّا حول العرش كدَوِيًّ النحل، يُذكِّرن

الآن انتقد ابنُ عطية (٢٠٦/) قول ابن عباس من جهة ثبوته، ومخالفته اعتقاد أهل الحق، فقال: وهذا قولٌ يردُّه معتقد أهل الحق والسُّنَّة، ولا يصح عن ابن عباس ﷺ، والحق أن العاصي التارك للفرائض إذا ذكر الله تعالى وقال كلامًا طيِّبًا فإنه مكتوبٌ له، مُتَقَبِّلٌ منه، وله حسناته، وعليه سيئاته، والله تعالى يتقبًّل مِن كل مَن اتقى الشرك، وأيضًا فإن الكَلِم الطَّيِّب عملٌ صالح، غير أنه التمس له وجُهًا يمكن أن يُصَحِّح عليه، فقال: ووإنما يستقيم قول من يقول: إن العمل هو الرافعُ للكَلِم. بأن يُتَأوَّلُ أنه يزيد في رفيه وحُسْنِ موقعه إذا تعاضد معه، كما أن صاحب الأعمال من صلاة وصيام وغير ذلك إذا تخلَّلُ أعماله كلمٌ طيِّبٌ وذكر لله كانت الأعمال أشرف، فيكون قوله: ﴿وَالْعَمَلُ الْعَمْلِكُمُ وَحَشًا على الأعمال،

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٣٨/١٩، والطيراني في المعجم الكبير ٣٣٣/٩ (٩١٤٤)، والحاكم ٢٧٥/١، والبيائم ٤٢٥/٢.
 والبيهتي في الأسماء والصفات (٦٦٧). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنثر.

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن جرير ٣٣/١٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٣٨/٢ ـ مختصرًا، والبيهقي في الأسماء والصفات (٩٩٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (٣٣٦٠)، وابن أبي شيبة ٢/ ٢٤٥ بلفظ: لا يقطع الصلاة شيء ولكنه يكره، والبيهتي في سنه ٢٧٩/٢.

<sup>(</sup>٤) علقه مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٣.

بصاحبهن، والعملُ يرفعه في الخزائن(١١)١٢٥٥. (ز)

٦٣٨٦٣ ـ عن أبي العالمية الرياحي ـ من طريق الربيع \_ قال: إنَّ الرجل ليعثر العثرة فيرفعه عملُه في عليين. ثم قرأ: ﴿وَٱلْمَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُمُّهُ ﴿ ( ) . ( ز )

١٣٨٦٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ إِلَّهِ يَصَّمَدُ ٱلْكِلِّمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ.﴾، قال: العمل الصالح هو الذي يرفع الكلامَ الطيب<sup>(٣)</sup>. (٢٥٨/١٢)

٦٣٨٦٥ ـ عن سعيد بن جبير، مثله<sup>(١)</sup>. (٢٥٩/١٢)

٦٣٨٦٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق أبي سنان ـ في قوله: ﴿ إِلَّهِ يَصُّمَدُ ٱلْكِلِّهُ ٱلْكَيْبُ وَٱلْمَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَوْقُعُهُ ﴾، قال: العمل الصالح يرفع الكلام الطيب<sup>(ه)</sup>. (۲۰۹/۱۲)

٦٣٨٦٧ ـ عن الحسنِ البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ إِلَّهِ يَصَّمَدُ ٱلْكُلِرُ ٱلطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ ٱلصَّدْلِحُ يَرْفَعُكُمْ ﴾، قال: العمل الصالح يرفع الكلام الطيب إلى الله، ويُعرّضُ القولُ على العمل؛ فإن وافقه رُفع، وإلا رُدَّ<sup>(17)</sup>. (٢٥٩/١٣)

٦٣٨٦٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق سعيد، عن قتادة ـ ﴿ إِلَّهِ يَضَّعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدْلِحُ يَرْفَعُكُمْ ﴾، قال: لا يقبل الله قولًا إلا بعمل، مَن قال وأحسنَ العملَ قَبلِ اللهُ منه (٢٦٠/١٢).

٦٣٨٦٩ - عن الحسن البصري - من طريق أبي بشير الحلبي - قال: ليس الإيمان بالتَّمَنِّي ولا بالتحلي، ولكن ما وقر في القلوب وصدَّقته الأعمال؛ مَن قال حسنًا

اته ذكر ابن كثير (١١/ ٣١٠) هذا الأثر من رواية ابن جرير بسنده عن يعقوب بن إبراهيم، عن ابن علية، عن سعيد الجريري، عن عبدالله بن شقيق، عن كعب الأحبار، ثم علَّق عليه بقوله: ﴿وهذا إسناد صحيح إلى كعب الأحبار، وقد روي مرفوعًا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۳۳۹.

<sup>(</sup>۲) أخرجه إسحاق البستى ص١٦٣. (٣) تفسير مجاهد (٥٥٧)، وأخرجه البخاري في صحيحه ٢٧٠١/٦، وابن جرير ٣٣٩/١٩ \_ ٣٤٠، والبيهقى في الأسماء والصفات (٩٠٠). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى الفريابي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المبارك (٩٠)، والبيهقي في الشعب (٧٠). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن المبارك في الزهد (٩١). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد بلفظ: بالعمل قَبِلَ اللهُ.

وعمل غير صالح ردَّه الله على قوله، ومن قال حسنًا وعمل صالحًا رفعه العمل؛ ذلك لأن الله قال: ﴿إِلَيْهِ يَصَمَدُ ٱلْكَلِيْرُ ٱلْكَلِيْرُ وَٱلْصَالُ ٱلصَّنْلِحُ مِّزْفَعُدُهُۗ (١). (٢٠/١٢)

٦٣٨٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَعْسَدُ ٱلْكِلْمُ الْكَلْمُ الْكَلْمُ الْكَلْمُ الْصَالَحِ يرفع الكلم الطيب إلى الله. قال: فإذا كان كلام طيب وعمل سيئ رُدَّ القول على العمل، وكان عملُك أحتَّ بك مِن قولك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٣٨٧١ ـ عـن شــهـر بـن حـوشــب، فـي قــولـه: ﴿إِلَيْهِ يَشَعَدُ ٱلْكِبُرُ ٱلْطَيِّبُ﴾، قــال: القرآن<sup>(٣)</sup>. (٢٠/١٩٧)

١٣٨٧٢ - عن شهر بن حوشب - من طريق ليث بن أبي سليم - ﴿ إِلَيْهِ يَصْمَدُ ٱلْكِلُمُ ٱللَّكِبُ وَالْكَبِثُ
 وَالْمَمْلُ الْصَدْلِحُ بَرْفَكُمْ ﴾ ، قال: العمل الصالح يرفع الكلام الطيب (٤٠) ( ٢٢٠/١٧)

٦٣٨٧٣ ـ عن وهب بن مُنبَّه ـ من طريق عبدالملك بن خلج ـ في قوله: ﴿إِلَيْهِ يَضَعَدُ الْكِيْمُ مُنْكَدُ الْمُعَلَمْ وَأَنْهُمْ قَال: العمل الصالح يُبلغ الدعاء (٥٠). (ز)

٣٣٨٧٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿إِلَيْهِ يَصَمَدُ ٱلْكِيْرُ ٱلْكَبِّرُ وَالْمَمْلُ ٱلْمَدَّلِيُّ مِرْوَمُكُمْ ﴾ قال: لا يقبل الله قولًا إلا بعمل، مَن قال وأحسن العمل قَبل الله منه (١) . (١٠/١٢)

١٣٨٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ إِلَّهِ يَسْمَدُ ٱلْكِيرُ ٱللَّتِبُ وَٱلْمَمَلُ الصَّبِ الشَّدلِخُ بَرَفَهُمُهُ ﴾ ، قال: لا يُقبَل قولٌ إلا بعمل (١٧٠/١٣) .

الله عند ابنُ جرير (١٩/ ٣٣٨ ـ ٣٤٠) في معنى: ﴿ إِلَّهِ يَسْعَدُ ٱلْكِلِّمُ ٱلْطَيِّبُ وَٱلْمَمَلُ ==

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب (٦٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۲/ ۱۳۶. وعند يحيى بن سلَّام ۲/ ۷۸۰ من طريق المبارك بن فضالة: العمل الصالح يرفعه الكلم الطيب.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٣٩/١٩ بتحوه، والبيهقي في الشعب (٦٨٤٧). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن متصور، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه العقيلي في الضعفاء ٣/٥٠٦ (١١٤٦).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٠/٣٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مخصرًا.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٣٤٠/١٩ بنحوه وزاد: من قال وأحسن العمل قبل الله منه. وعزاه السيوطي إلى

عبد بن حميد.

٦٣٨٧٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّذِلِحُ يَرْفَعُكُم ﴾، قال: يرفع اللهُ العملَ لصاحبه<sup>(١)</sup>. (٢٦٠/١٢)

٦٣٨٧٧ ـ عن بلال بن سعد ـ من طريق الضحاك بن عبدالرحمن ـ قال: إنَّ الرجل لَيعمل الفريضة الواحدة من فرائض الله \_ وقد أضاع ما سواها \_، فما يزال الشيطان يُمنِّيه فيها ويُزَيِّن له حتى ما يرى شيئًا دون الجنة، فقبل أن تعملوا أعمالكم فانظروا ما تريدون بها، فإن كانت خالصةً لله فأمضوها، وإن كانت لغير الله فلا تشُقُّوا على أنفسكم، ولا شيء لكم، فإن الله لا يقبل مِن العمل إلا ما كان له خالصًا؛ فإنَّه قال ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَاثِمُ ٱلطَّيْبُ وَالْعَمَلُ ٱلصَّلِيمُ يَرْفَعُدُمُ (٢٠). (٢١٠/١٢)

٦٣٨٧٨ ـ عـن مـطـر [الـوراق]، فـي قـولـه: ﴿إِلَّيْهِ يَصْمَدُ ٱلْكِيْرُ ٱلطَّيْبُ﴾، قـال: الدعاء (٢) (٢٥٩/١٢)

٣٨٧٩ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ إِلَّهِ يَصْعَدُ ٱلْكَاثِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾، يعني: الكلام الحسن، يعني: شهادة أن لا إله إلا الله (٤). (ز)

١٣٨٨٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِلَّهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ العمل الحسن، يقول إلى الله عَلَى يصعد في السماء التوحيد، ﴿وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُكُم ۗ يقول: شهادة ألا إله إلا الله ترفعُ العملَ الصالح إلى الله عَلَى في السماء (٥). (ز)

٩٣٨٨١ ـ قال سفيان بن عيينة: العمل الصالح هو الخالص<sup>(١)</sup>. (ز)

== ٱلصَّدَلِثُمُ يُوْصُمُهُ صوى قول ابن مسعود، وكعب، وابن عباس من طريق علي، وما في

واختلف في هاء الكناية في قوله تعالى: ﴿ يَرْفَعُدُّ عَلَى ثَلَانَةَ أَقُوالَ: الأُولَ: أَنْهَا تَرجع إلى العمل الصالح، والمعنى: والعمل الصالح يرفعه الكلم الطُّيُّب. الثاني: أنها ترجع إلى الكلم الطَّيِّب، والمعنى: والعمل الصالح يرفع الكلم الطَّيِّب. الثالث: أنها ترجع إلى الله ﷺ، والمعنى: والعمل الصالح يرفعه الله إليه.

ورجَّح ابنُ عطية (٢٠٦/٧) القول الثالث، وهو قول ابن عباس من رواية مقاتل، وقتادة من طريقَ معمر، وقال: ﴿وهذا أرجح الأقوال؛، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك (٩١)، وعبدالرزاق ٢/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٥/ ٢٣٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٤) علَّقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٠. (٦) تفسير البغوي ٦/ ١٥.٥.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ۵۵۳.

٦٣٨٨٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِلَّيهِ يَصْمَدُ ٱلْكِيْرُ ٱلطَّيِّبُ﴾ النوحيد، لا يرتفع العملُ إلا بالتوحيد، كقوله: ﴿وَسُعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَلُمُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩]. خالد عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ لا يقبل اللهُ عملَ قوم حتى يرضى قولَها(١٠). ﴿وَلَاهَمَلُ ٱلصَّدْلِحُ يَرْفَعُكُمْ يعني: وبه يُقبل العمل الصالح، وإلاَّ رُدُّ القول على العمل<sup>(٢)</sup>. (ز)

# ﴿وَٱلَّذِينَ يَتَكُرُونَ ٱلسَّيِّنَاتِ لَمُتُمْ عَذَابٌ شَدِينًّا وَمَكْرُ أُوْلَتِكَ هُوَ يَبُورُ ۖ ۖ ۖ

٦٣٨٨٣ ـ قال أبو العالمية الرياحي: ﴿وَالَّذِينَ يَتَكُّرُونَ السَّيِّكَاتِ﴾، يعني: الذين مكروا برسول الله ﷺ في دار النَّدوة، كما قَال الله تعالَى: ﴿ وَإِذْ يَمُّكُرُ مِكَ ٱلَّذِينَ كَثُوُّا لِيُثِبِتُوكَ [الأنفال: ٣٠] (ز)

٩٣٨٨٤ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يَتَكُرُنَ ٱلسَّيِّكَاتِ﴾، قال: الذين يعملون الرياء<sup>(٤)</sup>. (٢٦١/١٢)

٥٨٨٨٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ في قوله: ﴿وَالَّذِينَ يَمَّكُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ﴾ قال: هم أصحاب الرياء. وفي قوله: ﴿وَمَكَّرُ أُوْلَتِكَ هُوَ يَبُورُ﴾ قال: الرياء<sup>(٥)</sup>. (٢٦١/١٢)

٦٣٨٨٦ ـ عن شهر بن حوشب ـ من طريق ليث بن أبي سليم ـ في قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ قال: يراؤون، ﴿وَمَكْرُ أُولَتِكَ هُوَ يَبُورُ﴾ قال: هم أصحاب الرياء، عملهم لا يصعد<sup>(۲)(۲۲</sup>۳۳۰). (۲۲۱/۱۲)

قِ نقل ابنُ عطية (٧/ ٢٠٧) عن بعض المفسرين أنَّ قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّكَاتِ﴾ يدخل فيها أهل الرياء. ثم علَّق عليه بقوله: ﴿ونزول الآية أولًا في المشركين﴾. ووجُّه ابنُ كثير (٣١١/١١) قول مجاهد، وسعيد بن جبير، وشهر بن حوشب: أنهم المراءون بأعمالهم، بقوله: (يعني: يمكرون بالناس، يوهمون أنهم في طاعة الله، وهم

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، ولعله: قولهم.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۸۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٦/ ١٥.٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٥) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٦٨٤٥، ٦٨٤٧)، ومن طريق أبي سنان أيضًا. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٣٤١ بنحوه مقتصرًا على الشطر الثاني، والبيهقي في شعب الإيمان (٦٨٤٧). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٣٨٨٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يَمَكُّرُونَ ٱلسَّيَّاتِ﴾ قال: يعملون السيئات، ﴿وَمَكُمُ أُولَيِّكُ هُو بَبُورُ﴾ قال: هو يَفْسُد (١٩٢/١٧). (٢٦٢/١٢)

٦٣٨٨٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ، في قوله: ﴿وَمَكُّرُ أُوْلِيَكُ هُوَ بَبُورُ﴾، قال: يهلك، فليس له ثواب في الآخرة إلا النار<sup>(٢١</sup>). (٢٦٧/١٢)

٦٣٨٨٩ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيَّاتِ﴾ الذين يعملون السيئات (٢٠). (ز)

٦٣٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر ـ جلَّ ثناؤه ـ مَن لا يُوَحِّدُه، فقال ـ جل شناؤه ـ: ﴿وَالَّذِينَ يَنَكُرُونَ النَّيَاتِ الله الذين يقولون الشرك ﴿ لَكُمْ عَذَاتُ شَدِيلُه في الآخرة، ثم أخبر عن شِركهم فقال ـ جلَّ وعزِّ ـ: ﴿ وَمَكْرُ أُولَٰتِكَ هُوَ يَبُودُ ﴾ وقولهم الشرك يهلك في الآخرة (٤). (ز)

٦٣٨٩١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿وَالَّذِينَ يَسْكُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ قال: هؤلاء المشركون، ﴿وَمَكُرُ أُولَتِكَ هُو بَبُورُ﴾ قال: بارَ
 فلم ينفعهم، ولم ينتفعوا به، وضرَّهم (٥٠). (٢٢٧/١٧)

٦٣٨٩٢ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَاللَّذِينَ يَنكُونَ السَّيْعَاتِ﴾ يعملون السيئات؛ الشرك ﴿مُن بَنُون﴾ هو يفسد ﴿لَمُن مَنكُ شُودِيٌّ مَنكُ شُودٌ بَنُونُ﴾ هو يفسد عند الله، لا يقبل الله الشّرك ولا ما يعمل المشرك من العمل الصالح، ولا يقبل العمل إلا من المؤمن (١٠). (ز)

٥٣٦٤ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٣٤٠) في معنى: ﴿وَاللَّذِينَ يَسْكُرُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ سوى قول قتادة، وابن زيد.

<sup>==</sup>بغضاء إلى الله ظلى، يراءون بأعمالهم، ﴿وَلَا يَذَكُّرُونَ اللهَ إِلَّا قَبِيلاً﴾ [النساء: ١١٤٣. ورجَّح مستندًا إلى دلالة العموم شمول معنى الآية، فقال: ﴿والصحيح أنها عامة، والمشركون داخلون بطريق الأوْلَى﴾.

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٤ من طريق معمر مقتصرًا على الشطر الثاني، وابن جرير ٢٤٠/١٩ ـ ٣٤١.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير البغوي ١٩٥/٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٤٠ ـ ٣٤١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٠.

## ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا﴾

٦٣٨٩٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرْكِ﴾: يعني: خلق آدم، ﴿وَثُمَّ مِن نُطْفَقِ﴾ يعني: ذريته، ﴿فُدُ جَمَلُكُمْ أَزْوَبُهُا﴾ قال: زوَّج بعضكم بعضًا<sup>(۱)</sup>. (۲۲/۱۲)

٣٨٩٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿ ثُدَّ جَعَلَكُمْ أَنَّوَجُهُ ، قال: ذُكِ انَّا وإنائا<sup>(۲)</sup>. (۲۲۲/۱۲)

٦٣٨٩٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم دلُّ \_ جلُّ وعزُّ \_ على نفسه، فقال: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ ﴾ يعني: بدأ خلقكم ﴿مِن تُرَابِ ﴾ يعني: آدم ﷺ، ﴿ثُمَّ مِن ظُّلَقَةِ ﴾ يعني: نسله، ﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمْ ﴾ ذرية آدم ﴿ أَزْوَجُأُ ﴾ ( ( )

٦٣٨٩٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِّن ثُرَابٍ﴾ يعني: خلق آدم ﴿ثُمَّ مِن لُّمْلَقَةِ ﴾ نسل آدم، ﴿ثُمَّ حَمَلَكُمْ أَزْوَكُمَّا ﴾ ذكرًا وأنثى، والواحد زوج، قال: ﴿وَأَنْتُهُ خَلَقَ اَلزَّوْجَةِينِ اَلذَّكُرُ وَٱلْأَنثَىٰ﴾ [النجم: ٤٥] ( ( ( )

## ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۖ ﴾

٦٣٨٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا تَحْيِلُ مِنْ أَنْفَىٰ﴾ يقول: لا تحمل المرأة الولدَ ﴿ وَلَا تَضَعُ ﴾ الولد ﴿ إِلَّا بِعِلْمِدِ بِ ﴾ ( ( )

# ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرِ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِننَبٍّ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَبيرُ ﴿ ٢

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٣٨٩٨ ـ عن عبدالله بن عباس، عن النبي ﷺ، قال: «كان في بني إسرائيل ملكان أخوان على مدينتين، وكان أحدُهما بارًا برَحِمه، عادلًا على رَعِيَّته، وكان الآخر عاقًا برَحِمه، جائرًا على رعيّته، وكان في عصرهما نبيّ، فأوحى الله إلى ذلك النبي: أنه قد

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٣٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٣. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٨٠.

آلاية، يقول: ليس أحدٌ قضيت له طول المُعمر والحياة إلا وهو بالغٌ ما قدَّرتُ له من الآية، يقول: ليس أحدٌ قضيت له طول المُعمر والحياة إلا وهو بالغٌ ما قدَّرتُ له من المُعمر، وقد قضيت له ذلك، فإنما ينتهي له الكتاب الذي قدَّرتُ له، لا يُزاد عليه، وليس أحد قضيتُ له أنه قصير العمر والحياة ببالغ العمر، ولكن ينتهي إلى الكتاب الذي كُتِب له، فذلك قوله: ﴿وَلَا يُتُقَشُ مِنْ عُمُرُهِ إِلَّا فِي كِنتَراً ﴾ يقول: كل ذلك في كتاب عنده (١) (٢١/١٢)

٦٣٩٠٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طریق سعید بن جبیر ـ في قوله: ﴿وَمَا یُعَمَّرُ بِن مَمْرَ لِنَ مُمْرَ مِن مُمْرِينٍ مَن مُمْرِينٍ مَن مُمْرِينٍ ، قال: یُکتب نقص شهر، نقص شهران، نقص ثلاثة أشهر، نقص سنتان، نقص ثلاث سنین، حتی یأتی علی أجله فیموت (۳). (ز)

٦٣٩٠١ - عن ابن المسيَّب - من طريق الزهريّ - في قوله تعالى: ﴿ وَمَا لِمُمَّرُ مِن مُمَّرٍ وَلاَ يَنقُصُ مِن عُمُرِيهِ ، قال: لما طُعِن عمرُ بن الخطاب قال كعب: لو أنَّ عمرَ دعا الله لأخر في أجله. فقال الناس سبحان الله! الله: ﴿ وَإِذَا جَاءٌ أَجَلُهُمْ لاَ يُسْتَغْرُونَ مَا عُمَّ وَلاَ يَسْتَغُونُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣]؟! فقال كعب: أوليس قد قال الله: ﴿ وَهَا يُشْتُمُ مِنْ عُمُرِيهِ ؟! =

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في تاريخه ٢٦٦/٢ (٢٨٠)، وابن عساكر في تاريخه ٢٤٣/٣٦ \_ ٢٤٤ (٢٧٣٤)، من طريق هارون بن عيسى بن المطلب بن إبراهيم بن عبدالعزيز الخطيب الهاشمي، عن إبراهيم بن عبدالصمد بن موسى بن محمد بن إبراهيم الإمام الهاشمي، عن عبدالصمد بن علي، عن أبيه، عن جله عبدالله بن العباس به.

قال الألباني في الضعيفة ٢٩/١١ (٥٠٤٠): ﴿ضعيفٍۗ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير بنحوه ٢٩/٣٤٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٤٥.

**٦٣٩٠٢ ـ قال الزهري: فنرى أن ذلك يؤخَّر ما لم يحضر الأجل، فإذا حضر لم** يؤخَّ<sup>(۱)</sup>. (ز)

١٣٩٠٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن السائب ـ في قوله: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُتَّرِ مَن مُتَمَّرُ مِن مُثَمِّرٍ وَلَا يُتُعَمُّ مِن عُمْرِيةٍ إِلَّا فِي كِنْدَاً ﴾، قال: مكتوب في أول الصحيفة: عمره كذا وكذا. ثم يُكتب في أسفل ذلك: ذهب يوم، ذهب يومان. حتى يأتي على آخر عمره' . (٢١٤/١٢)

٦٣٩٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ وَمَا يُسْتَرُ مِن مُسَمَّرٍ وَلاَ يُنْقَسُ مِنْ عُمُوبِهِ إِلاَ كُتَسُ مِنْ عُمُوبِهِ فَتَل الناس كلهم على عمر واحد، لهذا عُمرٌ، ولهذا عُمرٌ هو أنقص من عمره، وكل ذلك مكتوب لصاحبه بالنِّم ما بلغ (٢٣/١٢)

7٣٩٠٥ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَهَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمِّرٍ ﴾، قال: في بطن أُمُّعَرِ ﴾، قال: في بطن أُمُّهُ أَنْهُ (٢١٥/١٢)

م ٦٣٩٠٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَمَا يَشَكُّرُ مِن مُّعَرِّبُ إِلاَ كتب الله له أجلَه في بطن أمه، ﴿وَلَا يُتُقُسُ مِنْ عُمُرِيبُ يوم تضعه أُمَّه بالغًا ما بلغ، يقول: لم يُخلق الناس كلهم على عُمر واحد، لِذا عُمر، ولِذا عمر هو أنقص من عمر هذا، وكل ذلك مكتوب لصاحبه بالغًا ما بلغ<sup>(٥)</sup>. (٢٦٤/١٣)

٦٣٩٠٧ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - ﴿وَمَا يُعْمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلاَ يُنْقَشُ
 مِنْ عُمُورٍة إِلَّا فِي كِنْسُهُ ، يقول: مَن قضيتُ له أن يُعمَّر حتى يدركه الكبر، أو يُعمَّر أنْعمَّر من ذلك، فكل بالغ أجله الذي قد قضى له، كل ذلك في كتاب<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣٧/٢. وعزا السيوطي ٢٧٨/١ نحوه إلى ابن جرير، وابن المنذر، وفيه: قال الزهرئ: وليس أحد إلا له عمرٌ مكتوبٌ. فرأى أنه ما لم يحضُرُ أجله فإن الله يؤخّر ما يشاءُ وينقُص، فإذا جاه أجله فلا يستأخر ساعة ولا يستقدم. وفي تفسير البغوي أنَّ كمبًا قال: هذا إذا حضر الأجل، فأما قبل ذلك فيجوز أن يُزاد ويقص، وقرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ يُؤِكُ كُلُ أَلَّو يَبِرُكُ.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلّام ٢/ ٧٨٠، وأبو الشيخ في العظمة (٤٥٤). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأخرج أوله إسحاق البستي ص١٦٥ من طريق ابن جريج.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/٣٤٣.

٣٩٠٨ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿وَمَا يُعَمِّرُ مِن مُّعَمِّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرُمِيهِ، قال: ما من يوم يُعمَّر في الدنيا إلا يُنقص من أجله (١١). (٢٦٣/١٢)

٦٣٩٠٩ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق حصين بن عبدالرحمن ـ قال: ﴿وَمَا يُعَمِّرُ مِن مُّعَمَّرِ وَلَا يُنْفَصُ ﴾ من عُمُرِ آخَرَ<sup>(٢)</sup>. (ز)

• ٦٣٩١ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق حصين ـ في قوله: ﴿وَمَا يُعَمُّرُ مِن مُّعَمَّرِ﴾ قال: أيام حياته، ﴿وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِيةٍ﴾ قال: كل يوم في نقصان<sup>(٣)</sup>. (٢٦٣/١٢) ٦٣٩١١ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، في قوله: ﴿ وَمَا يُعَمِّرُ مِن مُّعَمِّرِ وَلا يُنقَصُ مِنْ عُمُرُوبِ﴾، قال: ليس مِن يوم يُسلَبُ مِن عُمره إلا في كتاب، ولا بقي مِن عمره إلا فی کتاب<sup>(٤)</sup>. (۲۲٤/۱۲)

٦٣٩١٢ \_ عن الحسن البصري: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمِّرٍ ﴾ حتى يبلغ إلى أرذل العمر، والعمر عنده هاهنا أن يبُّلُغ أرذل العُمر، ﴿وَلَا يُنقَصُ مِنَّ عُمُرُوبٍ﴾ أي: مِن أجله (٥). (ز) ٦٣٩١٣ ـ عن قتادة بن دعامة، ﴿وَمَا يُعَمَّرُ بِن تُعَمَّرِ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِي،﴾، قال: أما العُمر فمَن بلغ ستين سنة، وأما الذي يُنقص من غُمره فالذي يموت قبل أن يبلغ ستين سنة<sup>(٦)</sup>. (٢٦٥/١٢)

٣٩١٤ \_ عن حسان بن عطية، في قوله: ﴿وَلَا يُنْقَشُ مِنْ عُمُرُوبِهُ، قال: كل ما ذهب من يوم أو ليلة فهو نقصان مِن عُمُره<sup>(٧)</sup>. (٢٦٤/١٢)

٦٣٩١٥ ـ عن إسماعيل السُّلِّيِّ، ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمِّرِ وَلَا يُنقَسُ مِنْ عُمُرِيهِ ، قال: ليس مِن مخلوق إلا كتب الله له عُمره جملة، فكل يوم يمر به أو ليلة يُكتب: نقص مِن عُمر فلان كذا وكذا. حتى يستكمل بالنقصان عدة ما كان له مِن الأجل المكتوب، فعُمره جميعًا في كتاب، ونقصانه في كتاب(^). (٢٦٥/١٢)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٤٤/١٩ بلفظ: ما يقضى من أيامه التي عددتُ له إلا في كتاب. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) علق يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨١ شطره الأول، وأخرج شطره الثاني من طريق الحسن بن دينار. (V) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

**\*** \*\*\*

٦٣٩١٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، قال: ﴿إِنَّ ظَكَ عَلَ اللَّهِ يَبِيرُ﴾، يعني: هيِّن عليه، وليس بشديد عليه (''). (ز)

٦٣٩١٧ ـ عن عطاء بن أبي مسلم الخراساني، ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلا يُنْقَشُ مِن عُمُودٍ إِلَّا فِي كِنَائِكِ ، قال: لا يذهب مِن عُمر إنسان يوم ولا شهر ولا ساعة إلا ذلك مكتوب محفوظ معلوم (٢٠). (٢١٥/١٧)

٣٩٩١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّمَمَّرٍ ﴾ يعني: مَن قلِّ عُمُرُه أو كُثُر فهو إلى أجله الذي كُتب له. ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿وَلَا يُنَقُّسُ مِنْ عُثُرِينٍ كل يوم حتى ينتهي إلى أجله ﴿إِلَّا فِي كِنَيْكٍ اللوح المحفوظ مكتوب قبل أن يخلفه، ﴿إِنَّ ذَلِكَ كَلَ اللَّهِ يَبِيرُ ﴾ الأجل حين كتبه الله ﷺ في اللوح المحفوظ(٣). (ز)

۱۳۹۱۹ - عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم - من طریق ابن وهب - ﴿ وَمَا اِتَّمَتُرُ مِن مُمْرَ وَلا يُتُمَتُرُ مِن مُمْرَ وَلا يُتَكُمُ مِن عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنْكُمْ ، قال: ألا ترى الناس! يعيش الإنسانُ مائة سنة ، وآخر يموت حين يُولد، فهذا هذا الماهات (۲۱۵/۱۲)

اختلف في معنى: ﴿ وَكَمَا يُعَمَّرُ مِن تُعَمَّرُ وَلا يُنقَسُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنَنْكُ في هذه الآية على قولين: الأول: أن المعنى: وما يُعَمَّر من مُعمَّرٍ ولا يُنقَص من عُمْرِ آخَرَ غيره إلا في كتاب. الثاني: وما يُعمَّر من مُعمَّرٍ ولا يُنقَص من عمره بفناء ما فني من أيام حياته إلا في كتاب.

ووجّه ابنُ جرير (٣٤٤/١٩) القول الأول بقوله: (فالهاء التي في قوله: ﴿وَلَا يُنَقُنُ مِنَ عُمُوبِ﴾ على هذا التأويل ـ وإن كانت في الظاهر أنها كناية عن اسم المُعمَّر الأول ـ فهي كنايةُ اسم آخرَ غيره، وإنما حسُن ذلك لأن صاحبها لو أظهِرَ ـ أُظهِرَ بلفظ الأول، وذلك كنولهم: عندي ثوبٌ ونصفُه، والمعنى: ونصفُ الآخر».

ووجِّهه ابنُ عطية (٢٠٧/٧) بقوله: «أي: أن القول تضمن شخصين، يُعمَّر أحدهما مائة سنة أو نحوها، ويُنقَص من الآخر بأن يكون عامًا واحدًا أو نحوه . . . لكنه أعاد الضمير إيجازًا واختصارًا، والبيان التام أن يقول: ولا يُنقَص من عُمر مُعَمَّر. لأن لفظ «مُعَمَّر، هي بمنزلة: ذي عُمْر، كأنه قال: ولا يُعَمَّر من ذي عُمْر ولا يُنقَص من عُمْر ذي عُمْره.

(٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

== ووجَّه ابنُ جرير القول الثاني بقوله: «والهاء على هذا التأويل للمُعمَّر الأول؛ لأن معنى الكلام: ما يُطوِّل عمرُ أحدٍ، ولا يَذْهَب من عمره شيءٌ فيُنقَصَ، إلا وهو في كتابٍ عند الله مكتوب، قد أحصاه وعَلِمَه.

ووجَّهه ابنُ عطية (٢٠٨/٧) بقوله: «أي: ما يُعَمَّر إنسانٌ ولا يُنقَص من عمره، بأن يُحصَى ما مضى منه، إذا مَرَّ حولٌ كتب ذلك، ثم حول. فهذا هو النقص!.

ورجَّح ابنُ جرير (١٩/ ٣٤٥) القول الأول مستندًا إلى دلالة الظاهر، وهو قول ابن عباس من طريق العوفي، والضحاك، وابن زيد من طريق ابن وهب، وما في معناه، وعلَّل ذلك بأنه: «أظهر معنيه، وأشبههما بظاهر التزيل».

وذكر ابنُ عطية أنه روي عن كعب الأحبار أن معنى: ﴿وَلاَ يَنْقُسُ مِنْ عُمُوبِهِ ﴿ أَي: لا يَخْتَرُم بسبب قدرة الله تعالى، ولو شاء لأخر ذلك السبب، وروي أنه قال حين طُعِن عمر ﷺ و دعا الله لزاد في أجله. فأنكر عليه المسلمون ذلك، وقالوا: إن الله تعالى يقول: ﴿وَإِنَا بَلَةُ أَبُهُمُ لاَ يَسْتَأَخُونَ سَاعَةً ﴾ [الاعراف: ٣٤]. فاحتج بهذه الآية، ثم انتقله مستندًا إلى الدلالة العقلية قائلًا: ﴿ وهو قولٌ ضعيف مردود، يقتضي القول بالأجَلَيْن، وبنحوه تمسَّكت المعتزلة،

ورجَّع ابنُ تيمية (٣٠٣/٥) مستندًا إلى النظائر: «أن الله يكتب للعبد أجلًا في صحف الملائكة، فإذا وصل رَحِمَه زاد في ذلك المكتوب، وإن عمل ما يوجب النقص نقص من ذلك المكتوب. وإن عمل ما يوجب النقص نقص من ذلك المكتوب. ونظير هذا ما في الترمذي وغيره عن النبي ﷺ: «أن آدم لما طلب من الله أن يريه صورة الأنبياء من ذريته فأراه إياهم، فرأى فيهم رجلًا له بصيص، فقال: من هذا، يا ربّ فقال: ابنك داود. قال: فكم عمره؟ قال: ألف سنة. قال: وكم عمري؟ قال: ألف سنة. قال: فقد وَمَبْتُ له من عمري ستين سنة. فكتب عليه كتاب، وشهدت عليه الملائكة، فلما حضرته الوفاة قال: قد بقي من عمري ستون سنة. قالوا: وهبتها الابنك داود. فأنكر ذلك، فأخرجوا الكتاب. قال النبي ﷺ: فنسي آدم فنسيت ذريته، وجحد آدم فجحدت فريته، وروي أنه كمل الآدم عمره ولداود عمره، فهذا داود كان عمره المكتوب أربعين سنة ثم جعله ستين، وهذا معنى ما روي عن عمر أنه قال: اللَّهُمُّ، إن كنت كتبتني شقيًا فامعني واكبني سعيدًا؛ فإنك تمحو ما تشاء وتثبت. والله سبحانه عالم بما كان وما يكون وما لم وكن وكف كان يكون؛ فهو يعلم ما كتبه له وما يزيده إيًاه بعد ذلك، والملائكة الا علم هم إلا ما علمهم الله، والله يعلم الأشياء قبل كونها وبعد كونها؛ فلهذا قال العلماء: إنَّ المحو والإثبات في صحف الملائكة، وأما علم الله سبحانه فلا يختلف، ولا يبدو له ما لم يكن عالمًا به، فلا محو فيه ولا إثبات».

٦٣٩٢٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿ وَلَا يُنْقَشُ مِنْ عُشُوِيهِ ﴾، قال: ما لفظت الأرحام من الأولاد من غير تمام (١). (٢٦٦/١٢)

٣٩٢١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرِ وَلَا يُنْقَصُ﴾ من عمر آخر، يعني: أن يكون عمره ﴿ وَلَا يُنْقَشُ ﴾ آخر من عُمر المُعمَّر فيموت قبل أن يبلغ عُمر ذلك المُعمّر الذي بلغ أرذل العمر ﴿إِلَّا فِي كِنْبُ ﴾. وبعضهم يقول: العمر هاهنا ستون سنة. ﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَبِيرُكُ عُمر هذا الذي عمَّر وموت هذا الذي لم يُعمّر ما عَمّر الآخر على الله يسير<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٩٢٢ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: قالت أمُّ حبيبة: اللُّهُمَّ، أمتعني بزوجي النبي ﷺ، وبأبي أبي سفيان، وبأخي معاوية. فقال النبي ﷺ: ﴿فَإِنْكُ سَأَلْتِ اللهُ لاَجال مضروبة، وأيام معدودة، وأرزاق مقسومة، ولن يُعجِّل شيئا قبل حِلَّه، أو يؤخر شيئًا عن حِلُّه، ولو كنتِ سألتِ الله أن يعيذك من عذابٍ في النار، أو عذاب في القبر؛ كان خيرًا وأفضل<sup>ه (٣)</sup>. (٢٦/٢٢)

٦٣٩٢٣ ـ عن حذيفة بن أسيد الغفاري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿يلخل الملَكُ على النطفة بعد ما تستقر في الرحم بأربعين، أو خمسة وأربعين ليلة، فيقول: يا رب، أشقيٌّ أو سعيد؟ فيكتبان، فيقول: أي رب، أذكر أو أنثى؟ فيكتبان، ويكتب عمله، وأثره، وأجله، ورزقه، ثم تطوى الصحف، فلا يُزاد فيها ولا ينقص، (١٤). (٢٦٦/١٢)

## ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنَذَا عَذْبٌ قُرَاتٌ سَآيِةٌ شَرَايُهُ. وَهَنَذَا مِلْتُمْ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتُسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾

3٣٩٧٤ ـ عن عبدالله بن عباس: ﴿وَهَلَا مِلْحُ أَجَاءً ﴾ شديد الملوحة (٥). (ز) ٦٣٩٢٥ \_ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ وَهَلْنَا مِلْحُ أَجَاتُهُ ﴾ هو المُرّ(١). (ز)

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۸۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٢٠٣٧/٤ (٢٦٤٤).

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٤/ ٢٠٥٠ (٢٦٦٣). (٥) تفسير الثعلبي ١٠٢/٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/١٠٢، وجاء عقبه: وهو مزاجة النار، كأنه يحرق من شدة المرارة والملوحة.

1997 - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَذَا عَنْهُ فَرَاتُ مِسَائِةً مُرَائِهُ وَهَلَنَا مِلْحُ أَلَاجًا ﴿ قَالَ: الأَجَاجِ الْمَر، ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيّا ﴾ أي: منهما جميعًا، ﴿ وَيَسَتَخْرِصَنَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا ﴾ هذا اللولو(١٠. (١١/١٢)) عن إسماعيل السُّلَّيّ، في قوله: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُونَ لَحَمًا طَرِيّا ﴾ قال: اللولو من البحر الأَجَاج (١٠٠ (٢١٨)) السمك، ﴿ وَيَسَتَخْرِصُنَ حِلْيَةٌ لَلْهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

### ﴿وَثَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوْلِخِرَ لِنَبْغُواْ مِن فَشْلِهِ. وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿

شَرَايُهُ وَهَٰذَا مِلْتُحُ أَجَاجٌهُ مُرٌّ، ﴿وَوِن كُلِّهِ مِن العذب والمالح ﴿تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيُّناكُ

يعني: الحيتان، ﴿ وَلَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهُمَّ } اللؤلؤ (١٠). (ز)

۱۳۹۳ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - ﴿وَثَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مُولِخِرَ﴾، يقول: جوارئ<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٣٩٣١ ـ عن مجاهد بن جبر: ﴿لِبَنْتُواْ مِن فَشَيْهِهِ ﴾ طلب التجارة في البحر<sup>(٦)</sup>. (ز) ٦٣٩٣٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَقَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَالِهُ؟ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

وتاتا بين ابن عطية (٢٠٩/٧) أن المَخْر: هو الصوت الذي يحدث من جري السفينة
 بالريح. ثم علن بقوله: (وعبر المفسرون عن هذه بعبارات لا تختص باللفظة». وذكر قول ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٤٥/١٩ ـ ٣٤٦ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٨٢. (٥) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/١٩.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٤٦/١٩، وعبدالرزاق ٢/ ١٣٤ من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

٦٣٩٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَزَى ٱلْفُلُّكَ فِيهِ مَوَاخِرَ ﴾ يعنى بالمواخر: أن سفينتين تجريان؛ إحداهما مقبلة، والأخرى مدبرة، بريح واحدة، تستقبل إحداهما الأخرى؛ ﴿لِتَبْنَغُوا ﴾ في البحر ﴿مِن فَشْلِهِ ﴾ من رزقه، ﴿وَلَمَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١) . (ز)

٣٩٣٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَزَّى ٱلْفُلُّكَ فِيهِ مُولِخِرَ ﴾ مقبلة ومدبرة، بريح واحدة. وقال بعضهم: تمخر: تشق الماء، ﴿وَلَعَلَّكُمْ نَشَكُّرُونَ﴾ ولكى تشكروا (٢). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

- عن أبي جعفر الباقر، قال: كان رسول الله ﷺ إذا شرب الماء قال: ﴿ الحمدُ للهُ الذي جعله عذبًا فُراتًا برحمته، ولم يجعله مِلحًا أُجاجًا بذنوبنا (٣١٨/١٢). (٢٦٨/١٢)

٦٣٩٣٦ ـ عن عبدالله بن عباس، لَمَّا سُئل عن ماء البحر. فقال: بحران لا يَضُرُّك مِن أيهما توضأت؛ ماء البحر، وماء الفرات(٤). (٢٦٨/١٢)

٦٣٩٣٧ ـ عن ابن جريد، عن عطاء: أنَّه سُئِل عن صيد الأنهار وقِلات المياه<sup>(٥)</sup>، أَلِيسِ بصيد البحر؟ قال: بلى. وتلا: ﴿هَٰذَا عَذْبٌ قُرَاتُ سَآيَةٌ شَرَابُهُ وَهَٰذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيتَاكُونَ. (ز)

٦٣٩٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: أنه سُئل عن رجل قال لامرأته: إن أكل لحمًا فامرأتُه طالق. فأكل سمكًا؟ قال: هي طالق؛ قال الله تعالى: ﴿ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيَّا ﴾ (ز)

<sup>==</sup> قتادة، ثم نقل عن مجاهد أن المعنى: الربح تمخر السفن، ولا تمخر الربح من السفن إلا الفلك العظام. ثم استثول قائلًا: قوالصواب: أن تكون الفلك هي الماخرة، لا الممخورة».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير يحيي بن سلَّام ٢/ ٧٨٢. (٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في الشكر (٧٠)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٤٧٩).

قال محقق الشكر: ﴿إسناده ضعيف،

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١/ ١٣٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) قِلات المياه: جمع قَلْت، وهي النُّقرة في الجبل يُسَتنقع فيها الماءُ إذا أنصَبُّ السَّيل. (٦) أخرجه الشافعي في كتاب الأم ٣/٤٦٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٧/ ٦٠٥ (١٢٦٥٠).

# ﴿ يُولِيمُ الَّيْلَ فِي النَّهَكَادِ وَيُولِحُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾

٦٣٩٣٩ ـ عن عبِدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ قوله: ﴿ يُولِيمُ الَّذِلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْدِّلِ﴾، يقول: هو انتِقاص أحدهما من الآخر(١). (ز)

٠ ١٣٩٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ قال: ﴿يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَكَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّذِلِ﴾ هو أخذُ أحدهما من صاحبه(٢). (ز)

٣٩٤١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿يُولِيمُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَكَارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهَارَ﴾، قال: نقصان الليل في زيادة النهار، ونقصان النهار في زيادة اللل (۲۱/۸۲۲)

٦٣٩٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يُولِحُ ٱلَّذِلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّذِلِ ﴾ انتقاص كل واحد منهما من الآخر؛ حتى يصير أحدهما إلى تسع ساعات، والآخر إلى خمس عشرة ساعة (٤). (ز)

## ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَكَرَ كُلُّ يَعْرِي لِأَجَلِ مُسَعَّى ﴾

٦٣٩٤٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمَنْخَدَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَـمْرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمَّى ﴾، قال: أجل معلوم، وحَدُّ لا يتعداه ولا يقصر دونه<sup>(ه)</sup>. (۲۱۸/۱۲)

٣٩٤٤ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَكَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَكِّيٍّ وهو مطالع الشمس والقمر، إلى غاية لا يُجاوِزانه في شناء ولا صف<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٣٩٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَسَخَّرَ ٱلنَّمْسَ وَٱلْفَكَرَ ﴾ لبني آدم، ﴿كُلُّ يَجِّرِي لِأَجَلِ مُسَمِّي كُلاهُما دائبان يجريان إلى يوم القيامة(٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢. (٣) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٤. (٦) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢.

٦٣٩٤٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّىۗ﴾ لا يعدو(١١)٧٧٧٠ . (ز)

## ﴿ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ

٣٩٤٧ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَالِكُمُ اللَّهُ رَيُّكُمْ ﴾، يقول: هو الذي سخّر هذا (٢). (٢٦/١٨١)

٣٩٤٨ ـ قال م**قاتل بن سليمان:** ثم دلًّ على نفسه، فقال ـ جلًّ وعَزَّ ـ: ﴿وَلَاكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلَّٰكُۗ﴾ فاعرفوا توحيده بصنعه<sup>٣١</sup>. (ز)

### ﴿ وَٱلَّذِيكَ نَمْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ۞﴾

٣٩٤٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿مَا يَبْلِكُونَ مِن فِطْمِيرِ﴾، قال: القطمير: القشر ـ وفي لفظ: الجلد ـ الذي يكون على ظهر النواة (٢١٠/١٢٠).

• عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرْني عن قوله:
 ﴿ مِن فِسْلِيدٍ ﴾. قال: الجلدة البيضاء التي على النواة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أمية بن أبي الصلت وهو يقول:

٥٣٦٧ نقل ابنُ عطية (٧/ ٢١٠) قولًا ولم ينسبه: أنَّ الأجل المسمى: آماد الليل وآماد النهار وآماد النهار وآماد النهار. ثم وجَهه بقوله: (فه المجملي) على هذا: اسم جنس،

٥٣٦٨ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٣٤٩ ـ ٣٥٠) في معنى: ﴿مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ﴾ سوى قول ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة وما في معناه.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۸۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٤٩/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٣٨/٦ ـ، كما أخرجه سعيد بن منصور ـ كما في فتح الباري ٨/ ٥٤٠ ـ من طريق عكرمة، كذلك أخرجه ابن جرير ٣٤٩/١٩ من طريق العوفي وعوف عمَّن حدثه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

لدًا ولا فوفة (٢) ولا قبط ميه ا(٣) لم أنل منهم فسيطًا(١) ولا زُب (11/11)

١٣٩٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ قال: في النواة النقيرُ والفتيلُ والقطميرُ. والنقير: الذي في وسط النواة الذي به ينبت النوى منه. والفتيل: شِقّ النواة. والقطمير: لفافة النواة القشر الذي يكون عليها<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٩٥٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ فِطْمِيرٍ ﴾، قال: لفافة النواة كسَحَاة (٥) البيضة (٢) . (٢٧٠/١٢)

٦٣٩٥٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق سفيان بن عيينة، عن رجل ـ في قوله: ﴿ مِن فِطْمِيرٍ ﴾، قال: هو القشرة التي تكون كسّحاة البصل. قال مجاهد: والقطمير والفتيل هو في النواة<sup>(٧)</sup>. (ز)

٣٩٥٤ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿مِن قِطْمِيرٍ﴾، قال: رأس التمرة، يعنى: القِمْع (١٥/(٩) . (٢٧٠/١٢)

٦٣٩٥٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿مِن قِطْمِيرٍ﴾، قال: هو قِشر النواة <sup>(۱۰)</sup>. (ز)

٦٣٩٥٦ ـ عن عطية بن سعد العوفي ـ من طريق مرة ـ ﴿مِن فِطْمِيرٍ ﴾، قال: القطمير: قشر النواة (١١). (ز)

٦٣٩٥٧ ـ عن عطاء بن أبي رباح، قال: ﴿مِن فِطْمِيرٍ﴾، القطمير: الذي بين النواة

- (١) الفسيط: علاق ما بين القمع والنواة، أي: ما يلزق به القمع من التمرة. اللسان (فسط).
- (٢) الفوفة: القشرة الرقيقة على النواة، وقيل: الحبة البيضاء في باطن النواة. اللسان (فوف).
  - (٣) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٩١ ـ.
- (٥) السَّحَاة: ما انقَشَرَ من الشيء. اللسان (سحو).
- (٤) أخرجه الثوري (٢٤٦). (٦) تفسير مجاهد (٥٥٧)، وأخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢ بنحوه من طريق أبي يحيى وابن مجاهد، وابن
  - جرير ١٩/ ٣٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٧) أخرجه إسحاق البستي ص١٦٦.
- (٨) القِمَعُ والقِمْعُ: ما على التَّمْرَةِ والبُسْرَةِ. اللسان (قمع). ويعني به: الجزء الناتئ على رأس التمرة الذي يتصل بالغصن.
- (٩) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن المنذر. وهو عند ابن جرير، من طريق جويبر عن بعض أصحابه دون ذكر الضحاك ١٩/٣٥٠.
  - (١٠) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٤.

والتمرة؛ القشر الأبيض(١). (٢٦٩/١٢)

**٦٣٩٥٨** ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿مِن فِطْمِيرٍ﴾، القطمير: القشرة على رأس النواة<sup>(٢)</sup>. (٢٧٠/١٢)

٦٣٩٥٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم عاب الآلهة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ ثَنْعُوبَ ﴾ الذين تعبدون ﴿ وَن دُونِهِ ﴾ الأوثان ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن فِطْمِيرٍ ﴾ قشر النوى الذي يكون على النّوى الرقيق " ). (ز)

١٣٩٦٠ ـ قال يحيى بن سلام: ﴿وَاللَّذِيكَ نَنْعُوكَ مِن دُونِدِيـ يقوله للمشركين،
 يعني: أوثانهم ﴿مَا يَمْلِكُوكَ مِن فِطْمِيرٍ ﴾ (ذ)

#### ﴿إِن نَنْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَآءَكُو وَلَوْ سَمِعُوا مَا اَسْتَجَابُوا لَكُوّْ وَيَوْمَ الْفِيْمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْجِيكُمْ وَلَا يُنِيْنَكَ مِثْلُ خِيرٍ ۞﴾

٦٣٩٦١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسَمَعُواْ وَلَا يَسَمَعُواْ وَلَكَ مِنكم، ولا نفعوكم فيه، ﴿وَلَوْ سَمِعُواْ مَا السَّبَكَابُوا لَكُوْ ﴾: أي: ما قبلوا ذلك منكم، ولا نفعوكم فيه، ﴿وَلَا يُمْتِثُكُ مِثْلُ أَيْبَتُكُ مِثْلُ عَبْرٍ﴾ إياهم، ولا يرضون، ولا يُقرِّون به، ﴿وَلَا يُمُئِثُكُ مِثْلُ خَيْرٍ﴾ والله هو الخير أنَّه سيكون هذا من أمرهم يوم القيامة (٥٠/ ٢٧٠)

٦٣٩٦٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿لَا يَسْمَعُواْ دُعَّاءَكُرْ ﴾ نداءكم(١). (ز)

٣٩٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن الألهة اللات والعزى ومناة، فقال سبحانه: ﴿إِن تَدَعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءً فُرُ وَكُو سَمِعُوا مَا اُستَجَابُوا لَكُو ﴾ يقول: لو أن الأصنام سمعوا ما استجابوا لكم، ﴿وَقِعَ ٱلْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ يقول: إن الأصنام يوم القيامة يتبرؤون من عبادتكم إيَّاها، فتقول للكفار: مَا أَمرناكم بعبادتنا. نظيرها في يونس [٢٩]: ﴿فَكُنَ بِاللَّهِ شَهِينًا يَشَنَا وَيَشْتُمُ إِن كُنَا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَنَنْفِلِوبِ﴾. ثم قال للنبي ﷺ: ﴿وَلاَ يُنْتِئُكُ مِثْلُ خَيرٍ ﴾ يعني الرب: نفسه سبحانه، فلا أحد أخبر

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٤. (٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢.

<sup>(</sup>٥) أخرج ابن جرير ٣٥١/١٩ ـ ٣٥٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٢.

منه<sup>(۱)</sup>۲۳۹. (ز)

1٣٩٦٤ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِن تَنْتُوهُمْ ﴾ يعني: تنادوهم ﴿لا يَسْمَعُوا دُعَاتَهُرُ ﴾ نداءكم، ﴿وَلَقُ سَعِمُوا مَا أَسْتَجَائُوا لَكُوْ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ مِشْرَكِكُمْ ﴾ بعبادتكم إياهم، ﴿وَلَا يُنْتِكُ مِثْلُ خَيْرٍ ﴾ وهو الله''). (ز)

# ﴿يَئَائِهُمُ ٱلنَّاسُ أَنتُدُ ٱلْفُقَرَّاهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَّى ٱلْحَبِيدُ ﴿

٦٣٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله فين: ﴿ يَاأَبُمُ النَّاسُ ﴾ يعني: كفار مكة، ﴿ أَنشُرُ النَّهُ ﴾ يعني: كفار مكة، ﴿ أَنشُرُ النَّهُ ﴾ النَّهُ كَالَةُ هُوَ النَّهُ ﴾ عن عبادتكم، ﴿ وَاللَّهُ هُوَ النَّهُ ﴾ عن عبادتكم، ﴿ النَّهِ ﴾ عند خلقه ( ) . ( )

٦٣٩٦٦ \_ قال يحيى بن سلّم: ﴿يَكَأَيُّمُا النَّاشُ أَشُرُ ٱلْفُقَرَّةُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ ٱلغَيْئُ﴾ عنكم، ﴿الْحَبِيدُ﴾ المستحمد إلى خلقه، استوجب عليهم أن يحمدوه (٤٠). (ز)

#### ﴿إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ۞﴾

٦٣٩٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿إِن بَشَأَ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ﴾ أي: ويأتِ بغيركم (٥٠). (ز)

٥٣٦٩ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢١٠ \_ ٢١١) في قوله تعالى: ﴿يَكُفُونِكُ احتمالين: الأول: أَنْ يَكُونُ بَكُلُمُ وَعِبَاهُ وَعِبْلُمُ لَهَا إِدَاكًا يَقْتَضِيهَا، والثاني: أَنْ يَكُونُ بَكُلُمُ وعبارة يقدر الله الأصنام عليها، ويخلق لها إدراكًا يقتضيها، والثاني: أَنْ يكونُ بما يظهر هناك من جمودها وبطولها عند حركة كل ناطق، ومدافعة كل محتج، ووجّه بقوله: فيجيء هذا على طريق التجوز، كقول ذي الرمة:

وَقَفْتُ على رَبْع لِمَيَّةُ نَاطِقِ تُنْخَاطِبُني آثارُهُ وأَخَاطِبُه وأَسْقيه حتى كَاد مما أَبْثُهُ يُكِلِّمُني أَحْجَارُه ومُلاعِبُه،

وذكر (٧/ ٢١١ بتصرف) في معنى قوله تعالى: ﴿وَلَا يُنْتِئُكُ مِثْلٌ خَيْرٍ﴾ احتمالًا آخر، فقال: •ويحتمل أن يكون من تمام ذكر الأصنام. ووجَّهه بقوله: «كأنه قال: ولا يخبرك مثلُ من يُخبر عن نفسه، وهي قد أخبرت عن نفسها بالكفر بهؤلاء.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلّام ۲/ ۷۸۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٣.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٤ \_ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٣٥٣.

٦٣٩٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن يَشَأْ يَدِّمِثُمُ ۗ أَيها الناس بالهلاك إذا عصيتم، ﴿وَيَأْتِ بِحَلْقِ جَدِيرِ ﴾ غيركم أمثل منكم (١٠). (ز)

٦٣٩٦٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِن بَنَنَأ يَدَّهِ بَكُمْ ﴾ يهلككم بعذاب الاستنصال، ﴿وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَلِيدٍ ﴾ هو أطوع له منكم، كقوله: ﴿إِنَّا لَقَيْدُونَ ۚ ۚ فَقَ أَن تُبَلِّ خَيْلَ خَيْلَ خَيْلَ خَيْلً خَيْلًا خَيْلًا خَيْلً خَيْلً خَيْلً خَيْلً خَيْلً خَيْلًا عَلَيْلًا عَيْلًا خَيْلًا عَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا عَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا عَيْلًا خَيْلًا عَيْلًا عَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا خَيْلًا عَيْلًا عَلْ

#### ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞﴾

•٣٩٧٠ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَيَا ذَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ بِعَرِيزِ﴾، يعني: وما ذلك على الله بشديد<sup>(٣)</sup>. (ز)

7٣٩٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ بِمَرْبِيزِ﴾ إن فعل ذلك هو على الله هَيُن<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٣٩٧٢ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَ اللَّهِ بِمَرْبِرْكِ أَن يفعل ذلك بكم . . . أي: لا يشقُ عليه (°). (ز)

#### ﴿ وَلَا تَزِدُ وَازِيَةٌ وِزْدَ أُخْرَىٰ ﴾

٦٣٩٧٣ ـ عن أبي رِمَنَة، قال: انطلقتُ مع أبي نحو رسول اش 壽، فلمًا رأيتُه قال لأبي: «ابنك هذا؟». قال: إي، وربِّ الكعبة. قال: «أما إنَّه لا يجني عليك، ولا لأبي: «ابنك هذا؟». قال: إي، وربِّ الكعبة. قال: ﴿وَلاَ نَزِرُ وَازِيَةٌ وِنَدَ أَمْوَتُ ﴾ (٢٧١/١٧) ع١٣٩٧٤ ـ قال إسماعيل السُّدِيّ: ﴿وَلاَ نَزِرُ وَازِيَةٌ وِنْدَ أَمْوَتُ ﴾ يعني: لا تحمل حامِلةٌ ذنبَ نفسِ أخرى (٤). (ز)

(١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۷۸۳/۲.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یخیی بن شارم ۱/۱۸۷۰

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>۳) علقه یحیی بن سلام ۲/۷۸۳.(۵) تفسیر یحیی بن سلام ۷۸۳/۲.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ١١/ ١٨٨٨ (١١٦٧)، وأبو داود ٢/٢٦٥ (٤٤٩٥)، وابن حبان ٣٣/ ٣٣٧ (٩٩٥٥)، والحاكم ٢/ ٢٦١ (٣٩٠٠)، والثعلي ٣/ ١٥٣٧، من طريق عبيدالله بن إياد، عن إياد، عن أبي ومثة به.

قال الحاكم: "صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وقال ابن الملقن في البدر المنير ٨/ ٤٧٢ (٥٦): «هذا الحديث صحيح». وقال الألباني في الإرواء ٧/ ٣٣٣ ـ ٣٣٣ (٢٠٠٣): همجيح،

<sup>(</sup>٧) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٣.

٥٣٩٧٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِيَةٌ وِزْدَ أَخْرَكُ﴾ لا تحمل نفسٌ خطيثةَ نفس أخرى<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٩٧٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِنَةٌ وِنْدَ أَخْرَتُكُ لا يحمل أحدُّ ذنبَ آخر<sup>(۲)</sup>. (ز)

## ﴿ وَإِن نَدْعُ مُنْفَلَةً إِلَى خِلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرَيَّكُ ﴾

٣٩٧٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية \_ في قوله: ﴿ وَإِن تَدُّهُ مُثَقَلَّةُ إِلَىٰ حِيْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ ثَقَيُّ ﴾ يكون عليه وِزْر، لا يجد أحدًا يحمل عنه مِن وزره شتًا(٣) . (٢٧٢/١٢)

٦٣٩٧٨ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبُيٌّ ﴾ يلقى الأبُ والأمُ ابنَه فيقول: يا بني، احمِل عَنِّي بعضَ ذنوبي. فيقول: لا أستطيع، حسبي ما عَلَيَّ (ز)

٦٣٩٧٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلِن تَنْعُ مُثَقَلَةُ ﴾ ذنــوبّــا ﴿إِلَىٰ خِلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ مَنَيُّ ﴾، كــنــحـــو: ﴿وَلَا نَزِرُ وَانِكَ ۗ وِلْدَ أَخْرَىٰ ﴾ (١٧/١٧)

٣٩٨٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال في قوله: ﴿ وَإِن نَدُّمُ مُثَقَلَةً ﴾: إنَّ الجار يتعلَّق بجاره يوم القيامة، فيقول: يا ربِّ، سلْ هذا: لِمَ كان يُغْلِقُ بابَه دوني؟ وإنَّ الكافر لَيتعلق بالمؤمن يوم القيامة، فيقول له: يا مؤمن، إنَّ لي عندك يدًا، قد عرفتَ كيف كنتُ لك في الدنيا، وقد احتجتُ إليك اليوم! فلا يزال المؤمن يشفع له إلى ربِّه حتى يرده إلى منزلة دون منزلة، وهو في النار، وإنَّ الوالد يتعلق بولده يوم القيامة، فيقول: يا بني، أيُّ والدِّ كنتُ لك؟ فيثني خيرًا، فيقول: يا بني، إنِّي احتجت إلى مثقال ذرة مِن حسناتك أنجو بها مما ترى. فيقول له ولده: يا أبتِ، ما أيسر ما

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۸۳ ـ ۷۸٤. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/٣٥٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوى ٦/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٥٧)، وأخرجه يحيى بن سلَّام ٧/ ٧٨٣ من طريق ابن مجاهد مقتصرًا على الشطر الأول، وابن جرير ١٩/ ٣٥٣ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

طلبتَ، ولكني أتخوف مثل الذي تخوفتَ؛ فلا أستطيع أن أعطيك شيئًا. ثم يتعلق بزوجته، فيقول: يا فلانة، أيُّ زوج كنتُ لك؟ فتثنى خيرًا، فيقول لها: فإنِّي أطلب إليك حسنة واحدة تهبيها لي؛ لعلى أنجو مما ترين. قالت: ما أيسر ما طلبتَ، ولكني لا أطيق أن أعطيك شيئًا؛ أتخوف مثل الذي تخوفتَ. يقول الله: ﴿وَإِن تَدُّعُ مُثَقَلَةً إِنَى حِمْلِهَا﴾ الآية. ويقول الله: ﴿وَأَخْشَوْا يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدُّ عَن وَلَدِمِ﴾ [لقمان: ٣٣]، و﴿ يَمْ يَيْزُ ٱلْمَنُهُ مِنْ لَنِيهِ ۞ وَلُتِيهِ وَلِيهِ ﴾ الآية [عبس: ٣٤ ـ ٣٥] (١٠/ ٢٧٧)

٦٣٩٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَإِن تَدَّعُ مُتَقَلَّةُ إِلَىٰ حِلِهَا﴾ أي: إلى ذنوبها ﴿لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُدْيَةٌ﴾ قال: قرابة قريبة، لا يَحمل من ذنوبه شيئًا، ولا يحمل على غيرها من ذنوبها شيئًا<sup>(٢)</sup>. (٢٧٣/١٢)

٦٣٩٨٢ ـ عن عطاء الخراساني، في قوله: ﴿وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ حِبْلِهَا﴾ قال: إن تدع نفس مثقلة من الخطايا ذا قرابة أو غير ذي قرابة ﴿لَا يُحْمَلُ﴾ عنها مِن خطاياها شے ،ء (۲۷۱/۱۲) شم

٦٣٩٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن نَدَّعُ مُنْقَلَةٌ ﴾ مِن الوزر ﴿إِلَّى خِلِهَا ﴾ مِن الخطايا أن يُحمل عنها ﴿لَا يُحْمَلُ مِنْهُ﴾ مِن وزرها ﴿نَقَيٌّ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرَثِيٌّ﴾ ولو كان بينهما قرابة ما حملتْ عنها شيئًا من وزرها<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٣٩٨٤ \_ قال الفضيل بن عياض \_ من طريق إبراهيم بن الأشعث \_ قوله سبحانه: ﴿لَا يُحْمَلُ مِنْهُ مَنَىٌّ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرَكِيٌّ﴾، قال: يعني: الوالدة نَلقى ولدها يوم القيامة، فتقول: يا بني، ألم يكن بطني لك وعاءً؟ ألم يكن لك ثديي سقاءً؟ فيقول: بلي، يا أماه. فتقول: يا بني، قد أثقلتني ذنوبي، فاحمل عنِّي ذنبًا واحدًا. فيقول: يا أماه، إليك عني، فإني اليوم عنك مشغول (٥). (ز)

٦٣٩٨٥ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِلَى خِلِهَا﴾ ليحمل عنها ﴿لَا يُصَّلُّ مِنْهُ نَنَيٌّ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيُّ ﴾ لا يحمل قريب عن قريبه شيئًا مِن ذنوبه (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٥٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الثعلبي في تفسيره ٨/ ١٠٤. (٦) تفسير يحيى بن سلَّام ٧٨٣/٢ ـ ٧٨٤.

### ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَغْفُرُكَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوْةُ ﴾

٢٣٩٨٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْرَكَ رَبُّهُم إِلْفَيْتِ﴾، أي: يخشون النار والحساب(١١<u>١٠٧٠٥٠)</u>. (٢٧٣/١٢)

رُتَهُمْ بِالْفَيْبِ﴾، اي: يخشون النار والحساب ﴿ النَّنَا لَهُ (۱۷۳/۱۲) ۱۳۹۸۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَمَا لَنَيْرُ﴾ المؤمنين ﴿ اَلَّذِنَ يَغْنَونَ كَ رَبَّمُ بِالْفَيْبِ﴾ آمنوا به، ولم يروه، ﴿ وَلَقَامُوا الصَّلَوْقُ التَّمُوا الصلاة المكتوبة (٢٠ . (ز) ۱۳۹۸۸ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ إِنَّمَا لَنَذِرُ ﴾ إنما يقبل نَذَارَتَك ﴿ اللَّذِينَ يَغْنُونَ كَ رَبَّمُ اللَّهُ المُووضَة (٣٠ . (ز) بِالْفَيْبِ﴾ في السر حيث لا يطلع عليهم أحد، ﴿ وَلَقَامُوا الصَّلَاقُ ﴾ المفروضة (٣٠ . (ز)

#### ﴿ وَمَن تَذَكَّنَ فَإِنَّمَا بَـ تَزَّكَى لِنَفْسِهِ \* وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴿

1۳۹۸۹ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَمَن تَرَكَّ اَ الْمَا يَكَنَّ لِنَفْسِدُ ﴾ أي: من يعمل عملًا صالحًا فإنما يعمل لنفسه (١٤ / ٢٧٣/١٣) ١٣٩٩٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن تَرَكَّ فَإِنَّا بَنَرَّكَ لِنَقْسِدُ ﴾ ومَن صلح فصلاحه لنفسه، ﴿ وَلِكَ اللَّهِ النَّصِيرُ ﴾ فيجزي بالأعمال في الآخرة (٥٠). (ز) ١٣٩٩١ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَمَن تَرَكَّ ﴾ أي: عمِل صالحًا ﴿ وَإِنَّا يَتَرَكَّ ﴾ أي: عمِل صالحًا ﴿ وَإِنَّا يَتَرَكَّ

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٣٩٩٢ ـ عن عمرو بن الأحوص: أنَّ رسول الله ﷺ قال في حجة الوداع: ﴿ الله لا يجني جانٍ إلا على نشسه؛ لا يجني والله على والله على والده، ولا مولود على والله، (٢٧١/١٧)

٠٣٧٠ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٣٥٥) في معنى: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشَرَكَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ﴾ سوى قول قتادة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٥٤. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي ِحاتم.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۵۵.
 (۳) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۸۳ \_ ۷۸۶.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/١٩ ينحوه. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد ٢٥/ ٤٦٥ (١٦٠٦٤)، وابن ماجه ٣/ ٢٧٩ (٢٦٦٩)، ٢٤٣/٤ (٣٠٥٥)، والترمذي =

## ﴿وَمَا يَسْنَوِى ٱلْأَصْنَى وَٱلْمَبِيرُ ۞ وَلَا ٱلظُّلْمَنَتُ وَلَا ٱلنُّورُ ۞ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلنَّرُودُ ۞ وَمَا يَسْنَى ٱلذَّيْمَاءُ ۚ إِلَا ٱلظَّرَاءُ ﴾

٦٣٩٩٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿وَهَا يَسَتَوِى اللّهِ عَلَى اللّهِ الطاعة وأهل الأَعْمَىٰ وَلَلْبَعِيرُ ﴾ إلى آخر الآية، قال: هو مَشَلٌ ضربه الله لأهل الطاعة وأهل المعصية. يقول: وما يستوي الأعمى، والظلمات، والحرور، ولا الأموات، فهو مثل مثل أهل المعصية. ولا يستوي البصير، ولا النور، ولا الظل، والأحياء، فهو مثل أهل الطاعة (١٠). (ز)

٦٣٩٩٤ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلَا أَخْرُورُ﴾ الريح الحارة بالليل، والسموم بالنهار (١٣٠١٪). (ز)

٦٣٩٩ - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ فى قوله: ﴿وَهَا يُسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَلَاهَ، قال: هذا مَثَلٌ ضربه الله للكافر والمؤمن، يقول: كما لا يستوي هذا وهذا كذلك لا يستوي الكافر والمؤمن (٢٠٠ /١٧٠).

[ المحتم ذكر ابنُ جرير ( ٣٥٦/١٩ - ٣٥٦) قول ابن عباس أن الحَرور بالليل، والسَّموم بالنهار ونسبه لرؤبة بن العجاج، ثم قال: «وأما أبو عبيدة فإنه قال: الحَرور في هذا الموضع بالنهار مع الشمس. وأما الفراء فإنه كان يقول: الحَرور يكون بالليل والنهار، والسَّموم لا يكون بالليل، إنما يكون بالليل والنهار، شربَّع قول الفراء أن الحَرور مطلقًا يكون بالليل والنهار، غير أنه يقسير الحَرور في هذا الموطن خاصة مستندًا إلى الدلالة المقلية في تفسير الحَرور في هذا الموطن خاصة مستندًا إلى الدلالة المقلية فائلًا: والصواب في ذلك عندنا: أنَّ الحَرور يكون بالليل والنهار، غير أنه يكون في هذا الموضع بأن يكون كما قال أبو عبيدة أشبه مع الشمس؛ لأن الظل إنما يكون في يوم شمس، فذلك يدل على أنه أريد بالحَرور: الذي يوجد في حال وجود الظّلَّا.

ورجَّح ابنُ عطَية (٢١٣/٧) قول الفراء، فقال: (وإنما الأمر كمَّا حكى الفراء وغيره: أن السموم تختص بالنهار، والحَرور يقال في حرِّ الليل وفي حرِّ النهار». ولم يذكر مستندًا، وانتقد قول رؤبة بن العجَّاج قائلًا: (وليس كما قال».

<sup>=</sup> ٥/ ٣٢٠ ـ ٣٢١ (٣٣٤١)، من طريق شبيب بن غرقدة، عن سليمان بن عمرو بن الأحوص، عن أبيه به. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وأورده الألباني في الصحيحة ٤/٣٢٣ (١٩٧٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٥٨/١٩. (٢) تفسير البغوي ١٨/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

1٣٩٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَعْمَىٰ وَلَلَّهِمِيْكُ الْأَعْمَىٰ وَأَلْكِمِيْكُ اللَّهِمِيْ وَأَمَا المؤمن فعبد حي؛ حي الأثر، حي النبع، عيد اللهو، ميت البصر، ميت القلب، ميت العمل (١٠). (١٧٤/١٣)

٦٣٩٩٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ وَمَا يَسْتَيِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَعِيرُ ﴾ قال: الكافر والمؤمن، ﴿ وَلَا الشَّلُ ﴾ والمؤمن، ﴿ وَلَا الشَّلُ ﴾ قال: الإيمان، ﴿ وَلَا الشَّلُ ﴾ قال: الجنة ﴿ وَلَا الشَّلُ ﴾ قال: الجنة ﴿ وَلَا الشَّلُ ﴾

٦٣٩٩ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْأَغْمَىٰ وَالْقِيرُ ﴾ يعني: بَصر القلب بالإيمان وهو المؤمن، ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْأَخْيَاةُ وَلَا الْأَمْوَتُ ﴾ هذا مَثَل ضربه الله للكفار والمؤمنين، فالأموات هم الكفار، وهم بمنزلة الأموات (٢٠). (ز)

- 17949 قال مقاتل بن سليمان: ثم ضرب مثل المؤمن والكافر، فقال حبل وعز ..: 

وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْنَى وَالْبَيِيرُ ﴾ وما يستويان في الفضل والعمل، ﴿ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ عن الهدى، يعني: الكافر ﴿ وَٱلْجَيِيرُ ﴾ بالهدى؛ المؤمن، ﴿ وَلَا ﴾ تستوي ﴿ الشَّلْتُ وَلا القِلْ ﴾ يعني: الجنة ﴿ وَلا القِلْ ﴾ يعني: الجنة ﴿ وَلا القِلْ ﴾ يعني: الجنة ﴿ وَلا القَلْ القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ القَلْ وَلَا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلَا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلَا القَلْ وَلَا القَلْ وَلَا القَلْ وَلَا القَلْ وَلَا القَلْ وَلَا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلا القَلْ وَلَا القَلْ وَلا القَلْ القَ

٥٣٧٦ ذكر ابنُ جرير (٣٥٦/١٩) قول السدي ومقاتل، ولم ينسبه لأحد: أن ﴿الظِّلْكِ: الجنة، و﴿اَلْمُرُورُكِ: النار. ثم وجَّهه بقوله: فكأن معناه عندهم: ولا تستوي الجنة ولا الناره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٥٤ بنحوه. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٥ ـ ٥٥٦.

يستوي هذا المؤمن الذي يبصر دينه ولا هذا الأعمى. وقرأ: ﴿ أَوْمَنَ كَانَ مَيْمَا فَأَحَيْنَكُ وَجَمَلَنَا لَهُ وَرا يَمْوِهِ فِي النّاسِ الله الله به، ونوَّر له، هذا الله عداه الله به، ونوَّر له، هذا مثل ضربه الله لهذا المؤمن الذي يبصر دينه، وهذا الكافر الأعمى، فجعل المؤمن حيًّا، وجعل الكافر ميتًا؛ ميت القلب، ﴿ أَرْمَنَ كَانَ مَيْمًا فَأَحَيَّنَكُ ﴾ والانعام: ١٢٦ أعمى التلب، وهو في الظلمات، أهذا وهذا سواء؟! (أ). (ز)

## ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشْمِعُ مَن يَشَأَةً وَمَاۤ أَنَّ بِمُسْمِعِ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

﴿ الله عَنْ عَبِدَالله بن عباس \_ من طريق عبدالقدوس، عن أبي صالح \_ في قوله: ﴿ وَإِنَّكُ لاَ شُمِعُ ٱلْمَوْقَى السروم: ٢٥]، ﴿ وَمَا أَنَتَ بِمُسْعِع مَن فِي ٱلْمُبُورِ ﴾، قال: كان النبي ﷺ يقف على القتلى يوم بدر، ويقول: «هل وجدتم ما وعد ربكم حقًا؟ يا فلان، يا فلان، ألم تكفر بربك؟ ألم تكفّر نبيك؟ ألم تقطع رَحِمَك؟، فقالوا: يا رسول الله، أيسمعون ما تقول؟ قال: «ما أنتم بأسمع منهم لما أقول». فأنزل الله: ﴿ وَإِنَّكَ لا شُمِعُ ٱلْمَرْقَى ﴾، ﴿ وَإِنَا أَنَتُ بِمُسْعِع مَن فِ ٱلْمُبُورِ ﴾ مثل ضربه الله للكافر أنهم لا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳٥٨/۱۹.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۸٤.

يسمعون لقوله<sup>(۱)</sup>. (۱۲/ ۲۷٤)

#### 🗱 تفسير الآية:

٦٤٠٠٣ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَمَا أَنْتَ بِسُسْمِع مَن في ٱلْتُبُورِ﴾، يقول: كما لا تُسمع مَن في القَبُورِ﴾، يقول: كما لا تُسمع مَن في القبور، فكذلك الكافر لا يسمع ولا يتنفع بما يسمع آل المُعَرَثُ في قال: عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَمْيَثُ وَلَا ٱلْأَمْرَثُ في قال: المؤمن والكافر، ﴿إِنَّ ٱللهَ يُسْعِعُ مَن يَشَاهُ ﴾ قال: يهدي مَن يشاء (٣). (٢٧٤/١٢)

٦٤٠٠ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال - جلَّ وعزَّ -: ﴿إِنَّ اللهَ يُسْمِهُ الإيمان ﴿ مَنْ يَشَائُهُ وَمَا أَنَتُ هُورَ هُ مَا أَنَا اللهُ - جلَّ وعزَّ - شبَّ الكافر من الأحياء حين دُعوا إلى الإيمان فلم يسمعوا بالأموات أهل القبور الذين لا يسمعون الدعاء (٤).

عَدَّهُمْ عَنَّالُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُشْعِمُ مَن يَشَلَّهُ ۖ يهديه للإيمان ﴿ وَمَا أَتَ يِمُشْيِعِ ثَنَ فِي ٱلْقَبُورِ ﴾ أي: وما أنت بُمسمع الكفار، هم بمنزلة الأموات، لا يسمعون منك الهدى سمْع قبول، كما أنَّ الذين في القبور لا يسمعون ( ْ ).

# ﴿إِنْ أَنَّ إِلَّا نَذِيٌّ ۞ إِنَّا أَرْسَلَنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَيَذِيزًا وَإِن مِّنْ أَتَّتَعَ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ۞﴾

مَّ عَنْ قَادَة بَنْ دَعَامَة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا لَوَاللهُ . (۱۷/۲۷۶) لَلِيرِّ﴾، يقول: كلُّ أمة قد كان لها رسولٌ جاءها مِن اللهُ (۱۳/۲۷۰)

منا على يحيى بن سلّام: ﴿إِنْ أَنْ إِلَّا نَذِرُ ﴾ تُنذِرُ الناسَ، والله يهدي من يشاء، ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَزِيْقِ بِالقرآن ﴿وَشِيرُكِ بِالجنة، ﴿وَنَذِيزًا ﴾ من النار، ﴿وَإِن مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلَا غَلَا فِيم النذر. =

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٦.

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي سهل السري بن سهل الجنديسابوري في الخامس من حديثه، من طريق عبد القدوس، عن أبي صالح، عن ابن عباس به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٥٩/١٩، وابن أبي حاتم ٨٣٢/٣ (٤٦٠٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.
 (٥) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٧٨٤ \_ ٧٨٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩١/١٩، وابن أبي حاتم ٨٣٢/٣ (٤٦٠٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٦٤٠٠٩ ـ وتفسير السُّدِّيّ: ﴿وَإِن مِّنْ أَمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ﴾، أي: وإن مِن أمَّة مِمَّن أهلكنا إلا خلا فيها نذير، يعني: يُحَذِّرُ المشركين أن ينزل بهم ما نزل بهم إن كذَّبوا النبي ﷺ كما كذبت الأممُ رسلَها(١). (ز)

٦٤٠١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال للنبي ﷺ حين لم يجيبوه إلى الإيمان: ﴿إِنَّ أَنَّ إِلَّا نَذِيرُ ﴾ ما أنت إلا رسول، ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ لَمْ نُرسلك رسولًا باطلًا لغير شيء ﴿بَشِيرًا﴾ لأهل طاعته بالجنة، ﴿وَيَلْيِرَّا﴾ من النار لأهل معصيته. ثم قال: ﴿ وَإِن مِّنْ أَمَّةِ ﴾ وما من أمة فيما مضى ﴿ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ إلا جاءهم رسول، غير أمة محمد، فإنهم لم يجنهم رسولٌ قبل محمد ﷺ، ولا يجينهم إلى يوم القيامة<sup>(۲)</sup>. (ز)

#### ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَآةَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَتِ وَبِالزَّبُرُ وَبِٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرِ ﴿ ﴾

٦٤٠١١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ﴾ قــال: يُسعــزّي نــبــيــه، ﴿جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْكِتِنَتِ وَبِٱلزَّهُرِ﴾ أي: الكتاب (٣٧٠/١٢). (١٢/ ٢٧٥)

٦٤٠١٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَبَالْكِتَكِ ٱلْمُنْيرِ﴾، قال: يُضعِّف الشيء وهو واحد<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٤٠١٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ إِلْكِيَّكَ فِي مِن الآيات التي كانت تجيء بها الأنبياءُ إلى قومهم<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤٠١٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾ الحلال والحرام (٦). (ز)

٥٣٧٣ لم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٣٦١) في معنى: ﴿يَالْمَيْنَتِ وَيَالْزُيْرِ﴾ سوى قول قتادة.

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٦. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٦١، وابن أبي حاتم ٣/ ٨٣٢ (٤٦٠٦) مقتصرًا على لفظ: يعزي نبيه. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٧٨٥. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٧٨٦/٢.

٩٤٠١٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِن يُكَذِّبُوكَ ﴾ يُعَرِّي نبيَّه ﷺ ليصبر، فلست بأول رسول كُذِّب، ﴿ فَلَمَّة مُّمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى عَ

٦٤٠١٦ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَلِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ اللَّذِي مِن قَلِهِمْ جَاءَتُهُمْ وَمُشَلِّمُ بِالْبَيْنَةِ وَوَالْزُيْرِ ﴾ والزبر: الكتب، على الجماعة، ﴿ وَوَالْزُيْرِ ﴾ يعني: وحديث الكتاب، وما كان قبله من المواعظ، ﴿ وَوَالْكِتَٰبِ ٱلنَّيْرِ ﴾ البين، والكتاب الذي كان يجيء به النبئ منهم إلى قومه، ﴿ وَوَالْكِتَٰبِ النَّيْرِ ﴾ يعني: المضيء في أمره ونهيد (١٠). (ز)

## ﴿ ثُمَّ أَخَذَتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۗ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ۞﴾

٦٤٠١٧ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَنَدَتُ اللَّذِينَ كَنَرُواً فَكَيْفَ كَاكَ نَكِيرٍ ﴾، قال: شديد ـ واللهِ ـ أن عجل لهم عقوبة الدنيا، ثم صيرهم إلى النار(٣). (٢٧٥/١٧)

٦٤٠١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَعَلَتُ ٱلَّذِينَ كَثَرُوٓ ۖ بالعذاب، ﴿ثَكِّتُ كَانَ لَكِرِ﴾ بالعذاب، ﴿ثَكِينَ كَانَ تَعْيِرِي الشرِ<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٤٠١٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ ثُورُ أَخَذَتُ اللَّذِينَ كَنْرُوا ﴾ يعني: إهلاكهم إيَّاهم بالعذاب حين كذبوا رسلهم، ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ عقابي، على الاستفهام، أي: كان شديدًا (٥٠). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٦ ـ ٥٥٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۷۸۵ ـ ۷۸٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٣/ ٨٣٢ (٤٦٠٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥ ـ ٥٥٧.

 <sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۸۵ ـ ۷۸٦.

## ﴿ أَلَدْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِۦ ثَمَرَتِ تُخْنِيْفًا ٱلْوَنْهَأ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِفُ ٱلْوَنْهَا وَغَرَبِيبُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلأَنْعَارِ مُخْتَلِفٌ ٱلْوَائَهُ كَذَالِكُ ﴾

٩٤٠٢٠ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ ثُمَرَتِ تُمْنِكُنَّا أَلْوَاتُهَا ﴾ قال: الأبيض والأحمر والأسود. وفي قوله: ﴿وَبَنَ ٱلْجِبَالِ جُدُدُّ ﴾ قال: طرائق، يعني: الألوان<sup>(۱)</sup>. (۱۲/۲۷۲)

٦٤٠٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ في قوله: ﴿ تُمَرَّتِ تُخْلِفًا ٱلْوَنُهُاۚ﴾، قال: منها الأحمر والأبيض والأخضر والأسود، وكذلك ألوان الناس منهم الأحمر والأسود والأبيض، وكذلك الدواب والأنعام(٢)(١٢٥). (٢٧٧/١٢)

٦٤٠٢٢ \_ عن عبدالله بن عباس، أن نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿جُدُدُّ﴾. قال: طرائق؛ طريقة بيضاء، وطريقة خضراء. قال: وهل تعرف العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر وهو يقول:

قد غادر النُّسْع (٢) في صفحاتها جُددًا كأنها طُرق لاحتْ على أكم (٤) (YY7/1Y)

٦٤٠٢٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ قال: الغرابيب: الأسود الشديد السواد (٥) . (۲۷۷/۱۲)

٣٤٠٢٤ ـ قال الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْمِجَالِ جُدُدُّا بِيضٌ﴾: طرائق؛ بيض وحُمر وسود، وكذلك الناس مختلف ألوانهم (٦). (ز)

@ علَّق ابنُ عطية (٧/ ٢١٦) على قول ابن عباس بقوله: اليؤيد هذا اطِّراد ذكر هذه الألوان فيما بعد». وذكر احتمالًا آخر، فقال: •ويحتمل: أن يريد الأنواع». ووجُّعه بقوله: ﴿والمعتبر فيه \_ على هذا التأويل \_ أكثر عددًا».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.(٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) النُّسع: سير يُنتج على هيئة أعنة النعال، تُشد به الرحال. التاج (نسم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٩٩ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ٨/٥٤٠، والتغليق ٢٩٠/٤ ـ..

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٦٤/١٩، كذلك أخرجه مختصرًا من طريق جويبر.

73.٧٥ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، في قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُلَدُ ﴾ قال: طرائق تكون في الجبل؛ بيض وحُمر، فتلك الجدد، ﴿ وَعَرِيبُ شُودٌ ﴾ قال: جبال سود، ﴿ وَعَرِيبُ شُودٌ ﴾ قال: جبال سود، ﴿ وَعَرِيبُ شُودٌ ﴾ قال: جبال سود، الخبال، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يَخْفَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعَلَمَدُ ﴾ فلا فضل لما قبلها (١٠ / ٢٧٧) الجبال، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يَخْفَى اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعَلَمَدُ ﴾ فلا فضل لما قبلها (١٠ / ٢٧٧) الجبال، ثم قال: ﴿ إِنَّمَ يَنْ اللّهِ أَنْوَا اللّهِ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

٦٤٠٢٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُكَدُّ بِيضٌ﴾ قال: طرائق بيض ﴿ (٢٧٦/١٧)

18. ١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلَهُ اللّهُ أَنْلُ مِنَ السَّمَلُو مَلَهُ مِنَ السَّمَلُو مَلَهُ اللّهِ المطر، ﴿ وَمُن الْجِبَالِ ﴾ أيضًا ﴿ فَأَغَرْجُنَا بِهِ هِ وَصُفر، ﴿ وَمُن الْجِبَالِ ﴾ أيضًا ﴿ مُحَدَّ إِيشٌ وَحُمر وصُفر، ﴿ وَهُ الجبال؛ منها أبيض وأحمر، ﴿ وَ كَامِنها ﴿ غَرَابِيبُ شُولُ ﴾ يعني: الطوال السود. ثم قال \_ جلَّ منها أبيض وأحمر، ﴿ وَكُمنها ﴿ غَرَابِيبُ شُولُ ﴾ يعني: الطوال السود. ثم قال \_ جلَّ وعرَ \_ : ﴿ وَمِن َ النَّالِ وَالدَّالِيبُ وَالْمَلَى ﴾ بيض وحمر وصفر وسود ﴿ تَعْلِكُ أَلْوَنَهُ ﴾ اختلاف ألوان النمار ' أن ( ز )

٦٤٠٢٩ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَيَنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدً بِعِنْ ﴾، قال: طرائق مختلفة، كذلك اختلاف ما ذُكِر من اختلاف ألوان الناس والدواب والأنعام (٥١٧٧/١٥).

٦٤٠٣٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآةِ مَآةَ فَأَخْرَجْنَا بِهِـ ثَمَرَتِ

و٥٣٠٥ حكى ابنُ عطية (٢١٦/٧) عن أبي عبيدة في بعض كتبه: «أنه يقال: ﴿ جُلَدُ ﴾ في معنى: جديد». ثم استدرك عليه قائلًا: «ولا مدخل لمعنى الجديد في هذه الآية».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جَرير ١٩/٣٦٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٧. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

تُخْيِلُنَا ٱلْوَنَهُمَا ﴾ وطعمها، في الإضمار، ﴿وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا﴾ أي: طرائق ﴿يِمِشُ وَحُمْرٌ تُخْتَاطِفُ ٱلْوَنُهُا وَغَلِيبُ شُودٌ﴾ والغربيب: الشديد السواد، ﴿وَمِرِ> النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَنْفَذِ مُخْتَلِفُ ٱلْوَنْهُ كَنَالِكُ ﴾ أي: كما اختلفت ألوان ما ذُكِر من الثمار والجبال، ثم انقطع الكلام، ثم استأنف فقال: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْكَثُمُ ۖ ( ' ' ' ' ' ' الْا

#### أثار متعلقة بالآية:

## ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُواًّ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ عَفُورٌ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية:

عدد عطاء الخراساني ـ رفع الحديث ـ قال: ظَهر مِن أَبِي بكر خوفٌ حتى عُرِف فيه، فكلَّمه النبي ﷺ في ذلك؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿إِنَّنَا يَخْفَى اللهَ مِنْ عِبَاوِهِ الْمَلْكِأَ ﴾ أَمْلِكُوا اللهُ ﷺ: ﴿إِنَّنَا يَخْفَى اللهَ مِنْ عِبَاوِهِ الْمُلْكُونُ ﴾ في أبي بكر ﷺ (ز)

آ٢٧٦٥ ذكر ابنُ عطبة (٢١٦/٧) في معنى: ﴿كُنَالِكُ ﴾ احتمالين: الأول: أن يكون من الكلام الأول،. وعلَّق عليه بقوله: افيجيء الوقف عليه حسنًا، وإلى هذا ذهب كثير من الكلام الثاني يخرج مخرج السبب، ووجَّه بقوله: المفسرين، والثاني: أن يكون من الكلام الثاني يخرج مخرج السبب، ووجَّه بقوله: المأنه قال: كما جاءت القدرة في هذا كله ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَثُولُ ﴾، أي: المحصلون لهذه العِبَر، الناظرون فيها».

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٧٨٦/٢ وأخرجه أبو عمرو الداني في المكتفى ص١٧٧ (٧٧) من طريق أحمد مختصرًا، بلفظ: في قوله: ﴿كَالْاَكِــُهُ أَي: كما اختلفت ألوان ما ذكر من الثمار والجبال، ثم انقطع الكلام، ثم استأنف فقال: ﴿إِنَّمَا يَعْنَى الْقَدْ بِنَ عِبَايِهِ ٱللْمُلْكُؤُ ﴾ وهم المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) النفض: ذهاب بعض اللون. التاج (نفض).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار ٢٠٤/١١ (٥٠١٧)، وأبو نعيم في الحلية ٢٠٢/٤، من طريق عبدالله بن عمر بن أبان بن صالح، عن زياد بن عبدالله بن عمل به. صالح، عن زياد بن عبدالله علمار، عن عطاء، عن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به. قال البزار: "وهذا الحديث لا نعلم أحدًا أسنده عن ابن عباس إلا زياد بن عبدالله، عن عطاء، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، وقال غيره: عن عطاء، عن سعيد بن جبير، مرسلًا، وقال ابن كثير في تفسيره ٢/٤٤٥: "دري مرسلًا وموقعًا، وقال الهيشي في المجمع ٥/١٢٨ (٥٥٥٠): فيه عطاء بن السائب، قد اختلط،

<sup>(</sup>٤) أخرجه الثعلبي في تفسيره ٨/ ١٠٥ ـ ١٠٦ مرسلًا.

#### 🗱 تفسير الآية:

٣٤٠٣٣ ـ عن مكحول الشامي، قال: سُئِل رسولُ الله ﷺ عن العالم، والعابد. فقال: افضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم، ثم تلا النبيُّ ﷺ هذه الآية: ﴿إِنَّنَا يَخْنَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْكَوَّأُ﴾. ثم قال: ﴿إِنَّ الله وملائكته وأهل السماء وأهل الأرض والنون في البحر لَيُصَلُّون على مُمَلِّعي الخير، (١٠) (٢٨٣/١٢)

٣٤٠٣٤ \_ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark> ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَاوِهِ الْقُلْمَثُوَّاُ﴾، قال: الذين يعلمون أنَّ الله على كل شيء قدير<sup>(٢١</sup>). (٢٧٨/٢)

7٤٠٣٥ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَّكُوُّا﴾ الخشية والإيمان والطاعة والتشتت في الألوان<sup>(٣)</sup>. (٢٧٨/١٣)

٦٤٠٣٦ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَثُوُّاۗ﴾، قال: العلماء بالله الذين يخافونه (١٤٠/١٢)

٦٤٠٣٧ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَّقُأَ﴾، يريد: إنما يخافني مِن خلْقي مَن عَلِم جبروتي وعِزَّتي وسلطاني<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٤٠٣٨ ـ عن سعيد بن جبير، قال: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَكُّؤُۗۗ﴾، الخشية: أن تخشى الله حتى تحول خشيته بينك وبين معصيته، فنلك خشيته (١٠) (٢٧٨/١٢)

٦٤٠٣٩ ـ عن صالح أبي الخليل، في قوله: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَكَثُوُّاۗ﴾، قال: أعلمُهم بالله أشدُهم له خشية (٧٠/١٢). (٢٧٩/١٢)

• ٣٤٠٤ ـ عن الحسن البصري، قال: الإيمان: مَن خشي الله بالغيب، ورغب فيما رغب الله فسيه، وزهمد فسيما أسخط الله. ثـم تـلا: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَكُوَّا ۗ﴾( . ٢٧٩/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي ٨٨/١ مرسلًا. وهكذا عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وهو عند الترمذي (٢٦٨٥) من حديث أبي أمامة موصولًا دون ذكر الآية.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٣٦٤. وعلقه يحيى بن سلام ٧/ ٧٨٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. ﴿ ٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ١٩/٦.
 (٧) غضير البغوي ١٩/١٤.
 (٧) أخرجه ابن أبي شبية ١٩/١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

والمنظمة المنطقة

٦٤٠٤١ ـ عن قسّادة بن دعـامـة ـ من طريـق سـعـيـد ـ ﴿إِنَّمَا يَخْثَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلْمَوْأُ﴾، قال: كان يُقال: كفى بالرهبة علمًا (١٠). (٢٧٦/١٧)

٣٤٠٤٢ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق الحسين بن واقد ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا يَخْفَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْمُلْكَوُّأُ﴾، قال: أعلم الناس أبو بكر وعمر. قال: وذلك في كتاب الله. وتلا هذه الآية<sup>(٢)</sup> . (ز)

7٤٠٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَثُوُ ﴾ فيها تقديم، يقول: أشد الناس لله الله يخفي خيفة أعلمهم بالله تعالى، ﴿إِنَّ اللهُ عَزِيرُ ﴾ في ملك، ﴿غَفُورُ ﴾ لذنوب المؤمنين (٣). (ز)

٣٤٠٤٤ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَيَهِ َ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَعَدِ مَا خُورَهُ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَعَدِ الْمُلْكَثِلُ الْوَالُهُ عَلَيْكُ الْوَالُهُ الْعَلَمُ الْفَالِقُ مَا ذُكِر مِن اختلاف ألوان الناس والدواب والأنعام؛ كذلك كما اختلفت هذه الألوان تختلف الناسُ في خشية الله كذلك (٤٠/ ٢٧٠/١٠)

94.20 ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ بِنَ عِبَادِهِ ٱلْمُلَكَثُوُّ ۗ﴾ وهم المؤمنون، نراه أنه، يعني: أنه من خشي الله فهو عالم ( ( ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )

[ [ ] تقل ابن عطية (٢١٦/٧) عن بعض المفسرين قولهم: الخشية رأس العلم. ثم انتقلهم قائلًا: وهذه عبارة وَعُظِيَّةً، لا تثبت عند النقده. ثم رجَّح (٢١٧/٧) قائلًا: وبل الصحيح المطرد أن يُقال: العلم رأس الخشية وسببها، والذي ورد عن النبي ﷺ أنه قال: وخشية الله رأس كل حكمة». وقال: ورأس الحكمة مخالة الله. فهذا هو الكلام المنيره. وبيَّن ابنُ القيم (٢/٣٤٨) لدللة الحصر في الآية، فقال: وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَحْقَى الله يِنْ عِبَاوِهِ اللَّمَاتِيَّةُ عِنْهَا لَهُ الله العلماء، ولا يكون عالمًا في عَبْهُ الله العلماء، ولا يكون عالمًا إلا من يخشاه، فإذا انتفى العلم انتفت الخشية، وإذا انتفى العلم اللازم الخشية، وإذا انتفى العلم اللازم الخشية حيث يظن أنه يحصل بدونها، وهذا ممتنع؛ فإنه ليس في الطبيعة أن لا يخشى النار ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٣٦٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٦٦. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٨٦/٢ وأخرجه أبو عمرو الداني في المكتفى ص١٧٢ (٧٧) من طريق أحمد مختصرًا بلفظ: وهم المؤمنون.

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٤٠٤٦ ـ عن عائشة: صنع رسول الله ﷺ شيئًا، فرخّص فيه، فتنَزّه عنه قومٌ، فبلغ ذلك النبيّ ﷺ، فخطب، فحمد الله، ثم قال: «ما بالُ أقوام يتنَزّهون عن الشيء أصنعه؟! فوالله، إنّي لأعلمهم بالله، وأشدهم له خشية، (``. (ز)

عشرة كلمة، حِكمٌ كلها، قال: وضع عمر بن الخطاب للناس ثماني عشرة كلمة، حِكمٌ كلها، قال: ما عاقبتَ مَن عصى الله فيك مثل أن تطيع الله فيه، وضغ أمر أخيك على أحسنه حتى يجيئك منه ما يغلبك، ولا تظيع الله فيه، وضغ أمر أخيك على أحسنه حتى يجيئك منه ما يغلبك، ولا تظنن بكلمة خرجتُ مِن مسلم شرًّا وأنت تجد لها في الخير محملًا، ومَن عرّض نفسه للتهمة فلا يلومن مَن أساء به الظن، ومَن كتم سِرَّه كانت الخِيرة في يده، وعليك بإخوان الصدق تبِشْ في أكنافهم؛ فإنهم زينة في الرخاء عدة في البلاء، وعليك بالصدق وإن قتلك، ولا تعرض فيما لا يعني، ولا تسأل عمًا لم يكن؛ فإنَّ فيما كان شغلًا عما لم يكن، ولا تطلبن حاجتك إلى مَن لا يُحِبُّ نجاحها فجورهم، واعتزل عدوك، واحذر صديقك إلا الأمين، ولا أمين إلا من خصى الله، وتخشّع عند القبور، وذِلَّ عند الطاعة، واستعصمُ عند المعصية، واستشر في أمرك الذين يخشى الله؛ فإن الله تعالى يقول: ﴿إِلْمَا يَغْشَى اللهُ مِنْ

78.84 - 30 عن 39.84 - 30 من طريق عون - 30.84 - 30.84 الحديث، ولكن العلم من الخشية  $^{(7)}$ .  $^{(70)}$   $^{(70)}$ 

٩٤٠٤٩ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق القاسم بن عبدالرحمن \_ قال: كفي

<sup>==</sup> والأسد والعدو مَن هو عالم بها مواجه لها، وأنه لا يخشى الموت مَن ألقى نفسه مِن شاهق، ونحو ذلك، فأمنُه في هذه المواطن دليلُ عدم علمه، وأحسن أحواله أن يكون معه ظنَّ لا يصل إلى رتبة العلم اليقيني».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۲۸/۲ (۲۱۰۱)، ۹/۷۹ (۷۳۰۱)، ومسلم ٤/ ۱۸۲۹ (۲۳۵۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في المتفق والمفترق (١٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٧٨٦/٢ ، وأحمد في الزهد (١٥٨) بنحوه، وابن عدي ٣٨/١، والطبراني (٨٥٣٤). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

بخشية الله علمًا، وكفى باغترارِ بالله جهلًا(١١)٨٣٥٥. (٢٨٠/١٢)

٦٤٠٥٠ ـ عن حذيفة بن اليمان، قال: بحسب المؤمن مِن العلم أن يخشئ الله (٢٠) (٢٨)

14.01 ـ عن وهب بن مُنبَّه، قال: أقبلتُ مع عكرمة أقودُ ابن عباس بعدما ذهب بصره، حتى دخل المسجد الحرام، فإذا قوم يمترون في حلقة لهم عند باب بني شيبة، فقال: أمِل بي إلى حلقة المراء. فانطلقنا به حتى أتاهم، فسلَّم عليهم، فأرادوه على الجلوس، فأبى عليهم، وقال: انتسبوا إلِيَّ أعرِفُكم. فانتسبوا إليه، فقال: أما علمتم أنَّ ش عِبادًا أسكتتهم خشيته مِن غير عِيِّ ولا بُكم، إنهم لَهُمُ الفصحاءُ النطقاء النبلاء العلماء بأيام الله، غير أنهم إذا ذكروا عظمة الله طاشتُ مِن ذلك عقولهم، وانكسرت قلوبهم، وانقطعت ألسنتهم، حتى إذا استقاموا من ذلك سارعوا إلى الله بالأعمال الزاكية، فأين أنتم منهم؟! ثم تولَّى عنهم، فلم يُر فيها بعد ذلك رجلان (٢٨١/١٢).

٣٤٠٥٢ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني، قال: كفى بالمرء علمًا أن يخشى الله، وكفى بالمرء جهلًا أن يُعجب بعمله (٤٠). (٢٧٩/١٢)

**٦٤٠٥٣** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ قال: الفقيه مَن يخاف الله (٥٠). (٢٨٠/١٣) **٦٤٠٥٤ ـ قال عامر الشعبي ـ من طريق صالح بن مسلم الليثي ـ: إنَّما العالم مَن** خشى الله ﷺ (٢٠). (ز)

المكان قال ابنُ تيمية (٣٠٦/٥): «وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْنَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْمُلْكُوُّا﴾ يقتضي: أنَّ كل من خشي الله فهو عالم؛ فإنه لا يخشاه إلا عالم. ويقتضي أيضًا: أنَّ العالم من يخشى الله كما قال السلف. قال ابن مسعود: كفى بخشية الله علمًا، وكفى بالاغترار جهلًا،

(٣) أخرجه الخطيب في المتفق والمفترق (١٤٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٩١/١٣، وأحمد في الزهد (١٥٨)، والطبراني (٨٩٢٧) واللفظ له. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۳۷۸/۱۳.

<sup>(</sup>۱) الحرب ابن ابن سببه ۱۲, ۱۰۰۰.(۱) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ١٩٦/١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه الثعلبيُّ ١٠٦/٨. وينظر: تفسير البغوي ٦/١٩١.

**٦٤٠٥٥** ـ عن يحيى بن أبي كثير، قال: العالِم مَن خشي الله (١١/٢٧).

٦٤٠٥٦ ـ عن أبي حيان التيمي، عن رجل، قال: كان يُقال: العلماء ثلاثة: عالم بالله عالم بأمر الله، وعالم بالله ليس بعالم بأمر الله، وعالم بأمر الله ليس بعالم بالله. فالعالم بالله وبأمر الله: الذي يخشى الله، ويعلم الحدود والفرائض. والعالم بالله ليس بعالم بأمر الله: الذي يخشى الله، ولا يعلم الحدود ولا الفرائض. والعالم بأمر الله ليس بعالم بالله: الذي يعلم الحدود والفرائض، ولا يخشى الله<sup>(۲)</sup>. (۲۷۹/۱۲)

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزْقْنَهُمْ مِنَّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ لِجَدَرَةُ لَن تَكُورَ ١٩٥٠

#### 🏶 نزول الآية:

٣٤٠٥٧ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ حصين بن الحارث بن عبدالمطلب بن عبدمناف القرشي نزلت فيه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَبُ اللَّهِ وَأَعَامُواْ الْمَسْلَوْمَ ۗ الآنة (۲/۳۸۲)

#### تفسير الآية:

٦٤٠٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿بَرْجُونَ نِجَدَرَةُ﴾ قال: الجنة ﴿لَّن تَكُورَ ﴾ لا تبيد (٤٠). (٢٨٤/١٣)

٦٤٠٥٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿يَرْجُونَ يَجَـٰزُوٓ لَّن تَجُورَ﴾، قال: لن تهلك<sup>(ه)</sup>. (۲۸٤/۱۲)

٦٤٠٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَبُ ٱللَّهِ وَأَنَـَامُوا ٱلصَّلَوَةَ﴾ في مواقبيتها، ﴿وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ﴾ من الأموال، ﴿مِيرًا وَعَلانِيَةُ بَرْجُونَ نِجَدَةً لَّن تَجُورَ﴾ لن تهلك، هؤلاء قوم مِن المؤمنين أثنى الله \_ جلَّ وعَزَّ \_ عليهم (٢). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) أخرجه عبدالغني بن سعيد الثقفي في تفسيره ـ كما في الإصابة لابن حجر ٧٣/٢ في ترجمة حصين بن الحارث (١٧٣٦) ...

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٧. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

18.71 ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ يَتَلُونَ كِنْبُ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ﴾ السر: التطوع. والعلانية: المفروضة، ﴿وَإِنْفَقُواْ مِثَا رَنَقْنَهُمْ مِثْلُ وَعَلانِيةَ﴾ السر: التطوع سِرًّا. ويقال: الزكاة المفروضة علانية والتطوع سِرًّا. ويقال: صدقة السر تطوعًا أفضل من صدقة العلانية. عن ابن مسعود ـ من طريق مرة الهمداني ـ قال: إنَّ فضل صلاة الليل على صلاة النهار كفضل صدقة السر على العلانية. ﴿يَرْجُونَ عَبْدَةٌ لَن تَبُورَ﴾ لن تفسد، وهي تجارة الجنة، يعملون للجنة الم

### أثار متعلقة بالآية:

٦٤٠٦٢ ـ كان مُطَرِّف بن عبدالله ـ من طريق قتادة ـ يقول في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَنَبُ اللَّهِ وَأَفَىامُوا ٱلصَّلَوٰةَ﴾: هذه آية القُرَّاء' (٢٠/١٢)

# ﴿ لِيُوَفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَّالِهِ ۗ ﴾

٣٤٠٦٣ ـ عن شقيق، عن عبدالله، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ لِيُوَفِيَهُمْ أَجُورِهُمْ وَرَزِيدُهُمْ مِنْ فَضَّ لِمِدُّ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَّ لِمِدَّهِ، قال: ﴿ ﴿ أَجُورَهُمْ ﴾ يدخلهم الجنة، ﴿ وَرَزِيدَهُمْ مِّن فَضَّ لِمِدُّهِ الشفاعة لِمَن وجبت له النار مِمَّن صنع إليهم المعروفَ في الدنيا، " أَ. (ز)

٣٤٠٦٤ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَّـلِهِيَّ﴾، يعني: سوى الثواب مِمَّا لم ترَ عين، ولم تسمع أذ<sup>ن(٤)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٨٦.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شبية ٢٦/١٦٣ ـ ٤٧٦، ومحمد بن نصر (٧٣)، وابن جرير ٣٦٦/١٩ من طريق قتادة ويزيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي عاصم في الشُنّة /٨٤٦ (٨٤٦)، والطبراني في الأوسط ٥٣/١ (٥٧٧٠)، وابن مردويه
 كما في تفسير ابن كثير ٤٨٠/٢ ـ ٤٨١ ـ، من طريق بقية، عن إسماعيل بن عبدالله الكندي، عن الأعمش، عن شقيق، عن عبدالله به.

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن الأعمش إلا إسماعيلُ الكندي، تفرَّد به بقية، وقال ابن كثير: «هذا إسناد لا يثبت، وإذا رُوِي عن ابن مسعود موقوقًا فهو جيد، وقال الهيثمي في المجمع ١٣/٧ (١٩٦٠): ففيه إسماعيل بن عبدالله الكندي، ضعَّفه اللفيئُ بن عند نفسه، فقال: أنى بغير منكر. وبقية رجاله وثقوا». وقال السيوطي في الإثقان في علوم القرآن ٢٥٢/٤: «سند ضعيف».

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٦/٤٢٠.

7٤٠٦٥ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَيَزِيدُهُم مِن فَضَهِ لِمِنْ كَ تضاعف لهم الحسنات، يُثابُون عليها في الجنة (١٧٥٥). (ز)

٦٤٠٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لِهُوَ فِيَهُمْ أَجُورُهُمْ وَوَلَانَهُمْ الْجُورُهُمْ وَوَلِيَانَا مَزِيدُهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

٦٤٠٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِلْوَقِيَهُ مَدْ أَجُورَهُمْ ﴾ ليوفّر لهم أعمالهم، ﴿ وَيَزِيدَهُم ﴾ على أعمالهم مِن الجنة ﴿ مِنْ فَضَّـالِمَهُ (٣٠). (ز)

 ٦٤٠٦٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ لِيُوفِينَهُمْرِ أَجُورَهُمْ ثوابهم في الجنة، ﴿ وَيَزِيدَهُم مِن فَشْـ لِمِنْ ﴾ يضاعف لهم الثواب (٤). (ز)

## ﴿إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ١

٦٤٠٦٩ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ﴾ يغفر العظيم مِن ذنوبهم، ويشكر اليسير من أعمالهم (٥٠). (ز)

٩٤٠٧٠ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّهُۥ عَمُورٌ ﴾ قال: للنوبهم، ﴿شَكُورٌ ﴾ قال: للنوبهم، ﴿شَكُورٌ ﴾ قال: لحسناتهم (٦)

٦٤٠٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّهُ غَفُورٌ ﴾ للذنوب العظام، ﴿شَكُورٌ ﴾ لحسناتهم ((). (ز)

وَهَ نَفَل ابنُ عطية (٢١٨/٧) عن فرقة في معنى قوله تعالى: ﴿ وَيَزِيدُهُم مَن فَضَالِمَ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِيْمِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّ

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۷۸۷.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٨٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٦/٤٢٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٧.

## ﴿وَالَّذِى ۚ أَوْسَيْنَاۚ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهُ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِدِ لَخِيرٌ بَصِيرٌ ۗ ۞﴾

٦٤٠٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَاَلَّذِى ٓ أَرْجَيْنَا ۚ إِلَيْكَ مِنَ ٱلكِتْنِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِيَا بَيْنَ يَدَيْهُ﴾: للكتب الني خلت قبله''). (ز)

٦٤٠٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّذِى اَرْحَيْناً إِلَّكَ مِنَ الْكِتَٰبِ هُو الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا يَبْنَ يَمَنِّيهُ يقول: إِنَّ قرآن محمد ﷺ يُصَدِّق ما قبله مِن الكتب التي أنزلها الله ﷺ على الأنبياء ﷺ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِمِبَادِهِ لَخَبِيرٌ ﴾ بأعمالهم، ﴿ مَبِيدِ إِنَّ اللَّهَ بِمِبَادِهِ لَخَبِيرٌ ﴾ بأعمالهم، ﴿ مَبِيدِ إِنَّ اللَّهَ اللهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّا اللّ

٢٤٠٧٤ ـ قال يحيى بن سلام: ﴿وَاللَّهُ الرَّمِينَا إِلَيْكَ مِن الرَّكْتَبِۗۗ يعني: القرآن ﴿هُو ٱلْحَقُّ مُسَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْدُ﴾ التوراة والإنجيل<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿ ثُمُّ أَنْزَقَنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَتِنَا مِنْ عِبَادِنّاً فَينْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُثْنَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ إِلْخَيْرَتِ بِإِذِنِ ٱللَّهِ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹/۳۹۷. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲/۵۰۷ ـ ۵۵۸.

<sup>(</sup>۳) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۸۷.

 <sup>(</sup>٤) يُكسفون: يقال: كسفت حاله: إذا ساءت وتغيرت، وكسف أمله: إذا انقطع رجاؤه. اللسان (كسف).
 (٥) أخرجه الروياني في مسنده (٣٨٧ ـ ٣٨٧ (٩٨٥)، والطبراني في الكبير ٧٩/١٨)، وابن =

٦٤٠٧٦ ـ عن عمر بن الخطاب: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «سابِقُنا سابِقٌ، ومقتصدنا ناج، وظالمنا مغفور له». وقرأ عمر: ﴿فَيَنْهُمْ ظَالِلَّهِ لِنَفْسِهِ﴾ الآية''). (٢٨٨/١٢)

7٤٠٧٧ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق شهر بن حوشب ـ: أنَّه كان إذا نزع بهذه الآية: ﴿ثُمُّ أَرُيْنَا الْكِنْدَبَ﴾ قال: ألا إنَّ سابقنا سابق، ومقتصدنا ناجٍ، وظالمنا مغفور له (٢٨/١٧)

١٤٠٧٨ ـ عن أنس بن مالك، أنَّ النبي ﷺ قال في هذه الآية: ﴿ثُمُّ أَرْثَنَا الْكِنْبَ
 الَّذِينَ أَصْطَفَتْنَا مِنْ عِبَادِينًا فَيَغْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَيَغْهُم مَّتَصِدُ وَيَنْهُم مَّتَصِدُ وَيَنْهُم مَّالِقًا بِالْخَيْرَتِ﴾: «سابقنا سابق، ومقتصدنا ناج، وظالمنا مفقور له، (٣٠). (٢٨٩/١٧)

7٤٠٧٩ ـ عن أبي الدرداء: سمعتُ رسول الله على يقول: قال الله: ﴿ أَنْ أَنْ اللهُ اللهُ

= أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥٤٨/٦ ـ ٥٤٩ ـ، من طريق محمد بن عزيز، عن سلامة، عن عقبل، عن الزهري، عن عوف به.

قال ابن كثير: •غريب جدًا». وقال الهيشمي في المجمع ٧/٩٦ (١١٢٩٢): •فيه سلامة بن روح، وثقه ابن حبان، وضعفه جماعة، ويقية رجاله ثقات».

(١) أخرجه العقيلي في الضعفاء الكبير ٣٣/٤٤٤، والثعلبي ١١١١/ والواحدي ٣٠٥/٥٠، عن عمرو بن الحصين، عن الفضل بن عبرة، عن ميمون بن سياه، عن أبي عثمان النهدي، عن عمر بن الخطاب به.

قال المُقَلِينَ "وهِ لمَا يَروَى بِن غير هذا الرجه بنحو هذا اللفظ بإسناد أصلح بِن هذا». وقال الثملي: «قال أبو قلابة: فحدثت به يحيى بن معين، فجعل يتعجب منه». وقال الألباني في الضعيفة ٨/١٥٤ (٣٦٧٨): «ضعيف جدًا».

(۲) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۷۹۰ وسعيد بن منصور في سننه (۲۳۰۸)، والبيهقي في البعث (٦٦).
 وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر.

(٣) أخرجه أبن عساكر في تاريخ دمشق ٤٣٤/٤١، من طريق أبي اليقظان بن عبدالرحمن بن مسلم الحراني، من أيه عبدالرحمن بن مسلم، عن رجل، عن أنس بنحوه. وسنده ضعف؛ لجهالة شيخ عبدالرحمن بن مسلم.

(٤) أخرجه أحمد ٥٧ ـ ٥٨ (٢٧٢٧)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥٤٨/٦ ـ، والثعلبي ٨/ ١٠٨ واللفظ له، من طريق إسحاق بن عيسى، عن أنس بن عياض اللبثي، عن موسى بن عقبة، عن علمي بن =

٦٤٠٨ ـ عن حذيفة بن اليمان: سمعتُ رسول الله على يقول: فيبعث اللهُ الناسَ على للائمة أصناف، وذلك في قول الله: ﴿ لَيَنْهُمْ طَالِلُهُ لِنَفْسِهِ، وَهَنْهُم الْقَتَصِدُ وَمِنْهُم اللهِ اللهُ الل

18·٨١ \_ عـن أسـامـة بـن زيـد، ﴿فَينْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُم مُّقَتَعِدُ وَمِنْهُمْ سَالِقٌ بِالْخَيْرَتِ بِإِذِنِ اللَّهِ﴾، قال: قال رسول الله ﷺ: (كلهم مِن هذه الأمة، وكلهم في الجنة(٢٠٠). (٢/١٨٦))

٦٤٠٨٢ ـ عن البراء بن عازِب، قال: قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿ثُمُّ أَوْلَاثًا ٱلكِنَابُ اَلَّذِينَ ٱسْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، قال: •كلهم ناج، وهي هذه الأمة، (١٠/ ٢٠٠)

٦٤٠٨٣ ـ عن أبي سعيد الخدري، عن النبي ﷺ: أنَّه قال في هذه الآية: ﴿ثُمُّ أَرْزَتُنَا الْكِنْبُ اللَّهِ اللَّهِ الْكَنْبُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِيَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِيَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وسنده ضعيف جدًّا، فيه عبدالحكيم بن منصور الخزاعي أبو سفيان الواسطي، قال عنه ابن حجر في تقريب' التهذيب (٣٧٥٠): •متروك، كلَّبه ابن معين٠.

(٢) أخرجه الطبراني في الكبير ١٦٧/١ (٤١٠)، من طريق عبدالله بن محمد بن العباس، عن أبي مسعود،
 عن سهل بن عبد ربه الرازي، عن عمرو بن أبي قيس، عن ابن أبي ليلى، عن أخيه عبدالرحمن بن أبي
 ليلى، عن أسامة بن زيد بنحوه.

وأخَرِجه البيهتي في البحث والنشور ص٨٤ (٥٩، ٢٠)، والواحدي ٣/ ٥٠٥، من طريق أبي عبدالله الصفار الأصبهاني، عن أبي بكر عبدالله بن محمد بن عبدالسلام الأصبهاني، عن محمد بن سميد بن سابق، عن عمرو بن أبي قِس، عن ابن أبي ليلى، عن أخيه عيسى، عن أبيه، عن أسامة بن زيد بنحوه.

قال الهيثمي في المجمع //٩٦ (١١٢٩٣): فرواه الطبراني، وفيه محمد بن عبدالرحمن بن أبي ليلى، وهو سيخ الحفظ».

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه إلا مِن هذا الوجه». وقال ابن كثير في تفسيره ٥٤٧/٦: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، وفي إسناده مَن لم يُسَمّ».

<sup>=</sup> عبدالله الأزدي، عن أبي الدرداء به.

وسنده حسن.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن الفاخر الأصبهاني في كتاب موجبات الجنة ص١٨٦ - ١٨٨ (٣٢٣)، عن أبي سفيان الخزاعي، عن الوحن بن سالم، عن سعيد بن ظريف، عن أبي هاشم الطاني، عن حذيقة بن اليمان به.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٠٠/١٨ - ٢٧١ (١١٧٤٥)، والترمذي ٥٤٣٥ ـ ٤٣٨ (٣٠٠٥)، وابن جرير ١٩٩
 ٢٧٦، من طريق الوليد بن عيزار، عن رجل من ثقيف، عن رجل من كنانة، عن أبي سعيد الخدري به.

٣٤٠٨٤ ـ عن عبدالله بن عمر، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، ﴾، قال: (الكافر)(١). (٢٩٢/١١)

م ١٤٠٨ - عن عبدالله بن مسعود - من طريق شقيق - قال: هذه الأمة ثلاثة أثلاث يوم القيامة: ثلث يدخلون الجنة بغير حساب، وثلث يحاسبون حسابًا يسيرًا، وثلث يجيئون بذنوب عظام إلا أنهم لم يشركوا، فيقول الرب: أدخِلوا هؤلاء في سعة رحمتي. ثم قراً: ﴿مُ الْكِنَابُ اللَّيِنَ السَّلَقَيْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ الآية (٢٨٨/١٠) رحمتي. ثم قراً: ﴿مُ اللَّهِنَ اللَّهِنَ السَّلَقَيْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ الآية (٢٨٨/١٠) الكِنَابُ اللَّيْنَ السَّلَقِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

78.۸۷ ـ عن عثمان بن عفان ـ من طريق الأزهر بن عبدالله، عمَّن حدَّثه ـ: أنَّه نزع بهذه الآية قال: ألا إنَّ سابقنا أهلُ جهادنا، ألا وإن مقتصدنا أهل حَضَرنا، ألا وإن ظالمنا أهل بدُونا<sup>(٤)</sup>. (٢٨٩/١٢)

٦٤٠٨٨ ـ عن عقبة بن صهبان، قال: قلت لعائشة: أرأيتِ قول الله: ﴿ثُمُّ أَنْرَثَنَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

٩٤٠٨٩ \_ عن أبي بكر بن عبدوس، قال: قالت عائشة: السابق: الذي أسلم قبل الهجرة. والمقتصد: الذي أسلم بعد الهجرة. والظالم: نحن<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٤٠٩٠ ـ عن عبدالرحمن بن أبي عبدالرحمن: أنَّهم سألوا أمَّ المؤمنين عائشة في قول عنه المائكة: ﴿مُ أَرْبُنَا ٱلْكِنْكِ﴾. قالت: السابق بالخيرات: محمد ﷺ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۳٦۸.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٣٣٠٨)، وابن أبي حاتم ـ كما في تقسير ابن كثير ٦/٥٣٥ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخَرِجهُ الطَيالسي (١٩٩٦)، وعبدالرزاق ٢٧/ ٢٥ مختصرًا، والطبراني (١٩٩٤)، والحاكم ٢٢٦/٢. والثملبي ١٩٩/، والخطيب في تاريخ بغداد ٢/ ٢١١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الثعلبي ١٠٩/٨.

والمقتصد: أصحابه. والظالم لنفسه: مثلي، ومثلك، ومثل هذا(١). (ز)

78.91 - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطاء -، قال: السابق بالخيرات يدخل الجنة بغير حساب، والمقتصد يدخل الجنة برحمة الله، والظالم لنفسه وأصحاب الأعراف يدخلون الجنة بشفاعة محمد ﷺ(٢٦/١٢). (٢٨٩/١٢)

عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ في قوله: ﴿ثُمَّ أَرْبَانَا ٱلْكِنْبَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ اللَّيْنَ ٱسۡطَفَتِنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ الآية، قال: هي مثل التي في الواقعة [٨ ـ ١٠]: ﴿قَامَسَكُُ ٱلْكِنْنَةِ مَا ٱسۡعَبُ الْكِنْنَةِ ﴿ وَٱسۡعَبُ اللَّكِنَةِ مَا اَسۡعَبُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللّ صنفان ناجيان، وصنف هالك (٣٠ ـ (٢٩٠/١٢)

7٤٠٩٣ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ثُمُّ أَرُوْقَا الْكِنْبُ اللَّهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ منازل، كقوله: ﴿وَأَصْدُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

7٤٠٩٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عمرو بن دينار ـ في قوله: ﴿فَينَهُمُ فَاللّٰهُ لِنَصْمِهِ الآية، قال: هو الكافر، والمقتصد: أصحاب اليمين (٥٠) (٢٩٠/١٢) فَاللّٰهُ لِنَصْمِهِ اللّٰهِ اللهِ بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿مُ أَوْلِنَا الْكِنَابُ اللِّينَ اللّٰهِ اللهُ كَلَّ كتاب أُنزل، فظالمهم مُسَطّنَبْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾، قال: هم أمة محمد ﷺ، ورَّئهم الله كلَّ كتاب أُنزل، فظالمهم مغفور له، ومقتصدهم يُحاسب حسابًا يسيرًا، وسابقهم يدخل الجنة بغير حسابًا "٢٨٤/١٧)

وجَّه ابنُ عطية (٧/ ٢١٩) قول ابن عباس: أنَّ ﴿ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا﴾ يراد بهم: أمة ==

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو حاتم الرازي في الزهد ص٣٦ (١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني (١١٤٥٤).

<sup>(</sup>۱) آخرجه انظبراني (۱۱٬۷۲۷). (۳) أخرجه الثوري في تفسيره (۲۶۷ ـ ۲۶۷). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٧١. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرَّج، عَبدَّ الرَّزَاق ٢/ ١٣٠/، والَّبِيهَتِي فَي البعث (٤٤) مقتصِرَيْن على الشطر الأول. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن بهي حدم. (٦) أخرجه ابن جرير ٣٦٨/١٩، والبيهقي في البعث (٧٣). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي

٦٤٠٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - ﴿فَيَنْهُرُ ظَالِرٌ لِنَفْيهِ، وَهَنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْفَيْرَتِ بِإِذْنِ اللّهِ﴾، قال: اثنان في الجنة، وواحد في النار(١٠). (ز)

عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿فَيَنْهُمْ ظَالِرٌ لِنَفْسِهِ. وَهِنْهُمْ مُقْتَعِيدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَعِيدٌ وَمِنْهُمْ سَائِقٌ إِلَا لَهُ المائِقُ إِلْكَوْنَ المُوانِي. والظالم: الكافر نعمة الله غير الجاحد لها. لأنه حكم للثلاثة بدخول الجنة، فقال: ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَنْغُونَهُا﴾ (١٠). (ز)

٦٤٠٩٨ ـ عن البراء بن عازب، في قوله: ﴿ فَيَنْهُمْ ظَالِرٌ لِنَفْسِهِ ﴾ الآية، قال: أشهد على الله أنه يُدخلهم جميعًا الجنة (٢٨٩/١٠)

٩٤٠٩٩ \_ عن عبدالله بن عباس، أنَّه سأل كعبًا عن قوله: ﴿ مُ أَوْرَفَنَا ٱلْكِئنَبُ ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللللِلْمُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِمُ اللللْمُلْمُلِمُ الللللِمُ الللِّهُ اللَّهُ ا

781٠٠ عن كعب الأحبار - من طريق عبدالله بن الحارث -: أنَّه تلا هذه الآية: وَمُمَّ آَرَتُنَا ٱلْكِنَنَ ٱللَّينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى قوله: ﴿لَقُوبُ ﴾. قال: دخلوها، ورب الكعبة. وفي لفظ قال: كلهم في الجنة؛ ألا ترى على أثره: ﴿وَٱللَّينَ كَثَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَدُ ﴾ إناط: ٢٦١؟ فهؤلاء أهل النار. =

٦٤١٠١ ـ فذُكر ذلك للحسن، فقال: أبتُ ذلك عليهم الواقعة (٥٠/١٢)

٦٤١٠٢ ـ عن كعب الأحبار ـ من طريق عبدالله بن الحارث ـ في قوله: ﴿ مُمَّ أَوْرَانَنَا

==محمد ﷺ. بقوله: «وكأن اللفظ يحتمل أن يريد جميع المؤمنين مِن كل أمَّة، إلا أن عبارة توريث الكتاب لم تكن إلا لأمة محمد ﷺ، والأوّل لم يُورَّثوه،.

ونقل أبنُ عطية (٧/ ٢٢١) في الآية قولًا عن فرقة أن معنى اقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ أَسْلَمُيْسَا﴾: هم الأنبياء، والظالم لنفسه منهم من وقع في صغيرة». ثم انتقلهم قائلًا: الوهذا قول مردود مِن غير ما وجُه».

أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۷۱.
 أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۷۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في البعث (٦٧). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٩/١٩ ـ ٣٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي (٧٠، ٧١). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

ٱلْكِنْكِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى قوله: ﴿جَنَّكُ عَلَـٰنٍ يَلْخُلُونَهَا﴾، قال: دخلوها، وربّ الكعبة. =

741.٣ - فأخبر الحسن بذلك، فقال: أبتْ - واللهِ - ذلك عليهم الواقعة (١٠ ( ٢٩٤/١٢) . 741.٣ - وأخبر الحسن بذلك، فقال: أبتْ - واللهِ - ذلك عليهم الواقعة (١٠ ( ٢٩٤/١٢) بني المخليل -: يلومني أحبارُ بني إسرائيل أنِّي دخلتُ في أمةٍ فرَّقهم الله، ثم جمعهم، ثم أدخلهم الجنة جميعًا! ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَمُنَّلًا كُلُونَ اللهِ اللهُ الجنة جميعًا (٢٠ ( ٢٩٣/١٢) .

7110 ـ قال ابن جربج: سمعت عطاء [بن أبي رباح] يقول: ﴿فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَهَنْهُم مُّقْقَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ ﴿ رَحْمُ أَن هَوْلاء الأصناف الشلاثة نحن أمة محمد ﷺ، وزعم أن قوله: ﴿جَنَّتُ مَدْنِ يَدَّخُلُوبُكُ [الرعد: ٢٣] في هؤلاء الأصناف العلاء -

7٤١٠٦ ـ وأن كعبًا قال: هم أمة محمد هؤلاء الأصناف الثلاثة، فأنا أقيم على البهودية وأدعُ هذا الدين؟! (٣). (ز)

7٤١٠٧ ـ عن أبي مسلم الخولاني، قال: قرأتُ في كتاب الله: أنَّ هذه الأمة تُصنّف يوم القيامة على ثلاثة أصناف: صنف منهم يدخلون الجنة بغير حساب، وصنف يحاسبهم الله حسابًا يسيرًا ويدخلون الجنة، وصنف يُوقفون فيُؤخذ منهم ما شاء الله ثم يدركهم عفوُ الله وتجاوزه (٤٠ (٢٩٣/١٢)

**٦٤١٠٨ - ق**ال عبيد بن عمير ـ من طريق عمرو بن دينار ـ في الآية: كلهم صالح<sup>(٥)</sup>. (٢٩٣/١٢)

٦٤١٠٩ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق المغيرة ـ في قوله: ﴿ثُمُّ أَنْرَثُنَا ٱلْكِنَنَبُ ٱلَّذِينَ

 <sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٦)، وعبدالرزاق ١٣٦/٢ كلاهما دون ذكر قول الحسن. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه عبدالرزاق ١٣٥/٢ من طريق معمر عمن بلغه بلفظ: يدخل الجنة كلهم؟ السابق، والمقتصد، والظالم لنفسه.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه يحيى بن سلام ٧٨٩/٢ ـ ٧٩٠ من طريق أبي المتوكل الناجي مطولًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ١٦٥/٥٠.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ١٣٥/٢، وإسحاق البستي ص١٦٧، والبيهقي (٦٩). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد.

أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا لَمِينَهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ. وَيَنْهُم مُّقْتَعِيدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَاتِ﴾، فـال: كلهم بمنزله واحدة، كلهم في الجنة (١). (ز)

1٤١١٠ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿ أَوْزَيْنَا﴾ أعطينا؛ لأن الميراث عطاء (٢٠). (ز)

1811 - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿فَيْنَهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ قال: هم أصحاب الميمنة، ﴿وَيَنْهُمْ مُقْتَصِدُ ﴾ قال: هم أصحاب الميمنة، ﴿وَيَنْهُمْ مُقْتَصِدُ ﴾ قال: هم ألسابق كلهم (٢٠٤/١٢). (٢٩٤/١٢)

آوَيَّا عَن مُجَاهِدُ بن جَبِر ـ من طريق جابِر ـ في قوله تعالى: ﴿ثُمُّ أَوْيَثَا ٱلكِنَبُ الَّذِينَ ٱسْطَنْيَنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، قال: هذا مثل التي في الواقعة [٧]: ﴿وَكُثْمُ أَوْرَثُنَا ٱنَوَبُا تَلْنَفَهُ ۖ ''. (ز)

٣٤١١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عاصم بن حكيم ـ قال في قوله: ﴿فَيَنْهُمَّر ظَالِرٌ لِنَفْسِهِ﴾: هو الجاحد، والمنافق<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤١١٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق يزيد ـ ﴿ فَيَنْهُمْ طَالِمٌ لِنَصْمِهِ وَيَنْهُمْ اللَّهِ لِنَصْمِهِ وَيَنْهُم مُتْتَصِدُ ﴾ الآية، قال: الاثنان في الجنة، وواحد في النار، وهي بمنزلة التي في الواقعة: ﴿ وَاَصْمَتُ الْشِينِ ﴾ [٢١]، ﴿ وَأَصْمَتُ الْشِيَلِ مَا أَصْمَتُ الْشِيلِي ﴾ [٢١]، ﴿ وَأَصْمَتُ الْشِيلِي اللَّهُ مَنْكُ الْشِيلِي ﴾ [٢٠]. ﴿ وَالسَّيقُونَ ﴾ [٢٠]. (ز)

7٤١١٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق قرة ـ في قوله: ﴿ثُمَّ أَوْرَقَنَا ٱلْكِنْبُ ٱلَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۚ فَيْنَهُمْ ظَالِرٌ لِنَفْسِمِهِ قـال: سـقـط هـذا، ﴿وَمِنْهُمْ مُقْتَعِيدٌ وَمِنْهُمْ سَائِقًا بِالْغَيْرَتِ بِإِذِنِ ٱلشِّهِ قال: سبق هذا بالخيرات، وهذا مقتصد على أثره(٧). (ز)

٦٤١١٦ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جويبر =

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٧١. (٢) تفسير البغوي ٢/٠٢٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٥٧)، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٧١ - ٣٧٢ من طريق ابن جريج. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٣٥/١. وأخرجه يحيى بن سلام ٧٩١/٢ بنحوه من طريق عاصم بن حكيم. وجاء في جزء أبي جعفر الرملي ص٦٢ (تفسير مسلم الزنجي) عن ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله تمالى: ﴿فَلَهُ مِنْ ٱلأَوْلَيٰنَ ﴿ وَقِيلًا بِنَ الْتَبِينَ ﴾ [الواقعة: ١٣] قال: مثل قوله: ﴿فَيْنَهُمْ ظَالِدٌ لِنَقيمِهِ وَهِنْهُمْ مُتَّتَهِيدٌ رَمِيْهُمْ سَائِقٌ بِالْفَيْرَاتِ﴾.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلام ٧٩١/٢. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٧١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٧٣/١٩، وأخرجه يحيى بن سلام ١٩٠/ ٧٩٠ مقتصرًا على الشطر الأول، ثم
 عقب عليه فقال: فلا أدري، أيمني ما قال الحسن: أنه المنافق، أم يعني به: الجاحد؟.

**٦٤١١٧ ـ والحسن البصري ـ من طريق منصور بن زاذان ـ قال: هلك الظالم لنفسه،** ونجا المقتصد والسابق بالخيرات<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٤١١٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ ﴿ فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَقْسِمِ ﴾، قال: هو المنافق سقط، والمقتصد والسابق بالخيرات في الجنة ٢٠٠ . (٢٩٢/١٧)

7٤١١٩ ـ عن الحسين البصري، قال: ﴿فَيْنَهُمْ ظَالِمٌ لِنَقْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُم مُقْتَصِدُ وَمِنْهُم سَالِقٌ إِلَّاكُ السابق: من رجَحت حسناته على سيئاته. والمقتصد: من استوت حسناته وسيئاته. والظالم: من رجحت سيئاته على حسناته (٣). (ز)

٦٤١٢٠ ـ عن الحسن البصري =

٣٤١٢١ ـ وقتادة بن دحامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ فَيَنَّهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِمِهِ ، قال: هو المنافق<sup>(٤)</sup>. (ز)

عن الحسن البصري - من طريق الحسن بن دينار - قال: ﴿فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَالًا لَهُ لِنَقْسِهِ وَهَنَّهُم مُّقَتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَافِقٌ إِلَّخَيْرَتِ بِإِنْنِ اللَّهِ السَابقون: أصحاب محمد ﷺ. والمقتصد: رجل سأل عن آثار أصحاب محمد ﷺ فاتبعهم. والظالم لنفسه: منافق قُطع به دونهم (۵). (ز)

المنافق، ﴿ وَمِنْهُم مُّتَمَعِدُ ﴾ قال: هذا صاحب اليمين، ﴿ وَمِنْهُمْ طَالِمُ لِنَقْسِمِ ﴾ قال: هذا الممنافق، ﴿ وَمِنْهُمْ سَالِقًا كِالْخَيْرَتِ ﴾ قال: هذا الممنافق، ﴿ وَمِنْهُمْ سَالِقًا كِالْخَيْرَتِ ﴾ قال: هذا الممناب المحقرب. قال قتادة بن دعامة: كان الناس ثلاث منازل عند الموت، وثلاث منازل في الدنيا، وثلاث منازل في الآخرة، فأما الدنيا فكانوا [مومنًا، ومنافقًا، ومشركًا]، وَأَمَّا عند الموت فإن الله قال: ﴿ فَأَلَمْ إِن كَانَ مِنَ اللَّمْتَهِينَ ﴾ الآية [الواقعة: ١٩]، ﴿ وَأَلَمَا إِن كَانَ مِنَ السَّمَةِينَ ﴾ الآية [الواقعة: ١٩]، ﴿ وَأَلَمَا إِن كَانَ مِنَ السَّمَائِينِ ﴾ الآخرة فكانوا أزواجًا ثلاثة: ﴿ فَأَصْمَتُ النَّيْمَةِنَ كَانَ المَثْمَةِ فَي وَالتَمِينَةِ مَا أَصْمَتُ الشَيْمَةِنَ السَّيْمَةِنَ السَّعَةِينَ السَّوْمِينَ السَّيْمَةِينَ السَّيْمَةِينَ السَّيْمَةِينَ السَّهُ السَّيْمَةِينَ السَّهُ السَّيْمَةِينَ السَّيْمَةِينَ السَّهُ الشَّهُ السَّهُ السَائِولَةِ اللْهُ الْمَاسِلَةُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَائِهُ السَّهُ السَائِقُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَائِهُ السَائِقُ الْهُ السَّهُ السَائِهُ السَائِهُ السَائِقُ السَّهُ السَائِهُ السَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ١١٨/٧ (١٧٧٨).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٧٢/١٩ بنحوه، والبيهتي في البعث (٧٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٣) تفسير التعلبي ١٠٩/٨، وتفسير البغوي ٤٢٢/٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٣٥، وابن جرير ٢١/ ٣٧٢ عن الحسن من طريق عوف دون قتادة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يعيى بن سلام ٢/٧٩٠ وعقب عليه فقال: نراه، يعني: أن المنافق أقر به المؤمن فلم يدخل في ....

[الواقعة: ٨ ـ ١٠]<sup>(١)</sup>. (٢٩٢/١٢)

٣٤١٧٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق عثمان \_: أن أصحاب اليمين هم الذين يُحاسبون حسابًا يسيرًا، وهو المقتصد في حديث أبي الدرداء عن النبي ﷺ، وهم أصحاب المنزل الآخر في سورة الرحمن [٢٦] حيث يقول: ﴿وَيَن دُونِهَا جَنَّانِ﴾ فوصفهما، ومنزل السابقين المنزل الآخر في سورة الرحمن [٢٦] في قوله: ﴿وَلِكَنْ عَلَىٰ مَثَانٍ ﴾ فوصفهما ``. (ز)

 7٤١٢٥ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ فَهَنْهُمْ ظَالِلَّهُ لِنَقْسِهِ. ﴾، يعني: أصحاب الكبائر مِن أهل التوحيد ظلموا أنفسهم بذنوبهم، مِن غير شرك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٤١٢٦ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: هي في سورة الواقعة [١٠] السابقون هم السابقون، يعني: ﴿وَالْتَكِبُونَ الْتَبِهُونَ﴾. قال: من الناس كلهم، فوصف صفتهم في أول سورة الواقعة، والمقتصد أصحاب اليمين، وهو المنزل الآخر في سورة الواقعة [٢٧]: ﴿وَاَصَنُ ٱلْيَكِينِ﴾، فوصف صفتهم، والظالم لنفسه أصحاب المشأمة (٤).

7٤١٢٧ \_ عن أبي إسحاق السبيعي \_ من طريق عمرو بن قيس \_ في هذه الآية: ﴿ثُمَّ الْكِنْكُ اللَّذِينَ السَّطْفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، قال: قال أبو إسحاق: أمَّا ما سمعتُ منذ ستين سنة، فكلهم ناج<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤١٢٨ ـ قال جمع فسر المصادق: ﴿ فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَهِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُم سَالِئًا إِلْفَيْرَتِ بِإِذِن اللَّهِ الله الظالمين إخبارًا بأنه لا يُتقرب إليه إلا بكرمه، وأن الظلم لا يؤثر في الاصطفاء، ثم ثنى بالمقتصدين لأنهم بين الخوف والرجاء، ثم ختم بالسابقين لثلا يأمن أحدٌ مكره، وكلهم في الجنة (١). (ز)

7٤١٢٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مُ أَنْرَتُنَا ٱلْكِنْبَ﴾ قرآن محمد ﷺ ﴿ٱلَّذِينَ أَسْلَقَيْنَا﴾ اخترنا ﴿مِنْ عِبَادِنّاً﴾ مِن هذه الأمة؛ ﴿فَيَنْهُرُ ظَالِّدُ لِنَقْسِهِ،﴾ أصحاب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٧٢ ـ ٣٧٣ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩١.

 <sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٨٩، وعقب عليه بقوله: عن الحسن قال: أهل الكبائر لا شفاعة لهم، أي:
 لا يشفعون لأحد.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩١. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/١٠٧، وتفسير البغوي ٦/٤٢٢ واللفظ له.

وفارق التهنينة المادي

احتلف في معنى الكتاب الموروث، وفي المراد بالمصطَّفَين من عباد الله، وفي المراد بالظالم لنفسه، على أقوال: الأول: أن الكتاب: ما أنزله الله من الكتب قبل الفرقان. والمصطَّفَيْن من عباده: أمة محمد ﷺ. والظالم لنفسه: أهل الإجرام منهم. الثانى: أن الكتاب: هو شهادة أن لا إله إلا الله. والمصطَفَيْن: هم أمة محمد ﷺ. والظالم لنفسه منهم: هو المنافق، وهو في النار؛ والمقتصد والسابق بالخيرات في الجنة. ورجَّح ابنُ جرير (١٩/ ٣٧٣ ـ ٣٧٤) مستندًا إلى دلالة السياق واللغة والعقل والسُّنَّة القول الأول، وهو قول ابن مسعود من طريق شقيق، وابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة، وما في معناه، وعلَّل ذلك بقوله: ﴿لأن الله \_ جلَّ ثناؤه \_ قال لنبيُّه محمد ﷺ: ﴿وَالَّذِينَ أَوْضَنَا ۚ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَلِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّهُ﴾، ثم اثْبَع ذلك قوله: ﴿ثُمُّ أَوْزَقَنَا ٱلْكِنَابَ الَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا﴾، فكان معلومًا ـ إذ كان معنى الميراث إنما هو انتقال معنَّى من قوم إلى آخرين، ولم تكن أمَّةٌ على عهد نبيِّنا ﷺ انتقل إليهم كتابٌ من قوم كانوا قبلهم غير أمَّته ـ أن ذلك معناه. وإذ كان ذلك كذلك فبيِّن أن المصطَّفَيْن من عبادًه هم مؤمنو أمَّته؛ وأما الظالم لنفسه فإنه لأن يكون من أهل الذنوب والمعاصي ـ التي هي دون النفاق والشرك عندي ـ أشْبَهُ بمعنى الآية مِن أن يكون المنافق أو الكافر، وذلك أن الله ـ تعالى ذِكْره ـ أتُّبَع هذه الآية قوله: ﴿جَنَّتُ عَدَّنِ يَنْخُلُونَمَ﴾، فعَمَّ بدخول الجنة جميع الأصناف الثلاثة. ثمَّ قال (١٩/ ٣٧٥): •وقد روي عن رسول الله ﷺ بنحو الذي قلنا مِن ذلك أخبار، وإن كان في أسانيدها نظر، مع دليل الكتاب على صحته، على النحو الذي بيَّنتُ». وذكر حديث أبي الدرداء، وأبي سعيد الخدري.

ررجَّح ابنُ تيمية (٣١٠/٥ ـ ٣١١/٥) وكذا ابنُ كثير (٣٢٣/١١)، وابن القيم (٣٥/٢ - ٣٥٢)

(٣٥٤ استنادًا إلى دلالة ظاهر الآية، والسُنَة، والسياق، والعقل أنَّ الظالم لنفسه من هذه الأمة، فقال ابنُ كثير: «والصحيح أن الظالم لنفسه من هذه الأمة، وهذا اختيار ابن جرير كما هو ظاهر الآية، وكما جاءت به الأحاديث عن رسول الله على من طُرُق يشد بعضها بعضًا ...، ثم أورد حديث أبي المدرداء، وأبي سعيد الخدري، وما في معناهما من الأحاديث والآثار، ثم علَّق بقوله: «فهذا ما تيسر من إيراد الأحاديث والآثار المتعلقة بهذا المقام، وإذا تقرر هذا فإنَّ الآية عامة في جميع الأقسام الثلاثة من هذه الأمة، فالعلماء

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨٨٥٣.

• ٦٤١٣ ـ عن عثمان بن عبدالملك، قال: سمعتُ مَن يحكي عن إبراهيم بن أدهم في قوله تعالى: ﴿ فَيَنْهُم مُ فَالِدٌ لِنَفْسِهِ وَهِنْهُم مُ قَتَّصِدٌ وَمِنْهُم سَائِنٌ إِلَّخَيْرَتِ ﴾ قال: السابِقُ مضروب بسوط المحبة، مقتول بسيف الشوق، مضطجع على باب الكرامة، والمقتصد مضروب بسوط الندامة، مقتول بسيف الحسرة، مضطجع على باب العفو، والظالم لنفسه مضروب بسوط الغفلة، مقتول بسيف الأمل، مضطجع على باب العقوبة (١٠) [٢٠٠٠]. (ز)

٦٤١٣١ ـ قــال يــحــيــى بــن ســـلّام: ﴿ثُمَّ أَنْزَيْنَا ٱلْكِنَابُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنّاً﴾ اخترنا<sup>٢٠</sup>. (ز)

## ﴿ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ ۞﴾

**٦٤١٣٢ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ ثَالِكَ هُو ٱلْفَضَلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾، قال: ذاك** مِن نعمة الله (٣٠). (٢٩٤/١٢)

٦٤١٣٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّكَ هُو اللَّهَـٰ أَلْكَ بِيرُ ﴾ دخول الجنة (١٤). (ز)

== أغبط الناس بهذه النعمة، وأولى الناس بهذه الرحمة».

وقال ابنُ القيم بعد أن ذكر الأحاديث والآثار الدالة على هذا المعنى: «فهذه الآثار يشد بعضُها بعضًا، وأنها قد تعددت طرقها واختلفت مخارجها، وسياق الآية بشهد لها بالصحة فلا تعدل عنها».

وذكر ابنُ تيمية أن القول الجامع أن الظالم لنفسه: هو المفرط بترك مأمور أو فعل محظور. والمقتصد: القائم بأداء الواجبات وترك المحرمات، والسابق بالخيرات: بمنزلة المقرب الذي يتقرب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض حتى يحبه الحق، ثم ذكر أنواعًا تدخل تحت كلَّ منها.

وت البن عطية (٢٢٠/٧) أقوالًا أخرى في معنى الآية، فقال: ووقال سهل بن عبدالله: السابق العالم، والمقتصد المتعلم، والظالم الجاهل. وقال ذو النون: الظالم الذاكر لله بلسانه فقط، والمقتصد الذاكر بقلبه، والسابق الذي لا ينساه. وقال الأنطاكي: الظالم صاحب الأقوال، والمقتصد صاحب الأفعال، والسابق صاحب الأحوال.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٨/٣٧.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۷۸۷.
 (٤) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/۵۰۸.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

#### أثار متعلقة بالآية:

**٦٤١٣٤** – عن الحسن البصري ـ من طريق بشير بن عقبة ـ قال: العلماء ثلاثة: منهم عالم لنفسه ولغيره، فذلك أفضلهم وخيرهم، ومنهم عالم لنفسه ولا لغيره، فذلك شرهم(١). (٢٩٣/١٧)

# ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَدَخُلُونَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُؤُلُوا ۖ وَلِيَاشُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿

#### 🇱 قراءات:

**٦٤١٣٥ ـ** عن عاصم ـ من طريق هارون ـ: (جَنَّاتِ عَذْنٍ) بجرها، يقول: سابق جنات عدن<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### 🌞 تفسير الآية:

٣٤١٣٦ ـ عن أبي سعيد الخدري، أنَّ النبي ﷺ تلا قول الله: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَلَخُلُونَهُا يُحُكَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُؤَلُولُكُ، فقال: ﴿إِنَّ عليهم التَّيجان، إِن أَدنى لؤلؤة منها لتُضيء ما بين المشرق والمغرب، (٣٠/ ٢٥٥)

٦٤١٣٧ ـ عن أبي قلابة عبدالله بن زيد الجرمي، أنَّه تلا هذه الآية إلى قوله:
 ﴿جَنَّتُ مُدُنِ يَدَعُلُونَا﴾، فقال: دخلوها كلهم (٤٠). (ز)

٣٤١٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبره بثوابهم، فقال جلَّ وعزَّ: ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ﴾ تجري من تحتها الأنهار ﴿ يَمُخُلُونَهُ عَلَى اللهِ الأصناف الثلاثة، ﴿ يُحُكُلُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن دَهَبِ بِنلاث أسورة، ﴿ وَلُولُولُونَا لَهِ إِلَيْكُمُ مِنْ الدَيْرِ ﴾ (٥). (ز)

٦٤١٣٩ - قال يحيى بن سلَّم: ﴿ يُحَالُّونَ فَيهَا مِنْ أَسَاوِدَ مِن ذَهَبٍ وَلَوْلُوَّا ﴾ ليس من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ١٣/ ٥٣٠ \_ ٥٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٧١.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ٤/٢٧٦ (٢٧٤١)، والحاكم ٢/٢٦٦ (٣٥٩٤) واللفظ له، من طريق دراج، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري به.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد». ووافقه الذهبي. وقال البغوي في شرح السُّنَّة ٢١٩/١٥: «هذا حديث غريب».

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٧٨٩/٢. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٨.

أهل الجنة أحد إلا في يديه ثلاثة أسورة: سُوار من ذهب، وسُوار من فضة، وسوار من لؤلؤ، قال هاهنا: ﴿وَمِنْ أَسَاوِدَ مِن ذَهَبِ وَلَوْلُوّاً﴾، وقال في آية أخرى: ﴿وَسُلُّواً آسَاوِدَ مِن فِشَقِ﴾ [الإنسان: ٢١](١. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

7818 - عن أبي أمامة، أنَّ رسول الله ﷺ ذَكر الجنة، فقال: المُسَوَّرون بالذهب والفضة، مُكَلِّلة باللد، وعليهم أكاليل مِن درُّ وياقوت متواصلة، وعليهم تاج كتاج الملوك، شباب جُرد مُرد<sup>(۲۲)</sup> مُكَخَّلون<sup>(۲۲)</sup>. (۲۹۱/۱۲)

78181 ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: الو أنَّ أدنى أهل الجنة حِلية عُدلت حليته بحلية أهل الدنيا جميمًا؛ لكان ما يُحَلَّبه الله سبحانه به في الآخرة أفضلَ مِن حِلْيَة أهل الدنيا جميمًاا<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٤١٤٢ ـ عن أبي هريرة - من طريق أبي المُهَزِّم ـ قال: ﴿جَنَّتُ مَدِّنِ يَنْخُلُونَهَا يُحُلُّونَهَا يُحُلُّونَهَ فِهَا مِنْ أَسَاوِدَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤْلُؤُلُكِهِ، دار المؤمن دُرّة مجوّفة، فيها أربعون بيتًا، في وسطها شجرة تُنبت الحُلل، ويأخذ بأصبعه ـ أو قال: بأصبعيه ـ سبعين حُلة منطقة (٥) باللؤلؤ والمرجان (١٠). (ز)

## ﴿ وَقَالُوا لَكُمْدُ لِنَّهِ ٱلَّذِينَ أَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَّ ﴾

٣٤١٤٣ \_ عن أبي الدرداء، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: ﴿أَمَّا الظالم لنفسه

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۹۱ ـ ۷۹۲.

<sup>(</sup>٢) الأجرد: الذي ليس في جسده شعر، والأمرد: الذي لم تنبت لحيته. اللسان (جرد، مرد).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم الأصبهاني في كتاب صفة الجنة ١/ ١١١ (٢٦٧)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥/ ٥١١ ـ، من طريق ابن لهيمة، عن عقيل بن خالد، عن الحسن، عن أبي هريرة، عن أبي أمامة به. وسنده ضعيف؛ فيه عبدالله بن لهيمة، وهو ضعيف. انظر: المجروحين لابن حبان ١/ ١١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ٨/ ٣٦٢ (٨٨٧٨)، والبيهقي في البعث والنشور ص١٩٨ (٣٠٢)، والثعلمي

<sup>/</sup>١١١. قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص١٩٢٧: ﴿إسناد حسن؛. وقال المظهري في تفسيره ٣٢/٦: ﴿سند حسن؛.

<sup>(</sup>٥) المِنطَق والمِنطقة والنُّطاق: كل ما شَدَّ به وسطه. اللسان (نطاق).

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٢.

والمنظالة المنظلة

فيصيبه في ذلك المكان مِن الغمِّ والحزنَّ. فذلك قوله: ﴿لَلْمُنَّهُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَنَّهَبُ عَنَّا لَكُنَّهُ (''). (١/م/٢)

دهم السابقون الشافعون المُدِلَون على ربهم، والذي نفسُ محمد بيله، إنَّهم لَياتون وهم السابقون الشافعون المُدِلَون على ربهم، والذي نفسُ محمد بيله، إنَّهم لَياتون يوم القيامة على عواتقهم السلاح، فيقرعون باب الجنة، فتقول لهم الخزنة: مَن أنتم؟ فيجنُون على رُكَبهم، فيقولون: نحن المهاجرون. فتقول لهم الخزنة: هل حُوسِبتم؟ فيجنُون على رُكَبهم، ويرفعون أيديهم إلى السماء، فيقولون: أي رب، أبهنه نُحاسب؟! قد خرجنا وتركنا الأهل والمال والولد. فيمثّل الله لهم أجنحة من ذهب، مُخَوَّصَة بالزبرجد والياقوت "، فيطيرون حتى يدخلوا الجنة، فينا لُغُوبُهم، قال رسول الله عَنَّ الْمَنْنَهُ وقالوا إلى قوله: ﴿وَلَا لَهُوبُهم، قال رسول الله عَنْ \* «فلَهُم بمنازلهم في الدنيا» "، (٢٩٦/٢٧)

٦٤١٤٥ ـ عن عبدالله بن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: الميس على أهل لا إله إلا الله وحشةٌ في قبورهم ولا في منشرهم، وكأنّي بأهل لا إله إلا الله ينفضون التراب عن رؤوسهم، ويقولون: ﴿لُمَنْدُ لِيْوَ اللِّينَ أَنْهَبُ مَنّاً الْمُرْبُنَّهُا \* (٥٠/١٧٥)

7٤١٤٦ ـ عن أنس بن مالكِ، أن رسول الله 難 قال: الميس على أهل لا إله إلا الله وحشة عند الموت ولا في القبور ولا في الحشر، كأني بأهل لا إله إلا الله قد خرجوا

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٧٩/١٩، من طريق سفيان، عن الأعمش، عن أبي ثابت، عن أبي اللمرداء به.
 وسنده ضعيف؛ أبو ثابت لا يعرف.

<sup>.</sup> وقد تقدم نحوه مطولًا في تفسير قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَثَرَتُنَا ٱلْكِئْنَبَ ٱلَّذِينَ ٱسْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاكِهِ بسند حسن.

<sup>(</sup>٢) مخوصة بالزبرجد والياقوت: منسوجة بهما. النهاية (خوص).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٤٥١/٣ (٤٥٧٥)، وأبو نعيم في حلية الأولياء ١٥٦١، من طريق عبدالله بن عبيدالله الطلحي، عن عبدالله بن محمد بن إسحاق بن موسى بن طلحة بن عبيدالله، عن أبي حليفة الحصين بن حليفة بن صهيب، عن أبيه، عن جله، عن صهيب به.

قال الحاكم: «غريب الإسناد والمتن». وتعقبه الذهبي بقوله: «بل كذب، وإسناده مظلم».

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ١٨١/٩ (٩٤٧٨)، والبيهقي في شعب الإيمان ٢٠٢/١ -٢٠٣ (٩٩)، والواحدي ٣٠٠٣، من طريق عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن ابن عمر به.

قال البيهقي: اقترَّد به عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، ورُوي من وجه آخر ضعيف. وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٤/ ٢٠١٥ (١٩٦٤): هيد الرحمن ضعيف. وقال الزيلمي في تخريج أحاديث الكشاف ٢/ ١٥٤ وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٢٥٥: «سند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٨/ ٣٥٣ (٣٥٧): اضعيف جدًاه.

من قبورهم ينفُضُون رؤوسهم من النراب، يقولون: ﴿ لَكُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى آَذَهَبَ عَنَّا لَكُمْدُ عَنَّا لَكُمْ عَنَّا لَكُمْدُ اللَّهِ الَّذِي آَذَهَبَ عَنَّا لَكُمْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُلَّا

٦٤١٤٧ ـ عن وهب بن مُنبِّه، عن محمد بن علي بن الحسين ابن فاطمة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ فِي الجنة شجرةً يُقالُ لها: ۖ طُوبي. لو سَخَّر الراكبُ الجوادَ أن يسير في ظِلُّها لسار فيه مائة عام قبل أن يقطعه، وورقُها بُرُودٌ خُضْرٌ، وزهرُها رِياطٌ صُفْرٌ، وْأَقْنَاوْهَا(٢) سندسٌ وإستبرقٌ، وثمرُها حُللٌ خضرٌ، وصمغُها زنجبيلٌ وعسلٌ، وبطحاؤُها ياقوتٌ أحمرُ وزُمُرّدٌ أخضرُ، وتُرابُها مسكٌ وعنبرٌ وكافورٌ أصفرُ، وحشيشُها زعفرانٌ مونِعٌ والألنجوج<sup>(٣)</sup>، يأجُجان من غير وقودٍ، ينفجرُ من أصلها أنهارٌ؛ السلسبيل والمعين في الرحيق، وظِلُّها مجلسٌ مِن مجالس أهل الجنة بألفونه، ومتحدَّث يجمعهم، فبيَّنما هم يومًا في ظلُّها يتحدَّثون إذ جاءتهم ملائكةٌ يقودون نُجُبًا جُبِلت من الياقوت، ثم نفخ فيها الرُّوح، مزمومةً بسلاسل من ذهب، كأنَّ وجوهها المصابيح نضارةً، ووبرُها خَزُّ أحمرُ ومِرْعِزُّ أبيض مُختلطان، لم ينظَر الناظرون إلى مثله حُسنًا وبهاءً، ذُلُلًا مِن غير مهانةٍ، نُجُبًا من غير رياضةٍ، عليها رِحالٌ الواحُها من اللُّرِّ والياقوت، مُفضَّضة باللؤلؤ والمرجان، فأناخوا إليهم تلك النُّجائب، ثم قالوا لهم: ربُّكم يُقرئكم السلام، ويَسْتزيركم؛ لِتنظروا إليه وينظر إلبكم، وتُحبُّونه ويُحبِّيكم، وتُكلَّمونه ويُكلِّمكم، ويَزيدكم من فضله وسعته، إنه ذو رحمة واسعة وفضل عظيم. فيتحوَّل كلّ رجل منهم على راحلته، حتى انطلقوا صفًّا واحدًا معتدلًا، لا يفُوتُ منَّه شيءٌ شيئًا، ولا تَفُوتُ أَنْنُ ناقةٍ أَنْنُ صاحبتها، ولا بَرْكةُ ناقةٍ بَرْكةَ ' صاحبتها، ولا يمُرُّون بشجرة من أشجار الجنة إلا أتحفتهم بشمرها، ورجلت لهم عن طريقها؛ كراهية أن ينتُلِم صفُّهم، أو تُفرِّق بين رجل ورفيقه، فلما دفعوا إلى الجبار تعالى سَفَرَ لهم عن وجهه الكريم، وتجلَّى لهم في عُظمته العظيمُ، يُحيِّيهم بالسلام، فقالوا: ربَّنا، أنت السلام، ومنك السلام، لك حتى الجلال والإكرام. قال لهم ربُّهم: إنِّي أنا السلام، ومنِّي السلام، ولي حتَّ الجلال والإكرام، فمرحبًا بعبادي الذين حَفِظُوا وَصيَّتى، ورَعَوْا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) الأقناء: واحدها قِنْو، وهو العِذق بما فيه من الرُّطَب. الوسيط (قنو).

 <sup>(</sup>٣) المونع: اسم فاعل من أينع، وهو ما أدرك ونضج. والألنجوج: هو العود الذي يُتَبخر به. يقال: النجوج ويَلنجوج والنتَج، والألف والنون زائدتان، كأنه يَلَجُّ في تضوع رائحته وانتشارها. النهاية (ينم، النجوج).

<sup>(</sup>٤) البرُك والبرْكة: الصدر. اللسان (برك).

عهدي، وخافوني بالغيب، وكانوا مِنِّي على كلِّ حالِ مشفقين. قالوا: أما وعزَّتك وعظمتك وجلالك وعُلُوِّ مكانك، ما قدرناك حقَّ قدرك، ولا أدَّينا إليك كلَّ حقَّك، فأُذَنْ لنا بالسجود لك. قال لهم ربُّهم: إنِّي قد وضعت عنكم مؤنة العبادة، وأرحت لكم أبدانكم، طالما نصبتم لي الأبدان، وأعنيتم (١) لي الوجوه، فالآن أفضيتم إلى روحي ورحمتي وكرامتي، فسَلُوني ما شئتم، وتمنُّوا عليَّ أمانيكم، فإني لن أجزيكم اليوم بقدر أعمالكم، ولكن بقدر رحمتي وكرامتي، وطُوْلِي وجلالي، وعلوٌّ مكاني، وعظمة شأني. فما يزالون في الأمانيِّ والعطايا والمواهب، حتى إنَّ المُقَصِّر منهم في أمنيته ليتمنَّى مثل جميع الدنيا منذ يوم خلقها الله إلى يوم يُفنيها، قال لهم ربُّهم: لقد قصرتم في أمانيكم، ورضيتم بدون ما يحق لكم، فقد أوجبت لكم ما سألتم وتمنيتم، وألحقت بكم وزدتكم ما قصرت عنه أمانيُّكم، فانظروا إلى مواهب ربُّكم الذي وهب لكم. فإذا بقِباب في الرفيق الأعلى، وغرف مبنية مِن اللُّرِّ والمرجان، أبوابُها من ذهب، وسُرُرُها مَن ياقوت، وفرشها مِن سندس وإستبرق، ومنابرها من نور، يفُورُ من أبوابها وأعراصها(٢) نورٌ مثلُ شُعاع الشمس، عنده مثلُ الكوكب الدُّريُّ في النهار المضيء، وإذا بقصور شامخة في أعلى علِّين من الياقوت يزهر نورها، فلولا أنه مسخَّرٌ إذنُ لالتمع الأبصار، فما كان من تلك القصور من الياقوت الأبيض فهو مفروش بالحرير الأبيض، وما كان منها من الياقوت الأحمر فهو مفروشٌ بالعبقريِّ الأحمر(٣)، وما كان منها من الياقوت الأخضر فهو مفروشٌ بالسُّندس الأخضر، وما كان منها مِن الياقوت الأصفر فهو مفروشٌ بالأرجوانِ الأصفر، مُبوّبة بالزُّمرُّد الأخضر والنَّهب الأحمر والفضَّة البيضاء، قواعدها وأركانها مِن الجوهر، وشُرُفُها قِبابٌ من لْوْلُوْ، وَبُرُوجُهَا غُرَفٌ مِن المرجان، فلما انصرفوا إلى ما أعطاهم ربُّهم قُرّبت لهم براذين مِن ياقوت أبيض، منفوخ فيها الروحُ، يجنُّبُها الولدان المخلَّدون، بيد كلِّ وليدِّ

منهم حَكَمَةُ ۚ كَا بِرَذُونِ من تلك البراذينِ، ولجُمُها وأعِنتها مِن فضةٍ بيضاء منظومة باللُّر والياقوت، سُرُوجُها سررٌ موضونةٌ مفروشةٌ بالسندُس والإستبرقِ، فانطلقت بهم تلك

<sup>(</sup>١) عنت الوجوه: نصبت له وعملت له. اللسان (عنو).

 <sup>(</sup>٢) الأعراض والبرّاض والمَرْصات جمعٌ، واحدُه العَرْصة، وهي: كل بقعة بين الدور واسعة ليس فيها بناء. التاج (عرض).

<sup>(</sup>٣) عبقر: قرية باليمن يوشى فيها الثياب والبسط، ثيابها في غاية الحسن والجودة، فصارت مثلًا لكل منسوب إلى شيء رفيع. التاج (عبقر).

<sup>(</sup>٤) الحكمة: حديدة في اللجام تكون على أنف الفرس وحنكه، تمنعه من مخالفة راكبه. اللسان (حكم).

البراذينُ تزفُّ (۱) بهم، وتطأ رياض الجنة، فلمَّا انتهوا إلى منازلهم وجدوا الملاتكة قعودًا على منابر من نور، ينتظرونهم ليزُوروهم ويُصافحُوهم ويُهتَثُوهم كرامة ربَّهم، فلما دخلوا قُصُورهم وجدوا فيها جميع ما تطاول (۱) به عليهم ربُّهم مما سألوا وتمنّوا، وإذا على باب كلّ قصرٍ من تلك القصور أربعةُ جِنان؛ جنتان ذواتا أفنان، وجنتان مدهائتان، وفيهما عينانِ نضّاختان، وفيهما من كلِّ فاكهةٍ زوجان، وحورٌ مقصوراتٌ في الخيام، فلمَّا تبوَّوا منازلهم واستقرُّوا قرارهم قال لهم ربُّهم: هل وجدتُم ما وعد ربُّكم حقًا؟ قالوا: بمن وربًنا، قال: هل رضيتُم ثواب ربّكم؟ قالوا: ربًنا رضينا، فهنينا هنيئًا لكم، عطاءً غير مجلوذٍ، ليس فيه تنفيصٌ ولا تَصْرِيدٌ. فعند ذلك قالوا: الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن، وأحلنًا دار المقامة من فضله، لا يمسنًا فيها نصبٌ، ولا يمسنًا فيها نفبٌ، (٨/١٤٥ ـ ٤٤٤)

١٤١٤٨ ـ عن شِمْر بن عطية، قال: قال رسول الله على حيث دخلوا الجنة قالوا:
 ﴿ لَمُنْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِئَ آذَهَبُ عَلَا المُرْزَنَ ﴾ قال: «كان حُزنهم همَّ الحُبزا (٤). (٢٩٦/١٢)

٣٤١٤٩ ـ عن أبي رافع، قال: يأتي يومَ القيامة العبدُ بدواوين ثلاثة: فديوان فيه النعم، وديوان فيه ذنوبه، وديوان فيه حسناته، فيقال لأصغر نعمة عليه: قُومي فاستوفي ثمنك مِن حسناته. فتقوم فتستوهب تلك النعمة حسناته كلها، وتبقى بقية النعم عليه، وذنوبه كاملة، فين ثَمَّ يقول العبدُ إذا أدخله الله الجنة: ﴿إِنَ رَبَّنَا لَفَقُرُرُ مُنْ لَمُ مَكُورُ ﴾ (٢٩٨/١٧)

7٤١٥٠ ـ عن عبدالله بن عباس، في قول أهل الجنة حين دخلوا الجنة: ﴿لَمُمَدُّ لِلَهِ ٱللَّذِينَ أَنْهَبُ عَنَّا لَلَّذِنَّ﴾، قال: هم قوم كانوا في الدنيا يخافون الله، ويجتهدون له في العبادة سِرًّا وعلانية، وفي قلوبهم حَزَن مِن ذنوبِ قد سلفت منهم، فهم خاتفون الَّا

<sup>(</sup>١) تزف بهم: تسرع بهم. التاج (زفف). (٢) تطاول: تفضل. اللسان (طول).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن أبي حاتم - كما في تفسير ابن كثير ٣٧٠/٤ - ٣٠٨ ـ عن وهب من قوله، وأخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (٥٤)، والآجري في الشريعة (٦٢٦) عن محمد بن علي.

قال ابن كثير في البناية والنهاية ٢٠ (٤١٠): «وهذا مرسل ضعيف غريب جدًّا، وفيه ألفاظ منكرة، وأحسن أحواله أن يكون من بعض كلام التابعين أو من كلام بعض السلف، فوهم بعض الرواة فجعله مرفوعًا وليس كذلك». وقال في النفسير (٨/٨): «وهذا سياق غريب، وأثر عجيب، ولبعضه شواهد»، ثم ساق بعض الأحاديث التي تشهد لبعض ما فيه.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر مرسلًا. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

يُتقبل منهم هذا الاجتهاد؛ من الذنوب التي قد سلفت منهم، فعندها قالوا: ﴿وَقَالُواْ لَمُمَّدُ لِنَهِ الذِّيَ أَنْهَبَ عَنَّا لَمُنَرَّةً إِكَ رَبَّنَا لَغَفْرَةً شَكُورً﴾ غفر لنا العظيم، وشكر لنا القليل من أعمالنا(۱). (۲۹۰/۱۲)

٦٤١٥١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي الجوزاء ـ في قوله: ﴿ اَلَهُمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَذْهَبَ عَنَا لَلَهُزَيِّهِ، قال: حَزن النار<sup>(٢)</sup>. (٢٩٠/١٢)

٦٤١٥٢ ـ قال سعيد بن جبير: ﴿لَكُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَنْهَبَ عَنَّا ٱلْحُزَنَّ﴾ هَمّ الخُبْز في الدنيا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤١٥٣ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى ٱذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَرَنَّ﴾ حَزن إبليس ووسوسته (٤٠). (ز)

الله الله المستحال بن مزاحم - من طريق ليث بن أبي سليم - في قول الله سبحانه: وألمّندُ لِلهِ اللهِ آلَيْنَ أَذَهَبُ عَنَّا المُونَيَّهُ، قال: إذا دخل أهلُ الجنة استقبلهم الولدان والخدم كأنهم اللؤلؤ المكنون. قال: فيَبعث الله مَلكًا مِن الملائكة معه هدية من رب العالمين، وكسوة من كسوة الجنة، فيلبسه. قال: فيريد أن يدخل الجنة، فيقول الملك: كما أنت. فيقف، ومعه عشرة خواتيم من خواتيم الجنة هدية من رب العالمين، فيضعها في أصابعه، مكتوب في أول خاتم منه: وللتُمثر فَاتَعُلُومًا خَيلِينَهُ العالمين، فيضعها في أصابعه، مكتوب: وآدَعُلُومًا بِسَكِّر ذَلِكَ يَعُ المُلُورِهِ إِنْ : ٢٤]، وفي النالث مكتوب: رفعت عنكم الأحزان والهموم، وفي الرابع مكتوب: زوجناكم المحالم مكتوب: وفي الخامس مكتوب: وأدَعُلُومًا مِسَكِّر دَلِكَ يَابِينَهُ [الحجر: ٢٤]، وفي السابع مكتوب: وفي الخامس مكتوب: وأيَّمُومًا مِسَكِّر الله وفي اللهامن: صرتم آمنين لا تخافون السادس مكتوب: وأنَّمُ الفَارَيْنَهُ النامن: صرتم آمنين لا تخافون أبدًا، وفي الثامن: صرتم آمنين لا تخافون أبدًا، وفي الثامن عمد مكتوب: رافقتم النبيين والصديقين والشهداء، وفي العاشر مكتوب: سكنتم في جوار من لا يؤذي الجيران. ثم تقول الملائكة: والمَعْلُومًا مِلكِهُ مَا المُونَوْدُ المَا دخلوا بيوتًا تُرفع قالوا: والمُلمَّدُ لِيَّو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّ المُونَّفُ (الله قوله: ولْقُورَهُ والها دولها الملائكة: والمَعْلُومُ اللهُ قوله: ولْقُورَهُ ولاً (ولها دولها الملائكة: (ولهُ المُونَوْدُ). (ولها قوله: ولْقُورَهُ (أَلُومَ الله ولها: ولَوْدَهُ الله المؤلفة). (ولها المؤلفة ولَوْدُ المُورَةُ (أَلْهُ اللهُ ولها المؤلفة). (ولها المؤلفة ولالها المؤلفة المؤل

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۷۷/۱۹، والحاكم ۲۷/۲۲. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (۳) تفسير البغوي ۲۳/۲۱.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الثعلبي ١١٢/٨ ـ ١١٣.

عن عكرمة مولى ابن عباس: ﴿ وَقَالُواْ اَلَكُمْدُ لِلَّهِ الَّذِينَ أَذَهَبُ عَنَّا الْمُزَنَّ ﴾
 خزن الذنوب والسيئات، وخوف رد الطاعات (١٠). (ز)

18107 ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود ـ في قوله: ﴿ أَلَمْتُ لِلَّهِ ٱلَّذِي َ أَذَهَبَ عَنَّا لَكُنِّهُ ، قال: طلب الغداء لَكُرُنَّهُ ، قال: طلب الغداء والعشاء (٢) . (٢٩٧/١٢)

7810V ـ عن إبراهيم التيمي، قال: ينبغي لِمَن لم يَحزن أن يخاف أن لا يكون مِن أهل الجنة؛ لأنهم قالوا: ﴿ لَمُشَكِّ اللَّمِنَ الْمَنْكَ عَنَّا الْمُمَنِّقُ ، وينبغي لِمَن لم يُشفِق أن يخاف أن لا يكون من أهل الجنة؛ لأنهم قالوا: ﴿ وَالْوَا إِنَّا كُنَّا قِلْ لِيَ أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ [الطور: ٢٦] " . (٢٩٧/١٧)

٩٤١٥٩ \_ عن عطية [العوفي] \_ من طريق ابن إدريس، عن أبيه \_ في قوله: ﴿ لَلْمُمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي َ أَلْفِينَ أَنْهُ عَنَّا لَلْمَرْنَ ﴾، قال: الموت (٥). (ز)

٦٤١٦٠ ـ قال القاسم [بن أبي بزة]: ﴿اَلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَذَهَبَ عَنَّا اَلْحَزَنَّ﴾ حزن زوال النعم، وتقليب القلب، وخوف العاقبة<sup>(١٠)</sup>. (ز)

٦٤١٦١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَذَّهُ عَنَّا

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/ ١١٢، وتفسير البغوي ٦/ ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٧٣٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٧٨/١٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/١١٢، وتفسير البغوي ٤٣٣/٦.

لَلْمَزَيَّكُم، قال: كانوا يعملون في الدنيا، ويحزّنون، وينصبون(١٠). (٢٩٥/١٢)

٣٤١٦٣ ـ عن الشَّالِيَّ: ﴿وَقَالُوا لَكَمْدُ لِلَهِ الَّذِينَ أَنْهَبَ عَنَا لَكُرُنَّ ﴿ حزن الدنيا (٣٠ . (ز) ٣٤١٦٤ ـ عن شِمْر بن عطية ـ من طريق حفص بن حميد ـ في قوله: ﴿ لَكَمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِلْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْ

٦٤١٦٥ ـ عن شِمْر بن عطية ـ من طريق حفص بن حميد ـ في قوله: ﴿ لَلَّمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ مَنَّا لَكُنْ أَنَّهُ ، قال: حَزَن الطعام(٥٠). (٢٩٧/١٧)

٦٤١٦٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿اَلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِينَ أَذَهَبَ عَنَّا اَلْحَزَنَّ﴾ ما كان يحزنهم في الدنيا مِن أمر يوم القيامة (١٦/١٥٠٥. (ز)

٥٣٨٣ اختلف في معنى: ﴿ لَلْزَنَّ ﴾ في هذه الآية على أقوال: الأول: عُنِيَ به خوف النار. الثاني: أنه حَزَن الموت. الثالث: حزن الجوع. الوابع: أنه التعب الذي كانوا فيه في الديا. الخامس: أنه الذي ينال الظالم لنفسه في موقف القيامة.

ورجَّح ابنُ جرير (٣٧٩/١٩) مستندًا إلى دلالة العموم شمول معنى الآية لجميع الأقوال، ورجَّح ابنُ جرير (٣٧٩/١٩) مستندًا إلى دلالة العموم شمول معنى الآية لجميع الأقوال، فقال: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يُقال: إن الله \_ تعالى ذِكْره \_ أخير عن هؤلاء القوم الذين أكرمهم بما أكرمهم به، أنهم قالوا حين دخلوا الجنة: ﴿ لَمُسَدُّ يَقِهُ اللَّذِينَ أَذَهَبُ عَنْ المُوتَ من الحزن، والجَزَع من الموت من الحزن، والجَزَع من الموت من الحزن، ولم يَخْصُص الله \_ إذ أخبر عنهم أنهم حمِدوه على إذهابه الحَزَن عنهم \_ نوعًا دون نوع، بل أخبر عنهم أنهم عَمُّوا جميع أنوع الحزن بقولهم ذلك، وكذلك ذلك؛ لأن من دخل الجنة فلا حَزَن عليه بعد ذلك، فحَمْدُهم اللهُ على إذهابه عنهم جميع معانى الحَزَن».

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام ٧٩٣/٢ بنحوه، وابن جرير ٧٩/٣٧٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وفي رواية يحيى بن سلام تعقيب بلفظ: مثل قوله: ﴿إِنَّا كُنَّا قِبْلُ فِينَ الْمِلْنَا كُشْنِقِينَ﴾ [الطور: ٢٦].

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٦/ ٤٢٣. (٣) تفسير الثعلبي ١١٢/٨.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن أبي حاتم. وعند ابن جرير ٢٧٨/١٩ بلفظ: حزن الخبز.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/ ٣٨٠، ٢٨٠، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٧٢، ٧١٤٢، ٧١٤٨). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن أبي الدنيا، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١١٢/٨، وتفسير البغوي ٦/٤٢٣.

7217V - قال مقاتل بن سليمان: وقد حَبس الظالم بعد هؤلاء الصنفين: السابق والمقتصد ـ ما شاء الله ـ من أجل ذنوبهم الكبيرة، ثم غفرها لهم، وتجاوز عنهم، فأدخلوا الجنة فلما دخلوها، واستقرت بهم الدار، حمدوا ربهم من المغفرة ودخول الجنة: ﴿وَقَالُوا لَهُمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْفِرَةُ وَدُخُولُ الْجَنَةُ لَهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُولُ اللَّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ

٦٤١٦٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَقَالُوا لَكُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِينَ آَذَهَبَ عَنَّا لَلْأَزَنَّ﴾، بلغني: أن هؤلاء أصحاب الكبائر<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿إِنَ رَبُّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ ﴾

٦٤١٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِكَ رَبُّنَا لَفَقُورٌ شَكُورُ﴾، يقول: غفور لذنوبهم، شكور لحسناتهم<sup>(٣)</sup>. (٢٩٨/١٢)

٧٤١٧ ـ عن شِمْر بن عطية ـ من طريق حفص بن حميد ـ في قوله: ﴿إِكَ رَبَّنَا لَهَٰهُوَّدُ شَكُورُ﴾، قال: غفر لهم الذنوب التي عملوها، وشكر لهم الخيرَ الذي دلَّهم عليه فعملوا به، فأثابهم عليه<sup>(٤)</sup>. (٢٩٧/١٢)

781٧١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَ رَبَّنَا لَمَقُرِّهُ لَلَذَنوب العظام، ﴿مَكُورُ﴾ للذنوب العظام، ﴿مَكُورُ﴾ للحسنات وإن قَلَّت. وهذا قول آخر: شكور للعمل الضعيف القليل. فهذا قول أهل الكبائر من أهل التوحيد، حزنوا لأنهم كانوا لا يدرون ما يصنع الله بهم، ﴿إِنَ رَبَّنَا لَمَعُورٌ مُنكُورٌ ﴾ غَفر الذنب الكبير، وشكر العمل اليسير (أ). (ز)

١٤١٧٢ ـ قَالَ يحيى بن سَلَّام: ﴿ إِنَّ رَبُّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ غَفر الذنب الكبير، وشكر

== ووافقه ابنُ عطية (٧/ ٢٢٢)، فقال: (و﴿ لَكُنَنَّ ﴿ فِي هذه الآية عامٌ في جميع الأحزان ». ثم ذكر قول أبي الدرداء، وابن عباس من طريق أبي الجوزاء، وعطية، وقتادة من طريق سعيد، ثم وجَّه قولهم بقوله: (وقيل غير هذا مما هو جزء من الحزن ». ثم علَّق قاتلًا: (ولا معنى لتخصيص شيءٍ من هذه الأحزان؛ لأن الحزن أجمع قد ذهب عنهم».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٥٨/٣. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٩٣.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩، ٣٨٠، بلفظ: الحسناتهم، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر،
وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨٠ بنحوه، والبيهقي في شعب الإيمان (٧٧٢، ٧١٤٢، ٧١٤٨). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن أبي الدنيا، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٨.

العمل اليسير<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿ ٱلَّذِي آَحَلَّنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ. ﴾

## ﴿ لَا يَمَشُّنَا فِيهَا نَصَبُّ وَلَا يَمَشُّنَا فِيهَا لُغُوبٌ﴾

#### 🗱 نزول الآية:

مما عبدالله بن أبي أوفى، قال: قال رجل: يا رسول الله، إنَّ النوم مما يُمِرُّ الله به أعيننا في الدنيا، فهل في الجنة مِن نوم؟ فقال: ﴿لاَ، إِنَّ النوم شريكُ الموت، وليس في الجنة موت، قال: يا رسول الله، فما راحتهم؟ فأعظَم ذلك النبيُ ﷺ، وقال: ﴿لاَ يَمَسُنَا فِهَا لَعُوب، كَل أَمْرِهُم راحة، فنزلت: ﴿لاَ يَمَسُنَا فِهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُنَا فِهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُنَا فِهَا نُعُوبٌ﴾ (٥٠ / ٢٩٨/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤١٧٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي صالح \_ في قوله: ﴿ أُنُوبِ ﴾، قال:

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۷۹۳/۲.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٨.
(٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم الأصبهاني في كتاب صفة الجنة ٢٠٢١ (٢١٦)، من طريق يونس بن محمد، عن أبي عبيدة سعيد بن زربي، عن ثابت البناني، عن نفيع بن الحارث، عن ابن أبي أوفى به. وأخرجه البيهقي في البعث والنشور ص٢٥٥ (٤٤٤)، ويحيى بن سلام ٢٧٩٣/٢، من طريق يونس بن محمد، عن سعيد بن زربي، عن نفيع بن الحارث، عن عبدالله بن أبي أوفى به.

قال ابن كثير في البداية والنهاية عن إسناد البيهقي ٣٥٦/٢٠: "ضعيف الإسناد». وقال الألباني في الصحيحة عن إسناد أبي نعيم ٧٤/٣: "وهذا إسناد ضعيف جدًا».

إغياء (٢٩٩/١٢) (٢٩٩/١٢)

٩٤١٧٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ فى قوله: ﴿ لَا يَسُنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُّنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾، قال: قد كان القومُ ينصبون في الدنيا في طاعة الله، وهم قوم جَهَدهم الله قليلًا، ثم أراحهم طويلًا، فهنيتًا لهم<sup>(۱۲)</sup>. (۲۹۸/۱۲)

٦٤١٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ لَا يَمَشُّنَا فِيهَا نَصَبُّ ﴾، أي: وَجَع<sup>(۳)</sup>. (۲۹۹/۱۲)

٦٤١٨٠ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ وَالرَّ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَشِّلِهِ لَا يَسْنَا فِيهَا نَصَبُّ ﴾ لا يصيبنا<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٦٤١٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَا يَمَشُّنَا فِيهَا نَصَبُّ ﴾ لا يصيبنا في الجنة مشقة في أجسادنا، ﴿وَلَا يَمُشَّنَا فِيهَا لُغُوبٌ﴾ ولا يصيبنا في الجنة عَيا<sup>(ه)</sup>؛ لِما كان يصيبهم في الدنيا من النصب في العبادة (ز)

١٤١٨٢ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ فِيهَا نَصَبُّ ﴾ تعب، ﴿ وَلَا يَسُّنَا فِهَا لُقُوبُ ﴾ إعباء<sup>(۷)</sup>. (ز)

# ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُفْضَى عَلَيْهِمْ فَيَسُولُوا وَلَا يُحْفَقُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَأَ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٤١٨٣ ـ عـن هــارون، عــن أبــى عــمــرو، ﴿لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَعُونُوا ﴾، قــال: وكـــان الحسن يقول: (لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُونَ)، هذا جائز في العربية، ولكنه ليس في المصحف بالنون (١). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨١، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٨/٢ ـ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨١. (٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٣.

<sup>(</sup>٥) كذا في المطبوع.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٥٨/٣.

<sup>(</sup>٧) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٩٣.

<sup>(</sup>A) أخرجه إسحاق البستى ص١٧٤.

و﴿لَا يُتَّمِّنَ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا ﴾ قراءة العشرة، و(لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُونُونَ) قراءة شاذة. انظر: المحتسب ٢/

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤١٨٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_: ﴿ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّرَ لَا يُعْمَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ بالموت فيموتوا؛ الأنهم لو ماتوا الاستراحوا، ﴿ وَلَا يُحْفَفُ عَنْهُم بَنْ عَلَاهِمَ ﴾ يقول: ولا يُخفّف عنهم من عذاب نار جهنم بإمانتهم، فيُخفّف ذلك عنهم (١) . (ز)

م١٤١٨ ـ قال إسماعيل السُّلِّيّ: ﴿لَا يُلْقَنَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوثُواْ﴾، يعني: لا ينزل بهم الموت فيموتوا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٤١٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالَّذِينَ كَثَرُوا﴾ بتوحيد الله ﴿لَهُمْ نَارُ جَهَنَمَ لَا يُعْفَرُ لَا يَعْفَدُ وَلَا يَعْفَدُ عَنْهُم قِنْ عَدَايِهَا﴾ "". (ز)

٦٤١٨٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَلَا يُخَلَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَلَابِهَأَ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿فَلْدُونُواْ فَلَن نَّرِيدُكُمْ إِلَّا عَذَابًا﴾ [النبا: ٣٠]<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَنُورٍ ۞﴾

**٦٤١٨٨ ـ** عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿كَذَلِكَ بَمْزِى كُلُّ كَمُورِ﴾ كل كفور بربه<sup>(٥)</sup>. (ز)

٩٤١٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كَذَلِكَ ﴾ هكذا ﴿ بَحْرِي كُلَّ كَفُورٍ ﴾ بالإيمان (٦). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

7٤١٩ - عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الش ﷺ: دامًا أهل النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، لكن ناسًا - أو كما قال - تصيبهم النارُ بذنوبهم - أو قال: بخطاياهم - فيميتهم إماتة، حتى إذا صاروا فحمًا أذِن في الشفاعة، فجيء بهم ضبائر (٧٧ ضبائر، فبُثوا على أنهار الجنة، فيقال: يا أهل الجنة، أفيضوا عليهم. فينبتون كما تنبت الحبة في حميل السيل، فقال رجل من القوم حينئذ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۸۲/۱۹. (۲) علقه يحيى بن سلام ۷۹۳/۲.

\_ 009. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٧٩٣/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٨ ـ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٨ ـ ٥٥٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٤.
 (٧) ضبائر: جماعات في تفرقة. النهاية (ضبر).

<sup>(</sup>A) حميل السيل: ما يجيء به السيل من طين أو غثاء. النهاية (حمل).

كأن رسول الله على قد كان بالبادية(١). (ز)

78191 \_ عن عبدالله بن عمرو \_ من طريق قتادة \_ ﴿وَلَا يُمُنَقَّ عَنْهُم مِنْ عَلَابِهَا ﴾ ، كان يقول: ما نزل في أهلِ النار آيةً هي أشدُّ مِن هذه (٢٠) . (ز)

**٦٤١٩٢ ـ عن أبي السوداء ـ من طريق قتادة بن دعامة ـ قال: مساكين أهل النار! لا** يموتون، لو ماتوا لاستراحوا<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿وَهُمْ يَصْطَرِجُونَ فِيهَا رَبُّنَا ۚ أَغْرِجْنَا نَعْمَلْ مَسْلِمًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ

٦٤١٩٣ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِحُونَ فِهَا ﴾، قال: يستغيثون فيها ﴾، قال: يستغيثون فيها (٤٠). (٢٩٩/١٧)

... ٦٤١٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُمْ يَعَكُونُونَ فِهَا﴾ يعني: يستغيثون فيها، والاستغاثة أنهم ينادون فيها: ﴿رَبُّنَا أَغْرِهُنَا نَعْمَلُ ﴾ من الشرك(٥). (ز)

38 ً ٦٤ ـ قَالَ بِحِيى بِن سِلَّم: ﴿ وَمُمْ يَشَطَّرِهُنَ فِيهَا رَبَّنَا ۖ أَخْرِضًا نَصْمَلُ مَبَلِمًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعَدُلُ﴾، أي: أخرِجنا فارُدُدنا إلى الدنيا نعمل صالحًا<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿ أَوْلَدُ نُعَيِّرُكُم مَّا يَنَدُكِّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ﴾

٦٤١٩٦ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «العمر الذي أعلر الله تعالى فيه إلى ابن آدم: ستون سنة، يعني: ﴿أَلَرَّ نُمُعِرَّكُمْ مَّا يُنَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾<sup>(٧)</sup>. (٢٠١/١٢) ٦٤١٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ النبي ﷺ قال: ﴿إذَا كَانَ يُومِ القيامة قيل: أبن أبناء الـســــيــن؟ وهــو الــــــــر الــذي قــال الله: ﴿أَلَرُ نُمُعِرِّكُمْ مَّا يُنَدَكَّرُ فِيهِ مَن

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ١/ ١٧٢ (١٨٥)، وابن جرير ١٩/ ٣٨٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۷۹٤. (۳) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۳۸۲.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣-٥٥٩.

<sup>(</sup>۷) أخرجه البزار في مسنده ۱۳۰/۱ (۸۰۲۱) والرامهرمزي في أمثال الحديث ص٦٦. وأصله في البخاري // ۸۹ (۱٤۱۹)، وعبدالرزاق ٣/ ٧٤ (٢٤٥٦)، وابن جرير ٢٨٥/١٩ ـ ٣٨٦، والثعلبي ١١٤/٨ بنحوه دن ذكر الآية.

تَذَكِّرُهُا (۱۲/۲۹۹)

٦٤١٩٨ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق الأصبغ بن نباتة ـ في قوله: ﴿أُوْلَرُ نُعُمِّرَكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَّكَّرُهِ، قال: العُمر الذِّي عمّرهم الله به ستون سنة<sup>(۲)</sup>. (۳۰۱/۱۲)

٦٤١٩٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طریق سفیان، عن ابن خُشیم، عن مجاهد \_ في قوله: ﴿ وَأَلَمْ لَهُ مُؤْكُمُ مَا يَنَدُكُمُ وَ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ﴾، قال: ستین سنة (۲) (۲۹۹/۱۷)

٩٤٢٠٠ - قال عبدالله بن عباس - من طريق بشر بن المفضل، عن ابن خُثيم، عن مجاهد \_ يقول: العمر الذي أعذر الله إلى ابن آدم ﴿ أَوْلَرُ نُعُيِّرُكُم مَّا يَتَدَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ�: أربعون سنة<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٤٢٠١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿ أَوْلَدُ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾، قال: هو ست وأربعون سنة<sup>(ه)</sup>. (٣٠١/١٢)

٦٤٢٠٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ ﴿ أَوْلَمْ نُعَيِّرُكُم مَّا يَنَدُكُّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّـذِيرُ﴾، قال: نزلت تَعْيِيرًا لأبناء السبعين<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٤٢٠٣ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق الشعبي ـ: أنَّه كان يقول: إذا بلغ أحدكم أربعين سنة فليأخذ حِذْرَه من الله(٧). (ز)

٦٤٢٠٤ \_ قال عطاء بن يسار =

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ١١/ ١٧٧ (١١٤١٥)، والرامهرمزي في أمثال الحديث ص٦٦، وابن جرير ١٩/ ٣٨٥، والثعلبي ٨/ ١١٤، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/ ٥٥٤ ـ، من طريق ابن أبي فديك، عن إبراهيم بن الفضل، عن عبدالله بن عبدالرحمن بن أبي حسين، عن عطاء، عن ابن عباس به. قال ابن كثير: «هذا الحديث فيه نظر؛ لحال إبراهيم بن الفضلَّ. وقال الهيثمي في المجمع ٧/ ٩٧ (١١٢٩٥): افيه إبراهيم بن الفضل المخزومي، وهو ضعيف. وقال المناوي في التيسير بشرح الجامع الصغير ١/٤٢١: "ضعفه الذهبيُّ. وقال الألباني في الضعيفة ٦/٤ (٢٥٨٤): "ضعيف جدًّا».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨٦ بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثوري في تفسيره (٢٤٧)، وعبدالرزاق ٢/١٣٨، وابن جرير ١٩٨٤/١٩ ـ ٣٨٥، والحاكم ٢/ ٣٢٧، والبيهقي في سننه ٣/ ٣٧٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٢٣٩/١١ ـ وعزاه السيوطي إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٢٣٩/١١ ـ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨٤.

٦٤٢٠٥ ـ ومحمد بن السائب الكلبي: ﴿أَوْلَرُ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾ ثماني عشرة سنة''). (ز)

٣٤٢٠٦ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: ﴿أَوْلَا نُعَمِّرُكُم مَّا يَنَذَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾ العمر ستون سنة'''. (٣٠١/١٣)

7٤٢٠٧ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿أَوَلَدُ نُمَيْرُكُمْ مَّا يَنَدَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾، قال: أربعين سنة (٣٠١/١٣).

፩٢٨٤ اختُلِف في مقدار التعمير في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْتَرَ نُمْيَرَكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِي مَده الآية على أقوال: الأول: أربعون سنة. الثاني: ستون سنة. الثالث: ثماني عشر سنة. الرابع: ست وأربعون.

وعلَّقَ ابنُ عطية (٧/ ٢٢٤) على القول الأول بقوله: • وهذا قولٌ حسن، ورويت فيه آثار، و وعلَّق على القول الثاني بقوله: • وهذا أيضًا قولٌ حسنٌ مُتَّجَه، وروي أن رسول الله ﷺ قال: • إذا كان يوم القيامة نودي: أين ابن الستين؟ وهو العمر الذي قال الله فيه: ﴿أَوْلَرُ نُعُيِّرُكُمْ مَّا يَنَكُكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾. وقال عليه الصلاة والسلام: • مَن عمَّره الله ستين سنة فقد أعذر إليه في العمر».

ورجَّح ابنُ جرير (٣٨٦/١٩ ـ ٣٨٣ بتصرف) مستندًا إلى الدلالة العقلية القول الأول، وهو قول ابن عباس من طريق مجاهد، ومسروق، والحسن، فقال: «وأشبه القولين بتأويل الآية قولُ مَن قال: ذلك أربعون سنة؛ لأن في الأربعين يتناهى عقل الإنسان وفهمه، وما قبل ذلك وما بعده مُتتَصَّرٌ عن كماله في حال الأربعين،. وانتقد الخبر المروي عن رسول الله على القول الثانى بأن في إسناده بعض مَن يجب التثبت في نقله.

ورجَّع ابنُ كثير (٢/٢/١١) مستندًا إلى دلالة السُّنَة القول الثاني، فقال بعد أن ذكر أثر ابن عباس، عباس من طريق مجاهد أن مقدار التعمير ستون سنة: فهذه الرواية أصح عن ابن عباس، وهي الصحيحة في نفس الأمر أيضًا، لما ثبت في ذلك من الحديث كما سنورده ...،، ثم أورد حديث أبي هريرة من عدة طرق، ثم علَّق مبيئًا صحته ومنتقدًا ابنَ جرير في تضعيفه للحديث بقوله: ففقد صح هذا الحديث من هذه الطرق، فلو لم يكن إلا الطريق التي ارتضاها أبو عبدالله البخاري شيخ هذه الصناعة لكفت. وقول ابن جرير: إن في رجاله بعض من يجب التنبت في أمره. لا يُلتَقت إليه مع تصحيح البخاري،

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/ ١١٤، وتفسير البغوي ٦/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

٣٤٢٠٨ ـ عن قتادة بن دحامة، في قوله: ﴿أَوْلَدُ نُمُورُكُمُ مَّا يَنَكَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾، قال: اعلموا أن طول العمر حُجَّة، فنعوذ بالله أن نُعيَّر بطول العمر. قال: نزلت وإنَّ فيهم لَابنُ ثماني عشرة سنة (٢٠/١٦٠). (٣٠٢/١٢)

٣٤٢٠٩ ـ عن محمد بن عبدالرحمن بن أبي ليلي ـ من طريق إبراهيم بن أدهم ـ في قوله تعالى: ﴿أُولَرُ نُمْيَرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ﴾، قال: ستين سنة'''. (ز)

٦٤٢١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قيل لهم: ﴿ أَوْلَا نُعَمِّرُكُم ﴾ في الدنيا ﴿ مَا يَدُكُمُ فِي الدنيا

# ﴿وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّلِلِينَ مِن نَصِيرٍ ۞﴾

**٦٤٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق عبدالله بن عطية، عمَّن حدَّثه ـ ﴿وَهَآدَكُمُّ ٱلنَّذِيْرِكِي، قال: الشَّيْبُ<sup>(2)</sup>. (٣٠٧/١٧)

٦٤٢١٢ ـ عن حكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿وَهَآ مُكُمُ ٱلنَّذِيرُۗ﴾، قال: الشَّيْبُ (°). (٣٠/١٣)

٣٤٢١٣ ـ عن قتادة بن دعامة، ﴿وَمَاءَكُمُ النَّذِيرِ ﴾، قال: احتَجَّ عليهم بالعمر والرُّسُل(١٠). (٣٠٢/١٧)

٦٤٢١٤ ـ عـن إسـمـاعـيـل الـشُـدِّيّ، فـي قـولـه: ﴿وَيَعَآدُكُمُ النَّذِيْرِۗ﴾، قـال:

== ونقل ابنُ عطية (٧/٣٢٣ ـ ٢٢٤) في مقدار التعمير عن الحسن قوله: «البلوغ». وعلَّق عليه بقوله: «يريد: أنه أول حال التذكير». ونقل عن فرقة أنها «عشرون سنة، وحكى الزجاج سبم عشرة سنة».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. وأخرج يحيى بن سلام ٧٩٤/٢ شطره الأخير من طريق سعيد، وفي آخره تعقيب بلفظ: وكل شيء ذكر الله من كلام أهل النار فهو قبل أن يقول الله لهم: ﴿لَمُنْكُواْ فِيَا رَكِّ تُكَلِّمُونِ﴾ [المومنون: ١٠٨].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٨/٥١.(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ تفسير مجاهد (٥٥٧)، والبيهقي في سننه ٣٠٠٣. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

محمد ﷺ (۲۰۲/۱۲)

٦٤٢١٨ ـ قال يحيى بن سلّام: قال الله: ﴿ أَوْلَدُ نُمْيَرُكُم مَّا يَنَدَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَمَا لَلْمَا لِلشَّالِمِينَ ﴾ المشركين ﴿ وَمَا لَكُلُولِينَ ﴾ المشركين ﴿ وَمَا لَلْفَالِمِينَ ﴾ المشركين ﴿ وَمَا لَشَّلِمِينَ ﴾ المشركين ﴿ وَمَا لِلشَّلِمِينَ ﴾ المشركين ﴿ وَمَا لَشَيْدِي ﴿ ( )

أثار متعلقة بالآية:

٦٤٢١٩ \_ عن سهل بن سعد، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا بِلْغِ الْعِبِدُ سَتِينَ سَنَّةً

٥٣٨٥ اختلف في معنى: ﴿النَّذِيرُ ﴾ في هذه الآية على قولين: الأول: أنه النبي ﷺ. الثانى: أنه الشيب.

وذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٢٥) أن ﴿ النَّذِيرِ ﴾ • في قول الجمهور: الأنبياء، كل نبي نذير أمته ومعاصريه، ومحمد ﷺ نذير العالم في غابر الزمن ٤. وعلَّق على القول الثاني بقوله: •وهو قولٌ حسن، إلا أن الحجة إنما تقوم بالنذارة الشرعية ٤.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٨٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٤. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٤.

### فقد أُعْذَرَ اللهُ إليه في العمر»(١٠). (٣٠٠/١٢)

## ﴿إِنَّ اللَّهَ عَمَلِمُ غَيْبِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيدٌ بِذَاتِ الشُّدُودِ ﴿

٦٤٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَ اللّهَ عَكِيدٌ غَيْبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ﴾ يعلم ما يكون فيهما، وغيب ما في قلوبهم أنّهم لو رُدّوا لعادوا لما نهوا عنه، ﴿إِنَّهُ عَلِيدٌ السَّمَانُونِ﴾ بقال إِنَّهُ عَلِيدٌ السَّمَانُونِ﴾ بما في القلوب(١٠). (ز)

78۲۲ - قال يحيى بن سلام: ﴿إِنَ اللهُ عَكِيدُ غَيْبِ السّمَوْتِ وَالْأَرْضُ ﴾ غيب السّمَوْتِ وَالْأَرْضُ ﴾ غيب السموات ما ينزل من المطر وما فيها، وغيب الأرض ما يخرج منها من نبات وما فيها، ﴿إِنَّهُ عَلِيدٌ عِلَيدٌ عِلَيدٌ عِلَيدٌ عِلَيدٌ عِلَيدٌ عِلَيْكُ عِلَيدٌ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَكَا لَكُونَكُ وَالْعَلَيْنَ اللّهُ بِأَعْلَمُ مِنْ فِي صُدُورِ الْعَلَيْدَ ﴾ والمنابن: ٤٤، وأشباه ذلك ٣٠٠. (ز)

# ﴿هُوَ الَّذِي جَمَلَكُو خَلَتِهِكَ فِي الأَرْضِ هُن كُفَرَ فَسَلَتِم كُفُرُو ۗ وَلَا يَزِيدُ الْكَفِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِيْمٍ إِلَّا مُقَلًّا وَلَا يَزِيدُ الْكَفِينَ كُفْرُمُو إِلَّا خَسَارَ ﴿﴾

٣٤٢٢٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ هُمُو الَّذِى جَمَلَكُمْ خَلَتِهَ فَ في الْأَرْضُ﴾، قال: خلف بعد خلف، وقرنًا بعد قرنُ<sup>()</sup>. (٢٠٣/١٣)

٦٤٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ هُوَ الَّذِي جَمَلَكُمْ خَلَتِهَ فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ مِن بعد الأمم الخالبة، ﴿ فَنْرَقُ وَلا بَرِيدُ ٱلْكَذِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ

 (١) أخرجه الطبراني في الكبير ١٨٣/٦ (٥٩٣٣)، والروياني في مسنده ٢١٧/٢، وابن مردويه ـ كما في فتح الباري ٢٩٩/١، وأخرجه الحاكم ٢٤٤/١ (٣٦٠١) بلفظ: (سبعين سنة)، من طريق حماد بن زيد، عن أبي حازم، عن سهل بن سعد أو عن غيره به.

قال الحاكم: 'هسجيم، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه اللهبي. وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٦/١٠ (١٧٥٥): (وراه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١/٥٣٥) (١٧٠٠): «وراه الطبراني، بإسناد صحيح. وقال ابن حجر في المطالب العالية ٢١/٥٥ \_٥٠ تا (٢١١٤): «وهذا إسناد صحيح، وقال ابن حجر في المطالب العالية ٢١/٥٥ \_٥٠ تا (٢١١٤): وهذا إسناد صحيح، ولكن له علة، رواه غير واحد عن أبي حازم، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة على، ومن هذا الوجه علقه البخاري، فإن كان حماد بن زيد حفظه فيحتمل على أن يكون سمعه من وجهين.

- (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٥٩.(۳) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۷۹٤ \_ ۷۹۰.
- (٤) أخرجه عبدالرزاق ١٣٧/٢، وابن جرير ٣٨٨/١٩ من طريق سعيد بلفظ: أمة بعد أمة، وقرنًا بعد قرن.

وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبن أبي حاتم.

رَبِّهِمْ إِلَّا مَقَلَّا﴾ يقول: الكافر لا يزداد في طول العمل<sup>(١)</sup> إلا ازداد الله ـ جلَّ وعزَّ ـ له بُغضًا، ثم قال جلَّ وعزَّ: ﴿وَلَا يَرِيدُ ٱلْكَفْرِينَ كُثْرُهُرُ الِّلا خَسَارًا﴾ لا يزداد الكافرون في طول العمل إلا ازدادوا بكفرهم خسارًا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٢٢٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿هُوَ الَّذِى جَمَلَكُمْ خَلَتَهِفَ فِى ٱلْأَرْضِيُ خَلَفًا بعد خلف، ﴿قَنَ كَثَرَ مَلَتِهِ كُفْرُوجُهِ يُثاب عليه النار<sup>(٣)</sup>. (ز)

﴿ قُلْ أَرَمَيْتُمْ شُكُاءَكُمْ اللَّذِينَ نَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَرَ لَكُمْ شِرْكُ فِي الشَّهَوْتِ أَدْ مَانَيْنَكُمْ كِنْنَا فَهُمْ عَلَى بَيْنَتِ مِنْفُهُ بَلْ إِن يَمِدُ الظَّالِيمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا عُرُهُما ۞﴾

٣٤٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿أَرُفِيْ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ﴾ قال: لا شيء، والله، خُلِقوا منها. وفي قوله: ﴿أَمْ لَمُثَمْ مِثْنَ فِي السَّكَوَتُ﴾ قال: لا، والله، ما لهم فيهما من شرك، ﴿أَمْ ءَانَيْنَكُمْ كِنَنَا فَهُمْ عَلَىٰ بَيْنَتِ مِتْهُ﴾ يقول: أم آتيناهم كتابًا فهو يأمرهم أن يُشركوا بي هؤلاء (١٣٠/١٣). (٣٠٣/١٢)

٦٤٢٢٦ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ قُلْ أَرْمَيْتُمْ شُرُكَاتِكُمُ الَّذِينَ نَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا
 خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ يعنى: في الأرض (٥). (ز)

◘ الله الله الله عند الله جرير (١٩٠/١٩) في معنى: ﴿ فَلْ أَرَبَيْمٌ شُرَّاتَكُمُ ٱلَّذِينَ نَنَعُونَ مِن دُونِ اللهِ﴾... سوى قول قتادة.

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، وربما تكون: العمر. ﴿ ٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٥.

بَسَمُهُم بَسَمًا إِلَّا عُهُولًا ﴾ ما يعد الشيطان كفارَ بني آدم من شفاعة الملائكة لهم في الآخرة إلا باطلاً (أ).

آذَهُمْ النَّيْنَ مَنْعُونَ مِن سَلَّم: ﴿ فَلْ أَرْمَيْمٌ شُرُكَّاكُمُ النَّيْنَ مَنْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَانَا عَلَمُ سِرَلَّةً فِي النَّيْوَنِ فِي خلق السموات، عَلَمُ سِرَلَّةً فِي النَّيْوَنِ فِي خلق السموات، على الاستفهام، أي: لم يخلقوا فيها مع الله شيئًا، ﴿ أَدْ مَاتِيَّهُمْ كِنْبُهُ فِي ما هم عليه من الشرك ﴿ فَهُمْ إِنِهُ اللهِ مُعْلَى . كقوله: ﴿ أَمَ مَانِيَامٌ حَيْبًا مِن مَعْمُ اللهُ عَلَيْهُ إِنَّهُ اللهُ وَيَهُمْ عِلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَيَهُمْ إِنِهُ مُسْتَمِكُونَ ﴾ [الزعرف: ٢١]. ﴿ فَلَمْ إِنَّ مُؤْمَلُ مِنْهُمْ أَمْثُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الشياطين التي دعتهم إلى عبادة الأوثان والمشركين الذين دعا بعضهم بعضًا إلى ذلك (١٠). (ز)

## ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشْسِكُ ٱلسَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالُنَا إِنْ ٱَسْكَمُهُمَا مِنْ ٱلْمَوِ مَنْ بَهْوِءً إِنَّه كَانَ كَلِيمًا عَقُونًا ۞﴾

٣٤٧٣٠ ـ تفسيرها في قول أبيّ: لو زالتا. وهي لغة أهل اليمن، يجعلون «لو»: «لئن» في كلام أهل اليمن<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤٢٣١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي مالك ـ قال: الأرض على حوت، والسلسلة على أَذُنِ الحوت، والحوت في يد الله تعالى، فذلك قوله: ﴿إِنَّ اللهَ يُشِيكُ السَّمَاكُونَ وَالْجُونَ اللهُ (٣٠٧/١٣)

عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشِيكُ السَّكَوْتِ وَاللَّهِ اللَّهَ السَّكَوْتِ وَاللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الللَّالَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

٦٤٢٣٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشِيكُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ لِنلَّا تزولاً ( ز )

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٥٩ ـ ٥٦٠. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢/٧٩٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو الشيخ (١٣٤)، وعنده عن أبي مالك من قوله. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٥ ـ ٧٩٦.

٦٤٢٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشِيكُ ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا﴾ عظم نفسه تعالى عما قالوا مِن الشرك، يقول: ألا تزولا عن موضعهما، ﴿وَلَهِن زَالْنَآ﴾ ولئن أرسلهما فزالتا ﴿إِنَّ أَمْسَكُهُمَا﴾ فمن يمسكهما مِن أحد من بعده؟! الله يقول: لا يمسكهما من أحد من بعده، ثم قال في التقديم: ﴿إِنَّهُ كَانَ خَلِمًا ﴾ عنهم؛ عن قولهم: الملائكة بنات الله تعالى، حين لا يعجل عليهم بالعقوبة، ﴿غَنُورًا﴾ ذو تجاوز<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٤٢٣٥ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُشِيكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ لئلا تزولا، ﴿وَلَهِن زَالْنَآ إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ لَمَدٍ مِّنْ بَقُومِتُهُ وهذه صفة إن زالتا، ولن تزولا، ﴿عَنُورًا﴾ لمن آمن(۲). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٤٢٣٦ ـ عن جابر، عن رسول الله ﷺ، قال: النَّ العبد إذا دخل بيته وأوى إلى فراشه ابتدره ملكه وشيطانه؛ يقول شيطانه: اختم بشُرٍّ. ويقول الملَك: اختم بخير. فإن ذكر الله وحمده طرد الملك الشيطان، وظل يكلؤه، وإن هو انتبه من منامه ابتدره ملَكه وشيطانه؛ يقول له الشيطان: افتح بشُرٍّ. ويقول الملَك: افتح بخير. فإن هو قال: الحمد لله الذي ردّ إِلَيّ نفسي بعد موتها ولم يُمتها في منامها، الحمد لله الذي ﴿يُسْكِ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْنِ زَائنًا ۚ إِنْ أَسَكَهُمُنا مِنْ لَمُو مِنْ مَبْوِءُ إِنَّهُ كَانَ خَيْمًا غَفُورًا﴾. وقال: الحمد لله الذي ﴿يُمسكُ السَّكَاةَ أَن تَقَعَ عَلَ ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِيُّ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَهُونٌ رَّجِيدٌ ﴾ [الحج: ٦٥]، قال: ﴿فإن خرَّ من فَراشه فمات كان شهيدًا، وإن قام یصلی صلی فی فضائل<sup>۳۱)</sup>. (۳۰۲/۱۲)

٦٤٢٣٧ ـ عن أبي هريرة، قال: سمعت رسول الله ﷺ على المنبر قال: ﴿وقع في نفس موسى عِنه الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله مَلَكًا فَأَرَّقَهُ ثَلاثًا، وأعطاه قارورتین فی کل ید قارورة، وأمره أن يتحفظ بهما، فجعل ينام وتكاد يداه يلتقيان، ثم يستيقظ، فيحبس إحداهما على الأخرى، حتى نام نومة فاصطفقت يداه، وانكسرت

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٦٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۷۹٦/۲. (٣) أخرجه ابن حبان ٣٤٣/١٢ (٣٥٥٣)، والحاكم ٧٣٣/ (٢٠١١)، من طريق أبي الزبير، عن جابر به. قال الحاكم: ﴿هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه. وقال المنذري في الترغيب والترهيب ١/ ٢٣٥ (٨٩٢): ﴿إِسَادُ صَحِيحٍۥ وَقَالُ الْهَيْمَيُ فِي الْمَجْمَعِ ١٠/ ١٢٠ (١٧٠٢٨): ﴿رَجَالُهُ رَجَالُ الصّحيحِ، غير إبراهيم بن الحجاج الشامي، وهو ثقة».

القارورتان، قال: اضرب الله له مثلاً؛ أنَّ الله تبارك وتعالى لو كان ينام لم تستمسك السماء والأرض (ا<sup>۳۱۸/۱</sup>۰)

٦٤٣٣ ـ عن خَرَشَةُ بن الحر، قال: حدثني عبدالله بن سلام: أنَّ موسى قال: يا جبريل، هل ينام ربك؟ فقال جبريل: يا رب، إنَّ عبدك موسى يسألك: هل تنام؟ فقال الله: يا جبريل، قل له فليأخذ بيده قارورتين، وليقم على الجبل مِن أول الليل حتى يصبح. فقام على الجبل، وأخذ قارورتين، فصبر، فلمًّا كان آخر الليل غلبته عيناه، فسقطتا، فانكسرتا، فقال: يا جبريل، انكسرت القارورتان. فقال الله: يا جبريل، قل لعبدي: أن لو نمت لزالت السماوات والأرض (٢٠٤/١٣)

٣٤٣٣ ـ عن سعيد بن أبي بردة، عن أبيه: أنَّ موسى ﷺ قال له قومه: أينام ربَّنا؟ قال: اتقوا الله إن كنتم مؤمنين. فأوحى الله إلى موسى: أن خُذ قارورتين، فاملاً هما ماءً. ففعل، فنعس، فنام، فسقطتا مِن يده، فانكسرتا، فأوحى الله إلى موسى: إنِّي أُمْسِكُ السماوات والأرض أن تزولا، ولو نمتُ لزالتا<sup>(٣٣)</sup>. (٢٠٥/١٣)

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى في مسئده ١١/١٢ (٢٦٦٩)، والبيهتي في الأسماء والصفات ١٣٢/١ -١٣٣ (٧٩)، وابن جرير ٤/٣٤، من طريق أمية بن شبل، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة، عن أبي هريرة به.

قال اللَّهبي في ميزان الاعتدال ٢٧٦/١ في ترجمة أمية بن شبل (١٠٣٢): «حديث منكرة. وقال ابن كثير في تفسيره ٢٧٩/١: «وهذا حديث غريب جذا، والأظهر أنه إسرائيلي لا مرفوع، وقال الهيشي في المجمع ١/٣٨ (٢٧٣): «فيه أمية بن شبل، ذكره اللهبي في الميزان، ولم يذكر أنَّ أحدًا صفعه، وإننا ذكر له هذا الحديث وضعفه به. والله أعلم. قلت: ذكره ابن حبان في الثقات، وقال الألباني في الضعيفة ٢/ ١٢١

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١٣١)، والبيهتي في الأسماء والصفات (٧٨). ووقع عند أبي الشيخ من طريق سعيد بن أبي بردة عن أبيه عن أبي موسى. قال البيهتي: «هذا أشبه أن يكون هو المحفوظ».

٦٤٢٤٠ ـ عن سعيد بن جبير: أنَّ بني إسرائيل قالوا لموسى ﷺ: هل ينام ربنا؟
 إلى آخره(١). (٢٠٥/١٣)

العَدَهُ عن أبي واثل من طريق الأعمش عال: جاء رجل إلى عبدالله [بن مسعود]، فقال: مِن أبي جثت؟ قال: من الشام. قال: من لقيت؟ قال: لقيتُ كعبًا. فقال: ما حدَّثك كعب؟ قال: حدثني أن السموات تدور على منكب ملك. قال: فصدقته أو كذبته؟ قال: ما صدقته ولا كذبته. قال: لوددت أنك افتديتَ مِن رحلتك إليه براحلتك ورحلها، وكذب كعب؛ إنَّ الله يقول: ﴿إِنَّ الله يُمْسِكُ ٱلسَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تُرْبِلًا وَكِيْن زَلْنَا إِنَّ أَسَرَكُهُما مِنْ أَحَدِ مِنْ بَسِيعُ ﴿ الله عَلَى الله عَلَى السَّكُوتِ وَٱلْأَرْضَ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى ا

عن إبراهيم، قال: ذهب جندب البجلي إلى كعب الأحبار، فقدم عليه، ثم رجع، فقال له عبدالله: حدِّثنا ما حدَّثك. فقال: حدثني: أنَّ السماء في قطب كقطب الرحى، والقطب عمود على منكب ملك. قال عبدالله: لوددت أنك افتديت رحلتك بمثل راحلتك. ثم قال: ما سكنت اليهودية في قلب عبدٍ فكادت أن تُفارِقَه. ثم قال: ﴿إِنَّ اللهَ يُشِيكُ ٱلشَّكَوْتِ وَالأَرْضُ أَن تَزُولاً ﴾ كفى بها زوالاً أن تدور (١٩٨٣عة). (ز)

٣٤٢٤٣ ـ عن شقيق، قال: قبل لابن مسعود: إنَّ كعبًا يقول: إن السماء تدور في قُطْبَةٍ مثل قُطْبَةٍ الرحى في عمود على منكب ملك. فقال: كذب كعب؛ إن الله يقول: ﴿فَالَا مُنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى ا

٦٤٢٤٤ \_ عن قتادة، أنَّ كعبًا كان يقول: إن السماء تدور على نصب مثل نصب

٥٣٨٠ ذكر ابن كثير (١٩/ ٣٣٩) هذا الأثر من رواية ابن جرير بسنده عن ابن بشار، عن عبد الرحمن، عن سفيان، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن ابن مسعود، ثم علَّق عليه بقوله: «وهذا إسناد صحيح إلى كعب وإلى ابن مسعود».

٥٣٨٩ علَّق ابنُ عطية (٧/ ٢٢٧) على قول ابن مسعود بقوله: اويظهر من قول ابن مسعود أن السماء لا تدور، وإنما تجري فيها الكواكب.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الطبراني في كتاب السُّنَّة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٩١. وأخرجه يحيى بن سلام ٧٩٦/٢ من طريق الأعمش عمن حدثه بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٩١/١٩ ـ ٣٩٣. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

الرَّحَى. فقال حذيفة بن اليمان: كذب كعب؛ إن الله يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّكَوَتِ وَالْأَرْضُ أَن تَرُولاً﴾(١٠. (٣٠٧/١٣)

# ﴿وَأَفْسَمُواْ بِاللَّهِ جَفْدَ لَيَنْهِمْ لَهِتَ جَنَّتُمْمْ نَنِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِمْدَى الأُمُيِّ فَلَنَا جَابَمُ نَلِيْدٌ مَا زَدَهُمْ إِلَّا ثَقُولًا ۞﴾

#### 🎇 نزول الآية:

7٤٢٤ ـ عن أبي هلال، أنَّه بلغه أن قريشًا كانت تقول: لو أنَّ الله بعث منا نبيًّا ما كانت أمة بعث أبيًّا ما كانت أمة مِن الأمم أطوع لخالقها، ولا أسمع لنبيها، ولا أشد تَمَسُّكًا بكتابها مِنًّا. فأنزل الله: ﴿وَإِن كَانُوا لِيَقُولُونَ ﴿ لَوَ اللّهَ عِنْكَا فِكُولُ مِنَ الْأَوْلِينَ ﴾ [المسافات: ١٦٧ ـ ١٦٨]، وَوَلَّوْ أَنَّا أَلْهُ جَهَدَ أَيْنَتِهِمْ لَالْعَام: ١٥٧]، ﴿وَأَفْسَمُوا بِاللّهِ جَهَدَ أَيْنَتِهِمْ لَهِ اللّه عَلَى مَنْ إِنْكَى اللَّمْتِهُ ﴾ [الانعام: ١٥٧]، ﴿وَأَفْسَمُوا بِاللّهِ جَهَدَ أَيْنَتِهِمْ لَهِ عَلَى اللّه مَانِي اللّه عَلَى الله ولا تستفتح به على الأنصار، فيقولون: إنَّا نجد نبيًّا يخرج (٣٠). (٣٠٨/١٣)

#### 🏶 تفسير الآية:

78787 - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَلَمَّا جَآءُ ثُمْ نَذِيِّكُ ، قال: هو محمد ﷺ (۳۰/۸۲۱)

٣٤٢٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَفْسَمُواْ بِاللَّهِ عَني: كفار مكة، في الأنعام ١٥٧١ . حِنهَ قالوا: ﴿ وَلَوَ أَنَا أَنِلَ عَلَيْنَا الْكِتَبُ لَكُنّا آهْدَىٰ مِنْهُم ﴾ . ﴿ جَهَدَ أَيْنَهُم ﴾ بجهد الأيمان ﴿ لَهِ عَلَيْنَ جَلَهُ مَلَيْنَا الْكِتَبُ لَكُنّا آهْدَىٰ مِنْ إِنْدَى الْأَمْمَ ﴾ يعني: رسولا ﴿ لَيَكُونُنَ آهْدَىٰ مِنْ إِنْدَى الْأَمْمَ ﴾ يعني: مِن اليهود والنصارى. يقول الله ﴿ قَلْ: ﴿ فَلَمّا جَامَمُ نَذِيرٌ ﴾ وهو محمد ﷺ ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا فَلَيْنَا جَلّا عَن الهدى؛ عن الإيمان ( ) .

٦٤٢٤٨ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَأَنْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْشَهُمْ﴾ قال: قريش ﴿إِلَكُونُنَ أَهَدَىٰ مِنْ إِمِدَى ٱلدُّمْيَمِ﴾ قال: أهل الكتاب(٥٠). (٣٠٨/١٣)

٦٤٢٤٩ ـ قَالَ يَحْسِي بِن سَلَّامُ: ﴿وَأَنْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيَّانِهِمْ لَهِتَ جَآمُمُ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٩٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٦٠. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

أَهْدَىٰ مِنْ إِمْدَى الْأَدْمِ ﴾، كـقــولــه: ﴿ وَإِن كَانُوا لِتَوْلُونَ ۞ لَوْ أَنَّ عِنْنَا وَكُلَ مِنَ الأَلْإِينَ ﴾ [المسافات: ١٦٧ ـ ١٦٨]، قال الله: ﴿ فَلْمَا جَآدَمُ نَلِيٍّ ﴾ محمد ﷺ ﴿ فَا زَادَهُمْ ﴾ ذلك ﴿ إِلَّا فَقُولًا ﴾ عن الإيمان (١). (ز)

# ﴿ اَسْيَكُبَازًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْمَرَ السَّيِّئِ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِيهُ

#### 🎇 قراءات:

٦٤٢٥٠ ـ قرأ عبدالله [بن مسعود]: (مَكْرًا سَيِّنًا)<sup>(٢)[٢٠]</sup>. (ز)

#### 🇱 تفسير الآية:

18701 \_ قال عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَلَا يَعِيقُ ٱلْكُرُ ٱلتَّبِيُّ إِلَّا بِأَمْلِيَّ ﴾: عاقبة الشرك لا تحل إلا بِمَن أشرك ("). (ز)

٦٤٢٥٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله : ﴿السِّحِكَارَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكَرَ ٱلسَّيِّمِ ﴿ وهِ الشرك ، ﴿وَلَا يَمِينُ ٱلسَّكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِيَّكِ ۚ أَي: الشركُ<sup>(1)</sup>. (٢٠٨/١٢) ٦٤٢٥٣ ـ قال محمد بن السائب الكلبي : ﴿وَمَكْرَ ٱلسِّيْعُ هُو اجتماعهم على

الشرك، وقتل النبي ﷺ<sup>(٥)</sup>. (ز) **ع١٤٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَكَ**رَ ٱلسَّيِّمَ ﴾ قول الشرك، ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكَرُ ٱلسَّيْئَ ﴾ ولا يدور قول الشرك إلا بأهله، كقوله ﷺ: ﴿وَمَاكَنَ جِمَ هُ امِود: ١٦٥٨. (ز)

قَعَمَ ذَكَرَ ابِنُ جَرِيرِ (٣٩٣/١٩) في قوله تعالى: ﴿ آسَيْكُبَازًا فِي ٱلْأَشِنِ وَمَكْرَ ٱلنَّيْقُ ﴾ أن المَكْرُ أَضيف إلى السَّيِّئ، •والسَّيئ من نعت المكر، كما قبل: ﴿ إِنَّ هَذَا لَمُنْ خَفُّ ٱلْكِينِ﴾ [الواقعة: ٩٥]». ثم ذكر قراءة ابن مسعود، ثم علَّق عليها بقوله: •وفي ذلك تحقيق القول الذي قلناه مِن أن السيخ في المعنى من نعت المكر».

تفسیر یحیی بن سلام ۲/۲۹۲.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن جریر ۱۹/۳۹۳.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحتسب ٢٠١/٢. (٣) تفسير البغوى ٧/ ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٩٣/١٩ ـ ٣٩٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١١٦٨، وتفسير البغوي ٧/٤٢٧. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٦٠ ـ ٥٦١.

مؤورو كالتقنيد الملاوز

٦٤٢٥٥ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَمَكَّرَ ٱلسَّيَّ ﴾، قال: الشرك(١١) . (٣٠٨/١٢)

٦٤٢٥٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿اسْتِكْبَازَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ عن عبادة الله، ﴿وَمَكْرَ ٱلسَّقَّ﴾ الشرك، وما يمكرون برسول الله ﷺ وبدينه، وقال في آية: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا﴾ [الأنفال: ٣٠]، ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِيُّهُ وهَذَا وعيد لهم(٢٪. (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٦٤٢٥٧ ـ عن محمد بن شهاب الزهري، قال: بلغنا: أنَّ رسول الله ﷺ قال: ﴿لا تمكر، ولا تُعِن ماكرًا؛ فإنَّ الله عَلَى يقول: ﴿وَلَا يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيْمُ إِلَّا بِأَمْلِدِكِهِ، ولا تبغ ولا تُعِن باغيًا، يقول الله ﷺ: ﴿إِنَّمَا بَغْيَكُمْ عَلَىٰ أَنْشِكُمْ ﴾ [بونسُ: ٢٣]، ولا تنكث، ولاً تُعن ناكثًا؛ فإنَّ الله سبحانه يقول: ﴿ نَكَن نَاكُ نَا يَنكُ عَلَى نَشِيرٌ ﴾ [الفتح:

٦٤٢٥٨ ـ عن أبي زكريا الكوفي، عن رجل حدَّثه، أن النبي ﷺ قال: ﴿إِياكُم ومكرَ السيئ؛ فإنه لا يحيق المكر السيئ إلا بأهله، ولهم مِن الله طالب، (٤٠٩/١٢).

٦٤٢٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس، أنّ كعبًا قال له: قرأتُ في التوراة: مَن حفر حفرة وقع فيها. فقال ابن عباس: أنا أُوجِد لك ذلك في القرآن. ثم قرأ قوله ﷺ: ﴿وَلَا يَعِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّقُ إِلَّا بِٱلْمَلِدِ ﴾ (١).

٦٤٢٦٠ ـ عن محمد بن كعب القرظي، قال: ثلاث مَن فعلهن لم يَنجُ حتى ينزل به؛ مَن مَكَر، أو بَغَى، أو نَكَبِثَ. ثم قرأ: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيْءُ ۗ إِلَّا بِٱلْمَلِيُّ﴾، ﴿ يُكَانُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَشْيُكُمْ عَلَىٰ أَنْشُرِكُمْ ﴾ [بـــونــــس: ٢٣]، ﴿ فَمَن ثَكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَى نَفْسِيةً ﴿ [الفتح: ١٠](٦). (٣٠٨/١٢)

٦٤٢٦١ ـ عن مكحول ـ من طريق العلاء بن الحارث ـ قال: أربع مَن كُنَّ فيه كُنَّ له، وثلاث مَن كُنَّ فيه كُنَّ عليه؛ فأما الأربع اللاتي له: فالشكر، والإيمان،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۹۲ ـ ۷۹۷. (٣) أخرجه ابن المبارك في الزهد ٢/٢٢٧. وينظر: تفسير الثعلبي ١١٦/٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/٥٤٥ ـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١١٦/٨.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

# ﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا شُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِشُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۖ وَلَن تَجِدَ لِشُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴿ ﴾

٦٤٢٦٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿فَهَلَ يَظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَلِّانِيُّ ﴾، قال: هل ينظرون إلا أن يصيبهم مِن العذاب مثلَ الذي أصاب الأولين مِن العذاب(٢). (٢٠٩/١٣)

٣٤٢٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ فَهَلَ يَظُرُونِ ۚ إِلَّا سُلَتَ ٱلْأَوَّلِينَـۗ﴾، قال: عقوبة الأوَّلين<sup>٣٠</sup>). (٣٠٨/١٣)

78٢٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم خوفهم الله، فقال: ﴿فَهَلَ يَظُرُونَ ﴾ ما ينظرون ﴿إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ مثل عقوبة الأمم الخالية، ينزل بهم العذاب ببدر كما نزل بأوائلهم، ﴿فَلَن عَهِدُ لِسُنَّتِ اللَّهِ ﴾ لا يقدر أحد أن يُحَوِّل العذاب ﴿بَنْيلًا ۖ وَلَن يَجِدُ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا ﴾ لا يقدر أحد أن يُحَوِّل العذاب عنهم ''). (ز)

٦٤٢٥ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فَهَلَ يَظُرُونَ إِلَّا شُتَنَ ٱلْأَيِّانِيُّ سُنَّة الله في الأولين، كقوله: ﴿مُنْكَ أَلَقُ فَلَى عَبَادِقِهُ [غافر: ٨٥] المشركين؛ أنهم كانوا إذا كذبوا رسولهم أهلكهم الله، فيؤمنون عند نزول العذاب، فلا يُقبل ذلك منهم، ﴿وَلَنَ عَبَد لِسُئَتِ اللَّهِ تَعَرِيلًا ﴾ لا تبدل بها غيرها، ﴿وَلَنَ عَبَد لِسُئَتِ اللَّهِ تَعَرِيلُا ﴾ لا تبدل بها غيرها، ﴿وَلَنَ عَبَد لِسُئَتِ اللَّهِ تَعَرِيلُا ﴾ لا تبدل بها غيرها، ﴿وَلَنَ عَبَد لِسُئَتِ اللَّهِ تَعْرِيلُا ﴾ لا تبدل بها يكون

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٥/١٨١ ـ ١٨٦، وابن عساكر في تاريخه ٢٢٠/٦٠. وفي الدر عنه: ثلاث من كن فيه كن عليه: المكر والبغي والنكث، قال الله: ﴿إِلَمَّا بَشَيْكُمْ عَلَى الْشُوكُمْ} [يونس: ٣٣].

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۳۹۳/۱۹ ـ ۳۹۶. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٦٠ ـ ٥٦١.

هلاكهم، وقد عُذِّب أوائل مشركي هذه الأمة بالسيف يوم بدر<sup>(١)</sup>. (ز)

﴿ أَوْلَا يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ وَكَافُوا الشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينِ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمًا فَدِيدًا ﴿ وَلا فِي اللَّذِينِ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا فَدِيدًا ﴿ وَلا فِي اللَّذِينِ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا فَدِيدًا ﴿ وَلا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الللْمُ

٦٤٢٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَكَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُونَـ﴾: يخبركم أنه أعطى القوم ما لم يُعطِكم (٢٠). (ز)

٣٠٤٢٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِرُمُهُ، قال: لن يفوت<sup>(٣)</sup>. (٣٠٩/١٢)

78٢٦٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال \_ جلَّ وعزَّ \_ يَعِظُهم: ﴿ أَوَلَا بَيهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

78779 ـ قال يحيى بن سلام: ﴿ أَوَلَرُ يَبِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱللَّذِينَ مِن فَلِهِم ﴾ أي: بلى، قد ساروا، فلو تفكّروا فيما أهلك الله به الأمم، فيحذروا أن ينزل بهم ما نزل بهم، وكان عاقبة الذين من قبلهم أن دمر الله عليهم، ثم صيرهم إلى النار، ﴿ وَكَانُوا أَشَدُ مِنْهُم قُونًا وَكَا كَاكَ ٱلله لِيُعْجِرُه ﴾ ليسبقه ﴿ مِن عَيْمٍ فِي السّيَوَتِ وَلا فِي النّدُونِ وَلا فِي النّدَونِ وَلا فِي النّدُونِ وَلا فِي اللّه لِنْعَرِقُ كُلُونِكُ قَادِرًا ( ٥٠ )

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۷۹۱ ـ ۷۹۷.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۳۹۵.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٦١ ـ ٥٦٢.(٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٧.

# ﴿ وَلَوْ ثِكَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى طَهْرِهَا مِن ذَاكِتُوْ وَلَكِن يُوَخِرُهُمْ إِنَّ أَمَلٍ تُسَمَّقُ فَإِذَا جَاءَ أَبَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ. بَعِيدًا

٦٤٢٧ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ قال: إن كان الجُعَلُ
 لَيُعَدَّبُ في جحره من ذنب ابن آدم. ثم قرأ: ﴿ وَلَقَ يُوَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَك عَلَى ظَهْرِهَا مِن ذَلَبِ وَيُحَلِّمُهُ الآية (١٠٩/١٥)

18۲۷۱ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلَكِن نُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَخُلِ ثُسَمَّىٰ فَإِذَا حَامَ أَجَلُهُمْ
 فَإِنَّ اللَهُ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا﴾، يريد: أهل طاعته، وأهل معصيته(١). (ز)

٦٤٧٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَلَقَ يُوَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرْكَ عَلَى طَهِم اللَّهِ وَمَانَ نوح؛ كَسَبُوا مَا تَرْكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَكَةِ ﴾، قال: قد فعل ذلك بهم في زمان نوح؛ فأهلك ما على ظهرها مِن دابة، إلا ما حمل نوح في السفينة ". (ز)

78٢٧٣ ـ قال أبو حمزة الثمالي، في هذه الآية: يحبس المطر، فيهلك كل شيء (٤). (ز) 78٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَوْ بُوَائِذُ اللهُ النَّاسَ ﴾ كفار مكة ﴿ يِمَا كَسَبُوا ﴾ من الذنوب، وهو الشرك ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن ذَابَتَهُ ﴾ لعجل لهم العقوبة ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن ذَابَتَهُ ﴾ لعجل لهم العقوبة ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن ذَابة، لهلكت الدواب من قحط الممطر، ﴿ وَلَكِ نَن يُوَغِّرُهُمْ إِلَى أَبُو اللهِ الوقت الذي في اللوح المحفوظ، ﴿ وَلَكَ بَاللهِ وَلَا اللهِ الدنيا ﴿ وَلَكَ اللهِ كَانَ بِعِبَالِهِ فَيَا الدنيا ﴿ وَلَكَ اللهِ كَانَ بِعِبَالِهِ بَعِيادُهُ لِمُ اللهِ عَلَى بعباده بصيرًا (٥) . (ز)

٦٤٢٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَلَوْ ثِرَاخِدُ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُوا﴾ بما عملوا ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى طَهْ بِهِ اللّهِ عَلَى الأرض من دابة، ﴿ وَلَكِ عَلَى الْمَاحِةِ عَلَى اللّهِ عَنِي المشركين ﴿ إِنَّ أَجَلٍ شَمْنَ ﴾ الساعة؛ بها يكون هلاك كفار آخر هذه الأمة، ﴿ وَإِنَّ أَبَلُهُ أَمُ الساعة ﴿ وَإِنْ أَلَهُ كَانَ إِسِكَادِهِ بَسِيرًا ﴾ (١٠). (ز)

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٦٢.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم ۲۸/۲)، والطبراني (۹۰٤)، وأخرجه عبدالرزاق ۱۳۷/۲ ينحوه من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى الفريايي، وابن المنظر.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغّوي ٧/ ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/١٩، وأخرجه عبدالرزاق ١٣٧/٢ من طريق معمر مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/١١٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيي بن سلام ٧٩٧/٢ ـ ٧٩٨.



# ٤



#### 🎇 مقدمة السورة:

**٦٤٢٧٦** ـ عن عائشة، قالت: نزلت سورة يس بمكة (١١) (٣١٠/١٢)

**٦٤٢٧٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق مجاهد - قال: نزلت سورة يس** بمكة<sup>(۱۲)</sup>. (۲۱۰/۱۱)

٣٤٧٧٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء الخراساني ــ: مكية، وذكرها باسم «يس والقرآن»، وأنها نزلت بعد ﴿قُلْ أُوبِيَ﴾<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٢٧٩ ـ عن عكرمة =

٩٤٢٨٠ ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد النحوي ـ: مكية (ز)

٦٤٢٨١ ـ عن قتادة ـ من طرق ـ: مكية<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٦٤٢٨٢ ـ عن محمد بن مسلم الزهري: مكية، ونزلت بعد سورة الجن<sup>(١)</sup>. (ز)** 

٦٤٢٨٣ ـ عن علي بن أبي طلحة: مكية<sup>(٧)</sup>. (ز)

٩٤٧٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: مكية، عدد آياتها ثلاث وثمانون آية كوفية (٠٠). (ز)
٩٤٧٨٥ ـ قال يحيى بن سلّام: سورة يس مكية كلها (١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه النحاس (۱۳۷) من طريق أبي عمرو بن العلاء عن مجاهد، والبيهقي في الدلائل ۱۶۲/۷ \_ ۱۹٤ من طريق خصيف عن مجاهد. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن ٣٣/١ ـ ٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٢ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ ـ ٣٩٦ من طريق سعيد، وأبو بكر بن الأنباري ـ كما في الإنقان ٥٧/١ ـ من طريق همام.

<sup>(</sup>٦) تنزيل القرآن ص٣٧ \_ ٤٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢٠٠٠/٢.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل ٣/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٩) تفسير يحيى بن سلام ٧٩٩/٢.

#### 🌞 تفسير السورة:



#### نزول الآيات:

عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - قال: كان النبئ 難 يقرأ في المسجد، فيجهر بالقراءة، حتى تأذَّى به ناسٌ مِن قريش، حتى قاموا ليأخذوه، وإذا المسجد، فيجهر بالقراءة، حتى تأذَّى به ناسٌ مِن قريش، حتى قاموا ليأخذوه، وإذا أيديهم مجموعة إلى النبي ﷺ، فقالوا: ننشدك الله والرحم، يا محمد. قال: ولم يكن بطنٌ مِن بطون قريش إلا وللنبي ﷺ فيهم قرابة، فدعا النبيُ ﷺ حتى ذهب ذلك عنهم؛ فنزلت: ﴿بَنَ شُ وَالقُرْيَانِ لَقَكِيمِ لِلى قول: ﴿ قَلْ مَنْ مِنْ ذلك النفر أحدٌ (١٠ / ٢٢٧))

مرع عنه الم الله عنه الله الله المسلمان: ﴿ وَالْقُرْمَانِ لَلْمَكِيهِ ﴾ وذلك أن أَبَيَّ بن خلف الجمحي قال للنبي ﷺ: ما أرسل الله إلينا رسولًا، وما أنت برسول. وتابعه كفار مكة على ذلك؛ فأقسم الله ﷺ والقرآن الحكيم، يعني: المحكم من الباطل: ﴿ إِنَّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِنُوسَانِكُ ﴿ اللهُ مَالِينَ ﴾ (ز)

#### 🇱 تفسير الآية:

### وبس ١

٣٤٢٨٨ ـ عن عبدالله بن مسعود، في قوله: ﴿يَسَ﴾، قال: يا محمد<sup>٣١)</sup>. (٣٢٠/١٣) ٣٤٢٨٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿يسَ﴾ محمد ﷺ. وفي لفظ، قال: يا محمد<sup>(٤)</sup>. (٣١٩/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة ١٩٩/١ ـ ٢٠٠ (١٥٣)، من طريق النضر بن عبدالرحمن أبي عمرو الخزاز، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

٩٤٢٩٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ قوله: ﴿ يَسَ ﴾ ، قال: فإنَّه قسم أقسمه الله، وهو من أسماء الله<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٤٢٩١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿بِسَ﴾، قال: يا إنسان، بالحَبَشِيَّة (٢٠/١٢).

٦٤٢٩٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ بَسَ ﴾، قال: يا إنسان<sup>(۳)</sup>. (۱۲/۱۲۳)

٦٤٢٩٣ ـ عن كعب الأحبار، في قوله: ﴿بَسَ﴾، قال: هذا قَسَمٌ أقسم به ربُّك، قال: يا محمد، ﴿إِنَّكَ لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ قبل أن أخلقَ الخلقَ بألفي عام (٤). (٢٢١/١٢)

٦٤٢٩٤ \_ عن محمد ابن الحنفية، في قوله: ﴿بَسَ﴾، قال: محمدﷺ (١٩/١٣٠]. (٣١٠ \_٣١٠) ٦٤٢٩٥ ـ قال أبو العالية الرياحي: ﴿يَسَ﴾ يا رجل (٦). (ز)

٦٤٢٩٦ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿يَسَ﴾، قال: يا رجل، بلغة الحبشة<sup>(۷)</sup>. (۳۲۰/۱۲)

٦٤٢٩٧ ـ قال سعيد بن جبير: ﴿يَسَ﴾ يا محمد (١). (ز)

٦٤٢٩٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: ﴿يَسَ﴾: مفتاح کلام، افتتح الله به کلامه (۹). (ز)

٦٤٢٩٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ ﴿يَسَ﴾: يا محمد (١٠). (ز)

اسمًا من أسماء النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩٨/١٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٩٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٩٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في الدلائل ١/١٥٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/١٢٠، وتفسير البغوي ٧/٧. (٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٩) أخرجه سفيان الثوري (٣٤٨)، وإسحاق البستي ص١٧٨، وابن جرير ٣٩٩/١٩.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه سفيان الثورى (٢٤٨).

٠ ٦٤٣٠ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق شرقي \_ ﴿يَسَ﴾، قال: يا إنسان (۱۱ / ۳۲۰)

٦٤٣٠١ \_ عن الضحاك بن مزاحم =

**٦٤٣٠٢ ـ والحسن البصري، مثله (۲۲)**. (۳۲۰/۱۲)

٩٤٣٠٣ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق يزيد \_ في قوله ﴿يسَ﴾، قال: يا إنسان، بالحبشية<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٤٣٠٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿يسَ﴾، قال: كل هجاء في القرآن اسمٌ مِن أسماء القرآن (1). (ز)

٠ ٦٤٣٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق عثمان \_ قال: ﴿يَسَ﴾ يا إنسان، والسين حرف من اسم الإنسان، يقول النبي ﷺ: يا إنسان (٥). (ز)

٦٤٣٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يسَ﴾، يعني ﷺ: النبيَّ ﷺ، يقول: يا إنسان، بلغة طبئ<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٤٣٠٧ \_ عن أشهب، قال: سألتُ مالك بن أنس: أينبغى لأحدٍ أن يَتَسَمَّى بِ ﴿ يَسَ ﴾؛ فقال: ما أراه ينبغي؛ يقول الله: ﴿ يَسَ ۞ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيرِ ﴾. يقول: هذا اسمى، تسمَّيتُ به (۲۷/۱۲).

٦٤٣٠٨ \_ عن سفيان بن عيينة \_ من طريق ابن أبي عمر \_ قوله: ﴿يسَ﴾ يا إنسان (٨). (ز)

### ﴿وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞﴾

٦٤٣٠٩ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿يَسَ ۞ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمَكِيرِ﴾، قال: يُقسم اللهُ بما يشاء. ثم نزع بهذه الآية: ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٠]، كأنَّه يرى أنَّه سلم على رسوله (٩). (٢٢/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٩. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٩/١٩، كما أخرجه عبدالرزاق ١٣٩/٢ من طريق معمر بنحوه.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٢. (٥) أخرجه يحيى بن سلام ٧٩٩/٢. (٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٨.

٦٤٣١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالنَّرْمَانِ الْمَكِيرِ ﴾ . . . فأقسم الله ظل بالقرآن المُحكيم، يعني: المحكم مِن الباطل، ﴿ إِنَّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِنَ ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ ( ٢٩٤٣٠ . ( ز ) على على على على على على المُحكم، ﴿ إِنَّكَ لَينَ ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ أقسم للني ﷺ ( أن ) . ( ز )

# ﴿عَلَىٰ صِرَاطٍ تُسْتَقِيمٍ ۞ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ۞﴾

٣٩٣١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ لَيَنَ الْمُرْسِلِينَ ﴾ عَلَى مِرَطِ شُسَنَقِيرِ ﴾ أي: على الإسلام، ﴿ تَنزِيلَ الْمَرِيزِ الرَّحِيرِ ﴾ قال: هو القرآن (٥٠٠ ـ ٣٢١/١٣) ٣٤٣٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ عَلَى مِرْطِ ﴾ على طريق ﴿ شُسَنَقِيرِ ﴾ دين الإسلام؛ لأنَّ غير دين الإسلام ليس بمستقيم. ثم قال: هذا القرآن هو ﴿ تَنزِيلَ ﴾ من ﴿ الْمَرْبِزِ ﴾ في مُلكه، ﴿ الرَّحِيرِ ﴾ بخلقه (١) . (ز)

78٣١٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ عَلَ صِرَاطٍ شَتَقِيرٍ ﴾ على دين مستقيم، والصراط: الطريق المستقيم إلى الجنة، ﴿ فَآتِيلَ التَرْيِزِ الرَّمِيمِ ﴾ يعني: القرآن هو تنزيل العزيز الرحيم، نزل مع جبريل على محمد ﷺ ( ( )

٥٣٩٧ قال ابن عطية (٧/٣٣٣): (و﴿ لَلْمَكِيرِ ﴾: المحكم، فيكون بمعنى مفعول، أي: أحكم في مواعظه وأوامره ونواهيه، ويحتمل أن يكون ﴿ لَلْمَكِيرِ ﴾ بناء فاعل، أي: ذو الحكمة».
 ١٥٩٥ قال ابن جرير (١٩/ ١٩٠): (وفي قوله: ﴿ نَلْ مِنْلِ مُسْتَقِيرٍ ﴾ وجهان: أحدهما: أن ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٩٩٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/١٩ مقتصرًا على شطره الأول. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٣.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۹۹۹.

# ﴿ لِلُّمَاذِرَ قَوْمًا مَّا أَنْذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَيْفِلُونَ ۞﴾

٦٤٣١٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سماك ـ في قوله: ﴿لِلْمُنذِرَ فَوَمَا ثَمَّا أَنذِرَ ءَابَاؤُهُمُ﴾، قال: قد أُنذِر آباؤهم(١<sup>١٥٤٤٠٠</sup>). (٣٢١/١٧)

٦٤٣١٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿لِلنَّذِرَ فَوْمَا مَّاَ أَنْذِرَ مَارَآوُهُمْ﴾: أي: ما أُنْذِر النَّاسُ قبلهم (١٩٥٠/١٥٠٠)

٦٤٣١٩ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ لِتُنذِرَ قَرْمًا مَّا أَنْذِرَ مَا بَالَوْمُمُ ﴾ ،
 قال: قال بعضهم: ﴿ لِلْمُنذِرَ قَرْمًا مَّا أَنْذِرَ مَا بَالُومُمُ ﴾ ما أُنذِر الناسُ مِن قبلهم. وقال بعضهم: ﴿ لِلْمُنذِرَ فَرَمًا مَا أَنْذِرَ مَا بَالُومُمُ ﴾ ، أي: هذه الأمة لم يأتهم نذيرٌ حتى جاءهم محمدٌ ﷺ" (٢٧٧/١٧)

== يكون معناه: إنك لمن المرسلين على استقامة من الحق. فيكون حينئذ ﴿عَلَىٰ﴾ من قوله: ﴿ حَلَىٰ مِنْطِ شُسَيَتِيرِ﴾ من صلة الإرسال. والآخر: أن يكون خبرًا مبتدأ، كأنه قيل: إنك لمن المرسلين، إنك على صراط مستقيم.

जिस्से विद्या ابن مطية (٧/ ٢٣٤) على قول عكرمة، فقال: قال عكرمة: ﴿ وَآَهُ بِمعنى: الذي، والتقدير: الشيء الذي أنذره الآباء مِن النار والعذاب. ويحتمل أن تكون ﴿ فَآَا﴾ مصدرية، أي: ما أنذر آباءهم [إنذار آبائهم]. فقالآباء، على هذا كله هم الأقدمون على مر الدهر، وقوله تعالى: ﴿ وَهُمْ ﴾ مع هذا التأويل بمعنى: فإنهم، دخلت الفاء لقطع الجملة من الجملة،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٠١.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۳) آخرجه یحیی بن سلام ۷۹۹/۲ بنحوه، وعبدالرزاق ۱٤٠/۲ من طریق معمر، وابن جریر ۲۰۱/۱۹ ـ ۷-،

• ٣٤٣٢ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿لِيُنْذِرَ فَوْمَا﴾، يعني: لِتُتَحَذِّر قومًا ما في القرآن مِن الوعد (``. (ز)

14٣٢١ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿لِلْمَالِدَ وَمَا نَاۤ أَلَيْرَ ءَابَآؤُمُمُ﴾، قال: قريش، لم يأت العربَ رسولٌ قبل محمد ﷺ، لم يأتهم ولا آباءهم رسولٌ قبلًه (۲۰/۱۳۰)

**٦٤٣٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لِلْنَذِ**دَ فَ**رَاكِ بِما في القرآن من الوعيد ﴿ثَمَّا أَنْذِرَ** عَابَآؤُمُهُ﴾ الأولون ﴿فَهُمْ عَنِفُونَ﴾ <sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

#### 🏶 قراءات:

٦٤٣٧٤ ـ عن منصور، أنَّ **ابن مسعود** كان يقرأ: (لَقَدْ سَبَقَ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ)<sup>(٥)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٤٣٢٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿ لَقَدْ حَقَ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ ٱكْثَرِهِ ﴾، قال: سَبَق في علمه (١).

<sup>(</sup>۱) علَّقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۰۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجُه عبدُ الرزَّاق ٢/ ١٤٠.

وهى قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٧٩٩ ـ ٨٠٠.

۱۲) نفسیر یحیی بن سلام ۲۹۹/۱ ـ ۲۰۰۰

٦٤٣٢٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَقَدْ حَقَ ٱلْفَوْلَ﴾ لقد وَجَبَ العذابُ على أكثر أهل مكة، ﴿فَهُمْ لَا يُقِشُونَ﴾ لا يُصَدِّقون بالقرآن(١٠). (ز)

7٤٣٢٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ ﴾ لقد سبق القول ﴿ عَلَىٰ أَكْثَرِمٍ ﴾ يعني: مَن لا يؤمن (\*). (ز)

﴿إِنَّا جَمَلُنَا فِي أَعْتَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِىَ إِلَى الأَنْقَانِ فَهُم تُقْمَحُنَ ۞ وَجَمَلُنَا مِنْ بَيْنِ أَلِمْرِجُمْ كُنَّا وَمِنْ خَلِفِهِمْ سَدًا فَأَغْمَيْتُهُمْ فَهُمْ لَا يُشِيرُونَ ۞﴾

🏶 نزول الآيات، وتفسيرها:

٦٤٣٢٨ \_ عن ابن عباس =

٦٤٣٢٩ \_ وعلى =

٦٤٣٣ ـ وعائشة بنت أبى بكر =

٦٤٣٣١ ـ وعائشة بنت قدامة =

رسولُ الله ﷺ والقومُ جلوسٌ على بابه، فأخذ حَفْنَةً مِن البطحاء، فجعل يَلُرُها على رسولُ الله ﷺ والقومُ جلوسٌ على بابه، فأخذ حَفْنَةً مِن البطحاء، فجعل يَلُرُها على روسهم، ويتلو: ﴿يَسَ لِلَ وَالْقَرْآنِ لَلْتِكِيرِ﴾ الآيات. ومضى، فقال لهم قاتلٌ: ما تَنتَظِرون؟ قالوا: محمدًا. قال: قد \_ والله \_ مرَّ بكم. قالوا: والله، ما أبضرناه. وقاموا يَنفُضون الترابَ عن روسهم، وخرج رسولُ الله ﷺ وأبو بكر إلى غار ثور، فدخلاه، وضرَبَتِ العنكبوتُ على بابه بعشاشٍ بعضُها على بعض، وطلَبَته قريشٌ أشدً الطلبِ حتى انتهت إلى باب الغار، فقال بعضهم: إنَّ عليه لَعنكبوتًا قبلَ ميلاد محمدٍ. فانصرفوا (٣٠). (٣١٥٧)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد مطولًا ٢/٢٢٧ ـ ٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۷۹۹/۲ ـ ۸۰۰.

حتى أتى المكان الذي يصلي فيه، فجعل يسمع قراءته ولا يراه، فانصرف إليهم، فأعلمهم ذلك، فأتوه، فلما انتهوا إلى المكان الذي هو يُصَلِّي فيه سمعوا قراءته، فيذهبون إلى الصوت، فإذا الصوت مِن خلفهم، فيذهبون إليه فيسمعونه أيضًا مِن خلفهم، فانصرفوا، ولم يجدوا إليه سبيلًا؛ فذلك قوله: ﴿وَيَمَلَنَا مِنْ بَيْنِ لَيْرِيمُمْ سَكًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَكًا اللهِ الآيةُ اللهِ (٣٣/١٣)

38٣٣٤ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَمَعَلَنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِهِمْ سَكَنّا﴾، قال: اجبريل اجتمعت قريشٌ بباب النبي ﷺ يتظرون خروجه ليُؤذوه، فشَقَ ذلك عليه، فأتاه جبريل بسورة يس، وأمره بالخروج عليهم، فأخذ كفًا مِن تراب، وخرج وهو يقرؤها، ويَذُرُّ التراب على رؤوسهم، فما رأوه حتى جاز، فجعل أحدهم يلمس رأسه فيجد التراب، وجاء بعضُهم فقال: ما يُجلِسكم؟ قالوا: ننتظر محمدًا. فقال: لقد رأيته داخلًا المسجد. قال: قوموا، فقد سحركم (٣٢). (٣٢٦/١٢)

سول الله ﷺ - قال إسحاق: يعني: حين أراد الخروج إلى المدينة للهجرة -، فخرج رسول الله ﷺ - قال إسحاق: يعني: حين أراد الخروج إلى المدينة للهجرة -، فخرج عليهم، فأخذ الله أبصارهم دونه، فأخذ قبضةً مِن التراب فجعل يحثيها على رؤوسهم، ويقرأ: ﴿نِسَ ۞ وَالْفُرْانِ لَلْتِكِيبِ﴾، فمر بهم رجل يدري ما يصنعُ رسولُ الله ﷺ، فقال: ما يُعَجِدُكم؟ قالوا: نتنظر محمدًا لنأخذه. فقال: خيبكم الله، أما رأيتم محمدًا وما يصنع بكم؟! والله، لقد خرج عليكم، فما ترك رجلًا منكم إلا وضع في رأسه ترابًا. فجعلوا ينقضون عن رؤوسهم التراب "'. (ز)

٦٤٣٣٦ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: اجتمعت قريشٌ، فبعثوا عُتبة بن ربيعة، فقالوا: الحبّ هذا الرجل، فقل له: إنَّ قومك يقولون: إنَّك جنتَ بأمر عظيم، ولم يكن عليه آباؤنا، ولا يتبعك عليه أحدٌ مِنَّا، وإنَّك إنَّما صنعتَ هذا أنَّك ذو حاجة، فإن كنتَ تريد المال فإنَّ قومك سيجمعون لك ويعطونك، فدع ما ترى، وعليك بما كان عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٩٦/٢ \_ ١٩٧ من طريق السدي الصغير، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف جدًّا، وقد قال عنه ابن حجر في العجاب ٢٦٣/١: «سلسلة الكذب». (٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٩ عن محمد بن إسحاق، عمن لا يتهم، عن مجاهد به. فيه شيخ ابن إسحاق مجهول.

آباؤك. فانطلق إليه عتبة، فقال له الذي أمروه، فلما فرغ من قوله وسكتْ قال رسول الله على السه الله المرحمن الرحيم ﴿ مَ شَرِيلٌ مِنَ الرَّمَيْنِ الرَّعِيمِ ﴾ فقرأ عليه من أولها حتى بلغ: ﴿ فَإِنْ أَعْرَبُوا فَقُلُ الْنَرْنُكُمْ صَعِقَةً مِثْلُ صَعِقَةً عَلَو فَقُوتُوا فَقُلُ الْنَرْنُكُمْ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةً عَلَو وَقَتُورُ الله الله الله الله على بلام ما هو بشعر، ولا بسحر، وإنه لكلام عجيب، ما هو بكلام الناس. فوقعوا فيه، وقالوا: نذهب إليه بأجمعنا. فلمًا أرادوا ذلك طلع عليهم رسول الله هي فعمد لهم حتى قام على روسهم، وقال: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَسَ لَ وَالْقُرَانِ اللّهِ يَكِيهِ حتى بلغ: ﴿ إِنّا كَنْ أَعْنَا فِهِ مَ الْمُعْلِيمِ عَلَى أَعْناقِهم، فجعل مِن بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًّا، فأخذ ترابًا، فجعله على رءوسهم، ثم انصرف عنهم، ولا يدون ما صَنع بهم، فعجبوا، وقالوا: ما رأينا أحدًا قط أسحر منه! انظروا ما صَنع بنا! (١٠). (٢٢١/١٢)

٦٤٣٣٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عمارة ـ قال: قال أبو جهل: لَثِن رأيتُ محمدًا الأفعلنَّ والأفعلنَّ. فنزلت: ﴿إِنَّا جَمَلنَا فِي أَعْتَقِهِمْ أَغْلَكُكُ إِلَى قوله: ﴿لا يَشْرُونَ﴾. فكانوا يقولون: هذا محمد. فيقول: أين همو، أين همو؟ الأيُصِره (١٩٤١/١٣).

78٣٣ - عن عكرمة مولى ابن عباس - من طريق أيوب - قال: كان ناسٌ مِن المشركين مِن قريش يقول بعضهم: لو قد رأيتُ محمدًا لفعلتُ به كذا وكذا. فأتاهم النبيُ ﷺ وهم في حلقة في المسجد، فوقف عليهم، فقرأ: ﴿يَسَ شُ وَالْثَرَانِ لَلْ اللّهِ وَالْثَرَانِ لَلْ أَعْدَرَابًا، فجعل يذُرُّه على رؤوسهم، فما لَلْكِيرِ ﴾ حتى بلغ: ﴿لا يُعِيرُونَ ﴾. ثم أخذ ترابًا، فجعل يذُرُّه على رؤوسهم، فما

وذكره ابنُ عطية (٧/ ٣٣٥)، ثم ذكر قولًا آخر، فقال: «وقالت فرقة: الآيةُ مُستعارة المعاني مِن منع الله تعالى آباءهم من الإيمان، وحوّلِه بينهم وبينه. ورجّحه مستندًا إلى السياق بقوله: وهذا أرجح الأقوال؛ لأنه تعالى لما ذكر أنهم لا يؤمنون بما سبق لهم في الأزل؛ عَقَّب ذلك بأن جعل لهم مِن المنع وإحاطة الشقاوة ما حالهم معه حال المغللين. والغُلِّ: ما أحاط بالعُنق على معنى التُضييق والتثبيت والتعذيب والأسْر، ومع العنق اليدان أو اليد الواحدة، هذا معنى التغليل.

٥٣٩٦ لم يذكر ابنُ جرير (٤٠٦/١٩) غير هذا الأثر.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

يرفع رجلٌ منهم إليه طَرْفه، ولا يتكلم كلمة، ثم جاوز النبيُ 瓣، فجعلوا ينفضون التراب عن رءوسهم ولحاهم: والله، ما سمعنا، والله، ما أبصرنا، والله، ما عقلناً (٢٠ (٣٢٧/١٧)

جريش - وفيهم أبو جهل - على باب النبي ﷺ، فقالوا على بابه: إنَّ محمدًا يزعم قريش - وفيهم أبو جهل - على باب النبيّ ﷺ، فقالوا على بابه: إنَّ محمدًا يزعم أنَّكم إن بايعتموه على أمرِه كتتم ملوكَ العرب والعجم، ثم بُعِتتُم مِن بعد موتكم لكم جنانٌ كجنان الأردن، وإن لم تفعلوا كان لكم منه ذَبْع، ثم بُعِتتُم من بعد موتكم فجيدًات لكم ناز تُحرقون فيها! فخرج رسول الله ﷺ، وأخذ حفنة من تراب في يده، ثم قال: ﴿نعم، أنا أقول ذلك، وأنتَ أحلهم، وأخذ الله على أبصارهم فلا يرونه، فجعل ينثر ذلك الترابَ على رءوسهم، وهو يتلو هذه الآيات: ﴿سَ ۞ وَالنَّرَانُ فَعَلَى اللهِ ﷺ مِن هؤلاء لَيْكِيرِ ﴾ إلى قوله: ﴿فَأَغَنْيَنَهُمْ فَهُم لا يَبْعُرُونَ ﴾. حتى فرغ رسول الله ﷺ مِن هؤلاء الآيات، فلم يبق رجلٌ إلا وضع على رأسه ترابًا، ثم انصرف إلى حيث أراد أن ينهب، فأتاه اقد خرج - والله - عليكم محمدٌ، ثم ما ترك منكم رجلًا إلا وضع على رأسه ترابًا، فوضع كلُّ رجلٍ منهم يلك على رأسه ترابًا، وانطلق لحاجته، فما ترون ما بكم؟! فوضع كلُّ رجلٍ منهم يلك على رأسه وإذا عليه تراب، فقالوا: لقد كان صَدَقنا الذي حدّنا(\*). (٢٣٣/١٣)

• 1878 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّا جَمَلَنَ فِي أَعْتَقِهِمْ أَغْلَلُا فَهِى إِلَى الْأَقَانِ نَهُم مُ عُمّت وذلك أَنَّ أَبا جهل بن هشام حلف: لَيْن رأى النبيَّ ﷺ ليدمُغنَّه. فأتاه أبو جهل وهو يصلي، ومعه الحجر، فرفع الحجر ليدمغ النبيَّ ﷺ، فَيَسِسَتْ يدُه، والتصق الحجر، بيده، فلما رجع إلى أصحابه خلصوا يده، فسألوه، فأخبرهم بأمر الحجر، فقال رجل آخر من بني المغيرة المخزومي: أنا أقتله. فأخذ الحجر، فلما دنا مِن النبي ﷺ طمس الله ﷺ على بصره، فلم يرَ النبيَّ ﷺ، وسمع قراءته، فرجع إلى أصحابه، فلم يُنْصِرهم حتى نادوه، فذلك قوله ﴿ وَمَعَمَلَنَا مِنْ بَنِ لَيْرِمْ سَكًا وَمِن عَلَى اللهِ عَلَى الهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١٣٩/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٤٨٣/١ ـ، وأبو نعيم في الدلائل (١٥٤). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِىَ إِلَى ٱلأَنْقَانِ فَهُم تُقْمَحُنَ﴾. وأنــزل الله ﷺ في الــرجــل الآخــر: ﴿وَمَكَنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمُ سَــَنَا وَمِنْ خَلِفِهِرْ سَنَا﴾ يعني: ظُلمة، فلم ير النبي ﷺ ﴿وَمِنْ خَلِفِهِرْ سَنَا﴾ فلم ير أصحابه، وكان معهم الوليد بن المغيرة(١١). (ز)

### 🇱 تفسير الآيات:

### ﴿ إِنَّا جَمَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِىَ إِلَى ٱلأَذْفَانِ﴾

#### 🏶 قراءات:

٦٤٣٤٦ \_ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark>، أنَّه قرأ: (إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَيْمَانِهِمْ أَغُلَالًا)<sup>(٢)</sup>. (٢٢٤/١٢) ٦٤٣٤٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: في بعض القراءات: (إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَيْمَانِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ<sup>(٣)</sup>. (١٢/٣٢٥)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٣٤٣ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: الأغلال: ما بين الصدر إلى الذقن (٤٠) (٣٢٤/١٣) ٢٤ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿إِنَّا جَمَلَا فِيَ الْمَتْقِيمُ مُقْتَمُونَ﴾، قال: هـ و كقول الله: ﴿وَلاَ جَمَلَا يَدَكُ مَعْلُرُلَةٌ إِلَى عُنُوكَ﴾ [الإسراء: ٢٩]، يعني بذلك: أنَّ أيديهم مُوثَّقة إلى أعناقهم، لا يستطيعون أن يبسطوها بخير (٥٠). (ز)

٣٤٣٠ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿إِنَّا جَمَلُنَا فِيَ أَمَنَتِهِمْ أَغَلَلُا﴾، قال: البُخل، أمسك الله أيديهم عن النفقة في سبيل الله (٦٠) (٣٢٥)

٦٤٣٤٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو ـ قال: ﴿ فَهِيَ إِلَى ٱلأَذْقَانِ ﴾ مغلولة

(٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٠٤.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٣ \_ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

وهي قرامة شاذة، تروى أيضًا عن ابن مسعود، وأبي. انظر: المحرر الوجيز ٤٤٧/٤، والجامع لأحكام القرآن ٤١٣/١/١

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٣٩/٢، وابن جرير ١٩٤٤/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الخرائطي في مساوئ الأخلاق (٣٦٢).

عن الخير<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٤٣٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّا جَمَلَنَا فِيَ أَعَنَيْهِمْ أَغَلَكُهُ، قال: مغلولون عن كل خير (٢٠ (٢٧٠))

٣٤٣٤٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ ٱلْأَذْقَانِ ﴾: الوجوه، أي: قد غُلَّتْ يده، فهي عند وجهه <sup>٣٢</sup>. (ز)

٣٤٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّا جَمَلْنَا فِيَ أَعْتَقِهِمَ أَغَلَّلُا فَهِىَ إِلَى ٱلأَنْقَانِ﴾ يعني بالأذقان: الحنك فوق الخُلْصَمَة (٤٠)، يقول: رددنا أيديهم في أعناقهم، ﴿فَهُم مُقْتُمُونَ﴾ يعني: أن يجمع يديه إلى عنقه (٢٩٥٥٠٠٠. (ز)

### ﴿ نَهُم ثُقْمَحُونَ ۞﴾

78٣٠ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴾ كما تُقْمَحُ الدابة باللَّجام (٦٠) (٣٢٤/١٢)

وَهَا ذَكَر ابنُ عطية (٧/ ٣٥٠) في قوله: ﴿ فَهَى قولين، فقال: قوقوله تعالى: ﴿ فَهَى ﴾ يحتمل أن يعود على الأغلال، أي: هي عريضة تبلغ بحرفها الأفقان، والذقن: مجتمع اللحيين، فيضطر المغلول إلى رفع وجهه نحو السماء، وذلك هو الإقماح، وهو نحو الإقناع في الهيئة، ونحوه ما يفعله الإنسان والحيوان عند شرب الماء البارد، وعند الملوحات والحموضة القوية ونحوه. ويحتمل \_ وهو قول الطبري \_ أن تعود قمي، على الأيدي، وإن لم يتقدم لها ذكر؛ لوضوح مكانها من المعنى، وذلك أن الغل إنما يكون في العنى مع البدين،

وذكر ابنُ القيمُ (٣٥٧/٢) هذين القولين، ثم رجّح عود الضمير على الأغلال بقوله: «وهذا هو الظاهر». ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ۸۰۱/۲.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱۳۹/۲ وابن جرير ۶۰٤/۱۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ١٠١/٢.

 <sup>(</sup>٤) الغُلْضَمَة: اللحم بين الرأس والمُثنى، أو العُجْرَة على ملتقى اللَّهاةِ والمري،، أو رأس الحلقوم، أو أصل اللسان. القاموس (الغُلْصَمَة).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٣ ـ ٥٧٤. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٤٣٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ مُقْمَحُونَ ﴾، قال: مجموعة أيديهم إلى أعناقهم تحت الذقن (١٠) . (٣٢٤/١٢)

73٣٥٢ \_ عن عبدالله بن عباس، أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿مُقْتَدُونَ﴾. قال: المُقْدَحُ: الشامخ بأنفه، المُنكَّسُ برأسه. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

ونحن على جوانبها قعودٌ نَغُضُّ الطَّرْف كالإبل القِماح (٢٠) (١٣)

٣٤٣٥٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ فَهُم تُقَمَّوُنَ ﴾، قال: رافعو رؤوسهم، وأيديهم موضوعةً على أفواههم (٣٢٥/١٣)

٣٤٣٥٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ قال: ﴿تُقْمَعُونَ﴾ رافعي أذقانهم، فأيديهم في أفراههم مرفوعة (أ). (ز)

7٤٣٥ ـ عن الحسن البصري: ﴿ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾، المُقْمع: الطامِحُ ببصره، الذي لا يُنْصِرُ مُؤطِئ قدمِه، أي: حيث يطأ، أي: لا يُنْصِرُ الهدى ( ° ).

٦٤٣٥٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿فَهُم مُّقْمَحُونَ﴾، قال: مُغلَّلونُ<sup>٢٦</sup>. (ز)

**٦٤٣٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿نَهُ**م تُقْتَحُونَ﴾، يعني: أن يجمع يديه إلى عنق<sup>(٧)</sup>. (ز)

٣٤٣٥٨ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿فَهُمُ مُُقْمَحُونَ﴾: الإبل إذا شَرِبَتْ رفعت رؤوسها <sup>(٨)</sup>. (ز)

الم يذكر ابن جرير (١٩/ ٤٠٤) غير قول مجاهد.

<sup>(</sup>١) أخرج يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٠ نحوه مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الطستئ ـ كما في الإتقان ٢/ ٩٥.

<sup>(</sup>۳) تفسير مجاهد (۵۰۹)، وأخرجه يحيى بن سلام ۸۰۱/۲ من طريق ابن مجاهد، وابن جرير ۱۹۹ ٤٠٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٧٩. (٥) علقه يحيى بن سلام ١٧/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٣٩ ـ ١٤٠. (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٣ ـ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٠.

٦٤٣٥٩ ـ قـال يـحـيـى بـن ســلّام: ﴿إِنَّا جَمَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلأَذْفَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ﴾ فهم فيما يدعوهم إليه مِن الهدى بمنزلة الذي في عُنقه الغُلّ، فهو لا يستطيع أن يبسط يده، لا يقبلون الهدى(١٩٩<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَنَّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا﴾

#### 🏶 قراءات:

· ٦٤٣٦ ـ عن إبراهيم النخعي، أنَّه كان يقرأ: ﴿ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمُ سَكًّا وَمِنْ خَلِفِهِمْ سَدُّا﴾ بنصب السين<sup>(٢)</sup>. (٣٢٩/١٢)

٦٤٣٦١ \_ عن الحسن البصري =

٦٤٣٦٢ \_ وأبي عمرو =

٦٤٣٦٣ ـ والأعرج ـ من طريق هارون ـ: ﴿وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سُدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سُدًّا﴾، وكذلك قال عكرمة: ما كان من صنع الله فهو سُدّ<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤٣٦٤ ـ عن عاصم، أنه قرأ: ﴿مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سُدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سُدًّا﴾ برفع السين فيهما (٤)٠٠٠٠ (٣٢٦/١٢)

٥٣٩٩ نقل ابنُ عطية (٧/ ٢٣٥) عن مكيِّ في هذه الآية قولَه: «هذه حقيقة في أحوال الآخرة إذا دخلوا النار. ثم انتقده مستندًا إلى السياق، فقال: ﴿وقوله تعالى: ﴿وَلَغَمُّنَّاكُمْ فَهُمْمَ لَا يُبْعِيرُونَ﴾ يُضعِف هذا القول؛ لأنَّ بصر الكافر يوم القيامة إنما هو حديدٌ يرى قبح حاله. ثم ذكر عن فرقة أنها قالت: «الآيةُ مستعارة المعنى مِن منع الله إيَّاهم وحَوْلِه بينه وبينهم». ورجّحه مستندًا إلى السياق، فقال: ﴿وهذا أرجح الأقوالَ؛ لأنه تعالى لما ذكر أنهم لا يؤمنون بما سبق لهم في الأزل عَقَّب ذلك بأن جعل لهم من المنع وإحاطة الشقاوة ما حالهم معه حال المغللين).

٠٤٠٠ رجَّح ابنُ جرير (١٩/ ٤٠٥) قراءة الضم في ﴿سُدًّا﴾ مع بيان صحة وجواز قراءة

(٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۰۰.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد. وهي قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وخلف، وحفص، وقرأ بقية العشرة: ﴿سُدًّا﴾ بضم السين.

انظر: النشر ٢/ ٣١٥، والإتحاف ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٠.

#### 🏶 تفسير الآية:

- عن عبد الله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في قوله: ﴿ وَمَعَلّنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِ مِن عَبالَهُ قال: كفار قريش، غطاء، ﴿ وَأَغْشَيْنَهُمْ ﴾ يقول: ألبسنا أبصارهم (١٠). (٣٣٣/١٧)

٦٤٣٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَيَمَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمْ سَكُنًا وَمِنْ خَلِيْهِمْ سَدًا﴾، قال: عن الحق، فهم يَتَرَدُّونُ<sup>(١)</sup>. (٣٢٨/١٣)

٢٤٣٦٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ في قوله: ﴿وَيَمَعَلَنَا مِنْ بَيْنِ لَيْرِجِمْ سَـُنَّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَنَّا﴾: عن الحق سُدّت أبصارُهم، فلا يُبْصِرون الحقَّ مِن بين أيديهم ومن خلفهم، فهم يَتَرَدَّدون<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤٣٦٨ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أيوب ـ قال: ﴿مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِمْ سَكُا وَمِنْ خَلْنِهِمْ سَدُّا﴾، قـال: مـا صـنـع الله فـهـو سُـدٌ، ومـا صـنـع ابـنُ آدم فـهـو سَدُّ (اَنْكَ اَنْكَ). (زَ)

٦٤٣٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَجَمَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِعِمْ سَكُنَّا وَمِنْ خُلِفِهِمْ سَكَّاهِ، قال: ضلالات به (٥٠) (٢٢٨/١٢)

١٤٣٧ - عن إسماعيل السُّدِّي، قال: التَّتَمَر ناسٌ مِن قريش بالنبي ﷺ لِيَسْطُوا عليه،
 فجاءوا يريدون ذلك، فجعل الله ﴿ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ سَكَا﴾ قال: ظُلمة، ﴿ وَمِنْ خَلِفِهِ سَدًا﴾

==النصب فيها، فقال: •والضم أعجب القراءتين إِلَيَّ في ذلك، وإن كانت الأخرى جائزةً صحيحة. ولم يذكر مستندًا.

٥٤٠١ ذكر ابنُ طلية (٧/ ٢٣٦) قول عكرمة، ثم طلق بقوله: ﴿والسد: ما سد وحال، ومنه قول الأعرابي في صفة سحاب: طلعَ سُدِّ مع انتشار الطُفْل، أي: سحاب سدَّ الأفق، ومنه قولهم: جراد سد، ومعنى الآية: أن طريق الهدى سُدَّ دونهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الدلائل ١٩٦/٢ ـ ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٩٩)، وآخرجه ابن جرير ٤٠٥/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي ــا:

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠١. وينظر في ذلك: كلام ابن جرير ١٩/ ٤٠٥.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٠ من طريق معمر، وابن جرير ٤٠٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد،
 وابن أبي حاتم.

قال: ظُلمة، ﴿ فَأَغْشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يُتِّمِرُونَ ﴾ قال: فلم يُبصِروا النبيَّ ﷺ (٢٧/١٣)

النبيَّ ﷺ، ﴿وَمِنْ خَلِنِهِدَ سَنَّا فَاغَشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يَبْضِرُونَ﴾ حين لم يروا النبيَّ ﷺ، ﴿وَمِنْ خَلِنِهِمْ سَنَّا فَاغْشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يَبْضِرُونَ﴾ حين لم ير أصحابَه [يعني: أبا جهل]، وأنزل الله فلى في الرجل الآخر: ﴿وَيَعَلَنَا مِنْ بَنِيْ أَلِمِيمَ سَنَّا وَمِنْ خَلْمِهِمْ سَنَّا وَمِنْ خَلْمِهِمْ سَنَّا ﴾ فلم ير أصحابَه (٢٠). (ز) سَنَّا ﴾ يعني: ظُلمة، فلم ير النبي ﷺ، ﴿وَمِنْ خَلْمِهِمْ سَتَّا ﴾ فلم ير أصحابَه (٢٠). (ز) ١٣٧٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله:

سلم يعني. طعمه، فعم ير اسبي ﷺ ووون حسوم سد، عمم ير است. ، رر، 727٧٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿وَيَمَكُنّا مِنْ بَيْنِ أَلِدِيمٍ سَكُنًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَنًا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُتَجِرُونَ ﴾، قال: جعل هذا سدًّا بينهم وبين الإسلام والإيمان، فهم لا يخلصون إليه. وقرأ: ﴿مَوَانَّهُ عَلَيْهِمْ مَانَذَنَهُمْ أَمْ لَمْ لُنُونُمُ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦]. وقرأ: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْمٍمْ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٩]. وقال: مَن منعه الله لا يستطيع (٣). (ز)

المجالاً على المجيى بن سلَّم: وقد قالوا: ﴿وَيَمَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَلِيهِمْ سَنَا وَمِنْ خَلْفِهِمْ مَسَلًا وَمِن خَلْفِهِمْ مَسَلًا وَمِن خَلْفِهِمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

## ﴿ فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُتِّصِرُونَ ۞﴾

🏶 قراءات:

١٤٣٧٤ ـ كان عبدالله بن عباس ـ من طريق شهر بن حوشب ـ يقول: (فَأَعْشَيْنَاهُمُ). = 7٤٣٧٠ ـ عن عمر بن عبدالعزيز ـ من طريق خارجة بن مصعب، عن رجل ـ،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/۵۷۳ ـ ۷۷۶.(٤) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸۰۱ ـ ۸۰۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٠٦.

مثله (۱) مثله (۱) مثله (ز)

٦٤٣٧٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، أنه قرأ: (فَأَعْشَيْنَاهُمْ)(٢). (٣٢٩/١٢) عن عاصم، أنه قرأ: ﴿ فَأَغْشَيْنَكُمْ ﴾ بالغين (٣). (٢٢/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤٣٧٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في قوله: ﴿ فَأَغْشَيْنَهُم ﴾ يقول: أَلْبَسْنا أبصارَهم، ﴿ فَهُمْ لَا يُتِّمِرُونَ ﴾ النبيَّ ﷺ فيؤذونه (٤٠ (٢٢٣)) ٦٤٣٧٩ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ فَأَغْشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ ﴾، قال: سُكّرت أبصارُهم؛ فلا يُبْصِرون الحق مِن بين أيديهم ومِن خلفهم (٥٠). (٣٧٨/١٢)

• ٦٤٣٨ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم، في قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يُجْمِرُونَ ﴾: الهدى (٢) (٢٧) (٣٥٥) ٦٤٣٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُجْمِرُونَ﴾: هُدًى، ولا ينتفعون به (٧). (٣٢٨/١٢)

٦٤٣٨٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، قال: ﴿ فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ ﴾، قال: فلم يُبْصِروا النبيَّ ﷺ (۲۲۷/۱۲)

قال ابنُ جرير (٤٠٧/١٩): اوقد روي عن ابن عباس أنه كان يقرأ ذلك: (فَأَعْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ) بالعين، بمعنى: أعشيناهم عنه، وذلك أنَّ العشا بالليل، وهو أن يمشي بالليل ولا يبصر. وبنحوه ابنُ عطية (٧/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٠ ـ ١٨١.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن عكرمة. انظر: المحتسب ٢٠٣/٢، ومختصر ابن خالويه ص١٢٥. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

و﴿فَأَغْشَيْنَهُمْ﴾ بالغين قراءة العشرة. (٤) أخرجه البيهقي في الدلائل ١٩٦/٢ ـ ١٩٧.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الخرائطئ في مساوئ الأخلاق (٣٦٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٠١/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

### ﴿ وَسَوَاهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَ رَبُّهُمْ أَرْ لَرْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

٦٤٣٨٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿وَسَوَةٌ عَلَيْمٍ ءَأَنْرَتَهُمْ أَرْ تُدْرَهُمْ لَا يُؤْمِثُونَ﴾، يعني: إن أنذرت الكفار أم لم تنذرهم فهو عليهم سواءٌ، يعني: الذين لا يؤمنون (۱). (ز)

٣٣٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَسَرَاهُ عَلَيْمٍ مَأَنذَرَتَهُمْ أَرْ لَرْ تُنذِرْهُمْ ﴾ يا محمد، ﴿لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ بالقرآن بأنَّه مِن الله ﷺ ، فلم يؤمن أحدٌ مِن أولئك الرهط مِن بني مخزوم، ثم نزل في أبي جهل: ﴿أَنَيْتَ اللَّهِ يَنَكُ ﴿ فَي عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾ [العلن: ٩ ـ ١٠] (()

#### أثار متعلقة بالآية:

78٣٨ - عن محمد بن شهاب الزهري، قال: دعا عمرُ بنُ عبدالعزيز غيلانَ القدري، فقال: يا أمير المؤمنين، القدري، فقال: يا أمير المؤمنين، القدري، فقال: يا أمير المؤمنين، إنهم يكذبون عَلَيّ. قال: يا غيلان، اقرأ أول سورة يس. فقرأ: ﴿يَسَ شَ وَالْثُرَانِ الْمَوْمَنِينَ الْمُؤْمِنِ الله عَلَيْنَ الله عَلان: يا أَمَير المؤمنين، والله، كأنِّي لم أقرأها قطٌ قبل اليوم، أشْهِدُك - يا أمير المؤمنين - أني تاثبٌ مِمًّا كنتُ أقولُ في القدر. فقال عمر بن عبدالعزيز: اللَّهمَّ، إن كان صادقًا فتُب عليه وثبته، وإن كان كاذبًا فسلًط عليه مَن لا يرحمه، واجعله آية للمؤمنين. قال: فأخذه هشام، فقطع يديه ورجله (٣٠). (ز)

# ﴿إِنَّمَا لَنَذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكَرَ وَخَشِى الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِّ فَيَشِّرهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرٍ كريمٍ ۞﴾

٦٤٣٨٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿إِنَّمَا لَنُذِرُ مَنِ آتَبُعَ اللَّحَدَنِ النَّبَعَ اللَّحَدَنِ النَّحَدَنِ النَّحَدَنِ اللَّحَدَنِ اللَّحَدَنِ اللَّحَدَنِ اللَّعَدَّ اللَّحَدَنِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُلْمُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ ا

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۲/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي ٨/ ١٢٢، وابن عساكر في تاريخ دمشق ١٩٧/٤٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جَّرير ٤٠٨/١٩ بنُحوه مَتَصَرًّا على شطرهُ الأول. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٤٣٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّمَا شُذِرُ مَنِ التَّبَعَ ٱلذِّكَرَ﴾ القرآن ﴿وَخَيْنَ ٱلرَّغَنَ﴾ وخشي عذاب الرحمن ﴿إِلَيْنَيِّ﴾ ولم يره، ﴿نَيْتِرَهُ بِمَغْدِرَةٍ﴾ لذنوبهم، ﴿وَأَجْرٍ كَرِيمِ﴾ وجزاء حسنًا في الجنة''. (ز)

المَّاهَةَ \_ قَالَ يحيى بن سَلَّم: ﴿ إِنَّمَا ثَنَذِذُ ﴾ إنما يقبل نَذَارتك فينتذر، كقوله: فيتعظ، ﴿ وَمَن النَّينَ يَخْفُوك نَهُم فيتعظ، ﴿ وَمَن النَّينَ يَخْفُوك نَهُم إِلَيْنَ بِهِ فَاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي الْمُنْفَالِمُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُواللَّهُ الللْمُولَا اللْمُؤْمِنُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْم

# ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْفَ وَنَكْتُبُ مَا قَنَّمُوا وَوَالْنَرُهُمُّ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ شُبِينٍ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

٦٤٣٨٩ \_ عن أبي سعيد الخدري \_ من طريق أبي نضرة \_ قال: كان بنو سَلِمة في ناحية من المدينة، فأرادوا أن ينتقلوا إلى قُرْب المسجد؛ فأنزل الله: ﴿إِنَّا غَنُ ثُمِّي ٱلْمَوْنَى وَيُشَكِّبُ مَا قَدَّمُوا وَمَاتَرَهُمُ ﴾، فدعاهم رسول الله ﷺ، فقال: ﴿إِنَّهُ يُكتب ٱللَّوكَمُ، ثم قرأ عليهم الآية، فتركوا (٣٣/١٢٣). (٣٢٩/١٢)

☑ ظاهر هذا الأثر يُوحِي بنزول هذه الآية بالمدينة، ولهذا علن ابنُ كثير (١١/٣٤٣) على هذا الأثر بقوله: «وفيه غرابة من حيث ذكر نزول هذه الآية، والسورة بكمالها مكية». وانتقد ابنُ عطية (٧/ ٢٣١) ذلك بقوله: «وليس الأمر كذلك». ثم وجّه التعبير بالنزول في هذه الآية بقوله: «وإنما نزلت الآية بمكة، ولكنه احتج بها عليهم في المدينة، ووافقها قول النبي ﷺ في المعنى، فين هنا قال مَن قال: إنها نزلت في بني سلمة».

وذكَّر ابنُ الْقيم (٣٥٩/٢) هذا الأثر في مستندات مَن قال بنزول الآية في بني سلمة، ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٤. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٣٥٠٦ (٣٥٠٦)، والحاكم ٢/٥٦٠ (٣٦٠٤)، وابن جرير ١٩٠/٤١، وابن أبي حاتم
 حكما في تفسير ابن كثير ٥٦٦/٦ -.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب بن حديث الثوري». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح عجيب من حديث الثوري». وتعقّبه الذهبي في التلخيص بقوله: «تفرّد به إسحاقُ الأزرق عنه، صحيح». وقال ابن كثير ٢/٥٦٧: «وفيه غرابة من حيث ذكر نزول هذه الآية، والسورة بكمالها مكية». وصحّحه الألباني في الصحيحة // ١٤٥١ (٣٥٠٠) بشواهده، وقال: «فالحديث بمجموع الطريقين صحيح، لا سيما وله شواهد أخرى مختصرة، دون ذكر الآية».

٣٤٣٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة - قال: كانت الأنصارُ منازلهم بعيدةً من المسجد؛ فنزلت: ﴿وَنَكَمْتُ مُ مَا المسجد؛ فنزلت: ﴿وَنَكَمْتُ مُ مَا المسجد؛ فنزلت: ﴿وَنَكَمْتُ مُ مَا فَكُوا وَالْاَرِهُمُ إِلَى المُحْلُ مَكاننا (١٠٠/١٣٠)

٦٤٣٩١ \_ قال المغيرة بن شعبة =

٦٤٣٩٢ ـ والضحاك بن مزاحم: نزلت ﴿وَيَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَمَاتَزَهُمْ ۚ فِي بني عذرة،
 وكانت منازلهم بعيدة عن المسجد، فشَقَّ عليهم حضور الصلوات؛ فأنزل الله ﷺ:
 ﴿وَيَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَمَاتَزَهُمْ ﴾ يعني: خُطاهم إلى المسجد<sup>(٢)</sup>. (ز)

🏶 تفسير الآية:

# ﴿إِنَّا نَحْنُ نُمْنِي ٱلْمَوْلَ وَنَكْتُبُ مَا قَلَّمُوا وَمَاكَنَرُهُمْ

٦٤٣٩٣ ـ عن جرير بن عبدالله البجلي، قال: قال رسول اله ﷺ: قمَن سنَّ سُنَّة حسنة قله أجرها، وأجرُ مَن عمل بها مِن بعده، مِن غير أن ينقص مِن أجورهم شيئًا، ومَن سنَّ سُنَّة سيئة كان عليه وزرُها، ووِزْرُ مَن عمل بها مِن بعده، لا ينقص مِن أوزاهم شيئًا، ثم تلا هذه الآية: ﴿وَنَصَّتُ مَا تَكَثَرُا وَمَاتَرَهُمُ ﴾ (٣٣/١٣)

== ثم انتقده مستندًا لأحوال النزول بقوله: ﴿ وَفِي هَذَا القُولُ نَظْرُ ۚ فَإِنْ سَوْرَةَ بِسَ مَكَيّة ، وقَصَة بني سلمة بالمدينة ، إلا أن يقال: هذه الآية وحدها مدنية ، وأحسن بن هذا أن تكون ذكرت عند هذه القصة ، ودلَّت عليها ، وذُكِّروا بها عندها ؛ إمَّا من النبي ﷺ ، وإما من جبريل، فأطلق على ذلك النزول، ولعل هذا مراد مَن قال في نظائر ذلك: نزلت مرتين » .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه ۲/۱ ۵۰۳ – ۵۰۳ (۷۸۵)، وابن جرّبر ۲۱۹/۹۰۹.

قال مغلطاي في شرح ابن ماجه ١٣٠٤/٤ : فسنده صحيح، وقال المنذري في الترغيب ١٣١/١ (١٤٦): فياسناد جيده، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ١٠١٠/ : فعذا إسناد ضعيف موقوف، فيه سماك وهر ابن حرب، وإن وتقه ابن معين وأبو حاتم فقد قال أحمد: مضطرب الحديث. وقال يعقوب بن شبية: روايته عن عكرمة مضطربة، وروايته عن غيره صالحة، وقال الألباني في الصحيحة ١٤٥٧/ ١٤٥١ - ١٤٥١ (٥٠٠٣): وهذا إسناد رجاله ثقات رجال مسلم؛ لكن تكلم بعضهم في سماك، لا سيما في روايته عن عكرمة، ثم قرّاه بشهادة حديث أبي معيد المتقلّم.

<sup>(</sup>٢) أورده الثعلبي ١٢٢/٨.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٠٥٩/٤ (١٠١٧)، والثعلبي ٧/ ٢٧٤ كلاهما بدون ذكر الآية. وعزاه السيوطي إلى ابن
 أي حاتم واللفظ له.

٦٤٣٩٤ ـ عن عبدالله بن مسعود: ﴿ وَنَكَنُّهُ مَا قَدَّمُوا وَمَاتَنَرُهُمْ ﴾، الآثارُ: مَمْشاهم. قال: مشَى رسول الله ﷺ بين أُسطُوانتين مِن مسجدهم، ثم قال: «هذا أَثَرٌ مكتوبٌ (١/ ١٢٨).

٦٤٣٩٥ \_ قال المغيرة بن شعبة =

٦٤٣٩٦ ـ والضحاك بن مزاحم: ﴿وَنَكَتُبُ مَا قَلَتُوا وَمَاتَنَرَفُمُ ﴾، يعنى: خطاهم إلى المسجد<sup>(۲)</sup>. (ز)

٦٤٣٩٧ ـ عـن أبـي سـعـيـد الـخـدري، ﴿إِنَّا خَنْ نُحْيِ ٱلْمَوْفَ وَنَكُتُتُ مَا مَّلَّمُواْ وَهَاتُكُوهُم ﴾، قال: الخُطا(٢). (١٢/ ٣٣٠)

٦٤٣٩٨ ـ عن أنس بن مالك ـ من طريق ثابت ـ في قوله: ﴿ رَبَّكُنُّ مَا مَتَّكُوا وَوَالنَّرُهُمُّ ﴾، قال: هذا في الخطو يوم الجمعة(٤). (١٢/١٢)

٦٤٣٩٩ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿وَنَكَنُّهُ مَا قَتَمُواْ وَمَاكَرَهُمْ ﴾، قال: ما سنُّوا من سُنَّة فعُمِلَ بها من بعد موتهم(٥). (٣٣٣/١٢)

٠ ٩٤٤٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء ـ ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَنَّمُوا وَ وَالنَّرُهُمُّ ﴾، قال: ما نَسُوا<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٤٤٠١ ـ عن عسر بن عبد العزيز ـ من طريق قتادة ـ قال: ﴿ وَمَا تُنْرَقُمُّ ﴾ خطوهم<sup>(۷)</sup>. (ز)

٩٤٤٠٢ ـ عن عمر بن عبد العزيز ـ من طريق معمر ـ: لو كان الله تاركًا لابن آدم شيئًا؛ لتركَ له ما عَفَتْ عليه الرياح مِن آثاره في قوله: ﴿وَنَكَتُنُ مَا قَلَمُواْ وَوَالنَرَهُمُ ۖ (^). (ز)

٣٤٤٠٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَنَكَنُّكُ مَا قَتَمُواكُ قال: أعمالهم، ﴿ وَمَاتَنَرُهُمُّ ﴾ قال: خطاهم بأرجلهم (٩). (٢٢٢/١٣)

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٢. (١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) أخرجه الثعلبي ٨/ ١٢٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٠٧/١٩ (٣٦٥٠٣). (٧) أخرجه يحيى بن سلام ٨٠٣/٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٠، وإسحاق البستي ص١٨١من طريق مطر.

<sup>(</sup>٩) تفسير مجاهد (٥٥٩)، وأخرجه عبد بن حميد ـ كما في التغليق ٢/ ٢٧٨، وفتح الباري ٢/ ١٤٠ ـ ، وابن جرير ١٩/ ٤٠٩ ـ ٤١١، ومن طريق القاسم بن أبي بزة أيضًا. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٩٤٤٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق رجل ـ في قوله: ﴿وَيَكُنُّ مَا قَلَعُواۗ﴾ قال: ما قَدُورُا من الضلالة(١٠) (٢٣٣/١٢)

ه-٦٤٤٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبي عمرو، أو شيخ كوفي ـ في قوله: ﴿وَنَكَتُهُمُ مَا قَلَمُواْ وَمَالْنَرُهُمُّ﴾، قال: ما أثروا مِن خير وشر<sup>٢٢)</sup>. (ز)

٣٤٤٠٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ: ﴿وَمَاثَنَرُهُمُّ ۖ قَالَ: خطوهم (٣٠). (ز)

٣٤٤٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْلَ وَنَكُنُهُ مَا قَدُوْلِ﴾ من عمل''. (ز)

٦٤٤٠٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ وَنَكُثُ مَا قَلَتُمُوا وَمَاتَنَرُهُم ۗ قال: لو كان مُغفِلًا شيئًا من أثر ابن آدم لأغفل من هذا الآثار التي تُعفَّيها الرياح، ولكن أحصي على ابن آدم أثره وعمله كله، حتى أحصي هذا الأثر فيما هو في طاعة الله أو معصيته، فمن استطاع منكم أن يكتب أثره في طاعة الله فليفعل (٥٠٠ /٣٣٧)

**٦٤٤٠٩ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَ**مَالَنَرُهُمُّ كُلُ شيء سبق مِن خير، أو شر<sup>(١)</sup>. (ز)

7841 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّا غَنْ نُتِي الْمَوْلَ ﴾ في الآخرة، ﴿وَيَشَكْتُكُ مَا مَنْ مَا استنوه من ما قَدْتُو في اللغيا في حياتهم مِن خير أو شرَّ عملوه، ﴿وَيَاتَدُوهُمْ هُم استنوه من سُنَّة؛ خير أو شر، فاقتُدي به من بعد موتهم، وإن كان خيرًا فله مِثل أجر مَن عمل به، به، ولا ينقص من أجورهم شيء، وإن كان شرًا فعليه مثل وِزر مَن عمل به، ولا ينقص من أوزارهم شيء، فذلك قوله قال: ﴿إِنْكُوا الْإِدَنُ بَوْتِهِمْ بِنَا قَدَمٌ وَأَمْرُ ﴾ [النباء: ١٣] (ز)

أوكان مقاتلاً أواد ==
 أول مقاتل، وعلن عليه بقوله: اوكان مقاتلاً أواد ==

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٨) مقتصرًا على شطره الثاني. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شببة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٢. (٣) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ٢/١٤٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤١١ بنحوه مختصرًا. وعلَّقه يحيى بن سلام ٨٠٣/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٠.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٧٥٤ \_ ٥٧٥.

٦٤٤١١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَيَكَتُبُ مَا فَدَّمُولُهِ، قال: ما عبلوا(ا\اُونَانَاً. (ز)

78217 \_ قال يحيى بن سلَّم: قوله ﴿ إِنَّا غَنْ نَتْمِ النَّوْكَ ﴾ يعني: البعث، ﴿ وَنَكْتُهُ مَا قَلَعْتُ ﴿ الانفطار: ٥]، ﴿ مَا قَلَعْتُ مُا قَلَعُنْ مَا قَلَعُوا وَالانفطار: ٥]، ﴿ مَا قَلَعُوا مِن سُنَّة حسنة فَعُيل بها فَعُهم مثل أجر مَن عَمل بها، ولا ينقص من أجورهم شيء، أو سُنَّة سيئة فعُمل بها بعدهم فلها بعدهم فإن عليه مثل وزر مَن عمل بها، ولا ينقص من أوزارهم شيء ( و )

## ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَلْنَهُ فِي إِمَادٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾

٦٤٤١٣ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: ﴿ أَحْصَيْنَهُ ﴾: حَفِظْناه (٣). (ز)

1881\$ ـ عن إبراهيم [النخعي]، ﴿وَكُلُّ ثَنَ وِ أَحْصَلْتُهُ فِيَ إِمَارِ تُوبِينِ﴾، قال: كتاب (٤٠). (٣٢٤/١٧)

== التمثيل والبيان، على عادة السلف في تفسير اللفظة العامة بنوع أو فردٍ مِن أفراد مدلولها، تقريبًا وتمثيلًا، لا حصرًا وإحاطة، وذكر ابنُ القيم قولًا عن أبن عباس أنه قال: آثارهم: ما أثروا من خير أو شر، كقوله: ﴿ يُبَرُّا ٱلْإِمْنُ بِيَهَيْم بِهَا قَدَّمَ وَأَلَمُ ﴾ [القيامة: ١٣]. وبيّن أن هذا القول أعمُّ من قول مقاتل.

٥٤٠٥ لم يذكر ابن جرير (٤٠٨/١٩ ـ ٤٠٩) في قوله: ﴿وَنَكُنُتُ مَا قَلَامُوا﴾ غير قول ابن
 زيد وقتادة ومجاهد.

قَعَ ذكر ابنُ كثير (٣٤٨/١١) في قوله: ﴿وَوَاكَنَرُهُمْ ۗ قُولِينَ: الأُولَ: أَنها الأعمال التي عملوه في حياتهم، وآثارها بعد مماتهم. الثاني: أنها الخطا إلى المساجد. وقال عَقِب ذكره القول الثاني: قوهذا القول لا تنافي بينه وبين الأول، بل في هذا تنبية ودلالة على ذلك بطريق الأولى والأحرى، فإنه إذا كانت هذه الآثار تكتب فَلَان تكتبَ تلك التي فيها قدوة بهم من خير أو شر بطريق الأولى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱/ ٤٠٨، ٤١٢. (۲) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۸۰۲ ـ ۸۰۳.

<sup>(</sup>٣) علقه البخاري في صحيحه (ت: مصطفى البغا)، كتاب التفسير، باب تفسير سورة يس ١٨٠٦/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُميد.

٩٤٤١٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَلْبَنُّهُ فِيَ إِمَامِ شُمِينِ﴾، قال: أمّ الكتاب(١١). (٢٢٣/١٢)

٦٤٤١٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَكُلُّ ثَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِيَ إِمَارِ مُبِينِ ﴾، قال: كل شيء في إمامٍ عند الله محفوظ. يعني: في کتاب<sup>(۲)</sup>. (۲۲/۱۲)

٦٤٤١٧ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿مُرِّينِ﴾ بيِّن، يعنى: اللوح المحفوظ (٣٠). (ز)

٦٤٤١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ وَكُلُّ مَى وَ ﴾ من الأعمال ﴿أَحْصَيْنَهُ﴾ بيانه ﴿فِي إِمَارِ تُبِينِ﴾ كل شيء عملوه في اللوح المحفوظ<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٤٤١٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَّمْ شَيَّهِ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَارِ شُمِينِ ﴾، قال: أمُّ الكتاب التي عند الله فيها الأشياء كلها، هي الإمام المبين<sup>(ه)</sup>. (ز)

١٤٤٢ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله في: ﴿ وَكُلُّ نَىٰ أَحْسَنِنَهُ فِي إِمَارِ أَي: في
 كتاب ﴿ أَمِينِ ﴾ بين، يعني: اللوح المحفوظ (٢٠١٧٠٠٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٤٤٢١ ـ عن جابر بن عبدالله، قال: إنَّ بني سَلِمة أرادوا أن يبيعوا ديارهم، ويتحولوا قريبًا من المسجد، فقال لهم رسول الله ﷺ: ﴿يَا بَنِي سَلِمَة، ديارَكم، تُكتب آثارکم»<sup>(۷)</sup>. (۱۲/ ۳۳۰)

٦٤٤٢٢ ـ عن أنس، قال: أراد بنو سلِمة أن يبيعوا دُورَهم، ويتحوَّلوا قرب

و ١٠٠٠ قال ابنُ عطية (٧/ ٢٣٨): ﴿ وَالْإِمَامِ: الْكَتَابِ الْمُقَتَدَى بِهُ، الَّذِي هُو حجةً . ثم ذكر ما جاء في أقوال السلف أنه اللوح المحفوظ، ثم ذكر عن فرقة أنها قالت: هو صحف الأعمال.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن (١٥٢)، وسفيان الثوري (٢٤٨) من طريق ليث، وابن جرير ١٩/ ٤١٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤١٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) علَّقه يحيى بن ِسلام ٨٠٣/٢. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٤ ـ ٥٧٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٠٨/١٩، ٤١٢. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٢ ـ ٨٠٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ١/٢٦٢ (٦٦٥)، وابن جرير ٤٠٩/١٩ \_ ٤١٠، والثعلبي ٨/١٢٢ \_ ١٢٣.

المسجد، فبلغ ذلك النبيّ ﷺ، فكره أن تُعرَّى المدينة، فقال: اليا بني سلِمة، أما تُعِبُّون أن تُكتب آثاركم إلى المسجد؟، قالوا: بلى. فأقاموا(١٠). (٣٠٠/١٢)

71.6 عن أُبِيّ بن كعب، قال: كان رجلٌ لا أعلمُ رجلًا أبعدَ مِن المسجد منه، وكان لا تُخطئه صلاة، قال: فقيل له \_ أو قلت له \_: لو اشتريت حمارًا تركبه في الظلماء، وفي الرمضاء. قال: ما يسرني أنَّ منزلي إلى جنب المسجد، إنِّي أُرِيد أن يُكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي، فقال رسول الله ﷺ: وقد جمع الله لك ذلك كله ٢٣٠ . ٣٣١/١٢٥)

٦٤٤٢٤ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: المِن حين يخرج أحدكم مِن منزله إلى مسجده؛ رِجل تكتب له حسنة، ورِجل تحط عنه سيئة، (٣٢). (٣٢١/١٢)

م ٦٤٤٢ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «الأبعدُ فالأبعدُ مِن المسجد أَطَمُ أُجرًاهُ عَنْ . (۱۲۲/۱۲)

**٦٤٤٢٦ ـ عن ثابت، قال: مشيتُ مع أنس، فأسرعتُ المشيّ، فأخذ بيدي، فمشينا** رويدًا، فلما قضينا الصلاةَ قال أنس: مشيتُ مع <mark>زيد بن ثابت، فأ</mark>سرعتُ المشي، فقال: يا أنس، أما شعرتَ أنَّ الآثار تُكتب<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٦٤٤٢٧ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق أبي الضُّحى ـ قال: ما خطا** رجلٌ خُطوة إلا كتب الله له حسنة، أو يحط عنه سيثة<sup>(١٦)</sup>. (٣٢/١٢٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ١/١٣٢ (١٥٥ \_ ١٥٦)، ٣/٣٢ (١٨٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١/٢٥٠ (٦٦٣).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۱۸/۱۶ ـ ۹ (۱۸۲۷)، ۲۰/۱۳۵ (۲۰۷۰)، ۱۰۲/۱۱ (۱۰۲۰۳)، والنسائي ۲۲/۲۱ (۲۰۰۳)، والنسائي ۲۲/۲۱ (۲۰۰۳)، وابن جبان ۲۳۸۴ (۲۸۷۹).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>غ) أخرجه أحمد ٢٦٦/١٤ (٨٦٦٨)، ٣١٧/٣٥ (٩٥٣١)، وأبو داود ٢١٧١١ (٥٥٦)، وابن ماجه ١/ ٥٠٠ ـ ٥٠١ (٧٨٢)، والحاكم ٢٣٦/١ (٢٥٥).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه». وقال الرباعي في فتح الففار /٥٣٠/ (١٦٣٠): «ورجاله رجال الصحيح، إلا عبدالرحمن بن مهران مولى بني هاشم، فقال في التقريب: مجهول. وفي الخلاصة: وقَقه ابن حبان. وفي الكاشف: وُتَقَّ، وقال الألباني في صحيح أبي داود ٢٠/ ٨ (٥٦٥): «حديث صحح».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٠ ـ ٤١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحبى بن سلام ٢/ ٨٠٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُميد.

### ﴿ وَاضْرِبْ لَمْمُ مَّثَلًا أَضْعَنَ ٱلْقَرْيَةِ ﴾

٦٤٤٢٨ ـ عن بُريدة، ﴿ أَضَعَبُ الْقَرَّيَةِ ﴾، قال: أنطاكية (١). (٢٣٤/١٢)

٩٤٤٢٩ - عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿وَاَشْرِتْ لَمْمُ مَّنَالًا أَصْحَبُ ٱلْقَرْيَةِ﴾، قال: هي أنطاكية (٢٠). (٣٤/١٢)

عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق السُّدِّي ـ في قوله: ﴿أَصْحَبُ ٱلْقَرَيَةِ
 إذْ جَآهَما ٱلمُرْسَلُونَ﴾، قال: أنطاكية (٣٣٤/١٣)

٦٤٤٣١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: هي أنطاكية (١٢) (٣٣٥/١٢)

٣٤٤٣٢ ـ عن محمد بن شهاب الزهري ـ من طريق عقيل بن خالد ـ: أنه قال: القرية التي قال الله: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلْيِّمُ ٱتَّيَّيْ﴾: أنطاكية (°). (ز)

٣٤٤٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإَشْرِتِ لَمُنْ مَثَلًا﴾ وصِفْ لهم ـ يا محمد ـ شَبهًا لأهل مكة في الهلاك ﴿أَصَّنَ الْقَرَيْكِ﴾ أنطاكية (١).

٣٤٤٣٤ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿أَصَّنَبَ ٱلْقَرَيَةِ إِذْ جَاَّمَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ﴾، قال: ذُكِر لنا: أنَّها قرية مِن قُرى الروم'''. (٣٤/١٢٠)

٩٤٤٣٥ \_ قــال يــحـــيــى بــن ســـلام: ﴿وَاشْرِتْ لَمُم مَنْلَا أَصْحَبَ الْقَرَافَ ﴾، وهـــي: أنطاكية (^^). (ز)

## ﴿إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَتِهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا﴾

٦٤٤٣٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ قال: كان بين

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٢) عزاه السيوطي إلى الفريابي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابنَ المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٠/٢ - ١٤٠٨ن طريق معمر، وابن جرير في تفسيره ٤١٣/١٩، وفي تاريخه ٢/ ١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن العنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع \_ تفسير القرآن ١٩/١ (٢٧).

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٦.
 (٧) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٨) تفسير بحيى بن سلام ٨٠٣/٢. وسيأتي التعليق على هذا القول عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَيَهَاتُهُ مِنْ أَقْسَا الْمُدَمَنَةُكُ

موسى بن عمران وبين عيسى ابن مريم ألف سنة وتسعمائة سنة، ولم يكن بينهما قَثْرة، وإنَّه أُرسل بينهما ألفُ نبي من بني إسرائيل، سوى مَن أُرْسِل مِن غيرهم، وكان بين ميلاد عيسى والنبي ﷺ خمسمائة سنة وتسع وستون سنة، بُعِث في أولها ثلاثة أنبياء، وهو قوله: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلْبَيْمُ أَنْتَيْنِ فَكَنَّبُوهُمَا فَمَزَّزَا بِمَالِئِ﴾، والذي عُرِّز به: شمعون، وكان من الحواريين، وكانت الفترة التي لم يبعث الله فيها رسولًا أربعمائة سنة وأربعًا وثلاثين سنة (أ. (٣٥/١٣)

٣٤٤٣٧ ـ قال كسعب: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْمُ النَّيْنِ فَكُنّْبُوهُمَا ﴾، السرسولان: صادق، وصدوق، والثالث: شلوم (١٨هـ٥٠٠). (ز)

٣٤٤٣٨ ـ قال وهب بن مُنَبِّه: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهُمْ ٱثْنَيْنِ﴾، اسمهما: يوحنا، وبولس<sup>(٣)</sup>. (ز)

78£٣٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله تعالى: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْمُ الْتَمْ الْتَهْمُ وَالْ اللّهِمُ قال: بلغني: أنَّ عيسى ابن مريم بَعَث إلى أهل القرية ـ وهي أنطاكية ـ رجلين مِن الحواريين، وأثبَعُهم بثالث (٤١٥/١٣). (٣٢٥/١٩)

علّق ابنُ عطية (٧/ ٢٤٢) على قول كعب، فقال: اوذكر الناسُ مِن أسماء الرسل:
 صادق، وصدوق، وشلوم، وغير هذا، والصحة معدومة؛ فاختصرته.

٥٤٠٩ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٣٩) في قوله: ﴿إِذْ جَامَا ٱلْمُرْمَلُونَ﴾ قولين: الأول: أنهم من الحواريين. كما في قول قنادة. الثاني: أنهم أنبياء من قبل الله.

وعلَّقَ عَلَى القول الثاني بقوله: ﴿ وهذَا يرجعه قولُ الكَفَرَةَ: ﴿ مَا اَشَرُ إِلَّا بَشَرٌ مِثَلَتَكَ﴾؛ فإنها محاورة إنما تقال لِمَن ادعى الرسالة عن الله تعالى،. ثم قال: ﴿ والآخر محتملٍ .

معاوره إما تعال يص المعلى الرصاح عن الساحات الم عن الم عن المورد الم عن المورد و المساح و المدلالة ورجّح ابن تيمية (٣١٨ ـ ٣٢٣) مستندًا إلى الدلالة التاريخية، وظاهر القرآن، والدلالة المقلية انَّ مؤلاء الرسل كانوا رُسُلًا لله قبل المسيح، وانتقد قولَ مَن جعلهم مِن الحواريين مِن وجوه عدة، ذكر منها: الأول: أنَّ إرسال هؤلاء الرسل كان قبل المسيح، والمسيح ذهب إلى أنطاكية اثنان من أصحابه بعد رفعه إلى السماء، ولم يعززوا بثالث، ولا كان ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد ١/٥٣، وابن عساكر ١/٣٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٥، وتفسير البغوي ٧/ ١٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ١٢٧/٧ وفي المطبوع من تفسير الثعلبي ١٢٥/٨: يحيى، ويونس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٠/٢ - ١٤١ من طريق معمر، وابن جرير في تفسيره ٤١٣/١٩، وفي تاريخه ٢/ ١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٩٤٤٤٠ ـ عن شعيب الجَبَاثي، قال: اسم الرسولين اللذين قال: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَتِّهُمُ اللَّهِمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالِمُ اللّهُ اللَّهُمُ اللَّالَّم

٦٤٤٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَافْرِتِ لَمُ مَنْلَا﴾ وصِفْ لهم ـ يا محمد ـ شَبهًا لأمر مكة في الهلاك ﴿أَصَفَ الْقَرْيَةِ﴾ أنطاكية؛ ﴿إِذْ بَاتَهَا الْمُرْسَلُونَ ۚ ۚ إِذْ أَرْسَانًا الْمُرْسَلُونَ أَنْ الْمُرْسَلُونَ أَلْ الْمُرْسَلُونَ أَلْ الْمُرْسَلُونَ أَلْ الْمُرْسَلُونَ أَلْ الْمُرْسَلُونَ أَلْ

٦٤٤٤٢ ـ عن عبد الملك ابن جريح، في قوله: ﴿أَسَحَبُ اَلْقَرَيَةِ إِذْ جَآمَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ﴾، قال: بعث عيسى ﷺ إليها رجلين، فكذبوهما<sup>(٣)</sup>. (٢٣٤/١٣)

٦٤٤٤٣ ـ قـال محـمـد بـن إسحـاق: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا﴾: قـاروص،

== حبيب النجار موجودًا إذ ذلك. الثاني: ليس في القرآن آية تنطق بأنَّ الحواريين رسل الله، بل ولا صرح في القرآن بأنه أرسلهم. الثالث: أن المعروف عند النصارى أن أهل أنطاكية آمنوا بالحواريين واتبعوهم، ولم يهلك الله أهل أنطاكية. الرابع: أنَّ الرسل في القرآن ثلاثة، وجاءهم من أقصا المدينة رجل يسعى، والذين جاءوا مِن أتباع المسيح كانوا اثنين، ولم يأتهم رجل يسعى، لا حبيب ولا غيره. الخامس: أن الله تعالى قال: ﴿ وَالَوْا مَا أَشَرٌ إِلّا بَشَرُ مِثْلُنَاكُ ﴾، ولو كانوا رسل رسول لكان التكذيب لمن أرسلهم، ولم يكن في قولهم: إن أنتم إلا بشر مثلنا. شبهة، فإن أحدًا لا ينكر أن يكون رسلُ رسلٍ الله بشرًا، وإنما أنكروا أن يكون رسول الله بشرًا، وإنما أنكروا أن يكون رسول الله بشرًا، السادس: أنه إذا كانت رسل محمد للله لم يتناولهم اسم درسول غيره؟!.

وانتقد ابن كثير (٢٥٧/١١) مستندًا إلى الدلالة العقلية، وظاهر الآية القول الأول، فقال:

ظظاهر القصة يدل على أن هولاء كانوا رسل الله هلى، لا من جهة المسيح، كما قال

تعالى: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ النَّبَيْ فَكَنَّقُوهُمَا فَمَزْنَا بِتَالِمِ فَقَالُوا إِلَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ ﴾ إلى أن قالوا:
﴿رَبُنَا بَعَدُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ وما عَلِيناً إِلّا البَلْعُ الشِيعِ ﴾ إيس: ١٤-١١]. ولمو كان

هولاء من الحواريين لقالوا عبارة تناسب أنهم من عند المسيح هله، والله أعلم. ثم لو
كانوا رسل المسيح لما قالوا لهم: ﴿مَا أَشَدْ إِلّا بَنَدُ مِنْكَا﴾،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٧٦. وفي تفسير الثعلبي المطبوع ٨/ ١٢٥: تومان ومانوص. منسوبًا إلى مقاتل دون تعييه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

₹40 €

وماروص<sup>(۱)</sup>. (ز)



#### 🇱 قراءات:

٦٤٤٤٤ \_ عن عاصم، أنه قرأ: ﴿فَعَزَزْنَا بِثَالِثِ﴾ مخففة (٢) ١٢٠. (٢٢٦/١٢)

#### 🎇 تفسير الآية:

م ٦٤٤٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿فَمَزَّنَّا يَالِئِ﴾، قال: فَشَدَّدنا<sup>(٣)</sup>. (٢٣٦/١٣)

٦٤٤٤٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق القاسم بن أبي بزة ـ في قوله: ﴿فَمَرَّنَاً يَمَالِيْ﴾، قال: زدْنا<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٤٧ - عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو بن عبيد ـ في قول الله تعالى: ﴿ فَمَرَّنَا بِثَالِئِ﴾، قال: شَدَدْنا (٥). (ز)

وَالَّهُ عِلَقَ ابِنُ جِرِيسِ (١٩/ ٤١ بتصرف) على قراءتي التخفيف والتشديد، فقال: ووبالتشديد في قوله: ﴿ وَبَلْتَنْ اللّهُ وَرَأْتُ القراء سوى عاصم، فإنه قرأه بالتخفيف، وأن معناه إذا شُدِّد: فقوينا، وإذا خفف: فغلبنا، وليس لغلبنا في هذا الموضع كثير معنى. ثم رجّح مستندًا إلى إجماع الحجة من القراء قراءة التشديد، فقال: ﴿ وَالقراءة عندنا بالتشديد؛ لإجماع الحجة من القراء عليه.

وبيّن أبنُ عطية (٧/ ٢٣٩) أن المعنى على قراءة التخفيف: ﴿غلبناهم أمرهم﴾.

 (١) تفسير الثعلبي (ط. دار التفسير) ٢٢٤/٢٢، وفي طبعة دار إحياء التراث العربي ١٢٥/٨ عن ابن عباس.

(٢) ذكره ابن جرير ١٩/٤١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها شعبة عن عاصم، وقرأ بقية العشرة: ﴿فَتَرَنَّا﴾ بالتشديد. انظر: النشر ٣٥٣/٢، والإتحاف ص٤٦٥.

(٣) تفسير مجاهد (٥٥٩)، وأخرجه الفريابي - كما في التغليق ٢٩١/٤ -، وابن جرير ٤١٤/١٩، وأخرجه يحيى بن سلام ٨٠٣/٢ من طريق ابن مجاهد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

(٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٤.

(٥) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد ٢٠٧/١٦.

٦٤٤٤٨ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: يعنى: ﴿فَعَزَّزَنَّا بِثَالِئِ﴾ فشَدَدْنا(١٠). (ز)

٦٤٤٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَكَلَّهُ وَمُمَا فَعَزَّنَا بِثَالِي ﴾ فقوَّينا، يعني: فشَدَدْنا الرسولين بثالث حين صدَّقهما بتوحيد الله، وحين أحيا الجارية (٢). (ز)

٦٤٤٥٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ فَمَرَّنَّا بِثَالِئِ ﴾، قال: جعلناهم ثلاثة، قال: ذلك التعرُّز. قال: والتعزز: القوة<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٤٥١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكُنَّبُوهُمَا فَعَزَّنَا بِشَالِئِ﴾، يعني: فقوَّيناهما بثالث (٤). (ز)

### ﴿فَعَزَّزْنَا بِثَالِثِ﴾

٩٤٤٥٢ ـ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ قال: ﴿إِذَّ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَنَّبُوهُمَا فَعَزَّزَنَا شِالِتِ﴾، والـذي عُـزّز بـه: شــمـعـون، وكــان مــن الحواريين (١٢/ ٣٣٥)

٩٤٤٥٣ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيِّهُمُ ٱثْنَيْنِ﴾ الآية، قال: اسم الثالث الذي عُزِّرْ به شمعون ويوحنا: بولُص، فزعموا أنَّ الثلاثة قُتلوا جميعًا...<sup>(٦)</sup>. (٢٢\٢٣٢)

٦٤٤٥٤ \_ عن شعيب الجبائي، قال: واسم الثالث: بُولُص(٧). (١٢/ ٣٣٥)

٦٤٤٥٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَكَنَّبُوهُمَا فَعَزَّنَا بِثَالِئِ ﴾، وكان اسمه: شمعون، وكان من الحواريين، وكان وصِيَّ عيسى ابن مريم<sup>(٨)</sup>. (ز)

٦٤٤٥٦ \_ قال مقاتل بن حيان: ﴿ فَعَزَّزْنَا بِثَالِثِ ﴾ شمعان (٥). (ز)

(۱) علقه يحيى بن سلام ۸۰۳/۲.

(٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد ١/٥٣، وابن عساكر ١/٣٢. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۷) علقه ابن أبي حاتم ۲۱/۳۱۹۳ (۱۸۰۵۰).

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦.

<sup>(</sup>٩) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/٨٠٣.

## ﴿فَقَـالْزَا إِنَّا اِلِكُمْ تُرْسِلُونَ ۞ قَالُواْ مَا أَشَدَ إِلَّا بَشَرٌ يَفْلَتَ وَمَا أَنَوَلَ الزَّهَمَنُ مِن نَتَنِيهِ إِنَّ أَشَدٌ إِلَّا تَكَذِيثُونَ ۞ قَالُواْ رَبًّا يَمَدُوْ إِنَّا إِلَكُمْ لَـ لَمُرْسَلُونَ ۞ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلِثُعُ ٱللَّهِيثُ ۞﴾

٦٤٤٥٧ \_ عن عبدالله بن عباس =

٦٤٤٥٨ \_ وكعب الأحبار =

٣٤٤٦ ـ عن أبي العالمية الرياحي في قوله: ﴿إِذَ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهُمُ ٱنْتَيْنِ فَكَفُنُهُمُما فَمَرَّنَا يِشَالِئِ﴾ قال: لكي تكون عليهم الحجة أشد، فأتوا أهل القرية، فدعَوهم إلى الله وحده وعبادته لا شريك له، فكذَّبوهم (٢٠). (٣٥/١٦)

المحدد على المحلس الله المسلك وأمر بهما، مقامهما، فخرج الملك ذات يوم، فكبَّرا وذكرا الله، فغضب الملك، وأمر بهما، فخيسا، وجُلد كل واحد منهما مائة جلدة، قالوا: فلما كُنَّب الرسولان وضُربا بعث عيسى رأسَ الحواريين شمعون الصفا على إثرهما؛ لينصرهما، فدخل شمعون البلد ممتنكرًا، فجعل يُعاشِر حاشية الملك حتى أنسوا به، فرفعوا خبره إلى الملك، بلغني أنَّك فرضي عشرته، وأنِس به، وأكرمه، ثم قال له ذات يوم: أيها الملك، بلغني أنَّك حبست رجلين في السجن وضربتهما حين دعواك إلى غير دينك، فهل كلمتهما وسمعت قولهما؟ فقال الملك: حال الغضب بيني وبين ذلك. قال: فإن رأى الملك دعاهما حتى نطّلع على ما عندهما. فدعاهما الملك، فقال لهما شمعون: مَن أرسلكما إلى هاهنا؟ قالا: الله الذي خلق كل شيء، وليس له شريك. فقال لهما

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٤. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

شمعون: فصِفاه، وأُوْجِزا. فقالا: إنَّه يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد. فقال شمعون: وما آيتكما؟ قالا: ما تتمنَّاه. فأمر الملك حتى جاؤوا بغلام مطموس العينين وموضع عينيه كالجبهة، فما زالا يدعوان ربَّهما حتى انشق موضع البصر، فأخذا بندقتين من الطين، فوضعاهما في حدقتيه، فصارتا مُقلتين يُبصر بهما، فتعجب الملك، فقال شمعون للملك: إن أنتَ سألت إلهك حتى يصنع صنعًا مثل هذا، فيكون لك الشرف ولإلهك. فقال الملك: ليس لى عنك سِرٌّ، إن إلهنا الذي نعبده لا يسمع ولا يبصر، ولا يضر ولا ينفع. وكان شمعون إذا دخل الملِك على الصنم يدخل بدخوله، ويصلى كثيرًا، ويتضرع، حتى ظنوا أنه على ملتهم. فقال الملِك للرسولين: إن قدر إلهكم الذي تعبدانه على إحياء ميِّتِ آمنًا به وبكما. قالا: إلهنا قادِرٌ على كل شيء. فقال الملك: إنَّ هاهنا ميتًا مات منذ سبعة أيام، ابنٌ لِدَهقان، وأنا أخَّرته فلم أدفنه حتى يرجع أبوه، وكان غائبًا. فجاءوا بالميت، وقد تغيُّر وأَرْوَحَ، فجعلا يدعوان ربَّهما علانيةً، وجعل شمعون يدعو ربَّه سِرًّا، فقام الميت، وقال: إنِّي قد مِتُّ منذ سبعة أيام مشركًا، فأدخلت في سبعة أودية مِن النار، وأنا أَحَذُركم ما أنتم فيه؛ فآمنوا بالله. ثم قال: فُتحتْ لي أبواب السماء، فنظرتُ فرأيتُ شابًّا حَسن الوجه يشفع لهؤلاء الثلاثة. قال الملك: ومَن الثلاثة؟ قال: شمعون وهذان. وأشار إلى صاحبيه، فتعجب الملك، فلما علم شمعون أن قوله أثَّر في الملك أخبره بالحال، ودعاه، فآمن الملك، وآمن قوم، وكفر آخرون. وقيل: إنَّ ابنةً

7887 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ﴾ فكذّبوهما، ولو فعلتُ ذلك بكم - يا أهل مكة - لكذّبتم، فقال شمعون للملك: أشهدُ أنهما رسولان أرسلهما ربُّك الذي في السماء. فقال الملك لشمعون: أخبِرني بعلامة ذلك. فقال شمعون: إنَّ ربي أمرني أن أبعث لك ابتتك. فذهبوا إلى قبرها، فضرب القبر برجله،

للملك كانت قد تُوفيت ودُفنت. فقال شمعون للملك: اطلب من هذين الرجلين أن يُخيِيا ابنتك. فطلب منهما الملك ذلك، فقاما وصليا ودعوا وشمعون معهما في السر، فأحيا الله المرأة، وانشق القبرُ عنها، فخرجت، وقالت: أسلِموا؛ فإنهما صادقان. قالت: ولا أظنكم تُسلمون. ثم طلبت مِن الرسولين أن يرداها إلى مكانها،

فذرًا ترابًا على رأسها، وعادت إلى قبرها كما كانت(١). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/١٢٤ ـ ١٢٥، وتفسير البغوي ٧/١١ ـ ١٢.

فقال: قومي بإذن إلهنا الذي في السماء، الذي أرسلنا إلى هذه القرية، واشهدي لنا على والدك. فخرجت الجارية مِن قبرها، فعرفوها، فقالت: يا أهل القرية، آمِنوا بهؤلاء الرسل، وإني أشهد أنهم أرسلوا إليكم، فإن سلَّمتم يغفر لكم ربكم، وإن أبيتم ينتقم الله منكم. ثم قالت لشمعون: رُدِّني إلى مكاني، فإن القوم لن يؤمنوا لكم. فأخذ شمعون قبضة مِن تراب قبرها، فوضعها على رأسها، ثم قال: عودي مكانك. فعادت، فلم يؤمن منهم غيرُ حبيب النجار، كان من بني إسرائيل، وذلك أنه حين سمع بالرسل جاء مسرعًا، فآمن وترك عمله، وكان قبل إيمانه مشركًا. وقائل فقال القوم للرسل: ﴿مَا أَنتُم إِلَا بَشَرٌ مِنْكُنَا وَمَا أَنتُم الله بَعْرُ مِنْ مَقْع إِنْ أَنتُم الله المعون: ﴿إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَكُ أَرسَلُ الله الله على المساء. ﴿مَا أَنتُم إِلَّا بَنَكُم مِنْ الله على المدى المحام علينا من فضل في ربحه الذي في السماء. ﴿مَا أَنتُم إِلَّا بَنَكُم أَنتُونَكُ فَا للله على المحام من أحد، يعني: لم يوسل ميء، ﴿وَمَا أَنْكَ الرَّمْنُ مِنْ الله على كم علينا من فضل في رسولًا. ﴿وَالله فقالت الرسل: ﴿مَا الله واحده من من أحد، يعني: لم يوسل مَنتَن المَ الله واحد علينا إلا أن نبلغ، ونعلمكم، ونبين لكم: أنَّ الله واحد المربك (٠٠٠). (ز)

## ﴿قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّزُنَا بِكُمٍّ﴾

ع عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَالْزَأَ إِنَّا نَطَيَّزَا بِكُمٍّ ﴾، قال: يقولون: إنْ أصابنا شرِّ فإنَّما هو مِن أجلكم (٣) . (٣٣١/١٦)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٨٠٣/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٨٠٤/٢ بنحوه، وعبدالرزاق ١٤١/٢ من طريق معمر، وابن جرير ٤١٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

قحط المطر ـ مِن قِبَلِكم (١)النُّث . (ز)

٦٤٤٦٦ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿فَالْوَا إِنَّا نَطَيَّنَا بِكُمٍّ ﴾ تشاءمنا بكم (٢). (ز)

## ﴿ لَهِ لَذَ تَنتَهُوا لَنَرْجُمُنَّكُونِ

٩٤٤٦٧ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ لَرَّهُ نَكُرُ ﴾، قال: لنشتمنكم. قال: والرجم في القرآن كله: الشتم (٣). (٢٢٧/١٢)

٦٤٤٦٨ ـ عن الحسن البصرى: ﴿ لَهِن لَّر تَنتَهُوا لَرْهُنكُمْ ﴾ لنرجمنكم بالحجارة حتى نقتلكم بها<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٦٤٤٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لَهِن لَّمْ تَنتَهُوا لَلْزَهُمَّنكُمْ ﴾ بالحجارة (٥١/١٢). (٢٣٦/١٢)

٩٤٤٧٠ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ لَنَرْجُمُنَّكُر ﴾، يعنى: لَنقتلنكم (٦). (ز)

٦٤٤٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: فقال القوم للرسل: ﴿ لَهِن لَّرَ تَنْهُوا لَنَرْجُمُنَكُرُ ﴾ لئن لم تسكتوا عنًا لنقتلنكم (٧). (ز)

١٤١٠ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٤٠) في السبب الذي من أجله قالوا: ﴿إِنَّا تَطَيَّزُنَا بِكُمُّ ۗ ما جاء في قول مقاتل، وذكر **قولًا آخر أ**نهم قالوا ذلك لأن الجذام انتشر فيهم، ثم رجَّح <mark>مستندًا</mark> إلى النظائر أن تطيرهم: اإنما كان بسبب ما دخل قريتهم من اختلاف الكلمة وافتتان الناس، وهذا على نحو تطير قريش بمحمد ﷺ، وعلى نحو ما خُوطِب به موسى،.

٥٤١٣ لم يذكر ابنُ جرير (٤١٦/١٩) غير قول قتادة.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦. وأوله في تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٥ منسوبًا إلى مقاتل دون تعيينه.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸۰٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤ بنحوه، وعبدالرزاق ٢/ ١٤١ من طريق معمر، وابن جرير ١٩٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦.

## ﴿ وَلَيْمَسَّنَّكُمْ مِنَا عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ ﴿ ﴾

٣٤٤٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَلَيَسَنَّكُم مِنَّا عَذَابُ لَلِيرٌ﴾ ولينالنكم مِنَّا عذابٌ مُوجع (١). (ز)

7887 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَيُسَنَّكُمُ عِنى: وليصيبنكم ﴿يَنَا عَلَابُ أَلِيدٌ ﴾ يعنى: وَجِيعًا (٢). (ز)

182٧٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَلِيَسَنَّكُم يَنَّا عَلَابُ لَيْدٌ ﴾ مُوجِع قبل أن نقلكم "". (ز)

## ﴿ قَالُواْ طَاتِيرُكُم مَّعَكُمْ ﴾

٩٤٤٧٥ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ لَكُوْكُمْ مَمَكُمْ ﴾، قال: شُؤمكم معكم أنَّ).

٦٤٤٧٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ ﴿ لَكَوْرُكُمْ ﴾: مصائبكم <sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤٤٧٧ \_ عن ابن عباس =

٦٤٤٧٨ \_ وكعب الأحبار =

٦٤٤٧٩ ـ ووهب بن مُنبَّه ـ من طريق ابن إسحاق ـ: قالت لهم الرسل: ﴿مَلَيَرْكُمْ مَمَكُمْ﴾، أي: أعمالكم معكم (١). (ز)

٦٤٤٨٠ \_ قال عبدالله بن عباس =

٦٤٤٨١ ـ والضحاك: ﴿ قَالُوا طَهَرُكُم مَّمَّكُمْ ﴾ حظَّكم مِن الخير والشرُّ (٧) المَّذِي (ز)

و الله عليه المناس. ثم المناس. أما جاء في هذا القول، وقال: الوبهذا فسر الناس. ثم وجهه بقوله: الوسمي الحظ والنصيب طائرًا استعارة، أي: هو مما يحصل عن النظر في ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/٤١ع. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤. (٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ٦٧/١، والتغليق ٢٣٣/٤ ـ. وعلقه البخاري في صحيحه ٤/
 ١٨٠٦ ـ

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٧.

<sup>(</sup>V) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٥، وتفسير البغوي ٧/ ١٣.

٦٤٤٨٢ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ طَلَيْرَكُمْ مَّكُمْ ﴾، قال: ما كُتِب عليكم واقِعٌ بكم (١٠). (٢٣٧/١٢)

٦٤٤٨٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق المبارك ـ ﴿ فَالُّواْ مَلَيْزِكُمْ مَّمَكُمْ ﴾: أي: عملكم معكم (٢٠). (ز)

## ﴿ أَيِن ذُكِرْزُمُ ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ ۖ شُمْرِفُونَ ﴿ ﴾

🎇 قراءات:

٦٤٤٨٦ ـ قرأ زِرُّ بن خَبَيْش: ﴿أَأَن ذُكُرْتُمْ﴾ بالنصب (\*). (٢٧/١٧٦) ٦٤٤٨٧ ـ عن أبي رَزِين، أنه قرأ ذلك: ﴿أَيِن ذُكِرَرُكُ ﴿ الْمَائِدَةِ. (ز)

==الطائر، وكثر استعمال هذا المعنى حتى قالت المرأة الأنصارية: فطار لنا. حين اقتسم المهاجرون عثمان بن مظعون، ويقول الفقهاء: طار لفلان في المحاصّة كذا..

النام علَى ابنُ جرير (١٧/١٩ على هذه القراءة، فقال: قرائه عامة قراء الأمصار: ﴿ وَالله عامة قراء الأمصار: ﴿ إِن حَجَرَزُ ﴾ بكسر الألف من قراء وقتح ألف الاستفهام، بمعنى: إن ذكرناكم فمعكم طائركم. ثم أدخل على قراء - التي هي حرف جزاء - ألف استفهام في قول بعض نحويي البصرة، وفي قول بعض الكوفيين منوي به التكرير، كأنه قيل: قالوا: طائركم معكم إذ ذكرتم فمعكم طائركم، فحذف الجواب اكتفاء بدلالة الكلام عليه.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٨٠٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤ بنحوه، وعبدالرزاق ٢/ ١٤١ من طريق معمر، وابن جرير ١٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 و﴿أَأَن ذُكْرُتُمُ ﴾ بفتح الهمزة الثانية، وتشديد الكاف قراءة متواترة، قرأ بها أبو جعفر، وقرأ بقية العشرة كذلك إلا أنهم كسروا الهمزة الثانية. انظر: النشر ٣٣/٢، والإتحاف ص٤٦٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٤١٨.

٦٤٤٨٨ ـ عن يحيى بن وثَّاب، أنه قرأها: ﴿أَيْن ذُكِّرَزُۗ﴾ بالخفض<sup>(١)</sup>. (٢٢٧/١٢) ٦٤٤٨٩ ـ عن الأعمش ـ من طريق إسماعيل ـ: (أَئِن ذُكِرْتُمُ) مخففة<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤٤٩٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ إَين ذُكِرْرُكُ ، يقول: أَن ذكرناكم بالله تطيرتم بنا! (١٣٣/١٢٥)

1889 ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿أَيِن ذُكِّرِزُكُ، يعني: وُعِظْتُم ۚ ۚ (ز)

٩٤٤٩٢ ـ عن هارون، عن إسماعيل، عن سليمان بن مهران الأعمش: (أَثِن ذُكِرْتُمُ) مخففة، يقول: شؤمكم معكم أئن ذُكِرتما=

٣٤٤٩٣ ـ قال: وتفسير الحسن البصري: تطيّرون بنا مِن أجل أننا ذكّرناكم؟!<sup>(٥)</sup>. (ز) ٣٤٤٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَين ذُكِّرَدُ ﴾ أثن وُعظتم بالله ∰ن تطيرتم بنا؟! ﴿بَلْ أَشَرُ قَرَّمٌ شُرَيُّونَ﴾ قوم مشركون، والشرك أسرف الذنوب<sup>(١)</sup>. (ز)

٩٤٤٩٥ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿بَلْ أَنْتُدُ قَوْمٌ تُسْرِقُونَ﴾ مشركون (٧). (ز)

== وعلَّق عليها ابنُ عطية قائلًا (٧/ ٢٤١ بتصرف): ﴿وقُرِئ ﴿ أَيِّن ﴾ بهمزتين الثانية مكسورة، على معنى: أنن ذكرتم تتطيرون،.

ثم رجّحها ابنُ جرير مستندًا إلى إجماع الحجة من القراء، وأقوال السلف، فقال: «والقراءة التي لا نجيز القراءة بغيرها القراءة التي عليها قراء الأمصار، وهي دخول ألف الاستفهام على حرف الجزاء، وتشديد الكاف على المعنى الذي ذكرناه عن قارئيه كذلك، لإجماع الجحة من القراء عليه وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل».

الله عند ابن جرير (١٩/١٩) غير قول قتادة.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٣.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي جعفر. انظر: المحتسب ٢٠٥/٢، ومختصر ابن خالويه ص١٢٥. (٣) أخرجه يحيى بن سلام ٨٠٤/٢ بنحوه، وعبدالرزاق ١٤١/٢ من طريق معمر، وابن جرير ١٨٥١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وعقب عليه يحيى بن سلام بقوله: على الاستفهام.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٨٠٤/٢. (٥) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٣.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦.
 (٧) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤.

## ﴿وَجَآهُ مِنْ أَقْسَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِينَ ﴿ ﴾

٦٤٤٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس، ﴿وَبَآهَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَلِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ﴾، قال: هو حبيب النجار (۱۱/ ۳۳۷)

٦٤٤٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿وَجَآة مِنْ أَنْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُّلُّ يَسَيَخ﴾، قال: اسم صاحب يس: حبيب، وكان الجُذام قد أسرع فيه (٢). (٣٣٧/١٢) ٦٤٤٩٨ \_ عن عبدالله بن عباس =

٦٤٤٩٩ ـ وكعب الأحبار =

 ١٤٥٠٠ ـ ووهب بن مُنبَّه ـ من طريق ابن إسحاق ـ: أنَّه كان رجلًا مِن أهل أنطاكية، وكان اسمه: حبيبًا، وكان يعمل الجرير<sup>(٣)</sup>، وكان رجلًا سقيمًا، قد أسرع فيه الجذام، وكان منزله عند باب من أبواب المدينة قاصيًا، وكان مؤمنًا ذا صدقة، يجمع كسبه إذا أمسى ـ فيما يذكرون ـ فيقسمه نصفين؛ فيطعم نصفًا عياله، ويتصدق بنصف، فلم يهمُّه سقمُه ولا عملُه ولا ضعفه عن عمل ربه، قال: فلما أجمع قومُه على قتل الرسل بلغ ذلك حبيبًا، وهو على باب المدينة الأقصى، فجاء يسعى إليهم يذكُّرهم بالله، ويدعوهم إلى اتباع المرسلين، فقال: ﴿يَنَفُّومِ ٱتَّبِيمُوا ٱلْمُرْسَكِينَ﴾ (١). (ز) ٦٤٥٠١ - عن كعب الأحبار - من طريق عبدالله بن عبدالرحمن -: أنه ذُكِر له حبيبُ بن زيد بن عاصم، أخو بني مازن بن النجار، الذي كان مسيلمة الكذاب قطعه باليمامة حين جعل يسأله عن رسول الله ﷺ، فجعل يقول: أتشهد أنَّ محمدًا رسول الله؟ فيقول: نعم. ثم يقول: أتشهد أني رسول الله؟ فيقول له: لا أسمع. فيقول مسيلمة: أتسمع هذا، ولا تسمع هذا؟ فيقول: نعم. فجعل يقطِّعه عضوًا عضوًا، كلما سأله لم يَزده على ذلك حتى مات في يديه. قال كعب ـ حين قيل له: اسمه: حبيب ـ: وكان ـ والله ـ صاحب يس اسمه: حبيب<sup>(۵)</sup>. (ز)

٦٤٥٠٢ ـ عن سعيد بن جبير، قال: وجاء حبيبٌ وهو يكتم إيمانه، فقال: ﴿يَنَقُومِ

(٤) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩ \_ ٤٢٠.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٢٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) الجرير: الحبال. التاج (جرر).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٢٠.

أَتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَكِلِينَ﴾. فلما رأوه أعلن بإيمانه، فقال: ﴿إِنِّتَ ءَامَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَتُونِ﴾. وكان نجارًا؛ ألقوه في بثر، وهي الرس، وهم أصحاب الرس<sup>(۱)</sup>. (٣٣٦/١٣)

وكان نجارًا؛ ألقوه في بثر، وهي الرس، وهم أصحاب الرس ''. (٢٣٦/١٢) عن مجاهد بن جبر - من طريق أبي يحيى - قال: كان رجلًا مِن قوم يونس، وكان به جذام، وكان يطيف بالهتهم يدعوها، إذ مرَّ على قوم مجتمعين، فأتاهم، فإذا هم قد قتلوا نبيين، فبعث الله إليهم الثالث، فلمًّا سمع قوله قال: يا عبدالله، إنَّ معي ذهبًا، فهل أنت آخذه مِنِّي، وأتَبعك، وتدعو الله لي؟ قال: لا أريد ذهبك، ولكن اتبعني. فلما رأى الذي به دعا الله له فبرأ، فلما رأى ما صنع به وقال يَعقر مُلَّي الله عرض عليه مِن الذهب فلم يقبله منه أنَّ . (ز)

**٦٤٥٠٤** ـ عن أبي مِجْلَز لاحق بن حميد ـ من طريق عاصم الأحول ـ قال: كان اسم صاحب يس: حبيب بن مُرِي (٢٦) (٣٣٧/١٣)

م عن قتادة بن دعامة من طريق معمر من قوله: ﴿وَبَالَةُ مِنْ أَقْسًا ٱلْمَدِينَةِ رَبِّ أَقْسًا ٱلْمَدِينَةِ رَبُّ يَسَعَنُ اللهِ عَادِ واسمه: حبيب، فسمع رَبُّ يَسَعَنُ اللهِ اللهِ اللهِ أهل أنطاكية، فجاءهم (٤). (٣٣٨/١٢)

٦٤٥٠٦ ـ عن عمر بن الحكم، في قوله: ﴿وَيَهَآهُ مِنْ أَقَصَا ٱلۡمَلِينَةِ رَبُّلُ يَسْعَىٰ﴾، قال: بلغنا أنه كان إسكافًا (٠٠). (٣٣٨/١٢)

7٤٥٠٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿وَيَلَة مِنْ أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ رَبُيلٌ يَسْعَى﴾، قال: بلغنا أنه كان إسكافًا<sup>(١)</sup>. (٣٣٨/١٢)

٦٤٥٠٨ ـ عن إسماعيل السُّدِي، في قوله: ﴿وَيَلَة مِنْ أَقْصَا ٱلۡمَدِينَةِ رَبُلُ يَسۡعَى﴾، قال: بلغنا أنه كان قصَّارًا(۱۷). (٣٣٨/١٢)

٩٤٥٠٩ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَيَجَآةَ مِنْ أَنْصَا ٱلۡمَلِينَةِ رَبُولُ﴾: كان

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٥.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۱۹/۱۹. (۵) أن سر ما النات ۱/۸۵،

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤١/٢، وابن جرير ١٩١/١٩ بنحوه من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السبوطي إلى أبن أبي حاتم. والإسكاف: كلُّ صانعٍ سِوى الخَفَّاف، وقيل: النجار، وقيل: كل صانع بيده حديدة. التاج (سكف).

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. والقصار: مبيّض الثياب. التاج (قصر).

والمالية المالية

حَرَّاثًا (١٢/ ٣٣٩)

١٤٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَبَهَا بِنْ أَقْسَا ٱلْمَدِينَةِ رَبُّلٌ يَسْعَىٰ﴾ على رجليه، اسمه: حبيب بن أبريا، أعور، نجار من بني إسرائيل، كان في غارٍ يعبدالله ﷺ، فلما سمع بالرسل أتاهم وترك عمله، ﴿قَالَ يَقَوِي النَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ الثلاثة: تومان، ويونس، وشمعون، ﴿النَّهُونَ مَنْ النَّمْ أَجْرًا وَهُم مُّهَمَّدُونَ﴾ (ز)

٦٤٥١١ ـ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿وَبَهَآهَ مِنْ أَقْسَا الْمَلِينَةِ﴾ أنطاكية ﴿رَجُلُّ يَسْمَىٰ﴾ يعني: يسرع، وهو حبيب النجار (١٣/١١٥١). (ز)

انتقد ابن كثير (١١/ ٢٥٧ \_ ٢٥٨ بتصرف) مستندًا إلى ظاهر القرآن، ودلالة التاريخ، والدلالة العقلية كون المدينة أنطاكية، فقال: «وقد تقدم عن كثير من السلف أن هذه القرية هي أنطاكية. . . وفي ذلك نظر من وجوه: أحدها: أن أهل أنطاكية آمنوا برسل المسيح إليهم، وكانوا أول مدينة آمنت بالمسيح؛ ولهذا كانت عند النصاري إحدى المدائن الأربعة اللاتي فيهن بَتَاركة، وهن: القدس؛ لأنها بلد المسيح، وأنطاكية؛ لأنها أول بلدة آمنت بالمسيح عن آخر أهلها، والإسكندرية؛ لأن فيها اصطلحوا على اتخاذ البتاركة والمطارنة والأساقفة والقساوسة والشمامسة والرهابين، ثم رومية؛ لأنها مدينة الملك قسطنطين الذي نصر دينهم وأطده. ولما ابتنى القسطنطينية نقلوا البترك من رومية إليها، كما ذكره غير واحد ممن ذكر تواريخهم، كسعيد بن بطريق وغيره من أهل الكتاب والمسلمين، فإذا تقرر أن أنطاكية أول مدينة آمنت فأهل هذه القرية قد ذكر الله تعالى أنهم كذبوا رسله، وأنه أهلكهم بصيحة واحدة أخمدتهم، فالله أعلم. الثاني: أن قصة أنطاكية مع الحواريين أصحاب المسيح بعد نزول التوراة، وقد ذكر أبو سعيد الخدري وغير واحد من السلف: أن الله تعالى بعد إنزاله التوراة لم يهلك أمةً مِن الأمم عن آخرهم بعذاب يبعثه عليهم، بل أمر المؤمنين بعد ذلك بقتال المشركين. ذكروه عند قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكْنَا ٱلْقُرُوبَ ٱلْأُولَيٰ﴾ [القصص: ٤٣]. فعلى هذا يتعيَّن أن هذه القرية المذكورة في القرآن العظيم قرية أخرى غير أنطاكية، كما أطلق ذلك غير واحد من السلف أيضًا. أو تكون أنطاكية إن كان لفظها محفوظًا في هذه القصة مدينة أخرى غير هذه المشهورة المعروفة، فإن هذه لم يعرف أنها أهلكت لا في الملة النصرانية ولا قبل ذلك. وبنحوه ابنُ تيمية (٣١٨/٥ ـ ٣٢٣) في كلام طويل.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦ ـ ٥٧٧.

## ﴿ النَّبِعُوا مَن لَا يَسْتَلُكُو أَجْرًا وَهُم ثُمْمَتُدُونَ ﴿ ﴾

٦٤٥١٢ \_ عن عبدالله بن عباس =

٦٤٥١٣ ـ وكعب الأحبار =

78018 - ووهب بن مُنبّه - من طريق ابن إسحاق فيما بلغه - ﴿ أَشْمِعُوا مَن لَا يَشَكُمُ وَ الْجَمْرُ وَهُم أَمْمَ تُلْكُونُ ﴾: أي: لا يسألونكم أموالكم على ما جاءوكم به مِن الهدى، وهم لكم ناصحون، فاتبعوهم تهتدوا بهداهم (۱۰). (ز)

٦٤٥١٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ قال: ﴿ أَنَبِعُوا مَن لَا يَشَكُّكُو أَجُرًا﴾ لما كان عرض عليه من الذهب فلم يقبله منه (١٠). (ز)

٦٤٥١٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: لما انتهى إليهم ـ يعني: الرسل ـ قال: هم تشالون على هذا مِن أجر؟ فقالوا: لا. فقال لقومه: ﴿يَنَقَوْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ الشَّهُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٣٨/١٢)

## ﴿ وَمَا لِىٰ لَا آَعُنُهُ اللَّهِى فَلَمَرَىٰ وَلِلَهِ تُرْحَمُونَ ۞ ، آلَخِذُ بن دُونِهِ ، اللَّهَ أَ إِن يُرِذِنِ الرَّحَانُ بِعُمْرِ لَا ثَعْنِ عَقِي شَفَعَتُهُمْ مُسَيِّعًا وَلَا يُعِيثُونِ ۞ إِنَّ إِنَّا لَيْنِ صَلَالٍ ثُمِينٍ ۞﴾

٦٤٥١٧ \_ عن عبدالله بن عباس =

٦٤٥١٨ ـ وكعب الأحبار =

العداة ـ ووهب بن مُنَبِّه ـ من طريق ابن إسحاق ـ قال: ناداهم ـ يعني: نادى قومه ـ بخلاف ما هم عليه مِن عبادة الأصنام، وأظهر لهم دينه وعبادة ربَّه، وأخبرهم أنه لا يملك نفعه ولا ضره غيرُه، فقال: ﴿وَمَا لِنَ لَا أَعَبُدُ الَّذِي نَطَرَيْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۖ مُأَيِّذُ مِن دُونِهِ عَالِهُمَهُ ﴾ ثم عابها، فقال: ﴿إِن يُرِدِنِ ٱلرَّمَّنُ بِشُرِّ ﴾ وشِـدَّة ﴿لَا تُثْنِ عَقِى شَغَنَمُهُمْ شَكِنًا لِلَا يُعِلَدُنِ﴾ ''، (ز)

• ٦٤٥٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله تعالى: ﴿وَمَا لِمَ لَا أَعَبُدُ الَّذِي

(۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٤٢١. (۲) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۸۰۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالزاق /١٤١/ من طريق معمر، وابن جرير ٤٢١/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أي حاتم. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٢/١٩.

فَلَرَنِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَهُه: هذا رجل دعا قومَه إلى الله، وأبدى لهم النصيحة، فقتلوه على ذلك. وذُكر لنا: أنهم كانوا يرجمونه بالحجارة، وهو يقول: اللَّهُمَّ، اهدِ قومي، اللَّهُمَّ، اهدِ قومي، لللَّهُمَّ، اهدِ قومي. حتى أَقْعَصُوهُ (١) وهو كذلك (٢). (ز)

٦٤٥٢١ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: كانوا يرمونه بالحجارة، وهو يقول: اللَّهُمَّ، اهد قومي. فعلَّقوه بسُور المدينة حتى قطَّعوه وقتلوه ("). (ز)

7٤٥٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: فأخذوه، فرفعوه إلى الملك، فقال له: برثِتَ مِنَّا، واتبعتَ عدونا! فقال: ﴿وَرَبَا لِنَ لَا آَعَبُدُ اللَّذِي فَطَرَنِي خلقني ﴿وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ۗ ۚ اَلَّئِلُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الللْمُونُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

المُوعِة على يعيى بن سلَّم: ﴿وَمَا لِى لاَ أَعَنُهُ اللَّهِى فَطَرَفِى خلقني ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ يوم القيامة، ﴿وَالَّيْهِ ثَرْجَعُونَ﴾ يوم القيامة، ﴿إِن يُرِقِنُ الرَّحِمَّنُ يَشْرِ لَا ثَقْنِ عَنِى شَفَعَتُهُمْ عِنى: الآلهة؛ لِما كان يدعو آلهتهم لِما به مِن الجذام فلم يغن عنه ﴿شَرِّكًا وَلاَ يُتَقِدُونِ ﴾ مِن ضُرِّي، يعني: الجذام الذي كان به (٥٠). (ز)

#### ﴿إِنِّت ءَامَنتُ بِرَيِّكُمْ فَأَسْمَعُونِ﴾

7807٤ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي وائل ـ قال: لَمَّا قال صاحب يس:
 ﴿يَتَوَرِّهِ ٱلۡجَعُولُ ٱلْمُرْسَكِانَ﴾. خنقوه ليموت، فالتفت إلى الأنبياء، فقال: ﴿إِزِّت ءَامَنتُ رَبِيكُمْ فَاسْتَعُونِ﴾. أي: فاشهدوا لي<sup>(٢)</sup>. (٢٣٩/١٧)

٦٤٥٧ - عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق بعض أصحاب ابن إسخاق ـ كان يقول: ﴿إِنِّتَ ءَاسَتُ بِرَتِكُمٌ فَاسْمَعُونِ﴾، وطنوه بأرجلهم حتى خرج قُصْبُه'٬٬ مِن دُبُرِه ٬٬ (ز)

#### ٦٤٥٢٦ \_ عن عبدالله بن عباس =

<sup>(</sup>١) أقعصوه: ضربوه فقتلوه مكانه. اللسان (قعص). (٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/٢٩ ـ ٤٢٤.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٧٥ ـ ٧٧٧.
 (٦) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٢٩.

 <sup>(</sup>۳) تفسير الثعلبي ۱۲٦/۸.
 (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/٢٥٠ ـ ٥٠٥.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٤٢٤.

<sup>(</sup>٧) القُصْب: الأمعاء. اللسان (قصب).

٦٤٥٢٧ \_ وكعب الأحبار =

٣٤٥٢٨ ـ ووهب بن مُنَبِّه ـ من طريق ابن إسحاق ـ: قال لهم: ﴿وَمَا لِى لَا أَعَبُدُ الَّذِى فَطَرَفِ﴾ إلى قوله: ﴿فَاسَمَعُونِ﴾، وثبوا عليه وثبةً رجلٍ واحد، فقتلوه، واستضعفوه لضعفه وسقمه، ولم يكن أحد يدفع عنه'''. (ز)

العرب - تَدْعُون البَرْ: رَسًّا، وتدعون القبر: رَسًّا، وتدعون الخَدِّ: رَسًّا، فَخَدُّوا أَخدودًا العرب - تَدْعُون البَرْ: رَسًّا، وتدعون القبر: رَسًّا، وتدعون الخَدُّ: رَسًّا، فَخَدُّوا أَخدودًا لعرب - تَدْعُون البَرْ: رَسًّا، وتدعون الخين ذكر الله في يس: ﴿إِذَّ أَرْسَلْنَا إَلَيْمُ أَنْتَنِى الْإَرْضُ النَّيْنِ ذَكْر الله في يس: ﴿إِذَ أَرْسَلْنَا إِلَيْمُ النَّيْنِ وَكُلُ اللهُ عَلَى الله الله الله الله الناس، وكان الله تعالى إذا جمع لعبدالنبوة والرسالة منعه مِن الناس، وكانت الأنبياء تُقْتَلُ، فلما سمع بذلك رجل من أقصى المدينة وما يراد بالرسل أقبل يسعى ليُدركهم فيشهدهم على إيمانه، فأقبل على قومه، فقال: ﴿يَقَوْلُ النَّمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ تعالى: ﴿اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ تعالى: ﴿النَّمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ تعالى اللهُ عَلَى المُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْعَلَى الْمُعْمِلِي اللهُ عَلَى ع

• ٦٤٥٣ ـ قال مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ: فلمًّا سمِعوه قتلوه <sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٥٣١ ـ عن وهب بن مُنَبِّه ـ من طريق ابن إسحاق ـ ﴿إِنِّتَ ءَامَنتُ بِرَيِّكُمْ فَآسَمُونِ﴾: إني آمنت بربكم الذي كفرتم به، فاسمعوا قولي (٤١٧٤٠٤. (ز)

٣٤٥٣٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿يَنَفَوْمِ الَّمْبِعُوا اَلْمُرْسَكِينَ ۚ لَنَّبِعُوا مَن لَا يَشَكُّمُ أَجَرًا وَهُم ثُهَنَّدُينَ﴾ حتى بلغ: ﴿فَاسَمَعُونِ﴾، قال: فرجموه بالحجارة، فجعل يقول: ربّ، اهدِ قومي؛ فإنهم لا يعلمون. فلم يزالوا يرجموه حتى قتلوه (٠). (٣٣٨/١٣)

٥٤٦٧ علَّق ابنُ عطية (٢٤٣/٧) على ما جاء في هذا القول، فقال: قال ابن عباس وكعب ووهب: خاطب بها قومَه. على جهة المبالغة والتنبيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٢٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٣٤٥٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: فوُطئ حتى خرجت مِعاه مِن دُبُره، فلما أُمر بقتله قال: يا قوم، ﴿إِنِّ عَالَمَتُ مِرْتِكُمُ فَاسْمَعُونِ﴾. فقُتل، ثم أُلقي في البشر، وهي البرس، وهي البشر، وهي الرس، وهم أصحاب الرس، وقُتل الرسل الثلاثة(١٠). (ز)

18074 ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّ ءَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْتَوْنِ﴾ أي: فاستمعوا وربية أي: فاستمعوا وربية أن المنان، فـ ﴿وَلِنَ لِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

# ﴿ فِيلَ ٱدْشُلِ ٱلْجَنَّةُ قَالَ يَنلَنَتَ قَرْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا غَفَرَ لِي رَقِي وَحَمَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞﴾

7٤٥٣٥ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق بعض أصحاب ابن إسحاق ـ كان يقول: قال الله له: ادخل الجنة. فدخلها حيًّا يُرزق فيها، قد أذهب الله عنه سقم الدنيا وحزنها ونصبها، فلما أفضى إلى رحمة الله وجنته وكرامته، قال: ﴿يَكَيْتَ فَوْيِ يَمْدَنُونَ ۚ إِنْ مَنْكُوْمِينَ﴾ (٣٠). (ز)

٦٤٥٣٦ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿قِيلَ ٱتَمُٰلِ لَبُنَّةٌ ﴾ قال: هذا حين رأى النَّهُ وَاللهُ عَلَمُونَ ﴾ قال: هذا حين رأى الثواب ''). (٣٣٩/١٣)

٣٤٥٣٧ ـ عن أبي مجلز لاحق بن حميد ـ من طريق عاصم الأحول ـ في قوله: ﴿يَمَا عَفَرُ لِي رَبِي﴾، قال: إيماني بربي، وتصديقي رسله (٠٠)

وله: ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلانَ: الأولَ: أنه خطاب منه لقومه. الثاني: أنه خطاب للرسل.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٦ ـ ٥٧٧. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤ ـ ٥٠٥.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲۱(۵۷).
 (٤) تفسير مجاهد (٥٥٩)، وأخرجه يحيى بن سلام ٢٠٦/٢ من طريق عاصم بن حكيم، وابن جرير ١٩/

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٤٢٦. (٦) تفسير الثعلبي ١٢٦/٨.

٣٤٥٣٩ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ قال: فلم يزالوا يرجموه حتى قتلوه، فدخل الجنة، فقال: ﴿...يَلَيْتَ قَرْمِي يَمْلَمُونَ ۞ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي﴾ حتى بلغ: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَيَجِدَةً ﴾. قال: فما نُوظِرُوا بعد قتلهم إيَّاه حتى أخذتهم صيحة واحدة، فإذا هم خامدون<sup>(۱)</sup>. (۳۳۸/۱۲)

٠ ٩٤٥٤ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿ فِيلَ ٱدَّهُ لِلْمُنَّةُ ﴾ فلما دخلها ﴿ قَالَ يَلَيُّتَ قَوِّي يَعْلَمُونَ ﴾. قال: فلا تلقى المؤمنَ إلا ناصحًا، ولا تلقاه غاشًا، فلما عاين مِن كرامة الله قال: ﴿يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَيَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ﴾. تمنى على الله أن يعلم قومُه ما عايَن مِن كرامة الله، وما هم عليه (۲) . (ز)

٦٤٥٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فِيلَ ٱذَّ فُلِ ٱلْمُنَّدُّ ۚ فَلَمَّا ذَهبت روحُ حبيب إلى الجنة، ودخلها، وعاين ما فيها مِن النعيم؛ تَمَنَّى فَـــ﴿فَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ﴾ بني إسرائيل ﴿يِمَا﴾ بأي شيء ﴿غَفَرَ لِي رَبِّي وَيَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ﴾ باتباعي المرسلين، فلو علموا لأمنوا بالرسل. فنصح لهم في حياته، وبعد موته<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٥٤٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿فِيلَ ٱدْخُلِ لَلْمُنَّةُ قَالَ يَلَيْتَ قَرِّي يَعْلَمُونَ ﴿ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْشَكْرَمِينَ﴾، فنصحهم حيًّا وميتًا (٤١٩(٤). (ز)

== وقد رجّح ابنُ كثير (١١/ ٢٥٤ بتصرف) القول الثاني بقوله: ﴿وهذا أظهر في المعنى الله ولم

@٤١٩ ذكر ابنُ عطية (٧٤٣/٧) في قوله: ﴿ يَلَيُّتُ قَرِّي يَعْلَمُونَ ﴾ احتمالين، فقال: (فلما تحصل له ذلك تمنى أن يعلم قومه بذلك، فقيل: أراد بذلك الإشفاق والنصح لهم، أي: لو علموا بذلك لآمنوا بالله تعالى. وقيل: أراد أن يعلموا ذلك، فيندموا على فعلهم به، ويحزنهم ذلك، وهذا موجود في جبلة البشر إذا نال خيرًا في بلد غربة ودَّ أن يعلم ذلك جيرانه وأترابه الذين نشأ فيهم، ولا سيما في الكرامات، ونحو من ذلك قول الشاعر:

والعز مطلوب وملتمس وأحبه ما نيل في الوطن). ثم رجح مستندًا إلى الدلالة العقلية الاحتمال الأول بقوله: ﴿وَالتَّأْوِيلُ الْأُولُ أَشْبُهُ بَهْذَا العبد ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤١، وابن جرير ١٩/٤٢٧ بنحوه من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٦ \_ ٥٧٧. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٠٤ ـ ٨٠٥.

# ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِۦ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِنَ السَّمَلَةِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿

ع عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال الله: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَمْدِيهِ مِن جُنْدِ مِن السَّمَايِ﴾: رسالة'<sup>۲۲</sup>. (ز)

٩٤٥٤ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ. ﴿ الآية، قال: ما استعنتُ عليهم جندًا مِن السماء ولا مِن الأرض<sup>(٣)</sup>. (٣٤٠/١٣)

٣٤٥٤٦ ـ عن الحسن: ﴿وَهَا كُنَّا مُنزِلِينَ﴾، والجند: الملائكة الذين يجيئون بالوحي إلى الأنبياء، فانقطع عنهم الوحي، واستوجبوا العذاب، فجاءهم العذاب''. (ز)

7٤٥٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ فَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُنهِ ثِرَتَ ٱلسَّمَلَةِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ﴾ قال: فلا، والله، ما عاتب اللهُ قومَه بعد قتله، ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةُ وَبِيدَةً فَإِنَا لَمْمَ خَكِيدُونَ﴾ (٥). (ز)

٨٤٥٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ﷺ: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ. مِنْ بَعْدِمِ، يعني: مِن بعد قتْل حبيب النجار ﴿مِن جُندِ مِنَ الشَّمَاةِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ﴾ الملائكة(١٠٠:١٥٤٤). (ز)

<sup>==</sup>الصالح، وفي ذلك قال النبي ﷺ: «نصح قومه حيًّا وميتًا»، وقال قتادة بن دعامة: نصحهم على حالة الغضب والرضى، وكذلك لا تجد المؤمن إلا ناصحًا للناس؛.

اختلف السلف فيما عنى الله بالجند على قولين: الأول: أنها الرسالة. وهو قول مجاهد. الثاني: أن معنى ذلك: أن الله لم يبعث لهم جنودًا يقاتلهم بها، ولكنه أهلكهم بسيحة واحدة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/٢٩ ـ ٤٢٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٦٠)، وأخرجه ابن جرير ٢٦/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلَّام ٨٠٦/٢.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.
 (٤) علقه يحيى بن سلام ٨٠٦/٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٧.

## ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَبِيدَةً فَإِذَا هُمْ خَدَيدُونَ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٩٤٥٤٩ ـ عن محمد بن سيرين، قال: في قراءة ابن مسعود: (إِن كَانَتْ إِلَّا زَقْيَةٌ وَاحِدَةُ). وفي قراءتنا: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةٌ وَحِدَةُ﴾ (١٤٢٠١٣). (٣٤٠/١٢)

🏶 تفسير الآية:

## ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَبِعِدَةً ﴾

• ٦٤٥٠ - عن الحسن البصري: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا مَيْحَةٌ وَجِدَةَ﴾، الصيحة: العذاب (٢). (ز)

٦٤٥٥١ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْعَةُ وَجِدَةً﴾ صيحة إسرافيل<sup>(٣)</sup>. (ز)

== وقد رَجِح ابنُ جرير (٤٢٨/١٩) مستندًا إلى اللغة والدلالة العقلية القول الثاني، وانتقد القول الثاني، وانتقد القول الأول، فقال: فرهذا القول الثاني أولى القولين بتأويل الآية، وذلك أن الرسالة لا يقال لها: جند، إلا أن يكون أراد مجاهد بذلك: الرسل، فيكون وجهًا، وإن كان أيضًا مِن المفهوم بظاهر الآية بعيدًا، وذلك أنَّ الرسل من بني آدم لا ينزلون من السماء، والخبر في ظاهر هذه الآية عن أنه لم ينزل من السماء بعد مهلك هذا المؤمن على قومه جندًا، وذلك بالملائكة أشبه منه بني آدم؟.

وذكر ابنُ عطية (٧/ ٤٤٤) في الما من قوله: ﴿وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ﴾ قولين: الأول: أنها نافية، وعلَق عليه بقوله: (ما أَنْزَلْنَا مِنْ جُنْدِ). والثاني: أنها عليه بقوله: (ما أَنْزَلْنَا مِنْ جُنْدِ). والثاني: أنها عطف على ﴿جُنْدِ﴾، والمعنى: المن جند ومن الذي كنا منزلين على الأمم مثلهم قبل ذلك.

<u> و و ت ابنُ عطية (٧/ ٢٤٥) على</u> قراءة ابن مسعود، فقال: (وقرأ ابن مسعود، وعبدالرحمن بن الأسود: (إلَّا زُقْيَةً)، وهي: الصيحة من الديك ونحوه مِن الطير،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن (١٨٢).

و(إن كَانَتْ إِلَّا رَقْيَةً رَاجَدَةً) قراءة شاذة، تروى أيضًا عن عبدالرحمن بن الأسود، وقراءة العشرة: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا سَيْحَةً وَيَشَلَكُهِ. انظر: المحتسب ٢٠٥/٢.

<sup>(</sup>۲) علقه یحیی بن سلّام ۸۰۲/۲.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٦/٢.

٦٤٥٩٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَيُودَةً ﴾ مِن جبريل ﷺ، ليس مُنْويَة (١٠). (ز)

## ﴿ فَإِذَا هُمَّ خَسِدُونَ ﴾

7800٣ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق بعض أصحاب ابن إسحاق ـ قال: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَعِدَةً فَإِنَا هُمْ خَتِيدُونَ﴾، فأهلك الله ذلك الملك وأهل أنطاكية، فبادُوا عن وجه الأرض، فلم تبق منهم باقية (٢). (ز)

₹800\$ \_ عن سعيد [بن جبير] \_ من طريق الخفاف \_ ﴿ فَإِذَا هُمْ خَكِيدُونَ ﴾، قال: أخيدوا، واللهِ (٢٠). (ز)

٣٤٥٠٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿فَإِنَا هُمْ حَكِيدُونَ﴾، قال: ميِّتون<sup>(1)</sup>. (٣٤٠/١٣) **٦٤٥٥ ـ** قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَإِنَا هُمْ حَكِيدُونَ﴾ مَوْتى، مثل النار إذا طُفِئَت لا يُسمَع لها صوت<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤٥٥٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ فَإِذَا هُمْ خَدَيدُونَ ﴾ قد هلكوا (٦). (ز)

#### # آثار متعلقة بالآية:

7٤٥٥٨ ـ عن عبدالله بن عباس، عن النبي ﷺ، قال: «السُّبِّقُ ثلاثة: فالسابق إلى موسى يوشع بن نون، والسابق إلى عيسى صاحب يس، والسابق إلى محمد ﷺ مليً بن أبي طالب، (٧٠). (٣٤٠/١٢)

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٧ ـ ٥٧٨.
- (٣) أخرجه الحربي في غريب الحديث ٢/ ٦٧١.
   (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
  - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٧ ـ ٥٧٨.
  - (v) أخرجه الطبراني في الكبير ٩٣/١١ (١١١٥٢).
  - (٦) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/٨٠٨.

(٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٢٧.

قال ابن كثير في تفسيره ٧٧٤/٥: احديث منكر، لا يعرف إلا من طريق حسين الأشقر، وهو شيعي متروك. وقال الهيثمي في المجمع ١٠٢/٨ (١٤٥٩٨): افيه حسين بن حسن الأشقر، وثقه ابن حبان، وضقفه الجمهور، ويقيّة رجاله حديثهم حسن أو صحيح. وقال ابن حجر في الفتح ٢/٤٦٧: اوفي إسناده حسين بن حسين الأشقر، وهو ضعيف. وقال السيوطي: ابسند ضعيف. وقال المناوي في فيض القدير ١٣٥/٤): اورواه من هذا الوجه العقيلي في الضعفاء، وقال: حسن المذكور شيعي متروك، والحديث لا يعرف إلا من جهته، وهو حديث منكره. وقال الألباني في الضعيفة ١/٣٧) (٣٢٥): اضعيف

7٤٥٥٩ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول ال 瓣: «الصديقون ثلاثة: حزقيل مؤمن آل فرعون، وحبيب النجار صاحب آل ياسين، وعلي بن أبي طالب، (١٠/ ٣٤١/١٢) . (٣٤١/١٢) عن جابر مرفوعًا: «ثلاثة ما كفروا بالله قط: مؤمن آل ياسين، وعلى بن

٦٤٥٦ ـ عن جابر مرفوعًا: «ثلاثة ما كفروا بالله قط: مؤمن آل ياسين، وعلي بن أيي طالب، وآسية امرأة فرعون؟<sup>(٢)</sup>. (٣٤١/١٢)

٦٤٥٦١ ـ عن أبي ليلى، قال: قال رسول الله ﷺ: «الصديقون ثلاثة: حبيب النجار مؤمن آل ياسين الذي قال: ﴿يَكُوْلُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ وَحَرْقِيلُ مؤمن آل فرعون الذي قال: ﴿أَنْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَالَدَ: ٢٨]، وصلى بن أبي طالب، وهو أفضلهم "٢٠. (٣٤١/١٢)

7٤٥٦٢ ـ عن ابن عباس: أنَّ النبيَّ ﷺ بعث عُروة بن مسعود إلى الطائف إلى قومه ثقيف، فدعاهم إلى الإسلام، فرماه رجل بسهم، فقتله، فقال: قما أشبهَه بصاحب يساً). (٢٤٠/١٢)

٦٤٥٦٤ ـ عن رجل، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أَبُو بَكُو الصَّدِيقُ خَيرُ أَهُلُ الأَرْضُ،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن النجار.

قال الألباني في الضعيفة ١/ ٥٣٠ (٣٥٥): «موضوع».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٧/ ٥٤٢، وابن عساكر في تاريخه ٣١٣/٤٢.

قال ابن عدي: ﴿وهذا باطلُّ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في المعرفة ١٠٤/١ (٣٤٠)، والثعلبي ١٢٦/٨، وابن عساكر ٣١٣/٤٢، والديلمي ٣٨٦٦١/

وقال الألباني في السلسلة الضعيفة (٣٥٥): "موضوع".

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٠٧/١١ (٢١٥٦).
 قال الهيثمي في المجمع ٣٨٦٨٩ (١٢٠٥٣): فيه أبو عبيدة بن الفضل، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٣/٧١٣ (٢٥٧٩).

قال الهينمي في المجمع ٣٨٦/٩ (٢٦٠٥٢): قرواه الطبراني، وروى عن الزهري نحوه، وكلاهما مرسل، وإسنادهما حسن.

إلا أن يكون نبيِّ، إلا مؤمن آل ياسين، وإلا مؤمن آل فرعون؛ (١٠). (٣٤١/١٣) ٦٤٥٦٥ ـ قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ صاحب يس اليوم في الجنة، ومؤمن آل فرعون، ومريم بنت صمران، وآسية امرأة فرعون؛ <sup>(٢)</sup>. (ز)

# ﴿يَحَشَّرَةً عَلَى ٱلْمِبَاءُ مَا يَأْتِيهِم مِن زَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزِيُّونَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٤٥٦٦ ـ عن عبدالله بن عباس، أنه قرأ: (يَا حَسْرَةَ الْمِبَادِ) (الْمَلَاثِةَ الْرَبَادِ) (٣٤٣/١٢) (٣٤٣/١٧) عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: في بعض القراءة: (يَا حَسْرَةَ الْعِبَادِ عَلَى أَنفُسِهَا مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ) (١٤٣/١٤).

**٦٤٥٦٨ ـ عن قتادة بن دُعامة ـ من طريق معمر ـ: إنَّ في بعض الحروف: (عَلَى** الْعِبَادِ الْحَسْرَةُ)<sup>(٥)</sup>. (ز)

وَ عَلَى ابنُ عطية (٧ ٢٤٦ بتصرف) على قراءة ابن عباس، فقال: وقرأ ابن عباس (يَا حَسْرَةً الْعَبَادِ) بإضافتها، وقول ابن عباس حسنٌ مع قراءته، يريد تفسيره الآتي: يا ويلا للعباد. ويتر تكني ذكر ابن كثير (٣٠٩/١١) هذه القراءة، ثم قال معلقًا: ومعنى هذا: يا حسرتهم وندامتهم يوم القيامة إذا عاينوا العذاب، كيف كذبوا رسل الله، وخالفوا أمر الله، فإنهم كانوا في الدار الدنيا المكذبون منهم».

 <sup>(</sup>١) أخرجه خيثمة بن سليمان في حديثه ص١٣٢، ومن طريقه ابن عساكر في تاريخه ٢١٢/٣٠ ـ ٢١٣، من طريق رجاء بن عيسى المقبري، قال: أخبرنا مهدي بن ميمون، عن صدقة القرشي، عن رجل، قال: قال رسول ش 鄉 به.

إسناده ضعيف؛ لانقطاعه، وجهالة شيخ صدقة بن خالد الفرشي، وهو من طبقة أتباع التابعين، وشيخه العبهم ليس صحابيًّا يقينًا، فقد أرسله إلى النبي 瓣.

<sup>(</sup>۲) أورده مقاتل بن سليمان ۳/۵۷۸.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري في المصاحف.
 وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي بن كعب، والحسن، ومجاهد، وغيرهم. انظر: المحتسب ٢٠٧/٢،
 ومختصر ابن خالويه ص١٢٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/٩٦ع. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، ابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 وهي قراءة شاذة. انظر: النكت والعيون ٥/٥٥، وروح المعاني ٣/٢٣.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤١.
 وهي قراءة شاذة.

78**01**9 ـ عن هارون، قال: في حرف أُ<mark>بَيّ بن كعب</mark>: (يَا حَسْرَةَ الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَشْتَهْزِءُونَ)<sup>(۱)</sup>. (۱۶۴/۱۳)

#### 🇱 تفسير الآية:

• ١٤٥٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْمِبَادِۗ﴾، يقول: يا ويلا للعباد (٢٠/ ٣٤٢)

٢٤٥٧١ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿يَحَمَرَةً عَلَى ٱلْمِبَاذِ﴾ قال: الندامة على العباد الذين ﴿مَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِم يَسْتَهْزِيْوَنَ﴾ يقول: الندامة عليهم يوم القيامة (٣٠). (١٤٣/١٢).

٦٤٥٧٢ ـ قال أبو العالية الرياحي: لَمَّا عاينوا العذاب قالوا: ﴿ يَعَتَمَرُهُ أَي: ندامةً على العباد، يعني: على الرسل الثلاثة حيث لم يؤمنوا بهم، فتَمَنَّوا الإيمان حين لم يفعهم (١٤٤٤٠٠). (ز)

٣٤٥٧٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿يَحَسَرُةً عَلَى ٱلْهِبَادِّ﴾، قال: كان حسرةً عليهم استهزاؤهم بالرسل(°). (٣٤٣/١٢)

٢٤٥٧٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق خصيف ـ في قوله: ﴿يَحَسَرُةً عَلَى ٱلْهِبَادِّ﴾، قال: يا حسرة لهم<sup>(٦)</sup>. (٣٤٣/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن (١٨١). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/١٩ ـ ٤٣٠، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٨/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى
 ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) تفسير الثعلبي ٨/١٢٧، وتفسير البغوي ١٦٦/٧.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٠٥)، وأخرجه ابن جرير ٢٩١/١٩، والفريابي ـ كما في التغليق ٢٩١/٤ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبيد بن حميد، وابن العنفر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه سفيان الثوري (٢٤٩). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

على على على الله على الله

٩٤٥٧٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿يَنَحَسْرَةٌ عَلَ ٱلْهِبَادِّ﴾، أي: يا حسرة العباد على أنفسها على ما ضيَّعت مِن أمر الله، وفرّطت في جنب الله (١٤٥٠٥).

٦٤٥٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ يَنْحَسَّرُةً عَلَى ٱلْهِبَادِ ﴾ في أَلْهَبَادِ ﴾ في أَلْهَبَادِ ﴾ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُبَادِ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادِ أَلْهُ أَلْهُبَادُ أَلْهُ أَلْهُبَادُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُبَادُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُبَادُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُبَادُ أَلْهُ أَلَّهُ أَلْهُ أَلْلُولُوا أَلْهُ أَلْلُهُ أَلْهُ أَلْلُولُوا أَلْهُ أَلْلُهُ أَلُهُ أَلْلُهُ أَلْلُهُ أَلْلُهُ أَلْلُولُوا أَلْلُهُ أَلْلُولُوا لَلْلُهُ أَلْلُولُوا لَلْلُولُوا لَلْلُهُ أَلْلُولُوا لَلْلُهُ أ

7٤٥٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَتَمْرُ عَلَى ٱلْمِبَادِ ﴾ يا ندامة للعباد في الآخرة باستهزائهم بالرسل في الدنيا، ثم قال قَلَى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِم يَسَمَيْزِيُونَ ﴾ (١) . (ز)

7٤٥٧٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿مَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسَتَهْزِءُونَ﴾ فيا لك حسرة عليهم، مثل قوله: ﴿أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسَرَتَكَ عَلَى مَا فَرَّلتُ فِي جَنْبٍ اللَّهِ [الزمر: ٢٥]، إذا كان القول من العباد قال العبد: يا حسرتا، وقال القوم: يا حسرتنا. إنَّما أخبر الله أنَّ تكذيبهم الرسل حسرة عليهم، وهذا من الصراخ بالنكرة الموصوفة (٥). (ز)

٥٤٣٥ لـم يذكر ابنُ جرير (١٩/ ٤٢٩ ـ ٤٣٠) غير قول قتادة، وقول مجاهد، وقول ابن عباس من طريق علمي.

واستلوك أبنُ عطبة (٧/ ٢٤٦ بتصرف) على ما ذهب إليه ابنُ جرير، فقال: قال الطبري: المعنى: يا حسرة العباد على أنفسهم. وذكر أنها في بعض القراءات كذلك. وتأويل الطبري في ذلك القراءة الأولى ليس بالبين، وإنما يتجه أن يكون المعنى: تلهفًا على العباد، كأن الحال يقتضيه وطباع كل بشر توجب عند سماعه حالهم وعذابهم على الكفر وتضييعهم أمر الله تعالى أن يشفق ويتحسر على العباده.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/١٢٧، وتفسير البغوي ١٦/٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨٠٦/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۰٦/۲.

# ﴿ أَلَةً بَرُوا كُمْ أَهَلَكُنَا قِبَلَهُم مِن الفُرُونِ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَزِيعُمُونَ ۞﴾

٦٤٥٨ \_ عن أبي إسحاق، قال: قبل لابن عباس: إنَّ ناسًا يزعمون أن عليًّا مبعوث قبل يوم القيامة! فسكت ساعة، ثم قال: بئس القوم نحن إن كُنَّا أنكحنا نساءًه، واقتسمنا ميراثه، أما تقرءون: ﴿ أَلَرْ بَرُوا كُرْ أَلْمَكُنَا فَبَلَهُم قِرَے ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لا يَرْجُونَهُا؟! (١٠/٣٤٤)

٦٤٥٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿أَلَمْ بَرُواْ كُرْ أَهَلَكُنَا فَهَلَهُم مِنَ ۖ الْقُرُونِ أَنْهُمْ إِلْيَهِمْ لَا يَرَجِعُونَ﴾، قال: عادًا، وثـمودًا، وقـرونًا بين ذلك كثيرًا". (٣٤٤/١٦)

٦٤٥٨٢ \_ عن حميد الأعرج =

٦٤٥٨٣ ـ وأبي عمرو [البصري] ـ من طريق هارون ـ في قوله: ﴿ آَبُهُمْ لِآتِهُمْ لَا يُرَجِعُونَ﴾، قالا: ليس في هذه اختلاف، هذا مِن رجوع الدنيا"". (٣٤٤/١٢)

# ﴿ وَإِن كُلُّ لَّمَا جَبِيعٌ لَدَيْنَا مُحْفَبَرُونَ ۞﴾

🎇 قراءات:

٦٤٥٨٦ ـ عن هارون، عن الحسن البصري: ﴿إِن كُلُّ لِّمَّا﴾ مثقلة =

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٣٠.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۰۷/۲.

# ٦٤٥٨٧ ـ وفي قراءة أُبَيّ بن كعب: (إلَّا جَمِيعٌ لَّذَيْنَا مُحْضَرُونَ)(١١٠عَ . (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤٥٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَإِن كُلُّ لِّمَا جَمِيعٌ لَّدَيَّنَا مُعْنَرُونَ ﴾، قال: أي: هم يوم القيامة (١٢) . (٣٤٤/١٣)

٦٤٥٨٩ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ وَإِن كُلُّ لِّمَا جَيِيٌّ ﴾ يعني: إلا جميع ﴿ لَدَيْنَا خُعَنْرُونَ﴾<sup>(٣)</sup>. (ز)

- 1809 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَبِيِّمٌ لَّذَيْنَا كُمْ مُرُونَا ﴾ عندنا في الآخرة<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٤٥٩١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَإِن كُلُّ لِّنَا جَبِيٌّ لَّذَيْنَا﴾ عندنا ﴿يُحْمَرُونَ﴾ يوم القيامة، يعني: الماضين والباقين (أ). (ز)

@٢٦] علَّق ابنُ جرير (١٩/ ٤٣١) على هذه القراءة، فقال: ﴿وقرأ ذلك عامة قراء أهل الكوفة: ﴿ لِّلُّمَّا ﴾ بتشديد الميم. ولتشديدهم ذلك عندنا وجهان: أحدهما: أن يكون الكلام عندهم كان مرادًا به: وإن كل لمما جميع. ثم حذفت إحدى الميمات لما كثرت، كما قال

غَداةً طَفَتْ عَلْمَاءِ بكر بن وائل وعُجْنا صدور الخيلِ نحوَ تَمِيمٍ والآخر: أن يكونوا أرادوا أن تكون ﴿لِّمَّا﴾ بمعنى: إلا مع إن خاصة، فتكون نظيرة إنما إذا وضعت موضع إلاً». ثم علَّق عليها وعلى قراءة التخفيف، فقال: ﴿والصوابِ من القول في ذلك عندى أنهما قراءتان مشهورتان متقاربتا المعنى، فبأيتهما قرأ القارئ فمصيب.

ووجِّه ابنُ عطية (٧/ ٢٤٧) قراءة التخفيف، فقال: ﴿وقرأ الجمهور ﴿لَمَا﴾ بتخفيف الميم، وذلك على زيادة «ما» للتأكيد، والمعنى: لَجميع».

(٣) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٧/٢. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٨.

(٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٨٠٧/٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٣.

و﴿إِنْ كُلُّ لَمَّا﴾ مِثْقَلَة الميم قراءة متواترة، قرأ بها ابن عامر، وعاصم، وحمزة، وابن جماز، وقرأ بقية العشرة: ﴿إِن كُلُّ لِّمَا﴾ مخففة الميم. انظر: النشر ٣٥٣/٢، والإتحاف ص٤٦٧. وأما (إلَّا جَمِيعٌ) فهي قراءة شاذة. انظر: تفسير الرازي ٢٦/٢٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

# ﴿وَمَالِيٌّ لَمُّمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْمَةُ أَحَيِّيتُهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿

٦٤٥٩٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿وَهَايَةٌ لَمُّمُ ٱلْأَرْشُ ٱلْمَيْتَةُ﴾، يعني: المُجْدِبة، أي: الذي أحياها بعد موتها قادِر على أن يُحيي الموتى(١٠). (ز)

٦٤٥٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم وعظ كفارَ مكة، فقال في: ﴿وَمَالَيْهُ لَمُهُ ﴾ وعلامة لهم ﴿الْأَرْشُ الْمَيْنَةُ أَمْيَئِهَا ﴾ بالمطر فتنبت، ﴿وَأَخْرَجُنَا مِنْهَا حَبُّ ﴾ البر والشعير؛ الحبوب كلها، ﴿فَيْنَهُ يَأْكُونُ﴾ (١). (ز)

٩٤٩٤ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ أَحَيَّنَهُ إِلَى النبات، يعني بـ ﴿ ٱلْمَيْتَةُ ﴾: الأرض التي ليس فيها نبات (٣). (ز)

# ﴿وَمَعَمَلْنَا فِيهَا جَنَّنتِ مِن تَخِيــلِ وَأَعْنَبِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْمُمُونِ ﴿ ﴾

مال عقاتل بن سليمان: ﴿ رَحَمَلْنَا فِيهَا ﴾ في الأرض ﴿ جَنَّنْتِ ﴾ بساتين ﴿ يَنْ فَيْن فَإِنْ الْمُتْرِينِ ﴾ الجارية (٤).

# ﴿ لِيَأْكُنُواْ مِن فَمَرِهِ. وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمٌّ أَنْلَا يَشْكُرُونَ ۞﴾

🎇 قراءات:

٦٤٥٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّه قرأ: ﴿ وَمَا عَبِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ ﴾ (٥٠). (٣٤٤/١٢)

🏶 تفسير الآية:

الم المراد عن عبدالله بن عباس، ﴿ وَمَا عَيِلَتُهُ أَلِيهِمٌ ﴾، قال: وجدوه معمولًا، لم تَعْمَلُهُ أَلَيهِمٌ ﴾، قال: وجدوه معمولًا، لم تَعْمَلُهُ أَلِيهِمْ فَأَلَلَا يَشَكُونَهُ لَهُ لَهُمَلُهُ اللهُ أَلْلَا يَشَكُونَهُ لَهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ۲/۸۰۷.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلَّام ٨٠٧/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٨.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها العشرة، ما عدا حمزة، والكسائي، وخلفًا، وشعبة؛ فإنهم قرؤوا: ﴿وَمَا عَبِلَتُ﴾ بدون هاء. انظر: النشر ٣٥٣/٢، والإتحاف ص٤٦٧.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٤٥٩٨ ـ قال إسماعيل السُّنِّي: ﴿وَمَا عَمِلَتَهُ ٱلْمِيهِمِّ﴾ لم يكن ذلك مِن فعلهم''). (ز)

٢٤٥٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لِأَكْثُواْ مِن ثَرَهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَلَيْهِمٌ ﴾ يقول: لم يكن ذلك مِن صنع أيديهم، ولكنه مِن فعلنا، ﴿أَلَلَا يَشْكُرُونَ ﴾ ربَّ هذه النَّعَم؛ فيُوحِّدوه! (١). (ز)

. 7٤٦٠٠ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿لِيَأْكُلُوا مِن نَسَوِيهِ وَمَا عَبِلَتُهُ ٱلْمِدِيهِمُ ۗ أَي: لم تكن تعمله أيديهم، ونحن أنبتنا ما فيها، ﴿أَفَلَا يُشْكُرُونَ﴾ أي: فليشكروا(المُلَانِينَةِ) (ز)

# ﴿ شَبْعَنَ الَّذِي خَلَقَ ٱلأَزْفَجَ كُلَّهَا مِنَا تُنْلِثُ ٱلأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِنَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

٦٤٦٠١ ـ قال إسماعيل السُّنِّي: ﴿سُبْحَنَ الَّذِى خَلَقَ ٱلْأَتَّخَ كُلَّهَا﴾ الأصناف كلها<sup>(٤)</sup>. (ز)

. ١٤٦٠٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سُبْحَنَ اللَّذِى خَلَقَ الْأَرْبَحَ كُلَّهَا ﴾ الأصناف كلها ﴿ مِمَّا تُنْبِتُ الْآرَضُ ﴾ مِمَّا تخرج الأرض مِن ألوان النبات والشجر، ﴿ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ الذكر والأنثى، ﴿ وَمِمَّا لَا يَمْلُمُونَ ﴾ مِن الخلق (٥٠). (ز)

== وعلَق ابن كثير (١١/ ٣٥٩) على القراءتين بقوله: ﴿ومعنى القراءتين واحدٌ».

وبنحوه ابنُ عطية (٧/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٨/٢.

<sup>(</sup>۱) علقه یحیی بن سلّام ۸۰۷/۲. (۳) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۰۷/۲.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٧٨.

787. عن عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿سُبُحَنَ الَذِى خَلَقَ الْأَزَوَجَ كُلَهَا﴾ قال: الأصناف كلها؛ الملائكة زوج، والإنس زوج، والجن زوج، وما تنبت الأرض زوج، وكل صنف من الطير زوج. ثم فسَّره فقال: ﴿مِمَّا تُنْفِئُ الْمُرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِنَا تُنْفِئُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلمَ الملائكة، ولا خلق الله، ولا غيرها على الروح أحد. وقوله: ﴿وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ لا يعلم الملائكة، ولا غيرها الروح(''). (۲۲،۵/۲)

٦٤٦٠٤ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿شَبَّكَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَزْوَجَ كُلَّهَا﴾ أي: الألوان كلها ﴿مِمَّا تُنْبِكُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ ٱلْفُسِهِدَ﴾ الذكر والأنشى، ومما خلق في البر والبحر، من صغير وكبير، ﴿وَمِمَّا لَا يَعْمَلُونَ﴾ [النحل: ٨](٢). (ز)

# ﴿وَمَاكِةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم ثُطْلِمُونَ ﴿

7٤٦٠٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَهَالِكَةٌ لَهُمُ الَّيْلُ شَلْتُهُ مِنْهُ النَّهَارَ﴾، قال: نُخرِجُ أحدَهما من الآخر، ويجري كلٌّ منهما في فَلَكُ<sup>(٣)</sup>. (٣٤٦/١٧)

٦٤٦٠٦ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد عني قوله: ﴿ وَمَالِكَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسَلَتُ مَنَاتُمُ النَّبَارَ ﴾، قال: كقوله: ﴿ وَمُولِمُ النَّبَارِ وَمُولِمُ النَّبَارَ فِ النَّبَارَ فِي النّبَارَ فِي النَّبَارِ فِي النَّبَارَ فِي النَّبْرَادِ عَلَيْهِ النَّبْرَادِ وَلْمَانِهُ النَّبْرَادِ وَلَمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

امَكِنَهَ ذكر ابنُ جرير (١٩/ ٣٣٤) أن معنى: ﴿وَمَايَدٌ لَّهُمُ الْتَلُ نَسَلَتُ مِنْهُ النَّبَارَ ﴾ أي: ننزع عنه النهار. ثم ذكر قول قتادة، وانتقده مستندًا إلى الدلالة العقلية قائلًا: فوهذا الذي قاله قتادة في ذلك عندي مِن معنى سلخ النهار من الليل بعيد؛ وذلك أن إيلاج الليل في النهار إنما هو زيادة ما نقص من ساعات هذا في ساعات الآخر، وليس السلخ من ذلك في شيء؛ لأن النهار يسلخ من الليل كله، وكذلك الليل من النهار كله، وليس يولج كل الليل ع=

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٢) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/٨٠٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفريابي \_ كما في التغليق ٢/ ٤٩١ \_. وعزا أوله السيوطي إلى ابن جرير، وورد عند ابن جرير ٥/ ٣٠٥ في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَهُمُ الْذِّلَ فِي النَّهُارِ وَتُؤْلِمُ النَّهُارَ فِي الْذِيْكُ [آل عمران: ٢٧] بلفظ: ما ينقص من أحدهما يدخل في الآخر، متعاقبان ذلك من الساعات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٣٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

٦٤٦٠٧ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿وَمَايَةٌ لَّهُمُ ٱلِّيُّلُ شَلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ﴾ نذهب به؛ ﴿ فَإِذَا هُمُ مُثْلِمُونَ﴾ داخلون في الظلام(١٠). (ز)

. علامة الله مقاتل بن سليمان: ثم قال - جلَّ وعزَّ -: ﴿وَمَايَدُ لَهُمُ ﴾ يقول: مِن علامة الرب الأهل مكة إذ لم يروه ﴿الْقِلْ نَسَلَتُهُ مِنْهُ النَّهَارُ ﴾ ننزع منه النهار؛ ﴿فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴾ بالليل، مثل قوله ﷺ ﴿وَالنَّلُ عَلَيْهِمْ بَنَا الَّذِينَ وَانْتَيْتُهُ مَايَئِنَا قَاسَلَتُمْ مِنْهَا فَانْهَادُ وَكَالًا مِنْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهَا فَانْهَادُ وَكَالًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَاللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٦٤٦٠٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَمَالِنَةٌ لَهُمُ الَّيْلُ نَسَلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ﴾ نُذهِب منه النهار". (ز)

# ﴿وَالشَّمْسُ تَجْدِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ۚ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

7871 - عن أبي ذرِّ، قال: دخلتُ المسجدَ ورسولُ الله على جالس، فلما غربت الشمس قال: فيا أبا فر، هل تدري أبن تذهب هذه؟ قال: قلت: الله ورسوله أعلم. قال: فإنها تذهب تستأذن في السجود، فيؤذن لها، وكأنها قد قبل لها: ارجعي من حيث جئت، فتطلع من مغربها . ثم قرأ: (وَذَلِكَ مُسْتَقَرُّ لَهَا). في قراءة عبدالله [بن مسعود] (٤٠) (٢٤٧/١٣)

٦٤٦١١ ـ عن عبدالله بن مسعود، أنه كان يقرأ: (وَالشَّمْسُ تَجْرِي لَا مُسْتَقَرَّ لَهَا)<sup>(٥)</sup>. (ز)

ووافقه ابنُ كثير (٣٦٠/١١). ورَجّح ابنُ كثير مستندًا إلى ظاهر الآية أن المعنى: ﴿ وَوَاللّهُ لَهُمُ اللّهِ أَللُ كثير مستندًا إلى ظاهر الآية أن المعنى: ﴿ وَإِذَا لَهُمُ اللّهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَفَرِبت مُطّلِعُونَ ﴾ كما جاء في الحديث: ﴿ إِذَا أَقبل اللّهِ من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، وفربت الشمس، فقد أفطر الصائم، هذا هو الظاهر من الآية،

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٨ ـ ٥٧٩.

=

<sup>==</sup> في كل النهار، ولا كل النهار في كل الليل.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٢٨/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلّام ٨٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ١٢٥/٩ (٧٤٢٤)، ومسلم ١٣٩/١ (١٥٩)، وابن جرير ١٢٥/١٩. وهمي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ١٢٨، وأخرجه البغوي ١٨/٧.

**٦٤٦١٢ -** عن **عبدالله بن عباس** - من طريق عكرمة ـ: أنَّه كان يقرأ: (وَالشَّمْسُ تَجْرِي لَا مُسْتَقَرَّ لَهَا)<sup>(١٩٢٩/١)</sup>. (٣٤٨/١٢)

٦٤٦١٣ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق سفيان، عن شيخ له \_: أنه قرأ: (وَالشَّمْسُ تَجْرِي لَا مُسْتَقَرَّ لَهَا)<sup>()</sup>. (ز)

#### 🌼 تفسير الآية:

عَدَّا عَنْ أَبِي ذَرِّ، قَالَ: سَأَلَتُ رَسُولَ الله ﷺ عَنْ قَوْلُهُ: ﴿ وَٱلشَّنْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهُمَاكُهُ. قَالَ: المستقرُّهُا تَحْتَ العرشُ<sup>(٣)</sup>. (٣٤٦/١٢)

آئدري عن أبي ذرِّ، قال: قال النبي الله لأبي ذرِّ حين غربت الشمس: «أندري أين تذهب؟». قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «فإنها تذهب حتى تسجد تحت المرش، فتستأذن، فيؤذن لها، ويوشك أن تسجد، فلا يقبل منها، وتستأذن، فلا يؤذن لها، يقال لها: ارجعي من حيث جثت، فتطلع من مغربها، فذلك قوله تعالى: ﴿وَالنَّمْسُ جَرِي لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَكِلَ تَقْمِيرُ ٱلْمَرْيِزِ ٱلْمَلِيرِهِ»(٥). (ز)

٦٤٦١٧ ـ عن أبي ذرِّ الغفاري، قال: كنت آخذ بيد رسول الله ﷺ، ونحن نتماشي

<sup>=</sup> وهي قراءة شادة، تروى أيضًا عن عكرمة. انظر: الجامع لأحكام القرآن ١٧/ ٤٤٥.

<sup>(</sup>١) أُخرَجه يحيى بن سلَّام ٨٠٨/٢، وأبو عبيد في فضآئله ص١٨١، والثعلبي ١٢٨/٨. وعزاه السيوطي إلى أحمد، وابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>٢) أحرجه إسحاق البستي ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١٣٨/٦ (٤٨٠٣)، ١٢٧/٩ (٧٤٣٣)، ومسلم ١٣٨/١ (١٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ١٢٣/٦ (٤٨٠٢). (٥) أخرجه البخاري ١٠٧/٤ (٣١٩٩).

جميعًا نحو المغرب، وقد طَفَلَت الشمس<sup>(١)</sup>، فما زلنا ننظر إليها حتى غابت، قال: قلت: يا رسول الله، أين تغرب؟ قال: اتغرب في السماء ثم ترفع مِن سماء إلى سماء، حتى ترفع إلى السماء السابعة العليا، حتى تكون تحت العرش، فتخر ساجدة، فتسجد معها الملائكة الموكلون بها، ثم تقول: يا رب، مِن أين تأمرني أن أطلع؛ أمِن مغربي أم مِن مطلعي؟). قال: فذلك قوله رهن: ﴿وَالشَّمْسُ جَدِّي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا﴾ حيث تحبس تحت العرش ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَزِيزِ ٱلْمَلِيدِ ﴾. قال: يعنى: ذلك صنَّع الرب العزيز في ملكه العليم بخلقه. قال: فيأتيها جبرائيل ﷺ بحلة ضوء مِن نور العرش، على مقادير ساعات النهار في طوله في الصيف أو قصره في الشتاء أو ما بين ذلك في الخريف والربيع. قال: فتُلبس تلك الحُلَّة كما يلبس أحدكم ثيابه، ثم ينطلق بها في جو السماء حتى تطلع من مطالعها. قال النبي ﷺ: ﴿فَكَأَنَّهَا قَدْ حُبِسَت مقدار ثلاث ليال، ثم لا تُكسى ضوءًا، وتُؤمر أن تطلع من مغربها،. فذلك قوله ﷺ: ﴿إِذَا ٱلثَّمُّسُ كُوِّرَتُ﴾ [التكوير: ١]. قال: والقمر كذلك في مطلعه ومجراه في أفق السماء ومغربه وارتفاعه إلى السماء السابعة العليا، ومحبسه تحت العرش وسجوده واستنذانه، ولكن جبرائيل ﷺ يأتيه بالحلة من نور الكرسي. قال: فذلك قوله ﷺ: ﴿ جَمَلُ ٱلشَّمْسَ ضِيَّاتُهُ وَٱلْقَمَرُ ثُورًا ﴾ [سونس: ٥]. قسال أبسو ذر: ثسم عسداست مسع رسول الله ﷺ، فصلَّيْنا المغرب<sup>(٢)</sup>. (ز)

7871A ـ عن عبدالله بن عمرو ـ من طريق وهب بن جابر الخيواني ـ قال: مستقرها: أن تطلع، فتردَّها ذنوب بني آدم، فإذا غربت سلَّمت، وسجدت، واستأذنت، فيؤذن لها، حتى إذا غربت سلَّمت وسجدت فلا يؤذن لها، فتقول: إنَّ السير بعيد، وإنِّي إن لم يُؤذن لي لا أبلغ. فتحبس ما شاء الله أن تحبس، ثم يقال: اطلَّعي مِن حيث غربت. قال: فمِن يومئذٍ إلى يوم القيامة لا ينفع نفسًا إمانُها("). (٣٤٧/١٣).

<sup>(</sup>١) طفلت الشمس: دَنَتْ من الغُرُوب. النهاية (طفل).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في تاريخه ٦٣/١ - ٦٥، من طريق عمر بن صبح أبي نعيم البلخي، عن مقاتل بن
 حيان، عن عبدالرحمن بن أبزى، عن أبي ذر الففاري به.

إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه عمر بن صبح التميمي أبو نعيم الخراساني، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٩٢٤): «متروك، كنّبه ابن راهويه».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٢، وأبو الشيخ في العظمة (١٣١). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٤٦١٩ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَــَأَ﴾ لا تبلغ مستقرها حتى ترجع إلى منازلها<sup>(١)</sup>. (ز)

• ٦٤٦٢ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق أبي الصهباء -: بقدر يجريان، يعني: الشمس والقمر، يجريان بإذن الله(٢). (ز)

١٤٦٢١ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ﴾، ثم ترجع إلى أدنى منازلها إلى يوم القيامة، حيث تُكوَّر فيذهب ضوؤها<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٦٢٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَٱلشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَمَأُكُ، قال: لوقتها، ولأَجَلِ لا تَعْدُوهُ (12). (٣٤٨/١٣)

٦٤٦٢٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿ تَجَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾، يعني: لمنتهاها (٥). (ز) ٦٤٦٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ لوقت لها إلى يوم القيامة، ﴿ ذَالِكَ ﴾ الذي ذُكِر من الليل والنهار، والشمس والقمر يجري في ملكه بما قدر من أمرهما وخلْقهما ﴿تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ﴾'``. (ز)

أبعد مسيرها، هذا مثل قوله: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآيِبَيِّنِۗ﴾ [براهيم: ٣٣] (٧). (ز) ٦٤٦٢٦ ـ عن أبي راشد ـ من طريق الأعمش ـ في قوله: ﴿وَٱلشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾، قال: موضع سجودها (١٢/ ٣٤٨)

## ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ ﴾

٦٤٦٢٧ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ ݣَالْمُرّْجُونِ ٱلْقَدِيرِ﴾، قال: في ثمانية وعشرين منزلًا، ينزلها القمر في شهر؛ أربعة عشر منها شامية، وأربعة عشر منها يمانية: فأولها الشَّرْطِين، والبُطّين، والثريا، والدبران،

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٦.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٢٨/٨.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٣٥ بنحوه، وأبو الشيخ (٦٦٤). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري في المصاحف. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٩.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٨/٢.

<sup>(</sup>٧) تفسير يحيى بن سلّام ٨٠٨/٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

والهفّعة، والهنْعة، واللّراع، والنّشرة، والطّرْف، والجَبهة، والرّبْرة، والصَّرْفة، والعَوَّاء، والسّماك وهو آخر الشامية، والغَفْر، والرَّبانيين، والإكليل، والقلب، والقلب، والشَّوْلة، والنعائم، والبّلدة، وسعد الذابح، وسعد بلّع، وسعد السُّعود، وسعد الأخبية، ومُقدَّم الدلو، ومُؤخَّر الدلو، والحوت وهو آخر اليمانية، فإذا سار هذه الثمانية والعشرين منزلًا عاد كالعرجون القديم كما كان في أول الشهر (١١). (٣٤٩/١٣) المحتمد على المنابة والعشرين منزلًا عاد كالعرجون القديم كما كان في أول الشهر ولا يغيب إلا في زيادة أو نقصان (٢٠). (ز)

٩٤٦٢٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَالْقَمَرُ فَتَرْتَكُ مَنَازِلَ ﴾، قال: قلّره الله منازل، فبعل ينقص حتى كان مثل عِذق النخلة، فشبَّهه بذلك (١٠٠٠). (٣٤٩/١٢) ٦٤٦٣٠ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَالْقَمَرُ قَدَّرَتُهُ مَنَازِلَ ﴾ يجري على منازله (٤٠). (ز)

٣٤٦٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ﷺ: ﴿وَالْقَمَرُ قَدَّرَتُهُ مَنَازِلَ﴾ في السماء يزيد، ثم يستوي، ثم ينقصِ في آخر الشهر<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٤٦٣٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ﴾ يزيد وينقص<sup>(٦)</sup>. (ز)

## ﴿حَنَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ۞﴾

٦٤٦٣٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴾: يعني: أصل العِذْق<sup>(٧)</sup> العتيق (١٨: العتيق (١٥٠/١٢٥)

٥٤٣٠ وجّه ابنُ كثير (٣٦٣/١١) قول ابن عباس، فقال: ايعني ابن عباس: أصل العنقود مِن الرطب إذا عَتْق ويبس وانحني».

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب فِي كتاب النجوم ص١٣٣ ـ ١٤٠.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلَّام ۸۰۸/۲.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٤٣٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٤) علقه يحيى بن سلّام ٨٠٨/٢.

 <sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۰۸/۲.

 <sup>(</sup>٧) العِنْق - بالكسر -: عرجون النخلة، بما فيه من شماريخ. والشَّمْروخ: العِنْكال الذي عليه البُسْر. النهاية (عفق، عرج)، واللسان (شعرخ).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٣٧، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٨/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣٤٦٣٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿كَالْمُرْجُونِ ٱلْفَدِيرِ﴾: يعني بالعرجون: العِذق اليابس(١٠). (ز)

7٤٦٣٥ ـ عن يزيد بن الأصم ـ من طريق جعفر بن برقان ـ في قوله: ﴿حَقَّ عَادَ ۖ كَالَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى النَّخلة إذا قُدُم انحنى (٢). (ز)

٦٤٦٣٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ في قوله: ﴿كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ﴾، قال: عرجون النخل اليابس<sup>(٣)</sup>. (٢٠/١٥٠)

**٦٤٦٣٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عيسى بن عبيد ـ في قوله:** ﴿ كَالْمُهُونِ الْقَدِيرِ ﴾، قال: النخلة القديمة <sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٦٣٨ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أبي رجاء \_ في قوله: ﴿كَاْلُمْرُجُونِ ٱلْفَلِيرِ﴾، قال: كعِذق النخلة إذا قَدُمَ فانحني (٥٠/١٣٠) قال: كعِذق النخلة إذا قَدُمَ فانحني (٣٠٠/١٢)

٦٤٦٣٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴾، قال: هو عِذق النخلة الياس المنحني (٦٠) . (٣٥٠/١٧)

. ٦٤٦٤ ـ عن سليمان التيمي ـ من طريق أبي عاصم ـ في قوله: ﴿مَنَّ عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْقَدِيرِ﴾، قال: العِذْق<sup>(٧)</sup>. (ز)

٦٤٦٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ حَنَّ عَادَ كَالْمُرْجُونِ ﴾ حتى عاد مثل الخيط، كما يكون أول ما استهل فيه، ﴿ كَالْمُرْجُونِ ﴾ يعني: العِذق اليابس المنحني ﴿ الْقَدِيرِ ﴾ الذي

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۶۳۷. (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۶۳۷.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلّام ٨٠٦/٢ بنحوه، وابن جرير ٤٣٧/١٩ ـ ٣٤٨ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن

حمید. (٤) أخرجه ابن جریر ۲۹/۱۹.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٣٧/١٩، وإسحاق البستي ص١٨٥ بلفظ: إذا قام فانحنى. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٤١/٢ من طريق معمر، وابن جرير ٤٣٨/١٩ بنحوه مطولًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٧.

أتى عليه الحول<sup>(١)</sup>. (ز)

أثار متعلقة بالآية:

٣٤٦٤٢ ـ عن الحسين بن الوليد، قال: أعتق رجلٌ كُلَّ غلام له قديم، فسُئِل يعقوب، فقال: مَن كان لِسَنَةٍ فهو حرًّ؛ قال الله: ﴿حَقَّ عَادَ كَٱلْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ﴾ فهو ليسنة (٣٠/١٠٠)

## ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمْا ۚ أَن تُدْرِكَ ٱلْفَمَرَ وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِّ﴾

عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿لَا الشَّمْسُ يَلْبَغِى لَمْ اللَّهُ اللَّهُ مَلُ يَلْبَغِى لَمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّاللَّا الللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ

عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿لاَ الشَّمْسُ يَلْبَنِي لَمْ اَ أَن لَهُمْسُ يَلْبَنِي لَمْ اَ أَن لَهُمْسَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّالَةُ اللَّاللَّالَّ اللَّهُ اللللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

7٤٦٤٥ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَلَا النَّلُ سَائِقُ النَّهَارِ ﴾، قال: في قضاء الله وعِلمه أن لا يفوت الليلُ النهارَ حتى يُدركه فيُذهب ظلمته، وفي قضاء الله وعلمه أن لا يفوت النهارُ الليل حتى يدركه فيذهب بضوته (٥٠ /١٢) (٣٥٢)

78787 - عن مجاهد بن جبر، ﴿لَا ٱلشَّمْسُ بَلْنِي لَمْ ٱن تُدْرِكَ ٱلْفَرَكِ ٱلْفَرَكِ اللَّهُ الهلال خاصّة لا يجتمعان في السماء، وقد يُريان جميعًا، ويجتمعان في غير ليلة الهلال<sup>(٦)</sup>. (ز)

٦٤٦٤٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم، ﴿لا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْفَكْرَ﴾، قال: لا

(٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٠.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦٠)، وأخرجه ابن جرير ٤٣٨/١٩ ـ ٤٣٩، وأخرج شطره الأول من طريق القاسم بن أبي بزة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علَّقه يحيى بن سلَّام ٩/ ٨٠٩، وعقِّب عليه بقوله: وهو كقوله: ﴿الْلَّفَيْرِ لِنَا لَلْهَا﴾ [الشمس: ٢] إذا تبعها ليلة الهلال. سعيد عن قتادة قَال: ﴿الْلَفَيْرِ لِنَا لَلْهَا﴾ يتلوها صبيحة الهلال.

يعلو هذا ضوءَ هذا، ولا هذا على هذا<sup>(١)</sup>. (٢٥٢/١٣)

عن عكرمة مولى ابن عباس - من طريق معمر - في قوله: ﴿لاَ الشَّمْسُ الشَّمْسُ الشَّمْسُ الشَّمْسُ الشَّمْسُ اللَّهُ اللَّهُ سَائِقُ النَّهَارُ﴾، قال: لكلَّ واحد منهما سلطان؛ للقمر سلطان بالليل، وللشمس أن تطلع بالليل. وقوله: ﴿وَلاَ اللَّهُ سَائِقُ النَّهَارُ﴾ يقول: لا ينبغي إذا كان ليلُ أن يكون ليلٌ آخر، حتى يكون النهار (٥٠). (١٩/١/١٥)

٣٤٦٥٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا ۖ أَنَّ مُنْاً لَا تُدْرِكُ ٱلْفَكْرَ﴾، قال: ذاك ليلة الهلال<sup>(٦)</sup>. (١٥١/١٥٣)

٦٤٦٥٣ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ في قوله: ﴿لاَ الشَّمْسُ يَلَبَنِي لَمَا أَن تُدُرِكُ الْفَمْرَ﴾ قال: لا ينبغي للشمس أن تدرك القمر، يعني: أنَّ اللّي مَالِينُ النَّهَارِ ﴾ قال: لا ينبغي لليل أن يُدرِك ضوء النهار (٧٠ . (ز)

٦٤٦٥٪ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل ـ في قوله: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِى لَمَا أَن تُدَرِكُ ٱلْفَمَرَ وَلَا ٱلِّيلُ سَائِقُ النَّهَارِ﴾، قال: لا يدرك هذا ضوءَ هذا، ولا هذا

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٠.
 (٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٤٣/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٧) أخرجه سفيان الثورى (٢٤٩ - ٢٥٠).

ضوءَ هذا<sup>(۱)</sup>. (۲۰۲/۱۲۳)

عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمْٱ أَن نُدُرِكَ ٱلْفَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ ﴾، قال: لكل حَدٌّ وعِلْمٌ لا يَعْدُوه، ولا يقصر دونه، إذا جاء سلطانُ هذا ذهبَ سلطانُ هذا، وإذا جاء سلطانُ هذا ذهب سلطانُ هذا(۲) (۲/۱۲)

٦٤٦٥٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ بَلَّبَى لَمْآ أَن تُدْرِكَ ٱلْفَكَرُ وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارْ﴾ لا ينبغي للشمس أن تطلع بالليل فتكون مع القمر في سلطانه <sup>(۳)</sup>. (ز)

٦٤٦٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغَى لَمَّا أَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ﴾ فتضيء مع ضوء القمر؛ لأنَّ الشمس سلطان النهار، والقمر سلطان الليل، ثم قال ﷺ: ﴿وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِّ﴾ يقول: ولا يُدرك سوادُ الليل ضوءَ النهار، فيغلبه على ضوئه(٤). (ز)

٦٤٦٥٨ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَاۤ أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمْرَ ﴾ لا يجتمع ضوؤهما؛ ضوء الشمس بالنهار، وضوء القمر بالليل، لا ينبغي لهما أن يجتمع ضوؤهما. وبعضهم يقول: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَآ أَن تُدَّرِكَ ٱلْقَمَرَ﴾ صبيحة ليلة البدر، يبادر فيغيب قبل طلوعها، ﴿وَلَا أَلَّتُلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ﴾ يأتي عليه النهار فيذهبه، كقوله: ﴿ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا ﴾ [الأعراف: ٥٤] (٥٤ [٥٠٠]. (ز)

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٩.

<sup>@</sup> قال ابن جرير (١٩/ ٤٣٨): ﴿ وقوله: ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ بَنَّكِي لَمَّاۤ أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ ﴾ يقول ـ تعالى ذِكْرُه \_: لا الشمس يصلح لها إدراك القمر، فيذهب ضوءها بضوئه، فتكون الأوقات كلها نهارًا لا ليل فيها، ﴿وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِّ﴾ يقول ـ تعالى ذكره ـ: ولا الليل بفائت النهار حتى تذهب ظلمته بضيائه، فتكون الأوقات كلها ليلًا. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل على اختلاف منهم في ألفاظهم في تأويل ذلك، إلا أن معاني عامتهم الذي قلناه. ثم ذكر قول ابن عباس من طريق عطية العوفي، ومجاهد بن جبر من طريق ابن =:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٣٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ في العظمة، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. (٣) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٩/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٨٠٩/٢ ـ ٨١٠.

# ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسۡبَحُونَ ۞﴾

٦٤٦٥٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَعُونَ ﴾ ، قال: في فلك كفلكِ المِغْزَل<sup>(١)(١)</sup>. (ز)

٦٤٦٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على ـ قوله: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ دوران، يقول: دورانًا ﴿يَسْبَحُونَ﴾ يقول: يجرون (٣). (ز)

٦٤٦٦١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفى ـ قوله: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسُبَحُونَ﴾، يعني: كل في فلك في السموات(٤). (ز)

٦٤٦٦٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: مجرى كل واحد منهما ـ يعني: الليل والنهار ـ ﴿فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ﴾ يَجُرونُ ٥٠٠ . (ز)

٦٤٦٦٣ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ والشمس والقمر بالليل والنهار ﴿يَسْبَحُونَ﴾ يدورون كما يدور فلك المغزل(٦). (ز)

٦٤٦٦٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو بن عبيد ـ قال: مثل فلكة المغزل  $(\zeta^{(v)}, \zeta^{(v)})$ يدور

٦٤٦٦٥ ـ قال الحسن البصرى: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾، الفلك: طاحونة مستديرة كفلكة المغزل بين السماء والأرض، وتجري فيها الشمس والقمر والنجوم، وليست بملتصقة بالسماء، ولو كانت ملتصقة ما جرت (١).

== أبي نجيح، وقتادة، وأبي صالح باذام، والضحاك بن مزاحم من طريق عبيد.

وذُكر ابنُ كثير (١١/ ٢٦٤) عبارات السلف في تفسير الآية، ثم علَّق قائلًا: ﴿والمعنى في هذا: أنَّه لا فترة بين الليل والنهار، بل كل منهما يعقب الآخر بلا مهلة ولا تراخ؛ لأنهما مسخَّران دائبين يتطالبان طلبًا حثيثًا».

<sup>(</sup>١) فَلْكَة المِغزَل: قطعة مستديرة من الخشب، تُجعل في أعلى المغزل، وتثبَّت الصِّنَارةُ من فوقها، وعودُ المِغْزَل من تحتها. معجم اللغة العربية المعاصرة (فلك).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤١. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٩/٢.

<sup>(</sup>٨) علقه يحيى بن سلَّام ٨٠٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه إسحاق البستى ص١٨٦.

٦٤٦٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ﴾: أي: في فلك السماء يسبحون<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٤٦٦٧ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿يَسْبَكُونَ﴾ يجرون<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٤٦٦٨ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿وَكُلِّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ﴾، قال: كل شيء يدور فهو فلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

72719 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكُلُّ ﴾ الليل والنهار ﴿فِي فَلَكِ يَسْبَعُونَ ﴾ في دوران يجرون، يعني: الشمس والقمر يدخلان تحت الأرض مِن قِبَل المغرب، فيخرجان مِن تحت الأرض، حتى يخرجا من قبل المشرق، ثم يجريان في السماء حتى يغربا قِبل المغرب، فهذا دورانهما، فذلك قوله ﷺ: ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَعُونَ ﴾ يقول: وكلاهما في دوراني يجريان إلى يوم القيامة (٤). (ز)

7٤٦٧ - عن سفيان بن عيينة - من طريق ابن أبي عمر - في قوله: ﴿ فِي فَلَاكِ يَسْبَعُونَ ﴾، قال: مثل قُطب الرَّحي (٥).

#### أثار متعلقة بالآية:

187٧ - عن مجاهد بن جبر: أنَّ أَناسًا من اليهود قالوا لعمر بن الخطاب: تقولون: جنة عرضها السموات والأرض، فأين تكون النار؟ قال: أرأيتَ إذا جاء النهار أين يكون الليل؟ وإذا جاء الليل أين يكون النهار؟ يفعل الله ما يشاء (٦) . (ز) 787 - عن نوف البِكَالي - من طريق أبي صالح - قال: إنَّ السماء خُلقت مثل الفَّبَّة، وإن الشمس والقمر والنجوم ليس منها شيءٌ لاصِق بالسماء، وإنها تجري في فَلَك دون السماء (١) . (ز)

# ﴿وَمَايَةً لَمُّمْ أَنَا خَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلُكِ ٱلْمَشْحُونِ ۞﴾

٦٤٦٧٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿فِي ٱلفُلُكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾،

(٧) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٠ ـ ٨١٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٤ بنحوه، وابن جرير ١٩/ ٤٤١.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلَّام ۸۰۹/۲. (۳) أخرجه عبدالرزاق ۱۶۳/۲ ـ ۱۶۶.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٧٩ ـ ٥٨٠. (٥) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٠/٢.

قال: أتدرون ما الفُلك المشحون؟ قلنا: لا. قال: هو الْمُوقر<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٦٧٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق على \_ قوله: ﴿ أَنَّا حَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾، يقول: المُمْتَلِئِ<sup>(٢)</sup>. (ز)

٩٤٦٧٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ قوله: ﴿فِي ٱلْفُلُكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾: يعنى: الْمُثقل<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٦٧٦ ـ عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء - ﴿ ٱلْفُلِّكِ ٱلْمُشْحُونِ ﴾، قال: الموقر(ئ). (ز)

٦٤٦٧٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ يقول في قوله: ﴿أَنَّا حَمَّلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾: يعني: سفينة نوح ﷺ<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٤٦٧٨ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُونْيبر ـ في قوله: ﴿ٱلْفُلْكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾، قال: المُوقر<sup>(٦)</sup>. (ز)

٦٤٦٧٩ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، في قوله: ﴿وَمَايَةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلَكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾، قال: سفينة نوح؛ حمل فيها من كل زوجين اثنين<sup>(٧)</sup>. (٣٥٢/١٣) ٩٤٦٨٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق يونس ـ في قوله: ﴿ٱلْمُشْحُونِ﴾، قال: المحمول (٨). (ز)

٦٤٦٨١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الحسن بن دينار ـ ﴿ٱلْمُشَحُّونِ﴾: المُوقر بحمله، يقول: مما حمل نوح معه في السفينة (i). (ز)

٦٤٦٨٢ ـ عن أبي صالح باذام، في قوله: ﴿ مَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشَّحُونِ ﴾، قال: سفينة نوح<sup>(١٠)</sup>. (٣٥٣/١٢)

عديم الله عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَمَايَةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْخُونِ﴾: المُوقر، يعني: سفينة نوح (١١١). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٢. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٢.

٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٣.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>١٠) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>١١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٣.

<sup>(</sup>٩) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٠/٢.

٦٤٦٨٤ ـ عن إسماعيل السُدِّي: ﴿ وَمَالِيٌّ أَمُّهُ ﴾ ، يعنى: وعلامة لهم (١). (ز) ٦٤٦٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَايَةٌ لَمْهُ وعلامة لهم، يعني: كفار مكة ﴿أَنَّا حَمْلَنَا ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ ذرية أهل مكة في أصلاب آبائهم ﴿فِي ٱلْفُلُكِ ٱلْمَشُّحُونِ ﴾ يعني: المُوقر مِن الناس والدواب(٢٠). (ز)

٦٤٦٨٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾، قال: الفُلك المشحون: المركب الذي كان فيه نوح، والذرية التي كانت في ذلك المركب. قال: والمشحون: الذي قد شُجِن؛ الذي قد جعل فيه ليركبه أهله، جعلوا فيه ما يريدون، فربما امتلأ، وربما لم يمتلئ<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٦٨٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِنَّا حَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْسَشُّحُونِ﴾، يعنى: نوحًا وبنيه الثلاثة: سام، وحام، ويافث، منهم ذُرِي الخلقُ بعد ما غرق قومُ نوح<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ. مَا يَرْكَبُونَ ﴿ ﴾

٦٤٦٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن مِّثْلِهِـ مَا يْرَكُبُونَ﴾، قال: هي السفن، جُعِلَت مِن بعد سفينة نوح على مِثلها(٥٠). (٣٥٣/١٢) ٦٤٦٨٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن يَثْيِلِهِ مَا يْرَكِّبُونَ﴾: يعني: الإبل؛ خلقها الله كما رأيتَ، فهي سُفُن البر، يحملون عليها ویرکبونها<sup>(۱)</sup>. (۱۲/۳۵۳)

٠ ٦٤٦٩ ـ عن عبدالله بن شداد ـ من طريق السُدِّيّ ـ في قوله: ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن مِّثْلِهِـ مَا يْزَكْبُونَ♦، قال: هي الإبل(٧). (١٢/١٥٥)

٦٤٦٩١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِّن مِثْلِدِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾، قال: الأنعام<sup>(٨)</sup>. (٣٥٤/١٣)

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلَّام ۸۱۰/۲.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٣. (٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٤٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٨) تفسير مجاهد (٥٦٠)، وأخرجه ابن جرير ٤٤٦/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٦٤٦٩٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ يقول في قوله: ﴿وَمَنْلَقْنَا لَمُم تِن مِنْكِونَ﴾: يعني: السفن التي اتخذت بعدها، يعني: بعد سفينة نوح (١). (ز) ميتاليد ما يَرْكِبُونَ﴾، عن حكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿وَمَنْلَقْنَا لَمُم تِن تِمْنِلِد مَا يَرْكِبُونَ﴾، قال: هي الإبل (١). (١٥٤/١٣)

٣٤٦٩٤ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، في قوله: ﴿وَيَنَلَقَنَا لَمُمْ مِّن مِّشْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾، قال: السفن التي في البحر، والأنهار التي يركب الناس فيها<sup>(٣)</sup>. (٣٥٣/١٧)

7٤٦٩٠ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق السُدِّيّ ـ في قوله: ﴿وَيَلَمُنَّا لَكُمْ مِّن يَشْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾، قال: السفن الصغار، ألا ترى أنه قال: ﴿وَلِن نَّشَأُ نَشْرِقُهُمْ فَلاَ صَيِّخَ لَمُنْهِ﴾؟! أنّ. (ز)

٦٤٦٩٦ ـ قال الحسن البصري ـ من طريق فتادة ـ ﴿وَمَالَقْنَا لَمُم مِّن مِسْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾: هي الإبل<sup>(٥)</sup>. (٢٠٣/١٢)

**٦٤٦٩٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق منصور بن زاذان ـ في هذه الآية: ﴿وَمَغَلَقَنَا** لَمُم مِّن مِّتْلِهِـ مَا يُرْكِبُونَ﴾، قال: السفن الصغار<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٦٤٦٩٨ ـ عن أبي صالح باذام، في قوله: ﴿مَلْنَا ذُرْيَتَهُمْ فِي ٱلثَّلَاكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾ قال: سفينة نوح، ﴿وَمَثَلَقَنَا لَهُمْ مِن مِتْلِهِ. مَا يَرْكَبُونَ﴾ هذه السفن مثل خشبها وصنعتها (٧٠). (٣٥٣/١٧)

٦٤٦٩٩ - عن أبي صالح باذام - من طريق شعبة، عن إسماعيل - في قوله: ﴿وَكَلَقْنَا لَهُمْ يَنِ مِّنْلِهِ. مَا يُرْكِبُونَ﴾، قال: السفن الصغار (٨٠). (ز)

٦٤٧٠٠ ـ عن قتادة بن دحامة، ﴿وَهَلَقْنَا لَمْمَ مِن مِّشْلِهِ مَا يُرْكَبُونَ﴾، قال: يعني: السفن الصغار<sup>(٩)</sup>. (٣٥٣/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطيّ إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٤٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٤.

 <sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. وعند ابن جرير ١٩/٤٤٥ نحو شطره الثاني من طريق محمد بن عبيد عن إسماعيل بن أبي خالد بلفظ: نِعَمٌ من مثل سفينة نوح.

 <sup>(</sup>A) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٥.
 (P) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٦٤٧٠١ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُم مِّن مِّثْلِهِ مَا يُزَّكُونَ ﴾ ، قال: هي السُّفُن التي يُنتَفَع بها(١٠). (ز)

٦٤٧٠٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَخَلْقَنَا لَمُم مِّن مِّثْلِيرِ﴾ وجعلنا لهم مِن شبه سفينة نوح ﴿ مَا يُرْكُبُونَ ﴾ فيها (١). (ز)

٦٤٧٠٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَخَلَقْنَا لَمُهُم مِن مِثْلِهِـ مَا يَرْكَبُونَ﴾، قال: وهي هذه الفلك<sup>٣٠</sup>. (ز)

٦٤٧٠٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن يَثْلِدِ.﴾ مِن مثل الفلك ﴿مَا يْرَكِبُونَ﴾ يعنى: الإبل، ويقال: هي سفن البر، وقال في آية أخرى: ﴿وَبَحَكُلُ لَكُمْ مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَنِيمِ مَا تَرْكَبُونَ﴾ [الزخرف: ١٢](٤) [(ز)

@٤٣٣ اختلف السلف في قوله: ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن مِّنْلِهِ. مَا يُزَّكِّبُونَ﴾ على قولين: الأول: أنه السفن. الثاني: أنه الإبل.

وقد رجّح ابنُّ جرير (١٩/ ٤٤٦ \_ ٤٤٧) مستندًا إلى السياق، والدلالة العقلية القول الأول، فقال: ﴿وأشبه القولين بتأويل ذلك قولُ مَن قال: عنى بذلك: السفن، وذلك لدلالة قوله: ﴿ وَلِن نَّشَأُ نُفُرِقَهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ ﴾ [بس: ٤٣]، على أن ذلك كذلك، وذلك أنَّ الغرق معلوم أن لا يكون إلا في الماء، ولا غرق في البر..

وذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٥٠ ـ ٢٥١) في معنى: ﴿ مَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ وفي معنى: ﴿ يَنْ يَثْلِيهِ ﴾ احتمالين، فقال: ﴿وأمَّا معنى الآية فيحتمل تأويلين: أحدهما قاله: ابن عباس وجماعة، وهو أن يريد بالذريات المحمولين: أصحاب نوح في السفينة، ويريد بقوله: ﴿ يُنْ يُثْلِهِ ﴾: السفن الموجودة في جنس بني آدم إلى يوم القيامة، وإيَّاها أراد الله تعالى بقوله: ﴿وَإِن نَّشَأُ نُغْرِقُهُمْ والتأويل الثاني قاله: مجاهد والسُدِّيّ، وروي عن ابن عباس أيضًا، هو أن يريد بقوله: ﴿أَنَّا مُّلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾: السفن الموجودة في بني آدم إلى يوم القيامة، ويريد بقوله: ﴿وَيَخَلَّفَنَا لَهُمْ مِّن يَشْلِهِ. مَا يَرْكَبُونَ﴾: الإبل وسائر ما يركب، فتكون المماثلة في أنه مركوب مُبَلِّغٌ إلى الأقطار فقط، ويعود قوله: ﴿وَإِن نَّشَأْ نُقْرِقُهُمْ﴾ على السفن الموجودة في الناس، وأما من خلط القولين فجعل الذرية في الفلك في قوم نوح في سفينة، وجعل ﴿ ثِن يَثْلِيهِ ﴾ في الإبل؛ فإن هذا نظرٌ فاسد يقطع به قوله تعالى: ﴿وَإِن نَّشَأُ نُغْرِقُهُمْ﴾. فتأمله».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٤٥، وفيه (ط. هجر): الفلوك.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٠.

# ﴿ وَلِن نَّشَأَ نُفُرِقَهُمْ فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ وَلَا لَهُمْ بُنَقَدُونَ ۞﴾

78٧٠٥ ـ قال عبد الله بن عباس: ﴿ وَإِن نَشَأَ نُغُرِقُهُمْ فَلاَ صَرِيحٌ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُقَدُّونَ ﴾ ولا أحد ينقذهم من عذابي (١١). (ز)

٦٤٧٠٦ - عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ وَإِن نَشَأْ نَتْرِقْهُمْ فَلا صَرِيحٌ لَمُمْ ﴾، قال: لا مغيث لهم يستغيثون به (٢٠) ( ٣٥٤/١٣)

74٧٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿فَلَا صَرِيحٌ لَمُمُ﴾، قال: لا مُغيث لهم ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيث لهم ﴿ (٣٥٤/١٣)

٨٠ُ٧٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن نَشَأَ نَتْرِقَهُمْ ﴾ في الماء؛ ﴿فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾ لا مغيث لهم، ﴿وَلَا هُمْ يُقَدُّونَ ﴾ مِن الغرق (٤). (ز)

٦٤٧٠٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَإِن نَشَأَ نَفُرِقَهُمْ فَلَا صَبِيحَ لَمُمْ﴾ فلا مغيث لهم، ﴿وَلَا هُمْ يُفَدُّونَ﴾ مِن العذاب<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا وَمَتَنَّعًا إِلَىٰ حِينِ ﴾

• ٦٤٧١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَمَتَنَعًا إِلَىٰ حِينِ﴾، قال: إلى الموت<sup>(٢)</sup>. (٣٥٤/١٣)

٦٤٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَّا رَحْمَةً يَنَّا﴾ إلا نعمة منا حين لا نغرقهم، ﴿وَمَنَكُما إِلَى حِينِ ﴾ وبلاغًا إلى آجالهم(٧٠). (ز)

٣٤٧١٢ ـ قال يحيى بن سلّام: قال: ﴿إِلَّا رَحْمَةٌ مِّنَّا وَمَتَكًا إِلَىٰ جِينِ﴾ فبرحمته يُمتَّعهم إلى يوم القيامة، ولم يهلكهم بعذاب الاستثصال، وسيهلك كفار آخر هذه الأمة

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٧/١٩.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٤٤/٢ من طريق معمر، وابن جرير ١٩٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠. (٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٠ ـ ٨١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٤. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠.

بالنفخة الأولى(١). (ز)

### ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُو لَمُلَكُو نُرْحُونَ ۖ

٦٤٧١٣ ـ قال عبد الله بن عباس: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ ﴾ يعني: الآخرة؛ فاعملوا لها، ﴿وَمَا خَلْفُكُمْ ﴾ يعني: الآخرة؛ فاعملوا لها،
 ﴿وَمَا خَلْفُكُمْ ﴾ يعني: الدنيا؛ فاحذروها، ولا تغتروا بها (٢). (ز)

٣٤٧١٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُثُمُّ آتَقُواْ مَا بَيَنَ أَلِدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَسَلَكُمْ ثُرَّمُونَ﴾، قــال: مــا مــضـــى ومــا بــقـــي مــن الذنوب<sup>(٣)</sup>. (١/مهم)

٣٤٧١ ـ قال الحسن البصري: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ ۚ مِن وقائع الله بالكفار، أي: لا ينزل بكم ما نزل بهم، ﴿وَمَا خَلْفَكُرُ ﴾ عذاب الآخرة بعد عذاب الدنيا، يقوله النبي ﷺ للمشركين (٤). (ز)

٢٤٧٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُّ اتَّقُواْ مَا بَيْنَ لَيُدِيكُمْ﴾ قال: من الوقائع التي قد خلت فيمَن كان قبلكم، والعقوبات التي أصابت عادًا وثمودًا والأمم، ﴿وَمَا خَلْفَكُو﴾ قال: من أمر الساعة(فَاكِتُكُو.) (٢٥٤/١٣)

آتَكَ قَالَ ابنُ جرير (٤٤٧/١٩): فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِبَلَ لَمُمْ أَتَقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفُكُو لَمُلَكُو ثُرَّمُونَ ﴿ وَمَا تَأْتِهِم ثِنَ خَلِيَةٍ ثِنْ خَلِيْتِ رَبِّمْ إِلَّا كَانُواْ عَبْهَا مُشْرِضِينَ ﴾ يقول ـ تعالى ذكره ـ: وإذا قبل لهؤلاء المشركين بالله، المكذبين رسوله محمدًا ﷺ: احذروا ما مضى بين أيديكم مِن نقم الله ومثلاته بِمَن حلَّ ذلك به مِن الأمم قبلكم أن يحل مثله بكم، بشرككم وتكذيبكم رسوله ﴿ وَمَا خَلَقُكُم ﴾ يقول: وما بعد هلاككم مما أنتم لاقوه إن هلكتم على كفركم الذي أنتم عليه، واستدل بقول قتادة.

وذكر ابنُ جرير قول مجاهد، ثم وجّهه (٤٤٩/١٩) بقوله: اوهذا القول قريب المعنى مِن القول الذي قلنا؛ لأن معناه: اتقوا عقوبة ما بين أيديكم من ذنوبكم، وما خلفكم مما ==

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلَّام ٨١٠/٢ ـ ٨١١. (٢) تفسير الثعلبي ٨/١٢٩، وتفسير البغوي ٧/١٩.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٦٠)، وأخرجه ابن جرير ٤٤٨/١٩ بنحوه. وعلقه يحيى بن سلّام ٨١١/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن العنفر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٤ بنحوه من طريق معمر، وابن جرير ٤٤٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

٧٤٧١٧ ـ قال إسماعيل السُدِّيّ: ﴿ اَتَقُواْ مَا بَيْنَ أَلِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُو عذاب الدنيا وعذاب الإخرة؛ ﴿ وَلَمَلُونُ أَرْحُونُ ﴾ لكي تُرحموا (١٠). (ز)

٢٤٧١٨ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿مَا بَيْنَ أَيِّدِيكُمْ﴾ من أمر الآخرة، اتقوها واعملوا لها، ﴿وَمِا خَلْفَكُمْ﴾ الدنيا إذا كنتم في الآخرة، فلا تغتروا بالدنيا، فإنكم تأتون الآخرة''). (ز)

78۷۱۹ ـ قال مقاتل بن سليمان ﴿ زَإِذَا قِيلَ لَمُثُمُ أَتَقُواْ مَا بَيْنَ أَلِيكُمْ ﴾ يقول: لا يصيبكم مِنًا عذاب الأمم الخالية قبلكم، ﴿ وَمَا خَلْفَكُو ﴾ واتّقوا ما بعدكم مِن عذاب الأمم؛ فلا تكذّبوا محمدًا ﷺ؛ ﴿ لِمَلَكُمُ ثُرُكُونَ ﴾ لكي تُرحموا (٣٠). (ز)

٦٤٧٢ - عن سفيان بن عبينة - من طريق ابن أبي عمر - في قوله: ﴿اتَّقُواْ مَا بَيْنَ لَبُنَ مَنا اللَّهُولَا مَا اللَّهُولَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا

# ﴿وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَالِمَوْ مِنْ ءَالِئِتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿

٦٤٧٢١ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَمَا تَأْتِبِم مِّنْ ءَايَةِ مِّنْ ءَايَكِ رَبِّهِمَ﴾ ما يأتيهم من رسول<sup>(ه)</sup>. (ز)

==تعملون من الذنوب، ولم تعملوه بعد، فذلك بعد تخويف لهم العقاب على كفرهم». وذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٥١ ـ ٢٥٢) نحو قول مجاهد، وعزاه للحسن، ووجّهه على النحو الذي وجهه عليه ابن جرير.

وذكر ابنُ عطية (٤٥٠/٤) قول مقاتل وقول تنادة في معناه، ورجّحهما بقوله: «هذا هو النظر». ولم يذكر مستندًا. ثم ذكر قولًا عن مجاهد أنه قال: «هذا بينَ أَيْدِيمَهُ هو الآخرة، هومًا خَلْفَهُمْ الله: «فَعَلَ الله الله: «فَعَلَ الله الله: فَعَلَ عَلَه قائلًا: «فجعل الترتيب كأنهم يسيرون مِن شيء إلى شيء، ولم يعتبر وجود الأشياء في الزمن». ثم انتقله مستندًا إلى النظائر بقوله: «هَمَدِقًا لِله النظائر بقوله: وهذا النظر بكسره عليه قوله تعالى: ﴿مُمَدِقًا لِلهَ بَيْنَ يَكَدِّهِ مِنَ التَّوْرَفَةُ وَمَانِينَا لُمُ الله والخلف بما يسوقه الزمن، فتأمله.

<sup>(</sup>۲) علقه یحیی بن سلّام ۸۱۱/۲.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٨٨.

 <sup>(</sup>۱) علقه یحیی بن سلّام ۸۱۱/۲.
 (۳) نفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۸۰.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلّام ٨١١/٢.

٦٤٧٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا تَأْنِهِم مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَافُواْ عَهَا مُرْمِنِينَ﴾ فلا يتفكروا<sup>(١)</sup>. (ز)

> ﴿ وَلِنَا فِيلَ لَمُمْ أَنِفُواْ مِنَا رَفَكُمُ آللَهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَمَثُواْ لِلَّذِينَ مَاشَرًا الطّيمُ مَن لَوْ بَنَالَهُ آللَهُ ٱلْمُعَمَّدُ إِنْ أَشَرُ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ثَبِينٍ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٣٤٧٢٣ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿أَنْظُومُ مَن لَّو يَشَآهُ اللَّهُ أَلَّهُمُهُۥ قال: اليهود تقوله (٢٠). (١٩//٣٥٥)

٣٤٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِذَا فِيلَ أَكُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَوَقَكُرُ اللّهُ﴾، قال: نزلت في الزنادقة، كانوا لا يُطعمون فقيرًا، فعاب الله ذلك عليهم وعيرهم <sup>(١٢)</sup>. (١/٤/٣٥)

٩٤٧٢ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد، في قوله: ﴿ أَنْفُهِمُ مَن لَّوْ يَشَاتُهُ اللَّهُ أَلْمُعَمُّهُ ﴾، قال: يهود تقوله (٤٠). (١٧/ ٥٠٥)

٣٤٧٢٦ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿وَلِذَا قِبَلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِنَا رَزَقَكُمُ النَّهُ﴾، قال: نزلت في الزنادقةُ<sup>(٥)</sup>. (ز)

عَلَىٰ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطى إلى ابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٤.

اَسْوًا﴾ فقالت كفار قريش: ﴿أَنْقُمِمُ المساكين الذي للآلهة ﴿مَن لَّو يَثَلُّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلْمُمَكُهُ﴾؟! يعني: رزقه، لو شاء الله لأطعمه، وقالوا لأصحاب النبي ﷺ: ﴿إِنَّ أَنتُدُّ اِلَّا فِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ﴾<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٤٧٢٨ ـ عن مقاتل بن حيان: ﴿إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَلِ ثُمِينِ﴾ في اتِّباعكم محمدًا، ومخالفتكم ديننا(٢)٥٣٥٥. (ز)

٦٤٧٢٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَلِذَا فِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ﴾ وهذا تطوع؛ ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ كَمَرُوا لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَنْفُهِمُ مَن لَّوْ يَشَاتُهُ اللَّهُ أَلْمُمَمُّهُ ﴿ فإذا لَم يَشَأَ اللَّهُ أَن يُطْعِمَه لِمَ تُطْعِمه، ﴿ إِنَّ أَشُدُ إِلَّا فِي ضَلَالِ ثُبِّينِ ﴾ يقوله المشركون للمؤمنين (٣) العقا. (ز)

٥٤٣٥ ذكر ابنُ جرير (١٩/ ٤٥٠) في قوله: ﴿إِنْ أَنتُدُ إِلَّا فِي ضَلَلِ تُبِينِ﴾ وجهين، رجّع الأول منهما، فقال: ﴿وفي قوله: ﴿إِنَّ أَشَرُّ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ﴾ وجهان: أحدهما: أن يكونَ مِن قبل الكفار للمؤمنين، فيكون تأويل الكلام حينئذ: ما أنتم ـ أيها القوم ـ في قيلكم لنا: أنفقوا مما رزقكم الله على مساكينكم. إلا في ذهاب عن الحق، وجَور عن الرشد، مبين لمن تأمله وتدبره أنه في ضلال. وهذا أولى وجهيه بتأويله. وا**لوجه الآخر**: أن يكون ذلك مِن قيل الله للمشركين، فيكون تأويله حينتذ: ما أنتم ـ أيها الكافرون ـ في قيلكم للمؤمنين: أنطعم من لو يشاء الله أطعمه. إلا في ضلال مبين عن أنَّ قيلكم ذلك لهم ضلال. وبنحوه ابنُ عطية (٧/ ٢٥٣)، ولم يذكرا مستندًا.

وانتقد ابنُ كثير (٢١٧/١١) الوجه الثاني من هذين الوجهين بقوله: «وفي هذا نظر». ፲٤٣٦ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣) في معنى الآية احتمالين، فقال: ﴿وقولهم يحتمل معنيين من التأويل: أحدهما يخرج على اختبارات لجهال العرب، فقد رُوِي أنَّ أعرابيًّا كان يرعى إبله، فيجعل السمان في الخصب، والمهازيل في المكان الجدب، فقيل له في ذلك، فقال: أَكْرِمُ ما أكرم الله، وأهين ما أهان الله. فيُخَرَّج قولُ قريش على هذا المعنى، كأنهم رأوا الإمساك عمن أمسك الله عنه رزقه، ومن أمثالهم: كن مع الله على المدّبر. والتأويل الثاني: (أن يكون كلامهم بمعنى الاستهزاء بقول محمد ﷺ: إن ثُمَّ إلهًا هو الرزاق. فكأنهم قالوا: لِمَ لا يرزقك إلهك الذي تزعم؟ أي: نحن لا نطعم من لو يشاء هذا الإله الذي زعمت لأطعمه. وهذا كما يدعي إنسان أنه غني، ثم يحتاج إلى معونتك في مال، فتقول له على جهة الاحتجاج والهزء به: أتطلب معونتي وأنت غني؟! أي: على قولك.

(۲) تفسير الثعلبي ۸/ ١٣٠.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠ ـ ٥٨١.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١١.

### ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُرٌ صَدِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

٣٤٧٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَقُولُونَ مَتَى هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُهُ مَهٰدِقِينَ﴾ بأنَّ العذاب نازل بنا في الدنيا(١). (ز)

٦٤٧٣١ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَيَقُولُونَ مَنَى هَٰلَا ٱلْرَعْلُهُ أَي: هذا العذاب ﴿إِن كُنْتُرْ صَدِيْنَهُ يُكَذِّبُون به<sup>(٢)</sup>. (ز)

### ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَلِجِدَةً تَأْخُذُهُمْ ﴾

٦٤٧٣٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿إِلَّا صَيْحَةَ نَحِدَةً ﴾ يعنى: النفخة الأولى مِن إسرافيل، بها يكون هلاكهم (٣). (ز)

٦٤٧٣٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةَ وَجِدَةً﴾، قال: النفخة نفخة واحدة<sup>(1)</sup>. (ز)

٣٤٧٣٤ \_ قال يحيى بن سلَّام: قال الله: ﴿مَا يَنْظُرُونَ﴾ ما ينظر كفارُ آخر هذه الأمة الدائنين بدين أبي جهل وأصحابه ﴿إِلَّا صَيْحَةُ وَعِدَةً ﴾ يعني: النفخة الأولى مِن إسرافيل، بها يكون هلاكُهم<sup>(ه)</sup>. (ز)

### ﴿ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِيمِهُونَ ١

٩٤٧٣٥ ـ عن محمد بن زياد مولى بني جمح ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ مُنْيَحَةً وَيَجِدَةً تَأْخُذُهُمْ ﴾، قال: سمعتُ أبا هريرة يقول: إنَّ الساعة لَتقوم على الرجلين وهما ينشران الثوب يتبايعانه (٦). (ز)

٦٤٧٣٦ ـ عن عبدالله بن عمرو ـ من طريق أبي المغيرة ـ قال: لَيُنفَخَنَّ في الصور والناسُ في طرقهم وأسواقهم ومجالسهم، حتى إنَّ الثوب ليكون بين الرجلين يتساومان، فما يُرسله أحدهما مِن يده حتى ينفخ في الصور، فيصعق به، وحتى إنّ

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۸۱۱. (١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥١. (٣) علقه يحيى بن سلَّام ١١١/٢. (٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيي بن سلَّام ٢/ ٨١١.

الرجل لَيغدو من بيته فلا يرجع حتى يُنفخ في الصور، وهي التي قال الله: ﴿مَا يَظُونُ إِلَّا مَبْيَعَةً وَهِدَةً تَأَنُّذُهُمْ وَهُمْ يَغِيِّمُونَ ۞ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْمِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ﴾''). (٢١/١٥)

٣٤٧٣٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿ تَأَخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ﴾، قال: تَذَرُهم في أسواقهم وطرقهم (٢٠) (٢٠٧/١٢)

آلاً عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا مَيْحَةَ وَجِدَةَ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ وَهُمْ يُغِيِّسُونَ﴾، قال: ذُكِر لنا: أنَّ نبيَّ الله ﷺ كان يقول: «تهيج الساعةُ بالناسِ والرجلُ يسقي ماشيته، والرجل يُصلِحُ حوضَه، والرجل يُقِيم سلعته في سوقه، والرجل يخفض ميزانه ويرفعه، فتهيج بهم وهم كذلك<sup>(۳)</sup>. (۱//٥٥٩)

٦٤٧٣٩ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ، في قوله: ﴿وَهُمْ يَعِيِّمُونَ﴾، قال: يتكلمون (أ). (٢١/٢٥٣) 1٤٧٣ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ، في قوله: ﴿وَهُمْ يَغِيِّمُونَ﴾ لا مثنوية لها، ﴿تَأْخُدُهُمْ وَهُمْ يَغِيِّمُونَ﴾ وهم يتكلمون في الأسواق والمجالس، وهم أغَذُ ما كانوا (أ). (ز)

٦٤٧٤١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿تَأْنُدُمْمُ وَهُمْ يَغِضِمُونَ﴾ في أسواقهم، يتبايعون، ينرعون الثياب، ويخفض أحدُهم ميزانه ويرفعه، ويحلبون اللقاح، وغير ذلك مِن حوائجهم (1). (ز)

### ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ بَرْجِعُونَ ۞﴾

٣٤٧٤٢ ـ عن الزبير بن العوام، قال: إنَّ الساعة تقوم والرجل يذرع الثوب، والرجل يدرع الثوب، والرجل يحلب الناقة. ثم قرأ: ﴿فَلَا يَسْتَعِلِعُونَ تَوْصِيَهُ الْإِيَّةُ (١/٣٥٦/١٠)

٦٤٧٤٣ ـ عن أبي هريرة، قال: تقوم الساعة والناس في أسواقهم يتبايعون،

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلّام ٨١٣/٢، وابن جرير ٤٥١/١٩ بدون: فيصعق به. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٨١١.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

ويذرعون الثياب، ويحلبون اللقاح، وفي حوائجهم، ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ نَوْسِيَةً وَلَا إِلَىٰ الْمَعْمِنَ كَوْسَيَةً وَلَا إِلَىٰ الْمُعْمِى وَلَا اللهِمْ يَرْحِمُونَكُونَ الْمُعْمِلِينَ وَلِيامِ يَرْحِمُونَكُونَا . (٣٥٦/١٧)

٣٤٧٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي صالح ـ ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾: لا يقدرون. ﴿وَتَصِينَهُ﴾: كلامًا(٣). (ز)

٩٤٧٤٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْسِيَةٌ ﴾، قال: لا يُوحِى بعضُهم إلى بعض (٣). (٢٠٧/١٣)

٣٤٧٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ نَوْسِيَهُ﴾: أي: فيما في أيديهم، ﴿وَلَا ۚ إِلَىٰ أَهْلِهِمْ بَرْجِعُونَ﴾ قال: أعجِلُوا عن ذلك<sup>(٤)</sup>. (١/٩٥٥٣)

٦٤٧٤٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله ﷺ: ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ نَوْسِيَةُ﴾ أن يوصوا، ﴿وَلَا إِلَّهُ أَمْلِهِمْ يَرْجِمُونَ﴾ مِن أسواقهم، وحيث كانوا(٧الانتاق. (ز)

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه. وأخرج نحوه يحيى بن سلّام في تفسيره ١٩٢/٢ من طريق أبي المُهَزّم دون ذكر الآية بلفظ: تقوم الساعة والرجلان في السوق وميزانهما في أيديهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٢٠٦/٢ ـ ٢٠٠ (٣٥٠).

<sup>(</sup>۳) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٨٨ه.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥٤ ـ وأورده تحت تفسير هذه الآية ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۱۲/۲.

#### أثار متعلقة بالآيتين:

7840 - عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: (لَتَقُومَنَّ الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما، فلا يتبايعانه، ولا يطويانه، ولتقومن الساعة وهو يليط حوضه(۱)، فلا يسقي فيه، ولتقومن الساعة وقد انصرف الرجلُ بلبن لقحته، فلا يطعمه، ولتقومن الساعة وقد رفع أكلته إلى فيه، فلا يطعمهاه(۱). (۲۵/۱۲۵)

### ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾

٦٤٧٥٦ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿ وَلَٰذِخَ فِي ٱلشُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْكَبْدَاكِ﴾، قال: النفخة الأخيرة<sup>(٣)</sup>. (٣٥٧/١٢)

٦٤٧٥٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَلَيُنَخَ فِي ٱلصُّورِ﴾ وهذه النفخة الآخرة. والصور: قرن<sup>(۱)</sup>. (ز)

### ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾

٣٤٧٥٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ: ﴿ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَبْدَاثِ﴾، يعني: مِن القبور (٥٠). (٢١/١٧٥)

معدد مثله (٦٥ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد مثله (٦٥ مثله).

== أخذته الصيحة. والشاني: معناه: ﴿ وَلاَ إِنَّ أَمْلِهِمْ يَرْمِعُونَ ﴾ قولًا، وهذا أبلغ في الانسان من الاستعجال، وخص الأهل بالذكر لأنَّ القول معهم في ذلك الوقت أهم على الإنسان من الأجنبيين، وأوكد في نفوس البشر. والثالث: تقديره: ﴿ وَلَا إِلَى الْمَلِهِمْ يَرْمَعُونَ ﴾ أبدًا، فخرج هذا عن معنى وصف الاستعجال إلى معنى ذكر انقطاعهم وانبتارهم من دنياهم...

 <sup>(</sup>١) يُليط حوضه: جمع حجارة فصيَّرها كالحوض، ثم سد ما بينها من القُرَح بالمدر ونحوه لينحبس الماء. فتح الباري ٢٥٧/١١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ١٠٦/٨ (٢٥٠٦)، ٩٩/٩ (٧١٢١)، ومسلم ٢٩٥٤/٢٢٧٤)، ويحيى بن سلام في تقسيره ٨١/٢٨.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/٨١٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 ٦٤٧٥٥ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿ يَن ٱلْأَبْدَاثِ ﴾. قال: القبور. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول ابن رواحة: حينًا يقولون إذ مرُّوا على جَدَثي أرشده يا رب مِن عانِ وقد رشدا(١) (TOA/11)

٦٤٧٥٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق ميمون المراثى ـ يقول: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾، قال: وَثُبَ القومُ مِن قبورهم لَمَّا سمعوا الصيحة، ينفضون التراب عن رؤوسهم، ويقول المؤمنون: سبحانك وبحمدك، ما عبدناك حقَّ عبادتك (ز) (ز)

٦٤٧٥٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَلَئِخَ فِي ٱلصُّورِ﴾ في الخلق ﴿فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَبْمَاتِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَسِلُونَ﴾ فإذا هـم مِن القبور إلى ربِّهـم يـخـرجـون، يعني: جميع الخلق<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٧٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلشُّورِ فَإِنَا هُم مِّنَ ٱلْأَبْدَاثِ﴾ من القبور ﴿إِلَّ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾ يخرجون إلى الله ﷺ مِن قبورهم أحياءً، فلمَّا رأوا العذابَ ذكروا قولَ الرسل في الدنيا: إنَّ البعث حقٌّ (١). (ز)

### ﴿إِلَّا رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ ﴾

٦٤٧٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ ﴿ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾، قال: يخرجون<sup>(٥)</sup>. (٣٥٧/١٢)

٦٤٧٦٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ، مثله (٦٥٨/١٢).

٦٤٧٦١ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿ إِلَّا رَبِّهِمْ يَسِلُونَ﴾. قال: النسل: المشي الخَبَب (٧٠). قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٧/٢ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب القبور ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ٧١ (٨٠) ـ. وأخرجه في كتاب الأهوال ٦/ ١٧١ (٨٥) إلى قوله: ينفضون التراب.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨١. (٣) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٣/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٣/٢، وابن جرير ١٩/٤٥٥ ـ ٤٥٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) الخَبَبُ: ضرب من العَدْوِ، أي: الإسراع في المشي. التاج (خبب). ّ

نعم، أما سمعت نابغة بني جعدة وهو يقول:

غَسَلانَ (١) النثب أمسَى قاربًا (٢) بَرَدَ اللَّيلُ عليه فنَسَلُ (٢) غَسَلُ (١٥٨) (١٥٨/١٢)

٦٤٧٦٢ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿يَلْسِلُونَ﴾، قال: يزفون على أقدامهم (٤٠). (ز)

٦٤٧٦٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنَقِيَعَ فِي ٱلصَّورِ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ﴾ من القبور ﴿إِلَّهُ رَبِّهِمْ يَسِلُونَ﴾ يخرجون<sup>(٥)</sup>. (ز)

أثار متعلقة بتفسير الآية:

٩٤٧٦٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الجريري ـ قال: النفخة الأولى من الدنيا، والنفخة الثانية من الآخرة (٦). (ز)

78٧٦٥ ـ قال الحسن البصري: القيامة: اسم جامع يجمع النفختين جميعًا (٧). (ز) 78٧٦٦ ـ عن مَعَدِّيِّ بن سليمان، قال: كان أبو محلم الحري يجتمع إليه إخوانُه، وكان حكيمًا، فكان إذا تلا هذه الآية: ﴿وَثَيْحَ فِي الشَّورِ فَإِنَا هُم مِن ٱلْجَمَّانِ إِنَّ رَقِيمٌ وَكَان حكيمًا، فكان إذا تلا هذه الآية: ﴿وَثَيْحَ فِي الشَّورِ فَإِنَا هُم مِن ٱلْجَمَّانِ إِنَّ رَقِيمٌ يَسِلُونَ ﴿ بَكَى، ثم قال: إِنَّ القيامة في كتاب الله لَمَعاريض، صِفَةٌ ذهبت فظاعتُها بأوهام المعقول، أما ـ والله ـ لئن كان القومُ في رقدة مثل ظاهر قولهم لَما دَعُوا بالويل عند أول وقد بالويل عند أنقطاع إلا قالم على البرزخ بالمون ويُعذَّبون في قبورهم فما دعوا بالويل عند انقطاع ذلك عنم الإوقد تُقلوا إلى ظلمة هي أعظم منه، ولولا أنَّ الأمر على ذلك لما استصغر القومُ ما كانوا فيه؛ فسَمُّوه: رُقادًا، وإنَّ في القرآن دليلًا على ذلك حين يقول: ﴿ فَإِنَّا اللَّهِمُ عَلَى ذلك حين يقول: ﴿ فَإِنَّا اللَّهُمُ النَّاوَاتِ عَلَى اللَّهُ المُرْكِمُ كَانَ المِدِمُ النَّا اللَّهِمُ عَلَى تَبلُّ لحين يقول: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُمُ النَّاوَاتِ عَلَى اللَّهُ المَّدِمُ عَلَى تَبلُّ لحين يقول: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ المَدْمُ اللَّهُ اللَّهُ المَدْمَ النَّاوَ اللَّهُ المَدْمِ اللَّهُ المَدْمُ اللَّهُ المَدْمُ النَّادَة اللَّهِ اللَّهُ المَدْمُ اللَّهُ اللَّهُ المَدِينَ القرآن وليلًا مَن المَدِمُ عَلَى تَبلُّ المَدْمُ اللَّهُ المَدْمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) عسل الذئب عسلًا، وعسلانًا: مضى مسرعًا واضطرب عدوه وهز رأسه. اللسان (عسل).

 <sup>(</sup>۲) قارب الخَطْر: داناه، والتقريب: أن يرفع الفرس يديه معًا ويضعهما معًا. اللسان (قرب).
 (۳) عزاه السيوطي إلى الطستي.
 (٤) أخرجه عبد الرزاق ٢/١٤٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨١. (٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٣/٢.

<sup>(</sup>۷) علقه يحيى بن سلَّام ٨١٤/٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ١٧٢ (٨٧) ـ.

### ﴿ قَالُواْ يَنُوْيَلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقَدِنَّا ۗ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٦٤٧٦٧ ـ عن أُبَى بن كعب، أنه قرأ: (يَا وَيْلُنَا مَنْ هَبَّنَا مِن مَّرْقَلِنَا)(١١١هـ ١٩٥٨) ٦٤٧٦٨ ـ قال سفيان: كان عبدالله [بن مسعود] يقرؤها: (مَنْ أَهَبَّنَا مِن مَّرُ قَدِنَا)<sup>(۲)</sup>. (ز)

٦٤٧٦٩ ـ في قراءة عبدالله بن مسعود: (مِن مِّيتَتِنَا)<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٤٧٧ ـ عن على بن أبي طالب، أنه قرأ: (يَا وَيُلنَا مِن بَعْثِنَا مِن مَّرْقَدِنَا)<sup>(٤)</sup>. (١٢/ ٣٥٩)

### 🇱 تفسير الآية:

٦٤٧٧١ ـ عن أُبَى بن كعب، قال: ينامون نومةً قبل البعث، فيجدون لذلك راحة، فيقولون: (يَا وَيُلْنَا مَنْ هَبَّنَا مِن مَّرْقَدِنَا)؟! (١٥٩/١٢).

٦٤٧٧٢ ـ عن أَبَيّ بن كعب ـ من طريق الحسن ـ في قوله: ﴿يَوَيَّلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرَقَدِئًا ﴾، قال: ينامون قبل البعث نَوْمَةً (٢) [<sup>02٣٩]</sup>. (٢/ ٥٥٣)

٥٤٣٨ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٥٦) قراءة أبى بن كعب، ونقل تعليق أبي الفتح عليها، فقال: ﴿وَفَى قراءة أبي بن كعب (مَنْ هَبَّنَا) قال أبو الفتح: ولم أر لها في اللغة أصلًا، ولا مرَّ بنا: مهبوب. ٥٤٣٩ ذكر ابنُ عطية (٢٥٦/٧) قول أُبي بن كعب ونحوه عن قنادة ومجاهد، ثم انتقده ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطى إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحتسب ٢١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير سفيان الثوري (٢٥٠)، وذكره ابن جرير في تفسيره ١٩/٤٥٧.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحتسب ٢١٣/٢. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢. وقد وقعت فيه القراءة كما أثبتنا، والظاهر أنها مصحَّفة عن (هبَّنا)، كما نسب إليه في مختصر ابن خالويه ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الضحاك، وأبي نهيك. انظر: المحتسب ٢١٣/٢، ومختصر ابن خالويه

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٥٦، وإسحاق البستي ص١٩١ من طريق خيثمة. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، =

891 €

٦٤٧٧٣ \_ قال أُبَى بن كعب =

₹ 3878 - وعبد الله بن عباس: ﴿ يَوْيَلْنَا مَنْ بَعَثْنَا مِن مَرْقِيلًا ﴾ إنَّما يقولون هذا لأنَّ الله تعالى يرفع عنهم العذاب بين النفختين، فيرقدون، فإذا بُعِثوا بعد النفخة الأخيرة وعاينوا القيامة دَعُوا بالويل (١٠). (ز)

74٧٥ \_ عن أبي صالح باذام \_ من طريق الأعمش \_ ﴿ يَكِيَّلْنَا مَنْ يَعَثَنَا مِن مَرْقَلِينًا ﴾ العائمة قال: كانوا يرون أنَّ العذاب يُخفَف عنهم ما بين النفختين، فلمًّا كانت النفخة الثانية قالوا: ﴿ يَكِيْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَلِينًا ﴾ (٢٠/ ٣٦٠)

٦٤٧٧٦ ـ قال قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد بن بشير ـ: إنَّه لا يُفتَّر عن أهل القبور عذابُ القبر إلا فيما بين نفخة الصعق ونفخة البعث، فلذلك يقول الكافر حين يبعث: ﴿ يَنُولَنَا مَا وَعَدَ اللّهُ عَنْيَ : تلك الفترة، فيقول المؤمن: ﴿ هَلَنَا مَا وَعَدَ الرّحَدُنُ وَسَلَاكً )
الرّحَدُنُ وَسَلَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴿ " . (ز)

٣٤٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد بن أبي عروبة ـ قال: الكافر إلى جنب المؤمن، فإذا أصابته النفخةُ قال الكافر: ﴿يَكُوّلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مُرَقَادِنًا ۚ هَنَا مَا وَعَدَ الرَّمُّئُ وَصَدَقَكَ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾ (:).

٩٤٧٧٨ ـ عن منصور، عن رجل يُقال له: خيثمة، في قوله: ﴿قَالُوا يَكُوبَلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ بَعَثَنَا مِن بَعَثَنَا مِنْ بَعَثَنَا مِنْ بَعَثَنَا مَنْ بَعْدَلَا مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُوا مِنْ بَعْدَلِكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مِنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مِنْ فَعْلِكُ مِنْ فَعْلَا لَعْ فَعْلَا لَعْلَا مَنْ بَعْدَلُكُ مَلْ بَعْدَلُكُ مَنْ بَعْدَلُكُ مِنْ فَعْلَالُهُ مِنْ فَالْ لَعْلَا لَعْنَا مَنْ فَعْلَقْلُوا لَعْلَيْكُ مِنْ فَلَا لَكُونُ لِكُولُكُمْ لِلْ لَعْلَقْلُولُ لِلْعَلَاكُ مِنْ فَعْلَقْلُولُ لَعْلَقُولُ لَعْلِكُونُ لَعْلَقُلُكُمْ لِللَّهُ فَلَالِكُمْ لَعْلَقُلُولُهُ لَعْلِكُ مِنْ لِعَلَاكُ مِنْ لَعْلَقْلُولُولُهُ لِلْعُلْكُولُكُمْ لِعْلَاكُ مِنْ لِعَلْكُ لَعْلَى اللَّهُ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لَعْلَعْلَالًا مِنْ لِعْلَاكُ مِنْ لِعْلَاكُ مِنْ لِعْلَاكُ مِنْ لِعْلَاكُ مِنْ لِعْلَاكُ مِنْ لَعْلَقُلُولُولُ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لِلْعُلْكُمْ لَعْلَالُولُ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لَعْلَاكُمْ لِلْعُلْكُمْ لَعْلَالُولُ لَعْلَالُولُ لَعْلَالُهُ لِعْلَالُهُ لَعْلَالِكُمْ لَعْلَالْكُمْ لَعْلَاكُولُ لَعْلَاكُمْ لَعْلَالِكُمْ لَعْلَاكُمْ لَعْلَالْكُمْ لَعْلَالُكُمْ لَعْلَالْكُمْ لَعْلَالْكُمْ لَعْلَالْكُمْ لِلْعُلْكُمْ لَعْلَالْكُمْ لِلْكُلْلُولُ لَعْلِكُمْ لَعْلَالْكُمْ لِلْلِعْلِلْكُولُ لَعْلَالْكُلْلْلِلْكُمْ لِلْلْلِلْلِلْلْلِلْلْلْلِلْلْلِلْلْلِلْلْلِلْلْلْلْلِلْلْلِلْلْلْلِلْلْلْلِلْلِلْلْلْلِلْلِلْلِلْلْلِلْلْلِلْلْلْلِلْلْلْلِلْلْلْلْلِلْلْلِلْلْلْلْلْلِلْلْلْلْلِلْل

١٤٧٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالَّوا يَنْهَلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَيْنًا ﴾، وذلك أنَّ

== مستندًا إلى ضعف إسناده، فقال: (ويروى عن أبي بن كعب، وقنادة، ومجاهد: أنَّ جميع
البشر ينامون نومة قبل الحشر. وهذا غير صحيح الإسناده. ورجَّح مستندًا إلى اللغة أن
ذلك على سبيل الاستعارة والتشبيه، فقال: (وإنما الوجه في قولهم: ﴿مِن مُرَقِينًا ﴾ أنها
استعارة وتشبيه، كما تقول في قتيلٍ: هذا مرقده إلى يوم القيامة».

<sup>=</sup> وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٧/ ٢١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١١١/١٩ (٣٦٥١٣). وعزاه السيوطي إلى ابن المنفر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ١٧٢ ـ ١٧٣ (٨٨) ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٩١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه إسحاق البستي ص١٩١، وابن جرير ١٩/٥٦.

أرواح الكفار كانوا يُعرَضون على منازلهم مِن النار طَرَفَي النهار كلَّ يوم، فلما كان بين النفختين، فلمَّا بُوثوا في بين النفختين، فلمَّا بُوثوا في النفخة الأخرى وعاينوا في القيامة ما كذَّبوا به في الدنيا من البعث والحساب فدَعَوْا بالويل، ﴿فَالُواْ يَكَيْلُنَا مُنْ بَنَّمُنَا مِن مَرَقِينًا ﴾ ((ز)

• ٦٤٧٨ ـ قال يحيى بن سلّم: وقولهم: ﴿مَنْ بَهَنَا مِن مَرْقَيْناً ﴾ وهو ما بين النفختين، ويُقال: إنها أربعون سنة، فلذلك النفختين، ويُقال: إنها أربعون سنة، فلذلك قالوا: ﴿يُوْقِلْنَا مَنْ مُرْقَيْناً ﴾. وذلك أنه إذا نفخ النفخة الأولى قيل له: اخمد. فيخمد إلى النفخة الآخرة (٢٠). (ز)

# ﴿فَالُواْ يَنْوَلْنَا مَنْ بَعَفَنَا مِن مَّرْقَدِنّا ۚ هَنذَا مَا وَعَدَ الرَّحْنَثُ وَصَدَفَ الْمُرْسَلُونَ ۞﴾

٣٤٧٨ ـ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى ـ من طريق ثابت ـ قال: يقول المشركون: ﴿يَوَيَّلَنَا مَنْ بَمَثَنَا مِن مِّرْقَدِيًّا ۗ﴾؟! فــيـقــول الــمــؤمــن: ﴿هَلَنَا مَا وَعَدَ الرَّمْـَئُنُ وَصَدَقَ ٱلمُرْسَلُونَ﴾<sup>٣٠</sup>. (٣٩/١٥٣)

عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قوله: ﴿يَوَهَلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مُرَّقَيْئاً ﴾ قال: الكافرون يقولونه، ﴿هَنَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحَثَنُ﴾ مما سرَّ المؤمنون، يقولون هذا حين البعث(٤٠). (ز)

٦٤٧٨٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ قال: للكفار هجعة يجدون فيها طعم النوم قبل يوم القيامة، فإذا صبيح بأهل القبور يقول الكافر: ﴿ يَمْوَلْنَا مَنْ مُرَفَدِينًا ﴾؟ فيقول المؤمن إلى جنبه: ﴿ هَمَلًا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾ (٥٠/١٧١).

٦٤٧٨٤ \_ عن الحسن البصري، قال: ينامون قبل البعث نومة، فإذا بُعِثوا قال الكفار: ﴿ يُوَلِّنَا مَنْ بَهَثَنَا مِن مَرَقِينًا ﴾؟ قال: فتجيبهم الملائكة: ﴿ هَنَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّمَّئُنُ وَسَلَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾ (٣٦٠/١٣)

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۱۳/۲.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٣/٤٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٥٧ ـ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه هناد في الزهد (٣١٧). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

علام الله الله الم عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ يَوْيَلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَيْنًا مُن مَعْمَنا مِن مَرْقَيْنًا مُن الكفار، وآخرها للمسلمين؛ قال الكفار: ﴿ يَوْيَلْنَا مَنْ بَعْمَنَا مِن مَرْقَيْنًا مُن مُعَمَّنًا مِن مُرَقِينًا ﴾ وقال المسلمون: ﴿ هَذَكُ الرَّمْنُ وَسَكَفَ ٱلْمُرْسِلُونَ ﴾ (٢٦٠/١٣)

٦٤٧٨٦ ـ وعن أَبِيّ بن كعب ـ من طريق الحسن ـ، مثل ذلك<sup>٢٠</sup>. (ز) ٦٤٧٨٧ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق عثمان ـ قال: قال الكفار: ﴿يَوَيَهَلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مُرَّقِينًا ﴾؟ قالت الملائكة: ﴿مَكْنَا مَا وَعَدَ الرَّجَّئَنُ وَصَدَفَ ٱلشُّرْسَلُونَ﴾ ٣٠. (ز) ٨٨٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: فلمًّا بُعثوا في النفخة الأخرى وعاينوا في القيامة

ما كَذَّبُوا به في الدنيا مِن البعث والحساب فَدَعُوا في الفحّة الآخرى وعايبوا في العيامة ما كَذَّبُوا به في الله المنظمة المنظمة على الله المنظمة الم

٦٤٧٨٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ يَكُونَانَا مَنْ بَشَتَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾: ثم قال بعضهم لبعض: ﴿ هَلَنَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَفَ الشَّرِينَانَا مَنْ بَعْث بعد الموت، وتُحاسب، وتُجازَى (٥١٤٠٤٠٠٠ . (ز)

اَنَّتُكُ التَّلُف في قائل هذه المقالة: ﴿ هَٰذَا مَا وَعَدَ الرَّمْنَ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ على أقوال: الأول: أنهم المؤمنون. الثاني: أنهم الكفار. الثالث: أنهم الملائكة.

وقد رَجِّحُ ابنُ جُرير (٤٥٨/١٩) مُستندًا إلى الدلالة العقلية القول الأول، فقال: «والقول الأول أشبه بظاهر التنزيل، وهو أن يكون من كلام المؤمنين؛ لأن الكفار في قيلهم: ﴿مَنَ بَعَثَمَا مِن مُرَقِيدًا ﴾ دليل على أنهم كانوا بمن بعثهم من مرقدهم جهالاً، ولذلك مِن جهلهم استثبتوا، ومحال أن يكونوا استثبتوا ذلك إلا مِن غيرهم مِمَّن خالفت صفتُه صفتَهم في ذلك».

وكذا رجّع ابنُ كثير (٣٦٨/١١) مستندًا إلى النظائر القول الأول بقوله: ﴿وهو أصح، ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ۱۹۳/۲ بنحوه \_ وينظر: المكتفى ص۱۷۵ (۲۸) \_، وعبدالرزاق ۱۷۶/ ـ 120 ۱٤٥ من طريق معمر، وابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ١٧١/٦ \_ ١٧٢ (٨٦) \_، وابن جرير ٢٩/٤٥٦، ٤٥٨ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨١٣/٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلّام ١٣/٢، وعقب عليه بقوله: وبعضهم يقول: هم الملائكة الذين كانوا يكتبون أعمالهم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

المنابعة الم

• **١٤٧٩ - ق**ال **سفيان - من** طريق إسحاق بن إسماعيل -: هذا موصول مفصول<sup>(۱)</sup>. (ز)

# ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا مَسْحَةً وَجِدَةً فَإِنَا لَهُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا تَحْضَرُونَ ﴿

٦٤٧٩١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيُّهُ لَدَيْنَ مُحَضِّرُونَ﴾، قال: عند الحساب<sup>(٢)</sup>. (٢١٠/١٢)

٦٤٧٩٢ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ: ﴿إِن كَانَتْ ﴾ يعني: ما كانت ﴿إِلَّا صَيْحَةُ وَحِدْتُ ﴾ قال: وكذلك كل (ان) خفيفة تستقبلها (|V|). (i)

7٤٧٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذكر النفخة الثانية، فقال سبحانه: ﴿إِنْ عِنْ يَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

1874 ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله ﷺ: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَهِدَةً ﴾ مِن إسافيرة والكافرون الكافرون والكافرون والكافرون

== وذلك كقوله تعالى في الصافات: ﴿وَقَالُواْ يَوَيَنَا هَذَا يَرْمُ النِينِ ۞ هَنَا يَرْمُ الفَسَلِ اللَّذِي كُفُد بِدِ ثُكَلَيْمِينَ﴾ [الصافات: ٢٠ ـ ٢١]، وقال الله تعالى: ﴿وَرَبُومَ تَقُومُ السَّامَةُ يُفْسِدُ اللَّهَمِيْوَنَ مَا لَمِثُواْ فَيْرَ سَاعَةً كَشَلِكَ كَافُواْ يُوْتَكُونَ ۞ فَالَ اللَّذِينَ أُوثُواْ اللِّيلَمَ وَالإِيمَانَ لَقَدْ لِبَفْتُر فِي كِنَبِ اللَّهِ إِلَّى يَوْرِ البَّدِّةِ فَهَكَذَا يَوْمُ البَّمْثِ وَلَكِنَتَكُمْ كُنْثُرُ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الروم: ٥٥ ـ ٥٦]».

وذكر ابنُ كثير القول الأول والثالث، و<mark>علّق</mark> عليهما قائلًا: •ولا منافاة؛ إذ الجمع ممكن».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الننيا في كتاب الأهوال ـ موسوعة الإمام ابن أبي الننيا ٢/١٧١ ـ ١٧٢ (٨٦) ـ. ونصه: هذا موصول مفضول. والظاهر أن «مفضول» تصحيف عن «مفصول» وأن المراد: أن الآية من الموصول لفظًا المفصول معنى. ينظر في بيان هذا النوع من أنواع علوم القرآن: الإثقان ٢٣٦/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الفريابي ـ كما في التغليق ٣٠٤/٣ \_.. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلَّام ٢/٨١٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٨١٤/٢.

## ﴿ فَالْمِنْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْشُ شَيْعًا وَلَا تُحْرَزُتَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿

٩٤٧٩٠ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ: ﴿فَأَلْيَوْمَ﴾ يعني: في الآخرة، يقوله يومئذ''. (ز) ١٤٧٩٦ ـ قال مقاتيل بن سليمان: ﴿فَأَلْيَوْمَ﴾ في الآخرة ﴿لَا تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيّعًا وَلَا جُنَّزَوَكَ إِلَّا مَا كُنْتُد تَقَمَلُونَ﴾ مِن الكُفْر، جزاء الكافر النار''. (ز)

### ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيُؤْمَ فِي شُغُلِ﴾

٦٤٧٩٧ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق شقيق بن سلمة ـ في قوله: ﴿إِنَّ أَسْخَلَبَ لَلْمُنَاقِ فَي فَوله: ﴿إِنَّ أَسْخَلَبَ لَلْمُنَاقِهُ وَاللَّهُ وَلَا المَّالِمُونَاكِ ، (٣٦١/١٧)

٦٤٧٩٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿فِي شُفُلٍ فَكِهُونَ﴾، قال: في افتضاض الأبكار<sup>(٤)</sup>. (٣٦١/١٢)

٦٤٧٩٩ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

• ٦٤٨٠ \_ وقتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_، مثله (٥٠). (٣٦١/١٢)

٦٤٨١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿فِي شُفُلٍ فَكِهُونَ﴾، قال: ضَرْب الأوتار<sup>(١)</sup>. (٢٢/١٢)

٦٤٨٠٢ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق وائل بن داود ـ في قوله: ﴿إِنَّ أَسْحَبَ الْمُنْوَ إِنَّ أَسْحَبَ الْمُنْوَا فِي الْمُوْدَ ﴾، قال: في افتضاض العذارى(٧). (ز)

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلَّام ٨١٤/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٦٠، وابن أبي الدنيا (٢٧٦)، وعبدالله بن أحمد في زوائد الزهد ـ كما في حادي الأرواح ص١٨٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (٢٧٧)، وابن جرير ٢٠/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية،
 وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه. كما أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢٢/٢
 (٣٣) من طريق الأوزاعي.

<sup>(</sup>٥) أغرجه يُعيى بن سُلَّام / ٨١٤/٢ عن قتادة، وإسحاق البستي ص١٩٢ عن عكرمة من طريق أبي عمرو الكوفي. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وذكر عن أبي حاتم أنه قال: «هذا خطأ بن السمع، إنما هو:
 افتضاض الأبكار، وقال ابن كثير في تفسيره ٦/ ٥٦٩: «وقال أبو حاتم: لعله غلط من المستمع، وإنما هو:
 هو: افتضاض الأبكار،

<sup>(</sup>٧) أخرجه سفيان الثوري (٢٥٠)، وابن جرير ١٩/٤٦٠.

٣٤٨٠٣ ـ عن إياس بن عامر، قال: سمعتُ رجلًا بإيلياء قديمًا يقول: ﴿إِنَّ أَصْحَلَ الْجُنَّةِ ٱلْيُؤْمَ فِي شُغُلِ فَنَكِهُونَ﴾، إنَّ الرجل مِن أهل الجنة في الخيمة مع نسائه، حتى تأتيه نساءٌ فيَقُلْنَ له: اخرج إلى أهلك. فيقول: ما أنتُنَّ لي بأهل. فيقُلْن: بلي، نحن مِمَّا أخفى الله لك، فقد زُوِّجتنا. فيشتغل بِهِنَّ عن أهله الأولين، فذلك قول الله: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِكِهُونَ﴾. قال: فذكرت ذلك لتُبَيْع برُودِس(١)، فقال: ذلك أبو فلان، فعرفه، صَدَق كما قال(٢). (ز)

٢٤٨٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّ أَصْحَلَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيُوْمَ فِي شُغُلِهِ، قال: مِن النَّعمة<sup>(٣)</sup>. (٣٦٠/١٣)

٦٤٨٠٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي سهل ـ في قوله: ﴿إِنَّ أَسْحَابَ ٱلْجِنَّةِ ٱلْيُوْمَ فِي شُغُلِ فَلَكِهُونَهُم، قال: شَغلهم النعيمُ عمًّا فيه أهل النار مِن العذاب(٤٠). (٣٦١/١٣) ٦٤٨٠٦ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد ـ من طريق أبان بن تغلب ـ ﴿إِنَّ أَسْكُبُ اَلْمُنَّةِ﴾ الآية، قال: في شُغل عمَّا يلقى أهلُ النار<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٤٨٠٧ \_ قال محمد بن السائب الكلبي =

٦٤٨٠٨ ـ والثَّمالِي =

٦٤٨٠٩ ـ والمسيب [بن شريك]: ﴿فِي شُغُلِ نَكِكُونَ ﴾، يعني: في شُغل عن أهل النار وعمًّا هم فيه، لا يهمهم أمرُهم، ولا يذكرونهم (٦). (ز)

٦٤٨١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ﴾ في الأخرة ﴿فِي شُغُلِ﴾ يعني: شُغِلوا بالنعيم؛ بافتضاض العذارى عن ذِكر أهل النار، فلا یذکرونهم، ولا یهتمون بهم<sup>(۷)</sup>. (ز)

٦٤٨١١ ـ قال وكيع بن الجراح: ﴿فِي شُئُلِ نَكِهُونَ﴾، يعني: في السماع<sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) رُوْدِس: جزيرة ببلاد الروم مقابل الإسكندرية على ليلة منها في البحر. معجم البلدان ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع في تفسير القرآن ٢/ ١٤٤ (٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه الفريابي ـ كما في التغليق ٢٩١/٤ ـ، وابن جرير ١٩/٤٦١ بلفظ: في نعمة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٦١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٦١. (٦) تفسير الثعلبي ٨/ ١٣١، وفي تفسير البغوي ٧/ ٢٢ عن الكلبي فقط.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢. (٨) تفسير الثعلبي ٨/ ١٣١.

٦٤٨١٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: فأخبر بمصير أهل الإيمان وأهل الكفر، فقال: ﴿إِنَّ أَسْحَبُ الْمِنَّةِ الْيُوْمَ﴾ يعني: في الآخرة ﴿فِي شُغُلِ فَكِهُونَهُ (١٠١٤١٥ . (ز)

### ﴿نَكِهُونَ﴾

#### 🗱 قراءات:

٦٤٨١٣ ـ عن الأعمش: في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (فِي شُعُلٍ فَكِهِينَ)(٢١٥٤٠ . (ز)

🏶 تفسير الآية:

٦٤٨١٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿ نَكِكُهُونَ ﴾، قال:

اقتقا اختلف السلف في معنى الشغل الذي وصف الله \_ جلَّ ثناؤه \_ أصحاب الجنة أنهم فيه يوم القيامة على أقوال: الأول: أنَّه افتضاض العذارى. الثاني: أنَّه النعمة. الثالث: أنهم في شغل عما فيه أهل النار. الرابع: أنه السماع.

ولم يذكر ابن جوير (١٩/ ٤٦١ ـ ٤٦٢) غير الأقوال الثلاثة الأولى، ثم رجّع جميعها للعموم، فقال: •وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يُقال كما قال الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿إِنَّ أَسَكَ بَالْهُم فِي شغل، وذلك الشغل الذي هم فيه نعمة، وافتضاض أبكار، ولهو، ولذة، وشغل عما يلقى أهل الناره.

وكُذَا رَجِّح ابنُ عطية (٧/ ٢٥٧) العموم، فقال: «وقال مجاهَد: معناه: نعيم قد شغلهم. وهذا هو القول الصحيح، وتعيين شيء دون شيء لا قياس له».

وَقَعَلَ رَجْعَ ابِنُ جَرِيرِ (١٩/٤٣٦) مستندًا إلى شهرة القراءة في قوله: ﴿فَكَكِيْرُيَ﴾ قراءة من قرأ ذلك بالألف، فقال: ﴿والصواب من القراءة في ذلك عندي قراءة من قرأه بالألف؛ لأن ذلك هو القراءة المعروفة».

وعلَّق ابنُ عطية (٢٥٨/٧) عليها، فقال: اوقرأ جمهور الناس: ﴿فَكِهُونَ﴾، معناه: أصحاب فاكهة، كما يقال: تامر، ولابِن، وشاحم، ولاحِمَّه.

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلَّام ٨١٤/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف (/ ٣٣١.

و(فَكِهِينَ) قراءة شاذة، تروى أيضًا عن طلحة، والأعمش، وجماعة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٣٧، والمحرر الوجيز ٤٥٩/٤.

### فرحون<sup>(۱)</sup>. (۲۱/۱۲۳)

٩٤٨١٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿فَكِكُونَ﴾، قال: مُعجبون (٢٠) (١٣)

٦٤٨١٦ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ فَلَكِهُونَ ﴾ مُعجبون بما هم فيه (٣). (ز)

٦٤٨١٧ ـ عن الحسن البصري: قوله: ﴿نَكِهُونَ﴾ مسرورون(٤٠). (ز)

٦٤٨١٨ ـ عن الحسن البصري =

٦٤٨١٩ ـ وقتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ فِي شُمُّلِ فَكِكُوْنَهُ ، قَالا: أي: مُعجبونُ ٥٠ . (ز)

• ٦٤٨٢ \_ قال إسماعيل السُدِّيّ: ﴿ نَكِهُونَ ﴾ ناعمون (٦٠). (ز)

٣٤٨٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ فَكِهُونَ ﴾: ﴿ فَكِهُونَ ﴾ وَفَكِهُونَ ﴾ يعني: يعني: معجبين بما هم فيه شغل النعيم والكرامة . . . ومن قرأ ﴿ فَنَكِهُونَ ﴾ يعني: ناعمين في ظلالِ كبار القصور . . . (١)

# ﴿مُ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٤٨٢٢ ـ عن الأعمش: في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (فِي ظُللٍ عَلَى الْأَرَاثِكِ مُتَّكِئِينَ)(١٠)(١٤٤٠ . (ز)

الله الله الله الله القراء على القراءة، وعلَّق عليها، فقال: اقرأه بعضهم: ﴿فِنِي عُلُمُ اللهِ اللهِ على الله عل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٦٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جرير ٢٩٣١،٩٤ بلفظ: عجبون، والفريابي ـ كما في التغليق ٤/
 ٢٩١ ـ. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ١٣١، وتفسير البغوي ٧/ ٢٢. ﴿ ٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٤٥/٢. (٦) تفسير الثعلبي ١٣١/٨.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٣٣١/١
 (وَامْتَكِئِينَ) بالياء قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢٧.

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٤٨٢٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ في قوله: ﴿عَلَ ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِّرُونَ﴾، قال: هي السُّرر في الحِجَال(١)(١). (ز)

٣٤٨٢٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الأوزاعي ـ قال: والأرائك: السرر في جؤف الحجال، عليها الفرش منضودة في السماء فرسخًا<sup>(١٤٤٤٥٣)</sup>. (ز)

٣٤٨٢٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَأَزْوَبُكُمْ ۗ ﴾، قال: حلائلهم (٤٠)

٦٤٨٢٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق حصين ـ في قول الله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَّالِكِ

== وعلّق عليها ابنُ عطية (٢٥٨/٧)، فقال: "وقرأ حمزة والكسائي ﴿فِي ظُلَٰلٍ﴾ وهي جمع ظلة، وهي قراءة طلحة، وعبدالله، وأبي عبدالرحمن، وهذه عبارة عن الملابس والمراتب من الحجال والستور ونحوها مِن الأشياء التي تظل، وهي زينة».

وذكر ابن جرير قراءة من قرأ ذلك فِلِلنَّالِيَّه، ثم علَّق عليها، فقال: فوقراًه آخرون: ﴿ فِي لِلنَّالِهُ؛ وإذا قرئ ذلك كذلك كان له وجهان: أحدهما: أن يكون مرادًا به جمع الظل الذي هو بمعنى الكن، فيكون معنى الكلمة حينئذ: هم وأزواجهم في كن لا يضحون لشمس كما يضحي لها أهل الدنيا؛ لأنه لا شمس فيها. والآخر: أن يكون مرادًا به: جمع ظلّة، فيكون وجه جمعها كذلك نظير جمعهم الخلة في الكثرة: الخلال، والقلة: القلال». وعلَّق عليها ابنُ عطية، فقال: فوقراً جمهور القراء ﴿ فِي ظِلنَالٍ ﴾، وهو جمع: ظل؛ إذ الجنة لا شمس فيها، وإنما هواؤها سجسج، كوقت الإسفار قبل طلوع الشمس، ويحتمل أن يكون جمع: ظلة، قال أبو علي: كبرمة وبرام، وغير ذلك، وقال منذر بن سعيد: ﴿ ظِلنَالٍ ﴾ جمع ظلة بكسر الظاء. وهي لغة في ظلة».

اَنْهَ عَلَى ابنُ كثير (٢١٩/٢٦) قول ابن عباس وغيره، ثم <mark>علّى</mark>، فقال: ﴿قال ابن عباس، ومجاهد وعكرمة، ومحمد بن كعب، والحسن، وقتادة، والسُدِّيّ، وخصيف: ﴿الْأَرْآمِكِ﴾ هي السرر تحت الحجال. قلت: نظيره في الدنيا هذه التخوت تحت البشاخين».

<sup>(</sup>١) الحِجَال: جمع الحَجَلَةُ ـ بالتَّخريك ـ: تَيْت كالقُبُّة يُشْتَر بالنَّيابِ وتكون له أزرَارٌ كَبَارٌ. النهاية (حجل).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جَرير ۱۹/٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ٢٢ (٣٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جرير ٤٦٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

مُتَّكِعُونَ ﴾، قال: الأرائك: السرر عليها الحِجال(١١). (ز)

٦٤٨٢٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق محمد ـ قال: ﴿عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ﴾ السُّرر في الحجال<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٤٨٢٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ وسأله رجل عن الأراثك. فقال: هي الحِجال. وأهل اليمن يقولون: أريكة فلان =

٦٤٨٢٩ ـ وسمعت عكرمة وسُثِل عنها، فقال: هي الحجال على السُّرر(٣)٥٤٤٥. (ز) ٩٤٨٣٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ﴾، قال: هي

٦٤٨٣١ ـ قال محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿عَلَى اَلْأَرَآبِكِ مُتَكِثُونَ ﴾، قال: على السُّرر في الحِجال<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٤٨٣٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مُ زَازِوَجُهُرَ كِ يعنى: الحور العين حلائلهم ﴿ فِي ظِلَالِ﴾ ومَن قرأ ﴿فَكِكُهُونَ﴾ يعني: ناعمين في ظلالِ كبار القصور، ﴿عَلَى ٱلْأَرْآبِلِي﴾ على السُّرر عليها الحجال ﴿مُتَّكِعُونَ ﴾(١). (ز)

٦٤٨٣٣ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِثُونَ﴾، قال: هُنَّ سُرُر في الحِجال(٧). (ز)

٦٤٨٣٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿ مُ لَأَنْكِهُمْ فِي ظِلَالِ ﴾ في حِجال، ﴿ عَلَ ٱلْأُرْآيَاكِ﴾ على السرر في الحِجال ﴿مُتَّكِثُونَ﴾ <sup>(٨)</sup>. (ز)

@٤٤٥ قال ابنُ عطية (٢٥٨/٧): ﴿وَهِ ٱلْأَرَّايِكِ﴾: السرر المفروشة، قال بعض الناس: من شروطها أن تكون عليها، حجلة وإلا فليست بأريكة، وبذلك قيدها ابن عباس ومجاهد والحسن وعكرمة. وقال بعضهم: الأريكة: السرير؛ كان عليه حجلة أو لم يكن.

الحجال فيها السرر(١). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري (٢٥١) بنحوه، وابن جرير ١٩/ ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٦٦. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٥، وابن جرير ١٩٦/١٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٣.

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۸۱٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

# ﴿ لَمُنْمَ فِيهَا فَنَكِمَةً وَلَهُم مَّا يَدَّعُونَ ۞﴾

٩٤٨٣٥ ـ عن أبي أمامة، قال: إنَّ الرجل مِن أهل الجنة لَيشتهي الشراب من شراب الجنة، فيجيء إليه الإبريقُ، فيقع في يده، فيشرب، فيعود إلى مكانه (١). (٣٦٣/١٢) ٦٤٨٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَمُنْمَ فِيهَا ﴾ في الجنة ﴿ تَكِهَةٌ وَلَهُم مَّا يَدَّعُونَ ﴾ يتمنّون ما شاءوا من الخير<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٤٨٣٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿ لَمُهُمْ فِيهَا فَكَكِهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدَّعُونَ ﴾ ما يشتهون، يكون في فِي أحدهم الطعامُ، فيخطر على باله طعامٌ آخر، فيتحول ذلك الطعام في فِيهِ، ويأكل مِن ناحيةٍ مِن البُسْرة بُسرًا، ثم يأكل مِن ناحية أخرى عنبًا، إلى عشرة ألوان أو ما شاء الله مِن ذلك، ويَصُفُّ الطيرُ بين يديه، فإذا اشتهى الطيرَ منها اضطرب، ثم صار بين يديه نَضيجًا؛ نصفه شواء، ونصفه قديرًا(٣)، وكل ما اشتهت أنفسهم وجدوه، كقوله: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـيهِ ٱلْأَنفُسُ﴾ [الزخرف: ٧١]<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿سَلَتُمْ فَوْلًا مِن زَّتِ زَّحِيمٍ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

**٦٤٨٣٨ ـ عن الأعمش: في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (سَلَامًا قَوْلًا)(٥٠٠[٢٤٤٠٠]. (ز)** 

👯 ذكر ابنُ جرير (٤٦٦/١٩ ـ ٤٦٧) هذه القراءة، وعلَّق عليها، فقال: ﴿وقد ذكر أنها فى قراءة عبدالله: (سلامًا قولًا) على أن الخبر متناهِ عند قوله: ﴿وَلَهُمْ مَّا يَدَّعُونَ﴾، ثم نصب (سلامًا) على التوكيد، بمعنى: مسلمًا قولًا».

وأورد في رفع ﴿سَلَنَّهُ﴾ في قراءة من قرأها كذلك وجهين، فقال: "في رفع ﴿سَلَنُّهُ﴾ وجهان في قول بعض نحويي الكوفة: أحلهما: أن يكون خبرًا لـ ﴿ مَّا يَدَّعُونَ ﴾، فيكون معنى الكلام: ولهم ما يدعون مسلم لهم خالص. وإذا وجه معنى الكلام إلى ذلك كان القول حينئذ منصوبًا توكيدًا خارجًا مِن السلام، كأنه قيل: ولهم فيها ما يدعون مسلم خالص==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (١٣٥). (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٥. (٣) كذا في المطبوع، ولعله: قديدًا، بالدال.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ١/ ٣٣١، وابن جرير ٢١٤/١٤. وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي، وعيسى الثقفي. انظر: المحتسب ٢/٢١٤.

٦٤٨٣٩ ـ عن هارون، قال: في قراءة أُبَيِّ [بن كعب]: (سَلَامًا قَوْلًا)<sup>(١)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

لهم نورٌ ، فرفعوا رؤوسهم ، فإذا الربُّ قد أشرف عليهم مِن فوقهم ، فقال: السلام عليكم، يا أهل الجنة. وذلك قول الله: ﴿ سَلَتُمْ قَوْلًا مِن رَّبِّ رَّجِيرٍ ﴾. قال: فينظر إليهم، وينظرون إليه، فلا يلتفتوا إلى شيءٍ مِن النعيم ما داموا ينظرون إليه حتى يحتجب عنهم، ويبقى نورُه وبركتُه عليهم في ديارهم، (١٢). (٢١/٣٦٣)

٦٤٨٤١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ سَلَتُمْ قَوْلًا مِن زَّبٍّ زَّجِيهِ ﴾، قال: فإنَّ الله هو يُسَلِّم عليهم (٣٦٣/١٢). (٣٦٣/١٢)

٦٤٨٤٢ ـ عن البراء [بن عازب] ـ من طريق محمد بن مالك ـ في قوله: ﴿ سُلَتُمْ قُولًا مِن رَّبِّ رَّحِيمٍ ﴾، قال: يسلُّم عليهم عند الموت (٤٠). (٣٦٤/١٢)

==حقًّا، كأنه قيل: قاله قولًا. والوجه الثاني: أن يكون قوله: ﴿سَلَتُمْ﴾ مرفوعًا على المدح، بمعنى: هو سلامٌ لهم قولًا مِن الله؛. ثم قال: •والذي هو أولى بالصواب على ما جاء به الخبر عن محمد بن كعب القرظي أن يكون ﴿سَلَتُمْ خبرًا لقوله: ﴿وَلَمُمْ مَّا يَدَّعُونَ ﴾؛ فيكون معنى ذلك: ولهم فيها ما يدعون، وذلك هو سلام من الله عليهم، بمعنى: تسليم من الله، ويكون ﴿سَلَتُمْ﴾ ترجمة ﴿مَّا يَنْكُونَ﴾، ويكون القول خارجًا من قوله: سلامه. واستدل ابنُ جرير على هذا بقول عمر بن عبد العزيز وقول محمد بن كعب الآتيين، ثم قال (١٩/ ٤٦٩) معلِّقًا عليه: "فهذا القول الذي قاله محمد بن كعب ينبئ عن أن ﴿ سَلَتُم ﴾ بيان عن قوله: ﴿مَا يَذَعُونَ﴾، وأن القول خارج من السلام».

👀 ذكر ابنُ كثير (١١/ ٣٧٠) قول ابن عباس، وعلّق عليه، فقال: ﴿وهذا الذي قاله ابن عباس كقوله تعالى: ﴿ يَعِيُّنُّهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنُهُ سَلَمٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٤]».

أورده ابن الجوزي في الموضوعات ٣/ ٢٦١. وقال ابن كثير: ﴿وَفِي إِسْنَادُهُ نَظُرٌۗۗ. وقال الهيثمي في المجمع ٧/ ٩٨ (١١٣٠٠): «رَواه البزار، وفيه الفضل بن عيسى الرقاشي، وهو ضعيف. وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢٦/١ (٢٧): •هذا إسناد ضعيف؛ لضعف الفضل بن عيسى بن أبان الرقاشي..

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه ١/١٢٧ (١٨٤)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/٥٨٣ ـ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١٤/١٤.

٣٩٨٤٣ - عن عمر بن عبد العزيز - من طريق محمد بن كعب القرظي - قال: إذا فرغ الله مِن أهل الجنة والنارِ أقبل الله في ظُلَلٍ مِن الغمام والملائكة، قال: فيُسَلِّم على أهل الجنة في أول درجة، فيردون عليه السلام. = (ز)

عَدَّهُ وَمَ الله عَلَى الفَرَطَي: وهذا في الفرآن: ﴿ سَلَمْ قَوْلاً مِن زَبٍّ رَحِيمٍ ﴾. فيقول: سلوني. فيقولون: ماذا نسألك، أيْ ربِّ. قال: بلى، سلوني. قالوا: نسألك ـ أي رب ـ رضاك. قال: بلى، سلوني. قالوا: يا رب، وما الذي رب ـ رضاك. قال: رضائي أدخلكم دار كرامتي. قالوا: يا رب، وما الذي نسألك ؟! فوَعِ تَك وجلالِك وارتفاع مكانك، لو قسّمت علينا رِزْقَ الثقلين لأطعمناهم ولأسقيناهم ولألبسناهم ولأخدَمْناهم (١٠) لا ينقصنا من ذلك شيئًا. قال: إنَّ لدي مزيدًا. قال: فيفعل الله ذلك بهم في درجتهم، حتى يستوي في مجلسه. قال: ثم تأتيم التُحدَّفُ مِن الله، تحمله إليهم الملائكة. قال: وليس في الآخرة ليل ولا نصف نهار، إنما هو بكرة وعشيًا، وذلك في القرآن، في آل فرعون: ﴿ اللّٰذِي ثَمْ مِنْ بُكُرُةٌ وَعَشِيًا ﴾ أمانو: 13]، وذلك قال لأهل الجنة: ﴿ وَمُثْمٌ رِنْقُهُمْ فِيهَا بُكُرُةٌ وَعَشِيًا ﴾ [دريم: ٢٢]، قال: والله الذي لا إله إلا هو، لو أنَّ امرأة من حور العين أطلعت سوارها لأطفأ نورُ سوارِها الشمسَ والقمر، فكيف المُسوَّرة؟! وإنْ خلق الله شيئًا يلبسه إلا عليه مثلما عليها مِن ثياب أو حلي (٣٤٤/١٣). (٣٢٤/١٣)

٩٤٨٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله في: ﴿ سَلَتُمْ قَوْلًا مِن زَبِّ رَجِيرِ ﴾، وذلك أنَّ الملائكة تدخل على أهل الجنة مِن كل باب، يقولون: سلام عليكم ـ يا أهل الجنة ـ من ربكم الرحيم (٢). (ز)

78.87 \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿سَلَمٌ فَلَا مِن رَّتٍ رَحِيهٍ يأتي الملَك مِن عند الله إلى أحدهم، فلا يدخل عليه حتى يستأذن عليه؛ يطلب الإذن مِن البوَّاب الأول، فيذكره للبوَّاب الثاني، ثم كذلك حتى ينتهي إلى البوَّاب الذي يليه، فيقول البوَّاب له: مَلك على الباب يستأذن. فيقول: اثذن له. فيدخل بثلاثة أشياء: بالسلام مِن الله، والتحفة، والهدية، وبأنَّ الله عنه راض، وهو قوله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ مُنَ رَبَّتَ فَيها وَمُلكا كَمِياً﴾

<sup>(</sup>١) أي: لَجَعَلْنا لهم من يَخْدُمُهم. اللسان (خدم).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن /٣/ ـ ٨٤ (١٨٧)، وابن جرير ٤٦٧/١٩ ـ ٤٦٩. وأورد السيوطي قول القرظي بنحوه، وعزاه إلى ابن جرير، وأبي نصر السجزي في الإبانة، وآخره: فيفعل ذلك بأهل كل درجة حتى ينتهي، ثم يأتيهم التحف من الله تحمله إليهم الملائكة.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٢.

[الإنسان: ۲۰]<sup>(۱)</sup>. (ز)

### ﴿وَامْتَنُّوا الْيَوْمَ آئِبًا الْمُجْرِمُونَ ۞﴾

عدد ابني هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: اإذا كان يوم القيامة أمر الله جهنم، فيخرج منها مُنُق ساطع مُطلِم، ثم يقول: ﴿ أَلَّ أَعَهُ إِلَيْكُمْ بَسَنِيَ عَادَمُ أَن لَا جَهُمُ اللَّهِ عَذَا مِكُمُ اللَّهُ مَسْتَقِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ أَمْسَلُ مُسْتَقِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ أَمْسَلُ مُسْتَقِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ أَمْسَلُ مُسْتَقِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ أَمْسَلُ مِنكُمْ جِلِلا كَثِيرٌ أَلْمَا تَكُولُوا تَقِلُونَ ﴿ مَنْهِمُ اللَّقِى كُشُرُ تُومَدُون﴾، وامتازوا اليوم أيها المجرمون. فيتميز الناس ويجنون، وهي قوله: ﴿ وَنَزَىٰ كُلُ أَتُو بَائِدُ مُنْ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

عَدَمُونَ عَبِدُ اللهُ بِن عِبِاسِ: ﴿وَأَمْنَزُوا ۚ الْيُومَ أَيُّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ تفرَّقوا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٨٤٩ ـ قال أبو العالية: ﴿ وَالْمَنْزُوا الَّيْوَمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ تَمَيَّزُوا (١٠). (ز)

٩٤٨٥٠ عن الحسن البصري، قال: إذا كان يومُ القيامة جمعَ اللهُ الناسَ على تلً
 رفيع، ثم نادى مناد: امتازوا اليوم، أيها المجرمون<sup>(٥)</sup>. (٣٦٤/١٣)

٦٤٨٥١ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَنَتَنُوا ٱلَّذِمَ أَيُّا ٱلْمُمْرِمُونَ﴾، قال: عُزِلوا عن كل خير (٦٠) (٣١٥/١٣)

٦٤٨٥٢ ـ قال إسماعيل السُدِّي: ﴿ وَلَنْتَنْزُوا الْيُؤْمَ أَيُّمَا الْنُحْرِمُونَ ﴾ كونوا على حِدة (٧). (ز)
 ٦٤٨٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَنْتَنْزُوا ﴾ واعتزلوا ﴿ الْيُؤَمِّ فِي الآخرة ﴿ إِنَّهَا

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨١٥ ـ ٨١٦.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق بن راهويه في مسئده ١٠٤/١، (١٠)، والبيهقي في البعث والنشور ٢٣٦/١ ٣٤٤ (١٠٩)
 كلاهما مطولًا، وابن جرير ١٩/ ٧٠٤ واللفظ له، من طريق محمد بن يزيد بن أبي زياد، عن رجل من الانصار، عن محمد بن كعب القرظي، عن رجل من الأنصار، عن أبي هريرة به.

إسناده ضعيف؛ لجهالة محمد بن يزيد بن أبي زياد، والرجلين الأنصاريين.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/١٣٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/١٣٣، وتفسير البغوي ٧٣/٧.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (١) أخرجه يحيى بن سلّام ٨١٥/٢، وابن جرير ٤٦٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٨/١٣٣، وتفسير البغوي ٧/ ٢٣.

اَلْمُمْرِمُونَ﴾ وذلك حين اختلط الإنسُ والجنُّ والدوابُّ؛ دوابُّ البرِ والبحرِ والطيرِ، فاقتصَّ بعضُهم مِن بعض، ثم قيل لهم: كونوا ترابًا. فكانوا ترابًا، فبقي الإنس والجن خليطين، إذ بعث الله الله إليهم مناديًا: أن امتازوا اليوم. يقول: اعتزلوا اليوم - أيها المجرمون - مِن الصالحين (١). (ز)

30.04 ـ قَالَ يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَلَسْتَزُوا الْقِرَمَ آيًّا الْمُجْرِمُونَ﴾ المشركون، أي: ليمتازوا عن الجنة إلى النار". (ز)

٩٤٨٥٥ \_ عن رَوَّاد بن الجراح: ﴿ وَالْمَنْانُوا الْمُؤْمِ أَلَيْ الْشُجْرِمُونَ ﴾ قال: إذا كان يوم القيامة نادى مناد: أن ميِّزوا المسلمين مِن المجرمين، إلا صاحب الأهواء. يعني: يُترك صاحب الهوى مع المجرمين (٣). (٣١٤/١٣)

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٦٤٨٥٦ \_ عن ميمون أنه قرأ هذه الآية: ﴿ وَلَنْتَنْزُوا أَلَيْرَمُ أَيُّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ فَرَقَّ وبكى، وقال: ما سمع الناس قط. بنعتٍ أشد منه (٤٠). (٣٦٥/١٣)

### ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَسَنِينَ مَادَمَ ﴾

٦٤٨٥٧ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ، في قوله: ﴿ أَلَوْ أَغْهَدْ إِلْكُمْ ﴾، يقول: ألم أنهكم؟! (٥٠). (٣١٥/١٧)

٦٤٨٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْهِ﴾ الذين أُمروا بالاعتزال ﴿يَكَبُونَ عَادَمُهُ<sup>(٦)</sup>. (ز)

### ﴿ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُّ إِنَّهُۥ لَكُور عَدُقٌ مُبِينٌ ۞﴾

78.00 \_ عن عطاء بن دينار الهذلي: أنَّ عبدالملك بن مروان كتب إلى سعيد بن جبير يسأله عن هذه المسائل، فأجابه فيها: . . . قال: وتسأل عن العبادة: والعبادة هي الطاعة، وذلك أنَّه مَن أطاع الله فيما أمره به وفيما نهاه عنه فقد أتمَّ عبادة الله، ومَن أطاع الشيطان، ألم تر أنَّ الله قال للذين فرَّطوا:

٥ ـ ٥٨٣. (٢) تفسير يحيى بن سلَّام ٨١٦/٢.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٣.

<sup>(</sup>۱) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۵۸۲ ـ ۵۸۳.(۳) عزاه السیوطی إلی ابن أبی حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

﴿ أَلَوْ أَعْهَذَ إِلَيْكُمْ يَنَبَقِ مَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانُّ ﴾. وإنما كانت عبادتُهم الشيطانَ أنهم أطاعوه في دينهم، فمِنهم مَن أمرهم فاتخذوا أوثانًا أو شمسًا أو قمرًا أو بشرًا أو ملكًا يسجدون له مِن دون الله، ولم يظهر الشيطانُ لأحد منهم فيتعبد له، أو يسجد له، ولكنهم أطاعوه فاتخذوها آلهة مِن دون الله، فلمَّا جُمِعوا جميعًا يوم القيامة في النار قال لهم الشيطان: ﴿ إِنِّ كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْنُنُونِ مِن قَبْلُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧](١). (ز)

٦٤٨٦٠ ـ عن مكحول الشامي، في قوله: ﴿ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطَانُّ ﴾، قال: إنَّما عبادتُه طاعتُه (٢). (٣٦٥/١٢)

٦٤٨٦١ - عن إسماعيل السُدِّيّ، قال: ﴿ أَلْرَ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَبِينَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُّ. عنى: ألا تطيعوا الشيطان في الشرك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٨٦٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلَّرَ أَعْهَدْ إِلَّتِكُمْ يَنَبِيَّ ءَادَمَ ﴾ في الدنيا ﴿ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانُّ ﴾ يعني: إبليس وحده، ولا تطيعوه في الشرك؛ ﴿إِنَّهُۥ لَكُرْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ﴾ بيِّن العداوة<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٤٨٦٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّهُ لَكُرْ عَدُقٌّ مُّبِينٌ ﴾ أنَّهم عبدوا الأوثان بما وسوس إليهم الشيطان، فأمرهم بعبادتهم، فإنما عبدوا الشيطان (٥). (ز)

### ﴿ وَأَنِ ٱغْبُدُونِ عَنذَا صِرَالًا مُسْتَفِيدٌ ﴿ ﴾

٦٤٨٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَنِ أَعْبُدُونِ ﴾ يقول: وَحَّدوني، ﴿ عَذَا ﴾ التوحيد ﴿ هَلَذَا مِيرَطُّ مُسْتَقِيدٌ ﴾ دين الإسلام؛ لأنَّ غير دين الإسلام ليس بمستقيم (٦). (ز)

٦٤٨٦٥ \_ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿وَأَنِ أَعْبُدُونِكُ لا تَشْرَكُوا بِي شَيْتًا، ﴿ هَٰذَا مِيرَطُّ مُسْتَقِيمٌ﴾ دين مستقيم، والصراط: الطريق، مستقيم على الجنة (<sup>٧٠)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٣٤٦/١ ٣٤٣.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر. (٣) علقه يحيى بن سلام ٨١٦/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٨٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام ٨١٦/٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٨٣.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۱۹۱۲/۲.

### ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ جِبِلًّا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ۞

#### 🇱 قراءات:

٦٤٨٦٦ ـ عن أبي هريرة: أنَّ النبي ﷺ قرأ: (وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنكُمْ جِبِلًا) مخففة (١) . (٣٦٦/١٢) ٣٤٨٦٧ ـ عن هارون، عن الحسن =

٦٤٨٦٨ \_ وابن أبي اسحاق: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ جِبِلَّا﴾ مثقلة. =

١٩٠٨ - وبين بهي الصحاق. طولطة الطن تيمبر جيمره المصد. ٦٤٨٦٩ ـ والأعرج: (جِبْلًا) وهكذا أبلغني أهل الكوفة =

۲۶۸۷۰ ـ وأبي عمرو ﴿جُنِّلًا﴾ خفيفة<sup>(۲)</sup>. (ز)

۱۷۸۷ ـ وابي عمرو وجبار چ حقیقه . (ر)

٦٤٨٧١ ـ عن هذيل، أنه قرأ: ﴿جُبُلًا﴾ مخففة(٣)آفَذَا). (٢٦٦/١٢)

المنت ذكر ابن جرير (٢٩١/ ٤٧١) في قوله: ﴿ وَمِلّه الله قراءات، فقال: واختلف القراء في قراءة ذلك، فقرأته عامة قراء المدينة وبعض الكوفيين: ﴿ وَمِلّه الجيم والباء وتشديد اللام، وكان بعض المكيين وعامة قراء الكوفة يقرؤونه: ﴿ مُبلًا المجيم والباء، وتخفيف اللام، وكان بعض قراء البصرة يقرؤه: ﴿ مُبلًا المجيم الجيم وتسكين الباء، ثم وتخفيف اللام، ووكل هذه لغات معروفات، ثم رجّح قراءة من قرأ ذلك بكسر الجيم وتشديد اللام، وقراءة من قرأ ذلك بضم الجيم وتخفيف اللام مستندًا للإجماع، فقال: وغير أني لا أحب القراءة في ذلك إلا بإحدى القراءتين الملتين إحداهما بكسر الجيم وتشديد اللام، والأخرى بضم الجيم والباء وتخفيف اللام؛ لأن ذلك هو القراءة التي عليها عامة قرّاء الأمصاره.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٧٢ (٢٩٨٠).

قال الحاكم: «رواته كلهم ثقات، غير إسماعيل بن رافع، فإنهما لم يحتجا به». وقال الذهبي في التلخيص: «في إسناده إسماعيل بن رافع، هالك».

وهِّي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعمش. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢٦.

<sup>(</sup>٢) أخِرجه إسحاق البستي في تفسيره ص١٩٤.

و﴿چِيلُا﴾ قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وعاصم، وقرأ أبو عمرو، وابن عامر: ﴿جُبُلاً﴾ بضم الجيم وإسكان الباء وتخفيف اللام، وقرأ روح: ﴿جُبُلُا﴾ بضم الجيم والباء وتشديد اللام، وقرأ بقية العشرة كذلك إلا أنهم خففوا اللام. انظر: النشر //٣٥٥، والإتحاف ص٢٩٥.

وأما (جِنْلاً) بكسر الجيم، وإسكان الباء، فهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن حماد بن سلمة عن عاصم، وأشهب، والعقيلي. انظر: المحسب ٢١٦/٢.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وتدوع التقييد الملاق

#### تفسير الآية:

٣٤٨٧٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿جِرِلَّا كُثِيرًا ﴾، قال: خَلْقًا كثيرًا (١٠). (٣٦٥/١٣)

٣٤٨٧٣ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ حِيلًا كَتِبرًا ﴾ يعني: قد أغوى إبلسُ منكم ﴿حِيلًا﴾ يعني: خلقا كثيرًا، فكفروا فلم يكونوا يعقلون، وأخبر عنهم، فقال: ﴿وَقَالُوا لَوَ كُنَّا نَسَعُ أَوْ نَفْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصَّنِ السَّعِيرِ ﴾ أي: لو كنا نسمع أو نعقل لاَمَنًا في الدنيا، فلم نكن من أصحاب السعير. قال الله: ﴿قَامَنُوا إِذَائِهِمْ مَسُحَقًا﴾ فَبُعْدًا ﴿إِنَّمَنُوا اللهُ السَّعِيرِ ﴾ [الملك: ١٠ ـ ١١] (٢٠ . (ز)

٣٤٨٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُو﴾ ولقد أضل إبليسُ منكم عن الهدى ﴿جِبِلُا﴾ خَلْقًا ﴿كَثِيرًا ﴾ (ز)

٩٤٨٧٠ ـ عن سفيان بن عبينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنْكُر جِبِلًا كَثِيرًا ﴾، قال: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُر جِبِلًا كَثِيرًا ﴾، قال: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ

٦٤٨٧٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ حِمِلًا كَثِيرًا﴾ خَلْقًا كثيرًا؛ أضلَّ مِن كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين (٥٠). (ز)

### ﴿ مَاذِهِ جَهَتُمُ الَّذِي كُشُتُم تُوعَدُونَ ۞ اصْلَوْهَا الْبُوْمَ بِمَا كُشُتُم تَكُفُرُونَ ۞﴾

٣٤٨٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَعَلَيْهِ جَهَتُمُ الَّتِي كُثْتُر قُوتُدُونَ ﴾ في الدنيا، ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

٦٤٨٧٨ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿مَانِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنُتُر نُوعَدُونَ﴾ في الدنيا (ز) الدنيا إن لم تؤمنوا، ﴿أَمْنُوا الَّذِيمَ بِهَا كُنتُر تُكَثِّرُونَ﴾ في الدنيا (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جزير ١٩٩/ ٤٧١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۸۱٦/۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٨٨٣.(٥) تفسير يحيى بن سلام ٨١٦/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٤.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۸۱۷/۲.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٣.

## ﴿الْغِيْمَ نَخْسِدُ عَلَىٰ اَفْرَبِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَنِدِينِمْ وَتَشْهَدُ أَرْبُهُلُهُم بِمَا كَانُوا بَكْسِبُونَ ﴿

74٨٧٩ - عن أنس، في قوله: ﴿ أَلْيَرْمُ غَنْتِدُ عَلَى آفَرِهِهِم ﴾، قال: كُنَّا عند النبيُّ ﷺ، فضحِك حتى بَدَثُ نَواجِذُه، قال: (هل تعدون مِمْ صَحِكُتُ؟). قلنا: لا، يا رسول الله. قال: (مِن مخاطبة العبد ربَّه، يقول: يا ربِّ، ألم تُجِرْني مِن الظلم؟ فيقول: بلى. فيقول: إنِّي لا أُجِيزُ عَلَيَّ إلا شاهدًا مِنِّي. فيقول: كفي بنفسك اليومَ عليك شهيدًا، فيقول: إنِّي لا أُجِيزُ عَلَيَّ إلا شاهدًا مِنِّي. فيقول: كفي بنفسك اليومَ عليك شهيدًا، وبالكرام الكاتبين شهودًا. فيُختم على فيه، ويُقال لأركانه: انطقي. فتنطق بأعماله، ثم يُخلِّي بينه وبين الكلام، فيقول: بُعدًا لكنَّ وسُحقًا، فعنكُنَّ كنت أناضِل؟ (١٩٦٢/١٢) معملك، عوسى الأشعري - من طريق أبي بردة - قال: يُذْعَى المؤمنُ للحساب يوم القيامة، فيتعرض عليه ربَّه عمله بينه وبينه، فيعترف، فيقول: أيُ ربِّ، عملتُ، عملتُ، فيغفر الله له ذنوبَه، ويستره منها، قال: فما على الأرض خليقة يَرى من تلك الذنوب شيئًا، وتبدو حسناته فوذً أنَّ الناس كلهم يرونها. ويُدعى الكافر والمنافق للحساب، فيعرض ربَّه عليه عمله، فيجحد، ويقول: أي ويُدعى الكافر والمنافق للحساب، فيعرض ربَّه عليه عمله، فيجحد، ويقول: أي ربِّ، ما عملتُ. فإذا نفي يوم كذا، في مكان كذا؟ فيقول: لا، وعزتك، أي ربِّ، ما عملتُه. فإذا في أخس أول ما ينطق مِنه لَفَخِذُه اليمني. ثم تلا: فعل ذلك خُتم على فيه، فإني أحسب أول ما ينطق مِنه لَفَخِذُه اليمنى. ثم تلا: فعل ذلك خُتم على فيه، فإني أحسب أول ما ينطق مِنه لَفَخِذُه اليمنى. ثم تلا:

٦٤٨٨ - عن ابن جدعان، قال: سُئِل ابنُ عباس عن قوله: ﴿ هَلَا بَيْ لَا يَطِئُونَ ۞
 وَلا يُؤَذَنُ لَمْمَ يَشَنَدُونَكِ [المرسلات: ٣٥ - ٢٦]، ﴿ قَالُوا وَاللّهِ رَبّا مَا كُمّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الانمام: ٢٣]،
 وقال: ﴿ الْيَمْمَ غَنْشِدُ عَلَى الْوَهِمِهِمْ وَثُـكُونَما اللّهِ يَدِيمُ وَتَقْمَدُ أَرْجُلُهُمْ مِمَا كَانُوا يَكْمِبُونَ ﴾.
 قال: فقال ابن عباس: إنَّه يومٌ ذو ألوان (٢٠٠). (ز)

٦٤٨٨٢ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق الأعمش ـ قال: يُقال للرجل يوم القيامة: عملتَ كذا وكذا. فيقول: ما عملتُ. فيُختم على فيه، وتنطق جوارحُه، فيقول لجوارحه: أبْعَدُكُنَّ اللهُ، ما خاصمت إلا فيكُنَّ<sup>(٤)</sup>. (٣٦٩/١٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٤/ ٢٢٨٠ (٢٩٦٩)، وابن أبي حاتبم ٨/ ٢٥٥٩ (١٤٣٠١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۹/ ۷۷۹ ـ ۴۷۲. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وأخرج نحوه يحيى بن سلام ۲/ ۸۱۷ مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٤. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩٤٣.

٦٤٨٨٣ ـ عن الحسن البصري، ﴿الْكِتْمَ نَخْتِـدُ عَلَىٓ أَلْوَلِهِهِمَ﴾، قال: أول ما ينطق مِن الإنسان فخذه اليمني''. (٣٦٩/١٢)

٣٤٨٨٤ ـ عن الحسن البصري: ﴿أَلَيْمَ غَنْتِدُ عَلَىٰ أَنْوَهِهِمَ﴾ هذا آخر مواطن يوم القيامة، فإذا خُتمت أفواههم لم يكن بعد ذلك إلا دخول النار'``. (ز)

٣٤٨٨٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ ٱلْمِرْمَ غَفْتِدُ عَلَىٓ ٱلْوَهِهِمَ ﴾، قال: كانت خصوماتٌ وكلام، وكان هذا آخره، أن خُتم على أفواههم (٣٠). (٣٦٩/١٢)

٦٤٨٨٦ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ، في قوله: ﴿ٱلْيُوْمَ﴾: يعني: في الآخرة ﴿غُمِّتِـدُ عَلَنَ ٱلْوَهِهِمْ﴾ قال: فلا يتكلمون'<sup>٤)</sup>. (٣٦٩/١٢)

٦٤٨٨٧ ـ عن أسماء بن عبيد، قال: يُؤتّى بابنِ آدم يوم القيامة ومعه جبلٌ مِن صُحُف، لكل ساعة صحيفة، فيقول الفاجر: وعِزِّتِك، لقد كتبوا عَلَيَّ ما لم أعمل. فعند ذلك يُختم على أفواههم، ويؤذن لجوارحهم في الكلام، فيكون أول ما يتكلم مِن جوارح ابن آدم فخذه اليسرى<sup>(٥)</sup>. (٣٦٩/١٣)

٣٤٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الْيَمَ غَنِتُهُ﴾ وذلك أنهم سُيلوا: ﴿أَيْنَ شُرَكَاۤوَكُمُ الَّذِينَ كُنُمُّ رَّعُمُونَ﴾؟ [الانسام: ٢٢] فـقالـوا: ﴿وَلَقَو رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾ [الانسام: ٣٣]. فيختم الله ـ جلَّ وعزَّ ـ على أفواههم، وتتكلم أيديهم وأرجلهم بشركهم، فذلك قوله تعالى: ﴿الْيُرَمَ غَنْتِمُ كَلَّ أَفَوْهِهِمْ وَتُكُلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ بما كانوا يقولون مِن الشِّرك' . (ز)

٦٤٨٨٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ أي: يعملون (٧٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

، ٦٤٨٩ ـ عن أبي سعيد وأبي هريرة، قالا: قال رسول الله ﷺ: ال**يلقى العبدُ** ربَّه، فيقول اللهُ: أي قُل<sup>(٨)</sup>، ألم أكرمك، وأسوَّدك، وأزوَّجك، وأسخِّر لك الخيل والإبل،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) علقه يحيى بن سلام ١٧/٢٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/٤٧٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٩٨٣ ـ ٥٨٤.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٣ ـ ٥٨٤.
 (٧) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨١٧.
 (٨) قُل: يا فلان. شرح النووي على صحيح مسلم ١٠٠٣/١٨.

وأذرك ترأسُ وترْبَعُ<sup>(۱)</sup>؟ فيقول: بلى، أي رب. فيقول: أَفَطِنتَ أَنَّكَ مُلاقِيَّ؟ فيقول: لا. فيقول: لأنِّي أنساك كما نسيتني. ثم يلقى الثاني، فيقول مثل ذلك، ثم يلقى الثالث، فيقول له مثل ذلك، فيقول: آمنتُ بك، وبكتابك، وبرسولك، وصليتُ، وصمتُ، وتصدقتُ. ويثني بخير ما استطاع، فيقول: ألا نبعث شاهدنا عليك؟ فيفكر في نفسه: مَن الذي يشهد عليَّ؟ فيُختم على فيه، ويقال لفخله: انطقي. فتنطق فخله ولحمه وعظامه بعمله، ما كان ذلك يُعلر من نفسه، وذلك المنافق، وذلك الذي يسخط الله عليه (٢٧/١٢).

٦٤٨٩١ ـ عن عقبة بن عامر، أنَّه سمع رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِنَّ أُول عَظْم مِن الإنسان يتكلم يوم يُختم على الأفواه: فخِلْه مِن الرَّجل الشمال<sup>(٣)</sup>. (٣٦٧/١٢)

7٤٨٩٢ - عن بهز بن حكيم بن معاوية، عن أبيه، عن جدِّه، عن النبي ﷺ، قال: «إنَّكم تُلعون، فيُفْترَم على أفواهكم بالفِدام<sup>(3)</sup>، فأول ما يُسأل عن أحدكم فخِله وكفُها<sup>(6)</sup>. (ز)

74.44٣ - عن بسرة - وكانت من المهاجرات - قالت: قال رسول الله ﷺ: «عليكنَّ بالتسبيح» والتهليل، والتقديس، ولا تغفلن، واعقدن بالأنامل؛ فإنهنَّ مسئولات ومستنطقات، (٦٠). (٣٦٨/١٢)

 <sup>(</sup>١) تربع: تأخذ العرباع الذي كانت ملوك الجاهلية تأخذه، وهو ربع الغنيمة. شرح النووي على صحيح مسلم ١٠٣/١٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٤/٥٤٤ ـ ٤٢٦ (٢٥٩٧).

قال الترمذي: «هذا حديث صحيح غريب».

وأصله عند مسلم ٤/ ٢٢٧٩ (٢٩٦٨)، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٠ (٧٢٢) مختصرًا، من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۲۰۲/۲۸ (۱۷۳۷۶)، وابن جرير ۲۷۳/۱۹ ـ ۴۷۵، ۴۰۹/۲۰، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۵۸٫۲۸ ـ، والثعلبي ۱۳۵/۸.

قال ابن كثير: «وقد جوّد إسنادَه الإمامُ أحمده. وقال الهيشمي في المجمع ٢٠١٠٥٠ (١٨٣٩٩): «رواه أحمد، والطبراني، وإسنادهما جيده. وقال العظهري في تفسيره ٤٨٣/٦: «وأخرج أحمد بسند جيده.

 <sup>(</sup>٤) الفِدام: ما يشد على فم الإبريق والكوز مِن خرقة لتصفية الشراب الذي فيه، أي: أنهم يمنعون الكلام بأفواههم حتى تتكلم جوارحهم، فشبه ذلك بالفِدام. النهاية (فدم).

<sup>(</sup>۵) أخرجه أحمد ۲۳۲/۳۳ ـ ۲۳۲ (۲۰۰۳۷)، ۲۲۲/۳۳ (۲۰۰۶۳) مطولًا، وعبدالرازق ۳/ ۱۵۱ (۲۲۹۹)، وابن جریر ۴۰۸/۲۰ ـ ۶۰۹.

صحّحه الألباني في الصحيحة ٦/ ٤٧٩ (٢٧١٣).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه النّرمذي ٢٧٩/١ ـ ١٨٠ (٣٩٠٠)، وأبو داود ٢١٦/٢ (١٥٠١)، وابن حبان ١٢٢/٣ (٨٤٢)، والحاكم ٢٢/١٧ (٢٠٠٧).

### ﴿ وَلُوْ نَشَاهُ لَطْمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُهُمْ فَأَسْتَبَقُوا الصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْعِرُونَ ﴿ ﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٦٤٨٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَوْ نَشَاهُ لَطَمَسْنَا عَلَيْ أَعْيَهُم ﴾ نزلت في كفار مكة<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### 🇱 تفسير الآية:

### ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنهُ

٦٤٨٩٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على ـ ﴿وَلُوْ نَشَكَاهُ لَطَمَسْنَا عَلَتَ أَعْيُهُمْ﴾، قال: أعميناهم، وأضللناهم عن الهدى(٢). (١٢/ ٣٧٠)

٦٤٨٩٦ \_ قال عبدالله بن عباس = (ز)

٦٤٨٩٧ \_ وقتادة بن دعامة = (ز)

٦٤٨٩٨ \_ ومقاتل = (ز)

٦٤٨٩٩ ـ وعطاء: ﴿وَلَوْ نَشَامُ لَطَمْسَنَا عَلَىٰ أَعْيُهُمْ﴾، معناه: لو نشاء لفقأنا أعين ضلالتهم، فأعميناهم عن غيِّهم، وحوّلنا أبصارهم مِن الضلالة إلى الهدى، فأبصروا رشدهم، فأنَّى يبصرون ولم أفعل ذلك بهم؟! (٣). (ز)

٩٤٩٠٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ في قوله: ﴿وَلَوْ نَشَكَهُ لَطَمَسْنَاكِ، قال: لو شاء الله لتركهم عُمْيًا يَتَرَدَّدون (٤٠٠ . (٢٧٠/١٢)

٣٤٩٠١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَطُمَسْنَا عَلَقَ أَقْيُنهُمْ

<sup>=</sup> قال الترمذي: «هذا حديث إنما نعرفه من حديث هانئ بن عثمان، وقد رواه محمد بن ربيعة عن هانئ بن عثمانًا. وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٣٥٦: فبإسناد جيدًا. وقال الألباني في صحيح أبي داود ٥/ ٢٣٦ (١٣٤٥): ﴿حديث حسن﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٧٤، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٠٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ١٣٥، وتفسير البغوي ٦/ ٢٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٧٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

فَاسْتَبَقُواْ القِسْرَطَ فَأَنِّى يُبْعِيرُونَ ﴾، يقول: لو شئنا لتركناهم عُميًا يَتَرَدَّدون (١١٥] (١١/ ٢٧١) **١٤٩٠٢ ـ** قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْ نَشَاهُ لَطَمْسْنَا عَلَىٰ أَعْيُومٍ ﴿ زَلْت في كفار مَحْة، يقول: لو نشاء لحوّلنا أبصارهم مِن الضلالة إلى الهدى (ز)

٦٤٩٠٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله عَنْ: ﴿ وَلَوْ نَشَاهُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَعْيُومَ ﴾، يعني: المشرك. (١٠٠٠).

#### ﴿ فَأَسْتَبَقُوا الصِّرَطَ ﴾

٦٤٩٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ فَأَسْتَبَقُوا اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللّل

٦٤٩٠٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ فَأَسْتَبَقُوا الْمِسْرَطَ ﴾، أي:

٥٤٤٩ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٦٢ ط. دار الكتب العلمية) قول قتادة وقول الحسن، ثم علّق عليهما، فقال: ووقال الحسن بن أبي الحسن، وقتادة: أراد الأعين حقيقة، والمعنى: لأعميناهم فلا يرون كيف يمشون. ويؤيد هذا مجانسة المسخ للعمي الحقيقي،

وَوَكُوا الْحَتْلَفِ السلف في تفسير قوله: ﴿وَلَوْ نَشَكَاهُ لَلْكَسَّمَا عَلَى الْمَيْمَ ﴾ ... الآية على قولين: الأول: أن معنى ذلك: ولو نشاء لأعميناهم عن الهدى، وأضللناهم عن قصد المحجة. وهو مروي عن ابن عباس، وعطاء، ومقاتل. الثاني: أنَّ معنى ذلك: ولو نشاء لتركناهم عميًا. وهو مروى عن الحسن، وقتادة.

وقد ذكر ابنُ جرير (١٩٥/ ٤٧٥) القولين، ثم قال مرجّحًا القول الثاني، ومنتقدًا القول الأول مستندًا إلى الدلالة العقلية: «وهذا القول الذي ذكرناه عن الحسن وقتادة أشبه بتأويل الكلام؛ لأنَّ الله إنما تهدد به قومًا كُفارًا، فلا وجه لأن يُقال وهم كفار: لو نشاء لأضللناهم. وقد أضلهم، ولكنه قال: لو نشاء لعاقبناهم على كفرهم، فطمسنا على أعينهم، فصيرناهم عميًا لا يصورن طريقًا، ولا يهتدون له. والطمس على العين: هو أن لا يكون بين جفني العين غر، وذلك هو الشق الذي بين الجفنين، كما تطمس الربح الأثر، يقال: أعمى مطموس وطميس».

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق ۱٤٥/۲ من طريق معمر بلفظ: «لو نشاء لجعلناهم عميًا لا يترددون»، وابن جرير ٢٥/٥/٩ واللفظ له. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جرير ٢٩/٥٧٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

والمالية المالية المالية

الطريق<sup>(۱)</sup>. (ز)

7٤٩٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَسْتَبَقُوا اَلْقِسَرُطَ﴾ ولو طمستُ الكفار لاستبقوا الصراط، يقول: لأبصروا طريق الهدى، ﴿فَأَكْ يُبْعِيرُونِ ﴾ فمِن أين يبصرون الهُدى إن لم أعم عليهم طريق الضلالة (٢٠). (ز)

789.٧ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿ فَاسْتَبَقُوا الْشِيرَطَ ﴾، قال: الصراط: الطريق (٢٠).

### ﴿ فَأَنَّ يُنْفِرُونَ ﴾

٦٤٩٠٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ ﴿ فَأَنَّ يُبْهِمُونِكَ ﴾، قال: فكيف يهندون؟! <sup>(٤)</sup>. (٢٧٠/١٢)

٦٤٩٠٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ ﴿ فَأَكَ يُبْعِبُونِ ﴾، يقول: لا يبصرون الحقّ<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٤٩١٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿فَأَنَّىٰ يُشِرُونَ≻﴾: وقد طمسنا على أعينهم (١٦/١٥١٠)

٦٤٩١١ \_ عن الحسن =

٦٤٩١٢ ـ والسُدِّيّ: ﴿فَأَكُ يُبْمِرُونَكَ﴾ فكيف يبصرون وقد أعمينا أعينهم؟!<sup>(٧)</sup>. (ز)

افقا ذكر ابن جرير (١٩/ ٤٧٦) قول مجاهد، وقدم له بقوله: وقوله: وقال يُبيرُونك يقول: فأن يُبيرُونك يقول: فأي وجه يبصرون أن يسلكوه من الطرق، وقد طمسنا على أعينهم؟!. ثم قال: العمى الله الذين وجهوا تأويل قوله: ووَلَوْ نَشَاتُهُ لَلْمَسْنَا عَلَى أَعْيُوبُهِ إلى أنه معني به: العمى عن الهدى؛ تأويل قوله: وقال يُبيرُونك : فأنى يهتدون للحق. وذكر قولي ابن عباس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ۸۱۷/۲، وابن جرير ۲۹/۲۷۹.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/١٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٤٧٦/١٩، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٠٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر،
 وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٧٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جرير ٤٧٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) تفسير البغوى ٦/ ٢٥.

٣٤٩١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ فَأَنِّى كُبْمِرُوكَ ﴾ فكيف يُبِصرون إذا أغشيناهم؟!(١). (ز)

₹ ٦٤٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَنَّكَ يُبْعِيرُونَكَ﴾ فين أين يبصرون الهدى إن لم أُعَمِّ عليهم طريق الضلالة؟! (ز)

### ﴿ وَلَوْ نَشَكَأَهُ لَتَسَخَّنَهُمْ عَلَى مَكَاتِهِمْ فَمَا ٱسْتَطَلُّمُوا مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ ﴿ وَلَ

#### 🏶 قراءات:

٦٤٩١٥ ـ عن الحسن ـ من طريق إسماعيل ـ: ﴿لَتَسَخْنَهُمْ عَلَىٰ مَكَاتَتِهِمْ﴾، وقد اختلف فیها عنه<sup>(۳)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٤٩١٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿وَلَوْ نَشَكَاهُ لْتَسَخْتُهُمْ ﴾ قال: أهلكناهم، ﴿عَلَىٰ مَكَاتَتِهِمْ ﴾ قال: في مساكنهم (أ). (٢٧٠/١٣)

٦٤٩١٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ ﴿ وَلَوْ نَشَكَآهُ لَسَخْنَهُمْ عَلَىٰ

مَكَاتَتِهِمْ﴾، قال: لو نشاء لأقعدناهم (٥٠). (ز)

٩٤٩١٨ ـ عن أبي صالح باذام، في قوله: ﴿وَلَوْ نَشَكَآةُ لَتَسَخَنَهُمْ﴾، يقول: لَجعلناهم حجارة (٢١/ ٣٧٠)

٦٤٩١٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَلَوْ نَشَكَأَهُ لَتَسَخَّنَهُمْ عَلَىٰ مَكَاتَتِهِمُ ۗ قال: لو نشاء لجعلناهم كُسحًا لا يقومون، ﴿فَمَا ٱسْتَطَلُّعُوا مُضِيًّا وَلَا

(۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤. (٣) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٥. وقد ذكر أبو حيان في البحر المحيط ٧/ ٣٤٤ عن الحسن أنه قرأ: ﴿ مَكَا تَبُومُ ﴾ بالإفراد. وقال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ١٥/٥٠: قرأ الحسن والسلمي وزر بن حبيش وعاصم في رواية أبي بكر: ﴿مَكَانَاتِهِمْ﴾ على الجمع، الباقون بالتوحيد. وهما متواترتان، فقرأ شعبة عن عاصم ﴿عَلَى مَكَانَاتِهِمْ﴾ بالجمع، وقرأ بقية العشرة ﴿فَلَن مَكَاتَتِهِمْ﴾

بالإفراد. ينظر: النشر ٢/٣٦٣، والإتحاف ص٤٦٩. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٧٧ ـ ٤٧٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

(٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٧٧.

أخرجه يحيى بن سلام ٢/٨١٧.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

يَرْجِعُونَ≥﴾ قال: فلم يستطيعوا أن يتقدموا ولا يتأخروا(١). (٣٧١/١٣)

7897 - قال مقاتل بن سليمان: ثم خوّفهم، فقال - جلَّ وعزَّ -: ﴿ وَلَوْ نَشَكَا لَهُ اللَّهُ مَنْ مَكَا تُورَقُو مَنازلهم ليس لَتَسَخَنَهُمْ عَلَى مَكَاتَهُومْ ﴾ يقول تعالى: لو شنتُ لمسختهم حجارةً في منازلهم ليس فيها أرواح، ﴿ وَفَمَا اسْتَطَلْعُوا مُضِيّا وَلا يَرْجِعُونَ ﴾ يـقـول: لا يـتـقـدمـون ولا يتأخرون (''). (ز)

**٦٤٩٢١ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَلَوْ نَشَكَهُ لَسَحْتُهُمْ عَلَىٰ مَكَاتَبِهِمْ ﴾ قال: ولو نشاء** لاقعدناهم على أرجلهم، ﴿ فَمَا أَسْتَقَلْمُوا مُضِسَيًّا وَلَا يَزَيْهُمُونَ﴾ فما استطاعوا إذا فعلنا ذلك بهم أن يتقدِّموا أو يتأخروا<sup>(١٠)[٤٥٠]</sup>. (ز)

### ﴿ وَمَن نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْحَلَقِّ أَفَلًا يَعْقِلُونَ ۞

#### 🏶 قراءات:

٦٤٩٢٢ ـ عن هارون، عن الأعمش: ﴿ نُنَكِّسُهُ ﴾ مِن النكس. =

٦٤٩٢٣ \_ قال الأعرج =

٦٤٩٢٤ \_ والحسن =

٦٤٩٢٥ ـ وأبو عمرو: ﴿نَنكُسْهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلَا يَمْقِلُونَ﴾<sup>(٤)</sup>. (ز)
 ٦٤٩٢٦ ـ عن هارون، عن نوح، عن الحسن: ﴿أَفَلَا يَمْقِلُونَ﴾ =

اقتام اختلف السلف في تفسير قوله: ﴿ وَلَوْ نَشَكَهُ لَسَخَتُهُمْ عَلَىٰ مَكَاتَتِهِمْ ﴾ على أقوال: الأول: أن معناه: ولو نشاء لأقعدناهم في منازلهم؛ فلا يستطيعون أن يمضوا أمامهم، ولا أن يرجعوا وراءهم. الثالث: أن يرجعوا وراءهم. الثالث: أن معناه: ولو نشاء لأهلكناهم في منازلهم. الثالث: أن معناه: ولو نشاء لجعلناهم حجارة.

وقد اختار ابنُ جرير (١٩/ ٤٧٧) القول الأول مستندًا لأقوال السلف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق / ۱٤٥/ من طريق معمر مقتصرًا على شطره الأول، وابن جرير ١٩٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر شطره الأول. وعزا إلى ابن أبي حاتم شطره الثاني. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ۸۶٪.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤.(٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٥.

<sup>/</sup> ١٠٠٠ اعرَج إسمى البسمي عن ١٠٠٠. و﴿ تُنَكِّسُهُ﴾ قراءة متواترة، قرأ بها عاصم، وحمزة، وقرأ بقية العشرة: ﴿ نَنْكُسُهُ﴾ بفتح النون الأولى، وإسكان الثانية، وضم الكاف. انظر: النشر ٢/٣٥٥، والإتحاف ص٤٦٩.

**٦٤٩٢٧** ـ وكذلك قراءة الأعرج<sup>(١)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٤٩٢٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمَن تُعَيِّرُهُۗ يقول: مَن نُحِدُّ لَهُ عَنْ العمر ﴿ نُنَكِّسُهُ فِي الْفَاقِيُّ ﴾ لكيلا يعلم بعد عِلْمٍ شَيئًا، يعني: الهرم (٢٠). (٣٧/١٧)

٩٤٩٢٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿ وَمَن نُعَيِّرُهُ لَنَكِسْهُ فِى الْمَالِقِ. ١٤٩٢٩ \_ مَن طريق معمر \_ في قوله: ﴿ وَمَن نُعَيِرُ سمعُه وبصرُه وقوتُه، كما رأيت (٣) ( ٢٧١/١٢)

٦٤٩٣٠ ـ عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿ وَمَن ثُمَيِّرَهُ نُنكِّسَهُ فِي الْمُلَيِّيِّ ﴾،
 قال: نَرْدُه إلى أرذل العمر (٤٠). (٣٧١/١٢)

٦٤٩٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَن نُمُمِّرَهُ﴾ فنطول عمره ﴿نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْمُلَّتِيُّ ٱلْلَا يَمْقِلُونَ﴾ (°). (ز)

٣٤٩٣٢ ـ عن سفيان، في قوله: ﴿ وَمَن تُعَيِّرُهُ نُنَكِّسَهُ ﴾، قال: ثمانين سنة (٦) ٢٧٧)

7٤٩٣٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله ﴿ وَوَمَن لَّمَيْرَهُ اَي: إلى أرذل العمر ﴿ نَتُكِّمْ مَن بُرَدُّ لَمُنْكِّمَ أَي كَفُلهِ الْحَيْرِ لَلْمَيْرَةُ إِلَى أَرِدُل العمل وَنُبَكِّمْ مَن بُرَدُّ اللّهِ لا يعقل، كقوله: ﴿ وَمِنكُمْ مَن بُرَدُّ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي في تفسيره ص١٩٥.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها ابن كثير، وأبو عمرو، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف، وهشام، وقرأ نافع، وأبو جعفر، ويعقوب، وابن ذكوان: ﴿أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾ بالتاء. انظر: النشر ٢٧٥٧، والإتحاف ص٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٤٧٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٥/. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنظر.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤.
 (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸۱۷ ـ ۸۱۸.

### ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُۥ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكِّرٌ وَقُرْوَانٌ تُبينٌ ﴿ ١

#### 🇱 نزول الآية:

٣٤٩٣٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: إنَّ كُفَّار مكة قالوا: إنَّ محمدًا شاعر، وما يقوله شعر. فأنزل الله تكذيبًا لهم: ﴿وَمَا عَلَّمَنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي ٱلَّذِّ﴾(١). (ز)

٩٤٩٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا عَلَّمْنَهُ ٱلشِّعْرَ ﴾ نزلت في عقبة بن أبي مُعَيط وأصحابه، قالوا: إنَّ القرآن شِعرُ(٢). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۗ ﴾

٦٤٩٣٦ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَمَا عَلَّمَنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَذَّ﴾، قال: محمد ﷺ عصمه الله مِن ذلك (٢٠/١٢).

٦٤٩٣٧ ـ عن إسماعيل السُدِّي، في قوله: ﴿وَمَا عَلَّمَنَهُ ٱلشِّعْرَ﴾، قال: محمد ﷺ . (۲۲/۱۲)

٦٤٩٣٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا يَلْبَغِي لَكُنَّ ﴾ أن يَعلَمه (٥) [٥٤٠٠]. (ز)

٣٤٩٣٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَمَا عَلَّمَنَكُ ٱللِّيْعَرَ﴾ يعنى: النبي ﷺ، ﴿وَمَا يَلْبَغِي لَهُۥ﴾ أن يكون شاعرًا ولا يروي الشعر<sup>(٦)</sup>. (ز)

من قوله: ﴿ وَمَا يَلْبَغِي لَهُم ٢٦٤/٧) في عود الضمير من قوله: ﴿ وَمَا يَلْبَغِي لَهُم احتمالين، فقال: اوالضمير في ﴿ أَنَّهُ يحتمل أن يعود على محمد، ويحتمل أن يعود على القرآن، وإن كان لم يذكر لدلالة المجاورة عليه، ويبين ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ﴾.

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى ٧/ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤. (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٨١٨/٢.

### ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْوَانٌ مُّبِينٌ ﴿

• ٦٤٩٤ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَكُرُّ وَقُرَّانٌ تُمِينٌ﴾ يذكرون به الجنة (١). (ز)

٦٤٩٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ﴾، قال: هذا القرآن<sup>(۲)</sup>. (۲۲/۱۲۳)

٣٤٩٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنْ هُوَ﴾ يعني: القرآن ﴿إِلَّا ذِكْرٌ﴾ تفكُّر، ﴿وَقُرْمَانٌ مُبِينٌ﴾ بيّن ("). (ز)

﴾ Ta91£ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّ هُوَ﴾ يعني: ما هو ﴿إِلَّا ذِكْرُ﴾ يعني: ما هو إلا تَفَكُّر للعالمين لِمَن آمن مِن الجن والإنس. وقال بعضهم: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ﴾ تذكُّر في ذات الله، ﴿وَقُرَانٌ تُمِينٌ﴾ بيَّنْ '''). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

7898 - عن قتادة، قال: بلغني: أنَّه قبل لعائشة: هل كان رسول اش 囊 يَتَمَثَّل ببيت أخي بني بشيء من الشعر؟ قالت: كان أبغض الحديث إليه، غير أنَّه كان يتمثل ببيت أخي بني قبس، يجعل أوله آخره، وآخره أوله ويقول: ويأتيك من لم تزود بالأخبار، فقال له أبو بكر: ليس هكذا. فقال رسول الله ﷺ: ﴿إني \_ والله \_ ما أنا بشاعر، ولا ينبغي إلى (٢٧/ ١٣٧)

7٤٩٤٥ ـ عن عائشة، قالت: كان رسول الله ﷺ إذا استراث (٦٠ الخبر تمثّل ببيت طرفة: ويأتيك بالأخبار من لم تُزَوّد (٧٠)

(٣٧٣/١٢)

<sup>(</sup>۱) علقه يحيى بن سلام ۸۱۸/۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩/ ٥٨٤.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٨٦٨ (٢٤٩٦)، وابن جرير ٢٩٠/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٦/٥٩٠ ـ، والتعليم ١٣٦/٨.

إسناده ضعيف؛ لانقطاعه، فقد بلغ به قتادةُ عائشة، وأبهم الواسطة بينهما.

<sup>(</sup>٦) استراث: أبطأ. النهاية (ريث).

<sup>(</sup>V) أخرجه أحمد ٢٤/٤٠ (٢٤٠٢٣)، ٢٤/٥٢ (٢٥١٣٤).

قال الهيثمي في المجمع ١٢٨/٨ (١٣٣٤٧): قرجاله رجال الصحيح.. وقال المناوي في التيسير ٢/٣٨: =

78987 ـ عن عائشة، قالت: ما جمع رسولُ الله 難 بيت شعر قطُّ إلا بيتًا واحدًا:

اتفاءل بما تهوى يكن فلقلَّما يقال لشيء كان إلا تحقق الله تعلى الله تعلى الله تعلى الله تعلى الله تعلى الله يقل تعلقاً الله يعربه فيصير شعرًا (١) ( ٢٧٤/١٠)

٦٤٩٤٧ ـ عن المقدام بن شريح، عن أبيه، قال: قلت لعائشة: أكان رسول الله ﷺ
 يتمثّل بشيء من الشعر؟ قالت: كان يتمثل مِن شعر عبدالله بن رواحة، قالت: وربما قال:

ويأتيك بالأخبار من لم تزود(٢)

(ز)

(٣٧٣/١٢)

أفادت قول النبي 秦 بعض الأثار التي أفادت قول النبي 秦 بعض الأثار التي أفادت قول النبي 秦 بعض الأشعار، ثم علن قائلاً: (وكل هذا لا ينافي كونه 秦 ما علم شعرًا ولا ينبغي له؛ فإن الله تعالى إنما علمه القرآن العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، وليس هو بشعر كما زعمه طائفة مِن جهلة كفار قريش، ولا كهانة، ولا مفتل، ولا سحر يؤثر، كما تنوعت فيه أقوال الضلال وآراء الجهال. وقد كانت سجيته 孝 تأبي صناعة الشعر طبعًا وشرعًا».

<sup>= «</sup>بإسناد صحيح». وصحّحه الألباني في الصحيحة ٥/ ٨٩ (٢٠٥٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في الكبرى //٦٨ ـ ٦٩ (١٣٢٩١)، والخطيب في تاريخه ٢٢/١١ (٣٣٧١).

قال البيهقي: ولهم أكتبه إلا بهذا الإسناد، وفيهم مَن يجهل حاله. وقال الخطيب: فخريب جدًّا، لم أكتبه إلا بهذا الإسنادة. وقال ابن كثير في تفسيره ٢/٩٥: فسألت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المنزي عن هذا الحديث، فقال: هو منكر. ولم يعرف شيخ الحاكم، ولا الضريره.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ١٦/٤١ه (٢٥٠٧١)، ١٣١/٤٢ (٢٥٢٣١)، ١٤/٥ (٢٥٨٦٢)، والترمذي ٥/ ١٢١ ـ ١٢٢ (١٢٢-٣).

قال الترمذي: "هذا حديث حسن صحيح". وقال أبو نميم في الحلية ٢٦٤/٧: "غريب، لم أكتبه إلا من هذا الوجه». وعلّق الألباني في الصحيحة على كلام الترمذي بقوله ١٩٩/٥: "كذا قال، ولعله بالنظر إلى طريقيه، وإلا فشريك \_ وهو ابن عبدالله القاضي \_ سيئ الحفظ».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٥/ ٢٧٢ (٢٦٠١٤)، والطبراني في الكبير ٢٨/١١ (١١٧٦٣).

7٤٩٤٩ ـ عن الحسن: أنَّ النبي ﷺ كان يتمثل بهذا البيت: «كفى بالإسلام والشيب للمرء ناهيا». فقال أبو بكر: يا رسول الله، إنما قال الشاعر:

كفى بالشيب والإسلام للمرء ناهيا

فأعاده كالأول، فقال أبو بكر: أشهد أنك رسول الله، ما علَّمك الشعر وما ينبغي لك (١١) (٣٧٣/١٧)

7٤٩٥٠ \_ عن عبدالرحمن بن أبي الزناد، أن النبي ﷺ قال للعباس بن مرداس: «أرأيت قولك: أصبح نَهِبي ونهبُ العبيد بين الأقرع وعُبينة، فقال أبو بكر: بأبي أنت وأمي، يا رسول الله، ما أنت بشاعر ولا راويه، ولا ينبغي لك، إنما قال: بين عُبينة والأقرع (٢٠٠ /١٧٠)

7٤٩٥١ ـ عن عبدالله بن عمرو، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «ما أبالي ما أتيتُ إن أنا شربتُ يَرِياقًا، أو تعلّقتُ تعيمة، أو قلتُ الشّعر من قِبل نفسي، (٣٠). (٣٧٥/١٢)

78907 ـ عن نوفل بن عقرب، قال: سألتُ عائشة: هل كان رسول الله ﷺ يتسامع عنده الشعر؟ قالت: كان أبغضَ الحديث إليه (٤٠). (٢٧٥/١٢)

### ﴿ لِتُمَاذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞﴾

٣٤٩٥٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق أبي روق ـ في قوله: ﴿إِيُسْلِدُ مَن كَانَ

<sup>=</sup> قال الهيشمي في المجمع ١٢٨/٨ (١٣٣٦): فرواه البزار، والطبراني في أثناء حديث، ورجالهما رجال الصحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٥٠/٥؛ فوإسناده صحيح».

<sup>(</sup>١) أخَرجه ابن سعد ٢٨٢/١ ـ ٣٨٣، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٠٤/٦ ـ، والمرزباني في معجم الشعراء ـ كما في الإصابة ٢٥٠/٣ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد ٤/ ٢٧٣ \_ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١١/١١ (١٥٥٥)، ١١/١١٥ \_ ١٥٢ (٧٠٨١)، وأبو داود ١/٧١ \_ ١٨ (٣٨٦٩).

قال الهيئمي في المجمع ١٠٣/٥ (١٨٤٠١): فرواه الطبراني في الأوسط عن شيخه موسى بن عيسى بن المنذر الحممي، ولم أعرفه، وبقية رجاله ثقات،. وقال المناوي في التيسير ٢٣٧/٢: فقال الذهبي: هذا حديث منكر،. وقال الرباعي في فتح الغفار ١٩٩٢/٤ (٥٨٠٤): فوفي إسناده عبدالرحمن بن رافع التنوخي قاضي أفريقية، قال البخاري: في حديثه مناكيره.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢١/٥٧٤ ـ ٢٧٤ (٢٥٠٢٠) ٢٦/٢٧ (٢٥١٥٠)، ٢٩/٣٧ (٢٥٥٥٠) عن أي نوفل. قال الهيشمي في المجمع ١٩٩/٨ (١٣٢٩٧): «ورجاله رجال الصحيح». وأورده البوصيري في إتحاف الخيرة ٢/٤٤١ (٢/٥٥٢٣) من مسند مسند بسنده، ثم قال: «هذا إسناد صحيح، على شرط مسلم». وأورده الألباني في الصحيحة ٢/٣٥٧ (٣٠٩٥).

THE WAR

حَيًّا﴾، قال: عاقلًا<sup>(١)</sup>. (١٢/ ٣٧٥)

٣٤٩٥٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿لِلُّمُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا﴾، قال: حي القلب، حي البصر<sup>(٢)</sup>. (٣٧/١٣)

7٤٩٥٥ ـ قال إسماعيل السُدِّيّ: ﴿ لِلْنِذِرَ مَن كَانَ حَيَّا﴾، يعني: مهتديًا، مؤمنًا في علم الله، هو الذي يقبل نذارتك (). (ز)

٦٤٩٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِلَّٰذِرَ ﴾ يعني: لتنذر ـ يا محمد ـ بما في القرآن من الوعيد ﴿ مَن كَانَ حَيًّا ﴾ مَن كان مهديًا في علم الله ﷺ (ذ)

**٦٤٩٥٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿لِيُنذِرَ﴾** مِن النار، من قرأها بالياء يقول: لينذر القرآن. ومن قرأها بالتاء يقول: لتنذر يا محمد<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿وَيَحِقُّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞﴾

٣٤٩٥٨ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَيَجِئَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلكَّفِرِينَ﴾: بأعمالهم؛ أعمال السوء<sup>(٠)</sup>. (٣٧٢/١٣)

78909 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَجِنَّ ٱلْقَوْلُ﴾ ويجب العذاب ﴿عَلَى ٱلْكَيْمِينَ﴾ بتوحيد الله ﷺ (()

٦٤٩٦٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَيَكِنَّ ٱلْقَوْلُ﴾ الغضب ﴿عَلَى ٱلْكَنْدِينَ﴾ ( ) ( ز )

### ﴿ أَوْلَدُ يَرُواْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَمَا مَلِكُونَ ﴿

٦٤٩٦١ ـ تفسير الحسن البصري: ﴿أَوْلَمْ بَرْوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمًّا عَمِلَتْ أَلِينًا أَنْعَكُما ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٨١/١٩، والبزار في البحر الزخار المعروف بمسند البزار ١٧٩/٨ (٣٣١١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٦٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۳) علقه يحيى بن سلام ۱۹/۲۸.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۹/۳۵.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام ٨١٩/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤. (٨) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨١٩.

أي: بقوتنا. قال يحيى بن سلّام: كقوله: ﴿وَالشَّلَةَ بَنَيْتُهَا بِأَيْنِهِ ۗ [الناريات: ٤٧] ((). (ز) 7٤٩٦٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَهُۥ قال: ضابطون (۲۰) (۲۷/ ۳۷۰)

٦٤٩٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ ، قال: مطيعون (٣). (ز)

٦٤٩٦٤ ـ عن إسماعيل السُدِّيّ، في قوله: ﴿مَنَّا عَمِلَتُ أَيْبِيَّا﴾، قال: مِن صَنْعتنا<sup>(٤)</sup>. (٢٢/٣٢)

7٤٩٦٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ مِن فعلنا ﴿ أَتَعَلَمُ ۗ الإبل والبقر والغنم، ﴿ فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ فابطين (٥٠ . (١)

### ﴿وَذَلَلْنَهَا لَمُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ۞﴾

🇱 قراءات:

٦٤٩٦٧ ـ عن عروة بن الزبير، قال: في مصحف عائشة: (فَمِنْهَا رَكُوبَتُهُمْ)(٧). (٢٧٦/١٣)

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلام ١٩/٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۴۸۲. وعلقه يحيى بن سلام ۸۱۹/۲. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٦.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وعند يحيى بن سلام في تفسيره ٢/٨١٩ معلقًا بلفظ: مِن فِعْله.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٢.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن (١٨٢). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي. انظر: المحتسب ٢/٢١٥، ومختصر ابن خالويه ص١٢٦.

٦٤٩٦٨ ـ عن هارون، قال: في حرف أيي بن كعب: (فَوِنْهَا رَكُوبَتُهُمْ)<sup>(١)</sup>. (٣٧٦/١٢) ٦٤٩٦٩ ـ عن هارون، قال: قراءة الحسن =

٦٤٩٧٠ \_ والأعرج =

#### 🌞 تفسير الآية:

٣٤٩٧٢ ـ عن قـــّـادة بن دعــامــة ـ من طريـق سـعـيـد ـ فـي قــولــه: ﴿وَدَلَّلْنَهَا لَمُمْ فَيَهُمَا رَقُوْبُهُمْ﴾ يركبونها ويسافرون عليها، ﴿وَمِنْهَا يَأْكُونَ﴾ لـحومها(٣) . (٢٧٦/١٢)

7٤٩٧٤ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿وَثَلْلَتُهَا لَمْهَ ﴾ يعني: الإبل، والبقر، والغنم، والغنم، والدواب أيضًا، ذللها لكم: الخيل، والبغال، والحمير؛ ﴿فَهَنّهَا رَكُونُهُم الإبل والبقر، مِن الأنعام، والدواب: الخيل والبغال والحمير، ﴿وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴾ من الإبل، والبقر، والغنم، وقد يُرخَّص في الخيل، . . . عن جابر بن عبدالله: أنهم كانوا يأكلون لحوم الخيل على عهد رسول الله ﷺ (ز)

### ﴿وَلَهُمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبٌ أَفَلًا يَشْكُرُونَ ۞﴾

٦٤٩٧ - عن قتادة بن دحامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَلَمْكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ﴾ قال: يلبسون أصوافها، ﴿وَلَمْكَمْ فِيهَا مَنْفِعُ﴾ يشربون ألبانها(٢٠). (٣٧٦/١٣)

٦٤٩٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَنَنْفِعُ﴾ في الأنعام، ومنافع في الركوب عليها، والحمل عليها، وينتفعون بأصوافها، وأوبارها، وأشعارها، ثم قال ـ جلَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد (١٨٢). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

وهي قراءة العشرة.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩٩/ ٤٨٣، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٤ ـ ٥٨٥. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨١٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

وعزَّ \_: ﴿ وَمَشَارِبُ ﴾ ألبانها (١). (ز)

189۷ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿وَلِمُتُمْ فِيَا﴾ في الأنعام ﴿مَنَنْفِيهُ في أصوافها، وأوبارها، وأشعارها، ولحومها، ﴿وَيَشَاوِنُهُ يَشْرُونَ أي: فليشكروا<sup>(٢)</sup>. (ز)

### ﴿وَالَّغَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ ۞﴾

٦٤٩٧٨ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَأَغَّذَلُوا مِن دُونِ اللَّهِ عَالِهَةٌ﴾، قال: هى الأصنام<sup>(۳)</sup>. (۱۲/۱۲۷)

٦٤٩٧٩ ـ عن صبد السملك ابن جريج، في قوله: ﴿لَٰمَلَهُمْ يُعَمُّرُونَ﴾، قال: يُمْنَعون (٤٠). (٣٧٧/١٢)

تمنعهم<sup>(ه)</sup>. (ز)

189٨٠ ـ قال يحيى بن سلَّم: قول الله الله عَلَى: ﴿ وَلَأَخَذُوا مِن دُونِ اللهِ اللهَهُ لَمَلَهُمْ يُمَرُونَ ﴾ يُممرُونَ ﴾ يُممرُونَ ﴾ يُمنعون، كقوله: ﴿ وَلَقَمْلُوا مِن دُونِ اللهِ عَلِهَ المِرسِم: ۱۸]<sup>(۲)</sup>. (ز)

#### ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾

٦٤٩٨٢ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾ لا تقدر الأصنامُ على نصرهم ومنْعهم من العذاب<sup>(۷)</sup>. (ز)

٦٤٩٨٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَسْرَهُمْ ﴾،

(۲) تفسير يحيى بن سلام ١٩٩٢ ـ ٨٢٠.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأخرج ابن أبي حاتم عن السُدّيّ في قوله ﴿ لَمُلَّهُمْ يُصُرُونَ ﴾ أي:

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥. (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٠.

<sup>(</sup>٧) تفسير البغوي ٦/ ٢٨.

قال: نصر الآلهة، ولا تستطيع الآلهة نضرهم(١). (٣٧٧/١٢)

٣٤٩٨٤ ـ عن إسماعيل السُلِّيّ، في قوله: ﴿لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَسْرَهُمْ ﴾، قال: لا تستطيع الآلهةُ نصرَهم (٢٠) (٢٧٧/١٣)

789.0 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا يَسْتَطِيمُونَ نَصْرَهُمْ﴾ لا تقدر الآلهةُ أن تمنعهم مِن العذاب<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٩٨٦ \_ قال يحيى بن سلّام: قال: ﴿لا يَسْتَطِيعُونَ نَشْرَهُمْ ﴾ لا تستطيع آلهتُهم التي يعبدون نضرهم (٤) (١٥٥٥ . (ز)

### ﴿ وَهُمْ لَمُنْمُ جُندٌ تُحْضَرُونَ ۞﴾

٣٤٩٨٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَهُمْ لَمُمْ جُندُ تُعَمَّرُونَ﴾، قال: عند الحساب<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٤٩٨٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق معمر ـ ﴿وَهُمْ لَمُنْ جُندُ تُحْمَرُونَ﴾ قال: هم لهم جند في الدنيا، وهم ﴿تُحَمَّرُونَ﴾ في النار<sup>(١١</sup>). (٣٧/١٢)

٣٤٩٨٩ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿وَهُمْ لَمُنَّمَ جُندٌ تُحْمَرُونَ﴾، قال: محضرون لآلهتهم التي يعبدون، يدفعون عنهم ويمنعونهم(٧٠٠). (٢٧٧/١٢)

٥٤٠٠ ذكر ابنُ عطية (٢٦٦/٧) في عود الضمير من قوله: ﴿ يَسْتَعِلِعُونَ ﴾ احتمالين، وصححهما، فقال: ويعتمل أن يكون الضمير في ﴿ يَسْتَعِلِيمُونَ ﴾ للكفار، وفي ﴿ تَسْرَفُمْ ﴾ للاصنام، ويعتمل الأمر عكس ذلك؛ لأن الوجهين صحيحان في المعنى ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٥ بلفظ: «الألهة». وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٠.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٢١٥)، وأخرجه ابن جرير ٤٨٤/١٩، وعلقه البخاري في صحيحه (ت: مصطفى البغا)،
 كتاب التفسير، باب تفسير سورة يس ١٨٠٥/٤، وذكر ابن حجر في الفتح ١٥٤١/٨ أن الفريابي وصله في

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ١٤٦/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

7899 - عن قتادة بن دصامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَهُمْ لَمُمْ جُنَدُّ تُحَمَّرُونَ﴾، قال: المشركون يغضبون للآلهة في الدنيا، وهي لا تسوق إليهم خيرًا، ولا تدفع عنهم سوءًا، إنما هي أصنام (٬٬٬ (۳۷۷/۱۳)

7891 معمر من السائب الكلبي من طريق معمر من ﴿ وَهُمْ لَمُمْ جُندٌ عُمْرُونَ ﴾ يعكفون حولَهم في الدنيا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٤٩٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿وَكُمْ لَمُنْمُ جُندُّ تُحْمَّرُونَ﴾، يقول: كفار مكة للآلهة حِزْبٌ؛ يغضبون لها، ويحضرونها في الدنيا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٤٩٩٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿وَهُمْ لَمُمْ جُندٌ غُمَرُونَ﴾ معهم في النار الكورة. (ز)

### ﴿ فَلَا يَعْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞

٣٤٩٩٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ فَلَا يَحْزُنكَ فَوْلُهُمْ ﴾ إنَّك

□٤٠٠ اختلف السلف في تفسير قوله: ﴿وَهُمْ لَمُمْ جُندٌ تُحْمَرُونَ﴾ على قولين: الأول: أن المعنى: وهم لهم جند محضرون يوم الحساب. الثاني: أن المعنى: وهم لهم جند محضرون في الدنيا، يغضبون لهم ويدافعون عنهم.

وقد رجِّح ابنُ جرير (٩١/ ٤٨٥) مستندًا إلى الدلالة العقلية القول الثاني، وهو قول الحسن، وقتادة، والكلبي، ومقاتل، وعلَّل ذلك بقوله: ﴿لأَن المشركين عند الحساب تتبرأ منهم الأصنام، وما كانوا يعبدونه، فكيف يكونون لها جندًا حينتذ، ولكنهم في الدنيا لهم جند يغضبون لهم، ويقاتلون دونهم).

ووافقه ابنُ كثير (١١/ ٣٨٣) بقوله: ﴿وهذا القول حسنِ».

ووجّه ابنُ عطية (٧/ ٢٦٦) المعنى على القول الأول، بأنه: «على معنى التوبيخ والنقمة، وسماهم جندًا في هذا التأويل إذ هم عُدة للنقمة منهم وتوبيخهم». ووجّه المعنى على القول الثاني بأنه: «على معنى: وهؤلاء الكفار متجندون متحزبون لهذه الأصنام في الدنيا، لكنهم لا يستطيعون التناصر مع ذلك».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٦. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٠.

ساحر، وإنك شاعر، وإنك كاهن، وإنك مجنون، وإنك كاذب(١٠). (ز)

7899 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلَا يَمُزُنكَ قَوْلُهُدُ ﴾ كفار مكة، ﴿إِنَّا نَمْلُمُ مَا يُرْبُونَ ﴾ من التكذيب، ﴿وَمَا يُمْلُونَ ﴾ يُطْهِرون مِن القول بالسنتهم حين قالوا للنبي ﷺ: كيف يعث الله هذا المَطْمَ؟! علانية (٢٠). (ز)

7899 - قال يحيى بن سلَّم: ﴿إِنَّا نَمْلُمُ مَا يُبِرُونَ ﴾ مِن عداوتهم لك، ﴿وَمَا يُمْلِئُونَ ﴾ كفرهم بما جنتهم به، فسنعصمك منهم، ونُذِلُهم لك، ففعل الله ذلك به (۲). (ز)

### ﴿أُوْلَدُ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَتُهُ مِن نُّطْفَةٍ فَإِذَا لَهُوَ خَصِيعٌ ثُمِينٌ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآيات:

م ٦٤٩٩٧ ـ عن المقدام، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أخذ أمية بن خلف عظمًا، ففقه، ثم قال لصاحب له: أترى الله يحيي هذه وهي رميم. وأنزلت هذه الآية: ﴿مَن يُعْيِ الْمِظْلَمْ رَهِى رَبِيعٌ ﴾، فلزم الحق بمنكبه (٤٠). (ز)

7٤٩٩٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: جاء العاصي بن وائل إلى رسول الله على بعظم حائل (٥٠)، فقته بيده، وقال: يا محمد، أيحيى الله هذا ابده ما أرى؟ قال: «نعم، يبعث الله هذا، ثم يميتك، ثم يحييك، ثم يدخلك نار جهنم». فنزلت الآيات من آخر يس: ﴿أَوْلَرْ يَرَ ٱلْإِنْسُنُ أَنَّا مَلْقَتَنَهُ مِن لَطْفَةٍ وَإِذَا هُوَ خَصِيتُهُ مُبِينٌ ﴾ إلى آخر السورة (٢٠) ( ٣٧٧/١٣)

٦٤٩٩٩ - عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ قال: جاء عبدالله بن أُبَيّ
 وفي يده عظم حائل إلى النبي ﷺ، فكسره بيده، ثم قال: يا محمد، كيف يبعثه الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۸۲۰. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٨٢٠.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطيراني في مسند الشاميين ٢٣٠/ ٣٥٠، من طريق نصر بن خزيمة، أن أباه حدثه، عن نصر بن علقمة، عن أخيه محفوظ، عن ابن عائله، عن المقدام بن معديكرب به.

نصر بن خزيمة، وأبوه خزيمة بن عبادة، لم يذكرهما أحد بجرح أو تعديل، وبقيّة رواته ثقات.

<sup>(</sup>٥) عظم حائل: متغير، قد غيّره البِلي. النهاية ١/٤٦٣.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم ٤٦٦/٢ (٣٦٠٦)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٩٣/٦ ...
 قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

وهو رميم؟! فقال رسول الله ﷺ: «يبعث الله هذا، ويميتك، ثم يُدخلك جهنمه. قال الله: ﴿فَلْ يُمْيِهَا الَّذِي أَشَالُهَا أَوْلَ مَرَّةٌ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيحٌ﴾(١٧٨/١٥). (٢٧٨/١٠)

بعظم نَخِر، فقال: أتَعِدُنا \_ يا محمد \_ إذا بَلِيّت عظامُنا فكانت رميمًا أنَّ الله باعِثُنا خلق الجمحي إلى رسول الله ﷺ خلقًا جديدًا؟! ثم جعل يفُت العظم، ويَذُرُه في الربح، فيقول: يا محمد، مَن يُحْيِي هذا؟ فقال رسول الله ﷺ: (نعم، يميتك الله، ثم يحييك، ويجعلك في جهنم). ونزل على رسول الله ﷺ: ﴿وَمَرَبُ لَنَا مَثَلًا وَنَبِي خَلَقَهُ الْآيتِنِ (٢٠ ). (٢٧٩/١٢)

٢٥٠٠١ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: نزلت هذه الآيةُ في أبي جهل بن هشام، جاء بعظم حائِل إلى النبي ﷺ، فندًاه، فقال: مَن يحيي العظام وهي رميم؟! فقال الله: يا محمد، ﴿قُلْ يُجِيمًا الَّذِينَ أَنْسَأَهَا أَلَّلُ مَنَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ كَلِيتَ كَلِيدً﴾ (٣٧/١٣)

من سعيد بن جبير - من طريق أبي بشر - قال: جاء العاص بن واثل السهمي إلى رسول الله على الله عظم حائل، ففته بين يديه، فقال: يا محمد، أيبعث الله هذا، ثم يميتك، ثم يحييك، ثم يدخلك

الأوعق انتقد ابن عطية (٢٦٧/) مستندًا إلى أحوال النزول والدلالة العقلية ما أفاده هذا الأثر عن ابن عباس من كون الآية نازلة في عبدالله بن أبي، فقال: قوهو وهم ممن نسبه إلى ابن عباس؛ لأن السورة مكية، والآية مكية بإجماع، ولأن عبدالله بن أبي لم يجاهر قط هذه المجاهرة، واسم أبي هو الذي خلط على الرواة؛ لأن الصحيح هو ما رواه ابن وهب عن مالك، وقاله ابن إسحاق وغيره: من أن أبي بن خلف أخا أمية بن خلف هو الذي جاء بالعظم الرميم بمكة ففته في وجه النبي ﷺ، وقال: من يحيي هذا، يا محمد؟).

وبنحوه قال ابنُ كثير (١١/ ٣٨٤).

وكذّبه إسحاق بن راهويه.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٤٨٧، وابن مردويه ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف ١٦٨/٣ ـ.
 قال ابن كثير في تفسيره ٢/ ٩٤٥: «هذا منكر؛ لأن السورة مكية، وعبدالله ابن أبي إنما كان بالمدينة».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف ١٦٨/٣ ـ، من طريق نهشل بن سعيد، عن الضحاك، عن ابن عباس به. إسناده ضعيف؛ فيه نهشل بن سعيد بن وردان الورداني، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٩٩٨): «متروك»

نـار جـهـنـمَّا. قـال: فـنــزلـت الآيـات: ﴿أَوَلَدُ يَرَ ٱلْإِنكُنُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن نُّطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيعٌ مُّبِينٌ ﴾ إلى آخر الآية (١). (ز)

٦٥٠٠٣ ـ عن عروة بن الزبير، قال: لما أنزل الله على رسوله: إن الناس يحاسبون بأعمالهم، ويُبعثون يوم القيامة. أنكروا ذلك إنكارًا شديدًا، فعمد أُبَىّ بن خلف إلى عظم حائل قد نخِر وبلي، ففتّه، ثم ذراه في الريح، ثم قال: يا محمد، إذا بَلِيَتْ عظامُنا إنا لمبعوثون خلقًا جديدًا؟! فوجد رسول الله ﷺ مِن استقباله إيَّاه بالتكذيب والأذى في وجهه وَجْدًا شديدًا، فأنزل الله على رسوله: ﴿قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِينَ أَنشَأُهَاۤ أَوَّلَ مَرَّقِهُ الآية (٢/ ٢٨١).

٣٥٠٠٤ ـ عن ِمجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَضَرَبُ لَنَا مَثَلًا﴾، قال: أبَيّ بن خلف(١٣). (٣٧٩/١٢)

٩٥٠٠٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ قال: أتى أبَيّ بن خلف إلى النبي ﷺ بعظم بالٍ، فقال: أيحيي الله هذا وهو رميم؟! قال يحيى: فبلغني: أنَّ النبي ﷺ قال لَه: (يحييك الله بعد موتك، ثم يدخلك النار). فأنزل الله: ﴿فُلْ يُحْيِيهَا اَلَٰذِينَ أَنشَأَهَا ۚ أَوْلَ مَنَرَةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيدُكُ ۖ ` (٣٧٩/١٢)

٦٥٠٠٦ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق سفيان بن عيينة ـ: أتى أَبَيُّ بن خلف الجمحي النبيَّ ﷺ بعظم بال قد أتى عليه حين، ففتَّه بيده، ثم قال: يا محمدُ، أيعيدنا إذا كنا مثل هذا؟! فأنزل الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيتُرٌ تُمِينٌ ۞ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيِقَ خَلْقَلُّهُ قَالَ مَن يُعْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُ ۞ قُلْ بُخِيبًا ٱلَّذِينَ أَنشَأَهَا ۚ أَوَّلَ مَزَرٌّ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيتُمُهُ (٥٠. (ز)

٣٥٠٠٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: جاء أُبَىّ بن خلف إلى النبي ﷺ وفي يده عظم حائل، فقال: يا محمد، أنَّى يحيي الله هذا؟! فأنزل الله: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَبِينَ خَلْقَةً﴾. فقال له رسول الله ﷺ: «خلْقها قبل أن تكون أعجب من إحيائها، وقد کانت<sup>۱(۲)</sup>. (۲۸۰/۱۲)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير مجاهد (٥٦١)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٤٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٠، وإسحاق البستي ص١٩٥ بنحوه من طريق سفيان بن عيينة. وعزا السيوطي نحوه إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٥. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٢٥٠٠٨ ـ عن أبي مالك، قال: جاء أُبَيّ بن خلف بعظم نخِرة، فجعل يفتّه بين يدي النبي ﷺ، قال: مَن يحيي العظام وهي رميم؟! فأنزل الله: ﴿أَوْلَدُ يَرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا غَلَقَتَهُ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيهُمُ تُهِينًا﴾ إلى قوله: ﴿وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ﴾ (١٠ (٢٧٩/٢١)

٣٠٠٩ ـ قال الحسن البصري: ﴿أَوْلَدُ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَقَ﴾ هو أمية بن خلف<sup>۲۱</sup>. (ز)

عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿وَمَثَرَبُ لَنَا مَثَلَا﴾، قال:
 نزلت في أُبَيّ بن خلف، جاء بعظم نخِر، فجعل يلُرُّه في الربح، فقال: أنَّى يُحيي اللهُ
 هذا؟ قال النبي ﷺ: ﴿قعم، يُحْيِي اللهُ هذا، ويُدخلك النار﴾(١٠) (٢٨٠/٢٣)

حدد عن إسماعيل السُدِّيِّ، في قوله: ﴿أَوْلَتُرَ بَرِ ٱلْإِسْكُنُ أَنَا خَلَقْتُهُ مِن نَطْلَقَ ﴾، قال: نزلت في أُبِيّ بن خلف، أتى النبيَّ ﷺ ومعه عظم قد بَلي، فجعل يفتُه بين أصابعه، ويقول: يا محمد، أنت الذي تُحَدِّث أنَّ هذا سيَحيًا بعد ما قد بَلى؟! فقال رسول الله ﷺ: انعم، لبُعيتن الآخر، ثم ليحيينه، ثم ليدخلنه النار، (٤٠٠/١٣٠)

70.17 ـ قال مقاتل بن سليمان: نزلت في أين بن خلف الجمحي في أمر العظم، وكان قد أضحكهم بمقالته، فهذا الذي أعلنوا، وذلك أنَّ أبا جهل، والوليد بن المغيرة، وعتبة وشيبة ابني ربيعة، وعقبة، والعاص بن واثل، كانوا جلوسًا، فقال لهم أُبَيّ بن خلف، قال لهم في النفر من قريش: إنَّ محمدًا يزعم أن الله يحيي الموتى، وأنا آتيه بعظم، فأسأله: كيف يبعث الله هذا؟ فانطلق أينّ بن خلف، فأخذ عظمًا باليًا حائلًا نخِرًا، فقال: يا محمد، تزعم أنَّ الله يحيى الموتى بعد إذ بَلِيتُ عظمًا باليًا حائلًا ، تزعم أن الله يبعثنا خلقًا جديدًا؟! ثم جعل يفت العظم، ثم يذريه في الربح، ويقول: يا محمد، من يحيى هذا؟! فقال النبي ﷺ: فيحيى الله ش هذا، ثم يمينك، ثم يدخلك نار جهنم، فأنزل الله ش في أبي بن خلف:

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في البعث ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف ٣/١٦٧ \_. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر. كما أخرجه الواحدي بنحوه في أسباب النزول (ت: الفحل) ٣٦٥/١ من طريق حصير.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۸/ ۱۳۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبداً الرزاق /١٤٦/، وابن جرير ٤٨٦/١٩ بلفظ مقارب، وزاد في آخره: فقتله رسول ش 織 يوم أحد. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

### ﴿ أَوْلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ الآية (١). (ز)

#### 🌼 تفسير الآية:

### ﴿ أَوْلَدُ بَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُّطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ ثُمِينٌ ۞﴾

٢٥٠١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوَلَمْ بَر الْإِنسَانَ ﴾ يعني: أولم يعلم الإنسان ﴿ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن لَلْمَا وَ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن لَلْمَا وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ ع

### ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَيْنَ خَلْفَتُهُ قَالَ مَن يُخِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُهُ ﴿ ﴾

70·۱0 ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَشَرَبَ لَنَا شَكَا﴾ وَصَفَ لنا شَبَهًا في أمر العظم، ﴿وَلَيْنَ خَلْق نفسه؛ إذ خُلق من نطفة، ولم يكن قبل ذلك شَيئًا، ﴿قَالَ مَن يُخِي الْعِظَامَ وَهِى رَبِيثُ﴾ يعني: باليقُ<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٥٠١٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿وَيَشِىَ خُلْقَتُّهُ وقد علم أنَّا خلقناه، أي: فكما خلقناه فكذلك نعيده، ﴿وَهِى رَبِيشُهِ رفاتُ<sup>(ه</sup>ُ). (ز)

الهنة ذكر ابنُ كثير (١١، ٣٨٤) الاختلاف الوارد في نزول الآية، وفيمن عني بها، ثم قال معلقًا: قوعلى كل تقدير سواء كانت هذه الآيات قد نزلت في أبي بن خلف، أو في العاص بن وائل، أو فيهما، فهي عامة في كل مَن أنكر البعث. والألف واللام في قوله: ﴿أَرْتُدَ يُرَ الْإِنْسُكُ ﴾ للجنس، يعم كل منكر للبعث.

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٨٦.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدًالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١٥٣/٢ (٣١٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٥ ـ ٥٨٦.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۲۰.

### ﴿قُلْ بُغِيبًا الَّذِينَ أَنشَأَهَا أَوْلَ مَنَرَّةً وَيُعُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـمُ ﴿ ﴾

٢٥٠١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ ﴾ يا محمد لأبي: ﴿يُمْيِبَ﴾ يوم القيامة ﴿الَّذِيَّ الْمُعْلَمِ ﴾ أَنشَاهاً ﴾ خلقها ﴿أَوْلُ مَنْزُقُ ﴾ في الدنيا، ولم تكُ شيئًا، ﴿وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيدٌ﴾ عليم بخلقهم في الدنيا، عليم بخلقهم في الاخرة بعد الموت خلقًا جديدًا(''. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٩٥٠١٨ \_ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: ﴿قَالَ اللهُ: كَذَّبنِي ابنُ آدم، ولم يكن له ذلك، وشتمني، ولم يكن له ذلك؛ فأمَّا تكذيبه إيَّاي فزعم أنَّي لا أقدر أن أحيده كما كان، وأما شتمه إياي فقوله: لي ولد، فسبحاني أن أتخذ صاحبة أو ولدًا، (ز) ٢٥٠١٩ ـ عن على بن أبي طالب، قال: بينما النبي ﷺ في مجلسه يُحَدِّث الناس بالثواب والعقاب، والجنة والنار، والبعث والنشور؛ إذ أقبل أعرابيٌّ مِن بني سُليم بيده اليمني عظام نخرة، وفي يده اليسري ضَبّ، فأقبل بالعظام يضعها بين يدي رسول الله ﷺ، ثم عركها برجله، ثم قال: يا محمد، ترى ربَّك يعيدها خلقًا جديدًا؟ فأراد النبيُّ ﷺ جوابه، ثم انتظر الإجابة من السماء، فنزل جبريل على النبي ﷺ: ﴿وَمَهَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيِنَ خَلَقَةًۥ قَالَ مَن يُخِي الْعِظَلَمَ وَهِيَ رَمِيتُهُ ۞ قُلْ بُحْبِيهَا الَّذِيَّ أَنشَأَهَمَّا أَوَّلُ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ﴾. فقرأها رسول الله ﷺ على الأعرابي، فقال: واللات والعُزَّى، ما اشتملت أرحامُ النساء وأصلابُ الرجال على ذي لهجة أكذبَ منك، ولا أبغضَ إِلَيَّ منك، ولولا أن قومي يدعونني عجولًا لقتلتك، وأفسدت بقتلك الأسود والأبيض مِن بني هاشم. فهَمَّ به على بن أبي طالب، فقال رسول الله ﷺ: (يا على، أما علمت أنَّ الحليم كاد أن يكون نبيًّا). فقال النبي ﷺ: ﴿يَا أَعْرَابِي، بِئُسَ مَا جَنْتَنَا بِهِ، وَسُوءَ مَا تَسْتَقْبَلْنِي بِهِ، وَاللَّهِ، إِنِّي لَمحمود في الأرض، أمين في السماء عند الله). فقال الأعرابي ـ ورمى الضبُّ في حِجر رسول الله ﷺ ـ، وقال: واللهِ، لا أؤمن بك حتى يؤمن بك هذا الضب. فأخذ رسول الله ﷺ بذَّنَبه، ثم قال: (يا ضب). قال: لبيك، يا زين مَن وافي يوم القيامة. قال: (من تعبد؟). قال: أعبدالله الذي في السماء عرشه، وفي الأرض سلطانه، وفي البحر سبيله، وفي

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٨٦٥.

الجنة ثوابه، وفي النار عذابه. قال: «مَن أنا؟». قال: أنت محمد بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف بن قصي بن كلاب ـ حتى نسبه إلى إبراهيم الخليل ﷺ ـ، أنت رسول الله ، لا يحرم مَن صدِّقك، وخاب مَن كذَّبك. فولى الأعرابيُّ وهو يضحك، فقال رسول الله ﷺ: «أبالله وآياته تستهزئ؟!». فرجع إليه، فقال: بأبي وأمي، ليس الخبر كالمعاينة، أنا أشهد بلحمي ودمي وعظامي أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله. فقال النبي ﷺ: (جتتنا كافرًا، وترجع مؤمنًا، هل لك مِن مال؟». قال: والذي بعثك بالحق رسولًا، ما في بني سُليم أفقر مِنِّي، ولا أقلَّ شيئًا مني. فقام رسولُ الله ﷺ، فقال: (مَن عنده راحلة يحمل أخاه عليه؟». فقام عديُّ بن حاتم الطائي، فقال: يا رسول الله، عندي ناقة وبراء حمراء عشراء، إذا أقبلت حقّت، وإذا أدبرت زفت، أهداها إِلَيَّ أشعثُ بن وائل غذاةً قدمت معك مِن غزوة بوك. نقال النبي ﷺ: «لك عندي ناقة مِن مُرَّة بيضاء (()

### ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَازًا فَإِذَا أَشُد مِّنْهُ ثُوقِدُونَ ۞﴾

معداله بن عباس: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَازَا﴾ هما شجرتان، يُقال لأحدهما: المرّخ، وللأخرى: العفار، فمَن أراد منهم النار قطع منهما غصنين مثل السواكين وهما خضراوان يقطر منهما الماء، فيسحَق المرّخ على العفار، فيخرج منها النار ـ بإذن الله ﷺ أنه (ز)

٦٥٠٢١ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد في قوله: ﴿ اللَّذِي جَمَلَ لَكُم مِنَ الشَّجَرِ اللَّخْفَرِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّالِمُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا

٢٥٠٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الَّذِى جَمَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَغْضَرِ نَازًا فَإِنَّا أَشُر مَن الشَّجَرِ اللَّغْضَرِ نَازًا فَإِنَّا أَشُر مَن الشَّجَرِ اللَّهْفَاقِينَ على البعث (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ١٤/ ٣٨١.

قال ابن عساكر: ﴿هذا حدَّيث غريب، وفيه مَن يُجهل حالُه، وإسناده غير متصل؛.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/١٣٧، وتفسير البغوي ٦/٢٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٥٨٦.

٢٥٠٢٣ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله \$ن: ﴿ اللَّذِى جَمَلَ لَكُمْ مِّنَ الشَّجَرِ اللَّخْضَرِ نَازًا
 أَإِنَّا أَشُد مِنْهُ ثُولِدُونَ ﴾ كل عود يزند منه النار فهو مِن شجرة خضراء (١٠). (ز)

# ﴿ أُوَلَئِسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ يِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن يَخْلَقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَقُ الْمَلِيمُ ﴿ ﴾ إِنَّمَا أَشُرُهُۥ إِذَا أَرَدَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُوكُ ﴿ ﴾ إِنَّمَا أَشُرُهُۥ إِذَا أَرَدَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُوكُ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

30.٧٤ ـ عن النضر، عن هارون، قال أهل مكة: ﴿إِنَّمَاۤ أَمْرُهُ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونَ﴾ نصب، قال النضر: وأهل البصرة يقرءون ﴿فَيَكُونُ﴾''. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٥٠٢٥ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّهِ عَلَقَ السَّمَا أَرْهُ وَلَقَ اللَّهِ عَلَقَ السَّمَوْتِ وَالأَرْضَ بِقَدِدٍ ﴾ الآية، قال: هذا مِثْلُ قوله: ﴿ إِلَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرُهُ شَيْعًا أَنْ يَعْمَا أَنْهُ لَمُ لَى فَيَكُونُ ﴾. قال: ليس من كلام العرب أهون ولا أخف من ذلك، فأنم الله كذلك (٣). (١٨/١٨٣)

70.٢٦ ـ عن إسماعيل السُدِّي: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَىٓ أَن يَعْلَقُ مِثْلَهُمُ ﴾ في الآخرة (١٠). (ز)

٩٠٠٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر ما هو أعظم خَلْقًا مِن خَلْق الإنسان، فقال - جلَّ وعزَّ -: ﴿ أُولَئِسَ اللَّذِى خَلْقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ هذا أعظم خلقًا مِن خلق الإنسان ﴿ وَمِنْكِهِ عَلَى اللَّذِيا. ثم قال الإنسان ﴿ وَمِنْكِهُمْ ﴾ مثل خلقهم في الدنيا. ثم قال لنفسه تعالى: ﴿ وَبَنْ ﴾ قادِرٌ على ذلك، ﴿ وَهُو الْخَلْقُ الْمَلِيمُ ﴾ بخلقهم، في الآخرة العليم ببغثهم، ﴿ إِلَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا ﴾ أمر البغث وغيره ﴿ أَن يَقُولُ لَلْهُ مرة واحدة ﴿ كُن فَيكُونَ ﴾ لا يثني قوله (٥٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۸۲۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٦.

 <sup>﴿</sup> اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٩٠ ـ ٤٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٨٦٥ ـ ٨٨٥.

### ﴿فَشُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ. مَلَكُوتُ كُلِّي شَيْءٍ وَلِلَّيْهِ تُرْيَحُنُونَ ۞﴾

٢٥٠٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عظم نفسه عن قولهم، فقال ﷺ: ﴿ تَشْبَكُنَ الله ﷺ الله ﷺ بلى الله ﷺ بلى الله ﷺ بعد الموت اتكذيبهم (١٠). (ز)

٦٠٠٢٩ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿ فَشُبَّحَنَ ﴾ يُنزِّه نفسه عما قال المشركون: ﴿ الَّذِى يَبِيُوهِ مَلَكُونَ كُلِّ مَتَوْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ يوم القيامة (٦).



<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٨٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۲۱.





# ٤



#### 🏶 مقدمة السورة:

٦٥٠٣٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ: مكية (١). (ز)

٦٥٠٣١ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: نزلت سورة الصافات بمكة (٢١) (٣٨٢/١٢)

٦٥٠٣٣ ـ عن عكرمة =

**٦٥٠٣٤ ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد النحوي ـ: مكية (**٤). (ز)

**٦٥٠٣٥ \_** عن قتادة \_ من طرق \_: مكية<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٦٥٠٣٦ ـ** عن محمد بن مسلم الزهري: مكية، ونزلت بعد الأنعام<sup>(١)</sup>. (ز)

**٦٥٠٣٧** ـ عن علي بن أبي طلحة: مكية (ز)

 70.۳۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: سورة الصافات مكية، وعددها مائة واثنتان وثمانون آية كوفية (^).

٩٥٠٣٩ ـ قال يحيى بن سلّام: سورة الصافات مكية كلها<sup>(٩)[ووو]</sup>. (ز)

#### وَ وَهِ اللَّهِ عَلَيْهُ (٧/ ٢٧٠)، وكذا ابنُ كثير (١٢/ ٥) على مكية سورة الصافات، وقال ==

- (١) أخرجه أبو جعفر النحاس في الناسخ والمنسوخ (٧٥٧) من طريق أبي عمرو بن العلاء عن مجاهد، والبيهتي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٢ - ١٤٤ من طريق خصيف عن مجاهد. وعزاه السيوطي إلى ابن مرديه.
  - (٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
  - (٣) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن ٣٣/١ ـ ٣٥.
- (٤) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٤٢/ ١٤٢ ـ ١٤٣.
   (٥) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ ـ ٣٩٦ من طريق سعيد، وأبو بكر بن الأنباري ـ
  - كما في الإتقان ٧/١١ ـ من طريق همام. (٦) تنزيل القرآن ص٣٧ ـ ٤٢.
  - (٧) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢٠٠٠/٢.
  - (٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٥٩٩. (٩) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٢.

#### وفيرك التبنين الملاق

#### 🏶 تفسير السورة:

### <u>ئىر</u>ئىللىنىنىز ﴿وَالْمَنْظَنِ مَثَا ۞ الرَّيْرَتِ يَوْرَ ۞ الْفِلِيْتِ بِكُرا ۞﴾

١٥٠٤٠ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق مسروق ـ ﴿ وَالْقَنَقَاتِ صَلَّهُ قَالَ: الملائكة ، ﴿ وَالْقَبَائِقَاتِ صَلَّهُ قَالَ: الملائكة (١٠) (٣٨٤/١٧)

٦٥٠٤١ ـ عن مجاهد بن جبر =

۲۵۰٤۲ ـ وعكرمة مولى ابن عباس، مثله (۲۲). (۲۸٤/۱۲)

٣٤٠٤٣ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَالْمَنَقَاتِ مَنَّا ۞ فَالتَّجِرَتِ نَحْرًا ۞ فَالتَّجِرَتِ نَحْرًا ۞ فَالتَّكِيتِ ذِكْرًا﴾، قال: هم الملائكة (٣). (٣٨٤/١٣)

**٦٥٠٤٤ ـ** عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق مسلم ـ قال: كان يقال في الصافات، والمرسلات، والنازعات: هي الملائكة<sup>(٤)</sup>. (٢٨٤/١٢)

٢٥٠٤٥ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿وَالْشَنْشَاتِ صَفَّا﴾
 قال: يعني: الملائكة، ﴿فَالْتَيْوِرَتِ نَحْرًا﴾ قال: يعني: الملائكة، ﴿فَاللَّالِيَتِ وَكُرًا﴾ قال: يعنى: الملائكة، ﴿ وَاللَّالِيَتِ وَكُرًا﴾

٦٥٠٤٦ - عن مجاهد بن جبر - من طريق عاصم بن حكيم - قال: ﴿ وَالْقَنْظُنِّ مَنْظًا

أَلْتَجْرَتِ نَحْرًا أَنْ فَاللَّلِيْتِ ذِكْرًا لهِ هذا كله الملائكة، أقسم بهذا كله (٦). (ز)

== ابن عطية: «هذه السورة مكية، وعَدُّها في المدني، والشامي، والكوفي مائة آية، وآيتان وثمانون آية».

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١٤٤/٢، وابن جرير ٢١/٤٩٦، والطبراني في المعجم الكبير ٢١٤/٩ (٩٠٤١)، والحاكم ٢٩٩٦٤. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٣) أخرجه أبو الشيخ فى العظمة (٥١٣). وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٩٢. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٦٦)، وأخرجه ابن جرير ٤٩٣/١٩ مختصرًا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨٢٣/٢.

٢٥٠٤٧ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَالمَّلَقَاتِ مَثَا﴾ هم الملائكة في السماء، يَصُفُّون كصفوف الخلق في الدنيا للصلاة (١٠). (ز)

٩٠٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَالنَّجِرَتِ نَحْرًا ﴾، قال: ما زجر الله عنه في القرآن<sup>٣١)</sup>. (١٨/ ٣٥٥)

• ٦٥٠٥٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَالْفَيْظُنِّ ۗ قال: هم الملائكة، ﴿فَالنَّيْرِينَ نَعْرًا﴾ قال: الملائكة تزجر السحاب<sup>(٤)</sup>. (٣٨/١٣)

٦٥٠٥١ ـ عن الربيع بن أنس، في قوله: ﴿فَالنَّجِرَتِ نَحْرًا﴾، قال: ما زجر الله عنه

فَعَبَ ابنُ جرير (٤٩٢/١٩)، وكذا ابنُ كثير (٦/١٢) إلى أنَّ الصافات: نوع من الملائكة استنادًا إلى أقوال السلف، فقال ابنُ جرير: «أما الصافات: فإنها الملائكة الصافات لربها في السماء، وهي جمع صافة، فالصافات: جمع جمع، وبذلك جاء تأويل أهل التأويل،. وقال في موضع لاحق (٤٩٤/١٩): «الله ـ تعالى ذكره ـ ابتدأ القسم بنوع من الملائكة، وهم الصافون، بإجماع من أهل التأويل،.

وذَكَرَ ابنُ ع**طية (٧/ ٢٧٠) قولًا آخ**ر، فقال: **•قالت فرقة**: أراد: كل من يصف من بني آدم في قتال في سبيل الله، أو في صلاة وطاعة، والتقدير: والجماعات الصافات. ثم علَّق قائلًا: •واللفظ يحتمل أن يعم جميع هذه المذكورات.

وذَكَرَ ابنُ القيم (٢/ ٣٦٥) قولًا آخر استنادًا إلى النظائر، فقال: «الصافات: الطير، كما قال تعالى: ﴿وَاللَّمَارُ قال تعالى: ﴿أُوَلَدُ بِرَا إِلَى اللَّمَانِي فَقَهُمْ مَنْلَتُو وَيَقِمْنُ ﴾ [الملك: ١٩]، وقال تعالى: ﴿وَاللَّمَارُ مَنْلَتُوا ﴾ [الور: ٤١]. ثم علَقَ قائلًا: «واللفظ يحتمل ذلك كله، وإن كان أحق من دخل فيه وأولى الملائكة؛ فإن الإقسام كالدليل والآية على صحة ما أقسم عليه من التوحيد، وما ذكر مِن غير الملائكة فهو من آثار الملائكة، وبواسطتها كان».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٣٨/٨، وتفسير البغوي ٣٣/٦، كلاهما عن ابن عباس ومسروق والحسن وقتادة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلّام ۲/ ۸۲۲، وعبد الرزاق ۱٤٧/۲ من طريق معمر، وابن جرير ٤٩٣/١٩، ٤٩٥.
 واللفظ له. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٧ من طريق معمر، وابن جرير ٢٩٤/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٤٩٢/١٩ ـ ٤٩٦. وعلّقه يحيى بن سلّام ٨٢٢/٢ مقتصرًا على شطره الأول. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

#### في القرآن<sup>(۱)</sup>. (۱۲/ ۳۸۵)

₹ 10.07 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالْقَنَفْتِ مَنْكُ يعني ﴿ قُلْ: صفوف الملائكة، ﴿ وَالْبَوْرَتِ رَمْرُ ﴾ الملائكة، يعني: به: الرعد، وهو مَلك اسمه: الرعد، يزجر السحاب بصوته، يسوقه إلى البلد الذي أمر أن يُعطره، والبرق مخاريق مِن نار يسوق بها السحاب، فإذا صفّ السحاب بعضه إلى بعض سطع منه نارٌ، فيصيب الله به من يشاء، وهي الصاعقة التي ذكر الله ﴿ قَلْ في الرعد ( ) . ( )

**٦٠٠٥٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ م**ن طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَالْمَنْقَاتِ مَقَّا﴾، قال: هذا قَسَمُ أقسم الله به <sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٠٠٥٤ \_ قال يحيى بن سلَّام: قوله عَلَىٰ: ﴿ فَالْشِيرَتِ نَهْرًا ﴾ الملائكة، والرعد: مَلكٌ يزجر السحاب، وقد قال في آية أخرى: ﴿ فَإِنَّمَا مِن نَبَيْرٌ ۗ وَسِئدٌ ﴾ [الصافات: ١٩]، وهي النفخة الآخرة، ينفخ فيه صاحب الصور (١٤/١٥٤٤). (ز)

#### ﴿ فَالتَّالِيَتِ ذِكْرًا ﴾

70.00 ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق مسروق ـ ﴿ ثَالَثَلِيْتِ ذِكْرُا﴾ قال: الملائكة (°). (۲۸/۱۲۸)

٦٥٠٥٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ =

ادَوَى اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿فَالْتَيْمِرَةِ رَبَّرًا﴾ على قولين: أحلهما: أنها الملائكة التي تزجر السحاب، وغير ذلك من مخلوقات الله ﷺ. وهو قول مجاهد، والسّدّيّ. والآخر: أنها آيات القرآن المتضمنة النواهي الشرعية. وهو قول قنادة.

ورجَّعَ ابنُ جرير (٩/ ٩٤) القول الأولَّ استنادًا إلى السّباق، فقال: «الذي هو أولى بتأويل الآية عندنا ما قاله مجاهد، ومن قال: هم الملائكة. لأن الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ ابتدأ القَسَمَ بنوع من الملائكة، وهم الصافون، بإجماع من أهل التأويل، فلأن يكون الذي بعده قَسَمًا بسائرُ أصنافهم أشبه.

(۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۰۱. (۵) :

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٣/١٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٧، وابن جرير ٢/٩٤، والطيراني في المعجم الكبير ٢١٤/٩ (٩٠٤١). والحاكم ٢٩٢٩، وعزاه السيوطي إلى الفريايي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

۹۰۰۵۷ \_ وعكرمة مولى ابن عباس، مثله<sup>(۱)</sup>. (۱۲/۸۲۳)

م ٢٥٠٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ قَالتَّلِيَتِ ذِكْرًا﴾، قال: ما يُتلى في القرآن مِن أخبار الأمم السالفة ٢٠٠ (٢٨٥/١٣)

٩٠٠٥٩ ـ عن أبي صالح باذام، في قوله: ﴿ قَالَتَلِيْتَ ذِكْرًا﴾، قال: الملائكة يجيئون بالكتاب والقرآن مِن عند الله إلى الناس<sup>(٣١٠٢٣)</sup>. (٢٨٠/٨٣)

. • ٦٠٠٦٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَالتَّلِيَتِ ذِكْرًا﴾، قال: هم الملائكة (٤٠) ( ٢/ ٣٥٥)

٦٥٠٦١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿فِكْلُ﴾، يعني: الوحي، تتلو القرآن، الوحي الذي تأتى به الأنبياء (٥٠). (ز)

٦٥٠٦٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قَالتَيْنَتِ ذِكْرًا ﴾ ، يعني به: الملائكة، وهو جبريل وحده ﷺ ، يتلو القرآن على الأنبياء من ربهم، وهو الملقيات ذِكرًا ، يُلقي الذكر على الأنبياء ".

٣٥٠٦٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿ فَالنَّلِينَ ﴾، يعني: الملائكة (٧). (ز)

## ﴿إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوْحِدٌّ ﴾

٣٥٠٦٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّ إِلَهَكُثُر لَوَبِيَّهُ، قال: وقع القَسَمُ على هذا (٨٠/ ٢٥٠)

٦٥٠٦٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ إِلَّهَكُمْ لَيَعِدُّهِ، وذلك أنَّ كفار مكة قالوا:

وَكَانَ فَكُرُ ابِنُ كُثْيُرُ (٢/١٣) هذا القول منسوبًا للسديّ، وقال بعده: ﴿وَهَلُهُ الآيَةَ كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَالُمُلْتِينَ ذِكْرًا ۞ عُذَٰرًا أَوْ نُذُرُ﴾ [العرسلات: ٥]».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وقول مجاهد في تفسير مجاهد (٥٦٦)، وأخرجه ابنِ جرير ١٩/ ٤٩٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٤٩٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(١) ١٠ مه ١٠ مه ١٥ مه ١٥ المالة ١٥ مه ١٥ مه

<sup>(\$)</sup> أخرجه ابن جرير ٩١/ ٤٩٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٥) علقه يحيى بن سلّام ٢/ ٨٢٢.

<sup>(</sup>٧) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٩٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

يجعل محمد ﷺ الآلهة إلهًا واحدًا؟! فأقسم الله بهؤلاء الملائكة: ﴿إِنَّ إِلَهُكُرُ﴾ يعني: إن ربكم ﴿لَوَيهُ ﴾ ليس له شريك''). (ز)

# ﴿زَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَيْتُهُمَا وَرَبُّ الْمَشَدِقِ ۞﴾

٣٥٠٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَرَبُّ ٱلْمَشْرِقِ﴾، قال: عدد أيام السنة، كل يوم مطلع ومغرب<sup>(٢٢</sup>). (٣٨٦/١٢)

٣٠٠٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿زَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَرِقِ﴾، قال: مشارق الشمس في الشتاء والصيف<sup>٣١)</sup>. (ز)

٦٠٠٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿وَرَبُ ٱلْمَشْنِقِ﴾، قال: المشارق ثلاثمائة وستون مغربًا في السنة. قال: والمشرقان: مشرق الشتاء، ومشرق الصيف. والمغربان: مغرب الشتاء، ومغرب الصيف. (١) (١٧/ ٣٥٥)

٦٠٠٦٩ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - قال: ﴿الْمَشْرِقِ﴾ ثلاثمائة وستون مشرقًا، والمغارب مثل ذلك، تطلع الشمس كل يوم مِن مشرق، وتغرب في مغرب<sup>(٥)</sup>. (٢٨٦/١٢)

١٥٠٧- قال مقاتل بن سليمان: ثم عظم نفسه عن شِركهم، فقال هِلى: ﴿رَبُّ السَّكَوْتِ وَالدَّمِن مِنَا بَيْهُمَا وَرَبُّ السَّنَرْقِ﴾، يقول: أنا ربُّ ما بينهما مِن شيء مِن الآلهة وغيرها، وأنا ربُّ المشارق، يعني: مائة وسبعة وسبعين مشرقًا في السنة كلها، والمغارب مثل ذلك (1).

٦٥٠٧١ ـ قال يعيى بن سلّام: ﴿ زَبُّ السَّكَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْسَنَرِقِ ﴾ سمعت غير سعيد يقول: هي ثمانون ومائة منزلة، تطلع كل يوم في منزلة، حتى تنتهي إلى آخرها، ثم ترجع في الثمانين ومائة، فتكون ثلاث مائة وستين، فهي كل يوم في

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٠٢.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ في العظمة (١٧٤). وفيه عن مجاهد من طريق ليث في تفسير قوله تعالى: ﴿وَنَهُ ٱلنَّمْرِينِ ﴿السَّمِاءِ ١٨٤] بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٦/١٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلّام / ٨٣٣/٢ بنحوه، وعبد الرزاق / ١٤٧/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٩٩١/١٩٩، ٩٩٧ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠١.

منزلة<sup>(١)تق</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

70·۷۲ - عن عكرمة، قال: قال ابن عباس: إنَّ الشمس تطلع كل سنة في ثلاثمائة وستين كُوّة، تطلع كل يوم في كُوّة، لا ترجع إلى تلك الكوة إلا ذلك اليوم مِن العام القابل، ولا تطلع إلا وهي كارهة، فتقول: ربِّ، لا تطلعني على عبادك؛ فإني أراهم يعصونك، يعلنون بمعاصيك. قال: أوَلَم تسمعوا إلى ما قال أمية بن أبي الصلت: . . . حتى تُجر وتُجلد؟ (())

## ﴿إِنَّا زَيَّنَا ٱلسَّمَآةِ ٱلدُّنِّيَا بِنِينَةٍ ٱلكَّوَاكِ ۗ

#### 🇱 قراءات:

٦٥٠٧٣ \_ عن عبدالله بن مسعود، أنّه كان يقرأ: ﴿وَنِينَةِ ٱلكَوْلِكِي﴾ منونة (١٠) (٢٨/١٢) . (٢٨/٢٨٢) . عن عاصم \_ من طريق أبي بكر \_ قال: من قرأها ﴿وَنِرِينَةِ الْكَوَاكِبِ﴾ مضافًا ولم ينون فلم يجعلها زينة للسماء، وإنما جعل الزينة للكواكب (١٤٨/١٣٤). (٢٨٦/٢٣)

<u>©377</u> قال ابنُ القيم (٢/ ٣٦٦): «خصَّ المشارق ههنا بالذكر؛ إما لدلالتها على المغارب؛ إذ الأمران المتضايفان كل منهما يستلزم الآخر، وإما لكون المشارق مطلع الكواكب ومظاهر الأنوار، وإما توطئة لما ذكر بعدها من تزيين السماء بزينة الكواكب وجعلها حفظًا من كل شيطان، فذكر المشارق أنسب بهذا المعنى وأليق.

وبنحوه قال ابنُ جريرَ (٤٩٦/١٩)، وكذا ابنُ عطية (٧/٢٧)، وابنُ كثير (٧/١٢).

اقتنق اختلف القراء في قراءة قوله تعالى: ﴿ وَنِيْتَةِ الْكُوْلِينِ على أربعة أوجه: الأول: بتنوين ﴿ يَنِينَةٍ ﴾، بمعنى: إنا زيَّنًا السماء ﴿ يِنِينَةٍ ﴾، بمعنى: إنا زيَّنًا السماء الدنيا بزينةٍ هي الكواكب، كأنه قال: زيَّنًاها بالكواكب. والثاني: بإضافة (بزينة)، إلى «الكواكب، هكذا ﴿ بِزِينَةِ الْكُوَاكِب ﴾، بمعنى: إنا زينا السماء الدنيا بتزيينها الكواكب، ==

<sup>(</sup>٢) أخرجه الثعلبي ١٣٩/٨.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۸۲۳.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها عاصم، وحمزة، وقرأ بقية العشرة: ﴿يِزِينَةِ الْكُوَاكِبِ﴾ بالإضافة. انظر: النشر ٢/٣٥٦.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

#### 🏶 تفسير الآية:

م ٦٥٠٧٥ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ يَنِيَةٍ ٱلْكَوْلِينِ ﴾ بضوء الكواكب (١). (ز) ٦٥٠٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿إِنَّا زَبَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنيَا﴾ إنَّا زيَّنا السماء الدنيا لأنها أدنى السماء مِن الأرض وأقربها ﴿بِنِينَةٍ ٱلكَوْكِي﴾ وهي مُعَلَّقة في السماء بهيئة القناديل<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿وَحِفْظًا مِّن كُلِّي شَيْطُنِ مَارِدٍ ۞﴾

٦٥٠٧٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَجِفْظُا﴾ يقول: جعلتها حفظًا ﴿ يِن كُلِّي شَيْطَانِ مَارِدِ ﴾ (٣٨٧/١٢)

٩٥٠٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَحِنْظا﴾ يعنى: زينة السماء بالكواكب ﴿ يَن كُلِّ شَيْطَانِ مَّارِدٍ ﴾ مُتَمَرِّد على الله ظَلَ في المعصية (٤). (ز)

==أي: زينتها الكواكب. والثالث: بتنوين ازينة، ونصب االكواكب، هكذا (بزينَة الْكَوَاكِبَ)، بمعنى: إنا زينا السماء الدنيا بتزييننا الكواكبَ. والرابع: بتنوين ازينة،، ورفع «الكواكب»، هكذا (بِزينَةٍ الْكَوَاكِبُ)، بمعنى: إنا زينا السماء الدنيا بتزيينها الكواكبُ، أي: بأن زينتها الكواكث.

علَّقَ ابنُ كثير (١٢/٧) على الوجهين الأول والثاني، بقوله: اكلاهما بمعنى واحد..

وعَلَقَ ابنُ جرير (٤٩٧/١٩) على هذه الأوجه بقوله: ﴿وَذَلَكَ أَنَّ الزِّينَة مَصَدَّرٌ، فَجَائزٌ توجيهُها إلى أيِّ هذه الوجوه التي وُصِفَت في العربية. ثم ذَهَبَ (٤٩٧/١٩) إلى صحة الوجهين الأول والثاني، مع كون وجه الخفض أعجب إليه، فقال: ﴿أَمَا القراءة فأعجبها إِلَىّ بإضافة الزينة إلى الكواكب وخفض الكواكب؛ لصحة معنى ذلك في التأويل، والعربية، وأنها قراءة أكثر قراء الأمصار، وإن كان التنوين في الزينة وخفض الكواكب عندي صحيحًا أيضًا﴾. وانْتَقَدَ القراءتين الثالثة والرابعة، فقال (١٩٧/١٩ ـ ٤٩٨): ﴿فَأَمَا النصب في «الكواكب» والرفع، فلا أستجيز القراءة بهما؛ لإجماع الحجة من القراء على خلافهما، وإن كان لهما في الإعراب والمعنى وجه صحيح.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۲۰۲/۳. (١) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٠، وتفسير البغوي ٦/ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٤٩٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٢.

٣٥٠٧٩ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَمَوْنَطُا ﴾ أي: وجعلناها ـ يعني: الكواكب ـ حفظًا للسماء ﴿ تَن كُلِّ شَيْطُنِ قَالِدِ ﴾ مَرَدَ على المعصية، أي: اجترأ على المعصية، وهم سراة إبليس (١٠). (ز)

## ﴿ لَا يَسَّمُّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَى ۞

#### 🏶 قراءات:

٦٥٠٨٠ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّه كان يقرأ: ﴿ لا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى ﴾
 مخفّفة. وقال: أنهم كانوا يتسمّعون، ولكن لا يسمعون (٢٧/١٢). (٢٥٧/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

١٥٠٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ لَا يَسَّمُونَ إِلَى الْتَهَإِ الْأَعْلَى ﴾، قال: مُنعوها (٣).

وَدَهَ اختلف القراء في قراءة قوله تعالى: ﴿لاَ يَشَمُّونَ إِلَّ النَّلاِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ على وجهين: الأول: بتسكين السين، وتخفيف الميم، هكذا: ﴿لاَ يَسَمُّمُونَ﴾، بمعنى: أنهم يتسَمَّعُون، ولا يسمعون. والثاني: بتشديد السين والميم، هكذا ﴿لاَ يَستَمُّعُونَ﴾، بمعنى: أنهم لا يتسمَّعُون. ورجَّعَ ابنُ جرير (١٩٩٩٩)، وابنُ عطية (٧/ ٢٧٢) قراءة التخفيف استنادًا إلى الآثار، فقال ابنُ جرير: فأولَى القراءتين في ذلك عندي بالصواب قراءة مَن قرأه بالتخفيف؛ لأن الأخبار الواردة عن رسول الله ﷺ وعن أصحابه: أن الشياطين قد تسمع الوحي، ولكنها ترمى بالشهب لثلا تسمع.

وقال ابنُ عطية مستندًا إلى دلالة القرآن: (ينتفي على القراءة الأولى سمعهم وإن كانوا يستمعون، وهو المعنى الصحيح، ويعضده قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ عَنِ السَّيْعِ لَمَسْرُولُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٢]. وينتفي على القراءة الأخيرة أن يقع منهم استماع أو سماع، وظاهر الأحاديث أنهم يستمعون حتى الآن، لكنهم لا يسمعون.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۸۲۳.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه. وهي قراءة العشرة ما عدا حمزة، والكسائي، وخلفًا، وحفضًا؛ فإنهم قرؤوا: ﴿لَا يَشْتَمُونَ﴾ بتشديد السين والميم. انظر: النشر ٢/٣٥٦، والإتحاف ص٤٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٠٥.

٦٥٠٨٢ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿لَا يَشَمُّونَ إِلَى ٱلْتَلَإِ ٱلْأَظْلَ﴾، قال: مُنعوا بها. يعني: بالنجوم<sup>(۱۱)</sup>. (٣٨٧/١٢)

٣٥٠٨٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿لَّا يَسْتَعُونَ إِلَى ٱلْتَلَإِ ٱلْأَطْنَ﴾، قال: الملائكة (٢٠). (٣٨٧/١٣)

٣٠٠٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا يَسْتَمُونَ إِلَى ٱلْتَلَإِ ٱلْأَفَلَ﴾، يعني: الملائكة، وكانوا قبل النبي ﷺ يسمعون كلام الملائكة<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٠٨٥ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله 德: ﴿لَا يَشَمَّونَ﴾ أي: لِتَلَّا يسمعوا ﴿إِلَى الْتَهَا الْتَهَا الْمَهَا الملائكة في السماء، وكانوا يسمعون قبل أن يُبعث النبيُ ﷺ أخبارًا مِن أخبار السماء، فأمَّا الوحي فلم يكونوا يقدرون على أن يسمعوه، وكانوا يقعدون منها مقاعد للسمع، فلمَّا بَمَث الله النبيُ ﷺ مُنعوا مِن تلك المقاعد (٤). (ز)

# ﴿ وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞﴾

٦٥٠٨٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَيُقَدَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِي﴾، قال: يُرمَون مِن كل مكان<sup>(ه)</sup>. (٣٨٧/١٣)

٩٠٠٨٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿وَيُقَذَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِبِ﴾، قال: قذفًا الشُّهُب<sup>(٦)</sup>. (٣٨٧/١٢)

٣٥٠٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيُقَذَّفُونَ﴾ ويُرْمَون ﴿مِن كُلِّ جَانِي﴾ من كل ناحة ()

٦٥٠٨٩ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿وَيُقَلَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِي﴾، قال: الشياطين يُذْحَرون بها عن الاستماع. وقرأ: ﴿إِلَّا مَنْ خَلِكَ النَّلَقَةَ فَأْتِكُمْ مِثْهَا ﴾ (ز)

- (١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
- (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٢.
  - (٤) تفسير يحيى بن سلّام ٢/ ٨٢٣ ـ ٨٢٤.
- (٥) تفسير مجاهد (٥٦٦)، وأخرجه يحيى بن سلام ٨٢٤/٢ من طريق ابن مجاهد، وابن جرير ١٠٥/١٥، وعبد بن حميد ـ كما في تغليق التعليق ٤٩٤/٣ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ٢١٥٠٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
     (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٢/٣٠.

٦٥٠٩٠ \_ قال يحبى بن سلّام: ﴿ وَيُقَذَّفُونَ ﴾، أي: يُرْمَون (١). (ز)

#### # آثار متعلقة بالآية:

10.91 \_ عن عائشة، أنها قالت: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِنَّ الملائكة تنزل في العنان، وهو السحاب، فتذكر ما قُضي في السماء، فتسترق الشياطينُ السمعَ، فتوحيه إلى الكهان، فيكذبون معها مائة كذبة مِن عند أنفسهم، (''). (ز)

70.97 عن عبدالله بن عباس، قال: حدثني رهطٌ مِن الأنصار، قالوا: بينا نحن جلوسٌ ذات ليلة مع رسول الله ﷺ، إذ رأى كوكبًا رُمي به، فقال: «ما تقولون في هذا الكوكب الذي يُرمى به؟». فقلنا: يُولد مولود، أو يهلك هالك، ويموت ملِك، ويملك ملك، فقال رسول الله ﷺ: «ليس كذلك، ولكن الله كان إذا قضى أمرًا في السماء سبّع لذلك حملة العرش، فيُسبّع لتسبيحهم من يليهم مِن تحتهم مِن الملائكة، فما يزالون كذلك حتى ينتهي التسبيح إلى السماء الدنيا، فيقول أهل السماء الدنيا لمِن مستعنا مَن فوقنا مِن الملائكة سبّحوا فسبّحنا الله لتسبيحهم، ولكنا سنسأل. فيسألون من فوقهم، فما يزالون الملائكة سبّحوا فسبّحنا الله لتسبيحهم، ولكنا سنسأل. فيسألون من فوقهم، فما يزالون كذلك حتى ينتهي إلى حملة العرش، فيقولون: قضى الله كذا وكذا. فيخبرون بهم مَن يليهم حتى ينتهوا إلى السماء الدنيا، فتسترق الجنَّ ما يقولون، فينزلون إلى أوليائهم مِن الإنس، فيلقونه على ألسنتهم بتوهّم منهم، فيخبرونهم به، فيكون بعضه حقًا وبعضه كذبًا، فلم تزل الجنُّ كذلك حتى رُمُوا بهذه الشهب، (())

٣٠٠٩٣ ـ عن محمد بن شهاب الزهري ـ من طريق معمر ـ: أنَّه سُيْل بعد أن حدَّث بهذا الحديث: أكان يُرمَى بها في الجاهلية؟ قال: نعم، ولكنها غُلُظت حين بُعِث النبيُّ ﷺ(1) . (ز)

عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: كان للجِنّ مقاعد
 في السماء، يسمعون الوحي، وكان الوحيّ إذا أوحي سمعت الملائكة كهيئة الحديدة

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۸۲۳/۲ ـ ۸۲۴.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ١١١/٤ (٣٢١٠)، وابن جرير ١٩/٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٤/١٧٠٠ (٢٢٩)، وابن جرير ١٠٠/١٥ والفظ له. وتقدم الحديث بلفظ مسلم عند تفسير قوله تعالى: ﴿حَمَّىٰ إِنَّا فَمِنْعَ مَنْ تَشْرِيهِمَـ﴾ [سبأ: ٢٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٠٢.

يُرمَى بها على الصفوان، فإذا سمعت الملائكةُ صلصلة الوحى خرَّ لجباههم مَن في السماء مِن الملائكة، فإذا نزل عليهم أصحابُ الوحى قالوا: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُّ قَالُواْ أَلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكِيْرُ﴾ [سبا: ٢٣]. قال: فيتنادّون: قال ربكم الحق، وهو العلى الكبير. قال: فإذا أنزل إلى السماء الدنيا قالوا: يكون في الأرض كذا وكذا موتًا، وكذا وكذا حياة، وكذا وكذا جدوبة، وكذا وكذا خصبًا، وما يريد أن يصنع، وما يريد أن يبتدئ \_ تبارك وتعالى \_. فنزلت الجنُّ، فأوحوا إلى أوليائهم مِن الإنس بما يكون في الأرض، فبينا هم كذلك إذ بَعث الله النبي ﷺ، فرُجِرت الشياطين عن السماء، ورموهم بكواكب، فجعل لا يصعد أحد منهم إلا احترق، وفزع أهل الأرض لما رأوا في الكواكب، ولم يكن قبل ذلك، وقالوا: هلك مَن في السماء، وكان أهل الطائف أول مَن فزع، فينطلق الرجل إلى إبله، فينحر كل يوم بعيرًا لآلهتهم، وينطلق صاحب الغنم، فيذبح كل يوم شاة، وينطلق صاحب البقر فيذبح كل يوم بقرة، فقال لهم رجل: ويلكم! لا تهلكوا أموالكم؛ فإنَّ معالمكم من الكواكب التي تهتدون بها لم يسقط منها شيء. فأقلعوا، وقد أسرعوا في أموالهم، وقال إبليس: حدث في الأرض حدث. فأتى مِن كل أرض بتربة، فجعل لا يُؤتَّى بتربة أرض إلا شمّها، فلما أتى بتربة تهامة قال: هاهنا حدث الحدث. وصرف الله إليه نفرًا من الجن وهو يقرأ القرآن، فقالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا ثُرَّهَانًا عَبِّهَا ۗ [الجن: ١] حتى ختم الآية، فولُّوا إلى قومهم منذرين (ز)

## ﴿ دُحُوزًا ﴾

٩٥٠٩٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ مُحُورًا ﴾، قال: مطرودين . (٣٨٧/١٢)

٦٥٠٩٦ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ مُحُوِّزُكُ ، قال: قَلْفًا في النار"). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣/٣٨٣ (٢٤٨٢)، والنسائي في الكبرى (١١٦٢٦)، وابن جرير ٢٠٢/١٩.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٥٦٦)، وأخرجه يحيى بن سلّام / ٨٢٤/٢ من طريق ابن مجاهد، وابن جرير ٥٠٦/١٩ ـ.
 ٥٠٧ وعبد بن حميد ـ كما في تغليق التعليق ٤/ ٢٩٤ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤٤/٢.

٦٥٠٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وُمُؤلِّلُهِ ، يعني: طرْدًا بالشُّهُب مِن الكواكب، ثم ترجم الكواكب إلى أمكِزَتِها (''). (ز)

م ٢٥٠٩٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ نُحُولًا ﴾ طردًا، يُطردون عن السماء (٢). (ز)

### ﴿ وَلَمْتُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ

٦٥٠٩٩ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَلَمْتُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ ﴾ شديد (٣). (ز)

١٥١٠٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿ وَلَكُمْ عَذَاتُ وَاسِبُ ﴾ ،
 قال: لهم عذاب دائم (٤٠) (٣٨٧/١٣)

٦٥١٠١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ وَلَكُمْ عَدَاتُ وَاسِبُهُ، قال: دائم (٥٠). (٣٨٧/١٢)

7010 - عن الضحاك بن مُزاحِم، في قوله: ﴿ وَلَكُمْ عَذَاتُ وَالِسَبُ ﴾، قال: مُوجِم (٦). (٣٨/١٢)

٣٠١٠٣ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل ابن أبي خالد ـ ﴿ وَأَكُمْ عَذَاتُ وَاسِبُهُ ، قال: مُوجِع (٧٠ . (٣٨٨/١٣)

٦٥١٠٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ عن إسماعيل ابن أبي خالد، عمَّن ذكره ـ في قوله: ﴿ عَلَاتُ كَالِحَ عُلِيبُ ﴾، قال: دائِم (٨٠). (٢٨٨/١٢)

70100 ـ عن قتادة بن دصامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَلَكُمْ مَذَاتُ وَاصِبُ ﴾، قال: دائِم (٢٨/١٢)

٦٥١٠٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَلَمُمْ عَذَاتُ وَاسِبُهُ،

حميد

<sup>(</sup>۱) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۰۲. (۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۸۲۶.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٠. (١) أخرجه ابن جرير ١٤٠/ ٥٠٠.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٦٦)، وأخرجه ابن جرير ١٠٠٦/١٩ - ٥٠٠١)، وعبد بن حميد - كما في تغليق التعليق
 ٢٩٤/٤ -.. وعلّقه يحيى بن سلّام ٢٩٢/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۹ /۰۰٦. (۸) أخرجه ابن جرير ۱۹ /۰۰۷. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢٠/١٩/١٥ ، وعبدالرزاق ٢/١٤٧/ من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن

قال: مُوجِع<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٠١٠٧ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَلَمُّمْ عَذَاتُ وَاصِبُ مُ مُوجِع (٢). (ز)

701٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَمْمْ عَذَاتُ وَلِيسُهُ يَعْنِي: دائم للشياطين مَن يستمع منهم، ومَن لم يستمع؛ عذاب دائم في الآخرة، والكواكب تَجرح ولا تقتل. نظيرها في تبارك: ﴿ وَلَقَدْ رَبِّنًا السَّمَاةَ الدُّنيَا بِمَعْنِيحَ وَبَعَلَتُهَا رُجُومًا لِلشَّيْطِينُ وَأَعْتَدَا أَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ الله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَاللّه وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلمّا وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلّه وَلّه

701.9 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَمُّتُمْ عَذَكُ وَلِيشُهُم، قال: الواصب: الدَّائِبُ<sup>(٤)[٢٤]</sup>. (ز)

# ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَالْتَبَعَدُ شِهَاتٌ ثَاقِتٌ ۞﴾

• **٦٥١١ ـ** عن **عبدالله بن عباس ـ** من طريق عكرمة ـ قال: إذا رُمِي الشهاب لـم يخطئ مَن رُمي به. وتلا: ﴿فَالْتَكُهُ شِهَاكُ تَافِينُهُ<sup>(٥)</sup>. (٣٨٨/١٢)

٦٥١١١ ـ عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: ﴿ فَأَلْبَعَهُ شِهَاتُ

١٤٥٠ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَلِيسُهُ على قولين: أولهما: أنَّ معناه: الدائم. والثاني: أن معناه: الموجم.

ورجَّحَ ابنُ جرير (١٩/٧٦٥ ـ ٥٠٠) القولَ الأولَ ـ وهو قول ابن عباس من طريق عطية العوفي، ومجاهد، وقتادة، وعكرمة ـ استنادًا إلى النظائر، واللغة، فقال: ﴿أُولَى النَّاوِيلِينَ فِي ذَلْكَ بالصواب تأويل مَن قال: معناه: دائم خالص، وذلك أن الله اللَّى قال: ﴿وَلَهُ الْإِيْنُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُولَى الللْمُلِمُ الللللِّهُ اللللْمُلِمُ الللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ اللللللِهُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللللِهُ الللللِهُ الللللِهُ اللللللِمُ الللللِمُ

لا أشتري الحمد القليل بقاؤه يومًا بذم الدهر أجمع واصبا
 أي: دائمًا».

. وجَمع ابنُ كثير (٧/١٢) بين القولين، فقال: •في الدار الآخرة لهم عذاب دائم موجع مستمر، كما قال: ﴿وَأَشَدَنَا لَمُمْ عَذَابَ ٱلسَّيرِ﴾ [الملك: ٥]٠.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۵۰۲.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۸/ ۱٤٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٢. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٠٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتمٌ، وأبي الشيخ في العظمة.

تَاقِبٌ﴾ إذا رأيتم الكوكب قد رُمي به فتوارى فإنَّه لا يخطئ، وهو يُحْرِق ما أصاب، ولا يقتل<sup>(۱۱)</sup>. (ز)

٢٥١١٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿ فَالْتَمَادُ شِهَاتُ تَاقِبُهُ ، قال: لا يُقتَلون بالشهاب، ولا يموتون، ولكنها تحرق وتخبّل (٢٠ وتجرح مِن غير قتل (٣٠). (٣٨/١٢)

ر الله عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿إِلَّا مَنْ خَلِفَ لَلْتَلْفَقَهُ يقول: إلا مَنِ السَّرَق السَمِ مِن أصوات الملائكة ﴿فَالْتَعَمُّ شِهَاتُهُ يعني: الكواكب (٤٠). (٣٨٨/١٣) 1011 - عن إبراهيم النخعي، في قوله: ﴿فَالْتَعَمُّ شِهَاتُ ثَاقِتُهُ، قال: إنَّ الجِنِّي يجيء فيسترق، فإذا سرق السمع فرُمي بالشهاب قال للذي يليه: كان كذا وكذا (٣٨٨/١٢)

٦٥١١٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿شِهَاتُ ثَاقِبُ﴾، قال: ضوءه إذا انقضَّ فأصاب الشيطان<sup>(١)</sup>. (٣٨٩/١٢)

۲۰۱۱ - عن يزيد الرقاشي، في قوله: ﴿يُهَاتُ كَافِتُ ﴾، قال: يثقب الشيطان حتى يخرج من الجانب الآخر. =

م ٦٥١١٧ ـ فلُكر ذلك لأبي مجلز، فقال: ليس ذاك، ولكن ثقوبه ضوؤه (٧٠). (٢٨٩/١٢) ٢٥١١٨ ـ عن هارون الأعور، عن أبي عمرو، أنه كان يقرأ: ﴿إِلَّا مَنْ خَلِفَ لَلْتُلَقَّةُ﴾، قال: وكان الحسن البصري يقول: ﴿فَأَتْتَكُهُ شِهَاتُ كَافِتُ﴾ فأتبعه بشهاب مين (٤٠). (ز)

٣٠١١٩ ـ عن الحسن البصري: ﴿شِهَاكُ ثَاقِبُ﴾ أنَّه يقتله في أسرع مِن الطَّرف<sup>(٩)</sup>. (ز)

- (١) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/٤/٢، وأبو الشيخ في العظمة (٦٨٩) دون ذكر الآية.
  - (٢) تخبُّل: الخَبْل فساد الأعضاء حتى لا يدري كيف يمشي. اللسان (خبل).
    - (٣) أخرجه ابن جرير ٥٠٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
      - (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
      - (٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
- (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
   (٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (A) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٨.
    - (٩) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٤.

٦٥١٢٠ \_ عن الحسن البصري =

٣٥١٢١ ـ وقتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ أَلِقِبُ ﴾، قالا: مضىء (١) . (٣٨/١٢٠)

٢٥١٢٢ قال عطاء: ﴿ شِهَاتُ تَاقِتُ ﴾ سُمي النجم الذي يُرمى به الشياطين: ثاقبًا؛
 لأنه يثقبهم (٢). (ز)

٦٥١٢٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ فَٱلْتَهَاهُ شِهَاتُ ثَاقِتُ ﴾ من نار، وثقوبه: ضوؤه (٢٠٠). (ز)

٦٥١٢٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، قال: الثاقب: المحرق<sup>(٤)</sup>. (٣٨٩/١٢)

٣٥١٢٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ شِهَاتُ ثَاقِبُ ﴾، قال: شهاب مُضِيء، يُحْرِقه حين يُرمَى به <sup>(٠)</sup>. (ز)

701٢٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَّا مَنْ خَلِنَهُ مِن الشياطين ﴿النَّفَائَةَ﴾ يخطف مِن الملائكة ﴿فَأَلْتَمَهُ شِهَاتُ كَافِتُ﴾ مِن الملائكة؛ الكواكب، يعني بالشهاب الثاقب: نازًا مضيئة، كقول موسى: ﴿أَوْ مَاتِيكُمْ بِشِهَاتٍ فَبَسِ﴾ [النمل: ٧]، يعني: بنار مضيئة. فيها تقديم (٦). (ز)

۲۰۱۲۷ ـ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ فَأَلْتِكُهُ شِهَا لُهُ كَافِتٌ ﴾، قال: والثاقب: المستوقد. قال: والرجل يقول: أثقِب نارَك،
 ویقول: استثقب نارك: استوقد نارك (۱/ ۲۸۹/۱۸)

٢٥١٧٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله فلك: ﴿إِلَّا مَنْ خَلِكَ لَلْتُلْفَةَ فَالْبَكَدُ يَهَاتُ فَالْفِكُ رجع إلى أول الكلام ﴿وَمِثْقُلا بِن كُلِ شَيْكُنِ تَارِدِ ۚ لَكُ لَا يَشْتَمُونَ إِلَى الْتَلَا الْأَثْنَى ﴿إِلّا مَنْ خَلِكَ لَلْتَلْفَقَهُ، استمع الاستماعة كقوله: ﴿إِلَّا مَنِ اسْتَقَقَ السَّنَعَ فَالْبَعَدُ شِهَاتٍ ثُمِينٌ﴾ [العجر: ١٨]. قال: ﴿فَالْبَكَدُ شِهَاتُ فَاقِبُهُ أَي: مضيء (١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٧/ ١٤٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٦/ ٢٤، ٧/ ٣٣.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٠٨/١٩، ويحيى بن سلّام ٨٢٤/٢ الشطر الثاني منه.
 (٤) عزاه السيوطى إلى ابن أبى حاتم.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٢/٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/٩٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم مختصرًا.

<sup>(</sup>٨) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٤.

### أثار متعلقة بالآية:

٩٠١٢٩ \_ عن محمد بن سيرين، عن رجل، قال: كُنَّا مع أبي قتادة على سطح، فانقضَّ كوكبٌ، فنهانا أبو قتادة أن نُتِعه أبصارَنا (١). (ز)

701٣٠ عن عمرو، قال: سأل حفض الحسن: أأتبع بصري الكوكب؟ فقال: قال الله: ﴿ وَمَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى ال

٦٥١٣١ ـ عن عبيد الله، قال: سُئِل الضحاك: هل للشياطين أجنحة؟ فقال: كيف يطيرون إلى السماء إلا ولهم أجنحة؟! (٦)

## ﴿ فَأَسْتَفْنِهِمْ ﴾

٦٥١٣٢ \_ قال الحسن البصري: ﴿ فَأَسْتَفْنِهِمْ ﴾ فحاجُّهم (١). (ز)

٣٥١٣٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ فَأَسْتَفْنِيمْ ﴾: فاسألهم (٥). (ز)

٣٤٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ أَلْسَنَفْنِهِم ﴾، يقول: سَلْهم (٦).

٦٥١٣٥ \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ فَأَسْتَفْنِمِهُ ، يعني: المشركين (٧). (ز)

# ﴿ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَأَ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٥١٣٦ ـ عن عبيد، قال: سمعتُ الضحاك يقول: في قراءة ابن مسعود: (أَهُمْ أَشَدُّ خَلَقًا أَم مَّنْ عَدَدْنا)(٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٤. (٢) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٠٩. (٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلَّام ٢/٨٢٥. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٢ ـ ٦٠٣.

<sup>(</sup>٧) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١، وإسحاق البستي ص١٩٧ واللفظ له. وهمي قراءة شاذة. انظر: المحرر الوجيز ١٦٧/٤، والبحر المحيط ٧/٣٣٩.

٣٥١٣٧ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيد بن سليمان \_: أنَّه قرأ: (أَهُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَم مِّنْ عَلَدْنا)(١٠). (٣٩٠/١٣)

### نزول الآية:

٣٠١٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَهُمْ أَشَدُ خَلَقًا أَم مَن خَلَقَا ﴾ نزلت في أبي الأشدين لشدة الأشدين الشدة بن عبد مناف الجمحي، وإنما كُني أبا الأشدين لشدة بطشه، وفي ركانة بن عبد يزيد بن هشام بن عبدمناف (\*). (ز)

### 🌞 تفسير الآية:

٣٥١٣٩ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿أَمْ مَّنْ خُلَقَنَاۗ﴾، قال: مِن الأموات والملائكة<sup>٣١</sup>. (٢١/١٢)

٩٥١٤٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ أَهُمُ أَشَدُ خَلَقًا لَم مَنْ
 خَلَقَنَا ﴾، قال: السموات، والأرض، والجبال (٤٠). (٣٨٩/١٣)

70181 - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد بن سليمان -: أنَّه قرأ: (أَهُمْ أَشَدُّ حَلْقًا أَم مَّنْ عَلَدُنا)، وفي قراءة عبدالله بن مسعود (عَلَدُنَا)، يقول: ﴿رَبُّ الْشَيْوَيُ ﴾، يقول: أهم أشد خلقًا أم السموات والأرض أشد خلقًا أم السموات والأرض أشد خلقًا منهم (و). (ز)

70187 ـ قال الحسن البصري: ﴿أَهُمُ أَشَدُّ خَلْقًا أَمْ تَنْ خَلَقَنَا ﴾ أم السماء والأرض (``). (ز) 70187 ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿أَمْ مَنْ خَلْقَنَا ﴾، قال: أم مَن عددنا عليك مِن حَلْق السموات والأرض، قال الله تعالى: ﴿لَخَلُقُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ أَصَّبُرُ مِنْ خَلِق النَّاسِ﴾ [غافر: ٢٥٠/١٠)

٢٥١٤٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَكُمْ أَشَدُّ خُلْقًا﴾ قال:

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦٠٣.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٥١٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٧٥)، وأخرجه ابن جرير ٥٠٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥١٠، وإسحاق البستي ص١٩٧ مختصرًا.
 (١) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٥.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩٠/ ٥١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

THE WAR THE STATE OF

\* 000 4

يعني: المشركين، سلهم ﴿أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقَنَأَ﴾('). (ز)

70180 ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿أَمُّ أَشَدُّ خُلَقًا﴾، يعني: بعثًا في الآخرة (٢). (ز) 70187 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَمُّ أَشَدُّ خُلَقًا أَمْ تَنْ خُلَقَا ﴾ نزلت في أبي الأشتَّين ... وفي ركانة بن عبد يزيد ... يقول: سلْ هؤلاء: أهم أشد خلقًا بعد موتهم؛ لأنهم كفروا بالبعث ﴿أَمْ تَنْ خُلَقَنَا ﴾ يعني: خلق السموات والأرض وما بينهما والمشارق؛ لأنهم يعلمون أنَّ الله ـ جلَّ وعزَّ ـ خلق هذه الأشياء، ثم أخبر عن خلق الإنسان (٢). (ز)

٦٥١٤٧ \_ عن سفيان =

١٥١٤٧ - عن سعيان ١٥١٤٨ - ومجاهد بن جبر: ﴿ أَمُو أَشَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقَنَا ﴾ . يعني: السماء (٤). (ز)
 ١٥١٤٩ - قال يحيى بن سلّام: ﴿ أَمَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقَنَا ﴾ . . . وقال في آية أخرى: ﴿ مَالَتُمْ اَمَدُ خَلَقًا أَمْ السَّمَةُ بَنَهَا ﴿ لَى فَعَ سَتَكُما سَتَوْعَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالأَرْضَ بَعَدَ وَلِكَ مَن خَلْقٍ مَن خَلْقٍ السَّعَانِ وَالأَرْضِ أَكْثَرُ مِن خَلْقٍ مَن خَلْقٍ السَّعْهام =
 النّاير ﴾ [غافر: ٥٥]، يقول: فاسألهم. على الاستفهام =

• ٦٥١٥٠ \_ يحاجهم بذلك: أهم أشد خلقًا أم السماء؟ في قول مجاهد =

**٦٥١٥٦ ـ وفي ق**ول الحسن: أم السماء والأرض؟ أي: إنهما أشد خلقًا منهم<sup>(ه)</sup>. (ز)

# ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينِ لَازِبِ ۞﴾

**٦٥١٥٢** ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: اللازب: الذي يلزق بعضُه إلى بعض<sup>(١٦)</sup>. (٣٩١/١٢)

٣٠١٥٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿مِن طِيرٍ لَّارِيهٍ﴾، قال: مُلْتَصِق<sup>(٧٧</sup>). (٣١٠/١٢)

٣٥١٥٤ ـ عن عبدالله بن عباس، أن نافع بن الأزرق قال له: أخيرني عن قوله: ﴿ وَمِن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥١٠.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلَّام ۲/ ۸۲۵.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٥.

<sup>(</sup>۳) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۰۲ ـ ۲۰۳. (۵) تفسیر یحیی بن سلام ۸۲۵/۲

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلّام ٨٧٥/٢. (٧) أخرجه ابن جرير ١٢/١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

طِينِو لَانِيهِ﴾. قال: الملتزق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت النابغة وهو يقول:

فلا تحسبون الخير لا شرَ بعدَه ولا تحسبون الشرَ ضربةَ لازبِ<sup>(۱)</sup> (۱۲۰/۱۳)

٣٥١٥٦ ـ عن **عبدالله بن عباس** ـ من طريق عطية العوفي ـ قوله: ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُمْ مِن طِينِ لَازِينٍ﴾، قال: مِن التراب والماء؛ فيصير طينًا يلزق<sup>(٣)</sup>. (ز)

من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: ﴿ يَنْ الله عن الضحاك ـ قال: ﴿ يَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّه عَلَى اللَّه عَنْ اللَّه عَلَى اللَّه اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

٣٥١٥٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿مِن طِينٍ لَّانِيهِ﴾، قال: اللازب: الجيِّدُ<sup>(٥)</sup>. (٣٩١/١٣)

٩٥١٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ يَن طِينِ لَانِبٍ ﴾ ، قال: اللازب والحمأ والطين واحد، كان أوله ترابًا، ثم صار حمأ مُنتنًا، ثم صار طينًا لازبًا، فخلق الله منه آدم (١٠) (٢٩١/١٣)

١٥١٦٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿لِيبِرُ لَّازِيبٍ﴾، قال: لازم مُتين<sup>(۲۷</sup>). (۳۹۱/۱۲)

<u>٥٤٦٧ قال ابنُ جري</u>ر (٥١٠/١٩ ـ ٥١١): •خُلِقَ ابنُ آدم من تراب وماء ونار وهواء، والتراب إذا خُلِظَ بماءِ صار طينًا لازبًا».

وقال ابنُ عطية (٧/ ٢٧٤) بعد أن نقل كلام ابن جرير هذا: •وهو اللازم، أي: يلزم ما جاوره ويلصق به، وهو الصلصال كالفخار، وعَبَّرَ ابن عباس وعكرمة عن اللازب بالحُرِّ، أي: الكريم الجيِّد، وحقيقة المعنى ما ذكرناه، يقال: ضربة لازم، وضربة لازب، بمعنى واحده.

أخرجه الطستى ـ كما فى الإتقان ٢/ ٧٥ ـ ٧٦ ـ. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥١١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جَرير ١٩/ ٥١٢. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥١٢.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧٤/١٤، ١٩/٥١٩ ـ ٥١٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) تفسير مجاهد (٥٦٧)، وأخرجه ابن جرير ١٥٣/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلَّام ٨٢٥/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

70171 ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ ﴿إِنَّا خَلَقَتْهُم مِن طِيمُو لَانِينٍ﴾: واللازب: الطين الجيد''). (ز)

م ١٩٦٦ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ ﴿ يَن طِينِ لَانِيهِ ، قال: هو اللَّهِ وَاللَّهِ عَالَ: هو اللَّه إِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلّ

٦٥١٦٣ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿إِنَّا خَلَقَتُهُم مِن طِينٍ لَّانِيهِ مُتين<sup>٣)</sup>. (ز) ٢٥١٦٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سماك ـ ﴿مِن طِينٍ لَّانِيهِ، قال: لازج<sup>(2)</sup>. (٢٩١/١٣)

٦٠١٦٥ ـ عن الحسن البصري: ﴿ وَن لِمِينٍ لَّازِيبٍ ﴾ هو الطين الحُوُّ<sup>(0)</sup>. (ز)

٦٥١٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ نِن طِينٍ لَّازِيبٍ ﴾، اللازب: الذي يلزق باليد<sup>(٦)</sup>. (٣٩١/١٣)

٦٥١٦٧ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿مِن طِينٍ لَّارِيبٍ﴾ خالِص(٧). (ز)

٢٥١٦٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿إِنَّا خَلَقْتُهُم مِن طِينٍ لَّارِبٍ﴾، قال: اللازب: الذي يلتصق كأنه غراء؛ ذلك اللازب<sup>(٩)</sup>. (ز) ٢٥١٧٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِنَّا خَلَقْتُهُم مِن طِينٍ لَّارِبٍ﴾ يلصق ويلزق واحد، هي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٢، وإسحاق البستي ص١٩٩ بلفظ: لاصق جيد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۳/۱۹.

 <sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٦/ ٣٥، وتفسير الثعلبي (ط. دار التفسير) ٣٢٨/٢٢، وفي (ط. دار إحياء التراث) ٨/

١٤٠: الرمل!

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٢، وأبو الشيخ في العظمة (١٠١٧).

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٥.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق / ١٤٨/٢ من طريق معمر، وابن جرير ١٣/٩١٥. وعلَّقه يخيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٥.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>v) تفسير التعلبي ٨/ ١٤٠. (A) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٣.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٣.

لغة، وهي تقال بالسين: يلسق، أيضًا، يعني: خلق آدم؛ كان أول خلقه ترابًا، ثم كان طينًا، قال: من تراب، وقال: ﴿ مِن صَلْصَدْلِ كَالْفَخَارِ ﴾ [الرحمن: ١٤]، وهو التراب اليابس الذي يُسمع له صلصلة \_ في ما حدثني عثمان عن قتادة \_ وقال: ﴿ تِن طِينِ لَانِينٍ ﴾، وقال: ﴿ مِنْ حَمِلُ مَسْتُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦]، يعني: الطين المنتن (١٠). (ز)

## ﴿ بَالْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٣٠١٧١ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق إبراهيم ـ: أنَّه كان يقرأ: ﴿بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخَرُونَ﴾ بالرفع<sup>(٢)</sup>. (٢٩٢/١٢)

701VT ـ عن عبدالله بن عباس، أنه قرأ: ﴿ بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخَرُونَ ﴾ (٣٠/١٣) . (٢٩٢/١٣) 701VT ـ عن الأعمش، عن أبي وائل، عن شُرَيح القاضي، أنه كان يقرأ هذه الآية: ﴿ بَلْ عَجِبْتُ وَيُسَّغُونَ ﴾ بالنصب، ويقول: إنَّ الله لا يعجب مِن الشيء، إنما يَعجب مَن لا يعلم. =

301٧٤ ـ قال الأعمش: فذكرتُ ذلك لإبراهيم النخعي، فقال: إنَّ شريحًا كان مُعجبًا برأيه، وابن مسعود كان أعلم منه، كان يقرأها: ﴿بَلْ عَجِبْتُ﴾<sup>(٤)</sup>. (٢٩٢/١٢)

### 🌞 تفسير الآية:

٣٠١٧٥ ـ عن عبدالملك ابن جريج، في قوله: ﴿بَلُ عَجِبْتَ﴾، قال النبي ﷺ: «عجبتُ بالقرآن حين أنزل، ويسخر منه ضُلًال بني آدم،(٥٠/ ٢٩٣/١٣)

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/ ۸۲۵ ـ ۸۲٦.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني ٩/ ١٥١، والحاكم ٢/ ٤٣٠ من طريق أبي واثل. وعزاه السيوطي إلى الفريابي،
 وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وخلف، وقرأ بقية العشرة ﴿بَلَ عَبِيتَتُ﴾ بالنصب. انظر: النشر ٢/٣٥٦، والإتحاف ص٤٧٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٩٩١، ٩٩٢) من طريق الأعمش. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٩٩١، ٩٩٦) من طريق الأعمش. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣٥١٧٦ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي واثل ـ: أنه قرأ: ﴿بَلْ عَجِبْتُ﴾ بالرفع، ويقول: نظيرها ﴿وَإِن تَعْجَبُ فَسَجَبٌ قَوْلُمْهُ الرعد: ه](١). (ز)

**٦٠١٧٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - قال: سبحان الله** عجب<sup>(٢)</sup>. (ز)

٩٥١٨٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿بَلْ عَجِبْتَ﴾ قال: عجِب محمدٌ ﷺ من هذا القرآن حين أعطيه، وسخر منه أهل الضلالة، ﴿وَهَمْ مَرُونَ﴾ يعنى: أهل مكة (٣٩٣/١٧)

١٥١٨١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ بَلَ عَجِبْتَ ﴾ لقد عجبت (١). (ز)

م ٦٥١٨٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ بَلَ عَجِبْتَ ﴾ يا محمد من القرآن ﴿ فَهَجَّ القرآن ﴿ وَهَمَ عَرَانَهُ فَوَالْمُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

١٥٤٦٨ اختلف القراء في قراءة قوله تعالى: ﴿ كَلْ عَجِبْتَ ﴾ على وجهين: الأول: بفتح الناء، بمعنى: بل عجبت أنت، يا محمد. وهي قراءة الجمهور. والثاني: بضم الناء، بمعنى: بل عَظْمَ عندي وكَبُرُ اتخاذهم لي شريكًا، وتكذيبهم تنزيلي.

وَذَهَبُ ابنُّ جَرِيرٌ (١٩/٧٤٩) إلى أنهما قراءتان مشهورتان في قراء الأمصار، فبأيتهما قرأ القارئ فمصيب، ثم قال: فؤن قال قائل: وكيف يكون مصيبًا القارئ بهما مع اختلاف معنيهما؟ قبل: إنهما وإن اختلف معنياهما فكل واحد مِن معنيه صحيح، قد عجب محمد مما أعطاه الله من الفضل، وسخر منه أهل الشرك بالله، وقد عجب ربَّنا مِن عظيم ما قاله ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في فتح الباري ٨/ ٣٦٥ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم \_ كما في فتح الباري ١٦٦/٨ \_.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في فتح الباري ٨/٣٦٥ ـ.
 (٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه يحيى بن سلّام /٢٨٢٦ وابن جرير ١٩٤/٥١٥ دون قوله: ايعني: أهل مُكنَّه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميله وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلَّام ٢/٨٢٦.

يعني: كفار مكة سخروا مِن النبي ﷺ حين سمعوا منه القرآن (١). (ز)

مماه ما يحيى بن سلّام: ﴿وَيَسْخُرُونَ﴾ هم، يعنى: المشركين (٢). (ز)

## ﴿ وَإِذَا ذَكِّرُوا لَا يَتُكُرُونَ ١

 ١٨٤ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ وَإِنَّا لَكُرُوا لَا يَلَكُونَ ﴾: أي: لا ينتفعون، ولا يُبصِرون<sup>(٣)</sup>. (٣٩٣/١٢)

 ٦٥١٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ وَإِنَّا ذُكِّرُوا لَا يَذَكُّرُونَ ﴾، وإذا وُعِظوا بالقرآن لا يَتَّعِظون<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٥١٨٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَإِنَا ذَكِّرُوا ﴾ بالقرآن (٥٠). (ز)

== المشركون في الله، وسخر المشركون بما قالوه. فإن قال: أكان التنزيل بإحداهما أو بكلتيهما؟ قيل: التنزيل بكلتيهما. فإن قال: وكيف يكون تنزيل حرف مرتين؟ قيل: إنه لم ينزل مرتين، إنما أنزل مرة، ولكنه أمِرَ ﷺ أن يقرأ بالقراءتين كلتيهما».

وعلَّقَ ابنُ عطية (٧/ ٢٧٤ ـ ٢٧٥) [وما بين المعكوفين من ط. دار الكتب العلمية (٤/ ٥٣٦)] على قراءة ضم التاء، بقوله: «ومعنى ذلك من الله أنه صفة فعل، ونحوه قول النبي ﷺ: ايمجب الله تعالى إلى قوم يساقون إلى الجنة في السلاسل). وقوله ﷺ: المعجب الله من الشاب ليست له صبوة، فإنما هي عبارة عما يظهره تعالى في جانب [المتعجب منه من التعظيم والتحقير حتى يصير الناس متعجبين] منه، فمعنى هذه الآية: بل عجبتُ من ضلالتهم وسوء نحلتهم، وجعلتها للناظرين فيها، وفيما اقترن معها من شرعى وهدای متعجّبًا».

وما قاله ابن عطية فيه نظر، والحق إثبات صفه العَجِب لله على ما يليق بكماله وعظمته وجلاله، كما جاء عن السلف من الصحابة والتابعين وأتباعهم. ينظر: الإبانة ٣/ .181

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٣٠٣. (۲) تفسیر یحیی بن سلّام ۲/۲۲٪.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٣/٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٦.

### ﴿ وَإِنَّا زَأُواْ مَايَةً ﴾

٢٥١٨٧ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلِنَا ثَلْقَا اللّهُ﴾، يعني: انشقاق القمر (١٠). (ز) ٢٥١٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلِنَا ثَلْقًا اللّهُ﴾، يعني: انشقاق القمر بمكة، فصار نصفين (٢٠). (ز)

٦٥١٨٩ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَإِنَّا زَاقًا عَاتِهُ ﴾ إذا تُلِيَت عليهم آية (٣). (ز)

### ﴿ يَسَتَسْخُرُونَ ۞ وَقَالُوا إِنْ هَلَآ إِلَّا سِخْرٌ مُّبِينٌ ۞﴾

٩٥١٩٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ يَشَتَـرُونَ ﴾ ،
 قال: يستهزئون ويسخرون (١٤١٩٤٠). (٣٩٣/١٢)

70191 ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِنَّا رَأَوَا عَايَدٌ يَسَتَسَرُّووَنَّ﴾: أي: يسخرون منها ويستهزئون<sup>(٥)</sup>. (٣٩٣/١٢)

70197 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَتَشَرُونَ ﴾ سخروا، فقالوا: هذا عمل السحرة، فذلك قوله على الشياعة وَانشَقَ الله في: ﴿ الْقَرْبَةِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَسَرُ ﴿ الْقَرْبَةِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَسَرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا مَائِكَ يُسْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَجِرٌ ﴾ الفرد: ١- ٢١٠٠. (ز)

٦٥١٩٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ يَسَتَسْرُونَ ﴾ مِن السخرية، ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَلَآ ﴾ يعنون:

قال ابن عطية (٧/ ٢٧٥): (قوله: ﴿يَتَشَرُونَ﴾ معناه: يطلبون أن يكونوا ممن يسخر.
 ويجوز أن يكون بمعنى: يسخرون، كقوله تعالى: ﴿وَلَسْتَغْنَى اللّهُ ﴾ [التغابن: ٦] فيكون فَعَلَ واسْتَفْعَلَ بَعْنَى. وبهذا فَسَرَه مجاهد وقتادة.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣٦/٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٣٠٣. وفي تفسير البغوي ٦/ ٣٤، ٣٦/٧ بنحوه منسوبًا إلى مقاتل دون تد ..

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٥ ـ ٥١٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢ بنحوه، وابن جرير ١٩/٥١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٣٠٣.

# القرآن ﴿إِلَّا سِخْرٌ مُّبِينً ﴾ بيِّنٌ أنَّه سِحرٌ (١). (ز)

# ﴿ لَمِنَا وَكُمَّا زُلُهَا وَمِطَلَمًا لَيْنًا لَتَبْمُونُونَ ۞ أَرُ مَاتَاؤًا ٱلأَوَّلُونَ ۞﴾

30194 ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ لَوْنَا مِنْنَا وَكُنَا زُلُنَا رَبُطُكُما لَوْنَا لَتَبُوثُونَهُ : تَكَذِيبًا بِالْبِعِثُ ٢٠). (ز)

70190 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَمَنَا نَكُمَّا نُرُكًا نُرُكًا نَوْا لَمَنَا لَمَنَّا لَمَنَّا لَمَنَّا لَمَن الموت، ﴿ وَمَالَمُنَا لَمَن المُولُونَ؟ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُجَّارًا ؟ . (ز)

70197 ـ قــال يــحــيــى بــن ســـلَّام: ﴿ لَهُوَا مِنْنَا وَكُمَّا نُرُكًا نَرُكًا نَرُكًا نَرُكًا لَمَا لَتَبْمُوثُونَ ۞ أَوْ مَاتَالُهَا الْأَوْلُونَ﴾ قالوا هذا الاستفهام، وهذا الاستفهام على إنكار، أي: لا نُبعث ولا آباؤنا الأولون<sup>(1)</sup>. (ز)

## ﴿ قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَاخِرُونَ ۞

۲۰۱۹۷ - عن قسادة بن دصامة - من طريق سعيد - ﴿ فَل نَهُمْ وَأَشَمُ كَوْرُونَ ﴾: صافيون (٥٠) . (ز)

٩٠١٩٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿وَأَنْتُمْ دَخُورَنَ﴾، قال: صاغرون<sup>(١)</sup>. (ز)

70199 ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ، لنبيّه ﷺ: ﴿ فَالَ ﴾ لكفار مكة: ﴿ مَنْمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُواللَّمُواللَّمُ اللَّهُ اللَّالِمُمِلَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

٣٠٢٠٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال الله: ﴿ قُلْ نَمَمْ ﴾ تُبعثون جميعًا (<). (ز)

(٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٤.

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيي بن سلَّام ۲/ ۸۲٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٥١٦. وعلَّقه يحيى بن سلَّام ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٤. (٤) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٦.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥١٧/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلَّام ٨٢٦/٢.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٥١٧/١٩.

<sup>(</sup>٨) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٦.

## ﴿ فَإِلَّمَا هِمَ زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَا ثُمْ يَنْظُرُونَ ۞﴾

٦٥٢٠١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّمَا فِي نَجِيع ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّمَا فِي نَجَرَةٌ ﴾، قال: صيحة (١٠) (٢٩٣/١٢)

٦٥٢٠٢ ـ عن العوام بن حوشب، قال: قال إبراهيم التيمي: إنَّ الله الله عندما يريد
 أن يقيم الساعة أغْضَبُ ما يكون على خلقه =

ي الم ١٩٢٠ قال العوام: وقال الحسن: الزجرة مِن الغضب، ﴿ فَإِلَّنَا هِمَ زَمْرٌ ۗ وَعِلَهُ ﴾ (٢). (ز) عن العوام: ﴿ وَإِلَّنَا مِن رَمِّرُ ۗ وَعِلَهُ ﴾ (٢). (ز) عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ فَإِلْمَا مِن رَجْرُةً

وَبِيدَةٌ﴾، قال: نفخة واحدة، وهي النفخة الآخرة<sup>(٣)</sup>. (٢٩٣/١٢) **- ٢٥٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان:** ثم أخبر عنهم فلك: ﴿ فَإِنَّنَا مِن نَجْرَةٌ وَبِيدَةٌ﴾ صيحة واحدة مِن إسرافيل، لا مثنوية لها، ﴿ فَإِذَا ثُمْ يَظُرُونَ ﴾ إلى البعث الذي كذَّبوا به <sup>(٤)[[20]</sup>. (ز)

٦٥٢٠٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿فَإِنَّمَا هِنَ زَيْمَةٌ وَبِيَدُتُّ﴾ النفخة الآخرة، ﴿فَإِذَا ثُمّ يَظُورُنَهُ قد خرجوا مِن قبورهم ينظرون<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿ وَقَالُوا يَنَوْلُنَا هَٰذَا يَوْمُ ٱلَّذِينِ ۞

٣٠٢٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿هَلَا يَهُمُ ٱلْيَنِيُ﴾، قال: يدين اللهُ فيه العبادَ بأعمالهم<sup>(٦)</sup>. (٢٩٤/١٢)

قلل ابنُ عطية (٧/ ٢٧٦): قوله: ﴿يَظُرُونَ﴾ يحتمل أن يريد: بالأبصار، أي: ينظرون ما هم فيه، وصدق ما كانوا يكذبون به. ويحتمل أن يكون بمعنى: ينتظرون ما يفعل بهم ويؤمرون به.

 <sup>(</sup>١) أخرجه الفريابي \_ كما في تغليق التغليق ١٧٩/٥ \_. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير،
 وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في العقوبات ١/٤٥٥ (٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٤. (٥) تفسير يحيى بن سلَّام ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه يحيى بن سلَّام ٨٢٧/٢، وابن جرير ٥١٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، =

٦٥٢٠٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ كَلَا يَهُمُ الَّذِينِ ﴾، قال: يوم الحساب<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٥٢٠٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: فلمَّا نظروا وعاينوا البعث ذَكروا قولَ الرسل: إنَّ البعث حتٌّ. ﴿وَقَالُواْ يَخَيْلُنَا هَلَا يَوْمُ اللِّينِ﴾ يوم الحساب الـذي أخبـرنـا بـه النبئ ﷺ (ز)

# ﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ٱلَّذِى كُنتُد بِدِ تُكَذِّبُونَ ﴿ ﴾

• ٦٥٢١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ مَلَا يَوْمُ ٱلفَصْلِ ﴾: يعني: يوم القيامة<sup>(٣)</sup>. (٣٩٤/١٢)

٦٥٢١١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصِّلِّ ﴾، قال: يوم يقضى بين أهل الجنة وأهل النار<sup>(1)</sup>. (ز)

٦٥٢١٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: فردَّت عليهم الحفظةُ مِن الملائكة: ﴿ هَلَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ﴾ يوم القضاء ﴿الَّذِي كُنتُد بِهِ تُكَذِّبُونِ ﴾ بأنَّه كاثن (٥). (ز)

٦٥٢١٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿مَلَا يَوْمُ الْفَسْلِ الَّذِي كُنتُد بِدِ تُكَذِّبُوكَ ﴾ يوم القضاء، يُقضى فيه بين المؤمنين والمشركين، فيدخل المؤمنون الجنة، ويدخل المشركون النار<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿ اَخْشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

**٦٥٢١٤** ـ قال مقاتل بن سليمان: نزلت في كفار قريش<sup>(٧)</sup>. (ز)

<sup>=</sup> وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩١/١٩. وعلَّقه يحيي بن سلام ٨٢٧/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلَّام ٢/ ٨٢٧.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٠٤.

#### 🏶 تفسير الآية:

70۲۱0 ـ عن عمر بن الخطاب، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: ﴿ تَشَرُّوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

م ٦٥٢١٦ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق النعمان بن بشير ـ في قوله: ﴿لَمْشُوا اللَّيْنَ طَلَّمُوا وَالْوَيْمَهُمُ﴾، قال: أمثالهم الذين هم مثلهم، يجيء أصحابُ الربا مع أصحاب الربا، وأصحاب الزنا مع أصحاب الزنا، وأصحاب الخمر مع أصحاب الخمر؛ أزواج في الجنة، وأزواج في النار<sup>(۲)</sup>. (٣٩٤/١٢)

٢٥٢١٧ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق النعمان بن بشير ـ قال في قوله: ﴿وَلِؤَا اَلْتُقُونُ رُقِجَتُ﴾ [التكوير: ٧]، قال: يُزوّج الرجل نظيره مِن أهل الجنة، ويُزوّج الرجل نظيره من أهل النار. ثم قال: ﴿لَمَشْرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْوَيْحَهُمْ وَمَا كَافُوا يَسْبُدُونَ ۚ ﴿ مِن دُونِ اللّهِ فَامْدُومُ إِلَى سِرَطِ الْمَسِيحِ﴾ []. (ز)

٢٥٢١٨ - عن النعمان بن بشير - من طريق سماك بن حرب - في قوله تعالى:
 ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْك

(١) أخرجه الثعلبي ١٤١/٨، من طريق محمد بن عثمان بن أبي شيبة، قال: حدثنا عمي أبو بكر، قال: حدثنا وكيم، عن سفيان، عن سماك، عن النعمان بن بشير، عن عمر به مرفوعًا.

إسناده ضعيف؛ فيه محمد بن عثمان بن أبي شببة، قال ابن عدي: الم أر له حديثًا منكرًا، وهو على ما وصف لي عبدان لا بأس به، وقال عبدالله بن أجمد بن حنبل: اكذاب، وقال ابن خواش: اكان يضع المحديث، وقال البرقاني: الم أزل أسمهم يذكرون أنه مقدوح فيه، كما في اللسان لابن حجر ١٣٤٠/٣. وفيه أيضًا مساك بن حرب، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٣١٤): اصدوق، وروايته عن عكرمة خاصة مضطربة، وقد تعيّر باخرة فكان ربما تلقن، وفي تهذيب التهذيب ١٧٤/٤ - ٢٠٥: ابن معين سُؤل عنه: ما الذي عامه؟ قال: أصند أحاديث لم يسندها غيره، وهو ثقة. وقال ابن عمار: يقولون إنه كان يغلط، ويختلفون في حديثه، وقال النسائي: كان ربما لقن، فإذا انفرد بأصلٍ لم يكن حجةً؛ لأنه كان يُلقَّن، فإذا انفرد بأصلٍ لم يكن حجةً؛ لأنه كان يُلقَّن، فنظةً،

وقد روى الحديث ابن جرير ١٩/٩١٥ و١٤/٢٤، من طريق ابن مهدي عبدالرحمن، قال: حدثنا سفيان، عن سماك بن حرب، عن النعمان بن بشير، عن عمر به موقوقًا عليه مِن قوله. فكأن رواية الرفع خطأ.

- (٣) أخرجه الحاكم ٣٤٠/٢ مختصراً، وابن منع في مسنده ـ كما في العطالب (٤٠٧٥) .. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي في المعث. وأخرجه آدم بن أبي إياس ـ تفسير مجاهد (٥٦٧) ـ بلفظ: الصالح مع الصالح، والطالح مع الطالح. أخرجه ابن جوير ٥١٩/١٩، وإسحاق البستي ص٠٤٠ بلفظ: ضرباؤهم.
  - (٣) أخرجه يحيى بن سلام ٨٢٧/٢.
  - (٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢، وإسحاق البستي ص٢٠٠ بلفظ: الذين هم مثلهم في العمل.

THE PARTY OF

٩٥٢١٩ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ لَمْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَنْفَعَهُمْ ﴾، قال: تقول الملائكة للزبانية: ﴿ لَمَشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْزَيْحَهُمْ ﴾ ( ( ٣٩٤/١٧)

م عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ آخَرُهُا الَّذِينَ ظَلَمُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَوْضَهُمُ ﴾، قال: أشباههم. وفي لفظ: نظراؤهم (٣٠٠) (١٩٩٤/١٣)

٦٥٢٢٢ \_ عن سعيد بن جبير =

مع الماره مولى ابن عباس، مثله (٤٠). (١٢/ ٩٥٥)

١٩٥٢٤ ـ عن أبي العالمية الرِّياحي ـ من طريق داود ـ ﴿ اَحْثُرُوا الَّذِينَ عَلَمُوا وَأَزْوَنَكُمْمُ ﴾ ،
 قال: وأشياعهم (٥٠). (ز)

٣٩٧٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿تَغَمُّوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَنْوَهَهُمْمُ﴾، قال: أمثالهم؛ القتلة مع القتلة، والزناة مع الزناة، وأكلة الربا مع أكلة الربا(١٠). (٣٩٥/١٢)

٣٥٢٢٦ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿لَمْثُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْفَحَهُمْ﴾ قرناؤهم مِن الشياطين، كل كافر معه شيطانُه في سلسلة (′′). (ز)

٣٠٢٧٧ ـ عن الحسن البصري: ﴿ اللَّهِ عَلَمُوا الَّذِينَ ظَالْمُوا وَأَزْفَتَهُم ﴿ إِنَّ كُل قوم يلحقون بصنفهم، وما كانوا يعبدون من دون الله(^). (ز)

معن الحسن البصري: يعني: ﴿ لَمُشْرُوا اللَّذِينَ ظَامُوا وَالْوَيْحَهُمْ ﴾ الشياطين التي
 دعتهم إلى عبادة الأوثان، فإنما عبدوا الشياطين (٩). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٢٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الثوري (٢٥٢)، وابن جرير ١٩ /١٩٥ ـ ٥٢٠. وعزاه السيوطي إلى البيهةي في البعث، والفريابي، وسعيد بن منصور، وابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن إلي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير 19 / ٢٠٥.
 (٦) أخرجه ابن جرير 19 / ٢١٥ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۷) تفسير الثعلبي ۱٤١/۸.

<sup>(</sup>٨) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٧.

<sup>(</sup>٩) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٧.

٦٥٢٢٩ \_ قال الحسن البصري: ﴿ وَأَزْوَكُمُهُمْ ﴾ المشركات (١) الآياق. (ز)

• **٦٥٢٣** \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله تعالى: ﴿وَأَزْفَيْمَهُمْ﴾، قال: هم وأشكالهم<sup>(١٢)</sup>. (ز)

٦٥٢٣١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لَمُشْرُوا اللَّذِي ظَلْمُوا وَاللَّذِي عَلَمُوا
 مَأْزَكَمُهُم ﴿ قَال: أَشِبَاهُهُم مِن الكفار مع الكُفَّارِ (٣٠/ ٢٥٠)

٦٥٢٣٢ \_ قال قتادة بن دعامة =

٣٥٢٣٣ \_ ومحمد بن السائب الكلبي: ﴿ آمَثُرُوا اللَّذِينَ طَلْمُوا وَالْوَكَمُهُم ﴾ كل مَن عمل مثل عملهم؛ فأهل الخمر مع أهل الخمر، وأهل الزنا مع أهل الزنا<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩٥٢٣٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ آخْتُرُوا الَّذِينَ ظَائُوا وَأَنْ عَلَمُوا وَ وَأَشْبُوا اللَّذِي عَلَمُوا وَأَنْ عَلَمُوا اللَّذِي عَلَمُوا اللَّذِي عَلَمُوا وَأَنْ اللَّهِ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُوا اللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَمُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُوا الللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَم

٣٩٥٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ لَنَشُرُوا اللَّذِي كَانُوا وَالْفَيْمَهُم ﴾ سُوقوا الذين كفروا وشركاءهم مِن الشياطين إلى الحساب، ﴿ وَأَلْفِكُمُهُم ﴾ يعني: وقرناؤهم مِن الشياطين ? . (ز)

٣٥٢٣٦ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿ لَمْشُرُوا اللَّذِينَ فَلَمُوا وَأَزْفَعُهُمْ ﴾، قال: أزواجهم في الأعمال. وقرأ: ﴿ وَكُمْمُ أَزْفِكُمْ أَنْفِكُ اللَّذِيةِ [الرافعة: ٧]، قال: فأصحاب الميمنة زوج، والسابقون زوج(٧). (٣٥/١٣))

70۲۳۷ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ اَمْتُرُوا اللَّذِينَ فَلَكُوا ﴾ الشياطين، ﴿ وَأَنْفَعَهُمْ ﴾ مَن عمِل بأعمالهم مِن بني آدم (^^). (ز)

الاَنكَ قال ابنُ تيمية (٣٤٠/٥ ـ ٣٤١): اليس المراد: أنه يحشر معهم زوجاتهم مطلقًا؛ فإن المرأة الصالحة قد يكون زوجها فاجرًا، بل كافرًا كامرأة فرعون. وكذلك الرجل الصالح قد تكون امرأته فاجرة، بل كافرة كامرأة نوح ولوط. لكن إذا كانت المرأة على دين زوجها دخلت في عموم الأزواج، ولهذا قال الحسن البصري: ﴿وَلَرْتُكُمُهُمُ ۗ المشركات.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤١، وتفسير البغوي ٧/ ٣٧. ﴿ (٢) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٢١/ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٤١/٨، وتفسير البغوي ٧/ ٣٧. ﴿٥) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٢٠.

 <sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٧.
 (٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۸) علقه يحيى بن سلام ۸۲۷/۲.

٣٩٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ آَمَتُهُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ الذين أشركوا مِن بني آدم، ﴿ وَأَنْكُمُهُم ﴾ وتناءهم مِن الشياطين الذين أضلوهم، وكل كافر مع شيطان في سلسلة واحلة (١٠). (ز)

70٢٣٩ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ تَكُمُّ أَنْكُمُ الْكِنَا لَلْنَكُ ﴿ الْمَمْلُ اللَّمَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْ الللللِهُ الللَّهُ اللَّه

٢٥٢٤٠ ـ قال ي**حيى بن سلّام: ﴿**لَمُثْرُوا﴾ سوقوا ﴿الَّذِينَ طَلَمُوا﴾ أشركوا، ﴿وَأَزْنَكَمُهُمْ﴾ أي: وأشكالهم<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾

٢٥٧٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا كَافُلْ يَمْبُدُنُ ۚ ۚ فِن دُونِ اللَّهِ ﴾ يعني: إبليس وجنده. نزلت في كفار قريش. نظيرها في يس ٢٠١]: ﴿أَلَرْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ بِكَبْقَ عَامَمُ أَكُ لَكِ تَشَبُدُوا الشَّيْطَانِيُّ﴾. ﴿وَمَا كَافُوا يَمْبُدُنُ ۞ مِن دُونِ اللَّهِ﴾ يعني: إبليس وحده (١٤٤٠٠. (ز)

وين منا ووثن توبيخًا لهم، وإظهارًا لسوء حالهم. ووثن الله: مِن آدمي رَضِي بذلك،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥. وآخره في تفسير الثعلبي ٨/ ١٤١ عن مقاتل مهملًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ۵۲۰. (۳) تفسير يحيى بن سلام ۸۲۸/۲.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير 19 / ٥٢٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٠٤. و. ٦٠٥. وفي تفسير البغوي ٧/ ٣٧ بنحوه منسويًا إلى مقاتل دون تعيينه.

# ﴿ فَأَهْدُومُمْ إِلَىٰ مِنزَلِدِ ٱلْهَبِيمِ ۞﴾

٣٩٢٤٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ فَٱلْمَلُومُمْ إِلَىٰ مِرَاطِ الْمَدِيرِ﴾، قال: وَجُهوهم (١٠) . (٣٩٥/١٢)

٦٥٢٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ فَأَمْلُومُ إِلَى اللَّهِ مَرْكِ مِرَكِ مِرَكِ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ مِرَكِ مَرَكِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّلْمُلْمُؤْمِنَا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ ا

70'26 \_ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ وَمَا كَانُواْ يَسْتُدُنَ ۞ مِن دُونِ اللَّهِ فَالْمَدُومُ ﴾ فادعوهم (٣٠). (ز)

٦٥٢٤٦ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ فَأَهْدُومُ إِنَّ مِرَاطٍ لَلْمَعِيمِ ﴾، قال: سُوقوهم (٤٠). (٣٩١/١٣)

مَوْكَا عَالَ إَسْمَاعِيلَ السُّدِّيِّ: ﴿ فَأَمْدُومُمْ ﴾ فادعوهم (٥٠). (ز)

٣٩٢٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَمْنُومُمْ إِلَىٰ مِرَاطِ﴾ يعني: ادعوهم إلى طريق ﴿ لَلْمَتِيمِ﴾، والجحيم: ما عظِّم الله ﷺ مِن النار<sup>(١)</sup>. (ز)

الى يحيى بن سلّم: ﴿ وَنِ دُونِ اللّهِ فَاعْدُومُ ﴾ فادعوهم ﴿ مِرَاطِ الْمَرْسِ ﴾ المحيى طريق ﴿ لَلْمَرْسِ ﴾ والمحيم: اسم من أسماء جهنم، وهو الباب الخامس، وأسماء أبوابها السبعة: جهنم هو الباب الأعلى، ثم لظى، ثم الحطمة، ثم السعير، ثم الجحيم، ثم سقر، ثم الهاوية وهي الدرك الأسفل مِن النار، وهي جميعًا النار،

== وقال ابن تبمية (٥/٣٤٢): المخرج مِن هذا مَن عُبِدَ مع كراهته لأن يُغبَد ويطاع في معصية الله. فهم الذين سبقت لهم الحسنى، كالمسيح والعزير وغيرهما فأولئك مبعدون. وأما مَن رضي بأن يُعبُد ويطاع في معصية الله فهو مستحق للوعيد، ولو لم يَأْمُر بذلك، فكيف إذا أمر؟! وكذلك من أمر غيره بأن يعبد غير الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٣٢، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٩/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم \_ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ \_.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤١، وتفسير البغوي ٧/ ٣٧.

<sup>(</sup>١) عزِّاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) علَّقه يحيى بن سلام ٨٢٧/٢. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٤ ـ ٦٠٥.

الأسماء (ز) (ز)

وجهنم اسم جامع لتلك الأبواب، قال: ﴿ فَأَدْغُلُوا أَيْوَبَ جَهَمْ النحل: ٢٩]، وكل باب منها هو النار: الأعلى جهنم، ثم لظى، والنار كلها لظى، قال: ﴿ فَأَنْزَدُو نَالَ كَلُهَ الظَّى قال: ﴿ فَأَنْزَدُو نَالَ كُلُها لَظَى اللهِ عَلَم عَلَم وَتَأَكُلُ كَلُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَم الله وَتَأَكُلُ كَلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ والنار كلها شيء إلا الفؤاد، قال: ﴿ مُنْ مُلِلًا لَهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله الله والنار كلها جعيم، والنار كلها عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# ﴿ وَقِنُوكُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ۞﴾

• ٢٥٢٥ ـ عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﷺ: •ما من داع دعا إلى شيء إلا كان موقوفًا يوم القيامة، لازِمًا به، لا يُغادِره ولا يُغارِقه، وإن دعا رَجُلٌ رجلًا، ثم قرأ: ﴿وَهَنْهُوْرٌ إِنَّهُم مَنْتُولُونَ﴾ (٣٩٦/١٢)

٦٥٢٥١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَقِقُولُمْ إِنَّهُم مَّسْفُولُونَ﴾، قال: احبسوهم إنَّهم مُسْفُولُونَ﴾، قال: احبسوهم

٩٧٠٢ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَقِفُوثُرُ إِنَّهُم مَسْعُولُونَ ﴾ عن جميع أقوالهم وأفعالهم (٤).

تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸۲۷ ـ ۸۲۸.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۱۳۹۸ (۳۰۰۸)، والحاكم ۲/۲۲ يـ ۶۲۸ (۳۲۱۰، ۳۲۱۱)، وابن جرير ۲۳۳/۱۹، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۷/۷ \_.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب». وقال الحاكم: «للحديث أصلًا بإسناد ما». (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٢/ ٦٥ ـ.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٧/٣٧.

معدد بن جبير ـ قال: يحشر الله الجناس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: يحشر الله الجنا والإنس إلى صُقع من الأرض، فيأخذون مقامهم منها، ثم ينزل الله سِبطًا مِن الملائكة، فيطيفون بالجن والإنس ـ أي: يُخدِقون بهم ـ، ثم ينزل الله سبطًا من الملائكة، يطيفون بالملائكة وبالجن والإنس، ثم ينزل سبطًا ثالثًا، ورابعًا، وحاسمًا، وسادسًا، وينزل الله ﷺ في السبط السابع، مجتنباه جهنم، فإذا رأوه الخلائق ابْدَعَرُوا (١) فرادًا، فيقول: ﴿وَقَفُومٌ إِنَّهُم مَتَعُلُونَ ﴿ مَا لَكُو لَا تَامَرُونَ ﴿ بَلَ مُر الْإِنَى اللهُ السَّكَوْتِ وَالْأَرْفِ اللهِ إِن السَّعَلَاتُم أَن تَقُدُوا مِن أَقْلَالِ السَّكَوْتِ وَالْأَرْفِ اللهِ اللهِ المَتَعَلَّمُ أَن تَقُدُوا مِن أَقْلَالِ السَّكَوْتِ وَالْأَرْفِ اللهِ الْمُدَالُ لَا تَقُدُوا مِنْ أَقْلَالِ السَّكَوْتِ وَالْأَرْفِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ السَّعَلَاتِ ﴿ (ز)

٢٥٢٥٤ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿إِنَّهُم مَّسْقُلُونَ﴾ عن لا إله إلَّا الله (١). (ز)

٦٥٢٥٥ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ﴾ عن خطاياهم (٤). (ز)

٩٥٢٥٦ عن عطية بن سعد العوفي، في قوله: ﴿ وَقِقُومُ أَيُّهُم مَسْتُولُونَ ﴾، قال: يُوقَفون يوم القيامة حتى يُسألوا عن أعمالهم (٥٠). (١٩٦/١٣)

70۲0٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَتِقْوُمُ إِنَّهُم مَسُولُونَ ﴾ فلمَّا سِيقوا إلى النار حُسِسوا، فسألهم خزنة جهنم: ألم تأتكم رسلكم بالبينات؟ قالوا: بلى، ولكن حقّت كلمة العذاب على الكافرين (١٠). (ز)

٦٥٢٥٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله ﷺ: ﴿وَقِفَكُمْ ۖ أَي: احبسوهم، وهذا قبل أن يدخلوا النار؛ ﴿إِنَّهُمْ تَسْتُولُونَهُ عن لا إله إلا الله (١٤/٣/١٤). (ز)

<u> الآلاق</u> اختُلِف في الشيء الذي يُسْألون عنه على خمسة أقوال: الأول: عن لا إله إلا الله. والثاني: عن أعمالهم ويوقفون على قبحها. والثالث: هل يحبون شرب الماء البارد؟ والرِّابع: عما دعوا إليه من بدعة. والخامس: عما كانوا يعبدون من دون الله.

وعُلِّقَ ابنُ عطية (٧/ ٢٧٧) على القول الثاني، بقوله: •هذا قول مُتَّجه، عامٌّ في الهزء ==

<sup>(</sup>١) ابْذَعَرَّ الناسُ: تَفَرَّقُوا. اللسان (بذر).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٢٢٢/٦ \_ ٣٢٣ (٢١١) \_.،
 وينظر: طبعة مكتبة آل ياسر ١٤١٣ هـ بتحقيق: مجدي فتحي السيد ص١٣٧ (١٧٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/١٤٢، وتفسير البغوي ٧/٣٧. ﴿ ٤) تفسير الثعلبي ٨/١٤٢.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۸۲۸/۲.

### أثار متعلقة بالآية:

م ٦٥٧٥ - عن أبي الزَّعْراء، قال: كنا عند عبدالله [بن مسعود]، فذكر قصة، ثم قال: يَتَمَثَّل الله للخلق، فيلقاهم، فليس أحد مِن الخلق كان يعبد مِن دون الله شيئًا إلا وهو مرفوع له يتبعه، قال: فيلقى اليهود، فيقول: من تعبدون؟ فيقولون: نعبم غُزيرًا. قال: فيقول: هل يسركم الماء؟ فيقولون: نعم. فيريهم جهنم وهي كهيئة السراب، ثم قرأ: ﴿وَمَرْضَنَا جَهَمَّم يَعْيَدٍ لِلْكَفِينَ عَرْضًا﴾ [الكهف: ١٠٠]. قال: ثم يلقى النصارى، فيقول: مَن تعبدون؟ فيقولون: المسيح. فيقول: هل يسركم الماء؟ فيقولون: نعم. فيريهم جهنم وهي كهيئة السراب، ثم كذلك لمن كان يعبد من دون الله شيئًا، ثم قرأ عبدالله: ﴿وَقِشْرُمْ قَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله: ﴿وَقِشْرُمْ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله: ﴿وَقِشْرُمْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله: ﴿وَقِشْرُمْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله: ﴿وَقِشْرُمْ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله : ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله : ﴿ وَقَسْرُهُ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله : ﴿ وَقَسْرَهُ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله : ﴿ وَقَسْرُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ شيئًا، ثم قرأ عبدالله : ﴿ وَقَسْرُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ شيئًا اللهُ شيئًا اللهُ شيئًا اللهُ شيئًا في اللهُ شيئًا الهماء اللهُ شيئًا اللهِ اللهُ شيئًا وَمُؤْمِنَّةُ اللهُ شيئًا اللهُ شيئًا وَمُؤْمِنَّةً المِنْ اللهُ شيئًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ شيئًا اللهُ شيئًا اللهِ شيئًا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الهُ اللهِ اللهِ

## وَمَا لَكُو لَا نَنَاصَرُونَ ۞ بَلْ هُو ٱلْتِنْعَ مُسْتَسَلِمُونَ ۞

 ١٩٢٦٠ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿مَا لَكُو لَا نَنَامَرُونَ﴾ قال: لا تمانعون مِنّا، ﴿بَلْ مُرْ ٱلْمِثْمَ مُشْتَلِئُونَ﴾ مُسْتَنجِدون (٢٠/١٣)

٦٥٢٦١ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿ بَلْ مُرُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ خاضِعون (٣٠). (ز)

٦٥٢٦٢ ـ قال الحسن البصري: ﴿ بَلْ هُرُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ مُنقادون (٤). (ز)

٣٥٢٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مَا لَكُمْ لَا نَنَامَمُونَ﴾ قال: لا، والله، لا يتناصرون، ولا يدفع بعضكم عن بعض، ﴿بَلَ هُرُ ٱلْيُمْ مُسَتَسْلِمُنَ﴾ يعني: في عذاب الله(°). (٣٩٧/١٢)

<sup>==</sup> وغيره . وعلَّقَ على القول الثالث، بقوله: «هذا على طريق الهزّه بهم ». ثم ذكر قولًا آخر محتملًا، فقال: «وِمَا لَكُو لاَ نَاسَمُونَ ﴾ محتملًا، فقال: ﴿مَا لَكُو لاَ نَاسَمُونَ ﴾ أي تَاسَمُونَ ﴾ أي: تسألون عن امتناعهم عن التناصر ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢١/ ٢٨١ \_ ٢٨٥ (٣٨٧٩٣) مطولًا، وابن جرير

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ ـ.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/١٤٣، وتفسير البغوي ٧/٣٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/١٤٣، وتفسير البغوي ٧/٣٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٢٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٣٠٦٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الخازن: ﴿مَا لَكُو لَا نَاصَرُونَ ﴾. نظيرها في الشعراء [٩٦]: ﴿مَلْ يَشُرُونَمُ أَوْ يَنَكِيرُونَ ﴾. يقول الكفار: ما لشركائكم الشياطين لا يمنعونكم مِن العذاب. يقول الله الله المحمد ﷺ: ﴿بَلْ مُنْ ٱلْيَوْمَ مُسْتَنْهُونَ ﴾ للعذاب (١). (ز)

مال يحيى بن سلّام: ﴿مَا لَكُو لَا نَاسَرُونَ ﴾ يُقال لهم: ﴿مَا لَكُو لَا نَاسَرُونَ ﴾
 لا ينصر بعضُكم بعضًا، ﴿بَلَ هُرُ الْقِيْمَ مُسْتَقِلُهُنَ ﴾ استسلموا(٢٠). (ز)

## ﴿ وَأَثْبَلَ بَسْفُكُمْ عَلَى بَعْضِ يَنَسَآءَلُونَ ۞

٦٥٢٦٦ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَلَقِلَ بَشُهُمْ عَلَ بَعْضِ يَسَآتَلُونَ﴾: أقبل بعضُهم يلوم بعضًا<sup>(۱۲)</sup>. (٢٩٧/١٢)

٢٥٢٦٧ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿ وَأَفْنَلَ بَشُمُّ عَلَى بَسْضِ يَشَاتَأُونَ ﴾، قال: ذلك إذا بُعثوا في النفخة الثانية (٤٠٠). (٣٩٨/١٧)

 ٦٥٢٦٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَأَثْمَلَ بَشَهُمْ عَلَ بَسْمِن يَشَاتُونَ ﴾ قال: الإنس على الجن (٥). (٣٩٧/١٣)

٩٥٢٦٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَثْنِلَ بَشْمُمْ عَلَى بَشِي يَسَاتَلُونَ﴾ يتكلمون (٦٠). (ز)
٩٥٢٧٠ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَأَثْنِلَ بَشَمُمْ عَلَى بَشِنِ يَسَاتَلُونَ﴾ الإنس والشياطين (١٠). (ز)

## ﴿ وَالْوَا إِنَّكُمْ كُنُمُ تَأْثُونَنَا عَنِ ٱلْبَمِينِ ١

٦٥٢٧١ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: قال الضعفاء للذين استكبروا: ﴿إِلَّكُمْ كُلُمُ لَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّمُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ

٦٥٢٧٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ أَتُونَنَّا عَنِ

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٨٢٨/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ ـ.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٥) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٥٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (١) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/ ١٠٠.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥.
 (٨) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢٥/٢ ـ.

ٱلْيَمِينِ، قال: عن الحق؛ الكفار تقوله للشياطين (١١). (٣٩٩/١٢)

٣٥٢٧٣ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿إِنَّكُمْ كُثُمَّ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْبَدِينِ﴾، أي: مِن قِبَل الدين، فتُضِلُّوننا عنه، وتروننا أن الدين ما تضلوننا به (٢٠). (ز)

٦٥٢٧٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحسين بن واقد ـ ﴿ قَالُوا إِلَّكُمْ كُلُّمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكَا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْكَا عَلَيْ عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلِي عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكَا عَلِي عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَّمْ عَلّم

 ٩٥٢٧ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ ثُمُّتُم تَأْتُونَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴾، قال: كانوا يأتونهم عند كل خير ليصدوهم عنه (٤٠). (٣٩٨/١٢)

٢٥٢٧٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: قالت الإنسُ للجن: ﴿إِلَّكُمْ كُنُمُ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْبَيِينِ﴾. قال: مِن قِبل الخير فتنهوننا عنه، وتُبطّئوننا عنه (°). (٣٩٧/١٣)

**٦٠٢٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿كُنُمُ تَأْتُونَنَا عَنِ** ٱلْمِينِ﴾، قال: يفتِنوننا عن طاعة الله<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٣٩٧٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِلَّكُمْ كُمُّمُ تَأْفُرُنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ﴾، قال: تأتوننا مِن قِبل الحقِّ تُزَيِّدُون لنا الباطل، وتصدُّوننا عن الحق<sup>(٧</sup>). (ز) ٣٩٧٩ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿إِلَّكُمْ كُمُّمُ تَأْفُونَا عَنِ ٱلْيَمِينِ﴾ مِن قِبَل الدِّين، فصددتمونا عنه، وزينتم لنا الضلالة ُ (ز)

- عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال في قوله: 

﴿ اللَّهُمْ كُنُمْ الْأَوْنَا عَنِ النَّهِينِ ﴾ قال: قال بنو آدم للشياطين الذين كفروا: ﴿ النَّامْ كُنُمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٢٥/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٨٢٩/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٤٣/٨، وتفسير البغوي ٧/ ٣٨. ﴿ (٣) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٥٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٦) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢.

<sup>(</sup>۸) علقه یحیی بن سلام ۲/ ۸۲۹. (۹) نفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۰۵.

٢٥٢٨٢ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿قَالَوا ﴾ قالت الإنس للشياطين: ﴿إِنَّكُمْ كُمُّمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْمُينِ ﴾ (٢) الْمِينِ ﴾ (٢) الْمِينِ ﴿ إِنَّكُمْ مُمُّمُ تَأْتُونَنَا عَنِ

<u>اقتلاق</u> قال ابنُ جرير (١٩/ ٥٢٤ - ٥٢٥) مبيّنًا معنى الآية استنادًا إلى أقوال السلف، واللغة: قالت الإنس للجن: إنكم - أيها الجن - كنتم تأتوننا مِن قِبَلِ الدِّين والحق، فتخدعوننا بأقوى الوجوه. واليمين: القوة والقدرة في كلام العرب، ومنه قول الشاعر: إذا ما رايـةً رُفِ مَـت لـمـجـدٍ تَـلَـقًاها عَـرَابةُ بالـيـمـيـنِ يعنى: بالقوة والقدرة».

وقال ابنُ عطية (٧/ ٢٧٨ - ٢٨٠ بتصرف): «اضطرب المتأولون في معنى قولهم: ﴿غَنِ الْمِينِ﴾، وعَبَّر ابن زيد وغيره عنه بـ: طريق الجنة والخير. ونحو هذا من العبارات التي هي تفسير بالمعنى لا تختص باللفظة، وبعضهم نحا في تفسير الآية إلى ما يختصها، والذي يتحصل من ذلك معانٍ، منها: أن يريد بـ﴿آلَيِينِ﴾: القوة والشدة، فكأنهم قالوا: إنكم كنتم تغووننا بقوة منكم، وتحملوننا على طريق الضلالة بمتابعة منكم في شدة. فعَبَّر عن هذا المعنى بـ﴿آلَيِينِ﴾ كما قالت العرب: بيدين ما أورد. وكما قالوا: اليد ـ في غير موضع ـ عن القوة، وقد ذهب بعض الناس ببيت الشماخ هذا المذهب، وهو قوله:

إذا ما رايسة رفعت للمجدد تسلقاها بيمينه، لو كانت الجارحة، وأيضًا فلما فقالوا: معناه: بقوة وعزيمة، وإلا فكل أحد يتلقاها بيمينه، لو كانت الجارحة، وأيضًا فلما استعار الراية للمجد فكذلك لم يرد باليمين الجارحة. ومن المعاني التي تحتملها الآية أن يريدوا: إنكم كنتم تأتوننا من الجهة التي يحسِّنها تمويهكم وإغواؤكم، ويظهر فيها أنها جهة المرشد والصواب، فتصير عندنا كاليمين التي نتيمن بالسانح الذي يجيؤنا من يَبَلها . . . فكأنهم شبهوا أقوال هؤلاء المغوين بالسوانح التي هي عندهم محمودة، كأن التمويه في هذه الغوايات قد أظهر فيها ما يوشك أن يُحمد به . ومن المعاني التي تحتملها الآية أن يريدوا: إنكم كنتم تأتوننا - أي: تقطعون بنا - عن أخبار الخير واليمن. فمبَّر عنها به إليينيه؛ إذ اليمين هي الجهة التي يتبعن بكل ما كان منها وفيها. ومن المعاني التي تحتملها الآية أن يريدوا: إنكم كنتم تجيئوننا من جهة الشهوات وعدم النظر، والجهة الثقيلة من الإنسان وهي جهة اليمين منه؛ لأن كبده فيها، وجهة شماله فيها قله، وهي أخف، وهذا معنى قول الشاعر:

تسركسنا لههم شبق السهمال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٢٥.

# ﴿قَالُوا بَلَ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِدِينَ ۞ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَدَيِّ بَلَ كُمُمّ قَوْمًا كلنيبنَ ۞﴾

٣٩٧٨٣ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿قَالُوا بِلَ لَذَ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ في علم الله، ﴿ ٢٥٧/١٣) ﴿وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنَيْ بَل كُنْمُ قَوْمًا طَاعِينَ ﴾ مُشركين في عِلم الله (١٠) (٣٩٧/١٣)

٦٥٢٨٤ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾، قال: لو كنتم مؤمنين مُغِنَّمُ مُؤْمِنِينَ ﴾،

٩٠٢٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: قالت الجن للإنس: ﴿ لَوْ لَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ حتى بلغ ﴿ وَمُنَّا كُلِينَ ﴾ (٩٠/١٣)

عنال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم فِن سُلطَنَيْ ﴿ مِن مُلك فنقهركم به على الشرك، ﴿ وَلَم كُمْ مُومًا طَانِينَ ﴾ تقوله الشياطين للمشركين مِن الإنس (٤٠). (ز)

م ٦٥٢٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَمَا كَانَ لَاَ عَلَيْكُمْ مِنَ سُلَطَنَيْ﴾، قال: الحجة. وفي قوله ﴿بَلْ كُنُمْ قَوْمًا طَنِينَ﴾، قال: كفار صُلَّال (°). (ز) ممادد ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالُوا﴾ قالت لهم الشياطين: ﴿لَوْ لَمُ تُولُولُ

== أي: نزلنا لهم عن موضع الهروب؛ لأن المنهزم إنما يرجع على شقه الأيسر؛ إذ هو أخف شقيه، وإذ قلب الإنسان في شماله، وثم نظره، فكأن هؤلاء كانوا يأتون من جهة الشهوات والثقل . . . وأكثر ما يتمكن هذا التأويل مع إغواء الشياطين، وهو قلق مع إغواء بني آدم. وقيل: المعنى: تحلفون لنا، وتأتوننا إتيان من إذا حلف صدقناه . . . فاليمين على هذا: القسّم» . ثم بيّن أن بعض الناس ذهبوا في ذكر إبليس جهات بني آدم في قوله: ﴿تَوَنَّ بَيْنِهُمْ وَمَنْ مَنْكَلِهُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧] إلى ما ذكره من جهة الشهوات، فقالوا: ما بين يديه هي مغالطته فيما يراه، وما خلفه هو ما يسارق فيه الخفاء، وعن يمينه هو جانب شهواته، وعن شماله هو موضع نظره بقلبه وتحرزه، فقد يغلبه الشيطان فيه، ثم علق بقوله: قومذا فيمن جها هذا في جهات ابن آدم الخاصة بيديه، ومِن الناس مَن جعلها في جهات أموره وشؤونه؛ فيتسم التأويل على هذا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم \_ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ \_.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جوير ٢٩/ ٥٣٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٩.

مُؤْمِنِينَ﴾ مُصَدِّقين بتوحيد الله في، ﴿وَمَا كَانَ لَا مَلَيَكُمْ مِن سُلَطَنَيْ ﴿ مِن مُلْكِ فنكرهكم على متابعتنا، ﴿بَلَ كُنُمْ قَوْمًا طَلِيقِكُ عاصين (١٠). (ز)

### ﴿ فَخَىٰ عَلَيْنَا قُولُ رَبِّنًّا ۚ إِنَّا لَذَآبِقُونَ ۞ فَأَغَوْنَكُمْمْ إِنَّا كُمَّا غَدِينَ ۞﴾

٩٥٢٩٠ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿فَحَقَ عَلَيْنَا فَوْلُ رَبِّنَا ﴾: فوجب علينا قضاء ربنا؛ لأنا كنا أذلاء، وكتم أعِزًاء (٣٠/١٣).

٢٥٢٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَعَقَ مَلَيْنَا قُلُ رَبَّنَا ۗ فَال: هذا قول الجن، ﴿ فَالْفَيْزِنَكُمْ إِنَّا كُنَّا غَيِينَ ﴾ هذا قول الشياطين لضُدَّل بني آدم <sup>(1)</sup>. (٣٩٧/١٣) ٣٩٢٩٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ فَأَفَيْنَكُمْ ۖ ﴾ قال: الشياطين تقول: أغويناكم في الدنيا ﴿ إِنَّا كُنَّا غَيْنِينَ ﴾ (٥). (٣٩٩/١٣)

٦٥٢٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قالت الشياطين: ﴿ فَخَقَ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِيّاً ﴾ يومَ
 قال لإبليس: ﴿ لَأَتَلَأَنَ جَهَمَّ مِنكَ وَبِمَن تَبِمَكَ مِنْهُم آَجَمِينَ ﴾ [ص: ٨٥] ﴿ إِنَّا لَلْمَالِمُونَ ﴾ أَخْمِينَ ﴾ [ص: ٨٥]
 مَنْ أَغْمَيْنَكُمْ ﴾ يعني: أصللناكم عن الهدى، ﴿ إِنَّا كُمّا غَيْنِ ﴾ ضالين (١٠). (ز)

70418 ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَكَنَّ عَلَيْنَا فَوْلَ رَبِنَا ﴾ هذا قول الشياطين، والقول هاهنا هو قوله: ﴿ وَلَكِنْ خَقُ الْقَوْلُ مِنْ ﴾ صدق القول مِنْ ﴿ لِأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمِينَ ﴾ أَن الْجَنْقَ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنًا إِنَّا لِلْمَالِقُونَ ﴾ أي: السعلاب ﴿ فَاضَلَى عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنًا إِنَّا لِكَالْهُونَ ﴾ أي: السعلاب ﴿ فَاضَلَنَا كُمْ وَاللَّهُ عَلَيْنَ ﴾ في الله الله ( ) . ( )

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥. (٢) تفسير يحيى بن سلام ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم \_ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ \_.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٧٥ دون شطره الثاني. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸۲۹.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٥ ـ ٦٠٦.

# ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞

7079 \_ عن عبدالله بن عباس: ﴿ وَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ ﴾ قال: كلهم ﴿ فِي الْمَلَكِ مُنْكُونُ ﴾ ( (٣٩٧/١٢)

٦٥٢٩٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿فَإِنَّهُمْ بَيْهَذِ﴾ ومَن أَغُووا في الدنيا ﴿فِي الْمَدَابِ مُشْتَكُنُهُ (٢). (٣٩/١٣)

**٦٥٢٩٧ ـ ق**ال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ مُشْتَرِّكُونَ ﴾ لا يمنعُ بعضُكم بعضًا من دخول النار<sup>(٣)</sup>. (ز)

70٢٩٨ - قال مقاتل بن سليمان: يقول الله الله: ﴿ وَإِنَّهُمْ يَرْمَيْذِ ﴾ للكفار والشياطين ﴿ وَإِنَّهُمْ يَرْمَيْذِ ﴾ للكفار والشياطين ﴿ وَإِنَّهُمْ مَرْمَيْذٍ ﴾ للكفار والشياطين

٩٩٢٩ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ مَيْمَلِو بُنُ الْمَذَابِ مُشْتَرِكُينَ ﴾، قال: هم والشياطين (٥).

مَال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿فَإِنَّهُمْ بَرْمَهٰذِ فِي الْعَلَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ يُقرَن كلُّ واحد
 منهم هو وشيطانه في سلسلة واحدة<sup>(1)</sup>. (ز)

### ﴿إِنَّا كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

**٦٥٣٠١ ـ عن عبدالله بن عباس: ﴿إِنَّا كَنَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ﴾، يقول: إنَّا هكذا نصنع** بالمشركين<sup>(٧)</sup>.

٣٥٣٠٢ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿إِنَّا كَنَلِكَ نَهْمَلُ بِٱلْمُجْرِينَ﴾ الذين جعلوا لله شركاء (^^). (ز)

٣٠٣٠٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿إِنَّا كَنَالِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ﴾ بالمشركين (٩). (ز)

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ \_. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
- (٣) علقه يحيى بن سلام ٢٠٨/٢.
   (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٨٢٨.
  - (٥) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٢٧.
  - (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢/ ٦٥ ـ.
    - (٨) تفسير البغُوي (٧ ٣٩٪

(٩) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٠.

(٦) تفسير يحيى بن سلام ٨٢٩/٢ ـ ٨٣٠.

### ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا فِيلَ لَمُنْمَ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمُونَ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

3°°° - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا فِيلَ أَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَا اللهُ يَسْتَكُمُكُ نزلت في الملا مِن قريش الذين مشَوا إلى أبي طالب، فقال لهم النبي ﷺ: •قولوا: لا إله إلا الله. تملكون بها العرب، وتدين لكم العجم بها، (() (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

حتى يقولوا: لا إله إلا الله. فمن قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أُمِرْتُ أَن أَقَاتِلِ المناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله. فمن قال: لا إله إلا الله. فقد عصم مِنِّي ماله ونفسَه إلا بِحقّه، وحسابه على الله. وأنزل الله في كتابه، وذكر قومًا استكبروا فقال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِبْلُ لَمُنُمْ لا إِلَّهُ إِلَا الله مَنْ كَتَابِه، وقال: ﴿إِذْ جَمَلَ اللَّذِينَ كَفُوا فِي الله الله الله مَنْ مَنْ المُونِينَ وَالْوَمُهُمُ لَلْمَنْ يَمَ المَنْ يَمْ وَالله الله محمد رسول الله، استكبر عنها المشركون يوم الحديبية، يوم كَاتَبهم رسول الله ﷺ على قضية المدة (٢٠). (٢٩١/١١)

٦٥٣٠٦ ـ عن عبد الله بن عباس: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِنَّهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمُونَ ﴿ ٢٩٩/١٢) قال: كانوا إذا لم يُشرِك بالله يستنكفون (٣). (٢٩٩/١٢)

٣٠٠٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَمْنَكُمُهُونَ﴾، قال: يعني: المشركين خاصَّة (٤). (ز)

٣٥٣٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عنهم، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ يَسْتَكَمِّمُونَ﴾ يَتَكَبِّرون عنِ الهُدى(٥٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٦/٣.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في الأسماه والصفات ٢٦٣/ - ٢٦٤ (١٩٦٦)، وابن جرير ٢٨٨/١ - ٣٠٩ واللفظ
 له، وأخرجه البخاري ٤٨/٤ (٢٩٤٦)، ١٥/٩ (٢٩٢٤)، ٩٣/٩ (٤٧٨٤)، ومسلم ١/١٥ (٢٠)، ٢/٢٥
 (٢١) كلاهما دون قوله: وأنزل الله في كتابه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٦/٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٨٢٩.

٩٥٣٠٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِنَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمُ مُكَّهُ عنها (١٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

• ١٥٣١٠ ـ عن قتادة، في قوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُّواً إِذَا فِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ يَسْتَكَمُّ وَيَكِ مَال: قال عمر بن الخطاب: احضروا موتاكم، ولقنوهم لا إله إلا الله، فإنهم يرون ويسمعون (٢٠). (ز) ١٩٣٦ ـ عن وهب بن مُنبَّه ـ من طريق سعيد بن رمانة ـ: أنَّه قيل له: أليس الا إله إلا الله مفتاح الجنة؟ قال: بلى. ولكن ليس مِن مفتاح إلا وله أسنان، فمَن جاء بأسنانه فُتِح له، ومن لا لم يُفتح له (٣٠٠/١٢).

### ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِّنَا لَنَارِكُوا عَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ۞﴾

٢٥٣١٢ ـ عن عبدالله بن عباس: ﴿ وَيَعْرُلُونَ أَيّنًا لَتَارِكُواْ مَالِهَنِنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ﴾ لا يعقل.
 قال: فحكى الله صِدقه، فقال: ﴿ بَلْ جَاءً بِالْحَيْقِ وَسَلَقَ ٱلْثَرْسَلِينَ ﴾ (١٩٩/١٣)

٦٥٣١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَيَقُولُونَ أَيَّا لَنَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِفَاعِرِ خَبُونِهِ﴾ : يعنون: محمدًا ﷺ<sup>(٥)</sup>. (٣٩٧/١٣)

70٣١٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَيَقُلُونَ ﴾ يعني: المشركين، إذا دعاهم النبي ﷺ إلى الإيمان: ﴿إِنَّ لَنَاكُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

# ﴿بَلْ جَآءَ بِالْحَقِّ وَصَلَاقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞﴾

٩٥٣١٥ ـ عن عبد الله بن عباس: قال: فحكى الله صِدْقَه، فقال: ﴿ بَلَ جَلَة بِٱلْحَقِّقُ وَصَالًا كَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَل والمُعْلِقِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْك

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ۸۲۸/۲ ـ ۸۲۹. (۲) أخرجه ابن جرير ۲۸/۱۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في تاريخه ١/ ٩٥، والبيهقى في الأسماء والصفات (٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩٢٩/١٩. وهزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٦) تفسير يحيى بن سلام ٨٢٨/٣ ـ ٨٢٩.

<sup>(</sup>V) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

٩٥٣١٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ بَلْ جَلَة بِالْمَوْقَ ﴾ بالقرآن، ﴿ وَمَلَكُ بَالْمَ الْمَرْسَلِينَ ﴾ أي: صدّق مَن كان قبله مِن المرسلين (١٠). (ز)

٦٥٣١٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿بَلَ جَلَّةَ بِٱلْحَقِّ﴾، يعني: بالتوحيد(٢). (ز)

٣٠١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَعْلُونَ أَيَّا لَنَالِكُأِ اللَّهَيْنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ﴾. فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿بَلَ جَلَهُ بِٱلْحَقِّ﴾ يعني: محمدًا ﷺ، جاء بالتوحيد، ﴿وَصَلَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ قبله (٣١ڥ٧٤٠. (ز)

# ﴿إِنَّكُو لَذَآبِقُوا الْعَنَابِ الأَلِيمِ ۞ وَمَا تَجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُمُّمْ فَعْمَلُونَ ۞﴾

٦٥٣١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّمُ لَذَا إِنْوَا الْمَدَابِ الْأَلِيرِ﴾ يعني: الوجيع، ﴿وَمَا لَجُرْنَ ﴾ في الأخرة ﴿إِلَّا مَا كُمُمْ تَشَمَلُونَ ﴾ في الدنيا مِن الشرك، جزاءُ الشرك النارُ (١٠). (ز) ٢٥٣٢ ـ قال يحيى بن سلَّم: قوله فَلِك: ﴿إِنَّكُو لَذَا إِنْوَا الْمَنَابِ الْأَلِيرِ ﴾ المُوجِع، يقوله للمشركين، يعني: عذاب جهنم (٥). (ز)

<u>0170</u> قال ابن القيم (٢/ ٣٦٧): «مجيئه تصدين لهم من جهتين: مِن جهة إخبارهم بمجيئه ومبعثه، ومِن جهة إخباره بمثل ما أخبروا به، ومطابقة ما جاء به لما جاءوا به؛ فإن الرسول الأول إذا أتى بأمر لا يعلم إلا بالوحي، ثم جاء نبي آخر لم يقارنه في الزمان ولا في الممكان، ولا تلقى عنه ما جاء به، وأخبر بمثل ما أخبر به سواء؛ دل ذلك على صدق الرسولين الأول والآخر، وكان ذلك بمنزلة رجلين أخبر أحدهما بخبر عن عيان، ثم جاء آخر من غير بلده وناحيته بعيث يعلم أنه لم يجتمع به، ولا تلقى عنه، ولا عمن تلقى عنه مأ أخبر به الأول والثاني. عنه مأخبر به الأول والثاني. والمعتى الثانى: أنه لم يأت مُكلِّبًا لِمَن قبله مِن الأنبياء، مُزْرِيًا عليهم، كما يفعل الملوك المتغلبون على الناس بمن تقدمهم من الملوك، بل جاء مصدقًا لهم، شاهدًا بنبوتهم، ولو كان كاذبًا متقولًا منشأ من عنده سياسة لم يصدِّق من قبله، بل كان يُزْرِي بهم، ويطعن عليهم، كما يفعل أعداء الأنبياء).

وبنحو الكلام الأول قال ابنُ كثير (١٢/ ١٥).

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۰.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٦/٣.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹ /٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٦٠٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٢٨ ـ ٨٢٩.

### ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾

#### 🎇 قراءات:

**١٩٣٢١** ـ عن مجاهد بن جبر، أنه كان يقرأ: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلنُّمُخْلَصِينَ﴾ (١٠). (٤٠٠/١٢).

#### 🏶 تفسير الآية:

معتدد عن شدًاد بن أوس، قال: قال النبي ﷺ: ﴿إِذَا جمع الله الأولين والآخرين بيقيع واحد؛ ينفلهم البصر، ويُسمعهم الدامي، قال: أنا خير شريك، كلُّ عملٍ كان عُمِل في في دار الدنيا كان لي فيه شريك فأنا أدعه اليوم، ولا أقبل اليوم إلا خالصًا». ثم قرأ: ﴿إِلَّا يَبَادُ اللَّهِ الْمُتَعْلَينَ﴾، ﴿فَن كَانَ يَرْمُوا إِلَّا مَرَيِد فَلْمَمْلَ عَمَلاً مَلِكا وَلاَ يُرْمُوا إِلَّا يَمَالُ مَلِكا مَلِكا وَلاَ يُرْمُوا إِلَّا يَهِمُ المَلْكا اللهِ المُتَعْلَينَ﴾، ﴿فَن كَانَ يَرْمُوا إِلَّا يَرَبِد فَلْمَمْلُ عَمَلاً مَلِكا وَلا يُرْمُوا إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٣٥٣٢٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُغَلَّمِينَ﴾، قال: هذه ثنية الله<sup>(٣)</sup>. (٣٩٧/١٢)

₹ ٢٥٣٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم استثنى المؤمنين، فقال: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهِ عِادَ اللَّهِ اللَّهِ عِادَ اللَّهِ اللَّهِ عِلَا اللَّهِ اللَّهِ عِلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ

٩٥٣٢٥ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱللَّمْخَلَصِينَ﴾، استثنى المؤمنين، وهم مِن كل ألف واحدٌ<sup>(٥)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور.

و﴿الْمُتَلِّدِينَ﴾ يُعْتَجُ اللَّامِ قراءة مُتواترة، قرأ بها نافع، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وأبو جعفر، وخلف، وقرأ بقية العشرة: ﴿الشَّخْلِمِينَ﴾ بكسر اللام. انظر: النشر ٢/٩٥٥، والإتحاف ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ٧/ ٢٩٠ (٧١٦٧)، والشجري في ترتيب الأمالي الخميسية ٣٠٦/٢

<sup>(</sup>٢٥٤٤)، من طريق حميد الشامي، عن محمود بن الربيع، عن شداد به. إسناده ضعيف؛ لجهالة حميد الشامي، وهو ابن أبي حميد الحمصي، قال عنه ابن حجر في التقريب

<sup>(</sup>١٥٦٧): «مجهول». (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۱) آخرجه ابن جریر ۱۰٬۱۰۱، وعراه انسیوهي ړبی عبد بن حمید، وابن انمند، وابن ابي حالم (٤) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۲۰۳/۳.

ره) تعسیر سدی پی سیدی ... (د) د

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۰.

### ﴿ أُوْلَتِكَ لَمْمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ۞﴾

٩٣٢٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ أُولِتَهَكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ ، قال: في الجنة (١٠) (٣٩٧/١٣)

٣٥٣٢٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ أَوْلَيَكَ لَمُمْ رِنْقٌ مَّلُومٌ﴾، قال: في الجنة<sup>٢١)</sup>. (٤٠٠/١٢)

مقاتل بن سليمان: فأخبر ما أعدَّ لهم، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ أُولَلَهَكَ لَمُمْ وَاللَّمَ عَلَى الْمَا وَاللَّمَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّه

٦٥٣٢٩ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ أُولَٰتِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ الجنة (١)

# ﴿فَوَكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ النَّبِيمِ ۞ عَلَى سُرُرٍ مُنْقَبِلِينَ ۞﴾

٣٣٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم بيَّن الرِّزق، فقال ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿فَوَكِمُ ۗ وَمُم مُكْرَمُونَ ۚ فِي جَنَّتِ النَّبِيمِ ۚ عَلِي مُشْرِرٍ مُنْقَلِبِينَ﴾ في الزِّيارة (\* ).

٦٥٣٣١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَنَرَكَهُ وَهُم ثُكْرُمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ التَّبِيمِ ۞ عَلَ شُرُرٍ ثُمَّتَهِإِنَ ﴾ والسرر مرمولة بالذهب، وبقضبان اللؤلؤ الرطب، ﴿ مُتَنَبِّإِنَ ﴾ لا ينظر بعضهم إلى قفا بعض<sup>(٦)</sup>. (ز)

# ﴿يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينٍ ۞﴾

۲۹۳۳۲ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْنِي مِن مَونِهِ، قال: الخمر(٢٠).

٣٥٣٣٣ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿بِكَأْسِ مِّن مَّعِينٍ﴾، قال: المعين:

- (١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
  - (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۵۳۰. (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ٦٠٦/٣.
  - (3) تفسیر یحی بن سلام ۲/۸۳۰.
     (۵) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۲/۸۳۰.
     (۲) تفسیر یحی بن سلام ۲/۸۳۰.
- (٧) أخرجه ابن جرير ١٩٣/٩٥، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٩/٢ ـ، والبيهقي في البعث (٣٥٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

الخمر<sup>(۱)</sup>. (٤٠٣/١٢)

عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق سلمة بن نبيط - قال: ﴿ يُكَأْمِن مِن مَوْدِينَ ﴾ كل كأس ذكره الله في القرآن إنما عُني به الخمر (٢٠) (١٠٠/١٠)

٦٥٣٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم: ﴿يِكَأْسِ مِن تَمِينِ﴾ هو الجاري<sup>(٣)</sup>. (٤٠١/١٢)

**٦٥٣٣٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَكِمَّأْمِن مِن تَمِينِ﴾، قال:** كأس مِن خمر جارية، والمعين هي الجارية<sup>(٤)</sup> (٤٠١/١٦)

٦٥٣٣٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ كُلُونِ مَن مَعِينِ ﴾ ،
 قال: الخمر. والكأس عند العرب: كلُّ إناء فيه شراب، فإن لم يكن فيه شرابٌ لم
 يكن كأسًا، ولكنه يكون إناء (٥٠) ١٤٥٠ . (ز)

٣٩٣٣ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق يونس بن يزيد ـ في قول الله ﷺ: ﴿يَكُأْسِ﴾، قال: الخمر<sup>(١)</sup>. (ز)

٩٥٣٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يُلَاكُ عَلَيْهِ ﴾ يعني: يتقلب عليهم بأيدي الغلمان الخدم ﴿ يُكَافِي ﴾ يعني: الخمر ﴿ يَن مَينِ ﴾ يعني: الجاري (٧). (ز)

الاَية قال ابنُ عطية (٧/ ٢٨٢): «وذهب بعض الناس إلى أن الكاس آنية مخصوصة في الأواني، وهو: كل ما اتسع فمه، ولم يكن له مقبض. ولا يراعى في ذلك كونه بخمرٍ أم لاه. الانه قال ابنُ عطية (٧/ ٢٨٢): «وقوله تعالى: ﴿مِنْ تَعِينٍ ﴾ يريد: مِن جارٍ مطرد، فالمبم فيه أصلية؛ لأنه من الماء المعين. ويحتمل أن يكون من العين، فتكون الميم زائدة، أي: ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۹۳ بنحوه، وهناد في الزهد (۷۲). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن
 حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/١٩٥. كما أخرجه بنحوه عبدالرزاق ١٤٨/٢ من طريق معمر، وابن أبي شيبة ٦٢/١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم بلفظ: كأس من خمر لم تُعصر.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٣١.
 (١) أخرجه أبو جعفر الرملي في جزئه ص١١٥ (تفسير عطاء الخراساني).

<sup>(</sup>۷) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۰۲/۳.(۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲۰۲/۸۳.

# ﴿يَضَآهُ لَذَهِ لِلشَّارِيِينَ ﴿

#### 🗱 قراءات:

۲۵۳٤١ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ بَيْنَالَةِ ﴾، قال: في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (صَفْرَآة)(١). (٢٠١/١٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٦٥٣٤٢ ـ قال الحسن البصري: ﴿يَهَنَآهُ خمر الجنة، أَشدُّ بياضًا مِن اللهِ (٢٩٤٧٠ . (ز)

#### ﴿لَا فِيهَا غَوْلُ﴾

**٦٥٣٤٣** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿لَا فِيهَا غَوْلُ﴾، قال: ليس فيها صُداع(7).

٩٣٤٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية \_ ﴿ لَا فِيهَا عَوْلُ ﴾ ، قال: هي الخمر، ليس فيها وَجَع بطن (١٠٤/١٢) .

٦٥٣٤٥ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: في الخمر أربع خصال: السُّكر، والصداع،
 والتَّنِء، والبول، فنَزَّه اللهُ خمر الجنة عنها، ﴿لا يِبَا غَوِلْ﴾ لا تَغُول عقولهم مِن

الله الله الله علية (٤/ ٤٧٢ ط. دار الكتب العلمية) أن قوله: ﴿يَتَكَلُّهُ يحتمل احتمالين: الأول: أن يعود على الخمر. ورجَّحه بقوله: العمر. ورجَّحه بقوله: الأظهر، ثم أورد قول الحسن.

<sup>==</sup>مما يعيّن بالعين غير مستور ولا في خزن.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٣١.

و﴿ بَيْضَلَةَ﴾ قراءة العشرة، أما (صَفْرَآة) فقراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوى ٧/ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير 19/ ٥٣٢، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٣٩/٢ ـ، والبيهقي في البعث (٣٥٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٣.

السُّكر<sup>(۱)</sup>. (٤٠١/١٢)

٦٥٣٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرْني عن قوله: ﴿لَا فِيهَا عَوْلُهُ: ﴿لَا فِيهَا عَوْلُهُ العربِ فَيهَا عَوْلُهُ العربِ الدنيا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت امرأ القيس وهو يقول:

رب كأسٍ شربتُ لا غول في ها وسقيتُ النديم منها مزاجا<sup>(۲)</sup> (٤٠٢/١٢)

٣٥٣٤٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم الأفطس ـ في قوله: ﴿لَا فِيهَا غَوَلَ﴾، قال: لا مكروه فيها، ولا أذى<sup>٣٣)</sup>. (٤٠٣/١٦)

٣٥٣٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿لَا فِيهَا غَوْلُ﴾، قال: وَجَعُ بطن<sup>(2)</sup>. (٤٠٢/١٢)

؟ ٦٥٣٤٩ ـ قال عامر الشعبي: ﴿لاَ فِيهَا غَوْلُ﴾ لا تغتال عقولَهم فتذَهَب بها<sup>(٥)</sup>. (ز) ٢٥٣٥٠ ـ قال الحسن البصري: ﴿لاَ فِيهَا غَوْلُ﴾ صُداع<sup>(١)</sup>. (ز)

١٥٣٥١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ لَا فِيهَا غَوَّلُ ﴾، قال:  $\mathbb{K}$  تغتال عقولهم $^{(\vee)}$ . (ز)

۱۹۳۵۲ ـ عن محمد بن السائب الكلبي: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ ﴾، أي: إثم $^{(\lambda)}$ . (ز)

٣٥٣٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَا فِيهَا غَرَّا ﴾ لا غائِلة عليها يرجع منها الرأس، كفعل خمر الدنيا (٩٠). (ز)

من عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ لاَ عَنْ أَلُّهِ ، قال: الغول: الغول: من يُوجع البطون، وشارب الخمر ههنا يشتكي

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٧٤، ٩٦ \_.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٣٤. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦٨)، وأخرجه سفيان الثوري (٢٥٢) بنحوه، وابن جرير ٢١٩/٥٣٣، وهناد في الزهد
 (٣٧). وعلقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٤، وتفسير البغوي ٧/ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٤، وتفسير البغوي ٧/٤٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٣.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٤، وتفسير البغوي ٧/ ٤٠.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٦٠٦/٣.

ىطنه<sup>(۱)[۷۹]ه</sup>. (ز)

#### ﴿ وَلَا هُمْ عَنْهَا بُنزَفُونَ ۞﴾

٦٥٣٥٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ ﴿وَلَا هُمْ عَنَهَا يُنْزَفُونَ ﴾، قال: لا
 تُنزف؛ فتذهب عقولهم (٢٠). (ز)

٦٥٣٥٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ ﴾،
 قال: لا تُذْهِب عقولَهم (٣٠). (٤٠١/١١)

٩٣٥٧ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿ وَلَا هُمْ عَنَهَا يُنزَفُونَ ﴾ لا يقيئون عنها كما يقيء صاحبُ خمر الدنيا عنها، والقيء مُستَكْرَه (٤٠٢/١٢)

☑፻४٩ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿لا فِيهَا عَنْلُ ﴾ على خمسة أقوال: الأول: ليس فيها وجع البطن. والثاني: ليس فيها صداع. والثالث: ليس فيها ما يغتال العقل. والرابع: ليس فيها أذى ولا مكروه.

وذهب ابنُ جرير (٩/ ٥٣٤ ـ ٥٣٥)، وكذا ابنُ عطية (٧/ ٢٨٣) إلى أنَّ اسم «الغول» يمُمّ كلّ تلك الأقوال، استنادًا إلى اللغة والعموم، فقال ابنُ جرير: «ولكل هذه الأقوال التي ذكرناها وجهّ، وذلك أن الغول في كلام العرب: هو ما غال الإنسان فذهب به. فكل من ناله أمر يكرهه ضربوا له بذلك المثل، فقالوا: غالت فلانًا غول. فالذاهب العقل من شرب الشراب، والمشتكي البطن منه، والمصدع الرأس من ذلك، والذي ناله منه مكروه؛ كلهم قد غالته غول. فإذا كان ذلك كذلك، وكان الله - تعالى فِحُرُه - قد نفى عن شراب الجنّة أن يكون فيه غول، فالذي هو أولى بصفته أن يقال فيه كما قال - جلَّ ثناؤه -: ﴿ لاَ فِيمًا عَنْلُ ﴾ فيعم بنفي كل معاني الغول عنه، وأعم بصفته أن يقال فيه كما ولا غير ذلك.

وقال ابنُ عطية: •والاسم أعم من هذا كله، فنفى عن خمر الجنة جميع أنواع الأذى؛ إذ هي موجودة في خمر الدنيا، نحا إلى هذا العموم سعيد بن جبيره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ۵۳۳. (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ۵۳۵ ـ ۵۳۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٣٥، وابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٣٩/٢ ـ، والبيهقي في البعث (٣٥٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

٣٥٣٥٨ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله: ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُوكَ﴾. قال: لا يسكرون. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول عبدالله بن رواحة وهو يقول:

شم لا يُنْزفون عنها ولكن يذهب الهمُّ عنهم والغليل(١)

٦٥٣٥٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلَا هُمْ عَنَّهَا يُنْزُونَكُ، قال: لا تُذهِب عقولهم (٢٠). (٤٠٢/١٢)

 ١٥٣٦٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُرْتُونَ ﴾، قال: لا تُذهب عـقـولـهـم، ولا تُـصـدّع رؤوسـهـم، ولا تُـوجـع بطونهم<sup>(۳)</sup>. (۲۱/۱۲)

٦٥٣٦١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا بُنَافُونَ﴾، قال: لا تُنزف عقولهم<sup>(٤)</sup>. (ز)

٦٥٣٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا لَهُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ﴾، يعنى: يسكرون، فتنزف عقولهم كخمر الدنيا<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٥٣٦٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ€، قال: لا تنزف العقول<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٥٣٦٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُزَفُّونَ ﴾ إذا شرِبوها لا تُذهب عقولهم، لا يسكرون<sup>(٧)</sup>٠٨٤٠. (ز)

الله عَلَّقَ ابنُ جرير (١٩/ ٥٣٦ ـ ٥٣٧) على الآثار، بقوله: اهذا التأويل الذي ذكرناه عمَّن ذكرنا عنه لم تُفَصِّل لنا رواتُه القراءةَ الذي هذا تأويلها، وقد يحتمل أن يكون ذلك تأويل قراءة مَن قرأها ﴿يُنزَفُوكَ﴾، و﴿يُنْزِفُونَ﴾ كلتيهما، وذلك أن العرب تقول: قد نُزِفَ ==

أخرجه الطستى ـ كما في الإتقان ٢/٧٤، ٩٦ ...

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (٥٦٨)، وأخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٦، وهناد في الزهد (٧٣). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٤٨/٢، وابن أبي شيبة ٦٢/١٤، وابن جرير ٢٩٦/١٩ من طريق سعيد مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦٠٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٦. (٧) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣١.

# ﴿ وَعِندُهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾

٦٥٣٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي ـ في قوله: ﴿وَعِندُمُ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾، يقول: عن غير أزواجهن<sup>(١)</sup>. (٤٠٣/١٢)

٦٥٣٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَعِندُمُ قَصِرُتُ ٱللَّـرْفِ﴾،
 قال: قَصرن طرفهن على أزواجِهِنَ<sup>(۱)</sup>. (٤٠٣/١٢)

٣٦٧٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق المبارك بن فضالة ـ ﴿وَعِنَكُمْ فَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾: قصَرن طرْفهن على أزواجهن، فلا يُرِدْن غيرهم، واللهِ، ما هُنَّ مُتَبَرِّجات ولا مُتَطَلِّعات<sup>٣٢</sup>. (ز)

٦٥٣٦٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَعِندُهُمْ قَضِرُتُ ٱلطَّرْفِ
 عِينٌ ﴿ قَالَ: قصرن طرفهن على أزواجهن، فلا يُرِدْن غيرهم (٤٤) . (١٩/ ٤٠٥)

٩٣٦٩ ـ عن محمد بن كعب القرظي، في قوله: ﴿ فَلَمِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾: يعني: قاصرات على أزواجهن، لا يبغين غيرهم (٥٠). (٤٠٣/١٧)

== الرجلُ فهو منزوف: إذا ذهب عقله من السكر، وأُنزَفَ فهو مُنزَف، محكية عنهم اللغتان كلتاهما في ذهاب العقل من السكر؛ وأما إذا فنيت خمر القوم فإني لم أسمع فيه إلا أُنزَف القومُ بالألف، ومن الإنزاف ـ بمعنى: ذهاب العقل من السكر ـ قول الأبيرد:

لعمري لئن أنزفتم أو صحوتم لبئس الندامى كنتم آل أبجرا، وقال ابن عطية (٧/ ٢٨٤ ـ ٢٨٥ بتصرف): ﴿ يُنَرُّونَ ﴾ من أنزَف بمعنيين: أحلهما: سَكِرَ، ومنه قول الأبيرد الرياحي . . . والثاني: بَعُدَ شرابُه، يقال: أنزف الرجل: إذا تم شرابه. فهذا كله منفى عن أهل الجنة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩/٥٣٠، وابن أبي حاتم ـ كما في في تغليق التعليق ٢٩٤/٤، والإتقان ٣٩/٣ ـ.، والبيهقي في البعث (٣٧٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٥٦٨)، وأخرجه ابن جرير ٥٣٨/١٩، وأخرجه من طريق منصور أيضًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ تفسير مجاهد (٥٦٨) ـ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٩/٢ من طريق معمر، وابن جرير ٥٣٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وقد وقع في الدر: لا يبغين غيرهن.

٠ ٦٥٣٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَعِندُهُمْ قَصِرَكُ اَلطَّرْفِ€، قال: قصرن أبصارهن وقلوبَهن على أزواجهن، فلا يُرِدْنَ غيرهم<sup>(١)</sup>. (ز) ٦٥٣٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَعِندُهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾ حافظات النظر مِن الرجال

غير أزواجهن، لا يَرَوْنَ غيرهم مِن العِشق<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٥٣٧٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول الله: ﴿ تَكُورَتُ ٱلطَّرْفِ﴾، قال: لا ينظُرْنَ إلَّا إلى أزواجهن، قد قصرن أطرافهن على أزواجهن، ليس كما يكون نساء أهل الدنيا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٥٣٧٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ وَعِندُهُمْ قَلِمِرْتُ ٱلطَّرْفِ ﴾ ، يعني: الأزواج، قصرن طرفهن على أزواجهن، لا يُرِدْن غيرهم (١). (ز)

#### ﴿عِينٌ ﴿ اللهِ ﴾

٣٥٣٧٤ ـ عن أم سلمة زوج النبي ﷺ، أنَّها قالت: قلتُ: يا رسول الله، أخبرني عن قول الله: ﴿خُورٌ عِينٌ﴾ [الواتمة: ٢٧]. قال: ﴿العين: الضَّخام العيون، شَفَّرُ<sup>(٥)</sup> الحوراء بمنزلة جناح النسر ١(٦). (ز)

٥٣٧٥ - عن عبدالله بن عمرو، قال: ﴿عِينٌ﴾ شَفر عينها أطول مِن جناح النسر(۷). (ز)

٦٥٣٧٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿عِينٌ ﴾، قال: حِسان العيون (٨). (٤٠٣/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹ /٥٣٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٣٨. (٥) الشفر ـ بالضم، وقد يفتح ـ: حرف جفن العين الذي ينبت عليه الشعر. النهاية (شفر).

<sup>(</sup>٦) أخرجه العقيلي في الضعفاء الكبير ١٣٨/٢ (٦٢٧) في ترجمة سليمان بن أبي كريمة عن هشام بن حسان، والطبراني في الأوسط ٣/ ٢٧٨ (٣١٤١) مطولًا، وابن جرير ١٩/٩٩.

قال العقيلي: «يحدّث بمناكير، ولا يتابع على كثير من حديثه». وقال ابن عدى في الكامل في الضعفاء ٤/ ٢٤٨ ـ ٢٤٩: «منكر». وقال الهيثمي في المجمع ١٠/١١ ـ ٤١٨ (١٨٧٥٥): «رواه الطبراني في الأوسط والكبير بنحوه. . وفي إسنادهما سليمان بن أبي كريمة، وهو ضعيف.

<sup>(</sup>۷) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۱.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وعبد بن حميد.

٦٥٣٧٧ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿عِينٌ ﴾، قال: العِين: العِظام الأعين (١١/ ٤٠٤)

٨٥٣٧٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿عِينٌ ﴾، قال: عِظام الأعين<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٥٣٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿عِينُّ ﴾، يعنى: حِسان الأعين<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٥٣٨٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿عِينٌ ﴾، قال: العيناء: العَظيمة العين(١٤). (ز)

٦٥٣٨١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿عِينُّ﴾ عظام العيون، الواحدة منهن: عيناء، والعِين جماعتهن، نُسبن إلى عِظم العيون (٥)ا١٤٥٠. (ز)

#### ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴿ اللَّهُ

 من أم سلمة، قالت: قلتُ: يا رسول الله، أخبِرني عن قوله: ﴿ كُانَّهُنَّ مِنْ لِلْهِ اللهِ عَن قوله: ﴿ كَانَهُنَّ مَنْ لِمُكْرِنَّ ﴾. قال: (وقَتهن كرِقَة الجِللة التي في داخل البيضة مِمًّا يلي القِشْر)(١) . (١٥٩/١٤)

<u>الْكَانَةُ قَالَ ابْنُ كَثِيرِ (١٨/١٢): ﴿ وَعِينُ ﴾ أي: حِسَانَ الأعين. وقيل: ضِخَام الأعين. وهو</u> يرجع إلى الأول، وهي: النجلاء العيناء.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹ /٥٣٩. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٧. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٣٩.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۱.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني مطولًا في الكبير ٢٣/ ٣٦٧ ـ ٣٦٨ (٨٧٠)، وفي الأوسط ٣/ ٢٧٨ ـ ٢٧٩ (٣١٤١)، وابن جرير ٢٦٣/٢٢، ٣٠٤، والثعلبي ٧٥٥٩. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه. وسيأتي مطولًا مع تخريجه عند تفسير قوله تعالى: ﴿فِهِنَّ خَيْرَتُ حِسَانٌ﴾ [الرحمن: ٧٠].

قال الطبراني في الأوسط: الم يرو هذا الحديث عن هشام بن حسان إلا سليمان بن أبي كريمة، تفرُّد به عمرو بن هاشم. وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ١٦١ (١٠٧٧): •هذا حديث لا يصح.. وقال الضياء المقدسي في صفة الجنة ص١٢٤ (١١٩): ﴿لا أعلمه رُوي إلا من طريق سليمان بن أبي كريمة، وفيه كلام. وقال ابن القيم في حادي الأرواح ص٢٢٩: •تفرد به سليمان بن أبي كريمة، ضعّفه أبو حاتم، وقال ابن عدي: عامة أحاديثه مناكير. ولم أر للمتقدمين فيه كلامًا، ثم ساق هذا الحديث من طريقه، وقال: =

٦٥٣٨٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾، قال: اللؤلؤ المكنون<sup>(١)</sup>. (٤٠٣/١٢)

٦٥٣٨٤ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾، قال: بياض البيضة يُنزَع عنها فوفها(٢٠) وغشاؤها الذي يكون في الفرْق(٣). (٤٠٤/١٢)

٦٥٣٨٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق جعفر ـ في قوله: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾، قال: كأنَّهُنَّ بطن البيض(٤). (٤٠٤/١٢)

٦٥٣٨٦ \_ قال الحسن البصري: ﴿ كَأَنُّنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾ شبَّهَهُنَّ ببيض النعامة تكنها بالرِّيش من الريح والغبار، فلونها أبيض في صفرة (٥). (ز)

٦٥٣٨٧ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ كَأَنُّهُ ۚ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾، قال: محضون، لم تَمُر به الأيدى<sup>(٦)</sup>. (١٢/٤٠٥)

٣٥٣٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾ ، قال: البيض الذي لم تُلَوِّنه الأيدي(٧). (١٢/ ٤٠٥)

٢٥٣٨٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ كَأَنَّنَّ بَيْضٌ مَّكُونٌ ﴾: لم تمر به الأيدي ولم تمسّه، يُشبهن بياضه (^). (ز)

٠ ٣٥٣٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ كَأَنُّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ ﴾، قال: بياض البيض حين يُنزع قشره (٩٩). (٤٠٤/١٢)

<sup>=</sup> لا يُعرف إلا بهذا السند.. وقال ابن مفلح في الآداب الشرعية ٢٠٧/: •في إسناده سليمان بن أبي كريمة، وهو ضعيف. وقال الهيشمي في المجمعُ ١١٩/٧ (١١٣٩٦): فنيه سليمان بن أبي كريمة؛ ضعَّفه أبو حاتم، وابن عدي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في تغليق التعليق ٢/٤٤، والإتقان ٣٩/٢ ـ، والبيهقي في البعث (٢٧٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) الفُوف: القشرة التي على النَّواة، وكل قشرة فوف. النهاية واللسان (فوف).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٤٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأخرجه إسحاق البستي ص٢٠١ موقوفًا على جعفر من قوله.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ١٤٤، وتفسير البغوي ٧/ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٤٩/. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٤٠. وعلق يحيى بن سلام ٢/ ٨٣١ نحوه.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٤٠ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٥٣٩١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق الحسن بن يزيد الأصم ـ في قوله:
 ﴿كَانُّنَ بَيْشٌ مَّكُونٌ ﴾، قال: البيض في عُشِّه المكنون (١٠). (٤٠٤/١٧)

٩٣٩٢ \_ عن عطاء الخراساني \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿ كُانَتُنَ بَيْشٌ مَكُونٌ ﴾ ، قال: هو السّحاء الذي يكون بين القشرة العليا ولباب البيضة (٢٠). (٤٠٤/١٧)

٣٥٣٩٣ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿ كَأَنْنَ بَضْ مَكْثُرَنَ ﴾، قال: البيض الذي يُكنُّه الريش، مثل بيض النعام الذي أكنَّه الريشُ مِن الريح، فهو أبيض إلى الصفرة، فكانت تَرَّمُّرَقُ (٣٠)، فذلك المكنون (٤٠). (١٠/١٥٠)

٩٣٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم شبَّههن ببياض البيض الذي الصُّفرة في جوفه، فقال: ﴿ كَأَنُّنَ يَضُّ مَكُونٌ ﴾ (٥).

70٣٩٥ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ كُانَّبُنَّ بَيْنٌ مَّكُونٌ ﴾، قال: البيض الذي يُكنَّه الريش، مثل بيض النعام الذي قد أكنَّه الريش مِن الريح، فهو أبيض إلى الصفرة، فكأنه يَبْرُقُ، فذلك المكنون (٦٠). (ز)
70٣٩٦ - قال يحيى بن سلَّم: ﴿ كَانَّبُنَ بَيْشٌ مَّكُونٌ ﴾ وبعضهم يقول: هي القشرة

المحتى بن سلام: ﴿ كَانَهَن بَض مَعْون ﴿ وَالْمَن بَض مَعْون ﴾ وبعضهم يمول: هي المشره الداخلة. وبعضهم يقول: يعني بالبيض: اللؤلؤ، كقوله: ﴿ وَمُورُ عِينٌ ﴾ كَأَشْنِل اللَّؤُلُوِ اللَّمْنَانِ اللَّؤُلُو اللَّهَانِ ﴾ [الواقعة: ٢٢ ـ ٢٣] في أصدافه (٧) (٢) .

☑٨٤٠٠ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿ كَالَّتُنَّ بَيْشٌ تَكُونَ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: أنهن شُبّهن ببطن البيض في البياض، وهو الذي داخل القشر، وذلك أن ذلك لم يمسه شيء. وهذا قول سعيد بن جبير، والسدي، وقتادة. والثاني: أنهن شُبّهن بالبيض الذي يحضنه النعام، في بياض قشره الذي قد خالطته صفرة حسنة. وهذا قول ابن زيد. والثالث: أنهن شُبّهن باللؤلؤ المكنون في بياضه ونقائه. وهذا قول ابن عباس.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ١٤٦/٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٤٩/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٣) ترَقرق الشيء: تلألأ. اللسان (رقق).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٧. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩٩ ٥٤٠.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۱.

# ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَنْسَآءَ لُونَ ۞

٣٩٣٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَأَقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَشَلَةُ لُونَ ﴾ قال: أهل الجنة (١٠) . (٢٠٥/١٢)

٣٥٣٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَآتَلُونَهُ، أي: أهل الجنة حين يتكلمون، يكلِّم بعضهم بعضًا (٦٠). (ز)

٩٥٣٩٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَلَهُ تَعْشُمُ مُكُل بَشْضٍ يَشَلَهُ لُونَهُ ، قال: أهل الجنة (٣٠). (ز)

102٠٠ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿فَأَقْبَلَ بَتَشْهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَآةُلُونَ﴾، يعني: أهل الجنة (٤).

== عينها مستوية؛ إذ هما غاية في نوعهما، والبيضة أشد الأشياء تناسب أجزاء؛ لأنك من حيث جتها فالنظر فيها واحده.

ورجَّحَ ابنُ جرير (٩٩/ ٥٤١ - ٥٤٢ بتصرف) القول الأول لدلالة اللغة، والعقل، وأقوال السلف، وانتقلت الثاني، فقال: «أولى الأقوال في ذلك بالصواب عندي قول مَن قال: شبهن في بياضهن وأنهن لم يمسهن قبل أزواجهن إنس ولا جان ببياض البيض الذي هو داخل القشر، وذلك هو الجلدة الملبّسةُ المحّ قبل أن تمسه يد أو شيء غيرها، وذلك لا شك هو المحكنون؛ فأما القشرة العُليا فإن الطائر يمسها، والأيدي تباشرها، والعش يلقاها. والعرب تقول لكل مصون: مكنون ما كان ذلك الشيء؛ لؤلؤا كان أو بيضًا أو متاعًا ... وتقول لكل شيء أضمرته الصدور: أكنته، فهو مُكنِّ. وبنحو الذي قلنا في ذلك جاء الأثر عن رسول الله على ... عن أم سلمة، قلت: يا رسول الله، أخيرني عن قوله ﴿كَانَّمَ بَيْشُ رسول الله على القشر، وهي الجلدة التي رأيتها في داخل البيضة التي تلي القشر، وهي الغيرةي.».

وانتَقَدَّ ابنُ عطية (٧/ ٢٨٦) القول الثالث، فقال: (هذا لا يصح عندي عن ابن عباس الله الله عنه الله الله عنه الآية».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲، ۲۰۷. (۳) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ٥٤٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣١.

# ﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ۞ يَعُولُ أَونَكَ لِينَ ٱلْمُسَيِّقِينَ ۞﴾

ا ٢٠٤٠٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿قَالَ قَابِلٌ يَتُهُمْ إِنَى كَانَ لِي وَعَلَى عَلَيْهُمْ إِنَى كَانَ لِي وَعَلَى المشرك يكون له كَانَ لِي قَوْدِنَ لَهُ المساحبُ في الدنيا مِن أهل الإيمان، فيقول له المشرك: إنك لتُصدِّق بأنَّك مبعوثٌ مِن بعد الموت أثذا كنا ترابًا؟! فلمَّا أن صاروا إلى الآخرة وأدخل المؤمن الجنة، وأدخل المشرك النار، فاطّلع المؤمن فرأى صاحبه في سواء الجحيم، قال: ﴿قَاللَمْ إِنَّ كَلَيْمُ إِنْ كَلَّهُ إِنْ الْمَانَ ﴿قَاللَمُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّلِّهُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْعُلِيْ الْعُلِيْ الْعُلِيْ لِللَّهُ الْعُلِيْ الْعُلْمُ الْعُلِيْ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ ال

٢٠٤٠٢ ـ عن فرات بن ثعلبة البهراني ـ من طريق خصيف ـ في قوله: ﴿إِنِّي كَانَ لِي وَرِينٌ﴾، قال: ذُكر لي: أنَّ رجلين كانا شريكين، فاجتمع لهما ثمانيةُ آلاف دينار، فكان أحدهما ليس له حِرفة، والآخر له حِرفة، فقال: إنه ليس لك حِرفة، فما أراني إلا مُفارقك ومُقاسمك. فقاسمه، ثم فارقه، ثم إنَّ أحد الرجلين اشترى دارًا كانت لِمَلِك بألف دينار، فدعا صاحبه، فقال: كيف ترى هذه الدار؟ ابتعتها بألف دينار. فقال: ما أحسنها! فلما خرج قال: اللَّهُمَّ، إنَّ صاحبي قد ابتاع هذه الدار، وإنِّي أسألك دارًا مِن الجنة. فتصدّق بألف دينار، ثم مكث ما شاء الله أن يمكث، ثم تزوج امرأةً بألف دينار، فدعاه، وصنع له طعامًا، فلمَّا أتاه قال: إنِّي تزوجتُ هذه المرأة بألف دينار. قال: ما أحسن هذا! فلمَّا خرج قال: اللَّهُمَّ، إن صاحبي تزوج امرأة بألف دينار، وإني أسألك امرأة مِن الحور العين. فتصدّق بألف دينار، ثم إنَّه مكث ما شاء الله أن يمكث، ثم اشترى بستانين بألفى دينار، ثم دعاه، فأراه، وقال: إني ابتعت هذين البستانين بألفي دينار. فقال: ما أحسن هذا! فلمًّا خرج قال: يا ربّ، إن صاحبي قد ابتاع بستانين بألفي دينار، وإني أسألك بستانين في الجنة. فتصدق بألفى دينار، ثم إنَّ الملك أتاهما، فتوفَّاهما، فانطلق بهذا المتصدق، فأدخله دارًا تُعجِبه، فإذا امرأة يضيء ما تحتها مِن حُسنها، ثم أدخله البستانين وشيئًا الله به عليم، فقال عند ذلك: ما أشبه هذا برجل كان مِن أمره كذا وكذا. قال: فإنه ذلك، ولك هذا المنزل والبستانان والمرأة. فقال: إنَّه كان لي قرين يقول: ﴿ لَهِ نَّكَ لَينَ أَلْمُمَيْتِينَ﴾. قيل له: فإنه في الجحيم. قال: ﴿قَالَ هَلَ أَنتُد مُّطَّلِعُونَ ١ قَاطُلُمَ فَرَءَاهُ فِي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٤٣.

سَوَلَهِ ٱلْجَرِيرِ﴾، فقال عند ذلك: ﴿ تَالُّهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴾ (١٠٠٠/١٣).

٣٠٤٠٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ﴾، قال: شيطان<sup>(١)[مورز]</sup>. (١/م/٤٠٤)

الله المنافقة عنه السُدِّيّ، قال: ﴿ وَالَ قَالَ اللهُ مِنْهُمْ إِنَى كَانَ لِى فَرِينٌ ﴿ يَهُولُ أَمِنًكَ لَيَ الْمُمْرِقِينَ ﴾ كانا شريكين في بني إسرائيل؛ أحدهما مؤمن، والآخر كافر، فافترقا على سنة آلاف دينار، ثم افترقا فمكنا ما شاء الله أن يمكنا، ثم التقيا، فقال الكافر للمؤمن: ما صنعت في مالك، أضربت به شيئًا، أن يمكنا، ثم التقيا، فقال الكافر للمؤمن: لا، فما صنعت أنت؟ قال: اشتريتُ به أرضًا ونخلا وثمارًا وأنهارًا بألف دينار. فقال له المؤمن: أوفعلت؟ قال: نعم. فرجع المؤمن، حتى إذا كان الليلُ فصلًى ما شاء الله أن يصلي، فلما انصرف أخذ ألف دينار، فوضعها بين يديه، ثم قال: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانًا \_ يعني: شريكه الكافر \_ اشترى أرضًا ونخلا وثمارًا وأنهارًا بألف دينار، ثم يموت غدًا ويتركها، اللَّهُمَّ، إني أشتري منك بهذه الألف دينار أرضًا ونخلا وثمارًا وأنهارًا في الجنة. ثم أصبح فقسمها في المساكين، ثم مكنا ما شاء الله أن يمكنا، ثم التقيا، فقال الكافر للمؤمن: ما صنعت

قَلَقَ ابنُ جرير (١٩/ ٥٤٥) على هذا الأثر بقوله: فهذا التأويل الذي تأوله فرات بن ثابلة يقوي قراءة مَن قرأ: (إِنَّكَ لَمِنَ الْمَصَّدُقِينَ) بتشديد الصاد، بمعنى: لمن المتصدّقين؛ لأنه يذكر أن الله \_ تعالى ذكره \_ إنما أعطاه ما أعطاه على الصدقة لا على التصديق. وقراءة قراء الأمصار على خلاف ذلك، بل قراءتها بتخفيف الصاد وتشديد الدال، بمعنى: إنكار قرينه عليه التصديق أنه يبعث بعد الموت، كأنه قال: أتصدق بأنك تبعث بعد مماتك، وتجزى بعملك، وتحاسب؟ يدل على ذلك قول الله: ﴿ وَلَا يَنْنَا وَكُنَا أَنْ اللَّهِ وَهَلَاا أَنْ اللَّهِ وَهَا اللهِ على القراءة الصحيحة من القراء عليها.

المَدْقِ قَالُ ابنُ عطية (٢/ ٢٨٦ بتصرف) مُبيِّنًا القرينين المذكورين: وقال ابنُ عباس وغيره: كان هذان من البشر مؤمن وكافر. وقالت فرقة: هما اللذان ذكر الله تعالى في قوله: ﴿يُوَلِّهُ لِنَهُ لَهُ تُعَالَى فَي قوله: كان إنسبًا وجنبًا مِن الشياطين الكفرة. والأول أصوب، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ١٤٨/٧، وابن جرير ٥٤٣/١٩ ـ ٥٤٥.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (۵۲۸)، وأخرجه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۲ من طريق ابن مجاهد، وابن جرير ۲/ ۵٤۳، والغربائي عائم.
 والفريايي ـ كما في التغليق ٤/ ٣٩٤ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

في مالك أضربت به في شيء، أتَّجرت به في شئ؟ قال: لا. قال: فما صنعت أنت؟ قال: كانت ضيعتى قد اشتد على مؤنتها، فاشتريت رقيقًا بألف دينار يقومون لى فيها، ويعملون لي فيها. فقال المؤمن: أوَفعلت؟ قال: نعم. فرجع المؤمن، حتى إذا كان الليل صلى ما شاء الله أن يصلى، فلما انصرف أخذ ألف دينار، فوضعها بين يديه، ثم قال: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانًا اشترى رقيقًا مِن رقيق الدنيا بألف دينار، يموت غدًا فيتركهم، أو يموتون فيتركونه، اللَّهُمَّ، وإنِّي أشتري منك بهذه الألف دينار رقيقًا في الجنة. ثم أصبح فقسمها في المساكين، ثم مكثا ما شاء الله أن يمكنا، ثم التقيا، فقال الكافر للمؤمن: ما صنعت في مالك، أضربت به في شيء، أتجرت به في شيء؟ قال: لا، فما صنعت أنت؟ قال: كان أمري كله قد تم إلا شيئًا واحدًا؛ فلانة مات عنها زوجُها، فأصدقتها ألف دينار، فجاءتني بها ومثلها معها. فقال له المؤمن: أوَفعلت؟ قال: نعم. فرجع المؤمن، حتى إذا كان الليل صلى ما شاء الله أن يصلى، فلمَّا انصرف أخذ الألف دينار الباقية، فوضعها بين يديه، وقال: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانًا تزوج زوجة مِن أزواج الدنيا بألف دينار، ويموت غدًا فيتركها أو تموت فتتركه، اللَّهُمَّ، وإنِّي أخطب إليك بهذه الألف دينار حوراء عيناء في الجنة. ثم أصبح، فقسمها بين المساكين، فبقي المؤمنُ ليس عنده شيء، فلبس قميصًا مِن قطن، وكساء من صوف، ثم جعل يعمل ويحفر بقوته، فجاء رجل، فقال: يا عبدالله، أتُؤاجرني نفسك مشاهرة شهرًا بشهر، تقوم على دوابَّ لي؟ قال: نعم. فكان صاحب الدواب يغدو كل يوم ينظر إلى دوابه، فإذا رأى منها دابَّة ضامِرَةً أخذ برأسه، فوجأ( عنقه، ثم يقول له: سرقت شعير هذه البارحة. فلما رأى المؤمن الشدة قال: لآتِينَ شريكي الكافر، فلأعملنَّ في أرضه، يُطعمني هذه الكسرة يومًا بيوم، ويكسيني هذين الثوبين إذا بليا. فانطلق يريده، فانتهي إلى بابه، وهو ممس، فإذا قصر مشيد في السماء، وإذا حوله البوابون، فقال لهم: استأذنوا لي صاحب هذا القصر؛ فإنَّكم إن فعلتم ذلك سَرُّه. فقالوا له: انطلق، فإن كنت صادقًا فنم في ناحية، فإذا أصبحت فتعرَّض له. فانطلق المؤمن، فألقى نصف كسائه تحته ونصفه فوقه، ثم نام، فلما أصبح أتى شريكه، فتعرَّض له، فخرج شريكُه وهو راكب، فلمَّا رآه عرفه، فوقف فسلم عليه وصافحه، ثم قال له: ألم تأخذ من المال

<sup>(</sup>١) وجأ عنقه: ضربه. لسان العرب ١٩٠/١.

مثل ما أخذت؟ فأين مالك؟ قال: لا تسألني عنه. قال: فما جاء بك؟ قال: جئتُ أعمل في أرضك هذه، تطعمني هذه الكسرة يومًا بيوم، وتكسوني هذين الثوبين إذا بليا. قال: لا ترى مِنِّي خيرًا حتى تخبرني ما صنعت في مالك. قال: أقرضتُه. قال: مَن؟ قال: المَليء الوفي. قال: مَن؟ قال: الله ربي. وهو مصافحه، فانتزع يده، ثم قال: ﴿ لَهِنَّكَ لَينَ ٱلْمُمَيِّيِّةِنَ ۞ ۚ لَوَنَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْلُما أَوْنَا لَمَدِيثُونَ﴾؟! وتركه، فلما رآه المؤمن لا يلوي عليه رجع وتركه، يعيش المؤمن في شدة مِن الزمان، ويعيش الكافر في رخاء من الزمان. فإذا كان يوم القيامة، وأدخل الله المؤمن الجنة؛ يمر، فإذا هو بأرض ونخل وثمار وأنهار، فيقول: لِمَن هذا؟ فيقال: هذا لك. فيقول: أوبلغ مِن فضل عملي أن أثاب بمثل هذا؟! ثم يمر فإذا هو برقيق لا تحصى عِدَّتهم، فيقول: لِمَن هذا؟ فيقال: هؤلاء لك. فيقول: أَوْبِلغ مِن فضل عملى أن أثاب بمثل هذا؟! ثم يمر فإذا هو بقُبَّةٍ مِن ياقوتة حمراء مجوفة، فيها حوراء عيناء، فيقول: لِمَن هذه؟ فيقال: هذه لك. فيقول: أوبلغ مِن فضل عملي أن أَثَابِ بِمثل هذا؟! ثم يذكر شريكه الكافر، فيقول: ﴿إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ١ يَقُولُ أَوَلَكُ لَينَ ٱلْمُمَرِّقِينَ﴾. قال: فالجنة عالية، والنار هاوية، فيريه الله شريكه في وسط الجحيم مِن بين أهل النار، فإذا رآه عرفه المؤمن، فيقول: ﴿ نَالَةِ إِن كِدَتَّ لَتُرْدِينِ ﴿ وَلَوْلَا نِغْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ ٱلْمُخْسَرِينَ ۞ أَفَمَا غَنُ بِمَيْتِينَ ۞ إِلَّا مَوْلَتَنَا ٱلأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ۗ ۞ إِنَّ هَلَذَا لَمُتَو ٱلفَوْلُ اْلْعَظِيمُ ۞ لِيثْلِ هَنَا فَلْيَعْمَلِ الْعَكِمَاوَنَ ۞﴾ بمثل ما قد مُنَّ عليه. قال: فيتذكر المؤمن ما مرَّ عليه في الدنيا مِن الشدة، فلا يذكر أشدَّ عليه مِن الموت(١). (٤٠٩/١٢)

بهما ثمانية آلاف دينار، فاقتسماها، فَعَمَدَ أحدُهما فأشترى بألف دينار أرضًا، فقال لهما ثمانية آلاف دينار، فاقتسماها، فَعَمَدَ أحدُهما فأشترى بألف دينار أرضًا، فقال صاحبه: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانًا اشترى بألف دينار أرضًا، وإنِّي أشتري منك بألف دينار، أرضًا في الجنة. فتصدق بألف دينار، ثم ابتنى صاحبه دارًا بألف دينار، فقال هذا: اللَّهُمَّ، إن فلانًا ابتنى دارًا بألف دينار، وإنِّي أشتري منك دارًا في الجنة بألف دينار، فقال: اللَّهُمَّ، إنْ فلانًا ابتنى دارًا بألف دينار، وإنِّي أشتري منك دارًا في الجنة بألف دينار، أن فقال: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانا تزوج امرأة، فأنفق عليها ألف دينار، وإني أخطب إليك من نساء الجنة بألف دينار. فتصدَّق بألف دينار، ثم اشترى خدمًا ومتاعًا بألف دينار، فقال: اللَّهُمَّ، إنَّ فلانًا اشترى خدمًا ومتاعًا بألف دينار، وإني أشتري منك خدمًا ومتاعًا في الجنة إلى فينار. فتصدق بألف دينار، ثم أصابته حاجة شديدة، فقال: لو أتيتُ صاحبى بألف دينار. فتصدق بألف دينار، ثم أصابته حاجة شديدة، فقال: لو أتيتُ صاحبى بألف دينار. فتصدق بألف دينار، ثم أصابته حاجة شديدة، فقال: لو أتيتُ صاحبي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ١٤/٧ ـ ١٦ ـ.

هذا لعلَّه ينالني معروف. فجلس على طريقه، فمرَّ به في حَشَمه وأهله، فقام إليه، فنظر الآخرُ فعرفه، فقال: فلان؟! فقال: نعم. فقال: ما شأنُك؟ فقال: أصابتني بعدك حاجةً، فأتيتك لتصيبني بخير. قال: فما فعل مالُك؛ فقد اقتسمنا مالًا واحدًا، فأخذت شطرَه وأنا شطرَه. فقال: اشتريتَ دارًا بألف دينار، ففعلتُ أنا كذلك، وفعلتَ أنت كذا، وفعلتُ أنا كذلك، وفعلتَ أنا كذا، وفعلتُ أنا كذا، فقصّ عليه القصة، فقال: إنك لمن المصدقين بهذا؟! اذهب فوالله لا أعطيك شيئًا. فردّه، فقُضي لهما أن تُوفيا؛ فنزلت فيهما: ﴿فَآفِيلَ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ بَعَشُهُمْ عَلَىٰ الله عنهما: ﴿فَاللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

م ٢٠٤٠٦ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنَى كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ وذلك أنَّ أخوين مِن بني إسرائيل - اسم أحدهما: فطرس، والآخر: سلخا - ورِث كلَّ واحدٍ منهما عن أبيه أربعة آلاف دينار، فأمَّا أحدهما فأنفق ماله في طاعة الله ﷺ، والمشرك الآخر أنفق ماله في معصية الله ﷺ ومعيشة الدنيا، وهما اللذان ذكرهما الله ﷺ في سورة الكهف، فلمًا صارا إلى الآخرة أدخل المؤمن الجنة، وأدخل المشرك النار، فلما أدخل الجنة المؤمن ذكر أخاه، فقال لإخوانه من أهل الجنة: ﴿إِنِّ كَانَ لِي قَلْيَ لِي النَّهُمَةِينَ ﴾ بالبعث أن . (ز)

٩٥٤٠٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ قَالَ قَالِلَ مِنْهُمْ إِنِّى كَانَ لِى قَرِينٌ ﴾ صاحب في الدنيا، ﴿ يَتُولُ أَيْنَكُ لِينَ النَّمْتِينَ ﴾ على الاستفهام (٣٠). (ز)

#### ﴿ لَهِ ذَا مِنْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظَلمًا أَمِنَّا لَمَدِيثُونَ ﴾

٩٥٤٠٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ أَيَّا لَمَدِيْوَنَ ﴾ ،
 يقول: أثنا لَمُجازَون بالعمل؟! كما تدين تُدان ثُدان (

٩٠٤٠٩ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ لَوْنَا لَمُدِيثُونَ ﴾، قال: لَمُحاسبون (٥٠). (١٣/١٢)

• ٢٥٤١ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_، مثله (٦٠). (٤١٣/١٢)

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١٤٩/٢ مقتصرًا على أوله، وإسحاق البستي ص٢٠٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲/ ۲۰۸ ـ ۲۰۸ . (۳) تفسير يحيي بن سلام ۲/ ۸۳۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٤٥.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جُرير ١٩ /٥٤٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

١٥٤١١ - عن الحسن البصري - من طريق أبي رجاء - في قوله: ﴿ إَفَّا لَمَلِيثُونَ ﴾ ، قال: غير مُحاسبين (١٠). (ز)

٦٥٤١٢ ـ عن إسماعيل السُّلِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَا نِنْنَا وَكُمَّا ثُرُايًا وَهَظَامًا أَوْنًا لَمَنَا لَمَنَا وَكُمَّا ثُرُايًا وَهَظَامًا أَوْنًا لَمَنَا لَهُمَا لَمَنْ اللَّهِ وَهَا لَمَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللللْمُ الللللَّةُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ اللَّلِمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللل

**٦٥٤١٣ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق معمر ـ قوله: ﴿ لَهَٰذَا مِثْنَا كَكُنَّا ثُرُلًا وَعَظَلْمًا أَيْنَا** لَمَدِيثُونَ﴾: أثنا لمحاسبون<sup>(٣)</sup>. (٤٠٦/١٢)

70818 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْنَا مِنْنَا رَكُمَّا ثُرَايًا وَعَظَمًا أَوْنًا لَمَدِبُونَ ﴾، يعني: المحاسين في أعمالنا (٤). (ز)

1081 - قال يحيى بن سلَّام: ﴿ لَوْلَا يَنْنَا وَكُمَّا ثُوْلِا وَعَظَمًا لَوْنَا لَمَدِيثُونَ ﴾ هما اللذان في
 سورة الكهف: ﴿ وَلَشْرِتَ لَمُ مَنْلًا رَبِّكُنِي جَمَلنَا لِخُمَوهِمَا جَنْنَبِينِ ﴾ [الكهف: ١٣٦] إلى آخر
 قصتهما. ﴿ لَوْنَا يَنْنَا رَكُنَا رَبِّنَا لَيْنَا لِيَنْ لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لَيْنَا لِيْنَا لِيَنْلِيْنَ لِللْلِيْنِ لِيْنَا لِيَنْنَا لِيْنَا لِيْنَالِيْنَ لِيْنَ لِيْنَا لِيَنْنِ لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيَعْلَى لِمِينَالِيْنَ لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِينَا لِيْنَا لِيْنَا لِيْنَا لِيَنْنَا لِيْنَا لِينَا لِيَعْلِينَ لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَالِينَا لِينَا لِينَالِينَا لِينَا لِينَالِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَالِينَا لِينَا لِينَالِينَا لِينَالِينَا لِينَالِينَا لِينَالِينَا لِينَا لِينَالِينَ

# ﴿قَالَ هَلْ أَنتُد مُطَّلِعُونَ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٥٤١٦ ـ عن السُّدِّيّ، قوله: ﴿قَالَ هَلَ أَنتُد مُطَّلِمُونَ﴾، قال: كان ابنُ عباس يقرؤها: (هَلْ أَنْتُم مُطْلِعُونِ \* فَأَطْلِمَ فَرَآهَ فِي سَوَآءِ الْجَحِيمِ\<sup>(٢)[١٥٤٥]</sup>. (ز)

<u>هُ هَا</u> مَا اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا و كارو الله على الله ع

فركلاهما صحيح». <u>ا∿ان</u> اشتَدْرُكُ ابنُ جوير (١٩/١٩٥ ـ ٥٤٩) على هذه القراءة مستندًا إلى اللغة بقوله: «هذه

القراءة التي ذكرها السدي عن ابن عباس أنه كان يقرأ في ﴿مُثَلِّمُونَ﴾ إن كانت محفوظة عنه =

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الإهوال ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/١٧٥ (٩٣) ـ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹ /٥٤٦. وعلّقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۱.
 (۳) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>۱) اخرجه إسحاق البسي ص ۱۰۱، وطراه السيوطي إلى ابن المسر.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/ ١٠٧ ـ ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٤٨.

وقراءة ابن عباس شافة، تروى أيضًا عن أبي عمرو، وابن محيصن، وغيرهما. انظر: المحتسب ٢٩٩/٠، ومختصر ابن خالويه ص١٢٨.

#### تفسير الآية:

٣٠٤١٧ ـ قال حبدالله بن عباس: ﴿ مَلَ أَشَد مُطّلِعُونَ ﴾، وذلك أنّ في الجنة كُوّى، فينظر أهلُها منها إلى النار وأهلِها (١٠). (ز)

7081A ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ مَلَ أَنتُدُ مُطَلِمُونَ ﴾، يقول: مطلعون إليه حتى أنظر إليه في النار<sup>(۲)</sup>. (۱۳/۱۲)

٩٠٤١٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: ﴿ مَلَ أَنتُه مُثَلِّيُونَ ﴾، قال: سأل ربَّه أن يُطْلِعُونَ ﴾ . (ز)

== فإنها من شواذ الحروف، وذلك أنَّ العرب لا تؤثر في المَكْنِي من الأسماء [الضمير] إذا اتصل بفاعل على الإضافة في جمع أو توحيد، لا يكادون أن يقولوا: أنت مكلمني، ولا: أنتم مكلموني، ولا: أنتم مكلموني، ولا: مكلموني، وأنتما مكلماي، وأنتما مكلماي، وأنتما توهمًا به: أنت مكلماي، وأنتما تكلمين، وأنتم تكلمين، وأنتم تكلموني، كما قال الشاعر:

وما أدري وظني كل ظن أمسلمني إلى قومي شراحي؟

فقال: مسلمني. وليس ذلك وجه الكلام، بل وجه الكلام: أمسلمي. فأما إذا كان الاسم ظاهرًا، ولم يكن متصلًا بالفاعل، فإنهم ربما أضافوا، وربما لم يضيفوا، فيقال: هذا مكلم أخاك، ومكلم أخيك، وهذان مكلما أخيك، ومكلمان أخاك، وهؤلاء مكلمو أخيك، ومكلمون أخاك؛ وإنما تختار الإضافة في المكني المتصل بفاعل لمصير الحرفين باتصال أحدهما بصاحبه، كالحرف الواحدة.

وقال ابنُ عطية (٢٨٧/٧): (رَدَّ هذه القراءةَ أبو حاتم وغيره، ولَحَّنُوها، وذلك أنها جمعت بين ياء الإضافة ونون المتكلم، والوجه أن يقال: مُطْلِعِيَّ. ووَجَّهَ القراءة أبو الفتح ابن جني، وقال: أنزل الفاعل منزلة الفعل المضارع.

الامتها اختلف في قائل: ﴿ وَهَلَ أَنْتُم تُطَلِّشُونَ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: أنه قول المؤمن الأصحابه ومحادثيه. والثاني: أنه قول الملائكة الأهل الجنة. والثالث: أنه قول الله ﷺ الأهل الجنة.

وذَهَبَ ابنُ القيم (٢/٣٦٨) إلى أنّ القول الأول هو الصحيح وأظهر الأقوال؛ ل**دلالة السياق**. ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٨/١٤٥، وتفسير البغوي ٧/ ٤١. ﴿ (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٤٧، وإسحاق البستي ص٢٠٣ من طريق معمر.

مُّطّلِمُونَ﴾ إلى النار؛ فتنظرون منزلة أخي؟ فردوا عليه: أنت أعرف به مِنّا، فاطّلِع أنت. ولأهل الجنة في منازلهم كُوّى، فإذا شاءوا نظروا إلى أهل النار(١١). (ز)

# ﴿ فَأَطَّلَمُ فَرَءَاهُ فِي سَوْلَهِ الْجَحِيدِ ١

٦٥٤٢١ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق القاسم بن عبدالرحمن ـ في قوله: ﴿ فَأَطَّلَمَ فَرَءَاهُ فِي سَوَّةِ ٱلْجَدِيدِ ﴾، قال: اطلع، ثم التفت إلى أصحابه، فقال: لقد رأيتُ جماجَمَ القوم تغلى<sup>(٢)</sup>. (٤١٣/١٢)

٩٥٤٢٢ ـ عن كعب الأحبار ـ من طريق قتادة ـ قال: في الجنة كُوِّي، فإذا أراد أحدُّ مِن أهلها أن ينظر إلى عدُوه في النار اطّلكع، فازداد شكرًا (١٣). (١١٤/١٢)

٣٥٤٢٣ ـ عن خليد العصري ـ من طريق قتادة ـ في قول الله: ﴿ فَأَطَّلُمَ فَرَّاهُ فِي سَوَّاهِ لَجَرِيدِ﴾، قال: في وسطها. قال: رأى جماجمهم تغلي، فقال: فلان؟! واللهِ، لولا أنَّ الله عرَّفه إيَّاه ما عرفه، لقد تغير حِبْرُه وسِبْرُه (٤)، فعند ذلك يقول: ﴿تَاللَّهِ إِن كِدتَّ لَّتُودِينِ﴾ (ه). (ز)

٣٥٤٢٤ ـ عن مطرف بن عبدالله \_ من طريق قتادة \_ في قوله: ﴿ فَأَطَّلُمَ فَرَاهُ فِي سَوْلَهِ اَلْجَحِيرِ﴾، قال: واللهِ، لولا أنَّه عرَّفه ما عرفه، لقد غيَّرت النارُ حِبره وسِبره<sup>(١)</sup>. (ز) ٣٥٤٢٥ ـ قال الحسن البصري: ﴿ فَأَطَّلُمَ فَرَاهُ فِي سَوْلَهِ ٱلْجَدِيدِ ﴾ هذه ـ واللهِ ـ الدُّولة (٧) . (ز)

٣٥٤٢٦ ـ عن قتادة بن دعامة - من طريق محمد بن يسار - ﴿ فَأَطَّلَمَ فَرَءَاهُ فِي سَوَّلَهِ

<sup>==</sup> وبيَّن ابنُ عطية (٧/ ٢٨٧) أن القول الأول يحتمل أن يكون المخاطَب بــ﴿أَنتُــُ﴾ فيه: الملائكة، أو رفقاؤه في الجنة، أو خَدَمَتُه.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٨/٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه هناد (٣١٠). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة النار ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ٤٥٦ ـ ٤٥٧ (٢٥٥) ـ، وإسحاق البستي ص٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) حِبْرُه وسِبْرُه: لونه وهيئته. مختار الصحاح ١/ ٦٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٤٩/٢، وابن جرير ١٩٧/١٩ مختصرًا. (۷) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۲.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٤٨.

لَلْمَوْمِدِ﴾، قال: ذُكِر لنا: أنَّه إذ ذاك اطَّلع، فرأى جماجم القوم تغلي(١). (ز)

٣٠٤٢٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ فَلَ أَنْتُد مُثَلِّلُونَ ﴾ قال: سأل ربَّه أن يطلعه، ﴿ فَأَلَّكَمْ فَرَاهُ فِي سَوَلَهِ الْمَرْمِدِ ﴾ يقول: في وسطها، فرأى جماجمهم تغلي، فقال: فلان! ولولا أنَّ الله عرَّفه إيَّاه لما عرفه، لقد تغيَّر حِبره وسبره، فعند ذلك قال: ﴿ وَاللَّهِ إِن كِنتَ لَتُرْبِنِ ﴾ (٣٠ ـ (١٤٤/١٢)

٢٠٤٢٨ ـ عن محمد بن كعب ـ من طريق أبي معشر ـ في قوله هذ: ﴿إِنِّ كَانَ لِي فَرِينٌ ۞ يَعُولُ لَمِنْكَ لَينَ النَّمَلِقِينَ﴾ إلى قوله هذ: ﴿فَاطَلَمْ فَرَادُ فِي سَوَلَهِ لَلْمَحِيرِ﴾، قال: أبصرهم وجماجم تغلي، فعرَّفه الله إيَّاه، ولقد غيَّرتِ النار حِبْرَه وسِبْرَه. فقال سفيان: يعني: لونه وصورته (٢٠). (ز)

٣٥٤٢٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَلَهُ﴾ المؤمنُ ﴿فَرَالُ﴾ فرأى أخاه ﴿فِي سَوَلِهِ﴾ يعني: في وسلطانه في يعني: في وسلط ﴿لَمَتِيدِ﴾ أسود الوجه، أزرق العينين، مقرونًا مع شيطانه في سلسة (أ). (ز)

#### ﴿ فِي سَوَاهِ ٱلْجَدِيدِ ۞﴾

١٥٤٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿فِي سَوْلَهِ ٱلْمَحِيرِ﴾،
 قال: في وسط الجحيم (٥٠). (٤١٣/١٢)

٣٠٤٣١ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿فِي سَوَلَهَ لَلْمَصِيرِ﴾. قال: وسط الجحيم. قال: وهل تعرفُ العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة النار \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٤٥٦/٦ \_ ٤٥٧ (٢٥٥) \_.، وإسحاق البستي ص٤٠٠.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠٣ ـ ٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وهو عند عبدالرزاق وابن جرير عن خليد العصري كما تقدم. وأخرجه ابن جرير بنحوه مختصراً عن قتادة ٧١/١٩ كما سيأتي. وعلقه يحيى بن سلام ٨٣٢/٢ مختصراً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ٧/ ١٥٠ (١٨١١).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٨/٣. (۵) أخرجه ابن جرير ٦٩ /٥٤٦ ـ ٥٤٣، ومن طريق عطية والسدي أيضًا، وابن أبي حاتم ـ كما الإتقان ٣٩/٢ ـ. وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

رماها بسهمٍ فاستوى في سوائِها وكان قَبُولًا للهوادِي الطَّوارقِ<sup>(١)</sup> (١٣/١٤)

٦٥٤٣٢ ـ عن خليد العصري ـ من طريق قتادة ـ في قول الله: ﴿ وَاللَّمَ فَرَادُ فِي سَوَلَهِ
 المَجْرِيرِ ، قال: في وسطها (١٠). (ز)

**٦٥٤٣٣ ـ** عن الحسن البصري ـ من طريق عباد بن راشد ـ في قوله: ﴿ فِي سَوَّاتِهِ لَلْمَاتِهِ الْمَالِةِ لَا سَوَّاتِهِ الْمَالِةِ لَلْمَالِةِ الْمَالِةِ اللَّهُ الْمَالِةِ الْمَالِةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِةِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِةِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلَّالِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِ

3088 ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد، وأبي هلال ـ قال: ﴿ فِي سَوَّلِهِ سَوَّلِهِ لَهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَل عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلْ

مع عنى: في وسط ﴿ اَلْجَدِيرِ ﴾ ( ز ) وَسَوَاتِهِ عني: في وسط ﴿ اَلْجَدِيرِ ﴾ ( • ) . ( ز )

٦٥٤٣٦ ـ قال يعيى بن سلّام: ﴿ فَلَ أَنتُد تُطَلِّمُونَ ۞ قَائَلُمَ﴾ فرأى صاحبَه ﴿ فِي سَرَلَهِ لَلْجَمِيرِ﴾ يعني: في وسط الجحيم (٦٠). (ز)

### ﴿ قَالَ تَأْلَلُهِ إِن كِدتَ لَتُرْدِينِ ۞

٣٥٤٣٧ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿قَالَ تَأْلَدُ إِنْ كِدَتَ لَتُرْبِنِ﴾ يقوله المؤمنُ لَتُرْبِنِ﴾ يقوله المؤمنُ لشيطانه (٧٠٠ . (ز)

٣٥٤٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿تَأَلَّهِ إِن كِدَتَ لَتَّوِينِ﴾، يقول: لَتهلكني لو أَطعتك (^). (١١٤/١٢)

٣٥٤٣٩ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ ثَالَمُهِ إِن كِنتَ لَتُرْيِنِ ﴾، يعني: تالله، لقد كدت تغوين ( ) . ( )

 <sup>(</sup>١) أخرجه الطستي في مسائله ـ كما في الإنقان ٢٨/٢ ـ. والهوادي جمع هادية: وهي مِن كل شيء أوله وما تقدم منه، ومنه هوادي الخيل والوحوش. والطوارق جمع طارقة: وهي التي تسير ليلًا. اللسان (هوي، طرق).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱۲۹/۲. (۳) أخرجه ابن جرير ۱۹ / ۵۶۷.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩٤٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاته.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٨. (٦) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٨٣٢.

<sup>(</sup>٧) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٣.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٩) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٢.

٠ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿إِن كِنتَ لَتُرْدِينِ﴾، قال: لَتهلكني<sup>(۱)</sup>. (ز)

٩٥٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال المؤمن: ﴿ ثَالَةِ إِنْ كِنتَ لَتُوبِيٰ﴾ لتغويني؛ فأنزل منزلتك في النار<sup>(٢)</sup>. (ز)

٦٥٤٤٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿قَالَ تَاللَّهِ إِن كِدتَ لَتُزونِ ﴾ لتباعدني مِن الله. يقوله المؤمن لصاحبه (T). (ز)

# ﴿وَلَوْلَا نِشْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ۞﴾

٣٥٤٤٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ وَلَوْلَا نِفْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ ٱلْمُحْسَرِينَ﴾، قال: في النار(٤). (١٢/١٤)

١٥٤٤٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿لَكُنُّتُ مِنَ ٱلْمُخْمَرِينَ﴾، قال: مِن المُعَذَّبين<sup>(ه)</sup>. (ز)

٥٤٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْلَا نِمْمَةُ رَبِّ﴾ يقول: لولا ما أنعم الله عَلَيَّ بالإسلام ﴿لَكُنْتُ مِنَ ٱلْمُحْسَرِينَ﴾ النار(٦). (ز)

٦٥٤٤٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي﴾ الإسلام ﴿ لَكُنُتُ مِنَ ٱلْمُخْسَرِينَ ﴾ معك في النار<sup>(۷)</sup>. (ز)

# ﴿ أَفَمَا غَنُ بِمَيْدِينَ ۞ إِلَّا مَوْلَئَنَا ٱلأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞ إِنَّ هَنذَا لَمُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ۞ لِيثْلِ هَنذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَنمِلُونَ ۞﴾

٣٥٤٤٧ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قول الله لأهل الجنة: ﴿كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنيَتُنَّا بِمَا كُشُتُهُ تَمْمَلُونَ﴾ [المرسلات: ٤٣]، قال: قول الله: ﴿ هَٰنِيَتَا ﴾ أي: لا تموتون فيها، فعندها قالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٤٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٨/٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٢ ـ ٨٣٣. (٤) أخرجه عبدالرزاق ١٤٩/٢، وإسحاق البستي ص٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وأخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٠ من طريق سعيد بلفظ: في عذاب الله.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٠. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٨.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۲ ـ ۸۳۳.

﴿ لَمُنَا غَنُ بِسَيْتِينَ ۞ إِلَّا مُولَفَنَا الأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَلِّينَ ۞ إِنَّ هَٰذَا لَمُو ٱلْفَوْرُ الْفَطِيمُ﴾ قــال: هذا قول أهل الجنة، يقول الله: ﴿ لِلشِّلِ هَذَا ظَلِيتُمَلِ ٱلْخَيْلُونَ﴾ `` (١١٥/١٥)

٩٥٤٤٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق المبارك ـ قال: علِموا أنَّ كل نعيم بعده الموتُ يقطعه، فقالوا: ﴿ أَنَمَا عَنُ بِمُعَلَّدِينَ﴾ قيل:
لا. قالوا: ﴿ إِنَّ هَذَا لَمُو ٱلْفَرْزُ ٱلْقَلِيمُ ﴿ أَنَ رَبِيتِنَ ﴿ إِنَّ الْمَائِلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَّالَالَّاللَّالَّةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

٩٥٤٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَلْمَا غَنُ بِيَتِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَلْفَلْ أَلْتُوبُ إلى قوله: ﴿ النَّفِيمُ ﴾ قال: هذا قول أهل الجنة، يقول الله: ﴿ لِلنِّلِ هَنَا فَلْيَقْمَلِ اللَّهَ عَلَا فَلَيْقَمَلِ اللَّهُ الْمَيْلُونَ ﴾ (١٤/١٣).

موه - قال مقاتل بن سليمان: ثم انقطع الكلام، ثم أقبل المؤمنُ على أصحابه، فقال: ﴿ أَنَّمَا غَنُ بِسَيِّتِينَ ﴾ عرف المؤمنُ أنَّ كلَّ نعيم معه الموت فليس بتامً، ﴿ إِلّا مَوْتَ مَنْ اللّهِ اللّهِ عَنْ بِمَكَابِينَ ﴾ فقيل له: إنَّك لا تموت فيها. فقال عند ذلك: ﴿ إِنَّ هَذَا أَلَقَ الْفَرْدُ الْفَيْمُ ﴾. ثم انقطع كلام المؤمن، يقول الله ﷺ: ﴿ لِينْ اللهِ عَذَا ﴾ النعيم الذي ذُكِر قبل هذه الآية في قوله: ﴿ أَنْلِيْكَ كُمْ رِنْقُ مَثَلُمٌ ﴾ الصانات: ١٤]؛ ﴿ فَلَيْمَكُ الْمَثَوْنَ ﴾ فليسارع المسارعون (١٠٠). (ز)

10201 \_ قال يحيى بن سلَّم: قال: ﴿ أَنْمَا غَنْ بِيَتِينَ ۚ إِلَّا مَرْنَتَا الْأُولَى ﴾ وليس هي إلا موتة واحدة التي كانت في الدنيا، كقوله: ﴿ وَأَلَثُهُ أَهَلُكَ عَادًا الْأُولَى ﴾ [النجم: ٥٠] ولم يكن عاد قبلها، ﴿ وَمَا غَنْ بُعُمَّا بِنَ ﴾ قاله على الاستفهام، وهذا استفهام على سرور، قد أبن ذلك، ﴿ إِنَّ هَذَا أَتُو الْفَوْزُ الْشَلِيم ﴾ النجاة العظيمة من النار إلى الجنة، قال الله ﷺ في : ﴿ لِينِلِ هَذَا ﴾ يعني: ما وُصِف مِمًا فيه أهل الجنة ﴿ فَلْيَعْمَلِ الْمَارِدَ ﴾ المَجانة (ز)

<u>@٤٨٨</u> قال ابنُ عطية (٧/ ٢٨٩): «قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَمُثَرَ ٱلْفَرْدُ ٱلْفَلِيمُ﴾ إلى قوله: ﴿فَلَيْمَنُلِ الْمَنْمِلُونَ﴾ يحتمل أن يكون من خطاب المؤمن لقرينه. وإليه ذهب قتادة. ويحتمل أن يكون من خطاب الله تعالى لمحمد ﷺ وأمته، ويَقْوَى هذا؛ لأن قول المؤمن: =

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

ركي عن السني السني السني السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٢) أخرجه إسحاق البستي ص٠٢٠، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٥١. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٨ ـ ٦٠٩. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٢ ـ ٨٣٣.

#### أثار متعلقة بالآية:

70٤0٢ ـ عن البراء بن عازب، قال: كنتُ أمشي مع رسول ال ﷺ، يدُه في يدي، فرأى جنازة، فأسرع المشي حتى أتى القبر، ثم جنا على ركبتيه، فجعل يبكي حتى بلً الثرى، ثم قال: «لمثل هذا فليعمل العاملون» ((). (١٥/١٧))

# ﴿ اَدَٰلِكَ خَيْرٌ نُؤُلًّا أَمْ شَجَرَهُ الزَّفْيِ ۞ إِنَّا جَمَلَتُهَا فِتَنَهُ لِلْعَلِيدِينَ ۞ إِنَّهَا شَجَرَةً تَخْرُجُ فِي أَسْلِ الْمَنِيدِ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآيات:

== ﴿لِيثْلِ هَنَا فَلَيْمْمَلِ ٱلْعَكِلُونَ﴾، والآخرة ليست بدار عمل يُقْلِقُ إلا على تجوُّز، كأنه يقول: لمثل هذا كان ينبغي أن يعمل العاملون».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٥٦٣/٣٠ (١٨٦١)، وابن ماجه ٥/٢٨٦ (١٤٩٥)، بلفظ: المثل هذا فأعلوا عند ابن ماجه، وبلفظ: المثل هذا اليوم فأعلوا عند أحمد، وابن أبي شيبة ٧٩/٧ بلفظ: المثل هذا فليعمل العاملون، فأعلوا من طريق أبي رجاء عبدالله بن واقد الخراساني عن محمد بن مالك عن البراء به. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

قال النووي في المجموع ٥/٩٥: «بإسناد حسن». وقال المنذري في الترغيب والترهيب ١٢٠/٤: «بإسناد حسن». وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٤/٣٣٤: «هذا إسناد ضميف، فيه مقال، محمد بن مالك قال فيه أبو حاتم: لا بأس به. وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: لم يسمع من البراء بن عازب شيئًا، وذكره أيضًا في الضعفاء، وقال: كان يخطئ كثيرًا، لا يجوز الاحتجاج بخبره إذا انفره.

#### ﴿ لَشَوْيًا مِّنْ جَيدٍ ﴾ (١٦/١٢)

٣٥٤٥٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: لَمَّا ذَكر اللهُ شجرة الزقوم افتتن بها الظُّلَمة، فقال أبو جهل: يزعم صاحبُكم هذا أنَّ في النار شجرةً، والنار تأكل الشجر، وإنَّا ـ واللهِ ـ ما نعلمُ الزقومَ إلا التَّمر والزبد، فتَزَقَّموا. فأنزل اللهُ حين عجِبوا أن يكون في النار شجرة: ﴿إِنَّهَا شَجَـرَةٌ تَخْرُمُ فِي أَمْـلِ ٱلْجَحِيدِ ﴿ طُلُّعُهَا كَأَنَّهُ رُمُوسُ ٱلشَّيَطِينِ (٢١/ ١١٥)

٩٥٤٥٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ، قال: لَمَّا نزلت: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقْومِ ﴾ قالوا: ما نعرف هذه الشجرة؟ فقال عبدالله بن الزُّبَعْرَى: لكني ـ واللهِ ـ أعرفها، هي شجرةٌ تكون بإفريقية. فلما نزل: ﴿إِنَّهَا شَجَـرَةٌ تَخْرُمُ فِي أَسْلِ ٱلْجَحِيدِ ﴿ طُلُعُهَا كَأَنَّهُ رُوُسُ ٱلشَّيَطِينِ ۗ قالوا: ما يشبه هذه التي يصف محمدٌ ما قال ابن الزُّبعرَى (٢). (ز) ٣٥٤٥٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: قال أبو جهل: لَمَّا نزلت: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ﴾ [الدخان: ٤٣] قال: تعرفونها في كلام العرب؟ أنا آتيكم بها. فدعا جاريةً، فقال: ائتيني بتمر وزبد. فقال: دونكم تزقَّموا، فهذا الزقوم الذي

يُخَوِّفكم به محمد. فأنزل الله تفسيرها: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَهُ ٱلزَّقُومِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةُ لِلظَّالِمِينَ﴾ (ز)

#### 🏶 تفسير الآيات:

# ﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ ٱلرَّقُومِ ۞ إِنَّا جَعَلَنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ۞﴾

٣٥٤٥٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلطَّلِمِينَ﴾، قال: قول أبي جهل: إنَّما الزقوم التمر والزبد أتزقَّمه<sup>(٥)</sup>. (٤١٦/١٢) ٣٥٤٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ فِتْنَةٌ لِلظَّالِمِينَ ﴾، قال: زادهم تكذيبًا حين أخبرهم أنَّ في النار شجرة، فقال: يخبرهم أنَّ في النار

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٥٢. وعلَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٢. (٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٦٨)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٥٥٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

شجرة، والنار تحرق الشجر! فأخبرهم أنَّ غذاءها مِن النار''). (ز) ٢٠٤٥٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿إِنَّا جَمَلَتُهَا فِتْنَةٌ لِلظَّلِمِينَ﴾، قال: لأبي جهل وأصحابه'''. (ز)

ب المؤمنين أم نزل الكافر ﴿ مَنْجَرَهُ الزَّقُومُ ﴾ وهي النار للذين استكبروا عن «لا إله إلا الله عين أمرهم اللبي ﷺ بها، ثم قال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ إِنَّا جَمَلَتُهَا ﴾ يعني: الزقوم ﴿ فِتَنَهُ إِلَيْلَالِمِينَ ﴾ يعني: الزقوم ﴿ فِتَنَهُ إِلْعَلَالِمِينَ ﴾ يعني: الزقوم ﴿ فِتَنَهُ إِلَيْلَالِمِينَ ﴾ يعني: المشركي مكة؛ منهم عبدالله بن الزَّبعرَى، وأبو جهل بن هشام، والملأ من قريش الذين مشوا إلى أبي طالب، وذلك أنَّ ابن الزِّبعرَى قال: إنَّ الزقوم بكلام الميمن: التمر والزبد. فقال أبو جهل: يا جارية، ابغنا تمرًا وزبدًا. ثم قال الاصحابه: تزقموا مِن هذا الذي يُخوِّفنا به محمد، يزعم أنَّ النار تنبت الشجر، والنار تحرق الشجر! فكان الزقوم فتنةً لهم " . (ز)

٦٥٤٦١ ـ قال يحيى بن سلّم: ثم قال: ﴿ لَاَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا لَمْ شَجَرَهُ الزَقْوِهِ أَي: إنَّه خير نُزُلًا مِن شجرة الزقوم، ﴿ إِنَّا جَمَلَتُهَا فِتَنَةً لِلْقَلْلِينَ لِللهُ للمشركين. بلغني: أنها في اللباب السادس، وأنَّها تحيا بلهب النار كما يحيا شجرُكم ببرد الماء. قال: فلا بُدُّ لاَهل النار مِن أن ينحدروا إليها، يعني: مَن كان فوقها، فيأكلون منها (٤٠). (ز)

# ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيدِ ۞

٣٥٤٦٢ ـ قال الحسن البصري: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُمُ فِيَ أَسْلِ لَلْمَحِيرِ﴾، أصلها في قَعْر جهنم، وأغصانها ترتفع إلى دركانها<sup>(٥)</sup>. (ز)

عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِي أَسْلِ
 الْمَحْمِرِ ﴾، أي: غُذَّيْتُ بالنار، ومنها خُلِقَتْ (١٠/١٥)

٣٥٤٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: فأخبر الله في أنها لا تشبه النخل، ولا طلعها كطلع النخل، فقال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغَرُّجُ تنبت ﴿فِي أَسْلِ

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٠. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٥٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٩. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٣ ـ ٨٣٤.

<sup>(0)</sup> تفسير الثعلبي ١٤٦/٨، وتفسير البغوي ٧/٤٢. (٦) أخرجه ابن جرير ٩٥/٧٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

#### ٱلجَحِيدِ﴾<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

م ٢٥٤٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ قال: لو أنَّ قطرةً مِن زقّومِ جهنم أُنزلت إلى الأرض لأفسدت على الناس مَعايشهم (٢٠) (١٢/١٢)

**٦٥٤٦٦ ـ** عن أبي عمران الجوني، قال: بلغنا: أنَّ ابنَ آدم لا ينهش مِن شجرة الزقوم نهشةً إلا نهشَتْ مِنه مثلَها<sup>(٣)</sup>. (٤١٦/١٢)

### ﴿ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ۞

٦٥٤٦٧ \_ عن عبدالله بن عباس =

٣٠٤٦٨ ـ ومحمد بن كعب القرظي: ﴿كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَطِينِ﴾ هم الشياطين بأعيانهم، شبَّه بها لقبحها (٤).

**٦٥٤٦٩ ـ عن وهب بن مُنَبِّه، في قوله: ﴿طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ﴾، قال: شعور الشياطين قائِمة إلى السماء<sup>(٥)</sup>. (١٦/١٦٤)** 

١٥٤٧٠ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قال: ﴿ طُلُقُهُا كَأَنَّهُ رُبُوسُ الشَّيطِينِ ﴾ . قال: شُعَبُها بذلك (١٠) . (١٥/١٩)

۲۰٤۷۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ طَلْمُهَا ﴾ تمرها ﴿ كَأَنْتُهُ رُمُوسُ اَلشَّيَطِينِ ﴾ ``. (ز) ٢٠٤٧٢ ـ قال يحيى بن سلّام: وقوله: ﴿ طَلْمُهَا ﴾ أي: ثمرتها ﴿ كَأَنْتُهُ رُمُوسُ الشَّيَطِينِ ﴾

- (٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة النار \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٢١٧/٦ (٧٩) \_، وابن أبي شبية ١٦٦/١٣.
- (٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة النار ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ٤٤١ (١٨٨) ـ. وعزاه السيوطي إلى عبدالله بن أحمد بن حنبل في زوائد الزهد، وابن المنظر.
- (٤) تفسير الثعلبي ١٤٦/٨، وتفسير البغوي ٧/٤٢ وقال عقبه: لأنَّ الناس إذا وصفوا شيئًا بغاية القبح قالوا: كأنه شيطان، وإن كانت الشياطين لا ترى؛ لأن قبح صورتها متصور في النفس.
  - (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/٥٥٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
    - (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٩. كذا جاء في مطبوعته، ولعلها: ثمرها.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٠٩/٣.

يقبِّحها بذلك. وقال بعضهم: رءوس الحيات (١١)٩٨٤٠٠. (ز)

# ﴿ فَإِنَّهُمْ لَاكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلبُّطُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ خَبِيمٍ ۞

**٦٥٤٧٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ** من طريق علي ـ في قوله: ﴿ثُمُّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْيًا يَنْ خَيمِهِ﴾، قال: لَمَوْجًا<sup>(٢)</sup>. (١٧/١٢)

٣٤٧٤ ـ عن عبدالله بن عباس: أن نافع بن الأزرق قال له: أخيرني عن قوله: ﴿لَشَوَيًا يَنْ جَيِيرٍ﴾. قال: يختلط الحميم والغساق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

تلك المكارم لا قَعْبانِ من لبن شِيبًا بماء فعادًا بعدُ أبوالاً<sup>(٣)</sup>؟ (٤١٧/١٢)

٣٥٤٧٠ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿ مُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَيًا مِنْ جَبِيرِ ﴾ فقال في الشّوب: إنها تختلط باللبن فتشوبه به، فإن لهم على ما يأكلون ﴿ لَشَوَّا مِنْ عَبِيرٍ ﴾ (١٦/١٣).

٦٥٤٧٦ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿لَشَوَّا بَنْ جَبِيرِ﴾، قال: يُخلَط طعامُهم، ويُشاب بالحميم (٥٠). (٤١٨/١٢)

المده اختُلِف في معنى قوله تعالى: ﴿ طَلَمُهَا كَانَدُ رُوسُ الشَّيَطِينِ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: شُبَّة طلعها بما استقر في النفوس من كراهة رؤوس الشياطين وقبحها، وإن كانت لم تُرَ. والثاني: شُبَّة طلعها بنوع من الحيَّات رؤوسها بشعة المنظر. والثالث: شُبَّة طلعها بجنس من النبات طلعه في غاية الفحاشة. ذكر الأقوال الثلاثة ابنُ جرير (١٩/٣٥٥)، وابنُ عطية (٧/ ٢٩٠)، وكذلك ابنُ كثير (٢١/ ٢٦) لكنه استَتَدَرُكَ على القولين الثاني والثالث، بقوله: قوله هذين الاحتمالين نظر الله الحتار القول الأول، فقال: قوالأول أقوى وأولى، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۳ ـ ۸۳۴.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٧٦/٢ .. والقعبان: مثنى قعب، وهو القدح الضخم. اللسان (قعب).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣٥٤٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿ ثُمُّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَيًا يَنْ جَيمِهِ : يعني: شُرب الحميم على الزَّقُوم (١١). (ز)

٣٥٤٧٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَّهَا مِنْ حَمِيهِ﴾، قال: مِزاجًا مِن حميم (٢٠). (٤١٨/١٢)

١٥٤٧٩ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْيًا مِنْ
 جَيرِ ﴾، قال: الشوب: الخلط، وهو المَزْج (٣). (ز)

٩٤٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَآكِكُونَ مِنْهَا ﴾ مِن ثمرتها، ﴿ فَمَالِئُنَ مِنْهَا ﴾ مِن ثمرتها، ﴿ فَمَالِئُنَ مِنْهَا ﴾ مِن ثمرها ﴿ اللَّهُ مُن مَا أَلَهُ مُ عَلَيْهَا لَشَوْنًا ﴾ يعني: لَمِزاجًا ﴿ مِنْ مَمِيمٍ ﴾ يشربون على إثر الزقوم الحميم الحار الذي قد انتهى حرُّه (٤). (ز)

٦٥٤٨١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْيًا يَنْ جَبِيرٍ﴾، قال: حميم يُشاب لهم بغسَّاق مما تغسق أعينهم، وصديد مِن قيحهم ودمائهم مما يخرج من أجسادهم(٥). (ز)

70\$AY - قال يحيى بن سلّم: قال: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَكَالِئُونَ مِنْهَا فَ السّجرة ﴿ السّطرة فَلَمُ مَنْهُ الشّرَاكِ الْمَوْنَ ﴿ وَمِنْ حَمِيرٍ ﴾ وهو الماء الحار فيقطع أمعاءهم، كقوله: ﴿ وَمُشُولًا مَا تَجْمِنُ ﴾ حارًا ﴿ وَنَقَطَّعُ أَمْكَاتُمْ ﴾ [محمد: ١٥]، والحميم: الحارُّ الذي لا يُستطاع من حَرِّهُ ( . (ز)

### ﴿ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى لَلْمَحِيمِ ۞﴾

#### 🏶 قراءات:

٣٥٤٨٣ \_ عن السُّدِّيِّ، قال: قراءة عبدالله [بن مسعود]: (ثُمَّ إِنَّ مُنقَلَبَهُمْ لَإِلَى الْجَحِيمِ)

(٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٣ ـ ٨٣٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٥٥.(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٥.(٧) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٦.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحرر الوجيز ٤٧٦/٤، والجامع لأحكام القرآن ١٨/ ٤٥.

**٦٥٤٨٤ ـ عن ابن جريج، قال: في قراءة ابن مسعود: (ثُمَّ إِنَّ مَقِيلَهُمْ لَإِلَى** الْجَحِيمِ<sup>(۱)</sup>. (٤١٨/١٢)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٥٤٨٥ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق السُّدِّيّ \_ قال: لا ينتصف النهارُ يوم القيامة حتى يقيل هؤلاء، ويقيل هؤلاء؛ أهل الجنة وأهل النار. ثم قرأ: (ثُمَّ إِنَّ مَقِلَهُمْ لَإِلَى الْجَحِيمُ(''). (١١٨/١١٤)

٦٥٤٨٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مُ مُرْمَعُهُمْ لَإِلَى لَلْكَ مِرْمَعُهُمْ لَإِلَى لَلْكَ عَلَى فَالَا هذه الآية: ﴿يَطُونُونَ بَيْتُمْ وَيَلَا هذه الآية: ﴿يَطُونُونَ بَيْتُمْ وَيَنَى حَيْنِ﴾ [الرحمن: ٤٤] (١٨/١٢).

٦٥٤٨٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مُمَّ إِنَّ مَرْحَكُمْ ﴾ بعد الزقوم وشرب الحميم (١٤٤٥) ﴿ وَإِلَى لَلْجَوْمِ ﴾، وذلك قوله: ﴿ مِلْمُؤْنَ بَيْنًا وَبَيْنَ خِيمٍ عَانِ الرحمن: ١٤٤٤). (()

من عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ مُنْ مَرْجَمُهُم لَإِلَى لَلْمَتِيمِ ﴾، قال: موتهم (٥).

٢٥٤٨٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال: ﴿ثُمَّ إِنَّ مَرْضَهُمْ لَإِلَى ٱلْمَيْمِ ﴾، كقوله: ﴿يَلُونُونَ

 وَالَقُ ابِنُ كثير (٢٩/١٢) على أثر قتادة هذا بقوله: «هكذا تلا قتادة هذه الآية عند هذه الآية، وهو تفسير حَسَنُ قوئُ».

وقال ابن عطية (٧/ /٣٩): • قوله تعالى: ﴿ مُ مَرْمَهُمْ لِهَ مَرْمَهُمْ بِعتمل أَن يكون لهم انتقال أجساد في وقت الأكل والشرب، ثم يرجعون إلى معظم الجحيم وكثرته، ذكره الرماني وشبّهه بقوله تعالى: ﴿ مَلْوَلُونَ يَبْتَا وَبَيْنَ جَبِي كَانِ الرحمن: ٤٤]. ويحتمل أن يكون الرجوع إنما هو من حال ذلك الأكل المعذب إلى حال الاحتراق دون أكل. وبكل احتمال قيل .

قيل .

قيل .

قيل .

قيل .

قيل .

و كال المحتمل أن يكون المحتمل المحتمل المحتمل المحتمل المحتمل المحتمل أن يكون المحتمال المحتمل ا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن (١٨٢). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحرر الوجيز ٤٧٦/٤. (٧) أن ما مري ١٧/ ١٣٥٥، ١٩/ ١٥٥٥م ما مأسيات ١٨/ ١٨٥٠ (١٥/ ١٥٥) معاماً الساما الما

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٤٣٥/١٧، ١٩٠٩، وابن أبي حاتم ٨/ ٢٦٨٠ (١٠٠٩). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وفي رواية ابن جرير بدل آية الصافات: ثم قال: ﴿أَشَحَنُ ٱلْجَدَّةِ يُونَهَـذٍ خَيْرٌ مُشْتَكَدًا وَآتَشَنُ مَقِيلاً﴾ [الفرقان: ٢٤].

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٥٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٩. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩ / ٥٥٦.

بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيدٍ مَانِ﴾ [الرحمن: ٤٤] قد انتهى حرُّه<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا ءَابَآءَهُمْ صَآلِينَ ﴿

٩٥٤٩٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوَا عَاتِهَا مُرْكِى،
 قال: وجدوا آباءهم ضالين<sup>(١٢)</sup>. (٤١٩/١٢)

**٦٥٤٩١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَرَا** عَاتِكَهُرْ صَا**َلِينَ﴾، قال: جاهلين<sup>٣١</sup>. (٤١٩/١**١)

٣٥٤٩٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوَا ءَاتِهَآهُمْرُ﴾، قال: وجدوا آباءهم ضالين<sup>(٤)</sup>. (٤١٩/١٢)

٣٥٤٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوْلِهِ وجدوا ﴿ مَاتِلَةَ مُرْ مَالَإِنَهُ عن اللَّهُ اللَّهُ عن اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلّ

٢٥٤٩٤ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوَا﴾ وجدوا، أدركوا ﴿ءَاتِلَةُمُرْ شَآلِينَ﴾''). (ز)

## ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ مَالَدِهِمْ يُهْرَعُونَ ۞

**٦٥٤٩٥** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ فَهُمْ عَلَىٰٓ مَاتَّذِهِمْ \* يُرْمُونَ﴾، قال: كهيئة الهرولة <sup>(٧)</sup>. (١٩/١١٤)

٣٥٤٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَدِهِمْ مُهُرَّعُونَ﴾: أي: يُسرِعون إسراعًا في ذلك<sup>(٨)</sup>. (٤١٩/١٢)

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحی بن سلام ۲/ ۸۳٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٥٧، وابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٢/ ٣٩ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٦٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧١٩/٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٩٣.
 (١) تفسير مجاهد (٥١٥)، وأخرجه يحيى بن سلام ٢/٨٣٤، وابن جرير ١٩ /٥٥٧. وعزاه السيوطي إلى

عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. (٨) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٥٥٧، وعبدالرزاق ١٤٩/٢ من طريق معمر مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن

٦٥٤٩٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿يُرَعُونَ﴾، قال: يُسرِعون<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٥٤٩٨ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَٰذِهِ يُبْرَعُونَ ﴾ يعملون مثل أعمالهم<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٥٤٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ اَلَّذِهِمْ يَهْرَعُونَ ﴾، يقول: يَسْعَوْن في مثل أعمالِ آبائهم<sup>(۱)</sup>. (ز)

 ۲۵۵۰۰ ـ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وهب ـ قال: ﴿يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ﴾ [هود: ٧٨]، قال: يستعجلون إليه (٤). (ز)

٦٥٥٠١ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿فَهُمْ عَلَىٰ اَلتَّزِهِمْ يُبْرَعُونَ﴾، والإهراع: الإسراع (٥). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٥٥٠٢ ـ قال يحيى بن سلّام: نرى أنَّ الذي ينجو مِن النار: مَن ولدته أمُّه لا يسمع الصوت، والذي يتخبطه الشيطان من المس، والاثنان الآخران ليس لهما عذر: الذي مات قبل الإسلام، ومَن أدركه الإسلام وهو هَرِم قد ذهب عقله، وهو قول الله ﷺ: ﴿ إِنَّهُمْ ٱلْفَوَا مَائِلَةً هُمْ مَنَالِينَ ۞ فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَذِهِمْ بَبْرَغُونَهُ (''). (ز)

# ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ ٱلْأَوْلِينَ ۞

٣٠٥٠٣ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَلَقَدْ صَلَّ فَبَلَهُمْ أَكُثُرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾، يعني: غوي قبلَهم أكثرُ الأولين، فكفروا<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٥٥٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قِلَهُمْ ﴾ قبل أهل مكة ﴿ أَكُثُرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ مِن الأَمَم (^). (ز)

٩٥٥٠٥ ـ قال يحيى بن سلًّام: قوله ﷺ: ﴿وَلَقَدْ ضَلَّ مَبْلَهُمْ ﴾ قبل مشركي العرب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٧/٤٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩ /٥٥٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٦٥٨.

<sup>(</sup>A) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٠٩. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٤.

<sup>(</sup>٧) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٤.

# ﴿ أَكْنَدُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾، كقوله: ﴿ كَانَ أَكْثَرُهُم مُّشْرِكِينَ ﴾ [الروم: ٤٢](١). (ز)

# ﴿وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا فِيمٍ مُنذِرِينَ ۞ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ۞﴾

٢٥٥٠٦ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿فَانْظُرْ كَيْكَ كَانَ عَقِيَةٌ ٱللَّذَيْرِينَ﴾، قال: كيف عذّب الله (٢٦)
 عذّب الله قومَ نوح، وقومَ لوط، وقومَ صالح، والأممَ التي عذّب الله (٢٦)

مال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِ مُنذِرِينَ ﴾ رسلًا يُنذرونهم العذاب، فكلَّبوا الرسل، فعلَّبهم الله الله في الدنيا، ﴿ فَالنَّلُر كَيْفَ كَانَ عَيقِبَهُ المُنذِونَ ﴾ يُحلِّر كَيْف كانَ عَيقِبَهُ المُنذونَ ﴾ يُحلِّر كفار مكة لِئَلًا يُكَلِّبوا محمدًا الله فينزل بهم العذاب في الدنيا "". (ز)

م ٦٥٥٠٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَانَا فِيمٍ ﴿ فِي الذين قبلهم ﴿ مُّنذِرِينَ ﴾ يعني: الرسل، أي: فكذَّبوهم ﴿ فَانظُر كَيْفَ كُنُ عَيْبَهُ ٱلْمُنذَوِنَ ﴾ الذين أنذرهم الرسل فكذبوهم، عاقبتهم أن دمَّر اللهُ عليهم، ثُمَّ صيَّرهم إلى النار (١٠). (ز)

### ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿

٩٠٥٠٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الشَّهِ اللهِ عَبَادَ اللهِ اللهُ (١٩/١٢)

٢٥٥١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم استثنى، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمَعْلَمِينَ ﴾ الموحدين، فإنهم نجوا من العذاب بالتوحيد (١٦). (ز)

٦٥٥١١ ـ قال يحيى بن سلَّام: قوله ﷺ: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُغْلَصِينَ﴾، استثنى مَن آمن وصدَّق الرُّسُل<sup>(٧٧</sup>. (ز)

٨٣٠ ـ ٨٣٥. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۶ ـ ۸۳۰. (۳) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۶ ـ ۸۳۰.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠.
 (٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٤ ـ ٨٣٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٥ ـ ٥٥٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠.

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۶ ـ ۸۳۰.

# ﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَيْغُمَ ٱلْمُجِيبُونَ ۞﴾

7001٢ \_ عن عائشة، قالت: كان النبي ﷺ إذا صلّى في بيتي، فمرّ بهذه الآية: ﴿ وَلَقَدٌ نَادَننَا ثُرُّ مَلَيْمَ ٱلنّبِيبُرِينَ ﴾؛ قال: (صدقت، ربّنا، أنت خيرُ مَن دُعِي، وأقربُ مَن بُغِي، وأقربُ مَن بُغِي، ويغم المعطي، ويغم المسؤول، ويغم المولى، وأنت ربّنا ويغم النصير، (١٠). (٢٠/١٢)

٣٥٠١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلِقَدُ نَادَئنَا نُوحٌ فَلَيْعُمُ ٱلنُّهِيمِيُونَ﴾، قال: أجابه الله تعالى<sup>(٣)</sup>. (٢٠/١٧٦)

٩٥٠١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ نَادَئنَا نُرْحٌ ﴾ في القتربت ؛ ﴿ فَلَمَّا رَبُّهُ أَنِّ مَنْ الْمَاء ، فَلَلْك مَنْ وَلَهُ اللّهِ عَلَى اللّه الله الله الله عَلَى اللّه الله الله عَلَى اللّه الله عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ اللّه عَلْمُ اللّهُ اللّهُ

عن مقاتل ـ من طريق إسحاق بن بشر ـ قال: ﴿ وَلَقَدْ نَادَنَنَا نُوحٌ ﴾ يعني: انتصرنا، ﴿ فَلَقِدْ مَا نَصرنا أُنَّ أَنْ فَحُ ﴾

٩٥٥١٦ \_ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿وَلَقَدْ نَادَنْنَا نُوجٌ ﴾ يعني: حيثُ دعا على قوم، ﴿فَلَيْهُم اللّهِيمِهُونَ ﴾ له، أجبناه فأهلكناهم(١٠). (ز)

# ﴿وَنَغَيْنَهُ وَأَهْلَدُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ۞﴾

٦٥٥١٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَغَيَّنَّكُ وَأَهْلُهُ مِنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن بشران في أماليه ٩٧/١ ـ ٩٨ (١٩٣٦)، من طريق عباد بن أحمد بن عبدالرحمن العرزمي، حدثني عمي، عن أيه، عن جابر، عن عامر، عن مسروق، عن عائشة به. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه. إسناده ضعيف جدًا ؛ مظلم مسلسل بالضعفاء، فيه عباد بن أحمد العرزمي، قال الذهبي في المغني (٣٠٢٨): «قال الدارقطني: متروك. وعدّه وجدّه محمد بن عبدالرحمن بن محمد العرزمي، قال الدارقطني: «متروك الحديث هو وأبوه وجده. كما في لسان الميزان لابن حجر ٧/ ٢٩٧، وجابر هو ابن يزيد الجعفي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٨٧٨): «ضعيف رافضي».

<sup>(</sup>٣) يشمير إلى الآية ٧٦ من سورة الأنبياء، وهي: ﴿وَثُونًا إِذْ كَانَعْ بِن فَكَيْلُ فَاسْتَجَبَّنَا لَمُ فَيَثِّكُهُ وَلَهَلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْفَلِيرِ﴾.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٦٢/٢٥٧.

ٱلكَرْبِ ٱلْعَلِيمِ ﴾، قال: مِن غرقِ الطُّوفان (١١)١٤٠٠. (٢٠/١٢)

٦٥٥١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَيَّنَـٰتُهُ وَأَهۡلُهُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ﴾ الهول الشديد، وهو الغرق''). (ز)

٩٥٥١٩ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَغَيَّنَاتُهُ وَأَهْلَهُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَلِيمِ من الغرق<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُۥ هُرُ ٱلْبَاقِينَ ۞﴾

• ٢٥٥٢ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿وَيَمَعَلَنَا ذُرِّيَتُهُ مُرُ الْبَاقِينَ﴾، قال: • ولد نوح ثلاثة: فسَامٌ أبو العرب، وحَامٌ أبو الحبش، ويافِث أبو الروم، (٤٠) (٢٢/١٧) ٢ عن سمرة بن جندب، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿وَيَمَعَلَنَا ذُرِّيَتُهُ مُرُ الْبَاقِينَ﴾، قال: ﴿حام، وسام، ويافِثُ (٥) . (٢١/١٧)

۲۰۰۲۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿ وَيَعَلَنَا ذُرِيَّتُهُ مُرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَل

700۲۳ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق جويبر ومقاتل، عن الضحاك بن مزاحم ـ قال: لَمَّا خرج نوحٌ ﷺ مِن السفينة مات من معه مِن الرجال والنساء إلَّا ولده ونساءهم، فذلك قوله: ﴿وَيَحَلَنَا نُرْيَتَهُ هُرُ ٱلْبَاقِينَ﴾ (٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٦١٠. (٣) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٨٣٥.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي ٥/ ٤٤٠ (٣٥١٠)، وابن جرير ١٩٠ /٥٦٠، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٧/
 ٢٢ ـ، والثعلبي ١٤٤٧/، وأخرجه الحاكم ٢/٥٩٥ (٤٠٠٦) دون ذكر الآية.

قال الترمذي: أحديث حسن غريب. وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال الشوكاني في فتح القدير ٤٦٦/٤: «من سماع الحسن عن سمرة، وفي سماعه منه مقال معروف، وقد قيل: إنه لم يسمع منه إلا حديث العقيقة فقط، وما عداه فبواسطة».

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الثعلبي ٨/١٤٧. وينظر: تفسير البغوي ٧/٤٤.

٢٥٥٧٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَمَكَالَا ثُرِيَتُهُ هُرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَمْ عَ

• ٢٥٥٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَمَلَنَا ذُرِيَّتُهُ ولد نوح ﴿ هُمُ آلْبَاقِينَ ﴾ وذلك أنَّ أهل السفينة ماتوا ولم يكن لهم نسلٌ غير ولد نوح، وكان الناس مِن ولد نوح، فلذلك قال: ﴿ هُمُ آلْبَاقِنَ ﴾. فقال النبي ﷺ: •سام أبو العرب، ويافث أبو الروم، وحام أبو الحبش، (٬٬ (ز)

٦٥٥٢٦ \_ عن الحارث بن عمير البصري \_ من طريق سفيان بن عبينة \_ في قوله:
﴿وَيَمَلْنَا ذُرِّيَتُهُ مُرُ ٱلْإِلَيْنَ ﴿، قال: ولد نوح وبنوه الثلاثة (أ). (ز)

٩٥٥٢٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَيَحْمَلُنَا دُرِّيَتُهُ مُرُ ٱلْبَاقِينَ﴾ فالناس كلهم ولد سام، وحام، ويافث(١٩٤٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

7007A \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: •ولد نوح ثلاثة: سام، وحام، ويافث. فولد سام العربّ وفارسَ والرومَ، والخير فيهم، وولد يافث يأجوجَ ومأجوجَ والتركَ والصقالبةَ، ولا خير فيهم، وولد حام القبطَ والبربرَ والسودان، (٢٠/١٢٠)

፲٤٤٣ أفادت الآثار أن أهل الأرض كلهم من ذرية نوح، وهو ما ذكره **ابنُ عطية** (٣٩٣/٧ ـ ٢٩٤)، ثم ن<mark>قل</mark> أنَّ فرقة قالت: إن الله تعالى أبقى ذرية نوح، ومد نسله، وبارك فيه، ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦٠. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حات

<sup>/</sup> ٦١٠. (٣) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠٦.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۱۰.
 (٤) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۵.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الخطيب في تالي تلخيص المتشابه ۱۱٤/۱، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٧٨/١٣، من طريق محمد بن يزيد بن سنان الرهاري، حدثنا أبي، عن يحيى بن سعيد الأنصاري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة به. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

إسناده ضعيف جدًّا ؛ فيه محمد بن يزيد بن سنان الرهاوي، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٣٩٩): السيس بالقوي». وفيه أبوه يزيد بن سنان بن يزيد أبو فروة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٧٢٧): اضعيف». قال البزار: الا تعلم أسنده عن النبي ﷺ إلا أبو هريرة بهذا الإسناد، تفرَّد به يزيد بن سنان، وتفرَّد به ابنه عنه، ورواه غيره مرسلًا، وإنما جعله من قول سعيده. وقال ابن حبان في المجروحين ٢/٣١ في ترجمة يزيد بن سنان: اكان ممَّن يخطئ كثيرًا، حتى يروي عن الثقات ما لا يشبه حديث الأثبات، لا يعجبني يزيد بن سنان: الحديث من جعلة مروياته. الاحتجاج بخبره إذا وافق الثقات، فكيف إذا انفرد بالمعضلات. ثم ذكر له هذا الحديث من جعلة مروياته.

٩٥٥٢٩ ـ عن سمرة بن جندب، أن النبي ﷺ قال: •سام أبو العرب، وحام أبو الحبش، ويافث أبو الروم؛ (١). (٢١/١٢٤)

٩٥٥٣٠ عن سعيد بن المسيب \_ من طريق يحيى بن سعيد \_ قال: كان ولد نوح ثلاثة: سام، وحام، ويافث. فسام أبو السودان ويا المرب وفارس والروم، وحام أبو السودان بن المشرق إلى المغرب، ويافث أبو الترك ويأجوج ومأجوج وما هنالك<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### ﴿وَتَرَّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞﴾

٣٥٥٣١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿وَرَرُكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ﴾، يقول: يُذكر بخير (١٠٠) (٢١) (٤٢١)

**٦٥٥٣٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَثَرُّكُنَا عَلَيْهِ فِي** ٱلْآخِرِينَ﴾، قال: جعلنا لسان صدقِ للأنبياء كلهم<sup>(٤)</sup>. (٢٢/١٧)

**٦٥٥٣٣ ـ** عن مجاهد بن جبر ـ من طريق الثوري ـ في قول الله: ﴿وَمَالَيْنَـٰهُ أَجْرَهُ فِي ٱلذَّنِيَا ﴾ [المنكبوت: ٢٧]، قال: ﴿وَقَرَّكُنا عَلَيْهِ فِي الْآخِيرِينَ﴾، قال: الثناء الصالح<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٥٥٣٤ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم، في قوله: ﴿وَثَرَكُنَا عَلَيهِ فِي ٱلْآفِهِينَ﴾، قال: السلام، والثناء الحسن<sup>(۲)</sup>. (٢٢/١٢٤)

== وليس الأمرُ أنَّ أهل الأرض انحصروا إلى نسله، بل في الأمم من لا يرجع إليه. ثم قال: \*والأول أشهر عند علماء الأمة، وقالوا: نُوحٌ هو آدم الأصغر».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۹۲/۳۳ ـ ۲۹۳ (۲۰۱۰۹، ۲۰۱۰۰)، ۳۳۳/۳۳ (۲۰۱۱۶)، والترمذي (۶۶۰۹ ـ 231) (۲۰۱۱)، ۲۳۳۱ ـ ۲۲۶ (۲۲۷۳)، والحاكم ۲/۹۵ (۲۰۰۶) بنتجوه، وابن أبي حاتم ۲/۲۰۳۱. (۱۰۸۷۲).

قال الترمذي في الموضع الثاني: «هذا حديث حسن». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الهيشمي في المجمع ١٩٣/١ (٩٣٣): «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله موثقون». وقال المناوي في التيسير ١٩٥/: «بإسناد حسن». وقال الألباني في الضعيفة ١٥٩/٨ (٣٦٨٣): «ضعيف».

 <sup>(</sup>۲) أخرجاً الثعلبي ۱۱٤٧/۸، وابن عساكر بنحوه في تاريخ دمشق ۲۲/۸۲۳. وينظر: تفسير البغوي ۱٤٤/۷.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٥٦١. وعزاه السيوطي إلى ابن العنلر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٦٩)، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٨٩/١ (٢٠٢).

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٩٥٥٣ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس، ﴿وَرَكَّكَا عَلَيهِ فِي ٱلْآئِدِينَ﴾، قال: هو السلام، كما قال: ﴿وَسُلَمَ عَلَى الْمَالِينَ﴾ [الصافات: ٧٩] (١٠). (٢٢/١٢)

٣٥٥٣٦ عن الحسن البصري، ﴿ وَثَرِكُنَا عَتِهِ فِي ٱلْآخِينَ ﴾، قال: الثناء الحسن (٢٠). (٢٢/١٢) ٣٥٥٣٧ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد في قوله: ﴿ وَثَرَّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِينَ ﴾، قال: أبقى الله عليه الثناء الحسن في الآخرين (٣). (٢١/١٢)

٩٥٥٣٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَرَكَا عَلَيْهِ فِي الْحَمْنَ النَّاء الحَسَنَ (٤)

٣٠٥٣٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَثَرَكُنَا عَلَيهِ فِي ٱلْآخِينَ ﴾ يقول: ألقينا على نوح بعد موته ثناء حسنًا، يُقال له مِن بعده في الآخرين خيرٌ، فذلك قوله ﷺ: ﴿سَلَمُ عَلَىٰ نُجِي فِي الْسَكِمُ عَلَىٰ نُجِي إِلَيْكَ اللَّهُ عَلَىٰ نَجِي الْسَكِمُ عَلَىٰ نَجِي الْسَكِمِينَ ﴾ (٥). (ز)

• ٢٥٥٤٠ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَثَرُّكَا عَلَيْهِ فِي ٱلْاَشِينَ﴾ ألقينا عليه في الآخرين الثناءَ الحسن (٢)[١٠]. (ز)

# ﴿ مَلَدُّ عَلَى ثُوجٍ فِي الْمَلَمِينَ ۞ إِنَّا كَلَلِكَ تَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞﴾

٣٥٥٤١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿سَلَامٌ عَلَنْ شَعِ فِي ٱلْعَلَمِينَ﴾، يعني: ما كان بعد نوح؛ الثناء الحسن يُقال لنوح مِن بعده في الناس<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٥٥٤٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سَلَامُ عَلَى نُج فِي ٱلْعَلِينَ ﴾ يعني بالسلام: الثناء

0333 علَّى ابنُ عطية (٧/ ٢٩٤) على هذا القول بقوله: ﴿وقوله: ﴿سَلَامُ ﴾ على هذا التأويل: رفع بالابتداء مستأنف، سلَّم الله به عليه ليقتدي بذلك البشر.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦٣، وعبد الرزاق ٢/ ١٥٠ بنحوه من طريق معمر، وابن أبي الدنيا في كتاب مكارم الأخلاق بنحوه من طريق شيبان ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٣/ ٤٣٣ (١٧) ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٦٢.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠.
 (٧) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٥.

الحسن الذي ترك عليه مِن بعده في الناس، ﴿إِنَّا كُنَلِكَ تَجْزِي ٱلْمُعْيِنِينَ﴾ هكذا نجزي كل محسن؛ فجزاه الله ﷺ بإحسانه الثناء الحسن في العالمين، ﴿إِنَّهُ مِنْ عِادِنًا ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ يعني: المصدِّقين بالتوحيد''. (ز)

## ﴿ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ۞﴾

**٣٥٥٤٣ ـ** عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ثُمَّ آغُرُفُنَا ٱلْآخَرِينَ﴾، قال: أنجاه اللهُ ومَن معه في السفينة، وأغرق بَقِيَّة قومه<sup>(٢)</sup>. (ز)

عنال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَغْرَفْنَا ٱلْآَخَيْنَ﴾، يعني: قوم نوح<sup>(٣)</sup>. (ز)
 عامة عنال يحيى بن سلام: قال: ﴿ثُمَّ أَغْرَفْنَا ٱلْآَخَوِينَ﴾، يعني: مَن سِوى الذين كانوا معه في السفينة (غَاقَدَةُ أَدَا)

### ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَلِهِ لَإِنَّهِيمَ ۞ ﴾

**٦٥٥٤٦** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿وَإِكَ مِن شِيعَنِهِ، ﴾، قال: مِن أهل دينه (٥٠). (١٣/١٣٤)

٩٥٥٤٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿ وَإِكَ مِن شِيعَنِهِ لَإِنْزِهِيمَ ﴾،

الَّذِي ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٩٥) أن قوله تعالى: ﴿ثُمُّ أَغْرَقُنَا ٱلْآخَيِنَ﴾ يقتضي أنّه أغرق قومَ نوح وأُمّته ومُكَذِّبيه، وأنه ليس في ذلك نصَّ على أنَّ الغرق عمَّ جميع أهل الأرض، ثم قال: •ولكن قد قال به جماعة من العلماء، وأسندت به أحاديث أنه لم يبق إلا مَن كان معه في السفينة، وعلى هذا يترتب القول بأن الناس اليوم من ذريته، وقالوا: لم يكن الناس حينئذ بهذه الكثرة؛ لأن عهد آدم ﷺ كان قريبًا، وكانت دعوة نوح ﷺ ونبوءته قد بلغت جميعهم لطول المدة واللّب فيهم، فكان الجميعُ كفرةً عَبَدَة أوثان، لم ينسبهم الحق إلى نفسه، فلذلك أغرق جميعهم.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٠ ـ ٦١١. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٤/١٩، وابن أبي حاتم - كما في الإنقان ٣٩/٢ -. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

قال: مِن شيعة نوح؛ على مِنهاجه وسُنَّته (١١). (٢١/١٣)

٨٥٥٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَإِكَ مِن شِيعَادِ لَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ (٢٣/١٣) شِيعَادِ لَإِلَّا فِي مَنْ اللَّهُ (٢٣/١٣)

٩٥٥٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَإِكَ مِن شِيعَلِيهِ لَإِرْهِيمَ﴾، قال: على دينه (٣). (١٣/١٣٤)

. 1000 - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَلِمِهِ لَإِيَّاهِيرَ ﴾، قال: مِن أهل دينه (٤). (ز)

٦٥٥٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِكَ مِن شِيعَيِهِ لَإِبْرَهِيمَ﴾، يقول: إبراهيم على مِلَّة نوح ﷺ (١٥٤١٠٠ . (ز)

#### ﴿إِذْ جَآةً رَبُّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ ﴾

70007 \_ عن عروة بن الزبير \_ من طريق هشام ـ: أنَّه قال: يا بَنِيَّ، لا تكونوا لعَّانين، ألم تروا إلى إبراهيم لم يلعن شيئًا قطُّ، فقال الله: ﴿إِذْ جَمَّةُ رَيَّهُ مِقَلَمٍ سَلِيرٍ﴾ (()

٦٥٥٥٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ ﴿إِذْ جَآة رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ﴾، قال:

[24] قال ابن عطية (٧/ ٢٩٥٧): (قال الطبري وغيره عن الفراء: الضمير عائد على محمد 囊، والإشارة إليه. وذلك كله محتمل؛ لأن الشيعة معناها: الصنف الشائع الذي يشبه بعضا. والشّيع: الفرق. وإن كان الأعرف أن المتأخر في الزمن هو شيعة للمتقدم، ولكن قد يجيء من الكلام عكس ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٣٠ ـ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (۲۵۹)، وأخرجه ابن جرير ۲۹/۵۲۵ دون لفظ: من شيعة نوح إبراهيم، ومن طريق القاسم بن أبي بزة بنحوه. وعلّقه يحيى بن سلام ۲/۸۳۵. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٥٤، وابن جرير من طريق سعيد ١٩/ ٥٦٤ بلفظ: على دينه وملّته. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن البنلر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٦٤. وعلَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٥ بنحوه.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٦٥.

ليس فيه شكُّ<sup>(۱)</sup>. (۲۲/۱۲۶)

٩٥٥٥٤ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِذْ جَاةَ رَيُّهُ مِثَلَمِ سَلِيهِ ٤ عن الشرك (٢٠/١٢٠)

٩٥٥٥٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِذْ بَمَاةَ رَيَّهُ وَمَلْيٍ سَلِيرٍ﴾، قال: سليم من الشرك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٥٥٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ جَاةَ رَيَّكُ بِعَلْيِ سَلِيرٍ﴾، يعني: بقلبٍ مُخْلِصٍ مِن الشرك<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ. مَاذَا نَعْبُدُونَ ۞﴾

منان مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ آزر ﴿وَقَوْمِهِ مَانَا تَشْبُدُونَ ﴾ مِن الأَسِيم الله عنه الله عنه المنام (٥٠).

#### ﴿ أَيِفَكُما ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ نُرِيدُونَ ۞

٩٥٥٨ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ إَيْفَكُما عَالِهَةٌ ﴾، قال: أكذِبًا آلهة دون الله تريدون (٦٠).

٩٥٥٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَيْفَكُا﴾ يعني: أكذبًا ﴿مَالِهَةُ﴾''). (ز) ٦٥٥٦ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿أَيْفَكُا﴾ أي: كذبًا، ﴿أَيْفُكُا ءَالِهَةُ دُنَنَ اللَّهِ يُّرِيدُونَ﴾ على الاستفهام، أي: قد فعلتم فعبدتموهم دونه'^. (ز)

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ٢/٥٣٥، وعبدالرزاق ٢/١٥٤ من طريق معمر، وابن جرير ٥٦٥/١٥ بلفظ:
 ﴿إِذْ بَكَ نَيْلُم يُقِلُّو سَلِيمٍ﴾ واللهِ بن الشرك. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٦٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١. (٨) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٥.

# ﴿فَمَا ظَنُّكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾

١٩٥٦٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَمَا ظَنَّكُم بِرَبِّ ٱلْتَكِينَ ﴾: إذا لقيتموه وقد عبدتُم غيرَه (١). (٤٢٣/١٢)

70077 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَمَا ظَنْكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ إذا لقيتموه وقد عبدتم غيره (٢).

٣٥٥٦٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾، أي: أنه معذبكم (٣). (ز)

## ﴿ فَنَظَرَ نَظَرَةً فِي ٱلنُّجُومِ ۞﴾

٢٥٥٦٤ ـ قال عبدالله بن عباس: كان قومُه يتعاطَوْن عِلْمَ النجوم، فعاملهم مِن حيث كانوا؛ إنَّلًا يُنكِروا عليه (٤). (ز)

٦٥٥٦٥ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النَّجُورِ ﴾، قال: رأى نجمًا طالعًا(٥٠). (٢٢٤/١٢)

70077 ـ عن الضحاك بن مُزاحِم، في قوله: ﴿فَظَرَ نَظَرَةُ فِي ٱلنَّجُورِ﴾، قال: في السَاء'`). (٢٢٤/١٢)

٦٥٥٦٧ \_ عن قتادة بن دعامة، قوله: ﴿فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّجُومِ﴾، قال: كلمة مِن كلام العرب، يقول إذا تفكر: نظر في النجوم (٧). (١٢٤/١٤)

٦٥٥٦٨ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ فَنَظَرَ نَظَرَةً فِي ٱلنَّجُومِ ﴾، يعني: في الكواكب<sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٦٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۹۲۳. (۳) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۱.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٤٤/٧ وعقبه: وذلك أنه أراد أن يكايدهم في أصنامهم ليلزمهم الحجة في أنها غير معبودة، وكان لهم من الغد عيد ومجمع، وكانوا يدخلون على أصنامهم ويقربون لهم القرابين، ويصنعون بين أيديهم الطعام قبل خروجهم إلى عيدهم \_ زعموا \_ للبرك عليه، فإذا انصرفوا من عيدهم أكلوه، فقالوا لإبراهيم: ألا تخرج غدًا معنا إلى عيدنا؟ فنظر إلى النجوم فقال: ﴿إِنِّ سَيْمٍ ﴾.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٥٠/٢، وابن جرير ٥٦٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن جرير، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وينظر: تفسير ابن كثير ٧/ ٢١.

<sup>(</sup>A) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٦.

٩٥٥٦٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَتَطْرَ ﴾ إبراهيم ﴿ فَظَرَةً فِي التُّجُورِ ﴾ يعني: الكواكب، وذلك أنه رأى نجمًا طلع، فقال لقادتهم: إنّي سقيم. وهم ذاهبون إلى عيدهم (١). (ز)

# ﴿فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ۞﴾

٢٥٥٧٠ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ قال: لَمَّا خرج قومُ إبراهيم إلى عيدهم مرُّوا عليه، فقالوا: يا إبراهيم، ألا تخرج معنا؟ قال: ﴿إِنِّ سَتِعْ﴾ ```. (٣٠٣/١٠)

٣٥٥٧١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿إِنِّى سَقِيمٌ﴾، قال: مريض<sup>٣٠)</sup>. (٢٢٤/١٢) **٢٥٥٧٢** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿إِنِّى سَقِيمٌ﴾، يقول: مطعون ٰ ٤٤/٤/١٠)

٣٥٥٧٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية \_ في قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ﴾، قال: قالوا له وهو في بيت آلهتهم: اخرج. فقال: إني مطعون. فتركوه مخافة الطاعون (٥٠). (ز)

٢٥٥٧٤ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿فَقَالَ إِنِّي سَيِّمٍۗ﴾، قال: كايَدُ<sup>(۲)</sup> نبقُ الله عن دينه <sup>(۷)</sup>. (۲۲٤/۱۲)

٣٠٥٧٥ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - في قوله: ﴿فَقَالَ إِنَّ سَتِيمٌ ﴾، قال: قالوا لإبراهيم وهو في بيت آلهتهم: اخرج معنا. فقال لهم: إني مطعون. فتركوه مخافة أن يُعديهم (٨). (٢٢٤/١٧)

٢٥٥٧٦ ـ قال الحسن البصري: ﴿فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ♦ مريض<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق مطولًا ٦/ ١٨١ ـ ١٨٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/١٦٥.
 (٦) من الكيد: الحيلة. التاج (كيد).
 (٧) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣/١٥، وابن جرير ١٩٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن

المنذر، وابن أبي حاتم. (٨) أخرجه ابن جرير ٥٦٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر مختصرًا.

<sup>(</sup>٩) تفسير الثعلبي ١٤٨/١٨، وتفسير البغوي ٧/٤٤.

۲۵۵۷۷ \_ عن الحسن البصري، قال: خرج قومُ إبراهيم إلى عيدٍ لهم، وأرادوا إبراهيمَ على الخروج، فاضطجع على ظهره، وقال: إنِّي سقيم، لا أستطيع الخروج. وجعل ينظر إلى السماء، فلما خرجوا أقبل على آلهتهم، فكسَّرها(۱۰). (۲۷۰/۱۲)

700VA \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق ابنه عبدالرحمن \_ في قول الله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ﴾، قال: أرسل إليه ملكُهم، فقال: إنَّ غلًا عيدنا، فاحضر معنا. قال: فنظر إلى نجم، فقال: أن ذلك النجم لم يطلع قط إلا طلع بسقم لي، فقال: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ﴾ (٢٠/١٢).

٢٥٥٧٩ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ فَقَالَ إِنِّ سَقِيمٌ ۗ أَنَّهم كانوا بقرية بين البصرة والكوفة يُقال لها: هُرْمُزُخُرد (٣)، وكانوا ينظرون في النجوم، قال: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةُ فِي النَّجُورِ ۞ فَقَالَ إِنِّ سَقِيمٌ ﴾. قال: أي: مطعون (١). (ز)

معدون الأصنام، كانت اثنين وسبعين صنمًا، مِن ذهب وفضة وشَبَوه ونحاس يعبدون الأصنام، كانت اثنين وسبعين صنمًا، مِن ذهب وفضة وشَبَو فن ونحاس وحديد وخشب، وكان أكبر الأصنام عيناه مِن ياقوتتين حمراوين، وهو مِن ذهب، وكانوا إذا خرجوا إلى عيدهم دخلوا قبل أن يخرجوا، فيسجدون لها، ويقربون الطعام، ثم يخرجون إلى عيدهم، فإذا رجعوا من عيدهم دخلوا عليها، فسجدوا لها، ثم يتفرقون، فلما خرجوا إلى عيدهم اعتلَّ إبراهيمُ بالطاعون، وذلك أنهم كانوا ينظرون في النجوم، فظر إبراهيم في النجوم، فقال: ﴿إِنِّ سَتِمُ ﴾ (٢٠). (ز)

٩٥٥٨٦ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ في قوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾، قال: طعين، وكانوا يفرّون مِن المطعون، فأراد أن يخلو بآلهتهم (٧٠). (٤٧٤/١٧)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جُرير ١٩/٥٦٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع، وقال في معجم البلدان: هُرْمُرْجرد: ناحية كانت بأطراف العراق غزاها المسلمون أيام الفتوح. ٢٥/٥٠٤.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٨٣٦/٢.

 <sup>(</sup>٥) الشُّبُ والشُّبَ: النحاس يُضبّغ بدواء فيَصْفَرَ، وسُمّي كذلك لأنه إذا فعل ذلك به أشبَه الذهبَ بلونه.
 اللسان (شبه).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٢١٢/٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم دون آخره.

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٥٥٨٢ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: الم يكذب إبراهيم النبي ﷺ قط إلا ثلاث كذبات، ثِنْتين في ذات الله؛ قوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ مَعَلَّهُ كَبِيُهُمْ هَـٰذَا﴾ [الانبياء: ٦٣]، وواحدة في شأن سارة، فإنَّه قدم أرض جبار ومعه سارة، وكانت أحسن الناس، فقال لها: إنَّ هذا الجبار إن يعلم أنك امرأتي يغلبني عليك، فإن سألكِ فأخبريه أنك أختى، فإنَّكِ أختى في الإسلام، فإني لا أعلم في الأرض مسلمًا غيري وغيرك. فلما دخل أرضَه رآها بعضُ أهل الجبار، أتاه فقال له: لقد قدم أرضُك امرأةً لا ينبغي لها أن تكون إلا لك. فأرسل إليها، فأتي بها، فقام إبراهيم ﷺ إلى الصلاة، فلمَّا دخلتْ عليه لم يتمالك أن بسط يدَه إليها، فقُبضت يده قبضة شديدة، فقال لها: ادعى الله أن يطلق يدى ولا أضُرِّكِ. ففعلت، فعاد، فقُبضتْ أشد من القبضة الأولى، فقال لها مثل ذلك، ففعلت، فعاد، فقُبضتْ أشد من القبضتين الأوليين، فقال: ادعى الله أن يطلق يدي، فلكِ الله أن لا أضركِ. ففعلتْ، وأطلقت يده، ودعا الذي جاء بها، فقال له: إنَّك إنَّما أتيتنى بشيطان، ولم تأتنى بإنسان، فأخرِجها من أرضي، وأعطِها هاجر. قال: فأقبلت تمشي، فلمَّا رآها إبراهيم ﷺ انصرَف، فقال لها: مهيم؟ قالت: خيرًا، كفُّ اللهُ يدَ الفاجر، وأخْدَمَ خادمًا». قال أبو هريرة: فتلك أمُّكُم، يا بني ماء السماء (١). (ز)

٦٥٥٨٣ ـ عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ، قال: •قول إبراهيم: ﴿وَالَّذِينَ أَطْمَعُ أَن يَقْفِرَ لي خَلِيَتَنِي بَوْمَ ٱلدِّينِ﴾ [الشعراه: ٨٦] في كذباته الثلاث: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ﴾، وقوله: ﴿بَلْ نَعَكُهُ كَبِيرُهُمْ هَنَاكِهِ [الانبياء: ٦٣]، وقوله: إن سارة أختى، ما منها كلمة إلا مَاحَلَ<sup>(٢)</sup> بها عن دِين الله<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٥٥٨٤ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق المسيب بن رافع ـ قال: ما كذب إبراهيمُ غيرَ ثلاث كذبات: قوله: ﴿ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾، وقوله: ﴿ بَلْ فَعَكَّهُ كَبِيرُهُمْ هَٰذَا﴾ [الانبياء: ٦٣]

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ١٤٠/٤ ـ ١٤١ (٣٣٥٨)، ٧/٦ (٥٠٨٤)، ومسلم ١٨٤٠/٤ (٢٣٧١) واللفظ له، وابن جرير ١٩/٥٦٨ ـ ٥٦٩ بنحوه مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) ماحل: دافع وجادل. النهاية (محل).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى ٢/٣١٠ (٣٠٠)، وابن عساكر في تاريخه ١٧٩/، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٧/ ٢٥ ـ بنحوه، من طريق سفيان بن عيينة، عن ابن جدعان، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد به. إسناده ضعيف؛ فيه علي بن زيد بن جدعان، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٧٣٤): (ضعيف.

وإنما قاله موعظة، وقوله حين سأله الملك، فقال: أختى. لسارة، وكانت امرأته (۱) . (ز)

 ١٥٥٨ ـ عن محمد [بن سيرين] ـ من طريق أيوب ـ قال: إنَّ إبراهيم ما كذب إلا ثلاث كذبات، ثنتان في الله، وواحدة في ذات نفسه؛ فأما الثنتان فقوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾، وقوله: ﴿ بَلُّ فَكَلَدُ كَبِيمُهُمْ هَلَاكَ ﴾ [الأنبياء: ١٣]، وقصته في سارة. وذكر قصتها وقصة الملك<sup>(٢)[١٩]</sup>. (ز)

## ﴿ فَنُوَلِّوا عَنْهُ مُنْهِينَ ۞﴾

٦٥٥٨٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ يقول: مطعون، ﴿ فَنُولِّوا عَنْهُ مُنْهِينَ ﴾ =

**٦٥٥٨٧ ـ قال سعيد: إن كان الفرار مِن الطاعون لَقديمًا<sup>(٣)</sup>. (ز)** 

٨٥٥٨٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿فَنَوْلُوا عَنْهُ مُنْهِينَ﴾،

٥٤٩٧ اختُلِف في قوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ على قولين: الأول: أنها كذبة في ذات الله. وعلى هذا التأويل يأتى حديث النبي ﷺ: أما كذب إبراهيم فير ثلاث كذبات، والثاني: أنها مِن المعاريض، ولا يجوز الكذب عليه. وعلى هذا قيل: أراد إني سقيم النفس، أي: من أموركم وكفركم، فظهر لهم من كلامه أنه أراد سقمًا بالجسد حاضرًا، وهكذا هي المعاريض.

واختار ابنُ جرير (١٩/ ٥٦٩) القولَ الأول، واسْتَكْرَكَ على الثاني بقوله: ﴿الخبر عن رسول الله ﷺ بخلاف هذا القول، وقول رسول الله ﷺ هو الحق دون غيره».

واختار ابنُ تيمية (٣٤٨/٥) الثاني، حيث علَقَ على مقالات إبراهيم ﷺ الثلاث الواردة في الحديث بقوله: «وهذه الثلاثة معاريض».

والظاهر مِن كلام ابن عطية (٧/ ٢٩٧) أنه يميل إلى الثاني، حيث قال مُعَلِّقًا مستندًا إلى الدلالة العقلية: «وهذا التأويل لا يرده الحديث وذكر الكذبات؛ لأنه قد يقال لها: كذب. على الاتساع بحسب اعتقاد المخبر، والكذب الذي هو قصد قول الباطل، والإخبار بضد ما في النفس بغير منفعة شرعية، هو الذي لا يجوز على الأنبياء". وبنحوه قال ابنُ كثير (٣٣/١٢ ـ ٣٤)، ولم يذكر مستندًا.

> (١) أخرجه ابن جرير ١٩/٨٦٥ \_ ٥٦٩. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩ه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩.

قال: فنكصوا عنه منطلقين(١١). (٢١/ ٤٢٥)

٣٥٥٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَرَاتًا عَنْهُ مُنْبِينَ ﴾ ذاهبين، وقد وضعوا الطعام والشراب بين يدي آلهتهم (٢). (ز)

٠٩٥٥٠ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ: ﴿فَتَطَرَ نَظَرَةً فِي ٱلنُّجُورِ ۞ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ﴾، يقول الله: ﴿فَنَرَلُوا عَنْهُ مُنْهِينَ﴾ "". (ز)

١٥٥٩١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿فَنَوْلَوا عَنْهُ مُنْهِينَ﴾ إلى عيدهم، وذلك أنَّهم استنبعوه لعيدهم، فعصب رأسه، وقال: إنِّي رأيتُ الليلة في النجوم أني سأطفن غدًا. كراهية الذهاب معهم، وليما أراد أن يفعل بآلهتهم، كادهم بذلك وهي إحدى الخطايا الثلاث؛ قال: ﴿وَالَّذِينَ أَطْمُعُ أَنْ يَغْفِرُ لِي خَلِيتَتِي يَوْرَ اللِّينِ﴾ [الشعراء: ٢٨]، وقوله: ﴿إِنِّي سَفِيمٌ﴾، وقوله: ﴿لَمْ فَعَلَهُ صَبِّرُهُمْ هَنلَا﴾ [الانبياء: ١٣]، وقوله لسارة: إن سألوكِ فقولي: إنك أختي (٤). (ز)

#### ﴿فَرَاغَ إِلَّ ءَالِهَنِهِمْ﴾

٣٥٩٩٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَأَعَ إِلَّا عَالِهُ مِنْ مَ قَالَ: فَمَالَ: فَمَالَ: ذَهِبُ (٥). (١٩/ ٤٢٥)

٣٥٩٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قوله: ﴿ وَلَا عَالِهَ عَالَهَ عَالَهَ عَالَ عَالَهُ عَالَ : فعب (ز)

٢٥٥٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّهُ يعني: فمال المُعَدَ ﴿ إِلَّ الْهَبِيمَ ﴾ إلى الصنم

المَّقَاقَ قَالَ ابنُ جرير (١٩/ ٥٧٠) في بيان معنى ﴿ فَرَاعَ﴾: •أرى أن أصل ذلك مِن قولهم: راغ فلان عن فلان: إذا حاد عنه، فيكون معناه إذا كان كذلك: فراغ عن قومه والخروج معهم إلى آلهتهم، كما قال عدي بن زيد:

حين لا ينفع الرواغ ولا ين فع إلا المصادق النحرير.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٦٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/ ٦٦٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٩/ ٥٧٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧٠.

الكبير وهو **في** بيت<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا لَكُمْ لَا نَطِقُونَ ۞﴾

٩٥٩٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿فَقَالَ أَلَا تَأْكُونَ﴾: يستنطقهم (٢٠).

عظيم، مستقبل باب البهو صنمٌ عظيمٌ، إلى جنبه أصغر منه، بعضها إلى جنب بعض، فإذا هي في بَهْوِ عظيم، مستقبل باب البهو صنمٌ عظيمٌ، إلى جنبه أصغر منه، بعضها إلى جنب بعض، فإذا هم قد جعلوا طعامًا بين يدي الأصنام، وقالوا: إذا رجعنا وجدنا الآلهة بركت في طعامنا؛ فأكلنا. فلما نظر إليهم إبراهيمُ قال: ﴿ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ مَا لَكُو لا تَعْلَقُونَ ﴾. فأخذ حديدة، فبقر كل صنم في حافته، ثم علن الفأس في الصنم الأكبر، ثم خرج " . (ز) محمولاً على مقاتل بن سليمان: ﴿ فَقَالَ لَهُ للآلهة: ﴿ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ الطعامَ الذي بين أيديكم، ﴿ مَا لَكُو لا تَنْطِقُونَ ﴾ ما لكم لا تكلمون؟ ما لكم لا ترُدُون جوابًا؟ أتأكلون، أو لا تأكلون؟ (ز)

# ﴿ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ مَثْرًا بِٱلْمِينِ ۞

#### 🗱 قراءات:

**٦٥٥٩٨ ـ في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (فَرَاغَ عَلَيْهِمْ صَفْقًا بِالْيَهِينِ)<sup>(٥)</sup>. (ز) <b>٦٥٥٩٩ ـ ع**ن خالد بن عبيد العتكي، قال: سمعت الحسن [البصري] قرأ: (فَرَاغَ عَلَيْهِمْ صَفْقًا بِالْيَهِينِ). أي: ضربًا باليمين<sup>(٣)</sup>. (ز)

== يعني بقوله: ﴿لا ينفع الرواغَّ: الحياد. أما أهل التأويل فإنهم فسروه بمعنى: فمالُّ.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٢.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۵۷۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم ـ كما في فتع الباري ٣٩٩/٦ ـ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٢.

<sup>(</sup>٥) علقه ابن جرير ١٩/ ٥٧٢.

رم، عنمه بين جرير ٢٠٠, ٢٠٠٠. وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الحسن. انظر: المحتسب ٢٢١/٢، ومختصر ابن خالويه ص١٢٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧٢.

#### 🏶 تفسير الآية:

١٩٦٠٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية - قال: ﴿ وَإِنْ عَلَيْهِمْ مَرْهًا بِٱلْكِينِ ﴾ ،
 لَمَّا خلا جعل يضربُ آلهتهم باليمين (١٠) . (ز)

من طريق عبيد \_، فذكر مثله (٢). (ز) عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيد \_، فذكر مثله (٢).

٦٥٦٠٣ ـ قال الربيع بن أنس: ﴿ فَلَغَ عَلَيْهِمْ مَثَرًا ۚ بِالْيَدِينِ ﴾، يعني: يده اليمنى (٤٠). (ز) ٢٥٦٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَغَ عَلَيْهِم ﴾ يعني: فأقبل عليها ﴿ مَثَرًا بِالْيَدِينِ ﴾ بيده المين، يكسرهم بالفأس (١٤٩٥٠ ـ (ز)

محمد بن إسحاق - من طريق سلمة - ﴿ وَالَعْ عَلَيْمٍ مَرْمًا إِلْكِينِ ﴾: ثم
 أقبل عليهم - كما قال الله - ضربًا باليمين، ثم جعل يكسرهن بفاس في يده (١٠). (ز)
 ٢٥٦٠٦ - قال يحيى بن سلّام: ﴿ مَرْمًا إِلْكِينِ ﴾ فكسرها إلا كبيرهم (١٠). (ز)

## ﴿ فَأَفْبُلُوا إِلَيْهِ يَزِفُونَ ۞

٣٥٦٠٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ فَأَقَبَلُواْ إِلَيْهِ يَرِفُونَ﴾، قال: يَجْرون (١٠٠). (٤٢٦/١٢)

٦٥٦٠٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجبح ـ ﴿ فَأَمُّلُواْ إِلَيْهِ يَرِفُونَ ﴾، قال:

قال ابنُ عطية (٧٩/٧٧): «اختُلِف في معنى قوله: ﴿ إِلْآلِيمِينِ ﴾، فقال ابن عباس:
 أراد: يمنى يديه. وقيل: أراد: بقوته؛ لأنه كان يجمع يديه ممّا بالفأس. وقيل: أراد: يمين القسم، في قوله: ﴿ وَرَالَةُ لِلْكِبِدَلَةُ أَمْنَكُمُ ﴾ [الانباء: ٥]٥.

وبنحوه قال ابنُ جرير (١٩/ ٥٧١ ـ ٥٧٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۵۷۱. (۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۵۷۱.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٥/ ٥٧١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 وأخرجه يحيى بن سلام في تفسيره ٨٣٦/٢ بلفظ: فعال عليهم؛ على آلهتهم.

<sup>(</sup>٤) تفسير التعلبي ١٤٨/١٨. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧١. (٧) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٦.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

ينسلون. والوزيف: النسكلان(١١). (٢٦/١٢)

٣٠٦٠٩ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن مجاهد \_ ﴿ فَأَقَبُلُوا إِلَيْهِ يَرْفُونَ ﴾ : الخيلاء (٢) . (ز)

٦٥٦١٢ ـ قال الحسن البصري: ﴿يَرْفُنَهُ، أي: يزفون زفيف النعام (٥٠). (ز)
 ٦٥٦١٣ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿فَأَقْبَلُواْ إِلَيْهِ بَرِفُونَهُ، قال: يَسْعَوْن (٢٠) (٢٥/١٧)
 ٢٥٦١٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَأَقْبَلُواْ إِلَيْهِ بَرِفُونَهُ، قال: يمشون (٢٠). (ز)

10710 \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق ابنه عبدالرحمن \_ ﴿ فَأَفَهُلُوا إِلَيْهِ مَرِفُونَ ﴾، قال:
 يستعجلون. قال: يزف: يستعجل (^). (ز)

٦٥٦١٦ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿ رَوْلُونَ﴾، قال: يزفون على أقدامهم <sup>(٩)</sup>. (ز)

٦٥٦١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: فلمًا رجعوا من عيدهم ﴿فَأَفَلُوا ۚ إِلَيْهِ يَرِفُونَ﴾ يمشون إلى إبراهيم يأخذونه بأيديهم (١٠٠). (ز)

٦٥٦١٨ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ فَأَلْبُلُواْ إِلَيهِ إِلَى إِبراهبِم ﴿ مُرَفَّرُنَهُ . . . قال بعضهم: ﴿ مَرَفِّرُنَهُ يرعدون غضبًا (١١٠) [[..]

٠٠٠٠ ذكر ابنُ عطية (٧/ ٢٩٩) أن فرقة ذهبت إلى أن ﴿يَرِفُرُنَ﴾ معناه: يتمهلون في مشيهم ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (٥٦٩)، وأخرجه عبد بن حميد ـ كما في تغليق التغليق ٤/ ٢٩٤، وفتح الباري ٨/ ٥٤٣ ـ، وابن جرير ٥/٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن العنفر. والنّسَلان: الإسراع. اللسان (نسل).

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحي*ى* بن سلام ۸۳٦/۲.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/٨٣٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٤٩/١٨، وقال عقبه: وهو حال بين المشي والطيران.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٧) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٧٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧٤.(٩) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٠.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٢.

<sup>(</sup>۱۱) تفسير يحيى بن سلام ١٨٣٦/٢.

# ﴿ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ ۞

٣٠٦١٩ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ قَالَ أَتَعَبُّدُونَ مَا نَتَجِتُونَ ﴾: مِن الأصنام (١٠) . (٤٢٥/١٩)

١٥٦٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: فقال لهم إبراهيم: ﴿ أَتَعَبُدُونَ مَا نَتْحِتُونَ ﴾ مِن الأصنام (٢).

٦٥٦٢١ \_ قال يحيى بن سلّام: ﴿قَالَ لَهُ لَهُم إبراهيم: ﴿أَنْتُبُكُونَ مَا نَتْحِتُونَ ﴾ يعني: أصنامهم (٣). (ز)

# ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

عن حذيفة، قال: قال النبيُ ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ صَانعُ كُلِّ صَانعٍ وَصَنْعَتِهَا. وتلا بعضُهم عند ذلك: ﴿وَاللّهُ خَلَتَكُرُ وَمَا تَعَلَّوْنَهُ (٤٢٠/١٢)

٣٠٦٧٣ ـ عن قـــَـادة بـن دعــامــة ـ مـن طريـق سـعـيـد ـ فـي قــولــه: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَشَكُونَ﴾، قال: خلقكم وخلق ما تعملون بأيديكم (٥٠) . (٢١/١٥٢)

== كزفاف العروس. وعلَّق عليه بقوله: (والمعنى: أنهم كانوا على طمأنينة مِن أن ينال أحدٌ الهتهم بسوء؛ لعزتهم، فكانوا لذلك متمهلين، ثم قال: (وزفّ بمعنى: أسرع. هو المعروف،.

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام ٤٦٩/١، وابن جرير ١٩/٥٧٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٦١٢. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٦.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٨٥/١ (٨٥، ٨٦) بلفظ: •خالق كل صانع، والبَخاري في خلق أفعال العباد ص٤٦ واللفظ له.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه، وقال الهيثمي في المجمع ١٩٧/٧ (١٦٨٣٧): «وواه البزار، ورجاله رجال الصحيح غير أحمد بن عبدالله أبو الحسين ابن الكردي، وهو ثقةه. وأورده الألباني في الصحيحة ٤/١٨١ (١٦٣٧).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه يُحييُ بن سلام ٨٣٦/٢ ـ ٨٣٦، وابن جرير ٥٧٥/١٥، وعنده في رواية أخرى: الأصنام.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وعقب يحيى بن سلام عليه بقوله: أي: خلقكم وخلق ذلك الذي تنحون.

٦٩٦٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَشَمَلُونَ﴾ وما تنحتون مِن الأصنام(١٠)١٠٠٠. (ز)

□○○ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشْكُونَ﴾ على قولين: الأول: أن اما مصدرية، والمعنى: والله خلقكم والذي تعملونه.
تعملونه.

وزاد ابنُ عطية (٢٩٩/٧) قولين آخرين، وهما: الثالث: أنَّ هما؛ نافية، والمعنى: والله خلقكم وأنتم لا تعملون شيئًا في وقت خلقكم ولا قبله، ولا تقدرون على شيء. والرابع: أنَّ هما؛ استفهاميّة.

وبيَّن أبنُ كثير (٣٦/١٢ بتصرف) أنّ القولين الأول والثاني متلازمان، ولكنه مال إلى الأول، فقال: وكلا القولين متلازم، والأول أظهر؛ لما رواه البخاري في كتاب أفعال العباد . . . عن حذيفة مرفوعًا، قال: «إن الله تعالى يصنع كل صانع وصنعته».

ورجَّحَ ابنُ القيم (٢٠٧٢ ـ ٣٧٣) القرلُ الثاني استنادًا إلى السياق، ونظائرها في القرآن، والمدلالة المقلية، وانتقد القول الأول، قال ابنُ القيم: وظن كثير من الناس أن قوله تعالى: والدلالة المقلية، وانتقد القول الأول، قال ابنُ القيم: وظن كثير من الناس أن قوله تعالى: وإنما هي موصولة، والمعنى: والله خلقكم وخلق الذي تعملونه وتنحتونه من الأصنام، فكيف تعبدونه وهو مخلوق للله، ولو كانت مصدرية لكان الكلام إلى أن يكون حجة لهم أقرب من أن يكون حجة عليهم؛ إذ يكون المعنى: أتعبدون ما تنحتون والله خلق عبادتكم لها؟ فأي معنى في هذا، وأي حجة عليهم؟ والمقصود أنه كثيرًا ما تدخل إحداهما على الأخرى ويحتملها الكلام سواء. والصواب أنها موصولة، وأنها لا تدل على صحة مذهب القدرية بل هي حجة عليهم عهونها موصولة . . . فالله سبحانه أنكر عليهم عبادتهم الأصنام، وبين أنها لا تستحق العبادة، ولم يكن سياق الكلام في معرض الإنكار عليهم تزك عبادته، وأن ما هو في معرض الإنكار عبادةً من لا يستحق العبادة. فلو أنه قال: ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٢.

= لا تعبدون الله وقد خلقكم وما تعملون. لتعينت المصدرية قطمًا، ولم يحسن أن يكون بمعنى: الذي؛ إذ يكون المعنى: كيف لا تعبدونه وهو الذي أوجدكم وأوجد أعمالكم، فهو المنعم عليكم بنوعي الإيجاد والخلق. فهذا وزان ما قرروه مِن كونها مصدرية. فأما سياق الآية فإنه في معرض إنكاره عليهم عبادةً مَن لا يستحق العبادة، فلا بُدُّ أن يبين فيه معنى ينافي كونه معبودًا، فبيَّن هذا المعنى بكونه مخلوقًا مه ومَن كان مخلوقًا مِن بعض مخلوقاته فإنه لا ينبغي أن يُمبَّد ولا تليق به العبادة، وتأمل مطابقة هذا المعنى لقوله: ﴿وَاللَّذِي يَنْفُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لاَ يُنْفُونَ ﴾ [النحل: ٢٠] كيف أنكر عليهم عبادة مَسَلُونَ ﴾، ونظيره قوله : ﴿وَاللّهُ غَلْقُكُنُ وَمَا لَمْنَى اللّهُ عَنْفُونَ ﴾ ونظيره قوله في سورة الأعراف [١٩٤]: ﴿إِنَّ اللّهِينَ مَنْفُونَ مِن مُؤنِ اللّهِ عِبَالْ الْمَعْنَى الذي ذكروه مِن حسن صفاته وانفراده بالخلق كقول صاحب يس: القرآن لو أراد المعنى الذي ذكروه مِن حسن صفاته وانفراده بالخلق كقول صاحب يس: ﴿وَاللّهُ لَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ الله المقصود إخبارهم بحسن عبادته واستحقاقه لها ذكر الموجب لذلك، وهي كونه خالقًا لعابده فاطرًا له، وهذا إنعام منه عليه؛ فكيف يترك عبادته؟! ولو كان هذا هو المراد من قوله: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا ضَمْكُونَ كان هذا هو المراد من قوله: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا ضَمْكُونَ كان هذا هو المراد من قوله: ﴿وَاللّهُ كَانُهُ مُنَافِئُهُ كَانَهُ خَلَقَهُ فَكِيفَ يترك عبادته ولكيف يترك عبادته إلى المقور المعادية ولكن هذا هو المراد من قوله: ﴿وَاللّهُ كَانَهُ مَا تَسْمُ كَانَهُ عَلَمْ الْعَلَقَةُ لَا عَلَا عَلَا هذا هذا هو المراد من قوله: ﴿وَاللّهُ كَانَهُ عَلَاكُ وَالْتُهُ كَانَهُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَمْ الْعَلَمُ عَلَاكُ وَلَوْلُهُ وَلَقُونُ عَلَاكُ وَلَا هَا عَلَاكُ عَلَاكُ وَلَالَهُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ وَلَالْهُ عَلَاكُ عَلَاكُ وَلَالْهُ عَلَاكُ عَلَا

يقتضي أن يقال: ألا يعبدون الله وهو خالقهم وخالق أعمالهم. فتأمله فإنه واضع». ثم بين كيف يستدل بالآية على خلق الله لأعمال العباد، فقال: «ووجه الاستدلال بها على هذا التقدير: أنَّ الله سبحانه أخبر أنه خالقهم وخالق الأصنام التي عملوها، وهي إنما صارت أصنامًا بأعمالهم، فلا يقع عليها ذلك الاسم إلا بعد عملهم، فإذا كان سبحانه هو الخالق اقتضى صِحَّة هذا الإطلاق أن يكون خالقها بجملتها، أعني: مادتها وصورتها، فإذا كانت صورتها مخلوقة لله كما أنَّ مادتها كذلك لزم أن يكون خالقًا لنص عملهم الذي حصلت به الصورة؛ لأنه متولد عن نفس حركاتهم، فإذا كان الله خالقها كانت أعمالهم التي تولد عنها ما هو مخلوقة لله مخلوقة له، وهذا أحسن استدلالا وألطف من جعل هماء مصدية، ونظيره من الاستدلال سواء قوله: ﴿ وَمَايَةٌ لَمْ أَنَّ خَلَنَا فَرَيْتُهُمْ فِي النَّلُكِ النَّسُحُونِ ﴿ وَمَنْ المُعلوقة منا هو السفن، وفظيره من الاستدلال أيضًا بأعمال العباد، ونظير هذا الاستدلال أيضًا قوله تعالى العباد، ونظير هذا الاستدلال أيضًا وقد أخبر أنها مخلوقة، وهي إنما صارت سفنًا بأعمال العباد، ونظير هذا الاستدلال أيضًا مَرَال تَقِيحُمُ المَحْرَ وَسَرَيل تَقِيحُمُ المُحْرَ وَسَرَيل تَقِيحُمُ المَحْرة وَسَرَيل تَقِيحُمُ المَحْرة المُحْرة والد تعالى التي يلبسونها وهي مصنوعة لهم، وقد أخبر بأنه سبحانه هو جاعلها، وإنما صارت سرابيل التي يلبسونها وهي مصنوعة لهم، وقد أخبر بأنه سبحانه هو جاعلها، وإنما صارت سرابيل بعملهم، ونظيره: هو وائلة مَمَل لَكُمْ مِنَ لَيْرَةُ اللَّمْدَ اللَّمَلُ النَّمَا الناحاد، ١٤٥ النحواد ١٠٥ النبوت التي يلبسونها وهي هو المناه مما على المناه الله التي يلبسونها وهي المناه عملهم، ونظيره: حمد المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه التي التحول المناه التي المناه المناه عملهم، ونظيره: حمد وحمد المناه المناه المناه المناه المناه المناه عملهم، ونظيره التي عمله عملهم، ونظيره التحديد المناه المن

## ﴿وَالْوَا ابْنُوا لَلَّهُ بُنْيَنَا فَٱلْفُوهُ فِي الْجَحِيمِ ۞﴾

70770 \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿قَالُوا ابْنُوا لَكُ بُنِيناً ﴾ بنوا حائطًا مِن حجارة، طوله
 في السماء ثلاثون ذراعًا، وعرضه عشرون ذراعًا(١٠). (ز)

٦٥٦٢٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَجِيرِ ﴾ في نار عظيمة، قال الله على:

وبنحوه قال ابنُ تيمية (٩/٣٤٨ ـ ٣٥١)، وضعَّفَ القول الأول جدًّا، بل غلَّطه.

<sup>==</sup> من جلود الأنعام هي الخيام، وإنما صارت بيوتًا بعملهم. فإن قلت: المراد من هذا كله المادة لا الصورة. قلت: المادة لا تستحق هذه الأسماء التي أطلق الخلق عليها، وإنما تستحق هذه الأسماء التي أطلق الخلق عليها، وإنما تستحق هذه الأسماء بعد عملها وقيام صورها بها، وقد أخبر أنها مخلوقة له في هذه الحال. والله أعلم. فالأولى أن تكون (ما) موصولة، أي: والله خلقكم وخلق آلهتكم التي عملتموها بأيديكم، فهي مخلوقة له، لا آلهة شركاء معه، فأخبر أنه خلق معمولهم، وقد حله عملهم وصنعهم، ولا يقال: «المراد مادته» فإن مادته غير معمولة لهم، وإنما يصير معمولة بعد عملهم».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٣.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/۸۳۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير٢١/١٦.

وتفرق المقتنية الملاح

## ﴿يَنَازُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَنَّمًا عَلَىٰ إِنْهِيمَ ﴾ [الأنبياء: ٦٩](١). (ز)

٦٥٦٢٩ ـ قال يحيى بن سلّم: ﴿ وَاللّٰهِ ابْنُوا لَهُ بُلْيَكَا ﴾ يقوله بعضهم لبعض ﴿ فَٱلْمُوهُ فِى لَلْمَيْدِ ﴾ أي: في النار. بلغني: أنّهم رموا به في المنجنيق، فكان ذلك أول ما صنع المنجنيق. "). (ز)

## ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْدًا خَعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ۞﴾

٦٥٦٣٠ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَأَلِرُدُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْتُهُمُ اللهُ بعد ذلك حتى أهلكهم (٣). (٢٧/١٧٤)

7078 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالْأَوْلُ بِهِ. كَيْكَ ﴾ سوءًا، الآية [الانبياء: ٧٠]، وعلاهم (٤٠) إبراهيم 學، وسلَّمه الله 歌، وحجزهم عنه، فلم يلبثوا إلا يسيرًا حتى أهلكهم الله 歌، فما بقيت يومئذ دابة إلا جعلت تُظفِئ النار عن إبراهيم 學، غير الوزغ؛ كانت تنفخ النار على إبراهيم، فأمر النبي ﷺ بقتلها (٥٠). (ز)

70707 \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْنَا﴾ تحريقهم إيَّاه، ﴿ هُمَّلَتُهُمُ ٱلْأَسْفَايِنَ﴾ في النار<sup>(١٦)</sup>. (ز)

#### ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ اللَّهُ ﴾

معدد عن سليمان بن صرد من طريق أبي إسحاق ميقول: لَمَّا أرادوا أن يلقوا إبراهيم في النار ﴿قَالَ إِنَّ نَاهِبُ إِلَى نَوْ سَيَهِينِ ﴾. فجُعِم الحطب، فجاءت عجوز على ظهرها حطب، فقيل لها: أين تريدين؟ قالت: أريد أذهب إلى هذا الرجل الذي يُلقى في النار. فلما ألقي فيها قال: حسبي الله عليه توكلت، أو قال: حسبي الله ونعم الوكيل. قال: فقال الله: ﴿يَنَادُ كُونِ بَرَكُ وَسَلَنًا عَلَى إِنْهِيمَـكُ . قال: فقال ابن لوط، أو ابن أخى لوط: إنَّ النار لم تحرقه بن أجلى. وكان بينهما قرابة، فأرسل الله لوط، أو ابن أخى لوط: إنَّ النار لم تحرقه بن أجلى. وكان بينهما قرابة، فأرسل الله

(٢) تفسير يحيى بن سلام ٨٣٧/٢.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٧٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٤) كذا، ولعلها مفهوم قول الله تعالى: ﴿ لَمُعَلَّتُهُمُ ٱلْأَسْفَالِينَ ﴾.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٣١٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٨.

عليه عُنُقًا مِن النار، فأحرقته (١). (ز)

**٦٥٦٣٤ ـ** عن **عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَقَالَ إِنِّ** ذَاهِبُ إِلَىٰ رَقِ سَيَهِدِينِ﴾، قال: حين هاجر<sup>(٢)[عصل</sup>. (٤٢٧/١٢)

٣٥٦٣٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِكَ رَبِّ﴾، قال: ذاهب بعمله، وقلبه، ونيته<sup>(٣)</sup>. (٢٧/٢٥٤)

٦٥٦٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالَ ﴾ وهو ببابل: ﴿إِنِّى ذَاهِبُ ﴾ يعني: مهاجر ﴿إِنِّى رَفِياً لِينَ وَهُو أُولُ مِن هاجر ﴿إِنَّهُ لِينَ ﴾ لدينه. وهو أول من هاجر من الخلق، ومعه لوط وسارة (٤). (ز)

707٣٧ \_ قال يحيى بن سلّم: ﴿وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهِينِ﴾ الطريق، يعني: الهجرة، هاجر من أرض العراق إلى أرض الشام. قال قتادة: وكان يُقال: إنَّ الشام عماد دار الهجرة (٥٠). (ز)

(٥٠٠٠ قال ابنُ جرير (٩٧/ ٥٧٠ ـ ٥٧٠): «قال آخرون في ذلك: إنما قال إبراهيم: ﴿إِنَّ كَاهِبُ إِلَى كَنِهُ حين أرادوا أن يلقوه في النار، وذكر أثر سليمان بن صرد السابق، ثم اختار القول الأول أنه قال ذلك حين أراد الهجرة مستندًا إلى النظائر، وقال: «إنما اخترت القول الذي قلت في ذلك لأن الله ﷺ ذكر خبره وخبر قومه في موضع آخر، فأخبر أنه لما نجاه مما حاول قومه من إحراقه قال: ﴿إِنِي شَهَاجِرُ إِلَى رَبِيًا ﴾ [العنكبوت: ٢٦] ففسر أهل التأويل ذلك أن معناه: إني مهاجر إلى أرض الشام، فكذلك قوله: ﴿إِنِي مَهاجِرُ إِلَى أَرْض الشام، فكذلك قوله: ﴿إِنِي مَهاجِرُ إِلَى رَبِيَهُ﴾.

وذَهَبَ إلى الأول أيضًا ابنُ عطية (٧/ ٣٠٠) مستندًا إلى الدلالة العقلية، فقال: «الأول أظهر في نعط الآية عما بعده؛ لأن الهداية معه تترتب، والدعاء في الولد كذلك، ولا يصح مع ذهاب الفناء».

وَإِلَى ذَلِكَ أَيضًا ذَهِبِ ابنُ كَثيرِ (١٢/٣٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في العقوبات ٤/٤٤٤ (٢٤٠)، وابن جرير ١٩/٥٧٦ ـ ٥٧٧.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنظر. وذكر محققو الدر المنثور أنه جاه في بعض نسخه بعد هذا الأثر:
 وأخرج عبد بن حميد عن مجاهد مثله.

<sup>(</sup>٣) أُخرجه ابن جرير ٥٧٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٣.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۸۳۸/۲.

#### ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّللِحِينَ ۞﴾

٣٥٦٣٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ رَبِّ هَبُ لِي مِنَ اَلْشَلِينِيَّ﴾، قال: ولذًا صالحًا (١٠/ ٤٢٧/١٣)

٦٥٦٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: فلمًا قدم الأرض المقدسة، سأل ربَّه الولد: ﴿ رَبِّ الْمَا لِنَهُ الولد: ﴿ رَبِّ الْمَا لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### ﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيدٍ ۞﴾

• **٦٥٦٤ ـ قال عبدالله بن عباس ـ** من طريق الزهري عن القاسم ـ ﴿فَبَشَّرَتُهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيدٍ﴾: هو إسماعيل. وكان ذلك بمنى<sup>٣٠)</sup>. (٢٢٨/١٤)

٦٥٦٤١ ـ قال كعب الأحبار ـ من طريق الزهري، عن القاسم ـ ﴿ فَلَشَّرْتُهُ بِفُلَامٍ
 كَلِيرِ ﴾: هو إسحاق، وكان ذلك ببيت المقدس (٤) . (٢٨/١٢٤)

٣٥٦٤٢ ـ عن عبيد بن عمير ـ من طريق ابن جريج ـ في قوله: ﴿ فَبَشَّرْنُهُ بِمُلَابٍ عَلِيهِ﴾، قال: هو إسحاق<sup>(ه)</sup>. (٢٨/١٨٤)

**٦٥٦٤٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق يزيد ـ ﴿فَبَشَّرَتُهُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ﴾،** قال: هو إسحاق<sup>(١)</sup>. (٢٨/١٢)

**٦٥٦٤٤ ـ عن عامر الشعبي، في قوله: ﴿فَلَشَّرَنَكُ بِثُلَامٍ كَلِيمِ﴾، قال: هو إسماعيل.** قال: وبشَّره الله بنبوة إسحاق بعد ذلك<sup>(٧)</sup>. (٤٢٨/١٢)

70780 ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿فَلِشَرْنَاتُهُ بِظُلَادٍ كَلِيدٍ﴾، قال: بولادة إسحاق (٨٠). (٢٧/١٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٧٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٥٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شية، وابن المنذر.
 (١) أخرجه ابن جرير ٢٥/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

**٦٥٦٤٦** \_ عن مجاهد بن جبر، مثله<sup>(۱)</sup>. (۲۸/۱۲)

٩٥٦٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ فَبَشَرْزَتُهُ مِثْلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ ، قال: بُشرَ بإسحاق. قال: ولم يُثنِ الله بالجلم على أحد إلا على إبراهيم وإسحاق (٢٠ (٢٨/١٢)) عن محمد بن كعب القرظي، في قوله: ﴿ فَبَشَرْزَتُهُ مِثْلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ ، قال: إسماعيل (٢٠ (٤٢٨/١٢))

٩٥٦٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: فاستجاب له، ﴿فَبَشَرْنَهُ بِعْلَا يَلِيرِ ﴾ يعني: عليم، وهو العالم، وهو إسحاق بن سارة (١٥٠١٠) (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٥٦٥ ـ عن يونس، قال: سمعت الحسن يقول: ما سمعتُ الله نَحَلَ عباده شيئًا أقل مِن الحلم؛ فإنه قال: ﴿ فَإِنَّ إِبْرَهِيمَ لَكُلِيمٌ ﴾ [هود: ٧٥]، وقال: ﴿ فَبَشَّرْتُكُ بِغُلَامٍ عَلَىمٍ ﴾ [هود: ٧٥]، وقال: ﴿ فَبَشَّرْتُكُ بِغُلَامٍ عَلَىمٍ ﴾ [هود: ٧٥]، وقال: ﴿ فَبَشَّرْتُكُ بِغُلَامٍ أَنْ اللهِ عَلَىمٍ ﴾ [هود: ٧٥]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىمٍ اللَّهُ عَلَىمٍ ﴾ [هود: ٧٥]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىمٍ اللَّهُ عَلَىمٍ إِلَيْ اللَّهُ عَلَىهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَى إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَى إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى إِلَيْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَيْهُ إِلَا عَلَاهُ إِلَا أَلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَا أَلَاهُ إِلَا أَنْهُ إِلَيْهُ أَنْهُ إِلَا أَلْهُ أَلَاهُ أَلْهُ أَلَاهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَا أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَاهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَل

#### ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ ﴾

70701 \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ ﴾، قال: العمل (٢٠). (٤٢٩/١٢)

٦٥٦٥٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق مجاهد \_ ﴿ فَلْمَّا بِلَغْ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ ﴾، قال:

وَهُوَ اللّٰهِ عَلَيْهِ المراد بقوله تعالى: ﴿فَيَشَرِّنَهُ بِمُلْتِمٍ كِلِيرِ﴾ على قولين: الأول: أنها البشارة المعروفة بإسحاق ﷺ، وهو الذبيح على قول. والثاني: أنها البشارة بإسماعيل ﷺ، وهو الذبيح. وسيأتي بيان كلام الأثمة، عند قوله تعالى: ﴿وَفَلَيْتُنَّهُ بِذِيْجٍ عَظِيمٍ﴾.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جَرير ٧٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (ت: إسماعيل إبراهيم عوض) ٧٠٧/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧٩/١٩، وابن أبي حاتم ـ كما في الإنقان ٣٩/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر.

المنابعة المنابعة المنابعة

شبٌّ، حتى بلغ سعيه سعيَ إبراهيم في العمل (١). (٢٣١/١٢)

٦٥٦٥٣ \_ قال عبدالله بن عباس =

٩٥٦٥٤ ـ وقتادة بن دعامة: ﴿ وَلَمَّا لِلَمْ مَعَهُ الْتَعْى ﴾، يعني: المشي معه إلى الجبل '''. (ز)

٩٥٦٥٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿فَلْنَا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْمَ﴾، قال: لما شبَّ حتى أدرك سعيُه سعي إبراهيم في العمل (٢٠) (٤٢٩/١٧)

٦٥٦٥٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم، ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّمْيَ ﴾، قال: العمل (٤٠٤ / ٤٢٩/١٢) . (٢٩/١٢) معه العمل (٠٠٠ عن عكرمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ ﴾، قال: أدرك معه العمل (٠٠٠).

٩٠٦٥٨ ـ قال الحسن البصري: ﴿فَلْمَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ ﴾ بلغ معه سعي العمل، يعني: قيام الحجة (٦).

٩٩٦**٠٩ ـ** عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْمَ﴾، قال: لَمَّا مَشَى مع أبيه (١٤<sup>(١٤)وون</sup>. (٤٢٩/١٢)

٦٥٦٦٠ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ ﴾، يعني: المشي (م). (ز)

<u>٥٠٠١ ذكر ابنُ عطية (٣٠١ /٧٠) أن «السَّعْيَ» في هذه الآية: العمل والعبادة والمعونة. ثم قال: «هذا قول ابن عباس، ومجاهد، وابن زيد». وساق القول بأن المراد: السعي على القدم. الذي قال به قتادة، وما في معناه، وعلَّق عليه بقوله: «يريد: سعيًا متمكنًا. وهذا في المعنى نحو الأول».</u>

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٣٠ ـ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٥٦/٨، وتفسير البغوي ٤٦/٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٩٦٥) بنحوه، وأخرجه ابن جرير ٥٧٩/١٩، ومن طريق الحكم أيضًا. وعلَّمه يحيى بن سلام ٨٩٨/٢، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أي حاتم. وفي لفظ عند ابن جرير: لما شب حين أدرك سعيه.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٨٩٨/٢ وفي تفسير التعلبي ١٥٦/٨ بلفظ: يعني: العمل الذي يقوم به الحجة.وفي تفسير البغوي ٤٦/٧ : يعني: العمل لله تعالى.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۸) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۸.

٦٥٦٦١ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق عبدالوهاب ـ قال: ﴿ فَلَتَا بَلَغَ مَعَهُ السَّمْيَ ﴾ . يقول: فلمَّا عمل مثلَ عمله (١). (ز)

70777 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلْنَا بَلَغَ مَعَثُ﴾ مع أبيه ﴿أَلْتَعْيَ﴾ المشي إلى الجبل<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٠٦٦٣ ـ عن مقاتل بن حيان: ﴿ فَأَمَّا بَلَغُ مَعَهُ أَلسَّعَى ﴾، يعني: العمل الذي يقوم به الحجة (٣٠).

٦٥٦٦٤ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ فَلَتَا لَا عَلَمْ مَكُهُ السَّمْيُ ﴾، قال: السعي هاهنا: العبادة (٤)

# ﴿ فَكَ الْ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْهَكُ فَأَنْظُرُ مَاذَا تَرَكُ

#### 🏶 قراءات:

٢٥٦٦٥ ـ عن الضحاك: (فَأَسَرَّ فِي نَفْسِهِ حُزْنًا) في قراءة عبدالله [بن مسعود]،
 وَتَكَالَ يَبُئِنَّ إِنِّ أَرْنَ فِي ٱلْنَتَارِ أَيِّ أَنْبَكُ ﴾<sup>(٥)</sup>. (٢٩/١٧٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٥٦٦٦ ـ عن عُبيد بن عُمير ـ من طريق عمرو بن دينار ـ قال: رؤيا الأنبياء وحيٌ. ثم تلا هذه الآية: ﴿إِنِّ أَرْيَنْ فِي ٱلْمَنَابِرُ أَنِيَّ أَذَيْمُكُ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَّكِ ۖ (١٠/١٣). ٣٦٩٦٧ ـ قال عطاء =

٣٠٦٦٨ ـ ومقاتل: ﴿فَكَالَ يَئْنَنَ إِنِّ أَرَىٰ فِى ٱلْسَنَارِ أَنِّ أَنْبَكُ ﴾ أمِر إبراهيمُ أن يذبح

- (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٥.
- (٣) تفسير الثعلبي ٨/١٥٦. وفي تفسير البغوي ٤٦/٧: العمل لله تعالى.
  - (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩. وهو في تفسير الثعلبي ١٥٦/١٨.
    - (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.
      - وهمي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٢/ ٢٢٤ ـ ٢٢٥ (٢٧٠٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٣٨، ٥٥٩)، وابن جرير ٥٩٢/١٩، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤٢٠)، والحميدي في مسئله (ت: حسين الداراني) ٤٩٩١ (٤٨٠). وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، والطبراني.

ابنَه ببيت المقدس، فلما تيقّن ذلك أخبر ابنَه، فقال: ﴿فَاَشُلُرُ مَاذَا تَرَكَبُۗ﴾''. (ز) ٢٥٦٦٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿إِيّ أَرَىٰ فِي اَلْسَارِ أَيْ أَذَبُّكُ فَاشُلُرْ مَاذَا تَرَكِثُ﴾ رؤيا الأنبياء حتَّى، إذا رأوا شيئًا فعلوه'''. (٢٢/١٣)

• ٢٥٦٧ ـ عن عثمان بن حاضر، قال: لَمَّا أراد إبراهيمُ أن يذبح ابنَه إسحاقَ؛ ترك أُمَّه سارةَ في مسجد الخيف، وذهب بإسحاق معه، فلما بلغ حيث أراد أن يذبحه قال إبراهيمُ لِمَن كان معه: استأخروا مِنِّي. وأخذ بيد ابنه إسحاق، فعزله، فقال: ﴿إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَارِ أَيْتَ أَذْكُكَ قَاشُلُر مَاذًا تَرَكِّكِ. قال له إسحاق: يا أبتِ، ربِّي أمرك؟ قال إبراهيم: نعم، يا إسحاق. قال إسحاق: ﴿يَتَأْتِ أَفَعَلُ مَا تُؤْمِّرُ سَتَعِلُنِ إِن شَاةَ اللهُ مِنَ ٱلسَّارِينَ ﴿ اللهِ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهِ اللهُ اللهُ مِن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ مِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

707V1 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَكَالَ يَئِنَىٰ آيَٰتِ أَرَىٰ فِى اَلْمَنَارِ﴾ لِنَذْرِ كان عليه فيه، يقول: إنى أمرت في المنام ﴿أَيْقَ أَذْبَكُ فَالْظُرْ مَاذًا تَرْجَكُ ﴿ لَنُهُ الْعَلْمُ الْمُعَالِّ

عن عن المحمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ: يقول الله تعالى في الخبر عن إبراهيم: ﴿ وَكَالُ بَنِنَيْ إِنِّ أَرْنَ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَنْبَعْكَ ثُم مضى على ذلك، فعرف أنَّ الوحي من الله يأتي الأنبياء أيقاظًا ونيامًا، وكان رسول الله ﷺ ـ فيما بلغني ـ يقول: «تنام حيناي، وقلبي يقظان». فالله أعلم أتى ذلك كان قد جاءه وعاين فيه ما عاين مِن أمر الله، على أيِّ حالات كان نائمًا أو يقظانًا، كل ذلك حتَّ وصِدقُ () (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

707٧٣ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ وَيَا الْأَنْبِياءُ

○••○ ذكر ابن عطية (٧/ ٣٠١) أن قوله: ﴿إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْسَارِ أَنِيَ أَنْكَكُ عِلَى احتمالين: الأول: أن يكون رأى ذلك بعينه، ورؤيا الأنبياء وحي، وعُين له وقت الامتثال. الثاني: أن يكون أمر في نومه بذبحه، فعبر هو عن ذلك، أي: إني رأيت في المنام ما يوجب أن أذبحك.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٥٦/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبى حاتم ١١١٧/٤.

وحي»<sup>(۱)</sup>. (۱۲/ ٤٣١)

٢٥٩٧٤ ـ عن كعب ـ من طريق عمرو بن أبي سفيان بن أسيد بن حارثة الثقفي ـ: أنَّه قال لأبي هريرة: ألا أخبرك عن إسحاق؟ قال: بلي. قال: أريّ إبراهيمُ أن يذبح إسحاق، قال الشيطان: واللهِ، لئن لم أُفْتِن عند هذه آلَ إبراهيم لا أَفْتِنُ أحدًا منهم أبدًا. فتمثَّل الشيطانُ رجلًا يعرفونه، فأقبل حتى خرج إبراهيمُ بإسحاق ليذبحه، دخل على سارة، فقال لها: أين أصبح إبراهيمُ غاديًا بإسحاق؟ قالت: لبعض حاجته. قال: لا، واللهِ. قالت: فلِمَ غدا؟ قال: ليذبحه. قالت: لم يكن ليذبح ابنه. قال: بلى، والله. قالت سارة: فلِمَ يذبحه؟ قال: زعم أنَّ ربَّه أمره بذلك. قالت: قد أحسن أن يطيع ربَّه إن كان أمره بذلك. فخرج الشيطانُ، فأدرك إسحاقَ وهو يمشى على إثر أبيه، قال: أين أصبح أبوك غاديًا؟ قال: لبعض حاجته. قال: لا، واللهِ، بل غدا بِك ليذبحك. قال: ما كان أبي ليذبحني. قال: بلى. قال: لِمَ؟ قال: زعم أنَّ الله أمره بذلك. قال إسحاق: فواللهِ، لَيْن أمره ليطيعنه. فتركه الشيطانُ وأسرع إلى إبراهيم، فقال: أين أصبحتَ غاديًا بابنك؟ قال: لبعض حاجتي. قال: لا، واللهِ، ما غدوت به إلا لتذبحه. قال: ولِمَ أذبحه؟ قال: زعمت أنَّ الله أمرك بذلك. فقال: واللهِ، لئن كان الله أمرني لأفعلن. قال: فتركه، ويَشِس أن يُطاع، فلما أخذ إبراهيمُ إسحاقَ ليذبحه، وسَلَّم إسحاق، عافاه الله، وفداه بذبح عظيم، فقال: قُم، أيْ بُنَتى، فإنَّ الله قد عافاك. فأوحى الله إلى إسحاق: إنى قد أعطيتك دعوةً أستجيب لك فيها. قال: فإني أدعوك أن تستجيب لي أيَّما عبد لقيك مِن الأولين والآخرين لا يشرك بك شيئًا فأَدْخِلْه الجنة (٢١/ ٤٣٩)

7070 - عن نوح بن حبيب، قال: سمعتُ الشافعيّ يقول كلامًا ما سمعتُ قطَّ أحسن منه؛ سمعته يقول: قال إبراهيمُ خليلُ اللهِ لولده في وقت ما قصَّ عليه ما رأى: ﴿مَاذَا تَشْهِرُ بِهِ؟ ليستخرج بهذه اللفظة منه ذِكر التفويض

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢٦٨/٢، وابن جرير ٩/١٣، وابن أبي حاتم ٢١٠١/٧، من طريق سفيان، عن سماك بن حرب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به، بلفظ: «كانت رؤيا الأنبياء وحيًا».

قال الحاكم: «حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وقال الألباني في ظلال الجنة (٤٦٣): «إسناده حسن، رجاله كلهم ثقات، رجال مسلم، وفي سماك كلام يسير...».

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱/ ۱۵۰ - ۱۰۱، وابن جرير ۱۹۰،۹۵ - ۰۹۱، وفي تاريخه ۱/ ۲۲۰ وابن أبي حاتم ـ كما في الفتح ۳۸/۱۲ ـ، والحاكم ۷/۵۰۷ ـ ۵۰۸، والبيهقي في شعب الإيمان (۳۳۲۸). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

والصبر والتسليم والانقياد لأمر الله، لا لمؤامرته لدفْع أمر الله تعالى، فقال: ﴿يَكَأَبُتِ أَفْعَلَ مَا تُؤْمِّرُ سَنَجِدُنِيَّ إِن شَآهَ أَلَلُهُ مِنَ ٱلصَّابِعِينَ﴾. قال الشافعي: والتفويض هو الصبر، والتسليم هو الصبر، والانقياد هو ملاك الصبر، فجمع له الذبيحُ جميعَ ما ابتغاه بهذه اللفظة اليسيرة<sup>(١)</sup>. (٤٤١/١٢)

٦٥٦٧٦ ـ عن أبى منيب الأحدب، قال: خطب معاذ بالشام، فذكر الطاعون، فقال: إنها رحمة ربكم، ودعوة نبيكم، وقبْض الصالحين قبلكم، اللَّهُمَّ، أُدخِل على آلِ مُعاذٍ نصيبَهم مِن هذه الرحمة. ثم نزل من مقامه ذلك، فدخل على عبدالرحمن بن معاذ، فقال عبدالرحمن: ﴿ أَلْحَقُّ مِن رَّبِّكُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٧]. فقال معاذ: ﴿ سَتَجِدُنِيُّ إِن شَآةَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلطَّنبِرِينَ ﴾ (()

# ﴿ قَالَ يَتَأْمَتِ اَفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ۚ سَتَجِلُفِ إِن شَآةَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّدِينَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٥٦٧٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: فردَّ عليه إسحاق: ﴿قَالَ يُتَأْبُ اَفْعَلُ مَا تُؤْمَرُّ ﴾، وأطِع ربُّك، فمِن ثمَّ لم يقل إسحاقُ لإبراهيم ﷺ: افعل ما رأيت. ورأى إبراهيمُ ذلك ثلاثَ ليالِ متتابعات، وكان إسحاقَ قد صام وصلى قبل الذبح، ﴿سَتَجِلُكِ إِن شَآة ٱللَّهُ مِنَ ٱلمَّذِينَ ﴾ على الذبح (١٠). (ز)

#### ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا ﴾

٣٥٦٧٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿ فَلَمَّا أَشَلَمَا﴾، قال: سلَّما ما أمرا به (٤٠ (٤٣١/١٢))

٦٥٦٧٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا ﴾، قال: سلَّما ما أمرا به (۵). (۲۹/۱۲)

٠٩٥٨٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق يزيد ـ قوله: ﴿فَلَمَّا أَسْلَمَا﴾، قال:

(٢) أخرجه أحمد في مسنده ٣٦/ ٤٠٤ (٢٢٠٨٥). (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر ٢٤/٤٥٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٣٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٧٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

أسلَمَا جميعًا لأمر الله، ورَضِي الغلامُ بالذَّبح، ورضي الأبُ بأن يذبحه'``. (ز) ١٩٦٨٦ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ في قوله: ﴿فَلَنَّا أَسۡلَكَا﴾، قال: اتفقا على أمر واحد<sup>(۲۲</sup>. (۱۹/۵۶۶)

٦٩٦٨٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَلَنَّا أَسَلْنَا ﴾، قال: أسلم هذا ابنه لله (٣٠). (٤٤٥/١٢)

٦٥٦٨٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ فَلَنَّا أَسَلَمَا ﴾: فلما أسلما أمرَ الله بينهما (٤). (ز)

٣٥٦٨٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ فَلَمَّا أَسَلَمَا ﴾، يقول: أسلما لأمر الله (°). (ز)

م ٦٥٦٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَنَّا أَسْلَنَا ﴾، يقول: أسلما لأمر الله وطاعته (١)

٣٩٦٨٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿فَلْنَا أَسْلَمَا﴾: أي: سلَّم إبراهيمُ للنبحه حين أُمِر به، وسلَّم ابنه للصبر عليه، حين عرف أنَّ الله أمره بذلك فيه (٧٠. (ز) ٣٥٨٨٧ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فَلْنَا أَسْلَمَا﴾ أسلم إبراهيمُ نفسَه ليذبح ابنه، وأسلم ابنُه وجهّه لله ليذبحه أبوه (٨٠. (ز)

### ﴿وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ۞﴾

٣٩٦٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ﴾، قال: وَضَع وجهه للأرض، فقال: لا تذبحني وأنت تنظر، عسى أن ترحمني فلا تُجْهِز عَلَيَّ، وأن أجزع فأنكص فأمْتَنِع منك، ولكن اربط يَدَيَّ إلى رقبتي، ثم ضعْ وجهي إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم. وعزاه الحافظ في فتح
 الباري ٣٧٩/١٢ إلى ابن أبي حاتم بهذا اللفظ، ويلفظ آخر: سلم إبراهيم لأمر الله، وسلم إسحاق لأمر
 إبراهيم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٤٨٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٨.

. ٢٥٦٩٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية ـ في قوله: ﴿وَتَلَلُهُ لِلْجَدِينِ﴾، قال: أكبَّه على جبهة (٣٠). (٤٤٥/١٢)

٦٥٦٩١ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَتَلَمُ لِنَجِينِ﴾، قال: صَرَعَه للنبو<sup>(3)</sup>. (٢٤/١٢٦)

٣٠٦٩٢ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَنَلَمُ لِلْمَهِينِ ﴾ أضجعه على جبينه على الأرض. والجبهة: بين الجبينين (٥). (ز)

7079٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَتَلَمُ لِنَجِينِ﴾، قال: وضع وجهه للأرض، قال: لا تذبحني وأنت تنظر إلى وجهي، عسى أن ترحمني فلا تجهزَ عَلَيَّ، اربط يَدَيَّ إلى رقبتي، ثم ضع وجهي للأرض. ففعل، فلما أدخل يده ليذبحه نودي: ﴿يَكِيْرَهِيدُ ﴿ الله عَنْ مَدَّقَ ٱلزُّيْلَ ﴾. فأمسك يده، ورفع رأسه، فرأى الكبش ينحطُّ إليه حتى وقع عليه، فذبحه (١٠) (٢٩/١٢)

٣٥٦٩٤ \_ عن مجاهد بن جبر، قال: لَمَّا أراد إبراهيمُ أن ينبح ابنه قال: يا أبتاه، خُذْ بناصيتي، واجلس بين كتفي؛ حتى لا أؤذيك إذا مسَّني حرُّ السكين. ففعل، فانقلبت السكين. قال: فاطعنُ بها طعنًا. قال: فال: فالك، يا أبتاه؟ قال: انقلبت السكين. قال: فاطعنُ بها طعنًا. قال: فعرف الصدق، ففداه الله بذبح عظيم، وهو إسحاق (٧٠). (٤٤٦/١٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٤٣٠ ـ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني (۱۲۲۹۲). (۳) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۵۸۵.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم. (٥) تفسير البغوي ٧/ ٤٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد (٧٧٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩٤/٩٨٩ \_ ٥٨٥ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنفر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

٩٥٦٩٥ \_ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَثَلَمْ لِنَجِينِ﴾، قال: ساجِدًا (١٠). (٤٤٦/١٢) ٩٥٦٩٦ \_ قال مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جريج \_: هو إسماعيل، وكان ذلك بمنى منحر الناس، ربط يديه إلى رقبته، ووضع وجهه إلى الأرض، فأدخل الشفرة، فإذا هي لا تُجْهِز، فسجِع النداء، فنظر، فإذا هو بالكبش، فأخذه فلبحه (١٠). (ز)

وإذا هي لا تجهِز، فسجع المداء، فقور، وإدا هو بالمبس، فاحده صبحه مرد. (مَنْكَلُهُ لِلْجَيْنِ فَقَال: 
عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق يزيد ـ قوله: ﴿فَنْكُلُهُ لِلْجَيْنِ فَقَال: 
يا أبت، اقذفني للوجه؛ كيلا تنظر إِلَيَّ فترحمني، وأنظر أنا إلى الشفرة فأجزع، 
ولكن أَذْخِل الشفرة مِن تحتي، وامض لأمر الله. فذلك قوله: ﴿فَلْنَا آسُلُمَا وَتُلَّهُ لِلْجَيْنِ فَعَلْمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ فَعَلَمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ فَعَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُل

٦٥٦٩٨ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَثَلَهُ لِلْمَرِينِ ﴾ أضجعه ليذبحه، وأخذ الشفرة(٤). (ز)

٦٥٦٩٩ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ في قوله: ﴿وَتَلَمُهُ لِلْجَهِينِ ﴾، قال: أكبَّه للجبين (٥). (٤٤٥/١٢)

٦٥٧٠٠ ـ عن أبي صالح باذام، قال: ﴿وَتَكَلُّهُ لِلْجَدِينِ﴾ لما أن وضع السكين على حلقه انقلبت، فصارت نحاسًا(١٠٠٥-١٥٤١)

 ١٥٧٠١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ﴾: أي: كبَّه لِفيه، وأخذ الشفرة (٧). (١٤/ ٤٤٥)

٦٥٧٠٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ﴾: أضجعه للجبين (^^). (ز)

፬٠٠٠ قال ابن عطية (٧/ ٣٠٥): اوري أن صفحة نحاس اعترضته بحرفها، والله أعلم كيف كان، فقد كثّر الناس في القصص بما صحته معدومة.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٤. (٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٩.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابنَ جرير ١٩/ ٥٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٧) أخرجه ابن جرير ١٩٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٢.

٣٥٧٠٣ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: ﴿وَتَلَمُ لِلْجَدِينِ ﴾ وكبَّه للقِبلة ليذبحه، وذلك عند جمرة الوسطى<sup>(۱)</sup>. (ز)

٦٥٧٠٤ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿وَتَلَهُ لِلْجَينِ ﴾ ضرب الله تعالى صفحةً مِن نُحاس على حاله (\*).

٦٥٧٠٥ ـ عن أبي عمران الجوني: ﴿وَتَلَهُ لِنَجِينِ ﴾ كبّه لوجهه (٣). (ز)

٦٥٧٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَثَلَهُ لِلْجَهِينِ ﴾ وكبَّه لجبهته، فلمَّا أخذ بناصيته للبنجه عرف الله تعالى منهما الصدق<sup>(٤)</sup>. (ز)

70٧٠٧ ـ قال عبد الملك ابن جريج ـ من طريق عبد الرزاق ـ: ﴿وَتَلَمُهُ لِيَجِينِ﴾ وضع وجهه للأرض، قال: لا تذبحني وأنت تنظر إِلَى وجهي؛ عسى أن ترحمني فلا تُجْهِز عَلَيَّ، أو أن أجزع فأرْتَكِضُ<sup>(٥)</sup>، فأمتنع منك، ولكن اربط يَدَيَّ إلى رقبي، ثم ضع وجهي إلى الأرض، فأما أنت فلا تنظر إلى وجهي، وأما أنا فإن جزعت لم أمتنع منك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٧٠٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَتَلَهُ لِيَجِينِ﴾، قال: جبينه. قال: أخذ جبينه ليذبحه (′′). (ز)

70**٧٠٩ ـ عن فضيل بن عياض، قال: أضجَعَه، ووضع الشفرة، فأقلب جبريلُ** الشفرة، فقال: يا أبتِ، شُدُّني؛ فإنِّي أخاف أن ينتضح عليك مِن دمي. ثم قال: يا أبتِ، حُلَّني؛ فإني أخاف أن تشهد عليَّ الملائكةُ أنِّي جزعتُ مِن أمر الله تعالم <sup>(٨)</sup>. (٤٤٢/١٢)

70۷۱ - عن علي بن صالح البكاء [المكي] - من طريق معمر بن سليمان -: أنَّ إِراهيم ﷺ لما أضجع ابنه ليذبحه قال: يا أبت، شُدَّ وثاقي؛ فإنِّي أخاف أن تنظر إليا وأنت تذبحني فلا أدَعُك إليَّ وأنت تذبحني فلا أدَعُك تمضي لأمر ربك، أو أنظر إليك وأنت تذبحني فلا أدَعُك تمضي لأمر ربك، قال: فكبَّ على وجهه، قال، فذلك قول الله: ﴿ لَمَنَا اللّٰمَا اللّٰمَاءَ اللّٰمَا اللّٰمَاءِ اللّٰمَا اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَا اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءِ اللّٰمِنْ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءِ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِيْءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمِاءُ اللّٰمِمِاءُ اللّٰمِمِمِمِمِمِمِمِمِمِمِم

(٢) تفسير البغوى ٧/ ٤٩.

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ۸۳۹/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في فتح الباري ٣٧٩/١٢ ـ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥.

 <sup>(</sup>٥) ارتكض المذبوح برجله: إذا حركها. اللسان والقاموس (ركض).
 (٦) تفسير عبدالرزاق ٢/ ١٥١ ـ ١٥٢.
 (١٥) تفسير عبدالرزاق ٢/ ١٥١ ـ ١٥٣.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الخطيب في تالي التلخيص (٤٨).

لِلْجَينِ ﴾ (١) المناق (ز)

# ﴿وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبَرَهِيـدُ ۞ فَدْ صَدَفْتَ الرُّبَيَّأَ إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ۞﴾

10۷۱۱ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّ رسول الله على قال: "إنَّ جبريل ذهب بإبراهيم إلى جمرة المقبة، فعرض له الشيطان، فرماه بسبع حصيات، فساخ (۲)، ثم أتى به المجمرة القصوى، فعرض له الشيطان، فرماه بسبع حصيات، فساخ، فلمًا أراد إبراهيم أن يذبح إسحاق قال لأبيه: يا أبت، أَوْفِقْنِي؛ لا أضطرب فيَنتَضِحُ عليك دمي إذا ذبحتني. فشدَّ، فلمًا أخذ الشفرة فأراد أن يذبحه نودي من خلفه: ﴿يَارَمِيمُ اللهِ عَدَّا اللهُ عَدْ اللهُ عَدَّا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَّا اللهُ عَدَّا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَّا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَى عَدَا اللهُ عَدَى عَدَى اللهُ عَدَا اللهُ عَدَالِهُ عَدَاللهُ عَدَا اللهُ عَدَاللهُ عَدَا اللهُ عَدَاللهُ عَدَاللهُ عَدَاللهُ عَدَا اللهُ عَدَاللهُ عَدَالله

ثم قال: ﴿والجبينان: ما اكتنف الجبهة من هنا وهنا». وانتقد ما جاء في بعض الآثار مِن أنَّ التل للجبين معناه: ردّ الوجه نحو الأرض. مستندًا إلى اللغة، فقال: ﴿والتل للجبين ليس يقتضى أن الوجه نحو الأرض، بل هي هيئة مَن ذُبح للقبلة على جنبه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في الرضا عن الله ٤٤٦/١ (٨٠).

<sup>(</sup>٢) ساخً: غاص في الأرض. النهاية (سوخ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٥/١٣ (٢٧٩٤).

قال الهيثمي في المجمع ٢٠٩/٣٠ - ٢٠٠ (٥٥٨٤): «وفيه عطاء بن السائب، وقد اختلط». وقال الألباني في الضعيفة ١١/١/ (٣٣٧): «ضعيف بهذا السياق».

فإذا هو بكبش أبيض أقرن أعين، قال ابن عباس: لقد رأيتنا نتبع ذلك الضرب من الكباش<sup>(۱)</sup>.... (ز)

له الشيطانُ في صورة رجل، فقال له: أين تذهب؟ فقال إبراهيم: ما لَك ولذلك؟! له الشيطانُ في صورة رجل، فقال له: أين تذهب؟ فقال إبراهيم: ما لَك ولذلك؟! أذهب في حاجتي. قال: فإنَّك تزعم أنَّك تذهب بابنك فتنبحه. قال: والله، إن كان الله أمرني بذلك إنِّي لَحقيق أن أُطِيع ربي. ثم ذهب إلى ابنه وهو وراءه يمشي، فقال له: أين تذهب؟ قال: أذهب مع أبي. فقال: إنَّ أباك يزعم أنَّ الله أمره بنبحك. فقال له مثل ما قال إبراهيم، ثم انطلق إبراهيم حتى إذا كانوا على جبل قال لابسنت فقال له مثل ما قال إبراهيم، ثم انطلق إبراهيم حتى إذا كانوا على جبل قال ستَعِلْقِ إن شَلَة الله مثل ما قال إبراهيم، ويا أبت، أوثقني رباطا؛ لا ينتقيم عليك مِن ستَعِلْقِ إن شَلة الله مِن الشَعْرة، فبرك عليه، فجعل ما بين آبيدٍ (٢) إلى منحره نحاسًا، لا تحيك فيه الشفرة، ثم إنَّ إبراهيم الكبش، وترك ابنه، ثم إن إبراهيم قال: يا بني، قُمْ، فإنَّ الله فداك. فذبح إبراهيم الكبش، وترك ابنه، ثم إن إبراهيم قال: يا بني، أنَّ الله قد أعطاك بصبرك اليوم، فسل ما شنت تُعَظّه. قال: فإنِّي أسأل الله أن الإ يلقاء عبد له مؤمن به يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلا غفر له، وأدخله الجنة (٢).

بعد عن عثمان بن حاضر: فَلَمَّا أَسْلَمَا لأمر الله ، وتلَّه ؛ قال إسحاقُ لأبيه: يا أبت ، أوْثِقْنِي ؛ لا أبطش بك. نودي: ﴿ يَتِلْبَرِيدُ ۚ ۚ فَدْ صَدَّفْتَ ٱلزُّنْكَ ۗ . وهبط عليه الكبش من ثَبِير ( أ ) وقد قيل: إنه ارتعى في الجنة أربعين سنة. فلمًا كشف عن إسحاق دعا ربَّه ، ورَغِب إليه وحمده ، وأوحى إليه: أن ادع ؛ فإنَّ دعاءك مستجاب. فقال: اللَّهُمَّ ، مَن خرج من الدنيا لا يشرك بك شيئًا فأدخِله الجنة. قال ابن حاضر: إنَّ إبراهيم كان قال لربه: يا ربِّ ، أيَّ وَلَدَيَّ أذبح ؟ فأوحى الربُّ إليه: أحبّهما إليك ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . ( ) . (

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ٤٣٩/٤ (٢٧٠٧)، وابن جرير ١٩٦/٥٨٦، وأخرج بعضه يحيى بن سلام ٢/.٨٣٩.

<sup>(</sup>٢) اللُّبَّة: وسط الصَّدْر والمَنْحر، وموضع القلادة. النهاية (تلب)، واللسان (لبب)، والقاموس (اللبة).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) تُبِيرَ: من أعظم جبال مكة، يقع بينها وبين عرفة. معجم البلدان ٧٣/٢.
 (٥) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

٩٥٧١٥ \_ عن قتادة بن دعامة، قال: إنَّ الله لَمَّا أمر إبراهيمَ بذبح ابنه قال له: يا بني، خذ الشفرة. فقال الشيطان: هذا أوان أصيب حاجتي مِن آل إبراهيم. فلقي إبراهيمَ مُتَشَبِّهًا بصديق له، فقال له: يا إبراهيم، أين تعمد؟ قال: لحاجة. قال: واللهِ، ما تذهب إلا لتذبح ابنك مِن أجل رؤيا رأيتها، والرؤيا تخطىء وتصيب، وليس في رؤيا رأيتها ما تذبح إسحاق. فلمَّا رأى أنَّه لم يستفِد مِن إبراهيم شيئًا لقى إسحاق، فقال: أين تعمد، يا إسحاق؟ قال: لحاجة إبراهيم. قال: إنَّ إبراهيم إنَّما يذهب بك ليذبحك. فقال إسحاق: وما شأنه يذبحني، وهل رأيت أحدًا يذبح ابنَه؟! قال: يذبحك لله. قال: فإن يذبحني لله أصبر، والله لذلك أهلٌ. فلمَّا رأى أنه لم يستفد من إسحاق شيئًا جاء إلى سارة، فقال: أين يذهب إسحاق؟ قالت: ذهب مع إبراهيم لحاجته. فقال: إنما ذهب به ليذبحه. فقالت: وهل رأيتَ أحدًا يذبح ابنه؟! قال: يَذبحه لله. قالت: فإن ذبحه لله فإن إبراهيم وإسحاق لله، واللهُ لذلك أهلٌ. فلمًا رأى أنَّه لم يستفد منهما شيئًا أتى الجمرة، فانتفخ حتى سدًّ الوادي، ومع إبراهيم الملَك، فقال الملَك: ارم، يا إبراهيم. فُرمى بسبع حصيات، يُكَبِّر في إثر كُلِّ حصاة، فأفرح له عن طريق، ثم انطلق حتى أتى الجمرة الثانية، فانتفخ حتى سد الوادي، فقال له الملك: ارم، يا إبراهيم. فرمى بسبع حصيات، يكبر مع كل حصاة، فأفرج له عن الطريق، ثم انطلق حتى أتى الجمرة الثالثة، فانتفخ حتى سدًّ الوادي عليه، فقال له الملك: ارم، يا إبراهيم. فرمى بسبع حصيات، يكبر في إثر كل حصاة، فأفرج له عن الطريق، فأفضى إلى المنحر $^{(1)}$ .  $^{(1)}$ 1333)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

وضرب الله على حلق إسحاق صفيحةً مِن نحاس، فلما رأى ذلك ضرب به على جبينه، وحَزَّ مِن قفاه، وذلك قول الله: ﴿ فَلَنَّا أَسْلَمُ } يقول: سلَّما لله الأمر، ﴿ وَيَقَلَمُ لِيَجَمِينِ ﴾ فنودي: ﴿ يَتَإِينِهِيدُ ۞ قَدْ سَدَقْتَ الزَّنَا ﴾ بإسحاق. فالتفت فإذا هو بكبش، فأخذه، وحَلَّ عن ابنه، وأكبَّ عليه يُقبِّله، وجعل يقول: اليوم ـ يا بني ـ وُهِبْتَ لِي (''). (٤٤٣/١٣)

٩٥٧١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنَكَنْيَنَهُ أَن يَتَإِبَرِهِهُ ﴿ قَدْ صَدَّقْتَ الزَّبَالَ ﴾ في ذئح ابنك، وخُذ الكبش، ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الزَّبَالُ إِنَّا كَتَلِكَ بَمْنِي ٱلْمُعْسِنِينَ ﴾ هكذا نجزي كل محسن، فجزاه الله ﴿ يَا حسانه وطاعته العفو عن ابنه إسحاق (١٠). (ز)

٦٥٧١٨ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿يَتَابِيَوِيدُ ۞ فَدْ صَدَّقْتَ الرُّبَيّا ﴾ وهذا وَحْيُ مُشافهةٍ مِن الملّك، ناداه به الملك مِن عند الله (٣٠٨٠٠٠. (ز)

## ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُونَ الْبَلَتُوا النَّبِينُ ﴿ ﴾

٩٥٧١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال ﷺ: ﴿إِنَ هَذَا لَمُنَ ٱلْبَتَةُ ٱلنَّبِينُ﴾، يعني: النعيم المبين حين عفا عنه، وفُدِي بالكبش<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٥٧٢ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب -: ﴿إِنَّ كَلْنَا لَمُنَّ اللَّهِ اللهِ عَلَمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا اللهُ اللهُل

١٥٧٢١ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿إِن كَنْنَا لَمُنَ ٱلْبَلَتُؤُ ٱلنَّبِينَ﴾ النَّعمة البّينة عليك مِن الله

المنق ذكر ابن عطية (٣٠٣/٧ - ٣٠٣) أن قوله: ﴿قَدْ صَدَّقَتَ ﴾ يحتمل احتمالين: الأول: أن يريد: بقلبك، على معنى: كانت عندك رؤياك صادقة وحقًا من الله، فعملت بحسبها حين آمنت بها واعتقدت صدقها. الثاني: أن يريد: صدقت بعملك ما حصل عن الرؤيا في نفسك، كأنه قال: قد وفيتها حقها من العمل.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٠ ـ ٥٨١، وابن أبي حاتم ـ كما في فتح الباري ٣٧٨/١٢ ـ..

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥. (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٣٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٨٧.

إذ لم تذبح ابنك<sup>(۱)همه</sup>. (ز)

#### ﴿ وَقَدَيْنَهُ ﴾

70/۲۲ \_ عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: «الذبيع إسحاق<sup>(۲)</sup>. (۲۷/۱۲)

٣٥٧٢٣ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: سُئِل النبيُ ﷺ: مَن أكرم الناس؟ قال: «يوسف بن يعقوب بن إسحاق ذبيح الله" (٣٨/١١)

١٥٧٢٤ ـ عن العباس بن عبدالمطلب، عن النبي ﷺ، قال: ﴿الذَّبيع

وقال ابنُ كثير (٤٣/١٢): «استدل بهذه الآية والقصة جماعةً بن علماء الأصول على صحة النسخ قبل التمكن مِن الفعل، خلافًا لطائفة من المعتزلة، والدلالة من هذه ظاهرة؛ لأن الله تعالى شرع لإبراهيم عليه الصلاة والسلام ذبح ولده، ثم نسخه عنه وصرفه إلى الفداء، وإنما كان المقصود من شرعه أولًا إثابة الخليل على الصبر على ذبح ولده وعزمه على ذلك؛ ولهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ مَلْكَ فَيُ الْبُقُولُ النَّيِئُ ﴾ أي: الاختبار الواضح الجلي؛ حيث أمر بذبح ولده، فسارع إلى ذلك مستسلمًا لأمر الله تعالى منفاذًا لطاعته، ولهذا قال تعالى: ﴿وَيَرَيِيمَ النِّيمُ وَلَيْهِ [النجم: ٣٥].

وبنحوه ابنُ عطية (٧/ ٣٠٥).

تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸۳۹.

<sup>(</sup>٢) أورده الديلمي في الفردوس ٢/ ٢٤٩ (٣١٧٣).

قال الألباني في الضعيفة ١/٥٠٣ (٣٣٢): «ضعيف».

وأخرجه النَّحاكُم ٢٠٩/٢ موقوفًا على ابن مسعود من قوله، وقال الحاكم: •حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الحسين البزاز في حديث شعبة بن الحجاج ص١٢١ (١٧٠)، والطبراني في الكبير ١٤٩/١٠.(١٠٢٧٨).

قال الهيشمي في المجمع ٢٠٢/ (١٣٧٦): «رواء الطبراني، ويقية مدلس، وأبو عبيدة لم يسمع من أبيه. وقال الألباني في الضعيفة ٥٠٨/١ (٣٣٤): «منكر بهذا اللفظ».

اسحاق»<sup>(۱)</sup>. (۲۲/۲۲)

٣٥٧٢٦ ـ عن أبي هريرة، عن رسول الله ﷺ، قال: ﴿الذَّبَيْحُ إِسحاقٌ،(٣٠). (٢٧/١٢)

(۱) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير ٢٩٢/٧ ترجمة الحسن بن دينار (٢٥١٣)، والبزار ٤٣٢/٤ الرحم، (١٣٠٨)، والبزار ٤٣٢/١ ترجمة الحسن بن دينار (٢٥١٣). والبزار ١٣٠٨. والرحم، وابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير ٢٣/٧ ...
قال البزار: "وهذا الحديث قد رواه جماعة، عن المبارك بن فضالة، عن الحسن، عن الأحنف، عن العباس من قوله، وقال البناس موقوقًا، وقد أعلى ولعب المباس من قوله، وقال البناس من قوله، وقال أيضًا في الأفراد كما في أطرافه لابن طاهر ١٤٨/٤ .. "تفرّد به خلف بن سالم عن بهز بن أسد عن شعبة عن أبي إسحاق مرفوعًا، وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٤٨ (١٧٢١): «رواه البزار، وفيه مبارك بن غضالة، وقد ضمّنه الجمهور، وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٤٨ بتصرف، «رَرَد وراه البزار، وفيه عبارك بن على الرأس والعين، ولكن لم يصح سنده ... عن العباس بن عبدالمطلب على، عن النبي في في حديث ذكره قال: «هو إسحاق، فني إسناده ضعيفان، وهما: الحسن بن دينار البصري متروك، وعلي بن زيد بن جدعان به مرفوعًا. ثم قال: قد رواه مبارك بن فضالة عن الحسن عن الأحنف عن العباس في توله، وأمحه، وقال الألباني في الضعيقة ١/٣٠٥ (٢٣٣): وهما اسند ضعيف؛ الحسن مللًى وقد عند، والمبارك فيه ضعف، الحسن مللًى

(٢) أخرجه الحاكم ٢٠٦/٢ (٤٠٤) مختصرًا، واليزار ٢٣/٤ (١٣٠٧). وهذا لحليم ٢٠١٦ (١٣٠٥) وقال اليزار: «وهذا العالم). وهذا حديث صحيح، رواه الناس عن علي بن زيد بن جدعان، تفرَّد به، وقال اليزار: «وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن العباس عن النبي ﷺ إلا من حديث أبي سعيد، عن علي بن زيد، وأبو سعيد هذا هو الحديث بن دينار، وهو ليس بالقوي في الحديث، وقد روى هذا الحديث حماد بن سلمة، عن علي بن زيد، عن الحديث، عن الحديث؛ لنبيز أنَّه رفعه، وأنَّ الحديث له أصل من حديث حماد بن ملمة، وقال الهيشي في المجمع ٢٠/٢/٢ (١٣٧٧): «رواه اليزار، من رواية أبي سعيد عن علي بن زيد، مليه وأبو سعيد لم أعرفه، وعلي بن زيد ضعيث وقد وُتَق، وقال الألباني في الضعيقة ١٩٠١، (٣٣٥) «ضميف».

(٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، كأنه من طريق مقاتل بن سليمان، عن عبدالكويم، عن الحسن، عن أد. هدء به.

فقد سئل الحافظ الدارقطني في العلل ٨/ ٢٥٠ عن حديث روي عن الحسن عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: واللدبيح إسحاق، فقال: اختلف فيه عن الحسن، فروي عن مقاتل بن سليمان عن عبدالكريم عن الحسن عن أبي هريرة عن النبي ﷺ، والمحفوظ عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبدالمطلب قوله، ومقاتل بن سليمان قال عنه ابن حجر في التقريب (٦٦٦٨): وكذّبوه، وهجروه، ورُبي بالتجسيم،

إسماعيل وإسحاق أيهما النبيح? فقال معاوية بن أبي سفيان، فتذاكر القومُ إسماعيلَ وإسحاقَ أيهما النبيح؟ فقال معاوية: سقطتم على الخبير، كُنَّا عند رسول الله ﷺ، فأتاه أعرابيً، فقال: يا رسول الله، خلفت الكلا يابسًا، والماء عابسًا، هلك العيال، وضاع المال، فعُد عَلَيَّ مِمَّا أفاء الله عليك، يا ابن النبيحين. فتبسَّم رسولُ الله ﷺ، ولم يُنكِر عليه، فقال القوم: مَنِ الذَّبيحانِ، يا أمير المؤمنين؟ قال: إنَّ عبدالمطلب لَمَّا حفر زمزم نذر لله إن سهَّل له أمرَها أن ينحر بعض ولده، فلما فَرَعَ أَسْهَمَ بينهم، وكانوا عشرة، فخرج السهمُ على عبدالله، فأراد ذبحه، فمنعه أخوالُه مِن بني مخزوم، وقالوا: أرضِ ربَّك، وأفدِ ابنَك. ففداه بمائة ناقة، فهو الذبيح، وإسماعيل الثاني (٢٠٠٠).

٩٥٧٢٩ ـ عن عبدالله بن عباس، رفعه: ﴿لَمَّا فدى اللهُ إسحاقَ مِن الدَّبع أناه جبريل، فقال: يا إسحاق، إنّه لم يصبر أحدٌ مِن الأولين والآخرين مثل ما صبرت، وإنّ لك عند الله دعوة مستجابة، ادعُ بها. فقال: اللّهُمّ، أيما عبد لك مِن الأولين والآخرين

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيراني في الأوسط ١٠٧/٧ ـ ١٠٨ (١٩٩٤)، وابن عدي في الكامل ٤٤٥/٥ ـ ٤٤٦، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٧٠٣ ـ، والثعلبي ١٠٢/٨.

قال ابن أبي حاتم في العلل ٥١٢/٥ ـ ٥١٣ (٢٠٤٨): قال أبي: هذا حديث منكر، وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن زيد بن أسلم إلا ابنه عبدالرحمن، تفرّد به الوليد بن مسلم، وقال ابن كثير: «هذا حديث غريب منكر، وعبدالرحمن بن زيد بن أسلم ضعيف الحديث، وأخشى أن يكون في الحديث زيادة مدرجة، وهي قوله: إن الله تعالى لما فرج عن إسحاق ... إلى آخره، وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٢// ٢٠٣٠ (٢٧٧٧): «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، وهو ضعيف، وشيخ الطبراني لم أعرفه، وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢/١٥). 
«متكر».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢٠٤/٢ (٤٠٣٦)، وابن جرير ٥٩٧/١٩ ـ ٥٩٨. وأورده الثعلبي ٨/١٥٢.

قال الذهبي في التلخيص: «إسناده واو». وقال ابن كثير في تفسيره ٧/ ٣٥: «وهذا حديث غريب جدًّا». وقال السيوطي: «بسند ضعيف».

يشهد أن لا إله إلا الله فاغفِر له. سبقني أخي إسحاق إلى الدعوة»(١). (١٥١/١٢)

٣٠٥٣٠ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله على: "إنَّ داود سأل ربه مسألة، فقال: اجملني مثل إبراهيم وإسحاق ويعقوب. فأوحى الله إليه: إني ابتليت إبراهيم بالنار فصبر، وابتليت يعقوب فصبر، "(٢٠/١٢).

٣٥٧٣١ ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ايشفع إسحاقُ بعدي، فيقول: يا ربّ، صدّقتُ نبيّك، وجُدتُ بنفسي للذبح، فلا تُدخل الناز مَن لم يشرك بك شيئًا، قال: فيقول تبارك وتعالى: وجِزّتي، لا أدخل الناز مَن لا يشرك بي شيئًا، (ز)

٣٥٧٣٢ ـ عن نهار ـ وكانت له صحبة ـ، عن النبي ﷺ، قال: السحاق ذبيع الله (٤٠) (٢٢/٢٢)

عن امرأة من بني سليم، قالت: أرسل رسولُ الله ﷺ إلى عشمان بن طلحة، فسألتُ عثمان لجن طلحة، فسألتُ عثمان لجن الكبشِ طلحة، فسألتُ عثمان للم النبيُ ﷺ؟ قال: قال: والتي الكبشِ حين دخلتُ الكمبة، فنسيتُ أن أمرك أن تُخَمِّرُهما، فخمَّرهما؛ فإنه لا ينبغي أن يكون

(١) أورده الديلمي في الفردوس ٣/ ٤٢٤ (٥٣٠٢).

(٢) عزاه السيوطي إلى الديلمي. وعزاه المتني الهندي في كنز العمال ٤٩٤/١١ (٣٢٣٢٥) إلى ابن عساكر
 والديلمي، من طريق عبدالله بن محمد بن ناجية، عن محمد بن حرب النسائي، عن عبدالمؤمن بن عباد،
 عن الأعمش، عن عطية العوفي، عن أبي سعيد به، كما في القول القصيح في تعيين الذبيح.

إسناده ضعيف جدًّا ؛ فيه عبدالمؤمن بن عباد العبدي، ضعّفه أبو حاتم، وقال البخاري: الا يتابع على حديثه، وذكره الساجي وابن الجارود في الضعفاء. كما في لسان الميزان لابن حجر ٢٨٣/٥. وفيه أيضًا عطية العوفي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٦١٦): اصدوق يخطئ كثيرًا، وكان شيميًّا مدلسًاه.

(٣) أخرجه الثعلبي ١٥١/٨ ـ ١٥٢، من طريق عمر بن حفص، عن أبان، عن أنس به.

إسناده ضعيف جدًّا ؛ فيه أبان بن أبي عياش، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٤٢): «متروك».

(٤) أخرجه ابن مردويه ـ كما في الإصابة لابن حجر ٦/ ٣٧٤ ـ ٣٧٥ ، وابن الأثير في أسد الغابة ٣٤٢/٥
 ١٦٤١) ـ، من طويق سفيان الفزاري، عن يوسف بن أسباط، عن سفيان الثوري، عن ثور بن يزيد، عن نما. به.
 نما. به.

إسناده ضعيف؛ فيه سفيان الفزاري، قال ابن عدي: «كان يسرق الحديث، ويسوّي الأسانيد». وقال ابن أبي حاتم: «سمع منه أبي وأبو زرعة، وتركا حديث، سمعت أبي يقول: هو ضعيف الحديث». وقال الحاكم: «رى عن ابن وهب وابن عيبنة أحاديث موضوعة، وقال صالح جزرة: «ليس بشيء». وقال الدارقطني: «كان ضعيفًا، سيئ الحال في الحديث». كما في لسان الميزان لابن حجر ٢٠/٤.

## في البيت شيء يشغل المصلين، (١١<u>)٠٠٠٠</u>. (٤٤٩/١٢)

٦٥٧٣٤ ـ عن العباس بن عبد المطلب، قال: الذبيح إسحاق<sup>(٢)</sup>. (١٢٠/١٤)

معمر بن الخطاب من طريق صفوان بن عمرو \_ قال: هو إسحاق<sup>(٣)</sup>. (ز)

**٦٥٧٣٦** ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق الأحوص ـ قال: الذبيع إسحاق<sup>(1)</sup>. (١٠/١٧٤)

٦٥٧٣٧ ـ عن أبي إسحاق، عن أبي الأحوص، قال: فاخَرَ أسماء بنُ خارجة رجلًا عند ابن مسعود: ذاك يوسف بن عند ابن مسعود: ذاك يوسف بن يعقوب بن إسحاق ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله (٥). (١٣٨/١٣)

**٦٥٧٣٨** ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق أبي الطفيل ـ قال: الذبيع إسحاق<sup>(١)</sup>. (١٠/١٤٤)

٣٩٧٣ ـ عن عطاء بن يسار، قال: سألتُ خَوَّات بن جبير عن ذبيح الله. قال: إسماعيل؛ لَمَّا بلغ سبع سنين رأى إبراهيمُ في النوم في منزله بالشام أن يذبحه، فركب إليه على البُراق حتى جاءه، فوجده عند أمه، فأخذ بيديه، ومضى به ليما أير به، وجاءه الشيطانُ في صورة رجل يعرفه. وذكر القصة إلى أن قال: فذهب يَحُرُّ في حلقه، فإذا هو يَحُرُّ في نُحاس، فشحذ الشفْرة مرتين أو ثلاثًا بالحجر ولا تحز، قال إبراهيم: إنَّ هذا الأمر مِن الله. فرفع رأسَه فإذا هو بوعل واقف بين يديه، فقال

قال ابن كثير (١٢/ ٤٥): «هذا دليل مستقل على أنه إسماعيل ﷺ؛ فإنَّ قريشًا
 توارثوا قرني الكبش الذي فدى به إبراهيمُ خلفًا عن سلف وجيلًا بعد جيل، إلى أن بعث الله رسولَه ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱۹۲/۲۷ (۱۹۲۷)، ۲۸/۲۲۲ (۲۳۲۱)، وأبو داود ۳/ ۳۷۵ (۲۰۳۰).

قال الألباني في صحيح أبي داود ٦/ ٢٦٩ (١٧٧٠): "إسناده صحيح".

<sup>(</sup>۲) أخرجه يعنى بن سلام ۸۳۹/۲ والبخاري في تاريخه ۲۹۲/۲ وابن جرير ۸۸۸/۱۹ ، وابن أبي حاتم ـ كما في نفسير ابن كثير ۲۸/۷ .. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي ١٤٩/٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٥٢/٢، والحاكم ١/٩٥٦.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٥٩٩/١٩، والطبراني (٩٩١٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٢. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

إبراهيم: قُم، يا بني، قد نزل فداؤك. فذبحه هناك بمني(١). (١٢/ ٤٣٥)

· ٢٥٧٤ - عن عبد الله بن سلام - من طريق عطاء - قال: الذبيح إسماعيل<sup>(٢)</sup>. (١٢/ ٤٣٥)

عن الفرزدق الشاعر، قال: رأيتُ <mark>أبا هريرة</mark> يخطب على منبر رسول الله ﷺ، ويقول: إنَّ الذي أُمر بذبُحه إسماعيل<sup>٣٣</sup>. (٢٦/١٣٤)

٦٥٧٤٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: الذبيح إسحاق (١٤). (١٤٠/١٢)

**٦٥٧٤٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق عبدالله بن عثمان بن خثيم، عن سعيد بن جبير ـ قال: ابن إبراهيم الذي أراد ذبحه هو إسحاق<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٦٥٧٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير ـ قال: إنَّ الذي أُمر بذبحه إبراهيم: إسماعيل<sup>(٦)</sup>. (ز)

٣٥٧٤٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق يوسف بن مهران ـ قال: هو إسماعيل. يعني: ﴿وَفَلَيْنَهُ بِنِيْجٍ عَلِيمٍ﴾''. (ز)

٦٥٧٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي الطفيل ـ: أنه إسماعيل<sup>(٨)</sup>. (ز)

۲۵۷٤۷ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طریق مجاهد ـ قال: ﴿وَلَلَمْنَتُهُ بِذِبْعِ عَظِيرِ﴾، قال: هو إسماعيل<sup>(۹)</sup>. (ز)

**٦٥٧٤٨ - عن صبدالله بن عباس -** من طريق الشعبي - قال: الذبيح إسماعيل<sup>(١٠)</sup>. (٢٣/١٢)

٦٥٧٤٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء بن أبي رباح ـ قال: المَفْدِيُّ

(٢) أخرجه الحاكم ٢/٥٥٦. (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(٤) أخرجه إسحاق البستي ص١٩٠، وابن جرير ٥٨٨/١٩، والحاكم ٥٥٨/٢، وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/٥٥٥ ـ ٥٥٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلام ٨٣٩/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٩٣٥.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۹/۹۳.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه أحمد في مسئله ٤٩/٤ (٢٧٠٧)، وابن جرير ٥٨٩/١٩. وتقدم مطولًا.
 (٩) أخرجه ابن جرير ٩١/٥٩٤.

<sup>(</sup>١٠) أُخَرِجه إسحاق البستي ص٢١٠، وابن جرير ٩١/ ٩٤. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وابن المنذر، والحاكم. والحرج إسحاق البستي ص٢٠٩ عن ابن بريدة، قال: إن كان عند أحدٍ علمٌ فهو عند ابن عباس، قال: اللبيع إسماعيل.

إسماعيل، وزعمت اليهود أنه إسحاق، وكذبت اليهود(١١)١١٥٠٠.

٠ ٦٥٧٥٠ ـ عن عبد الله بن عمر ـ من طريق مجاهد ـ في قوله: ﴿وَقَلَيْنَكُ بِنِيْجٍ عَظِيمٍ﴾، قال: إسماعيلُ، ذَبع عنه إبراهيمُ الكبشَ<sup>(٢)</sup>. (١٣٣/١٧)

**٦٥٧٥١** ـ عن جابر بن عبداله، قال: أُرِيَ إبراهيم في المنام أن يذبح إسحاق<sup>(٣)</sup>. (١٤١/١١٤)

٢٥٧٥٢ ـ عن كعب الأحبار ـ من طريق أبي هريرة ـ في قوله: ﴿وَلَلَيْنَهُ بِلِيْجٍ عَظِيهِ ﴿ وَلَلَيْنَهُ بِلِيْجٍ عَظِيمٍ ﴾، قال: مِن ابنه إسحاق (٤٠).

**٦٥٧٥٣ ـ قال كعب الأحبار: ﴿ وَهَلَيْنَهُ بِلِيْجٍ عَلِيرٍ ﴾ هو إسحاق، وكان ذلك** بالشام (١٥٥٥) (ز)

**٦٥٧٥٤** \_ عن مسروق بن الجدع الهمداني \_ من طريق ابن إسحاق \_ قال: الذبيح إسحاق<sup>(٦)</sup>. (١٤١/١٢٤)

م ٩٥٧٥٠ ـ عن عبيد بن عمير ـ من طريق زيد بن أسلم ـ قال: ﴿ وَهُلَيْنَاتُهُ بِذِيْجٍ عَظِيمٍ ﴾

፬٠٦١ قال ابن كثير (٤٠/١٢): اعن ابن عباس ﷺ في تسمية الذبيح روايتان، والأظهر عنه إسماعيل.

[٥٠١٧] استَنْرُكَ ابنُ تيمية (٣٥٣/٥ بتصرف)، وابنُ كثير (٣٧/١٢) على هذا، فقال ابن تيمية: ابعض المؤمنين من أهل الكتاب يزعمون أن قصة الذبح كانت بالشام، وهذا افتراء؛ فإن هذا لو كان ببعض جبال الشام لعُرِف ذلك الجبل، وربما جعل منسكًا كما جعل المسجد الذي بناه إبراهيم وما حوله من المشاعرة.

وقال ابنُ كثير: فقد ذهب جماعةً مِن أهل العلم إلى أن الذبيح هو إسحاق، وحكى ذلك عن طائفة من السلف حتى نقل عن بعض الصحابة أيضًا، وليس ذلك في كتاب ولا سُنّة، وما أظن ذلك تلقي إلا عن أحبار أهل الكتاب، وأخذ ذلك مُسَلَّمًا من غير حجة، وهذا كتاب الله شاهد ومرشد إلى أنه إسماعيل،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۹۶، والحاكم ۲/۵۵۶ ـ ۵۵۰.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٥٩٢/١٩ بلفظ: اللبيع إسماعيل، والحاكم ٢/٥٥٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٢/٥٥٩. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٨٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٥٣/٢. (٦) أخرجه ابن جرير ٥٨٩/١٩ بلفظ: هو إسحاق. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

هو إسحاق<sup>(۱)</sup>. (ز)

٩٧٥٦ ـ قال عبيد بن عمير ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿وَفَدَيْنَهُ بِلِنْجِ عَلِيمِ﴾: هو إسحاق، وكان ذلك بالشام<sup>(١)</sup>. (ز)

70٧٥٧ ـ عن عبيد بن عمير ـ من طريق ابنه عبدالله ـ قال: قال موسى: يا ربّ، يقولون: يا ربّ إبراهيم وإسحاق ويعقوب. لأِيُّ شيء يقولون ذلك؟ قال: لأنَّ إبراهيم له يعدل بي شيئًا إلا اختارني عليه، وإنَّ إسحاق جاد لي بنفسه، فهو على ما سواه أجود، وأما يعقوب فما ابتليته ببلاء إلا ازداد بي حسن الظن<sup>(٣)</sup>. (٢٣٦/١٧)

70٧٥٨ ـ عن أبي ميسرة ـ من طريق حمزة الزيات ـ قال: قال يوسف للملك في وجهه: ترغب أن تأكل معي؟! وأنا ـ والله ـ يوسف بن يعقوب نبي الله، ابن إسحاق ذبيح الله، ابن إسرائه، (٢٤٠/١٢)

٣٠٧٥٦ - عن ابن أبي الهذيل - من طريق أبي سنان - قال: الذبيح إسحاق<sup>(٥)</sup>. (٢١/١٤٤) وَكُلْتُنَهُ بِنِجَ المسيب: ﴿وَهَلَيْنَهُ بِنِجَ عَن عبدالحميد بن جبير بن شبية، قال: قلتُ لابن المسيب: ﴿وَهَلَيْنَهُ بِنِجَ عَظِيمِ ﴾ هو إسحاق؟ قال: معاذ الله، ولكنه إسماعيل، فتُوّبَ<sup>(١)</sup> بإسحاق على صبره حين صبر (٧). (٢١/١٥٤)

٦٥٧٦١ \_ عن سعيد بن المسيب =

٦٥٧٦٢ - وسعيد بن جبير، قالا: الذي أراد إبراهيم ذبحه: إسماعيل (٨). (١٣٣/١٢)
 ٦٥٧٦٣ - عن مجاهد بن جبير - من طريق ابن أبي نجيح -: الذبيح إسماعيل (٩). (٤٣٣/١٢) (٤٣٥)

٣٥٧٦٤ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود ـ: أنه قال في هذه الآية: ﴿وَقَدَيْنَكُ بِدِيْجٍ

(۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۰۸۹ (۲) مخرجه عبدالرزاق ۲/ ۱۵۲.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه عبدالرزاق ٢/١٥٤، وابن جرير ١٩//٥٩ بنحوه، والبيهقي في شعب الإيمان (١٠٠٠٨). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شببة، وعبد بن حميد. وفي تفسير الثعلبي ١٥١/، بنحوه من قول عمر بن الخطاب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٩٠. (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٥٩٠.

<sup>(1)</sup> قُوّب: أي: جُوزِي. ينظر: اللسان (ثوب). (٧) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٢عند قوله تعالى: ﴿وَنَكُلُهُ لِلْمَجِينِ﴾. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٧) آخرجه عبد الرزاق ٢٠ ١٥٢ عند فوله معالى: ﴿وَتَلَهُ لِلْمِينِ ﴿. وَعَزَاهُ السَّيَّوطِي إِلَى عبد بن حـ
 (٨) عزاه السَّيَّوطَى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٩) أخَرجه سفيان الثوري (٢٥٣)، ويحيى بن سلام ٨٣٩/٢، وعبدالرزاق ١٥٣/٢، وابن جرير ١٥/٥٩٥ - ٩٦٦ بنحوه، وعبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١٣٣/١ ـ ١٣٤ (٣٠٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

عَلِيرِ﴾، قال: هو إسماعيل. قال: وكان قرنا الكبش مُنوطَين بالكعبة<sup>(١)</sup>. (٢٣/١٢) ١٩٧٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ قال: الذبيح إسماعيل<sup>(١)</sup>. (٢٥/١٣٤) ١٩٧٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الحسن بن دينار، وعمرو بن عبيد ـ ﴿وَقَدَيْنَهُ بِنْتِج عَلِيرٍ﴾: أنَّه كان لا يشُكُ في ذلك أنَّ الذي أُمِر بذبحه مِن ابْنَيْ إبراهيم: إسماعيل (١). (ز)

٩٥٧٦٧ \_ قال الحسن البصري: بُشِّر إبراهيم بإسحاق مرتين: مرة حيث ولد، وبُشِر أنه سيكون نبيًّا، ذكر كيف رأى في المنام أن يذبحه، وكيف كان أراد ذبحه، وكيف فدي، فقص قصته (٤).

٦٩٧٦٨ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق ابن إسحاق ـ قال: إنَّ الذي أمر الله إبراهيم بذبحه من ابنيه إسماعيلُ، وإنَّا لنَجِدُ ذلك في كتاب الله؛ وذلك أنَّ الله يقول حين فرغ مِن قصة المذبوح ﴿وَرَتَّرَتُكُ بِإِسْحَنَى رَمِن وَرَلَو لَلْهَ عَن فرغ مِن قصة المذبوح ﴿وَرَتَّرَتُكُ بِإِسْحَنَى رَمِن وَرَلَو لَلْهَ عَن الله إسماق وله فيه مِن الله موحدٌ بما وعده، وما الذي أمر بذبحه إلا إسماعيل (٥٠). (١٣٥/١٧٤)

**٦٥٧٦٩ ـ عن يوسف بن مهران ـ من طريق علي بن زيد بن جدعان ـ قال: هو** [سماعيل<sup>(٢٦)</sup>. (٩٣/١٢)

• 700 \_ عن عبد الرحمن بن عبدالله بن سابط الجمحي \_ من طريق جابر \_ قالوا : الذبيع إسحاق  $^{(\vee)}$  .  $^{(\vee)}$ 

١٥٧٧١ \_ عن القاسم بن أبي بزَّة \_ من طريق الحكم بن أبان \_ قال: قال إبراهيم لإسحاق: اعجل عليَّ، يا بني، لا يدخل الشيطانُ فيما بيننا<sup>(٨)</sup>. (ز)

70۷۷۲ ـ قال الأصمعي: سألتُ أبا حمرو بن العلاء عن الذبيح: إسحاق كان أو إسماعيل؟ فقال لي: يا أصيمع، أين ذهب عنك عقلُك؟ ومتى كان إسحاق ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٩٥. كما أخرجه من طريق جابر، وفيه: رأيت قرني الكبش في الكعبة. كذلك أخرجه سعيد بن منصور في سنته ـ التفسير ٧/٥١٥ (١٨١٥) من طريق بيان دون ذكر القرنين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩٦/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٩٦/١٩.
 (٤) علقه يحيى بن سلام ٨٣٩/٢.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٥٩٦/١٩، والحاكم ٥٥٠/١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٩٥. (٧) أخرجه ابن جرير ١٩/٥٩٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٢.

بمكة؟ وإنما كان إسماعيل بمكة، وهو الذي بنى البيت مع أبيه إبراهيم، كما قال الله سبحانه: ﴿وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرُهِمُ ٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَتِيلُ﴾ [البقرة: ١٧٧]، والمنحر بمكة لا شُكَّ فِيهُ (١). (ز)

70۷۷۳ ـ عن محمد بن كعب القرظي: أنَّ عمر بن عبدالعزيز أرسل إلى رجل كان يهوديًّا فأسلم وحسن إسلامه، وكان مِن علمائهم، فسأله: أي ابني إبراهيم أمر بنبحه؟ فقال: إسماعيل، واللهِ، يا أمير المؤمنين، وإنَّ اليهود لتعلم بذلك، ولكنهم يحسدونكم، معشر العرب<sup>(۲)</sup>. (۲۲/۲۲)

٥٥١٣ اختُلِف في الذبيح المفْدِيِّ من ولد إبراهيم، المُبَشَّر به في قوله تعالى: ﴿فَنَشَّرَتُهُ بِطُلَيْمٍ كَلِيمٍ﴾ على قولين: الأول: أنه إسحاق ﷺ. والثاني: أنه إسماعيل ﷺ.

ورجَّحَ ابنُ جَرير (٩٩/٩٩ - ٩٩٥) القول الأولُ استنادًا إلى دلالة القرآن، ونظائره، ورجَّحَ ابنُ جَرير (٩٩/٩١) دهو إسحاق؛ لأن الله قال: ﴿وَثَنَيْتُهُ بِلِنِمِ عَظِيمٍ فَذَكَر أَنه فدى الغلام الخيم الذي بشر به إبراهيم حين سأله أن يهب له ولدًا صالحًا من الصالحين، فقال: ﴿وَثِنَ هَبُ لِي مِنَ التَيْلِينَ ﴾ فإذ كان المفدي باللبح من ابنيه هو المبشر به، وكان الله تبارك اسمه - قد بيَّن في كتابه أن الذي بشر به هو إسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، فقال - جلَّ ثناؤه .: ﴿فَشَرَّتُهَا بِإِسْحَقَ وَهِن وَرَاةً إِسْحَقَ يَعْقُربَهُ، وكان في كل موضع من القرآن ذكر تبشيره إياه بولد، فإنما هو معني به إسحاق، كان بيِّنًا أن تبشيره إياه بقوله: ﴿فَانِمَا هُو مِعْنَ بِهُ إسحاق، كان بيِّنًا أن تبشيره إياه بقوله:

ورجَّحَ ابنُّ عَطْيَةٌ (٤/٣٦، ٧/ ٣٠١)، وكذا ابنُ تيميّة (٣٥٢/٥ ـ ٣٥٣)، ومثلهما ابنُ كثير (٣/ ٤٥٣/ ٢/ ٣٧ ـ ٣٨) القولَ الثانيُ استنادًا إلى القرآن، والسُّنَّة، والدلالة العقلية، وانتقَدَّ الأخيران القول الأول بكلام طويل، ملخصه ما يلي:

اً ـ أنه بشره بالنبيح وذكر قصته أولاً، فلما استوفى ذلك قال: ﴿وَيَثَنَّكُم بِإِسْكَنَ يَبِكَا يَنَ اَسَدَيِينَ ∰ وَيَرَكَا عَلِيهِ وَعَلَى إِسْحَقُ﴾ فبيَّن أنهما بشارتان: بشارة بالنبيح، وبشارة ثانية بإسحاق، وهذا بيِّنٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الثعلبي ١٥٣/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٩٩٧ مطولًا. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٠٢/١٩ \_ ٦٠٣.

البشارة بإسحاق خاصة، ولم يذكر أنَّه الذبيح، ثم لَمَّا ذكر البشارتين جميعًا: البشارة بالذبيع، والبشارة بإسحاق بعده كان هذا بن الأدلة على أنَّ إسحاق ليس هو الذبيح.

٣- أن ذكر في الذبيح أنه غلام حليم، ولما ذكر البشارة بإسحاق ذكر البشارة بغلام عليم

في غير هذا الموضع، والحلم مناسب للصبر الذي هو خلق الذبيح: ﴿قَالَ يَاتَٰتِ الْعَلَى مَا تُؤْمَّرُ سَنَصِدُتِ إِن شَلَةَ اللهُ مِنَ الطَّنَدِينَ﴾، وإسماعيل وصف بالصبر في قوله تعالى: ﴿وَإِسْمَكِيلَ وَإِدْرِيسَ وَنَا ٱلْكِنْلِ كُلُّ مِنَ ٱلصَّنْرِينَ﴾ [الأنبياه: ٨٥].

٤ ـ أنّ البشارة بإسحاق كانت مشتركة بين إبراهيم وامرأته، أما البشارة بالذبيح فكانت لإبراهيم ﷺ، وامتحن بذبحه دون الأم المبشرة به، وهذ يوافق الأخبار الواردة في الصحيح وغيره أن سارة غارت لما ولدت هاجر إسماعيل، فذهب إبراهيم بإسماعيل وأمه إلى مكة، وهناك أمِر بالذبح.

٥ ـ أن قرن الكبش كان معلقًا بالكعبة، ولم ينقل أحد أن إسحاق ذهب إلى مكة.

٢ ـ أن الله تعالى قال: ﴿ لِللَّمْرَتُهَا بِإِلسَّحَتَى وَيِن وَيَلَم إِلسَّحَقَ يَعْفُونَ﴾ [هرد: ١٧]، والبشارة بيعقوب تقتضي أن إسحاق يعيش ويولد له يعقوب، ولا خلاف بين الناس أنَّ قصة الذبيح كانت قبل ولادة يعقوب، بل يعقوب إنما ولد بعد موت إبراهيم ﷺ وقصة الذبيح كانت في حياة إبراهيم بلا ريب.

ورَّدُ ابنُ جَرِيرُ (٩٩/٩٩) و (٩٩/١٩) عللًا بِمَّا احتج بها مَن يقول: إن الذبيح هو إسماعيل ﷺ، فقال: وأما الذي اعتل به من اعتل في أنه إسماعيل، أن الله قد كان وعد إبراهيم أن يكون له من إسحاق ابنُ ابنٍ، فلم يكن جائزًا أن يأمره بذبحه مع الوعد الذي قد تقدم. فإنَّ الله إنما أمره بذبحه بعد أن بلغ معه السعي، وتلك حال غير منكر أن يكون قد ولد الإسحاق فيها أوالاه، فكيف الواحد؟! وأما اعتلال مَن اعتل بأن الله أتبع قصة المفديّ من ولد إبراهيم بقوله: ﴿وَيَمَّتُنَهُ إِسْتَكَنَّ بَيِنًا﴾ ولو كان المفديّ هو إسحاق لم يبشر به بعد، وقد ولد وبلغ معه السعي. فإنَّ البشارة بنبوة إسحاق من الله فيما جاءت به الأخبار جاءت إبراهيم وإسحاق بعد أن فُذِي تكرمة مِن الله لعلى صبره الأمر ربه فيما امتحنه به مِن الذبح، وقد تقدمت الرواية قبل عمن قال ذلك. وأما اعتلال من اعتل بأن قرن الكبش كان معلمًا في الكعبة. فغير مستحيل أن يكون حُمِل مِن الشام إلى مكة، وقد روي عن جماعة من أهل العلم أنَّ إبراهيم إنما أمر بنبح ابنه إسحاق بالشام، وبها أراد ذبحه.

وتَعَقَّبِ ابنُ كُثير (١/١٢ه ـ ٥٢ بتصرف) ذلك، فقال: النَّما عوَّل ابنُ جرير في اختياره أن الذبيح إسحاق على قوله تعالى: ﴿ فَلِشَارَتُهُ بِقُلْدٍ كَلِيرِ ﴾، فجعل هذه البشارة هي البشارة ==

#### ﴿ بِذِبْجٍ ﴾

70٧٧ - عن علي بن أبي طالب - من طريق أبي الطفيل - في قوله: ﴿وَفَلَيْتُكُ بِلِيْجٍ عَلِيهِ الْمُعْدِلِ . فَ وَلَهُ: ﴿وَفَلَيْتُكُ بِلِيْجٍ عَلَيْدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّ

٣٥٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق رجل، عن أبي صالح ـ ﴿وَقَدَيْنَهُ بِذِنْجِ عَلِيهِ﴾، قال: كان وَعَلًا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٧٧٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿وَلَلَيْنَاهُ بِلِنْجِ عَظِيرٍ﴾،
 قال: كشر (<sup>(1)</sup>). (ز)

٢٥٧٧٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي الطفيل ـ قال: ﴿وَفَكَنَتُكُ بِذِبْجِ عَظِيمِ﴾ فالتفت إبراهيم فإذا هو بكبش أبيض أعين أقرن، فذبحه (٥). (ز)

٦٥٧٨ - عن عبدالله بن عباس، قال: ﴿وَلَلْنَتُهُ بِلِيْجٍ عَلِيرٍ ﴾ والذي نفسي بيده، لقد
 كان أول الإسلام وإنَّ رأس الكبش لَمُعلَّق بقرنيه في مِيزاب الكعبة، قد وحش.
 يعنى: يبس<sup>(١٦)</sup>. (ز)

**٦٥٧٨١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿وَفَلَدَيْنَهُ بِدِيْجٍ عَظِيمٍ﴾، قال: كبش قد رعى في الجنة أربعين خريفًا (<sup>(٧)</sup>. (٤٤٩/١٢)

٦٥٧٨٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: الصخرة التي بمنى

== بإسحاق في قوله تعالى: ﴿ رَبَشُرُوهُ بِمُلَنِّي عَلِيوِ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وليس ما ذهب إليه بمذهب ولا لازم، بل هو بعيد جدًا، والذي استدل به محمد بن كعب القرظي على أنه إسماعيل أثبت وأصح وأقوى.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٠ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في تاريخه ٥٦/١. والجَنبَة: الناحية. النهاية ٣٠٣/١.

<sup>(</sup>۳) آخرجه ابن جریر ۲۱/۹۱. (۵) آخرجه یحیی بن سلام ۹۳۹/۲، وأحمد فی مسنده ۶۹/۳۶ (۲۰۷۷)، وابن جریر ۲۰۱/۱۹.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٥٤/١٨، وتفسير البغوي ٧/٧٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

بأصل ثبير، هي التي ذبع عليها إبراهيم فداء ابنه إسحاق، هبط عليه مِن ثبير كبش أعين أقرن له تُغاء<sup>(۱)</sup>، وهو الكبش الذي قرَّبه ابنُ آدم فتُقُبُّل منه، وكان مخزونًا في الجنة حتى فدي به إسحاق<sup>(۲)</sup>. (٤٤٩/١٢)

عَظِيمِ ، قال: خرج عليه كبش من طريق جعفر بن إياس ـ في قوله: ﴿وَهَلَيْتُهُ بِذِيْجِ عَظِيمِ »، قال: خرج عليه كبش مِن الجنة، وقد رعاها قبل ذلك أربعين خريفًا، فأرسل إبراهيم ابنه، واتبع الكبش، فأخرجه إلى الجمرة الأولى، فرماه بسبع حصيات، فأفلته عنده، فجاء الجمرة الوسطى، فأخرجه عندها، فرماه بسبع حصيات، فأخرجه عندها، ثم أفلته عند الجمرة الكبرى، فرماه بسبع حصيات، فأخرجه عندها، ثم أخذه، فأتى به المنحر من مِنى، فذبحه "العرام) (٤٥٠/١٢)

**٦٥٧٨٤** ـ عن عبدالله بن عباس، قال: فدى الله إسماعيلَ بكبشين أملحين أقرنين أعينين (١٤٠/١٢).

70٧٨٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق قتادة \_ ﴿ وَهَدَيْنَهُ بِذِيْعٍ عَظِيرٍ ﴾: سمع صوتًا، وقد أضجعه ليذبحه، فالتفت، فإذا هو بكبش، فأخذه، فذبحه (). (ز)

٣٥٧٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَفَكَنْيَتُهُ بِدِيْجٍ عَظِيمٍ﴾، الكبش الذي ذبحه إبراهيم هو الكبش الذي قرَّبه ابنُ آدم فتُقُبِّل منه (١٠). (ز)

٦٥٧٨٧ \_ عن ابن جريج، عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس: ﴿وَقَلَيْنَهُ بِلِيْجٍ عَلِيدٍ﴾، قال: كبش =

٦٥٧٨٨ \_ قال عبيد بن عمير: ذُبِح بالمقام =

٦٥٧٨٩ ـ وقال مجاهد: ذُبِح بمنى في المنحر(٧)اده. (ز)

②100 قال ابن عطية (٧/ ٣٠٥): «ومما يستغرب في هذه الآية أنَّ عبيد بن عمير قال: ذُبِح في المقام. وذكر الطبري عن جماعة لم يسمها أنها قالت: كان الأمر وإراعة الذبح والقصة كلها بالشام. وقال الجمهور: ذبح بمنى. وقال الشعبي: رأيت قرني كبش إبراهيم معلقة في الكعبة».

(٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠١.

<sup>(</sup>١) الغثاء: صياح الغنم. النهاية ١/٢١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢/٥٥٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٠٣/١٩ بنحوه. (٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٥٣/٢، وابن جرير ٦٠١/١٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠١.

٩٥٧٩٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق جعفر ـ ﴿وَلَلَيْنَاهُ لِمِنْجِ عَظِيرٍ﴾، قال: كان الكبش الذي ذبحه إبراهيم رعى في الجنة أربعين سنة، وكان كبشًا أملح، صوفه مثل العهن الأحمر (١٠). (ز)

۱۹۷۹۱ - عن مجاهد بن جبر - من طریق ابن أبي نجیح - ﴿وَفَلَيْنَهُ بِلِنْجَ عَظِيرٍ﴾، قال: بكبش مُتَكَبَّلُ (۲) ( ۱۹۰/۱۵)

٩٥٧٩٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: ﴿وَلَدَيْنَهُ بِذِنْجٍ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَدَيْنَهُ بِذِنْجٍ النَّبِعِ العظيم: شاة (٣).

٣٩٧٩٣ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق جويبر - في قوله: ﴿وَهَدَيْنَهُ بِلِيْجِ عَظِيرٍ﴾، قال: بكبش<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩٧٩٤ - عن الحسن البصري - من طريق عمرو بن عبيد -: أنه كان يقول: ﴿وَفَلَيْنَهُ بِنْتِج عَظِيرٍ﴾ ما فدي إسماعيل إلا بتيسٍ مِن الأروى، أهبط عليه مِن ثبير (٥). (ز) 70٧٩٥ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - قال: ﴿وَفَلَيْنَهُ بِنِتِج عَظِيرٍ﴾ التفتّ - يعني: إبراهيم - فإذا بكبش، فأخذه، وخلَّى عن ابنه (١٠). (١٩/١٩٤٤)

٣٥٧٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَلْمَيْنَةُ بِلِيْجِ عَلِيرٍ﴾ ببيت المقدس، الكبش اسمه: رزين، وكان من الوعل، رعى في الجنة أربعين سنة قبل أن يذبح<sup>(٧)</sup>. (ز)

۲۰۷۹۳ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿وَهَنَيْتُهُ بِلِنْجَ عَلِيمِ﴾: ويزعم أهل الكتاب الأول، وكثير من العلماء: أنَّ ذبيحة إبراهيم التي فدى بها ابنَه كبشٌ أملح أقرن أعين (١).

٩٥٧٩٨ ـ قال معمر بن راشد ـ من طريق عبد الرزاق ـ: ﴿ وَلَلَيْنَاتُهُ لِينْجَ عَظِيمٍ ﴾ ، بلغني: أنّه كان مِن كباش الجنة ، قد رعى في الجنة أربعين خريفًا (١٠) . (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۲/۱۹.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (۷۰)، وأخرجه سفيان الثوري (۲۰۳)، وعبدالله بن وهب في الجامع - تفسير القرآن ۱۳/۱ - ۱۳۶ (۳۰۱) بنحوه، ويحيي بن سلام ۸۲۹/۲، وعبدالرزاق ۱۵۳/۲، وابن جرير ۲۰۲/۱۹ بنحوير ۲۰۲/۱۹ بنحوه. وغزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٣/١٩.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲۰۲/۱۹.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٢٠٤.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ۸۰۰ - ۵۰۱، وابن أبي حاتم \_ كما في فتح الباري ۲۷۸/۱۲ \_.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٦٥.

<sup>(</sup>٩) تفسيره عبد الرزاق ٢/١٥٣.

٩٩٧٩٩ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ ﴿وَلَلَيْنَاهُ بِلِيْتِج عَلِيهِ اللّٰهِ عَلِيهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللَّالْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمُلْمِلْمُ اللّٰهِ الللّٰهِ ا

## ﴿عَظِيرٍ ۞﴾

١٥٨٠٠ عن مجاهد، عن عبدالله بن عباس، ﴿وَفَلَيْنَهُ بِلِيْجٍ عَلِيمٍ ﴾، قال: بكبش عظيم مُتقبًل، وزعم ابن عباس: أنَّ الذبيح إسماعيل (٢٠) (٤٣١/١٢)

٩٥٨٠١ ـ عن **عبدالله بن عباس** ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿وَفَكَنَنَـُهُ بِلِنَجِ عَظِيمٍ﴾، قال: رعى في الجنة أربعين خريفًا<sup>(٣)</sup>. (ز)

۱۹۸۰۲ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طریق ابن أبي نجیح ـ ﴿وَفَلَيْنَهُ بِذِيْجِ عَظِيمٍ﴾، قال: سلیم متقبًل (:)

٣٠٨٠٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو بن عبيد ـ: أنه كان يقول: ما يقول: ما يقول: ما يقول: ما يقول: ما يقول الله: ﴿وَلَكُنْهُ بِذِيْعٍ عَظِيرٍ﴾ لذبيحته التي ذبح فقط، ولكنه الذبح على دينه، فتلك السُّنَّة إلى يوم القيامة، فاعلموا أنَّ الذبيحة تدفع ميتة السوء، فضحُّوا عباد الله ( (ز)

<u>٥٠٦٥</u> اختُلِف في الذَّبْع الذي فُدِيَ به الذبيع على قولين: ا**لأول**: أنه كان كبشًا. والثاني: أنه كان وَعِلًا.

وذَهَبَ ابنُ كثير (١٢/ ٤٥) إلى القول الأول، فقال: «الصحيح الذي عليه الأكثرون: أنه فُدِيَ بكبش».

[01] اختُلِف في سبب وصفه ﴿بِنِنِج عَلِيهِ عَلِيهِ عَلَى خمسة أقوال: الأول: أنه رعى في الجنة. والثاني: أنه ذبح بالحق. والرابع: أنه لم يكن عن نسل، بل عن التكوين. والخامس: أنه جرت الشّنة به، وصار دينًا باقيًا آخر الدهر.

وَذَّهَبُ ابنُ جَرِيرِ (١٩/ ٢٠٥) إلى العموم، فقال: ﴿لا قول في ذلك أصح مما قال الله \_ جلَّ ثناؤه \_، وهو أن يقال: فداه الله بذبح عظيم، وذلك أن الله عمَّ وصفه إياه بالعِظَم دون ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٦٠٢/١٩ ـ ٦٠٣.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الحاكم ٢/ ٤٣٠ ـ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٤. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٥. وعلَّقه يحيى بن سلام ٨٤٠/٢ مختصرًا.

#### آثار متعلقة بالآيات:

۲۰۸۰۴ ـ عن عطاء بن السائب، قال: كنتُ قاعدًا بالمنحر مع رجل مِن قريش، فحدثني القرشي، فقال: حدثني أبي، أن رسول الله 義 قال له: ﴿إِنَّ الكبش الذي نزل على إبراهيم في هذا المكان؛ (۱) . (۱۰/۱۰۶)

٩٥٨٠٥ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: إنَّما سُميت تروية وعرفة لأن إبراهيم الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله عرفة أناه الوحي، فعرف أنَّه الحق من ربه، فسُميت عرفة (١٠٠). (٤٤٥/١٦)

عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال له رجل: نذرت الأنحرن نفسي. فقال ابن عباس: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الاحزاب: ٢١]. ثم تلا: ﴿ وَلَمَا يَنَهُ لِي عَلِيمٍ ﴾، فأمره بكبش، فذبحه (٣). (١٥/١/١٥)

٣٥٨٠٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: مَن نذر أن يذبح نفسَه فليذبح كبشًا . ثم تلا : ﴿ قَلَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾ [الاحزاب: ٢١] (١٤/ ٥٠)

٣٥٨٠٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ كان أفتى الذي جعل عليه أن ينحر نفسه، فأمره بمثة من الإبل، قال: فقال ابنُ عباس بعد ذلك: لو كنتُ أفتيتُه بكبشٍ لأجزأه أن يذبح كبشًا؛ فإنَّ الله قال في كتابه: ﴿وَقَدَيْتُهُ بِذِيْجٍ عَظِيمٍ﴾ (()

٩٠٨٠٩ ـ عن منصور بن عبدالرحمن الحَجَبِيّ، عن أمه [صفية بنت شيبة]، قالت: رأيت قرني الكبش معلقًا<sup>(١)</sup> في البيت<sup>(٧)</sup>. (ز)

== تخصيصه، فهو كما عمّه به.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى البغوي.

إسناده ضعيف؛ لجهالة القرشي الذي روى عنه عطاء.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٠٧٩).
 (٣) أخرجه عبدالرزاق (١٩٠٤)، والطبراني (١١٤٤٣)، وفي الأوسط (٢٠٨)، وابن جرير ٢٠١/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني (١١٩٩٥)، والمعجم الكبير ١٨٦/١١ (١١٤٤٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠١/١٩. (٦) كذا، وينظر كلام المحقق حوله.

<sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ٧/ ١٦١ (١٨٢١).

• ٦٥٨١ ـ عن سعيد بن جبير، قال: لَمَّا رأى إبراهيمُ في المنام ذبح إسحاق، سار به مِن منزله إلى المنحر بمنى مسيرة شهر في غداة واحدة، فلما صرف عنه الذبح وأمر بذبح الكبش ذبحه، ثم راح به رواحًا إلى منزله في عشية واحدة مسيرة شهر، طويت له الأودية والجبال(١١). (١٢/ ٤٤١)

٦٥٨١١ ـ عن الحسن البصرى: أنَّ داود قال: يا ربِّ، إنَّ الناس يقولون: رب إبراهيم وإسحاق ويعقوب. فاجعلني لهم رابعًا، فأوحى الله إليه: إنَّ تلك بَلِيَّة لم تصل إليك بعد، إنَّ إبراهيم لم يعدل بي شيئًا إلا اختارني، ووَفِّي بجميع ما أمرته، وإن إسحاق جاد لي بنفسه، وإنَّ يعقوب أخذت حامَّته (٢٠) غيبته عنه طول الدهر؛ فلم ييأس من رَوْحي<sup>(٣)</sup>. (٤٤٧/١٢)

٣٥٨١٢ ـ عن الحسن البصري، قال: كان اسمَ كبش إبراهيم: جريرٌ . (١٠١/١٢)

## ﴿ وَزَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِدِينَ ۞﴾

٣٥٨١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَرَّكُّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِينَ﴾، قال: أبقى الله عليه الثناء الحسن في الآخرين (٥). (ز)

١٥٨١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَرَكُّمُا عَلَيْهِ ﴾ وأبقينا ﴿ عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِينَ ﴾ الثناء الحسن؛ يقال له من بعد موته في الأرض، فذلك قوله ﷺ: ﴿سَلَتُمْ عَلَيْ إِيْلِهِيمَ﴾ (٦). (ز) ٩٥٨١٥ \_ عن سفيان \_ من طريق قبيصة \_ في قوله: ﴿وَرَكْمَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ﴾، قال: الثناء<sup>(۷)</sup>. (ز)

٦٥٨١٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَتَرَّكُنَّا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِينَ﴾، قال: سأل إبراهـيـم، فـقـال: ﴿وَأَبْعَل نِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِينَ﴾ [الشعراء: ٨٤]. قال: فترك الله عليه الثناء الحسن في الآخرين، كما ترك الثناء السوء

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد (٨٠).

<sup>(</sup>٢) حامة الإنسان: خاصَّتُه ومن يَقُرُب منه، وهو الحميم أيضًا. النهاية (حمم).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. ينظر: تفسير ابن كثير ٢٦/٧. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٥ ـ ٦١٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٥ \_ ٦٠٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٦/ ٢٣٥.

على فرعون وأشباهه، كذلك ترك اللسان الصدق والثناء الصالح على هؤلاء<sup>(١)</sup>. (ز) ٩٥٨١٧ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَرَكَّكَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِينَ۞، أي: وأبقينا عليه في الآخرين الثناء الحسن(٢٠). (ز)

# ﴿ سَلَمُ عَلَىٰ إِنْرِهِيمَ ۞ كَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُعْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾

١٥٨١٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سَلَمُّ عَن إِزَهِيمَ ﴾ يعني بالسلام: الثناء الحسن، يُقال له مِن بعده في أهل الأديان في الناس كلهم، ﴿ كُنَّاكِ تَمْرِي ٱلْمُعْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ عِني: المصدِّقين بالتوحيد (ز)

## ﴿وَبَشَرْنَكُ بِإِسْحَقَ بَبِيًّا مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴿ ﴾

٣٥٨١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ وَيَشَرَّنُهُ بِإِسْحَلَقَ نَبِيًّا يِّنَ ٱلمَسْلِحِينَ﴾، قال: إنما بُشِّر به نبيًّا حين فداه الله مِن الذبح، ولم تكن البشارة بالنبوة حين مولده<sup>(٤)</sup>. (٤٥٢/١٢)

 ١٥٨٢ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿وَيَشْرَنْكُ بِإِسْخَقَ، قال: بشرى نبوة، بُشْر به مرتين: حين وُلد، وحين نُبِّئَ (١٢/١٧)

١٥٨٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفى ـ ﴿ وَيَثَّرَنَّكُ بِإِسْخَقَ نَبِيًّا مِّنَ ٱلْعَنْلِجِينَ﴾، قال: بُشِّر إبراهيم بإسحاق (١). (ز)

٦٥٨٢٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: الذبيح إسحاق. قال: وقوله: ﴿وَمِثَنَّرْنَكُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ﴾، قال: بُشِّر بنُبُوَّته (١). (ز)

٦٥٨٢٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق داود ـ ﴿وَيَثَرَّنَهُ بِإِسْحَقَ﴾، قال: بنبوة إسحاق  $(\lambda)$ . (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١٩/٦٠٦. (۲) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸٤۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٦. (٤) أخرجه ابن جرير ٦٠٧/١٩ بنحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٦٠٧، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٧/ ٣٠ ـ، والحاكم ٢/ ٥٥٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٨٠٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٧. (٨) أخرجه إسحاق البستي ص٢١٠.

٦٥٨٢٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَيَشْرَنَكُ إِلْمَتَنَكُ إِلْمَتَنَكُ الْمَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ا

٣٥٨٢٠ ـ عن إسماعيل السُّلِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَيَثَرَنَهُ بِإِسْحَقَ نَبِيّا فِنَ السَّلِمِينَ﴾، قال: بنبوته (٢٠). (ز)

٣٥٨٢٦ ـ قال م**قاتل بن سليمان: ﴿وَ**يَثَّرَنَهُ بِإِسْحَقَ بَيْيَا تِنَ ٱلشَّلِيحِينَ﴾، يقول: وبشّرنا إبراهيم بنبوة إسحاق بعد العفو عنه<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿وَنَكُرُكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّيِّتِهِمَا نُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ. مُبِيثُ ﴿

٦٩٨٢٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَيَكُوَّكُمَ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْخَقَّ وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا نُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِيثٌ﴾، أي: مؤمن وكافر<sup>(٥)</sup> (٢/١٧٤)

٦٩٨٢٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ حُسِّنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ. مُبِينٌ﴾، قال: المحسن: المطيع شه. والظالم لنفسه: العاصي شه <sup>(١)</sup>. (ز)

٣٩٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَبَرَكَا كَتُهِ ﴾ على إبراهيم، ﴿ وَعَلَىٰ إِسَاتُ وَيَن لِمَعَنَ وَين دُرِيَةٍ عَلَى إبراهيم، ﴿ وَعَلَالِمُ لِنَقْدِهِ مُبِيثٌ ﴾ يعني: دُرِيّتِهِمَا ﴾ إبراهيم وإسحاق ﴿ عُمِينٌ ﴾ مؤمن، ﴿ وَطَالِمٌ لِنَقْدِهِ مُبِيثٌ ﴾ يعني: المُشْرِكُ ().

<u>٥٠١٧ قال ابنُ عطية</u> (٣٠٥/٧): «من قال: إن الذبيح هو إسماعيل. جعل هذه البشارة بولادة إسحاق، وهي البشارة المترددة في غير ما سورة. ومَن جعل الذبيح إسحاق جعل هذه البشارة بنفس النبوءة فقط».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٤ من طريق معمر بنحوه، وابن جرير ٦٠٧/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٦.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۸/۱۹.(٤) تفسير يحيى بن سلام ۲/ ۸۳۹.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩١/ ٥٠٨. (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٦.

۲۰۸۳۱ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَنَهُزَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَقًا وَين نُرْيَتَتِهِمَا نُحْسِنٌ﴾ مؤمن، ﴿وَكَالِمْ لِنَشْيهِ مُهِرِثُ﴾ مؤمن، ﴿وَكَالِمْ لِنَشْيهِ مُهِرِثُ﴾ مأمن،

# ﴿وَلَقَدْ مَنَـنًا عَلَى مُوسَىٰ وَهَـُدُونَ ۞ وَيَجَيْنَتُهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْحَدْبِ ٱلْعَلِيدِ﴾

٦٥٨٣٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَبَغَيْنَتُهُمَا وَقَوْمُهُمَا مِنَ الْحَرْبِ الْمَلِيرِ﴾: أي: مِن آل فرعون (٢) . (٢/١٧ه)

٦٥٨٣٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَيَجْنَيْنَهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْحَرْقِ الْمَالِقِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

٣٥٨٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ مَنَــَنّا﴾ أنعمنا ﴿عَلَىٰ مُوسَى وَهَــُرُونَ﴾ بالنبوة، وهلاك عدوهما، ﴿ وَيَقْيَـنَّهُمّا وَقَوْمَهُما ﴾ بني إسرائيل ﴿وَمِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَلِيدِ﴾ (3).

## ﴿وَنَصَرْنَتُهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْفَنْلِينَ ۞﴾

٢٥٨٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنَصَرْتَهُمْ ﴾ على عدُوَّهم؛ ﴿فَكَانُوا هُمُ ٱلْتَلِينَ ﴾ لفنلينَ ﴿ لَفَالِينَ ﴾ لفنلينَ ﴿ لَفَالِينَ ﴾ لفنلينَ ﴿ وَنَصَرْتَهُمْ ﴾ على عدُوَّهم؛ ﴿فَكَانُوا هُمُ ٱلْتَلِينَ ﴾

٣٥٨٣٧ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَنَسَرْتَهُمْ ﴾ على آل فرعون؛ ﴿فَكَانُوا هُمُ ٱلْعَنْلِينَ ﴾ وكانا شريكين في الرسالة، وكان موسى أفضلهما (١٥٠١٥). (ز)

٥٥١٨ ذكر ابنُ عطية (٣٠٦/٧) أن الضمير في قوله: ﴿نَصَرْنَاهُمُ﴾ عائد على الجماعة المتقدم ذكرها، وهم موسى وهارون وقومهما، ثم أورد قولًا آخر، فقال: ووقال قوم: ==

<sup>(</sup>۱) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸٤۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۹/۱۹.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٦١٦.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٦١٦.

 <sup>(</sup>٥) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸٤۰.
 (٧) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸٤۰.

## ﴿ وَءَالْيَنَاهُمُنَا ٱلْكِتَابَ ٱلْمُسْتَبِينَ ١

₹٩٨٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَمَالْيَتُهُمَا ٱلْكِتَبَ ٱلنُسْتَبِينَ﴾، قال: التوراة (١٠) (١٧) (١٤)

٦٥٨٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَالْيَنَهُمَا الْكِتَبَ﴾ يقول: أعطيناهما التوراة ﴿النُّسَيِّينَ﴾ يعني: بَيْنٌ ما فيه (٢٠). (ز)

١٥٨٤٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَمَالْيَنْهُمَا ٱلْكِنْبَ ٱلْمُسْتَدِينَ﴾ التوراة<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلْمِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞﴾

١٩٨٤٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلهِمَرَكَ ٱلنَّسَـتَقِيمَ ﴾، قال: الإسلام (٤). (٢/١٧ه)

٩٥٨٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهَكَيْنَهُمَا السِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ دين الإسلام (٥). (ز) ١٩٨٤٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَهَكَيْنَهُمَا السِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ الإسلام؛ الطريق إلى الجناً (ز) الجناً (٠).

## ﴿وَثَرُكُنَا عَلَيْهِمَا فِى ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَتُمْ عَلَىٰ مُوسَى وَهَـُـرُونَ ۞ إِنَّا كَشَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِينِينَ ۞﴾

١٥٨٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَثَرُكُنَا عَلَيْهِمَا فِي ٱلْآخِرِينَ﴾، قال: أبقى الله عليهما الثناء الحسن في الآخرين<sup>(٧)</sup>. (٤٥٢/١٢)

==أراد: موسى وهارون، ولكن أخرج ضميرهما مخرج الجمع تفخيمًا، وهذا مما تفعله العرب، تكني عمَّن تُعَظِّم بكناية الجمع».

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٧. (٦) تفسير يحيي بن سلام ٢/ ٨٤٠.

(٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱۱/۳.
 (۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱۱/۳.
 (٤) أخرجه ابن جوير ۱۱۱/۱۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

7086 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَّدُنَا عَلَيْهِمَا فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ أبقينا مِن بعدهما الثناءَ الحسن يُقال لهما بعدهما، وذلك قوله ﷺ: ﴿سَلَنَدُ عَلَى مُوسَى وَهَدُونِ ﴾ يعني بالسلام: الثناء الحسن، ﴿إِنَّا كَنَاكِ نَجْرِي ٱلْمُعْمِنِينَ ﴾ هكذا نجزي كلَّ مَن أحسن ((). (ز)

٦٥٨٤٦ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿وَتَرَكَّا مَلْتَهِمَا﴾ أي: وأبقينا عليهما ﴿فِي ٱلْآخِرِينَ﴾ الثناء الحسن<sup>(۲)</sup>. (ز)

#### ﴿ وَإِذَ إِنْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾

**٦٥٨٤٨ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ م**ن طريق عبيدة بن ربيعة ـ قال: إلياس هو إدريس<sup>(1)</sup>. (١٢/ ٤٠٥)

٦٥٨٤٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_، مثله (٥). (ز)

٠٩٨٥٠ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلِنَّ إِلْيَاسَ﴾ وهو ابن عمِّ اليسع<sup>(١)</sup>. (ز)

۲۰۸۰۱ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس: ﴿وَإِنَّ إِنْيَاسَ﴾ إلياس هو إدريس<sup>(۷)</sup>. (ز)

٣٥٨٥٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَإِنَّ إِلْيَاسَ﴾ كان يُقال: إن إلياس هو إدريس<sup>(٨)</sup>. (١٢/٠٥٤)

٣٥٨٥٣ ـ قال مُقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّ إِنْيَاسَ ﴾ بن فنحن ﴿ لَيْنَ ٱلنُّرْسَلِينَ ﴾ (١). (ز)

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٧. (٢) تفسير يحيي بن سلام ٨٤٠/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن مردويه ـ كما في الإصابة ١/ ٢٦١ ـ.

قال المناوي في فيض القدير ٣/ ٥٠٤ (٤١٣٢): "وفيه مَن لا يُعرَف".

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبد بن حميد ـ كما في تغليق التعليق ٩٠٤، وفتح الباري ٣٣٢/٦ ، وابن جرير ٣٨٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤ (٧٥٥٦)، وابن عساكر ٢٠٧/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه جويبر بن سعيد في تفسيره ـ كما في تغليق التعليق ٤/٤، وفتح الباري ٢/٩٨٧ ـ..

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٥٨/٨.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٨/ ١٥٨، وتفسير البغوي ٧/ ٥٣.

 <sup>(</sup>A) أخرجه ابن جرير ٦١٢/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٧.

٣٥٨٥٤ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ: ﴿وَلِنَّ إِلْيَاسَ﴾ هو إلياس بن تسبى بن فنحاص بن العيزار بن هارون بن عمران<sup>(١)</sup>. (ز)

#### 🏶 قصة إلياس مع قومه:

ح٥٨٥٥ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ قال: إنَّ الله تعالى بعث إلياس إلى بِعْلَبَكَّ، وكانوا قومًا يعبدون الأصنام، وكانت ملوكُ بني إسرائيل متفرقةً على العامة، كل ملك على ناحية يأكلها، وكان الملك الذي كان إلياس معه يُقوِّم له أمرَه، ويقتدي برأيه، وهو على هدَّى مِن بين أصحابه، حتى وقع إليهم قومٌ مِن عبدة الأصنام، فقالوا له: ما يدعوك إلا إلى الضلالة والباطل. وجعلوا يقولون له: اعبدُ هذه الأوثان التي تعبد الملوكُ، ودعُ ما أنت عليه. فقال الملك لإلياس: يا إلياس، واللهِ، ما تدعُو إلا إلى الباطل، إنى أرى ملوكَ بنى إسرائيل كلهم قد عبدوا الأوثان التي تفيد الملوك، وهم على ما نحن عليه، يأكلون ويشربون وهم في ملكهم يتقلبون، وما تنقص دنياهم مِن أمرهم الذي تزعم أنَّه باطل، وما لنا عليهم مِن فضل. فاسترجع إلياس، فقام شعرُ رأسه وجلده، فخرج عليه إلياس. قال الحسن: وإنَّ الذي زَيَّن لذلك الملك امرأتُه، وكانت قبلَه تحت ملكِ جبَّار، وكان مِن الكنعانيين في طول وجسم وحُسن، فمات زوجُها، فاتَّخذت تمثالًا على صورة بعلِها مِن النَّهب، وجعلت له حدقتين مِن ياقوتتين، وتوَّجَتْه بتاج مُكلِّل بالدرِّ والجوهر، ثم أقعدته على سرير تدخل عليه، فتدخنه وتطيبه وتسجدُ له، ثم تخرج عنه، فتزوجت بعد ذلك هذا الملِك الذي كان إلياس معه، وكانت فاجرةً قد قهرت زوجَها، ووضعت البعلَ في ذلك البيت، وجعلت سبعين سادِنًا، فعبدوا البَعْل، فدعاهم إلياسُ إلى الله، فلم يزدهم ذلك إلا بُعدًا، فقال إلياس: اللَّهُمَّ، إنَّ بني إسرائيل قد أبوًا إلا الكفرَ بك وعبادة غيرك؛ فغيِّر ما بهم مِن نعمتك. فأوحى الله إليه: إنى قد جعلتُ أرزاقهم بيدك. فقال: اللَّهُمَّ، أمسِكَ عنهم القَطر ثلاث سنين. فأمسكَ الله عنهم القطر، وأرسل إلى الملِك فتاه اليسع، فقال: قل له: إنَّ إلياس يقول لك: إنَّك اخترتَ عبادة البّعُل على عبادة الله، واتبعتَ هوى امرأتك؛ فاستعد للعذاب والبلاء. فانطلق اليسع، فبلغ رسالته للملك، فعصمه الله تعالى من شُرِّ الملك، وأمسك الله عنهم القَطر حتى هلكت الماشيةُ والدواب، وجَهَدَ الناس جَهْدًا شديدًا،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۱۲.

وخرج إلياس إلى ذروة جبل، فكان الله يأتيه برزقه، وفجّر له عينًا معينًا لشرابه وطهوره، حتى أصاب الناس الجَهد، فأرسل الملك إلى السبعين، فقال لهم: سلوا البعل أن يُفرِّج ما بنا. فأخرجوا أصنامهم، فقرَّبوا لها الذبائح، وعطفوا عليها، وجعلوا يدعون حتى طال ذلك بهم، فقال لهم الملك: إنَّ إله إلياس كان أسرع إجابةً مِن هؤلاء. فبعثوا في طلب إلياس، فأتى، فقال: أتحبون أن يُفرَّج عنكم؟ قالوا: نعم. قال: فأخرجوا أوثانكم. فدعا إلياسُ ربَّه أن يفرج عنهم، فارتفعت سحابةٌ مثل الترس، وهم ينظرون، ثم أرسل الله عليهم المطر، فأغاثهم، فتابوا ورجعوا(١٠). (١٣/١٦٥)

جمع عن وهب بن مُنبّه - من طريق سلمة، عن محمد بن إسحاق - قال: إنَّ الله قبض حزقيل، وعظمت في بني إسرائيل الأحداث، ونسوا ما كان مِن عهد الله إليهم، حتى نصبوا الأوثان وعبدوها دون الله، فبعث الله إليهم إلياس بن ياسين بن فنحاص بن العيزار بن هارون بن عمران نبيًّا، وإنما كانت الأنبياء مِن بني إسرائيل بعد موسى يبعثون إليهم بتجديد ما نسوا مِن التوراة، فكان إلياس مع ملك مِن ملوك بني إسرائيل، يقال له: أحاب، كان اسم امرأته: أربل، وكان يسمع منه ويصدِّقه، وكان إلياس يقيم له أمره، وكان سائر بني إسرائيل قد اتخذوا صنمًا يعبدونه مِن دون الله يُقال له: بعل (٢).

عمد - قال محمد بن إسحاق - من طريق سلمة -: وقد سمعتُ بعضَ أهل العلم يقول: ما كان بَعْلٌ إلا امرأة يعبدونها من دون الله، فجعل إلياس يدعوهم إلى الله وجعلوا لا يسمعون منه شيئًا إلا ما كان مِن ذلك الملك، والملوك متفرقة بالشام، كل ملك له ناحية منها يأكلها، فقال ذلك الملك الذي كان إلياس معه يقوم له أمره، وراه على هدّى مِن بين أصحابه يومًا: يا إلياس، والله، ما أرى ما تدعو إليه إلا باطلا، والله، ما أرى فلانًا وفلانًا يُعدِّد ملوكًا مِن ملوك بني إسرائيل، قد عبدوا الأوثان مِن دون الله إلا على مثل ما نحن عليه، يأكلون ويشربون وينعمون مملكين، ما ينقص دنياهم أمرهم الذي تزعم أنه باطل، وما نرى لنا عليهم مِن فضل. فيزعمون - والله أعلم -: أنَّ إلياس استرجع، وقام شعر رأسه وجلده، ثم رفضه، فخرج عنه، ففعل ذلك الملك فِعْلَ أصحابه؛ عبدالأوثان، وصنع ما يصنعون، فقال

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عساكر ۲۰۸/۹ ـ ۲۱۰ مطولًا. (۲) أخرجه ابن جرير ۲۱۵/۱۹.

إلياس: اللَّهُمَّ، إنَّ بني إسرائيل قد أبوا إلا أن يكفروا بك، والعبادة لغيرك، فغيّر ما بهم من نعمتك. أو كما قال.

٦٥٨٥٨ ـ قال محمد بن إسحاق: فذكر لي: أنَّه أُوحِي إليه: إنَّا قد جعلنا أمرَ أرزاقهم بيدك وإليك، حتى تكون أنت الذي تأذن في ذلك. فقال إلياس: اللَّهُمَّ، فأمسِك عليهمُ المطر. فحُبس عنهم ثلاث سنين، حتى هلكت الماشيةُ والهوامُّ والدوابُّ والشجر، وجَهد الناس جهدًا شديدًا، وكان إلياس ـ فيما يذكرون ـ حين دعا بذلك على بني إسرائيل قد استخفى شَفَقًا على نفسه منهم، وكان حيثما كان وضع له رزق، وكانوا إذا وجدوا ريح الخبز في دار أو بيت قالوا: لقد دخل إلياسُ هذا المكان. فطلبوه، ولقي منهم أهلُ ذلك المنزل شرًّا، ثم إنه أوى ليلةً إلى امرأة مِن بني إسرائيل لها ابنٌ يُقال له: اليسع بن أخطوب، به ضُر، فآوتُه، وأخفتْ أمره، فدعا إليَّاسُ لابنها، فعُوفي مِن الضُّرِّ الذي كان به، واتبع اليسع إلياس، فآمن به، وصدَّق، ولزمه، فكان يذهب معه حيثما ذهب، وكان إلياس قد أسنَّ وكبر، وكان اليسع غلامًا شابًّا، فيزعمون ـ والله أعلم ــ: أنَّ الله أوحى إلى إلياس: إنَّك قد أهلكتْ كثيرًا مِن الخلق مِمَّن لم يعص سوى بني إسرائيل؛ من البهائم والدواب والطير والهوام والشجر، بحبس المطر عن بني إسرائيل. فيزعمون \_ والله أعلم \_ أنَّ إلياس قال: أيُّ ربِّ، دعني أنا الذي أدعو لهم، وأكون أنا الذي آتيهم بالفرج مِمًّا هم فيه مِن البلاء الذي أصابهم، لعلهم أن يرجعوا وينزعوا عمًّا هم عليه من عبادة غيرك. قيل له: نعم. فجاء إلياس إلى بني إسرائيل، فقال لهم: إنكم قد هلكتم جَهدًا، وهلكت البهائم والدواب والطير والهوام والشجر بخطاياكم، وإنكم على باطل وغرور ـ أو كما قال لهم ـ، فإن كنتم تحبون أن تعلموا ذلك، وتعلموا أنَّ الله عليكم ساخط فيما أنتم عليه، وأن الذي أدعوكم إليه الحق؛ فاحرجوا بأصنامكم هذه التي تعبدون وتزعمون أنها خير مما أدعوكم إليه، فإن استجابت لكم فذلك كما تقولون، وإن هي لم تفعل علمتم أنكم على باطل، فنزعتم، ودعوتُ الله ففرَّج عنكم ما أنتم فيه من البلاء. قالوا: أنصفتَ. فخرجوا بأوثانهم وما يتقرَّبون به إلى الله من إحداثهم الذي لا يرضى، فدعوها، فلم تستجب لهم، ولم تَفرُّج عنهم ما كانوا فيه من البلاء، حتى عرفوا ما هم فيه من الضلالة والباطل، ثم قالوا الإلياس: يا إلياس، إنَّا قد هلكنا، فادعُ الله لنا. فدعا لهم إلياس بالفرج مما هم فيه، وأن يُسقوا، فخرجت سحابة مثل التُرُس(١) بإذن الله على ظهر البحر وهم ينظرون،

<sup>(</sup>١) التُّرْس: ما كان يُتوقى به في الحرب. المعجم الوسيط (الترس).

ثم ترامى إليه السحاب، ثم أدجنتُ (()، ثم أرسل المطر، فأغاثهم، فحييت بلادهم، وفرِّج عنهم ما كانوا فيه من البلاء، فلم ينزعوا ولم يرجعوا، وأقاموا على أخبَثِ ما كانوا عليه، فلما رأى ذلك إلياس مِن كفرهم دعا ربه أن يقبضه إليه، فيريحه منهم، فقيل له \_ فيما يزعمون \_: انظر يوم كذا وكذا، فاخرج فيه إلى بلد كذا وكذا، فماذا جاءوك مِن شيء فاركبه ولا تهبه. فخرج إلياس، وخرج معه اليسع بن أخطوب، حتى إذا كان في البلد الذي ذُكِر له في المكان الذي أمر به؛ أقبل إليه فرس من نار حتى وقف بين يديه، فوثب عليه، فانطلق به، فناداه اليسع: يا إلياس، ما تأمرني؟ فكان آخر عهدهم به، فكساه الله الرئيش، وألبسه النور، وقطع عنه لذة المطعم والمشرب، وطار في الملائكة، فكان إنسبًا ملكيًّا أرضيًّا سماويًا (())

**٦٥٨٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)** 

#### أثار متعلقة بالآية:

غي الوادي، يقول: اللَّهُمَّ، اجعلني مِن أُمَّة محمد المرحومة المغفورة المُثاب لها، في الوادي، يقول: اللَّهُمَّ، اجعلني مِن أُمَّة محمد المرحومة المغفورة المُثاب لها، فأشرفتُ على الوادي، فإذا طوله ثلثمائة ذراع وأكثر، فقال: مَن أنت؟ قلتُ: أنس خادم رسول الله على فقال: أين هو؟ قلت: هو ذا يسمع كلامك. قال: فأتِه وأقرِئه مِنِي السلام، وقل له: أخوك إلياس يقرئك السلام. فأتيتُ النبيَّ عَنى فأخبرتُه، فجاء حتى عانقه، وقعدا يتحدثان، فقال له: يا رسول الله، إنِّي إنما آكل في كل سنة يومًا، وهذا يوم فطري، فأكل أنا وأنت. فنزلتْ عليهما مائدة من السماء وخبز وحوت وكرفس، فأكلا وأطعماني، وصليا العصر، ثم ودّعني وودّعه، ثم رأيته مرَّ على السحاب نحو السماء أنه السماء أنه السحاب نحو السماء أنه الله السحاب نحو السماء أنه المناء المناء المناء أنه السحاب نحو السماء أنه الله المناء الله المناء المن

٢٥٨٦١ ـ عن كعب، قال: كان إلياس نبيُّ الله صاحب جبال وبرِّيَّة (٥)، يخلو فيها

<sup>(</sup>١) أَدْجَنَتْ: أَضَبَّتْ فأَظْلَمَتْ. اللسان (دجن). (٢) أخرجه ابن جرير ١١٥/١٩ ـ ٦١٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى ٧/ ٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٢/ ١٧٤ (٤٣١).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه». وتعقّبه الذهبي في التلخيص بقوله: «بل موضوع» قبّح الله من وضعه». وقال البيهقي في دلائل النبوة ٢١/٥ ـ ٤٢٢: «ضعيف بمرة». وقال ابن الجوزي في الموضوعات ٢٠٠/١: هذا حديث موضوعٌ، لا أصل له».

<sup>(</sup>٥) البرية: الصحراء. اللسان (برر).

يعبد ربَّه هَلَى، وكان ضخم الرأس، خميص (١١) البطن، دقيق الساقين، في صدره شامة حمراء، وإنما رفعه الله إلى أرض الشام، لم يصعد به إلى السماء، فأورث اليسع مِن بعده النبوة (١٢) (٤٥٧/١٢).

### ﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَتَّقُونَ﴾

٦٥٨٦٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ قَالَ لِقَرْمِهِ أَلَا نَتَّقُونَ﴾، يعنى: ألا تعبدون<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿ أَنْدَعُونَ بَمَلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَتَلِينَ ۞ أَللَّهَ رَبَّكُو وَرَبَّ عَابَابِكُمُ ٱلْأَوْلِينَ ۞﴾

#### 🇱 قراءات:

٦٥٨٦٣ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَقَدَرُوكَ أَحْسَنَ الْخَيْلِقِينَ﴾ مَن قرأها بالنصب ﴿اللَّهَ رَبَّكُ وَرَبَّ عَامَالِهُمُ الْأَقَابِكِ﴾ (١٩٤٥- (ز)

#### 🏶 تفسير الآيات:

٦٥٨٦٤ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ أَنْدَعُونَ بَعَلَا ﴾، قال: صَنَمًا (٥٠/١٢).

المناق اختلف القراء في قراءة قوله تعالى: ﴿ اللّهَ رَبَّكُو وَرَبَّ مَاتِهَكُمُ الْأَوْلِيكِ على البدل من قوله: ﴿ أَشَنَ الْأُولِيكِ ، على البدل من قوله: ﴿ أَشَنَ الْمُؤلِينَ ﴾ ، على البدل من قوله: ﴿ أَشَنَ الْمُؤلِينَ ﴾ ، على البدل من قوله: ﴿ أَشَنَ الْمُؤلِينَ ﴾ ، على أن ذلك كله كلام واحد. والشاني: بالرفع ﴿ اللّهُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ اللّهُ وَرَبُّ آبَائِكُمُ اللّهُ وَرَبُّ آبَائِكُمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَل

وذَهَبَ ابنُ جرير (٦١٨/١٩) إلى صحة الرجهين، فقال: «الصواب من القول في ذلك عندنا: أنهما قراءتان متقاربتا المعنى، مع استفاضة القراءة بهما في القرأة، فبأيّ ذلك قرأ القارئ فمصيب».

<sup>(</sup>١) يقال: رجل خُمصًان وخَمِيص، إذا كان ضامر البطن. النهاية ٢/ ٨٠ (خمص).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٥٨٣/٢. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ١/١٨٤.

وهي قراء متوات وهي قراء تتواترة، قرأ بها يعقوب، وحمزة، والكساني، وخلف، وحفص، وقرأ بقية المشرة: ﴿اللَّهُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ إِنَائِكُمُ الْأَوْلِينَ﴾ بالرفع في الأسماء الثلاثة. انظر: النشر ٢/٣٦٠، والإتحاف صـ28 ـ 40.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

٩٥٨٦٥ ـ عن عبدالله بن عباس، أنَّه أبصر رجلًا يسوق بقرة، فقال: مَن بعل هذه؟ فدعاه، فقال: ممن أنت؟ قال: مِن أهل اليمن. فقال: هي لغة ﴿ أَلْدَعُونَ بَعْلاً ﴾، أي: ربًا<sup>(۱)</sup>. (۱۲/۸۰۶)

٣٥٨٦٦ ـ عن مجاهد: استام بناقة رجل من حِمير، فقال له: أنت صاحبها؟ قال: أنا بعلها. فقال ابن عباس: ﴿ أَلْنُقُونَ بَعْلَا ﴾: أتدعون ربًّا، مِمَّن أنت؟ قال: مِن جِمير<sup>(۲)</sup>. (٤٥٨/١٢)

٣٥٨٦٧ ـ عن الضحاك، قال: مرَّ رجلٌ يقول: مَن يعرف البقرة؟ فقال رجل: أنا بعلها. فقال له ابن عباس: تزعم أنَّك زوج البقرة؟ قال الرجل: أما سمعتَ قول الله: ﴿ لَلْنُعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ﴾، قال: تدعون بعلًا، وأنا ربكم. فقال له ابن عباس: صدقت<sup>(۳)</sup>. (۱۲/۱۹۵)

٦٥٨٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق قيس بن سعد ـ: أنه سأل رجلٌ عن قوله: ﴿ أَلْنَاعُونَ بَعَلَا ﴾. فسكت عنه ابن عباس، ثم سأله، فسكت عنه، فسمع رجلًا ينشد ضالة، فسمع آخر يقول: أنا بعلها. فقال ابن عباس: أين السائل؟ اسمع ما يقول القائل: أنا بعلها؛ أنا ربها؛ ﴿ أَلْذَعُونَ بَعْلَا ﴾: أتدعون ربًّا (٤٠٩/١٢).

٦٥٨٦٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ أَلْنَاهُونَ بَهَلا ﴾، قال: ربًا<sup>(ه)</sup>. (٤٥٨/١٢)

• ٢٥٨٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جريج \_ ﴿ أَلَذَّعُونَ بَهَلا ﴾: إلهًا (٦) . (ز) ٩٥٨٧١ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ أَنْنَعُونَ بَعْلَا ﴾: يعنى: صنمًا كان لهم يُسَمَّى: بعلًا (ز)

٣٥٨٧٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عمارة ـ في قوله: ﴿أَلْذَعُونَ بَعْلَا﴾، قال: ربًّا، باليمانية، يقول الرجل للرجل: مَن بعل هذا الثور؟(^^). (١٥٩/١٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ـ كما في تغليق التعليق ٢٩٤/٤ ـ، وإبراهيم الحربي في غريب الحديث ـ كما في تغليق التعليق ٤/ ٢٩٥، وفتح الباري ٨/ ٥٤٣ \_..

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٦١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (٥٧٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٦١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه إسحاق البستى ص٢١٣. (V) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦١٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦١٢ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣٥٨٧٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عمارة ـ ﴿ أَلْذَعُونَ بَعَلَا ﴾، قال: إلهًا<sup>(۱)</sup>. (ز)

₹٥٨٧٤ ـ عن الحسن البصري: ﴿ أَلْنَعُونَ بَعْلًا ﴾ كان اسم صنمهم: بعلًا (٢). (ز) ٩٥٨٧٥ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ أَلْذَعُونَ بَعْلَا ﴾، قال: ربًّا، بلغة أزْدِ شَنوءة (٣). (٤٥٩/١٢)

٦٥٨٧٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ أَنْنَعُونَ بَعْلَا﴾، قال: ربًا<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٩٥٨٧٧ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿ لَلْنَصُونَ بَعَلَا ﴾، قال: صنمًا لهم كانوا يعبدونه في بعلبك، وهي وراء دمشق، فكان بها البعلُ الذي يعبدونه (٥٠ (٤٥٩/١٢). ٢٥٨٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَنْتَعُونَ بَعْلَا﴾ أتعبدون ربًّا، بلغة اليمن، الإله

يسمى: بعلًا، وكان صنمًا من ذهب ببعلبك بأرض الشام، فكسره إلياس، ثم هرب منهم، ﴿وَتَذَرُونَ ﴾ عبادة ﴿أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ فلا تعبدونه (٦). (ز)

٩٥٨٧٩ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: ﴿ أَنْذَعُونَ بَعْلَا ﴾، سمعت بعض أهل العلم يقول: ما كان بعلٌ إلا امرأةً يعبدونها من دون الله(٧٠). (ز)

١٥٨٨٠ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ لَنَّكُونَ بَمَّلًا ﴾، قال: بعل: صنم كانوا يعبدونه، كانوا ببعلبك، وهم وراء دمشق، وكان بها البعل الذي كانوا يعبدون<sup>(٨)</sup>. (ز)

### # آثار متعلقة بالآية:

٩٥٨٨١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق جويبر، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِۦ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ أَنَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْحَنَلِقِينَ ﴿ اللَّهَ رَبُّكُو وَرَبُّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّايِنَ﴾، قال: إنما سمي بعْلَبَكَّ لعبادتهم البعل، وكان

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٦١٢.

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸٤٠. (٣) أخرجه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٠، وعبدالرزاق ٢/ ١٥٤ من طريق معمر بنحوه، وابن جرير من طريق سعيد ٦١٣/١٩ بلفظ: هذه لغة باليمانية، أتدعون ربًّا دون الله؟. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٦١٣/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٠. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٧. (٥) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦١٤. (٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦١٤.

موضعهم: البك؛ فسمي: بعُلَبَكَّ<sup>(١)</sup>. (١٣/١٥٢)

# ﴿ نَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَنُحْضَرُونَ ۞ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهْفَاصِينَ ۞ وَتَرَّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٦٥٨٨٢ ـ عن هارون بن موسى، عن الحسن البصري ـ من طريق إسماعيل بن مسلم، وعمرو بن عبيد ـ في هذه السورة كلها: ﴿مُخْلِصِينَ﴾. وأهل الكوفة كل شيء في القرآن: ﴿مُخْلِصِينَ﴾ وأهل الكوفة كل شيء في القرآن: ﴿مُخْلَصِينَ﴾ إلا شىء فيه ذكر الدين ﴿مُؤْلِصِينَ لَهُ ٱللَّيْنَ﴾ إغاز: ٢٥]. (ز)

#### 🏶 تفسير الآيات:

٦٥٨٨٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ فَإِنَّهُمْ لَلُحَنَّرُونَ ﴾، قال: عذاب الله (٣) . (ز)

#### ﴿ سَلَتُم عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٦٥٨٨٦ ـ عن الأعمش، في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (سَلَامٌ عَلَى إِدْرَاسِيْنَ)<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر ٢٠٨/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق البستي ص٢٠٦.

اختلف العشرة في ﴿الْمُخْلِمِينَ﴾ معرفًا حيث وقع في القرآن، فقرأ نافع، وأبو جعفر، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف ﴿الْتُغَلِّمِينَ﴾ بفتح اللام، وقرأ بقية العشرة ﴿الْمُخْلِصِينَ﴾ بكسر اللام، ولم يختلفوا في ﴿مُثِلِمِينَ لَهُ الْلِيْنَ﴾. انظر: النشر ٢/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦١٨/١٩. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٧.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸٤۱.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ١/٣٣٢.

٣٩٨٨٧ \_ عن الضحاك بن مزاحم، أنَّه قرأ: (سَلَامٌ عَلَى إِذْرَاسِينَ)، وقال: هو مثل إلياس، مثل عيسى والمسيح، ومحمد وأحمد، وإسرائيل ويعقوب<sup>(١)</sup>. (٢١٠/١٢) ٣٩٨٨ \_ عن هارون، عن الحسن البصري: ﴿سَلَامٌ عَلَى إِلْيَاسِينَ﴾ موصولة = ٣٩٨٩ \_ وابن أبي إسحاق مثله =

٠ ٢٥٨٩٠ ـ وهي في قراءة ابن مسعود: ﴿سَلَتُمْ عَلَىٰۤ إِلَٰ يَاسِينَ﴾ =

٢٥٨٩١ \_ وفي قراءة أَبَيِّ [بن كعب]: ﴿ سَلَامٌ عَلَى آلِ يَاسِينَ ﴾ تصديق لقول ابن أبي أسحاق = أسحاق =

٦٥٨٩٢ ـ وقال: أراه عن الأعرج: ﴿سَلَامٌ عَلَى آلِ يَاسِينَ﴾ يريد: آل فلان = ٦٥٨٩٣ ـ قال أبو عمرو: وكتابهما في مصاحفنا كما قال الأعرج<sup>(٢)</sup>. (ز) ٦٥٨٩٤ ـ قرأ الحسن البصري: ﴿سَلَامٌ عَلَى آلِ يَاسِينَ﴾ (٣)[٢٥٠٠]. (ز)

### ٥٥٢٠ في قوله تعالى: ﴿ سَلَتُمْ عَلَيْ إِلَّ يَاسِينَ ﴾ قراءات:

الأولى: بهمزة مكسورة، على مثال: "إذراسين"، هكذا: ﴿إِلَّ بَاسِينَ﴾، ووجِّبهت بالأوجه الآتية: ١ ـ أنه اسم ثان للنبي إلياس ﷺ، كما يقال: إبراهيم وإبراهام. ٢ ـ أنه جمع إلياسيّ، والأصل: إلياسيين، كعبرانيين، ثم خففت الياء، والمراد: أتباعه. ٣ ـ أنه جمع إلياس محذوف الياء، والمراد: أتباعه.

والثانية: بقطع ﴿آلِ﴾ مِن ﴿ياسين﴾، هكذا ﴿آلِ يَاسِينَ﴾، ووجِّهت بالأوجه الآتية: ١ ـ أنْ ﴿ياسين﴾ اسم أنْ ﴿آلِ﴾: ياسين نفسه. ٢ ـ أنْ ﴿ياسين﴾ اسم لأبيه، فأضيف إليه الـ﴿آلُ﴾، كما يقال: آل إبراهيم. ٣ ـ أنْ يس: هو القرآن، وآله: هم أهل القرآن. ٤ ـ أنْ يس: هو النبي محمد ﷺ، وآله: أقاربه، وأتباعه.

اهل الفران. ٢ ـ ان يس. هم النبي محمد يهي، والله: العابه، والباعث. والثالثة: بغير همز، وبصلة الألف، هكذا (الْيَاسِينَ)، كما قُرئ: 'دَوَانَّ الْيَاسَ؛، ووجَّهُها ==

<sup>=</sup> وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن مسعود، والمنهال بن عمرو، والضحاك، وغيرهم. انظر: المحتسب ٢٢٤/٢، ومختصر ابن خالويه ص١٢٨.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه إسحاق البستى ص٢١٤.

و(سَكَرُمُ عَلَى آلِ يَاسِينَ) قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وابن عامر، ويعقوب، وقرأ يقية العشرة: ﴿سَلَامُ عَلَى و(سَكَرُمُ عَلَى آلِ يَاسِينَ) قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وابن عامر، ويعقوب، وقرأ يقيّلةُ أنه لا يجوز على هذه القرآة قطعها ليوقف على اللام؛ لأنها كلمة واحدة، وأن ذلك مما لا يعلم فيه خلافًا. انظر: النشر ٢/٣٦٠/ والإتحاف ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ١/ ٨٤١.

.....

== ابنُ عطية (٣٠٦/٧ بتصرّف) بأنَّ الهمزة فيها حُلِفَت تخفيفًا، أو أن الاسم بدون «ال»، وزيدت الألف فيه مع اللام للتعريف. والرابعة: (إدْرَاسِين)، ووجِّهت بأنها لغة في إدريس، وكان ابن مسعود ﷺ يقول: إلياس هو إدريس.

ورجَّحَ ابنُ جرير (١٩/ ٢٢ - ٢٢٢ بتصرُّف) القراءة الأولى مستندًا إلى القرآن، وأقوال السلف، فقال: «الصواب من القراءة في ذلك عندنا قراءة من قرأه: ﴿سَلَمُ عَنَّ إِلَى المِينَ﴾ بكسر ألفها على مثال: إدراسين؛ لأن الله - تعالى ذكره - إنما أخبر عن كل موضع ذكر فيه نبيًا من أنبيائه - صلوات الله عليهم - في هذه السورة بأنَّ عليه سلامًا لا على آله، فكذلك السلام في هذا الموضع ينبغي أن يكون على إلياس، كسلامه على غيره من أنبيائه، لا على آله، على نحو ما بينا من معنى ذلك ... [وحُدِّنْنا]... عن السدي ﴿سَلَمُ عَنَّ إِلَى بَايِينَ﴾ قال: إلياس ...، ونظير تسمية إلياس بـ﴿إِلَ يَاسِينَ﴾ : ﴿وَشَجَرَةٌ غَنْجُ مِن طُورٍ سَيْنَةً﴾ [الميان: ٢]، وهو موضع واحد سمي مذلك».

وانتقد (١٩/ ٢٦٣ - ٢٦٢) القراءتين الثانية والثالثة مستندًا إلى قراءة ابن مسعود، فقال: 
وفي قراءة عبدالله بن مسعود: (سَلَامٌ عَلَى إِذْرَاسِينَ) دلالة واضحة على خطأ قول من قال: 
عنى بذلك: سلام على آل محمد. وفساد قراءة من قرأ: (وَإِنَّ الْيَاسَ) بوصل النون من اإنه 
بدالياس، وتوجيه الألف واللام فيه إلى أنهما أدخلتا تعريفًا للاسم الذي هو اليس، 
وذلك أن عبدالله كان يقول: إلياس هو إدريس، ويقرأ: (وَإِنَّ إِدْرِسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ). ثم 
يقرأ على ذلك: (سَلامٌ عَلَى إِذْرَاسِينَ) كما قرأ الآخرون: ﴿مَلَمٌ عَلَى آلِ يَاسِينَ﴾، فلا وجه 
على ما ذكرنا مِن قراءة عبدالله لقراءة مَن قرأ ذلك: ﴿سَلَامٌ عَلَى آلِ يَاسِينَ﴾ بقطع الآل من 
ياسين، .

وانتقد ابنُ القيم (٣٧/٣٠ - ٣٧٤) التوجيهات الواردة على القراءتين الأولى والثانية، فقال: «هذه الأقوال كلها ضعيفة، والذي حمل قائلها عليها استشكالهم إضافة «آل» إلى «يس»، واسعه «إلياس» و«إلياسين»، ورأوها في المصحف مفصولة، وقد قرأها بعض القراء ﴿آلِ يَاسِينَ﴾، فقال طائفة منهم: له أسماء: يس، وإلياسين، وإلياس. وقالت طائفة: «هو «يس» اسم لغيره، ثم اختلفوا، فقال الكلبي: «يس: محمد ﷺ، وقالت طائفة: «هو القرآن». وهذا كله تعشف ظاهر لا حاجة إليه «. ثم بَيْنَ ما يراه صوابًا مستندًا إلى اللغة، فقال: «والصواب ـ والله أعلم ـ في ذلك أن أصل الكلمة ﴿آلِ يَاسِينَ كَال إبراهيم، فحذفت الألف واللام من أوله لاجتماع الأمثال، ودلالة الاسم على موضع المحلوف، وهذا كثير في كلامهم، إذا اجتمعت الأمثال كرهوا النطق بها كلها فحذفوا منها ما ==

## 🎕 تفسير الآية:

٩٥٨٩٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ في قوله: ﴿سَلَمُ عَلَىٓ إِلَّ يَاسِينَ﴾، قال: نحن آل محمد آل ياسين (١٠). (٤٦٠/١١)

٦٥٨٩٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿مَلَمُ كُلَّ إِلَّ يَلِينَ﴾، قال: هو إلياس<sup>(۱)</sup>. (١٢٠/٢١)

٣٥٨٩٧ ـ عن إسماعيل السُّلِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿سَلَمُ عَلَىٓ إِلَّ يَلِينَ﴾، قال: إلياس<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٥٨٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلَّ كَاسِينَ ﴾ يعني بالسلام: الثناء الحسن والخير الذي تُرك عليه في الآخرين، ﴿ إِنَّا كَثَلِكَ تَجْزِي الْمُعْمِنِينَ ﴾ هكذا نجزي كل محسن، ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ المصدّقين بالتوحيد (٤). (ز)

٩٩٨٩٦ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ سَلَّمْ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ مَن قرأها موصولة يقول: هو اسمه: إلياسين وإلياس (٥٠). (ز)

# ﴿وَاِنَّ لُولًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ نَجَّيْنَهُ وَأَهْلَهُۥ ٱجْمَعِينَ ۞﴾

٢٥٩٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّ لُولًا لَينَ ٱلْدُرْدَلِينَ ﴾ أَرْسِلَ إلى سدوم،
 ودامورا، وعامورا، وصابورا، أربع مدائن، كل مدينة مائة ألف، ﴿ إِذْ يَجَيَّنَهُ وَأَهَلَهُ مَا مَدَنَة مائة ألف، ﴿ إِذْ يَجَيِّنَهُ وَأَهَلَهُ مَا مَدُنَا.
 جَعَويَ ﴾ يعنى: ابنتيه: ريثا، وزعوثا<sup>(۱)</sup>. (ز)

== لا إلباس في حذفه . . . ولا سيما عادة العرب في استعمالها للاسم الأعجمي، وتغييرها له، فيقولون مرة: إلياسين، ومرة: إلياس، ومرة: ياسين، وربما قالوا: ياس، ويكون على إحدى القراءتين قد وقع السلام عليه، وعلى القراءة الأخرى على آله.

(٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢١.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ١٧/١١ (١١٠٦٤). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وابن مديد.

<sup>(</sup>r) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٧ ـ ٦١٨.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۸٤۱/۲.

وقد أورد السيوطي بعد تفسير الآيات ٤٥٦/١٢ آثارًا عن إلياس ﷺ وأنه لا زال حيًّا فيما قيل.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٨.

# ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَنْهِينَ ﴿ ﴾

٩٠٩٠١ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم ـ من طريق أبي رَوْق ـ ﴿إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَكِيِّينَ﴾، يقول: إلا امرأته تخلَّفت، فمُسِخَتْ حجرًا، وكانت تسمى: هَيْشَفعَ<sup>(١)</sup>. (٢٦٠/١٢) ٣٠٩٠٢ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ ﴿إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَنْهِينَ﴾، قال: فيمن غبر، فلم تذهب معهم<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٩٠٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِلَّا عَجُولًا فِي الْفَيْهِينَ﴾، قال: الهالكين<sup>(٣)</sup>. (٢٦/١٢٤)

٣٥٩٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم استثنى امرأةً، فقال ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي اَلْفَكِينِينَ﴾، يعنى: في الباقين في العذاب<sup>(1)</sup>. (ز)

٩٩٠٥ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿إِلَّا عَبُولًا فِي ٱلْفَكِيدِنَ ﴾ غبرت، أي: بَقِيَتْ في عذاب الله<sup>(ه)</sup>. (ز)

# ﴿ ثُمَّ دَمَّرْنَا ٱلْآخَرِينَ ۞

٣٠٩٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ ثُمَّ رَمَّزَنَا ٱلْآخَرِينَ﴾، نظيرها في الشعراء [٧٧]: ﴿ ثُمُّ دُمَّرُنَا ٱلْآخَرِينَ﴾، ثم أهلكنا بقيَّتهم بالخسف والحصب<sup>(٦)</sup>. (ز)

# ﴿ وَاِلَّكُوٰ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ۞ وَبِالْتِلِّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ ﴿

٣٠٩٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَلِلَّكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْهِحِينَ 🔞 وَوَأَلَيْلُ﴾، قال: نعم، واللهِ، صباحًا ومساء، يطؤونها وطئًا، مَن أخذ مِن المدينة إلى الشام أخذ على سَدُوم؛ قرية قوم لوط(٧). (١٦/١٢٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ١٥٤. (٣) أخرجه ابن جرير ٦٢٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٨.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸٤۱.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٦١٨/٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

٢٥٩٠٨ عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿وَلِلْكُرُ لَكُرُّونَ عَلَيْهِ مُصْبِحِينَ ﴿ وَلِلْكُرُ لَكُرُّونَ مَلَيْهِمُ مُصْبِحِينَ ، وبالليل أيضًا (١٠). (١١/١٢٤) مُصْبِحِينَ ﴿ وَلِلْكُرُ لَكُرُّونَ مَلَيْهِم ، على السَّلَّيِ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَلِلْكُرُ لَكُرُّونَ مَلَيْهِم ﴾ ، قال: في أسفاركم (٢٠) ( ١٢١/١٢٤)

- 1091 عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿وَلِلْكُرُ لَكُرُّونَ كَلَيْمِ تُصْبِحِينَ ﴾ قال: على قرية قوم لوط. وفي قوله: ﴿أَلْلَا شَقِلُونَ ﴾ قال: أفلا تتفكرون أن يصيبكم ما أصابهم(۲). (۱۱/۱۲)

10411 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّكُو ﴾ يا أهل مكة ﴿ لَكُرُّونَ عَلَيْمِ مُصَيِّحِينَ ۞ وَوَالَّيُّ ﴾ على القرى نهارًا وليلًا، غدوة وعشية، إذا انطلقتم إلى الشام إلى التجارة (٤). (ز)

70917 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿أَلْلَا شَوْلُوك﴾، قال: أفلا تتفكّرون: ما أصابهم في معاصي الله؛ أن يصيبكم ما أصابهم؟! قال: وذلك المرورُ أن يمُرَّ عليهم(°). (ز)

٦٥٩١٣ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿ وَإِنَّكُو لَنَكُونَ عَلَيْهِ ﴾ على منازلهم ﴿ تَصْبِحِينَ ﴾ أي: نهارًا، ﴿ وَبَالَّتِلُ أَلَا تَقْلُونَ ﴾ تقوله للمشركين يُخذِّرهم أن ينزل بهم ما نزل بهم (1). (ز)

## ﴿ وَإِنَّ يُولُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞

₹1891 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنَّ يُوثُن لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾، وهو ابن متى، مِن أهل نينوں<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ ﴾

٦٥٩١٥ ـ عن شَهْر بن حوشب ـ من طريق أبي هلال محمد بن سليمان ـ قال: أتاه

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٦٢٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>۷) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٦١٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤١.

جبرائيل ـ يعني: يونس ـ وقال: انطلِق إلى أهل نينوى، فأنذِرهم أنَّ العذاب قد حضرهم. قال: ألتمسُ دابة. قال: الأمر أعجل من ذلك. قال: ألتمس حذاء. قال: الأمر أعجل من ذلك. قال: فغضب، فانطلق إلى السفينة، فركب، فلمَّا ركب احتبست السفينةُ لا تقدم ولا تؤخر. قال: فتساهموا. قال: فسُهمَ... (١١). (٤٧٣/١٢) ٣٩٩١٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾: كنا نُحَدَّث أنه المُوْقَرِ<sup>(٢)</sup> مِن الفُلْك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٥٩١٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ ٱلْفُاكِ ٱلْمُشْحُونِ ﴾، قال: المُؤقَر<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٥٩١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ أَبِّنَ إِلَى ٱلْفُلِّكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾ الموقر مِن الناس والدواب<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٥٩١٩ ـ قال يحسي بن سأم: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلُكِ ٱلْمُشْمُونِ﴾ المُؤقّر بأهله، فرَّ مِن قومه إلى الفلك، وكان فيما عهد يونسُ إلى قومه أنَّهم إن لم يؤمنوا أتاهم العذاب، وجعل العلم بينه وبين قومه أن يخرج مِن بين أظهرهم، وأن يفقدوه، فخرج مُغاضِبًا لقومه، مُكايِدًا لدين ربِّه، ولم يجز ذلك له عند الله. في تفسير الحسن<sup>(١٦)</sup>. (ز)

### 🏶 آثار مطولة في قصة يونس ﷺ:

• ٢٥٩٢ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق عمرو بن ميمون - قال: إنَّ يونس كان وعد قومه العذاب، وأخبرهم أنَّه يأتيهم إلى ثلاثة أيام، ففرَّقوا بين كل والدة وولدها، ثم خرجوا، فجأروا إلى الله واستغفروه، فكفّ الله عنهم العذاب، وغدا يونسُ ينتظر العذاب، فلم ير شيئًا، وكان مَن كَذَبَ ولم يكن له بيِّنةٌ قُتِلَ، فانطلق مغاضِبًا، حتى أتى قومًا في سفينة، فحملوه وعرفوه، فلما دخل السفينة ركدت، والسفن تسير يمينًا وشمالًا، فقال: ما بالُ سفينتكم؟ قالوا: ما ندري. قال: ولكنِّي أدري، إنَّ فيها عبدًا أَبْقَ مِن ربه، وإنها ـ واللهِ ـ لا تسير حتى تلقوه. قالوا: أما أنت ـ واللهِ ـ يا نبي الله فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٣٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) المُوقَر: المُحَمَّل حِملًا ثقيلًا. اللسان (وقر). (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢٤. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦١٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤١.

نلقيك. فقال لهم يونس: اقتَرِعوا؛ فمن قُرعَ فليقعْ. فاقترعوا، فقرعهم يونس ثلاث مرات، فوقع وقد وُكِّل به الحوت، فلما وقع ابتلعه، فأهوى به إلى قرار الأرض، فسمع يونس تسبيّح الحصى، ﴿فَنَكَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا ۚ إِلَٰهَ إِلَّا أَنَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِّنَ ٱلظُّٰلِلِينَ﴾ [الأنبياء: ٨٧]. قال: ظلمة بطن الحوت، وظلمة البحر، وظلمة الليل. قال: ﴿ فَنَبُلْذَنَّهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴾ كهيئة الفرخ الممعوط الذي ليس عليه ريش، وأنبت اللهُ عليه شجرةً مِن يقطين، فكان يستظِلُّ بها، ويصيب منها، فيبست، فبكى عليها حين يبست، فأوحى الله إليه: أتبكى على شجرة أن يبست، ولا تبكى على مائة ألف أو يزيدون أردتَ أن تهلكهم؟! فخرج، فإذا هو بغلام يرعى غنمًا، فقال: ممن أنت، يا غلام؟ قال: مِن قوم يونس. قال: فإذا رجعتَ إليُّهم فأقرئهم السلام، وأخبرهم إنَّك لقيتَ يونس. فقال له الغلام: إن تكن يونس فقد تعلم أنه مَن كَذب ولم يكن له بينة قُتل، فمَن يشهد لي؟ قال: تشهد لك هذه الشجرة، وهذه البقعة. فقال الغلام ليونس: مُرْهما. فقال لهما يونس: إذا جاءكما هذا الغلام فاشهدا له. قالتا: نعم. فرجع الغلام إلى قومه، وكان له إخوة، فكان في مَنْعَة، فأتى الملك، فقال: إنِّي لقيتُ يونسُّ، وهو يقرأ عليكم السلام. فأمر به الملك أن يُقتَل، فقال: إنَّ له بينة. فأرسل معه، فانتهوا إلى الشجرة والبقعة، فقال لهما الغلام: نَشَدْتُكما بالله، هل أشهدكما يونس؟ قالتا: نعم. فرجع القومُ مذعورين يقولون: تشهد لك الشجرةُ والأرضُ! فأتوا الملك، فحدَّثوه بما رأوا، فتناول الملك يد الغلام، فأجلسه في مجلسه، وقال: أنت أحقُّ بهذا المكان مني. وأقام لهم أمرَهم ذلك الغلامُ أربعين سنة<sup>(١)</sup>. (٤٦٦/١٢)

1011 - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: لَمَّا بعث اللهُ يونسَ إلى أهل قريته، فردوا عليه ما جاءهم به فامتنعوا منه، فلمَّا فعلوا ذلك أوحى اللهُ إليه: إنِّي مُرسِلٌ عليهم العذابَ في يوم كذا وكذا؛ فاخرُجْ مِن بين أظهرهم. فأعلم قومَه الذي وعد الله مِن عذابه إياهم، فقالوا: ارمقوه؛ فإن هو خرج مِن بين أظهركم فهو - واللهِ - كائِنٌ ما وعدكم. فلمَّا كانت الليلة التي وعدوا العذاب في صبيحتها أدلج، فرآه القرمُ، فحذروا، فخرجوا مِن القرية إلى بَرَازِ<sup>(۱۲)</sup> من أرضهم،

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في العقوبات ٤٧١/٤ (١٧١)، وفي كتاب الفرج بعد الشدة ٢٠٦/١ (٣٧) مختصرًا، وابن أجريد ٢٩٦/١٢. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٢) البُرَاز: الفضاء الواسم. النهاية (برز).

وفرَّقوا بين كل دابة وولدها، ثم عَجُوا<sup>(۱)</sup> إلى الله وأنابوا واستقالوا فأقالهم. وانتظر يونسُ ﷺ الخبر عن القرية وأهلها، حتى مر مارِّ، فقال: ما فعل أهلُ القرية؟ قال: فعلوا أنَّ نبيهم لما خرج مِن بين أظهرهم عرفوا أنَّه قد صدقهم ما وعدهم مِن العذاب؛ فخرجوا من قريتهم إلى بَرَاز من الأرض، ثم فرَّقوا بين كل ذات ولد وولدها، ثم عجُّوا إلى الله وتابوا إليه، فقبِل منهم، وأخر عنهم العذاب. فقال يونس عند ذلك: لا أرجع إليهم كذَّابًا أبدًا. ومضى على وجهه (۱) (۲۲/۲۲)

٦٥٩٢٢ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: لَمَّا دعا يونسُ قومَه أوحى اللهُ إليه: أنَّ العذاب يُصبِّحهم. فقال لهم، فقالوا: ما كذب يونس، وليصبِّحنا العذاب، فتعالوا حتى نخرج سِخال كل شيء فنجعلها من أولادنا؛ لعل الله أن يرحمهم. فأخرجوا النساء مع الولدان، وأخرجوا الإبل مع فصلانها، وأخرجوا البقر مع عجاجيلها، وأخرجوا الغنم مع سخالها، فجعلوه أمامهم، وأقبل العذاب، فلمَّا رأوه جأروا إلى الله، ودعوا، وبكى النساء والولدان، ورَغَتِ الإبلُ وفصلانها، وخارَت البقر وعجاجيلها، وثغت الغنم وسخالها، فرحمهم الله، فصرف ذلك العذابَ عنهم، وغضب يونس، فقال: كذبتُ. فهو قوله: ﴿إِذ ذَّهَبَ مُغَنِّضِبًا ﴾، فمضى إلى البحر وقومٌ رَسَت سفينتُهم، فقال: احملوني معكم. فحملوه، فأخرج الجعل، فأبوا أن يقبلوه منه، فقال: إذًا أخرج عنكم. فقبلوه، فلما لَجَّت السفينةُ في البحر أخذهم البحر والأمواج، فقال لهم يونس: اطرحوني تنجوا. قالوا: بل نمسكك ننجو. قال: فساهِمُوني. يعني: قارعوني، فساهموه ثلاثًا، فوقعت عليه القرعة، فأوحى إلى سمكة - يُقال لها: النجم، من البحر الأخضر -: أن شُقِّي البحار حتى تأخذي يونس، فليس يونس لكِ رزقًا، ولكن بطنكِ له سجن، فلا تخدشي له جلدًا، ولا تكسرى له عظمًا. فجاءت حتى استقبلت السفينة، فقارعوه الثالثة، فوقعت عليه، فاقتحم الماء، فالتقمته السمكة، فشقَّت به البحار، حتى انتهت به إلى البحر الأخضر (٣٦١/١٠) . (٣٦١/١٠)

٩٩٢٣ ـ عن عبدالله بن الحارث، قال: لَمَّا خرج يونسُ مُغاضِبًا أتى السفينة، فركبها، فامتنعت أن تجري، فقال أصحاب السفينة: ما هذا إلا لِحَدَثِ أحدثتموه.

<sup>(</sup>١) عجَّ : رفع صوته وصاح. وقيَّده بعضهم بالدعاء والاستغاثة. اللسان (عجُّ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٦/ ٣٧٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٥٩٢٤ ـ عن سعيد بن جبير، قال: لَمَّا بعث الله يونسَ إلى قومه يدعوهم إلى الله وعبادته، وأن يتركوا ما هم فيه؛ أتاهم فدعاهم، فأبوا عليه، فرجع إلى ربه، فقال: ربِّ، إن قومي قد أبُوا عليَّ وكذَّبوني. فقال: ارجع إليهم، فإن هم آمنوا وصدقوك، وإلَّا فأخبرهم أنَّ العذاب مُصَبِّحهم غدوةً. فأتاهم، فدعاهم، فأبوا عليه، قال: فإنَّ العذاب مُصَبِّحكم غدوة. ثم تولى عنهم، فقال القوم بعضهم لبعض: واللهِ، ما جرَّبنا عليه مِن كذب منذُ كان فينا، فانظروا صاحبكم؛ فإن بات فيكم الليلة ولم يخرج من قريتكم فاعلمُوا أنَّ ما قال باطل، وإن هو خرج مِن قريتكم ولم يبت فيها فاعلموا أنّ العذاب مصبحكم. حتى إذا كان في جوف الليل أخذ مخلاة، فجعل فيها طعامًا له، ثم خرج، فلمَّا رأوه فرَّقوا بين كل والدة وولدها من بهيمة أو إنسان، ثم عجُّوا إلى الله مؤمنين به، ومصدقين بيونس ﷺ وبما جاء به، فلمَّا رأى الله ذلك منهم بعد ما كان قد غشيهم العذاب، كما يغشى القبر بالثوب، كشفه عنهم، ومكث ينظرُ ما أصابهم مِن العذاب، فلما أصبح رأى القومَ يخرجون لم يصبهم شيءٌ من العذاب، فقال: والله، لا آتيهم وقد جربوا عَلَيَّ كذبة. فخرج، فذهب مغاضبًا لربه، فوجد قومًا يركبون في سفينة، فركب معهم، فلمَّا لججت بهم السفينة تكفَّت ووقفت، فقال القوم: إنَّ فيكم لَرجلًا عظيم الذنب، فاستهموا؛ لا تغرقوا جميعًا. فاستهم القوم، فسهمهم يونس، فقال القوم: لا نلقي فيه نبيَّ الله، اختلطت سهامُكم، فأعيدوها. فاستهموا، فسهمهم يونس، فقال القوم: لا نلقى فيه نبيَّ الله. فلما رأى يونس ذلك قال للقوم: فألقوني؛ لا تغرقوا جميعًا. فألقوه، فوكّل الله به حوتًا، فالتقمه، لا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

يكسر له عظمًا، ولا يأكل له لحمًا، فهبط به الحوتُ إلى أسفل البحر، فلما جنَّه الليل نادى في ظلماتٍ ثلاث؛ ظلمة بطن الحوت، وظلمة الليل، وظلمة البحر: ﴿أَنْ لَّا إِلَٰهَ إِلَّا أَنَتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّليلِينَ﴾ [الانسباء: ٨٧]. فـأوحـى الله إلـى الحوت: أن ألقيه في البر. فارتفع الحوت، فألقاه في البرِّ، لا شعر له، ولا جلد، ولا ظفر، فلما طلعت عليه الشمس آذاه حرُّها، فدعا الله، فأنبتت عليه شجرة من يقطين، وهي الدُّبَّاء (١١/ ٤٧٦)

 ٦٥٩٢٥ - عن طاووس بن كيسان - من طريق ابنه - في قوله: ﴿ وَإِنَّ يُونُسُ لَهِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمُشْحُونِ﴾، قال: قيل ليونس: إنَّ قومك يأتيهم العذابُ يومَ كذا وكذا. فلما كان يومئذ خرج يونس، ففقده قومُه، فخرجوا بالصغير والكبير والدواب وكل شيء، ثم عزلوا الوالدة عن ولدها، والشاة عن ولدها، والناقة والبقرة عن ولدها، فسمعت لهم عجيجًا، فأتاهم العذاب حتى نظروا إليه، ثم صرف عنهم، فلمَّا لم يُصِبهم العذاب ذهب يونس مُغاضِبًا، فركب في البحر في سفينة مع أناس، حتى إذا كانوا حيث شاء الله ركدت السفينة، فلم تَسِرْ، فقال صاحب السفينة: ما يمنعنا أن نسير إلا أن فيكم رجلًا مشؤومًا. قال: فاقترعوا ليلقوا أحدهم فخرجت القرعة على يونس، فقالوا: ما كنا لنفعل بك هذا. ثم اقترعوا أيضًا، فخرجت القرعة عليه ثلاثًا، فرمي بنفسه، فالتقمه الحوت. قال طاووس: بلغني: أنَّه لما نبذه الحوت بالعراء وهو سقيم، نبتت عليه شجرة من يقطين، واليقطين: الدُّبَّاء، فمكث حتى إذا رجعت إليه نفسه يبست الشجرة، فبكي يونس حزنًا عليها، فأوحى الله إليه: أتبكي على هلاك شجرة، ولا تبكي على هلاك مائة ألف؟!(٢). (٢٦١/١٢)

٣٥٩٢٦ ـ عن حميد بن هلال، قال: كان يونسُ يدعو قومَه، فيأبون عليه، فإذا خلا عنهم دعا الله لهم بالخير، وقد بعثوا عليه عينًا، فلمَّا أعيوه دعا الله عليهم، فأتاهم عينهم، فقال: ما كنتم صانعين فاصنعوا؛ فقد أتاكم العذاب؛ فقد دعا عليكم. فانطلق ولا يشك أنه سيأتيهم العذاب، فخرجوا قد وَلَّهُوا(٣) البهائم عن أولادها، فخرجوا تائبين يعجُّون، فرحمهم الله، وجاء يونس ينظر بأي شيء أهلكها، فإذا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ١٥٤ ـ ١٥٥. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن

<sup>(</sup>٣) وَلَّهُوا: فَرَّقوا. النهاية (وله).

الأرض مسودة منهم، يدبون، وذلك حين ذهب مغاضبًا، فركب مع قوم في سفينة، فجعلت السفينة لا تنفذ ولا ترجع، فقال بعضهم لبعض: ما ذا إلا لذنب بعضكم؟ فاقترعوا أيكم نلقيه في الماء ونخلي وجهنا. فاقترعوا، فبقي سهم يونس في الشمال، فقالوا: لا نفتدي مِن شيء أصابنا الليلة بنبي الله. فأعادوا القرع، فبقى سهم يونس في الشمال، فقالوا: لا نفتدي من شيء أصابنا الليلة بنبي الله. فقال يونس: ما يراد غيري، فانبذوني ولا تنكسوني على رأسي، ولكن صبوني على رجلي وسبًا. ففعلوا، وجاء الحوت شاحِبًا(۱) فاه، فالتقمه، فاتبعه حوت أكبر مِن ذلك المحوت ليتقمهما، فسبقه، فكان يونس في بطن الحوت حتى رقً العظم، وذهب اللحم والبشر والشعر، وكان سقيمًا فدعا بما دعا به، فنبذ بالعراء وهو سقيم، فأنبت الله عليه شجرة من يقطين، فبعث الله عليها، فيست، فبكى عليها، فأوحى الله والشعر والبشر، فعاد كما كان، فبعث الله عليها، فيست، فبكى عليها، فأوحى الله إله: يا يونس، أتبكي على شجرة جعل الله لك فيها غذاء، ولا تبكي على قومك أن يهلكوا؟!(۱).

حمود عن أبي سلمة [بن عبد الرحمن بن عوف] - من طريق محمد بن عمرو -:
لَمَّا وعد يونسُ قومَه أن يصيبهم العذاب قال: فانتظِروه. حتى جاء السحر أخذ
مزودته وعصاه، وخرج، وخرجوا من قريتهم، وأخرجوا مواشيهم، ثم فرَّقوا بين كل
ماشية وولدها، ثم صاحوا إلى الله - جل ذكره -، وتابوا إليه، وقد أقبل عليهم
العذاب، فكشف الله عنهم، فخرج على يونس خارجٌ من القرية بعد أن أصبح
وارتفعت الشمس، فقال: ما فعل أهلُ القرية وراءك؟ أنزل الله - جل ذكره - عليهم
العذاب؟ فقال: لا. فخرج عليهم مغاضبًا حتى جاء إلى الساحل، فقال: يا أيها
السفينة، احملوني معكم. فحملوه، حتى إذا لَجَّجوا(٣) استدارت بهم، فقال: أيكم
أشرُّ؟ قال: ﴿ فَلَا المَّهُ فَكُانُ مِنَ اللَّنْحَيْنِ ﴾. قال: ألقوني، فإني أنا صاحبكم. فألقوه،
فأمر الله ﷺ الحوت أن يلتقمه، ولا يكسر له عظمًا، فالتقمه وهو مليم، وذهب به
في بطون البحر، ﴿ فَسَادَىٰ فِي الظَّلْمُنْ فَلْ لاَ إِلَكُ إِلاَّ أَنْ شَبْحَنَكُ إِنِ كُنْتُ مِنْ
الْسُوبِية ﴾ الأنبياء: ٨٥]. فقالت الملائكة: يارب، صوت غريب في أرض غريبة!

<sup>(</sup>١) قال محققو الدر: كذا في النسخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أحمد في الزَّهد، وعبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أي: خاضوا اللجة، وهي معظم الماء. القاموس (لجج).

قال: مَن دعا منكم فليُجِبُه. قال الله: ﴿فَالْسَـتَجَسَنَا لَهُ وَيَجَيَّنَكُهُ مِنَ ٱلْفَيَّرِ وَكَثَلِكَ نُسْجِى ٱلْمُقْمِنِينَ﴾ [الانبياء: ٨٨] (١). (ز)

٩٩٢٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: فساهم، وذلك أنَّه دخل السفينة، فلفَّ رأسه، ونام في جانبها، فوكَّل الله ﷺ به الحوت، واسمها: اللخم، فاحتبست سفينتُهم ولم تجرِ، فخاف القومُ الغرقَ، فقال بعضُهم لبعض: إنَّ فينا لَعبدًا مُذنبًا. قالوا له وهو ناحيتها: يا عبدالله، مَن أنت؟ ألا ترى أنَّا قد غرقنا؟ قال: أنا المطلوب، أنا يونس بن متَّى، فاقذفوني في البحر. قالوا: نعوذ بالله أن نقذفك، يا رسول الله. فقارعهم ثلاث مرات، كل ذلك يقرعونه. فقالوا: لا، ولكن نكتب أسماءَنا، ثم نقذف بها في الماء. ففعل ذلك، فقالوا: اللَّهُمَّ، إن كان هذا طلبتك فغرِّق اسمه، وخرِّج أسماءنا. فغرق اسمه، وارتفعت أسماؤهم، ثم قالوا الثانية: اللَّهُمَّ، إن كنت إياه تطلب فغرق أسماءنا، وارفع اسمه. فغرقت أسماؤهم، وارتفع اسمه، ثم قالوا الثالثة: اللَّهُمَّ، إن كنت إياه تطلب فغرق اسمه، وارفع أسماءنا. فغرق اسمه، وارتفعت أسماؤهم، فلما رأوا ذلك ثلاث مرات أخذوا بيده ليقذفوه في الماء، ولم يكن أوحى الله إلى الحوت ماذا الذي يريد به، فلما قذف أوحى إلى الحوت ـ وليس بينه وبين الماء إلا شبران ـ: لي في عبدي حاجة، إني لم أجعل عبدي لك رزقًا، ولكن جعلت بطنك له مسجدًا، فلا تكسري له شعرًا وبشرًا، ولا تردي عليه طعامًا ولا شرابًا. قال: فقال له الماء والريح: أين أردت أن تهرب؟! مِن الذي يُعبَد في السماء والأرض؟! فواللهِ، إنَّا لنعبده، وإنَّا لنخشى أن يعاقبنا. وجعل يونس يذكر الله ﷺ، ويذكر كل شيء صنع، ولا يدعوه، فألهمه الله جلٌّ وعزٌّ عند الوقت فدعاه، ففلق دعاؤُه البحرَ والسحاب، فنادى بالتوحيد، ثم نزَّه الرب ﷺ أنَّه ليس أهل لأن يُعْصى، ثـم اعـتـرف ﴿فَنَكَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَـٰتِ أَن لَّا إِلَنَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ﴾ [الأنبياء: ٨٧](٢). (ز)

709۲۹ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ قال: إنهم خرجوا في السفينة، فجاء الحوت، فلم يدعهم أن يجوزوا، فلما وجَّهوا السفينة جاء فغاص بين أيديهم، فلم يدعهم أن يجوزوا، فقال بعضهم لبعض: ما شأنُ هذا؟ إنَّ فيكم رجل أبق مِن ربه، فساهِموا. فوقع السهم، فخرج السهم على يونس، فكانَّهم تأثموا أن

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص٢١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/٣ ـ ٦٢٠.

يُلقوه، ثم أعادوا السهم، فخرج عليه، فألقوا السهم الثالثة، فوقع السهم عليه، فلما خرج عليه الثالثة ألقَوْه، فالتقمه الحوت، والتقم الحوت حوث آخر، فذلك قوله حب ذِّكُورُه من ﴿فَلَكُنَونُ فِي الظُّلُكُنِ ﴾ ظلمة البحر، وظلمة بطن الحوت، فلما انتهى الحوت إلى قرار الماء سمع الحصا يُسبِّح، فقال يونس: وها هنا يُعبدالله! ﴿سُبِّحَنَكَ إِنِّ كُنْتُ مِنَ الظَّلِينَ ﴾ الانباء: ۱۸۷٬۰ (ز)

٩٥٩٣٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: بلغنا ـ والله أعلم ـ: أنَّ يونس دعا قومه زمانًا إلى الله، فلمَّا طال ذلك وأبَوْا أوحى اللهُ إليه: أنَّ العذاب يأتيهم يوم كذا وكذا. فلمَّا دنا الوقتُ تنجَّى عنهم، فلمَّا كان قبل الوقت بيوم جاء، فجعل يطوف بالمدينة، وهو يبكي، ويقول: غدًا يأتيكم العذاب. فسمعه رجلٌ منهم، فانطلق إلى الملِك، فأخبره أنه سمع يونس يبكي، ويقول: غدًا يأتيكم العذاب. فلما سمع ذلك الملك دعا قومَه، فأخبرهم بذلك، وقال: إن كان هذا حقًّا فسيأتيكم العذابُ غدًا، فاجتمِعوا حتى ننظر في أمرنا. فاجتمعوا، فخرجوا من المدينة مِن الغد، فنظروا، فإذا بظلمة وريح شديدة وقد أقبلت نحوهم، فعلموا أنَّه الحق، ففرَّقوا بين الصبيان وبين أمهاتهم، وبين البهائم وبين أمهاتها، ولبسوا الشعر، وجعلوا التراب والرماد على رُءوسهم، تواضعًا لله وتضرعوا إليه، وبكوا، وآمنوا، فصرف الله عنهم العذاب، واشترط بعضُهم على بعض ألَّا يكذِب أحدٌ كِذبة إلا قطعوا لسانه، وجاء يونس مِن الغد، فنظر فإذا المدينةُ على حالها، وإذا الناسُ داخلون وخارجون، فقال: أمرني ربِّي أن أُخْبِر قومي: أن العذاب يأتيهم، فلم يأتهم، فكيف ألقاهم؟! فانطلق حتى انتهَّى إلىَّ ساحل البحر، فإذا بسفينة في البحر، فأشار إليهم، فأتوه، فحملوه ولا يعرفونه، فانطلق إلى ناحية من السفينة، فتقنَّع، ورقد، فما مضوا إلا قليلًا حتى جاءتهم ريحٌ كادت السفينة تغرق، فاجتمع أهلُ السفينة، ودعوا الله، ثم قالوا: أيقِظوا الرجلُ يدعو الله معنا. ففعلوا، فرفع الله عنهم تلك الريح، ثم انطلق إلى مكانه فرقد، فجاءت ريح كادت السفينة تغرق، فأيقظوه، ودعوا الله، فارتفعت، فتفكُّر العبدُ الصالح، فقال: هذا مِن خطيئتي. أو قال: من ذنبي. أو كما قال. فقال لأهل السفينة: شدُّوني وثاقًا، وألقوني في البحر. فقالوا: ما كُنَّا لِنفعلَ وحالُك حالُك، ولكن نقترع؛ فمنَّ أصابته القرعة ألقيناه في البحر. وقال بعضهم: لما ركدت السفينة فلم تسر لفُّ نفسه في كسائه، وأراد أن يطرح نفسه في البحر، فقالوا: لا، ولكنا نقترع، فمن أصابته

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص٢١٦.

القرعة ألقيناه في البحر. فاقترعوا، فأصابته القرعة، فقال: قد أخبرتكم. فقالوا: ما كنا لنفعل، ولكن اقترعوا. فاقترعوا الثانية، فأصابته القرعة، ثم اقترعوا الثالثة، فأصابته القرعة، وهو قول الله: ﴿فَالَمْمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُنْحَضِينَ﴾ أي: مِن المقروعين . . . فانطلق إلى صدر السفينة ليُلقي نفسه في البحر، فإذا هو بحوتٍ فاتح فاه، فانطلق إلى ذنب السفينة فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه، ثم جاء إلى جنب السفينة فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه، ثم جاء إلى الجنب الآخر فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه، فلما رأى ذلك ألقي نفسه، فالتقمه الحوت، فأوحى اللهُ إلى الحوت: لا تأكل عليه، ولا تشرب. وقال: إني لم أجعله لك رزقًا، ولكني جعلت بطنكَ له سجنًا. فمكث في بطن الحوت أربعين ليلَّة ، ﴿ فَنَكَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ أَن لَا ۚ إِلَٰهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ [الانبياء: ٨٧]. فأوحى الله إلى الحوت أن يلقيه إلى البر، قال الله: ﴿فَنَبُدُّنَّهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴾ وهو ضعيف مثل الصبى، فأصابته حرارة الشمس، فأنبت الله عليه ﴿شَجَرَةٌ مِّن يَقْطِينِ﴾ وهي القرع، فأظلته، فنام، فاستيقظ وقد يبست، فحزن عليها، فأوحى الله إليه: أحزنت على هذه الشجرة، وأردتَ أن أهلك مائة ألف مِن خلقي أو يزيدون؟! أي: بل يزيدون . . . فعلم عند ذلك أنه قد ابتُلى، فانطلق فإذا هو بذود مِن غنم، فقال للراعى: اسقنى لبنًا. فقال: ما هاهنا شاة لها لبن. فأخذ شاةً منها، فمسح بيده على ظهرها، فدرَّت، فشرب مِن لبنها، فقال له الراعى: مَن أنت، يا عبدالله؟ لتخبرني. قال: أنا يونس. فانطلق الراعي إلى قومه، فبشرهم به، فأخذوه، وجاءوا معه إلى موضع الغنم، فلم يجدوا يونس، فقالوا: إنَّا قد شرطنا لربنا ألا يكذب منا أحد إلا قطعنا لسانه. فتكلمت الشاة بإذن الله، فقالت: قد شرب من لبني. وقالت شجرة كان

## ﴿ فَسَاهُمُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴿ ﴾

استظل تحتها: قد استظل بظلي. فطلبوه، فأصابوه، فرجع إليهم، فكان فيهم حتى قبضه الله، وكانوا بمدينة يقال لها: نينوى مِن أرض الموصل، وهي على دجلة<sup>١١</sup>. (ز)

٦٩٩١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ فَسَاهَمَ ﴾ قال: أَقْرَعَ
 ﴿ فَكَانَ بِنَ الْمُنْحَفِينَ ﴾ قال: مِن المقروعين (٢٠). (٤٦٨/١١)

<sup>(</sup>۱) تفسير يحيى بن سلام ٢/٨٤٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٦٢٥/١٩، والبيهقي في سننه ٢٨٧/١٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

#### ٦٥٩٣٢ \_ قال عبدالله بن عباس =

٦٥٩٣٣ ـ ووهب بن مُنَبَّه: كان يونس وعَد قومَه العذاب، فلمَّا تأخر عنهم العذاب خرج كالمَشُور (١٠) منهم، فقصد البحر، وركب السفينة، فاحتبست السفينة، فقال الملَّاحون: هاهنا عبد آبِق مِن سيده. فاقترعوا، فوقعت القرعة على يونس، فاقترعوا ثلاثًا، فوقعت على يونس، فقال يونس: أنا الآبِق. وزجَّ نفسه في الماء (١٠). (ز)

٣٠٩٣٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿فَسَاهُمَ قُكَانَ مِنَ الْمُسْتَخْفِينَ﴾، قال: مِن المسهومين (٣). (٤٦٨/١٣)

70470 ـ قال الحسن البصري: فخرج حتى ركب السفينة، فلمًا ركبها قامَتْ فلم تَسِر، قال أهل السفينة: إنَّ فيكم لَمُذنبًا. قال: فتساهموا، فقرع يونس، وهو قوله: ﴿ مَاكَمٌ فَكَانَ بِنَ ٱلنَّدَعُنِينَ﴾ من المقروعين (٤٠). (ز)

٣٩٩٣٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُنْحَفِينَ﴾، قال: احتبست السفينة، فعلم القومُ أنَّها احتبست مِن حَدَثٍ أحدثوه، فتساهموا، فقرع يونس، فرمى بنفسه (٥٠). (٤٦٨/١٢)

٣٠٩٣٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَسَاهَمَ قَال: قارع؛
 ﴿فَكَانَ مِنَ النَّدَّعَيِينَ ﴾ قال: مِن المقروعين (٦٠).

٣٩٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ نَا اللَّهُ فَكَانَ مِنَ ٱلنَّدَعَيْنِينَ ﴾، يعني: فقارَعَهم، فكان مِن المقروعين المغلوبين (١)

٣٩٩٣٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلنَّدْحَضِينَ﴾، أي: مِن المقروعين (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أي: الخجِل، والشُّورة: الخَجْلة. اللسان (شور).

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٠، وتفسير البغوي ٧/ ٥٩.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (٥٧٠). وأخرجه ابن جرير ٢٢٦/١٩، والبيهقي في سننه ٢٨٧/١٠. وعلقه يحيى بن سلام ٨٤٢/٢ ـ ٨٤٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٢٥/١٩، والبيهقي ٢٨٧/١٠. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٢٥ \_ ٦٢٦.

<sup>(</sup>۸) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸٤۳.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٠.

## ﴿ فَأَلْنَقَمَهُ ٱلْحُوثُ ﴾

بطن الحوت أوحى الله إلى الحوت: أن خُذه، ولا تخدِشُ له لحمًا، ولا تكسر له بطن الحوت أوحى الله إلى الحوت: أن خُذه، ولا تخدِشُ له لحمًا، ولا تكسر له عظمًا. فأخذه، ثم أهوى به إلى مسكنه في البحر، فلما انتهى به إلى أسفل البحر سمع عظمًا. فقال في نفسه: ما هذا؟ فأوحى الله إليه وهو في بطن الحوت: إنَّ هذا تسبيح دواب الأرض. فسبّح وهو في بطن الحوت، فسمعت الملائكة تسبيحه، فقالوا: ربَّنا، إنَّا نسمع صوتًا ضعيفًا بأرضِ خُرْبة. قال: ذاك عبدي يونس، عصاني، فحبسته في بطن الحوت في البحر. قالوا: المبد الصالح الذي كان يصعد إليك منه في كل يوم عمل صالح؟ قال: نعم. فشفعوا له عند ذلك، فأمر الحوت، فقذفه في الساحل، كما قال تعالى: ﴿ وَهُو سَقِيمٌ ﴾ (١٠). (٢٥/١٥)

**٦٠٩٤١ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: نُودِي الحوت: إنَّا لم نجعل يونسَ لك قُوتًا،** إنَّما جعلنا بطنكَ له حِرزًا ومسجدًا<sup>(١٢)</sup>. (ز)

Toq Toq - عن عبدالله بن عباس: أنَّه خرج مُغاضِبًا لقومه، فأتى بحر الروم، فإذا سفينة مشحونة، فركبها، فلما لَجَّجت السفينة تكفَّات حتى كادوا أن يغرقوا، فقال الملَّاحون: ها هنا رجل عاص أو عبد آبق، وهذا رسم السفينة إذا كان فيها آبق لا تجري، ومِن رَسْمِنا أن نقترع في مثل هذا، فمن وقعت عليه القرعةُ القيناه في البحر، ولأن يغرق واحد خيرٌ مِن أن تغرق السفينة بما فيها. فاقترعوا ثلاث مرات، فوقعت القرعة في كلها على يونس، فقال يونس: أنا الرجل العاصي والعبد الآبق، فألقى نفسه في الماء، فابتلعه حوت، ثم جاء حوت آخر أكبر منه، وابتلع هذا الحوت، وأوحى الله إلى الحوت: لا تؤذي منه شعرة، فإني جعلت بطنك سجنه، ولم أجعله طعامًا لك (\*).

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار ٣٤/١٥ (٣٢٧)، وابن جرير في تاريخه ١٦/٢، وفي تفسيره ٣٨٤/١٦ ـ ٣٨٥. وأورده الثعلبي ٢٠٣/٦.

قال البزار: «وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن النبي 霧 بهذا اللفظ إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد». وقال الهيشمي في المجمع ٩٨/٧ (١٦٣٠٢): «رواه البزار عن بعض أصحابه، ولم يسمه، وفيه ابن إسحاق، وهو مدلس، وبقية رجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٤/ ١٥٢. (٣) تفسير البغوي ٤/ ١٥٢.

٣٩٤٣ ـ عن سالم بن أبي الجعد ـ من طريق منصور ـ قال: التقمه الحوت، ثم التقم ذلك الحوتَ حوتٌ آخر (١). (ز)

٩٩٤٤ \_ قال الحسن البصرى: فأوحى الله إلى الحوت ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ﴿ " ( ز )

70920 \_ عن شهر بن حوشب \_ من طريق أبي هلال محمد بن سليمان \_ قال: جاء الحوت يُبَصْبِص بِلَنَبِه، فنُودِي الحوت: أيا حوتُ، إنَّا لم نجعل يونسَ لك رزِّقًا، إنما جعلناك له حرزًا ومسجدًا. قال: فالتقمه الحوت، فانطلق به مِن ذلك المكان حتى مرَّ به على الأيلة، ثم انطلق به حتى مرَّ به على دجلة، ثم انطلق به حتى ألقاه في نينوى<sup>(٣)</sup>. (١٢/٤٧٣)

٣٥٩٤٦ ـ عن وهب بن مُنَبِّه ـ من طريق المنذر بن النعمان ـ قال: أمِر الحوت أن لا يضره، ولا يكْلِمه<sup>(١)</sup>. (١٧٨/١٢)

٦٥٩٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: التقمه حوتٌ يقال له: نجم، فجرى به في بحر الروم، ثم النيل، ثم في بحر فارس، ثم في دجلة (١٦/١٢)

# ﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ١

٣٩٩٤٨ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَهُوَ مُلِيٍّ﴾: مُسِيء<sup>(١)</sup>. (٤٦٩/١٢) ٩٠٩٤٩ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله: ﴿ وَهُو مُلِيمٌ ﴾. قال: المليم: المُسيء والمذنب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أمية بن أبي الصلت وهو يقول:

من الآفات ليس لها بأهل ولكن المسيء هو المليم (١٠)؟ (11/17)

١٥٩٥٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ وَهُو مُلِيٌّ ﴾، قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري (٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸٤۲. (٣) أخرجه ابن جرير ٦٣٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٥٨/٢. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٧٩ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

مُذنب (۱۲/۱۲) مُذنب

٣٩٩١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ فَٱلْفَمَهُ ٱلْمُونُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾: أي: مسيء فيما صنع (٢). (٤٦٨/١٢)

70**٩٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿**فَالْفَنَهُ الْمُوْتُ وَهُوَ مُلِيمٌۗ﴾، يعني: اسْتَلَام<sup>(٣)</sup> إلى ربه <sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٥٩٥٣ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَهُوَ يُلِيِّهُهُ، قال: وهو مُذَنِبُ<sup>(٥)</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

10908 - عن وهب بن مُنبّه: أنّه جلس هو وطاووس ونحوهما مِن أهل ذلك الزمان، فذكروا: أيّ أمر الله أسرع? فقال بعضهم: قول الله تعالى: ﴿كُلْتِح ٱلْمِمْرِ﴾ الله أسرع! وقال بعضهم: السرير حين أتي به سليمان. فقال ابن مُنبّه: أسرع أمر الله أنَّ يونس على حافة السفينة إذ أوحى الله إلى نون في نيل مصر، فما خرَّ مِن حافتها إلا في جوفه (١٠). (٤٦٩/١٢)

## ﴿ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ ﴿ ﴾

10900 ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: اللَّمَّا الْقَي يُونسُ نَفْسَه في البحر التقمه الحوث؛ هوى به حتى انتهى إلى مَفْجُو<sup>(٧)</sup> من الأرض ـ أو كلمة تشبهها ـ، فسمع تسبيح الأرض، ﴿فَنَاكَنَىٰ فِي الظَّلْمُنَاتِ أَنَّ لَاّ إِلَكَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِن الطَّرْسُ، فقالت الملائكة: يا رَبِّنا، إِنَّا نسمع صوتًا ضعيفًا مِن بلاد غريبة. قال: وتدرون ما ذاكم؟ قالوا: لا، يا ربنا. قال: ذاك عبدي يونس. قالوا: الذي كنا لا نزال نرفع له عملاً مُتقبَّلًا ودعوة ربنا. قال: ذاك عبدي يونس. قالوا: الذي كنا لا نزال نرفع له عملاً مُتقبَّلًا ودعوة

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (٥٧٠)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٦٢٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١٥٥/٢، وابن جرير من طريق سعيد ٢٢٧/١٩ بلفظ: في صنعه، والبيهتي ٢٨٧/١.
 وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) استلام: فعل ما يلُومُه عليه. اللسان (لوم).(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢٦/١٩ ـ ٢٢٧ بنحوه. (٦) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٣/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٧) مَفْجَر من الأرض: الموضع الذي ينفجر منه الماء. اللسان (فجر).

مجابة؟ قال: نعم. قالوا: يا ربنا، ألا ترحم ما كان يصنع في الرخاء، وتُنجيه عند البلاء؟ قال: بلي. فأمر الحوت، فلَفَظها (١٠). (٢١٤/١٢)

**٦٥٩٥٧** ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رزين ـ ﴿ فَلَوْلَا آنَهُ كَانَ مِنَ الْمُسلِنُ ( ) . آلُسُرِّعِينَ ﴾، قال: من المُصلين ( ) . (٤٧٠/١٤)

٣٩٩٥٨ ـ عن أبي العالية الرِّياحي ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ لَلُوَلَآ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّمِينَ﴾، قال: كان له عمل صالح فيما خلا<sup>()</sup>. (ز)

**٦٠٩٥٩ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي الهيثم ـ في قوله: ﴿فَلَوْلَاۤ أَنَّهُ كَانَ مِنَ** ٱلسَّيِّحِينَ﴾، قال: مِن المصلين قبل أن يدخل بطنَ الحوت<sup>(°)</sup>. (٢٧٠/١٢)

١٥٩٦٠ - عن سعيد بن جبير - من طريق المغيرة بن النعمان - ﴿ وَٱلْفَيْمَ ٱلْحُرِثُ وَهُوَ مُؤْمَ
 مُلِيمٌ ﴾، قال: قال: ﴿ لاَ إِلَٰهَ إِلَا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِينَ ﴾ [الانبياء: ٨٧].
 فلمًا قالها قذفه الحوت، وهو مُغرَب (٢٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الفرج بعد الشدة ص٤٦ ـ ٧٤ (٣٣)، والطبراني في كتاب الدعاء ص٣٥ (٤٧) كلاهما بنحوه، وعبدالرزاق ١٠٤/٣ (٢٥٥٨)، وابن جرير ٢٨٨/١٩ ـ ٢٦٩، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٣٩٨/٥، ٣٩٨٠ ـ، من طريق أبي صخر، عن يزيد الرقاشي، عن أنس به. إسناده ضعيف؛ فيه يزيد بن أبان الرقاشي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٦٨٧): «ضعيف».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۱۳/ ۳۷٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الشوري (٢٥٤)، وعبدالرزاق ٢/١٥٥، وابن جرير ٢٢٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وأحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٦٢٩/١٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه سفيان الثوري (٢٥٤) من طريق إبراهيم، وابن أبي الدنيا في الفرج بعد الشدة ١٠٦/٢ (٣٧)، وابن جرير ٢٢٩/١٩ بدون لفظ: قبل أن يدخل بطن الحوت. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣١. وأغرب الرجل: اشتد وجعه من مرض أو غيره. التاج (غرب).

**٦٥٩٦١ ـ عن مجاهد بن جبر، ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّعِينَ﴾، قال: العابدين الله قبل ذلك<sup>(١١)</sup>. (١٧/١٧١)** 

۲۰۹٦۲ \_ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ فَلَوْلَا أَنَدُ كَانَ بِنَ ٱلْمُسْتَئِعِينَ ﴿ اللَّهِ مَا يَعْنِيهِ إِلَى يَعْنِيهِ إِلَى اللَّهِ عَالَى له طاعته القديمة (٢٠) . (ز)

عدم عن عكرمة مولى ابن حباس، قال: لَمَّا ذهب يونسُ مُغاضِبًا فكان في بطن الحوت، قال مِن بطن الحوت، قال مِن بطن الحوت، قال مِن البيوت أخرجتني، ومِن رؤوس الجبال أنزلتني، وفي البلاد سيَّرتني، وفي البحر قلفتني، وفي بطن الحوت سجنتني، فما تعرف مني عملًا صالحًا تُروَّح به عَنِّي؟ قالت الملائكة: ربنا، صوتٌ معروف مِن مكان غربة. فقال لهم الرب: ذاك عبدي يونس. قال الله: ﴿فَالْوَلاَ آنَهُم كَانَ مِنَ المصلينَ (٣٠) ( ١٤/٤/١٠)

70978 - عن سعيد بن أبي الحسن - من طريق عوف - ﴿فَاتُولا آنَهُ كَانَ مِنَ السّيَحِينَ﴾، قال: لولا أنه كان لم سَلَفٌ مِن عبادة وتسبيح تَدارَكه الله به حين أصابه ما أصابه، فغمّه في بطن الحوت أربعين من بين يوم وليلة، ثم أخرجه وتاب عله (٤٠) (١٧) (٤٤)

70970 ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿فَاتَوْلاَ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّمِينَ﴾، قال: كان يُكثير الصلاة في الرخاء، فلمًا حصل في بطن الحوت ظنَّ أنه الموت، فحرَّك رجليه فإذا هي تتحرك، فسجد، وقال: يا ربِّ، اتخذتُ لك مسجدًا في موضع لم يسجد فيه أحدُّ(٥). (٢٧/١٧٤)

٦٥٩٦٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق المبارك بن فضالة ـ في قوله: ﴿ فَلَوْلَا آلَتُهُ كَانَ مِنَ الْسَبِينِ ﴾، قال: لولا أنَّه قدَّم عملًا صالحًا للَبِث في بطنه (١٠). (ز)

70977 ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي أمية ـ قال: ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْسَيِّمِينَ﴾، قال: أما ـ واللهِ ـ ما هو بالمُسَبِّح قبل ذلك، ولكنه لما التقمه الحوت أنشأ يقول: سبحان الله، سبحان الله، ويدعو الله (٧). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) تفسير البغوي ٧/ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٠/١٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٢/ ٥٨٥، والبيهقي في شعب الإيمان (١١٤٤). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٦) أخرجه أبو حاتم الرازي في الزهد ص٤١. (٧) أخرجه يحيى بن سلام ٨٤٥/٢.

٩٩٦٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمران القطان ـ في قوله: ﴿ فَلَوْلَا آنَّاهُ كَانَ مِنَ ٱلمُسَيِّجِينَ﴾، قال: ما كانت إلا صلاة أحدثها في بطن الحوت =

**٦٥٩٦٩ ـ فلُكر ذلك لقتادة، فقال: لا، إنما كان يعمل في الرخاء<sup>(١)</sup>. (٤٧٠/١٢)** 

١٥٩٧٠ - عن وهب بن مُنَبِّه - من طريق المنذر بن النعمان - ﴿ فَاتَّوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلسُّيِّعِينَ﴾، قال: مِن العابدين قبل ذلك، فذُكِر بعبادته (٢١/١٢).

١٥٩٧١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ فَلُوَّلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّعِينَ ﴾، قال: كان كثيرَ الصلاة في الرخاء؛ فنجا، وكان يُقال في الحكمة: إنَّ العمل الصالح يرفع صاحبه إذا عثر، وإذا ما صُرعَ وَجَد مُتَّكًا<sup>(٣)</sup>. (٤٦٨/١٢)

٦٥٩٧٢ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ فَالَّوْكَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلمُسَيِّحِينَ﴾، قال: المصلين (١). (ز)

٣٥٩٧٣ ـ عن الربيع بن أنس، في قوله: ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ﴾، قال: لولا أنَّه خلا له عملٌ صالح (٥). (١٢/ ٤٧٠)

٣٥٩٧٤ - عن القاسم بن الوليد - من طريق مالك بن مغول - في هذه الآية: ﴿ فَلَوْلَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلمُسَيِّعِينَ ﴿ لَلَيْتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾، قال: من المصلين المصلحين<sup>(٦)</sup>. (ز)

٩٥٩٧٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَنَّوْلا أَنَّهُ كَانَ ﴾ قبل أن يلتقمه الحوت ﴿ مِنَ ٱلۡهُسَيِّحِينَ﴾ يعني: مِن المصلين قبل المعصية، وكان في زمانه كثيرَ الصلاة والذكر لله ـ جلَّ وعزًّ ـ<sup>(٧)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٠. وعزاه السيوطي إلى أحمد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٨. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٦٢٨، والبيهقي ٢٨٧/١٠. وأخرج نحوه عبد الرزاق ٢/١٥٥، ١٥٦ من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وابن المنذر. (٦) أخرجه إسحاق البستي ص٢١٨.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٠.

٦٥٩٧٦ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ قوله: ﴿فَلَوَلَآ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْسَيِّمِينَ﴾، قال: من المصلين (١٠٠<u>٠٠١)</u> (ز)

### # آثار متعلقة بالآية:

٣٥٩٧٧ \_ عن سلمان الفارسي \_ من طريق أبي عثمان النهدي \_ قال: مَن سَرَّه أن يُستجاب له في الضراء فليكثر الدعاء [و]التسبيح في السراء (1) . (ز)

٣٠٩٧٨ \_ عن الحسن البصري: ﴿ فَلَوْلَا آنَتُمْ كَانَ مِنَ ٱلْسَرَبِعِينَ ﴾، قال: تعلم \_ والله \_ أنَّ التضرُّع في الرخاء استعدادٌ لنزول البلاء، ويجد صاحبه متكًا إذا نزل به، وأنَّ سالف السيئة تلحق صاحبها وإن قدمت (٣٠/١٧٦)

# ﴿ لَلَبِنَ فِي بَطْنِهِ: إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾

٣٠٩٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿لَلَبِتَ فِي بَعْلِيْهِ ۚ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْتَكُونَ﴾، يقول: لصار له بطن الحوت قبرًا إلى يوم القيامة<sup>(٤)</sup>. (٢٨/١٧٦) ٤٧٣)

٠٩٩٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَلِّنَ فِي بَطَّنِهِ ﴾ عقوبة فيه ﴿ إِلَى يَهِ يُبْعَثُونَ ﴾ الناس مِن قبورهم (٥٠). (ز)

وأبو خَمْبَ ابنُ جرير (٦٢٧/١٩) إلى ما ذهب إليه ابن عباس، وقتادة، وابن جبير، وأبو العالمية، والسدي، والضحاك، من أن المعنى: كان مِن المصلين لله قبل البلاء؛ فنجا.

وعلَّقَ ابن كثير (١٣/ ٥٧) على اختيار ابن جرير، بقوله: «قد ورد في الحديث ما يدل على ذلك ـ إن صح الخبر ـ، وفي حديث ابن عباس: «تعرَّف إلى الله في الرخاء؛ يعرفك في الشدة».

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص٢١٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ۸٤٥/۲.(۳) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٥/٦٦، والبيهقي ١٠/٧٨٠. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۵) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۳/ ۲۲۰.

### أثار متعلقة بالآية:

٦٥٩٨١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق أبي مالك - قال: مكث يونسُ في بطن الحوت أربعين يومًا<sup>(١)</sup>. (١٢/ ٤٧٢)

٦٥٩٨٢ ـ عن سعيد بن جبير، قال: لبِث يونسُ في بطن الحوت سبعةَ أيام، فطاف به البحارَ كلها، ثم نبذه على شاطئ دجلة (٢٠ . (٤٧٣/١٣) ٤٧٧)

**٦٠٩٨٣** ـ قال الضحاك بن مزاحم: عشرين يومًا (٣). (ز)

٣٥٩٨٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: ... وكان في بطن الحوت أربعين يومًا، فنبذه الله بالعراء وهو سقيم<sup>(٤)</sup>. (١٣/٤٧٤)

٩٥٩٨٥ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مجالد ـ قال: التقمه الحوت ضحّى، ولَفَظُه عشيةً، ما بات في بطنه (٥). (١٢/ ٤٧٢)

٦٥٩٨٦ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق السُّدِّيّ ـ قال: لبث يونسُ في بطن الحوت أربعين يومًا<sup>(١)</sup>. (٤٧٢/١٢)

**٦٥٩٨٧ ـ قال عطاء: سبعة أيام<sup>(٧)</sup>. (ز)** 

۲۰۹۸۸ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: التقمه حوتٌ يُقال له: نجم، وإنَّه لَبِث ثلاثًا في جوفه<sup>(٨)</sup>. (٤٧٣/١٢)

٦٥٩٨٩ \_ قال إسماعيل السُّدِّي =

٦٥٩٩٠ ـ ومحمد بن السائب الكلبي =

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى ٧/ ٦١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد ٣٤ ـ ٣٥، والحاكم ٢/ ٥٨٤. وعزاه السيوطي إلى ابن

المنذر، وابن أبي حاتم. (٦) أخرجه سفيان الثوري في تفسيره (٢٥٤)، وابن أبي شيبة ١١/٥٤٣، وأحمد في الزهد (٣٥)، وابن جرير ١٩/ ٦٣١. وعزاه السيوطّي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) تفسير البغوي ٧/ ٦١.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

۲۰۹۹۱ ـ ومقاتل بن سليمان: أربعين يومًا<sup>(۱)</sup>. (ز)

٩٩٩٢ \_ قال مقاتل بن حيان: ﴿ لَلَّبِنَ فِي بَطْنِهِ ۚ ثَلاثة أَيام (٢). (ز)

٦٥٩٩٣ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج ـ من طريق عبد الرزاق ـ، قال: بلغني أن يونس مكث في بطن الحوت أربعين صباحًا (٣٠/١٧)

مكث في بطن الحوت أربعين ليلة (٤). (ز) مكث في بطن الحوت أربعين ليلة (٤).

## ﴿ فَنَبَذْنَهُ بِالْعَرَاءِ ﴾

٩٩٩٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: ﴿نَبُذْنَهُ بِالْعَرَآهِ وَهُوَ سَقِيدٌ﴾ خرج به ـ يعني: الحوت ـ حتى لفظه في ساحل البحر<sup>(ه)</sup>. (ز)

٦٥٩٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على ـ ﴿ فَنَبَذْنَهُ بِالْعَرَابِ ﴾، قال: ألقيناه بالساحل (١٦) (١٢/ ٤٧٣)

٦٥٩٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عثمان ـ قال: في دجلة ركب السفينة، وفيها التقمه الحوتُ، ثم أفضى به إلى البحر، فدار في البحر، ثم رجع إلى دجلة، ثم نبذه بالعراء، فأرسِل إليهم بعد ذلك(٧). (ز)

٩٩٩٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَنَبُذُنَّهُ بِالْعَرَامِ ﴾ ، قال: بأرضِ ليس فيها شيءٌ ولا نبات<sup>(٨)</sup>. (٢٧٣/١٢)

٢٥٩٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ بِالْعَرَابِ ﴾، قال: بالأرض (٩). (ز)

٦٦٠٠٠ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَالْعَرَابِ ﴾، يعنى: وجه الأرض (١٠٠). (ز) ٦٦٠٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَنَبُذُنَّهُ القيناه ﴿ إِلْمُرْامَ يعنى: البراري مِن

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٧/ ٦٦. (٢) تفسير البغوى ٧/ ٦١.

<sup>(</sup>٣) تفسير عبدالرزاق ٢/ ١٥٦. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٢. (٤) تفسير يحيى بن سلام ٨٤٣/٢. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٢، وابن أبي حاتم ـ كما في الإتقان ٢٠/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن

<sup>(</sup>۷) تفسیر یحیی بن سلام ۲/ ۸٤٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. (۱۰) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٠.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٢.

الأرض التي ليس فيها نبات<sup>(١)</sup>. (ز)

17··۲ ـ قال مقاتل بن حيان: ﴿ بِٱلْعَرَآءِ ﴾ يعني: ظهر الأرض<sup>(٢)</sup>. (ز)

- عن عبد الملك ابن جريج، في قوله: ﴿ فَنَبَذْتُهُ بِٱلْمَرَابِ ﴾، قال: شطّ دحلة ". (﴿ فَنَبَذْتُهُ بِٱلْمَرَابِ ﴾، قال: شطّ دحلة ". (٤٧٣/١٢)

## ﴿ وَهُوَ سَقِيدٌ ١

١٦٠٠٤ عن عبد الله بن مسعود - من طريق عمرو بن ميمون - قال: ﴿ فَنَبُذْتُهُ إِلْلَمْرَاتِهِ وَهُو مَنْ مَنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ الفَرخ المَمْعُوط (٤) الذي ليس عليه ريش (٥). (٢٦/١٢٤)

٦٩٠٠٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: ﴿فَنَبَلْنَكُ وَالْعَرَائِةِ
 وَهُو سَقِيدٌ﴾ خرج به - يعني: الحوت - حتى لفظه في ساحل البحر، فطرحه مثل الصبي المنفوس، لم ينقص من خلقه شيء (

٦٩٠٠٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَهُوَ سَقِيدٌۗ﴾: كهيئة الصبى<sup>(٧)</sup>. (ز)

٦٦٠٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُو سَقِيهٌ﴾، يعني: مستقام وجيع (^). (ز)

٦٦٠٠٨ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - ﴿ وَأَلْبَنّنَا عَلَيْهِ شَجَرَةٌ يَن يَقْطِينِ ﴾: ما لفظه الحوث حتى صار مثل الصبي المنفوس، قد نُشِرَ (١٠) اللحم والعظم، فصار مثل الصبي المنفوس، فألقاه في موضع، وأنبت الله عليه شجرة من يقطين (١٠٠٠). (ز)

٩٦٠٠٩ ـ قال يحيى بن سلَّام: قال الله: ﴿ فَنَبَذْتُهُ إِلْفَكَرَاةِ وَهُوَ سَقِيدٌ ﴾ وهو ضعيف مثل الصبي، فأصابته حرارة الشمس (١١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٠. وفي تفسير الثعلبي (ط. دار التفسير) ٢٢/ ٤٢٨: بالبراز من الأرض.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٠. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) المعموط: المتنوف الشعر. التاج (معط).
 (٥) تقدم مطولًا في ذكر القصة.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ٦٣٢.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٠. وأول الأثر كذا جاء في المطبوعة.

<sup>(</sup>٩) نُشِرَ: يَيِسَ. اللسان (نشر). (١٠) أخرجه ابن جرير ١٣٣/١٩.

<sup>(</sup>۱۱) تفسیر یحیی بن سلام ۸٤٣/۲.

# ﴿وَأَلْبُنْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينٍ ﴿ ﴾

مَّا ٢٦٠١ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق عمرو بن ميمون ـ في قوله: ﴿شَجَرَةُ مِن يُقْطِينِ﴾، قال: القرع<sup>(١)</sup>. (٢٧/١٧)

17٠١١ - عن أبي هريرة - من طريق ابن قسيط - يقول: طُرِح بالعراء، فأنبت الله عليه يقطينة. فقلنا: يا أبا هريرة، ما اليقطينة ؟ قال: شجرة الله الله له أرقية (٢) وحشية تأكل مِن خشاش الأرض - أو هشاش الأرض -، فتفشّخ عليه، فترويه من لبنها كل عشية وبكرة حتى نبت. وقال ابن أبي الصلت قبل الإسلام في ذلك بناً من شعر:

فأنبت يقطينًا عليه برحمة مِن اللَّه لولا اللَّهُ أَلفَى ضاحيا<sup>(٣)</sup> (٤٧٨/١٢)

17۰۱۲ - عن أبي هريرة - من طريق ابن قسيط -: أنَّه لفظه حين لفظه في أصل يقطينة، وهي: الذَّبَاء، فلفظه وهو كهيئة الصبي، وكان يَسْتَظِلُّ بظِلُها، وهيا الله له أُرْوِيَّة مِن الوحش، فكانت تروح عليه بكرة وعشية، فتفشّح رجليها، فيشرب مِن لبنها، حتى نبت لحمه (٤) ( ١٤/١/٥٤)

٦٦٠١٣ ـ عن عبد الله بن عباس: ﴿ مُنْجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴾ كل ورقة انشقت واستوت فهي يقطين (٥٠). (ز)

٩٩٠١٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: ﴿ شَجَرَةُ مِن يَطِينِ ﴾ ، فقالوا عنده: القرع. قال: وما يجعله أحقُ مِن البطيخ؟! (()

37.10 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: ما بال البطيخ مِن

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٣٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أروية: أنثى الوعل. اللسان (روى).

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٦٣٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٢/١٥٧، وابن أبي حاتم \_ كما في تفسير ابن كثير ٢٤/٧ \_. وعزاه السيوطي إلى
 ابن مردويه .

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/١٩، وأخرج نحوه سفيان الثوري ٢٥٤/١، من طريق حبيب بن أبي ثابت.

القرع؟ هو كلُّ شيء يذهب على وجه الأرض(١). (٤٨١/١٢)

٦٦٠١٦ ـ عن عبدالله بن عباس، ﴿شَجَرَةُ بَن يَقْطِينِ﴾، قال: كل شيء نبت ثم يموت من عامه (٢٠). (٤٨٠/١٢)

77.۱۷ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿وَأَلْبَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ﴾، قال: القرع<sup>(۲)</sup>. (۲۷/۷۷)

19.1۸ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: لَمَّا التقم الحوث يونسَ ذهب به حتى أوقفه بالأرض السابعة، فسمع تسبيح الأرض، فهيَّجه على التسبيح، فقال: ﴿لَا إِلَٰهَ إِلَّا أَنَ سُبْحَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ الظَّلْلِينَ﴾ [الأنبياء: ١٨]. فأخرجه حتى ألقاه على الأرض بلا شعر ولا ظفر مثل الصبي المنفوس، فأنبت عليه شجرة تُظِلُه ويأكل مِن تحتها مِن حشرات الأرض، فبينا هو نائم تحتها إذ تساقط ورقُها قد يَبِسَتْ، فشكا ذلك إلى ربه، فقال له: تحزن على شجرة يَبِسَت ولا تحزن على مائة ألف أو يزيدون يعذبون؟ (٩٠٠ ٣٣٠).

٦٦٠١٩ ـ عن عمرو بن ميمون الأودي ـ من طريق أبي إسحاق ـ في قوله: ﴿وَٱلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يُقْطِينِهُ، قال: القرع<sup>(٥)</sup>. (ز)

١٦٠٢٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق القاسم بن أبي أيوب ـ في قوله: ﴿وَٱلْهَنَّنَا عَلَيْهِ مَنْ فَي اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى السَلَّا عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُو عَلَيْكُو عَلَيْكُمِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَل

٩٦٠٢١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق القاسم بن أبي أيوب ـ قال: كلُّ شجرةٍ لا ساقَ لها فهي من اليقطين، والذي يكون على وجه الأرض مِن البطيخ والقِنَّاء(٧). (١/ ٤٨١))

٣٦٠٢٢ ـ عن سعيد بن جبير، ﴿شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ﴾، قال: مِن نبات البَرَّيَّة (٨٠/ ٤٧٧) ٣٦٠٢٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق هلال بن خباب ـ قال: ﴿وَأَلْمَتُنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.(٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٩٧٨/١٣ ـ ٥٧٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٤. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٦٣٣/١٩ بلفظ: هو كل شيء ينبت على وجه الأرض ليس له ساق. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر.

يِّن يَقْطِينِ ﴾ اليقطين: شجرةٌ سمَّاها الله: يقطينًا، أظلته، وليس بالقرع. قال: فيما ذُكر: أرسل الله عليه دابة الأرض، فجعلت تقرض عروقها، وجعل ورقُها يتساقط، حتى أفضت إليه الشمس، وشكاها، فقال: يا يونس، جزعت مِن حرِّ الشمس، ولم تجزع لمائة ألف أو يزيدون تابوا إلى فتبتُ عليهم؟! (١٠/ ١٥٤)

٣٩٠٧٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق ورقاء ـ في قوله: ﴿ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴾ ، قال: هو القرع (٢). (ز)

77.70 ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿شَجَرَةُ مِن يَقْطِينِ﴾، قال: هي الدُّبًاء(٣). (٧٩/١٧)

 ٦٩٠٢٦ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿ وَأَلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴾، قال: غير ذات أصل، مِن الدُّبَّاء أو غيره، مِن شجرة ليس لها ساق<sup>(2)</sup>. (١٣/ ٤٨٠)

٩٦٠٢٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿شَجَرَةٌ مِن يَقْطِينِ﴾، قال: القرع<sup>(٥)</sup>. (٤٧٩/١٦)

٦٩٠٢٨ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - في قوله: ﴿شَجَرَةٌ مِن يَقْطِينِ﴾،
 قال: القرع<sup>(٦)</sup>. (ز)

٩٦٠٢٩ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: اليقطين: اللَّبَّاء، فاستظَلَّ بِظِلِّها، وأكل فيها، وترعها، وشرب مِن أصلها ما شاء الله، ثم إنَّ الله أيبسها، وذهب ما كان فيها، فحزن يونس، فأوحى الله إليه: حزنت على شجرة أنبتُها ثم أيبستُها، ولم تحزن على قومك حين جاءهم العذاب فصرف عنهم ثم ذهبت مغاضبًا؟! (٧٧٤/١٧). (٤٧٤/١٧)

٦٦٠٣٠ - عن طاووس بن كيسان - من طريق ابنه - قال: ﴿ وَأَلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن 
 مَظِينِ ﴾، بلغني: أنَّه لما نبذه الحوث بالعراء وهو سقيم؛ نبتت عليه شجرة من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٣٦/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم مخصرًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٦. (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٧٠)، وأخرجه ابن جرير ٦٣٤/١٩، وإسحاق البستي ص٢١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

يقطين، واليقطين: الدباء، فمكث حتى إذا تراجعت إليه نفسُه يَبِسَت الشجرة، فبكى يونسُ جزعًا عليها، فأوحى الله إليه: أتبكي على هلاك شجرة، ولا تبكي على هلاك مائة ألف؟!(١٠). (٢٦/١٢)

٩٦٠٣١ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَأَلْمَنْنَا كَلَيْهِ شَجَرَةً بِن يَقْطِينِ ﴾ كل نبت يمتدُّ وينبسط على وجه الأرض ليس له ساق، ولا يبقى إلى الشتاء، نحو القرع والقثاء والبطيخ؛ فهو يقطين (٢٠). (ز)

٩٦٠٣٢ \_ عن وهب بن مُنبَّه \_ من طريق المنذر بن النعمان \_ قال: لَمَّا خرج مِن البحر نام نومةً، فأنبت الله عليه شجرة من يقطين، وهي الدباء، فأظلته، فبلغت في نومه، فرآها قد أظلته، ورأى خضرتها، فأعجبته، ثم نام نومة فاستيقظ فإذا هي قد يبست، فجعل يحزن عليها، فقيل: أنت الذي لم تخلق ولم تَسْقِ ولم تُنبت تحزن عليها، وأنا الذي خلقتُ مائة ألف من الناس أو يزيدون ثم رحمتهم فشق عليك؟! (٣٠). (٤٧٨/١٧)

٦٩٠٣٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: كنا نحدّث: أنها الدباء، هذا القرع الذي رأيتم، أنبتها الله عليه يأكل منه (٤٧٩/١٢)

3٦٠٣٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ سُّيَجَرَةُ مِن يَقْطِينِ ﴾، قال: هو القرع، والعرب تسميه: الدُّبَّاء<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٦٠٣٥ ـ عن مغيرة ـ من طريق فضيل بن عياض ـ في قوله: ﴿وَأَلْبَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ﴾، قال: القرع<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٦٠٣٦ ـ قـال مـقـاتـل بـن حـيـان: ﴿وَلَلْمَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ﴾ وكــان يـسـتـظـل بالشجرة، وكانت وعلة تختلف إليه فيشرب مِن لبنها<sup>(٧٧</sup>. (ز)

٦٦٠٣٧ ـ عن مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَلْمَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ﴾، يعني: من قرع،

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٤ ـ ١٠٥. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٥٨/٢. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٦. (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١ وتفسير البغوي ٤٨/٤.

يأكل منها، ويستظل بها، وكانت تختلف إليه وعلة، فيشرب مِن لبنها، ولا تفارقه، كل شيء ينبسط مثل القرع والكرم والقثاء والكشوتا<sup>(۱)</sup> ونحوها فهو يُستَّى: يقطينَا<sup>(۱)</sup>. (ز) 77.۳۸ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: أنبت الله شجرةً من يقطين، وكان لا يتناول منها ورقةً فيأخذها إلا أَرْوَتُهُ لبنًا. أو قال: يشرب منها ما شاء، حتى نبت<sup>(۱)</sup>. (۱۲/ ۴۸۶)

٩٦٠٣٩ ـ عن سفيان بن حيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ قال في قوله ﷺ: ﴿وَأَلْمَتَنَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلّه

• ٦٦٠٤٠ ـ قال يحيى بن سلّام: فأنبت الله عليه ﴿ شَجَرَةُ بَن يَقْطِينِ ﴾ وهي القرع (٥٠١٢٠٥ . (ز)

[0017] اختلف في المراد بشجرة اليقطين على أقوال: الأول: أنها شجرة لا نعرفها، سماها الله: يقطينًا، وليس بالقرع. وهو قول ابن جبير من طريق هلال بن خباب. اللناني: أن اليقطين: كل ما لا يقوم على ساق مِن عود؛ كالبقول، والقرع، والبطيخ، ونحوه مما يموت مِن عامِه. وهو قول ابن عباس، وسعيد بن جبير، والحسن، ومجاهد. الثالث: أنه الترع خاصة. وهو قول ابن مسعود، وأبي هريرة، وابن عباس من طريق علي، ومجاهد من طريق منصور، والضحاك من طريق عبيد، ومن وافقهم.

وطُّن ابنُ عطية (٣١٢/٧) على القولين الأخيرين بقوله: "وعلى هذين القولين فإما أن يكون قوله: ﴿شَجَرَةُ وَجَوْزًا، وإما أن يكون أنبتها عليه ذات ساق خرقًا للعادة؛ لأن الشجرة في كلام العرب إنما يقال لما كان على ساق من عوده. ثم قال: "وحكى بعضُ الناس: أنها كانت قرعة، وهي تجمع خصالًا: برد الظل، والملمس، وعِظم الورق، وأنَّ الذباب لا يقربها. وحكى النقاش: أنَّ ماء ورق القرعة إذا رش بمكان لم يقربه ذباب. ومشهور اللغة أن اليقطين: القرعه.

 <sup>(</sup>١) كذا في المطبوع من تفسير مقاتل، وفي اللسان (كشث): الكَشُوث، والأُكْشُوث، والكَشُونَى وكَشُوثاء:
 نبت يتعلن بأغصان الشجر، من غير أن يضرب بجرق في الأرض.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٢٦٦. وفي تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤ منسوبًا إلى مقاتل، بلفظ: كل نبت يمتد وينبسط على وجه الأرض ليس له ساق، ولا يبقى على الشتاء، نحو القرع والقناء والبطيخ فهو يقطين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن جرير ١٩/ ٦٣٥. (٤) أخرجه إسحاق البستي ص٠٢٠.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۸٤٣/۲.

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٦٠٤١ \_ عن الحسن بن علي، رفعه: الكُلُوا اليقطين، فلو علِم الله ﷺ شجرةً أخفً منها لأنبتها على يونس، وإذا اتَّخذ أحدكم مَرَقًا فلْيُكْثِر فيه مِن الدُّبَّاء؛ فإنّه يزيد في اللماغ وفي العقل، (١٠/١/١٠)

# ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ ﴾

77.87 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق شهر بن حوشب \_ قال: إنَّما كانت رسالةً يونس بعدما نبذه الحوت. ثم تلا: ﴿فَنَبَذْتُهُ إِلْمَرَلَيْ﴾ إلى قوله: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مَوْلِهِ: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّاللَّالِي اللَّالِي الللَّالِي الللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّه

٦٦٠٤٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عثمان \_ قال: في دجلة ركب السفينة، وفيها التقمه الحوت ثم أفضى به إلى البحر، فدار في البحر، ثم رجع إلى دجلة، ثم نبذه بالعراء، فأرسل إليهم بعد ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

33.82 ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَٱرْسَالَتُهُ ﴾، قال: قبل أن يلتقمه الحوت (٤٨١/١٢)

٩٦٠٤٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿وَأَرْسَلَنَهُ﴾، قال:
 بعثه الله قبل أن يصيبه ما أصابه (٥٠) .

رز) عال الحسن البصرى: أعاد الله له الرسالة (٦٠٤٦ . (ز)

١٩٠٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَأَرْسَلَنَهُ﴾، قال: أرسِل إلى أهل نينوى من أرض الموصل<sup>(٧)</sup>. (٤٨١/١١)

٦٦٠٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ﴾ قبل أن يلتقمه الحوت . . . أرسله إلى

- (١) أورده الديلمي في الفردوس ٣/ ٢٤٤ (٤٧١٩).
- (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/٦٣٩. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وعبد بن حميد، وابن مردويه.
  - (٣) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٤.
- (٤) تفسير مجاهد (٥٧١)، وأخرجه يحيى بن سلام ٨٤٤/٢ من طريق ابن مجاهد، وابن جرير ٦٣٨/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
  - (٥) أخرجه ابن جرير ١٩٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
    - (٦) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٤.
  - (٧) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

نينوى، ﴿فَكَامَثُوا﴾ فصدقوا بتوحيد الله ﷺ، ﴿فَنَتَّعَتُهُمْ﴾ في الدنيا ﴿إِلَىٰ حِينِ﴾ منتهى آجالهم(١٠)١٠٠٠. (ز)

# ﴿إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ

٩٦٠٤٩ ـ عن أُبَيّ بن كعب، قال: سألتُ رسولَ الله ﷺ عن قول الله: ﴿وَأَرْسَلَنَكُ إِلَىٰ يأتَةِ ٱلَّنِي أَنْ يَزِيدُون﴾. قال: (يزيل**دون عشرين الفًا**ه<sup>(۲)</sup>. (١٨٢/١٨٤)

• ٦٦٠٥٠ ـ قال عبد الله بن عباس: ﴿أَوْ يَزِيدُونَ﴾، معناه: ويزيدون<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٦٠٥١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الحكم بن عبدالله بن الأزور ـ في قوله: ﴿ أَنْ يَرِيدُونَ ﴾، قال: بل يزيدون ثلاثين ألفًا (٤٠) (٤٨٢/١٦)

۲۹۰۵۲ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مولى له ـ في قوله: ﴿إِلَا مِاتَةِ ٱلَّٰتِ أَوْ يَرِيدُوكَ﴾، قال: كانوا ماثة ألف، قال بعضهم: بل كانوا يزيدون<sup>(۵)</sup>. (ز)

٣٩٠**٥٣** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق رجل ـ في قوله: ﴿أَوْ يَرِيدُونَ﴾، قال: يزيدون بضعة وثلاثين ألفًا<sup>(٦)</sup> (٤٨٢/١٥)

٦٦٠٥٤ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿إِنَّ مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَرِيدُونَ ﴾، قال:

© تال ابنُ عطية (١٣/٣): «قال الجمهور: هذه الرسالة إلى مائة ألف هي الرسالة الذي الله الله الله الله الأولى التي أبق بعدها، ذكرها الله في آخر القصص تنبيهًا على رسالته، ويدل على ذلك قوله: ﴿ فَاعَشُواْ فَنَتَمَنُواْ فَنَتَمَنُواْ فَنَتَمَنُواْ فَلَتَمْنَواْ فَلَ يَعِنِ﴾، وتمتيع تلك الأمة هو الذي أغضب يونس حتى أبق. وقال ابنُ كثير (١٢/ ٢٠): «لا مانع أن يكون الذين أرسل إليهم أولًا أبِرَ بالعود إليهم بعد خروجه من الحوت، فصدقوه كلهم وآمنوا به.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٤٣٩/٥ ـ ٤٤٠ (٣٥٠٩)، وابن جرير ١٩٧/١٩.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب».

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٧/١٩، وإسحاق البستي ص٢٢٠. وعزاه السيوطي إلى الترمذي، وابن المنذر،
 وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) تفسير سفيان الثوري ١/ ٢٥٤ \_ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب العقوبات (١٧٤). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

كانوا مائة ألف وبضعة وأربعين ألفًا (١٠/ ٤٨٢)

٦٦٠٥٥ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿ يَزِيدُونَ ﴾ عشرون ألفًا (٢). (ز)

٦٦٠٥٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق جعفر ـ ﴿إِلَّ مِأْقَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُوكِ﴾، قال: يزيدون سبعين ألفًا، وقد كان أظلُّهم العذابُ، ففرَّقوا بين كل ذات رحم ورحمها مِن الناس والبهائم، ثم عجّوا إلى الله، فصرف عنهم العذاب، ومطرت السماء دمًا<sup>(٣)</sup>. (٤٧٧/١٢)

٦٦٠٥٧ \_ عِن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿يِأَتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ﴾، قال: يزيدون سبعين ألفًا (٤/١٢). (٤٨٢/١٢)

٦٦٠٥٨ ـ عن نوف البكالي، في قوله: ﴿يَاقَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ﴾، قال: كانت زيادتهم سبعين ألفًا<sup>(ه)</sup>. (٤٨٣/١٢)

٦٦٠٥٩ \_ قال الحسن البصري =

٦٦٠٦٠ ـ والربيع بن أنس: ﴿إِنَّ مِاتَةِ آلَيْ أَوْ يَرِيدُونَ﴾ بضع وثلاثون ألفًا (٦). (ز) ٦٦٠٦١ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِاتَةِ ۖ ٱلَّذِي أَوْ يَزِيدُونَ ﴾: بل يزيدون<sup>(۷)</sup>. (ز)

 ١٦٠٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ مِاتَةِ آلَيْكِ مِن الناس ﴿أَرَّ لَهُ يَعني: بل
 ﴿يَرِينُونَ ﴾ عشرون ألفًا على مائة ألف، كقوله ﴿إِنَّ وَقَالَ فَرَسَيْنِ أَوْ أَدَّفَى النجم: ۹]، یعنی: بل أدنی<sup>(۸)</sup>. (ز)

٦٦٠٦٣ \_ قال مقاتل بن حيان: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِأْتَةِ ٱلَّذِي أَرْ يَزِيدُونَ ﴾ سبعون ألفًا (١). (ز) ٦٦٠٦٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ إِلَّى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَرِيدُونَ ﴾، بلغنا: أنهم كانوا عشرين ومائة ألف(١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٣٧/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر. (٦) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤. (٧) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٤.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٩) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١، وتفسير البغوي ٤٨/٤. (۱۰) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٣.

# ﴿ فَنَامَنُوا فَمُتَّعْنَكُمْمُ إِلَى حِينِ ﴿ ﴾

 ٦٦٠٦٥ ـ قال الحسن البصري: آمنوا عن آخِرِهم، لم يَشُذُّ منهم أحدُ<sup>(١)</sup>. (ز) ٦٦٠٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَامَنُواْ فَمُتَّغَّنَّهُمْ إِلَىٰ حِينِ﴾، قال: الموت<sup>(۱)</sup>. (٤٨٣/١٢)

٦٦٠٦٧ ـ عن إسماعيل السُّلِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَنَتَّفَنَّهُمْ إِلَى حِينِ﴾، قال: الموت<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٦٠٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَاسَوُا﴾ فصَدَّقوا بتوحيد الله ﷺ؛ ﴿فَنَتَّعَنَّهُمْ﴾ في الدنيا ﴿إِنَّ حِينِ منتهى آجالهم (١) . (ز)

٦٦٠٦٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فَشَّفَنَّهُمْ إِلَىٰ حِينِ﴾ إلى الموت؛ إلى آجالهم، ولم يهلكهم بالعذاب<sup>(ه)</sup>. (ز)

## ﴿ فَأَسْتَفْتِهِ مُ

٩٦٠٧٠ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ ﴾، قال: فسَلْهُم، يعنى: مشركى قريش<sup>(١٦)</sup>. (٤٨٣/١٢)

٦٦٠٧١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ ﴾، يقول: يا محمد، سَلْهم<sup>(۷)</sup>. (ز)

٦٦٠٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ ﴾ يقول للنبي ﷺ: فاسأل كفار مكة ؛ منهم النضر بن الحارث<sup>(۸)</sup>. (ز)

٦٦٠٧٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:

<sup>(</sup>١) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٧ من طريق معمر، وابن جرير ١٩/ ٦٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٠/١٩، وابن أبي حاتم ٦/١٩٩٠ بلفظ: إلى أجلهم.

<sup>(</sup>۵) تفسیر یحیی بن سلام ۲/۸٤٥. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٠ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٠.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢١.

﴿ فَاسْتَغْتِهِمْ أَلِزَكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ﴾، قال: سلهم. وقرأ: ﴿ وَيَسْتَغَنُّونَكَ﴾ [النساء: ١٧٧]، قال: يسألونك (١). (ز)

١٩٠٧٤ ـ قال يحيى بن سلّام: قوله ﷺ: ﴿فَأَسْتَفْتِهِرَ﴾ فاسألهم، يعني: المشركين (٢). (ز)

## ﴿ أَلِزَتِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ﴿ ﴾

٦٩٠٧٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَلِيَكُ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُوبَ ﴾، قال: ﴿ أَن الملائكة إناث. الْبَنُوبَ ﴾ [المانات: ١٥٠] لذلك (٣٠). (٤٨٣/١٧)
 ققال: ﴿ أَمْ خَلَقْنَا ٱلمَلْتَتِكَةَ إِنَنَا وَهُمْ شَهْدُوبَ ﴾ [الصانات: ١٥٠] لذلك (٣٠). (٤٨٣/١٢)
 ٦٩٠٧٦ ـ عن إسماعيل السُّدِيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ أَلِوَكِ ٱلْبَنَاثُ وَلَهُمُ الْبَنُوبَ ﴾ قال: كانوا يعبدون الملائكة (٤٠). (ز)

77.۷۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِ فِي يقول للنبي ﷺ: فاسأل كفار مكة؛ منهم النضر بن الحارث: ﴿ الْرَئِكَ الْبَنَاتُ ﴾ يعني: الملائكة، ﴿ وَلَهُمُ الْبَنُوكِ ﴾؟! فسألهم النبيُ ﷺ في الطور والنجم (٥٠). (ز)

## ﴿أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِهِكَةَ إِنْدُنَّا وَهُمْ شَنهِدُونَ ﴿

٩٦٠٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذلك أنَّ جُهَينة وبني سلمة عبدوا الملائكة، وزعموا أنَّ حبًّا من الملائكة يُقالُ لهم: الجن \_ منهم إبليس \_ أنَّ الله ﷺ اتخذهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/ ٦٤٠. (۲) تفسير يحيي بن سلام ۲/ ٨٤٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٤١/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميدً، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٠. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٣١. يشير إلى قوله تعالى: ﴿آلَكُمُ ٱللَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَلْقَ﴾ [النجم: ٢١]، وقوله

را تفسير مدان بن صفيدان المسابق بيس بني طوف عدى، واعام المدر ود الحري والمسابق المراد. تعالى: ﴿أَمْ لَهُ النَّبُتُ كَالَمُ النَّهُونَ ﴾ [الطور: ٣٩].

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٥.

بناتٍ لنفسه، فقال لهم أبو بكر الصديق: فمَن أمهاتهم؟ قالوا: سروات الجن. يقول الله هي : ﴿أَمْ خَلَقَنَا ٱلْمَلَتِكَةَ إِنَكًا وَهُمْ شَنِهِدُوكَ﴾ لخلق الملائكة أنهم إناث، نظيرها في الزخرف(١٠. (ز)

٩٦٠٨٠ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿أَمْ خَلَقْنَا الْمَلْتَيْكَةُ إِنْكَا وَهُمْ شَهِدُونَ ﴾ لخلقهم،
 أي: لم نفعل، ولم يشهدوا خلقهم. وهو كقوله: ﴿وَجَمَالُوا الْمَلْتَهِكُمُ اللَّينَ هُمْ عِندُ
 الرَّحَنِ إِنَّنَا أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ ﴾ [الزخرف: ١٩]، أي: لم يشهدوا خلقهم(''). (ز)

# ﴿ لَا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لِتَقُولُونَ ۞ وَلَدَ اللَّهُ وَلِئَتُمْ لَكُذِبُونَ ۞﴾

٦٦٠٨١ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّهُم نِنَ الْمِكِهِمْ ﴾ أي: مِن كذبهم ﴿ أَلَا إِنَّهُم نِنَ الْمُكِهِمْ ﴾ أي: مِن كذبهم ﴿ لَلْمُواْتِكُ ﴿ الْمُحْمِمُ الْمُدَاثِقُونَ ﴾ [٤٨٣/١٢)

٦٦٠٨٢ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّهُم مِنْ إِلَا عَلَيْم مِنْ إِلَا إَنَهُم مِنْ إِلَيْم مَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله ع

37٠٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَلَا إِنَّهُم تِنْ إِلْكِهِمْ﴾ من كذبهم ﴿لَيُقُولُونَ ۗ ۗ ۖ وَلَدَ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَوْيُونَ﴾ في قولهم (°). (ز)

3٦٠٨٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿أَلَا إِنَّهُم بَنْ الْإَكِيمَ﴾ مِن كذبهم ﴿لَقُولُوك ﷺ وَلَدَ اللّهُ﴾ أي: ولد البنات، يعنون: الملائكة، ﴿وَالِيَّمُ لَكَذِيْوَكُ (١٠). (ز)

# ﴿أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنَايِنَ ﴿ ﴾

٩٦٠٨٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَصَلَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى الْجَنِينِ ﴾: فكيف يجعل لكم البنين، ولنفسه البنات؟! (٧). (٤٨٣/١٧)

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٠/ ٦٢١ ـ ٢٢٢. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَيَمَكُوا ٱلْمَلْتَهِكُمُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحَنيٰ
   إِنَّا أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ سَكَكَمْ شَهَدَتُهُمْ وَمُشْتَلُونَ﴾ [الزخوف: ١٩].
  - (۲) تفسير يحيى بن سلام ۲/۸٤٦.
  - (٣) أخرجه ابن جرير ١٤٢/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
     (٤) أخرجه ابن جرير ١٤٢/١٩.
    - (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٦.
  - (٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

. ...

٦٦٠٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَصَلَانَى﴾ استفهام، اختار ﴿البَّنَاتِ عَلَى الْبَـــٰينَ﴾ والبنون أفضل من البنات (١). (ز)

17۰۸۷ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿أَسَكَلَى ٱلْنَاتِ عَلَى ٱلْبَكِينَ﴾ اختار البنات على البنين؟! أي: لم يفعل (٢٠). (ز)

## ﴿ لَكُمْ كَيْتَ غَكْنُونَ ﴿

٣٦٠٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مَا لَكُرُ كَيْنَ تَعَكُّونَ﴾: إنَّ هذا لَحُكمٌ جائر<sup>(٣)</sup>. (٤٨٣/١٢)

٩٦٠٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا لَكُرْ كَيْتَ تَعْكُمُنَ﴾، يعني: كيف تقضون الجَوْر؛
 حين تزعمون أنَّ شه ﷺ البنات ولكم البنون<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿افَلَا نَذَكُرُونَ ﴿ ﴾

77.9. - قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَلَّلَ لَكُرُينَ﴾ أنَّه لا يختار البنات على البنن (٥٠). (ز)

## ﴿ أَنْ لَكُو سُلَطَانٌ شَبِيتُ ﴿ ﴾

٦٦٠٩١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لَمُو سُلَكُن مُبِينٌ ﴾:
 أي: عذر مبين<sup>(١)</sup>. (٤٨٣/١٢)

٦٦٠٩٢ - عن إسماعيل السُّلِّي - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ سُلَكُنُ شُبِنُ ﴾ ،
 يقول: حجة (٧). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۳/ ٦٢٢.(۲) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٦.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٤٣/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
 (٧) أخرجه ابن جرير ١٤٣/١٩. وعلَّقه يحيى بن سلام ٨٤٦/٢ بلفظ: يعني: أم لكم حجة بينة بأنَّ مع الله شريكًا، فإنه ليس لكم حجة.

٦٦٠٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَمْ لَكُرُ ﴾ بما تقولون ﴿ سُلَكُنُّ مُّبِيُّ ﴾ كتاب مِن الله عَلِيْقُ أَن الملائكة بنات الله، ﴿ فَأَنُّوا بِكِتَنِكُمْ إِن كُنُّمُ صَدِيقِينَ ﴾ (١). (ز)

٦٦٠٩٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ لَمُ سُلَكُنَّ شُبِتٌ ﴾ حجة بينة، على الاستفهام<sup>(۲)</sup>. (ز)

## ﴿ فَأَنُّوا بِكِنْدِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ﴾

٦٦٠٩٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَأَتُوا بِكِنَّبُكُو ﴾ أي: بعُذركم؛ ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ (١٣/ ٤٨٣)

٦٦٠٩٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ فَأَتُوا بِكِنَّبِكُرُ ﴾: أنَّ هذا كذا؛ بأن له البنات ولكم البنون<sup>(؛)</sup>. (ز)

٦٦٠٩٧ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ فَأَنُّوا بِكِنْبِكُرُ ﴾ الذي فيه حجتكم؛ ﴿إِن كُنُمْ مَندِقِنَ ﴾ أن الملائكة بنات الله، أي: ليس لهم بذلك حجة (٥). (ز)

#### ﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ لَلْجِنَّةِ نَسَبًّا ﴿ ﴾

#### 🎎 نزول الآية:

77.9٨ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: أُنزِلَت هذه الآيةُ في ثلاثة أحياء مِن قُريش<sup>(٢)</sup>: سُلَيم، وخُزاعة، وجُهينة، ﴿وَجَعَلُواْ بَيْنَدُ وَبَيْنَ لَلِمَنَّةِ نَسَبَّا ﴾ الآية<sup>(٧)</sup>. (١٢/ ٤٨٤)

#### 🏶 تفسير الآية:

٩٩٠ ـ قال عبد الله بن عباس: ﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًّا ﴾ قالوا لحى مِن الملائكة يُقال لهم الجن ـ ومنهم إبليس ـ: بنات الله ( ( ز )

٦٦١٠٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ فى قوله: ﴿وَجَمَلُوا بَيْنَهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢.

<sup>(</sup>۲) تفسیر یحیی بن سلام ۸٤٦/۲. (٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩/٦٤٤. (٥) تفسير يحيى بن سلام ٨٤٦/٢.

<sup>(</sup>٦) كذا ورد في مطبوعة الدر. (٧) عزاه السيوطي إلى جويبر.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٢، وتفسير البغوي ٤٩/٤.

وَيِّنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبُّهُ، قال: زعم أعداءُ الله أنه - تبارك وتعالى - هو وإبليس أُخَوَان (١١/ ٤٨٤)

77101 \_ عن مجاهد بن جبر =

٦٦١٠٢ ـ وقتادة بن دعامة: ﴿وَبَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَيِّنَ لَلْمِنَّةِ نَسَبًّا﴾ فجعلوا الملائكة بنات الله، فسمى الملائكة: جنًّا؛ لاجتنانهم عن الأبصار (٢). (ز)

٣٦١٠٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَبَعَلُوا بَيْنَهُ وَبِّنَ لَلْمُنَّةِ نَسَبَّأُهُ، قال: قال كفار قريش: الملائكة بنات الله. فقال لهم أبو بكر الصديق: فمَن أمهاتهم؟! فقالوا: بنات سروات الجن<sup>(٣)</sup>، يحسبون أنهم خلقوا مما خلق منه إبليس(٤). (١٢/ ٤٨٤)

١٦١٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿ وَجَمَلُوا بِيَّنَهُ وَبَيْنَ الْمِئَّةِ نَسَبُّا ﴾: الملائكة (٥). (ز)

٩٦١٠٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق قيس بن سعد ـ في قوله: ﴿وَجَمَلُواْ بَيْنَهُ وَبِّيْنَ الْمِنَّةِ نَسَبُأْهُ، قال: بنات سراة الجن. قال: هم بنات ـ يعنون ـ الله ﷺ (ز)

٦٦١٠٦ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، قال: إنهم سُموا: الجن؛ لأنهم كانوا على الجنان، والملائكة كلهم أجنة(٧). (١٢/ ٤٨٥)

٦٦١٠٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، ﴿وَيَجَعُلُوا بَيْنَهُ وَيَبْنَ لَلِمُنَّةِ نَسَبًّا﴾، قال: قالوا: الملائكة بنات الله<sup>(٨)</sup>. (١٢/٤٨٤)

٦٦١٠٨ \_ قال الحسن البصري: ﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَيَيْنَ لَلِمَنَّةِ أَسَبًّا﴾ أشركوا الشيطانَ في عبادة الله، فهو النسب الذي جعلوه (٩). (ز)

٦٦١٠٩ ـ عن أبي صالح باذام، قال: ﴿ اَلِمِنَّةُ ﴾: الملائكة (١٠٠). (١٤/١٤)

(٢) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧١ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٤.

<sup>(</sup>٣) سروات الجن: أشرافهم. اللسان (سرو)

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (٥٧١)، وأخرجه ابن جرير ١٩/٥٤٠، والبيهقي في شعب الإيمان (١٤١). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه سفيان الثوري (٢٥٥). (٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٩) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٢، وتفسير البغوي ٤٩/٤.

<sup>(</sup>١٠) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

٦٦١١٠ ـ عن عطية العوفي، في قوله: ﴿وَيَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِئْةِ نَسَبًا﴾، قال: قالوا: صاهر إلى كرام الجن<sup>(١)</sup>. (١/٤٨٤)

راك و من المادة بن دعامة من طريق سعيد في قوله: ﴿ وَبَعَمُوا بِيَنَهُ وَبِيْنَ لَلِمَّةِ مَسَنَّا ﴾ ، قال: قد قالت اليهود: إنَّ الله صاهر الجنَّ، فخرجت بينهما الملائكة (٢٠) ( ٤٨٣/١٢)

 ٦٩١١٢ - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿وَيَعَمَّلُوا بَيْنَتُهُ وَبَيْنَ لَلِمُنَّةُ نَسَيَّا﴾: قالوا: صاهر إلى الجن، والملائكة في الجن، فلذلك قالوا: ﴿وَبَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ لَلِمَاتِيَّةُ نَسَيَّهُ وَبَيْنَ لَلِمَاتُ الله من الجن. وكذبوا أعداء الله، سبحان الله عما يصفون (٢٠٠). (ز)

٦٦١١٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَيَمَمَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِئْةِ
 شَبَّاً ، قال: الجنة: الملائكة، قالوا: هنَّ بنات الله (٤٠). (ز)

٩٦١١٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: قالوا ـ لعنهم الله ـ: بل تزوَّج مِن الجن، فخرج منها الملائكة، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا(٥). (ز)

٦٦١١٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيَتَمَلُوا ﴾ ووصفوا ﴿ بَيْنَهُ وَبَيْنَ لَلِمَـٰتَوْ نَسَبًا ﴾ بين الرب تعالى والملائكة، حين زعموا أنهم بنات الله ﴿ (١٠) فَعَدُوا.

٦٦١١٦ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿ وَبَعَنُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمُؤْتَةِ نَسَبًا ﴾ ، قال: بين الله وبين الجنة نسبًا ؛ افتروا(٧). (ز)

٦٦١١٧ \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ وَبَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ لَلْمِنْةِ نَسَبُّ ﴿ وقال بعضهم: قال مشركو العرب: إنه صاهر الجن وقال: الجن صنف من الملائكة، فكانت له منهم بنات (^). (ز)

0072 قال ابن عطية (٣١٥/٧ بتصرف): • ﴿ لَلِنَّذَ ﴾ على هذا القول تقع على الملائكة، سميت بذلك لأنها مستجنة، أي: مستترة، . وبنحوه ابن تيمية (٣٥٦/٥).

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه يحيى بن سلام ١٤٤/٦٨، وابن جرير ١٤٥/١٩٩ بلفظ: قالت اليهود: إن الله تبارك وتعالى تزوج إلى الجن، فخرج منهما الملائكة، قال: سبحانه سبح نفسه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١٥٧/٢. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩١/٥٦٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٢، وتفسير البغوي ٤٩/٤. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٣٢.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ٦٤٦/١٩. (٨) تفسير يحيى بن سلام ٨٤٦/٢.

## ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَنُحْضَرُونَ ۞﴾

#### 🎇 نزول الآية:

٦٦١١٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق قيس بن سعد ـ في قوله: ﴿وَبَسَمُلُوا يَبْتُهُ وَبَيْنَ لَبُلُونَ وَبَلْكَ لَلِمُنَّةِ لَنَبْهُ ﴾ قال: هـم بـنـات ـ يـعـنـون ـ الله هيل. فأنزل الله هيل: ﴿وَلَمِنَتَ لَلِمُنَةُ إِنَّهُم لَمُحَمَّرُونَ ﴾ قال: محضرون العذاب(١٠). (ز) عنائل المسلمون: لو أنَّ ٢٦١١٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي مودود ـ قال: قال المسلمون: لو أنَّ لنا أمرًا نَبْتَكِرُهُ (٢٠). قال: فنزل عنه: ﴿وَلَقَدْ طَلْتَ الْمِلْمَةُ إِنَّهُم لَمُتَحَمِّرُونَهُ (٢٠). (ز)

#### 🇱 تفسير الآية:

٦٦١٢ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْمِنَةُ الْمِنْمُ الْمُحْتَرُونَ﴾، يقول: إنها ستحضر الحساب. قال: والجنة الملائكة (٤٠٤/١٢). (٢٩/٤٨٤) ٢٦٦٢١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر -، في قوله: ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْمِئَةُ إِنَّهُمْ لَتُحْتَرُونَ﴾، قال: في النار(٥٠). (١٥/١٥٨٤)

٣٦٦٢٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِنَّهُمْ لَمُتَحَمَّرُونَ﴾: إنَّ هؤلاء الذين قالوا هذا لمحضرون؛ لَمُعَذَّبُونُ<sup>(١)</sup>. (ز)

771٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ عَلِيْتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْمَرُونَ ﴾ لقد علِم ذلك الحيُّ مِن الملائكة، ومن قال: إنهم بنات الله ﴿ إِنَّهُمْ لَمُحْمَرُونَ ﴾ النار (٧). (ز)

٢٦١٢٤ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةِ﴾ الجن ﴿إِنَّهُمْ لَمُحْمَرُونَ﴾ مُدْخَلُون

- (٢) بَلَرْتُ إلى الشيءِ: أَسْرَعْت. اللسان (بدر).
  - (٣) أخرجه سفيان الثوري ١/ ٢٥٥.
- (٤) تفسير مجاهد (٥٧١)، وأخرجه ابن جرير ٦٤٦/١٩ دون قوله: وقال: الجنة: المعلائكة. وعلقه يحيى بن سلام ٨٤٦/٢. وعزاه السيوطي إلى آدم بن أبي إياس، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، واليهقي في شعب الإيمان.
  - (٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.
    - (٦) أخرجه ابن جرير ١٩/٦٤٦.
    - (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري ١/ ٢٥٥.

في النار<sup>(۱)٥٢٥٥</sup>. (ز)

## ﴿ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِغُونَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞

٩٦١٢٥ ـ عن قتادة بن دعامة، ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ سُبْحَنَنَ اللّهِ عَمَّا يَسِشُونَ ﴾ قال: عما يكذبون، ﴿ إِلّا عِبَادَ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهِ مَن الجن والإنس (٢٠) . (١٥/١٥٨٤)
 ٣٦٦٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا يَسِشُونَ ﴾ عمَّا يقولون من الكذب، ﴿ إِلّا عِبَادَ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُ

፲٥٠٢٥ اختُلِف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِينَ الْمِئَةُ إِنَّهُمْ لَمُحْمَرُونَ﴾ على أقوال: الأول: أن المعنى: ولقد علمت أن المعنى: ولقد علمت الجنة أن المعنى: ولقد علمت الجنة أنَّ قائلى هذا القول سيحضرون العذاب في النار.

وعلَّقَ ابنُ عطية (٣١٥/٧) على القولين، فقال: «مَن جعل ﴿ اَلْمِنَّةُ ﴾: الشياطين؛ جعل العلامة في ﴿ وَلَهَنَّهُ ﴾ عائد عليهم، أي: جعلوا الشياطين بنسب من الله، والشياطين تعلم ضد ذلك مِن أنها ستحضر أمر الله وثوابه وعقابه. ومَن جعل ﴿ لَلْمِنَّهُ ﴾: الملائكة ؛ جعل الضمير في ﴿ إَنَّهُ ﴾ للقائلين هذه المقالة، أي: علمت الملائكة أن هؤلاء الكفرة سيحضرون ثواب الله وعقابه. وقد يتداخل هذان القولان.

ورجَّعَ ابنُ جرير (٦٤٦/١٩) القولَ الثاني \_ وهو قول السدي \_ استنادًا إلى نظائرها في السورة، فقال: «أولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال: إنهم لمحضرون العذاب. لأن سائر الآيات التي ذكر فيها الإحضار في هذه السورة إنما عني به: الإحضار في العذاب، فكذلك في هذا الموضم».

وظاهر كلام ابن كثير (٦٢/١٢) أنه ذهب إلى هذا أيضًا.

[٥٠٦٠ ذكر أبنُ عطية (٧/ ٣١٥) قولين في الاستثناء الواقع في الآية، فقال: «نزَّه تعالى نفسه عما يصفه الناس ولا يليق به، ومن هذا استثنى العباد المخلصين؛ لأنهم يصفونه بصفاته العلى، وقالت فرقة: استثناهم من قوله: ﴿إِيَّهُمْ لَمُحَمَّرُونَ﴾. وهذا يصح على قول من رأى الجنة: الملائكة، وذَّمَ بابنُ جرير (٩/ ١٤٤) إلى الثانى مستندًا لأقوال السلف.

(١) تفسير يحيي بن سلام ٨٤٦/٢.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق / ۱۹۷/ دون قوله: (عما يكذبون)، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢.

# ﴿ فَإِنَّكُو وَمَا تَشْهُدُنَ ۗ إِنَّ النَّذِ عَلَيْهِ بِفَنْتِينَ ۗ إِنَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمُتَسِيمِ ۖ ﴾

٦٦١٢٨ \_ عن عبدالله بن عباس: ﴿ وَالْكُو لِهِ المعشر المشركين ﴿ وَمَا تَعْبُلُوكَ يعني: الآلهة ﴿ مَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَنه سَيَصْلَى الجحيم (٢) . (١/ ١٤٥٨)

77179 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿مَا أَنْتُرْ مَلَيْهِ مِمْنِتِينَ ﴿ اللَّهِ مَا أَنْتُر مَلَيْهِ مِمْنِتِينَ ﴿ اللَّهِ مَنْ مَا لَا مَن قضيت عليه اللَّه مَنْ أَضِلُ منكم إلا مَن قضيت عليه أَنَّه صال الجحيم (٢٠) . (٢٨- ٤٨٥)

٩٦١٣٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ ﴿مَا أَثَدٌ عَلَيْهِ بِعَنْتِينَ ﴿ إِلَّا مَنْ هُو صَالِي الْجَدِيمِ (٤٤)
 ٨٤ مَالِ الْمَتْـيمِ ﴾ ، قال: لا يَمْتِنون إلا من هو صالي الجحيم (٤)

٦٦١٣١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿مَا أَنْتُر عَلَيهِ لِمَاتِينَ ۚ إِلَّا مَنْ هُوَ مَالِ الْمَتِيمِ ﴾، يقول: ما أنتم بفاتنين على أوثانكم أحدًا، إلا مَن قد سبق له أنَّه صال الجحيم (٠٠). (ز)

٦٦١٣٢ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق منصور ـ ﴿مَا أَنَدٌ عَلَيْهِ بِفَنْنِينَ ۚ ۚ ۗ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجَنْمِ﴾: إلا مَن قُدِّر عليه أنه يصلى الجحيم<sup>(١)</sup>. (ز)

وحقَّبَ ابنُ كثير (٦٢/١٢) على كلام ابن جرير بقوله: (جعل ابنُ جرير هذا الاستثناء من قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ لَيُحْمَرُونَ... إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلنَّهَلَمِينَ﴾، وفي هذا الذي قاله نظره.

<sup>==</sup>وذهب ابنُ القيم (٣/٥٧/٢)، وكذا ابنُ كثير (٦٢/١٢) إلى الأول، وهو الظاهر من كلام ابنِ عطية، ولم يذكروا مستندًا.

<sup>(</sup>١) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٦ ـ ٨٤٧. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٧، وابن أبي حاتم مختصرًا \_ كما في الإتقان ٢/ ٤٠ \_، واللالكائي في السُّنة

<sup>(</sup>۱۰۰٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٥٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٤٨/١٩. (٦) أخرجه ابن جرير ٦٤٨/١٩.

٦٦١٣٣ ـ عن جعفر، عن العشرة الذين دخلوا على عمر بن عبدالعزيز، وكانوا متكلمين كلهم، فتكلموا، ثم إنَّ عمر بن عبدالعزيز تكلم بشيء متكلمين كلهم، فتكلموا، ثم إنَّ عمر بن عبدالعزيز تكلم بشيء ردَّ به ما كان في أيدينا، فقال لنا: هل تعرفون تفسير هذه الآية: ﴿وَإِلَّكُ وَمَا تَبُنُكُنُ شَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَتِينَ شَلِي إِلَّا مَنْ هُو صَالٍ لَلْمَينِ ﴾ قال: إنَّكم والآلهة التي تعبدونها لستم بالذي تفتنون عليها، إلا مَن قضيت عليه أنه يصلى الجحيم (١٠). (١٩٦/١٦٠)

٩٦١٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح، وإسرائيل ـ في قوله: ﴿مَا أَنْهُ عَلَيْهِ مِنْكِينَ فَال: مَن كُتب عليه أن أَنْهُ مَوْ مَالٍ الْمُنْجِيمِ قال: مَن كُتب عليه أن يصلى الجحيم (٢).

٩٦١٣٥ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - يقول في قوله: ﴿مَا آتَتُمْ عَلَيْهِ اللَّهِ مَا أَتَتُمْ عَلَيْهِ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمُعْتِيمِ﴾، يقول: لا تضلون بالهتكم أحدًا إلا من سبقت له الشقاوة، ومَن هو صال الجحيم(٣). (٤٨٦/١٢)

٦٦١٣٦ - عن عكرمة مولى ابن عباس، ﴿مَا أَشَرٌ عَلَيْهِ بِفَتِينَ ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمَشْعِينِ ﴾، قال: لا يفتنون إلا من يصلى الجحيم، ولا يفتنون المؤمن، ولا يُسلَّطون عليه ﴿ ). (٤٨٦/١٣)

٣٦١٣٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي الأشهب ـ ﴿مَا أَشُرُ مَتَكِيهِ بِمَكِتِينَ﴾، قال: يا بني إبليس، إنَّه ليس [لكم] سلطانٌ إلا على مَن هو صالي الجحيم (٥٠) (٤٨٦/١٨) ٣٦١٣٨ ـ عن الحد من العد من هذا أَنْ مُنَا مُنْ مُنْ مُنْ مَنْ مَا أَنْ مُنْ مُنْ الْمَنْ مُنْ أَنْ مُنْ مُنْ

٦٦١٣٨ - عن الحسن البصري، ﴿مَا أَشَرٌ عَلَيْهِ بِعَنْنِينَ ﴾ قال: بمضلين، ﴿إِلَّا مَنْ هُوَ
 مَالٍ ٱلْمَتِيمِ ﴾ إلا مَن قُدِّر له أن يصلى الجحيم (١٠). (٤٨٦/١٧)

**٦٦١٣٩** ـ عن إبراهيم التيمي، مثله (٧٠). (٤٨٦/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٤٨/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد بن حميد ـ كما في تغليق التعليق ١٩٣/٥ ـ، وإسحاق البستي ص٢٢٢ من طريق ابن
 حده.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٤٩/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٢/٨٤٧، وفيه: (عليكم، بدل (لكم، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، بلفظ: يا بني إبليس، إنكم لن تقدروا أن تقترا أحدًا من عبادي إلا من سيصلى الجحيم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير ٦٤٨/١٩ بنحوه من طريق حميد بلفظ: إلا من كان في علم الله أنه يصلى الجحيم.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٩٦٦٤٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَإِلَّكُو رَمَّا تَشْبُلُونَ ﴾ حتى بلغ: ﴿ صَالِ المُشْبِيمِ ﴾، يقول: ما أنتم بِمُضِلِّين أحدًا مِن عبادي بباطلكم هذا، إلا مَن تولّاكم بعمل أهل النار (١٠). (ز)

19181 \_ عن محمد بن كعب \_ من طريق أبي معشر \_ قوله: ﴿مَا أَنْتُرْ عَلَيْهِ بِعَنْتِينَ﴾: بمضلّين أحدًا إلا مَن كُتب عليه أنه من أهل الجحيم (٢٠). (ز)

٦٦١٤٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ: ﴿ وَإِنَّكُو لِم يعني : المشركين ﴿ وَمَا تَشْهُ يَكُونِهِ ﴾ إلا مَنْ هُوَ صَالِ الْمَتِيمِ ﴾ إلا من هُوَ صَالِ الْمَتِيمِ ﴾ إلا من هُوَ صَالِ الْمَتِيمِ ﴾ إلا من كتب الله عليه أنه يصلى الجحيم ("). (ز)

٩٦١٤٥ \_ قال يحيى بن سلّام: وسمعت من يقول: ﴿مَا أَنَدُ عَلَيْهِ مِنْتِينِ﴾ ما أنتم بمضلي أحد على إبليس إلا من هو صالي الجحيم، قُدّر له أنه صالي الجحيم<sup>(٦)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٦٦١٤٦ ـ عن عمر بن عبد العزيز ـ من طريق عمر بن ذر ـ قال: لو أراد الله ألا يُعضى ما خلق إبليس، وقد بين ذلك في آية مِن كتاب الله، عَلِمَها مَن عَلِمَها وجَهِلَها مَن جَهِلَها. ثم قرأ: ﴿مَا أَنْدُ عَلَيْهِ بِعَنِينَ ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمَتِيمِ ﴿ `` (٢٨/١٢٨)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤٩/١٩، وعبدالرزاق ٢/١٥٧ من طريق معمر بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ٧/ ١٧٠ (١٨٢٨).

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٧. وأخرج شطره الثاني ابن جرير ١٩/١٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٢ ـ ٦٢٣.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٤٩ ـ ٦٥٠.
 (٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٧.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق /١٥٧/ مـ ١٥٨، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٢٧). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ١٩٦/١٧ مطولًا، ولفظه: عن عمر بن ذر قال: =

٦٦١٤٧ ـ عن أبي سهيل نافع بن مالك بن أبي عامر، قال: تلا عمر بن عبد العزيز: ﴿ وَلِمَا لَهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَيْهِ مِلْتَنِينَ ۚ إِلَّا اللَّهِ مِنْ مَلُو مَالُو المَلْتِيمِ ﴾، ثم قال لي: يا أبا سهيل، ما تركث للقدرية هذه الآية في كتاب الله حُجَّة، الرأي فيهم ما هو؟ قلت: الرأي أن يُستتابوا، فإن تابوا وإلا ضُربت أعناقهم. قال: ذلك الرأي، ذلك الرأي الرأي! ( (ز)

# ﴿وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٦٦١٤٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿وَمَا يَئَا إِلَّا لَهُ مَثَلًمٌ مَثَلًمٌ مَثَلًمٌ مَثَلًمٌ مَثَلُمٌ هِـ، قال: الملائكة (٢٠).

77184 - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن دينار - ﴿وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مُتَلَوِّ﴾، قال: الملائكة؛ ما في السماء موضع إلا عليه مَلَكٌ إما ساجدًا أو قائمًا حتى تقوم الساعة<sup>(۲)</sup>. (۲/۷۷)

(٤٨٧/١٢) مثله $^{(1)}$ . مثله $^{(1)}$  مثله $^{(1)}$ .

٩٦١٥١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، ﴿وَمَا بِنَّا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَّتَلُومٌ﴾، قال: ذاك قول جبريل ﷺ (٥٠) . (٤٨٧/١٢)

<sup>=</sup> قدمنا على عمر بن عبدالعزيز خمسة: موسى بن أبي كثير، ودئار النهدي، ويزيد الفقير، والصلت بن بهرام،
وعمر بن ذر، فقال: إن كان أمركم واحدًا فليتكلم متكلمكم. فتكلم موسى بن أبي كثير، وكان أخوف ما
يتخوف عليه أن يكون عرض بشيء من أمر القدر. قال: فعرض له عمر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: لو
أراد الله أن لا يعصى لم يخلق إبليس، وهو رأس الخطيئة، وإنَّ في ذلك لَعلمًا من كتاب الله ﷺ علمه
من علمه، وجهله من جهله. ثم تلا هذه الآية: ﴿وَالَّهُ وَمَا يَتُنْكُنْ ۚ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى قَلْو عَلْمَة لم تطق
المُسْتِي﴾ [الصافات: ١٦١ ـ ١٦٣]. ثم قال: لو أن الله ﷺ حمل خلقه من حقه على قدر عظمته لم تطق
ذلك أرض ولا سماء ولا ماء ولا جبل، ولكنه رضي من عباده بالتخفيف.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ـ التفسير ٧/ ١٧٠ ـ ١٧١ (١٨٢٩)، والثعلبي ٨/ ١٧٢ بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٥٨/٢ عن قتادة، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٥٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٥٠٨).

<sup>(3)</sup> تفسير مجاهد (٥٧١) مختصرًا، وأخرجه ابن جرير ١٩/ ،٦٥٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٦٦١٥٢ - عن قتادة بن دعامة، قال: كانوا يُصَلُّون الرجالُ والنساءُ جميعًا، حتى نزلت: ﴿وَمَا يَنْمَا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَلُومٌ فَتَقدم الرجال وتأخَّر النساء (١٠). (٤٨٩/١٢)

٣٦١٥٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَمَا يِنَّا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَارٌمٌ ۞ وَإِنَّا لَتَكُنُ التَّاكُونُ ۞ وَاللَّا لَتُكَافُونُ اللَّهُ عما قالت لَتَكُنُ التَّاكُونُ ۞ وَلِنَا اللَّهِ عما قالت اليهودُ، حيث جعلوا بينه وبين الجنة نسبًا، ويخبرون بمكانهم في السموات في صفوفهم وتسبيحهم، وهو قوله في أول السورة: ﴿ وَالْمَنْتُلْتِ مَثَا ﴾، ليس في السموات موضع شبر إلا وعليه ملك قائم، أو راكع، أو ساجد (٢٠). (ز)

37102 - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَلَمٌ ﴾، قال: الملائكة ". (ز)

• ٦٦١٥٥ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَمَا يِئَاۤ إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَّتَأْمٌ ﴾، يعني: في القربة والمشاهدة (٤). (ز)

٦٦١٥٦ ـ قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَتَلَمٌ ﴾، يعني: مكان معلوم يعبدالله فيه، وهم الملائكة (٥). (ز)

77107 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَمَا يِئًا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَلُومٌ﴾، قال: هؤلاء الملائكة (٣١<u>٧٥٠٥</u>. (ز)

## ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّاقُونَ ۞ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْسُتَبِحُونَ ۞﴾

🏶 نزول الآية:

٣٦١٥٨ ـ عن زيد بن مالك، قال: كان الناس يُصَلُّون مُتَبَدِّدين (٧٠)؛ فأنزل الله: ﴿وَإِنَّا

الله ابن عطية (٧/ ٣١٦) عند قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَبّا إِلّا لَهُ مَثَامٌ مَشْلُومٌ ﴾: «هذا يؤيد أن ﴿ لَهُ الله عَلَى الله على الله على

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ۸٤٧/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٢، وتفسير البغوي ٤/ ٥٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٥١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩/ ١٥٦.

<sup>(</sup>۵) علقه يحيى بن سلام ۲/ ۸٤۷.

<sup>(</sup>٧) متبددين: متفرقين. التاج (بدد).

لَنَحْنُ الشَّافُّونَ ﴾ فأمرهم أن يَصفُّوا (١١) (٤٨٩/١٢)

**٦٦١٥٩** ـ عن الوليد بن عبدالله بن أبي مغيث ـ من طريق ابن جريج ـ قال: كانوا لا يصُفُّون في الصلاة حتى نزلت: ﴿وَإِنَّا لَنَّمُّ ٱلسَّاقُونَ﴾ (٢٠) (٤٨٩/١٢)

٦٦١٦٠ - عن عبدالملك ابن جريج، قال: حُدِّنْتُ: أنهم كانوا لا يصُفُون حتى نزلت: ﴿وَإِنَّا لَنَكُنُ الْعَالَمُونَا﴾ (٤٨٩/١٣)

#### 🏶 تفسير الآية:

77171 ـ عن عائشة، قالت: قال رسول الله ﷺ: قما في السماء موضِعٌ قدم إلا عليه مَلَك ساجد أو قائم». وذلك قول الملائكة: ﴿وَمَا بِنَّا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَلُمٌ ﷺ وَإِنَّا لَتَنَّ السَّافِرَيُهِ \* ُ . (٤٨/١٢)

7٦١٦٢ ـ عن أنس، أنَّ النبي ﷺ كان إذا قام إلى الصلاة قال: «استووا وتراصُّوا، يريدُ الله بكم هَدْي الملائكة». وقرأ رسول الله ﷺ: ﴿وَإِنَّا لَنَحُنُ الشَّالُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ لَلْسَبُونَ﴾ (°). (٤٩٠/١٢)

٣٦١٦٣ ـ عن العلاء بن سعد، أنَّ رسول الله ﷺ قال يومًا لجلسائه: «أطَّت<sup>(٢)</sup> السماء، وحُقِّ لها أن تنط؛ ليس منها موضع قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد». ثم قرأ: ﴿وَإِنَّ لَنَحْنُ السَّالِّنَ ۞ وَلَا لَعَنْ ٱلسَّيِّحْنَ﴾ ( ٤٨٨/١٢)

(٣) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (٣٤٢٣). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

(٤) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٢٠٠/١ (٢٥٣)، وأبو الشيخ الأصبهاني في العظمة ٣/
 ٩٨٤ - ٩٨٥ (٥٠٨)، وابن جرير ١٩٠/ ١٥٦ - ٢٥٢. وفيه أبو معاذ الفضل بن خالد النحوي.

قال ابن كثير في تفسيره //٢٧١، فوهذا مرفوع غريب جدًّا،. وقال الألباني في الصحيحة ٤٩/٣ (١٠٥٩): «هذا إسناد حسن في الشواهد، رجاله ثقات غير الفضل هذا، فقد ترجمه ابن أبي حاتم (١/٢٢٣) من رواية ثقتين عنه، ولم يذكر فيه جركا ولا تعديلًا، ثم روى من طريق مسلم بن صبيح عن أبي الضحى عن مسروق عن عبدالله بن مسعود رائله قال: فذكره موقوفًا عليه باختصار، وهو في حكم المرفوع، وإسناده صحيحه.

(٥) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 (٦) أطّلت: الأطلّط صوت الأقتاب، أي: أن كثرة ما فيها من الملائكة قد أثقلها حتى أطّلت. النهاية (أطط).

(۷) أخرجه محمد بن نصر في كتاب تعظيم قدر الصلاة ٢٦١/١ ي ٢٦٢ (٢٥٥)، وابن عساكر في تاريخه ٣٨١/٥٣.

قال ابن كثير ٨/ ٢٧١: ﴿وهذا إسناد غريب جدًّا».

٦٦١٦٥ \_ عن أبي نضرة، قال: كان عمر بن الخطاب إذا أقيمت الصلاة قال: استووا، تقدَّم يا فلان، تأخَّر يا فلان، أقيموا صفوفكم، يريد الله بكم مَدْيَ المتلائكة. ثم يتلو: ﴿ وَإِنَّا لَتَنَّ النَبَاتُونَ ﴿ وَإِنَّ لَتَنَّ النَّالُونَ ﴿ وَإِنَّ لَتَنَّ النَّالُونَ ﴾ (١٠/١٥٠)

٦٦١٦٦ - عن عبدالله بن مسعود - من طريق السُّدِيّ - قال: إنَّ مِن السماوات لَسماء ما فيها موضع شِبْر إلا وعليه جبهة ملك أو قدماه قائمًا أو ساجدًا. ثم قرأ: ﴿ وَإِنَّا لَتَمْ السَّبَهُ مَنَهُ السَّرَاءُ لَكُ السَّاقُونَ ﴿ الْكَالِهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِمُ الللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

٩٦١٦٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿ وَلِنَّا لَنَحْنُ الشَّالَٰونَ ﴾ قال: الملائكة ﴿ فَوَلنَّا لَنَحْنُ النَّبَاتُونَ ﴾ قال: الملائكة ﴿ ٤٨٧/١٢)

٦٦١٦٨ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلِنَّا لَنَعَنُ لَلْسُيَحُونَ﴾ ما في السماوات موضع شبر إلا وعليه مَلَك مُصَلِّ أو مُسَبِّع<sup>(٥)</sup>. (ز)

٦٦١٦٩ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن جريج - ﴿وَإِنَّا لَنََّنُ السَّافَّٰوَى﴾: الملائكة (٦٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (١٧٧١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۳/۱۹ ينحوه، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ۳۹/۷ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٨٢ من طريق مسروق، وابن جرير ١٩٥٤ بنحوه، والطبراني (٩٠٤٢)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٥٩). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد بن حميد ـ كما في التغليق ٣/ ٤٩٤ ـ، وأخرجه ابن جرير ٢٥٤/١٩ من طريق عطية العوفي بلفظ: الملائكة صافون تسبح لله ﷺ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/ ١٧٢. (٦) أخرجه إسحاق البستي ص٢٢٤.

\$ VYE

٦٦١٧ - عن مجاهد بن جبر: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ السَّمَاؤُنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلسَّيَمُونَ ﴿ قال: أَطَّت السماء، وما تلام أن تشط؛ إن في السماء لسماء ما فيها موضع شبر إلا عليه جبهة ملك أو قدماه (١٠).

٢٦١٧١ ـ عن أبي صالح باذام، قال: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ رَيَّكَ يَعَلَّرُ أَلَّكَ تَقُمُمُ أَنَنَ مِن ثُلْقِي الَّيْلِ﴾ إلى قوله: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُحْسُونُ﴾ [المزمل: ٢٥]؛ قال جبريل: أَشَقَّ ذلك عليكم؟ قال: «نعم». قال: ﴿وَمَا مِثَا إِلَّا لَهُ مَثَامٌ مَثَلُومٌ ۞ وَإِنَّا لَنَحُنُ السَّالُونَ ۞ وَإِنَّا لَنَحَنُ لَلْسَبُونَ﴾ (٢٠). (٤٩٣/١٢)

٩٦١٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ وَإِنَّا لَمَنْ اَلْمَالُونَ ﴾ ، قال: الملائكة (٣٠ . (ز) ٣٦١٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّا لَنَعْنُ اَلْمَالُونَ ﴾ قال: صفوف في السماء ، ﴿ وَإِنَّا لَنَعْنُ النَّمَالُونَ ﴾ أي: المصلون، هذا قول الملائكة. قال: يُتنون بمكانهم من العبادة (٤٠٤ / ١٩٤))

3٦٦٧٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ السَّاقُونَ﴾، قال: للصلاةُ (\*).

٦٦١٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا يِنَّا إِلَّا لَهُ مَنَامٌ مَثَلُمٌ ﴿ وَإِنَّا لَنَتُنَ السَافُونَ لِ يعني: صفوف الملائكة في السموات في الصلاة، ﴿ وَإِنَّا لَنَتُنْ ٱلنَّبَيِّ مَرَكَ يعني: المصلين. يخبر جبريلُ النبيّ ﷺ بعبادتهم لربهم ﷺ، فكيف يعبدهم كفار مكة؟! (٧). (ز)

٦٦١٧٧ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - ﴿وَإِنَّا لَنَمْنُ اللَّهَا أَوْنَ﴾، قال: الملائكة، هذا كله لهم (١٥٥٥). (ز)

٥٥٢٨ ذكر ابنُ عطية (٣١٦/٧) أن ﴿النَّيِّتُونَ﴾ يحتمل أن يريد به: الصلاة، ويحتمل أن يريد به: الصلاة،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه محمد بن نصر في مختصر قيام الليل (٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٥٨/٢، وابن جرير ١٩٤/٦٥ من طريق أبي هلال.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٥٤/١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢١٩، ٦٥٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٥/ ٦٥٤.
 (٦) تفسير البغوي ١٩٠٤.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٣٣.
 (٨) أخرجه ابن جرير ١٩٥٥.

٦٦١٧٨ - عن سفيان بن عيينة - من طريق ابن أبي عمر - في قوله: ﴿ وَإِنَّا لَنَتُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّلْحَالَةُ اللَّالِي اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللّل

#### أثار متعلقة بالآية:

7٦١٧٩ ـ عن أبي ذرِّ، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرُونَ، وأُسمَع مَا لا تسمعون، إنَّ السماء أطَّت، وحُقِّ لها أن تنط؛ ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضعٌ جبهتَه ساجدًا لله (٢٠). (٤٨٩/١٢)

٦٦١٨٠ ـ عن جابر بن سمرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ الملائكة عند ربها؟ قال: «يُتِمُّون الملائكة عند ربها؟ قال: «يُتِمُّون الصفوف الأول، ويتراصُّون في الصف»<sup>(٣)</sup>. (٤٩١/١٢)

771/۸ ـ عن حذيفة، قال: قال رسول الله ﷺ: الْفَضِّلنا على الناس بثلاث: جُعلت صفوفنا كصفوف الملائكة، وجُعلت لنا الأرض كلها مسجدًا، وجُعلت تربتها لنا طهورًا إذا لم نجد الماء<sup>(2)</sup>. (١/ ٩١)

## ﴿وَلِنَ كَانُواْ لِنَقُولُونَ ۞ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكُلِ مِنَ الْأَوْلِينَ ۞ لَكُنَّا عِبْدُ اللَّهِ الْمُغْلَمِينَ ۞ فَكَثَرُوا بِيَّةٍ مُسَرَّقٌ بَيْلُمُونَ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآيات، وتفسيرها:

٢٦١٨٢ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ أَنَّ مِنكَا لِكُولُ أَنَّ عِنكَا
 أَكُولُ بِنَ ٱلْأَوْلِينَ﴾ الآيات، قال: لما جاء المشركين من أهل مكة ذِكرُ الأولين وعِلْمُ الآخرين؛ كفروا بالكتاب، ﴿ مَنكُونُ يَقلُمُونَ﴾ (٥٠). (٤٩٤/١٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه إسحاق البستي ص٢٢٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٣٠٥/٥٠٤ ـ ٤٠١ (٢١٥١٦)، والترمذي ١٩٥٤ ـ ٣٥٢ (٢٤٦٥)، وابن ماجه ٢٨٣/٥٨)، وابن ماجه (٢٤٦٠)، و(٤١٩٠).

قال الترمذيّ: «هذّا حديث حسن غريب». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وأورده الألباني في الصحيحة ٢٩٤٤/ ١٩٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ١/ ٣٢٢ (٤٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ١/ ٣٧١ (٢٢). وأورده الثعلبي ٣١٧/٣.

وقد أورد السيوطي بعد تفسير الآيات ٢١/ ٤٩١ ـ ٤٩٣ آثارًا عن تسوية الصفوف في الصلاة وحكمها.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/١٩ من طريق محمد بن سعد العوفي، عن أبيه، قال: حدثني عمي الحسين بن =

٦٦١٨٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ أَنْ عِنْنَا ذِكْرًا مِنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّاللَّالِمُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

٣٦١٨٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَإِن كَانُواْ لِتَقُولُونَ ﴾ لَّوَ الْمَا عَرْفُوا كَفُوا لِتَقُولُونَ ﴾ قال: أَنْ عِنْدًا فِكُوا عَمْوا كَفُروا به (١٠ . (ز) ٣٦١٨٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِن كَانُواْ لِتَقُولُونَ ﴾، قال: قالت هذه الأمة ذلك قبل أن يُبعث محمد ﷺ، فلما جاءهم محمد ﷺ كفروا به، ﴿وَلَن يَتَلَمُونَ ﴾ ( ١٩٤/١٤٤)

٣٦١٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَكُلِّ مِنَ الْأُولِينَ ﴾، قال: هؤلاء ناس من مشركي العرب قالوا: لو أنَّ عندنا كتابًا من كتب الأولين، أو جاءنا علم من علم الأولين. قال: قد جاءكم محمد بذلك، ﴿ وَكُفَّرُوا بِيِّهُ مَنَوَّكَ يَقَلَمُونَ ﴾ يقول: قد جاءكم محمد بذلك، وفكر اللقرآن وبما جاء به محمد ﷺ (و).

٣٦١٨٨ ـ عن عبدالملك ابن جريج، في قوله: ﴿وَإِن كَانُواْ لِتَقُولُونَ ۞ لَوْ أَنَّ عِندَاً ذِّكُرًا يَنَ الْأَوْلِينَ﴾، قال: قول أهل الشرك من أهل مكة، فلما جاءهم ذِكر الأولين وعلم الآخرين كفروا به<sup>(۲)</sup>. (٩٤/١٢)

<sup>=</sup> الحسن، عن أبيه، عن جده عطية العوفي، عن ابن عباس به. وعزاه السيوطي إلى ابن مردريه.

إسناده ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة. (١) أخرجه ابن جرير ٦٥٦/١٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٥/ ٦٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جُرير ١٩/ ٢٥٥، ٢٥٧. وعلَّقه يحيى بن سلام ٨٤٧/٢ بنحوه مختصرًا.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

الأَوْلِينَ ﴾ حبر الأمم الخالية كيف أهلك لَيْتُلُونَ ﴾ كفار مكة: ﴿ لَوْ أَنَّ عِنْكَا يَكُا يَنَ اللهِ الْفَيْ الْأَوْلِينَ ﴾ حبر الأمم الخالية كيف أهلكوا وما كان مِن أمرهم؛ ﴿ لَكُا عِبَادَ اللهِ اللهِ عَلَى ما لاَحْلِن، الشَّفْلِينَ ﴾ بالتوحيد. نزلت في الملأ من قريش، فقصَّ الله ﷺ على عليهم خبر الأولين، وعلم الأخرين، ﴿ فَكُونًا بِيْبُ ﴾ بالقرآن، ﴿ فَسَوّقَ يَسْلُونَ ﴾ هذا وعيد، يعني: القتل ببد(''. (ز)

## ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْتُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُثُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞

٦٦١٩٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنَّا ﴾
 الآية، قال: سبق هذا مِن الله أن ينصرهم (٤٠٤/١٢)

٦٦١٩٣ - عن إسماعيل السُّدِيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنّا ﴾ الآية، قال: كانت الأنبياء تُقتَل وهم منصورون، والمؤمنون يُقتلون وهم منصورون، نُصِروا بالحُجَج في الدنيا والآخرة، ولم يُقتل نبيٍّ قطُّ ولا قوم يدعون إلى الحق من المؤمنين، فتذهب تلك الأمَّة والقرن، حتى يبعث الله قومًا ينتصر بهم منهم (٥٠). (٤٩٥/١٢)

٦٦١٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقْتُ كُونَنَا ﴾ بالنصر ﴿ لِيبَادِنَا النَّرْسِلِينَ ﴾ يعني: الأنبياء ﷺ، يعني بالكلمة: قوله ﷺ: ﴿ حَتَبَ اللهُ لَأَظْلِبَكَ أَنَا وَيُسُلِئُ ﴾ [المجادلة: ١٦]، فهذه الكلمة التي سبقت للمرسلين، ﴿ إِنَّهُمْ لَكُمُ الْنَصْوَرُونَ ﴾ على كفار قريش (٠٠). (ز)
 ١٦١٩٥ ـ قال يحيى بن سلّم: قوله ﷺ في: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُينَنَا لِيبَادِنَا النَّرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَكُمْ اللَّهُ وَلَلْكُمْ اللّهُ وَلَلْكُمْ اللّهُ وَلَلْكُمْ اللّهُ وَلَلْكُمْ لَلْكُمْ اللّهُ اللّهُ وَلَلْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَلْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹/۲۵۲.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير يحيى بن سلام ٨٤٧/٢.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١٩، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢٥٧/١٩ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٣.

## لَمُتُمُ ٱلۡمَنۡصُورُونَ﴾ في الدنيا، وبالحُجَّة في الآخرة (¹). (ز)

## ﴿ وَإِذَّ جُندَنَا لَمُتُمْ ٱلْغَلِيُّونَ ۞

٦٦١٩٦ ـ عن الحسن البصري، ﴿ وَإِنَّ جُنَدًا لَمُ الْفَلِيُونَ ﴾، قال: لم يُقتَل مِن الرسل أصحاب الشرائع أحدٌ قطُ<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٦١٩٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق خليد \_ في قوله: ﴿ وَإِنَّا جُنكَا لَمُكُم ٱلتَّلْئِكُونَ ﴾ ، قال: ولا أعلم أولئك إلا أهل الشام (٣٠) . (ز)

٣٦١٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِنَّا جُنكَا﴾ حزبنا؛ يعني: المؤمنين ﴿ لَمُمَّ الْغَلِبُونَ﴾ النّليُونَ﴾ النّليُونَ﴾ النّليُونَ﴾ النّليُونَ﴾ النّليُونَ﴾

## ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ ﴾

77199 \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ ﴾، يعنى: الموت(٥). (ز)

٦٦٢٠٠ \_ قال مجاهد بن جبر: ﴿ نَنُولً عَنْهُمْ حَتَىٰ حِينِ ﴾، يعني: يوم بدر (٦). (ز)

٣٦٢٠١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿فَنَوَلَ عَنْهُم حَتَىٰ حِينِ﴾، قال: إلى الموت (٧٠). (١(٩٥/١٤)

٢٦٢٠٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ﴾، قال: يوم بدر<sup>(٨)</sup>. (٤٩٦/١٢)

٣٦٢٠٣ ـ عـن زيـد بـن أسـلـم فـي قـولـه: ﴿فَنَوْلُ عَنْهُمْ حَتَىٰ حِينِ﴾ قـال: يـوم القيامة(١٠). (١٩٥/١٤)

<sup>(</sup>١) تفسير يحيي بن سلام ٨٤٨/٢. (٢) علقه يحيي بن سلام ٨٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفسوي في المعرفة والتاريخ ٣٠٣/٢، وابن عساكر في تاريخ دمشق ١/٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦٢٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٨/١٧٣، وتفسير البغوي ٤/٥٠.

 <sup>(</sup>٦) تفسير التعلبي ١٧٣/٨، وتفسير البغوي ٤٠٠٤.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٢٩/ ١٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٥٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

(۱۷۰) المالية المالية

 ٦٦٢٠٤ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَرَلَ عَنْهُم حَقَّ حِينِ﴾، يقول الله 畿 للنبي ﷺ: فأعرض عن تُقار مكة إلى العذاب؛ إلى القتل ببدر(١). (ز)

٣٩٢٠٥ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿فَنَوَّلُ عَتْهُمْ حَتَّى حِينِ﴾، قال: يوم القيامة(٣٤<mark>/١عت</mark>. (ز)

#### 🏶 النسخ في الآية:

٣٦٢٠٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿فَلَوْلً عَنْهُمْ حَتَّى حِبنِ﴾، قال: نسخها القتال في سورة براءة: ﴿فَاقْتُلُوا ٱلشَّيْرِكِينَ حَيْثُ وَجَهْلُتُوهُمْ ﴾ [النوبة: ٥]<sup>٣)</sup>. (ز)

٦٦٢٠٧ \_ قال مقاتل بن حيان: ﴿ فَنَوْلً عَنْهُمْ حَتَىٰ حِينِ ﴾ نسختها آية القتال (٤) (٥٠٠٠. (ز)

## ﴿وَأَنْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ۞﴾

٣٦٢٠٨ ـ عن الحسن البصري: ﴿وَلَقِيرُمُ مُنَوَّدَ يُشِيرُنَهُ، يعني: النفخة الأولى بها يهلك كفار آخر هذه الأمة الدَّائنين بدِين أبي جهل وأصحابه (٥٠). (ز)

٦٦٢٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَأَشِيرُمُ فَسَوْقَ يُشِرُونَ ﴾،

اختُلِف في الحين المذكور في الآية على ثلاثة أقوال: الأول: أن المراد: إلى
 الموت. وهو قول قتادة. والثاني: أن المراد: إلى يوم بدر. وهو قول السديّ. والثالث:
 أن المراد: إلى يوم القيامة. وهو قول ابن زيد.

وَفَعَبَ ابنُ جرير (٢٥/١٩) إلى القول الثاني ـ وهو قول مجاهد، والسدي ـ استنادًا إلى السيق، في استنادًا إلى السيق، فقال: هفاه التنزيل؛ وذلك أنَّ الله توعدهم بالعذاب الذي كانوا يستعجلونه، فقال: ﴿أَيْمَكَلَانِكَ يُسَتَمْمِلُونَ﴾ [الشعراء: ٢٠٤]، وأمر نبيَّه أن يُعرِض عنهم إلى مجيء حينه، فتأويل الكلام: فتول عنهم ـ يا محمد ـ إلى حين مجيء عذابنا ونزوله بهمه.

፲٥٥٣ قال ابنُ عطية (٣١٧/٧ بتصرف): ﴿وعد للنبي ﷺ، وأمر بالموادعة، وهذا مما نسخته آية السيف؛.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٣. (٢) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٥٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ٨٤٨/٢. (٤) تفسير النعلبي ٨/١٧٣، وتفسير البغوي ٤/٥٠.

<sup>(</sup>٥) علقه يحيى بن سلام ٨٤٨/٢.

قال: أبصروا حين لم ينفعهم البصر<sup>(۱)</sup>. (١٢/ ٤٩٥)

77۲۱۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَيْسِرُمُ ﴾ إذا نزل بهم العذاب ببدر، ﴿فَسَوْتَ يُعِرُونَ ﴾ العذاب (\*). (ز)

٦٦٢١١ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ وَلَيْمِرُمُ مُنَوَى يُبْيِرُونَ ﴾، يقول: أنظرهم فسوف يُبصرون ما لهم بعد اليوم. قال: يقول: يبصرون يوم القيامة ما ضيَّعوا مِن أمر الله، وكفرهم بالله ورسوله وكتابه. قال: فدابصِرهم و «أبصِر» و احد (٣). (ز)

٦٦٢١٢ \_ قال يحيى بن سلّام: قال: ﴿ وَلَإَشِرُمُ فَمَوْنَ يُشِرُونَ ﴾، أي: فسوف يرون العذاب(٤). (ز)

#### ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَغْجِلُونَ ۞

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٣٦٣١٣ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قالوا: يا محمد، أرِنا العذابَ الذي تُخَوِّفنا به، عجِّله لنا. فنزلت: ﴿أَيْعَلَهَا يَسْتَعْمِلُونَ﴾ (٥) . ٤٩٦/١٢)

٦٦٢١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَسَوْنَ يُبْعِرُونَ ﴾ العذاب، فقالوا للنبي ﷺ: متى هذا الوعد؟ تكذيبًا به؛ فأنزل الله ﴿ وَلَهَمَانَهَا يَسْتَعِلُونَهُ (١٠). (ز)

#### ﴿ فَإِذَا نَزُلُ بِسَاخِيمٍ مَسَآة صَبَاحُ ٱلشُذَرِينَ ﴿

٣٦٦١٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: في قوله: ﴿فَإِنَّا نَزَلَ يِمَاخِيرٌ﴾ قال: بدارهم ﴿فَمَآة صَبَاحُ ٱلْمُنَذِينَ﴾ قال: بنسما يُصبِحون (٧٧). (٤٩٦/١٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٠٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲۲۳/۳. (۳) أخرجه ابن جرير ۲۰۹/۱۹.

<sup>(</sup>٤) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٨.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى جويبر.

قال السيوطي في لباب النقول ص١٦٧: •صحيح على شرط الشيخين٠.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٦٢٣ ـ ٦٢٤.
 (٧) أخر حداد حد ١٩٠٠ - ٦٦٠ مداد الراح الرا

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٩/ ٦٦٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٦٦٢١٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِذَا نَزُلُ بِسَاحَنِيمَ ﴾ بحضرتهم ﴿ فَسَآة صَبَاحُ ﴾ فبش صباح ﴿ ٱلنُّنذُرِينَ ﴾ الذين أنذروا العذاب(١١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٦٢١٧ ـ عن أنس بن مالك: أنَّ رسول الله ﷺ غزا خيبر، فصلَّينا عندها صلاة الغداة بغَلَس، فركب نبئُ الله ﷺ وركب أبو طلحة، وأنا رديف أبى طلحة، فأجرى نبي الله ﷺ في زقاق خيبر، وإنَّ ركبتي لَتَمَسُّ فَخِذ نبيِّ الله ﷺ، ثم حسر الإزارَ عن فخذه حتى إني أنظر إلى بياض فخذ نبي الله ﷺ، فلما دخل القرية قال: ﴿اللهُ أَكْبُر، خربت خيبر، إنا إذا نزلنا بساحة قوم ﴿ مَنَاهُ صَبَاحُ ٱلنُّدَرِينَ ﴾ قالها ثلاثًا (١٢/١٢). (٤٩٦/١٢)

## ﴿وَتَوَلُّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴿ ﴾

٦٦٢١٨ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَقَوَلَ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينِ﴾، قال: قيل له: أعرض عنهم<sup>(٣)</sup>. (٤٩٧/١٢)

٦٦٢١٩ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَقَّىٰ حِينِ ﴾: يعني: إلى حين آجالهم<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٩٦٢٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقِرَلَ عَنْهُمْ حَقَّىٰ حِينِ﴾ أعرِض عنهم إلى تلك المدة؛ القتل بيدر (٥). (ز)

#### النسخ في الآية:

٦٦٢٢١ \_ قال قتادة بن دعامة: ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ نسخها القتال، هي مثل الأولى<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٣ ـ ٦٢٤.

<sup>(</sup>۲) أخبرجيه البيخباري ۸۳/۱ ـ ۸۶ (۳۷۱)، ۱/۱۲۵ ـ ۱۲۱ (۲۱۰)، ۸۶٪ (۲۹٤٥)، ۲۸۶ ـ ۵۷ ـ ۵۷ (۲۹۹۱)، ۲۰۸/۶ (۲۲٤۷)، ٥/ ۱۳۱ ـ ۱۳۲ (۲۹۹۷ ـ ۱۹۹۹)، ٧/ ٩٥ ـ ٩٦ (٥٥٢٨)، وعبدالرزاق ٣/ ۱۰۹ (۲۵۷۰) مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) علقه يحيى بن سلام ٨٤٩/٢. (٣) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٦) علقه يحيى بن سلام ٨٤٩/٢.

#### ﴿ وَأَشِيرٌ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ١٩٥٠

٣٦٢٢٢ ـ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿وَأَثِيرَ فَسُوْفَ يُبْعِيرُونَ﴾، قال: يقول: يوم القيامة؛ ما صنعوا مِن أمر الله وكفرهم بالله ورسوله وكتابه. قال: أبصِر وأبصِرهم واحد (٢٠/١٢). (٤٩٧/١٢)

77۲۲۳ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَهِرْ ﴾ وأبصر العذاب، ﴿ فَسَوْفَ يَبْهِرُ وَابِصر العذاب، ﴿ فَسَوْفَ يَبْهِرُ وَنَكَ ﴾ العذاب (٢).

۲۹۲۲٤ ـ قال يحيى بن سلام: ﴿وَلَشِرْ﴾ انتظر، ﴿فَسُونَى يُبْمِرُونَ﴾ فسوف يرون العذاب(٢٠). (ز)

#### ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴾

٩٦٢٢٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ ﴾ قال: عما قال: سبَّح نفسه إذ كُذِب عليه وقيل عليه البهتان، ﴿ عَنَا يَمِمُونَ ﴾ قال: عما يكذبون (٤) ( ٤٩٧/١٥)

٦٦٢٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم نزَّه نفسه عن قولهم، فقال قلى: ﴿سُبُحَنَ رَبِكَ رَبِكَ الْمِنْزَةِ عِن ملوك الدنيا ﴿مَنَّا يَمِيثُونَ ﴾ عمَّا يقولون من الكذب: إنَّ الملائكة بنات الله قلى (
 الكذب: إنَّ الملائكة بنات الله قلى (

٦٦٢٢٧ ـ قال يحيى بن سلّام: ﴿سُبْحَنَ رَبِّكَ﴾ يُنَزِّه نفسه ﴿رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَنَّا يَمِسُونَ ﴾ عما يكذبون (١)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>۳) تفسیر یحیی بن سلام ۸٤٩/۲.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٥٩/٢ من طريق معمر، وابن جرير ١٦١/١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٩.

# ﴿ وَمَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَلَلْمَنَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞

الكُورَسِينَهُ عَلَى ٱلكُورَسِينَهُ مَ اللهِ عَلَى المُرسَلِينَهُ عَلَى ٱلكُورَسِينَهُ عَلَى ٱلكُورَسِينَهُ ا قال: قال رسول الله 護: ﴿إِذَا سَلَمْتُم عَلَيّ فسلّموا على المرسلين؛ فإنّما أنا رسولٌ مِن المرسلين، (٬٬ قربر/۲۵)

المعربة عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا سَلَّمَتُم حَلَيَّ فَسَلِّمُوا على المُموسلين؛ فإنما أنا رسول من المرسلين؛. قال أبو العوام: كان قتادة يذكر هذا المحديث إذا تبلا هذه الآيات: ﴿سُبْحَنْ رَبِّ لَوَرَةٍ مَنَّ يَعِيدُونَ ﴿ وَسَلَّمُ عَلَى المُرْتَانَ اللهُ عَلَى المُعْدُونَ اللهُ وَسَلَّمُ عَلَى المُرْتَانِينَ ﴿ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ اللللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ

٣٦٢٣ - قال إسماعيل السُّدِّي: ﴿وَيَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسِلِينَ﴾، يعني: الثناء الحسن (٣). (ز)
٣٦٢٣٦ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسِلِينَ﴾ الذين بلَّغوا عن الله التوحيد، ﴿وَلَكُمْدُ يَوْ رَبِّ ٱلْعَلَيْدِينَ﴾ على هلاك الآخرين الذين لم يُوَحِّدوا ربهم (٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

 (٢) أخرجه أبو الشيخ في طبقات المحدثين بأصبهان ٢/١٠ ـ ١١ المرفوع فقط، وأبو نعيم في أخبار أصبهان ١٤٩/١، ١١٢/٢، والثعلبي ١٧٣/٨.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ۱۹۹/۲، من طريق معمر مختصرًا، وابن جرير ۱۹۱/۲۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

قال الألباني في الصحيحة ١٩٢٧/٦: «وهذا إسناد حسن، لولا أن إبراهيم هذا ذكره ابن أبي حاتم في الجرح، وقال: سألت أبي عنه؟ فقال: لا أعرفه. وذكر أنه روى عنه النضر بن هشام الأصبهاني وعدالرزاق بن بكر الأصبهاني. قلت: فهو على شرط ابن حبان في الثقات».

<sup>(</sup>٣) علقه يحيى بن سلام ٢/ ٨٤٩. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ١١/١١٥ (١١٢٢١).

قال الهيئمي المجمّع "٣/١، ١٠٣/١): فيه محمد بن عبدالله بن عبير، وهو متروك. وقال الصالحي في سبل الهدى والرشاد ١٦٩/٨: فبسند ضعيف. وقال الألباني في الضعيفة ٢١٦/٩: فواه، لا يفرح به.

وَيُرُوعُ النَّفِيدُ اللَّهُ الدُّورُ

٦٦٢٣٣ ـ عن أبي سعيد، عن رسول الله ﷺ: أنَّه كان إذا أراد أن يُسلِّم من صلاته قــــــال: ﴿سُبْحَنْ رَبِّكَ رَبِّ الْمِزَّةِ عَنَّا يَمِيفُونَ ۞ وَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَلَلْمَنْدُ يَقِهِ رَبِّ آلْسَلَيْدِکُ﴾''. (٤٩٨/١٧)

٦٦٢٣٤ ـ عن زيد بن أرقم، عن رسول الله ﷺ، قال: "من قال دبر كل صلاة: ﴿سُبَحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِزَةِ عَنَّا يَمِينُونَ ۚ ۞ وَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْمَنَدُ يَقِو رَبِّ الْمَلْمِينَ﴾ ثلاث مرات؛ فقد اكتال بالمكيال الأوفى من الأجره'''). (١٩٩/١١)

الأوفى مِن الأجر يوم القيامة فليَقُل آخرَ مجلسه حين يريد أن يقوم: ﴿ سُبُحَنَ رَبِكَ رَبِ الْمُحَيالُ اللّهِ عَن الأَجر يوم القيامة فليَقُل آخرَ مجلسه حين يريد أن يقوم: ﴿ سُبُحَنَ رَبِكَ رَبِ اللّهِ عَن الْأَجر عَم اللّهِ اللّهُ وَلَمْتَدُ يَقٍ رَبِّ الْمُلْكِينَ﴾ (٣٠). (٤٩٩/١٢) الْمُؤْمِنَانُ ﴿ وَالْمَنْدُ يَقِ رَبِّ الْمُلْكِينَ﴾ (٣٠). (٢٩٩/١٢ - عن على بن أبي طالب - من طريق الأصبغ بن نباتة ـ قال: مَن أحبُ أن يكتال بالمكيال الأوفى مِن الأجر يوم القيامة فليكن آخر كلامه من مجلسه: ﴿ سُبُحَنَ يَوْ رَبِي الْمِنْزُونَ ﴿ وَسَلّةُمْ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَمْتَدُ يَوْ رَبِي الْمُلْوَى ﴾ (٤). (ز)



<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي في مسئله ٣/ ٦٥١ ـ ٢٥٢ (٣٣١٢)، وابن أبي شيبة في مصنفه ٢٦٩/١ (٣٠٩٧)، ومجاهد في تفسيره ص٧٧ه.

قال المناوي في التيسيّر ٢٠٢/٢: (وإسناده حسن). وقال الألباني في الضعيفة ٢١٥/٩ (٤٢٠١): (ضعيف جدًاه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ٥/٢١٦ (٥١٢٤).

قال الهيشمي المجمّع /١٠٢/ - ١٠٣ (١٩٢٣): فيه عبدالمنعم بن بشير، وهو ضعيف جدًّا». وقال الألياني في الضعيفة ١٩/٢٤ (٢٥٥٩): «موضوع».

<sup>(</sup>٣) أُخرجُه ابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٧/٤٢، وتخريج أحاديث الكشاف ٣/١٨٢ ـ مرسلًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ٨٤٩/٢.

#### فهرس الموضوعات

| بفحة | الموضوع الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بفحة | الموضوع اله                                                                                                     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | (* <b>5</b> 0. – (*                                                                                             |
| ٣0   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | تابع سورة الأحزاب  إِنَّ ٱلْمُسْلِينَ وَلْمُؤْمِنِينَ وَلْمُؤْمِنِينَ                                           |
|      | ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَّكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥    | وإن المسليمان والمسلمنت والمقاميان والمقاميان والمقاميان والمقانية والقانيدين والقانيدين والقانيات والمقاميان   |
| ٣٦   | گييرً⊷♦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥    | وطومت والعيون والعوسي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                    |
| ٣٧   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | v    | تورق<br>تفسير الآية                                                                                             |
| ۳۸   | ﴿وَسَيِّحُوهُ بُكُونُ وَأَصِيلًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ                                                   |
| 39   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11   | وَرَسُولُهُ: أَمْرًا أَنَّ يَكُونَ لَمُهُمْ﴾                                                                    |
|      | ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُنَّهُ لِيُخْرِمَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11   | نزول الآية                                                                                                      |
| ٤٠   | مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّودِ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱٥   | تفسير الآية                                                                                                     |
| ٤٠   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 17   | آثار متعلقة بالآية                                                                                              |
| ٤١   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعُمَ أَلَتُهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ                                               |
| ٤٥   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17   | عَلَيْــهِ أَمْسِكُ عَلَيْكُ زَوْجَكَ                                                                           |
|      | ﴿ نَجِينَتُهُمْ يَوْمَ بَلْقَوْنَدُ سَلَمٌ ۚ وَأَعَدَّ لَمُمْ أَجْرَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17   | نزول الآية                                                                                                      |
| ٤٥   | ﴿ لَمِي كَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَ | Y .  | تفسير الآية                                                                                                     |
|      | ﴿ يَكَأَيُّهَا ۗ ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , ,  | انار متعلقه بالا يه                                                                                             |
| ٤٧   | وَنَدِيرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | YV   | َوْمِنَا ۚ فَانَ عَلَىٰ السِّيِ مِنْ حَرِجِ فِيكِ عَرَفِ اللهِ<br>لَدُّ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْاً﴾ |
| ٤٧   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | YV   | نزول الآية                                                                                                      |
| ٤٧   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲۸   | تفسير الآية                                                                                                     |
| ٤٨   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | ﴿ ٱلَّذِيكَ ۗ يُبَلِّغُونَ رِسَلَنتِ ٱللَّهِ وَيَغْشُونَهُۥ وَلَا                                               |
| ٤٩   | ﴿وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣٠   | يَخْشُونَ لَحَدًا إِلَّا أَلْتُهُ                                                                               |
|      | ﴿ وَيَشِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ فَضَلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      | ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَلَا أَحَدٍ مِن يَجَالِكُمْ وَلَكِن                                                      |
| ٤٩   | كَبِيرًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۳۱   | رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ نُّ﴾                                                                    |
| ٤٩   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۳۱   | قراءات                                                                                                          |
| ۰۰   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣٢   | نزول الآية                                                                                                      |



| صفحة  | الموضوع اا                                                                                                                              | مفحة | الموضوع الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |                                                                                                                                         |      | <br>﴿وَلَا نُولِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَعْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸٦    | حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مُلَكُت يَسِينُكُ ﴾                                                                                               | ٥١   | وُقُوكُ لَمْ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٨٦    | نزول الآية                                                                                                                              |      | ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸٧    | تَفْسير الآية                                                                                                                           | ٥٢   | أَثْرُ طَلَقَتُكُوهُنَّ ﴿ كُلَّ السَّاسَانَ اللَّهُ اللَّاللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّاللَّاللَّاللَّاللَّالَالَاللَّا اللَّاللَّ |
|       | ﴿ يَكَأَيُّهُا ۗ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّهِيّ                                                                   | ٥٢   | من أحكام الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۹.    | إَلَّا أَنَّ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طُعَامِرْ ﴿ إِلَىٰ عَلَامِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ                                | ٥٣   | تفسير الآية، وأحكامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۹.    | نزول الآية                                                                                                                              | ٥٥   | النسخ في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 97    | تفسير الآية                                                                                                                             | ٥٦   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَكًا فَشَكُوهُ ۚ مِن وَرَآءِ                                                                              |      | ﴿ بَتَأَيُّهَا ٱلنَّبَى إِنَّا أَخَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | جِهَارِ ذَالِكُمْ أَلْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ                                                                                                | ٥٧   | ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 98    | وَقُلُوبَهِنَّ ﴾                                                                                                                        | ۸۷   | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 98    | نزول الآية                                                                                                                              | ٥٨   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 99    | تفسير الآية                                                                                                                             | ٥٩   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1     | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                      | ٦١   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن ثُوْذُوا رَسُولَ اللَّهِ                                                                                       | 77   | ﴿ وَأَمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | وَلَآ أَن تَنكِحُوٓا أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ                                                                                           | 77   | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.1   | نزول الآية<br>تفسير الآية                                                                                                               | 77   | نزول الآية، وتفسيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | نفسير الآية                                                                                                                             | ٦٥   | ﴿ إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.5   | الاز معلقه بالايه                                                                                                                       | ٦٥   | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١.,   | عوان بدو سيك او محمود فإن الله هاب<br>بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا﴾                                                                          | 77   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي مَاكِبَايِهِنَّ وَلاَ أَبْنَابِهِنَّ<br>﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي مَاكِبَايِهِنَّ وَلاَ أَبْنَابِهِنَّ | 79   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.0   | وَلاَ إِخْرَتِهِنَّ وَلاَ أَنَّهُ إِخْرَتِهِنَّ ﴾                                                                                       |      | ﴿ تُرْجِى مَن نَشَلَهُ مِنْهُنَّ وَتُقْوِى إِلَيْكَ مَن نَشَآةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | نزول الآية                                                                                                                              | ۷١   | وَمَنِ ٱلْنَفَيْتَ ٠٠٠﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | تفسير الآية                                                                                                                             | ۷١   | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | من أحكام الآية                                                                                                                          | ٧٢   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلَتِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا                                                                 | ٧٣   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ ۖ وَسَلِّمُوا                                                                                    | ۸۰   | ﴿لَا يَحِلُ لَكَ ٱللِّسَآةُ مِنْ بَعْدُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 • 9 | تسليمًا ﴾                                                                                                                               | ۸۰   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | قراءات                                                                                                                                  | ۸۱   | تفسير الآية، والنسخ فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| مفح   | <u>) </u>                                                  | الموضوع           | الصفحة | موضوع                                                                                                                                         |
|-------|------------------------------------------------------------|-------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | فِيهَا أَبْدُأُ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا               | ﴿ خَالِدِينَ      |        | نزول الآية                                                                                                                                    |
| ٠ ٤ ١ |                                                            | نَصِيرًا﴾         | ۱۱۰ .  | تفسير الآية                                                                                                                                   |
|       | وُجُومُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَنَلِّتَنَّا          | ﴿يَوْمَ تُقَلَّبُ | 119.   | آثارِ متعلقة بالآية                                                                                                                           |
| ٠ ٤ ١ | للَّهَ وَأَلَمْهُنَا ۗ الرَّسُولَا ﴾                       | أَلَمُعْنَا ٱ     | ı      | إِلَّا ٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱللَّهَ﴾                                                                                                          |
|       | يُّنَا إِنَّا أَلَمْهَنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآةَنَا        |                   |        | نزوِل الآية، وتفسيرها                                                                                                                         |
| ٠ ٤ ١ | ٱلتَيِيلَا﴾                                                | فَأَضَلُونَا      |        | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ﴾                                                                                              |
| ٠ ٤ ١ |                                                            |                   | 171.   | نزول الآية، وتفسيرها                                                                                                                          |
| 131   | الآية                                                      | تفسير             | ۱۲۲ .  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                            |
|       | مِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَٱلْعَنَّهُمْ             |                   |        | وَكَالَدِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ<br>وَكَالَدِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ          |
| 121   |                                                            | لَنَاكِبَ         | l      | مَا أَكْتُسَبُّوا فَقَدِ أَخْتَمَلُوا بُهْتَنَا ﴿ ﴿                                                                                           |
| 188   |                                                            |                   | ۱۲۳ .  |                                                                                                                                               |
| 121   | الآية                                                      | تفسير             | 1      | تفسير الآية                                                                                                                                   |
|       | لْيِينَ مَامَثُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ مَادَوًا       |                   | ۱۲۵ .  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                            |
| 188   |                                                            | مُومَى            | l .    | (يَكَأَيُّهُا ٱلنَّيِقُ قُل لِأَزْوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَالِهِ<br>أَنَّامًا النَّبِقُ عَلَى لِأَزْوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَالِهِ            |
| ٧٤١   | <br>علقة بالآية                                            |                   | 177 .  | َٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ﴾<br>نزول الآية                                                                                           |
|       | ِ<br>لَٰذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا |                   |        | نزون الآية<br>تفسير الآية                                                                                                                     |
| ٨3 ١  |                                                            | سَدِيدًا﴾         | 177    | تنسير اديه                                                                                                                                    |
| ٠٥٠   | ملقة بالآية                                                |                   |        |                                                                                                                                               |
|       | كُمْ أَعْمَالُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ           | ﴿يُسْلِمْ لَ      | 177    | رُ مِنْ اللَّمْرِ عِنْدِنَ مَنْ اللَّمْرِ عِنْدِنَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَ<br>مُّرِضُ وَالْمُرْجِ فُونَ ﴾ |
| 101   | يع الله                                                    | وَمَن يُطِ        | 177 .  | نزول الآية                                                                                                                                    |
|       | نَا ٱلْأُمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَنُونِ وَٱلأَرْضِ             | ﴿إِنَّا عَرَضَ    | ۱۳٤ .  | تفسير الآية                                                                                                                                   |
| ١٥٩   | <b></b>                                                    | وَٱلْجِبَالِ      | 187 .  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                            |
| 178   | ملقة بالآية                                                | آثار مت           |        | ﴿مَلْعُونِينَ ۚ ٱيْنَمَا ثَقِفُواْ أَخِذُوا وَقُتِـٰلُوا                                                                                      |
|       | اللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ | ﴿لِيُعُذِبَ ا     | ۱۳۸ .  | قَنْتِيلًا﴾                                                                                                                                   |
| ٥٢١   | پ <b>.</b>                                                 | وَٱلْمُشْرِكَة    | ,      | وْسُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن                                                                                      |
|       | 1 -                                                        |                   | ۱۳۸ .  | ُ يَجِدَ لِشُـنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا﴾                                                                                                       |
|       | <b>سورة سبأ</b>                                            |                   |        | <b>وْيَسْتَكُكُ إِلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةُ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا</b>                                                                         |
| 77    | السورة                                                     |                   | 189 .  | عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُدْرِيكِ                                                                                                                 |
| 17/   | السورة                                                     | تفسير             | 189 .  | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَتَّفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمَتْم سَعِيرًا ﴾                                                                           |

| صفحة  | u                                                                                                | الموضوع         | منحتا | الموضوع ال                                                           |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|----------------------------------------------------------------------|
|       |                                                                                                  |                 |       |                                                                      |
| ۱۸٥   | •                                                                                                |                 |       | ﴿ اَلْمُمَدُّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِي  |
|       | لَهُ مَا يَشَآلُهُ مِن تَحَامِهِ وَتَعَاثِيلَ                                                    |                 | ۱٦٨   | ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْمُنْدُنِ ﴾                                       |
| 191   | كَالْجُوابِ                                                                                      | وَجِفَانِ       |       | ﴿ يَمْلُمُ مَا لِيجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا      |
|       | تعلقة بالآية                                                                                     |                 | 179   |                                                                      |
|       | نْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾                                                                         |                 |       | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَ ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى     |
| 199   | تعلقة بالآية                                                                                     |                 | 179   |                                                                      |
|       | يْنَا عَلِيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَمُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ                                            | وْفَلَيَّا فَضَ |       | ﴿ لِيَجْزِكُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْعَالِحَاتِ            |
| ۲۰۱   | نَهُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْكَأَتُهُ                                                              | إِلَّا دَأَبَّ  | ۱۷۱   |                                                                      |
| ۲۰۱   | ت                                                                                                |                 |       | ﴿وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَنِنَا مُعَجِزِينَ أُولَتِهِكَ لَمُتُمْ  |
| 7 • 7 | الآية                                                                                            | تفسير           | ۱۷۲   | (, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -,                               |
| ۲۰۳   | نُ مِنسَأَتُهُنُ                                                                                 | ﴿تَأْكُرُ       |       | ﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِينَ أُنزِلَ إِلَيْكَ      |
| ۲۰۳   | ت                                                                                                | قراءان          | ۱۷۳   | مِن زَيِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ﴾                                           |
| ۲۰٤   |                                                                                                  | تفسير           | ۱۷۳   | قراءات                                                               |
|       | يْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَمُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ                                            | ﴿ فَلَيَّا فَضَ | ۱۷۳   | تفسير الآية                                                          |
| 7•7   | نَّةُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأْتُهُ                                                              | إِلَّا دَآبًا   |       | ﴿ وَقَالَ ۗ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا مَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ          |
| ۲۱.   | لِسَبَلِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً ﴿ ﴾                                                            | ﴿ لَقَدْ كَانَ  | ۱۷٤   | يُنْتِثَكُمُ إِذَا مُزِفْتُهُ ﴾                                      |
| ۲۱.   | ت                                                                                                | قراءان          |       | ﴿ أَنْتُرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَم بِدِ جِنَّةً ۚ بَلِ ٱلَّذِينَ |
| 111   | الآية                                                                                            |                 | ۱۷٥   | ( 0, 100.                                                            |
| 110   | َ فَأَرْسُلُنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْمَرِهِ﴾<br>نَيْنَهُم بِمَا كُفَرُواً وَهَلَ بُجُزِيّ إِلَّا | ﴿ فَأَغْرَضُوا  |       | ﴿ أَفَلَتُمْ يَرُوا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم    |
|       | نَيْنَهُم بِمَا كُفُرُواۚ وَهَلَ شُحْرِيَ إِلَّا                                                 | ﴿ ذَالِكَ جَ    | ۱۷٦   | مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ٠٠٠ ﴿                                    |
| 440   |                                                                                                  | ٱلْكَفُورَ      |       | ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَا دَاوُدَ مِنَا فَشَلًّا يَنجِبَالُ أَوِي        |
| 777   | تعلقة بالآية                                                                                     | آثار م          | ı     | مَعَدُ وَٱلطَّايْرُ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ﴾                      |
|       | بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّذِي بَدَكَنَا                                                   | ﴿ وَجَعَلْنَا   | ۱۷۸   | قراءات                                                               |
| 777   | ى طَلْهِرَةً ٠٠٠٠                                                                                |                 | ۱۷۸   | تفسير الآية                                                          |
| ۲۳۲   | يُّنَا بَنعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا                                                               | ﴿فَقَالُواْ رَأ |       | ﴿ أَنِ آعَمُ لَ سَنِعَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَّةِ وَأَعْمَلُوا      |
| ۲۳۲   | ت                                                                                                | قراءان          | ۱۸۲   | مَنْلِكُمُّا  إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾                      |
| ۲۳۳   | الآية                                                                                            | تفسير           | ۱۸٤   |                                                                      |
| ۲۳۲   |                                                                                                  |                 |       | ﴿ وَلِسُلَتِكُنَ ٱلرِّيعَ غُدُوهُمَا مُّهُمُّ وَرَوَاحُهَا           |
|       | مَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّتُ فَأَتَّبَعُوهُ                                              | ﴿ وَلَقَدُ مَ   | ۱۸٥   | شَرِّ﴾                                                               |
| ۲۳۷   | قًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                       | إِلَّا فَرِيا   |       | قراءات                                                               |

V 5 9 4

| بفحة    | الموضوع الع                                                                                                 | بفحة  | الموضوع الم                                                                                                     |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | <br>﴿وَقَالَ الَّذِينَ اَسْتُضْعِقُواْ لِلَّذِينَ اَسْتَكْمَبُرُواْ بَلْ                                    | 777   | الموضوع ال <u>ه</u><br>قراءات                                                                                   |
| 770     | مَكُرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ٠٠٠ ﴿                                                                          | 779   |                                                                                                                 |
|         | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالِ فِي أَغْنَاقِ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ                                                |       | ﴿ وَمَا كُنانَ لَهُ عَلَيْهِم مِن سُلْطُنِ إِلَّا لِنَعْلَمَ                                                    |
| 777     | هَلَ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَشْمَلُونَ﴾                                                            | 137   | مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ﴾                                                                                      |
| 777     | آثار متعلقة بالآية                                                                                          |       | ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ۚ ٱلَّذِيكِ زَعْتُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا                                                       |
| <b></b> | وما أرسلنا في قرية مِن نلير إلا قال مرية مِن نلير الا قال                                                   |       | يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ ﴿ ﴾                                                                               |
| 117     | مرفوها إنا يِما ارسِلتم بِلهِ، تَقْرُون ﴿                                                                   |       | ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ                                                  |
| 77.     | تون الآية                                                                                                   |       | حَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ                                                                             |
|         | ﴿ وَقَالُوا خَنُ أَكْثَرُ أَمْوَلًا وَأَوْلَنَدًا وَمَا خَنُ                                                | 337   | قراءات الآية، وتفسيرها                                                                                          |
| 779     | بِمُعَلَّىنِنَ ﴾                                                                                            |       | ﴿ فَلْ مَن بَرْنُؤُكُمُ مِن السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهُ مِن |
|         | ﴿ فَلَ إِنَّ رَبِّي يَبْشُلُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَأَهُ وَيَقْدِرُ                                            | , , , | قُوْ الله وَلِهَا اوْ بِيكَمْ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مُنْكُلُ وَلَا نُسْمَالُ اللهُ مُنْكُلُ ا            |
| 779     | وَلَنكِكُنَّ أَكُثُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                            | 707   | عَمًا تَعْمَلُونَ ﴾                                                                                             |
|         | ﴿وَمَا إِنَّهُولِكُمْ وَلَا أَوْلَئُكُمْ بِالَّتِي تُقَيِّكُمْ                                              |       | وْقُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُدَّ بِفَنَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ                                          |
| 77.     | عِندَنَا زُلِفَيَ                                                                                           | 701   | وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴾                                                                                  |
| 1 7 1   | انار متعلقه بالا يه وَوَالَّذِينَ يُسْعَوِّنَ أَوْلَتِهَكَ وَالَّذِينَ مُعْجِزِينَ أَوْلَتِهَكَ             |       | ﴿ قُلْ إِزُونِي ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُم بِدِ شُرَكَاتُهُ                                                           |
| ۲۷۳     | وروبين بسون ي ديميد سيبيون العالم الم                                                                       | 701   | كُلَّا بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْمَـٰذِيزُ ٱلْحَكِيـُهُۥ                                                             |
|         | خُفُلُ إِنَّ رَبِّي يَشِيكُ ٱلرَّزِقِ لِمَن يَشَامُ مِنْ                                                    |       | ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا                                                         |
| ۲۷۳     | ُ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ﴾                                                                                |       | وَلَكَلِيرًا وَلَلَكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا                                                                  |
|         | ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مِن ثَنْ وِ فَهُوَ يُخْلِفُ أَمْ وَهُوَ                                                  | 704   | يَعْلَمُونَ﴾                                                                                                    |
|         | خَيْرُ ٱلزَّزِقِيك﴾                                                                                         |       | انار متعلقه بالا يه                                                                                             |
|         | آثار متعلقة بالآية                                                                                          | 771   |                                                                                                                 |
| TVV     | ﴿ وَيَوْمَ يَشْدُوهُمْ جَيعًا ثُمَّ بَقُولُ الْمَلَتَكِكَةِ أَهَوُلَا }<br>إِيَّاكُمْ كَافُوا يَسْبُدُونَ ﴾ |       | ﴿ فَلَ لَكُمْ مِيعَادُ بَوْمٍ لَا نَسْتَغَخِرُونَ عَنْهُ                                                        |
|         | وَقَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنْتَ وَلِيْتُنَا مِن دُونِهِمٌ بَلَ                                                 | 777   | سَاعَةُ وَلَا تَسْتَقْلِهُونَ﴾                                                                                  |
| 777     | كَانُوا يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴿                                                                              |       | ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُؤْمِنَ بِهَنَا                                                               |
|         | آثار متعلقة بالآية                                                                                          | 777   | ٱلْقُرُوانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْةٍ﴾                                                                    |
|         | ﴿ فَٱلْهُوْمَ لَا يَسْلِكُ بَسْشُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا                                         |       | ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا أَخَنُّ                                                |
| 444     | وَيَقُولُ لِلَّذِينَ ظُلَمُوا ٠٠٠﴾                                                                          | 377   | مَكَدُنْكُرُ ﴿ ﴾                                                                                                |

| لصفحة | <u> </u>                                                                                                        | الموضوع                                                                                                        | مفحة    | <u>11</u>                                                            | الموضوع                       |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
|       | كَفَرُولِ بِدِ مِن قَبْلُ وَيَقْذِفُونَ                                                                         | ﴿وَقَدَ ح                                                                                                      |         | و عَلَيْهِمْ مَايَتُنَا بِيَنْتِ قَالُواْ مَا هَاذَا                 | ﴿ وَإِذَا أَنْتُكِ            |
| ۳.,   | مِن مُّكَانِ بَعِيدِ﴾                                                                                           | بألغيب                                                                                                         | 479     | لُّ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُر ﴿ ﴾                                       | إلّا رُجُا                    |
|       | بَيْنَهُمْ وَبَيْنُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ                                                                | ﴿ وَجِيلُ                                                                                                      |         | بْنَنْهُمْ مِّن كُتُّبِ يَدْرُسُونَهُا وَمَا                         | وفرمًا ءَاذِ<br>أَنْ مُرَارًا |
|       | م مِنْ قَبْلُ ٠٠٠                                                                                               |                                                                                                                | ۲۸۰     | الَيْهِمْ قَبْلُكَ مِن نَّدِيرِ ﴿                                    | ارسلنا<br>﴿ اِنْ اَجَارِ      |
| 4.5   | علقة بالآية                                                                                                     | اتار مة                                                                                                        |         | ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِمْشَارَ .<br>نُهُ * ثُمْ * | موودب<br>کا کانگ              |
|       | سورة فاطر                                                                                                       |                                                                                                                | 1/1     | نَهُمْ أَعْظُكُمْ بِوَحِدَةً إِنْ تَقُومُوا بِلَهِ                   | ما داليد<br>﴿فُلُ إِنَّمَا    |
| ٣٠٧   | السورة                                                                                                          | مقدمة                                                                                                          | 7.4.7   | نُرُدَىٰ ثُمُّ لِنَفَكُرُوا                                          | مَثْنَىٰ وَا                  |
| ٣•٨   | السورة                                                                                                          | تفسير                                                                                                          |         | مِبِكُمْ مِن جِنَةً إِنَّا هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ                       |                               |
|       | لَّهِ فَالْمِلِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ                                                                | ﴿ لَنَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِلَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ | 448     | نَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴾                                           | لَكُم بَيْزَ                  |
|       | ِ رَسُلًا ····﴾                                                                                                 |                                                                                                                | 7.7.7   | ملقة بالآية                                                          | آثار مت                       |
|       | علقة بالآية                                                                                                     |                                                                                                                |         | ملقة بالآية ُ<br>سَالَتُكُمْ بِينَ لَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ۖ إِنْ       | ﴿قُلْ مَا ا                   |
|       | أللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ                                                                  |                                                                                                                | 7.7     | لا على اللهِ ♦                                                       | اجرِي إ                       |
| ۲۱۱   |                                                                                                                 |                                                                                                                |         | الآية                                                                |                               |
| ۲۱۳   | علقة بالآية                                                                                                     |                                                                                                                |         | الآية                                                                |                               |
|       | اللهُ ٱذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ مَلَّ مِنْ                                                        |                                                                                                                | 7.4     | نُ يَقْذِفُ بِٱلْمَنِيِّ عَلَّمُ ٱلْفُيُوبِ ﴿                        | ﴿ فَلَ إِنَّ رَدِّ            |
| ۳۱۳   | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                         | خلِق غ                                                                                                         |         | ٱلْمَقُ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَنْطِلُ وَمَا                             |                               |
|       | نِّبُوكَ مَقَدُّ كُنِّبَتْ رُسُلُّ مِن مَبْلِكُ                                                                 | ﴿وَإِن يُكَ                                                                                                    |         |                                                                      |                               |
| 317   | ﴿                                                                                                               | ولِك اللهِ<br>دَرُقَيْنُ مِن                                                                                   | 444     | علقة بالآية                                                          |                               |
|       | اسَ إِن وعد اللهِ حق فلا تَعْرَثُكُمُ .<br>, يُرِيرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَرَثُكُمُ اللهِ | وقایها النا<br>انسرون                                                                                          | l       | مُلَلَّتُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَىٰ نَفْيِقٌ وَإِنِ                     |                               |
|       | لدُّنِيَّ ﴿ ﴾                                                                                                   |                                                                                                                | 484     | فَيِمَا يُولِئَ إِلَّنَ رَبِّتْ﴾                                     |                               |
| 717   | علقة بالسورة                                                                                                    | اتار مت<br>\نَّ اُناَجَه                                                                                       |         | ا إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِن                          |                               |
|       | لَانَ لَكُو عَلَقٌ مَا لَقِيدُهُ عَلَقًا إِنَّمَا                                                               | و إن الشية<br>سوم                                                                                              | 79.     | 1)9                                                                  | مَكَانِ فَرِ                  |
| 711   | زَيْدُ﴾<br>رُوا لِمُنْمُ عَذَاتُ شَدِيدٌ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا                                                   | يدعوا جِ<br>﴿ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ                                                                         |         | لاَية<br>الاَية                                                      |                               |
|       |                                                                                                                 | بو الدِين هـ<br>كَمُانًا                                                                                       |         | الآيةملقة بالآية                                                     |                               |
| ۳۱۷   | لَصَلِيْحَتِ                                                                                                    |                                                                                                                | 140     |                                                                      |                               |
| ۳۱,   | ن له سوء عمرابيه فرءاه حسنا فإن<br>لُّ مَن يَشَاءَ                                                              | وافعن رين<br>النَّدُ أَدُّ                                                                                     | 747     | امَنَا بِهِد وَأَنَّى لَمُنُمُ الشَّنَاوُشُ مِن<br>مِيدِ﴾            | موودار.<br>ئىگان              |
|       | ل من يشاء<br>لآية                                                                                               |                                                                                                                |         |                                                                      |                               |
|       | لايةا<br>الآية                                                                                                  |                                                                                                                |         | الآية                                                                |                               |
| 1 1/  | الایه۱                                                                                                          | نفسير                                                                                                          | 1 1 7 7 |                                                                      | سسير                          |

|              | •                                                                                                                         |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لصفحة        | الموضوع                                                                                                                   | مفحة    | الموضوع ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 201          | تفسير الآية                                                                                                               | ٣٢.     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | ﴿إِنْ أَنَ إِلَّا نَذِيرٌ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْمَقِ                                                                 |         | ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِي آرْسَلَ ٱلرِّيْحَ فَتُثِيرُ مَعَابًا فَسُقْنَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 201          | بَشِيرًا وَيَذِيرًأ ٠٠٠٠                                                                                                  | 441     | إِلَىٰ بَلَيْهِ مَيْتِنِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | ﴿ وَالِّنَّ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ                                                          |         | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيمًا إِلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 401          | جَآةَ تَهُمْ رُمُلُهُم بِٱلْكِيْنَةِ                                                                                      | 444     | يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلْكَلِيمُ ٱلْكَلِيمُ الْكَلِيمُ السَّبِينَانِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّا الللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللّل |
|              | ﴿ أُمَّ أَخَذَتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ                                                                        |         | ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نَّطُفَةِ ثُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳٥٣          | نگير﴾                                                                                                                     | ۳۳٠     | جَعَلَكُمْ أَنْوَجًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|              | ﴿ أَلَدِ ثَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنْزِلَ مِنَ ٱلسَّمَآهِ مَآهُ                                                                |         | ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 307          |                                                                                                                           | ٣٣٠     | إِلَّا فِي كِنَتُمْ ۖ ۖ ۖ ۖ ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲٥٦          |                                                                                                                           | ۳٠٣     | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | ﴿ إِنَّمَا يَغْضُي اللَّهَ مِن عِبَادِهِ ٱلْفُلَمَنْوُّا إِك                                                              | ۲۳٦     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾                                                                                                 |         | ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَآيَةٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | نزول الآية                                                                                                                |         | شَرَانِهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | تفسير الآية                                                                                                               | ۳۳۸     | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 809          | آثار متعلقة بالآية                                                                                                        |         | ﴿ يُولِيمُ النَّهَ فِي النَّهَادِ وَيُولِمُ النَّهَارَ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَنَبَ اللَّهِ وَأَفَامُوا                                                                   | ۳۳۹     | الْتُلِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَنُهُمْ ﴿ ﴾                                                                         |         | ﴿إِن تَدْعُوهُمْ لَا يُسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | نزول الآية                                                                                                                | 737     | مَّا اَسْتَكَافُواْ لَكُرِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | تفسير الآية                                                                                                               |         | ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ أَنْتُمُ ٱلْفُقَرَّاتُهُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 411          | آثار متعلقة بالآية                                                                                                        | 757     | ( =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | ﴿ لِوُفِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصْلِهِ                                                                      |         | ﴿ إِن يَشَأُ يُذْهِبَكُمْ وَيُأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 777          | النَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾                                                                                                 | 488     | ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَرْبِينِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 415          | ﴿ وَالَّذِي َ أَرْجَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَبِ هُوَ<br>الآرَةُ مُرَمِينَ الْرَبِيْنِ مِنْ الْكِتَبِ هُوَ               |         | ﴿ وَلَا نَزِدُ وَانِدَةً وِزْدَ أَخْرَتُ وَإِن تَدَعُ مُثْقَلَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةٍ﴾                                                                               |         | إِنَ خِلِهَا لَا يُصْمَلُ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | <ul> <li>أَرْبَتُنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمَتُنَا مِنْ</li> <li>عِبَادِنَّا نَبِنَهُمْ طَالِدُ لِنَسِيدِ</li> </ul> | 127     | انار متعلقه بالآية ﴿ وَمَا ِ يَسْتَوِى ٱلْأَغْمَىٰ وَٱلْجَمِيدُ ۞ وَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 415          | عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمْ لِنَفْسِهِ<br>آثار متعلقة بالآية                                                            | ۳٤۸     | وَهِمَا يُسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالِمِمِيرِ اللَّهِ وَلاَ النُّورُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177          | انار متعلقه بالآيه                                                                                                        |         | الطلعات ولا النورج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>w</b> ./~ |                                                                                                                           | ۳۸.     | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةٌ وَمَا أَتَ بِمُسْمِعٍ<br>مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 V L .      | أَسَاوِدَ مِن ذَهَي                                                                                                       | 70.     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 7 1        | قراءات                                                                                                                    | , , , , | نزول ادیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | /oY <del>{</del>                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لموضوع الصفحة ا                                                                                                |
| ﴿أَسْتِكْبَازًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْمَرَ ٱلسَّيْقِ وَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير الآية                                                                                                    |
| َ يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّنِيُّ إِلَّا بِٱهْلِيدٍ﴾ أأسس ٤٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | آثار متعلقة بالآية                                                                                             |
| قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ﴿وَقَالُوا لِلْمُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَدَّهَبَ عَنَّا                                                       |
| تفسير الآية الله الله الله القبير الآية المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الْخُزَنِّ                                                                                                     |
| آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ﴿ٱلَّذِيُّ لَكُنَّا مَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ. لَا                                                       |
| وْفَهَلْ يَنْظُرُونِكَ إِلَّا سُلَّتَ ٱلْأَوَّلِينَّ فَلَن تَجِدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | يَسُنَا فِيهَا نَصَبُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال |
| لِسُنَتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نزول الآية                                                                                                     |
| ﴿أَوْلَةَ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |
| عَنْقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْفَىٰ                                                      |
| ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّـاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ ١٠٠٠                                                                                   |
| تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَاتِكَةِ﴾ ٤٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | قراءات                                                                                                         |
| <b>سو</b> رة يس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير الآية ٣٨٨                                                                                                |
| مقدمة السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | آثار متعلقة بالآية ٣٨٨                                                                                         |
| تفسير السورة ٤٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ﴿وَهُمْ يَصْطَرِثُونَ فِيهَا رَبَّنَآ أَغْرِجْنَا نَعْمَلْ                                                     |
| ايس في وَالفُرْوَانِ الْفَكِيمِ ﴾ ٤٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 10.7                                                                                                         |
| رين في وطريق حريير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آثار متعلقة بالآية ٣٩٣                                                                                         |
| تفسير الآية ٤٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ﴿ إِنَ اللَّهَ عَدَلِمُ غَيْبِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ                                                         |
| (وَالْقُرْوَانِ ٱلْمُعَكِيدِ ﴿ إِنَّكَ لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ . ٤٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                |
| روسرو مربية ﴿ الله مِنْ اللهُ الللهُ اللهُ الله  | فَهُمُ أَلَدَى حَمَلُكُ خَلَيْفُ فِي ٱلْأَمْنِ فَيَ                                                            |
| <1. <b>∡</b> . ¶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | كفر فعلته كفريو• 🗫                                                                                             |
| رَحِيم<br>(لِلْمُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِرَ ءَابَالْوُمُمْ فَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وْقُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ نَدْعُونَ مِن دُونِ                                                |
| 43.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الله ادوقي ماذا خلقما من الأرضياك 790 ا                                                                        |
| عَمِيْونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْلِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن                                                           |
| ً يُؤْمِنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 11                                                                                                           |
| قراءات قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | آثار متعلقة بالآية ٣٩٧                                                                                         |
| تفسير الآية ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ﴿ وَأَقْسَمُوا ۚ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْسَنِهِمْ لَهِتَ جَآءَهُمْ                                                |
| ﴿إِنَّا جَمَلُنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نَدِيرٌ لِّكُونُنَّ آمَدَىٰ﴾                                                                                   |
| ٱلأَذْفَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا | نزول الآية                                                                                                     |
| نزول الآيات، وتفسيرها ١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير الآية ٤٠٠                                                                                                |

| الصفحا         | الموضوع                                                        | مفحة | موضوع الم                                                                                          |
|----------------|----------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آية.<br>أنتــر | ﴿ قَالُوا  لَلَهُ كُثُم مَّنَكُمْ أَيِن ذُكِرْزُو بَلْ         | ٤١٧  | تفسير الآيات                                                                                       |
| ٤٤١            | قَوْمٌ مُشْرِفُونَ﴾                                            | ٤١٧  | قراءات                                                                                             |
| £ £ Y          | قراءات                                                         | ٤١٧  | - 3-                                                                                               |
| £ £ ٣          | تفسير الآية                                                    |      | وْوَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ لَيْدِيهِمْ سَكَنَّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ                                   |
| قَالَ          | ﴿وَجَآةً مِنْ أَقْصًا ٱلۡمَلِينَةِ رَجُلُّ يَسۡعَىٰ            | ٤٢٠  |                                                                                                    |
| £ £ £          | يَنَقُومِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِلِينَ﴾                         | ٤٢٠  | قراءات                                                                                             |
| وَهُم          | ﴿الَّـٰهِمُوا مَن لَا يَسْتَلُكُو لَجَلَ إ                     | 173  |                                                                                                    |
| E & V          | مُنْهَ تَدُونَ ﴾                                               | 277  | وْفَأَغْشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يُتِّجِبُرُونَ﴾                                                      |
| يَعُونَ        | ﴿ وَمَا لِنَ لَإِ أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ ثُرْجَ | 277  |                                                                                                    |
|                | ﴿ مَالَّغِذُ مِن دُونِهِ؞ مَالِهِكَةُ﴾                         | 874  |                                                                                                    |
|                | ﴿ إِنِّتَ ءَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَٱسْمَعُونِ ﴾                  |      | ﴿وَسُوَّاةً عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْنَهُمْ أَمْرَ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا                                |
| مُونَ          | ﴿ فِيلَ ٱدْخُلِ لَلْمُنَّةُ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِ يَعْا        | 878  |                                                                                                    |
| ٠              | 🕲 بِمَا غَفَرَ لِي رَقٍ﴾                                       | 878  | آثار متعلقة بالآية                                                                                 |
|                | ﴿وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن            |      | ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِيَ                                                 |
| ۲۵             | مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ﴾                       | 878  | ( 3- 10-5                                                                                          |
|                | ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا مَنْيَحَةً وَنَعِدَةً فَإِنَا             |      | ﴿إِنَّا نَحَنُّ يَنْحِي ٱلْمَوْكَ وَنَكَتُبُ مَا مَلَّمُوا                                         |
| ۰۳             | خَكِيدُونَ﴾                                                    | 240  | (   5 -                                                                                            |
| ۳۰             | قراءات                                                         | 240  | •                                                                                                  |
|                | تفسير الآية                                                    | 277  | تفسير الآية                                                                                        |
| ٠ ١٥٤          | آثار متعلقة بالآية                                             | ٤٣٠  |                                                                                                    |
|                | ﴿يَحَشَرُةً عَلَى ٱلْعِبَادُ مَا يَأْتِيهِم مِن زَ             |      | وْوَاضْرِبْ لَمُمْ مَنْكُلُا أَصْحَبُ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَاتَهُمَا                                  |
| ۰٦             | إِلَّا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزِهُونَ﴾                         |      | ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمُ﴾                                                    |
| ۰٦             | قراءات                                                         |      | (فَعَرُقَا)                                                                                        |
| ۷۰             | تفسير الآية                                                    | ٤٣٥  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                              |
|                | ﴿ أَلَةً بَرُوا كُمِّ أَمْلَكُنَا فِلَهُم مِنَ اللَّهُ         | ٤٣٥  | . ,.                                                                                               |
| ۹ه             | أَنْهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾                          |      | (فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُمْ تُرْسَلُونَ ۞ قَالُواْ مَا أَنشُر                                    |
| ۹ه             | ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُصْفَرُونَ ﴾           | ٤٣٧  | ( - , - , - ,                                                                                      |
| ۰۹             | قراءات                                                         |      | وْقَالُوْا إِنَّا تُطَيِّزُنَا بِكُمُّ لَهِن لَز تَنتَهُوا<br>************************************ |
| ٦.             | تفسي الآية                                                     | 549  | اَنْجُنْكُ ﴾                                                                                       |

نَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ عَامَنُوا اللَّهِ عَامَنُوا اللَّهِ عَامَنُوا اللَّهِ عَامَلُوا اللَّهِ ة، وتفسيرها ...... ٤٨٢

مُورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ يک 🕻 ..... ٤٨٧ ة ىتفسىر الآية ...... ١٨٩ مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقَدِينًا ١٩٠ ..... ٤٩٠

لَمُ نَفْشُ شَكِنًا وَلَا تُجُزَوْنَ فُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ...... ٤٩٥ اَلْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ...﴾ ..... ٤٩٥

**٤٩٧** .....

|                                                                  | - C - C - C - C - C - C - C - C - C - C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الموضوع اا                                                       | الصفحة الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﴿ وَمَا تَأْتِيمٍ مِّنْ مَالِيَةٍ مِّنْ مَالِكِ رَبِّهِمْ إِلَّا | ﴿وَءَايَةٌ لَمُنَّمُ ٱلأَرْشُ ٱلْمَيْمَةُ أَحْبَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ﴾                                    | مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾ ٤٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ﴿ وَإِذَا يَيلَ لَمُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ | ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّنتِ مِّن نَّخِيــلِ وَأَعْنَكِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾                        | وَفِيَجِّزَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| نزول الآية، وتفسيرها                                             | ﴿ لِيَأْكُنُواْ مِن ثَمَرِهِ. وَمَا عَبِلَتَهُ ٱلَّذِيهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ وَيَقُولُونَ مَقَىٰ هَلَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ                | أَنْلَا يَشْكُرُونَ ﴾ أسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مَندِقِينَ﴾                                                      | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿ مَا يَنَظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةَ وَجِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| غَيْسَوْنَ ﴿                                                     | ﴿ سُبْحَنَ ۗ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَنْوَجَ كُلَّهَا مِمَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ﴿ فَلَا ۚ يَسْتَعْلِمُونَ قَوْمِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَمْلِهِمْ     | ُ تُنْلِثُ ٱلْإَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| يَرْجِعُونَ﴾                                                     | ﴿وَمَالِئَةً لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ۚ النَّهَارَ فَإِذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| آثار متعلقة بالأيتين                                             | هُمْ تَغَلَّمُ وَكُورُ مِنْ الْمُرْتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ﴿ وَيُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا كُمْم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى   | ﴿ وَالشَّنْسُ تَحْدِي لِمُسْتَقَرٍّ لَهُمَا ذَلِكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| رَيِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾                                            | تقدِيرَ العَزِيزِ العَلِيمِ﴾ ٤٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| آثار متعلقة بتفسير الآية                                         | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿قَالُواْ يَنَوَيْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقِدِنَّا ۗ﴾      | تفسير الآية ٤٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قراءات                                                           | ﴿وَالْقَمَرُ قَدَّرْنَكُ مَنَاذِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تفسير الآية                                                      | القديم ﴿ القَدِيمِ ﴾ القديم ﴿ القَدِيمِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي ال |
| ﴿ إِن كِنَاتُ إِلَّا صَيْحَةً وَجِدَةً فَإِذَا هُمْ              | اثار متعلقة بالاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُعْضَرُونَ ﴾                                  | وْلَا ٱلشَّمْسُ يَنْغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْفَمَرَ وَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ فَٱلْهِنَّ لَا تُظْلَمُ نَفْشٌ شَيْنًا وَلَا تُحْزَوْنَ        | اَلِّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾                                 | آثار متعلقة بالآية ٤٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿إِنَّ أَسْحَبَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ﴾                 | ﴿وَمَائِةً لَمُّمْ أَنَا حَمْلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ·····································                            | الْسَتْحُونِ ﴾ ٤٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قراءات                                                           | ﴿وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن يَشْلِهِ مَا يَرْكُبُونَ﴾ ٤٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تفسير الآية                                                      | ﴿ وَإِن نَشَأَ نُفْرِقْهُمْ فَلَا صَرِيحٌ لَمُمْ وَلَا هُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ مُ إِنَّ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَنَالٍ عَلَى ٱلْأَرْآبِاكِ      | يُقَدُّونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مُتَّكِمُونَ ﴾                                                   | ﴿ إِلَّا رَحْمَةُ مِنَّا وَمَنْهُمْ إِلَّا حِينِ ﴾ ٤٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ة اماري                                                          | 化 化质蛋白链 植 行 的                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| الصفح                                   | الموضوع                             | الصفحة |                                                                              |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| وَمَا يَلْبَغِي لَكُءٌ إِنَّ هُوَ       | ﴿وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ        | . ۲۰۱  | ﴿ لَمُهُمْ فِيهَا فَنَكِهَةً وَلَهُمْ مَّا يَذَعُونَ ﴾                       |
| بنًا﴾                                   | إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْوَانٌ نُمِيا    | . ۲۰۱  | ﴿سَلَنُمْ قَوْلًا مِن رَّبٍّ زُّجِيدٍ﴾                                       |
|                                         | نزول الآية                          | . ۲۰۵  | قراءات                                                                       |
|                                         | تفسير الآية                         | ٥٠٢ .  | تفسير الآية                                                                  |
|                                         | آثار متعلقة بالآيا                  | ٥٠٤.   | ﴿وَلَمْتَنَّوُا الْيُوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ﴾                           |
| حَيًّا وَيَحِنَّى ٱلْغَوْلُ عَلَى       | ﴿ لِيُمُنذِدَ مَن كَانَ -           | ,      | ﴿ أَلَوْ أَغْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْبَيِّ ءَادَمُ أَكَ لَا                      |
| 170                                     | الكنفرينك                           | ٥٠٥ .  | تَغَبُدُوا ٱلشَّيْطَانَ • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                |
| لَهُم فِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا        | ﴿ أُولَٰذِ يُرْوَا أَنَا خُلَقْنَا  | ۵۰٦.   | (22)                                                                         |
| ئىلىگونَ﴾ ٢٧٠                           | أَنْعَكُمُا فَهُمْ لَهُمَا أَ       |        | ﴿وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُو جِبِلًا كَثِيرًا أَلَمْمَ تَكُونُوا                  |
| يَكُونَهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ﴾ ٢٣ ٥ |                                     | ۰۰۷ .  | تَمْقِلُونَ﴾                                                                 |
|                                         | قراءات                              | ، ۷۰۰  | قراءات                                                                       |
|                                         | تفسير الآية                         | ۵۰۸.   | تفسير الآية                                                                  |
| كَارِبُّ أَفَلَا يَشْكُرُونَ﴾ . ٢٤ ه    | وَوَلِمُتُمْ فِيهَا مُنْفِعُ وَمِثْ |        | ﴿ هَلَاهِ عَهَمْ مُ الَّتِي كُنتُمْ فُوعَدُونَ ۗ                             |
| ٱللَّهِ وَالِهَةُ لَّعَلَّهُمْ          | والمخلوا مِن دُونِ<br>و رو جم       | ٥٠٨.   | أَصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنتُهُ تَكُفُرُونَ﴾                             |
|                                         |                                     |        | ﴿الْبُوْمَ نَخْشِدُ عَلَىٰ أَفْوَهِهِمْ وَتُكْلِمُنَا أَيْدِيهِمْ            |
| رهم وهم هم جند<br>٥٢٥                   | ود يستطيعون عم<br>تُحْضَرُونَ ﴾     | ٥٠٨    | وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَاثُواْ يَكْسِبُونَ﴾                           |
| َ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونِكَ      |                                     | ٥١٠    | آثار متعلقة بالآية                                                           |
|                                         | ۇمَا يُعْلِنُونَ﴾                   |        | ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لِطُمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ فَأَسْتَبَعُوا              |
| أنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةِ           | ﴿ أُوَلَٰذِ مَ ۗ ٱلانكُ             |        | المِمْرَطُ فَأَلَ يُبْعِيرُونَ ﴾ أَأَلَ يُبْعِيرُونَ ﴾ أَأَلَ الْمُعْرُونَ ﴾ |
|                                         | فَإِذَا هُوَ خُصِيدٌ                | 1      | نزول الآية                                                                   |
|                                         | نزول الآيات                         |        | تفسير الآية                                                                  |
| ۲۳۰                                     | تفسير الآية                         |        | ﴿ وَلَوْ نَشَكَاهُ لَتَسَخْتُهُمْ عَلَىٰ مَكَاتِبُهِمْ فَمَا                 |
| ىَ خَلْقَاتُهُ قَالَ مَن يُخي           | ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَهِ      |        | اَسْتَطَلْعُواْ مُضِمِيًّا وَلَا يَزْجِعُونَ ﴾                               |
| ه ۲۳۰                                   | ألعظامَ وَهِيَ رَمِيــُدُّ          | 1      | قراءات                                                                       |
| شَأَمَا أَوَلَ مَنَزَةٍ وَهُوَ          | ﴿قُلْ بُحْيِيهَا ٱلَّذِي أَن        |        | تفسير الآية                                                                  |
|                                         | بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيــُمُ﴾          |        | وْوَمَن نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلًا                        |
|                                         | آثار متعلقة بالآية                  | 710    | يَتْقِلُونَ﴾                                                                 |
| يِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلأَخْضَرِ              | ﴿ أَلَٰذِى جَعَلَ لَكُمْ اِ         | ٥١٦    | قراءات                                                                       |
| تُد قِدُونَ 🍇 ٢٣٥                       | نَادًا فَاذَآ أَنْتُ مَنْهُ         | 017    | تفسير الآية                                                                  |



| مفحة       | ال                                                                                                       | الموضوع           | صفحة  | الموضوع ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٥٤        |                                                                                                          |                   |       | <br>﴿أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | ِ الْآية                                                                                                 |                   | ٥٣٥   | رِوَيْنِ عَلَىٰ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُمْ ··· ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | َجِنْتَ وَلِمَنْخُرُونَ﴾                                                                                 |                   |       | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | ت                                                                                                        |                   | ٥٣٥   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸٥٥        | ِ الآية                                                                                                  | تفسير             |       | ﴿ فَشُبْحُنَّ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۰۲۰        | اِ لَا يَكُونِكُ ﴿                                                                                       | ﴿وَإِنَا ذُكِّرً  | ٥٣٦   | وَالِنَهِ تُرْبَعُنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | اِ مَايَةً يَعَنَسْخِرُونَ ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَانَا                                                       | ﴿وَإِنَّا زَّاةٍ  |       | سورة الصافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 170        |                                                                                                          | <u> </u>          | ٥٣٧   | مقدمة السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | نَا وَكُمَّا نُرْاً وَعَظَلْمًا لَيْنًا لَيَبَمُوثُونَ ۗ                                                 | ولوذا مِد<br>تريت |       | تفسير السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | قَعَ الْأَوْلُونَ﴾                                                                                       |                   |       | ﴿وَالْمُنَظِّنِ مَنْهُ ۞ قَالَتَبِهِرَتِ نَحْرًا ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | وَأَنْتُمْ دَلِخِرُونَ﴾                                                                                  |                   | ۸۳۸   | الله والمستوانية و |
|            | نَ زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَا ثُمْ يَنْظُرُونَ﴾                                                           | وفإنها مِ         |       | ﴿إِنَّ إِلَّهَكُمْ لَوَجِدٌ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 975<br>350 | الله عَلَمَا يَوْمُ اللِّينِ﴾                                                                            |                   | •     | ﴿ رَبُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَيْنَهُمَا وَرَبُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | الْفَصْلِ الَّذِي كُنتُد بِهِ ثُكَلَّةِبُوكَ ﴾ .<br>الذَّرَ كاندا الذِّي كُنتُهِ بِهِ ثُكَلَّةِبُوكَ ﴾ . |                   | 0 2 7 | المَشَارِقِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | اَلَٰیِنَ ظَائَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ﴾<br>الآیة                                                             |                   |       | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | ، الآية                                                                                                  |                   |       | ﴿إِنَّا زَيَّنَّا ٱلشَّمَاءَ ٱلدُّنَّا بِنِينَةِ ٱلكَوْلِكِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 0 (0       | ر اديه<br>زُا يَمْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَٱهْدُوهُمْ                                               | -                 |       | رو تقراءاتقراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٨٢٥        | را يبدي الله ين دور الله المديم<br>زيل المتيم                                                            |                   |       | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٧٠        | النَّهُم مَّسْعُولُونَ ﴾                                                                                 | ن ا<br>الأنتأث    |       | ﴿ وَحِنْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَانِ مَادِيرٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | متعلقة بالآية                                                                                            |                   | ٥٤٥   | ﴿ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْتَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | رُ لَا نَنَامَتُرُونَ ۞ بَلُ مُرُ ٱلْتِمْمَ                                                              |                   |       | َ قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٧٢        | ئۇن€                                                                                                     | مُسْتَنا          | ٥٤٥   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٧٣        | مُشْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَلْسَآءَلُونَ ﴾                                                                   |                   | ٥٤٦   | ﴿ وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | لَكُمْ لَمُنُمْ تَأْقُونَنَّا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴾                                                          |                   | ٥٤٧   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | ل لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۗ كُونَا كَانَ لَنَا                                                        | ﴿ قَالُواْ بَا    | ٨٤٥   | ﴿ وَحُوزًا وَلَمْتُمْ عَذَاتِ وَاصِبُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٧٦        | يِّن سُلُطُننِ♦                                                                                          | عَلَيْكُر         | ۰۰۰   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | عَلَيْنَا قُولُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَا بِغُونَ ﴿                                                          | ﴿ فَحَقَّ         |       | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٧٧        | نَكُمْ إِنَّا كُنَّا غَلْمِينَ ﴾                                                                         | فَأَغُويْدُ       | ۲٥٥   | ﴿ فَأَسْتَغْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خُلْقًا أَمْ مَّنْ خَلَقَنّا ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۷٥        | يُؤْمَيِٰذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ﴾                                                                | ﴿ فَإِنَّهُمْ     | ۳٥٥   | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| صفحة |                                                                                                                  | مفحة | الموضوع ال                                                                                                     |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠٤  | حَقَالَ تَأْلَمُهِ إِن كِنتَ لَتُرْدِينِ﴾                                                                        | ٥٧٨  | ﴿إِنَّا كَلَنْكِكَ نَفْعَلُ بِٱلنَّجْرِمِينَ﴾                                                                  |
| ٦٠٥  | ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةً رَبِّي لَكُنتُ مِنْ ٱلنُحْمَرِينَ ﴾                                                         |      | ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا فِيلَ لَمُتُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ                                            |
|      | ﴿ أَمَّا غَنُ بِمَيْدِينَ ۞ إِلَّا مَوْلَقَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا                                                  | ٥٧٩  |                                                                                                                |
| ٦٠٥  | غَنْ بِمُعَلِّينِكُ                                                                                              | ٥٧٩  | نزولُ الآية                                                                                                    |
|      | آثار متعلقة بالآية                                                                                               | ۰۸۰  | آثار متعلقة بالآية                                                                                             |
|      | ﴿ لَا لِنَ خَيْرٌ نُزُلًا لِمْ شَجَرَةُ ٱلزَّفْمِ ۞ إِنَّا                                                       | ۰۸۰  | ﴿ وَيَعُولُونَ أَيِّنَا لَنَارِكُوا عَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ﴾                                          |
| ٦٠٧  | جَعَلْنَهَا فِنْنَةً لِلظَّالِمِينَ﴾                                                                             | ۰۸۰  | (45)                                                                                                           |
| ٦٠٧  | نزول الآيات                                                                                                      |      | ﴿ إِنَّكُو لَذَا بِشُوا الْعَلَابِ الْأَلِيمِ ۞ وَمَا تُجَرُّونَ                                               |
| ۸۰۲  | تفسير الآيات                                                                                                     | ٥٨١  | إِلَّا مَا كُنُمْ تَصْمَلُونَ﴾                                                                                 |
|      | آثار متعلقة بالآية                                                                                               | ٥٨٢  | ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾                                                                      |
| ٠١٢  | ﴿ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴾                                                                     | ٥٨٢  | قراءات                                                                                                         |
|      | ﴿ وَإِنَّهُمْ لَا كُلُونَ مِنْهَا فَمَا لِفُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ۗ                                             |      | تفسير الآية                                                                                                    |
|      | ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا﴾                                                                          | ٥٨٣  | ﴿ أُولَتِهِكَ لَمُمْ رِنْقُ مَعْلُومٌ ﴾                                                                        |
| 717  | ﴿ أَنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى لَلْمَحِيمِ ﴾                                                                       |      | ﴿ فَرَكِهُ ۚ رَهُم مُكُرِّمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ ٱلنَّهِيمِ                                                       |
|      | قراءات                                                                                                           | ٥٨٣  | (0)                                                                                                            |
|      | تفسير الآية                                                                                                      |      | ﴿يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مَن تَعِينِهِ                                                                      |
|      | ﴿ إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا مَائِلَةً ثُمْ صَآلِينَ ﴾                                                                   |      | ﴿يَنْهَاتُهُ لَذَّوْ لِلشَّرِيِينَ﴾                                                                            |
|      | ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَذِهِمْ مِي رَعُونَ ﴾                                                                        |      | قراءات                                                                                                         |
|      | آثار متعلقة بالآية                                                                                               |      | تفسير الآية                                                                                                    |
| 710  | ﴿ وَلَقَدْ مَنَلَ فَبَلَهُمْ أَكُثُرُ الْأَوْلِينَ ﴾                                                             | ٥٨٥  | ﴿لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا بُنزَفُونَ ﴾                                                             |
|      | ﴿ وَلَقَدُ أَنْسَلُنَا فِيمِ مُنْدِرِينَ ۞ فَانْظُرْ                                                             | ٥٨٩  | وْوَعِنْدُهُمْ قَلِمِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴾                                                                    |
|      | كَيْفَ كَانَ عَنْفِيَةُ ٱلْمُنذَدِينَ ﴿                                                                          |      | ﴿ كَأَتُهِنَّ بِيعَثُّن مَّكُنُونٌ ﴾                                                                           |
|      | ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾                                                                        | ०९१  | ﴿ فَأَفِّلُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَلْسَآءَ لُونَ ﴿                                                          |
| ٦١٧  | ﴿ وَلَقَدْ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَيْهُمُ ٱلْمُجِبُونَ ﴾                                                            |      | ﴿ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِى قَرِينٌ ۞ بَعُولُ اللَّهِ مَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا يَعُولُ اللَّه |
| 717  | ﴿ وَفَقَيْنَاتُهُ وَأَهْلَهُ مِنَ أَلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴾                                                        | 090  | (                                                                                                              |
|      | ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتُهُ مُثُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴾                                                                   |      | ﴿ أَوْنَا مِنْنَا وَكُمَّا ثُرَابًا وَعِظَلْمًا أَوْنًا لَمَدِيثُونَ ﴾                                         |
|      | آثار متعلقة بالآية                                                                                               | 1    | ﴿قَالَ هَلَ أَنتُم مُطَلِمُونَ﴾                                                                                |
|      | ﴿ وَتَرَكَّمُا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِوِينَ ﴾                                                                        |      | قراءات                                                                                                         |
|      | ﴿ سَلَامُ عَلَى نُبِيعِ فِي الْمَالِمِينَ ﴿ إِنَّا كَانَالِكَ<br>** الله : ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** * |      | تفسير الآية                                                                                                    |
| 171  | نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ﴾                                                                                          | 11.1 | ﴿ فَأَطَّلَمْ فَرَاهُ فِي سَوَاهِ الْجَدِيدِ ﴾                                                                 |

|       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------|
| صفحة  | الموضوع الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | مفحة | الموضوع الد                                                        |
|       | ﴿ قَالَ يَتَأْبَتِ الْغَلَ مَا تُؤْمَرُ ۚ سَنَجِلُكِ إِن شَلَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 777  | ﴿ أَغْرَفْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾                                        |
| 787   | اللَّهُ مِنَ ٱلصَّامِرِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | ﴿ وَإِكَ مِن شِيعَانِهِ ۚ لَإِزَافِيهَ ﴾                           |
| 787   | ﴿ فَلَنَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | ﴿ إِذْ جَآةَ رَيَّهُ بِقَلْمٍ سَلِيمٍ ﴾                            |
|       | ﴿وَنَكَذِنَّهُ أَن يَعَإِينِهِيدُ ﴿ فَلَ مَدَّفْتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ. مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴾            |
| 101   | ٱلرَّيْلِّ ٠٠٠﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 778  | ﴿ أَيِفَكُمَّا عَالِهَةً ذُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴾                |
| २०१   | ﴿إِنَّ هَذَا لَمُونَ ٱلْبَلَتُوا ٱلَّهِينُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      | وْفَمَا ظَنَّكُم بِرَبِّ ٱلْعَالِمِينَ﴾                            |
| 700   | ﴿وَفَلَدُيْنَهُ بِذِنْجِ عَظِيمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 770  | ﴿ فَنَظَرَ نَظَرَةً ۚ فِي ٱلتُّجُورِ ﴾                             |
| ٦٧٠   | آثار متعلقة بالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 777  | ﴿ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾                                         |
| ۱۷۲   | ﴿وَرَرُّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِدِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 171  | آثار متعلقة بالآية                                                 |
|       | ﴿ سَلَامٌ عَلَىٰ إِرْهِيمَ ۞ كُذَاكِ جَزِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1    | ﴿فَنَوَلُواْ عَنْهُ مُنْعِينَ﴾                                     |
| 777   | (0.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | ﴿ فَرَاغَ ۚ إِلَّ اللَّهَٰ إِنَّهُ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا |
| ۲۷۲   | ﴿وَيَشْرَنَكُ بِإِسْحَنَى نَبِيًّا مِنَ ٱلصِّمَالِحِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 77.  | كُرُ لَا نَطِقُونَ ﴾                                               |
|       | ﴿ وَبَرَّكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّيَـٰتِهِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | ﴿ فَاعَ عَلَيْهِمْ مَنْرَامًا ﴿ إِلْيَدِينِ ﴾                      |
| ٦٧٢   | مُنْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِيثُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | قراءات                                                             |
|       | ﴿ وَلَقَدُ مَنْكُنَّا عَلَىٰ مُومَىٰ وَهَكُرُونَ ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | تفسير الآية                                                        |
|       | وَيُغِينَاهُمَا وَقُومَهُمَا ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِل | 777  | ﴿ فَأَفْلُوا ۗ إِلَيْهِ يَرِفُونَ ﴾                                |
|       | ﴿ وَنَصَرَّنَهُمْ فَكَانُوا مُمُمُ ٱلْفَكِلِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 772  | ﴿ قَالَ أَتَقَبُّدُونَ مَا نَتْحِتُونَ ﴾                           |
|       | ﴿وَوَالْفِنَهُمَا الْكِنْبُ الْمُسْتَبِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾                         |
| 170   | ﴿ وَعَدَيْنَهُمَا الْعِرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 777  | ﴿ وَالَّوا اَبْنُوا لَهُ بُنْيَنَا فَأَلْفُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾    |
|       | ﴿وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآلِخِيرِينَ ﴿ سَلَتُمْ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 777  | ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ. كَيْدًا خَعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾          |
| 770   | (-22-3 - 3 - 5 - 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1    | ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾               |
|       | ﴿ وَلِنَّ إِنْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      | ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾                               |
|       | قصة إلياس مع قومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | ﴿ وَمَشَنْتُهُ مِعْلَمُ عَلِيمٍ ﴾                                  |
|       | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | وبسون بِعدم عيدمٍ                                                  |
| (// ) | ورد قال لِمُومِدِ الا تنفون في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,,,, | ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّمْىَ قَسَالَ يَنْبُنَى إِنِّ أَرَىٰ  |
| 741   | والدعون بعار وبدروت احسن الحليمين والم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 781  | 1105 -5                                                            |
|       | الله رباتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | l .  | قراءات                                                             |
|       | تفسير الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1    | تفسير الآية                                                        |
|       | تشمير اديات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1    | آثار متعلقة بالآية                                                 |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                                                                    |

| صفحة         | 31                     |                         | الموضوع                                        | مفحة  | ال              |                          | لموضوع                                                                                                                                 |
|--------------|------------------------|-------------------------|------------------------------------------------|-------|-----------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | _                      | 55 4-11                 |                                                |       |                 | i An s                   | وَلَكَذَّبُونُ فَإِنَّهُمْ لَنُحْضَرُو                                                                                                 |
| v. 1 4       | بنتا وهم               | استيحه                  | ﴿أَمْ خَلَقْنَا<br>شَنهِدُونَ﴾.                | 7.4.5 | د چباد اللو     | 1                        | وعدبي عيمر<br>المُخَلَصِينَ﴾                                                                                                           |
| * 1 3        |                        |                         | ﴿ اَلَّا إِنَّهُمْ مِنْ                        |       |                 |                          | قراءات                                                                                                                                 |
| ٧٢٠          | 25                     | پورچم يووود<br>نوُنکه   | ر در المهم على<br>اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكُ       |       |                 |                          | ر<br>تفسير الآيات                                                                                                                      |
| ٧٢٠          |                        |                         | وأمطنى البنات                                  | 1     |                 |                          | وْسَلَنُمُ عَلَقَ إِلَّ يَاسِينَ﴾                                                                                                      |
|              |                        |                         | ﴿ لَا لَكُوْ كَيْنَ غَنَّكُمْ                  |       |                 |                          | قراءات                                                                                                                                 |
|              |                        |                         | ﴿أَنْكُدُ نَذَكُّرُونَ﴾                        |       |                 |                          | تفسير الآية                                                                                                                            |
| ۲١           |                        | بِي <b>ڻُ ﴾</b>         | ﴿ أَمْ لَكُورُ سُلَكُنَّ الْحُورُ              |       | إِذْ بَحَيْنَهُ | تلِينَ 📵                 | ﴿ وَإِنَّ لُولًا لِّمِنَ ٱلْمُرَّا                                                                                                     |
| ٧٢٢          |                        |                         | ﴿ مَأْتُوا بِكِتَنبِكُمْ إِن                   | ٦٨٧   |                 |                          | وَأَهْلَهُۥ أَجْمَعِينَ﴾                                                                                                               |
| ٧٢٢          |                        | ، لَلِمُنَّةِ نَسَبًأْ﴾ | ﴿وَجَمَلُوا بَيْنَادُ وَبَيْنَ                 |       |                 |                          | ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَنْهِينَ}                                                                                                    |
| ٧٢٢          |                        |                         | نزول الآية                                     | ۸۸۶   |                 |                          | وْثُمَّ دَمَّزْنَا ٱلْآخَرِينَ﴾                                                                                                        |
| ٧٢٢          |                        |                         | تفسير الآية .                                  |       | 🕲 وَوَالَيْلِ   | تُصْبِحِينَ (            | وَوَلِئُكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم                                                                                                      |
|              |                        |                         | ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِمَنَّا                 |       |                 |                          | أَفَلَا مِعْقِلُونَ ﴾                                                                                                                  |
|              |                        |                         | نزول الآية                                     |       |                 |                          | ﴿وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَا                                                                                                     |
|              |                        |                         |                                                |       |                 |                          | ﴿إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَـٰ                                                                                                   |
|              | إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ | يَعِينُونَ 🕲            | ﴿سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا                      |       |                 |                          | آثار مطولة في قص<br>(يماري ميمان م                                                                                                     |
| ۲۲۷          |                        |                         | •                                              |       |                 |                          | ﴿ فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدَّدَ<br>﴿ ثِنْهُ مِنْ مِنْهُ مِنْ مِنْهِ مِنْ مِنْهِ مِنْ                                               |
|              |                        |                         | وَالِلَّكُو وَمَا تَشْبُدُونَ                  |       |                 |                          | ﴿ فَٱلْنَقَىٰمَةُ ٱلْحُوثُ وَهُوَ مُلِا                                                                                                |
|              |                        | <b>4</b> 3              |                                                |       |                 |                          | آثار متعلقة بالآية .<br>﴿ كَنَاكُمْ أَنَّهُ كُنَّا مَا لَالِيةٍ                                                                        |
|              |                        | بالآية<br>نورة محادث    |                                                |       |                 |                          | ﴿ فَلَوْلَا ۚ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱللَّهُ<br>آثار - اتر الذَّر                                                                          |
| ۰۳۷          |                        | نَقَامٌ مُعَلَّومٌ ﴾    | ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَا                 |       |                 |                          | آثار متعلقة بالآية .<br>﴿ اَلَّ مَا خَالِمُ اللَّهِ ال |
|              |                        |                         | نزول الآية،<br><>.تربسه بريرته                 |       |                 |                          | ﴿لَلِثَ فِي بَطْنِهِ: إِلَىٰ يَقِ<br>آثار متعلقة بالآية .                                                                              |
|              |                        |                         | ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُودَ                 |       |                 |                          | . ادار متعلقه بالايه<br>(مُنْبَذْنَهُ بِٱلْعَـرَآءِ وَهُوَ مَ                                                                          |
|              |                        |                         |                                                |       |                 |                          | ومبدت وبعرو ومو م<br>(وَأَلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِر                                                                              |
|              |                        | لآية                    |                                                |       |                 |                          | ووببت عيم تعجره بر<br>آثار متعلقة بالآية .                                                                                             |
| ۷۲٥          |                        |                         |                                                |       |                 |                          | . المر مستقد باريد.<br>(وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِاقَةِ ٱلْفِي                                                                            |
| ٧ <b>٣</b> ^ | ندنا ذِدرا مِن         | الإنها نو ان عِ         | ﴿ وَإِن كَانُوا لَيَقُولُونَ<br>ٱلْأَوَّلِينَ﴾ | VI    | ····· 🕶         | ، او یوسر<br>دا <b>ک</b> | رورڪ ۽ي ڀيٽو آلي<br>(فَعَامَنُوا فَمَتَّعْنَكُهُمْ إِلَنَ حِ                                                                           |
|              |                        | ، وتفسيرها              |                                                | V1/   | السَّهُ رَبُ    | ري<br>ن وکوئو            | رصو مسلم ہی ہے<br>(فَاسْتَفْنِهِذِ ٱلِرَبِكَ ٱلْبُــَا                                                                                 |
| 410          |                        | ، وتسيرم                | ترون ، د یا ب                                  | 17    | بحريب           | 745                      |                                                                                                                                        |



| لصفحة | الموضوع ال                                                     | الصفحة | الموضوع                                                            |
|-------|----------------------------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------|
| ٧٤١   | آثار متعلقة بالآية                                             | إنكمة  | ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِيبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ |
| ٧٤١   | ﴿وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَقَّن حِينٍ﴾                              | vrv    | لَمْتُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ﴾                                         |
| 781   | النسخ في الآية                                                 | ٧٣٨    | ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُتُمُ ٱلْعَلِيمُونَ ﴾                        |
| 737   | ﴿ وَأَشِرْ فَسُوْفُ يُشِرُونَ ﴾                                | ٧٣٨    | ﴿ فَنُولًا عَنْهُمْ حَتَىٰ حِينِ ﴾                                 |
| 737   | ﴿ سُبَّحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَعِيفُونَ ﴾      | ٧٣٩    | النسخ ٰ في الآية                                                   |
|       | ﴿ وَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَلَلْمَنْدُ لِلَّهِ رَبِّ | ٧٣٩    | ﴿ وَأَشِيزُ ثُمْ فَسُوْفَ يُشِيرُونَ ﴾                             |
|       | ٱلْعَلَمِينَ﴾                                                  |        |                                                                    |
| ٧٤٣   | آثار متعلقة بالآية                                             | ٧٤٠    | نزول الآية، وتفسيرها                                               |
| ٥٤٧   | * فهرس الموضوعات                                               | ٧٤٠    | ﴿ فَاذَا ذَالَ مِنَاحَدِهُ فَمَالَةً صَمَاحُ ٱلْمُنْدُونِكُ        |