

# مؤبيري المالية المالية

أَكِبُرُجَامِعِ لِتَفْسِيرُ النَّمِيِّ عَلَيْهُ وَالصَّحَابِةِ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِيهِم مَعْرُوًّا إِلَى مَصَادِرِهِ الاَصْلِيَّةِ مَقرونًا بِتَعليقَاتِ خَمسَة مِنْ أَبْرَزَ الْمُحَقِّقِينَ فِي التَّفْسِيرِ

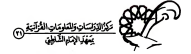
### ٳۼڒۮ ڡڒڲڔ۬ڶڵڸؚڵڒڵؽێٳؾ۬ۥٛٷڵڹۼڷٷٵؾٚڔڒڸۿ۬ڶٙڹؾٚؾؚڽٞ

المشرف العِلْيِيّ أ.د. مُمَسَّا يَحْدَبْر<u>سُ لِيَّتَ</u> اَ الطَّيِّيَارُ اسْتَاذَالِهُ رَابِيَاتِ الشُّرِيَّةِ بِجَامِمَةِ لِلْكِانِ سُمُودٍ الرَّبِيَاضِ

### المُجَلِّد الشَّامِنِ ﴾

- الأنعَطاء
   الأنعَطاء
- 🛊 ألآثار (۱۷۱۳۲-۲۳۰۷۲)

دار ابن حزم



#### 🕏 مركز الدراسات والمطومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي جدة، ١٤٣٨ هـ

1474/1911

رقم الإيناع: ۱۶۳۸/۱۹۲۲ ردمك: ۸-۲۰۱۳-۱۰۳-۱۹۷۸ (مجموعة) ۲-۲۰۱۳-۱۷-۲۰۲۱ (چ۸)

نیوی ۲۲۷٫۳۲

## جَمِيعُ الْحُقُولَ عَلَى فَوَظَدُّ الْمُؤلِيُ الطَّبْعَةِ الْأُولِيُ الطَّبْعَةِ الْأُولِيُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُّ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِيُّ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِينُ الطَّبْعَةِ الْمُؤلِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّالِمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّمِينُ الطَّمِينُ الطَّلْمِينُ الطَّمِينُ الْمُؤلِيلُ الطَّمِينُ الْمُعْلِمُ اللَّمِينُ الْمُلْمُعِلِينُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤلِينُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ ل

#### تركزُالدِّرَاسَاتِ وَالْعَلوِمَاتِ القُّرَآنَيَّةِ بَعَهٰدِ الإِمَامِ الشَّاطِيِّ

التابع لجمعية تعفيط القرآن بجدة (خيركم)
المنوان الوطني (بريد واصل):

- ۱۹۰۸ ع م حي الرحاب
- وحدة رقم ۱۲
- وحدة رقم ۱۲
- المملكة المرية السوية
- مالت: ۱۱۲۲۷۲۰۲۰ - ۱۹۰۰
- مالت: ۱۱۷۲۲۲۲۰۰۰ - تصويلة: ۱۱۰
الموقع الإكتروني: ۱۵۰۰۲۲۲۲۲۲۰۰۰ - الموقع الاستخدال الموقع الاستخدال الموقع ال

#### دار ابن حزم

بيروت – ليلان – ص.ب : 14/6366 ماتف وقلص : 701974 – 300227 البرد الإلكتروني : ibnhazim@cyberia.net.lb المرفق الإلكتروني : www.daribnhazm.com

#### لجان الموسوعة وأعضاؤها

| عضوًا    | أ. نصار محمد محمد المرصد                    |           | لية     | اللجنة الإشراة                                 |
|----------|---------------------------------------------|-----------|---------|------------------------------------------------|
| عضوًا    | أ. معمر عبد العزيز محمد سعيد                | ف العام   | المشر   | د. نوح بن يحيى الشهري                          |
| عضوًا    | أ. فارس عبد الوهاب الكبودي                  | العلمي    | المشرف  | أ. د. مساعد بن سليمان الطيار                   |
| عة       | لجنة مراجعة تخريج الآثار المرفو             | ين العام  |         | د. بلقاسم بن ذاكر الزبيدي                      |
| رئيسًا   | د. علي بن محمد العمران                      | بر العلمي | المد    | د. خالد بن يوسف الواصل                         |
| عضوًا    | <ol> <li>عدنان بن صفاخان البخاري</li> </ol> |           | ب       | لجنة جرد الكة                                  |
| عضوًا    | أ. عبد القادر محمد جلال                     | عضوًا     |         | أ. الطيب بن إبراهيم الحمو                      |
| عضوًا    | أ. مصطفى بن سعيد إيتيم                      | عضوًا     | -       | <ol> <li>أ. طارق بن عبد الله الواحد</li> </ol> |
|          | لجنة التدقيق                                | عضوًا     | ني      | أ. حسام بن عبد الرحمٰن فت                      |
| رئيسًا   | د. محمد منقذ عمر فاروق الأصيل               | عضوًا     |         | اً. فایز بن خ <mark>میس عام</mark> ر           |
| عضوًا    | د. محمد امبالو فال                          |           |         | لجنة الصياغة                                   |
| عضوًا    | أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث                   | ومراجعًا  | رئيسًا  | د. خالد بن يوسف الواصل                         |
| عضوًا    | <ol> <li>علي بن عبد الله العولقي</li> </ol> | عضوًا     |         | د. محمد عطا الله العزب                         |
|          | لجنة المقدمات العلمية                       | عضوًا     |         | <ol> <li>أ. فوزي بن ناصر بامرحول</li> </ol>    |
| ومراجعًا | _                                           | عضوًا     |         | <ol> <li>عثمان حسن عثمان سيد</li> </ol>        |
| مشارگا   | د. خالد بن يوسف الوا <mark>صل</mark>        |           |         | لجنة التوجيا                                   |
| مشارگا   | د. نایف بن سعید الزهرانی                    | رئيسًا    | بان     | د. محمد صالح <mark>محمد</mark> سليم            |
| مشارگا   | د. محمد صالح محمد سليمان                    | مراجعًا   |         | د. نايف بن سعيد الزهراني                       |
|          |                                             | عضوًا     |         | <ol> <li>أحمد علي أحمد علي</li> </ol>          |
|          | لجنة الفهرسة                                | عضوًا     |         | أ. خليل محمود محمد                             |
| رئیسًا   | أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث                   | عضوًا     |         | أ. باسل عمر المجايدة                           |
| عضوًا    | أ. طارق بن عبد الله الوا <mark>حدي</mark>   | عضوًا     |         | أ. محمود حمد السيد                             |
| عضوًا    | <ol> <li>أ. فوزي بن ناصر بامرحول</li> </ol> |           | لمرفوعة | لجنة تخريج الآثار ا                            |
| عضوًا    | أ. محمد بن إبراهيم الحمودي                  | رئيسًا    |         | أ. تميم محمد عبد الله الأم                     |
|          | الصف والإخراج الفني                         | عضوًا     | سنج     | أ. عمار محمد عبد الله الأم                     |
|          | مؤسسة السنابل للصف الإلكتروني               | عضوًا     | ی       | أ. جلال عبده محمد البعداة                      |



| וודגוצ                      | الرمز                           | الموضع         |
|-----------------------------|---------------------------------|----------------|
| الصحابة                     | اللون الأحمر                    | Section 1      |
| التابعون                    | اللون الأخضر                    |                |
| أتباع التابعين              | اللون الأسود العريض             | متن الموسوعة   |
| الإحالة على الدر المنثور    | (/) عقب الأثر                   |                |
| للسيوطي، طبعة دار هجر       |                                 |                |
| الزيادة على الدر المنثور    | (ز) عقب الأثر                   |                |
| التوجيهات والتعليقات العامة | اللون الأحمر                    |                |
| الترجيح                     | اللون الأخضر                    | الحاشية الأولى |
| الانتقاد والاستدراك         | اللون الأحمر                    |                |
| مستندات التفسير             | اللون الأحمر                    |                |
| مواضع تعليقات أئمة التفسير  | الأرقام المتسلسلة في المستطيلات | عام            |
| الخمسة                      | الخضراء                         |                |

#### ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾

٧٣١٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لتَجِدَنَ أَشَدَ النَّاسِ عَلَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالْيَهِدِ أَشَرَكُ النَّاسِ عَلَى قَتَال النبي ﷺ، ويأمرونهم والَّذِيثَ أَشْرَكُوا ﴾، يعني: مشركي العرب أيضًا، كانوا شديدي العداوة للنبي ﷺ وأصحابه ﷺ". (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣١٧٢ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «ما خلا يهوديٌّ بمسلم إلا هَمَّ بَقْلِه». وفي لفظ: «إلا حَدَّث نفسه بقَتْلِه»(٢). (١٠٤/٥)

﴿ وَلَتَجِدَذَ أَقَرَبُهُم تَوَدَّهُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَكَرَئَ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ فِسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْمِرُونَ ۞ وَإِنَا سَمِعُواْ مَا أُثِولَ إِلَى الرَّسُولِ رَّيَ تَفِيضُ مِنَ الدَّنِعِ مِنَا عَرِقُواْ مِنَ النَّحِقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَا ءَامَنًا فَاكْتُبُكَا مَمَ الشّهِدِينَ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآيتين:

٧٣١٧٣ ـ عن سلمان قال: كنتُ يتيمًا مِن رَامَهُرْمُزَ، وكان ابنُ دِهْقَانِ رَامَهُرْمُزَ، يختلفُ إلى مُعلِّم يُمَلِّمُه، فلَزِمتُه لأكونَ في كَنَفِه، وكان لي أخٌ أكبرُ مِنِّي، وكان مُسْتَغْنِيًا في نفسِه، وكنتُ غلامًا فقيرًا، فكان إذا قامَ مِن مجلسِه تَفَرَّقَ مَن يُحقِّفُه،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان (العلمية) ٣١٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الأعرابي في معجمه ٣/ ١٠٩٠ (٢٢٨٥)، والخطيب في تاريخه ٩/ ٢٦٠ (٢٧٩٧).

قال الخطيب: «هذا غريب جدًا». وقال ابن حبان في المجروحين ١٢١/٣ (١٢١٤) ترجمة يحيى بن عبيدالله بن موهب: ايروي عن أبيه ما لا أصل له، وأبوه ثقة، فلما كثر روايته عن أبيه ما ليس من حديثه سقط عن حدًّ الاحتجاج به، وقال ابن كثير في تفسيره ١٦٦٣: (وهذا حديث غريب جدًا)، وقال الألباني في الضعيفة ٢٩/٩٤ (٤٣٩٤): (ضعيف).

فإذا تَفرَّقوا خرَج فتَقَنَّع بثويه، ثم صَعِد الجبل، فكان يفعلُ ذلك غيرَ مَرَّةٍ مُتَنَكِّرًا. قال: فقلتُ: أما إنك تفعلُ كذا وكذا، فلِمَ لا تذهَبُ بي معك؟ قال: أنت غلامٌ، وأخافُ أن يظهرَ منك شيءٌ. قال: قلتُ: لا تَخَفْ. قال: فإنَّ في هذا الجبل قومًا في برُطِيلِ(')، لهم عبادةٌ وصلاحٌ، يَذْكُرون الله ﴿ وَيَذَكُّرونَ الْآخِرةِ، يزعُمونَ أَنَّا عَبَدةَ النِّيران، وعَبَدة الأوثان، وأنَّا على غير دين. قلتُ: فاذهَبْ بي معك إليهم. قال: لا أقدِرُ على ذلك حتى أَسْتَأْمِرَهم، وأنا أخافُ أن يظهرَ منك شَيٌّ فَيَعْلَمُ أَبَى، فيَقْتُلَ القومَ، فيَجْرِيَ هَلاكُهم على يَدَيَّ. قال: قلتُ: لم يظهَر منَّى ذلك. فاسْتَأْمَرُهم، فقال: غلام عندي يتيم، فأحِبُّ أن يأتِيكم، ويسمعَ كلامَكم. قالوا: إن كنتَ تَثِقُ به. قال: أرجو ألا يجيءَ منه إلا ما أحِبُّ. قالوا: فجئ به. فقال لي: قد استأذَنتُ القومَ أن تَجِيءَ معي، فإذا كانت الساعة التي رأيتَني أخرجُ فيها فأُتِني، ولا يعلمُ بك أحدُّ، فإنَّ أبي إن علِم قَتَلَهم. قال: فلما كانت الساعة التي يخرُجُ تَبِعْتُه، فصَعِد الحِبل، فانتَهَينا إليهم، فإذا هم في بِرطِيلِهم ـ قال علي: وأراه قال: همَ ستةٌ أو سبعةٌ \_ قال: وكأنَّ الروحَ قد خرَجت منهم مِن العبادة، يصومون النهار، ويقومون الليل، يأكلون الشجر وما وجَدوا، فقَعَدْنا إليهم، فأثنَى ابن الدُّهْقان عليَّ خيرًا، فتَكَلَّموا، فحَمِدوا الله، وأثنُوا عليه، وذكروا مَن مَضَى مِن الرسل والأنبياء، حتى خَلَصوا إلى عيسى ابن مريم، قالوا: بعَثه الله، ووُلد بغير ذَكَر، بعَثه الله رسولًا، وسخَّر له ما كان يفعلُ مِن إحياء الموتى، وخَلْق الطير، وإبراء الأعمى والأبرص، فكفَر به قومٌ وتَبِعه قومٌ، وإنما كان عبدَالله ورسولَه، ابْتَلَى به خلقَه. قال: وقالوا قبلَ ذلك: يا غلامُ، إن لك ربًّا، وإن لك معادًا، وإن بينَ يَدَيْك جنةً ونارًا، إليها تَصِيرُ، وإن هؤلاء القومَ الذين يعبُدون النيران أهلُ كفرِ وضلالة، لا يَرْضَى الله بما يَصْنَعون، وليسوا على دين. فلما حَضَرت الساعةُ التي ينصرفُ فيها الغلام انصَرَف وانصَرَفْتُ معه، ثم غَدَوْنا إليهم، فقالوا مثلَ ذلك وأحسنَ، فلَزِمْتُهم، فقالوا: يا سلمان، إنك غلام، وإنك لا تستطيعُ أن تصنعَ كما نصنع، فكُلْ واشرَبْ، وصَلِّ ونَمْ. قال: فاطَّلَع الملك على صنيع ابنِه، فرَكِب الخيل حتى أتاهم في بِرْطِيلِهم، فقال: يا هؤلاء، قد جاوَرْتُموني فأحْسَنْتُ جوارَكم، ولم تَرَوَّا مِنِّي سُوءًا، فعَمَدْتم إلى ابني فأفْسَدْتُموه عليَّ، قد أجَّلْتُكم ثلاثًا؛ فإن قَدَرْتُ عليكم بعدَ ثلاثٍ أَحْرَفْتُ عليكم برْطِيلكم هذا،

<sup>(</sup>١) البرطيل: حجر مستطيل عظيم. النهاية (برطل).

فالحَقُوا ببلادكم، فإني أكرَهُ أن يكونَ مني إليكم سُوءٌ. قالوا: نعم، ما تَعَمَّدنا مَساءَتَك، ولا أرَدْنا إلا الخير. فكَفَّ ابنُه عن إتْيانِهم، فقلتُ له: اتَّق الله، فإنك تعرفُ أن هذا الدينَ دينُ الله، وإن أباك ونحن على غير دين، إنما هم عَبَدةُ النيران لا يَعْرِفُونَ الله، فلا تَبِعْ آخِرِتَك بِدُنْيَا غيرِك. قال: يا سلمان، هو كما تقولُ، وإنما أتخلُّفُ عن القوم بُقْيَا عليهم، إن اتَّبغتُ القوم يطلُبُني أبي في الخيل، وقد جَزع مِن إِنْيَانِي إِيَاهِم حَتَّى طُرُدَهُم، وقد أُعرِفُ أَن الحقُّ في أَيدِيهِم. قلتُ: أنت أعلم. ثم لَقيتُ أخي فعَرَضْتُ عليه، فقال: أنا مُشْتغِلٌ بنفسي في طلب المعيشة. فأتيتُهم في اليوم الذي أرادوا أن يَرتَحلِوا فيه، فقالوا: يا سلمان، قد كُنَّا نَحْنَرُ، فكان ما رأيت، اتَّق الله، واعلم أن الدينَ ما أوْصَيناك به، وإن هؤلاء عبدة النيران، لا يَعْرَفُونَ اللهُ ولا يَذْكُرُونَهُ، فلا يَخْدَعَنَّكَ أَحَدٌ عن ذلك. قلتُ: ما أنا بمُفارِقِكم. قَالُوا: إنك لا تَقْدِرُ على أن تكونَ معنا، نحن نصومُ النهار، ونقومُ الليل، ونأكُلُ الشجرَ وما أَصَبْنا، وأنت لا تستطيعُ ذلك. قال: قلتُ: لا أُفارقُكم. قالوا: أنتُ أعلمُ، قد أعلمناك حالَنا، فإذا أبيْتَ فاطلبْ أحدًا يكونُ معك، واحمِلْ معك شيئًا تَأْكُلُه، فإنك لا تستطيعُ ما نستطيعُ نحن. قال: ففَعَلْتُ ولَقِيتُ أخي، فعَرَضْتُ عليه، فَأْبَى، فَأْتَيْتُهِم فَتَحَمَّلُوا ، فكانوا يَمُشون وأمشِي معهم، فرَزَقَنا الله السلامة حتى قدِمنا المَوْصِلَ، فأتَينا بِيعةً بالمؤصِل، فلما دَخلوا حَفُوا بهم، وقالوا: أين كنتم؟ قالوا: كُنَّا في بلادٍ لا يذكُرون الله، بها عبدةُ نيرانٍ فطَرَدُونا، فقَدِمْنا عليكم. فلما كان بعدُ قالوا: يا سلمان، إن هاهنا قومًا في هذه الجبال هم أهلُ دين، وإنا نريدُ لقاءَهم، فكُنْ أنت هاهنا مع هؤلاء، فإنهم أهلُ دينِ وسَتَرَى منهم ما تُعِبُّ. قلتُ: ما أنا بمُفارِقِكم. قال: وأَوْصَوا بي أهلَ البيعة، فُقال أهل دين البيعة: أقِمْ معنا، فانه لا يُعجزُكُ شيٌّ يسَعُنا. قلتُ: ما أنا بمُفارِقِكم. فخرَجوا وأنا معهم، فأصْبَحنا بينَ جبال، فإذا صخرةٌ وماءٌ كثيرٌ في جِرارِ وخبرٌ كثير، فقَعَدْنا عند الصخرة، فلما طَلَعَت الشمسُ خرَجوا مِن بين تلك الجبال، يخرُجُ رجلٌ رجلٌ مِن مكانِه، كأنَّ الأرواحَ انتُزِعَت منهم، حتى كَثُروا، فرَحَّبوا بهم وحَفَوا، وقالوا: أين كنتُم، لم نَرَكم؟ قالوا: كُنَّا في بلاد لا يذكرون اسم الله، فيها عَبَدةُ النيران، وكُنَّا نعبُدُ الله فيها، فطَرَدونا. فقالوا: ما هذا الغلام؟ قالوا: فطَفِقوا يُثْنُونَ عليَّ، وقالوا: صَحِبَنا مِن تلك البلاد، فلم نَرَ منه إلا خيرًا. قال: فواللهِ، إنهم لكذا إذ طَلَع عليهم رجلٌ مِن كهف؛ رجلٌ طُوالٌ، فجاء حتى سَلَّم وجلَس، فَحفَوا به وعَظَّمُوه أصحابي الذين كنتُ معهم

وأَحْدَقوا به، فقال لهم: أين كنتُم؟ فأخبَروه، فقال: ما هذا الغلامُ معكم؟ فأثْنُوا عليَّ خيرًا، وأخبَروه باتِّباعي إياهم، ولم أرَ مِثْلَ إعْظامِهم إياه، فحَمِد الله، وأثْنَى عليه، ثم ذكر مَن أرسَل الله مِن رُسُلِه وأنبيائِه، وما لَقُوا، وما صُنِع بهم، حتى ذكر مولدَ عيسى ابن مريم، وأنه وُلِد بغير ذَكر، فبعَثه اللهُ رسولًا، وأجرَى على يدّيه إحياء الموتى، وإبراء الأعمى والأبرص، وأنه يخلُقُ مِن الطين كهيئة الطير فينفُخُ فيه فيكونُ طيرًا بإذن الله، وأنزَل عليه الإنجيل، وعلَّمه التوراة، وبعَثه رسولًا إلى بنَّى إسرائيل، فَكَفَر بِه قَومٌ، وآمَن بِه قوم، وذكر بعضَ ما لَقِي عيسى ابن مريم، وأنه كان عبدًا أنعَم الله عليه، فشكَر ذلك له، ورَضِي عنه، حتى قَبَضه الله، وهو يَعِظُمهم ويقولُ: اتقوا الله، والزَموا ما جاء به عيسى، ولا تُخالِفوا فيُخَالَفَ بكم. ثم قال: مَن أراد أن يأخُذَ مِن هذا شيئًا فليَأخُذ. فجعَل الرجلُ يقومُ فيأخُذُ الجَرَّةَ مِن الماء والطعام والشيء، فقام إليه أصحابي الذين جنتُ معهم، فسَلَّموا عليه، وعَظَّموه، فقال لهم: الزَموا هذا الَّدينَ، وإياكم أن تَفَرَّقُوا، واسْتَوصُوا بهذا الغلام خيرًا. وقال لي: يا غلام، هذا دينُ اللهِ الذي تسمعُني أقولُه، وما سِواه هو الكَّفر. قال: قلتُ: ما أَفَارِقُك. قال: إنك لن تستطيعَ أن تكونَ معي، إني لا أخرُجُ من كَهْفي هذا إلا كلَّ يوم أحَد، لا تقدرُ على الكينونة معي. قال: وأقبَل على أصحابِه، فقالوا: يا غلام، إنك لا تستطيعُ أن تكونَ معه. قلتُ: ما أنا بمُفارِقِك. قال: يا غلام، فإني أُعْلِمُك الآنَ أَنِي أَدْخُلُ هَذَا الكهف ولا أخرُجُ منه إلى الأحد الآخر، وأنت أعلم. قلتُ: ما أنا بمُفارقِك. قال له أصحابُه: يا فلان، هذا غلامٌ ونخافُ عليه. قال: قال لي: أنت أعلَم. قلتُ: إني لا أُفارِقُك. فبَكى أصحابي الأوَّلون الذين كنتُ معهم عَّندَ فراقِهم إيَّاي، فقال: خُذْ مِن هذا الطعام ما تَرى أنه يَكْفِيك إلى الأحدِ الآخر، وخُذْ مِن هذا الماء ما تَكْتَفي به. ففعلتُ، وَتفرَّقوا، وذهَب كلُّ إنسانِ إلى مكانِه الذي يكونُ فيه، وتَبِعتُه حتى دخَل الكهف في الجبل، فقال: ضَعْ ما معك وكُلْ واشرَبْ. وقام يُصَلِّي، فَقُمْتُ معه أُصلِّي. قال: فانْفَتَل إليَّ، وقال: إنك لا تستطيعُ هذا، ولكن صَلِّ ونَمْ، وكُلْ واشرَبْ. ففعلتُ، فما رأيتُه نائمًا ولا طاعمًا إلاَّ راكعًا وساجدًا إلى الأحد الآخر، فلما أصبحنا قال: خُذْ جَرَّتَك هذه، وانطلِق. فخرَجْتُ معه أَتْبَعُه حتى انتَهَينا إلى الصخرة، وإذا هم قد خَرَجوا مِن تلك الجبال، واجْتَمعوا إلى الصخرة ينتظرون خُرُوجَه، فقعَدوا وجادَ في حديثه نحو المرة الأولى، فقال: الزَّموا هذا الدينَ، ولا تُفَرَّقوا، واتقوا الله، واعلَموا أن عيسى ابن مريم كان عبدالله،

أنعَم الله عليه. ثم ذكرُوني فقالوا: يا فلان، كيف وجَدْتَ هذا الغلام؟ فأثْنَى عليَّ، وقال خيرًا، فحَمِدُوا الله، وإذا خبزٌ كثيرٌ وماء فأخذوا، وجعل الرجل يأخُذ بقَدْر ما يَكتَفي به، ففعلتُ، وتَفَرَّقوا في تلك الجبال، ورجَع إلى كهفه، ورجعتُ معه، فلَبثَ ما شاء الله، يخرُجُ في كلِّ يوم أحد، ويخرُجون معه، ويُوصِيهم بما كان يُوصِيهم به، فخرَج في أحد، فلما اجتمعوا حمِد الله ووعظهم، وقال مثلَ ما كان يقولُ لهم، ثم قال لهم آخر ذلك: يا هؤلاء، إنى قد كَبِرَ سِنِّى، ورَقَّ عظمى، واقترب أجلى، وإنه لا عهد لى بهذا البيت منذ كذا وكذا، ولا بد لى من إتيانه، فاسْتَوصُوا بهذا الغلام خيرًا، وإني رأيتُه لا بأس به. فجَزع القوم، فما رأيتُ مثلَ جَزَعِهم، وقالوا: يا أبا فلان، أنت كبير، وأنت وحدك، ولا نأمنُ أن يُصيبَك الشيء، ولسنا أحوجَ ما كُنا إليك. قال: لا تُراجعوني، لا بد لي من إتيانه، ولكن اسْتَوصُوا بهذا الغلام خيرًا، وافعَلوا وافعَلوا. قال: قلتُ: ما أنا بمُفارِقِك. قال: يا سلمان، قد رأيتَ حالى وما كنتُ عليه، وليس هذا كذلك، إنما أُمْشِي، أصومُ النهار، وأقومُ الليل، ولا أستطيعُ أن أحمِلَ معى زادًا ولا غيره، ولا تقدِرُ على هذا. قال: قلتُ: ما أنا بمُفارقِك. قال: أنت أعلم. قالوا: يا أبا فلان، إنا نخافُ عليك وعلى هذا الغلام. قال: هو أعلم، قد أعْلَمتُه الحالة، وقد رأى ما كان قبل هذا. قلتُ: لا أَفارِقُك. قال: فبَكوا وودَّعوه، وقال لهم: اتقوا الله وكونوا على ما أوصيتُكم به، فإن أعِشْ فلعلى أرجمُ إليكم، وإن أَمُتْ فإن الله حيٌّ لا يموت. فسَلَّم عليهم وحرَج وخرَجتُ معه، وقال لى: احمِلْ معك مِن هذا الخبز شيئًا تأكُلُه. فخرَج وخرَجتُ معه، يمشى وأتبعُه يذكر الله، ولا يلتفتُ ولا يقفُ على شيء، حتى إذا أمسى قال: يا سلمان، صَلِّ أنت ونَمْ، وكُلْ واشرَبْ. ثم قام هو يُصَلِّى، إلى أن انتَهى إلى بيت المقدس، وكان لا يرفعُ طَرْفَه إلى السماء إذا أمسى، حتى انتَهَينا إلى بيت المقدس، وإذا على الباب مُقْعَد، قال: يا عبدالله، قد ترَى حالي، فتَصَدَّق عليَّ بشيء. فلم يَلْتَفِتْ إليه، ودخَل المسجد ودخلتُ معه، فجعَل يَتَتبَّعُ أمكنة من المسجد يصلِّي فيها، ثم قال: يا سلمان، إنى لم أنَّمْ منذُ كذا وكذا، ولم أجِدْ طعمَ نوم، فإن أنت جعلتَ لي أن توقِظَني إذا بلَغ الظلُّ مكان كذا وكذا نمْتُ؛ فإني أحبُّ أن أنامَ في هذا المسجد، وإلا لم أنَمْ. قال: قلتُ: فإني أفعل. قال: فانظُر إذا بلَغ الظلُّ مكان كذا وكذا، فَأَيْقِظْني إذا غَلَبَتني عيني. فنامَ، فقلتُ في نفسي: هذا لم يَنَمُ منذ كذا وكذا، وقد رأيتُ بعضَ ذلك، لأَدَعَنَّه ينام حتى يَشْتَفي من النوم. وكان فيما يمشي وأنا معه،

يُقْبِلُ عليَّ، فيَعِظُني ويُخبِرُني أن لي ربًّا، وأن بين يديَّ جنةً ونارًا وحسابًا، ويُعْلِمُنى بذَلُك ويُذَكِّرُني نحوَ ما كان يذكِّرُ القوم يوم الأحد، حتى قال فيما يقول لي: يا سلمان، إن الله تعالى سوف يبعثُ رسولًا اسمه أحمد، يخرجُ بتِهَامةً ـ وكان رجلًا أعجميًّا لا يُحْسِنُ أن يقولَ: تِهامَةُ. ولا: محمد .، علامتُه أنه يأكلُ الهدية، ولا يأكُلُ الصدقة، بينَ كَتِفَيه خاتم، وهذا زمانُه الذي يخرجُ فيه قد تقارب، فأما أنا فإني شيخ كبير ولا أحسَبُني أُدْرِكُه، فإن أَدْرَكْتَه أنت فَصدَّقْه واتَّبعْه. قلتُ: وإن أمَرَني بتركُّ دينك وما أنت عليه؟ قال: وإن أمَرك، فإن الحق فيما يَجِيءُ به، ورضا الرحمن فيما قال. فلم يَمْضِ إلا يسير حتى استيقظ فزعًا يذكُرُ الله، فقال: يا سلمان، مضى الفَيْءُ من هذا المكان ولم أذكُر الله، أين ما جعلتَ لي على نفسك؟ قال: قلتُ: أُخْبَرتَني أنك لم تَنَم منذُ كذا وكذا، وقد رأيتُ بعض ذُلك، فأحْبَبْتُ أن تَشْتَفيَ من النوم. فحمِد الله، وقام فخرَج فتَبِعْتُه، فقال المُقْعَدُ: يا عبدَالله، دخَلتَ فسألتُكُ فلم تُعْطِنيُ، وخرَجْتَ فسألتُك فلمَّ تُعْطِني. فقام ينظُرُ هل يَرَى أحدًا، فلم يَرَه، فدَنا منه فقالً: ناوِلْني يدَك. فناوَلَه، فقال: قُمْ باسم الله. فقامَ كأنه نَشِط من عِقال، صحيحًا لا عيبَ فيه، فخلَّى عن يدِه، فانطَلَق ذاهبًا، وكان لا يَلْوي على أحد، ولا يقومُ عليه، فقال لي المُقْعَدُ: يا غلام، احمِلْ عليَّ ثيابي حتى أَنْطِلَقَ وأُبشِّرَ أهلى. فحمَلْتُ عليه ثيابَه، وانطلَق لا يَلْوي عليَّ، فخرَجْتُ في إثْره أَطْلُبُه، وكلما سألتُ عنه قالوا: أمامك. حتى لَقِيني الركبُ من كَلْب، فسألتُهم، فلما سَمِعوا لُغَتِي أناخ رجل منهم بعيره، فحمَلني فجعلني خلفه حتى أتَوا بي بلادهم. قال: فباعوني، فاشترتني امرأة من الأنصار، فجعلتني في حائط لها، وقدِم رسول الله ﷺ فَأُخْبَرِتُ به، فَأَخَذُتُ شَيئًا من تمر حائطي، فجعلتُه على شيء، ثم أَنَيتُه فوَجدتُ عندهَ أَناسًا، وإذا أبو بكر أقربُ القوم منه، فوضَعْتُه بينَ يديه، فقال: (ما هذا؟). قلتُ: صدقة. فقال للقوم: «كُلُوا». ولم يأكُل هو، ثم لَبِثتُ ما شاء الله، ثم أخذتُ مثل ذلك، فجعَلتُه علَى شيء، ثم أتَيْتُه، فَوَجدتُ عندَه أُناسًا، وإذا أبو بكر أقربُ القوم منه، فوَضَعتُه بين يديه، فقال: «ما هذا؟». قلت: هدية. قال: «باسم الله». فأكل وأكل القوم. قال: قلتُ في نفسي: هذه من آياته، كان صاحبي رجلًا أعجميًّا لم يُحْسِنُ أن يقولَ: تهامةُ، قَال: يَهْمةُ. وقال: أحمد. فلُرْتُ خلفَه، ففَطِن لي فأرخَى ثوبه، فإذا الخاتم في ناحية كتفِه الأيسر، فتَبَيَّنتُه، ثم دُرْتُ حتى جَلَسْتُ بين يديه، فقلتُ: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله. قال: امَن أنت؟، قلتُ: مملوك. فحدَّثْتُه بحديثي

وحديث الرجل الذي كنتُ معه، وما أمرني به، قال: «لمَن أنت؟». قلتُ: لامرأة من الأنصار، جعلتني في حائط لها. قال: «يا أبا بكر». قال: لبيك. قال: واشتَوه. قال: فاشتراني أبو بكر، فاعتقني، فلبثتُ ما شاء الله أن ألبث، ثم أتيتُه فسلَّمتُ عليه، وقعدتُ بين يديه، فقلتُ: يا رسول الله، ما تقولُ في دين النصاري؟ قال: «لا خير فيهم ولا في دينهم». فلَخَلني أمر عظيم، فقلتُ في نفسي: هذا الذي كنتُ معه، ورأيتُ منه ما رأيتُ، أخذ بيد المقْعَد فأقامَه الله على يديه، لا خير في هؤلاء ولا في دينهم! فانصرفُ وفي نفسي ما شاء الله، فأنزل الله بعدُ على النبي الله وفي ينهم! فانصرفُ وفي نفسي ما شاء الله، فأنزل الله بعدُ على النبي الله النبي الله وفي ينهم! فقلتُ بين يديه، فقبتُ حتى قعدتُ الله يقيد نقول! وأنا عانف، فجنتُ حتى قعدتُ بين يديه، فقرأ: بسم الله الرحمن الرحيم وذالك بأنَّ مِنْهُمْ وَسِيسِيتِ وَرُهُبَانَا والله الله المنان، أولئك الذين كنتَ معهم وصاحبُك، لم يكونوا نصاري، إنما كانوا مسلمين، فقلتُ: يا رسول الله، فوالذي وصاحبُك، لم يكونوا نصاري، إنما كانوا مسلمين، فقلتُ: يا رسول الله، فوالذي بمنك بالحق، لقد أمرني باتباعك، فقلتُ له: وإن أمرني بترك دينك وما أنت عليه، فأتركُه؟ قال: نعم، فاتركه، فإن الحق وما يحبُ الله فيما يأمرك(١٠٠٠)

YTIVE \_ عن سلمان في إسلامه، قال: لَمَّا قَدِم النبيُ ﷺ المدينة صنَعتُ طعامًا، فجئتُ به، فقال: «ما هذا؟». قلتُ: صَدَقةٌ. فقال لأصحابِه: «كُلوا». ولم يأكُلْ، ثم إني رجَعْتُ حتى جَمَعتُ طعامًا، فأتَيتُه به، فقال: «ما هذا؟». قلتُ: هَدِيةٌ. فأكل، وقال لأصحابِه: «كُلُوا». قلتُ: يا رسول الله، أخبرني عن النصارى. قال: «لا خيرَ فيهم، ولا في مَن أَحَبَّهم». فقُمْتُ وأنا مُثْقَلٌ؛ فأنزَل الله: ﴿لَيَهِدَدُ الشَّدَ النَّاسِ عَدَوةً لِللَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُوبَ حتى بلغ: ﴿يَقِيمُ مِنَ الشَّهِ﴾، فقال

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٣/ ٦٩٢ \_ ٦٩٦ (٦٥٤٣).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح عالٍ في ذكر إسلام سلمان الفارسي ظليم، ولم يخرجاه. وقد روي عن أبي الطفيل عامر بن واثلة، عن سلمان من وجه صحيح بغير هذه السياقة، فلم أجد من إخراجه بدًّا لما في الروايتين من الخلاف في المتن، والزيادة والنقصان». وقال الذهبي في التلخيص: «بل مجمع على ضعفه». وقال في سير أعلام النبلاء ٥/١٣٠: «هذا حديث جيد الإسناد، حكم الحاكم بصحته». وقال في تاريخ الإسلام ١١٣/١: «وهذا الحديث يشبه حديث مسلمة المزني؛ لأن الحديثين يرجعان إلى سماك، ولكن قال هنا: عن زيد بن صوحان، وعلي بن عاصم ضعيف كثير الوهم». وقال ابن كثير في البداية والنهاية ٥/٢٠: «وفي هذا السياق غرابة كثيرة، وفيه بعض المخالفة لسياق محمد بن إسحاق، وطبي من واقرب إلى ما رواه البخاري في صحيحه من حديث معتمر بن سليمان بن طرخان التيمي».

لي: «يا سلمان، إن أصحابَك هؤلاء الذين ذكر الله»(١). (ه/٤٠٩)

٥٣١٧٥ ـ عن سلمان ـ من طريق جاثمة بن رِئاب ـ أنَّه سُئل عن قولِه: ﴿ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُمِّكَانًا﴾. قال: الرُّهْبانُ الذين في الصوامع، نزلت على رسول الله ﷺ: (ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ صِدِّيقِينَ وَرُهْبَانًا)(٢). ولفظ البزار: دع القسّيسين، أَقْرَانَى رسول الله ﷺ: (ذَلِكَ بأنَّ مِنْهُمْ صِدِّيقِينَ). ولفظ الحكيم الترَمذي: قرَاتُ على النبي ﷺ: ﴿ وَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ فِيتِيسِينَ ﴾، فأقْرَاني: (ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ صدِّقَتِ)(٣) . (٥/٩/٥)

٢٣١٧٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبي طلحة ـ قال: كان رسول الله ﷺ وهو بمكةً يخافُ على أصحابِه مِن المشركين، فبعَث جعفر بن أبي طالب وابن مسعود وعثمان بن مظعون في رهطٍ مِن أصحابه إلى النجاشي ملك الحبشة، فلما بلغ المشركين بعَثوا عمرُو بن العاصى في رهطٍ منهم، ذكروا أنهم سَبَقوا أصحابَ النبي ﷺ إلى النجاشي، فقالوا: إنه قد خرَج فينا رجلٌ سَفَّه عقولَ قريش وأحلامَها، زَعَم أنه نبيٌّ، وإنَّه بَعَث إليك رهطًا ليُفْسِدوا عليك قومَك، فأحْبَبْنا أَن نَأْتِيَك ونُخْبِرَك خبرَهم. قال: إن جاءُونى نظَرتُ فيما يقولون. فلمَّا قَدِم أصحابُ رسول الله ﷺ، فأتَوا إلى باب النجاشي فقالوا: استأذِنْ لأولياءِ الله. فقال: ائذَنْ لهم، فمرحبًا بأولياء الله. فلما دخَلوا عليه سَلَّموا، فقال الرهط مِن المشركين: ألم تَرَ أَيُّهَا الملك أنَّا صَدَقْناك، وأنهم لم يُحَيُّوك بتحيتِك التي تُحَيَّا بها. فقال لهم: ما يَمْنَعُكُم أَن تُحَيُّونِي بِتَحِيَّتِي؟ قالوا: إنا حَيَّيْناك بتحية أهل الجنة وتحية الملائكة. فقال لهم: ما يقولُ صاحِبُكم في عيسى وأمِّه؟ قالوا: يقولُ: عبدُاللهِ ورسولُه، وكلمةٌ مِن الله، وروحٌ منه، أَلْقَاها إلى مريم. ويقولُ في مريم: إنها العذراءُ الطَّيِّبةُ البَّتُول. قال: فأخَذ عُودًا مِن الأرض، فقال: ما زادَ عيسى وأمُّه على ما قال صاحِبُكم هذا العودَ. فكَرِه المشركون قولَه، وتَغَيَّر له وُجُوهُهم، فقال: هل تَقْرُءُون شيئًا مما أُنزِل

<sup>(</sup>١) أخرجه الفسوي في المعرفة والتاريخ ٣/ ٢٩٦، والطبراني في الكبير ٣/ ٢٤٩ (٦١٢١).

قال الذهبي في تاريخ الإسلام ٣/٥١٢: ﴿إسناده جيد، (٢) القراءة شاذة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٦٦/٦ (٦١٧٥)، والبزار ٢/٤٩٦ (٢٥٣٧)، والحكيم الترمذي ١/٨٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١١٨٣ (٢٦٧١). وأورده الثعلبي ١٠٠/٤.

قال الهيثمي في المجمع ١٧/٧ (١٠٩٨٢): ﴿رواه الطبراني، وفيه يحيى الحماني ونصير بن زياد، وكلاهما ضعف۱.

عليكم؟ قالوا: نعم. قال: فاڤرءُوا. فقَرءُوا وحولَه القِسِّيسون والرُّهْبانُ وسائرُ النصارى، فجعَلت طائفةٌ مِن القِسِّيسين والرُّهْبانِ كلَّما قَرَّوُوا آيةً انحَدَرَت دموعُهم مما عـرَفـوا مِـن الحــقُ، قــال الله: ﴿وَلَاكَ إِنَّ مِنْهُمْ قِتِيسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنْهُمْ لَا يَسَعَمُونَ مَنْ اللهِ عَمَّا عَرَقُوا مِنَ اللهِ عَمَّا عَرَقُوا مِنَ اللهِ عَمَّا عَرَقُوا مِنَ المَّعْ مِمَّا عَرَقُوا مِنَ الْمَعْ مِمَّا عَرَقُوا مِنَ الْمَعْ مِمَّا عَرَقُوا مِنَ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

٧٣١٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق حصين، عمن حدَّثه ـ في قوله: ﴿ وَاللَّكَ مِنْهُم قَرِيسِينَ وَرُهُ عَبَانًا ﴾، قال: كانوا نَوَاتِيَّ في البحر ـ يعني: ملّاحين ـ. قال: فمر بهم عيسى ابن مريم، فدعاهم إلى الإسلام، فأجابوه. قال: فذلك قوله: ﴿ وَتِيسِينِ كَ وُرُهُ بَانًا ﴾ (١) . (ز)

۲۳۱۷۸ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ في قوله: ﴿وَإِذَا سَيهُواْ مَا تَبِكُواْ إِلَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

٢٦٤٩] انتقَد ابنُ كثير (٣/ ١٦٦) هذا الأثر في نزول الآية مستندًا إلى زمن النزول، فقال: •وهذا القول فيه نظر؛ لأن هذه الآية مدنية، وقصة جعفر مع النجاشي قبل الهجرة.

ونقل ابن عطية (٣/ ٣٣٣ \_ ٣٣٤) عن قسعيد بن جبير، ومجاهد، وابن عباس: أنَّ هذه الآية نزلت بسبب وفد بعثهم النجاشي إلى رسول الله ﷺ ليروه، ويعرفوا حاله، فقرأ النبي ﷺ عليهم القرآن، وآمنوا، ورجعوا إلى النجاشي فآمن، ولم يزل مؤمنًا حتى مات، فصلى عليه النبي ﷺ، فكان يراه من موضعه بالمدينة، وجاء الخبر بعد مُدَّةٍ أنَّ النجاشي دفن في اليوم الذي صلى فيه النبي ﷺ عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٩٠/ ٥٩٦. وابن أبي حاتم ١١٨٤/٤ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه. إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ١٢/٥٥ (١٢٤٥٥)، والضياء المقدسي في الأحاديث المختارة ١٠٠ ٣٣٤ ـ ٣٦٧ (٣٦٢).

٢٣١٧٩ ـ عن عبدالله بن الزبير ـ من طريق عروة ـ قال: نزَلت هذه الآيةُ في السَّبَحِاشِي وَأَصِحَالِهِ : ﴿ وَإِذَا سَمِمُوا مَا أَيْلَ إِلَى الرَّسُولِ ثَرَى أَقَيْنَهُمْ تَقِيشُ مِنَ السَّبِحِاشِي (١٠) . (٥٠٥٠)

٢٣١٨ \_ عن عروة بن الزبير \_ من طريق هشام \_ قال: كانوا يَرون أن هذه الآية نــزَلَــت فـــي الــنـــجــاشــــي: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى اَلرَّسُولِ رَكَة أَقْيَنَهُمْ تَقِيعْتُ مِنَ
 الدَّمْحِ (٢٠). (١٩٦٥)

۲۳۱۸۱ ـ عن سعيد بن المسيب =

۲۳۱۸۲ ـ وأبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام =

٢٣١٨٣ ـ وعروة بن الزبير ـ من طريق ابن شهاب ـ قالوا: بعن رسول الله على عمرَو بن أمية الضَّمْرِيَّ وكتَب معه كتابًا إلى النَّجاشي، فقَدِم على النجاشي، فقرًأ كتابَ رسول الله هَيَّ، ثم دَعا جعفر بن أبي طالب والمهاجرين معه، وأرسَل النجاشيُ إلى الرُّهْبان والقِسِّيسينَ فجمَعهم، ثم أمرَ جعفرَ بن أبي طالب أن يَقْرَأ عليهم القرآن، فقرَأ عليهم سورة مريم، فآمنوا بالقرآن، وفاضَت أعينُهم مِن الدمع، وهم الذين أنزِل فيهم: ﴿ وَلَتَجِدَنَ أَوْرَهُ عَلَيهُ اللَّهُ عِنْكَ السَّهُ عِنْ الدمع، وهم الذين أنزِل فيهم:

٢٣١٨٤ - عن سعيد بن جبير - من طريق سالم الأفطس - في قوله: ﴿ذَالِكَ إِنَّا مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْكَانَا﴾، قال: هم رُسُلُ النجاشي الذين أرسَل بإسلامِه وإسلام قومه، كانوا سبعين رجلًا، اثختارهم مِن قومِه، الخَيِّر فالخَيِّر، في الفقه والسِّنْ - وفي لفظ: بعَث مِن خيار أصحابه إلى رسول الله ﷺ للاثين رجلًا - فلما أتوا رسول الله ﷺ دخلوا عليه، فقراً عليهم سورة يس، فبكوا حينَ سمِعوا القرآن، وعرَفوا أنه الحقُّ؛ فأنزَل الله فيهم: ﴿وَنَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينِ وَرُهْبَانَا﴾ الآية. ونزَلت هذه الآية فيهم: ﴿وَالِكَ مُنْهُمُ الْكِنْبُ مِنْ هَبِهِم أَيضًا إِلَى قوله: ﴿وَالَتِكَ مُؤْتَاكًا فَاتُوالِهُ الْكِنْبُ مِنْ هَبِهِم أَيضًا الْحَالَةُ إِلَى قوله: ﴿وَالْكِكَ مُؤْتَاكًا مُنْ فَالِهُ فَيْهِمُ أَلْكُنْبُ مِنْ هَبِهِم مُنْ مِدِهُ مُؤْتَاكًا ﴾ الآية. ونزَلت هذه الآية فيهم أيضًا: ﴿وَالْقِلْكَ مُؤْلَئِكَ مُؤْتَاكًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلِقُ اللهِ اللهُ ا

<sup>=</sup> قال الهيثمي في المجمع ١٧/٧ ـ ١٨ (١٠٩٨٣): «رواه الطيراني في الأوسط، والكبير، وفيه العباس بن الفضل الأنصاري، وهو ضعيف».

 <sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الكبرى ١٠/٤٥ (١٠٠٣)، والبزار ٢/١٤٢ (٢١٨٣)، وابن جرير ٢٠٢/٨، وابن أبي حاتم ١١٨٥/٤ (٦٢٠٠).

قال الهيشمي في المجمع ١٩٩٩ (١٦١٨٧): «رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح، غير محمد بن عثمان بن بحر العقيلي، وهو ثقة».

<sup>(</sup>٢) أخرجهُ ابن أبي شيبة ٣٤٨/١٤ ـ ٣٤٩، وابن جرير ٨/ ٦٠٢. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبيُّ شببة ١٤/١٤، وابن أبي حاتم ١١٨٥/، وأبو نعيم ١٧١٧، والواحديُّ ص١٥١.

أَعْرَفُم مُرَّيِّنِ بِمَا صَبَرُولُ [القصص: ٥٢ \_ ٥٤] (١) [١٠٠٠]. (٥/٥٠٤)

٣٣١٨٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلَتَجِدَنَّ ٱوَيَهُم مَّوَدَّهُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِيكَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَئُهُۥ قال: هم الوفد الذين جاءوا مع جعفر وأصحابِه من أرض الحبشة<sup>(٢٠)</sup>. (٤٠٤/٥)

۲۳۱۸٦ ـ عن أبي صالح ـ من طريق عنبسة، عمَّن حدَّثه ـ في قوله: ﴿ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمَّ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانَا﴾، قال: ستة وستون، أو سبعة وستون، أو اثنان وستون من الحبشة، كلهم صاحب صومعة، عليهم ثياب الصَّوف<sup>(۲۲)</sup>. (ز)

٢٣١٨٧ - عن عطاء، ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا إِنَّا ضَكَرَئاً ﴾، قال: هم ناسٌ مِن الحبشة، آمنوا إذ جاءَتْهم مُهاجِرةُ المؤمنين، فذلك لهم (٤٠). (٤٠٤/٥)

٢٣١٨٨ ـ قال عطاء: كانوا ثمانين رجلًا؛ أربعون من أهل نجران من بني الحارث بن

الله اختلف المفسرون في المعنيين بقوله تعالى: ﴿ وَاللَّكَ بِأَنَّ يِنْهُمُ قِيتِيسِينَ وَمُعْبَانَا﴾ على قولين: الأول: أنهم قوم كانوا استجابوا لعيسى ابن مريم حين دعاهم، واتبعوه على شريعته. وهو قول ابن عباس من طريق حصين. والثاني: أنهم القوم الذين كان النجاشي بعثهم إلى رسول الله على .

ورجُّع أبنُ جَرير (٨/ ٦٠٠) جامعًا بينهما، ومستندًا إلى ظاهر القرآن، فقال: ﴿والصوابِ فِي وَرَجُّع أَبنُ جَرير (٨/ ٦٠٠) جامعًا بينهما، ومستندًا إلى ظاهر القرآن، فقال: ﴿والصوابِ فِي ذلك من القول عندنا أن يُقال: إنَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ أخبر عن النَّفَر الذين أثنى عليهم من النصارى بقرب مودتهم لأهل الإيمان بالله ورسوله، أنَّ ذلك إنما كان منهم لأنَّ منهم أهل اجتهاد في العبادة، وترهبِ في الديارات والصوامع، وأنَّ منهم علماء بكتبهم وأهل تلاوق لها، فهم لا يَبْعُدون من المؤمنين؛ لتواضعهم للحق إذا عرفوه، ولا يستكبرون عن قبوله إذا لها، فهم لا يَبْعُدون من المؤمنين؛ لتواضعهم للحق إذا عرفوه، ولا يستكبرون عن قبوله إذا قد كربوا بقتل الأنبياء والرسل، ومعاندة الله في أمره ونهيه، وتحريف تنزيله الذي أنزله في كدهه

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/٨، وابن أبي حاتم ٢٩٨٨/١، ٢٩٨٨/٩. وابن مردويه \_ كما في تخريج أحاديث الكشاف ٢١٦/١ \_. وعزاه السيوطي إلى عَبد بن خُمَيد، وَابن المنظر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣١٣، وأخرجه ابن جرير ٨/ ٥٩٥، وابن أبي حاتم ١١٨٣/٤. وعزاه السيوطي إلى
 عَبد بن حُميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٥٩٩. (٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

كعب، واثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانيةٌ رُومِيُّون من أهل الشام<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣١٨٩ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَتَجِدَنَّ أَقَرَبَهُم مَّوَدَّةً﴾ الآية، قال: أناسٌ مِن أهل الكتاب كانوا على شريعة مِن الحقِّ مِمَّا جاء به عيسى، يؤمِنون به، ويَنتَهُون إليه، فلمَّا بعَث اللهُ محمدًا ﷺ صَدَّقوه، وآمَنوا به، وعرَفوا ما جاء به مِن الحقِّ أنَّه مِن الله، فأثنَى عليهم بما تَسْمَعون (٢٠). (١٩٠٩)

٧٣١٩٠ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: ذُكِر لنا: أنَّ هذه الآية نزَلت في الذين أقبَلوا مع جعفر من أرض الحبشة، وكان جعفر لَحِق بالحبشة هو وأربعون معه مِن قريش، وخمسون مِن الأشْعَريِّين، منهم أربعةٌ مِن عَكِّ، أكبرُهم أبو عامر الأشعري، وأصغرُهم عامر. فذُكِر لنا: أنَّ قريشًا بَعَثوا في طَلَبهم عمرَو بن العاص، وعُمارةَ بنَ الوليد، فأتَوُا النَّجاشيَّ، فقالوا: إنَّ هؤلاء قد أفسَدوا دينَ قومِهم. فأرسَل إليهم، فجاءوا، فسألَهم، فقالوا: بعَث الله فينا نبيًّا كما بعَث في الأمم قبلنا، يَدعونا إلى الله وحده، ويأمُرُنا بالمعروف، ويَنْهَانا عن المنكر، ويأمُرُنا بالصُّلَةِ، ويَنْهانا عن القطيعة، ويأمُرُنا بالوفاء، ويَنْهانا عن النَّكْث، وإنَّ قومَنا بَغَوْا علينا، وأخرَجونا حينَ صَدَّقْناه وآمَنَّا به، فلم نَجِدْ أحدًا نَلْجَأُ إليه غيرَك. فقال معروفًا. فقال عمرو وصاحبُه: إنَّهم يقولون في عيسى غيرَ الذي تقول. قال: وما تقولون في عيسى؟ قالوا: نشهَدُ أنه عبدُالله، ورسولُه، وكلمةُ الله، ورُوحُه، وأنه ولدَته عذراءُ بَتُول. قال: ما أَخْطَأْتُم. ثم قال لعمرو وأصحابه: لولا أنَّكما أقبَلْتُما في جِواري لفعَلْتُ بكما وفعلتُ. وذُكِر لنا: أنَّ جعفرًا وأصحابَه إذ أقبَلوا جاء أولئك معهم، فآمنوا بمحمد ﷺ، فقال قائل: لو قد رَجَعوا إلى أرضِهم لَحِقوا بدينِهم. فحُدُّثْنا: أنَّه قدِم مع جعفر سبعون منهم، فلما قرَأ عليهم نبيُّ الله ﷺ فاضَت أعينُهم<sup>(٣)</sup>. (٤٠٦/٥)

٧٣١٩١ ـ عن ابن إسحاق، قال: سألتُ الزهريَّ عن هذه الآيات: ﴿وَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينِ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسَتَّكَبِرُونَ﴾، وقــولــه: ﴿وَلِنَا خَاطَبَهُمُ ٱلجَدُولُن قَالُواْ سَكْمًا﴾ [الغرقان: ٢٣]. قال: ما زلتُ أسمعُ علماءَنا يقولون: نزّلت في النجاشيِّ

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ٩٩، وتفسير البغوي ٣/ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٥٩٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وأصحابه (١). (١٩/٥)

٢٣١٩٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: بعَث النجاشيُّ إلى رسول الله ﷺ اثني عشرَ رجلًا؛ سبعةً قِسِّيسينَ، وخمسةً رهبانًا، ينظُرون إليه، ويسألونه، فلما لَقُوه فقرَأ عليهم ما أنزَل الله بَكُوْا، وآمنوا؛ فأنزل الله فيهم: ﴿وَلِذَا سَمِعُواْ مَا أَنزَل الله بَعهم: فمات في الطريق، فصلًى عليه رسولُ الله ﷺ والمسلمون، واستغفروا له النجاشيُّ (١٧/٥٠٤). (١٠٧/٥)

**٢٣١٩٣ ـ** عن عطاء [الخراساني] ـ من طريق ابن عطاء ـ قال: ما ذكر الله به النصارى مِن خيرِ فإنَّما يُرادُ به: النجاشي، وأصحابُه<sup>(٣)</sup>. (ه/٤٠٤)

۲۳۱۹٤ \_ قال مقاتل =

٧٣١٩٥ \_ ومحمد بن السائب الكلبي: كانوا أربعين رجلًا؛ اثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية روييُّون من أهل الشام (١٠). (ز)

٢٣١٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَدْوَةً لِلَّذِينَ ءَامَتُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ اَشَرَا الْإنجيل؛ منهم اثنان وثلاثون رجلًا قلموا من أرض الحبشة مع جعفر بن أبي طالب ﷺ، وثمانية نفر قدموا من الشام معهم بحيرى الراهب، وأبرهة، والأشرف، ودريس، وتمام، وقسيم، ودريد، وأيمن، والقِسِّيسون الذين يحلقون أواسط رءوسهم، وذلك أنهم حين سمعوا القرآن من النبي ﷺ قالوا: ما أشبة هذا بالذي كنَّا نتحدث به عن عيسى حين سمعوا القرآن من النبي ﷺ قالوا: ما أشبة هذا بالذي كنَّا نتحدث به عن عيسى

<sup>[</sup>٢١٥١] انتقد ابن عطية (٣/ ٢٣٤) مستندًا إلى التاريخ قولَ السدي أنَّ النجاشيَّ خرج مهاجرًا فمات في الطريق، فقال: اوهذا ضعيف، لم يذكره أحد من العلماء بالسيرة».

وكذا ابنُّ كثير (٣١٠/٥)، فقال: اوهذا من أفراد السدي؛ فإنَّ النجاشيُّ مات وهو مَلِكُ الحبشة، وصلى عليه النبيُّ ﷺ يوم مات، وأخبر به أصحابَه، وأخبر أنَّه مات بأرض الحبشة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۸/۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩٦/٨، ٢٠١، وابن أبي حاتم ١١٨٤/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨٣/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/ ٩٩، وتفسير البغوي ٣/ ٨٧.

ابن مريم ﷺ! فبَكُوا، وصدَّقوا بالله ﷺ ورسلِه (١) [١٥٠]. (ز)

#### 🏶 تفسير الآيتين:

#### ﴿وَلَتَجِدَذَّ أَوْرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّا نَصَكَرَئُهُ

٢٣١٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبُهُ مَوَدَّةَ وليس يعني: في الحب، ولكن يعني: في الحب، ولكن يعني: في الإجابة للإيمان، ﴿لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَنَرَئُ وَكَانُوا فِي قرية تُستَّى: ناصرة (١٠). (ز)

#### ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ ﴿ ﴾

٢٣١٩٨ - عن الحسن البصري ـ من طريق البراء بن يزيد ـ في قوله: ﴿قِسِّيسِينَ﴾، قال: علماؤهم(٣٠). (١١٨/٥)

٢٣١٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِيرَ كَ وَرُقْبَانَا ﴾ يعني: أَمْتَعَبِّدين؛ أصحاب الصوامع، ﴿ وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكَيُّرُونَ ﴾ يعني: لا يتكبرون عن الإيمان (1).

٢٣٢٠٠ - عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - قال:

٢١٥٢ أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في نزول قوله تعالى: ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مُّودَّةً ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مُّودَّةً ﴾ إلى
 قوله: ﴿ مَ الشّهِدِينَ ﴾ .

ورجِّح ابَنُ جرير (٩٧/٨) مستندًا إلى ظاهر القرآن صِحَّة كلا القولين، وعدم القطع بتخصيص قوم دون قوم، فقال: «والصوابُ في ذلك مِن القول عندي: أنَّ الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ وَصَفَ صِفَة قومٍ قالوا: إنَّا نصارى. أنَّ نبيَّ الله ﷺ يجدهم أقربَ الناس وِدادًا لأهل الإيمان بالله ورسوله، ولم يُسَمِّ لنا أسماءهم، وقد يجوز أن يكون أريد بذلك أصحاب النجاشيّ، ويجوز أن يكون أريد به قومٌ كانوا على شريعة عيسى فأدركهم الإسلام، فأسلموا لممًّا سمعوا القرآن وعرفوا أنَّه الحق، ولم يستكبروا عنه.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٦/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ١١٨٤/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨٤/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٦/١.

مَوْمِينِ عَالِيقِينِ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّ

القسيسون: عُبَّادُهم (١). (٥/ ٤١٨)

#### ﴿وَإِذَا سَمِعُواْ مَآ أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ زَىٰ ٱلْصُنْهُمْ تَفِيشُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَهَوُا مِنَ ٱلْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا ءَامَنَا﴾

#### ﴿ فَأَكْتُبْتَ مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ ﴾

۲۳۲۰۲ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة، وعلي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿ فَاكْثَبْتَ كَا مُعَ الشَّهِدِينَ ﴾، قال: أمة محمد ﷺ. وفي لفظ قال: يعنون بالشاهدين: محمدًا ﷺ وأُمَّته؛ أنهم قد شَهِدوا له أنَّه بلَّغ، وشَهِدوا للرسل أنهم قد بلَّغوا (١٩٥٣). (١٩١٥)

٣٣٠٠٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَكْبُنَا ﴾ يعني: فاجعلنا ﴿ مَ الشَّهِدِينَ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٨٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٦/١ ـ ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٣/٨، وابن أبي حاتم ١١٨٥/٤، والحاكم ٣١٣/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

يعني: مع المهاجرين، يعني: من أُمَّة محمد ﷺ. نظيرُها في المجادلة [٢٢]: ﴿ كُنْ مُ الْمُومِمُ ٱلْإِيكُنَ﴾، يقول: جعل في قلوبهم الإيمان، وهو التوحيد (١٠). (ز)

۲۳۲۰۶ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿فَاكْتُبْنَكَا مَعَ الشَّهِدِينَ﴾: مع أمة محمد ﷺ<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### ﴿وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِأَشَهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِ وَنَظْمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿

٧٣٢٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمُنُ بِاللَّهِ وَذَلَكَ أَنَّهُم لَمَّا أسلموا ورجعوا إلى أرضهم لامهم كفارُ قومهم، فقالوا: أتركتم مِلَّة عيسى ﷺ ودينَ آبائكم؟! قالوا: نعم، ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ إِللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ مع محمد ﷺ، ﴿ وَنَظْمَعُ ﴾ يعني: ونرجو ﴿ أَن يُدْخِلْنَا رَبُنًا ﴾ الجنة ﴿ مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ وهم المهاجرين الأول ـ رضوان الله عليهم - "". (ز)

﴿ ٢٣٢٠٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَنَظَمُ أَنْ يُدُخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلْمَنْلِجِينَ﴾، قال: القومُ الصالحون: رسولُ الله ﷺ، وأصحابُه (٤٠٠). (٤١٩/٥)

#### ﴿ فَأَنْبُهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّنتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِلِينَ فِيهَاۚ وَذَلِكَ جَزَّاهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾

٢٣٢٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَلْنَهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُواۤ﴾ من التصديق ﴿ جَنَّنتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِينِيَ فِيهَاۖ﴾ لا يموتون، ﴿ وَقَالِتَ ﴾ النواب ﴿ جَزَلُهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (°). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٦/١ ـ ٣١٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ۲۰۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ١/٣١٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٠٥، وابن أبي حاتم ١١٨٦/٤.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٧/١. وتفسير هذه الحروف تقدم كثيرًا، وقد أعاد تفسيرَها هنا
 ابنُ أبي حاتم ١١٨٦٦.

#### ﴿وَالَّذِينَ كُفُرُوا وَكَذَّبُوا بِمَايَتِنَا أَوْلَتِكَ أَصَّابُ لَلْمَحِيدِ ﴿ ﴾

٢٣٢٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّهُا بِكَايَتِنَا ﴾ يعني: بالقرآن؛ بأنَّه ليس من الله عَنْ ﴿أُولَتِكَ أَصْنَتُ لِلْمَحِيدِ ﴾ يعني: ما عَظْم من النار، يعني: كفار النصارى الذين لاموهم حين أسلموا وتابعوا النبيَّ ﷺ(۱). (ز)

#### ﴿يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا شُحَرِّمُوا طَيِّبَدِ مَا أَمَلُ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَصْنَدُواً إِنَّ اللهَ لَا اللهِ لَا يُحِبُّ اللهَمْتِينَ ∰﴾

#### 🎇 نزول الآية:

٢٣٢١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ عَلَيْكَا اللهُ لَكُمْ ﴾، قال: نزلَت هذه الآية في رهط من

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان (ط: العلمية) ٣١٧/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۱۸/۸، من طريق العوفي محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثني عمي، قال: ثني أبي، عن أبيه به.

إسناده ضعيف، وهي نسخة صالحة. وانظر: مقدمة الموسوعة.

وأصل الحديث في صحيح البخاري ٦٦/٦ (٤٦١٥)، ٧/٥ (٥٠٧٥)، وصحيح مسلم ٢/٢٦(١٤٠٤) من حديث ابن مسعود، بلفظ: «كُنّا نغزو مع رسول الله ﷺ ليس لنا نساه، فقلنا: ألا نُسْتَخْصِي؟ فنهانا عن ذلك، ثم رخص لنا أن ننكح المرأة بالثوب إلى أجل، ثم قرأ عبدالله: ﴿يَكَانِّهُ ٱللَّيْنَ مَامَنُوا لَا خُمْيُوا كَلِيَتِتِ مَا لَشَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَصْـتَدُواً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِيُّ ٱلْمُشْتِينَكِهِ».

ومراع المتنينة الملاق

الصحابة قالوا: نقطّعُ مذاكيرَنا، ونترُكُ شهواتِ الدنيا، ونَسبِحُ في الأرض كما يفعلُ الرُّهْبان. فبلغ ذلك النبيَّ ﷺ، فأرْسَلِ إليهم، فذكَر لهم ذلك، فقالوا: نعم. فقال النبيُّ ﷺ: «لكني أصومُ وأُنْطِر، وأُصلِّي وأنام، وأنكِحُ النساء، فمن أَخَذَ بسُنَّتي فهو مِنِّي، ومَن لم يأخذ بسُنَّتي فليس مِنِّي، (۱). (١٥/٤٤)

٧٣٢١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة ـ أنَّ رجلًا أتى النبيَّ ﷺ، فقال: يا رسول الله، إنِّي إذا أكلتُ اللحم انتَشَرْتُ للنساء، وأَخَذَتْنِي شهوتي، وإنِّي حرَّمتُ عَلَيَّ اللحم. فنزلت: ﴿يَكَايُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُواْ لَا تُحْرِّمُوا كَلِّبَدِتِ مَا أَسُلَ اللهَ لَكُمْمَهُ '' . (١٥/٤٠)

٢٣٢١٢ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِّبَدَتِ مَا لَمَلَّ اللَّهُ لَكُمْ﴾، قال: كانوا حرَّموا الطِّيبَ واللحم؛ فأنزل الله هذا فيهم<sup>(٣)</sup>. (٤٢٧/٤)

٢٣٢١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُريْج ـ قال: أراد رجالٌ ـ منهم عثمانُ بن مظعون، وعبدالله بن عمرو ـ أن يَتَبتَّلوا، ويَخْصُوا أنفسَهم، ويَلبَسوا المُسُوح (٤)؛ فنزلت: ﴿يَكَايُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا غُيَرِّمُوا طَيِّبَدَتِ مَا أَمَلَ اللهُ لَكُمُ﴾، والآيةُ المُسُوح (٤٠)؛ فنزلت: (٥/١٤)

٢٣٢١٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق خالد الحذَّاء ـ قال: كان أناسٌ
 من أصحاب النبي ﷺ هَمُّوا بالخِصاء، وترك اللَّحم، والنساء؛ فنزلت هذه الآية:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ۲۱۱، وابن أبي حاتم ۱۱۸۷/۶ (۱۲۸۹)، من طريق أبي صالح عبدالله بن صالح، عن معاوية بن صالح بن حدير، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ عبدالله بن صالح قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٣٨٨): •صدوق، كثير الغلط». وقال عن شيخه معاوية بن صالح في التقريب (٦٧٦٢): •صدوق له أوهام». ولا يحتمل مثلهما التفرد.

وقد تقدّم قريبًا أنَّ أصله في الصحيحين بغير هذا السياق. (۲) أخرجه الترمذي (۲۷/ (۳۳۰،)، وابن جرير ۱۱۳/۸، وابن أبي حاتم ۱۱۸٦/٤ (۲٦۸٧).

را) المترمذي: «هذا حديث حسن غريب، ورواه بعضهم عن عثمان بن سعد مرسلاً، ليس فيه: عن ابن عباس، ورواه خالد الحذاء عن عكرمة مرسلاً، وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢/ ٦٠ (١٦٦٩): «وواه عثمان بن سعد الكاتب، عن عكرمة، عن ابن عباس، وعثمان ضعيف، وأورده الذهبي في ميزان الاعتدال ٣/ ٣٤ (٥٩١١) ترجمة عثمان بن سعد الكاتب، وقال عنه: «وروى عباس، عن ابن معين: بصري، ليس بالقوي. قال مرة: ليس بثقة. وروى عباش معين: ضعيف،

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲۰۷/۸ \_ ۲۰۸.

<sup>(</sup>٤) المسوح: جمع مِسح، وهو الكساء من شعر، وثوب الراهب. اللسان، الوسيط (مسح).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦١٢. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

﴿يَائِيُّ الَّذِينَ ءَمَنُوا لَا تُحْرِّمُوا طَيِّبَتِ مَا أَمَلَ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَسْنَدُواً إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المُتَنَيِّنَ﴾'''. (ه/٢١)

٢٣٢١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: أنَّ عثمان بن مظعون في نفر من أصحاب النبيِّ ﷺ قال بعضُهم: لا آكُلُ اللحمَ. وقال الآخر: لا أنامُ على فِراش. وقال الآخر: لا أنامُ على فِراش. وقال الآخر: لا أتزوجُ النساء. وقال الآخر: أصومُ ولا أفطر. فأنزل الله: ﴿يَكَايُّهُ الَّذِينَ ءَامُولُ لَا تُحْرَمُوا كَلِيَبُتُ مَا أَمَلُ اللهُ لَكُمْ ﴾ الآية (٤٢٢/٥)

٧٣٢١٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ أنَّ عثمان بن مظعون، وعلي بن أبي طالب، وعبدالله بن مسعود، والمقداد بن الأسود، وسالمًا مؤلى أبي حذيفة، وقُدامَة؛ تَبَتَّلوا، فجلسوا في البيوت، واعتزلوا النساء، ولَبسوا المسُوحَ، وحرَّموا طيباتِ الطعام واللَّباس، إلا ما يأكُلُ ويلبسُ أهلُ السياحة (أَنَّ مِن المسُوحَ، وحرَّموا طيباتِ الطعام واللَّباس، إلا ما يأكُلُ ويلبسُ أهلُ السياحة أَنَّ مِن المَّدِينَ المَعْوَلِينَ مَا أَخَلُ اللَّهُ لَكُمْ إِلَى اللَّي وصيام النهار؛ فنزلت: ﴿ يَكَأَيُّا اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

٢٣٢١٧ \_ عن أبي قِلابة \_ من طريق أيوب \_ قال: أراد أناسٌ مِن أصحاب النبي ﷺ أن يرفُضوا الدنيا، ويتركوا النساء، ويترهَّبُوا، فقام رسول الله ﷺ، فغلَّظ فيهم المقالة، ثم قال: «إنَّما هلك مَن كان قبلكم بالتشديد، شلّدوا على أنفسهم فشلّد الله عليهم، فأولئك بقاياهم في الديار والصوامع، اعبدوا الله، ولا تُشْرِكوا به شيئًا، وحُجُّوا، واعتمِروا، واستقِيموا يَستقِم لكم،. قال: ونزلت فيهم: ﴿يَكَأَيُّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تُحْبُهُ الآية (٥/٤٢٤)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۷/۸.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) السياحة: هي الذهاب في الأرض للعبادة والترهب. اللسان (سيح).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦١٢ مرسلًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المبارك في كتاب الزهد ١/ ٣٦٥ (١٠٣١) من غير الآية، وعبدالرزاق في تفسيره ٢٢/٢ (٧١٩)، وابن جرير ٨/٨٠٨.

قال الألباني في الصحيحة ٧/ ٣٣٥: «مرسل، صحيح الإسناد».

٢٣٢١٨ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق حُصين ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ وأصحابه؛ كانوا حرَّموا على أنفسهم كثيرًا من الشهوات والنساء، وهمَّ بعضُهم أن يقطَعَ ذَكَرَه؛ فأنزل الله هذه الآية (١٠). (٥٠/٤)

٢٣٢١٩ ـ عن الحسن العُرني، قال: كان عليٌّ في أناس مِمَّن أرادوا أن يُحرِّموا الآبة (١/٥) (١٤٣٧)

• ٢٣٢٢ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿لَا تُحْرِّمُوا طَيِّبَكِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ ﴾، قال: نزلت في أناس من أصحاب النبيِّ ﷺ أرادوا أن يتَخَلُّوا مِن الدنيا، ويتركوا النساء، ويَتَزَهدوا، منهمَ عليُّ بن أبي طالب، وعثمان بن مَظْعون<sup>(٣)</sup>. (٤٣٣/٥) ٢٣٢٢١ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِّبَنتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْمُ الآية، قال: ذُكِر لنا: أنَّ رجالًا مِن أصحاب النبيِّ ﷺ رفَضوا النساء واللَّحْمَ، وأرادوا أن يَتَّخذوا الصوامع، فلما بلَغ ذلك رسولَ الله ﷺ قال: «ليس في ديني تَرْكُ النساء واللحم، ولا اتِّخاذُ الصوامع». وخُبِّرنا: أنَّ ثلاثة نَفَر على عهد رسول الله ﷺ اتَّفقوا، فقال أحدُهم: أما أنا فأقومُ الليلَ لا أنام. وقال أحدهم: أما أنا فأصومُ النهار فلا أُفطِر. وقال الآخر: أما أنا فلا آتي النساءَ. فبعَث رسولُ الله ﷺ إليهم، فقال: ﴿ أَلُم أُنَّبُأُ أَنَّكُم اتفقتم على كذا وكذا؟ ﴾. قالوا: بلي، يا رسول الله، وما أرّدنا إلا الخيرَ. قال: «لكنى أقومُ وأنام، وأصومُ وأُفطِر، وآتِى النساء، فمَن رَغِب عن سُنَّتي فليس مِنِّي. وكان في بعض القراءة في الحرف الأول: (مَن رَّغِب عَن سُنَّتِكَ فَلَيْسَ مِنْ أُمَّتِكَ وَقَد ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيلِ)(١٤). (٥/٢٢٣)

٢٣٢٢٢ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: إنَّ رسول الله ﷺ جلس يومًا، فذكَّر الناس، ثم قام ولم يَزِدْهم على التخويف، فقال ناسٌ مِن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا عشرةً؛ منهم على بن أبي طالب، وعثمان بن مظعون: ما خِفْنا إن لم نُحْدِثْ عَمَلًا، فإنَّ النصارى قد حرَّموا على أنفسهم، فنحن نُحَرِّم. فحرَّم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في مراسليه (٢٠٩)، وابن جرير ٨/٦٠٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. (٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٢/١، وابن جرير ٢٠٨/٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٠٩/٨ مرسلًا.

بعضُهم أكلَ اللحم والوَدَك، وأن يأكُلَ بنهار، وحرَّم بعضُهم النوم، وحرم بعضُهم النساء، فكان عثمانُ بن مظعون ممن حرَّم النساء، وكان لا يدنو من أهله، ولا يدنون منه، فأتتِ امرأتُه عائشةً، وكان يُقالُ لها: الحولاء. فقالت لها عائشةُ ومَن عندها مِن نساء النبيِّ ﷺ: ما بالُكِ ـ يا حولاءُ ـ متغيرةَ اللون، لا تَمْتَشِطين، ولا تتطيَّبين؟ فقالت: وكيف أتطيُّبُ وأمْتَشِطُ وما وقَع عَلَىَّ زوجي ولا رفَع عَنِّي ثوبًا منذُ كذا وكذا؟! فجعَلنِ يَضْحَكُنَ مِن كلامها، فدخل رسولُ الله ﷺ وَلَهَنَّ يَضْحَكُنَ، فقال: الما يُضحِكُكُنَّ؟». قالتْ: يا رسول الله، الحولاءُ سألتُها عن أمرها، فقالتْ: ما رَفَعَ عنَّى زوجي ثوبًا منذُ كذا وكذا. فأرسَل إليه، فدعاه، فقال: «ما بالُك، يا عثمان؟». قال: إنِّي تركتُه لله؛ لكي أتخلَّى للعبادة. وقصَّ عليه أمرَه، وكان عثمانُ قد أراد أن يَجُبَّ<sup>(١)</sup> نفسه، فقال رسول الله على: «أقسمتُ عليكَ إلا رجعتَ فواقعتَ أهلك». فقال: يا رسول الله، إنِّي صائمٌ. قال: ﴿أَفطِرُۥ قال: فأفطَر، وأتى أهلَه، فرَجَعَتِ الحولاءُ إلى عائشة قد اكْتَحَلَتْ، وامْتَشَطَّتْ، وتَطَيَّبَتْ، فضحكت عائشةُ، فقالت: ما لَكِ، يا حولاءُ؟ فقالت: إنَّه أتاها أمس. فقال رِسول الله ﷺ: «ما بالُ أقوام حرَّموا النساء، والطعام، والنوم؟! ألا إنِّي أنامُ وأقوم، وأُفطِر وأصوم، وأنكِح النساءُ، فمَن رَغِب عن سُنَّتِي فليس مِنِّي، فَنزَلت: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ كَلِيَنتِ مَا أَمَلُ اللّهُ لكُمُّ وَلَا تَصَّنَدُوَّأَكِي. يقولُ لعنمان: لا تَجُبُّ نفسك فإن هذا هو الاعتداء. وأمرهم أن يُكفِّروا أيمانهم، فقال: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آَيْمُنِكُمْ ﴾ الآية (٢٠٤)

٧٣٢٢٣ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق ابنه عبدالرحمن ـ أنَّ عبدالله بن رواحة ضَافَه ضيفٌ مِن أهله وهو عند النبيِّ ﷺ، ثم رَجَع إلى أهله فوجَدهم لم يُطْعِموا ضيفَهم انتظارًا له، فقال لامرأته: حبَسْتِ ضيفي مِن أجلي! هو حرامٌ عَليَّ. فقالتِ امرأتُه: هو عليَّ حرامٌ. فلمَّا رأى ذلك وَضَعَ يدَه، وقال: كُلُوا بسم الله. ثم ذهب إلى النبيِّ ﷺ، فأخبره، فقال رسول الله ﷺ: فقد أصبتَ، فأنزل الله: ﴿يَاتُمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحَرِّمُوا كَلِيَبُتِ مَا أَكُلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أي: يقطع ذكره. اللسان (جبب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٠٩/٨ ـ ٦١١ مرسلًا.

قال الزيلعي في تخريج الكشاف ٢٧/١؛ وله شاهد في الصحيحين؟. وقال المناوي في الفتح السماوي ٥٨٠/٢: ووهر مُتتَزّع من أحاديث، وأصله في الصحيحين؟.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٦١٣، وابن أبي حاتم ٤/١١٨٧ ـ ١١٨٨ (٦٦٩٢). وأورده الثعلمي ١٠١/٤.

٢٣٢٧٤ - عن المغيرة بن عثمان - من طريق ابن جُرَيْج - قال: كان عثمان بن مظعون، وعليٌّ، وعبدالله بن مسعود، والمقدادُ، وعمارٌ؛ أرادوا الاختصاء، وتحريم اللحم، ولُبسَ المسُوح، في أصحاب لهم، فأتى النبي ﷺ عثمان بن مظعون، فسأله عن ذلك، فقال: قد كان بعضُ ذلك. فقال رسول الله ﷺ: «أنكِحُ النساء، وآكُلُ اللحم، وأصومُ وأفطر، وأصلي وأنام، وألبسُ الثياب، لم آتِ بالتَّبَتُل ولا بالرهبانية، ولكن جثتُ بالحنيفية السَّمحة، ومَن رَغِب عن سُتَّي فليس مِنِّي، قال عبدالملك ابن جُريَّج: : فننزلت هذه الآية: ﴿يَكَايُّهُا الَّذِينَ اَمَنُواْ لَا عُمَرِّمُواْ طَيِبَنَتِ مَا أَمَلَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَرُ مُواْ طَيِبَنَتِ مَا أَمَلُ اللهُ ا

#### 🏶 تفسير الآية:

#### ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تُحْرَمُواْ طَيِّبَنتِ مَا أَصَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾

٧٣٢٢ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق قيس - قال: كُنَّا نغزو مع رسول الله ﷺ وليس معنا نساءً، فقلنا: ألا نَسْتَخْصِي؟ فنهانا رسول الله ﷺ عن ذلك، ورخَّص لنا أن نَكِحَ المرأة بالثوب إلي أَجَل. ثم قرأ عبدالله: ﴿ يَكُنَّ اللَّذِينَ مَامَثُواْ لَا تُحْرَمُواْ طَيِّبَدَتِ مَا أَمَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَصَنَّدُواْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَذِينَ ﴾ (٢٠].

٧٣٢٢٦ ـ عن مسروق، قال: أتي عبدالله [بن مسعود] بضَرْع، فأخذ يأكل منه، فقال للقوم: ادنوا. فدنا القوم، وتنحّى رجل منهم، فقال له عبدالله: ما شأنُك؟ قال: إنِّي حرمت الضَّرْعَ. قال: هذا مِن خطوات الشيطان، ادْنُ وكُلْ، وكُفْر عن يمينك. ثم تـــــلا: ﴿يَكَاتُهُ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَمْـتَدُواً إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ لَسَلَا اللهَ لَكُمْ وَلَا تَمْـتَدُواً إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المَّمْتَينَ ﴿ "". (ز)

٢٣٢٢٧ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق عمرو بن شرحبيل ـ أنَّ مَثْقِلَ بن مُقَرِّن

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ١٧٠: «وهذا أثر منقطع».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ٦/٣٥ (٥٦١٤)، ٧/٤ (٥٠٧٥)، ومسلم ٢/١٠٢٢ (١٤٠٤)، وابن أبي حاتم ٤/ ١١٨٨ (٦٩٣٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الثوري في جامعه ـ كما في تفسير ابن كثير ١٦١/٣ والفتح ٢١/٥٧٥ ـ، وسعيد بن منصور في سننه (ت. سعد آل حميد) ١٥١٩/٤ (٧٧٧).

قال له: إنِّي حرَّمتُ فِراشي عَلَيَّ سَنَةً. فقال: نَمْ على فراشِك، وكفِّر عن يمينك. ثم تلا: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا شُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَمَلُ اللَّهُ لَكُمُ إِلَى آخر الآية (١٠) (٤٢٨/٥) ٢٣٢٢٨ ـ عن سعيد بن جبير، في الآية، قال: هو الرجل يحلِفُ ألَّا يَصِلَ رحِمًا، أو يُحَرِّم عليه بعضَ ما أَحَلُّ اللهُ له، فيأتيه، ويُكفِّر عن يمينه (٢٠). (ه/٤٢٨)

رَبُ رَبِّ مِنْ الْمَغْيَرَة، قال: قلتُ لإبراهيم في هذه الآية: ﴿ يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ مَامَتُواْ لَا غُرِّمُواْ طَيِّبَتَ مَا أَخُلُ اللهُ؟ قال: غُرِّمُواْ طَيِّبَتَ مَا أَخُلُ اللهُ؟ قال: نعم (٣٠). (٤٢٨/٥)

٢٣٢٣ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَاتُنُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُحْرَمُوا طَيِّبَتِ مَا أَخَلَ ٱللهُ لَكُمْ
 وَلَا نَشَـنَدُوا ﴾ فنحرّموا حلاله، ﴿ إِنَ الله لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ مَن يُحرِّم حلاله، ويعندي في أمره ﷺ (١٠). (ز)

#### ﴿وَلَا تَفْـنَدُوٓأُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُجِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ۞﴾

٧٣٢٣ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_: هو ما كان الجماعة وي أصحاب رسول الله على الله من تحريم النساء، واللعام، واللباس، والنوم، فنهوا أن يفعلوا ذلك، وأن يَسْتَنُوا بغير سُئّةِ نبيِّهم محمد على (٥٠). (ز)

٢٣٢٣٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عاصم \_: ﴿لَا تُحْرِّمُوا كَلِبَنْتِ مَا أَلَلُ اللَّهُ لَلَهُ لَلَهُ لَلَهُ لَلَهُ لَلَهُ لَلَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ (٤/٨/٥)

٢٣٢٣ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق علي بن عثمان ـ أنَّه قرأ هذه الآية: ﴿يَكَاتُهُا اَلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا نُحْيَرُمُوا طَيِّبَتِ مَا أَمَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا نَصْتَدُواً إِنَّ اللهُ لَا يُجِبُ الْمُعْتَدِينَ﴾، وقال: مَن حرَّم حلال اللهِ فقد أحلَّ حرامه، ليس بينهما قُرْقٌ<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٣٢٣٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿لَا نُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَمَلً

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير /٦٤٨ ـ ٦٤٩، وابن أبي حاتم ١١٨٧/٤، والطبراني (٩٦٩٣). وعزاه السيوطي إلى ابن سعد، وتمبد بن حُمَيد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (۳) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩٩/١ ـ ٥٠٠. (٥) أخرجه ابن جرير ١٦١٤/٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن أبي حاتم ١١٨٨/٤ بلفظ: لا تأتوا ما نهاكم الله عنه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨٨/٤.

أَلَّهُ لَكُمْ وَلَا نَصَّنَدُواً ﴾، يقول لعثمان بن مظعون: لا تَجُبَّ نفسَك؛ فإنَّ هذا الاعتداء (١٠١٤٠٠٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٢٣ \_ عن عائشة: أنَّ ناسًا مِن أصحاب النبيِّ ﷺ سألوا أزواج النبيِّ ﷺ عن عمله في السِّر، فقال بعضُهم: لا أترُ النساء. وقال بعضُهم: لا أنام على فراش. فبلغ ذلك النبيَّ ﷺ، فقال: «ما بألُ أقوام يقولُ أحدُهم كذا وكذا؟! لَكِنِّي أصومُ وأَقْطِر، وأنامُ وأقوم، وآكُلُ اللحمَ، وأتزوجُ "النساء، فمَن رَفِب عن سُتَّى فليس مِنِّي (٢١/٥). (١٩٤٥)

٢٣٢٣٦ ـ عن عائشة، قالت: دخلتِ امرأةُ عثمان بن مظعون ـ واسمها: خولة بنت

الاعتداء ما همّ به عثمان بن مظعون مِن جَبٌ نَفْسِه. والثاني: ما همّ به بعض الصحابة والاعتداء ما همّ به عثمان بن مظعون مِن جَبٌ نَفْسِه. والثاني: ما همّ به بعض الصحابة من تحريم النساء، والطعام، واللباس، والنوم. والثالث: أنّه تَجَاوُز الحلال إلى الحرام. ورجَّح ابنُ جرير (٨/ ٦٥) مستندًا إلى دلالة العموم شمول معنى الاعتداء لكلِّ تلك الأقوال، فقد بيّن أنَّ معنى الاعتداء: تجاوُز المرء ماله إلى ما ليس له في كل شيء. ثم قال: ووإذ كان ذلك كذلك، وكان الله ـ تعالى ذِكْرُه \_ قد عمَّ بقوله: ﴿وَلَا تَسَنَدُوا ﴾ النهيً عن العدوان كلّه؛ كان الواجب أن يكون محكومًا لِمَا عمّه بالعموم حتى يَخُصَّه ما يجب التسليم له، وليس لأحدٍ أن يتعدَّى حدَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ في شيءٍ من الأشياء مِمّا أَحَلُ أو حرَّم، فمَن تعدًاه فهو داخلٌ في جُمْلَةٍ مَن قال \_ تعالى ذِكْره \_: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يُوبُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ على اللهُ الله على من تحريم بعض ما أحلَّ الله لهم على أنسهم، ويكون مرادًا بحكمها كلُّ مَن كان في مثل معناهم مِمَّن حَرَّم على نفسه ما أحلَّ الله اله، أو أحلَّ ما حرَّم الله عليه، أو تجاوز حدًا حدًا هله.)

وعلَّق ابنُ عطية (٢٣٨/٣) على القول الثالث ـ وهو قول الحسن ـ بقوله: فغالنهيّان على هذا تضَمَّنا الطَّرَقَيْن، فكأنه قال: لا تتشددوا فتُحَرِّموا حلالًا، ولا تَتَرَخَّصوا فتُجِلُّوا حرامًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦١٤، وابن أبي حاتم ١١٨٨/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي ٦٠/٦ (٣٢١٧)، وأخرجه البخاري ٢/٧ (٥٠٦٣)، ومسلم ٢/١٠٢٠ (١٤٠١) من حديث أنس.

حكيم \_ عَلَيَّ وهي باذَّةُ الهيئة (١)، فسألتُها: ما شأنُكِ؟ فقالتْ: زوجي يقوم الليل، ويصوم النهار. فلخل النبيُّ ﷺ، فذكرتُ ذلك له، فلَقِي النبي ﷺ، فقال: ايا عثمانُ، إنَّ الرَّهْبَانِيَّةَ لم تُكتَبُ علينا، أما لك فِيَّ أُسْوَةً! فواللهِ، إنَّ أخشاكم الله وأحفظكم لحدوده لآناه (٢٠). (٥/٣٠)

٣٣٧٣٧ \_ عن أبي جُحَيْفَة، قال: آخَى النبيُ ﷺ بين سلمان وأبي الدرداء، فزار سلمان أبا الدرداء، فرأى أمَّ الدرداء مُتَبَدِّلَةً ٣٠ ، فقال لها: ما شأنُكِ؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا. فجاء أبو الدرداء، فصنَع له طعامًا، فقال: كُلْ، فإني صائم. قال: ما أنا بآكل حتى تأكُل. فأكل، فلما كان الليلُ ذهب أبو الدرداء يقوم، قال: نَمْ. فلما كان الليلُ ذهب أبو الدرداء يقوم، قال: نَمْ. فلما كان من آخر الليل قال سلمان: فيم الآن. فصليًا، فقال له سلمانُ: إنَّ لربَّك عليك حقًا، ولنفسك عليك حقًا، ولأهلك عليك حقًا، فأعطِ كلَّ ذي حقِّ حقَّه. فأتى النبي ﷺ، فذكر ذلك له، فقال النبي ﷺ، فذكر ذلك له، فقال النبي ﷺ، فذكر ذلك له،

٧٣٧٣ ـ عن عبدالله بن عمرو، قال: بَلَغَ النبيَ ﷺ أَنِّي أَسُرُدُ الصومَ، وأصلي اللِلَ، فإمَّا أَرْسَلَ إِلَيَّ وإمَّا لَقِيتُه، فقال: «أَلم أُخْبَر أَنَّك تصوم ولا تفطر، وتصلي؟! فضم وأفطر، وقُم وتَمْ، فإنَّ لعينك عليك حَظًّا، وإنَّ لنفسك وأهلك عليك حَظًّا». قال: وكيف؟ قال: «كان قال: إنِّي لَأَقْوَى لذلك. قال: «فضمْ صيام داود ﷺ، قال: وكيف؟ قال: «كان يصوم يومًا ويُفطر يومًا، ولا يَفِرُّ إذا لاقي، قال: مَن لي بهذه، يا نبي الله؟ ـ قال عطاء: لا أدري كيف ذكر صيام الأبد، على النبيُ ﷺ: «لا صام مَن صام الأبد، مرتين (٥٠٠ ـ (٤٢٩٥))

<sup>(</sup>١) البذاذة: رثاثة الهيئة. يقال: بَذُّ الهيئة وباذُّ الهيئة. أي: رثُّ اللبسة. النهاية ١١٠٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۶۲/۷۰ (۲۰۸۳)، وابن حبان ۱۸۵۱ (۹)، وعبدالرزاق ۱۹۷/۱ ـ ۱۹۸ (۱۰۳۷۰)، ۱۰۰/۷ (۱۲۰۹۱)، والطبرانی فی الکبیر ۳۸/۹ (۸۳۱۹) واللفظ لهما.

قال الهيشمي في المجمع ٢٠١٤ (٣٦١٠، ٢٦١٠): قوأسانيد أحمد رجالها ثقات، إلا أن طريق فإن أخشاكم، أسندها أحمد، ووصلها البزار برجال ثقات، وقال الألباني في الإرواء ٧٩/٧: قوهذا سند صحيح،

 <sup>(</sup>٣) التبذل: ترك التزين والتهيؤ بالهيئة الحسنة الجميلة على جهة التواضع. قال ابن الأثير: وفي رواية: مبتذلة. النهاية ١١١١/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٣/ ٣٨ (١٩٦٨)، ٨/ ٣٣ \_ ٣٣ (٦١٣٩).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٣/ ٤٠ (١٩٧٧)، ومسلم ٨١٥/٢ (١١٥٩)، وزاد: قصم مِن كلِّ عشرة أيام يومًا،
 ولك أجر تسعة.

Y٣٢٣٩ ـ عن سعد بن أبي وقاص، قال: لقد ردَّ رسول الله ﷺ على عثمان بن مظعون التَّبَتُّل، ولو أَذِن له في ذلك لاخْتَصَيناً (١٠). (١٤٣٤)

۲۳۲٤٠ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق راشد بن سعد ـ قال: يُكفَّنُ الرجلُ في ثلاثةٍ أثواب؛ لا تَعتدوا، إن الله لا يحبُّ المعتدين (۲). (۱۹۹۵)

#### ﴿وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا لَمِيِّهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِينَ أَنتُد بِهِ. مُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾

٧٣٢٤١ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق ابن جُريْج \_ في قوله: ﴿وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقُكُمُ اللَّهُ كَالَمُ اللَّهُ كَالَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ مَن الطعام ("). (ز)

٢٣٢٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكُلُوا مِنَا رَدَقَكُمُ اللهُ حَلَلُا طَتِبَا﴾ اللباس، والنساء، والطعام، ﴿وَالتَّهُوا اللهُ ﴿الَّذِي والنساء، والطعام، ﴿وَالتَّهُوا اللهِ ﴿الَّذِي النَّهِ اللهِ ﴿اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّ

٢٣٢٤٣ ـ عن مقاتل بن حيَّان ـ من طريق بُكيْر بن معروف ـ قوله: ﴿وَكُنُوا مِنَا رَزَقَكُمُ اللهِ عَالَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْكُمُ مَلِيَا إِلَى عثمان بن مظعون ورهط من أصحابه، فقال: ﴿إِنَّ فِي ديني التَّزويج، وأكل الطعام، وشرب الشراب، فخُذُوا بما افترض الله عليكم من الصيام والصلاة، (٥). (ز)

لا يُؤاخِذُكُمُ اللهُ وَاللَّهْ وَاللَّهْ وَالْكِمْ وَلَكِين بُؤاخِدُكُمْ بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْدَنَّ
 فَكَفَّرَتُهُ, إِلْمَكُمُ عَشَرَةِ مُسَكِينَ مِنْ اَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ الْمِلِيكُمْ اَوْ كِسْرَتُهُمْ اَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةً
 فَمَن لَدْ يَجِدْ فَصِيمُ ثَلَاثَةِ آيَارٍ ذَلِكَ كَثَنْرَةُ آيَننيكُمْ إِذَا حَلَقَتُمْ وَاحْمَنْطُواْ آيَمنَكُمْ
 كَذَلِك بُيْنِ اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ مَلَكُودَ تَشْكُرُونَ ﴿

🎇 نزول الآية:

٢٣٢٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ قال: لَمَّا نزَلت: ﴿ يَكَأَيُّهُا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٧/ ٤ (٥٠٧٣، ٥٠٧٤)، ومسلم ٢/١٠٢٠ (١٤٠٢).

هذا وقد أورد السيوطي عقب تفسير الآية ٥/٣٦ ـ ٣٣٨ آثارًا عديدة عن الحثّ على النكاح، وذم المزوبة، وطرقًا عديدةً لخبر عثمان بن مظمون وغيره مبَّن أراد التَّبَيُّل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١٦/٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۳/۲۰۹.(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ۲۰۰/۰۰.

<sup>(</sup>٥) أورده ابن أبي حاتم ١١٨٩/٤ (٦٦٩٩).

الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحْتِمُواْ طَلِبَنَتِ مَا أَمَلَ اللَّهُ لَكُمْ في القوم الذين كانوا حرَّموا النساء واللَّحم على أنفسهم؛ قالوا: يا رسول الله، كيف نصنعُ بأيمانِنا التي حلَّفْنا عليها؟ فأنزل الله: ﴿لَا يُوَلِينُكُمُ اللَّهُ إِللَّهُ فِي أَيْتَنِكُمْ ﴿١٠]. (٤٣٩/٥)

#### 🇱 تفسير الآية:

#### ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن بُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدْتُمُ ٱلأَيْمَانَ ﴾

٧٣٢٤٥ ـ عن عائشة ـ من طريق عطاء ـ قالت: لَغْوُ اليمين: ما لم يَعْقِد عليه الحالفُ قلبه (٢). (ز)

٢٣٢٤٦ ـ عن عائشة، قالت: إنما اللَّغُونُ في المِراءِ، والهَرْل، والمُزاحة في الحديث الذي لا يَعْقِدُ عليه القلب. وإنَّما الكَفَّارة في كلِّ يمين حلَف عليها في جِدِّ مِن الأمر؛ في غضبِ أو غيره، لَيفعَلنَّ أو لَيَترُكنَّ، فذاك عقدُ الأيمان الذي فرَض الله فيه الكفارة (٣٠). (٤٢/٩)

٢٣٢٤٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اَللَهُ بِاللَّمْوِ فِي آَيْنَزِكُمْ﴾، قال: هو الرجل يحلف على أمرٍ ضِرارٍ أن يفعله، فلا يفعله،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٦٦٨. وأورده الثعلبي ١٠٢/٤، من طريق العوفي محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثنى عمى، قال: ثنى أبي، عن أبيه به.

الإسناد ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.'

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۹۸.

وقد تقدّمت الآثار مُفَصَّلةً في المراد بلغو اليمين، وذلك عند تفسير قوله تمالى: ﴿لاَ يُؤلِينَكُمُ اللهُ بِاللّهِ فِي أَيْنَكُمُ وَلَكِنَ يُؤَاعِلُكُمُ عِا كَسَبَتْ قُلْيَكُمُ اللّهِ البَّهِ البِن جرير ٢١٧/٨ عند تفسير هذه الآية قائلًا: قوقد بيَّنًا اليمينَ التي هيل لغو، والتي الله مؤاخلًا العبدَ بها، والتي فيها الحنث، والتي لا حنث فيها فيما مضى من كتابنا هذا، فكرهنا إعادة ذلك في هذا الموضع، بينما أعادها ابن أبي حاتم ١١٨٩/٤ ـ 1١٩٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١١٩/٨.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى أبي الشيخ.

فيرى الذي هو خيرٌ منه، فأمره الله أن يُكفِّر عن يمينه، ويأتي [الذي] هو خيرٌ. وقال مرة أخرى قوله: ﴿يَمَا عَقَدْتُمُ ٱللَّهُ إِللَّغُو فِي آيَسَنِكُمُ ۖ إلى قوله: ﴿يمَا عَقَدْتُمُ ٱلْأَيْسَنَ ﴾، مرة أخرى قوله: ﴿يمَا عَقَدْتُمُ ٱلْأَيْسَنَ ﴾، قال: واللغوُ من اليمين هي التي تُكفَّر، لا يُؤاخِذ اللهُ بها، ولكن مَن أقام على تحريم ما أحلَّ الله له، ولم يتحوَّل عنه، ولم يُكفِّر عن يمينه؛ فتلك التي يُؤاخَذ بها(١٠). (ز) عقدتُمُ ٱلأَيْسَنَ ﴾: وذلك اليمين الصَّبْر الكاذبة، يحلف بها الرجل على ظُلْم أو قطيعة، فتلك لا كفارة لها إلا أن يترك ذلك الظلم، أو يرد ذلك المال إلى أهله، وهو قوله عناك لا كفارة لها إلا أن يترك ذلك الظلم، أو يرد ذلك المال إلى أهله، وهو قوله تعالى ذِكْرُه -: ﴿إِنَّ الذِينَ يَشَعُرُهُ نَهِمُ اللهِ وَأَيْسَنِيمُ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَهُمُ عَمَاكُ أَلِيمُونَ الله وهو قوله عَمَاكُ أَلِيمُونَ الله عَمال: ٧٧](١٠). (ز)

٧٣٢٥١ ـ عن سعيد بن جبير، ﴿لا يُؤلِفِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّذِي فِيَ أَيْمَلِكُمُ ﴾، قال: هو الرجلُ يحلِفُ على الحلال أن يُحرِّمَه، فقال الله: ﴿لا يُؤلِفِكُمُ اللَّهُ بِاللَّذِي فِي أَيْمَلِكُمُ ﴾ أن تتركه وتُكفِّر عن يمينِك، ﴿وَلَذِين بُولِفِكُمْ بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمَانُ ۖ قال: ما أَقَمْتَ عليه <sup>(٤)</sup>. (ه/٤٤٠)

٢٣٢٥٢ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق داود ـ قال في لغو اليمين: هي اليمين في المعصية. فقال: أوَلا تقرأ فتفهم؟! قال: ﴿لا يُؤَلِئِذُكُمُ اللهُ بِاللَّفِي فِي آيَنَئِكُمْ وَلَذِينَ فَي يُؤْلِئِذُكُمُ اللهُ بِاللَّفِي فِي آيَنَئِكُمْ وَلَذِينَ أَيْلِئِكُمْ مِاللَّفَاء، ولكن يؤاخذه بالتمام عليها. قال: وقال: ﴿وَلا يَقِمَلُوا اللهَ عُرْضَكَ لَإِنْمَائِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٤](٥). (ز)

٣٣٢٥٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق أبي بشر \_ في قوله: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّفِو فِي آيَنكِكُمُ ﴾، قال: هو الرجل يحلف على المعصية، فلا يُؤاخِذُه الله بتركها إن

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٤/٣٧.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢١.

تركها. قلت: وكيف يصنع؟ قال: يُكَفِّر يمينه، ويترك المعصية(١). (ز)

۲۳۲٥٤ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق حمًّاد \_ قال: ليس في لغو اليمين كقًارة (۲). (ز)

٧٣٢٥٠ ـ عن إبراهيم النخعي، قال: اللَّغُوُ: أن يَصِلَ الرجلُ كلامَه بالحلِفِ؛ واللهِ لتَجِيئنَّ، واللهِ لتأكُلنَّ، واللهِ لتشربَنَّ. ونحو هذا، لا يريدُ به يمينًا، ولا يتعمَّدُ به حَلِفًا، فهو لَغُوُ اليمين، ليس عليه كفارة (٣٠. (ه/٤٤٠)

٢٣٧٥ - عن إبراهيم النخعي - من طريق المغيرة - ﴿ لَا يُوَاعِنُكُمُ اللَّهُ إِللَّهِ فِ الْمَنْكِمُ ﴾، قال: هو الرجل يحلف على الأمر يرى أنَّه كما حلف، فلا يكون كذلك؟ قال: يكفّر عن يمينه (٤). (ز)

۲۳۲۵۷ \_ عن مجاهد بن جبر، ﴿ لا يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّفِ فِي آَيْمَنِكُمْ ﴾، قال: هما الرجلان يَتَبايعان؛ يقولُ أحدهما: واللهِ، لا أبيعُك بكذا. ويقولُ الآخر: والله، لا أبيعُك بكذا. ويقولُ الآخر: والله، لا أشريه بكذا(ه).

٢٣٢٥٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿لَا يُؤَلَّؤُكُمُ اللّهُ بِاللَّقِوِ فِيَ أَيْمَنِكُمُ ﴾ قال: الرجلُ يَحلِفُ على الشيء يرى أنه كذلك، وليس كذلك، ﴿وَلَكِن يُؤَلِّذُكُمْ بِمَا عَقَدَّتُمُ الْأَيْمَنَ ﴾ قال: الرجلُ يحلِفُ على الشيء وهو يعلمُه'''. (٥/٤٤١) ٢٣٢٥٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَلَكِنَ يُؤَلِّذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ ٱلْأَيْمَنَ ﴾، قال: بما تعمَّدتم'''. (٥/٤٤١)

٢٣٢٦٠ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ في قوله: ﴿لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِٱللَّمْوِ فِي أَيْمَنِكُمُ﴾، قال: اليمين المُكَفَّرة<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٣٢٦١ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مغيرة ـ قال: اللغوُ ليس فيه كفارة، ﴿وَلَكِن

<sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٢٦/٤ (٧٧٦)، وابن جرير ٨/٦٢٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۹۸.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٢٤/٤ \_ ١٥٢٥ (٧٧٥).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ١/ ٩١، وفي مصنفه (١٥٩٥٣). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٨/٦١٧، وابن أبي حاتم ١١٩١/٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٢.

يُوْلِنِذُكُمُ بِمَا عَقَدْتُمُ ٱلْأَيْدَنَ ﴾ قال: ما عقد فيه يمينه فعليه الكفارة(١). (ز)

**٢٣٣٦٢ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق مغيرة \_ قال: هو قولُ الناسِ: لا واللهِ، وبلى** واللهِ. لا يعتقد على اليمين<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٣٢٦٣ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق حصين \_ قال: الأيمانُ ثلاثةٌ: يمينٌ تُكَفَّرُ ويمينٌ لا تُكَفَّرُ ويمينٌ لا يؤاخَذُ بها؛ فأما التي تُكَفَّرُ فالرجلُ يَحلِفُ على على قطيعةِ رَحِم أو معصيةِ اللهِ فيُكَفِّرُ يمينَه، والتي لا تُكَفِّرُ الرجلُ يَحلِفُ على الكذبِ متعمَّدًا لا تُكَفَّرُ، والتي لا يُؤاخَذُ بها فالرجلُ يَحْلِفُ على الشيء يرى أنه صادقٌ، فهو اللَّغُو لا يؤاخَذُ بها (٤٤١/٥)

۲۳۲۱٤ - عن الحسن البصري - من طريق قتادة - قال: لا كفارة في لغو البين<sup>(2)</sup>. (ز)

٧٣٢٦ - عن الحسن البصري - من طريق عوف - في هذه الآية: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلِمُلّا لِللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَل

٣٣٦٦٦ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق سعيد عن قتادة \_ ﴿وَلَكِن بُوَلِنِكُمُ مِمَا عَقَدُمُ مِمَا عَقَدُمُ مِمَا عَقَدُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ فيه الكفارةُ. =

٢٣٢٦٧ \_ قال: وقال قتادةُ: أما اللَّغُوُ فلا كفارة فيه<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٢٦٨ \_ عن الحسن البصري =

٢٣٢٦٩ \_ وقتادة بن دعامة، في قوله: ﴿لا يُؤَلِئِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغِوِ فِي آَيْمَنِكُمُ ﴾ قالا: هو الخطأ غير العمد؛ وذلك أن تحلف على الشيء وأنت ترى أنَّه كذلك، فلا يكون كما حلفت عليه، ﴿وَلَكِن يُؤَلِئُكُمُ بِمَا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَانُ ﴾ أي: ما حلفتم فيه مُتَعَمِّدين (٧). (ز) حلفت عليه، ﴿وَلَكِن يُؤَلِئُكُمُ بِمَا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَانُ ﴾ أي: ما حلفتم فيه مُتَعَمِّدين (٧). (ز) ٢٣٢٧٠ \_ عن قتادة بن دعامة، قال: اللَّعُون: الخطأ؛ أن تحلِف على الشيء وأنت

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱۸/۸.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٢٨/٤ (٧٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦١٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٠. (٥) أخرجه ابن جرير ٨/٦١٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١١٨/٨، ٦٢٠.

<sup>(</sup>٧) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢ /٤٣ ـ ٤٤ ـ.

تَرى أنه كما حلَفْتَ عليه، فلا يكونُ كذلك، تُجُوِّز لك عنه، ولا كفارة عليك فيه، ﴿وَلَكِن يُوَلِفُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْكَنِّ ﴾ قال: ما تعمَّدتَ فيه المأثمَ، فعليك فيه الكفارة (١٠). (١٤١٤)

٢٣٢٧ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط -: ليس في لغو اليمين كفَّارة (٢). (ز)

**٧٣٢٧٢ ـ** عن عطاء الخراساني ـ من طريق ابنه ـ أنَّه قال: أمَّا ما عقدتم الأيمان فيُقال: ما عَرَمْتُم على وفائه<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۳۲۷۳ \_ عن يحيى بن سعيد الأنصاري =

٢٣٢٧٤ ـ وعلى بن أبي طلحة ـ من طريق معاوية بن صالح ـ قالا: ليس في لغو المين كفارة (١٩٤٥) . (ز)

٢٣٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا يُواخِنُكُمُ اللَّهُ بِاللَّذِ فِي آَيْنَكِكُمْ وهو الرجل
 يحلف على أمرٍ وهو يرى أنَّه فِيهِ صادق، وهو كاذب، فلا إثم عليه ولا كفارة،

٢١٥٥ ذكر ابنُ جرير (٨/ ٢٢٢ ـ ٣٦٣) اختلاف المفسرين في الهاء التي في قوله تعالى:
 ﴿ فَكُفَّارُتُهُ إِن عَلَى قولين، الأول: أنها تعود على ‹ما› التي في قوله: ﴿ بِمَا عَقَدْمُ اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّه اللَّه عَلَم اللَّه اللَّه اللَّه عَلَم اللَّه اللّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللّه الل

ورجّع القولَ الأول الذي قال به ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة، وسعيد بن جبير، وإبراهيم النخعي، والضحاك مستندًا إلى ظاهر القرآن، ودلالة العقل، فقال: «والذي هو أولى عندي بالصواب في ذلك أن تكون الهاء في قوله: ﴿ فَكَفَّرَهُم عَائدة على ١٩١٤ التي في قوله: ﴿ فَكَفَّرَهُم عَائدة على ١٩١٤ التي في قوله: ﴿ مَن لِزَمَتْه في يمينه كفارة وُ وُخِذ في قوله: ﴿ مَن لِزَمَتْه في يمينه كفارة وُخِذ بها، وغيرُ جائز أن يُقال لِمَن قد أُوخِذ: لا يؤاخذه الله باللغو. وفي قوله \_ تعالى ذكره \_: ﴿ يُؤَخِدُكُم الله عَلَى ذكره من الوجوه مَن أَخبرنا \_ تعالى ذكره وكان من لزِمته كفارة في أخبرنا \_ تعالى ذكره \_ أنه غير مؤاخذًا بها بعقوبة في ماله عاجلة؛ كان معلومًا أنه غير الذي أخبرنا \_ تعالى يمين حنث فيها مؤاخذًا بها بعقوبة في ماله عاجلة؛ كان معلومًا أنه غير الذي أخبرنا \_ تعالى يكره \_ أنّه لا يؤاخذه بها».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٢٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤ وقال عَقِبَه: يعني: أن لا تحتثوا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢٠.

﴿ وَلَكِن ثِوَاخِنُكُم بِمَا عَقَدَّمُ ٱلْأَيْمَانَ ﴾ يقول: بما عقد عليه قلبُك، فتحلف وتعلم أنك كاذب (١). (ز)

#### ﴿ فَكُفَّارَتُهُ وَ إِظْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِينَ ﴾

٧٣٢٧٦ \_ عن عبدالله بن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ كان يقيمُ كفارةَ اليمين مُدًّا مِن حنطةٍ بمُدُّ الأول<sup>(١)</sup>. (ه/٤٤٢)

٢٣٢٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: كفَّر رسول الله ﷺ بصاعٍ من تمر، وأمر
 الناس به، ومَن لم يجد فنصفُ صاع من برُّ (۱٬۲۳)

٢٣٢٧٨ - عن عمر بن الخطاب - من طريق يسار بن نُمير - قال: إنِّي أحلِفُ لا أُعلِي أَعلِي الله الله الله الله الله عشرة مساكين؟
 كلَّ مسكين صاعًا من شعير، أو صاعًا من تمر، أو نصف صاع من قمح (٤٤٠). (٤٤٢/٥)

٢٣٢٧٩ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق عبدالله بن سلمة \_ قال: في كفارة المين إطعامُ عشرة مساكين، لِكُلِّ مسكين نصف صاع من حنطة (٥٠) (٤٤٣)

۲۳۲۸۰ \_ عن عمرو بن العاص =

۲۳۲۸۱ \_ وعائشة =

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/ ١٧٥ ـ، وابن أبي شيبة ٣/ ٧٢ (١٣٢٠٧) بنحوه.

قال ابن كثير: «إسناده ضعيف؛ لحال النضر بن زرارة بن عبدالأكرم الذهلي الكوفي نزيل بلخ، قال فيه أبو حاتم الرازي: هو مجهول، مع أنه قد روى عنه غير واحد. وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: روي عنه قتية بن سعيد أشياء مستقيمة. فالله أعلم، ثم إنَّ شيخه العمري ضعيف أيضًا».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه ٢٤٨/٣ (٢١١٢).

قال ابن كثير في تفسيره ١٧٤/٣: «لا يصح هذا الحديث؛ لحال عمر بن عبدالله هذا، فإنَّه مُجْمَع على ضعف، وذكروا أنه كان يشرب الخمر، وقال الدارقطني: متروك، وقال ابن حجر في الفتح ١٩٥/١١: «هو من رواية عمر بن عبدالله بن يعلى بن مرة، وهو ضعيف جدًّا». وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢/ ١٣٥: «هذا إسناد فيه عبدالله بن يعلى الثقفي، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٧٥، ١٦٠٧٦)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٧، وابن جرير ٨/٦٢٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٧٧)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٧، وابن جرير ٨/
 ٢٢٨، وابن أبي حاتم ١١٩١/٤، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

۲۳۲۸۲ \_ وسعید بن جبیر =

٣٣٢٨٣ ـ وأبي قلابة عبدالله بن زيد الجرمي =

۲۳۲۸۶ \_ وعامر الشعبي =

۲۳۲۸۵ \_ ومكحول الشامى =

٢٣٢٨٦ ـ ومقاتل بن حيان =

۲۳۲۸۷ ـ ومنصور بن عمران، نحو ذلك(۱). (ز)

۲۳۲۸۸ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق الحارث \_ في قوله: ﴿ فَكُفَّنْرَ أَنْهُ إِلْمُمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكَرَةٍ مَ وَلَكُنْرَ أَنْهُ اللَّهُ مَسَكَرَةٍ مَسَكَكِينَ ﴾ ، قال: يُغذّبهم ويُعشّبهم، إن شئت خُبزًا ولحمًا، أو خبزًا وزيتًا، أو خبرًا وتمرًا (٢٠٠٠). (١٤٤٤)

٢٣٢٨٩ \_ عن زيد بن ثابت \_ من طريق أبي سلمة \_ أنَّه قال في كفارة اليمين: مُدٌّ مِن حِنقلةٍ لكلِّ مسكين (٢٠٠٠). (٤٤٤/٥)

٢٣٢٩٠ ـ عن أبي هريرة، قال: ثلاث فيهن مُدُّ مُدُّ؛ كفارةُ اليمين، وكفارةُ الظّهار،
 وكفارةُ الصيام (٤٠) . (ه/٤٤٤)

٢٣٢٩١ \_ عن عبد الله بن عمر \_ من طريق نافع \_ في كفارة اليمين، قال: إطعامُ عشرة مساكين، لكلٌ مسكين مُدٌ من حنطة (٤٤٤/٥).

٢٣٢٩٢ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق نافع \_ أنَّه كان يُكَفِّر اليمين بعشرة أمداد؟ بالمُدّ الأصغر<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٣٢٩٣ \_ عن أسماء بنت أبي بكر، قالت: كُنَّا نُعْطِي في كفارة اليمين بالمُدُّ الذي

<sup>(</sup>١) علُّقه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/٦٣٦، وابن أبي حاتم ٤/١١٩٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٦٨)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٩، وابن جرير ٨/٦٣٦ ـ ٦٣٢. وعلّقه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى المنذر، وأبى المنذر، وأبى الشيخ. وعند عبدالرزاق: مُدَّيْن.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٧٣)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٩، وابن جرير ٨/ ٦٣٢.
 وعلّقه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٢.

يُقتات به <sup>(۱)</sup>. (٥/٤٤٢)

٢٣٢٩٤ ـ عن عبدالله بن عباس: في كفارة اليمين نصفُ صاع من حنطة (٢). (٥/٤٤٣)

٢٣٢٩٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ قال: لكلّ مسكين مُدَّيْن (٣). (ز)

٢٣٢٩٧ \_ عن أبي سلمة =

۲۳۲۹۸ ـ وجابر بن زید =

... ...

۲۳۲۹۹ ـ ومجاهد بن جبر =

۲۳۳۰۰ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٣٣٠١ ـ والحسن البصري =

۲۳۳۰۲ ـ ومحمد بن سيرين =

(i) د ومحمد ابن شهاب الزهري، نحو ذلك (i)

۲۳۳۰۶ ـ عن سعید بن المسیب ـ من طریق یحیی بن سعید ـ ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَمْسِطِ مَا تُطْمِمُونَ أَلْفِمُونَ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَلْفِيمُ مِنْ اللهِ مَدُ (۲) . (ز)

۲۳۳۰ - عن سعید بن یزید أبي مَسْلَمة، قال: سألت جابر بن زید عن إطعام
 المسكین في كفارة الیمین، فقال: أكلة. =

٢٣٣٠٦ ـ قلت: فإنَّ الحسن يقول: مكُّوكُ<sup>(٧)</sup> بُرِّ، ومكُّوكُ تمر، فما ترى في مكُّوكُ بُرُّ؟ فقال: إن مكُّوكُ بُرِّ لا، أو مكوك تمر لا. قال يعقوب: قال ابن عُليَّة: وقال أبو مَسْلَمة بيده، كانَّه يراه حسنًا، وقلّب أبو مَسْلَمة يدَه<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٣٣٠٧ ـ عن عبدالكريم الجزري، قال: قلت لسعيد بن جبير: أَجْمَعُهُمْ؟ قال: لا،

(۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(۳) أخرجه ابن جرير ۱۲۹/۸.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٦٨)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٩، وابن جرير ٨/٦٣٢، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٩، وابن المنظر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) علُّقه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

<sup>(</sup>٧) المُكُّوك: اسم للمكيال، ويختلف مقداره باختلاف اصطلاح الناس عليه في البلاد. النهاية (مكك).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٠.

أَعْطِهِم مُدَّين من حنطة؛ مُدًّا لطعامه، ومُدًّا لإدامه(١٠). (ز)

٢٣٣٠٨ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ قال: ﴿أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ أَهْلِيكُمْ﴾: نصف صاع (٢٠). (ز)

۲۳۳۰۹ - عن سليمان بن يسار - من طريق يحيى بن سعيد - قال: كان الناسُ إذا
 كفَّر أحدُهم كفَّر بعشرة أمدادٍ بالمُدِّ الأصغر<sup>(٣)</sup>. (ز)

• ٢٣٣١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عبدالكريم بن أبي أمية ـ قال: كلُّ طعامٍ في القرآن فهو نصف صاع، في كفارة اليمين وغيرها<sup>(١)</sup>. (ه/٤٤٣)

۲۳۳۱۱ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: مُدَّان من طعامٍ لِكُلِّ مسكين<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٣٣١٢ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق عبيد بن سليمان - ﴿ لَكُفُّنُرُهُمُ إِلَمُهُمُ إِلَمُهُمُ اللَّمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ ﴾، قال: الطعام لكل مسكين نِصْفُ صاعٍ مِن تمرٍ، أو بُرِّ<sup>(۱)</sup>. (ز) ٢٣٣١٣ - عن عامر الشعبي: أنَّه شيْل عن كفارةِ اليمين. فقال: رَغيفين وعَرْق (۱۷) لكلِّ مسكين (۱۰). (م/ف٤٤)

٢٣٣١٤ ـ عن حصين، قال: سألتُ الشعبيِّ عن كفارة اليمين. فقال: مكُوكين؛ مكُّوكًا لطعامه، ومكُّوكًا لإدامه (٩). (ز)

٢٣٣١٥ ـ عن جابر، قال: قيل للشعبي: أَرْدُدُ على مسكينٍ واحدٍ؟ قال: لا يُجْزِيك إلا عشرةُ مساكين (١٠٠). (٥/١٤٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (٧٩٢ ـ تفسير). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤.

<sup>(</sup>٧) العرق: العظم إذا أخذ عنه معظم اللحم. النهاية ٣/ ٢٢٠.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي شببة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٨ بلفظ: مكوك طعامه، ومكوك إدامه. وعزاه
السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه عبدالرزاق (١٠٨)، وابن أبي شبية (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ عن سفيان التوري.

٢٣٣١٦ \_ عن القاسم بن محمد بن أبي بكر =

٢٣٣١٧ ـ وسالم بن عبدالله بن عمر ـ من طريق عبيدالله ـ في كفارة اليمين: ما يطعم؟ قالا: مُدُّ لِكُلِّ مسكين (١). (ز)

٢٣٣١٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الربيع ـ قال: إن جَمَعَهم أَشْبَعَهم إشباعةً واحدة، وإن أعطاهم أعطاهم مكُّوكًا مكُّوكًا (ز). (ز)

٢٣٣١٩ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق هشام \_ أنَّه كان يقول في كفارة اليمين فيما وجب فيه الطعام: مكُّوك تمر، ومكُّوك بُرٌّ لكل مسكين (٣). (ز)

٢٣٣٠٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو ـ أنَّه كان لا يَرَى بأسًا أن يُطعِمَ مسكينًا واحدًا عشر مرات في كفارة اليمين (٤). (٥/ ٤٤٥)

٢٣٣٢١ ـ عن محمد بن سيرين في كفارة اليمين، قال: أكلة واحدة (٥). (٥/٤٤٤)

٢٣٣٢٢ \_ عن الحكم [بن عتيبة] \_ من طريق ابن عُلَيَّة، عن أبيه \_ في قوله: ﴿ إِظْمَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾، قال: إطعام نصف صاع لكل مسکین<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٣٢٣ ـ عن عطاء، قال: كلُّ شيءٍ فيه إطعامُ مسكين فهو مُدٌّ بمُدٌّ أهل مكة<sup>(٧)</sup>. (٥/٤٤٧) ٢٣٣٧٤ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ إِلَّاكُمُ مُ شَرَّةٍ مَسَكِكِينَ﴾، قال: عشرة أَمْدادٍ لعشرة مساكين (^). (ز)

٢٣٣٢٥ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] =

٢٣٣٢٦ \_ ومجاهد بن جبر =

٢٣٣٢٧ \_ وعكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق خُصَيْف \_ في كفارة اليمين، قالوا: لِكُلِّ مسكين مُدَّان؛ مد في إدامه، ومد يأكله في غدائه وعشائه (٩). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٥/ ١٥٥٠ (٧٩٧)، وابن جرير ٨/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٥١.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١١٩١.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١١٩٢.

<sup>(</sup>٩) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٤٥/٤ (٧٩٣).

٢٣٣٢٨ - عن أبي مالك غزوان الغفاري - من طريق السدي - في كفارة اليمين:
 نصف صاع لكل مسكين (١). (ز)

٢٣٣٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلْمَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِينَ﴾، لكل مسكين نصف صاع حنطة ٢٠٠٠. (ز)

• ٢٣٣٣ ـ قال أبو حنيفة النعمان بن ثابت: إن أطعم من الحنطة فنصف صاع، وإن أطعم من الشعير والتمر والزبيب ونحوها فإنه يُعْطِي صاعًا كاملًا، لا يُجْزِي أقلُّ من ذلك (ز)

٢٣٣٣١ ـ قال أبو حنيفة النعمان بن ثابت: إن أعطى الكفارة أهل الذُّمَّة جاز، فأمَّا الزكاة فلا يجوز أن يعطي أهل الذمة بلا خلاف<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾

٢٣٣٣ - عن علي بن أبي طالب - من طريق الحارث - في قوله: ﴿ تَكَفَّرُنُهُۥ إِطْمَامُ عَشْرَةِ مَسَكِكِينَ ﴾، قال: يُغذّيهم ويُعشّيهم، إن شئتَ خُبرًا ولحمًا، أو خبرًا وزيتًا، أو خبرًا وسمنًا، أو خبرًا وتمرًا (6.112)

۲۳۳۳۳ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عامر \_ في قوله: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ أَطْلِهِمُ مَا تُعْلِمِمُونَ أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ إِلَيْهِمُ مَا اللَّهِمُونَ إِلَيْهِمُ مِنْ اللَّهِمُ مِنْ اللَّهِمُ مِنْ اللَّهِمُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّامِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالِمِلْمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّال

٣٣٣٣٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: كان الرجلُ يقوتُ أهله قُوتًا فيه سَعَة، وكان الرجلُ يقوتُ أهلَه قُوتًا فيه شِدَّة؛ فنزَلت: ﴿مِينَ ٱوَسَطِ مَا تُطْهِمُونَ آهَلِيكُمْمُ﴾(''). (ه/ه٤٤)

٧٣٣٣٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: كان الرجلُ يقوتُ أهله قوتًا فيه فضل، وبعضُهم يقوتُ قوتًا دونَ ذلك، فقال الله: ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْهِمُونَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩١/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠٠/. (٣) تفسير الثعلبي ١٠٣/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٠٣/٤.

<sup>(</sup>ه) أخرجه ابن جرير ٢٢٦/٨، وابن أبي حاتم ١١٩٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٥، وابن أبي حاتم ١١٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن ماجه (٢١١٣).

وت الماليني المالية

أَهْلِيكُمْ ﴾، ليس بأرفعِه، ولا أدناه (١). (٥/ ١٤٥)

۲۳۳۳٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: لكل مسكين مُدَّيْن من بُرِّ في كفارة اليمين (۲). (ز)

٧٣٣٣٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عامر \_ ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ ، قال: مِن عُسرهم، ويُشْرِهم (٣). (ز)

٢٣٣٨ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق ابن سيرين ـ ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْهِمُونَ آمْلِيكُمُ﴾، قال: مِن أوسط ما نُطعِمُ أهلينا؛ الخُبزُ والتمر، والخُبزُ والزيت، والخُبزُ والسمن، ومن أفضل ما نُطعِمُهم الخُبزُ واللَّحم<sup>(٤)</sup>. (ه/٤٤٦)

۲۳۳۳۹ \_ عن مكحول الشامي، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲۳۳۴ ـ عن عَبِيدة السلماني ـ من طريق محمد بن سيرين ـ ﴿ يَنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَطْلِهِمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ ، قال: الخبز، والسَّمن (٦) .

٢٣٣٤١ ـ عن يحيى بن حبان الطائي، قال: كنت عند شُرِيح [القاضي]، فأتاه رجل، فقال: إنِّي حلفت على يمين فأثِمْتُ. قال شريح: ما حملك على ذلك؟ قال: قُدِّر عَلَيْ، فما أوسط ما أُطْهِم أهلي؟ قال له شريح: الخبز، والزيت، والخل طيب. قال: فأعاد عليه، فقال له شريح ذلك ثلاث مرار، لا يزيده شريح على ذلك. فقال له: أرأيت إن أطعمتُ الخبز واللحم؟ قال: ذاك أرفعُ طعامٍ أهلك وطعامٍ الناس(٧٧). (ز) ٢٣٣٤٢ ـ عن الأسود النخعي ـ من طريق شريك ـ قال: سألته عن ﴿ وَسَطِ مَا تُقُلِمُونَ أَمْلِكُمْ ﴿ قَالَ: الخبز، والتمر، والزيت، والسمن، وأفضله اللحم(٨٠). (ز)

۲۳۳٤٣ \_ عن عبدالله بن حنش، قال: سألت الأسود بن يزيد عن ذلك. فقال: الخبز والتمر. زاد هناد في حديثه: والزيت. قال: وأحسبه: الخل<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٦٣٦، وابن أبي حاتم ٤/١١٩٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۲۹/۸.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن أبى حاتم \_ كما في تفسير ابن كثير ۱۷۳/۳ \_.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٥، وابن أبي حاتم ١١٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنفر، وأبي الشيخ، وابن مردويه. وفي تفسير ابن كثير ٣/١٧٣ بإخراج ابن أبي حاتم من طريق عبد الرحمن: الخبز واللحم، والخبز والسمن، والخبز واللبن، والخبز والريت، والخبز والحل.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤. (٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢٥.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۲٦/۸ (۸) أخرجه ابن

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢٤.

۲۳۳٤٤ - عن أبي رزين - من طريق زبرقان - ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا نُطْمِمُونَ ٱلْمِلِيكُمْ﴾: خبز، وزيت، وخَل (۱)

٢٣٣٤٥ ـ عن سعيد بن يزيد أبي مَسْلَمة، قال: سألتُ جابر بن زيد عن إطعام
 المسكين في كفارة اليمين، فقال: أكلة. =

٢٣٣٤٦ \_ قلتُ: فإنَّ الحسن يقول: مكُوك بر، ومكُوك تمر، فما ترى في مكُوك بُرَّ؟ فقال: إن مكُوك بُرِّ لا، أو مكوك تمر لا. قال يعقوب: قال ابن علية: وقال أبو مَسْلَمة بيده، كأنه يراه حسنًا، وقلَّب أبو مَسْلَمة يده (٢). (ز)

۲۳۳٤۷ ـ عن سعید بن جبیر ـ من طریق عطاء بن یسار ـ ﴿مِنْ أَوْسَطِ﴾، یعنی: مِن أَعْمَلُ<sup>(۳)</sup>. (۱۶۵۶ه)

٧٣٣٤٨ ـ عن سعيد بن جبير، ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُلْمِمُونَ أَمْلِيكُمْ ﴾، قال: قوتهم، والطعامُ صاعٌ مِن كلِّ شيء إلا الحنطة (٤٠٠) . (٥/٤١)

٢٣٣٤٩ - عن سعيد بن جبير - من طريق عُبيد العبسي - قال: كان أهلُ المدينة يُضلون الحُرَّ على العبد، والكبير على الصغير، يقولون: الصغيرُ على قدرِه، والكبير على قدرِه، والكبيرُ على قدرِه، فنزلت: ﴿وَيَنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ﴾، فأمِروا بأوسطَ مِن ذلك، ليس بأرفيه ولا أوضعِه (٥٠). (١٤٤٥)

• ٢٣٣٥ - عن إبراهيم النخعي - من طريق مغيرة - ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَفْلِيكُمْ ﴾: نصف صاع بُرُّ كُلُّ مسكين (١). (ز)

۲۳۳۵۱ ـ قال مجاهد بن جبر: أوسط ما تطعم أهلك: أَشْبَعُه<sup>(٧)</sup>. (ز)

٧٣٣٥٢ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق أبي مصلح ـ في قوله: ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَهْلِيكُمْ﴾، قال: الخبز، واللحم، والمرقة (^). (ز)

٢٣٣٥٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ في قوله: ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸/٦٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
 (٥) أخرجه ابن جرير ١٣٦/٨ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) احرجه ابن جرير ۱۲۹/۸ بنج.(٦) أخرجه ابن جرير ۱۲۹/۸.

<sup>(</sup>٧) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٤٤ ـ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٦.

تُعْلِمِنُونَ أَهْلِيكُمْ، قال: إن كنت تشبع أهلَك فأشبِعهم، وإن كنت لا تشبعهم فعلى قدر ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٣٥٤ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ابنه ـ ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَمْلِيكُمْ﴾: كما تُطْعِمُ المُدَّ من أهلك(٢). (ز)

٢٣٣٥٥ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق الربيع \_ قال: خبز ولحم، أو خبز وسمن، أو خبز ولبن<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٣٥٦ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يونس \_ قال: يُغَدِّيهم ويُعَشِّيهم (٤). (ز) ٢٣٣٥٧ \_ عن محمد [بن سيرين] \_ من طريق هشام \_ قال: أكلة واحدة؛ خبز ولحم. قال: وهو من أوسط ما تطعمون أهليكم، وإنكم لتأكلون الخبيص والفاكهة (٥). (ز)

٢٣٣٥٨ \_ عن محمد بن سيرين \_ من طريق يزيد بن إبراهيم \_ قال: كانوا يقولون: أفضلُه الخُبرُ واللَّحم، وأوسطُه الخُبرُ والسمن، وأخسُّه الخُبرُ والتمر<sup>(١)</sup>. (١٤٤٠)

٢٣٣٥٩ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في هذه الآية: ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِئُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوَتُهُمْرِ﴾، قال: أوسطُه أعدلُه'<sup>٧</sup>َ. (ز)

٢٣٣٦٠ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ في كفارة اليمين، قال: غداء وعشاء (١). (ز)

٢٣٣٦١ ـ عن عطاء [الخراساني] ـ من طريق عثمان بن عطاء ـ في قوله: ﴿مِنْ أَوْسَطِكُ، قال: مِن أَمثَل (٩). (٥/٤٤٧)

٢٣٣٦٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ ﴾ يعنى: من أعدل ما تطعمون ﴿أَمْلِيكُمْ﴾ من الشَّبَع. نظيرها في البقرة [١٤٣]: ﴿جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا﴾، يعنى: عدلًا. قال سبحانه في نَ: ﴿قَالَ أَوْسُطُهُ ﴾ [القلم: ٢٨]، يعنى: أعدلهم. يقول: ليس بأدنى ما تأكلون، ولا بأفضله (١٠). (ز)

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣/١. (١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٤. (٣) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/٦٢٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٢٥ ـ ٦٢٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. (۸) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٣٤.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٢/٤.

٢٣٣٦٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿مِنْ الْوَسُولُ وَاللّٰهِ عَلَى الْمُسلّمُونُ رَأُوا الْمُسلّمُونُ رَأُوا أُوسطُ ذَلُكُ مُدًّا بِمُدُّ رسول الله ﷺ مِن حنطة. قال ابن زيد: هو الوسط مما يقوت به أهلَه؛ ليس بأدناه، ولا بأرفعه (١٠١٤تـ٠٠ (ز)

## ﴿أَوْ﴾

٢٣٣٦٤ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: لَمَّا نزَلت آيةُ الكفَّارات قال حذيفةُ:

[١٥٠٦] أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في المقصود بقوله تعالى: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ الْمَلِكُمْ ﴾ على قولين: الأول: من أوسط أجناس الطعام الذي يقتاته أهل بلدِ المكفِّر. ثم اختلف هؤلاء في مقدار ما يُطْعِم، فين قائل: نصف صاع من حِنْطَة، أو صاع من سائر الحبوب غيرها، ومِن قائل: من كل شيءٍ من الحبوب مدَّ واحد، ومِن قائل: غداءٌ وعشاءً. الثانى: من أوسط ما يُطْعِم المكفِّرُ أهلَه في القلَّة والكثرة.

وقد رَجَّح ابنُ جرير (٨/ ٦٣٦ ـ ٦٣٧) مُستندًا إلى السُّنَّة القول الثاني، وهو قول ابن عباس، وسعيد بن جبير، وعامر الشعبي، والضحاك، وعلَّل ذلك بقوله: ﴿وذلك أنَّ أحكام رسول الله ﷺ شيءٌ من الكفارات أَمَرَ بإطعام خبزٍ وإدام، ولا بغداءٍ وعشاءٍ ٩.

وقد بين أَبنُ جرنير أن للقول الأول وجاهة لولا مجئ الأحاديث النبوية القاضية بخلافه، وبين كذلك المقدار الواجب إخراجه على المعسر والموسر، فقال: «وإذا كان ذلك كذلك فاعدلُ أقوات الموسع على أهله مُدَّان، وذلك نصف صاع في رُبُعِه إدامُه، وذلك أعلى ما حَكمَ به النبي ﷺ في كفارة في إطعام مساكين، وأعدل أقوات المقتر على أهله مُدِّ، وذلك ربع صاع، وهو أدنى ما حكم به في كفارة في إطعام مساكين».

وقد وجُّه معنى ﴿مَا﴾ من قوله تعالى: ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَهْلِيكُمْ﴾ على القولين بأنها على القول الأول اسم، وعلى الثاني مصدر.

وذهب ابنُ عطية (٣/ ٢٤١) إلى أن «الوجه أن يعم بلفظ الوسط القدر والصنف.

ورجَّح ابنُ تيمية (٢/ ٥٣٤ بتصرف) \_ ولم يذكر مستندًا \_ الرجوعَ إلى العُرْف في مقدار ما يُظهِمُه المكَفِّر، فقال: «أمر الله تعالى بإطعام المساكين من أوسط ما يُظهِم الناس أهليهم. وقد تنازع العلماءُ في ذلك: هل ذلك مُقدَّر بالشرع، أو يرجع فيه إلى العُرْف؟ والراجع في هذا كُلّه أن يرجع فيه إلى العُرْف، فيطعم كل قوم مما يطعمون أهليهم».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٣.

وتنابئ التقسيد المادي

يا رسول الله، نحنُ بالخيار؟ قال: «أنت بالخيار؛ إن شئتَ أَعتَقتَ، وإن شئتَ كَسَوتَ، وإن شئتَ كَسَوتَ، وإن شئتَ كسَوتَ، وإن شئتَ المؤمنَ، فمن لم يَجِد فصيامُ ثلاثةِ أيام متتابعات، (۱). (ه/ ٤٥٠) ٢٣٣٦٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في آية كفارة اليمين، قال: هو بالخيار في هؤلاء الثلاثة، الأولَ فالأول، فإن لم يَجِد من ذلك شيئًا فصيامُ ثلاثةِ أيام متتابعات (۲). (ه/ ٤٤٩)

٢٣٣٦٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق مجاهد - قال: كل شيء في القرآن ﴿أَوْ ﴾ وَأَوْ ﴾ فهو الأول (٤) . (ز)

۲۳۳٦۷ \_ عن سعيد بن جبير =

۲۳۳۶۸ ـ ومجاهد بن جبر =

٢٣٣٦٩ ـ والضحاك بن مزاحم =

۲۳۳۷۰ \_ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٣٣٧١ ـ والحسن البصري =

۲۳۳۷۲ \_ وعطاء =

۲۳۳۷۳ \_ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك (٥). (ز)

# ﴿أَوْ كِسُوتُهُمْ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٣٣٧٤ ـ عن سعيد بن جبير: أنَّه قرأً: (إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ أَوْ كَأْسُوتِهِمْ). ثم قال سعيد: أو كأسوتِهم في الطعام<sup>(٦)</sup>. (ه/٤٤٩)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/ ١٧٧ -، من طريق محمد بن جعفر الأشعري، حدثنا الهيثم بن خالد القرشي، حدثنا يزيد بن [قبيس]، عن إسماعيل بن يحيى، عن ابن عباس به.
 قال ابن كثير: وهذا حديث غريب جدًاه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥٣ ـ ٦٥٤، والبيهقي في سننه ١٠ / ٥٩ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع، ولعله: فإن كان. ﴿ {}) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤.

<sup>(</sup>٥) علُّقه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن سعيد بن المسيب، ومحمد بن السَّميقع اليماني. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٠، والمحتسب ٢٠١٨/١.

#### 🗱 تفسير الآية:

٢٣٣٧ - عن عائشة، عن النبئ ﷺ، في قوله: ﴿أَوْ كِسْوَتُهُمْرَ﴾، قال: (عَباءةٌ لكلِّ مسكين)\(^\).
 مسكين\(^\).

۲۳۳۷٦ \_ عن حذيفة، قال: قلنا: يا رسول الله، ﴿أَوْ كِسَوْتُهُرٌ ﴾ ما هو؟ قال: (عباءةٌ عباءةٌ) (۲٬۰۱۰)

۲۳۳۷۷ - عن سلمان الفارسي - من طريق أبي الهيثم - قال: نِعْمَ الثوبُ البَّانُ (۳) . (ز)

 $^{1}$  ۲۳۳۷۸ عن أبي موسى الأشعري من طريق ابن سيرين ما أنَّه حلف على يمين فكسا ثوبين من مُعَقَّدة  $^{(1)}$  البحرين  $^{(0)}$ . (ز)

٢٣٣٧ - عن عمران بن حصين - من طريق الزبير - أنَّه سُئِل عن قوله: ﴿أَوْ كَسُوتُهُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٢٣٣٨٠ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿أَوْ كِسَوْتُهُمْ ﴾،
 قال: عباءة لكل مسكين، أو شَملة (١٠٠٠)

٢٣٣٨١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء الخراساني ـ ﴿أَوْ كِسَوْتُهُمْ ﴿)،

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه \_ كما في تفسير ابن كثير ١٧٦/٣ \_، من طريق هشام بن عمار، حدثنا إسماعيل بن
 عياش، عن مقاتل بن سليمان، عن أبى عثمان، عن أبى عياض، عن عائشة به.

قال ابن كثير: "حديث غريب". وفي إسناده هشام بن عمار، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٣٠٣): «كبر فصار يتلقن؛ فحديثه القديم أصح؟. فعثله لا يحتمل التفرّد، وشيخه إسماعيل بن عياش، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٧٣): "صدوق في روايته عن أهل بلده، مخلّط في غيرهم". ومقاتل بن سليمان قال عنه في التقريب (٢٨٦٨): "كلَّبُوه، وهجروه».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٤.

والتبَّان: سراويل صغير يستر العورة المغلظة فقط، ويكثر لبسه الملاحون. النهاية (تبن).

<sup>(</sup>٤) المُعَقَّد: ضرب من برود هجر. النهاية (عقد). (٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>٦) القَلَنسُوة: من ملابس الرأس. اللسان (قلس).

<sup>(</sup>v) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>A) أخرجه ابن جرير ١٩٣/٨، وابن أبي حاتم ١١٩٣/٨.

والشملة: كساء يُتغطى به ويُتلفَّف فيه. النهاية (شمل).

والمنظمة المنظمة المنظمة المنظمة

قال: ثوبٌ ثوبٌ لكل إنسان، وقد كانت العباءةُ تَقْضِي يومَثلِ مِن الكِسوة (١٠). (٥٤٤٧) **٢٣٣٨٢** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ قال: إن اختار صاحبُ اليمين الكسوة كسا عشرةً أناسِيّ؛ كل إنسان عباءة (٢٠). (ز)

**۲۳۳۸۳** ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق نافع ـ قال: الكِسوةُ ثوبٌ، أو إزارٌ<sup>(۳)</sup>. (ه/٤٤٨)

۲۳۳۸٤ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق نافع \_ قال في الكِسوة في الكفَّارة: إزار، ووداء، وقميص<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲۳۳۸۰ ـ عن سعيد بن المسيب، قال: ثوبين (٥). (ز)

٣٣٣٨٦ ـ عن سعيد بن المسيب، ﴿أَوْ كِسَوَتُهُرَّ﴾، قال: إزارٌ، وعِمامةٌ (١٠ ( ١٥/٥٤) ٢٣٣٨٧ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق داود بن أبي هند ـ قال: عِمامةٌ يَلُفُ بها رأسَه، وعباءة يَلْتَجِفُ بها ( ( ز )

**۲۳۳۸۸** \_ عن سعيد بن المسيب \_ من طريق داود بن أبي هند \_ قال: عباءة، وعمامة لكل مسكين (^^. (ز)

٢٣٣٨٩ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جويبر \_، مثله (٩). (ز)

• ۲۳۳۹ \_ عن سعيد بن المسيب =

۲۳۳۹۱ \_ وسعید بن جبیر =

۲۳۳۹۲ ـ وأبي الشعثاء جابر بن زيد =

۲۳۳۹۳ \_ وطاووس بن كيسان =

٢٣٣٩٤ \_ وإسماعيل السُّدِّيّ =

۲۳۳۹۰ \_ ومكحول الشامى =

۲۳۳۹٦ \_ ومقاتل بن حيان =

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٠. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۳۸.
 (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۹۳۶.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٤. (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٧) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (١٦٠٩٥)، وابن جرير ٨/٦٤١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٢. (٩) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٢.

٢٣٣٩٧ \_ والحكم [بن عتيبة] =

۲۳۳۹۸ \_ وعبدة بن أبي لبابة، قالوا: ثوب<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٣٩٩ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق أبي معشر ـ في قوله: ﴿ أَوْ كِسَوَتُهُمْ ﴿ )، قَالَ: إِذَا كَسَاهُمْ تُوبًا تُوبًا أُجْزًا عنه (١٠). (ز)

٢٣٤٠٠ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق ابن فُضيل عن مغيرة ـ في قوله: ﴿أَوْ كِسُوَّهُمْهُمْ)، قال: ثوب جامع. =

**۲۳٤۰۱ ـ قال: وقال مغيرة:** والثوب الجامع: الملحفة، أو الكساء، أو نحوه، ولا نرى الدرع، والقميص، والخمار ونحوه جامعًا<sup>(۱۲)و۲۱۷</sup>. (ز)

٢٣٤٠٢ \_ عن مجاهد بن جبر، ﴿أَوْ كِسْوَتُهُرَّ﴾، قال: القميصُ، أو الرِّداء، أو الرِّداء، أو الرِّداء، أو الإزار. قال: ويُجزِئ في كفارة اليمين كلُّ ثوبٍ إلا التُّبَّانَ، والقَلْسُوةُ<sup>(٤)</sup>. (ه/٤٤٨)

٣٣٤٠٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ أَوْ كِسَوْنُهُمْ ﴾، قال: أدناه ثوبٌ، وأعلاه ما شئتُ (٥). (٥/٤٤٨)

٢٣٤٠٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق منصور \_ في قوله: ﴿ أَوْ كِسُونَهُمْ ﴾، قال:
 ثوب ثوب. =

۲۳٤٠٥ \_ قال منصور: القميص، أو الرداء، أو الإزار (٦٠). (ز)

٢٣٤٠٦ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيد بن سلمان \_ يقول في قوله: ﴿أَوْ كِشُونُهُمْ ﴾، قال: الكسوة لكل مسكين: رداء وإزار، كنحو ما يجد من الميسرة والفاقة (٧). (ز)

٢٣٤٠٧ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق الربيع \_ قال في كفارة اليمين في قوله:

 ٢١٥٧ علَّق ابنُ عطية (٣/٣٤٣) على قول إبراهيم النخعي بقوله: ‹قد يكون القميصُ الكاملُ جامعًا وزيًّا».

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤ \_ ١١٩٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٤٠. وعلَّق ابن أبي حاتم ١١٩٣/ ـ ١١٩٤ نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٣. (٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٩٨)، وابن جرير /١٣٩، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٦) أخرجه ابن جرير //٦٣٩، وعلن ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤، ١١٩٥ نحوه عن مجاهد.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٤٣.

والمنظلة المنظلة

﴿أَوْ كِسُوتُهُمْ ﴾: ثوب لكل مسكين (١). (ز)

 $^{(7)}$  عن الحسن البصري ـ من طريق أشعث ـ قال: يُجْزِئ عمامة في كفارة البمين  $^{(7)}$ . (ز)

٢٣٤٠٩ \_ عن الحسن البصري =

۲۳٤۱۰ \_ ومحمد بن سيرين \_ من طريق أشعث \_ قالا: ثوبين ثوبين (ز). (ز)

٢٣٤١١ ـ عن الحكم [بن عتيبة] ـ من طريق الشيباني ـ قال: عمامة يَلُفُّ بها , أَسَهُ . (ز)

٢٣٤١٢ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿أَوْ
كَشَوْهُهُرْكِه، قال: ثوب ثوب لكل مسكين (٥).

٣٣٤١٣ ـ عن عطاء، في الرجل يكونُ عليه الكفارةُ من اليمين فيكسُو خمسةَ مساكين، ويُطعِمُ خمسةً: إنَّ ذلك جائز<sup>(١)</sup>. (ه/٤٤٨)

٢٣٤١٤ ـ عن خُصَيْف ـ من طريق عَتَّاب بن بَشِير ـ عن عطاء [بن أبي رباح] = ٢٣٤١٥ ـ ومحاهد =

٢٣٤١٦ ـ وعكرمة قالوا: لكل مسكين ثوب؛ قميص، أو إزار، أو رداء. =

٧٣٤١٧ ـ فقُلْتُ لخُصَيْف: أرأيت إن كان موسرًا؟ قال: أيَّ ذلك فعل فحَسَنٌ، فمَن لم يجد من هذه الخصال فصيام ثلاثة أيام. وذكر أنها في قراءة أُبَيٍّ: (مُتَّابِعَةِ) ( (ز)

٢٣٤١٨ - عن أبي جعفر [محمد الباقر] - من طريق جابر - في قوله: ﴿أَوْ
 كَشُوتُهُرٌ ﴾، قال: كسوة الشتاء والصيف؛ ثوبٌ ثوبٌ (د)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٩. وعلَّق ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤، ١١٩٤ نحوه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤ عن الحسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٣٩. وعلَّق ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤، ١١٩٤ نحوه.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٥٨/٤ (٩٠٣). وعلق ابن أبي حاتم ٤/
 ١٩٩٢، ١٩٩٤ نحوه.

والقراءة شاذة.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٣٩/٨.

٢٣٤١٩ \_ عن حماد [بن أبي سليمان] \_ من طريق ابن سنان \_ قال: ثوب أو ثوبان، وثوب لا بُدَّ منه(١). (ز)

۲۳٤۲ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري، قال: السراويلُ لا تُجزِئُ، والقَلنشوة لا تُجزِئُ<sup>(۱۲)</sup>. (۱٤٤٨)

٢٣٤٢١ ـ عن المغيرة [بن مِقسم الضبي] ـ من طريق شعبة ـ قوله: ﴿أَوْ كِسَوْتُهُدِّ﴾، قال: ثوب جامم<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۳٤۲۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال سبحانه: ﴿أَوْ كِسُوتُهُمْ ﴾، يعنى: كسوة عشرة مساكين، لكل مسكين عباءة أو ثوب(٤) ١٠٥٨. (ز)

# ﴿أَوْ تَحْدِيرُ رَقَبَةٍ ﴾

٢٣٤٢٣ \_ عن همام بن الحارث: أنَّ نعمان بن مُقرِّن سأل عبدالله بن مسعود، فقال: إنِّي حلفتُ أن لا أنام على فراشي سَنَةً. فقال ابن مسعود: ﴿ يَكَأَيُّا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ لَا

[٢٠٥٨] أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في حَدِّ الكسوة على أقوال: الأولى: كسوة ثوب واحد. الثاني: الكسوة ثوبين ثوبين. الثالث: ثوبٌ جامعٌ، كالمِلْحَفة والكِساء والشيء الذي يَضْلُحُ للنَّسِ والنوم. الرابع: كسوة إزارٍ ورداء، أو قميصٍ. الخامس: كلُّ ما كسا فَيُجْزِئ، والآية على عمومها.

وقد رَجِّح ابنُ جرير (٨/٥٦) مستندًا إلى ظاهر القرآن، والإجماع أنَّ المراد: ما وقع عليه اسمُ كسوة مما يكون ثوبًا فصاعدًا، فقال: "وأَوْلَى الأقوال في ذلك عندنا بالصحة وأشبهها بتأويل القرآن قولُ من قال: عنى بقوله: ﴿ أَوْ كِسَوَتُهُم ﴾: ما وقع عليه اسم كسوة مِمًا يكون ثوبًا فصاعدًا؛ لأنَّ ما دون الثوب لا خلاف بين جميع الحجة أنه ليس مما دخل في حكم الآية، فكان ما دون قَدْرِ ذلك خارجًا من أن يكون الله \_ تعالى ذِحْره \_ عناه بالنَّقل المستفيض، والثوب وما فوقه داخلٌ في حكم الآية إذ لم يأت من الله تعالى وحيٌ، ولا من رسوله ﷺ خبرٌ، ولم يكن من الأمة إجماعٌ بأنه غير داخلٍ في حكمها، وغير جائز إخراج ما كان ظاهر الآية مُحْتَمِلُه من حكم الآية، إلا بحجةٍ يجبُ التسليم لها، ولا حجة بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٠. وعلَّق ابن أبي حاتم ١١٩٣/٤، ١١٩٤ نحوه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٤٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

تُحَرِّمُواْ طَيِّبَنَتِ مَا لَمَلُ اللَّهُ لَكُمُم﴾، كفِّر عن يمينك، ونَمْ على فراشك. قال: بِمَ أُكفِّر عن يميني؟ قال: أُعْتِق رقبةً؛ فإنَّك مُوسِر (١)كتناً. (ز)

٢٣٤٧٤ ـ عن فَضَالةً بن عبيد، قال: يُجْزِئُ ولدُ الزنا في الرقبة الواجبة (٢٠). (ه/٤٤٩)

۲۳٤۲٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿أَوْ غَمْرِيرُ رَفَبَوْ﴾،
 يعني: ما كان صغيرًا أو كبيرًا من أهل الكتاب فهو جائز (۲۳). (ز)

٢٣٤٢٦ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ أنَّه كان يقول: مَن كانت عليه رقبة واجبة، فاشترى نسمة، قال: إذا أنقذها من عملٍ أجزأته، ولا يجوز عِتْقُ مَن لا يعمل. فأما الذي يعمل كالأعور ونحوه، وأما الذي لا يعمل فلا يجزي كالأعمى والمقعد<sup>(2)</sup>. (ز)

٢٣٤٢٧ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ أنَّه كان لا يرى عِتْقَ المغلوب على عقله يُجْزِئ في شيء من الكفارات<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٣٤٢٨ - عن إبراهيم النخعي - من طريق الأعمش - قال: ما كان في القرآن من رقبة مؤمنة فلا يُجْزِئ إلا ما صام وصلى، وما كان ليس بمؤمنة فالصبي يُجْزِئ (''). (ز)

٢٣٤٢٩ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: لا يُجْزِئُ ولدُ

[١٥٩] علَّق ابنُ جرير (١٤٩/٨) على أثر ابن مسعود في معرض ردَّه على مَن استدل به وبما روي عن ابن عمر وغيرهما على وجود الخلاف في تخيير المكَفِّر ليمينه بإحدى هذه الحالات الثلاث التي ذُكِرَت في الآية، وأن هذه الآثار فيها دلالة على أن كفارة اليمين للموسر تكون بالعِنْقِ فقط، فقال بأن: «ذلك منهم كان على وجه الاستحباب لمن أمروه بالتكفير به من الرقاب، لا على أنه كان لا يُحْزِئ عندهم التكفير للموسر إلا بالرقبة، لأنه لم يَنقُل أحدً عن أحدٍ منهم أنه قال: لا يُجْزِئ الموسر التكفير إلا بالرقبة. والجميع من علماء الأمصار قديمهم وحديثهم مُجْمِعون على أن التكفير بغير الرقاب جائز للموسر، ففي ذلك مُكْتَفَى عن الاستشهاد على صحة ما قلنا في ذلك مُغيره».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٩، ابن أبي حاتم ٤/١١٨٧.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٧. (٥) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣١٤ ـ بنحوه، وابن جرير ٨/٦٤٧.

الزنا في الرقبة، ويُجْزِئُ اليهودي والنصراني في كفارة اليمين<sup>(١١)</sup>. (١٤٤٩)٠ ٢٣٤٣٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عمرو ـ قال: لا يُجْزِئُ الأعمى، ولا المُقْتَدُ في الرقبة<sup>(١٢)</sup>. (١٤٩٩)

٢٣٤٣١ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يونس \_ أنَّه كان لا يَرَى عِتقَ الكافر في شيءٍ من الكفارات (٣٠). (٤٤٩/٥)

**٢٣٤٣٢** \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يونس \_ قال: كان يكره عتق المُخبَّل<sup>(٤)</sup> في شيء من الكفارات<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٣٤٣٣ \_ عن عطاء بن أبي رباح، قال: تُجْزِئُ الرقبةُ الصغيرة (١٠). (١٤٤٩)

٢٣٤٣٤ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قال: يُجْزِئ المولود في الإسلام من رقبة (٧).

٢٣٤٣٥ \_ عن سليمان (^^) \_ من طريق النعمان بن المنذر \_ قال: إذا وُلِد الصبي فهو نسمة، وإذا انقلب ظَهْرًا لبطن فهو رَقبّة، وإذا صلى فهو مؤمنة (٩).

٢٣٤٣٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ تَحْرِيرُ رَفَبَوْ ﴾ ما سواء أكان المحرَّر يهوديًا ، أو نصرانيًّا ، أو مجوسيًّا ، أو صابِئيًّا فهو جائز ، وهو بالخيار في الرقبة ، أو الطعام ، أو الكسوة (١٠٠٠٠٠٠٠٠. (ز)

آ١٦٠ حكى ابن جوير (٨/ ٦٤٨) الإجماع على أن الرقبة المجزئة في الكفارة هي: الرقبة السليمة من الإقعاد، والعمى، والخرس، وقطع اليدين، أو شللهما، والجنون المطبق، ونظائر ذلك. ثم ذكر لأهل العلم أقوالاً في صفة الرقبة المعتقة في الكفارة، فذكر ابن جرير في صفتها ثلاثة أقوال: الأول: أنها تشمل الصغير والكبير، والمسلم والكافر. الثاني: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٤.

 <sup>(</sup>٤) في اللسان (خَبل) رجل مُخبّل: كأنه قد قطعت أطرافه. والخبّل، بالجزم: قطع اليد أو الرجل. وفي
 التاج (خبل): الخبّل: فساد في القوائم، أيضًا الجنون.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٧.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٨/٦٤٧.

 <sup>(</sup>A) قال الشيخ شاكر في تحقيقه لتفسير ابن جرير١٠/٥٥٥: كأنه: سليمان بن طرخان التيمي، ولست أحققه.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٨/٨٤. (١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

## ﴿ فَسَن لَّذَ يَجِدُهُ

٢٣٤٣٧ - عن أبي هريرة - من طريق يعلى بن عطاء، عن رجل - يقول: إنَّما الصوم على مَن لم يجد (١). (ز)

٣٣٤٣٨ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عبدالكريم ـ قال: إذا لم يكن له إلا ثلاثةُ دراهم أَطْعَمَ. قال: يعني: في الكفارة (<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٤٣٩ - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن دينار - قوله: ﴿فَمَن لَدْ يَجِدُ﴾، يعنى: مَن لم يجد شيئًا من هذه الثلاثة(٣). (ز)

٢٣٤٤٠ - عن إبراهيم النخعي، قال: إذا كان عندَه عشرونَ درهمًا أن يُطعِمَ في الكفارة (٤٠/٥)

٢٣٤٤١ - عن الحسن البصري - من طريق يونس - قال: مَن كان عندَه درهمانِ فعليه أن يُطعِمَ في الكفارة (٥٠) . (ه/ ٤٥٠)

٢٣٤٤٢ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: إذا كان عنده خمسون درهمًا فهو مِمَّن يَجِدُ، ويصومُ (١٥/١١٢٠). (٥٠/٥) ويجبُ عليه الإطعام، وإن كانت أقلَّ فهو مِمَّن لا يَجِدُ، ويصومُ

== لا يجزئ في الكفارة من الرقاب إلا صحيح، ويجزئ الصغير فيها. الثالث: لا يُقال للمولود: رقبة، إلا بعد مدة تأتى عليه.

ثم رجِّح مستندًا إلى عموم اللفظة، والإجماع عمومَ الوصف لكل ما يندرج تحته سوى ما خرج بالإجماع، فقال: (والصواب من القول في ذلك عندنا أن يُقال: إن الله تعالى عَمَّ بِنِكُر الرَّقِة كُلَّ رقِبَة، فأيّ رقِبَة حرَّرها المكفِّر يمينه في كفارته فقد أدَّى ما كُلُف، إلا ما ذكرنا أن الحُجَّة مُجْمِعَةٌ على أنَّ الله تعالى لم يَعْنِه بالتحرير، فذلك خارجٌ من حكم الآية، وما عدا ذلك فجائزٌ تحريره في الكفارة بظاهر التنزيل».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٥/٤. (٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤ (٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٣٤٤٣ ـ عن معتمر بن سليمان، قال: قلتُ لمعمر بن راشد: الرجل يحلف ولا يكون عنده من الطعام إلا بقدر ما يُكَفِّر؟ قال: كان قتادة يقول: يصوم ثلاثة أيام ('). (ز)

٢٣٤٤٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَن لَّد يَجِدُ ﴾ من هذه الخصال الثلاث شيئًا(\*). (ز)

٢٣٤٤ \_ قال أبو حنيفة النعمان بن ثابت: إذا كان عنده مائتا درهم، أو عشرون مثقالًا أو أقل ما تجب فيه الزكاة لم يجز له الصيام، فإن كان أقل من ذلك فهو غير واجد، وجاز له الصوم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٣٤٤٦ ـ عن الشافعي ـ من طريق الربيع ـ: إن كان عنده في ذلك الوقت قوتُه وقوتُ عياله يومَه وليلتَه، ومَن الفضل ما يُطْعِم عشرة مساكين، أو ما يكسوهم؛ لزمه التكفير بالإطعام أو الكسوة، ولم يُجْزه الصيام حيننذ<sup>(٤)</sup>. (ز)

== القول بأنه إذا لم يكن للحانث في وقت تكفيره عن يمينه إلا قدر قوته وقوت عياله يومه وليلته، فإن له أن يكفّر بالصيام. وذكر قولين آخرين لم ينسبهما لأحد بعينه، أحدهما: جائزٌ لمن لم يكن عنده مئتا درهم أن يصوم، وهو مِمَّن لا يجد. والآخر: جائزٌ لمن لم يكن عنده فضلٌ عن رأس ماله يتصرف به لمعاشه ما يُكفّر به بالإطعام أن يصوم.

ثم رَجُّح مستندًا إلى دلالة العقل القول الأول، فقال: «والصوابُ من القول في ذلك عندنا: أنَّ مَن لم يكن عنده في حال حِنتِه في يمينه إلا قدر قوته وقوت عياله يومه وليلته، لا فضل له عن ذلك، يصوم ثلاثة أيام، وهو ممن دخل في جملة من لا يجد ما يُطْخِم أو يَحُسو أو يُحُسو وان كان عنده في ذلك الوقت من الفضل عن قوته وقوت عياله يومه وليلته ما يُطْخِم أو يَحُسو عشرة مساكين أو يُمُتِق رقبة فلا يُجْزِئه حينئذِ الصوم؛ لأن إحدى الحالات الثلاث حينئذِ \_ من إطعام، أو كسوة، أو عتق \_ حقَّ قد أوجبه الله تعالى في مالِه وجوب الدَّيْن، وقد قامت الحُجَّة بأن المُفْلِس إذا فرَّق ماله بَيْن غرمائه أنه لا يَتُرك ذلك اليوم إلا ما لا بدً له من قُوته وقوت عياله يومه وليلته، فكذلك حكم المُعَدَم بالدَّين الذي أوجبه الله تعالى في ماله بسبب الكفارة التي لزمت ماله».

وزاد ابنُ عطية (٣/ ٤٥٧) عن قتادة قوله: ﴿إِذَا لَمْ يَكُنَ لَهُ إِلَّا قَلْدُ مَا يُكُفِّرُ بِهِ صَامِهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٥٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٠٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٤/ ١٠٥.

والمالة المالية

## ﴿ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ ﴾

#### 🏶 قراءات:

٢٣٤٤٧ ـ عن أَبَي بن كعب ـ من طريق الربيع بن أنس ـ أنّه كان يقرؤها: (فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَنَابِعَاتٍ فِي كَفَّارَةِ النَّمِينِ) (١٠). (ه/١٥٠)

٢٣٤٤٨ \_ عن خُصَيْف: أنها في قراءة أُبِيِّ: (مُتَتَابِعَةٍ)(٢). (ز)

٢٣٤٤٩ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي العالية ـ أنَّه كان يقرَوُها: (فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّام مُتَنَابِعَاتٍ). =

٢٣٤٥٠ ـ قال سفيان: ونظَرتُ في مصحفِ ربيع بن خُثَيم فرأيتُ فيه: (فَمَن لَمْ يَجِدْ مِن ذَلِكَ شَيْئًا فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَتَابِعَاتٍ)<sup>(٣)</sup>. (ه/١٥١)

٣٣٤٥١ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ أنَّه كان يَقرأُ كلَّ شيءٍ في القرآن: (مُتَنَابِعَاتٍ)<sup>(٤)</sup>. (ه/٤٥١)

٣٣٤٥٢ ـ عن أبي إسحاق الهمداني قال: حرف عبدالله بن مسعود: (فَصِيَامُ ثُلَاثَةٍ أَيَّامٍ مُتَتَابِعَاتٍ). =

٣٣٤٥٣ \_ قال أبو إسحاق: فكذلك نقرؤها (٥). (ز)

٢٣٤٥٤ \_ عن عبدالله بن عباس: أنَّه كان يقرَوُها: (فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَلَاثَةٍ أَيَّامٍ مُتَلَابَعاتٍ)(١)

والجامع لأحكام القرآن ٨/١٥٢، والبحر المحيط ١٤/٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٠، وابن جرير ٨/ ٦٥٢، وابن أبي داود ص٥٣، والحاكم ٢٧٦/٢، والبيهقي١٠/٦٠. وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد، وابن المنذر. وهمى قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن مسعود، وابن عباس، والنخعي. انظر: المحرر الوجيز ٢٣٢/٢،

 <sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٥٨/٤ (٨٠٣). والقراءة شاذة لمخالفتها رسم المصحف.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق (١٦١٠٣)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الوابع) ص٣٠، وابن جرير ٨/
 ١٥٣، والبيهقي ١٠/١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُميد، وابن المنذر، وابن الأنباري في المصاحف، وأبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصاحف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٤/٤ \_ ١١٩٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣/، وابن جرير ٨/٦٥٣. (٦) عزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

٢٣٤٥٥ - عن إبراهيم النخعي، في قراءة أصحاب عبدالله: (فَصِيامُ ثَلَائَةِ أَيَّامٍ مُتَّابِعَاتٍ)(١).
 (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٢٣٤٥٦ \_ عن على بن أبي طالب \_ من طريق الحارث \_ أنَّه كان لا يُفَرِّقُ في صيام اليمين الثلاثة أيام (٢٠). (١٤٥٧)

٢٣٤٥٧ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ قوله: ﴿ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَلَاثَةً أيام، في قراءة عبدالله بن مسعود: (مُتَتَابِعَاتٍ) (٣). (ز)
٢٣٤٥٨ \_ عن أُبِيّ بن كعب =

٢٣٤٥٩ \_ والنخعي، نحو ذلك(٤). (ز)

٣٣٤٦٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ قال: كلُّ صومٍ في القرآن فهو مُتَتابِعٌ، إلا قضاءَ رمضان فإنَّه عِدَّةٌ مِن أيامٍ أُخَرِ<sup>(٥)</sup>. (٤٥١/٥)

٢٣٤٦١ ـ عن حميد بن قيس المكي قال: كنتُ أطوفُ مع مجاهد، فجاءه إنسانٌ يسألُه عن صيام الكفارة أيُتابَعُ؟ قال حميد: فقلتُ: لا. =

٢٣٤٦٢ \_ فضربَ مجاهد في صدري، ثم قال: إنها في قراءة أُ**بَيّ بن كعب:** (مُتَتَابِعَاتِ)<sup>(٢)</sup>. (١٥/٥٠)

٢٣٤٦٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق هشام ـ أنَّه كان يقول في صوم كفارة اليمين: يصوم متابعات، فإن أفظر من عذر قضى يومًا مكان يوم (٧٠). (٥/٢٥٤)

٢٣٤٦٤ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ فَصِيامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ ﴾، قال:
 إذا لم يجد طعامًا. وكان في بعض القراءة: (فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَّتَابِعَاتٍ)، وبه كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٦٢/٤ (٨٠٤)، وابن جرير ٦٥٣/٨. كما أخرج نحوه ابن جرير ٨/٦٥٣ عن الأعمش.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخِرجه ابن أبي حاتم ١١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١١٩٥.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (١٦١٠٥)، وابن أبي شبية (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٠، وابن جرير ٨/
 ٢٥٠. وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مالك ١/٣٠٥، والبيهقي ١٠/١٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣١.

والمالية المالية

يأخذ قتادة <sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٤٦٥ ـ عن حجاج، قال: سألتُ عطاء بن أبي رباح عن تفريق قضاء الثلاثة أيام
 في كفارة اليمين، فلم ير به بأسا<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٤٦٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهِسَيامُ ثَلَنْئَةِ أَيَّارُ ﴾، وهي فِي قراءة ابن مسعود: (مُتَّابِعَاتِ) (٢).

**٣٣٤٦٧ - عن سفيان الثوري - م**ن طريق وكيع ـ يقول: إذا فرق صيام ثلاثة أيام لم يُجْزِه. قال: وسمعته يقول في رجل صام في كفارة يمين ثم أفطر، قال: يستقبل الصوم<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٣٤٦٨ ـ عن مالك بن أنس ـ من طريق أشهب ـ قال: كلُّ ما ذكر اللهُ في القرآن من الصيام فأن يُصَام تِباعًا أعجبُ، فإن فرّقها رَجَوْتُ أن تُجْزِي عنه (١٦٦٢٪. (ز)

اختلف المفسرون في صفة الصوم الذي أوجبه الله في كفارة اليمين، من حيث صيامها متنابعة أو متفرقة.

وقد رجَّح ابنُ جرير (٨/ ١٥٤) مستندًا إلى ظاهر القرآن القول بوجوب صومها دون تخصيص لذلك الصوم بتتابع أو تفرق، فقال: والصواب من القول في ذلك عندنا أن يُقال: إنَّ الله تعالى أوجب على مَن لَزِمَتْه كفارةٌ يمين إذا لم يجد إلى تكفيرها بالإطعام أو الكسوة أو العتق سبيلًا: أن يُكفِّرها بصيام ثلاثة أيام، ولم يَشْرِط في ذلك متتابعة، فكيفما صامهن المُكفِّر مفرّقة ومتتابعة أجزأه؛ لأنَّ الله تعالى إنما أوجب عليه صيام ثلاثة أيام، فكيفما أتى بصومهن أجزأ». ثم انتقد مستندًا إلى رسم المصحف مَن قال بأن تُصام متتابعة غير متفرقة، فقال: وفأمًا ما روي عن أبيّ وابن مسعود من قراءتهما: (فَصِيامُ ثَلَاثَةٍ أَيَّامٍ مُتَنَابِعاتٍ) فذلك خلاف ما في مصاحفنا، وغير جائزٍ لنا أن نشهد بشيء ليس في مصاحفنا من الكلام أنه من كتاب الله. ثمّ استحسنَ التتابع لعلم الخلاف عليه، فقال: «غير أني أختار للصائم في كفارة اليمين أن يُتابع بين الأيام الثلاثة ولا يُمُرِّق، لأنه لا خلاف بين الجميع أنه إذا فعل ذلك فقد أجزأ ذلك عنه من كفًارته، وهم في غير ذلك مختلفون، فَفِعْلُ ما لا يُحُتَلَفُ في جوازه أحبُّ إليَّ، وإن كان الآخر في غير ذلك مختلفون، فَفِعْلُ ما لا يُحْتَلَفُ في جوازه أحبُّ إليًّ، وإن كان الآخر جائزًا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٥٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٥٣.

# ﴿ ذَاكِ كُنَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَقْتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَانُكُمْ ﴾

٢٣٤٦٩ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء \_ ﴿ وَالْكَ ﴾ يعني: الذي ذُكِر مِن الكفارة ﴿ كَأَنْدُهُ أَ أَيْنَدُكُمْ ﴾ يعني: اليمينَ العمد، ﴿ وَآَحْمَنَظُواْ أَيْمَنْدُمْ ﴾ يعني: لا تَعَمَّدُوا الأيمانَ الكاذبة (١٠). (٩٤٥٠)

٢٣٤٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في رجل حلف كاذبًا لم يكن،
 قال: هو أعظم من الكفارة<sup>(٢)</sup>. (ز)

 $m YTEV1 _-$  عن معمر بن راشد \_ من طریق عبدالرزاق \_: وأنا أرى فیه الكفارة، ویتوب $^{(T)}$ . (ز)

٢٣٤٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِلَكَ ﴾ الذي ذكر الله الله المَّنْرَةُ أَيْمَنْكُمْ إِذَا كَانْدُهُ وَالْمَنْدُ وَالْمَامِنَا الْمَاذِنِهُ الْمَاذِنِةُ (وَ)

# ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ. لَمَلَكُت تَشْكُرُونَ ۞﴾

٢٣٤٧٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء \_ ﴿كَثَلِكَ ﴾ يعني: هكذا ﴿يُبَيِّنُ اللّهُ ﴾ يعني: هكذا ﴿يُبَيِّنُ اللّهُ ﴾ يعني: ما ذُكِر من الكفارة، ﴿لَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ فمَن صام مِن كفارة اليمين يومًا أو يومين ثم وجَد ما يُطعِمُ فَلَيُطعِمُ، ويجعلُ صومَه تطوُعًا (٥٠٠).

٢٣٤٧٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كَنَاكِكَ يُبَيِّنُ أَلَكُمْ مَائِتِهِ لَمَلَكُرُ فَشَكُّرُونَ ﴾ ربَّكم فيها ذكر في الكفارة (٦٠). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٧٣٤٧ ـ عن عائشة، قالت: كان أبو بكر إذا حلَف لم يحنَث، حتى نزَلت آيةً
 الكفارة، فكان بعد ذلك يقول: لا أحلِفُ على يمينٍ فأرى غيرها خيرًا منها إلا أتيتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١١٩٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١١٩٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٠.

وَقَيْنِ الْمُنْسِينِ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُن

الذي هو خير، وقبِلتُ رخصةَ الله(١١). (٥٧/٥٤)

٢٣٤٧٦ ـ عن جبير بن مطعم: أنه افتَدى يمينَه بعشرةِ آلافِ درهم، وقال: وربِّ هذه القبلة، لو حلَفتُ لحلفتُ صادقًا، وإنما هو شيءٌ افتديتُ به يميني<sup>(٢)</sup>. (١٥/٥٥)

**۲۳٤۷۷ ـ عن عبدالله بن عباس،** قال: من حلَف على مِلكِ يمين يضرِبُه، فكفارتُه تُرْكُه، ومع الكفارةِ حسنة<sup>(۱۲)</sup>. (۱۳/۵۶)

٢٣٤٧٨ ـ عن أبي نجيح: أنَّ ناسًا من أهل البيت حلَّفوا عندَ البيت خمسين رجلًا قسامةً، فكأنَّهم حلَّفوا على باطل، ثم خرجوا، حتى إذا كانوا في بعض الطرق قالُوا تحت صخرة، فبينما هم قائلون تحتَها إذِ انقلبتِ الصخرةُ عليهم، فخرجوا يشتدُّون مِن تحتِها، فانفلقت خمسين فِلقة، فقتلتْ كلُّ فِلقةٍ رجلًا (٤٠/١٥)

# ﴿يَالَيُّ الَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا لَغَنْرُ وَالْغَيْرُ وَالْأَصَابُ وَالْأَلَامُ رِجْسٌ يِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَيْبُوهُ لَمَلَّكُمْ تُمْلِحُونَ ۞﴾

### 🏶 نزول الآية، والنسخ فيها:

اللَّهُمَّ، بَيِّن لنا في الخمر بيانًا شافيًا؛ فإنَّها تَذْهَبُ بالمال والعقل. فنزَلت: ﴿يَمْتَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾ التي في سورة البقرة [٢١٩]. فدُعِيَ عمر، فَقُرِئتُ عليه، فقال: عَنِ الْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾ التي في سورة البقرة [٢١٩]. فدُعِيَ عمر، فَقُرِئتُ عليه، فقال: اللَّهُمَّ، بَيِّن لنا في الخمرِ بيانًا شافيًا. فنزَلت الآيةُ التي في سورة النساء [٣٣]: ﴿يَكَايُّمُ اللَّهُمَّ، اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْهُ رَبِّنَ الصلاة سَكَرَىٰ ﴾. فكان مُنادِي رسول الله ﷺ إذا أقام الصلاة نادَى أن: لا يَقْرَبَنُ الصلاة سَكُرانُ. فدُعِي عمر، فقُرِئت عليه، فقال: اللَّهُمَّ بَيْن لنا في الحمر بيانًا شافيًا. فنزلت الآية التي في المائدة، فدُعِي عمر، فقُرِئت عليه، فقُرئت المَهْ بين المائدة، فدُعِي عمر، فقُرئت عليه، فقال: اللَّهُمَّا بِلَغَة النَّهُ بَنْهُونَهُ . قال عمر: انتَهَيْنا انتَهَيْنا (٥٠٠) (١٤٤٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (١٦٠٣٨)، والبخاري (٦٦٢١)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٢١. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۵) أخرجه أحدَّمد ١/ ٤٤٢ ـ ٤٤٣ (٣٧٨)، وأبو داود ٥/١٤٥ (٣٦٧٠)، والترمذي ٢٩٢/ و ٢٩٤ ـ ٢٩٤ (٣٣٠١)، والنسائي ٨/ ٢٨٦ (٥٥٤٠)، والحاكم ٣٠٥/١ (٣١٠١)، ١٥٩٤ (٣٢٢٧)، وابن جرير ٨/ ٢٥٧ ـ ٢٥٨، وابن المنظر ٢/٨/٧ (٢٧٩٦)، وابن أبي حاتم ٢/٨٨٣ ـ ٣٨٩ (٢٠٤٤)، ٩٥٨٣ =

٧٣٤٨ - عن عبدالله بن مسعود، قال: كانوا يشرَبون الخمر بعدَما أُنزِلت التي في البقرة، وبعد التي في سورة المائدة تركوه (١) . (١٣٥٥) البقرة، وبعد التي في سورة المائدة تركوه (١) . (١٩٣٥) ٢٣٤٨ - عن أبي طلحة زوج أمّ أنس، قال: لَمَّا نزَل تحريم الخمر بعَث رسول الله على المتعرفة ولا تَبتاعُوها، فمَن كان عندَه منه شيء فليُهرِقه، قال أبو طلحة: يا غلام، حُلَّ عَزلاء تلك المَزادَة (١٠). فقتَحها، فأهراقها، وخمرنا يومئذِ البُسرُ والتمر، فأهرَاق الناسُ حتى انتبعَت فِجاجُ المدينة (١٠) . (١٩٢٥)

٧٣٤٨٢ ـ عن سعد بن أبي وقاص، قال: فِيَّ نزَل تحريمُ الخمر؛ صنع رجلٌ من الأنصار طعامًا، فدعانا، فأتاه ناسٌ، فأكلوا، وشَربوا حتى انتَشَوْا من الخمر، وذلك قبلَ أن تُحرَّمَ الخمر، فتفاخروا، فقالت الأنصار: الأنصار خير. وقالت قريش: قريش خير. فأهوَى رجلٌ بلَحْيَيْ جَزُور فضرَب على أنفِي، ففَزَره (٤٠). فكان سعدٌ مَفرُورَ الأنف، قال: فأتيتُ النبيَّ ﷺ، فذكرتُ ذلك له؛ فنزلت هذه الآية: ﴿ يَالَيُّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَقِي اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَقَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَاءُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَقَ الْعَلَقَ اللَّهُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْم

= (٥٣٥١)، ١٢٠٠/٤ (٢٧٦٩). وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿يَتَثَلَّوْنَكُ عَنِ ٱلْخَسْرِ وَٱلْمَيْسِّرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْمُّ كَبِيرُكِ [البقرة: ٢٧].

الم الترمذي في الموضع الأول: قوقد روي عن إسرائيل هذا الحديث مرسلًا، وقال في الموضع الثاني: وهذا أصحّ من حديث محمد بن يوسف، وقال الحاكم في الموضع الأول: قمذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال في الموضع الثاني: قمذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال ابن كثير في مسند الفاروق ٢/٧١٥: قومكذا رواه علي بن المديني، عن عبيدالله بن موسى وإسحاق بن منصور، كلاهما عن إسرائيل به. وعن ابن مهدي، عن سفيان، عن أبي إسحاق به، وقال: هذا حديث كوفي صالح الإسناد، وقال الزُّيلي في تخريج أحاديث الكشاف ١/١٣١ - ١٣٣: قريب بهذا اللفظ، وذكره الثعلبي هكذا من غير سند، وقال ابن حجر في فتح الباري ٢٧٩/٨، والعيني في عمدة القاري ١٣٧/٢١: قصتح هذا الحديث علي بن المديني،

(١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 (٢) العزلاء: مصب الماء من القرية في أسفلها حيث يستفرغ ما فيها من الماء. والمزادة: هي الظرف الذي يحمل فيه الماء كالراوية والقربة والسطيحة. اللسان (عزل، زاد).

(٣) آخرجه أبو نعيم في معرفة الصحابة ٢٠/١٥٠ (٢٨٥٩)، والطبراني في الأوسط ٢٠٠٤ (٤٢٠٠). قال الهيثمي في المجمع ٤٠/٩ (٢٤١٤): فرواه الطبراني في الأوسط، وفيه الوليد بن محمد الموقري،

وهو ضعيف.

(٤) شقه. النهاية ٣/٣٤٤.
 (٥) أخرجه الطيالسي في مسنده ١٦٨/١ (٢٠٥)، والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص١٥٠، وابن جرير ٨/

١٩٥٠ واللفظ له، وابن أبي حاتم ١٢٠٠/٤ (٦٧٦٧).

٢٣٤٨٤ ـ عن أبي هريرة، قال: قام رسولُ الله ﷺ، فقال: «يا أهل المدينة، إنَّ الله يُعرِّضُ عن الخمر تعريضًا، لا أدري لعلَّه سينزِلُ فيها أمرٌ». ثم قام، فقال: «يا أهل المدينة، إنَّ الله قد أنزَل إِلَيَّ تحريم الخمر، فمَن كتَب منكم هذه الآية وعندَه منها شيءٌ فلا يشرَبُها» (٣٠). (٥٧/٥)

وهم يشربون الخمر ويأكلون الميسر، فسألوا رسول الله على عنهما؛ فأنزل الله الهم يشربون الخمر ويأكلون الميسر، فسألوا رسول الله على عنهما؛ فأنزل الله: 
وهم يشربون الخمر ويأكلون الميسر، فسألوا رسول الله على عنهما؛ فأنزل الله: 
قال: ﴿إِنَّمُ كَبِيرٌ ﴾. وكانوا يشربون الخمر، حتى كان يوم من الأيام صلَّى رجلٌ 
مِن المهاجرين، أمَّ أصحابَه في المغرب، خلط في قراءتِه؛ فأنزل الله أغلظ منها: 
وكان الناس يشربون حتى يأتيَ أحدُهم الصلاة وهو مُفيق، ثم نزلتُ آيةٌ أغلظ من 
ذلك: ﴿يَاتُهُا اللَّذِينَ عَامَنُوا إِنَّا المُعْرَى الله قوله: ﴿وَهَلَ الله مُنتُونَ ﴾. قالوا: انتهينا، 
ربَّنا. فقال الناس: يا رسول الله، ناسٌ قُتِلوا في سبيل الله وماتوا على فُرُشِهم؛ كانوا 
بشربون الخمر، ويأكلون الميسر، وقد جعله الله رجُسًا من عمل الشيطان. فأنزل الله: 
بشربون الخمر، ويأكلون الميسر، وقد جعله الله رجُسًا من عمل الشيطان. فأنزل الله:

<sup>=</sup> الحديث صحيح، فقد أخرجه مسلم ١٨٧٧/٤ (١٧٤٨) بنحو معناه ومخرَجِه، بسياق أطول من هذا.

<sup>(</sup>١) العربدة: سوء الخلق، ورجل معربد: يؤذى نديمه في سكره. اللسان (عربد).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ١٤٧/١ (٣٣١).

قال الهيشمي في المجمّع //١٢٢ (١١٤٠٦): فرواه الطبراني في حديث طويل في حديث الصحيح: نزل في ثلاث آيات، وفيه سلمة بن الفضل الأبرش، وثقه ابن معين وغيره، وضعّفه البخاري وغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٣٠٦/٢ (٣١٠٢)، والبيهقي في الشعب ٣٩٣/٧ ـ ٣٩٤ (٥١٨٠) واللفظ له. قال الحاكم: (هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه.

والحديث في صحيح مسلم بنحوه من حديث أبي سعيد الخدري، انظر ما سيأتي في حديث (٤٠).

﴿لَيْنَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ جُكَاتٌ﴾ إلى آخر الآية. وقال النبيُّ ﷺ: «لو حُرِّم عليهم لتركوه كما تركّتمه (۱). (ه/٤٥٣)

٢٣٤٨٦ \_ عن بُريدة [بن الحصيب]، قال: بينَما نحنُ قعودٌ على شراب لنا، ونحنُ نشرب الخمر حِلَّا، إذ قمتُ حتى آتيَ رسولَ الله في فأسلّمَ عليه، وقد نزَل تحريمُ الخمر: ﴿ فَكَانًا الَّذِينَ مَامَنُوا إِلَىٰ الْفَتْرُ وَالْفَيْسِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَهَلَ أَنْمُ مُنَبُونَ ﴾. فجئتُ إلى أصحابي، فقرأتُها عليهم، قال: وبعضُ القوم شَرْبَتُه في يده، قد شَرِب بعضًا وبَقِيَ بعضٌ في الإناء، فقال بالإناء تحتَ شفتِه العُليا كما يفعلُ الحجَّام، ثم صَبُّوا ما في باطِيبَهم (٣٠)، فقالوا: انتهَينا، ربَّنا (٣٠). (٤٥٦٥)

٣٣٤٨٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: إنَّما نزَل تحريمُ الخمر في قبيلتين من قبائل الأنصار، وشَرِبوا، فلمَّا أن ثَمِل القومُ عَبِث بعضُهم ببعض، فلما أن صَحوا جعَل يَرَى الرجلُ منهم الأثر بوجهه وبرأسه ولحيته، فيقول: صنَع بي هذا أخي فلان - وكانوا إخوة ليس في قلوبهم ضغائن -، والله، لو كان بي رَعوقا رحيمًا ما صنَع بي هذا. حتى وقعتِ الضغائنُ في قلوبهم؛ فأنزل الله هذه الآية: ﴿يَكَابُّ الَّذِينَ مَاسَوًا إِنِّنَ اللهُ عَلْهِ اللهُ عَدْه الآية: ﴿يَكَابُّ الَّذِينَ مَاسَوًا إِنِّنَ المُتَكَلِّفين: هي رجسٌ، وهي في بطنِ فلانٍ قُتِل يومَ بدر، وفلان قُتِل يوم أُحد! فأنزَل الله هذه الآية: ﴿يَكَا عَلْمَ يُنِكُ فَيْكَ إِلَى قَلْهِ اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) أحمد ۲۱۷/۱۶ ـ ۲۲۹ (۲۲۸).

قال الهيشمي في المجمع ٥/٥ (٥٠٧٥): قرواه أحمد، وأبو وهب مولى أبي هريرة لم يجرحه أحد ولم يوثية به يجرحه أحد ولم يوثقه، وأبو نجيح ضعيف لسوء حفظه، وقد وثقه غير واحد، وسريج ثقة، وقال ابن حجر في العجاب في بيان الأسباب ٥/٥٤٥: قوفي رجاله أبو المعشر المدني، وهو ضعيف، وقال المناوي في الفتح السماوي ١٥٨/٢ قال ٥٨/٢ قال الحافظ ابن حجر: وإسناده ضعيف، وقال العظيم أبادي في عون المعبود ١/٠٠٠: قال المنذري: والحديث في إسناده علي بن الحسين بن واقد، وفيه مقال، وقال الألباني في الصحيحة ٧/ ١٤٢١: فإسناد ضعيف،

 <sup>(</sup>۲) الباطية: إناء من الزجاج عظيم، تملأ من الشراب وتوضع بين الشُّرَّاب، يغرفون منها ويشربون. اللسان (مطا).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخلعي في الفوائد المنتقاة الحسان ص٢٤٨ - ٢٤٩ (٦١٩)، وابن جرير ٨/ ٢٦٦ - ٦٦٢ واللفظ له، من طريق سعيد بن محمد الجرمي، عن أبي تميلة، عن سلام مولى حفص [أبي القاسم]، عن ابن برينة، عن أبيه به.

<sup>.</sup>ر. في إسناده سلام مولى حفص، أبو القاسم الليثي، لم أجد فيه جرحًا ولا تعديلًا، وقد ذكره ابن حبان في الثقات ٤١٦/٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ١٥٨/٤ (٧٢١٩)، وابن جرير ٨/ ٦٦٠ ـ ٦٦١.

٧٣٤٨٩ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: خطّبَنا رسول الله ﷺ، فقال: «يا أيُّها الناس، إنَّ الله عُلَيْمٌ، وليَنتَفِعْ به». فلم الناس، إنَّ الله يُعرَّضُ بالخمر؛ فمَن كان عندَه منها شيءٌ فَليَبغْ، وليَنتَفِعْ به». فلم يَلبَث إلا يسيرًا، ثم قال: ﴿إنَّ الله قد حرَّم الخمر؛ فمَن أُدرَكَتْه هذه الآية وعندَه منها شيء فلا يَبغْ، ولا يَشْرَبُ. قال: فاسْتَقْبَلَ الناسُ بما كان عندَهم منها، فسَفَكُوها في طُرُق المدينة (١٠). (١٤٦٣)

٢٣٤٩٠ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: كان عندنا خمرٌ ليتيم، فلمًا نزلت الآية التي في المائدة سألنا رسول الله ﷺ، فقلنا: ليتيم. فقال: «أهريقوها» (٣٠). (١٥٥/٥)

قال الذهبي في التلخيص: "على شرط مسلم». وقال الهيثمي في المجمع ١٨/٧ (١٠٩٨٥): «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح». وقال ابن حجر في الفتح ٢٠/٣٠: «وأخرج النسائي، والبيهقي، بسند صحيح». وأورده الألباني في الصحيحة ٧/ ١٤٢١ ـ ١٤٢٢.

<sup>(</sup>١) أُحرجه الطيالسي ٣/ ٢٠٤ ـ ٣٢ڠ (٢٠٦٩)، والبيهقي في الشعب ٣٩٤/٧ (١٨١٠) عن أبي توية، وابن جرير ٣/ ١٨٦، وابن أبي حاتم ٢/ ٣٨٩ (٢٠٤٦)، ٩٩/٤ (٢٠٢٦).

قال ابن أبي حاتم في العلل ٤/٢٤ (١٥٨٣): «قال أبي \_ في أبي توبة \_: هذا خطأ؛ إنما هو أبو طعمة قارئ مصر، عن ابن عمر، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٤/٣٤٦): «هذا إسناد ضعيف». وقال ابن عساكر في تاريخه ٨/٢٦ (٨٤١٨) في ترجمة أبي توبة المصري: «وأبو توبة هذا لم أجد له ذِكْرًا في كتاب من الكتب المشهورة، ومحمد بن أبي حميد سيء الحفظ». وقال الشيخ أحمد شاكر في تحقيق تضير ابن جرير ٤/٣٣١: «أبو توبة المصري: لا يوجد راوٍ بهذا الاسم، وإنما هو من تخليط محمد بن أبي حميد. وصحّته: أبو طعمة الأموي».

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ۳/۱۲۰۵ (۱۵۷۸).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠/٣٠٥ (١١٢٠٥)، والترمذي ٣/١١٥ ـ ١١٦ (١٣٠٩)، من طريق مجالد بن سعيد عن أبي الودّاك عن أبي سعيد به.
 قال الترمذي: «حديث حسن»، قال ابن عبدالهادي في تنقيح التحقيق ١/٤٨: «مجالد ضعفه غير واحد،

قال الترمدي: •حديث حسن؛، قال ابن عبدالهادي في تنقيع التحقيق ١/ ٨٤: •مجالد ضعفه غير واحد، وقال أحمد: ليس بشيء، وقال ابن معين: صالح، وقال مرة: لا يحتج به، وقال الدارقطني: ضعيف،، وقال ابن حجر في النكت على ابن الصلاح ١/ ٣٩٠: •مجالد ضقفه جماعة ووصفوه بالغلط والخطأ، وإنما وصفه بالحسن لمجيثه من غير وجه عن النبي ﷺ من حديث أنس وغيره رضى الله تعالى عنهم.

٢٣٤٩١ \_ عن وهب بن كَيْسانَ، قال: قلتُ لجابر بن عبدالله: متى حُرِّمَتِ الخمر؟ قال: بعد أُحُدٍ، صَبَّحنا الخمرَ يوم أُحد حينَ خَرَجنا إلى القتال(١). (١٩٥٥)

٢٣٤٩٢ \_ عن جابر، قال: كان رجلٌ عندَه مالُ أيتام، فكان يَشتري لهم ويَبيعُ، فاسترى خمرًا، فجعَلَه في خَوابِيَ (١٠)، وإنَّ الله أنزَل تحريمَ الخمر، فأنَى النبيَّ ﷺ، فقال: «أهرِقه». فأهرَاقه (١٠)، (٤٦٤)، فقال: «أهرِقه». فأهرَاقه (١٠)، (٤٦٤)، سميس والله مالُ عيرُه، فقال: «أهرِقه». فأهرَاقه (١٠)، (٤٦٤)،

٢٣٤٩٣ \_ عن أنس بن مالك، قال: كنا نأكُلُ مِن طعام لنا، ونشربُ عليه مِن هذا الشراب، فأتانا فلانٌ من عند نبي الله ﷺ، فقال: إنَّكم تشرَبون الخمر وقد أُنزِل فيها! قلنا: ما تقولُ؟ قال: نعم، سبِعتُه مِن النبيِّ ﷺ الساعة، ومِن عندِه أتيتُكم. فقمنا، فأكفينا ما كان في الإناء من شيء (٤). (١٩٤٨)

٢٣٤٩٤ - عن أنس بن مالك - من طريق بكر بن عبدالله - قال: نزَل تحريمُ الخمر، فدخَلتُ على ناسٍ مِن أصحابي، وهي بين أيديهم، فضَرَبتُها برجلي، ثم قلتُ: انطَلِقُوا إلى رسول الله ﷺ، فقد نزَل تحريمُ الخمر. وشَرابُهم يومئذِ البُسرُ والتمر(٥). (٥/٢٤)

٧٣٤٩٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ قال: لَمَّا نزلت: ﴿ يَشَعُلُونَكُ عَنِ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

ولم أقف عليه مستدًا بهذا اللفظ. وفي معناه ما أخرجه البخاري ٦٧/٦ (٤٦١٨) عن جابر، قال: "صبّح أناسٌ غداة أحد الخمر، فقُتِلوا من يومهم جميعًا شهداه، وذلك قبل تحريمها».

<sup>(</sup>٢) الخوابي: جمع الخابية، وهي وعاء الماء الذي يحفظ فيه. الوسيط (خبأ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي قي السنن الكبرى ٣٧/٦، من طريق يزيد بن هارون، أنبأ أبو جناب، عن أبي الزبير، عن جابر. وقد عزاه السيوطى إلى ابن مردويه.

إسناده ضعيفٌ؛ فيه أبو جناب، هو يحيى بن أبي حيّة الكلبي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٥٣٧): اضعّفوه لكثرة تدليسه، وفيه أبو الزبير، وهو محمد بن مسلم، مشهور بالتدليس، دلّس عن جابر بعض ما لم يسمعه منه، وقد عنعن هنا، قال العلائي في جامع التحصيل ص١١٠: «توقّف جماعة من الأثمّة عن الاحتجاج بما لم يروه الليث عن أبي الزبير عن جابر، قلت: وهذه الرواية ليست من طريق الليث.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. ولم أقف عليه مسندًا بهذا اللفظ. (٥) أخرجه أبو يعلي ١٧٩/٧ (٤١٥٧)، من طريق محمد بن منصور الطوسي، حدثنا روح، حدثنا سعيد بن

<sup>(</sup>٥) اخرجه ابو يعلى ١٧٦٧ (١٤١٧) من طريق محمد بن منصور الطوسي، حدثنا روح، حدثنا سعيد بن عبيد الجبيري، قال: سمعت بكر بن عبدالله المزني، عن أنس بن مالك به.

قال الهيشمي في المجمع ٥٢/٥ (٨٠٧٨): ﴿رَوَاهُ أَبُو يَعْلَى، وَرَجَالُهُ رَجَالُ الصَّحْيَحِ، خَلَا محمد بن منصور الطوسي، وهو ثقةً». وقال البوصيري في إتَّحاف الخيرة ٤٣٤/٣ (٣٧٢): «هذا إسناد رجاله ثقات».

وقد أخرجه البخاري ٧/ ١٣٧ (٥٥٨٤) بلفظ مقارب، من طريق سعيد بن عبيد الجبيري، قال: سمعت بكر بن عبدالله العزني، عن أنس حدَّثهم: أن الخمر حرّمت والخمرُ يومتْد البسر والتمر.

الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ الآية [البقرة: ٢١٩]؛ كَرِهها قومٌ لقوله: ﴿فِيهِمَا إِنْمُ كَبِيرٌ ﴾، وشَرِيعًا قَومٌ لقوله: ﴿فِيهِمَا إِنْمُ كَبِيرٌ ﴾، وشَرِيعًا قومٌ لقوله: ﴿يَكَأَيُّمُ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا الْمَسَلَوْةَ وَأَنْتُرُ سُكَرَيْ ﴾ [النساء: ٤٣]. فكانوا يدَعُونَها في حينِ الصلاة، ويَشرَبونَها في غيرِ حينِ الصلاة، حتى نزلت: ﴿إِنَّمَا لَقَتْرُ وَالْمَيْسُ ﴾ الآية. فقال عمر: ضَيعةً لك! اليومَ قُرنتِ بالمَيْسِر (١٠). (٤٦٦/٥)

٢٣٤٩٦ ـ عن سعيد بن جبير، قال: لَمَّا نزَلت في البقرة [٢١٩]: ﴿ بَسَّتُلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِيُّرِ قُلْ فِيهِمَا ۚ إِنْهُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾ شَرْبُها قومٌ لقوله: ﴿وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾، وتركها قوم لقوله: ﴿إِنَّهُ كَبِيرٌ﴾، منهم عثمان بن مظعون، حتى نزَلتِ الآية التي في النساء [٤٣]: ﴿لاَ تَقْرَبُوا الصَّلَوْةَ وَأَنتُر شَكَرَىٰ﴾. فتركها قومٌ، وشَرِبها قومٌ، يترُكونها بالنهار حين الصلاة، ويَشربونَها بالليل، حتى نزَلتِ الآية التي في المائدة: ﴿ إِنَّا لَقَتُرُ وَالْمَيْدُ ﴾ الآية. قال عمر: أَقُرِنتِ بالسِّيسِر والأنصاب والأزلَّام؟! بُعدًا لكِ وسُّحقًا. فترَكها الناس، ووقَع في صدَور أُناسٍ مِن الناس منها، فجعَل قومٌ يُمرُّ بالراوية من الخمر فتُخرَقُ، فيمُرُّ بها أصحابُها فيقولون: قد كنا نُكرمُك عن هذا المصرع. وقالوا: ما حُرِّم علينا شيءٌ أشدُّ من الخمر. حتى جعَل الرجلُ يَلقَى صاحبه فيقول: إنَّ في نفسى شيئًا. فيقولُ له صاحبه: لعلك تذكُّرُ الخمر؟ فيقول: نعم. فيقول: إنَّ في نفسي مثلَ ما في نفسِك. حتى ذكر ذلك قومٌ، واجتَمعوا فيه، فقالوا: كيف نتكلمُ ورسول الله ﷺ شاهدًا؟ وخافوا أن يَنزِل فيهم، فأتَوا رسول الله ﷺ وقد أعدُّوا له حُجَّةً، فقالوا: أرأيتَ حمزةً بن عبدالمطلب، ومصعبَ بن عمير، وعبدَالله بن جحش، أليسوا في الجنة؟ قال: ﴿بليُّ. قالوا: أليسوا قد مَضَوا وهم يشربون الخمر؟ فحُرِّم علينا شيءٌ دخَلوا الجنة وهم يشربونه؟ فقال: ﴿قَلْ سَمِعُ اللَّهُ مَا قلتُم، فإن شاء أجابَكم،. فأنزل الله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيَكُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاتَه فِ ٱلْحَيْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوْةَ فَهَلْ أَنْهُم شَنَّهُونَهِ. قالوا: انتَهينا. ونزَل في الـذين ذكروا حـمزة وأصحابَه: ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ الصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواً ﴾ الآية [المائدة: ٩٣](٢). (٥٨/٥٤)

٢٣٤٩٧ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق سماك ـ قال: نزَلت في الخمر أربعُ آيات:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ٦٨٠ ـ ٦٨١. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿يَتَكَانُونَكُ عَمِنِ الْغَمْرِ وَالْتَمْيَرِّ قُلْ فِيهِمَا إِنْهُ كَيَبِرُ﴾ [البقرة: ٢١٩].

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر مرسلًا.

﴿يَمْتُونَكُ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِۗ﴾ الآية [البغرة: ٢١٩]، فتركوها، ثم نزَلت: ﴿نَنَّيْدُونَ مِنْهُ سَكَّزًا وَرِثْقًا حَمَنًا﴾ [النحل: ٢٧]، فشربوها، ثم نزَلتِ الآيتان في المائدة: ﴿إِنَّمَا لَلْفَتْرُ وَالْمَيْسِرُ﴾ إلى قوله: ﴿فَهَلَ أَنْهُمُ شَنَهُونَ﴾ <sup>(١)</sup>. (ه/٢١٤)

٢٣٤٩٨ \_ عن سالم بن عبدالله \_ من طريق ابن شهاب \_ قال: إنَّ أوَّلَ ما حُرِّمت الخمر أنَّ سعد بن أبي وقاص وأصحابًا له شَرِبوا، فاقْتَتَلوا، فكسَروا أنف سعد؛ فأنزل الله: ﴿إِنَّمَا لَقَتَرُ وَٱلْقَيْرُ ﴾ الآية (١٠). (٥/٥٥٥)

٢٣٤٩٩ ـ عن عطاء [بن أبي رباح]، قال: أول ما نزَل تحريمُ الخمر: ﴿يَمْتَلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْشِ قُلْ فِيهِمَا إِنَّمُ كَبِيرُ ﴾ الآية [البقرة: ٢١٩]؛ قال بعض الناس: نشرَبُها لمنافجها التي فيها. وقال آخرون: لا خيرَ في شيء فيه إثم. ثم نزَلت: ﴿يَتَأَيُّا اللَّذِينَ مَامَوًا لَا تَقَرَبُوا الْفَكُوةَ وَأَشَدُ شَكَرَىٰ ﴾ الآية [النساء: ٤٤]، فقال بعض الناس: نَشرَبُها ونجلسُ في بيوتِنا. وقال آخرون: لا خيرَ في شيء يحُولُ بيننا وبين الصلاة مع المسلمين. فنزلت: ﴿يَكَانُيُا الَّذِينَ مَامَلُوا إِنِّنَا الْفَيْرُ وَالْمَيْرُ ﴾ الآية ﴿فَانَهُوا ﴾، فنهَاهم فانتهَوْا (٣). (١٠/٤٤)

٢٣٥٠٠ ـ عن محمد بن كعب القُرَظِي، قال: نزَل أربعُ آياتٍ في تحريم الخمر؛ أُولُهن النبي في البقرة، ثم نزَلت الثانية: ﴿وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِلِ وَالْأَعْنَبِ نَفَغِدُونَ مِنْهُ أُولِم النباء، بَيْنَا رسول الله ﷺ يُصلِّي سَكَّرً وَرَفَا حَسَناً ﴾ [النحل: 17]. ثم أُنزِلت التي في النساء، بَيْنَا رسول الله ﷺ يُصلِّي بعض الصلواتِ إِذْ غَنَّى سكرانُ خلفه، فأنزل الله: ﴿لاَ تَقْرَبُوا الْفَكَلَاةَ وَأَنتُد شُكَرَىٰ﴾ الآية، فشرِبها طائفة من الناس، وتركها طائفة، ثم نزَلت الرابعة التي في المائدة، فقال عمر بن الخطاب: انتهَنا، يا رَبَّنا (٤٧/٤٤)

٧٣٥٠١ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: نزَل تحريمُ الخمر في سورة المائدة بعد غزوة الأحزاب، وليس للعربِ يومئذٍ عيشٌ أعجبَ إليهم منها<sup>(٥)</sup>. (١٩٦٧)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣/ ٦٨٣. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿فَيَتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِ ثُلُ فِيهِمَا إِنْهُ كَيَرُهُ [البقرة: ٢١٩].

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٦٠.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿يَتَكَانُونَكُ عَنِ ٱلنَّشِ وَٱلتَّبِيِّ قُلْ فِيهِمَا إِنَّهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَل

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿يَتَنَاؤُنَكُ عَنِ ٱلْحَشِ وَٱلتَشِيرُ قُلْ فِيهِمَا إِنَّمْ كَبِيرُكُ [البقرة: ٢١٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣/ ٦٨٥ مطولًا. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٣٥٠٣ \_ عن قتادة بن دِعامة، ﴿فَهَلْ أَنْمُ مُنْنُهُونَ﴾، قال: فانتهَى القومُ عن الخمر، وأمسكوا عنها. قال: وذُكِر لنا: أنَّ هذه الآية لَمَّا أُنزِلت قال رسول الله ﷺ: «يا أيُّها الناس، إنَّ الله قلد حرَّم الخمر، فمَن كان عندَه شيءٌ فلا يَطْعَمه، ولا تَبِيعوها. فلَبِث المسلمون زمانًا يَجِدون ريحَها مِن طُرُق المدينة لكثرة ما أهرقوا منها(٢٠). (١٥/٥٤)

٢٣٠٠٤ - عن قتادة بن دِعامة - من طريق سعيد - ﴿ يَسْكَلُونَكُ عَنِ الْخَنْرِ وَالْمَيْسِرُ ﴾ قال: الميسِر هو القمار كلَّه، ﴿ فَلْ فِيهِمَا إِنْمُ صَيِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٩] قال: فَنَهُهما، ولم يُحَرِّمهما، وهي لهم حلالٌ يومئذ، ثم أنزَل هذه الآية في شأن الخمر، وهي أشدٌ منها، فقال: ﴿ فِيَكَانِّهُا اللَّينَ مَامَنُوا لَا يَقَرَبُوا الْفَكَلُوةَ وَأَنْثُرُ شَكْرَىٰ ﴾ [النساء: الله كن منها حرامًا، ثم أنزل الآية التي في المائدة: ﴿ فِيَانًا اللَّينَ المَنْوَا إِنَّنَا اللَّينَ المَنْوَا إِنَّنَا اللهُ مَنْهُونَ ﴾ في المائدة: ﴿ فَيَانًا اللَّينَ المَنْوَا إِنَّنَا اللّهِ قليلِها لَمُنْهُ مَنْهُونَ ﴾ في هذه الآية؛ قليلِها وكثيرها، ما أَسْكَرَ منها وما لم يُسْكِرُ \* ( (١٠٤٥))

٢٣٥٠٥ - عن عبدالرحمن بن سابط - من طريق عمر بن سعيد - قال: زعموا أنّ عثمان بن مظعون حرَّم الخمر في الجاهلية، وقال: لا أشربُ شيئًا يُذهِبُ عقلي، ويُضحِكُ بي من هو أدنى مِني، ويَحمِلُني على أن أنكِحَ كريمتي مَن لا أريد. فنزَلت هذه الآيةُ في سورة المائدة في الخمر، فمرَّ عليه رجلٌ، فقال: حُرِّمتِ الخمر. وتلا عليه الآية، فقال: حُرِّمتِ الخمر. وتلا عليه الآية، فقال: تبًّا لها، قد كان بَصرِي فيها ثابتًا (٥٨/٥)

٢٣٠٠٦ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: نزَلت هذه الآية: ﴿يَتَنَوْنَكَ عَنِ ٱلْخَتْرِ وَٱلْمَيْسِرُ﴾ الآية [البقرة: ٢١٩]، فلم يزالوا بذلك يشرَبونها، حتى صنَع عبدُالرحمن بن عوف طعامًا، فدَعا ناسًا فيهم عليُّ بن أبي طالب، فقرأ: ﴿قُلّ يَكَأَيُّمُا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مرسلًا. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣/ ٦٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد ٣/٣٩٣ \_ ٣٩٤.

الْكَثِرُونَهُ، فلم يَفهَمها، فأنزَل الله يشدّدُ في الخمر: ﴿ يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ مَامَوُا لَا تَقَرَبُوا الكَّمَاوَةُ وَالنساء: ٤٣]. فكانت حلالًا، يشربونها من المُسَكَوْةَ وَأَنتُر شُكْرَيَ حَقِي تَمَلَمُوا مَا نَقُولُونَهُ النساء: ٤٣]. فكانت حلالًا، يشربونها من يشربونها حتى يصلُّوا المَتَمة، ثم يقومون إلى صلاة الفجر وقد صَحَوا، فلم يزالُوا بنلك يشربونها، حتى صنع سعد بن أبي وقاص طعامًا، فدعا ناسًا فيهم رجلٌ من الأنصار، فشوى لهم رأس بعير، ثم دعاهم عليه، فلما أكلوا وشربوا من الخمر سكروا، وأخذوا في الحديث، فتكلم سعد بشيء، فغضِب الأنصاريُّ، فرفع لَحْيُ (١) البعير، فكسَر أنف سعد؛ فأنزَل الله نسخَ الخمر وتحريمها: ﴿إِنَّا لَلْتَمُ وَالْمَيْهُ إِلَى اللهُ وَوَلَادَ وَالْمَارِيُّ، وَلَعَ لَحْيُ (١) وولاد: ﴿ وَلَمَا لَمُنْهُ وَالْمَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَادَ اللهُ اللهُ وَلَادَ وَلَادَ اللهُ اللهُ وَلَادَ وَلَادَ اللهُ اللهُ وَلَادَ وَلَوْدَ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَادَ اللهُ اللهُ وَلَادَ اللهُ اللهُ

Y٣٠٠٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: لَمَّا نزَلت آيةُ البقرة قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنْ رَبِّكُم يُقَدِّمُ فِي تحريم الخمر》. ثم نزَلت آيةُ النساء، فقال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ رَبِّكُم يُقَرِّبُ فِي تحريم الخمر》. ثم نزَلت آيةُ المائدة، فحُرِّمَتِ الخمر عند ذلك (٢٠). (٤٦٧/)

٢٣٥٠٨ عن محمد بن قيس - من طريق أبي معشر المدني - قال: لَمَّا قَدِم رسول الله ﷺ المدينة أتاه الناس، وقد كانوا يشرَبون الخمر ويأكلون الميسِر، فسألوه عن ذلك؟ فأنزل الله: ﴿يَسْتَلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرُ قُلْ فِيهِمَا إِنَّمُ حَبِيرٌ وَمَنْفِعُ النَّاسِ وَإِنْمُهُمَا أَحَبُرُ مِن فَنْهِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩]. فقالوا: هذا شيءٌ قد جاء فيه رُخصةٌ ؛ نأكُلُ الميسر، ونشربُ الخمر، ونستغفر من ذلك. حتى أتَى رجلٌ صلاة المغرب، فخجعَل يقرأ: ﴿وَلَا أَنْتُمُ عَنْهِدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا نَصْبُدُونَ ﴾ [النساء: ٤٤]. فكان الناسُ يشرَبون الخمر حتى يجيءً وقتُ الصلاة، فَيَدَعُون شُربَها، فيأتون الصلاة وهم يعلمون ما يقولون، فلم يَزَالوا وقتُ الحيل قبولون، فلم يَزَالوا كذلك حتى أنزل الله: ﴿يَلَامُهُ وَالْمَالُ وَلَاكُمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُ الْمُولِدُن المَلْ وَلَمْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالُونَ المَلَا اللّهُ قَالُونَ المَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالُ وَالْمُعَالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّ

<sup>(</sup>١) اللحى: مفرد اللَّحْيين، وهما حائطا الفم، وهما العظمان اللذان فيهما الأسنان من داخل الفم من كل ذى لحى، يكون للإنسان والدابة. اللسان (لحي).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳/ ۱۸۳ ـ ۱۸۶. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿ يَتَنَاوُنَكُ عَنِ الْكَثْمِ وَالْتَشِيرُ قُلْ فِيهِمَا إِنْ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمِ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهِ عَلَيْمِ عَلَيْمًا عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلِيهِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمًا عَلَيْمِ عَلَيْكُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْمِ عَلَيْمًا عَلَيْمِ عَلَّهِ عَلَيْمِ عِلْمِ عَلَيْمِ عَلِيمِ عَلَيْمِ عَلِي عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَ

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣/ ٦٨٥ ـ ٦٨٦ مرسلًا. ﴿ ٤) أخرجه ابن جرير ٣/ ٦٥٨ مرسلًا.

٢٣٥٠٩ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق القاسم ـ أنَّه قال: قال في سورة النساء [انَّه قال: قال في سورة النساء [٢٦]: ﴿ يَكَانُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي سورة البقرة [٢١٩]: ﴿ يَسْتَلُونُكُ عَنِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لَفَى سورة البقرة الإ٢١٩]: ﴿ يَسْتَلُونُكُ عَنِي الْمَالِدة، فقال: ﴿ يَلُمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللّهُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُعُ

• ٢٣٥١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كَانَّيُّا الَّذِينَ ءَامَثُوا إِنَّا الْقَثْرُ وَالْمَيْيرُ ﴾ ، نزلت في سعد بن أبي وقاص ظُهُ، وفي رجل من الأنصار يُقال له: عتبان بن مالك الانصاري، وذلك أنَّ الأنصاري صنع طعامًا، وشوى رأس بعير، ودعا سعد بن أبي وقاص إلى الطعام \_ وهذا قبل التحريم \_، فأكلوا، وشربُوا حتى انتشوا، وقالوا الشَّعْر، فقام الأنصاريُّ إلى سعد، فأخذ إحدى لَحْيَيْ البعير فضرب به وجهه، فشَحَّه، فانطلق سعد مستعديًا إلى رسول الله ﷺ، فنزل تحريم الخمر، فقال سبحانه: ﴿ وَلَكَيْسُ مُ اللّهُ اللّهُ مُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

[٢٦٦] اختُلِف في نزول قوله تعالى: ﴿ يَكَانَّهُا الَّذِينَ مَاسَوًا إِنَّنَا الْفَتْرُ وَالْبَيْرُ وَالْأَصَابُ وَالْأَلَمُ بِجَسُّ يِّنَ عَلِ الشَّيِّلَيْ فَآجَيْنِوْ ﴾ على أقوال: الأول: أنها نزلت بسبب كان من عمر بن الخطاب، وهو أنه ذكر مكروه عاقبة شربها لرسول الله على وسأل الله تحريمها. الثاني: أنها نزلت بسبب سعد بن أبي وقاص على وقصته مع الرجل الذي لاحاه على شراب لهما. الثالث: نزلت في قبيلتين من قبائل الأنصار. الرابع: بسبب الميسر حيث كان يؤدي إلى العداوة والبغضاء، لا بسبب السكر الذي يحدث لهم من شرب الخمر.

ورجَّح ابن جرير (٨/ ٦٦٢ ـ ٦٦٣) جواز جميعها، وعدم القطع بقول منها للعموم، وعدم الدليل على تخصيص بعض دون بعض، فقال: «والصواب من القول في ذلك عندنا أن يُقال: إنَّ الله تعالى قد سَمَّى هذه الأشياء التي سَمَّاها في هذه الآية رِجُسًا، وأمر باجتنابها، وقد اختلف أهل التأويل في السبب الذي مِن أجله نزلت هذه الآية، وجائزٌ أن يكون نزولها كان بسبب ما نال سعدًا كان بسبب ما نال سعدًا من الأنصاريِّ عند انتشائهما من الشَّراب، وجائزٌ أن يكون ذلك كان بسبب ما كان يلحق أحدهم عند ذهاب ماله بالقمار مِن عداوةٍ من يَسَرَه وبُغضِه. وليس عندنا بأيِّ ذلك كان خبرٌ قاطعٌ للمُذْرِ، ثم بيَّن أن الجهل بسبب نزول هذه الآية غير مؤثرٍ في حكمها، فقال: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/ ٧٠ (١٥٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٥٠١.

### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿إِنَّمَا ٱلْخَتْرُ﴾

١٣٥١١ عن مريم بنت طارق، قالت: كنتُ في نسوةٍ مِن المهاجراتِ حجَجْنَا، فَدَخُلنا على عائشة، فجعَل نساءٌ يَسالْنَها عن الظُّروف(١١)، فقالت: إنَّكم لَتَذكُرنَ ظروفًا ما كان كثيرٌ منها على عهد رسول الله ﷺ، فاتَّقِينَ الله، واجْتَنِبْنَ ما يُسكِرُكُنَ، فإنَّ رسول الله ﷺ قال: «كلُّ مُسكِر حرام». وإن أَسْكَرَها ماءٌ حُبِّها(٢٢ فَلْتَجْتَنِيه (٣٠). (ه/ ٢٧٧) ٢٣٥١٧ عن أبي هريرة: سمِعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «الخمرُ مِن هاتَين الشجرتَين: النخلةِ، والعنبةِ». (ه/ ٤٧٧)

٢٣٥١٣ ـ عن عبدالله بن عمرو: أنَّ رسول الله ﷺ قال: الله ورَّم الخمر، والكُوبَةُ (٥٠). والمُبَيرَاءُ (٦٩٠٠)

٢٣٥١٤ ـ عن النعمان بن بشير، قال: قال رسول الله : ﴿إِنَّ مِن الحِنطةِ خمرًا، ومِن السَّخِمرًا، وأنا ومِن الشعير خمرًا، ومن الزبيبِ خمرًا، وأنا أنهاكم عن كلَّ مُسكِر، (٨٠) (٤٧٢)

== اغير أنه أيُّ ذلك كان فقد لَزِمَ حُكُم الآية جميعَ أهل التكليف، وغيرُ ضائرهم الجهلُ بالسبب الذي له نزلت هذه الآية، فالخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجسٌ من عمل الشيطان، فَرْضٌ على جميع من بَلَغَتْه الآية من التكليف اجتنابُ جميع ذلك، كما قال ـ تعالى ذكره \_: ﴿ فَالْمَيْنُونُ اللَّكُمُ تُقْلُحُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الظروف: جمع الظُّرُف، وهو الوعاء. اللسان (ظرف).

<sup>(</sup>٢) الحُبُ: الجرة صغيرة كانت أو كبيرة. التاج (حبب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٤/١٦٤ (٧٢٣٨).

قال الحاكم: •هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٣/١٥٧٣ (١٩٨٥). وأورده يعيى بن سلام في تفسيره ٧٣/١، والثعلبي ٢/١٤٤.

<sup>(</sup>٥) الكوبة: النرد. وقيل: الطبل. النهاية (كوب).

 <sup>(</sup>٦) الغيراء: شراب تتخذه الحبش من الذرة، يُسكر. مختار الصحاح (غبر).
 (٧) أخرجه أحمد ١٦١/١١ (٦٩١١) واللفظ له، وأبو داود ٥٧٧/٥ (٣٦٨٥).

قال الألباني في الصحيحة ٥/٢٥٥: «إسناده صحيح».

٢٣٥١٥ \_ عن ابن عمر، عن رسول الله هي، قال: احَرَّم الله الخمر، وكلُّ مسكِرٍ حرامٌ (١٠) ( (٩٦٤))

٢٣٥١٦ \_ عن ابن عمر: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقول: امِن التمر خمر، ومِن العسل خمر، ومِن العسل خمر، ومِن العنب خمر، ومِن العنب خمر، ومن الجنطةِ خمر، وأنهاكم عن كلِّ مُسْكِي (٢٠). (١٦٦/٥)

٢٣٥١٧ \_ عن ابن عمر، عن النبيِّ ﷺ، قال: (كلُّ مُسكِرٍ خَمرٌ، وكلُّ خمرٍ حرامٌ"<sup>(٣)</sup>. (٥/٤٧١)

٢٣٥١٨ ـ عن جابر، عن النبيِّ ﷺ، قال: «ا**لزبيبُ والتمرُ هو الخمر**». يعني: إذا انتُبذا جميعًا<sup>(٤)</sup>. (٤٧١/٥)

٢٣٥١٩ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق ابن عمر ـ أنَّه قام على المنبر، فقال: أمَّا بعد، فإنَّ الخمر نزَل تحريمُها يوم نزَل وهي من خمسة: مِن العِنَب، والتمر، والبُرّ، والشعير، والعسل. والبُرّ، والمعقل(٥٠). (٤٧١/٥)

= قال الترمذي: «هذا حديث غريب». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: «السري تركوه». وقال المناوي في فيض القدير ٧/٦ (٨٦١٤): «قال الصدر المناوي: سنده صحيح». وحسّنه الألباني بمجموع طرقه في الصحيحة ١٢٤/٤ (١٥٩٣).

أخرجه النسائي ٨/ ٣٢٤ (٥٧٠٠).

قال الألباني في الصحيحة ٤٢٩/٤ (١٨١٤): •وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات رجال مسلم، غير شبيب بن عبدالله، وهو ثقة،

 (۲) أخرجه أحمد ۱۹۷/۱۰ (۹۹۹۳) بنحوه، من طريق ابن لهيعة، عن أبي النضر، ثنا سالم بن عبدالله بن عمر، عن أبيه به.

صعر، عن ابيه به. إسناده ضعيف؛ فيه عبدالله بن لهيعة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٥٦٣): •صدوق، من السابعة، خلط بعد احتراق كتبه.

وقد أخرجه البخاري (٥٥٨٩) موقوقًا على عمر من قوله، بلفظ: الخمر يصنع من خمسة: من الزبيب، والتمر، والحنطة، والشمير، والعسل.

- (٣) أخرجه مسلم ٣/١٥٨٨ (٢٠٠٣).
- (٤) أخرجه الحاكم ١٥٧/٤ (٧٢١٨).

قال الحاكم: فهذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وأورده الألباني في الصحيحة ٤/ ٤٥ (١٨٧٥).

(٥) أخرجه أبن أبي شيبة ٢/١٤٤، ١٠٦٨، والبخاري (٤٦١٩، ٥٥٨، ٥٥٨، ٥٥٨٩)، ومسلم (٢٠٦٥)، وأبو عوانة (٥٣٥٠)، والطحاوي (٣٥٣)، وأبو عوانة (٥٣٥٠)، والطحاوي في معاني الآثار ٢٤٣٥)، والدارقطني ٢٤٨/٤، وابن أبي حاتم ٢٤٨/٤، وابن حبان (٥٣٥، ٥٣٥٠)، والدارقطني ٢٤٨/٤، ٢٥٢، والبيققى في شعب الإيمان (٥٥٧٠). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: =

٢٣٥٢ \_ عن عمر بن الخطاب \_ من طريق أبي بردة \_ قال: إنَّ هذه الأنبذة تُنبَذُ مِن خمسةِ أشياءً: مِن التمر، والزبيب، والعسل، والبُرِّ، والشعير، فما خَمَرتَه منها ثم عَتَشْتَه فهو خَمر (١٠). (٤٧١/٥)

۲۳۵۲۱ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: حُرِّمت الخمر بعَينِها؛ قليلِها وكثيرِها، والمسكِرُ مِن كلِّ شراب<sup>(۲)</sup>. ((٤٦٣))

**٢٣٥٢٢ ـ عن البراء بن عازب،** قال: نزَل تحريمُ الخمر وما في أَسقِيتِنا إلا الزبيبُ والتمر، فأكْفَأناهما<sup>٣٣)</sup>. (١٩٦٥)

٢٣٥٢٣ \_ عن عبدالله بن عمر، قال: حُرِّمَت الخمرُ وما بالمدينة منها شيءٌ، وما خمرُهم يومثذ إلا الفضيخُ (٤٦٤/٥).

٢٣٥٢٤ ـ عن عبدالله بن عمر، قال: لقد أنزَل الله تحريمَ الخمر وما بالمدينة زبيبةٌ واحدةٌ<sup>(١٦)</sup>. (١٦٥/٤٥)

٢٣٥٢٥ - عن عبدالله بن عمر - من طريق نافع - قال: نزَل تحريمُ الخمر وإنَّ بالمدينة يومئذِ لَخَمْسةَ أشربةٍ، ما فيها شرابُ العِنبَ (٧). (١٩٦٥٥)

**٧٣٥٢٦ ـ عن جابر بن عبدالله قال: حُرِّمَت الخمرُ يومَ حُرِّمت وما كان شرابُ** الناس إلا التمرَ والزبيبَ<sup>(٨)</sup>. (/٤٦٣)

٢٣٥٢٧ ـ عن أنس بن مالك: أنَّ الآية التي حَرَّم الله فيها الخمر نزَلت وليس في

إسناده ضعيفًا؛ ففيه يزيد بن أبي زياد، وهو الهاشمي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٧١٧): •ضعيف، كبر فتغيّر، وصار يتلقّن،

<sup>= ﴿</sup> يَتَأْوَلُكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرُ قُلْ فِيهِمَا إِنَّمْ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٩].

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شبية ٧/٤٦٣. وتقدم ذكره عند قوله تعالى: ﴿يَتَكُلُونَكُ عَنِ الْخَشْرِ وَالْمَشِيرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْتُمْ
 كَبَيْرُ ﴾ [البقرة: ٢١٩].

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) الفضيخ: شراب يتخذ من البُسر المفضوخ، أي: المشدوخ. النهاية (فضخ).

عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، ولم أقف عليه مسندًا بهذا اللفظ.

وقد أخرجه بلفظ مقارب الإمام أحمد في الأشربة ص٦٥، ٨١، والطبراني في الكبير ٤٠٤/١٢، من طريق يزيد بن أبي زياد، عن مجاهد، عن ابن عمر: أنه سأله رجل عن الفضيخ. قال: وما الفضيخ؟ قال: نفضخ البسر، ثم نجعل معه التمر، ثم نذره ونشربه. قال: ذلك الفضوخ، ولقد حرّمت الخمر وإنَّ عامة شرابهم الذي تذكر.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، ولم أقف عليه مسندًا بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري ٥٣/٦ (٤٦١٦). (٨) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

المدينة شرابٌ يُشرَبُ إلا من تمر(١١). (٥/٤٦٢)

٢٣٥٢٨ ـ عن أنس بن مالك، قال: حُرِّمَت الخمرُ يومَ حُرِّمت وما لنا بالمدينة خمرٌ إلا الفَضِيخُ<sup>(٢)</sup>. (٤٦٤/٥)

٢٣٥٢٩ ـ عن أنس بن مالك، قال: حُرِّمت الخمر وهي تُخمَّرُ في الجِرار<sup>(٣)</sup>. (٥/ ٤٦٥) ٢٣٥٣٠ ـ قال سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ: إنَّما سُمِّيَت: الخمر؛ لأنها تُركت حتى صفا صفوُها، ورَسَبَ كَذَرُها (٤٠) . (٢/ ٥٤٥)

### ﴿ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾

۲۳۵۳۱ \_ عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: «إيّاكم وهاتين الكعبتين المعبتين المعبتين المعبتين المعبتين المعبتين الموسُومتين اللّتين تُزجَران زَجرًا؛ فإنهما مَيسِرُ العَجَم، (٥٠). (ه/٢٥٥)

۲۳۵۳۲ \_ عن أبي موسى الأشعري، عن النبع ﷺ، قال: (اجْتَنِبوا هذه الكِعابَ الموسومة التي يُؤْجَرُ بها زَجْرًا؛ فإنها مِن الميسِر، (۱۰). (۱۳۷۰)

٢٣٥٣٣ \_ عن سَمُرَةَ بن جُندُب، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِيَّاكُم وهذه الْجُعابَ

- (١) أخرجه مسلم ٣/ ١٩٧٢ (١٩٨٣) من حديث أنس بلفظ: لقد أنزل الله الآيةَ التي حرّم الله فيها الخمر وما بالمدينة شراب يُشْرَب إلَّا من تمر.
- (٢) أخرجه البخاري ٦٧/٦ (٤٦١٧)، ومسلم ١٥٧١ (١٩٨٠) عن أنس بلفظ: ما كان لنا خمر غير فضيخكم هذا الذي تسمونه الفضيخ؛ فإني لقائم أسقي أبا طلحة وفلانًا وفلانًا إذ جاء رجل، فقال: وهل بلغكم الخبر؟ فقالوا: وما ذاك؟ قال: حرمت الخمر... الحديث.
  - (٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، ولم أقف عليه مسندًا.
- (٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٨٦/٤ (٨١٣). وابن أبي حاتم ٣٩٠/٢ بنحوه.
  - (٥) أخرجه أحمد ٧/ ٢٩٨ (٤٢٦٣). وأورده الثعلبي ٢/ ١٥١.
- قال الدارقطني في العلل ٥٩٠٥ (٩٠٦): «والصحيح موقوف». وقال الهيثمي في المجمع ١١٣/٨ (١٣٢٠): «رواه أحمد، والطبراني، ورجال الطبراني رجال الصحيح». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٤/٣٧٥ (٢٣٧٤): «هذا إسناد ضعيف».
- (٦) أخرجه الأجري في كتاب تحريم النرد ص١١٧ (١٤)، وابن أبي حاتم ٣٩٠/٢ (٢٠٥٢)، ١١٩٦/٤ (١١٩٦/٤).
- قال ابن أبي حاتم في العلل ١٠/ ١٥٠/ (٢٤٠٣): قال أبي: هذا حديث باطل؛ وهو من علي بن يزيد، وعثمان لا بأس به، وقال الهيثمي في المجمع ١١٣/٨ (١٣٢٦٥): قرواه الطبراني، فيه علي بن يزيد، وهو متروك،

# الموسومة التي تُزْجَرُ زَجْرًا؛ فإنها مِن الميسر"(١). (٥/٣٧٤)

٢٣٥٣٤ ـ عن يزيد بن شريح: أنَّ النبيَّ ﷺ قال: اللاَّ مِن الميسِر: الصَّفِيرُ الحمام، والقِمار، والفَّربُ بالكِعابُ (٢٠). (٥٧/٥)

۲۳۵۳۵ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق أبي الأحوص \_ قال: إيَّاكم وهذه الكِعابَ الموسومة التي تُزْجَرُ زُجْرًا؛ فإنها مَيسِرُ العَجَم (٣). (٤٧٤/٥)

٢٣٥٣٦ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق محمد ـ قال: النَّردُ والشُّطرَنجُ مِن الميسِر (٤٠) . (٤٧٤/٥)

٢٣٥٣٧ \_ عن علي بن أبي طالب، قال: الشّطرنجُ مَيسرُ الأعاجم (٥). (٥/٤٧٤)

**٢٣٥٣٨ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: كلُّ القِمارِ من الميسِر، حتى لَعِبُ الصَّبيانِ** بالجَوْزِ، والكِعاب<sup>(١٦)</sup>. (ه/٤٧٤)

۲۳۵۳۹ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ قوله: ﴿وَٱلْيَسِرُ﴾، قال: القمار، كانوا يتقامرون في الجاهلية إلى مجيء الإسلام، فنهاهم الله عن هذه الأخلاق القبيحة (٧). (ز)

٢٣٥٤ - عن عبد الله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - أنَّه كان يُقالُ: أين أيسارُ الجزور؟ فيجتوعُ العَشرةُ، فيشتُرون الجَزورَ بعَشرةِ فُصلانِ إلى الفِصالِ، فيُجِيلون السّهامَ، فتصيرُ بتسعة، حتى تصيرَ إلى واحد، ويَغرَمُ الآخرون فَصيلًا فصيلًا إلى الفِصال، فهو الميبر(٨). (٩٧٩/٥)

٢٣٥٤١ ـ عن ربيعة بن كُلثوم، عن أبيه، قال: خَطَبَنا ابن الزبير، فقال: يا أهل مكة، بلَغني عن رجالٍ يلعَبون بلُعبَةٍ يُقال لها: النَّردَشِيرُ، وإنَّ الله يقول في كتابه: ﴿ يَكَأَيُّنَا ٱلذَّينَ اللَّذِينَ اللَّهَا اللهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللها اللَّهَا اللها اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللهَا اللها الها اللها اللها اللها اللها اللها اللها اللها اللها الها اللها الها الل

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب ٨/ ٤٦١ \_ ٤٦١ (٦٠٨٣)، والآجري في كتاب تحريم النرد ص١٢٥ (١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في المراسيل ص٣٥٠ (٥١٨)، وابن أبي حاتم ٢/ ٣٩١ (٢٠٥٨).

قال السيوطي في الفتح الكبير ٢/٣٤ (٥٥٥٤): «مرسلًا». وقال الألباني في الضعيفة ٧/ ٤٤٦ (٣٤٤١): «ضعيف». وصحّحه مرسلًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٨/ ٥٤٨، وابن أبي حاتم ٤/١٩٩٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٧/٤. (٨) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (١٢٥٩).

مَانَوًا إِنَّا لَلْفَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ﴾ إلى قوله: ﴿فَهَلَ أَنْكُم مُنْتَهُونَ﴾، وإني أحلِفُ بالله لا أُوتَى بأحدٍ لَعِب بها إلا عاقبتُه في شَعَرِه وبَشَرِه، وأعطيتُ سَلَبَه مَن أتاني به (١١). (ه/٤٧٥)

٢٣٥٤٢ ـ عن نافع: أنَّ ابنَ عمرَ كان يقولُ: الميسرُ: القِمارُ(٢). (٥/٢٧٤)

**٣٣٥٤٣ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق داود بن حصين ـ قال: كان مِن مَي**سِر أهل الجاهلية بيعُ اللَّحم بالشاة والشاتين<sup>٣١)</sup>. (٥/٨٧٤)

**٢٣٥٤٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: الميسِرُ: كِعابُ** فارسَ، وقِداحُ العرب، وهو القِمارُ كلُّه<sup>(٤)</sup>. (ه/٢٧٣)

٢٣٥٤٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ قال: الميسرُ: القِمارُ كلَّه، حتى الجَوْزُ الذي يَلعَبُ به الصِّبْيان<sup>(٥)</sup>. (٥/٣٧٤)

۲۳۵٤٦ \_ عن مجاهد بن جبر =

۲۳۰٤۷ \_ وطاووس بن كيسان =

٢٣٥٤٨ ـ وعطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ليث ـ قالوا: كلُّ شيءٍ فيه قِمار فهو من الميسِر، حتى لَعِبُ الصبيان بالكِعاب والجَوْزُ<sup>(١٦)</sup>. (٤٧٧٥)

٧٣٥٤٩ ـ عن القاسم بن محمد ـ من طريق عبيدالله بن عمر ـ أنّه سُيل عن النَّرد، أهي مِن الميسرر؟ قال: كلُّ ما ألْهَى عن ذكرِ الله وعن الصلاةِ فهو ميسر(). (٥٤٤) ٢٣٥٥٠ ـ عن القاسم بن محمد ـ من طريق عبيدالله بن عمر ـ أنَّه قيل له: هذه النَّردُ تكرَهونها، فما بالُ الشَّطرَنجُ؟ قال: كلُّ ما ألهَى عن ذكر الله وعن الصلاة فهو مِن الميسر(). (٥/٤٧٤)

٢٣٥٥١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الفضل بن دلهم ـ قال: النَّرْدُ مَيسِرُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهمي (٨٥)، والبيهقي في شعب الإيمان (٦٥١١). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في سنّنه ٢/٣١٠. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣١٤، وأخرجه البيهقي في سننه ٢١٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي ٢١٣/١٠.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن أَبي شيبة ٨/٥٥٣، وابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١١٥)، وابن أبي حاتم ٤/١١٩٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٧/٤.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (٩٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٥١٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

العَجَم (١<sup>)</sup>. (٥/٢٧٤)

٢٣٥٥٢ - عن الحسن البصري - من طريق الفضل بن دلهم - قال: الميسِرُ: القِمارُ (٢). (٩٧٢)٥

**۲۳۰۵۳ ـ عن محمد بن سيرين ـ من طريق حماد بن نجيح ـ أنَّه رأى غِلمانًا** يتقامرون يومَ عيد، فقال: لا تُقامِروا؛ فإنَّ القِمارَ من الميسِر<sup>(٣)</sup>. (٥٧٧/٤)

**٧٣٥٥٤** ـ عن محمد بن سيرين ـ من طريق عاصم ـ قال: ما كان مِن لَعِبٍ فيه قمار، أو قيام، أو صياح، أو شرٌّ، فهو مِن الميسِر<sup>(٤)</sup>. (٤٧٧٠)

٢٣٥٥ - عن أبي جعفر [محمد الباقر] - من طريق إسماعيل - أنَّه سُئل عن الشَّطرنج. فقال: تلك المجوسية، لا تَلْعَبوا بها (٥٠) (٤٧٦/٥)

٢٣٥٥٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: الميسِرُ: القِمار. كان الرجلُ في الجاهلية يُقامِرُ على أهله وماله، فيَقعُدُ حزينًا سليبًا، ينظُرُ إلى مالِه في يد غيره(٦). (٤٧٧ه)

٢٣٥٥٧ ـ عن محمد بن كعب القرظي، في الميسِر، قال: كانوا يشترون الجزُور، فَيَجعلونها أَجزاءً، ثم يأخذون القِداحَ فَيُلقونها، ويُنادِى: يا ياسر الجزور  $(^{(\vee)})$ ، يا ياسر الجزور. فمن خرَج قِدْحُه أَخَذ جُزْءًا بغيرِ شيءٍ، ومَن لم يَخرُجُ قِدحُه غَرِم ولم يأخُذ شئًا  $(^{(\vee)})$ .  $(^{(\vee)})$ 

**٢٣٥٥٨** ـ عن الأعرج<sup>(٩)</sup> ـ من طريق ابن شهاب ـ قال: الميسِر: الضَّرْب بالقِدْح على الأموال والثمار<sup>(١١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا (٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن أبي شيبة (٩٣٣)، وابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١١٤). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١١٧). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبيّ الدنيا في ذم الملاهيّ (٩٤، ٩٦، ٩٦).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١١٣)، وابن جرير ٨/ ٦٦٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) الياسر: الذي يلي قسمة الجزور. اللسان (يسر).

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٩) لعل المراد: أبو حازم سلمة بن دينار، وقد يروي عنه ابن شهاب الزهري مع أنه أكبر منه. ينظر: تهذيب التهذيب ١٤٣/٤.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٧/٤.

٢٣٥٥٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... وأما الميسِر: فهو القمار. وذلك أنَّ الرجل في الجاهلية كان يقول: أين أصحاب الجزور؟ فيقوم نفرٌ، فيشترون بينهم جزورًا، فيجعلون لكلِّ رجل منهم سهم، ثم يُقْرِعون، فمَن خرج سهمه بَرِئَ مِن الثمن، وله نصيب في اللحم، حتى يبقى آخرُهم، فيكون عليه الثمن كله، وليس له نصيب في اللحم، وتُقسَم الجزور بين البَقِيَّة بالسَّويَّة (١)

۲۳۵٦٠ ـ عن مالك بن أنس ـ من طريق معن بن عيسى ـ قال: الشَّظرنجُ من النَّرْد. بلَغَنا عن ابن عباس أنَّه وَلِي مال يتيم فأحرَقَها (٢٠). (١٤٧٦)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٥٦١ عن عبدالله بن عمرو بن العاص - من طريق أبي أيوب - قال: اللَّاعِبُ بالنَّردِ قِمارًا كآلِكِ بِوَدَكِ بِمارًا كآلِكِ لحم الخنزير، واللَّاعِبُ بها مِن غيرِ قمارٍ كالمدَّهِنِ بِوَدَكِ الخنزير<sup>(٣)</sup>. (٥/٥٤)

٢٣٥٦٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ قال: اللاعِبُ بالنَّرْد قِمارًا مِن الميسِر، واللاعبُ بها سِفاحًا كالصابغ يدّه في دم الخنزير، والجالسُ عندَها كالجالسِ عندَ مَسَالِخِه، وإنه يُؤمَرُ بالوضوء منها والكعبين والشَّظرنج، سواء<sup>(٤)</sup>. (٤٧٥/٥)

**٣٣٥٦٣ ـ** عن عبدالملك بن عمير، قال: رأى رجلٌّ مِن أهل الشام أنَّه يُغفَّرُ لكلِّ مؤمنٍ في كلِّ يومٍ اثنتا عشرةً مرةً، إلا أصحابَ الشاه. يعني: الشَّطرَنج<sup>(٥)</sup>. (٥٧٦/٤)

### ﴿ وَٱلْأَصَابُ ﴾

٢٣٥٦٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: الأنصاب: حجارة كانوا يندون لها(٦). (١٤٧٩)

٢٣٥٦٥ \_ عن سعيد بن جبير =

٢٣٥٦٦ \_ ومجاهد بن جبر =

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۱ ٥٠٠ ـ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (١٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٨/٤٥٩، وابن أبي الدنيا (٨١، ٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا (٨٩). (٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي (٩٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

٢٣٥٦٧ \_ والضحاك بن مزاحم =

۲۳۰٦۸ ـ والحسن البصري =

۲۳۵٦٩ \_ وعطاء =

۲۳۵۷۰ \_ والربيع بن أنس =

٢٣٥٧١ \_ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك(١). (ز)

٢٣٥٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالْأَصَابُ﴾... وأما الأنصاب: فهي الحجارة التي كانوا ينصبونها حول الكعبة، وكانوا يذبحون لها(٢٠). (ز)

### ﴿ وَٱلْأَرْكُمْ ﴾

۲۳۵۷۳ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: الأزلامُ: قِداحٌ كانوا يَتْسَمِون بها الأمور<sup>(۳)</sup>. (8۷۹/٥)

۲۳۵۷٤ \_ عن مجاهد بن جبر =

٧٣٥٧٥ \_ والحسن البصري =

٢٣٥٧٦ \_ وإبراهيم النخعي =

۲۳۵۷۷ \_ وعطاء =

۲۳۵۷۸ \_ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك(٤). (ز)

٧٣٥٧٩ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق أبي حصين \_ قال: كانت لهم حَصَيَاتٌ، إذا أراد أحدُهم أن يغزو أو يجلِسَ استقسم بها(٥). (٤٧٩/٥)

۲۳۵۸۰ ـ عن سفيان الثوري، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٥٨١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿ وَالْأَلَامُ ﴾، يعني:
 القِدْحَيْن اللَّذَيْنِ كانا يستقسم بها أهل الجاهلية في أمورهم، أحدهما مكتوب عليه:

 <sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٩٩٨/٤. وقد تقدمت آثار السلف في معنى الأنصاب والأزلام في أول السورة عند قوله تعالى: ﴿وَمَا زُبِحَ عَلَ النَّمُٰبُ وَأَن تَسَنَفُوسُوا بِالأَزْلَوْ﴾ [المائدة: ٣]، وأحال إليها ابنُ جرير، ويظهر أنَّ ابن أبي حاتم أعادها هنا، وأول السورة غير موجود في المطبوع منه، وكأنه مفقود.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٥٠ ـ ٥٠٢. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

والمنظالة المنظالة

أمرني ربي. والآخر: نهاني ربي. فإذا أرادوا أمرًا يربون (١١) بها، فإذا خرج الذي عليه مكتوب: أمرني ربي؛ ركبوا الأمر الذي هَمُّوا به، فإن خرج الذي مكتوب عليه: نهاني ربي؛ تركوا الأمر الذي أرادوا يركبونه، فهذه الأزلام (٢٦). (ز)

۲۳۰۸۲ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَلَائَاتُهُ﴾، قال: هي كِعابُ فارسَ الـتي يُقْتَمِرون بها، وسِهامُ العرب<sup>(٣)</sup>. (٤٧٩/٥)

٢٣٥٨٣ ـ عن سلمة بن وَهْرام، قال: سألتُ طاووسًا عن الأزلام. فقال: كانوا في الجاهلية لهم قِداحٌ يَضْربون بها، بها قِدْحٌ مُعَلَّمٌ يَتَطَيَّرون منه، فإذا ضَربوا بها حينَ يريدُ أحدُهم الحاجة فخرَج ذلك القِدْحُ لم يخرُجُ لحاجتِه، فإن خرَج غيرُه خرَج لحاجتِه، وكانت المرأةُ إذا أرادت حاجةً لها لم تَضْرِبُ بتلك القِدَاحِ، فذلك قولُ الشاعر:

إذا جَدَّدَتْ أنشى لأمرٍ خمارَها أَتَتْه ولم تَضْرِبُ له بالمقَاسم (١٠٠) (١٧٩/٥)

٢٣٥٨٤ \_ قال قتادة بن دِعامة: كان الرجل إذا أراد سَفَرًا أخذ قِلْحَيْن، فقال: هذا يأمره بالخروج، وهو مصيب في سفره خيرًا. ويأخذ قدحًا آخر، فيقول: هذا يأمره بالمُكوث، وليس بمصيب في سفره خيرًا. مكتوب عليهما هذا، والمَنيح<sup>(٥)</sup> بينهما، فأيُهما خرج عَمَل به، فنهى عن ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٣٥٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ... وأما الأزلام: فهي القداح التي كانوا يَقْتَسِمُون الأمور بها، قِدْحَيْن؛ مكتوب على أحدهما: أمرني ربي. وعلى الآخر: نهاني ربي. فإذا أرادوا أمرًا أتوا بيت الأصنام، فغطّوًا عليه ثوبًا، ثم ضربوا بالقِداح، فإن خرج أمرني ربي مضى على وجهه الذي يريد، وإن خرج نهاني ربي لم يخرج في سفره، وكذلك كانوا يفعلون إذا شَكُوا في نِسْبَة رَجُل (ز)

<sup>(</sup>١) كذا في مطبوعة المصدر، ولعلها: يرمون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أي الشيخ.
 (٥) المنيح: أحد سهام الميسر الثلاثة التي لا غُنم لها ولا غُرْم عليها. النهاية (منح).

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٤٤ ـ.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٢.

## ﴿ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ ﴾

٢٣٥٨٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿ رَبِّ ﴾، قال: سَخَط (١٠) . (ه/٤٨٠)

۲۳۰۸۷ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿ رَجْسٌ ﴾ قال: إثم، ﴿ وَمَنْ عَلَى الشَّيطان (۱۰ / ۴۸۰)

٧٣٥٨٨ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: الميسرُ: القِمار. كان الرجلُ في المجاملية يُقامِرُ على أهله وماله، فيَقَدُدُ حزينًا سليبًا، ينظُرُ إلى مالِه في يد غيره، وكانت تُورِثُ بينهم العداوة والبغضاء، فنَهى الله عن ذلك، وتقدَّم فيه، وأخبَر أنما هو: ﴿ يَبْتُنُ مُنْ السِّيْطُنُ فَأَجْبَرُهُ لَمَلَكُمْ تُنْلِبُونَ ﴾ (٢٠٠٠).

٢٣٥٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ رَجْنُ ﴾ يعني: إثم ﴿ فَنْ عَمَلِ الشَّيَانِ فَأَجْيَبُو ﴾ يعني: إثم ﴿ فَنْ عَمَلِ الشَّيَانِ فَأَجْيَبُو ﴾ يعني: مِن تزيين الشيطان. ومثله في القصصص [١٥]: ﴿ فَالَ هَٰنَ عَمَلِ الشَّيَانَ ﴾ (ذ)

٢٣٥٩ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿ يَبْتُنُ عَلَى الشَّيْطُينِ ﴾، قال: الرَّجس: الشَّرُ ( ) (١٦١٤ . (ز)

# ﴿ فَأَجْنَيْنُوهُ لَمَلَّكُمْ ثَقْلِحُونَ ۞﴾

٢٣٥٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَالْجَنْبُولُ ﴾ فهذا النهي للتحريم، كما قال سبحانه:
 ﴿ فَأَجْتَكِبُوا ۚ الرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْلَـٰ فِي ﴾ [الحج: ٣٠] فإنّه حرام، كذلك فاجتنبوا الخمر فإنّها

٢١٦٤ علَّق ابنُ عطية (٣/ ٢٤٧) على قول ابن زيد بأنَّ الرجس: «كل مكروه ذميم، وقد يُقال للعذاب».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/٨، وابن أبي حاتم ١١٩٨/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن أبي حاتم ١١٩٩/٤ ـ ١٢٠١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا (١١٣)، وابن جرير ٨/ ٦٦٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٠١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/٨، وابن أبي حاتم ١١٩٩/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

حرام، ﴿لَمُلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ يعني: لكي (١). (ز)

٢٣٥٩٢ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ ﴿ لَمُلَكُمُ مُتَلِحُونَ ﴾، أي: لعلكم أن تنجوا مِمَّا حذَّركم الله به من عذابه، وتُذركون ما وعدكم فيه مِن ثوابه (٢). (ز)

### 🏶 من أحكام الآية:

٢٣٥٩٣ \_ عن عبدالله بن عباس، قال: قدِم رجلٌ مِن دَوْسٍ على النبي ﷺ براوية مِن خمر أهداها له، فقال النبيُ ﷺ: (هل عَلِمتَ أَنَّ الله حرَّمها بعتك؟». فأقبل الدَّوْسِيُ على رجل كان معه، فأمره ببيعها، فقال له النبيُ ﷺ: (هل علِمتَ أن الذي حرَّم شُربَها حَرَّم بَيعَها، وأكلَ ثمنِها؟». وأمر بالمزادِ، فأهرِيقَتْ حتى لم يَبْتَ فيها قطة "". (ه/٤٧٠)

٢٣٥٩٤ ـ عن أبي هريرة: أنَّ رجلًا أهدى إلى النبي هِ رَاوِيَة خَمْرٍ، وكان يهديها إليه، فقال: «إنَّ الذي حَرَّم علينا إليه، فقال: «إنَّ الذي حَرَّم علينا شُربَها حَرَّم علينا بيعَها». فقال: أفلا أكارِم بها اليهودَ؟ فذكر أنَّه أخبره: «أنَّ الذي حَرَّم شربها حَرَّم عليهم أن يُكارِموا اليهود بها». قال: ما أصنع؟ قال: «صُبَّها في البطحاء»(٤). (ز)

٢٣٥٩٥ ـ عن تميم الداري: أنَّه كان يُهْدِي لرسول الله على كلَّ عام رَاوِيةً مِن خمر، فلمَّا كان عام حُرِّمت الخمرُ جاء برَاوِيةٍ، فلمَّا نِظَر إليها ضَجِك، وقال: «هل شَعَرْتُ أنها قد حُرِّمت؟». فقال: يا رسول الله، أفلا نَبِيمُها فنتَشْغَ بثمنها؟ فقال رسول الله على المَّمَن اللهُ اللهِ اللهُ عليهم مِن شحوم البقر والغنم، فأذَابُوه إهالةً، فباعُوا منه ما يأكلون، والخمرُ حرامٌ ثمنُها، حرامٌ بَيهُها (٥٠). (٥/١٤٠)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٥٠١. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٠/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٠٦/٣ (١٥٧٩)، وأحمد ٣/ ٤٨٠ ـ ٤٨١ (٢٠٤١)، ٧٣/٤ (٢١٩٠)، ٥/١٢٦) (٢٩٧٨)، ٥/ ٣٦٨ (٣٣٧٣) بلفظ مقارب، وسعيد بن منصور في تفسيره ١٦٠٤/٤ (٢٨٨) واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٠٨/٤ (٨٢٢).

قال محققه (١٦٠٩/٤): سنده ضعيف لإبهام الراوي عن أبي هريرة، وهو صحيح لغيره يشهد له الحديث السابق [أي حديث ابن عباس].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ١٨/٢٩ - ١٩٥ (١٧٩٩٥).

قال الهيشمي في المجمع ٨٨/٤ (٦٤٠٢): «رواه أحمد هكذا عن ابن غنم: أنَّ الداري، وفيه شهر، وحديثه حسن، وفيه كلام.

٢٣٥٩٦ \_ عن جابر بن عبدالله: أنَّ رسول الله ﷺ قال عامَ الفتح: ﴿إِنَّ الله حرَّم بَيْعَ الخمر، والأنصاب، والميتة، والخنزير». فقال بعضُ الناس: كيف تَرَى في شحومِ الميتة يُدْهَنُ بها السفنُ والجلود، ويَستَصبِحُ بها الناس؟ فقال: ﴿لاَ، هي حرامٍ». ثم قال عند ذلك: ﴿قَاتُلَ اللهُ اليهودَ؛ إِنَّ اللهُ لَمَّا حرَّم عليهم الشحومَ جَمَلوه (١٠)، فباعُوه، وأكّلها ثمنَه (١٠). (٤٦٩٥)

**٢٣٥٩٧ \_ قال عمر بن الخطاب \_** من طريق ابن عمر \_: لعن الله فلانًا؛ فإنَّه أولُ مَنْ أَذِن في بيع الخمر، وإنَّ التجارة لا تحل إلا فيما يَحِلُّ أكلُه أو شربُه<sup>٣)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٥٩٨ \_ عن عبد الله بن عمرو بن العاص \_ من طريق عطاء بن يسار \_ قال: إنَّ هذه الآية التي في القرآن: ﴿يَكَانَّهُ إِنَّنَا لَلْفَتُرُ وَٱلْمَيْسُرُ وَالْأَصَّابُ وَالْأَلَمُ مِثْسُ يَنْ عَمَلِ اللّهِ التي في القرآن: ﴿يَكَانَّهُ إِنَّنَا لَلْفَتُرُ وَٱلْمَيْسُرُ وَالْأَصَّابُ وَالْأَلَمُ مِثْسُ يَنْ عَمَلِ النَّقِيلُ فَا لَنَا الله الحقَّ لَيُذهِبَ به الباطل، ويُبطِلَ به اللَّهِبَ، والزَّفرانِ والمزامير، والكِبَاراتِ (٥٠ \_ يعني: البَرابِطَ (١٠ ) والمؤلفير، والشَّعر، والخمر مرة لمَن طَعِمها، وأقسَم ربّي بيمينه وعزَّة خيْلِه (٧٠ لا يَشرَبُها عبد بعدما حَرَّمتُها عليه إلا عَظَشتُه يوم القيامة، ولا يَتَعْها بعدَما حَرَّمتُها إلا سَقيتُه إيَّاها مِن حَظيرة القدس (٨). (١٤٤٥)

- (١) جملت الشحم وأجملته: إذا أذبت واستخرجت دهنه. النهاية ٢٩٨/١
  - (٢) أخرجه البخاري ٣/ ٨٤ (٢٢٣٦)، ومسلم ٣/١٢٠٧ (١٥٨١).
- (٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٩٩/٤ (٨١٩).
  - (٤) الزفن: الرقص، وأصل الزفن: اللعب والدفع. النهاية (زفن).
- (٥) كذا عند الطبراني، وفي تفسير ابن كثير ٣/٨٧١ ـ ونقله عن ابن أبي حاتم ـ، وفي مطبوعة ابن أبي حاتم ـ، وفي مطبوعة ابن أبي حاتم الله المثانات ولعله تصحيف، وعند البيهقي: «الكنارات». قال ابن الأثير وقد ذكر «الكنارات» قال: هي بالفتح والكسر: العيدان، وقيل: البرابط، وقيل: الطنبور. وقال الحربي: كان ينبغي أن يقال: الكرانات، فقدمت النون على الراء، قال: وأظن الكران فارسيًّا معربًّا، وسمعت أبا نصر: يقول: الكرينة: الضاربة بالعود، سميت به لضربها بالكران. وقال أبو سعيد الضرير: أحسبها بالباء، جمع كِبار، وكبار جمع كُبر، وهو الطبل، كجمل وجمال وجمالات، النهاية (كنر).
- (r) البُريط: مُلَّهاة تشبه العود، وهو فارسي معرب، وأصله بربت، لأن الضارب يضعه على صدره، واسم الصدر بالفارسية: بَر. النهاية (بربط).
  - (٧) الحَيْل: القوة. النهاية (حيل).
- (٨) أخرَجُه الطبراني في الكبير (بإشراف: سعد الحميد، وخالد الجريسي) ١٥٦/١٥٣ ـ ٦٥٦ (١٤٥٨)، والآجري في كتاب تحريم النرد ص١٩٨ (٦٢)، والبيهقي في سننه (٢٢٢/١٠)، وابن أبي حاتم ١١٩٦/٤ (٤٧٤).

والمستنطقة المستنطقة

# ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيَطُنُ أَن يُوفِعَ بَيْنَكُمُ الْمَدَوَةَ وَالْبَسْضَلَة فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ مَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنِ الصَّلَوْةُ فَهَلَ اللَّهِ مُسْتُونً ﴿﴾

٢٣٥٩٩ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيَطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْمَدَوَةَ وَالْبَنْضَاةَ فِي الْمُتِّر وَالْمَيْسِرِ﴾، يعني: حينَ شَجَّ الأنصاريُّ رأسَ سعد بن أبي وقاص، ﴿وَيَسُدُّمُ عَن ذَكْرٍ اللّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَهَلَ أَنْهُ مُنْتُونَ﴾ فهذا وعيدُ التحريم(١٠). (٥/ ٤٨٠)

۲۳۹۰ عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قال: كانت تُورِثُ بينهم العداوة والبغضاء، فننهى الله عن ذلك، وتقدَّم فيه، وأخبَر أنما هو ﴿ يَجْشُ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيَكُنِ فَالْجَبُرُهُ لَمُلَكُمُ مُوزَهُ مِنْ .
 مَاجْبَيْرُهُ لَمُلَكُم مُقْلِحُونَهُ (٢٠). (٤٧٧ه)

1777 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْكُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْمَدَوَةَ يعني: أن يُغِي بينكم العداوة، ﴿وَالْبَغْصَاءَ، ﴿وَ لَا لَسَيطان أَن سعد، ﴿فَ لَفَتْرِ وَالْبَغْصَاء، ﴿وَ لَا لِسَيطان أَن سعد، ﴿فَ لَفَتْرِ وَالْبَغْصَاء، ﴿وَ لَذَك العداوة والبغضاء، ﴿وَ لَي يريد الشيطان أَن ﴿ يَصُدَّكُمْ مَن وَرِّ اللهِ فَي يقول: إذا سكرتم لم تذكروا الله فَي ، ﴿وَمَنِ الشَّوْرَ فِي يقول: إذا سكرتم لم تدكروا الله فَي ، ﴿وَمَنِ الصَّرَةِ لَهُ يقول: إذا سكرتم لم تصلوا، ﴿فَهَلُ أَنَهُ مُنْ اللهُ عَن فَهذا وعيد بعد النهي والتحريم، قالوا: انتهبنا، يا ربَّنا. فقال النبي في الله المدن النها الذين آمنوا، إنَّ الله حرَّم عليكم الخمر، فمَن كان عنده منها شيءٌ فلا يشربها، ولا يبيعها، ولا يسقيها غيره، قال: وقال أنس بن مالك: لقد نزل تحريم الخمر وما بالمدينة يومئذ خمر، إنما كانوا يشربون الفضيخ (\*\*). (ز)

# أثار متعلقة بأحكام الآيتين<sup>(1)</sup>:

٢٣٦٠٢ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: ولا يموتُ مُدمِنُ خمرٍ

<sup>=</sup> قال ابن كثير في تفسيره ١٨٠/٣: 'وهذا إسناد صحيح، وقال الهيشمي في المجمع ١٩/٧ ـ ١٩ (١٠٩٨٧): 'درواه الطبراني في آخر حديث صحيح في قوله تعالى: ﴿إِنَّاۤ أَرْسَلَنَكَ شَنْهِلَا﴾ [الأحزاب: ٤٥]، ورجاله رجال الصحيح،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٩/٤ ـ ١٢٠١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي الدنيا (۱۱۳)، وابن جرير //٦٦٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٠١٥.

 <sup>(</sup>٤) أورد السيوطي عقب تفسير الآية ٥٠٨٠ - ٤٨٦ آثارًا عديدة عن حكم شرب الخمر، وما ورد من الوعيد في ذلك.

إِلا لَقِي الله كمابلِ وثن ". ثم قرأ : ﴿إِنَّنَا ٱلْمَثَرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾ الآيةُ(١). (١٩/٥)

٣٣٦٠٣ ـ عن أبي ذرِّ، قال: قال رسول الله ﷺ: (مَن شرِب الخمرَ لم يَقبلِ الله له صلاةً أربعين ليلةً، فإن تاب تاب الله عليه، فإن عاد كان مثلَ ذلك. فما أدري في الثالثة أم في الرابعة قال: (فإن عاد كان حتمًا على الله أن يَسقِيَه من طينةِ الخَبَال. قالوا: يا رسول الله، ما طينةُ الخَبال؟ قال: (صمارةُ أهل النار)()).

٢٣٦٠٤ \_ عن ابن عمرو: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: َ «مَن شَرِب الخمرَ لم تُقْبَلُ له صلاةً أربعينَ ليلةً، فإن تاب تاب الله عليه، وإن شَرِبها الثانيةَ لم تُقْبَلُ له صلاةً أربعينَ ليلةً، فإن تاب لله عليه، فإن شَرِبها الثالثة لم تُقْبَلُ له صلاةً أربعينَ ليلةً، فإن تاب تأب الله تأب الله عليه، وكان حقًا على الله أن يَسقِيَه من طينةِ الخبال». قيل: وما طينةُ الخبال؟ قال: «صديدُ أهل النار» (٥/ ٤٠٧)

٢٣٦٠٥ ـ عن جابر بن عبدالله: أنَّ رجلًا قَدِم مِن اليمن، فسأل النبيَّ على عن شرابِ يَشْرَبونه بأرضِهم مِن الذَّرَة، يُقالُ له: المِزْرُ. فقال النبيُّ على: «أومُسْكِرٌ هو؟». قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٢٠٥٢ (٣٤٥٣) دون ذكر الآية. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه. قال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢٤٠١٤ (٣٥٦٥): قرواه عبدالله بن خراش بن حوشب، عن عمه العوام بن حوشب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قوالعوام منكر الحديث، وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٨٣/٢) (١١١٨): قوهذا لا يعيث، وقال المنذري في الترغيب والترهيب ١٧٧/٣) (٣٥٦٣): قرواه أحمد هكذا، ورجاله رجال الصحيح، وقال الهيثمي في المجمع ٥/١٤) (٨٢١٠): قرواه أحمد، والبزار، والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح، إلا أن ابن المنكدر قال: خُدِّثت عن ابن عباس. وفي إسناد الطبراني يزيد بن أبي فاختة، ولم أعرفه، ويقية رجاله ثقات، وقال ابن حجر في لسان الميزان ١٩٩١: قاورده ابن حبان في صحيحه، من حديث ابن عباس، وفي سنده مقال، وقال الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكباثر ٢/١٥٠٢ فيستدرجاله رجال الصحيح، وقال المناوي في التيسير ٤٤٤٤٤). قوال المناوي في التيسير ٤٤٤٤٤): «المحدث، وقال الألباني في التيسير ٢/١٥٤): «الحديث بمجموع طرقه حسن أو صحيح». وراسناده حسن، وقال الألباني في الصحيحة ٢/٧٨٧ (٧٢٧): «الحديث بمجموع طرقه حسن أو صحيح».

قال الهيشمي في المجمع ٥٩/٦ (٨١٧٦): «رواه أحمد، والبزار، والطبراني إلا أنَّه قال: كان حقًا على الله. وفيه رجل لم يُسَمَّ، وشهر، وقال الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢٥٦/٢: «بسند حسن». وقال المدارسي في ذيل القول المسدد ص٧٧: «قال الحافظ المنذري: ورواه أيضًا البزار، والطبراني من حديثه بإسناد حسن».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢١/ ٣٨٦ (٦٧٧٣)، والحاكم ١٦٢/٤ (٧٢٣٢) بلفظ: عين خبال.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الهيثمي في المجمع ٦٩/٥ (٨١٧٧): «رواه أحمد، والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح، خلا نافع بن عاصم، وهو ثقة». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٢٨١/٤ (٣٨٩٩): «هذا إسناد صحيح».

نعم. قال رسول الله ﷺ: (كلُّ مسكر حرامٌ، إنَّ اللهَ عَهِد لِمَن يَشْرَبُ المسْكِرَ أَن يَسَقِيَه مِن طِينةِ الخَبالَّ. قالوا: يا رسول الله، وما طِينةُ الخبال؟ قال: (عَرَقُ أُهلِ النار». أو: (عُصارة أهلِ النار»(١). (١٦/٥)

٢٣٦٠٦ ـ عن عبدالله بن عباس: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «أتاني جبريل، فقال: يا محمد، إنَّ الله لعن الخمر، وعاصرَها، ومعتصِرَها، وشاربَها، وحاملَها، والمحمولة إليه، وبائمها، وساقيَها، وسُهقيّها، (٥/٤٨٨)

٢٣٦٠٧ ـ عن ابن عمر: أنَّ أبا بكر وعمر وناسًا جلَسوا بعدَ وفاة النبيِّ ﷺ، فذكروا أعظمَ الكبائر، فلم يكنُ عندَهم فيها عِلمٌ، فأرْسَلوني إلى عبدالله بن عمرو أسألُه، فأخبَرنُهم، فأنكروا ذلك، ووثَبوا إليه خميعًا حتى أتّوه في داره، فأخبرَهم أن رسول الله ﷺ قال: ﴿إِنَّ مَلِكًا من ملوك بني إسرائيل أخَذ رجلًا، فخيَّره بينَ أن يَشرَبُ الخمر، أو يقتُلُ نفسًا، أو يزني، أو يأكُلُ لحم الخنزير، أو يقتُلوه، فاختار الخمر، وإنَّه لَمَّا شَرِبه لم يَمْتَنِعُ من شيءٍ أرادوه منه. وإنَّ رسول الله ﷺ قال: ﴿ما مِن أحدٍ يَشرَبُها فَتُقْبَلَ له صلاةً أربعينَ ليلةً، ولا يموتُ وفي مثانتِه منه شيءً إلا حُرِّمَت عليه بها الجنة، فإن مات في أربعينَ ليلةً مات يموتُ وفي مثانتِه منه شيءً إلا حُرِّمَت عليه بها الجنة، فإن مات في أربعينَ ليلةً مات يميةً جاهليةً، (٣٠). (ه/٢٤)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ۱۵۸۷/۳ (۲۰۰۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد 9/ ۷۶ (۲۸۹۷)، وابن حبان ۱۷۸/۱۲ (۵۳۵)، والحاكم ۲/۳۷ (۲۲۳۶)، ۱٦۱/۶ (۷۲۲۹) واللفظ له.

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد". وقال المنذري في الترغيب والترهيب ١٧٥ /١٧٥ (٣٥٥٣): «رواه أحمد، بإسناد صحيح". وقال الهيثمي في المجمع ٥/٧٣ (٨٢٠٧): «رواه أحمد، والطبراني، ورجاله ثقات". وقال الرباعي في فتح الغفار ١٩٥٦/٤ (٣٧٣ه): «ولأحمد... بإسناد صحيح". وصحّحه الألباني في الصحيحة ٢/ ٤٩٤ (٨٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ١٦٣/٤ (٧٢٣٦)، وابن المنذر ٢/ ٦٦٨ (١٦٦٢).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه». وقال المنذري في الترغيب والترهيب /٢٧٦٣): «رواه الطبراني، بإسناد صحيح». وقال ابن كثير في تفسيره ٢٧٦/٣: «هذا حديث غريب من هذا الوجه جدًّا». وقال الهيتمي في المجمع ٥/٨٦ (١٨٧٣): «رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله رجاله رجال الصحيح، خلا داود بن صالح التمار، وهو ثقة». وقال الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢/ بسند صحيح». وصححه الألباني في الصحيحة ٢٨/٦٤).

# بهم الأرض، ويجعلُ منهم القردة والخنازير»(١). (٥/ ٤٩٩)

٧٣٦٠٩ ـ عن عبدالله بن عباس، عن النبي على، قال: «لا يلحُلُ الجنةَ عاقَّ، ولا مَنَّانٌ، ولا ملمنُ خمر». قال ابن عباس: فذهَبنا ننظرُ في كتاب الله فإذا هم فيه؛ في العاقّ: ﴿فَهَلُ عَسَيْتُمْ إِن قَلْيَتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَلِّمُوا أَرَّامَكُمُ المحمد: ٢٧] إلى آخر الآية. وفي المنّان: ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ عَامَثُوا لَا يُشِلُوا صَدَقَتِكُم بِالْمَنِ وَالْأَرَىٰ وَالْقَرَىٰ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۲۳۹۱ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: لَمَّا نزل تحريمُ
 الخمر مشى الصحابة بعضهم إلى بعض، وقالوا: حُرِّمَت الخمر، وجُعِلَت عِلْلًا
 للشرك<sup>(٣)</sup>. (ه/٤٦٨)

٢٣٦١١ ـ عن يحيى بن جَعْدَة، قال: قال عثمان على المنبر: إيَّاكم والخمرَ، فإنَّها مِفتَاحُ لِكُلِّ شرِّ، وإنَّا أن تسجد لهذا الصليب، وإمَّا أن تحرق هذا الكتاب، وإمَّا أن تقتل هذا الصبيَّ، وإمَّا أن تصيب هذه المرأة، وإمَّا أن تشرب هذه الكأس الخمر. فرأى أنَّها أهون عليه، فلمَّا شربها فعل ذلك؛ سجد

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۳۷/ ۳۲۶ (۲۲۹۰)، وأبو داود ۵٬۰۳۰ (۳۲۸۸)، وابن ماجه ۱۵۱/۵ (۴۰۲۰) واللفظ له، وابن حبان ۱۲۰/۱۰ (۲۷۵۸).

قال ابن تيمية في الفتاوى الكبرى ٣٧/٦: «وإسناد ابن ماجه إلى معاوية بن صالح صحيح، وسائر إسناده حسن». وقال ابن حجر في حسن». وقال ابن القيم في إغاثة اللهفان ١٣٤/٦: «رواه أبو داود بإسناد صحيح». وقال ابن حجر في الفتح ١٠/١٥: «وله شواهد كثيرة». وقال السناوي في التيسير ٢/٣٣: «وإسناده صحيح». وقال الشوكاني في نيل الأوطار ١٨٩/٨: «وله شواهد». وقال الرباعي في فتح الغفار ١٨٩٢/٤): «قال الهيثمي: أسانيده لا مطمن فيها، وصححه جماعة آخرون». وقال الألباني في الصحيحة ١/٥٥١: «الحديث صحيح كامله».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيراني في الكبير ٩٩/١١) ١٩٩/١ بنحوه، وابن أبي حاتم ١٩/٧ (٢٧٣٨) مختصرًا. قال المنذري في الترغيب والترهيب ١٧٨/٣: «رواته ثقات، إلا أن عتاب بن بشير لا أراه سمع من مجاهد». وقال الهيشمي في المجمع ٥/٤٧ (٨٢١١): «رواه الطيراني، ورجاله ثقات، إلا أنَّ عتَّاب بن بشير لم أعرف له بن مجاهد سماعًا». وقال الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢/١٧١: «رواته ثقات». (٣) أخرجه الحاكم ٤/١٦٠ (٧٢٢٧).

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال المنذري في الترغيب والترميب ١٨٠٣ (٣٥٦): "رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، وقال الهيثمي في المجمع ٥٢٥٥: «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، وقال الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢/ ٢٥٠٠: «رسد رجاله رجال الصحيح،

للصليب، وحرق الكتاب، وقتل الصبي، وأصاب من المرأة(١٠). (ز)

٢٣٦١٢ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص \_ من طريق سالم بن أبي الجعد \_ قال: مُعاقِرُ الخمر كمن عَبَدَ اللَّاتَ والعُزَّى(٢). (ز)

**٢٣٦١٣ ـ** عن **عبدالله بن عباس ـ** من طريق عطاء بن أبي رباح ـ قال: أكبرُ الكبائرِ شربُ الخمر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٦١٤ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق عبدالعزيز بن عبدالله ـ قال: مَن شرِب الخمرَ لم يَقْبل الله منه صلاةً أربعين صباحًا، فإن مات في الأربعين دخَل النار، ولم ينظُر الله إليه (٤٠٤).

٧٣٦١٥ - عن أبي مسلم الخَوْلانيِّ - من طريق محمد بن عبدالله بن مسلم - أنَّه حجَّ، فدخَل على عائشة، فجعَلت تسألُه عن الشام وعن بَرْدِها، فجعَل يُخْبِرُها، فقالت: كيف يَصْبِرون على بَرْدِها؟ قال: يا أمَّ المؤمنين، إنَّهم يَشْربُون شرابًا لهم يُقالُ له: الطَّلاء. قالت: صدَق اللهُ، وبلَّغ حِبِّي ﷺ، سمعتُه يقول: ﴿إِنَّ نَاسًا مِن أُمتي يَشْربون الحُمر، يُسَمُّونها بغيرِ اسمِها (٥٠). (١٤٩٣)

# ﴿وَالْطِيمُوا اللَّهُ وَالْطِيمُوا ٱلرَّسُولَ وَاحْذَرُواْ فَإِن قَرَائِتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنا ٱلْبَائِثُ ٱللَّهُبِينُ ﴿ ﴿ وَالْطِيمُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

١٣٦١٦ - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن دينار - في قوله: ﴿ وَأَلِيمُوا الله وَأَلِيمُوا الله وَأَلِيمُوا الله وَأَلِيمُوا الرَّسُولَ ﴾ يعني: في تحريم الخمر، والميسر، والأنصاب، والأزلام، ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَنَ رَسُولِكَ ﴾ يعني: محمدًا ﷺ وَلِلْبَنَةُ اللَّهِينَ ﴾ يعني: محمدًا ﷺ وَلَلْبَنَةُ اللَّهِينَ ﴾ يعني: أن يُبيِّنَ تحريمَ ذلك (١٠٠). (١٠/٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٠٩/٤ \_ ١٦١٠ (٨٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٥٩٧/٤ (٨١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦١٤/٤ (٨٢٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق (١٧٠٥٩).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ١٦٤/٤ (٧٣٣٧)، من طريق سعيد بن أبي هلال، عن محمد بن عبدالله بن مسلم: أناً أبا مسلم الخولاني حجَّ، فدخل على عائشة... فذكره.

قال الحاكم: «هذًا حليث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». وتعقّبه اللهبيّ، فقال: «كذا قال: محمد، فمحمد مجهول، وإن كان ابن أخي الزهري فالسند منقطع». وقال الألباني في الصحيحة ١٣٦/١ (٩٠): فوسعيد بن أبي هلال كان اختلط». ثم صحّحه بشواهده.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩٩/٤ ـ ١٢٠١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

# ﴿لَيْسَ عَلَ الَّذِيكَ مَاشُوا وَعَـهِلُوا الصَّلِيكَٰتِ لِحَكَّ فِيمَا طَهِمُوّا إِذَا مَا الَّـقَوا وَمَاشُول وَعَـهِلُوا الصَّلِيكَٰتِ ثُمَّ الْقَوَا وَمَاشُوا ثُمَّ الْتُقَوا وَلَحْسَنُوا وَاللَّهِ لِيُثِّ النَّحْسِينَ

#### 🏶 نزول الآية:

٢٣٦١٨ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق علقمة ـ قال: لَمَّا نزَل تحريمُ الخمر قالت اليهود: أليس إخوانُكم الذين ماتوا كانوا يَشربونها؟ فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَ الَّذِينَ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَمُ اللَّذِينَ عَامَلُونَ عَمَالًا النَّبِيُ ﷺ: ﴿قَيلُ لَي: أَنْتَ مَنْهُ الْآَدِةَ فَقَالُ النَّبِيُ ﷺ: ﴿قَيلُ لَي: أَنْتَ مَنْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللّل

٢٣٦١٩ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: لَمَّا نزَل تحريم الخمر قالوا: يا رسول الله،
 كيف بمَن شَرِبها مِن إخوانِنا الذين ماتوا وهي في بطونِهم؟ فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَى اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهِ عَلَم اللهِ عَلَم اللهِ عَلَم اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهِ عَلَم عَلَ

٢٣٦٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: لَمَّا نزَل تحريمُ الخمر قالوا: يا رسول الله، فكيف بأصحابِنا الذين ماتوا وهم يَشربون الخمر؟ فنزلت: ﴿إِنَّسَ عَلَ اللَّهِائِكَ وَعَمِلُوا القَلْلِكَةِ جُنَاحٌ ﴾ الآية (٤٠٠/٥)

٢٣٦٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿لَيْسَ عَلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ الطَّيْلِحَةِ جُكاعٌ﴾، قال: قالوا: يا رسول الله، ما نقولُ لإخواننا الذين مَضَوْا؛ كانوا يَشربون الخمر، ويأكلون المبسر؟ فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٤/ ١٦٠ (٧٢٢٦).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخَرِّجاه». وقال الهيثمي في المجمع ١٨/٧ (١٠٩٨٦): «في الصحيح بعضه، رواه الطبراني، ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى الدارقطني في الأفراد، وابن مردويه.

<sup>(؛)</sup> أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٦٥ ـ ٦٦٦، والطبراني (١١٧٣)، والحاكم ٤٤٣/٤، والبيهقي في شعب الإيمان (٥٦١٧). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وابن مردويه.

9.

مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوا ﴾ (١) [٢١٦٥]. (ه/ ٤٨٤)

٢٣٦٢٢ - عن البراء بن عازب - من طريق أبي إسحاق - قال: مات ناسٌ مِن أصحاب النبيِّ ﷺ وهم يشربون الخمر، فلمَّا نزَل تحريمُها قال أناسٌ مِن أصحاب النبيِّ ﷺ: كيف بأصحابنا الذين ماتوا وهم يَشربونها؟ فنزلت: ﴿يَسَنَ عَلَى اللَّيْنَ المَمْوَا وَهُمْ مَصْرِونَها؟ فنزلت: ﴿يَسَنَ عَلَى اللَّيْنَ المَمْوَا وَهُمْ مَصْرِونَها؟ فنزلت: ﴿يَسَنَ عَلَى اللَّيْنَ المَمْوَا وَهُمْ مَامِنُوا اللَّيْنِ جُمَامُ اللَّيْنَ اللَّهِ (٤٥٠/٥)

٢٣٦٢٤ - عن أنس بن مالك - من طريق ثابت - قال: كنتُ ساقيَ القوم في منزل أبي طلحة، فنزَل تحريم الخمر، فنادى منادٍ، فقال أبو طلحة: اخرُج، فانظُر ما هذا الصوت. فخرَجتُ، فقلتُ: هذا منادٍ ينادي: ألا إنَّ الخمر قد حُرَّمت. فقال لي: اذهبُ، فأهرِقها. قال: فجَرَت في سِكَكِ المدينة. قال: وكانت خمرُهم يومئذٍ

و٢١٦ علَّق ابنُ عطية (٣/ ٢٥٠) على قول ابن عباس، والبراء بن عازب، وأنس بقوله: وهذا نظير سؤالهم عمَّن مات على القبلة الأولى، ونزلت: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْبِيعُ إِيمَنَكُمُ ۗ [البقرة: ١٤٣]».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٨٦٦، وابن أبي حاتم ١٢٠٢/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه. إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي (٧٥٠)، والترمذي (٣٠٥٠)، وابن جرير ٨/٦٦٧، وابن أبي حاتم ١٢٠١/٤
 (٦٧٧٥)، وابن حبان (٥٣٥٠، ٥٣٥١). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

وصحح إسناده الإلباني في صحيح سنن الترمذي (٣٤٤٤).

<sup>(</sup>٣) أُخرجه ابن جرير ٨/٦٦٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

الفَضِيخَ؛ البُسْرَ، والتمر، فقال بعضُ القوم: قُتِل قومٌ وهي في بطونِهم. فأنزَل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ الصَّلِيحَـٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ﴾ الآية (١٠). (٥/ ٤٨٧)

٢٣٦٢٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: نزَلت: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ الصَّلِيحَـٰتِ مُجَنَّةٌ فِيمَا طَعِمُوٓا﴾ في مَن كان يَشرَبُها مِمَّن قُتِل ببدر وأُحُد مع النبي ﷺ (٢). (٤٨٣/٥)

٢٣٦٢٦ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق عبيد بن سليمان \_ قوله: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَمِيلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاجٌ ﴾ الآيةَ: هذا في شأن الخمرِ حين حُرِّمَت، سألوا نبيَّ الله ﷺ، فقالوا: إخواننا الذين ماتوا وهم يشربونها؟ فأنزل الله هذه الآية (٣). (ز) ٢٣٦٢٧ \_ قال الحسن البصري: لَمَّا نزل تحريمُ الخمر قالوا: كيف بإخواننا الذين ماتوا وهي في بطونهم، وقد أخبر اللهُ أنَّها رِجْسٌ؟ فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ ﴾ ( ( ز )

٢٣٦٢٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: لَمَّا أَنزَل اللهُ تحريمَ الخمر في سورة المائدة بعد سورة الأحزاب؛ قال في ذلك رجالٌ من أصحاب رسول الله ﷺ: أُصِيب فلانٌ يوم بدر، وفلانٌ يومَ أُحُد، وهم يَشربونها، فنحن نَشهدُ أنهم مِن أهل الـجنة. فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوٓا إِذَا مَا اتَّـٰقُوا وَءَامَنُوا وَعَـمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَآحَسَنُوا ثَاللَّهُ يُجِبُ المُعْسِينِينَ ﴾ (٥/ ٤٨٣)

٢٣٦٢٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ... لَمَّا نزلت هذه الآيةُ في تحريم الخمر قال حُيِّئُ بن أخطب، وأبو ياسر، وكعب بن الأشرف للمسلمين: فما حالُ مَن مات منكم وهم يشربون الخمر؟ فذكروا ذلك للنبي ﷺ، وقالوا: إنَّ إخواننا ماتوا وقُتلوا وقد كانوا يشربونها. فأنزل الله ﷺ: ﴿لَيْسَ عَلَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الطَّيْلِحَنِّ جُنَاحٌ﴾ يعنى: حرج ﴿ فِيمَا طَعِمُوا ﴾ الآية (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى (٣٣٦٢). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه. قال محقق أبي يعلى: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣١٤، وأخرجه ابن جرير ١٦٩/٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٦٩/٨.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/٤٦ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٦٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٣/١.

والمنظمة المنظمة المنظمة المنظمة

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٣٦٣٠ - عن عمر بن الخطاب - من طريق عبدالله بن عامر بن ربيعة - قال: إذا لله يقول: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّذِيكَ اَمْتُوا وَمَعِلُوا الصَّلِيكَٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا التَّقُولَ ﴾، قال: إذا اتَّقَبْتُ اجْتَنَبْتُ ما حرَّم الله عليك (١٠). (ز)

٢٣٦٣١ ـ عن محارِب بن دِثار ـ من طريق عطاء بن السائب ـ أنَّ ناسًا مِن أصحابِ النبِّ ﷺ شَرِبوا الخمرَ بالشام، فقال لهم يزيدُ بن أبي سفيان: شَرِبْتم الخمرَ؟ فقالوا: نعم، يقول الله: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيلُوا الصَّلِحَتِ جُمَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا الحَدي مَوْقوا الله وَ فَيَا اللَّهِ فَيمَا طَعِمُوا الله الله عمر، فكتَب إليه: إنْ أتاك كتابي هذا نهارًا فلا تنتظرُ بهم الليلَ، وإنْ أتاك ليلًا فيهم إلى عمر، فلمَّا قَدِموا على عمر قال: شَرِبْتُم الخمر؟ قالوا: نعم. فتلا عليهم: ﴿ إِنَّمَا المُقْلِحَيْنِ جُنَا فِيمَا الله الله على عمر قال: شَرِبْتُم الخمر؟ قالوا: نعم. فتلا عليهم: ﴿ إِنَّمَا المُقْلِحَيْنِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوا ﴾. قالوا: اقرَأ التي بعدها: ﴿ لِيُسَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الله على الله الكذب، وقد أخبَرنا الله بحدً ما يَفْتَرِي به بعضُنا على بعض. قال: فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ ثمانينَ ثمانينَ ثمانينَ ثمانينَ (١٠) فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ (١٠) فعله فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ (١٠) فعله فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ (١٠) فعله فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ (١٠) (١٠) (١٠) فجلدهم ثمانينَ ثمانينَ (١٠) (١٠) (١٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٢/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٩/ ٥٤٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

هؤلاء الآياتُ نزَلت عُذرًا للماضين، وحُجَّةً على الباقين؛ عذرًا للماضين لأنهم لَقُوا الله قبلَ أن حرَّم عليهم الخمر، وحجةً على الباقين لأنَّ الله يقول: ﴿إِنَّا لَلْتَرْ وَالنَّصَابُ وَالْآلِيَّهُ حتى بلغ الآية الأخرى. فإن كان من الذين آمنوا وعملوا الصالحات، ثم اتقوا وآمنوا، ثم اتقوا وأحسنوا؛ فإنَّ الله نهى أن يُشرَبَ الخمر. فقال عمر: فماذا تَرَون؟ فقال عليُّ بن أبي طالب: نَرَى أنَّه إذا شرِب سَكِر، وإذا سَكِر مَذَى، وإذا مَذَى افترَى، وعلى المفتترِي ثمانون جلدة. فأمَر عمر فجُلِد ثمانين (۱). (١٠٤٤)

٢٣٦٣٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿ يَشَنَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

٢٣٦٣٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العوفي \_ في قوله: ﴿لَيْسَ عَلَى اللَّهِ عَالَمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّلَهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

٣٣٦٣ \_ قال الحسن البصري: ﴿ لَيْسَ عَلَ الَّذِيثَ ءَامَنُواْ وَمَمِلُواْ السِّلِحَدِيّ جُمَاحٌ ﴾: [ثم (٤)].

٢٣٦٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ كان يقول: اتَّقُوّا

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٤١٧/٤ (٨٣٣)، من طريق يحيى بن فليح أبي المغيرة الخزاعي، ثنا ثور بن زيد الديلي، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

قال الحاكم: قملنا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال ابن حجر في التلخيص الحبير 8/ ٧٠: قروواه عبدالرزاق، عن معمر، عن أيوب، عن عكرمة، لم يذكر ابن عباس، وفي صحّته نظر.. وقال الألباني في الإرواء ٨/٤٧: قرجاله ثقات غير يحيى هذا إيعني: ابن فليح]... ومع جهالة يحيى فقد خالفه الإمام مالك، فأخرجه في الموطأ ٢/ ٨٤٢ع عن ثور بن زيد الديلي: أنَّ عبر استشار في الخمر......

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/٦٦٩، وابن أبي حاتم ١٢٠٢/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٤٦ ـ.

فيما حَرَّم الله عليهم، وأحسنوا فيما رزقهم<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٦٣٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿لَيْسَ عَلَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الْقَلْلِحَدِ ثُمَّ الْقَوْا وَمَامَنُواْ ثَمَّ الْقَوْا وَمَامَنُواْ أَلْقَلْلِحَدِ ثُمَّ الْقَوْا وَمَامَنُوا ثُمَّ الْقَوْا وَلَمْسَنُواْ وَعَلَيْمَ فَى الله وإحسان، وهي لهم يومثذِ طلال، ثم حُرِّمت بعدَهم، فلا جناح عليهم في ذلك (٢٠). (١/٤٨٣)

٢٣٦٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَيْسَ عَلَ الَّذِينَ المَثْوَا وَصَيلُوا الصَّلِحَتِ جُنَامُ ﴾ يعني: حرج ﴿ فِيمَا طَمِثُوا ﴾ يعني: شربوا من الخمر قبل التحريم ﴿ إِذَا مَا التَّقِلَ المعاصي، ﴿ وَمَعَلُوا السَّلِحَتِ ﴾ يعني: أقاموا الفرائض قبل التحريم، ﴿ مُّ التَّقَوا ﴾ المعاصي، ﴿ وَمَاسَوْلَ ﴾ بما يجيء من الناسخ والمنسوخ، ﴿ مُّ التَّقَوا ﴾ المعاصي بعد تحريمها، ﴿ وَمَاسَوُل ﴾ يعني: وصدَّقوا، ﴿ مُ التَّقَوا ﴾ الشرك، ﴿ وَاللهُ عِنْ ذلك فهو محسن، ﴿ وَاللهُ لِينَ النَّيْيِينَ ﴾ . وقال الني ﷺ للذي سأله: ﴿ قبل لي: إنَّك من المحسنين ( (ز)

٣٣٦٣٩ ـ عن الوليد، قال: سمعت شيخًا من شيوخنا مِمَّن قد سمع العلم يقول في تفسير هذه الآية: ﴿وَعَمِلُوا السَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَهِمُوا ﴾ من الخمر قبل تحريمها؛ ﴿إِذَا مَا التَّقَوَا ﴾ أن يعودوا في شربها، ﴿وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّمَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَاللَّمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٦٤٠ - عن جابر بن عبدالله - من طريق عمرو - قال: اصْطَبَح<sup>(٥)</sup> ناسٌ الخمرَ يومَ
 أحد، ثم قُتِلوا شهداء<sup>(١٦)</sup>. (٤٨٧/٥)

٢٣٦٤١ - عن عبدالله بن مسعود - من طريق علقمة - قال: لَمَّا نزَلت: ﴿لَيْسَ عَلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللهُ اللللْهُ اللللْهُ الللِهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْمُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْم

ابن المنذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٣٩٧/١٩ (٣٦٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٦٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠٣/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٢/٤ \_ ١٢٠٣.

<sup>(</sup>٥) اصطَلَح: شرِب الصَّبُوح، والصَّبُوح كل ما أكل أو شُرب غدوة، وهو خلاف الغبوق. اللسان (صبح). (٦) أخرجه سعيد بن منصور (٨٠٩ ـ تفسير)، والبخاري (٢٨١٥، ٤٠٤٤، ٤٦١٨). وعزاه السيوطي إلى

## لى: أنتَ منهم»(١). (٥/٤٨٤)

٢٣٦٤٢ ـ عن محمد بن حاطب، قال: ذُكِر عثمان، فقال الحسن بن علي: هذا أميرُ المؤمنين يأتيكم الآن فيخبركم. قال: فجاء <mark>عليٌّ</mark>، فقال: كان عثمان من الذين ﴿ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ثُمَّ اتَّقُواْ وَمَامَنُواْ ثُمَّ اتَّقُواْ وَأَشَسَوُّا وَلَقَدُ يُمِيُّ التَّخْبِينَ﴾ (٢٠). (ز)

٢٣٦٤٣ ـ عن ثابت بن عُبيد، قال: جاء رجلٌ مِن آل حاطب إلى عليٍّ، فقال: يا أمير المؤمنين، إنِّي أرجِعُ إلى المدينة، وإنهم سائِلِيَّ عن عثمان، فماذا أقولُ لهم؟ قال: أُخْبِرُهم أنَّ عثمانَ كان مِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات، ثم اتقوا وآمنوا، ثم اتقوا وأحسنوا، والله يحب المحسنين (٣٠). (١٨٤/٥)

# ﴿يَتَاتُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَسْلُونَكُمُ اللَّهُ بِغَيْءٍ مِنَ الصَّدِيدِ تَنَالُتُهُ لَيْدِيكُمْ رَرِمَاعُكُمْ لِيقَلَرَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُم بِالْفَيْبِۗ﴾

### # نزول الآية:

٢٣٦٤٤ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قال: أُنزِلت هذه الآيةُ في عمرة الحديبية، فكانت الوحشُ والطيرُ والصيدُ يغشاهم في رحالِهم، لم يرَوا مثلَه قطَّ فيما خلا، فنهاهم اللهُ عن قتلِه وهم مُحرمون؛ ليعلَمَ اللهُ مَن يخافُه بالغيب<sup>(1)</sup>. (٥٩/٥)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٣٦٤٥ - عن عبد الله بن عباس - من طريق على بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ لَيَهُولَكُمُ اللهُ بِثَيْءٍ مِنَ الصّيد وصغيرُه، الله به عبادَه في إحرامهم، حتى لو شاءوا تناوَلوه بأيديهم، فنهاهم الله أن يقرَبوه (٥٠). (٥٠٨/٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ۱۹۱۰/۶ (۲٤٥٩)، وابن جرير ۸/٦٦٧ ـ ٦٦٨، وابن أبي حاتم ۱۲۰۱ ـ ۱۲۰۲ ـ ۱۲۰۲ (۲۷۷٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ۱۱/۹۱ \_ ۹۲ (۳۲۷۲۳)، وابن أبي حاتم ٤/ ۱۲۰۲ بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٥٦/١. وعزاه السيوطي إلى الدينوري في المجالسة، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧١، ٦٧٢، ٢٧٨، وابن أبي حاتم ١٢٠٣/٤، ١٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وتهوع النفسية الدي

٣٣٦٤٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿لِيَبَالُولَكُمُ ٱللَّهُ﴾، يعني: ليبتلينكم، يعني المؤمنين<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٦٤٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق حميد بن الأعرج ـ ﴿ لَيَتْلُولُكُمُ اللَّهُ بِنَتْ مِنَ الْصَيْدِ مِنَ الْحَيْدِ عَن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلْمِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَّا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلّه

٢٣٦٤٨ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿ لِتَبْلُولُكُمُ اللهُ بِنَهُ وَيَنْلُولُكُمُ اللهُ يَمْوَ مِنَ الشَّبُو اللَّهُ وَالرَّمُ عَنالُ كبارَ الصيد، وأيديهم تنالُ صغارَ الصيد؛ أخذُ الفُروخ والبيض. وفي لفظ: ﴿ لَيْدِيكُمْ ﴾: أخذُ كم إياهنَّ بأيديكم؛ من بَيضِهنَّ وفراخِهنَّ، ﴿ وَرَعَامُكُمْ ﴾: ما رميتَ أو طَعنتُ (٣٠) ( ٥٠٨٠٥)

٢٣٦٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَتَابَّا اللَّذِينَ اَسَوُا لَيَبُوْلَكُمُ اللّه بِنَتِه مِن الصّيدِ ﴾ يعني: ببعض الصيد، فخصَّ صيد البر خاصَّة، ولم يَعُمَّ الصيد كُلّه؛ لأنَّ للبحر صيدًا ﴿ تَاللَهُ إِيَّكُمُ ﴾ يقول: تأخذون صغار الصيد بأيديكم أخذًا بغير سلاح، ثم قال سبحانه: ﴿ وَرَمَاكُمُ ﴾ يعني: وسلاحكم النبل والرماح، بها يصيبون كبار الصيد، وهو عام حُسِ النبي على عن مكة عام الحديبية، وأقام بالتّعيم، فصالحهم على أن يرجع عام ذلك ولا يدخل مكة، فإذا كان العام المقبل أُخلُوا لَهُ مكة، فدخلها في أصحابه ، وأقام بها ثلاثًا، ورضي النبي على عن قتل الصيد في الحرم؛ ﴿ لِيَسَلَمُ فَلم يتناول فَنهَ يرى الله ﴿ مَن يَعَافُهُ إِلْفَيْبُ ﴾ يقول: مَن يخاف الله على ولم يَرهُ فلم يتناول الصيد وهو مُحرم (٤). (ز)

# ﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ, عَذَابُ أَلِيمٌ ۞

٢٣٦٥٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق قيس بن سعد ـ أنَّه كان يقول في قوله:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٣/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧١، وابن أبي حاتم ١٢٠٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣١٥، وأخرجه عبدالرزاق (١٣٩١، وفي مصنفه (١٣٧٧)، وأبن جرير ١٧١٨، ووابن جرير ١٧١٨، وابن جرير ١٧١٨، وابن أبني حاتم ١٢٠٣، وأبن المعالمة على المناطقة وابن أبي حاتم ١٢٠٣، وأبن ألم المناطقة المناطق

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٣ ـ ٥٠٤.

﴿ فَنَنِ آعْتَكَىٰ بَقْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾: أن يُوسَعَ ظهرُه وبطنُه جَلْدًا، ويُسلَبَ ثانه (۱۰ (۱۰۹/۰)

٢٣٦٥١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ قال: يُملأُ بطنُه وظهرُه إن عاد لقتل الصيد متعمِّدًا، وكذلك صُنِع بأهل وَجُّ؛ أهلُّ وادٍ بالطائف. قال ابن عباس: كانوا في الجاهلية إذا أحدَث الرجلُ حَدَثًا أو قتَل صيدًا ضُرِب ضربًا شديدًا، وسُلِب ثيابَه (١٠٩/٥)

٢٣٦٥٢ ـ عن جابر بن عبدالله ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ قال: كان إذا مَا أَخَذَ شَيْئًا من الصيد أو قَتَله جُلِد مائة، ثم نزَل الحكمُ بعدُ<sup>(٣)</sup>. (٥٠٩/٥)

٢٣٦٥٣ \_ قال مجاهد بن جبر: إن قتله ناسيًا لإحرامه غير متعمد لقتله فعليه الجزاء، وإن قتله متعمدًا وهو ذاكرٌ لإحرامه فله عذاب أليم، وليس عليه جزاء (ز). (ز)

٢٣٦٥٤ ـ وعن مجاهد بن جبر ـ من طريق سفيان ـ في قوله: ﴿فَنَنِ ٱعْتَكَنُىٰ بَعْدَ ذَاكِ فَلَهُ, عَذَابُ أَلِيمٌ﴾، قال: هي مُوجِبة<sup>(٥)</sup>. (٥١٠/٥)

٢٣٦٥٥ \_ عن أبى مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿بَهُّدُ ذَالِكَ﴾، یعنی: بعد هذا<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٦٥٦ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿فَنَنِ ٱعْتَدَىٰ بَهَدَ ذَلِكَ فَلَهُ, عَذَابُ ٱلِيُّهُ﴾، قال: هي ـ واللهِ ـ مُوجِبة <sup>(٧)</sup>. (ه/٥٠٩)

٢٣٦٥٧ ـ قال الحسن البصري: يقول: فمن اعتدى بعد التحريم، وصاد وهو محرم؛ فله عذاب أليم<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٣٦٥٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَ ٱعْتَكَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ يقول: فمَن أخذ الصيد عَمْدًا بعد النهي، فقتل الصيد وهو محرم؛ ﴿فَلَهُۥ عَذَابٌ أَلِيدٌ﴾ يعني: ضربًا وجيعًا، ويُسْلَب ثيابه، ويُغَرَّم الجزاء، وحُكْمُ ذلك إلى الإمام، فهذا العذاب الأليم<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٢/٤. (٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/٤٧ ـ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٤/٤. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٤/٤.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطى إلى أبي الشيخ. (٨) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبى زمنين ٢/ ٤٧ ـ.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٣/١ ـ ٥٠٤.

# ﴿ يَاأَيُّما الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾

#### نزول الآية:

٢٣٦٥٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَاأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَقْتُلُواْ الْعَيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾، وذلك أنَّ أبا بشر \_ واسمه: عمرو بن مالك الأنصاري \_ كان مُحْرِمًا في عام الحديبية بعُمْرَة، فقتل حمارَ وَحُش؛ فنزلت فيه (١١). (ز)

#### 🗱 تفسير الآية:

٢٣٦٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير -: ﴿لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ
 خُرُمْ ، فنهَى المحرمَ عن قتلِه في هذه الآية، وأكلِه (٢٠). (١٠/٥)

٢٣٦٦١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ في قوله: ﴿لا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَتَمُ 
 حُرُمُ ، قال: حرَّم صيدَه هاهنا، وأكله هاهنا(٣). (١٠/٥)

## ﴿ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَيَّدًا ﴾

٢٣٦٦٢ ـ عن الحكم: أنَّ عمر بن الخطاب كتب أن يُحكَمَ عليه في الخطأ والعمد (٤٠). (١١/٥)

٣٣٦٣٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَمَن قَلَلُهُ مِنكُم شَتَمَهِدًا﴾، قال: إن قتَله متعمِّدًا أو ناسيًا أو خطأ حُكِم عليه، فإن عاد متعمِّدًا عُجِّلت له العقوبة، إلا أن يعفوَ الله عنه (٥٠٠ /٥٠٥)

٢٣٦٦٤ \_ عن إبراهيم النخعي =

۲۳٦٦٥ \_ ومجاهد بن جبر =

 <sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٤٠٥ ـ ٥٠٦. وعزاه الحافظ في الفتح ٢١/٤ إليه، ووقع عنده أبو اليسر بدل أبي بشر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٤/ ٢٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جَرير ٨/ ٦٧١، ٦٧٢، ٦٧٣، وابن أبي حاتم ١٣٠٣/، ١٢٠٥، والبيهقي في سننه ٥/ ١٨٦ ـ ١٨٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٣٦٦٦ ـ والحسن البصري =

۲۳٦٦٧ \_ وعطاء، نحو بعض هذا الكلام<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٦٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس، ﴿وَمَن قَلْلَهُ مِنكُم مُتَمَيدًا﴾، قال: إذا كان ناسيًا لإحرامِه، وقتَل الصيدَ متعمَّدًا (٢٠). (م/١٢ه)

٢٣٦٦٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق أبي مزينة \_ قال: إذا أصاب المحرمُ الصيدَ خطاً فليس عليه شيء (١٣/٠). (١٩/٥)

• ٢٣٦٧ ـ عن سعيد بن جَبير ـ من طريق عمرو بن مُرَّة ـ قال: إنَّما كانت الكفارةُ في مَن قتَل الصيدَ مُتَعَمِّدًا، ولكن غُلِّظ عليهم في الخطأ كي يتَّقُوا<sup>(٤)</sup>. (١٩/٥)

٧٣٦٧١ ـ عن سعيد بن جبير: في المحرم إذا أصاب صيدًا خطأً فلا شيءَ عليه، وإن أصاب متعمِّدًا فعليه الجزاء (٥) ( (١٣/٥)

٢٣٦٧٢ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ليث - في قوله: ﴿وَمَن قَلَلُهُ مِنكُم مُتَكَيدًا﴾،
 قال: متعمّدًا لقتلِه ناسيًا لإحرامِه، فذلك الذي يُحكمُ عليه، فإن قتله ذاكرًا لإحرامِه متعمّدًا لقتله لم يُحكم عليه (٦). (٥١١/٥)

۲۳۹۷۳ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ: في الذي يَقتُلُ الصيدَ مُتَعَمِّدًا وهو يعلمُ أنَّه مُحْرِمٌ، ويَتَعَمَّدُ قتلَه، قال: لا يُحكّمُ عليه، ولا حجَّ له'''. (ه/١١٥)

٢٣٦٧٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ قال: العمدُ: هو الخطأ المكفّرُ؛ أن يصيبَ الصيد وهو يريدُ غيره فيصيبه (٨). (١١/٥)

٧٣٦٧٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: مَن قتَله مُتَعَمِّدًا غيرَ
 ناس لإحرامِه، ولا يريدُ غيرَه؛ فقد حلَّ<sup>(٩)</sup>، وليست له رخصة، ومَن قتَله ناسيًا

(٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٠٥/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شبية ٢٥/٤، وابن جرير ٨/٦٧٨، وابن أبي حاتم ١٢٠٥/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ١٩٣/١، وفي مصنفه (١١٧٣، ١٩٧٤)، وسعيد بن منصور (٧٢٨ ـ تفسير). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧٤.
 (۸) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧٥.

<sup>(</sup>٩) قال محققو الدر: كذا في النسخ، وعند الشافعي: أحلُّ. وعند ابن جرير بالوجهين، وقال الشافعي: أحسبه يذهب إلى: أحلُّ عقوبة الله.

لإحرامِه أو أراد غيرَه فأخطأ به فذلك العمدُ المُكَفَّرُ (١). (٥١٢/٥)

۲۳۲۷۲ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ قول الله: ﴿وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَمَيّدًا وَهُوَ الله عَلَمُ مُتَمَيّدًا وَهُوَ مُثَلَ مِن النّحَيهِ ، قال: فالمَعْدُ الذي ذكر الله تعالى أن يصيب الصيد وهو يريد غيره فيصيبه، فهذا العمد المُكفَّر، فأما الذي يصيبه غير ناسٍ ولا مريدٍ لغيره فهذا لا يُحكم عليه، هذا أَجَلُّ مِن أن يُحْكم عليه (١١٦١٢٠٠٠). (ز)

**٢٣٦٧٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ قال: كُلَّما أصاب المحرمُ الصيدَ** ناسيًا حُكِم عليه<sup>٣٣</sup>. (ز)

٢٣٦٧٩ عن الحسن البصري - من طريق عمرو -: ﴿وَمَن قَلَلُهُ مِنكُم مُتَكِدًا﴾ للصيد،
 ناسيًا لإحرامِه، ﴿فَمَنِ آعَتَكَا بَعْدَ ذَالِكَ﴾ مُتَعَمِّدًا للصيد يذكُرُ إحرامَه لم يُحكم عليه (٥١٢/٥).

٢٣٦٨٠ ـ عن إسماعيل بن مسلم، قال: كان الحسن البصري يفتي فيمن قتل الصيد
 متعمدًا ذاكرًا لإحرامه: لم يحكم عليه (١)

۲۳٦٨١ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق حمَّاد ـ، مثل ذلك (ز).

[٢٦٦] انتَقَد ابنُ كثير (٣/ ١٩٢) ما ذهب إليه مجاهد من أنَّ المراد بالمتعمد: القاصد إلى قتل الصيد مع نسيانه لإحرامه، وأنه إن كان ذاكرًا لأحرامه بطل حجه، فقال: «وهو قول غريب».

٢١٦٧ انتقد ابن كثير (٣/ ١٩٢) ما ذهب إليه طاووس، فقال: «وهذا مذهبٌ غريبٌ عن طاووس، وهو مُتمسًك بظاهر الآية».

(٦) أخرجه ابن جرير ١٧٦/٨.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣١٥، وأخرجه الشافعي ١٨٣/٢، وابن جرير ٨/ ٦٧٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٧٥. (٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧١٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١٩٤/، وفي مصنفه (٨٨٨) من طريق أيوب، وابن أبي شيبة ٢٥/٤، وابن جرير ٨/٦٧٧، ٢٦٥، وابن أبي حاتم ١٢٠٠/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧٦.(٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧٦.

٢٣٦٨٢ ـ عن محمد بن سيرين، قال: من قتله متعمَّدًا لقتلِه ناسيًا لإحرامِه فعليه المجزاء، ومَن قتَله متعمِّدًا لقتلِه غيرَ ناسٍ لإحرامِه فذاك إلى الله؛ إن شاء عدَّبه، وإن شاء غفرَ له (١٢/٥).

٢٣٦٨٣ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ قال: يُحكَمُ عليه في العمد، والخطأ، والنسيان<sup>(٢)</sup>. (١٩١٠ه)

٢٣٦٨٤ \_ عن ابن جريج، قال: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: ﴿وَمَن قَلَلَهُ مِنكُم مُتَكَالَهُ مِنكُم مَنكُم فَمَلَهُ وَمَن قَلَلهُ مَن قَلَه متعمَّدًا؟ قال: نعم، تُعظَّمُ بذلك حرماتُ الله، ومضَت به السُّنَن، ولِثَلًا يَدخُلَ الناسُ في ذلك (٣٠). (٥١٢/٥) ٢٣٦٨٥ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن جُريْج \_ قال: إذا أصاب المحرمُ

٢٣٦٨٦ - عن محمد ابن شهاب الزهري - من طريق هشيم، عن بعض أصحابه - قال: نزَل القرآن بالعمد، وجرَتِ السنةُ في الخطأ. يعني: في المحرِم يصيبُ الصيد (٥١٣/٥).

صيدًا فعليه فدية، فإذا أكله فعليه أن يتصدق بمثل ما أكل(٤). (ز)

٢٣٦٨٧ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري \_ من طريق معمر \_ قال: يُحكَمُ عليه في العمد، وفي الخطأ منه (١) ( (٥١٣/٥)

۲۳٦۸۸ ـ عن عمرو بن دينار ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ قال: رأيتُ الناسَ أجمعين يغرمون في الخطأ<sup>(۷)</sup>. (۱۲/۰)

الم الآنك على المتعمد، وعلى قول الزهري بقوله: "ومعنى هذا: أنَّ القرآن دلَّ على وجوب الجزاء على المتعمد، وعلى تأثيمه بقوله: ﴿ لِيَدُوقَ وَ لَا أَمْرِهُ عَنَا اللهُ عَنَا سَلَنَّ وَنَ عَادَ فَيَنَا لَلهُ عَنَا اللهُ عَنَا سَلَنَّ وَنَ عَادَ فَيَنْ لَلهُ اللهُ يَنْهُ اللهُ يَنْهُ اللهُ عَنا اللهُ عَلى الجزاء في الحمد عليه في العمد .

الخطأ، كما دل الكتاب عليه في العمد .

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٤٤/٤، ٢٦، وابن جرير ٨/٦٧٧، وابن أبي حاتم ١٢٠٦/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشافعي ٢/ ١٨٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٢٨/٤ (٨٣٣٢). (٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٧٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (٨١٧٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٧) أخرجه الشافعي ٢/٨٣/. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٣٦٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لا نَقَنْلُواْ الصَّيْدَ وَالنُّمْ حُرُمٌ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَمِّيلًا﴾ لقتله ناسيًا لإحرامه(١٠). (ز)

٩٣٦٩ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب -: أمَّا الذي يتعمد فيه الصيد، وهو ناس لحرمه، أو جاهل أنَّ قتله غير مُحَرَّم؛ فهؤلاء الذين يحكم عليهم. فأمَّا مَن قتله مُتَعَمِّدًا بعد نهي الله، وهو يعرف أنَّه مُحْرِم، وأنَّه حرام؛ فذلك يُوكّل إلى نقمة الله، وذلك الذي حمل الله عليه النقمة (١٦٩٤٠٠٠). (ز)

# ﴿ فَجَزَّاتُ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ ﴾

٢٣٦٩١ ـ عن عبد الله بن عباس، في الرجل يصيبُ الصيدَ وهو مُحْرِم، قال: يُحكَمُ عليه جزاؤه، فإن لم يَجِد؟ قال: يُحكَمُ عليه ثمنُه، فيُقَوَّمُ طعامًا، فيتَصَدَّقُ به، فإن لم يَجِد حُكِم عليه الصيام<sup>(٣)</sup>. (٥١٤/٥)

٢٣٦٩٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مقسم ـ في قوله: ﴿ فَجَزَّا اللَّهُ مِنْكُ مَا قَنَلَ مِنَ

٢١٦٩] أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في صفة العمد الموجب للكفارة والجزاء على قولين: الأول: أن يتعمد قتله ذاكرًا لإحرامه. الثاني: أن يتعمد قتله ناسيًا لإحرامه.

وقد رجَّح ابنُ جرير (١٨/٨٠ - ٢٧٩) مستندًا إلى عموم ظاهر الآية أنَّ العامدَ والناسيَ في ذلك سواء، فقال: إنَّ الله تعالى حرَّم قَتْل فلك سواء، فقال: إنَّ الله تعالى حرَّم قَتْل صيد البرِّ على كل مُحْرِم في حال إحرامه ما دام حرامًا، بقوله: ﴿ كَائَمُ اللّهِينَ اللّهِينَ اللّهَ اللّهُ على كل مُحْرِم في حال إحرامه متعمدًا لِقَتْلِه، ولم يُخصِّص به المتعمد قتله في حال ذكره إحرامه، بل عمَّ في التنزيل بإيجاب الجزاء كل قاتل صيد في حال إحرامه مُتَمَمِّدًا. وغير جائزٍ إحالة ظاهر التنزيل إلى باطنِ من التأويل لا دلالة عليه من نصٌ كتابٍ، ولا خبرٍ لرسول الله ﷺ، ظاهر التنزيل إلى باطنِ من التأويل لا دلالة عليه من نصٌ كتابٍ، ولا خبرٍ لرسول الله ﷺ،

ونسب ابنَّ كثير (٣٥٨/٥) هذا القول للجمهور، وذكر من مُرَجِّحاته قوله: ﴿فَإِنَّ قَتَلَ الصَيد إتلافٌ، والإتلاف مضمون في العمد وفي النسيان، لكن المتعمد مأثوم، والمخطئ غير ملوم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ۱۷۷.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

التَّمَرِ ﴾، قال: إذا أصاب المحرمُ الصيدَ يُحكَمُ عليه جزاؤه من النَّعَم، فإن وجَد جزاء فُوم الجزاءُ دراهمَ، ثم قوّمت جزاء فُوم الجزاءُ دراهمَ، ثم قوّمت الدراهمُ جِنطةً، ثم صام مكانَ كلِّ نصفِ صاع يومًا. قال: ﴿أَوْ كَثَنَرَةٌ مُعَامُ مَسْكِينَ أَوْ مَثَلُ ذَلِكَ مِيامًا ﴾، وإنما أُرِيَد بالطعام الصيام، أنَّه إذا وجَد الطعامَ وجَد جزاءَ (''). (م/١٤٥)

٢٣٦٩٣ ـ عن حماد بن سلمة، قال: أمرني جعفر بن أبي وحشية أن أسأل عمرو بن دينار عـن هـذه الآيـة. ﴿وَمَن فَلَكُ مِنكُم مُتَعَمِدًا فَجَرًا ۗ مِثْلُ مِن النَّمْرِ ﴾ الآيـة. فسألته، فقال: كان عطاء يقول: هو بالخيار، أيَّ ذلك شاء فعل؛ إن شاء أهدى، وإن شاء أطعم، وإن شاء صام. فأخبرتُ به جعفرًا، وقلتُ: ما سمعتَ فيه؟ فتَلكَّأ ساعةً، ثم جعل يضحك ولا يخبرني. =

٢٣٦٩٤ ـ ثم قال: كان سعيد بن جبير يقول: يحكم عليه من النعم هديًا بالغ الكعبة، إنما جعل الطعام والصيام [كفارة]، فهذا لا يبلغ ثمنَ الهدي، والصيام فيه من ثلاثة أيام إلى عشرة (٢). (ز)

٢٣٦٩٥ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق عبدة ـ قال: ما أصاب المحرمُ من شيءٍ حُكِم فيه قيمتُه (١٨/٥)

٢٣٦٩٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ في الآية، قال: عليه من النَّم مثلُه (٤) . (١٥/٥)

٢٣٦٩٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ قال: مَن قَتَل الصيدَ ناسيًا، أو أراد غيرَه فأخطأ به؛ فذلك العمدُ المُكَفَّر، فعليه مثله هديًا بالغَ الكعبة، فإن لم يَجِد فابتاع بثمنِه طعامًا، فإن لم يَجِد فابتاع بثمنِه طعامًا، فإن لم يَجِد صام عن كلِّ مُدِّ يومًا (٥٤/٥).

٢٣٦٩٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد ـ في قوله: ﴿ فَجَزَّا ۗ يَتْلُ مَا قَلْلَ مِنَ

 <sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٣٣٠ ـ تفسير)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٧٦٠، وابن جرير ٨٢٢/، وابن أبي حاتم ١٢٠٥/، ١٢٠٨، والبيهقي في سننه ١٨٦/، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص٣١٥، وأخرجه عبدالرزاق ١٩٣/، وفي مصنفه (٨٩٩٣)، وابن جرير ٨٦٨٦/. وعند عبدالرزاق: مُدَّيْن، بدلًا من: مُدُّ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

اَلْتَعَرِهِ، قال: ما كان من صيدِ البَرِّ مِمَّا ليس له قَرن؛ الحمارُ أو النعامة، فعليه مثلُه من الإبل، وما كان ذا قَرن من صيد البر؛ مِن وَعلِ أو إيَّل<sup>(۱)</sup>، فجزاؤه من البقر، وما كان من ظَبْي فمن الغنم مثلُه، وما كان من أرنبٍ ففيها ثَنِيَّة، وما كان من يَربوع وشِبهِه نفيها تَبْقَدُ من طعام، وما كان من جرادةٍ أو نحوها ففيها قبضةٌ من طعام، وما كان من طير البَرِّ ففيه أن يُقَوَّم ويُتَصَدَّقَ بثمنِه، وإن شاء صام لكلِّ نصفِ صاع يومًا، وإن أصاب فَرَخَ طيرٍ برِّيةٍ أو بيضَها فالقيمةُ فيها طعامٌ أو صومٌ على الذي يكونُ في الطير ۱۲/۵)

٧٣٦٩٩ ـ عن عامر الشعبي، ﴿فَجَرَآءٌ يِثْلُ مَا قَلَلَ مِنَ الْتَعَرِ﴾، قال: نِدُّه (٣٠. (١٤/٥) ٢٣٧٠٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق هشام ـ في رجل أصاب صيدًا فلم يجد

جزاءَه، قال: يُقَوَّم دراهمَ، ثم تُقَوَّم الدراهم طعامًا، ثم يصوم لكل صاع يومين. =

٢٣٧٠١ ـ وقال عطاء: لكُلِّ صاعِ أربعة أيام<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٣٧٠٢ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن مجاهد ـ أنَّه سُئِل: أَيُعْرَمُ في صغير الصيد كما يُغرَمُ في كبيره؟ قال: أليس يقولُ الله: ﴿فَبَرَّاتٌ مِثْلُ مَا قَلَكِ؟!(٥٠). (١٥/٥)

٢٣٧٠٣ ـ عن ابن جُرَيْج، قال: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: أرأيتَ إن قتلتُ صيدًا فإذا هو أعورُ أو أعرجُ أو منقوصٌ؛ أُغَرَّمُ مثله؟ قال: نعم إن شنتَ. قال عطاء: وإن قتَلتَ ولدَ بقرةٍ وَحُثِيَّةٍ ففيه ولدُ بقرةٍ إنسيَّةٍ مثله، فكلُّ ذلك على ذلك<sup>(١٦</sup>). (١٦/٥)

<sup>(</sup>١) الإِيَّل والأَيَّل: من الوحش، وقيل: هو الوَعل، والوَعل: هو تيس الجبل. لسان العرب (أول، وعل).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٨٥ \_ ٦٨٦.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٣٩٦/٤ (٨).
 (٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٥.

<sup>(</sup>٧) في ط شاكر: فإن كان ليس عنده ما يبلغ ذلك. وقال شاكر: في المطبوعة: فإن كان ليس صيده ما يبلغ ذلك. وهو خطأ صوابه في المخطوطة.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٧٠٣/٨.

وتالم المالية

٧٣٧٠٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في الآية، قال: إن قتَل نعامةً أو حمارًا فعليه بقرةً، أو قتَل غزالًا أو أروزي فعليه بقرةً، أو قتَل غزالًا أو أربًا فعليه شاة، وإن قتَل ضَبًّا أو حرباء أو يَربوعًا فعليه سَخْلَةٌ (١) قد أكلت العشبَ وشربت اللبن (٣). (١٥/٥)

٢٣٧٠٦ ـ عن عطاء [الخراساني] ـ من طريق ابنه عثمان ـ في قوله: ﴿فَجَزَآةٌ مِثْلُ مَا فَلَكُ
 قَلَلَهُ، قال: ما كان له مِثلٌ يُشبِهُه فهو جزاؤه؛ قضاؤه (٤٠) (٥١٥٥)

٢٣٧٠٧ \_ عن عطاء الخراساني، في قوله: ﴿ فَجَزَّاتُهُ مِثْلُهُ ، قال: شِبْهُه (٥). (٥١٤٥)

٢٣٧٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَجَرَآةٍ ﴾ يعني: جزاء الصيد ﴿ وَتَلْ مَا قَلْ مِنَ التَّكِي ﴾ التَّكِي عني: من الأزواج الثمانية إن كان قتل عمدًا، أو خطأ، أو أشار إلى الصيد فأصيب؛ فعليه الجزاء (١٠). (ز)

٢٣٧٠٩ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكثير بن معروف ـ في قوله: ﴿فَبَرَاتُهُ مِثْلُ مَا فَلَكِ»، قال: فما كان مِن صيد البرِّ مِمَّا ليس له قَرْنٌ ـ الحمارُ، والنعامة ـ فجزاؤه من اللباء البُدن، وما كان من الطباء ففيه من الغنم، والمربوعُ فيه بَرَقٌ ـ وهو الحَمَلُ ـ، وما كان من حمامةٍ أو نحوها من الطير ففيها شاة، وما كان من جرادةٍ أو نحوها ففيها قبضةٌ من طعام (٨)(١٠٠٠). (م/١٥٥)

□ الآثار اختلاف المفسرين في معنى المثلية في جزاء الصيد على قولين: الأول: الأول: يُقُوم الشبه الأشياء به شبهًا من النَّمَ، فيجزيه به، ويُهديه إلى الكعبة. الثاني: يُقَوَّم الصيد المقتول قيمته من الدراهم، ثم يشتري القاتل بقيمته نِدًّا من النَّعَم، ثم يُهديه إلى الكعة.

الكعة.

وقد رجَّح ابنُ جرير (٨/ ٦٨٧) القول الأول، وانتَقَد الثاني مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، ==

<sup>(</sup>١) الأروى: جمع الأُرْويَّة، وهي أنثى الوعل. اللسان (روى).

<sup>(</sup>٢) السخلة: ولد الضأن والمعز ساعة تُولد، ذكرًا كان أو أنثى. لسان العرب (سخل).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٥/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ١٨١.
 (۵) عناه السيط السان المناه

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٦/١.

 <sup>(</sup>٧) ذكر في النهاية (ثنا) أن التَّبيَّة من الغنم: ما دخل في السن الثالثة. وعلى مذهب أحمد بن حنبل: ما
 دخل من المعز في الثانية.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٥/٤ ـ ١٢٠٦.

والمنظلة المنظلة

#### 🏶 من أحكام الآية:

٢٣٧١ - عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: «الضَّبُعُ صيدٌ، فإذا أصابه المُحْرِمُ
 ففيه جزاءً كبشٌ مُسِنٌ، وتُؤكّلُ (١٠). (٥١٦/٥)

٢٣٧١١ ـ عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، قال: ﴿في بيضةِ النعامِ صيامُ يومٍ، أو إطعامُ مسكينٍ،(٢٠). (١٥/٥٥)

۲۳۷۱۲ \_ عن عبدالله بن مسعود =

۲۳۷۱۳ ـ وأبي موسى الأشعري، موقوفًا مثلَه<sup>(۳)</sup>. (ه/١٨٥)

٢٣٧١٤ \_ عن معاوية بن قُرَّة، عن رجل من الأنصار: أنَّ رجلًا أوطاً بعيرَه أَدْحِيَّ (٤) نعامة، فكسر بيضة صوم يوم، أو إطعام مسكين (٥). (١٥/٥)

٧٣٧١٥ ـ عن عبدالله بن ذَكُوان: أنَّ النبي ﷺ سُئِل عن محرِمِ أصاب بيضَ نعام.

== فقال: ﴿وَأُوْلَى القولين في تأويل الآية ما قال عمر، وابن عباس، ومَن قال بقولهما: إِنَّ المِمقتول مِن الصَقول اللهِ عنه النَّعَم، كما قال الله تعالى: ﴿فَيَرَّاتُ يُتُلُ مَا فَلَا مِنَ السَّمِكِ، وغير جائزٍ أن يكون مِثْلُ الذي قَتَل من الصيد دراهم، وقد قال الله تعالى: ﴿مِنَ التَّمَرِكِ؛ لأن الدراهم ليست من النَّعَم في شيءٍ».

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه. وقال الألباني في الإرواء ٢٤٣/٤: •صحيح الإسناد». وقد ورد من طرقي أخرى عن جابر بنحوه، ينظر فيها كلام ابن حجر في التلخيص الحبير ٢٧٨/٢.

(٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ٧/ ٤٥ (٦٨٠٤)، والدارقطني ٣/ ٢٧٨ \_ ٢٧٩ (٢٥٥٧، ٢٥٥٨).

قال ابن أبي حاتم في العلل ٣ ١٩٥ (٧٩٤): «قال أبي: هذا حديث ليس بصحيح عندي». وأعلّه الدارقطني في العلل ٣٢/١٣: «هذا منكر». وقال الدارقطني في العلل ٣٢/١٠: «هذا منكر». وقال الألباني في الإرواء ٢٢/١٤: «إسناد رجاله ثقات، رجال الشيخين، لكنه منقطع بين ابن جريج وأبي الزناد».

- (٣) أخرجه الشافعي ٩٩/١ (٨٥١، ٨٥٢ ـ شفاء العي).
- (٤) الأَدْحِيّ: الموضع الذي تبيض فيه النعامة وتفرخ. النهاية (دحا).
- (٥) أخرجه أحمد ١٨٨/٣٤ (٢٠٥٨٢)، من طريق مطر الوراق، عن معاوية بن قرة، عن رجل من الأنصار به.

قال الأُلباني في الإرواء ٢١٨/٤: •أخرجه الإمام أحمد، والدارقطني، والبيهقي، من طرق عن سعيد بن أبي عروبة، عن مطر به. قلت: ومطر هو ابن طهمان الوراق، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢٣٣/١ (٦٦٦٣)، وابن خزيمة ٣١٦/٤ (٢٦٤٨)، من طريق إبراهيم الصائغ، عن عطاء، عن جابر به.

قال: اعليه في كلِّ بيضةٍ صيامُ يوم، أو إطعامُ مسكين، (١١/٥). (١٩/٥)

٢٣٧١٦ ـ عن عائشة، عن النبئ ﷺ، نحوَه (١٩/٥). (١٩/٥)

٧٣٧١٧ \_ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: ﴿فَي بَيْضِ النَّعَامِ ثَمَنُهُ اللَّهُ (٥١٩٥)

٢٣٧١٨ ـ عن جابر: أنَّ عمر بن الخطاب قضى في الأرنب جَفْرَةٌ (١٤). (ه/١٥٥)

٢٣٧١٩ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق يزيد بن إبراهيم ـ قال: تمرةٌ خيرٌ من جرادة<sup>(ه)</sup>. (ه/١٨ه)

• ٢٣٧٢ - عن حمر بن الخطاب - من طريق إبراهيم - قال: في بيضِ النعام قىمتُه<sup>(٦)</sup>. (١٩/٥)

٢٣٧٢١ ـ عن قبيصة بن جابر ـ من طريق عبدالملك بن عمير ـ قال: ابْتَدَرْتُ وصاحبٌ لى ظُبْيًا في العَقَبَة، فأصَبْتُه، فأتيتُ عمر بن الخطاب، فذكرتُ ذلك له، فأقبل عَلَيَّ رجلٌ إلى جنبه، فنظرا في ذلك، فقال: اذْبَحْ كبشًا(٧). (ز)

٢٣٧٢٢ ـ عن قبيصة بن جابر ـ من طريق عبدالملك بن عمير ـ قال: قَتَل صاحبٌ لي ظَبْيًا وهو مُحْرِم، فأمره عمر بن الخطاب أن يذبح شاةً، فيتصدق بلحمها، ويسقي [هابها<sup>(۸)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ٣٨٩ (١٥٢١٠) من مرسل أبي الزناد عبدالله بن ذكوان به.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ٣٨٩ (١٥٢١١)، والدارقطني ٣/ ٢٧٩ ـ ٢٨٠ (٢٥٥٩، ٢٥٦٠).

قال البيهقى في معرَّفة السنن والآثار ٧/ ٤٦٥ ـ ٤٦٦ (١٠٧١٨): ﴿وَأَصِحُ مَا رُوي فِيهِ... أخرجه أبو داود في المراسيل، وقال: هذا هو الصحيح.. وقال ابن حجر في إتحاف المهرة ١٥/ ٢٢٠ (١٩١٨٧): •وقال أبو حاتم: لم يسمع ابن جريج من أبي الزناد شيئًا، يشبه أن يكون أخذه عن إبراهيم بن أبي يحيى. وقال المناوي في فيضّ القدير ٤/ ٤٥٥ (٩٤٨): •قال عبدالحق: هذا لا يسند من وجه صحيح». وقال الألباني في الإرواء ٢١٧/٤: ﴿وهذا سند صحيحٌ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه ٢٧٢/٤ (٣٠٨٦).

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢١٣/٣ (٢٠٧٠١): •هذا إسناد ضعيف.. وقال ابن حجر في الدراية في تخريج الهداية ٢/٤٤ (٥٠٨): اوفي الباب عن أبي هريرة، وكعب بن عجرة، مرفوعًا، أخرجهما الدارقطني، وإسنادهما ضعيفان». وقال ابن الملقن في البدر ٣٣٩/: ﴿وأبو المهزم... ضعفوه». وقال الألباني في الإرواء ٢١٦/٤ (١٠٣٠): "ضعيف جدًّا».

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ٣٣٢.

والجفرة: في أولاد المعز إذا بلغ أربعة أشهر وفُصل عن أمه وأخذ في الرعي. النهاية (جفر). (٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٧٧/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة ١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٣.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۸/ ٦٨٤.

٢٣٧٢٣ ـ عن قبيصة بن جابر ـ من طريق الشعبي ـ: أصبتُ ظبيًا وأنا مُخرِم، فأتيتُ عمر بن الخطاب، فسألته عن ذلك. =

٢٣٧٢٤ ـ فأرسل إلى عبدالرحمن بن عوف، فقلت: يا أمير المؤمنين، إنَّ أمرَه أهونُ من ذلك. قال: ثم قال: قتلتَ الصيد وأنت مُحْرِمٌ، ثم تَغْمَصُ الفتيا! قال: فجاء عبدالرحمن، فحكما شاةً(١). (ز)

٢٣٧٢ - عن أبي حَرِيز البَجَلِيُّ، قال: أصبتُ ظَبْيًا وأنا محرِمٌ، فذكرتُ ذلك لعمر بن الخطاب، فقال: اثتِ رجلين من إخوانِك فليحْكُما عليك. فأتيتُ عبد الرحمن بن عدف =

٧٣٧٢٦ ـ وسعدًا، فحكما عليَّ تَيسًا أَعفَرَ (٢). (٥٢٢٥)

٢٣٧٢٧ \_ عن عمر بن الخطاب =

۲۳۷۲۸ ـ وعثمان بن عفان =

۲۳۷۲۹ \_ وزید بن ثابت =

۲۳۷۳۰ \_ ومعاوية بن أبي سفيان =

٢٣٧٣١ ـ وعبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ قالوا: في النعامةِ بَكَنةٌ<sup>٣٧)</sup>. (١٥/٥٥)

٢٣٧٣٢ \_ عن عطاء، قال: أولُ مَن فدَى طيرَ الحرمِ بشاةٍ عثمانُ (١٥/٥)

٣٣٧٣٣ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي عُبيدة ـ قال: في بيض النعام قيمتُه (٥٠١/٥)

٣٣٧٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: في كلِّ بيضتين درهم، وفي كلِّ بيضتين درهم، وفي كلِّ بيضةٍ نصفُ درهم (٧٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٤.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابنَ سعد ٦/ ١٥٤ ـ ١٥٥، وابن جرير ٨/٦٩٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٥٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ١٢/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن أبيُّ شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٥٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة ١٣/٤.

٢٣٧٣٦ \_ عن القاسم، قال: سئِل عبدالله بن عباس عن المُحْرِمِ يصيبُ الجرادةَ.
فقال: تمرةٌ خيرٌ من جرادة (١). (٥١٨/٥)

٧٣٧٣ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ فَبَرَّآهُ مِنْ أَنَكُ مِنَ التَّمَرِ ﴾، قال: إذا قتَل المحرمُ شيئًا من الصيد حُكِم عليه فيه، فإن قتَل ظبيًا أو نحوه فعليه شاةٌ تُذبَحُ بمكة، فإن لم يَجِد فإطعامُ ستة مساكين، فإن لم يَجِد فصيامُ ثلاثة أيام، فإن قتَل إيَّلا أو نحوه فعليه بقرةٌ، فإن لم يَجِدها أَطمَم عشرين مسكينًا، فإن لم يجد صام عشرين يومًا، وإن قتَل نعامةً أو حمارَ وحش أو نحوه فعليه بدَنةٌ من الإبل، فإن لم يَجِد أَطعَم ثلاثين مسكينًا، فإن لم يَجِد صام ثلاثين يومًا، والطعامُ مُذَّ يُشبِعُهم (١٤/١٠).

۲۳۷۳۸ \_ عن عكرمة، قال: سأل مروانُ بن الحكم عبدالله بن عباس وهو بوادي الأزرق، قال: أرأيتَ ما أصبنا من الصيد لم نجد له ندًا؟ فقال ابن عباس: ثَمَنُه يُهدَى إلى مكة (٢٠). (١٤/٥)

٧٣٧٣٩ ـ عن عطاء: أنَّ رجلًا أغلَق بابَه على حمامةٍ وفرخَيْها، ثم انطلَق إلى عرفاتٍ ومِنَّى، فرجع وقد موَّتت، فأتى ابِنَ <mark>عمر</mark>، فذكَر ذلك له، فجعَل عليه ثلاثةً من الغنم، وحكَم معه رجل<sup>(1)</sup>. (ه/١٧ه)

٢٣٧٤٠ عن عبدالله بن عمر - من طريق علي بن عبدالله البارقي - قال: في الجرادة قَبضةٌ من طعام (٥٠) (٥٠/١٥)

٢٣٧٤١ ـ عن شريح القاضي ـ من طريق ابن سيرين ـ قال: لو وجدت حَكَمًا عدلًا

[١٧٧] **علَّق ابنُ عطية (٢/ ٢٦٠** بتصرف) على هذا الأثر بقوله: •وقد تقلَّم لابن عباسٍ قولٌ غير هذا آنفًا، ولا يُنكَّر أن يكون له في هيئة التكفير قولان٬. وقول ابن عباس الآخر من طريق مِقْسم، في تفسير قوله تعالى: ﴿فَجَرَاتٌ مِّنْلُ مَا قَلَ مِنْ الْتَكَمِ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٧٨/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ١٨٧٨، ١٨٤، ١٨٥، وابن أبي حاتم ١٢٠٥/، ١٢٠٨، والبيهقي في سننه ٥/
 ١٨٦، ١٨٦، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٣٨/٤ (٨٣٥٨) وفيه: أنَّ السائل هو ابن عباس، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٤٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٧٧ / ٧٨ ـ ٧٨.

والمنظالة المنظلة المن

لَحَكُمْتُ في الثعلب جَدْيًا، وجَدْيٌ أَحَبُّ إِلَىَّ مِن الثعلب(١). (ز)

٢٣٧٤٢ ـ عن عروة بن الزبير ـ من طريق هشام ـ قال: إذا أصاب المحرمُ بقرةً الوحش ففيها جَزُورٌ<sup>(٢)</sup>. (٥١٧/٥)

۲۳۷٤٣ \_ عن مجاهد بن جبر =

۲۳۷٤٤ ـ وطاووس بن كيسان =

۲۳۷٤٥ ـ وعطاء ـ من طريق ابن أبي ليلي ـ أنهم قالوا: في الحمار بقرة<sup>(٣)</sup>. (ه/١٥٥)

٢٣٧٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... في قاتل الصيدِ جزاءٌ مثلُ ما قتل مِن النَّعَم، إن قتل حمارَ وحش أو نعامة ففيها بعيرًا (أن ينحره بمكة؛ يطعم المساكين ولا يأكل هو ولا أحد من أصحابه، وإن كان من ذوات القرون ـ الإيَّل والوَعْل ونحوهما ـ فجزاؤه أن يذبح بقرة للمساكين، وفي الطير ونحوها جزاؤه أن يذبح شأة مُسِنَّة، وفي الحمام شأة، وفي بيض الحمام إذا كان فيه فرخٌ دِرْهَمٌ، وإن لم يكن فيه فرخ فنصف درهم، وفي ولد الحمار الوحش ولد بعير مثله، وفي ولد النعامة ولد بعير مثله، وفي ولد الإيَّل والوَعْل ونحوه ولد شأة مثله، وفي فرخ الحمام ونحوه ولد شأة مثله، وفي ولد الظبي ولد شأة مثله، (ز)

#### ﴿ يَعَكُمُ بِهِ. ذَوَا عَدُّلِ مِنكُمْ ﴾

٢٣٧٤٧ ـ عن ميمون بن مهران: أنَّ أعرابيًّا أتى أبا بكر، قال: قتَلتُ صيدًا وأنا مُحْرِمٌ، فما تَرَى عليَّ من الجزاء؟ فقال أبو بكر لأبيَّ بن كعب وهو جالسٌ عندَه: ما تَرَى فيها؟ فقال الأعرابيُّ: أتَيتُك وأنت خليفةُ رسول الله ﷺ أسألُك، فإذا أنت تسألُ غيرَك! قال أبو بكر: وما تُنكِرُ؟ يقول الله: ﴿يَمْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمٌ ﴾، فشاورتُ صاحبي، حتى إذا اتفقنا على أمرِ أمرناك به (٢٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹۳/۸.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٣٣.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٣٣، وفيه: عن عطاء قالوا.
 (٤) هكذا في الأصل.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٦/٤ ـ ١٢٠٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٢٣٧٤٨ ـ عن بكر بن عبدالله المزني، قال: كان رجلان من الأعراب مُحرِمان، فأحاش (١) أحدُهما ظبيًا، فقتَله الآخر، فأتيا عمر، وعندَه عبدالرحمن بن عوف، فقال له عمر: وما تَرَى؟ قال: شاة. قال: وأنا أَرَى ذلك، اذهَبا فأهدِيَا شاةً. فلمَّا مضَيَا قال أحدُهما لصاحبه: ما درَى أميرُ المؤمنين ما يقولُ حتى سأل صاحبه. فسبعها عمر، فردَّهما، وأقبَل على القائل ضربًا باللَّرَّةِ، وقال: تقتُلُ الصيدَ وأنت محرمٌ، وتَغيمُ الفُنيا! إنَّ الله يقول: ﴿يَتَكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ يَنكُمُ ﴾. ثم قال: إن الله لم يرضَ بعمرَ وحدَه، فاستعَنتُ بصاحبي هذا (٢٠). (٢٠١٥)

٢٣٧٤٩ عن قبيصة بن جابر، قال: حجَجْنا زمنَ عمر، فرأينا ظَبِيًا، فقال أحدُنا لصاحبه: أثراني أبلُغُهُ فرمَى بحجر، فما أخطأ خُشَشَاءُ (٣)، فقتَله، فأتَينا عمر بن الصاحبه: أثراني أبلُغُهُ فرمَى بحجر، فما أخطأ خُشَشَاءُ (٣)، فقتَله، فأتَينا عمر بن عوف ما الخطاب، فسألناه عن ذلك، وإذا إلى جنبِه رجلٌ عيني: عبدالرحمن بن عوف ما فالتفتَ إليه، فكلَّمه، ثم أقبَل على صاحبنا، فقال: أعمدًا قتَلته أم خطأ؟ قال الرجل: لقد تعمَّدتُ رميَه، وما أرَدتُ قتلَه. قال عمر: ما أراكَ إلا قد أشركتَ بينَ العمدِ والخطأ، اعبد إلى شاةٍ فاذبَحها، وتصدَّق بلحمِها، وأسْقٍ إهابَها عيني: ادفَعه إلى مسكينٍ يجعلُه سِقاءً مل فأميرُ المؤمنين ما يُفتيك حتى شاوَر صاحبَه، اعبد إلى ناقتِك فانحَرها فلعلَّ (أ) ذلك. قال قبيصةُ: وما أذكرُ الآيةَ في سورة المائدة: عانحَرها فلعلَّ (أ) ذلك. قال قبيصةُ: وما أذكرُ الآيةَ في سورة المائدة: صاحبي ضربًا بها وهو يقولُ: أقتلتَ الصيدَ في الحرمِ وسفَّهتَ الفُتيا؟! ثم أقبل عَليَّ يضربُني، فقلتُ: يا أميرَ المؤمنين، لا أُجلُّ لك مني شيئًا مما حرَّم اللهُ عليك. قال: في الرجلِ تسعةُ أخلاق صالحةِ وخلُق سيّعٌ، فيغلِبُ خُلُقُه السيّعٌ أخلاقَه الصالحة، في الرجلِ تسعةُ أخلاق صالحةِ وخلُق سيّعٌ، فيغلِبُ خُلُقُه السيّعٌ أخلاقه الصالحة، في الرجلِ تسعةُ أخلاق صالحةِ وخلُق سيّعٌ، فيغلِبُ خُلُقُه السيّعٌ أخلاقه الصالحة، في الربلِ تسعةُ أخلاق صالحة وخلُق سيّعٌ، فيغلِبُ خُلُقُه السيّعٌ أخلاقه الصالحة، في الربلِ تسعةُ أخلاق صالحةٍ وخلُق سيّعٌ، فيغلِبُ خُلُقُه السيّعٌ الطالون، فالمؤلِ الشابُ المنابِ (٥٠) (١٤٥٥)

<sup>(</sup>١) في النهاية (حوش): حُشتُ عليه الصيد وأَحَشْتُه. إذا نفَّرته نحوه، وسُقته إليه، وجمعته عليه.

<sup>(</sup>٢) أُخرجه ابن جرير ٨/ ٦٩٠، ٦٩٥، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) الخُشَشَاء: العظم الناتئ خلف الأذن. النهاية (خشش).

 <sup>(</sup>٤) قال محققو الدر: في تفسير ابن أبي حاتم، ونسخ من تفسير ابن كثير ٣/ ١٨٥: ففعل، وفي نسخة منه كالمثبت.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٢٨٤، ٦٩٠، والطبراني (٣٥٨)، وابن أبي حاتم ١٢٠٦/٤، والحاكم ٣١٠/٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

• ٢٣٧٥ - عن طارق بن شهاب، قال: أوطاً أَرْبَدُ ضبًا، فقتَله وهو محرِمٌ، فأتَى عمرَ ليحكُمَ عليه، فقال له عمر: احكُم معي. فحكَما فيه جَدْيًا قد جمَع الماء والشجر، ثم قال عمر: ﴿ يَكُمُّ مِهِد ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ ﴿ ( ١٣١٠ ) ( هَمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٢٣٧٥١ - عن أبي حَرِيز البَجَلِيِّ - من طريق أبي وائل - قال: أصَبتُ ظبيًا وأنا مُحْرِمٌ، فذكرتُ ذلك لعمر، فقال: اثتِ رجلين من إخوانِك فليحُكُما عليك. فأتيتُ عبدالرحمن بن عوف وسعدًا، فحكما عَلَىَّ تَيسًا أَعَمَرَ (١٠). (٥٢٢٥)

٧٣٧٥٢ - عن أبي مِجْلَزِ: أنَّ رجلًا سأل ابنَ عمرَ عن رجلٍ أصاب صيدًا وهو مُحْرِمٌ، وعندَه عبدالله بن صفوان، فقال ابن عمر له: إمَّا أنْ تقولَ فأصدُقَك، أو أقولَ فتُصدُقني. فقال ابن عمر، ووافَقَه على ذلك عبدالله بن صفوان<sup>(٣)</sup>. (٥١/٥)

۲۳۷۵۳ \_ عن عمرو بن حُبْشِيّ، قال: سمعتُ رجلًا سأل عبدالله بن عمر عن رجلِ أصاب ولدَ أرنب، فقال: فيه ولدُ ماعزِ فيما أرى أنا. ثم قال لي: أكذاك؟ فقلتُ: أنت أعلم مني. فقال: قال الله: ﴿يَكُمُ يُهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ (٤٠٠)

٢٣٧٥٤ عن ابن أبي مُليكة، قال: سُئِلَ القاسم بن محمد عن مُحرِم قتَل سَخْلةً في الحرم. فقال لي الله يقول: ﴿ يَمَكُمُ الله يَعْلَمُ الله يقول: ﴿ يَمَكُمُ الله يقول: ﴿ يَمَكُمُ الله يَعْلَمُ الله يقول: ﴿ يَمَكُمُ الله يقول: ﴿ يَمَكُمُ الله يَعْلَمُ الله يقول: ﴿ يَمَلُمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يقول: ﴿ يَعْلَمُ الله يَعْلِمُ الله يَعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يَعْلَمُ عَلَمُ اللّه يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ اللّه يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يَعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يَعْلَمُ اللّه يُعْلَمُ اللّه يَعْلَمُ اللّه يَعْلِمُ اللّه يَعْلُمُ اللّه يَعْلُمُ اللّه يَعْلُمُ اللّه يَعْلِمُ اللّه يَعْلِمُ الل

٢٣٧٥ - قال الحسن البصري: حُكْمُ الحَكَمنين ماضٍ أبدًا، وقد يحكم الحَكمان بما
 حَكَمَ به رسولُ الله، ولكن لا بُدَّ من أن يحكما<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٧٥٦ ـ عن عكرمة بن خالد، قال: لا يصلُحُ إلا بحكمين لا يَختلِفان (٧٠). (٥٢٢٥٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي ۱۹٤/۲، وعبدالرزاق (۸۲۲۱، ۸٤۲۰)، وابن أبي شيبة ۷٦/٪، وابن جرير ۸٫۲۹۲. وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد ٦/ ١٥٤ ـ ١٥٥، وابن جرير ٨/٦٩٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ١٩٢ ـ ١٩٣.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ١٩٤.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/٤٧ ـ.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

۲۳۷۵۷ \_ عن مقاتل بن حیان \_ من طریق بُکیر بن معروف \_ قوله: ﴿ يَعَكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ
 يَنكُم ﴿ : يحكم به رجلان ذوا عدل في مَن قتل الصيد (''). (ز)

۲۳۷۵۸ \_ عن أبي الزناد، نحو ذلك<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٣٧٥٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَمَكُمُ بِهِ ذَوَا عَثْلِ بَنكُمُ ﴾، يعنى: يحكم بالكفارة رجلان من المسلمين، عَذلَيْن، فقيهين، يحكمان في قاتل الصيد جزاء مثل ما قتل من النعم (٣٠). (ز)

## ﴿ هَدَّيًّا بَالِغَ ٱلْكَمَّبَةِ ﴾

٧٣٧٦ عن أبي جعفر محمد بن علي: أنَّ رجلًا سأل عليًّا عن الهدي مِمًا هو؟ فقال: مِن الثمانية الأزواج. فكأن الرجل شكَّ، فقال عليٌّ: تقرأ القرآن؟ قال: نعم. قال: فسمعت الله يقول: ﴿يَالَيُّهُمُ اللَّهِتِ مَامَثُوّا أَوْفُوا بِالْمُقُودُ أَجِنَتُ كُمْ بَهِيمَةُ الْأَشَرِهِ قال: فسمعت الله يقول: ﴿يَكَنُّمُوا أَوْفُوا بِالمُقُودُ أَجِنَمُ اللَّهُ عَلَى مَا رَفَعُهُم مِنْ بَهِيمَةُ الْأَشَرِهُ وَالمَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا رَفَعُهُم مِنْ بَهِيمَةُ الْأَشَرِهُ وَلَيْتُ أَلُولُ السّمَ اللهِ عَلَى مَا رَفَعُهُم مِنْ بَهِيمَةً الْأَشَرَةُ وَالمَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ : ﴿ وَمَنْ اللهُ المَنْ فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ الْكَثِيرَةِ ﴾ قال الرجل: نعم. قال عَلِيَّ : فَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ : ﴿ وَمَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المَلْ عَلَى اللهُ اللهُ

**٢٣٧٦١ - عن عبدالله بن عمر -** من طريق القاسم بن محمد - قال: إنَّما الهَديُّ ذواتُ الجَوفِ<sup>(٥)</sup>. (ه/٣٣٥)

٢٣٧٦٢ ـ عن الحكم [بن عتيبة]، قال: قيمةُ الصيد حيثُ أصابه (٢٠). (٥٢٤/٥)
 ٢٣٧٦٣ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُريْج ـ قال: إذا قدمتَ مكةً

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٠٧/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٧/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٧/٤، والبيهقي في سننه ٢٢٩/٥.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٧/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

بجزاء صيدٍ فانحره؛ فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿ مَدَّيًّا بَلِغَ ٱلْكَمَّبَةِ ﴾ (ز)

٢٣٧٦٤ \_ عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء [بن أبي رباح]: أين يَتَصَدَّق بالطعام إن بَدَا له؟ قال: بمكة؛ من أجل أنه بمنزلة الهدي، قال: ﴿فَجَرَّاتُ مِثْلُ مَا قَلْلَ مِنَ التَّمْرِ﴾، أو ﴿مَدَنَا بُلغَ ٱلكَمْبَةِ﴾، من أجل أنه أصابه في حرم \_ يريد: البيت \_ فجزاؤه عند الست<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٧٦٥ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق قيس بن سعد \_ قال: الهَديُ والنُّسُكُ والنُّسُكُ
والطعام بمكة، والصومُ حيث شئت (٣٠). (٥٢٤/٥)

٢٣٧٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَنْ أَبْلِغَ الْكَتْبَةِ ﴾، يعني: يُنحَر بمكة، كقوله سبحانه في الحج: ﴿ ثُمُّ عَلِهُمَا إِلَى الْبَيْتِ الْفَيْمِينِ ﴾ [٣٣]، تُذْبَح بأرض الحرم، فتُطْعَم مساكين مكة (٤٠).

٢٣٧٦٧ \_ عن مقاتل بن حيّان \_ من طريق بُكيْر بن معروف \_ ﴿ مَدْيًا ﴾ يعني بالهدي: البُدْن، ﴿ يُلِغُ ٱلكَمْبَةِ ﴾ قال: مَجلُّه مكة (٥). (ز) (٥٧٤/٥)

#### ﴿ أَوْ ﴾

٢٣٧٦٨ ـ قال إبراهيم النخعي =

٢٣٧٦٩ ـ وعامر الشعبي: جزاء الصيد على الترتيب<sup>(١)</sup>. (ز)

• ۲۳۷۷ \_ عن مجاهد بن جبر =

٢٣٧٧١ - وعطاء [بن أبي رباح] - من طريق ليث - في قوله: ﴿ فَبَرَّأَةٌ مِثْلُ مَا فَثَلَ مِنَ التَّمرِ ﴾، قالا: ما كان في القرآن «أو كذا أو كذا» فصاحبه فيه بالخيار، أيَّ ذلك شاء فعل (٧٠). (ز)

٢٣٧٧٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق داود ـ قال: ما كان في القرآن:
 (أو، أو، فهو فيه بالخيار، وما كان: ﴿فَنَن لَمْ يَجِدْ ﴾ فالأولُ ثم الذي يليه (٨٠). (١٩٦/٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸/۷۰۸. (۲) أخرجه ابن جرير ۸/۷۰۸.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٠٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(3)</sup> تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٦١، ٥٠٦١، (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٠٧/، ١٢٠٨.
 (1) تفسير البغوي ٩٨/٣.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٤٥، وابن جوير ٣٩٨/٣، ٣٩٨/. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٣٧٧٣ ـ وعن إبراهيم النخعي ـ من طريق عبيدة ـ =

۲۳۷۷٤ \_ ومجاهد بن جبر \_ من طریق لیث \_ =

٧٣٧٧ \_ والضحاك بن مزاحم \_ من طريق جُوَيْبِر \_ =

٢٣٧٧٦ ـ والحسن البصري ـ من طريق أبي حمزة ـ، مثلَه<sup>(١)</sup>. (ه/٢٦٥)

٧٣٧٧٧ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق حجاج \_ في قوله: ﴿ فَبَرْآَةٌ مِثْلُ مَا فَلَلَ مَا فَلَلَ مَا فَلَلَ مَا فَلَلَ مَا لَكُمْرِ ﴾، قال: ما كان في القرآن «أو كذا أو كذا» فصاحبه فيه بالخيار، أيَّ ذلك شاء فعل (٢٠). (ز)

# ﴿ كُفَّنَرَةٌ طَعَادُ مَسَكِكِينَ ﴾

٢٣٧٧٨ ـ عن عطاء الخُراساني: أنَّ عمر بن الخطاب =

۲۳۷۷۹ \_ وعثمان بن عفان =

۲۳۷۸۰ ـ وعلى بن أبي طالب =

۲۳۷۸۱ ـ وزید بن ثابت =

۲۳۷۸۲ \_ ومعاوية بن أبي سفيان =

٢٣٧٨٣ ـ وعبدالله بن عباس قضَوا فيما كان مِن هَدْي مما يَقتُلُ المحرِمُ مِن صيدٍ فيه جزاءٌ: نُظِر إلى قيمةِ ذلك فأطعِم به المساكين (٣٠٠). (٩٢١/٥)

٢٣٧٨٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ وَ كُنْدَالُهُ لَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَّا اللَّا اللّه

٧٣٧٨ - عن عبد الله بن عباس - من طريق مقسم - في قوله: ﴿ فَجَرَآةٌ مِثْلُ مَا قَلْلَ مِنَ النَّعَم، فإن وجَد جزاءَه التَّمَرِ ، قال: إذا أصاب المحرمُ الصيدَ يُحكَمُ عليه جزاؤه من النَّعَم، فإن وجَد جزاءه دَبَحه وتصدَّق بلحمِه، وإن لم يَجِد جزاءه قُوِّم الجزاءُ دراهم، ثم قوِّمت الدراهمُ جنطة، ثم صام مكانَ كلِّ نصفِ صاع يومًا. قال: ﴿ أَوْ كَثَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدَلُ ذَلِكَ مِيامًا ﴾، وإنما أريك بالطعام الصيام؛ أنه إذا وجَد الطعام وجَد جزاءه (٥٠٤) (٥١٤٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳۹۳/۳ ۳۹۲، ۸۰۱/۸ ۷۰۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠٨/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۷/۸.
 (٤) أخرجه ابن جرير ۱۹۷/۸ ـ ۱۹۸.

<sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور (٨٣٢ ـ تفسير)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٧٦، =

والمنافقة المنافقة ال

٢٣٧٨٦ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ أنَّه كان يقول: إذا أصاب المحرِمُ شيئًا من الصيد عليه جزاؤه من النَّعَم، فإن لم يَجِد قُوِّم الجزاءُ دراهم، ثم قُوِّمَتِ المدراهمُ طعامًا بسعر ذلك اليوم فتصدَّق به، فإن لم يكن عندَه طعامٌ صام مكانَ كلِّ نصفِ صاع يومًا(١). (ه/٥٥٥)

٧٣٧٨٧ ـ ّعن إبراهيم النخعي ـ من طريق أبي معشر ـ قال: ما كان مِن دمٍ فبمكة، وما كان مِن صدقةٍ أو صوم حيثُ شاء<sup>(٢٢</sup>). (ه/٢٦٥)

۲۳۷۸۸ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ليث ـ =

٢٣٧٨٩ ـ وعطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق حجاج ـ، مثلًه (٣٠). (ه/٢٥٥)

۲۳۷۹۰ ـ عن مجاهد بن جبر =

٢٣٧٩ - وعطاء، في قوله: ﴿أَوْ كَثَنَرُةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدَلُ ذَلِكَ مِيامَاكِه، قالا: هو ما يُصيبُ المحرِمُ مِن الصيد، لا يبلُغُ أن يكونَ فيه الهَديُ؛ ففيه طعامُ قيمتِه (١٠). (٥٢٥٥) يُصيبُ المحرِمُ مِن الصيد، لا يبلُغُ أن يكونَ فيه الهَديُ؛ ففيه طعامُ قيمتِه الصيد ما يبلُغُ أن يكونَ فيه شاةٌ فصاعدًا فذلك الذي قال الله: ﴿فَيَرَاتُ مِثَلُ مَا قَلَ مِنَ التَّمِيهِ، وأمَّا ﴿كَثَرَةٌ مَثَلُ مَا قَلَ مِنَ التَّمِيهِ، وأمَّا ﴿كَثَرَةٌ مَثَلُ مَا قَلَ مِنَ التَّمِيهِ، وأمَّا ﴿كَثَرَةٌ مَلَدُ مَسَكِينَ فَ فَلك الذي لا يبلُغُ أن يكونَ فيه هَديٌ، العصفور أو عدلُ ذلك كله. = هَديٌ، قال ابن جريج: فذكرتُ ذلك لعطاء [بن أبي رباح] فقال: كلُّ شيءٍ في

القرآن: ﴿أُو، أُو الصاحبِهِ أَن يَخْتَارُ مَا شَاءُ (هُ) (هُ ٢٤/٥) ٢٣٧٩٤ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق جابر ـ في مُحرم أصاب صيدًا بخُراسان، قال: يُكفِّرُ بها<sup>(١)</sup>. (ه/٢٦٥) قال: يُكفِّرُ بمكة، أو بمنّى، ويُقَوِّمُ الطعامَ بسعرِ الأرض التي يُكفِّرُ بها<sup>(١)</sup>. (ه/٢٦٥) ٢٣٧٩٥ ـ عن عطاء [بن أبى رباح] ـ من طريق ابن جُريْج ـ في الآية، قال: إن

<sup>=</sup> وابن جرير ٨/ ٦٨٢، ٦٨٣ وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٠٥، ١٢٠٨، والبيهقي في سننه ١٨٦/. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق (٨١٩٥)، وابن جرير ٨٩٨/٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شبية (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٦٦ ـ ١٦٧، وابن جرير ٨/٧٠٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٦٦.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>ه) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٦، ٦٨٧، ٦٩٩، ٧٠٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٠٥.

أصاب إنسانٌ مُحرِمٌ نعامةً فإنَّ له \_ إن كان ذا يسارٍ \_ أن يُهدِيَ ما شاء؛ جَزُورًا، أو عَدلَها طعامًا، أو عَدلَها صيامًا، أيَّتَهُن شاء؛ مِن أَجلِ قوله الله : ﴿ وَفَجَزَّا وَهُ كَذا. قال: فكلُّ شيء في القرآن: ﴿ أَوْ ﴾ فليَختَر منه صاحبُه ما شاء. قلتُ له: أرأيتَ إذا قدَر على الطعام ألا يقدِرُ على عَدلِ الصيد الذي أصاب؟ قال: ترخيصُ الله، عسى أن يكون عندَه طعامٌ وليس عندَه ثمنُ الجزور، وهي الرُّخصَة (١٠). (٥/٥٢٥)

٢٣٧٩٦ \_ عن ابن جُرَيْج، قال: قلتُ لعطاء [بن آبي رباح]: أين يُتَصدَّقُ بالطعام؟ قال: بمكة؛ من أجلِ أنه بمنزلةِ الهَدْي<sup>(٢)</sup>. (٥٩٢٩ه)

٢٣٧٩٧ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق مالك بن مغول \_ قال: كفارةُ الحجّ بمكة "".

٢٣٧٩٨ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ قال: إذا قَدِمتَ مكة بجزاء صيدٍ فانحَره، فإنَّ الله يقول: ﴿مَلَيًا بَلِغَ ٱلكَمْبَةِ﴾. إلا أن تقدمَ في العشر، فَتُوَخِّرَ إلى يوم النحر<sup>(٤)</sup>. (٥٧/٥)

٢٣٧٩٩ \_ قال قتادة بن دعامة: وإذا كان صيدًا لا يبلغ النَّعَم؛ حَكَما طعامًا، أو صومًا، ويحكمان عليه في الخطأ، والعَمْد(٥). (ز)

٢٣٨٠٠ عن حماد [بن أبي سليمان] عن طريق مغيرة عال: إذا أصاب المحرمُ الصيدَ، فحُكِم عليه، فإن فضل منه ما لا يُتِمَّ نصفَ صاع؛ صام له يومًا، ولا يكون الصوم إلا على من لم يجد ثَمَنَ هَدْي، فيحكم عليه الطعام. فإن لم يكن عنده طعام يتصدق به حُكِم عليه الصوم، فصام مكان كل نصف صاع يومًا ﴿كُثَرَةٌ طَمَادُ مَسْكِينَ ﴿ قَال: فيما لا يبلغ ثمن هدي، ﴿أَوْ عَدَلُ ذَلِكَ صِيامًا ﴾ مِن الجزاء إذا لم يجد ما يشتري به هديًا، أو ما يتصدق به مِمًّا لا يبلغ ثمن هذي؛ حكم عليه الصيام مكان كل نصف صاع يومًا (٢) (ز)

[٢١٧٣] أفادت الأثارُ اختلاف المفسرين في عدة مسائل من قوله تعالى: ﴿ أَوْ كُفَّتُرَةٌ مُلَمَاءُ مَسَكِكِينَ﴾: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/ ٦٨٦، ٧٠٠، ٧٠١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۱۸ ـ ۷۰۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧٠٦/٨. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٤) أخرجه ابن جرير ٧٠٨/٨.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٤٧/٢ ـ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٦٩٨/٨.

\_\_\_\_\_

== المسألة الأولى: اختلافهم في الكفارات الثلاث: أهي على الترتيب أم على التخيير؟ فمن قائل: بأنها على الترتيب، لا على التخيير. ومن قائل: أنها على التخيير.

وقد رَجَّع ابنُ جَرِيرَ (٨/ ٧٠٤) مستندًا إلى الدلالة العقلية القولَ بالتخيير، فقال: ﴿ وَأُولَى الْاقوال بالصواب عندي في قوله: ﴿ أَوْ كَذَرَةٌ لَمُكَاثُ مَسَكِينَ أَوْ عَدَلُ وَلِكَ صِمَامًا ﴾ أن يكون القاتل الخيار في تكفيره بِقَتْلِه الصيد وهو مُحْرِم بأيِّ هذه الكفارات تخييرًا، وأن يكون للقاتل الخيار في تكفيره بِقَتْلِه الصيد وهو مُحْرِم بأيِّ هذه الكفارات عقوبة لفعله، وتكفيرًا للنبه، في إتلافه ما أتلف من الصيد الذي كان حرامًا عليه إتلافه في حال إحرامه، وقد كان حلالًا له قبل حال إحرامه، وقد كان حلالًا له قبل حال إحرامه، كما جعل الفدية من صيام أو قبل حال إحرامه، وقد كان له حَلْقُه قبل حال إحرامه، وقد كان له حَلْقُه قبل حال إحرامه في حال إحرامه، وقد كان له حَلْقُه قبل حال إحرامه، ثم مُنِعَ من حَلْقِه في حال إحرامه نظير الصيد، ثم جُعِلَ عليه إن حَلْقُه بنا حال إحرامه، ثم مُنِعَ من حَلْقِه في حال إحرامه نظير الصيد، ثم جُعِلَ عليه إن حَلْقه جَرَاءٌ من حَلْقِه إيًّاه، إذا حَلَقه من أذاته مخيَّرٌ في جائم نعله فيما ناله إن شاء الله قاتل الصيد من تكفيره فعله ذلك بأيِّ الكفارات الثلاث شاء، فمثله فيما ناله إن شاء الله قاتل الصيد من المحرمين، وأنه مخيَّرٌ في تكفيره قَتْلَه الصيد بأي الكفارات الثلاث شاء، لا فرق بَيْن ذلك».

المسألة الثانية: اختلافهم في صفة التقويم إذا أراد التكفير بالإطعام، وقد ذكر ابنُ جرير قولين في صفته: الأول: يُقوَّم الصيد قيمة الموضع الذي أصابه فيه. الثاني: يُقوَّم الصيد بسعر الأرض التي يُكفَّر بها.

ثم رجَّح (٨/ ٥٠٠) القول الأول مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، فقال: فوالصواب من القول في خلق وقدُره في جلق وقدُره في جلق وقدُره في جلق وقد في جسمه من أقرب الأشياء به شبهًا من الأنعام، فإذا جزاه بالإطعام قوَّمه قيمته بموضعه الذي أصابه فيه؛ لأنه هنالك وجب عليه التكفير بالإطعام، ثم إن شاء أطعم بالموضع الذي أصابه فيه، وإن شاء بمكة، وإن شاء بغير ذلك من المواضع حيث شاء؛ لأن الله تعالى إنما شرط بلوغ الكعبة بالهدي في قتل الصيد دون غيره من جزائه، فللجازي بغير الهدي أن يَجْزِيَه بالإطعام والصوم حيث شاء من الأرض. يُجْزِيه المهدي فإما الصوم فإن كفَّر به يصوم حيث شاء من الأرض. يُجْزِيه الهدي فإنًا من الأرض. واستشهد له بآثارٍ عن السلف، ثم علَّى عليه، فقال (٨/ ٧٠٧): «فأما الهدي فإنَّه مَن جزى به ما قَتَل من الصيد، فلن يَجْزِيه من كفَّارة ما قَتَل من ذلك إلا أن يُبْلِغَه الكعبة طيبًا، كما قال ـ تعالى ذكره ـ، وينحره أو يذبحه، ويتصدق به على مساكين الحَرَم. وعنى بالكعبة في قال ـ تعالى ذكره ـ، وينحره أو يذبحه، ويتصدق به على مساكين الحَرَم. وعنى بالكعبة في قال ـ تعالى ذكره ـ، وينحره أو يذبحه، ويتصدق به على مساكين الحَرَم. وعنى بالكعبة في قال ـ تعالى ذكره ـ، المنحرة في أيٌ وقت ==

٢٣٨٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ كُنَّرَةٌ طَعَامُ مَسَرَكِينَ ﴾، لكل مسكين نصفُ صاع حنطة (١٠). (ز)

### ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا ﴾

778. - 30 عن عبد الله بن عباس - 30 طريق الحكم - 30: إنَّما جُعِل الطعامُ ليُعلَمَ به الصيام ( $^{(7)}$ . ( $^{(9/9)}$ )

٣٨٠٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق مقسم \_ في قوله: ﴿ فَجَرَآةٌ مِثْلُ مَا فَلَلَ مِن النَّعَرِ ﴾ قال : إذا أصاب المحرمُ الصيدَ يُحكُمُ عليه جزاؤه من النَّعَم، فإن وجَد جزاءَه فَوِّم الجزاءُ دراهمَ، ثم قوِّمت الدراهمُ جنطةً، ثم صام مكانَ كلِّ نصفِ صاع يومًا. قال: ﴿ أَوْ كَثَنَرَةٌ مُلَاكُمُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ مِيكَاكُم مُسَكِينَ أَوْ عَدْلُ الطعامُ وجَد الطعامُ وجَد الطعامُ وجَد جزاءَه (١٤/٥).

٢٣٨٠٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي بشر ـ في قوله: ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ مِيامًا ﴾، قال: يصومُ ثلاثة أيام إلى عشرة أيام (٥٠٢/٥)

۲۳۸۰۵ ـ عن مجاهد بن جبر =

٢٣٨٠٦ \_ وعامر الشعبي =

٢٣٨٠٧ \_ وعطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق جابر \_ ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ مِيمَامًا ﴾، قال:

== شاء، قبل يوم النحر وبعده، ويُظعِمَه، وكذلك إن كفَّر بإطعامٍ فله أن يُكفِّر به متى أحبَّ، وحيث أحبَّ، وإن كفَّر بالصوم فكذلك.

آ۱۷۷۷ انتَقَدَ ابنُ عطية (٣/ ٢٥٩) مستندًا إلى مخالفته ظاهر الآية كلام ابن عباس بقوله: «ويعترض هذا القول بظاهر لفظ الآية؛ فإنَّه يُنافره».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق (٨١٩٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٣٣٨ ـ تفسير)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص١٧٦، وابن جرير ٨/ ١٨٦، وابن أبي حاتم ١٢٠٥/، ١٢٠٨، والبيهقي في سننه ١٨٦/، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧١٠ ـ ٧١١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمنظمة المنظمة المنظمة المنظمة

إنَّما الطعامُ لِمَن لم يجدِ الهَدْيَ (١). (ز)

٢٣٨٠٨ - عن ابن جُريْج، قال: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: هل لصيامِه وقتٌ؟
 قال: لا، إذا شاء وحيثُ شاء، وتعجيلُه أحبُّ إِلَيَّ (٢٠). (٥٧٧/٥)

٢٣٨٠٩ - عن ابن جُرَيْج - من طريق أبي عاصم - قال: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: ما عَدلُ الطعام من الصيام؟ قال: لكلِّ مُدِّ يومٌ. يأخذُ - زعَم - بصيام رمضان، وبالظهار، وزعَم أن ذلك رأيٌ يَرَاه، ولم يَسمَعه مِن أحدِ<sup>(٣)</sup>. (٥٢٧ه)

٢٣٨١ - عن ابن جربيج - من طريق ابن أبي زائدة ـ قال: قلت لعطاء: ما ﴿أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاكَا﴾؟ قال: إن أصاب ما عدله شاة أقيمت الشاة طعامًا، ثم جُعِل مكان كُلِّ مُدِّ يومًا يصومُه'<sup>٤)</sup>. (ز)

٢٣٨١١ ـ عن حماد [بن أبي سليمان] ـ من طريق مغيرة ـ قال: ... ﴿ أَوْ عَدَلُ ذَلِكَ مِيَامًا ﴾ من الجزاء، إذا لم يجد ما يشتري به هديًا، أو ما يتصدق به، مِمَّا لا يبلغُ ثمن مَدْي؛ حُكِم عليه الصيام، مكان كُلِّ نصفِ صاعِ يومًا (٥٠). (ز)

۲۳۸۱۲ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَاكَا﴾، يقول: إن لم يقدر على الهَدْي، ولا على ثمنه، ولا على إطعام المساكين؛ فليَصُمْ مكان كُلِّ مسكين يومًا، يَنظُرُ ثَمنَ الهَدْي، فيجعله دراهمَ، ثم ينظر كم يبلغُ الطعامُ بتلك الدراهمِ بِسِغْرِ مكَّةَ، فيصومُ مكانَ كلَّ مسكينِ يومًا، وبكل مسكين نصف صاع حنطةً (٦).

٢٣٨١٣ ـ عن سعيد [بن عبد العزيز الدمشقي] ـ من طريق عمرو بن أبي سلمة ـ: المحرم يصيب الصيد، فيكون عليه الفديةُ شاةً أو البقرةَ أو البدنة، فإن لم يجد فما عدلُ ذلك مِن الصيام أو الصدقة؟ قال: ثمن ذلك، فإن لم يجد ثَمَنَه قَوَّم ثمنَه طعامًا يَتَصَدَّقُ به لكُلِّ مسكينٍ مُدَّ، ثم يصوم لكل مُدِّ يومًا(٧٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹۸/۸.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۷۰۷/۸.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۷۱۰/۸. (٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ۲۹۳/۶ پ ۳۹۷ (۱۹۹۵)، وابن جرير ۷۰۲/۸.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٨/٨، ٧١١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۱۱.

# ﴿ لِيَدُونَ وَبَالَ أَمْرِهِ ﴾

٢٣٨١٤ \_ عن قتادة بن دعامة: ﴿ لِلْأُوقَ وَبَالَ أَمْ إِنَّهُ ، قال: عاقبة عملِه (١٠). (٥٢٨/٥) ٧٣٨١٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ لِيَذُوفَ وَبَالَ أَمْرِيِّ ﴾، قال: عقوبةً أمره (<sup>٢)(٢)(١</sup>. (٥/٨/٥)

٢٣٨١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِيُّكُ ، يعنى: جزاء ذنبه، يعنى: الكفارة؛ عقوبةً له بقتله الصيد(٣). (ز)

# ﴿ عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفً ۚ وَمَنْ عَادَ فَيَسْنَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ

٢٣٨١٧ \_ عن أبي ذرٍّ \_ من طريق نُعيم بن قَعْنَب \_ ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ ۗ قال: عما كان في الجاهلية، ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنلَقِمُ اللَّهُ مِنْةً ﴾ قال: في الإسلام (٤٠). (٥٢٨٠٠)

٢٣٨١٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ مِن طريق عكرمة ـ في الذي يُصيبُ الصيدَ وهو مُحرِّمٌ؛ يُحكُّمُ عليه مَرَّةً واحدةً، فإن عاد لم يُحكُّم عليه، وكان ذلك إلى الله؛ إن شاء عاقبَه، وإن شاء عفًا عنه. ثم تلا: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنْنَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ ﴾. ولفظ أبى الشيخ: ومَن عاد قيل له: اذهب، ينتقِمُ اللهُ منك (٥). (٥٢٨/٥)

٢٣٨١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عليّ بن أبي طلحة ـ قال: مَن قتَلَ شيئًا مِن الصيد خطأً وهو مُحرِمٌ حُكِم عليه كُلَّما قتَله، ومَن قتَله مُتَعَمِّدًا حُكِم عليه فيه مَرَّةً واحدةً، فإن عاد يُقالُ له: ينتقِمُ اللهُ منك. كما قال الله ﷺ (٢٩/٥). (٥٢٩/٥)

و الله الله على الله على على على قوله تعالى: ﴿ لِلَّذُونَ وَبَالَ أَمْرِيُّكُ ، أَي: الْزَمْتُه «الكفارةَ التي الْزَمْتُه إيَّاها لِأَذيقَه عقوبةَ ذَنبه، بإلزامه الغرامةَ والعمل ببدنه مما يتعبه، ويشُقُّ عليه، واستشهد بأثر السدى، ولم يذكر غير هذا القول.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/۷۱۲، وابن أبي حاتم ۱۲۰۹/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٠٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (٨١٨٤)، وابن أبي شيبة ٤/٩٩، وابن جرير ٧١٦/٨، وابن أبي حاتم ١٢٠٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/٧١٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

والمالية المالية المال

٢٣٨٢ ـ عن الشعبي: أنَّ رجلًا أصاب صيدًا وهو مُحرِمٌ، فسأل شُريحًا [القاضي]،
 فقال: هل أصبتَ قبلَ هذا شيئًا؟ قال: لا. قال: أمَا إنَّك لو فعلتَ لم أحكُم عليك،
 ولزَكلتُكَ إلى الله، يكونُ هو ينتقِمُ منك<sup>(١)</sup>. (١٩٥٥)

٧٣٨٢١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق خُصَيْف ـ قال: رُخِّص في قتلِ الصيد مَرَّةً، فإن عاد لم يَدِّع الله عرَّةً، فإن عاد لم يَدَعه الله حتى ينتقِمَ منه (٢٠). (٥٢١/٥)

٢٣٨٢٢ - عن سعيد بن جبير - من طريق سالم - قال: يُحكَمُ عليه في العَمْد مَرَّةً واحدةً، فإن عاد لم يُحكَم عليه، وقيل له: اذهب، ينتقِمُ اللهُ منك. ويُحكَمُ عليه في الخطأ أبدًا<sup>(٣)</sup>. (٢٩/٥)

۲۳۸۲۳ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق سليمان \_ في الذي يقتُلُ الصيدَ ثم يعود، قال: كانوا يقولون: من عاد لا يُحكَمُ عليه؛ أمرُه إلى الله (٤). (ه/١٩٥٥)

٢٣٨٢٤ - عن إبراهيم النخعي - من طريق منصور - قال: كُلَّما أصاب الصيدَ المحرِمُ حُكِم عليه (٥٠). (٥٠/٥٠)

٢٣٨٢ - عن إبراهيم النخعي - من طريق الأعمش - قال: كانوا يقولون للرجل إذا أصاب صيدًا في الحرم مُتَعَمِّدًا: هل أصبتَ قبل هذا؟ فإن قال: نعم. لم يُحْكَم عليه، وقالوا: استغفِر اللهُ. وإن قال: لا. حكموا عليه (١٠). (ز)

٢٣٨٢٦ \_ عن شُرَيح القاضي \_ من طريق الشعبي \_ مثله (١). (ز)

۲۳۸۲۷ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طریق عبدالکریم ـ: إن عاد لـم يُحْكَم عليه، وقبل له: ينتقم الله منك<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٣٨٢٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ: إنَّما قال الله ﷺ: ﴿وَمَن

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شببة ٩٩/٤، وابن جرير ٧١٦/٨ ـ ٧١٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. كما أخرج نحوه عبدالرزاق في مصنفه ٣٩٢/٤ (٨١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/٨٨. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٨١٨، وفي تفسير ابن أبي زمنين ٢/٤٧ بلفظ: بل يحكم عليه أبدًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٧١٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرَّجه عبدالرزاق في مصنفه ٣٩٢/٤ (٨١٧٩).

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٣٩٢/٤ (٨١٨٠).

<sup>(</sup>٨) أخرَجه ابن جُرير ٨/ ٧١٨. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٧/٧٢ ـ.

قَلَلُهُ مِنكُمُ مُتَعَمِدًا﴾. يقول: مُتَعَمِّدًا لقتله ناسيًا لإحرامه، فذلك الذي يُحْكَم عليه، فإن عاد لا يُحْكَم عليه، وقيل له: ينتقم الله منك(١١). (ز)

**٢٣٨٢٩ \_** عن الحسن البصري \_ من طريق هشام \_: يُحْكَم عليه كُلَّما أصاب؛ في الخطإ والعمد<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٣٨٣٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق زيدٍ أبي المعلَّى ـ أنَّ رجلًا أصاب صيدًا وهو مُحرِمٌ، فتُجُوِّز عنه، ثم عاد فأصاب صيدًا آخر، فنزَلت نارٌ مِن السماء فأحرَقَتُه، فهو قولُه: ﴿وَوَمَنْ عَادَ فَيَسَلَقِمُ اللهُ مِنْكُ﴾ (٥٠٠/٥)

٢٣٨٣١ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: يُحْكم عليه مرة واحدة في العمد، والخطإ، والنسيان، وكلما أصاب. قال عطاء: ﴿عَلَا اللَّهُ عَنَا سَلَفَ ﴾ قال: في الجاهلية، ومن أصاب في الإسلام لم يدعه الله حتى ينتقم منه، ومع ذلك الكفَّارة (٤). (ز)

۲۳۸۳۲ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: يُحْكُم عليه مَرَّة أخرى<sup>(٥)</sup>. (ز)

 $^{1}$  ۲۳۸۳۳ من عطاء بن أبي رباح من طريق أبي بِشْر مقال: يُحكَمُ عليه كُلَّما عاد $^{(1)}$ . ( $^{0}$  ( $^{0}$ )

٢٣٨٣٤ ـ عن ابن جُريْج ـ من طريق سعيد بن سالم ـ قال: قلتُ لعطاء: قول الله تعالى: ﴿لاَ تَقْتُلُوا اللهُ تَعَلَمُ مُنْعَمِدًا ﴾، قال: قلت له: فمن قَتَلَهُ وَعَلَمُ مُنْعَمِدًا ﴾، قال: قلت له: فمن قَتَلَهُ خطأً أَيْعَرَم؟ قال: نعم، يُعَظّم بذلك حُرُمات الله، ومضت به السُّنَن (٧). (ز)

٧٣٨٣٥ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُريْج ـ ﴿عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفٌۗ﴾ قال: عما كان في الجاهلية، ﴿وَمَنْ عَادَ﴾ قال: مَن عاد في الإسلام ﴿فَيَنَافِهُمُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٣٩١ (٨١٧٦) بنحوه مختصرًا، وابن جرير ٧١٨/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٢/ ٣٩٣ (٨١٨٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧١٩/٨ ـ ٧٢٠ من قول زيد أبي المعلى، وابن أبي حاتم ١٣١٠/٤ وتصَحَف فيه
 الحسن إلى الحسين. وينظر: تفسير ابن كثير ٣/٨٨٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٩٩٠ ـ ٣٩١ (٨١٧٥).
 (٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦١٢/٤ (٨٣١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٢٩١/٤ (٢٩١٦)، وسعيد بن منصور (٨٣٠ ـ تفسير)، وابن جرير ٨/ ٧١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٥/ ١٨٠.

وفادف البقينية الماق

مِنْةُ﴾، وعليه مع ذلك الكفارة. قال ابن جُرَيْج: قلتُ لعطاء: فعليه مِن الإمام عقوبةٌ؟ قال: لا (١٠). (١٨٥٥ه)

٢٣٨٣٦ عن ابن جُرَيْج - من طريق أبي عاصم - قال: قلتُ لعطاء، فذكر نحوه، وزاد فيه، وقال: وإن عاد فقَتَلَ عليه الكفارةُ. قلت: هل في المَوْدِ مِن حَدِّ يُعْلَم؟ قال: لا. قلتُ: فترى حقًّا على الإمام أن يُعاقِبَه؟ قال: هو ذنبٌ أذنبه فيما بينه وبين الله، ولكن يَفْتَدِي<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٣٨٣٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: لا يُحْكَم على صاحب العَمْد إلا مَرَّة واحدة، ﴿وَيَنْ عَادَ فَيَعَنْهُمُ أَللهُ مِنْلُهُ ("). (ز)

٢٣٨٣٨ ـ عن قتادة بن دعامة، قال: ذُكِر لنا: أنَّ رجلًا عاد، فبعَث اللهُ عليه نارًا، فأكتُه (٤٠/٥٠)

۲۳۸۳۹ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: يُحْكَم عليه في العمد، وهو في الخطإ سُنَة (٥)

١٣٨٤ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَعَلَا أَلَهُ مَنَا سَلَدَ ﴾ يقول: عفا الله عمًا كان منه قبل التحريم، يقول: تَجَاوَزَ اللهُ عَمًّا صَنَعَ في قتله الصيدَ مُتَعَمِّدًا قبل نزول هذه الآية، ﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ بعد النهي إلى قتل الصيد ﴿ فَيَنَئِيمُ أَللهُ مِنْدُ ﴾ بالضرب، والفدية، وينزع ثيابه (١).

٢٣٨٤١ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿وَمَنْ اللهُ مُحَرَّم، وأَنَّه ذَاكِرٌ عَادَ فَيَنْلَقِمُ اللهُ مِنْلُهُ، قال: مَن عاد بعد نَهْيِ الله، بَعْد أن يعرف أنَّه مُحَرَّم، وأنَّه ذَاكِرٌ لِحرمه؛ لم يَنَبَغِ لأحد أن يحكم عليه، ووكلوه إلى نقمة الله ﷺ. فأمَّا الذي يَتَعَمَّد قتلَ الصيد وهو ناس لحرمه، أو جاهلٌ أنَّ قتلَه مُحَرَّمٌ؛ فهؤلاء الذين يُحْكَم عليهم. فأمًّا مَن قَتلَه مُتَعَمِّدٌ، وأنَّه حرامٌ؛ فذلك يُوكل يُوكل

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧١٣/٨ - ٧١٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. `
 (٢) أخرجه ابن جرير ٨/٧١٣.

<sup>(</sup>۱۲) احرجه ابن جریر ۱۲ (۲۱۰).(۳) آخرجه عبدالرزاق فی مصنفه ۲۹۳/۶ (۸۱۸۲).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالَّرزاقُ في مصنفه ٤/ ٣٩١ ـ ٣٩٢ (٨١٧٨).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٦.

إلى نقمة الله، فذلك الذي جعل الله عليه النقمة(١) ٢١٧٦]. (ز)

[۱۷۷] أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ عَنَا اللّهُ مَّا سَلَفَ ﴾ وفي معنى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنَائِهُمُ اللّهُ مِنَا اللّهُ مَّا سَلَفَ ﴾ اي: عمّا كان معنى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنَائِمُ اللّهُ مِنَا اللّهُ عَا سَلَفَ ﴾ اي: عمّا كان في الجاهلية، ﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ منكم في الإسلام لِقَتْل الصيد وهو محرمٌ ﴿ وَمَننَقِمُ اللّهُ مِنَهُ ﴾ وعليه الكفارة. الثالث: وعليه الكفارة. الثالث: إلى السيد في أول مرة، ومن عاد ثانية بعد أولى حرامًا؛ فالله وَلِيُّ وَمَنْ اللهُ عما سلف من قَلْلِكم الصيد قبل الانتقام منه، دون كفارة تَلزَمُه لِقَتْلِه إيّاه. الرابع: عفا الله عما سلف من قَلْلِكم الصيد قبل تحريم الله آيًاه فإنَّ الله هو المنتقم منه، ولا خزاء يَلزُمه له في الدنيا. الخامس: عُنيَ بذلك شخصٌ بعينه. وعقا ابنُ عطية (٣/ ٢٦١) على قول سعيد بن جبير ـ وهو القول الثالث ـ بقوله: ووهذا

وعَلَق ابنُ عطية (٣/ ٢٦١) على قول سعيد بن جبير ـ وهو القول الثالث ـ بقوله: ﴿وهَذَا القَوْلُ مَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى عَلّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا

ورجَّع آبنُ جرير (٧٢٠/٨) مستندًا إلى ظاهر الآية القولَ الأول، فقال: ﴿ وَأُوْلَى الأقوال في ذلك بالصواب عندنا: قَوْلُ مَن قال: معناه: ومَن عاد في الإسلام لِقَثْلِه بعد نهي الله ـ تمالى ذكره \_ عنه فينتقم الله منه، وعليه مع ذلك الكفارة؛ لأنَّ الله على إذ أخبر أنه ينتقم منه لم يُخْبِرُنا أنَّه قد أزال عنه الكفارة في المرة الثانية والثالثة، بل أعلم عباده ما أوجب من المُحْرِمين عمدًا، ثم أخبر أنَّه منتقمٌ مِمَّن عاد، ولم يقل: ولا كفَّرة عليه في الدنيا.

وانتقد (٨/ ٧٢١) مستندًا إلى دلالة العقل ما ذهب إليه أصحابُ القول الثالث بقوله: "وأمّا من زعم أنّ معنى ذلك: ومَن عاد في قَتْلِه مُتَعَمِّدًا بعد بَدْهٍ لِقَتْلٍ تقدَّم منه في حال إحرامه، في نتقم الله منه؛ كان معنى قوله: ﴿ وَمَا الله عَمّا سَلَفٌ ﴾ إنما هو: عفا الله عما سلف من ذنبه بقتْله الصيد بدءًا، فإن في قول الله \_ تعالى ذِكْره \_: ﴿ لِلدُّوقَ وَبَالَ أَرْبِيهُ لللهُ واضحًا على أنَّ القولَ في ذلك غير ما قال؛ لأن العفو عن الجُرْم ترك المؤاخذة به، ومَن أُذِيق وبال جُرْمِه فقد عُوقِب به، وغير جائزٍ أن يُقال لمن عوقب: قد عُفِي عنه، وخبرُ الله أصدقُ مِن أن يقع فيه تناقض. اللهُ أصدقُ مِن أن يقع فيه تناقض.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۷۱۹/۸.

والمنظمة المنظمة المنظ

## ﴿وَاللَّهُ عَزِيدٌ ذُو اَننِقَامٍ ۞﴾

٢٣٨٤٢ \_ عن أبي العالية الرياحي \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ﴾ ، يقول: عزيز في نقمته إذا انتقم (١١). (ز)

٣٣٨٤٣ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق ابن إدريس ـ ﴿وَٱللَّهُ عَزِيزُ﴾ قال: عزيز ذو بطش، ﴿ذُو ٱنْنِقَـامِ﴾ قال: ذو انتقام مِمَّن آذاه'۲ً. (ز)

٢٣٨٤٤ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ ﴿وَاللَّهُ عَزِيرٌ ذُو ٱنِشَارٍ﴾، أي: أنَّ الله مُنتَقِمٌ مِمَّن كَفَر بآياته بعد علمه بها، ومعرفته بما جاءه منه فيها<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٨٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللَّهُ عَزِيزٌ ﴾ يعني: منيعٌ في مُلْكِه، ﴿ وَوَ ٱنِفَـارِ ﴾ مِن أهل معصيته فيمَن قتلَ الصيد. نزلت هذه الآية قبل الآية الأولى: ﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَهَدَ وَاللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الل

#### 🗱 أحكام متعلقة بالآية:

٣٨٤٦ ـ عن عائشة، قالت: قال رسول الله ﷺ: ﴿لِيَقْتُلِ المحرِمُ الفَاْرَةَ، والعقربَ، والحِدَأَ، والغرابَ، والكلبَ المَقورِ». وزاد في رواية: ﴿ويقَتُلُ الحَيَّةَ، (٥) . (٥٠/٥٥)

== فأمًّا إذا قتله على غير ذلك الوجه، وذلك أن يقتُلُه على وجه الفسوق لا على وجه الاستحلال؛ فعليه الجزاء والكفارة كلما عاد، ثم انتقله مستندًا إلى أقوال السلف، والعموم قائلًا: وهذا قولً لا نعلم قائلًا قاله مِن أهل التأويل، وكفى خطأً بقوله خروجُه عن أقوال أهل العلم لو لم يكن على خطيه دلالة سواه، فكيف وظاهر التنزيل يُنْبِئ عن فساده؟! وذلك أنَّ الله وَ الله عَمَّ بقوله: ﴿وَمَنَ عَادَ فَيَعَنْهُمُ آللهُ مِنْهُ كُلَّ عائِدٍ لقتل الصيد بالمعنى الذي تقدم النهي منه به في أول الآية، ولم يَخُصَّ به عائدًا منهم دون عائدٍ، فمَن ادَّعى في التنزيل ما ليس في ظاهره كُلُف البرهان على دعواه من الوجه الذي يجب التسليم له».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٠/٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٠/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٠/٤. كذا أورده في تفسير هذه الآية، كما أورده عند تفسير قوله تعالى:
 ﴿إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُهُا بِاللَّهِ لَهُمْ عَلَانٌ شَيِيدٌ وَلَلَهُ عَهَيْرٌ دُو ٱنتِقَارِ ﴾ [آل عمران: ٤]، وهو ألصق بسياقها .

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/١٥٠٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ٣٥١ (٣٤٨٣، ١٤٨٣٦) واللفظ له، وأبو عوانة في مستخرجه ٢/٤١٢ (٣٦٣٦).

وتفايك التقليب المالات

٢٣٨٤٧ ـ عن عائشة: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: اخمسُ فواسِقَ يُقْتَلْنَ في الحرم: الفَارَةُ، والعقربُ، والحُدَيَّا، والغرابُ، والكلبُ العقورُ، (١). (ه٠٠/ه)

٢٣٨٤٨ ـ عن ابن مسعود: أنَّ النبيَّ ﷺ أمَر مُحرِمًا أن يقتُلَ حيَّةً في الحرم بِنِيُ اللهِ (٥٣١/٥)

٢٣٨٤٩ ـ عن سعيد بن المسيب: أنَّ النبيَّ عِينَ قال: المحرمُ الذُّنبَ (٥/ ٥٥٠)

## ﴿ أُجَّلَ لَكُمْ مَنْيَدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ﴾

٢٣٨٥٠ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ أَيِلَ لَكُمْ صَنَيْلُ ٱلبَحْرِ وَطَمَامُكُمْ
 مَتَنَا لَكُمْنَهُ، قال: «ما لفظه مينًا فهو طعامه» (۵۰ (۵۳))

٢٣٨٥١ ـ وعن أبي هريرة ـ من طريق أبي سلمة ـ موقوفًا مثلَه<sup>(٥)</sup>. (٥٣١/٥)

۲۳۸۵۲ \_ عن ابن عباس، قال: خطّب أبو بكر الناس، فقال: ﴿ أَمِلَ لَكُمْ مَمَيْدُ اللَّهِ مَا لَكُمْ مَمَيْدُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّ

٢٣٨٥٣ \_ عن أبي بكر الصديق \_ من طريق أنس \_ في الآية، قال: صيدُه: ما حَوَيْتَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۱۳/۳ (۱۸۲۹)، ۱۲۹/۶ (۳۳۱۶)، ومسلم ۸۰٫۲۵۲ (۸۱۹۸)، وابن أبي شيبة ۳/ ۳۵۱ (۱۶۸۳۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ٤/١٧٥٥ (٢٢٣٥)، والحاكم ٢/٣٢٣ (١٦٦٦) واللفظ له، .

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه هكذا».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/٤١٢ (١٥٤٧٥، ١٥٤٧٦)، وأبو داود في المراسيل ص١٤٦ (١٣٧).

قال الرباعي في فتح الغفار ١٠٠٧/ ١٠٠٧: ووصله الدارقطني من حديث ابن عمر، بإسناد ضعيف، وقال الشوكاني في نيل الأوطار ٣٣/٥: «حديث مرسل... ورجاله ثقات، وقد تقدّم أن مراسيل ابن المسيّب كما قال الإمام أحمد: «صحاح، لا ترى أصح منها، وقال ابن معين: «أصح المراسيل مراسيل سعيد بن المسيب»، وقال الشافعي: «إرسال ابن المسيب عندنا خُجَّة، ينظر: جامع التحصيل للملائي ٤٧/١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٧٣٥، من طريق هناد بن السري، قال: حدثنا عبدة بن سليمان، عن محمد بن عمرو، قال: حدثنا أبو سلمة، عن أبي هريرة به مرفوعًا .

وقد خُولِف فرواه بعضهم موقوقًا، فأخرج ابنُ جرير ٧٣٥/٨ من طريق هناد بن السري، عن ابن أبي زائدة، وابن أبي حاتم ١٢١١/٤ (٦٨٣٤) من طريق أبي سعيد الأشج، كلاهما عن عبدة، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبى هريرة موقوقًا عليه من قوله. وقد أشار ابن جرير إلى الاختلاف في وقفه ورفعه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/٧٣٥، وابن أبي حاتم ١٢١١٪.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

عليه. وطعامُه: ما لَفَظَ إليك(١). (١٥/٥٥)

٢٣٨٥٤ - عن أبي بكر الصديق - من طريق عكرمة - قال في قوله: ﴿ أَمِلَ لَكُمْ صَمَيْدُ الْمُحْرِدُ وَمَ مَسَيْدُ الْمِحْرُ . وَمَ الْمُحْرُدُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّاللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّ

٢٣٨٥٥ - عن أبي بكر الصديق - من طريق مولّى لابن أبي بكر الصديق - قال: كُلُّ دابًة في البحر قد ذبحها الله لله فكُلها (٣).

٢٣٨٥٦ ـ عن أبي بكر ـ من طريق عكرمة ـ ﴿وَطَمَامُهُ مَتَنَمًا لَكُمْ ﴾، قال: طعامُه: مُنتُهُ . -

**٢٣٨٥٧ ـ ق**ال عمرو، وسمع أبا الشعثاء يقول: ما كنتُ أحسبُ طعامَه إلا مالِحَه<sup>(ء)</sup>. (ز)

٢٣٨٥٨ ـ قال عمر بن الخطاب: صيدُه: ما اصطيد. وطعامُه: ما رُمِي به (٥٠). (ز)
٢٣٨٥٩ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق أبي هريرة ـ في قوله: ﴿ أَيِلَ لَكُمْ مَكَيْدُ الْكُمْ مَكَيْدُ
ٱلْبَكْرِكِه، قال: صيده: ما صيد منه (٦٠). (ز)

 $^{(977)}$  - عن زيد بن ثابت - من طريق مكحول - قال: صَيدُه: ما اصْطَلاتَ  $^{(4)}$ . ( $^{(977)}$ )  $^{(977)}$  - عن أبي أيوب - من طريق شهر - قال: ما لفَظ البحرُ فهو طعامُه، وإن كان مَيتًا  $^{(6)}$ . ( $^{(978)}$ )

٢٣٨٦٢ - عن أبي هريرة - من طريق أبي سلمة - قال: قَدِمتُ البَحْرَيْن، فسألني أهلُ البَحْرَيْن، فسألني أهلُ البَحْرَيْن عمَّا يَقَدِفُ البحرُ من السمك. فقلتُ لهم: كُلُوا. =

٣٣٨٦٣ ـ فلمًّا رَجَعتُ سألتُ عمر بن الخطاب عن ذلك، فقال لي: بِمَ أفتَيتَهم؟ قال: أفتَيتُهم أن يأكُلوا. قال: وأيلً

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٧٢٥/٨، ٧٢٥، وابن أبي حاتم ١٢١٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٥/١. (٤) أخرجه ابن جرير ٧٢٨/٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٢.

<sup>(</sup>۵) تفسير البغوي ۳/۱۰۰.(۷) أخرجه ابن جرير ۸/۷۲۵.

<sup>(</sup>A) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤١٥/١٠ (٢٠١٢٤)، وابن جرير ٧٣٠/٨. وعلَّمة ابن أبي حاتم ٤/٢١١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

لَكُمْ مَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَمَامُهُمُ، فصيدُه: ما صِيد منه. وطعامُه: ما قَذَف (۱۱). (۵۳۲ه) ۲۳۸٦٤ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق أبي سلمة ـ في قوله: ﴿ أَيِّلَ لَكُمْ مَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَمَامُهُ مَنَكًا لَكُمْ ﴾، قال: ما لَفَظَ ميتًا فهو طعامه (۲۰). (ز)

۲۳۸٦٥ \_ عن زيد بن ثابت =

۲۳۸٦٦ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٣٨٦٧ ـ والحسن البصري، نحو ذلك (٢). (ز)

٢٣٨٦٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق ليث - قال: صيد البحر حلال، وماؤه طَهْو، (١٤)
 (٥٠٢/٥)

۲۳۸<mark>٦۹ ـ عن عبدالله بن عباس ـ</mark> من طريق أبي مجلز ـ قال: صَيدُه: ما صِيد. وطعامُه: ما لفَظ به البحرُ. وفي رواية: ما قَذَف به. يعني: مَيتًا<sup>(ه)</sup>. (۴۳/ه)

٢٣٨٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عكرمة - في الآية، قال: صيده الطّرِيُّ، وطعامه المالخ، للمسافر والمقيم<sup>(٦)</sup>. (٥٣٣٠)

٢٣٨٧١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عليّ ـ ﴿ أَمِلًا لَكُمْ مَكَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾، يعني: طعامُه؛ مالِحُه، وما حُسِر عنه الماء، وما قذَّفه، فهذا حلالٌ لجميع الناس؛ مُحرِمٍ، وغيره  $(x_i)$ . (ه/٣٤٠)

٢٣٨٧٢ ـ عن ميمون الكُردِيِّ: أنَّ عبدالله بن عباس كان راكبًا، فمرَّ عليه جرادٌ، فضرَبه، فقيل له: قتلتَ صيدًا وأنت مُحرِمٌ؟ فقال: إنَّما هو مِن صيد البحر (٨٠). (٥٣٥/٥) فضرَبه، فقيل له: قتلدة ـ قال: صَيدُه: ما اضطَرب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ۴/ ۶۳۷ (۸۳۲)، وسعيد بن منصور (۸۳۲ ـ تفسير)، وعبد بن حميد ـ كما في الفتح ۱۹۸۹ ـ، وابن جرير ۲۷۲/۸، والبيهقي في سننه ۲۰۶/ ۲۰۶. وعلَّقه البخاري (عقب ۵۶۹۲). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ ِ

<sup>(</sup>٣) علُّقه ابن أبي حاتم ١٢١١/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١١/٤.
 (٤) أخرجه ابن أبي شببة ١٣٠/٠

 <sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور (٩٣٣ ـ تفسير)، وابن جرير ٨٧٧٧ ـ ٧٢٧، وابن أبي حاتم ١٢١١٤، والبهقي في سنة ٨٠٠٧، ٢٠٥/٥، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٦) أخرَجه سعيد بن منصور (٨٣٤ ـ تفسير)، وابن جرير ٨/٧٢٣، ٧٣١، وابن أبي حاتم ١٢١١/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٠/٤ \_ ١٢١١.

وطعامُه: ما قَذَف<sup>(۱)</sup>. (ه/ ٣٣٥)

٢٣٨٧٤ ـ عن نافع: أنَّ عبدالرحمن بن أبي هريرة سأل ابنَ عمر عن حيتانِ ألقاها البحرُ. فقال ابن عمر: أمَيتَةٌ هي؟ قال: نعم. فنَهاه، فلما رجَع عبدالله إلى أهله أخذ المصحف، فقرأ سورة المائدة، فأتى على هذه الآية: ﴿وَمَعَمَامُهُم مَتَمَا لَكُمْ ﴾. فقال: طعامُه هو الذي ألقاه، فالْحَقْهُ، فمُرْه يأكُله (٢٠). (٥/٣٤ه)

٣٨٧٧ ـ عن جابر بن عبد الله ـ من طريق عكرمة ـ قال: ما حَسَر عنه فكُلْ<sup>(٣)</sup>. (ه/٥٣٣) ٢٣٨٧٦ ـ عن عطاء بن يسار قال: قال كعبُ الأحبار لعمر: والذي نفسي بيده، إنْ هو إلا نَثْرَةُ حوتٍ يَنثُرُه في كلِّ عام مرَّتين. يعني: الجراد<sup>(٤)</sup>. (ه/٥٣٥)

٢٣٨٧٧ - عن سعيد بن المسيب - من طريق الزُّهْرِيِّ - قال: صيده: ما اصطلات طَرِيًّا. وطعامه: ما تَزَوَّدتَ مملوحًا في سفرك (٥٠٤٠).

۲۳۸۷۸ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق أبي بشر \_، مثلًه (١٠). (ه/ ٣٥٥)

۲۳۸۷۹ - عن سعيد بن المسيب - من طريق الزهري - قال: صيده: ما اصطدته طريًا. =

• ۲۳۸۸ \_ قال معمر: وقال قتادة: صيده: ما اصطدته<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٣٨٨ - عن سعيد بن المسيب - من طريق ابن شهاب - في قول الله تعالى: ﴿ أَمِلَ مَنْ يَدُ اللَّهِ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَا اللَّهِ عَلَمَا اللَّهِ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَا اللَّهُ عَلَمَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَمَا عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى

**٢٣٨٨٢ ـ** عن أبي سلمة [بن عبد الرحمن] ـ من طريق العلاء بن بدر ـ قال: صيدُ البحر: ما صِيد<sup>(٩)</sup>. (ز)

٢٣٨٨٣ ـ قال أبو سلمة بن عبدالرحمن: ما ألقى البحرُ مِن حوتٍ مُيِّتٍ فهو

- (١) أخرجه عبدالرزاق (٨٦٥٧) بلفظ: صَيْئَهُ مَا اصْطَلْتَ. وعلَّق ابن أبي حاتم ١٢١١/٤ شطره الثاني.
   وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
- (۲) أخرجه أبن جرير ۸/ ۷۲۹ ـ ۷۳۰، وابن عساكر ۲۲/ ۸۲ ـ ۸۳. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد،
   وابن المنذر.
  - (٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٥.
  - (٤) أخرجه عبدالرزاق (٨٣٥٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
  - (٥) أخرجه عبد الرزاق (٨٦٥١)، وابن جرير ٨/٣٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
     (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وسيأتي لفظ ابن جرير.
    - (٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٥. (٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١١/٤.
      - (٩) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٤.

طعامه (۱). (ز)

٢٣٨٨٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبى بشر ـ في هذه الآية: ﴿وَطَمَالُهُم مَتَكَا لَكُمْ ﴾، قال: الصّير. قال شعبة: فقلتُ لأبي بشر: ما الصّير؟ قال: المالِح (٢). (ز) ٥٣٨٨٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ في قوله: ﴿أَمِلُ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَكًا لَكُمْ ﴾، قال: يأتى الرجلُ أهلَ البحر، فيقول: أطعِمُوني. فإن قال: غريضًا. أَلْقُوا شبكتهم فصادوا له، وإن قال: أطعموني من طعامكم. أطعموه من سمكهم المالح<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٣٨٨٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق حصين ـ قال: صيدُه: ما صِيد منه. وطعامه: ما لُفِظ<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٢٣٨٨٧ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق منصور \_ ﴿وَطَعَامُهُۥ مَتَكَا لَكُمْ﴾، قال: المليح، وما لُفِظ<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٣٨٨٨ ـ عن أبي الشعثاء جابر بن زيد ـ من طريق عمرو ـ قال: كُنَّا نتحدث أنَّ طعامه: مَلِيحُه. ونَكْرَهُ الطَّافِيَ منه (٦). (ز)

٢٣٨٨٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ في قوله: ﴿ أَجِلُّ لَكُمْ مَمَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةُ، قال: يصطاد المُحْرِمُ والمُحِلُّ مِن البحر، ويأكل مِن صده <sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٣٨٩٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عبدالكريم ـ قال: طعامه: السمك المَلِيح<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٣٨٩١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ وَكُمَامُهُ ﴾، قال: حتانه (٩). (٥/٣٦٥)

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٤٧/٢ ـ. وعلَّق ابنُ أبى حاتم ١٢١١/٤ نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٣١. (۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۳۳.

<sup>(</sup>٤) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣١٥ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣١٦ ـ، وابن جرير ٨/ ٧٣١. وعلَّق ابن أبي حاتم ۱۲۱۱/٤ نحوه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شبية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٩/٥١٥ ـ ٤١٦ (٢٠١٢٨)، وابن جرير ٨/٣٣٧.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۳۲. (٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٥.

<sup>(</sup>٩) تفسير مجاهد ص٣١٦، وأخرجه ابن جرير ٨/٧٢٥، وابن أبي حاتم ١٢١٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

۲۳۸۹۲ ـ عن مجاهد بن جبر: صيده: طَريُّه. وطعامه: مالِحُه (١). (ز)

٢٣٨٩٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق مُجَمِّع التَّيمي ـ في قوله: ﴿مَتَكَا لَكُمْ ﴾، قال: المَلِيح (١). (ز)

٢٣٨٩٤ \_ قال الحسن البصري: لا بأس أن يصيد المحرمُ الحيتان (ت). (ز)

٧٣٨٩٥ ـ عن عبدالرحمن مولى بني مخزوم ـ من طريق أبي الزبير ـ قال: ما في البحر شيءٌ إلا قد ذكَّاه اللهُ لكم (٤). (٥/ ٥٣٧)

٢٣٨٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمُعَامُهُمْ مَتَكَا لَكُمُّ وَلِلسَّيَّارَةِ﴾: ما قَذَفَ البحرُ، وما يَتَزَوَّدون في أسفارهم من هذا المالِح. يتأوَّلُها على

٢٣٨٩٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ مَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنَّهَا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَقُ﴾: أمَّا صيد البحر فهو السَّمَك الطَّرِيُّ؛ هي الحيتان، وأما طعامه فهو المالح، مِنه بلاغٌ، يأكُل منه السَّيَّارَةُ في الأسفار<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٣٨٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَمِلَ لَكُمْ مَنْ يُدُ ٱلْبَحْرِ ﴾، يعني: السَّمَك الطَّريّ، وشيء يُفْرخ في الماء لا يُفْرخ في غيره، فهو للمحرم حلال. ثم قال: ﴿وَطَعَامُهُ، يعنى: مليح السمك<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٣٨٩٩ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قوله: ﴿وَطَعَامُهُ، ﴾، فيعني: مالحه. ويُقال: يعني: ما لَفَظَ البحرُ. ويُقال: طعامُه: طريُّه، ومالحه (١) (ز)

٢١٧٧ أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في معنى: ﴿وَطَعَامُهُۥ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: ما قذف به إلى ساحله ميِّتًا. الثاني: المليح من السمك. الثالث: طعامه: ما فيه.

ورجَّح ابنُ جرير (٨/ ٧٣٤ \_ ٧٣٥) مستندًا إلى السياق، ودلالة العقل القولَ الأولَ، فقال: «وَأُوْلَى هذه الأقوال بالصواب عندنا قولُ مَن قال: طعامه: ما قَلَفَه البحرُ، أو حَسَرَ عنه ==

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٣١. وينظر: تفسير البغوي ٣/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٤٧ \_.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٢٤، ٧٣٦.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١١/٤.

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۳٦.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

وَيُونِي الْبَقِينِيةِ الْفَالِمُ

۲۳۹۰۰ \_ عن سفيان الثوري \_ من طريق المحاربي \_ قال: ما نعلمُه حرَّم مِن صيد البحر شيئًا غير الكلاب(١). (٥/٥٥٥)

## ﴿مَتَنَّعُا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةً﴾

٢٣٩٠١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ ﴿وَلِلسَّيَالَةُ﴾، قال: المسافرُ؛ يَتزوَّدُ منه، ويأكُلُ<sup>(٢٢)</sup>. (٥٣٦/٥)

۲۳۹۰۲ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي بشر ـ في قوله: ﴿وَلِلسَّيَّالَةُ﴾، قال: الظَّهْرْ<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٣٩٠٣ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿ لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ أي: منفعة لكم، ﴿ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ يعني: المارَّة (٤).

٢٣٩٠٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: ﴿مَنْهَا لَكُمْ﴾: لأهل

== فَوْجِدَ مَيّنًا على ساحله. وذلك أنَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ ذَكَر قَبْله صيدَ البحر الذي يُصاد، فقال: ﴿ لَيْ لَكُمْ مَسَيْدُ البَحْرِ ﴾، فالذي يجب أن يُعْظف عليه في المفهوم ما لم يُصَد منه، فقال: أُجِلَّ لكم صيد ما صدتموه من البحر، وما لم تصيدوه منه. وأمَّا المليح فإنَّه ما كان منه مُلِّح بعد الاصطياد، فقد دخل في جملة قوله: ﴿ أَجِلَ لَكُمْ مَسَيْدُ البَحْرِ ﴾، فلا وجه لتكريره، إذ لا فائدة فيه وقد أُعْلَم عباده \_ تعالى ذِكْره \_ إحلاله ما صِيد من البحر بقوله: ﴿ أَجِلَ لَكُمْ صَيْدُ البَحْرِ ﴾، والله يتعالى عن أن يخاطب عباده بما لا يُفيدُهم به فائدة ، ثم قال: «وقد رُوي عن رسول الله على بنحو الذي قلنا خبر، وإن كان بعضُ نَقَلَتِه يقف به على ناقله عنه من الصحابة، وذلك ما حدثنا به هنّاد بن السَّرِيُّ، قال: ثنا عَبْدة بن سليمان، عن محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو سلمة، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو سلمة، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله عَلَيْ أَجُلُهُ ، قال: «طعامه: ما لَفَظه مَيْتًا فهو طعامه». ثم ذكره موقفًا على أبي هريرة هيه.

وذكر ابنُ عطيةً (٣/٣٢٣) قولَ أبي بكر الصديق، «وعمر بن الخطاب، وجماعة كثيرة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم: هو ما قَلَفَ به، وما طفا عليه؛ لأن ذلك طعامٌ لا صيد». وذكر غيرها من الأقوال، ثم رجَّح قائلًا: «وقول أبي بكر وعمر هو أرجح الأقوال».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٠/٤. (٢) عزاه السيوطي إلى الفريابي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٣/٤، وقال عَقِبه: قال أبي: وقال غيرُه: التتمير.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٣/ ١٠٠.

وت عاليقينية المادي

القرى، ﴿وَلِلسَّيَارَقِ﴾: أهل الأسفار، وأجناس الناس كلِّهم (١)كلاَتَا. (٥٣٦/٥) ٢٣٩٠٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبى إسحاق ـ: ﴿لَكُمْ وَلِلسَّيَارَةُ﴾:

لِمَن كان بحضرَةِ البُحر، ﴿وَلِلسَّيْرَةِ﴾ قال: السَّفْر<sup>(۲)</sup>. (ه/ههه)

٢٣٩٠٦ - عن الحسن البصري - من طريق عبدالسلام بن حبيب النجاري ﴿وَلِلسَّيَاتَةِ ﴾ قال: هم المُحْرمون (٦) ( ١٩٣٥)

٧٣٩٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ وَطَمَامُهُ مَتَنَمَا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةُ ﴾ ، مملوح السمك ما يَتَزَوَّدون في أسفارهم (٤٠) . (ز)

٢٣٩٠٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_: ﴿ وَمَلَمَامُهُ مَنْهَا لَكُمْ وَالسَّيَارَةِ ﴾ ، أمَّا طعامه: فهو المالح، منه بلاغ يأكل منه السيارة في الأسفار (٥٠). (ز)

٢٣٩٠٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ يَعني: منافع ﴿وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ يعني: للمقيم، ﴿وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ يعني: للمسافر<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿وَخُرِمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ﴾

٢٣٩١ - عن أبي هريرة، قال: كُنّا مع رسول الله ﷺ في حجّ أو عمرة، فاستقبَلنا رِجْلُ<sup>(٧)</sup> جَراد، فجعَلنا نَضرِبُهنَ بعِصِينًا وسِياطِنا، فنقتُلُهنَّ، فأسقِط في أيدينا، فقلنا:

و<mark>علَّق ابنُ عطية (٣/ ٢٦٣)</mark> على هذا الأثر بقوله: «كأنَّه يريد: أهل قرى البحر، وأنَّ السيارة من أهل الأمصار غير تلك القرى يجلبونه إلى الأمصار».

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٩٦٦، وأخرجه ابن جرير ٧٣٧/٨، وابن أبي حاتم ١٢١٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن العنذر، وأبي الشيخ.

حب بن صيبه وبن المسرم وبني السبح. (٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٣٥ ـ ٧٣٦، وابن أبي حاتم ١٢١٢/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن جرير ٧٣٦/٨، وابن أبي حاتم ١٢١٢/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/٧٣٦. (٥) أخرجه ابن جرير ٨/٧٣٦.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/١٥٠١.(٧) الرِّجُل: الجراد الكثير. النهاية (رجل).

ما نصنعُ ونحنُ مُحرِمون؟ فسألنا رسولَ الله ﷺ، فقال: الا بأسَ بصيد البحر» (١). (ه/ ٥٤٠)

عن عبدالملك بن سعيد بن جبير، قال: خرجنا حُجَّاجًا، معنا رجل من أهل السواد، معه شصوص (٢) طيرِ ماء، فقال له أبِي حين أحرمنا: اعزِلْ هذا عَنَّا (٢). (ز)

٢٣٩١٢ ـ عن أبي مِجْلَزٍ لاحق بن حميد ـ من طريق عمران بن حدير ـ في الآية، قال: ما كان مِن صيد البحر يعيشُ في البرِّ والبحر فلا تَصِدْه، وما كان حياتُه في الماء فذلك له (٤). (٥/ ٥٥٠)

٢٣٩١٣ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق الحجاج ـ قال: كلُّ شيءٍ عاش في البَرُّ والبحرِ فأصابه المحرِمُ فعليه الكفَّارة<sup>(٥)</sup>. (ه/٤٠)

٢٣٩١٤ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق الحَجَّاج ـ قال: ما كان يعيش في البَرِّ فأصابه المُحْرِم فعليه جزاؤه؛ نحو السلحفاة، والسرطان، والضفادع<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٣٩١٥ ـ عن ابن جُرَيْج، قال: سألتُ عطاء عن ابن الماء، أصيدُ بَرِّ أم بحر؟ وعن أشباهه، فقال: حيث يكون أكثرَ فهو صيدُه(٧). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۲/۱۳۱ و ۲۲۶ (۲۰۲۰)، ۲۰۰۳ و ۳۷۰ (۲۷۸۰)، ۱۹۸۵ (۸۸۸۱)، ۱۵۸/۱۵ (۲۷۲۱)، وأبو داود ۲۶۸/۳ و ۲۶۹ (۱۸۵۳، ۱۸۵۶)، والترمذي ۲۰۰۲ (۲۲۸)، وابن ماجه ۲۵/۷۳ (۲۲۲۲).

قال أبو داود: «أبو المهزم ضعيف، والحديثان جميمًا وهم». وقال الترمذي: «هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث أبي المهزم... وقد تكلم فيه شعبة». وقال البيهقي في السنن الكبرى ٣٣٨/٥ (٢٠٠١): «أبو المهزم يزيد بن سفيان ضعيف». وقال ابن كثير في التفسير ١٩٩/٣: «أبو المهزم ضعيف». وقال ابن حجر في الفتح ٩/ ١٢٠: «وسنده ضعيف». وقال العيني في عمدة القاري ١١٠/٢١: «وهو ضعيف». وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال القاري ١٨٥٨/: «وسنده ضعيف بالاتفاق». وقال السيوطي: «بسند ضعيف بالاتفاق». وقال الرباعي في فتح الغفار ١١٠٢/ (٣٠٩٠): «مسيف». وقال الرباعي في فتح الغفار ١١٠٢/ (٣٠٩٠): «ضعيف». وقال المنذري: أبو المهزم... متروك».

<sup>(</sup>٢) الشصوص: جمع شص، وهي: حديدة عقفاء يصطاد بها السمك. اللسان (شصص).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٧٤٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شبية ١٧٤٤، وابن جرير ٧٤٨/٨، وابن أبي حاتم ١٢١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي
 الشبخ.

<sup>(</sup>٥) آخرجه ابن جرير ٨/٧٤٩. (٦) أخرجه ابن جرير ٨/٧٤٨.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤٩.

**۲۳۹۱**۳ ـ عن عطاء بن أبي رباح ـ من طريق سفيان، عن رجل ـ قال: أكثر ما يكون حيث يُقْرِخ فهو منه<sup>(۱)</sup>. (ز)

# ﴿وَخُرْمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمْتُمْ خُرُمًّا﴾

٧٣٩١٧ ـ عن أبي قتادة: أنَّ رسول الله ﷺ خرَج حاجًا، فخرَجوا معه، فصرَف طائفة منهم، فيهم أبو قتادة، فقال: ﴿ خُلُوا ساحلَ البحر حتى نَلتَقِيّ الله فأخذوا ساحلَ البحر على فلينها هم يسيرون إذ البحر، فلمَّا انصرَفوا أحرَموا كلُهم، إلا أبو قتادة لم يُحرِمْ، فبينما هم يسيرون إذ رأوا حُمُر وَحْشِ، فبحَمَل أبو قتادة على الحُمُر فعقر منها أتانًا، فنزلوا، فأكلوا مِن لحيها، فقالوا: أنأكُلُ لحمَ صيدِ ونحنُ مُحرِمون ؟ فحمَلنا ما بَقِيَ من لحيها، فلما أتوا رسول الله ﷺ قالوا: يا رسول الله، إنا كنا أحرَمنا وقد كان أبو قتادة لم يُحرِمْ، فرأينا حُمُر وَحشِ، فحمَل عليها أبو قتادة فعقر منها أتانًا فنزلنا فأكلنا مِن لحمِها، ثم قلنا: أنأكُلُ من لحم صيدِ ونحنُ محرمون ؟ فحمَلنا ما بَقِي من لحيها. فقال: ﴿ أَمِنكُم أَمُر أَمُ وَ لَن يَحمِلَ عليها، أو أشار إليها؟ الله قال: ﴿ فَكُلُوا ما بَقِيَ مِن لحمها، أحدُ أَمُره أن يَحمِلَ عليها، أو أشار إليها؟ الله الله الله الله الله ١٤٠٠ (١٩٥٥)

۲۳۹۱۸ ـ عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: الحمُ صيدِ البَرِّ لكم حلالٌ وأنتم حُرُمٌ، ما لم تَصِيدوه، أو يُصَد لكم، (٣٠). (٥٩١٠ه)

٢٣٩١٩ ـ عن ابن عباس أنَّه قال: يا زيدُ بن أرقم، أعلِمتَ أنَّ رسول الله ﷺ أُهدِيَ له بيضاتُ نَعَام وهو حرامٌ، فردَّهُنَّ؟ قال: نعم (٤٠) (٥٣٩/٥)

٢٣٩٢ ـ عن عبدالرحمن بن عثمان، قال: كُنًا مع طلحة بن عبيدالله ونحن حُرُمٌ،
 فأهدِي لنا طائر؛ فبنًا مَن أكل، ومِنًا مَن تورَّع فلم يأكُل، فلمًا استيقظَ طلحةُ وَقَّق

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۵۰.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ٣/١٣ (١٨٢٤)، ومسلم ٢/ ٨٥٣ (١١٩٦).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۱۷۱/۲۳ (۱۶۸۹)، ۳۲/۳۵ (۱۵۱۵)، ۲۵۱/۳۳ (۱۵۸۵)، وابو ۲۵۲/۳ و داود ۲۵۲۳/ (۱۸۵۱)، والترمذي ۲/۳۲ (۲۲۸)، والحاكم //۶۲۹ (۱۷۲۸)، وابن خزيمة ۲۰۸۴ (۲۲۶۱).

قال الترمذي: فقال الشافعي: هذا أحسنُ حديثُ رُوي في هذا الباب، وَأَقْيَسَ». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال الألباني في ضعيف أبي داود ٢/ ١٦٠ (٣٢٠): «إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ١/٤٥٢.

مَن أكَل، وقال: أكَلناه معَ رسول الله ﷺ (٥٣٨/٥).

۲۳۹۲۱ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه \_ أنَّه كان يكره لحم الصيد للمُحْرِم. =

٢٣٩٢٢ ـ قال: ولا أعلم ابنَ طاووس إلَّا أخبرني عن أبيه: أنَّ النبيَّ ﷺ كَرِهَه<sup>(٢)</sup>. (ز) ٢٣٩٢٣ ـ عن يوسف بن ماهك: أنَّه سَمِع عبدَالله بن عامر يخبر أنَّ معاذ بن جبل نهاهم عن أكل لحم الصيد وهم حُرُم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٩٧٤ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق سعيد بن المسيب \_ أنَّه سُول عن لحم صيد صادَه حلال: أيأكُلُه المحرِمُ؟ قال: نعم. =

٧٣٩٢٥ ـ ثم لَقِي عمرَ بنَ الخطاب، فأخبَره، فقال: لو أفتيتَ بغير هذا لعَلَوتُك باللَّرَّةِ، إنما نُهِيتَ أن تصطادَه (٤٠٠)

٢٣٩٢٦ \_ عن الحسن: أنَّ عمر بن الخطاب لم يكن يَرَى بأسًا بلحم الصيد للمُحرِمِ إذا صِيد لغيرِه. =

۲۳۹۲۷ ـ وكرِهه علي بن أبي طالب<sup>(ه)</sup>. (ه/٣٧٥)

٢٣٩٢٨ \_ عن أبي الشعثاء، قال: سألتُ ابن عمر عن لحم صيد يهديه الحلال إلى الحوام. =

۲۳۹۲۹ ـ فقال: أكله عمر، وكان لا يرى به بأسًا. قال: قلت: تأكله؟ قال: عمرُ خيرٌ مِنِّى<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٩٣٠ ـ عن كعب ـ من طريق عطاء ـ قال: أقبلتُ في أناسٍ مُحْرِمِين، فأصبنا لحمَ
 حمار وحش، فسألني الناسُ عن أكله، فأفتيتهم بأكله وهم مُحْرِمون. =

٢٣٩٣١ ـ فقَدِمْنا على عمر، فأخبروه أنّي أفتيتهم بأكل حمار الوحش وهم مُحْرِمون، فقال عمر: قد أمَّرْتُه عليكم حتى تَرْجِعوا<sup>(٧)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٣٨ ـ ٣٣٩، وابن جرير ٨/٧٤٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٢٨/٤ (٨٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٢٨/٤ (٨٣٢٨).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شية (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٩٩، وابن جرير ٨/٧٤٢.
 (٥) أخرجه ابن أبي شية (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٩٩، وابن جرير ٨/٧٣٩ ـ ٧٤٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨/٧٤٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٤٣٢ (٨٣٤١)، وابن جرير ٨/ ٧٤٤.

۲۳۹۳۲ \_ عن الحارث بن نَوفل، قال: حجَّ عثمان بن عفان، فأتي بلَحمِ صيدِ صادَه حلال، فأكل منه عثمان =

٢٣٩٣٣ \_ ولم يأكُل عَلِيٍّ. فقال عثمان: والله، ما صِدْنا، ولا أَمَرِنا، ولا أَشَرِنا. فقال عليٍّ: ﴿وَمُعْرَمُ عَلَيْكُمْ صَيْدُ اللَّذِي مَا دُمُشَد مُومُلًى (١٠). (٥/٣٥٥)

**٢٣٩٣٤ ـ** عن أبي سلمة، قال: نزل عثمان بن عفان العَرْج وهو مُحْرِم، فأهدى صاحبُ العَرْج<sup>(٣)</sup> له قطًا. قال: فقال لأصحابه: كُلُوا؛ فإنَّه إنَّما اصطيد على اسمي. قال: فأكلوا، ولم يأكل<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٩٣٥ - عن يحيى بن عبدالرحمن بن حاطب: أنَّ عبدالرحمن حدَّثه: أنَّه اعتمر مع عثمان بن عفان =

٢٣٩٣٦ - في رَكْبٍ فيهم عمرو بن العاص، حتى نزلوا بالروحاء، فقُرِّب إليهم طيرٌ وهم محرمون، فقال لهم عثمان: كلوا فإني غير آكله. فقال عمرو بن العاص: أتأمرنا بما لستَ آكِلًا? فقال عثمان: إنِّي لولا أظُنُّ أنَّه صِيدَ من أجلي لأكلتُ. فأكل القومُ (٤٠) لستَ آكِلًا? فقال عثمان أبن عنيدالله العبسي، قال: بعث عثمان بن عفان أبا سفيان بن الحارث على العروض (٥٠)، فنزل قُدَيْد (١٠)، فمرَّ به رجل مِن أهل الشام معه بَازَّ وصقرٌ، فاستعاره منه، فاصطاد به مِن اليعاقيب (٧٠)، فجعلَهُنَّ في حظيرةٍ، فلمَّا مرَّ به عثمان طَبَخَهُنَّ، ثم قلَّمَهُنَّ إليه، فقال عثمان: كلوا. فقال بعضهم: حتى يجيء عثمان طلي بن أبي طالب. فلمَّا جاء فرأى ما بين أيديهم قال عليَّ: إنَّا لن نأكل منه. فقال عثمان: ما لك لا تأكل؟ فقال: هو صيد، ولا يحل أكله وأنا محرم. فقال عثمان: أونَحْنُ بين لنا. فقال علي: ﴿ فَيَا لُمُ مَا اللّهِ الْمَعْمِ اللّهِ الْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالسَّدَارُةُ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالسَّدَارُةُ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالسَّدَارُةُ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ اللهِ عَلَى الْمُورِ وَهَكَامُهُمْ مَنْكًا لَكُمْ وَالسَّدَارُةُ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ مَنْدُ الْبُحْرِ وَهَكَامُهُمْ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ وَالْمُ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ وَالْمُعْمُ مَنْهُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمُعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمُعُولُولُ الْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمُعُمْ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمُعْمُ مَنْكًا لَكُمْ وَالْمَعْمُ الْمُعْمَدِ وَالْمَعْمُ مَنْكُولُولُ اللّهُ لِلْمُ وَالْمُعْمُ الْمُعْلَامُ وَالْمُعْمُ مُعْلَامُ وَالْمُعْمُ مَنْكُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُولُ وَالْمُعْمُ وَالْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٤/ ٣٤٤ (٩٣٤٧) بنحوه، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٤١ بنحوه، وابن جرير ٨/٣٧م، وابن أبي حاتم ٤/١٢١٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) العَرْج ـ بفتح العين وسكون الراء ـ: قرية على أيام من المدينة. النهاية (عرج).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤٢.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤٤.

 <sup>(</sup>٥) العروض: أكناف [أي: نواحي] مكة والمدينة. النهاية (عرض، كنف).

 <sup>(</sup>٦) قُلَيد ـ مصغرًا ـ: موضع بين مكة والمدينة. النهاية (قدد).
 (٧) اليعاقيب: مفرده اليعقوب، وهو الذَّكر من الحَجَل والقطا. اللسان (عقب).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٣٨.

٢٣٩٣٨ \_ عن صبيح بن عبيدالله العبسى، قال: استعمل عثمانُ بن عفان أبا سفيان بن الحارث على العروض. ثم ذكر نحوه، وزاد فيه، قال: فمكث عثمان ما شاء الله أن يمكث، ثم أتِي فقيل له بمكة: هل لك في ابن أبي طالب، أُهْدِي له صَفِيف<sup>(١)</sup> حمارٍ، فهو يأكل منه. فأرسل إليه عثمانُ، وسأله عن أكل الصفيف. فقال: أمَّا أنت فتأكل، وأمَّا نحن فتنهانا؟ فقال: إنَّه صِيدَ عامَ أوَّلَ وأنا حلالٌ؛ فليس عَلَىَّ بأكلِه بأسٌ، وصِيدَ ذلك \_ يعنى: اليعاقيب \_ وأنا محرم، وذُبحْن وأنا حرام<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٣٩٣٩ ـ عن عروة: أنَّ **الزبير** كان يَتَزَوَّدُ لحوم الوحش وهو مُحْرم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٣٩٤٠ ـ عن سعيد بن المسيب: أنَّ عَلِيًّا كَرِه لحمَ الصيد للمُحرِمِ على كلِّ حال(١٤). (٥/٧٧٥)

۲۳۹٤۱ ـ وعن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ، مثلًه (٥). (٥٣٧٥)

٢٣٩٤٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق طاووس ـ في قوله: ﴿وَمُمِّعَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْهَرِ مَا دُمَّتُد حُرُمًا﴾، قال: هي مُبْهَمَةٌ، لا يَجِلُّ لك أكلُ لَحم الصيد وأنت مُحْرمٌ. ولفظ ابن أبي حاتم قال: هي مُبهَمَةٌ، صيدُه وأكلُه حرامٌ على المحرم<sup>(١٦</sup>). (٥٣٦/٥) ٢٣٩٤٣ ـ عن عبدالكريم بن أبي المُخَارق، قال: قلتُ لمجاهد: فإنَّه صيدٌ اصطِيد بهَمَذَانَ قبل أن يُحرمَ الرجلُ بأربعة أشهر؟ فقال: لا. كان عبدالله بن عباس يقول: هي مُبهَمَةٌ (٥/٣٦٥)

٢٣٩٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ: ﴿وَمُومٌ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْمَرْ مَا دُمْتُهُ حُرُمًا﴾، فجعَل الصيدَ حرامًا على المُحْرِم ـ صيده وأكله ـ ما دام حرامًا، وإن كان الصيدُ صِيدَ قبلَ أن يُحرِمَ الرجلُ فهو حلالٌ، وإن صاده حرامٌ للحلالِ فلا يَحِلُّ أَكُلُه (٨/٥) . (٥/٨٣٥)

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: في حديث الزبير اكان يتزود صَفِيف الوحش وهو محرم، أي: قَدِيدها. يقال: صففت اللحم أصِفُّه صفًّا، إذا تركته في الشمس حتى يجف. النهاية (صفف).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷۳۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٤٣٤ (٨٣٤٨) بنحوه، وابن جرير ٨/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/٧٧ (٨٣٢٧) بنحوه، وابن جرير ٨/٧٤٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه سعيد بن منصور (٨٣٧، ٨٣٨ ـ تفسير)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٤١، وابن أبي حاتم ١٢١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷٤٥. (٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمنظالة المنظلة

۲۳۹٤٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: اقرأها كما تقرَؤُها، فإنَّ الله ختم الآية مَن مُشتر الله من الله من

٢٣٩٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: ما صِيد أو ذُبِح وأنت حلال فهو لك حلال، وما صِيد أو ذُبِع وأنت حرام فهو عليك حرام (٢). (ز)

٢٣٩٤٧ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق نافع ـ أنَّه كان لا يأكُلُ الصيد وهو مُحرِمٌ، وإن صاده الحلالُ<sup>(٣)</sup>. (١٩٥٥ه)

٢٣٩٤٨ ـ عن أبي الشعثاء الكندي، قال: قلتُ لابن عمر: كيف ترى في قوم حرام، لقوا قومًا حلالًا، ومعهم لحمُ صيد، فإمًّا باعوهم وإمًّا أطعموهم؟ فقالً: حلال<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٣٩٤٩ ـ عن يحيى: أنَّ أبا سلمة [بن عبدالرحمن] اشترى قَطًا وهو بالعَرْج، وهو محرم، ومعه محمد بن المنكدر، فأكله، فعاب عليه ذلك الناسُ<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲۳۹۰ ـ عن أبي الشعثاء جابر بن زيد ـ من طريق عمرو ـ أنَّه كَرِه أكلَه (١) للمحرم،
 ويتلو: ﴿وَمُومٌ عَلَيْكُمْ مَسَيْدُ ٱلذِّرِ مَا دُمُشْرٌ حُرُمًا ﴿(١) . (ز)

٢٣٩٥١ ـ عن هشيم، قال: سألتُ أبا بشر عن المُحْرِم يأكل مِمَّا صاده الحلالُ.
 قال: كان سعيد بن جبير =

**۲۳۹۵۲ ـ ومجاهد** يقولان: ما صِيد قبل أن يُحْرِم أكَلَ منه، وما صِيدَ بعد ما أحرم لم يأكل منه<sup>(۸)</sup>. (ز)

٣٣٩٥٣ ـ عن إسماعيل، قال: سألتُ الشعبي عنه، فقال: قد اختُلِف فيه، فلا تأكُل منه أحبُّ إليَّ<sup>(٩)</sup>. (٥٣٧/٥)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۸/ ۷٤٥.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابنَ أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٤٠، وابن جرير ٨/ ٧٤١.

 <sup>(</sup>۱) اخرجه ابن ای سیبه (اعسم ۱۰ وی س انجره انزایج) س ۲۰۰ و بن جریر (۱۰ دریل ۱۹۲۸).
 (۱) آخرجه ابن جریر (۱۸ ۷٤۲).

<sup>(</sup>٦) يعنى: الصيد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٨/ ٤٦٥ (١٤٦٩١).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤٦.

<sup>(</sup>٩) أخرَجه ابنَ أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٣٤١.

٢٣٩٥٤ \_ عن الحسن بن مسلم بن ينَّاق: أنَّ طاووسًا كان ينهى الحرام عن أكل الصيد، وَشِيقة (١) وغيرها، صِيد له أو لم يُصَدْ له (٢١١٠٤٠٠). (ز)

Y٣٩٥٥ \_ عن المثنى: أنَّه سمع طاووسًا سُئِل عن قوم مُحْرِمين مَرُّوا بقوم أَجلَّة، قد أخذوا ضبعًا، فأكلوا منها معهم. فقال طاووس: يا سبحان الله! فقال الذي يسأله عنهم: ماذا يذبحون؟ شاة شاةً؟ فقال طاووس: نعم، إن تطَوَّعوا، وإلا فشاة تُجْزِئ عنهم كل يوم (٣). (ز)

٢٣٩٥٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَتُحِيَّمُ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلَّذِي مَا دُمَّتُد حُرُمًا ﴾، يعني: ما

<u>ا ۱۷۷۳</u> أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿وَمُومَّ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْهَرِ مَا دُمْتُمْ حُمُّاً ﴾ على أقوال: الأول: عنى بذلك: أنَّه حَرَّم علينا كلَّ معاني صيد البر؛ من اصطياد، وأكل، وقتل، وبيع، وشراء، وإمساك، وتَمَلَّك. الثاني: أي: ما صاده المُحرِم، أو صِيدَ له، أو ذبحه، أو ذُبح له حال إحرامه. الثالث: أنَّ النهي عن الصيد خاصة دون سائر المعاني.

ورجَّح ابنُ جرير (٧٤٦/٨) مستندًا إلى عموم الآية، والسنة النبوية القولَ الأولَ، فقال: 
«والصوابُ في ذلك من القول عندنا أن يُقال: إنَّ الله \_ تعالى ذِكْره \_ عمَّ تحريمَ كل معاني 
صيد البر على المُحْرِم في حال إحرامه، مِن غير أن يَخُصَّ من ذلك شيئًا دون شيء، فكلُ 
معاني الصيد حرامٌ على المُحْرِم ما دام حرامًا؛ بيعه، وشراؤه، واصطياده، وقتلُه، وغير 
ذلك من معانيه، إلا أن يجده مذبوحًا قد ذَبَحه حلالٌ لحلالٍ، فيَحِلُ له حينتل أكله، للثابت 
من الخبر عن رسول الله ﷺ الذي حدثناه... عن عبدالرحمن بن عثمان، قال: كنا مع 
طلحة بن عبيدالله ونحن حُرُمٌ، فأهدِي لنا طائرٌ، فعِنًا من أكل، ومِنًا مَن تورَّع فلم يأكل. 
فلما استيقظ طلحة وفَق مَن أكل، وقال: أكلناه مع رسول الله ﷺ».

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٥٥) عدة أقوال في المسألة، منها: أنَّ عمر بن الخطاب على كان لا يرى بأسًا للمُخرِم أن يأكل لحم الصيد الذي صاده الحلال لحلالٍ مثله ولِنَفْسِه، وذكر بعده عدة أقوال عن غيره من الصحابة، ثم رجَّح مستندًا إلى السنة قائلًا: "وقال بمثل قول عمر بن الخطاب عثمانُ بن عفان على، والزبير بن العوام، وهو الصحيح؛ لأنَّ النبي على الحمار الذي صاده أبو قتادة وهو حلالٌ والنبي عليه الصلاة والسلام مُحرِمٌ».

<sup>(</sup>١) الوشيقة: أن يُؤخذ اللحم فيُغلى قليلًا ولا يُنضج، ويُحمل في الأسفار. وقيل: هي القديد. النهاية (وشق).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/ ٧٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤٢٨/٤ (٨٣٣١).

دمتم مُحْرِمين<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿وَالَّنَّهُوا اللَّهُ ٱلَّذِئِ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ ﴾

٢٣٩٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاتَّـعُوا اللَّهُ﴾، ولا تستحلوا الصيد في الإحرام. ثم حذَّرهم قتلَ الصيد، فقال سبحانه: ﴿الَّذِي ٓ إِلَيْكِ ثُمَّتُرُونَ﴾ في الآخرة؛ فيجزيكم بأعمالكم (٣٠). (ز)

# ﴿جَمَلَ اللَّهُ ٱلكَتْبَكَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامُ قِينَنَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ ٱلْحَرَامُ وَٱلْفَدْى وَٱلْفَلَتَهِدُّ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٩**٩٨ ـ** قال عبدالله بن عباس: كانوا يتعاورون، ويتقاتلون؛ فأنزل الله: ﴿جَعَلَ اللَّهُ ٱلكَّمْبَكَةَ﴾<sup>(٣)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٣٩٥٩ - عن علي بن أبي طالب - من طريق الحارث - قال: نزلت سحابة من السماء على خيالي. قال: فوُضِعت السماء على تبيم الرأس(٤). (ز)

٣٩٦٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: إنما سُمِّيت: الكعبةَ لأنها مُربَّعَةُ<sup>(٥)</sup>. (٥٤٠/٥)

۲۳۹۳۱ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: إنما سميت: الكعبة لأنها مرتفعة (٦). (ز)

**۲۳۹٦۲ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق النضر بن عربي ـ قال: إنما** سمِّيت: الكعبةَ لتَرْبيعِها<sup>(۷)</sup>. (ه/٤٠)ه

(٣) تفسير الثعلبي ١١٢/٤.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲/۱-۵۰.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٣/٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ١١٢/٤، وابن جرير ٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤ وفيه: مكمبة. بدل: مربعة.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

٣٩٩٦٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿جَمَلَ اللَّهُ ٱلْكَثْبَكَةَ ٱلْلِّيْتَ ٱلْحَرَامَ﴾ سُمِّيت: الكعبة لأنها منفردة من البنيان فهو في كلام العرب: الكعبة (١). (ز)

### ﴿ جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَفْبَ أَلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ قِينَمًا لِلنَّاسِ ﴾

٢٣٩٦٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿ جَمَلَ اللَّهُ ٱلْكَمْبَـــةُ ٱلْبَيْتَ الْجَدَرَامُ قِينَا لِلنَّاسِ فَهِ عَالَى اللَّهُ الْكَمْبَــةُ الْبَيْتَ الْجَدَرَامُ قِينَا لِلنَّاسِ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِي اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

٢٣٩٦٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في الآية، قال: قيامُها أن يأمَنَ
 مَن توجَّه إليها<sup>(٣)</sup>. (١٤١/٥)

٢٣٩٦٦ ـ عن سعيد بن جبير: ﴿قِيْنَا لِلنَّاسِ﴾، قال: عصمةً في أمر دينِهم <sup>(٤)</sup>. (٥٤١٠)

۲۳۹۹۷ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق خُصَیْف \_ ﴿ قِیْنَا لِلنَّاسِ ﴾، قال: صلاحًا لدینهم (۵۰) . (۱۹۵۰)

٢٣٩٦٨ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي الهيثم ـ ﴿قِيْكُا لِلنَّاسِ﴾، قال: شِدَّةً للينهم (٦٦). (ه/٤١٥)

٣٣٩٦٩ ـ عن جعفر بن محمد [بن علي بن الحسين]، عن أبيه، عن جدِّه، في قوله: ﴿وَيَنُا لِنَائِنِ﴾، قال: تعظيمُهم إيَّاها (٣/ ٥٤٣٥)

۲۳۹۷۰ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق خُصيف ـ ﴿قِيْنُا لِلنَّاسِ﴾، قال: قِوَامًا للناس<sup>(۸)</sup>. (۱۰/۵)

٢٣٩٧١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ في ﴿جَعَلَ اللَّهُ ٱلكَّمْبُ ٓ ٱلْبَيْتَ

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٧/١، وعقبه: قال أبو محمد [غُبَيْدُاللهِ بن تَمَابِت الثوري أحد رواة تفسير مقاتل]: قال تعلب: العرب تسمى كل بيت مربع: الكعبة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/۸، وابن أبي حاتم ۱۲۱٤/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/٩.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبى الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧/٩ ـ ٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شببة ١١٢/٤، وابن جرير ٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٤/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٤/٤. (٨) أخرجه ابن جرير ٩/٧.

ٱلْحَكَرَامَ قِيْكُمَا لِلنَّالِينِ﴾، قال: حين لا يرجون جنَّةً، ولا يخافون نارًا، فشدَّد الله ذلك بالإسلام (''. (ز)

٢٣٩٧٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق حميد \_ أنَّه تلا هذه الآية: ﴿ جَمَلَ اللهُ الْكَثَبَ أَلَيْكَ اللهُ عَلَى دينٍ ما حجُوا البيت، واستَمْبَلوا القبلة (٢٠). (٥٤٣٥)

٢٣٩٧٣ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري \_ من طريق عقيل \_ قال: جعل الله البيت الحرام والشهر الحرام قيامًا للناس، يأمنون به في الجاهلية الأولى، لا يخافُ بعضُهم بعضًا حينَ يَلقَونهم عند البيت، أو في الحَرَم، أو في الشهر الحرام (٣). (٥٤٧٥)

٢٣٩٧٤ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - في الآية، قال: جعَل اللهُ هذه الأربعة قيامًا للناس، هي قِوامُ أمرِهم (٤٠). (ه/٣٤٥)

٥٤٣٩٥ \_ عن زيد بن أسلم، ﴿قِيْنُمَا لِلنَّاسِ﴾، قال: أَمْنَا (٥٠٤٠). (٥٤٣٥٠)

٢٣٩٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قِينَا لِلنَّاسِ﴾، يعني: أرض الحرم أمنًا لهم، وحياة لهم في الجاهلية. قال: كان أحدهم إذا أصاب ذنبًا، أو أحدث حدثًا يخاف على نفسه؛ دخل الحرم، فأمِن فيه (٦٠). (ز)

۲۳۹۷۷ \_ عن مقاتل بن حيًان \_ من طريق بكير بن معروف \_ ﴿ قِيْكُنَا لِلنَّابِ ﴾، يقولُ: قوامًا، عَلَمًا لقِبلتِهم، وأمنًا هم فيه آمِنون (۱۳) (۱۹۵۰).

الم يذكر ابنُ جرير (٩/٩) في معنى: ﴿ قِنَهُا لِلنَّابِ ﴾ سوى قول ابن عباس، وسعيد بن جبير، ومجاهد، والسدي، وعلَّق على أقوالهم، فقال: «وهذه الأقوال وإن اختلفت من قائلها ألفاظها فإنَّ معانيها آيلة إلى ما قلنا في ذلك، من أنَّ القِوام للشيء: هو الذي به صلاحه، كما الملك الأعظم قِوام رعيته ومَن في سلطانه؛ لأنه مُدَبِّر أمرهم، وحاجز ظالمهم عن مظلومهم، والدافع عنهم مكروه مَن بغاهم وعاداهم، وكذلك كانت الكعبة والشهر الحرام والهدي والقلائد قِوام أمر العرب الذي كان به صلاحهم في الجاهلية،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٢١٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٤/٤.

 <sup>(3)</sup> أخرجه ابن جرير ٩/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٣١٤.
 (٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٧٠٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢١٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٣٩٧٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: كان الناسُ كلَّهم فيهم ملوك، يدفعُ بعضُهم عن بعض، ولم يكن في العرب ملوكٌ يدفعُ بعضُهم عن بعض، فجعَل اللهُ لهم البيتَ الحرامَ قيامًا يدفعُ بعضُهم عن بعضِ به، والشهر الحرام كذلك(١)المالاً. (٥٤١/٥)

٢٣٩٧٩ ـ عن عبدالله بن مسلم بن هُرمُزَ، قال: حدَّثني مَن أُصدِّقُ، قال: تُنصَبُ الكعبةُ يومَ القيامةِ للناسِ، تُخبِرُهم بأعمالهم فيها(٢). (٥٤٣/٥)

## ﴿ وَٱلشَّهُ لَا الْحَرَامَ ﴾

• ٢٣٩٨ \_ عن محمد ابن شهاب الزهرى \_ من طريق عقيل \_ قال: جعَل الله البيتَ الحرامَ والشهر الحرام قيامًا للناس، يأمنون به في الجاهلية الأولى، لا يخافُ بعضُهم بعضًا حينَ يَلقَونهم عند البيت، أو في الحَرَم، أو في الشهر الحرام<sup>(٣)</sup>. (٥٤٢هـ)

٢٣٩٨١ ـ عن عطاء الخراساني، في الآية، قال: كانوا إذا دخل الشهر الحرام وضَعوا السلاح، ومشَى بعضُهم إلى بعض (٤٤). (ه/٤٤٥)

٢٣٩٨٢ ـ عن جعفر بن محمد [بن علي بن الحسين]، عن أبيه، عن جدِّه، في قــول الله: ﴿جَعَلَ اللَّهُ ٱلكَّمْبُكَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ فِينَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهَرَ ٱلْحَرَامَ﴾، قـــال: ﴿فِينَمَا لِلنَّاسِ﴾: تعظيمهم إياها، ﴿وَالشَّهْرَ ٱلْعَرَّامَ﴾: تعظيمهم إياه (٥). (ز)

٢٣٩٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالنَّهُرَ ٱلْحَرَامَ﴾ قال: كان الرجل إذا أراد سفرًا نظر في أمره؛ فإن كان السفر الذي يريده يعلم أنه يذهب ويرجع قبل أن يمضى الشهر الحرام توجُّه آمنًا، ولم يُقَلِّد نفسه ولا راحلته، وإن كان يعلم أنه لا يقدر على

[١٨٨] انتَقَد ابنُ عطية (٣/ ٢٦٨) قولَ مَن قال بأنَّ المقصود بالناس في قوله تعالى: ﴿ يَكُمَّا لِلنَّاسِ﴾: هم العرب خاصة. وهو قول ابن زيد، فقال: ﴿ولا وجُه لهذا التخصيصِ٠.

<sup>==</sup> وهي في الإسلام لأهله معالم حجُّهم ومناسكهم، ومتوجَّهُهم لصلاتهم، وقِبلتُهم التي باستقبالها يتم فَرْضُهم».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٠/٩، وابن أبي حاتم ١٢١٣/٤ من طريق أصبغ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٤/٤. (٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٥/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمنابعة المنابعة

الرجوع حتى يمضي الشهر الحرام قلَّد نفسَه وبعيرَه من [لحاء] شجر الحرم، فيأمن به حيث ما توجَّه من البلاد، فمِن ثَمَّ قال سبحانه: ﴿وَالْمُدْنَى وَالْقَلَتُهِدُ كُل ذلك كان قوامًا لهم وأمنًا في الجاهلية. نظيرها في أول السورة<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿ وَٱلْهَدِّى وَٱلْقَلَتِهِدُّ ﴾

**٢٣٩٨٤** ـ عن **عبدالله بن عباس** ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿وَٱلْقَلَتُهِدَّ﴾: كان ناس يتقلدون لحاء الشجر في الجاهلية إذا أرادوا الحج، فيُعْرَفون بذلك<sup>(٢٢)</sup>. (ز)

٢٣٩٨٠ - عن أبي مجلز لاحق بن حميد: أنَّ أهلَ الجاهلية كان الرجلُ منهم إذا أحرَم تقلَّد قِلادةً مِن أحرَم تقلَّد قِلادةً مِن أَحرَم تقلَّد قِلادةً مِن أَخرَم تقلَّد قِلادةً مِن إِذَا حَجَّ وقضَى حَجَّه تقلَّد قِلادةً مِن إِذْ خِسر، فسقال الله: ﴿جَمَلَ اللهُ الكَمْبَ ٱلْمَرْامُ لِللهَ الْحَرَامُ قِينَا لِلنَّامِ وَالنَّهُرَ ٱلْمَرَامُ لِللهَ (١/٥٤٥)

٢٣٩٨٦ - عن مقاتل بن حيًّان - من طريق بكير بن معروف ـ قوله: ﴿وَالشَّهْرَ ٱلْمَرْامُ وَالْمَلَامُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ لَلَّالِمُ اللَّالّ

## ﴿جَمَلَ اللَّهُ ٱلكَّمْبَكَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ قِينَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْعَرَامَ وَٱلْهَلْتِيدُ

٢٣٩٨٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ جَمَلَ اللهُ ٱلكَمْبَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ فِي فَهُمُا لِللّهِ اللهُ بين الناس في فَهُمَا لِللّهُ بين الناس في الجاهلية، فكان الرجلُ لو جَرَّ كلَّ جَرِيرةِ ثم لجأ إلى الحرم لم يُتناول ولم يُقْرَب، وكان الرجلُ لو لَقِي قاتلَ أبيه في الشهر الحرام لم يَعرِض له ولم يَقرَبه، وكان الرجلُ لو لَقِي قاتلَ أبيه في الشهر الحرام لم يَعرِض له ولم يَقرَبه، وكان الرجلُ لو لَقِي الهدي مُقلَدًا وهو يأكُلُ العَصَبُ (٥) من الجوع لم يَعرِض له ولم يَقرَبه، وكان

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٠. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٥/٤.

<sup>(</sup>٥) العصب: شجر يلتوى على الشجر، وله ورق ضعيف. وقال شمر: هو نبات يتلوى على الشجر. التاج (عصب).

الرجلُ إذا أراد البيتَ تقلَّد قِلادةً مِن شَعَر فأحمَته ومنَعته مِن الناس، وكان إذا نفَر تقلَّد قِلادةً مِن الإذخِرِ أو من السَّمُرِ فمنَعته مِن الناس حتى يأتيَ أهلَه؛ حواجزُ أبقاها الله بينَ الناس في الجاهلية<sup>(۱)</sup>. (ه/٤٢)ه)

#### النسخ في الآية:

٢٣٩٨٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ قال: كان الناسُ كُلُهم فيهم ملوك يدفعُ بعضُهم عن بعض، ولم يكن في العرب ملوك يدفعُ بعضُهم عن بعض، ولم يكن في العرب ملوك يدفعُ بعضهم عن بعض به، والشهر الحرام كذلك، يدفعُ الله بعضَهم عن بعض بالأشهر الحُرُم، والقلائد، ويَلْقَى الرجلُ قاتلَ أبيه أو ابن عمّه فلا يَعرِضُ له، وهذا كله قد نُسِخ (٢٠). (١/٥٤٥)

# ﴿ ذَاكَ لِتَمْ لَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَمْ لَمُ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَكَ اللَّهَ بِكُلِّي مَنْيٍ عَلِيـدُ ﴿ ﴾

٧٣٩٨٩ ـ عن زيد بن أسلم، في الآية، قال: كانت العربُ في جاهليتِها جعل اللهُ هذا لهم شيئًا بينَهم يَعيشون به، فمَن انتهَك شيئًا مِن هذا أو هذا لم يُناظِره اللهُ حتى بعد، ﴿وَلَكِ لِتَمۡلَكُواۤ أَنَّ اللَّهَ يَسۡلُمُ مَا فِي ٱلسَّمَكِنَ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾<sup>٣١</sup>. (ه/٤٤)

# ﴿ اَعْلَمُوا أَكَ اللَّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾

٧٣٩٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَعَلَمُوا أَكَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ إذا عاقب، ﴿ وَأَنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٩/٩. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٤٨/٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٠، وابن أبي حاتم ١٢١٣/٤، ١٢١٥ من طريق أصبغ.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٤) الغارة: الاسم من الإغارة، وهي النهب.النهاية (غور)

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١٥٠.

المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة

ألَّهُ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ لمن أطاعه بعد النهي(١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٩٩٧ ـ عن الحسن البصري: أنَّ أبا بكر الصديق ﷺ حينَ حضَرَته الوفاة قال: ألم تَر أن الله ذكر آية الرخاء عند آية الشدة عند آية الرخاء؛ ليكونَ المؤمنُ رَأْن الله ذكر آية الرخاء على الله غير الحق، ولا يُلقِي بيدِه إلى التهلُكة (٢٠٠ (ه/١٤٥) (طبًا راهبًا ، لا يتمنَّى على الله غير الحق، ولا يُلقِي بيدِه إلى التهلُكة (٢٠٠ (ه/١٤٥) ٢٣٩٩٣ ـ عن علي بن زيد، قال: تلا مُطرِّف [بن عبدالله بن الشَّخِّير] هذه الآية: ﴿ مُسْكِيدُ الْمِقَابِ ﴾ ، قال: لو يعلم الناس قدر عقوبة الله، ونقمة الله، وبأس الله، ونكال الله؛ لَمَا رَقَى لهم دمع، وما قَرَّت أعينهم بشيء (٢٠). (ز)

# ﴿ مَا عَلَ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ وَآلَلُهُ يَمْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ۞﴾

٢٣٩٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا عَلَ الرَّسُولِ﴾ محمد ﷺ ﴿إِلَّا الْبَلَنَّ ﴾ في أمر حُجَّاج اليمامة؛ شُرَيح بن ضُبَيعة وأصحابه، ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ ﴾ يعني: ما تعلنون بالسنتكم، ﴿وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ من أمر حُجَّاج اليمامة والغارة عليهم (٤٠). (ز)
٢٣٩٩٥ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾، أي: ما تخفون (٥٠). (ز)

## 

#### 🏶 نزول الآية:

٢٣٩٩٦ ـ عن جابر بن عبدالله، قال: قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ الله ﷺ حرَّم عليكم عبادة الأوثان، وشرب الخمر، والطعن في الأنساب. ألا إِنَّ الخمر لُعن شاربها، وعاصرها، وساقيها، وإكل ثمنها، فقام إليه أعرابي، فقال: يا رسول الله، إن كنتُ

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١٥٠٠.

<sup>(</sup>۱) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۵۰۷/۱.(۳) أخرجه ابن أبی حاتم ۱۲۱٦/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٦/٤.

رجلًا كانت هذه تجارتي، فاعْتَقَبْتُ من بيع الخمر مالًا، فهل ينفعني ذلك المال إن عملت فيه بطاعة الله؟ فقال له النبي ﷺ: «إن أنفقته في حجّ أو جهادٍ أو صدقةٍ لم يَعْدِل عند الله جناح بعوضة؛ إنَّ الله لا يقبل إلا الطَّيِّبِ». فأنزل الله تعالى تصديقًا لقوله ﷺ: ﴿قُلْ لَا يَسْتَوِى ٱلْخَيِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبُكُ كُثُنَّةُ ٱلْخَيِيثُ ﴾. فالخبيث: الحرام (١٠). (ز)

٢٣٩٩٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُل لا يَسْتَوَى ٱلْخَيِثُ وَٱللَّذِبُ ﴾ نزلت في حُجَّاج الميامة، حين أراد المؤمنون الغارة عليهم (٢٠). (ز)

#### تفسير الآية:

# ﴿ قُلُ لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كُثَّرَةُ ٱلْخَبِيثِ﴾

٢٣٩٩٨ \_ عن أبي هريرة، قال: لَدِرهم حلالٌ أتصدَّقُ به أحبُّ إلَيَّ من مائةِ ألفِ ومائةِ ألفِ من مائةِ ألفِ ومائةِ ألفِ حمائهِ فإن شئتُم فأقرءوا كتاب الله: ﴿ قُل لَا يَسْتَوَى ٱلْخَيِيثُ وَالْغَيِيثُ } ( ).

٢٣٩٩٩ \_ عن جابر بن عبدالله، قال: ... فالخبيث: الحرام(؟). (ز)

٧٤٠٠٠ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في الآية، قال: الخبيثُ هم المشركون، والطيِّبُ هم المؤمنون<sup>(٥)</sup>. (ه/٤٤٥)

٢٤٠٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ ﴾ لهم، يا محمد ﷺ: ﴿لَا يَسْتَوِى ٱلْخَيِيثُ وَٱلْمَالِيثِ ﴾ يعني بالخبيث: الحرام. والطيب: الحلال، ... ﴿وَلَوْ أَعْجَكَ كَثْنُ ٱلْخَيِيثُ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ٢٠٠١، والأصبهاني في الترغيب والترهيب ٩٦/٢ (١٢٣٥)، من طريق محمد بن القاسم المؤدب ببغداد، ثنا محمد بن يوسف بن يعقوب الرازي، ثنا إدريس بن علي الرازي، ثنا يحيى بن الضريس، ثنا سفيان، عن محمد بن سوقة، عن محمد بن المنكدر، عن جابر به.

إسناده تالف؛ فيه محمد بن يوسف بن يعقوب الرازي، كذّاب يضع الحديث، في تاريخ بغداد للخطيب ٣/ ٣٩٧: فقال فيه الدارقطني: يضع الحديث والقراءات والنسخ، وضع نحوًا من ستين نسخة قراءات، ليس لشيء منها أصل، ووضع الأحاديث العسندة ما لا يضبط٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٧/٤ شطره الأخير.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الواحدي في أسباب النزول (ت: الفحل) ص٣٦١ ـ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٢/٩ ـ ١٣، وابن أبي حاتم ١٢١٦/٤.

والمنابعة المنابعة المنابعة

يعني: الحرام<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ يَتَأُولِ الْأَلْبَنبِ لَمَلَّكُمْ تُغْلِحُونَ ﴿

٢٤٠٠٢ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن يسار ـ في قوله: ﴿يَتَأْوَلِي اللَّهُ مِن يَعَالُولِي اللَّهُ أَو عَقلٌ (٢٠). (ه/١٥٥)

٧٤٠٠٣ - قال مقاتل بن سليمان: ثم حلَّرهم، فقال سبحانه: ﴿ فَاتَتُوا اللَّهِ وَلا تَسْتَجِلُوا منهم مُحَرَّمًا، ﴿ يَتَأْوَلِى الْأَلْبَ ﴾ يعني: يا أهل اللب والعقل، ﴿ فَيُلِحُونَ ﴾ (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٠٠٤ - عن ابن وهب، قال: كتب إلى عمر عبدالعزيز بعض عُمَّالِه يذكُرُ أنَّ الخراجَ قد انكسر، فكتب إليه عمر: إنَّ الله يقول: ﴿لا يَسْتَوِى ٱلْخَيِثُ وَاللَّيْتُ وَلَوْ أَعْجَبُكَ كَثَرَةُ ٱلْخَيِيثُ ﴾. فإن استطَعتَ أن تكونَ في العدل والإصلاح والإحسان بمنزلةِ مَن كان قبلك في الظلم والفجور والعدوان فافعل، ولا قوة إلا بالله (٤٠). (٥/١٥٥)

﴿يَكَأَيُّنَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنَ الشَيَّةِ إِن ثُبُدَ لَكُمْ مَسُؤَكُمْ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ لِمُخَلِّلُ القُرْمَانُ ثَبُدَ لَكُمْ عَنَا اللهُ عَنْهُ وَلِلهُ عَنْمُورُ عَيِيث

#### 🏶 قراءات:

٠٠٠٥ ـ عن عاصم: أنَّه قرأ: ﴿إِن تُبَدُّ لَكُمْ﴾ برفع التاء، ونصب الدال<sup>(٥)</sup>. (٥/٣٥٥)

#### 🏶 نزول الآية:

٢٤٠٠٦ عن عبدالله بن مسعود، عن النبي ﷺ، قال: «كتب الله عليكم الحجّ».
 فقال رجلٌ: يا رسول الله، كلَّ عام؟ فأعرض عنه، ثم قال: «والذي نفسي بيده، لو

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٦/٤.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٠٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١١.

<sup>(</sup>۵) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة العشرة.

قلتُ: نعم. لوَجَبَت، ولو وَجَبَت ما أطقتُموها، ولو تركتموها لكفَرتم. فأنزل الله: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كَا تَشَكُواْ عَنْ أَشْبَاتُهُ الآية (١٠). (١٩٩/٥)

رُدُ مِهُ صَلَّى بِن أَبِي طَالَب، قَال: لَمَّا نزلت: ﴿وَلِلَّهِ عَلَ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ﴾ [آل عمران: ٩٧] قالوا: يا رسولَ الله، أني كلِّ عام؟ فسكَتَ، ثم قالوا: أني كلِّ عام؟ قال: ﴿لاَ، ولو قلتُ: نعم. لوَجَبَتُ. فنزلت: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسَكُوا عَنْ أَشْيَاهَ إِنْ تُبَدَّ لَكُمْ تَشُؤُكُمْ ﴾(٢). (ه/٥٠٠)

٢٤٠٠٨ ـ عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ خطّب، فقال: «أيُّها الناس، إنَّ اللهَ تعالى قد افْتَرَض عليكم الحج». فقام رجلٌ، فقال: أكلَّ عام، يا رسولَ الله؟ فسكَت عنه، حتى أعادها ثلاثَ مراتٍ، قال: «لو قلتُ: نعم. لَوجَبّت، ولو وَجَبّت ما قُمتُم بها، ذَروني ما تركتُكم؛ فإنَّم هلك الذين قبلكم بكثرةِ سؤالِهم واختلافِهم على أنبيائهم، فإذا نهَيتُكم عن شيءٍ فاجتنبوه، وإذا أمرتُكم بشيءٍ فأثوا منه ما استطعتم». وذكر أنَّ هذه الآية في المائدة نزلت في ذلك: ﴿يَكَأَيُّا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْكُوا عَنْ

Y٤٠٠٩ \_ عن أبي هريرة، قال: خطّبنا رسولُ الله ﷺ، فقال: الله الله الناس، كتّب الله عليكم الحجَّه. فقام عُكَّاشةُ بن مِحصَنِ الأَسَدي، فقال: أفي كلِّ عام، يا رسولَ الله؟ فقال: الما إني لو قلتُ: نعم. لوَجَبَت، ولو وَجَبَت ثم تركتُم لضلّلتم، اسكُتوا عنى ما سكَتُ عنكم؛ فإنما هلك مَن كان قبلكم بسؤالِهم واختلافِهم على

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. وأخرجه بنحو لفظه الفاكهي في أخبار مكة ٣٧٠/١، والطحاوي في مشكل الآثار ١١٠/٤ من طريق إبراهيم الهجري، عن أبي عياض، عن أبي هريرة به.

إسناده ضعيف؟ فيه إبراهيم الهجري، وهو ابن مسلم العبدي أبو إسحاق الهجري، قال عنه ابن حجر في التقريب (٢٥٢): «ليّن الحديث، رفع موقوفات».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۲۳٦/۲ ـ ۲۳۷ (۹۰۰)، والترمذي ۲۳۸/۲ ـ ۳۳۹ (۸۲۰)، وابن ماجه ۱۳٤/٤ ـ ۱۳۵ (۸۲۰)، والحاكم ۲/۲۲۷ (۲۸۵۷).

قال الترمذي: «غريب من هذا الوجه، سمعت محمدًا يقول: أبو البختري لم يدرك عليًا». وقال البزار في مسنده ٣/ ١٢٨ (٩١٣): «وقد تقدم ذكرنا في أبي البختري أنه لم يسمع من علمي، وقال الذهبي في التلخيص: «مخول رافضي، وعبد الأعلى هو ابن عامر، ضقفه أحمد، وقال ابن الملقّن في البدر المتير ٦/ ٣٠: «وهذا الحديث ضعيف منقطع». وقال ابن حجر في التلخيص الحبير ٢/ ٤٨٠: «وروى الحاكم والترمذي له شاهدًا من حديث علي، وسنده متقطع». وقال الألباني في الإرواء ٤٨٠/٢: «ضعيف».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة ٢٢٠/٤ (٢٥٠٨)، وابن حبان ١٨/٩ (٣٧٠٤)، بنحوه. وأخرجه مسلم ٩٧٥/٢ (١٣٣٧) دون ذكر الآية.

أنبيائهم». فأنزل الله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَآة إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ إلى آخر الآية (١٠) (ه/٤٩٥)

٢٤٠١٠ ـ عن أبي هريرة، قال: خرَج رسول الله ﷺ وهو غضبانُ مُحْمَارٌ وجهُه، حتى جلَس على المنبر، فقام إليه رجلٌ، فقال: أين آبائي؟ قال: ﴿فَي النارِ». فقام آخرُ، فقال: مَن أبي؟ فقال: ﴿أَبُوكُ حُدَّافَةٌ». فقام عمر بن الخطاب، فقال: رَضِينا باللهِ ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد نبيًّا، وبالقرآنِ إمامًا، إنَّا يا رسولُ الله حديثو عهدٍ بجاهليةٍ وشركٍ، واللهُ أعلمُ مَن آباؤُنا. فسكن غضبُه، ونزَلت هذه الآية: ﴿يَكَايُّمُا اللهِ عَنْ آشَيْمَةٌ﴾ (﴿٤٨٤٥)

٢٤٠١١ \_ عن أبي أمامة الباهلي، قال: قام رسولُ الله ﷺ في الناس، فقال: إنَّ اللهَ تعالى كتب عليكم الحج». فقال رجلٌ مِن الأعراب: أفي كلِّ عام؟ فسكت طويلًا، ثم تكلَّم فقال: «مَن السائل؟». فقال: أنا ذا. فقال: «وَيحك، ماذاً يُومِنُك أن أقولَ: نعم؟ والله لو قلتُ: نعم. لوَجَبَت، ولو وَجَبَت لتركتم، ولو تركتم لكفَرتم، ألا إنه إنما أهلك الذين مِن قبلكم أثمةُ الحَرَج، والله، لو أنّي أحللتُ لكم جميعَ ما في الأرض مِن شيءٍ وحرَّمتُ عليكم منها موضعَ خُفّ بعيرٍ لوَقَعتم فيه». وأنول الله عند ذلك: ﴿يَتَأَيَّهُ اللَّيْنَ مَامَواً لَا تَشَكُواْ عَنْ أَشْيَاتُهُ إلى آخر الآية (١٤٥٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩/٩، من طريق ابن حميد، قال: حدثنا يحيى بن واضح، قال: حدثنا الحسين بن واقد، عن محمد بن زياد، قال: سمعت أبا هريرة به.

إسناده حسن، وقد أخرجه مسلم ٢/ ٩٧٥ (١٣٣٧) دون ذكر نزول الآية.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطحاوي في شرح مشكل الآثار ١١٢/٤ (١٤٧٥)، وابن جرير ١٧/٩ ـ ١٨.

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٢٠٤: ﴿إِسْنَادُهُ جَيْدٌ ﴾، وقال ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٨١: ﴿جَيَّدُ ۗ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ١٥٩/٨ (٧٦٧١)، وفي مسند الشاميين آ/٨١ (٩٥٥)، وابن جرير ١٩/٩ \_ ٢٠ من طريق أبي زيد عبد الرحمن بن أبي الغمر، قال: حدثنا أبو مطيع معاوية بن يحيى، عن صفوان بن عمرو، قال: حدثني سليم بن عامر، قال: سمعت أبا أمامة به.

قال ابن كثير في تفسيره ٢٠٠٣: «في إسناده ضعف»، وقال الهيثمي في المجمع ٢٠٤/٣: «وإسناده حسن جيد». وفي إسناده معاوية بن يحيى، وهو الصدفي أبو روح الدمشقي، قال عنه ابن حجر في التقريب (١٧٧٢): «ضعيف، وما حِدَّث بالشام أحسن مما حدث بالري».

<sup>(</sup>٤) آدَم: بَيِّن الأَدْمَة، والأَدْمَة في الإبل: البياض مع سواد المقلتين. النهاية (أدم).

لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾. فقدَّمنا إليه أعرابيًا، فرشَوْناه بُردًا على مسألتِه، فاعتمَّ بها حتى رأيتُ حاشيةَ البُردِ على حاجبِه الأيمن، وقلنا له: سَلْ رسولَ الله ﷺ: كيف يُرفَعُ العلمُ وهذا القرآنُ بينَ أظهُرِنا، وقد تعلَّمناه وعلَّمناه نساءَنا وذرارينا وحدَمنا ؟ فرفَع رسولُ الله ﷺ رأسه، قد علا وجهَه حمرةٌ مِن الغضب، فقال: «أوليست اليهود والنصارى بينَ أظهُرِها المصاحف، وقد أصبَحوا ما يتعلَّقون منها بحرفٍ مما جاءت به أنبياؤهم؟! ألا وإنَّ ذَهابَ العلمِ أن تذهبَ حمَلتُها(١٠). (ه/٢٥٥)

٧٤٠١٣ ـ عن أبي مالك الأشعري، قال: كنتُ عند النبي على فنزَلت هذه الآية: إِنَّابُهُا الَّذِينَ ءَامَثُوا لَا تَشَكُوا عَنَ أَشَيادَهِ. قال: فنحنُ نسألُه إذ قال: «إنَّ لله عبادًا ليسوا بأنبياء ولا شهداء، يغيِطُهم النبيُّون والشهداء بقُربِهم ومقعيهم مِن الله يومَ القيامة». فقال أعرابيُّ: مَن هم، يا رسول الله؟ قال: «هم عبادٌ من عباد الله مِن بُلدانٍ شتَّى، وقبائلَ شتَّى، مِن شعوبِ القبائل، لم يكن بينَهم أرحامٌ يتواصلون بها، ولا دنيا يتباذلُون بها، يتحابُّون بروح الله، يجعلُ الله وجوههم نورًا، ويجعلُ لهم منابرَ مِن لُولُو قُدًامَ الرحمن، يفرَّعُ الناسُ ولا يخافون (٥٤/٥٠). (ه/٤٥٥)

Y٤٠١٤ \_ عن عبدالله بن مالك بن بُحينة، قال: صلَّى رسولُ الله ﷺ على أهل المقبرة ثلاث مرات، وذلك بعد نزولِ هذه الآية: ﴿يَكَايُّهُا الَّذِينَ اَمَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشَالَهُ إِنْ ثَبْدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ ﴾. فأسكت القومُ، فقام أبو بكرٍ، فأتَى عائشة، فقال: إنَّ النبيَّ ﷺ قد صلَّى على أهل المقبرةِ، فسليه. فقالت عائشة: صلَّيتَ على أهل المقبرة؛ فقال رسولُ الله ﷺ: وتلك مقبرةٌ بعسقلانَ، يُحشَرُ منها سبعونَ ألفَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٦/ ٦٢١ - ٦٢٢ (٢٢٢٩٠).

قال الهيشمي في المجمع ٢٠٠/١ (٢٧٦): ﴿ وَوَاهُ أَحَمَدُ، وَالطَيْرَانِي فِي الكَبِيرِ، وَعَنْدُ ابْنِ مَاجِهُ طرف منه، وإسناد الطبراني أصح؛ لأن في إسناد أحمد علي بن يزيد وهو ضعيف جنًّا، وهو عند الطبراني من طرق في بعضها الحجاج بن أرطاة، وهو مدلس صدوق، يكتب حديثه، وليس ممن يتعمد الكذب.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۲۷/ ۵۰۰ (۲۲۸۹۲)، ۲۷/ ۲۳۷ (۲۲۸۹۷)، ۲۷/ ۵۰۰ ـ ۵۱۱ (۲۲۹۰۲)، وابن أبي حاتم ۲۲۱۷۲ (۲۷۸۲)، ۲/۱۲۹۳ (۲۰۵۰۱).

قال البيهتي في الأسماء والصفات ٢٠٠/٢ (٧٧٦): «فهذا حديث راويه شهر بن حوشب، وهو عند أهل الملم بالحديث لا يحتج به، وقال المنذري في الترغيب والترهيب ١٣/٤ (٤٥٨٥): «رواه أحمد، وأبو يعلى بإسناد حسن». وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٢٦١٦: «وفيه شهر بن حوشب، مختلف فيه، وقال الهيثمي في المجمع ٢٠١٠/١٠ ٧٧ (١٧٩٩٠، ١٧٩٩٧): «رواه كله أحمد، والطبراني بنحوه، ورجاله وُتُقوا، وقال الألباني في الصحيحة ١٣٧٠/١ «وهذا إسناد حسن في الشواهد؛ لسوء حفظ شهر بن حوشب».

شهيد)(١). (٥/٥٥٥)

٧٤٠١٥ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: جاء رجلٌ إلى النبي ﷺ، فقال: أين أبي؟ قال: في النار، ثم جاء آخرُ، فقال: يا رسولَ الله، الحجُّ كلَّ عام؟ فغَضِب رسولُ الله الحجُّ كلَّ عام؟ فغَضِب رسولُ الله ﷺ، فحوَّل وَرِكَه، فدخل البيتَ، ثم خرج، فقال: فيم تسألوني عمَّا لا أسألكم عنه؟!، ثم قال: فوالذي نفسي بيده، لو قلتُ: نعم. لوَجَبَت عليكم كلَّ عامٍ، ثم لَكَفَرتم، فأنزل الله: ﴿يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامُؤا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتُهَ الآية (١٠). (ه/٥٥٠)

٢٤٠١٦ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: لَمَّا نزَلت آيةُ الحجِّ أَذَّن النبيُّ ﷺ في الناس، فقال: «يا أَيُّها الناس، إنَّ اللهَ قد كتَب عليكم الحجَّ، فحُجُوا». فقالوا: يا رسول الله، أعامًا واحدًا، ولو قلتُ: كلَّ عام، لوَجَبَت، أعامًا واحدًا، ولو قلتُ: كلَّ عام، لوَجَبَت، ولو وَجَبَت لكفرتُم، وأنزل الله: ﴿يَتَأَيُّهُا اللَّيْنَ مَامَوُا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ الآيِنَ مَامَوُا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ الآيِنَ مَامَوُا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ الآيِنَ مَامَوُا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ الآيَنِ (٥٠٥٥)

٧٤٠١٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ أنَّ رسول الله ﷺ أذَّن في الناس، فقال: «يا قوم، كُتِب عليكم المحج». فقام رجلٌ مِن بني أسدٍ، فقال: يا رسول الله، أفي كلِّ عامٍ؟ فغَضِب غضبًا شديدًا، فقال: «والذي نفسي بيده، لو قلتُ: نعم. لوَجَبَت، ولو وَجَبَت ما استطَعتم، وإذن لكفَرتم، فاتركوني ما تركتُكم، وإذا أمرتُكم بشيءٍ فانعوا عنه، فأنزل الله: ﴿لا تَسْتَوْا عَنْهُ اللهِ فَالْوَلُولُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه البزّار ٢/ ٢٩١، وأبويعلى ٢/٢١٦، من طريق عطاف بن خالد، قال: حدثني مالك بن عبدالله بن بحينة، عن أبيه به، ومن طريق عطاف بن خالد، قال: حدثني أخي المسور بن خالد، عن على بن عبدالله بن مالك.

قال البزّار: «عطّاف ضعيف». وقال الهيشمي في المجمع ٢٠١٠: «في إسناد أبي يعلى علي بن عبدالله بن مالك بن بحينة، وفي إسناد البزار مالك بن عبدالله بن بحينة، وكلاهما لم أعرفه، وبقيّة رجالهما ثقات، وفي بعضهم خلاف يسير». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٣٥٦/٧: «حديث ضعيف». وقال الألباني في السلسلة الضعيفة ١٤/ ٦٨١ (٦٨٠٣): «باطل».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ في طبقات المحدثين بأصبهان ٤٠٨/١ ـ ٤٠٩، من طريق الوليد بن عمرو، قال: ثنا صغدي، قال: ثنا يونس، عن عطاء، عن ابن عباس بنحوه.

إسناده ضعيف؟ فيه صغدي، قال عنه الذهبي في المغني في الضعفاء ٣٠٩/١: (ضعّفوه). وتنظر ترجمته في: لسان الميزان ٣٢٠/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١/٩، من طريق عبدالله بن صالح، قال: حدثني معاوية بن صالح، قال: حدثنا
 على بن أبى طلحة، عن ابن عباس به.

إسناده حسن. وينظر: مقدمة الموسوعة.

أَشْيَاتَهُ إِن ثُبَدَ لَكُمْ نَسُؤُكُمْ ﴾. نهاهم أن يسألوا عن مثلِ الذي سألتِ النصارى من المائدة، فأصبحوا بها كافرين، فنهَى الله عن ذلك، وقال: ﴿لا تَشْكُلُوا عَنْ أَشْيَاتُهُ إِن تُبَدُ لَكُمْ﴾، أي: إن نزَل القرآن فيها بتغليظِ ساءكم ذلك، ولكن انتَظِروا، فإذا نزَل القرآن فإنكم لا تسألون عن شيءٍ إلا وجَدتم تِبيانَه'''. (ه/٥١٥)

٧٤٠١٨ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق أبي الجويرية \_ قال: كان قوم يسألون رسولَ الله ﷺ استهزاء، فيقولُ الرجل: مَن أبي؟ ويقولُ الرجلُ تَضِلُّ ناقتُه: أين ناقتي؟ فأنزل الله فيهم هذه الآية: ﴿ يُتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَتُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشَيَاتَهُ حتى فرَغ مِن الآية كُلُها (٢٠). (١٤٦٥ه)

٧٤٠١٩ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق خصيف، عن مجاهد ـ في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَتَكُواْ عَنْ أَشْكَاتُهُ ، قال: يعني: البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام، ألا تَرَى أنه يقولُ بعد ذلك: ما جعل الله من كذا ولا كذا. قال: وأما عكرمة فإنه قال: إنهم كانوا يسألونه عن الآيات فنُهوا عن ذلك، ثم قال: ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَرْمٌ مِن قَبِلِكُمْ ثُدَّ أَسَبَحُواْ بِهَا كَفِيدِكَ ﴾. قال: فقلتُ: قد حدثني مجاهد بخلاف هذا عن ابن عباس، فما لك تقولُ هذا؟ فقال: هاه (٣٠). (ه/٥٠)

٧٤٠٢٠ ـ عن أنس، قال: خطب رسول الله ﷺ خطبة ما سمعت مثلها قط، قال: «لو تعلمون ما أُصلم لَضحكتم قليلًا، ولَبكيتم كثيرًا». قال: فغطى أصحاب رسول الله ﷺ وجوههم لهم خنين، فقال رجل: مَن أبي؟ قال: ﴿فلانَ». فنزلت هذه الآية: ﴿لاَ تَسْتَكُوا مَنْ أَشْيَاتُهُ إِنْ تُبَدُّ لَكُمْ تَسُوْمٌ ﴾ (٤٠) (٥/٥٤٥)

٢٤٠٢١ ـ عن أنس، في قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَثُوا لَا تَشَكُوا مَنْ أَشْيَاةً إِن تُبْدَ
 لَكُمْ تَشُؤُكُمْ ﴾: أنَّ الناسَ سألوا نبيَّ الله ﷺ حتى أحفوه (٥) بالمسألة، فخرَج ذاتَ يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠/٩ ـ ٢١، ٢٦، وابن أبي حاتم ١٢١٨/٤ ـ ١٢١٩ (٦٨٨١)، من طريق العوفي محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثني عمي، قال: ثني أبي، عن أبيه به.

إسناده ضعيف، وهي نسخة صالحة ما لم يكن فيها مخالفة أو نكارة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٦/٤٥ (٤٦٢٢)، وأبن جرير ٩/١٤، وابن أبي حاتم ١٢١٧ ـ ١٢١٨ (٦٨٧٧).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٨٣٩ ـ تفسير)، وابن جرير ٢٢/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٥٤/٦ (٢٣٦١)، ٩٦/٩ (٧٢٩٥)، ومسلم ٤/ ١٨٣٢ (٣٣٥٩)، وابن جرير ٩/٥١.

<sup>(</sup>٥) أي: استقصوا في السؤال. النهاية (حفي).

حتى صَعِد المنبر، فقال: «لا تسألوني اليوم عن شيء إلا أنبأتكم به». فلما سَمِع ذلك القومُ أرَمُّوا ('')، وظنُّوا أن ذلك بينَ يدَي أمرٍ قد حضر، فجعلتُ ألتفِتُ عن يميني وشمالي، فإذا كلُّ رجلٍ لافٌ ثَوبَه برأسه يبكي، فأتاه رجلٌ، فقال: يا نبيَّ الله، مَن أبي؟ قال: «أبوك حُذَافَةُ». وكان إذا لاحَى ('') يُدعَى إلى غيرِ أبيه، فقال عمر بن الخطاب: رَضِينا بالله ربًّا، وبالإسلام دينًا، ونعودُ بالله من سوءِ الفتن. قال: فقال النبي ﷺ: «ما رأيتُ في الخير والشر كاليوم قطُّ، إنَّ المجنة والنار مُثَلَّنا لي حتى رأيتهما دون الحائط، قال قتادة: وإنَّ الله يُرِيه ما لا تَرون، ويُسمِعُه ما لا تَسمَعون. قال: وأنزل عليه: ﴿ يَكَالُهُ اللَّذِينَ عَامَتُوا لَا تَسْتَعَلُهُ عَنْ أَشْبَاتَهُ الآية ('). (١٤٥٥)

٢٤٠٢٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الْهَا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ ، قال: ذكر رسولُ الله ﷺ الحجّ ، فقيل: أواجبٌ هو \_ يا رسولَ الله ﷺ الحجّ عليكم كلَّ عام ، ولو وجَبت ما أطَعتم ، ولو لم تُطِيعوا لكفرتم . ثم قال: «سلوني ، فلا يسألني رجلٌ في مجلسي هذا عن شيء إلا أخبرتُه ، وإن سألني عن أبيه ». فقام إليه رجلٌ ، فقال: مَن أبي ؟ قال: «أبوك حُذافة بن قيس». فقام عمر ، فقال: يا رسول الله ، رَضِينا بالله ربًا ، وبالإسلام دينًا ، وبمحمد ﷺ نبيًا ، ونعوذُ بالله من غضبه وغضب رسوله (٤٠) . (٥/١٥٥)

٧٤٠٢٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عبدالكريم ـ في قوله تعالى: ﴿ يَكَايُّهُا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَمِ عَلَيْهِ عَ

۲٤٠٢٤ ـ وأما سعيد بن جبير، فقال: هم الذين سألوا رسول الله 当 عن البحيرة، والسائبة. =

٧٤٠٢٥ ـ وأما مِقسَمٌ، فقال: هي فيما سألتِ الأممُ أنبياءَها عن الآيات (٥٠ (٥٥٥٥) (٣٥٥٥) ٢٤٠٢٦ ـ عن ابن عون، قال: سألتُ عكرمة مولى ابن عباس عن قوله تعالى: ﴿ يَكَالَبُهُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَسُولًا ﴾. قال: ذاك يومَ قام فيهم

(٢) الملاحاة: المنازعة. النهاية (لحا).

<sup>(</sup>١) أي: سكتوا. النهاية (رمم).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤/٩ ـ ١٥، وابن أبي حاتم ١٢١٨/٤ (٦٨٧٨). وأخرجه مسلم ١٨٣٤/٤ (٢٣٥٩)
 دون ذكر الآية، ودون قول قتادة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١/٩ ـ ٢٢ مرسلًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٨/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. وأخرجه ابن جرير ١٥/٩ \_ ٢٢، ٢٢ عن سعيد وعكرمة من طريق ابن عون.

النبئ ﷺ، فقال: «لا تسألوني عن شيء إلا أخبرتُكم به». فقام رجلٌ، فكره المسلمون مَقامَه يومئذِ، فقال: يا رسول الله، مَن أبي؟ قال: «أبوك حُدَافَة». فنزلت هذه الآية (١٠) (ه/٤٧)

٧٤٠٢٧ \_ عن طاووس بن كيسان \_ من طريق ابنه \_ قال: نزلت: ﴿لَا تَسْتُلُوا عَنْ أَشْيَلَةَ اللَّهِ مَسْوَلًا اللهُ مَسن أبي؟ قال: وأبوك فلانه مَسن أبي؟ قال: وأبوك فلانه (١٣) (١٣) (١٩)

المَدَّ اختُلِف في نزول قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُواْ لَا تَسَكُّواْ عَنَ آشَيَاتَ إِن تُبَدّ لَكُمْ شَوْكُمْ ﴾ على أقوال: الأول: أنَّ هذه الآية أنزلت على رسول الله ﷺ بسبب مسائل كان يسألها إيَّاه أقوامٌ امتحانًا له أحيانًا، واستهزاءً أحيانًا. الثاني: نزلت على رسول الله ﷺ من أجل مسألة سائل سأله عن شيء في أمر الحج. الثالث: نزلت من أجل أنهم سألوا رسول الله عن البحيرة والسائبة والوصيلة والحامي.

ورجِّح ابنُ جرير (٢٣/٩) مستندًا إلى أقوال السلف أنَّه «نزلت هذه الآية من أجل إكثار السائلين رسول الله ﷺ المسائل، كمسألة ابن حذافة إياه: مَن أبوه؟ ومسألة سائله \_ إذ قال: «إن الله فرض عليكم العج» \_: أفي كل عام؟ وما أشبه ذلك من المسائل، وهو قول أبي هريرة، وأنس وما في معناه، وعلَّل ذلك بقوله: «لتظاهر الأخبار بذلك عن الصحابة، والتابعين، وعامة أهل التأويل؟.

وبيّن ابنُ جرير بأن القول الذي رواه ابن عباس من طريق خصيف عن مجاهد \_ وهو القول الثالث \_ غير بعيد من الصواب، إلا أنه كره القول به لخلافه أقوال السلف، بقوله: «ولكن الأخبار المتظاهرة عن الصحابة والتابعين بخلافه، وكرهنا القول به من أجل ذلك». ثم ذكر له توجيهًا، فقال: «على أنه غير مُسْتَنْكُرٍ أن تكون المسألة عن البحيرة والسائبة والوصيلة والحام، كانت فيما سألوا النبي على عنه من المسائل التي كره الله لهم السؤال عنها، كما كره لهم المسألة عن الحج؛ أكل عام هو؟ أم عامًا واحدًا؟ وكما كره لعبدالله بن حذافة مسألته عن أبيه، فنزلت الآية بالنهي عن المسائل كلها، فأخبر كلُّ مُخبِر منهم ببعض ما نزلت الآية من أجله وأجل غيره».

و<mark>علَّق ابنُ عطية (٣/ ٢٧١)</mark> على القول الثاني بقوله: "ويقوي هذا حديثُ سعد بن أبي وقاص أنَّ النبي عليه الصلاة والسلام قال: "إنَّ أعظم المسلمين على المسلمين جرمًا مَن ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۹/۹ ـ ۱٦ مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ٣٠/٢ (٧٤٧)، وابن جرير ١٦/٩ مرسلًا.

٢٤٠٧٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَامِ، فقام الله مَنْ أَشْيَاتَهُ الآية، قال: غَضِب رسولُ الله هَ يَ يُومًا مِن الأيام، فقام خطيبًا، فقال: «سلوني، فإنكم لا تسألوني عن شيء إلا أنبأتكم به، فقام إليه رجل مِن قريش مِن بني سَهم يقالُ له: عبدالله بن حُذافة، وكان يُطمَنُ فيه، فقال: يا رسولَ الله، مَن أبي؟ قال: «أبوك فلان». فلعاه لأبيه، فقام إليه عمر، فقبًل رِجلَه، وقال: يا رسولَ الله، رَضِينا باللهِ ربًّا، وبك نبيًّا، وبالقرآنِ إمامًا، فاعفُ عنا عفا الله عنى رَضِي، فيومَنذِ قال: «الولدُ للفراشِ، وللعاهرِ الحَجَر». وأنزِل على: ﴿ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ ا

٢٤٠٢٩ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق معمر ـ في قوله تعالى: ﴿لاَ تَشْكُوا عَنْ أَشْيَاتُهُ إِن تُبْدُ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾، قال: لَمَّا نزلت آية الحج قال رجل: أكلَّ عام؟ قال: ﴿لا قلت ذلك لوجبت، ولَما قمتم بها (٢٠). (ز)

== سأل عن شيءٍ لم يُحَرَّم، فحُرِّم من أجل مسألته).

وعلَّق آبنُ كَشُير (٧/ ٣٨٧) على قول عكرمة \_ وهو من أصحاب القول الأول \_، فقال:

المعنى عكرمة: أنَّ المراد بهذا النهى عن سؤال وقوع الآيات، كما سألت قريش أن يجرى لهم أنهارًا، وأن يجعل لهم الصفا ذهبًا وغير ذلك، وكما سألت اليهود أن ينزل عليهم كتابًا من السماء، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَمَنَا أَنْ نُرْسِلَ إِلاَّيْتِ إِلَّا أَنْ فَيَلُ إِلَّا أَنْ فَيْ لَلْ اللهِ اللهِ اللهُ وَمَا يَعْمَلُ وَالاسراء، ٥٩]. وقسال تعسالى: وَوَاقَسُمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْنَاتِم أَنِه اللهِ عَلَيْتُهُم اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ وَمَا يُشْهِرُهُم اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ وَمَا يُشْهِرُهُم اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهُ وَمَا يَشْهِرُهُم اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ وَمَا يَسْهُونَ فِي وَلَقُوا بِهِ قُلُ مَنْ وَ فَلَكُم مَا لَهُ عَلَيْكُ اللهُ وَمَا عَلَيْ اللهُ وَمَا يَشْهُونَهُم اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَنْ وَهُو اللهُ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مَنْ وَلَكُمُ مَا اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وزاد ابنُ عطية (٣/ ٢٧٢) قولًا، فقال: «وروي أنَّه لَمَّا بيَّن الله تعالى في هذه الآيات أمر الكعبة والهدي والقلائد، وأعلم أن حرمتها هو الذي جعلها، إذ هي أمور نافعة قديمة من لدن عهد إبراهيم ﷺ؛ ذهب ناس من العرب إلى السؤال عن سائر أحكام الجاهلية؛ ليروا هل تلحق بتلك أم لا، إذ كانوا قد اعتقدوا الجميع سنة لا يفرقون بين ما هو من عند الله وما هو من تلقاء الشيطان والمغيرين لدين إبراهيم وإسماعيل ﷺ، كعمرو بن لحي وغيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/١٧، وابن أبي حاتم ١٢١٩/٤ (٦٨٨٢)، من مرسل السُّدّي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٢٨/٢ (٧٤٢).

٢٤٠٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ إِن بُّدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ نزلت في عبدالله بن جحش بن رباب الأسدي من بني غَنم بن دُودَان، وفي عبدالله بن حذافة القرشي ثم السهمي، وذلك أنَّ رسول الله ﷺ قال: (يا أيها الناس، ثم أعاد قوله، فسكت النبي ﷺ، ثم عاد، فغضب النبي ﷺ، ونخَسه بقضيب كان معه، ثم قال: (ويحك، لو قلتُ: نعم. لوجبت، فاتركوني ما تركتكم، فإذا أمرتكم بأمر فافعلوه، وإذا نهيتكم عن أمر فانتهوا عنه. وقال رسول الله ﷺ: ﴿أَيُّهَا النَّاسِ، إنه قد رُفعت لى الدنيا، فأنا أنظر إلى ما يكون في أمتى من الأحداث إلى يوم القيامة، ورُفعت لى أنساب العرب فأنا أعرف أنسابهم رجلًا رجلًا، فقام رجل، فقال: يا رسول الله، أين أنا؟ قال: «أنت في الجنة». ثم قام آخر، فقال: أين أنا؟ قال: (في الجنة). ثم قام الثالث، فقال: أين أنا؟ فقال: (أنت في النار). فرجع الرجل حزينًا، وقام عبدالله بن حذافة، وكان يُطْعَن فيه، فقال: يا رسول الله، مَن أبى؟ قال: «أبوك حُذافَة». وقام رجل من بني عبدالدار، فقال: يا رسول الله، مَن أبى؟ قال: «أبوك سعد». نسبه إلى غير أبيه، فقام عمر بن الخطاب، فقال: يا رسول الله، استُرْ علينا يستر الله عليك، إنَّا قوم قريبو عهد بالشرك. فقال له رسول الله ﷺ خيرًا؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿لا تَشْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهِ إِن تُبَدُّ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ (١). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

﴿يُعَايِّنَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ آشَيَاءَ إِن ثَبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتُلُوا عَبَها حِينَ يُـنَزَّلُ اللهِ عَنْهُ وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيتُ ۗ ۗ اللهِ عَنْهُ وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيتُ ۗ ۗ ﴾

٣٤٠٣١ ــ عن سعد بن أبي وقاص، قال: إن كانوا لَيَسألون عن الشيءِ وهو لهم حلالٌ، فما يزالون يسألون حتى يُحرَّمَ عليهم، وإذا حُرِّم عليهم وقَعوا فيه<sup>(٢١<u>؉٢١٪)</u>. (٥٢/٥٥)</sup>

٢١٨٣ نقل ابنُ عطية (٣/ ٢٧٣) في معنى قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَسْتَلُوا عَبْهَا حِينَ بُسَرَّتُ اللَّمْ اللَّهُ اللَّمْ اللَّهُ عن ابن عباس قوله: (معناه: لا تسألوا عن أشياء في ضمن الإخبار عنها مساءة لكم الله إما لتكليف شرعي يلزمكم، وإما لخبر يسوء ". ثم علَّق عليه بقوله: (فالضمير في ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٨/١.

٢٤٠٣٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق العوفي \_ ﴿لاَ تَسَكُوا عَنْ أَشَيَاتَ﴾ إن نزل القرآن فإنكم لا تَشأَلُون عن القرآن فإنكم لا تَشأَلُون عن شيء إلا وجدتم بيبانه (١٠). (ز)

٣٣٠ ٢٤٠٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَثُوا لَا تَتَكُوا عَنْ أَشْيَاهَ إِن تُبَدَّ لَكُمْ مَسُوَّكُمْ ﴾: نهاهم أن يسألوا عن مثل الذي سألت النصارى من المائدة، فأصبحوا بها كافرين، فنهى الله عن ذلك (٢٠). (٥٠١٥٥)

٧٤٠٣٤ ـ كان عبيد بن عمير ـ من طريق عطاء ـ يقول: إنَّ الله تعالى أحلَّ وحرَّم، فما أحلَّ وحرَّم، فما أحلَّ فاستحلوه، وما حرَّم فاجتنبوه، وترك من ذلك أشياء لم يُجلَّها ولم يُحرِّمها، فذلك عفوٌ من الله عفاه، ثم يتلو: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَسْتَلُواْ عَنْ ٱشْيَاتَهَ إِن ثُبَدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ (ز)

٧٤٠٣٥ \_ عن نافع، في قوله: ﴿لا تَسْكَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ، قال: ما زال كثرةُ السؤالِ مُذْ قطُّ تُكرَهُ(٤). (٥٩٥٥ه)

٣٤٠٣٦ ـ عن حوشب بن عقيل الخنذمي، قال: سألتُ الحسن عن هذه الآية: ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُوا لاَ تَسَكُوا عَنْ أَشْيَاتَ إِن تُبَدَّ لَكُمْ تَسُوَّكُمْ ﴾. قال: فسألوه عن أشياء، فوعظهم الله، فاتَّعظوا (٥٠). (ز)

٧٤٠٣٧ ـ قال الحسن البصري: سألوا رسول الله ﷺ عن أمور الجاهلية التي قد عنها الله عنها، فأكثروا حتى غضب رسول الله غضبًا شديدًا، فقال: «سلوني، فوالذي نفسي بيده، لا تسألوني عن شيء إلا أنبأتكم به إلى يوم القيامة، (٦٠). (ز)

== قوله: ﴿ عَنْهَا ﴾ عائد على نوعها، لا على الأولى التي نهى عن السؤال عنها».

ثم ذكر احتمالًا آخر في معنى الآية، فقال: «ويحتَمل... أن يكون في معنى الوعيد، كأنه قال: لا تسألوا، وإن سألتم لقيتم عب، ذلك وصعوبته، لأنكم تتكلَّفون وتستعجلون علم ما يسوءكم، كالذي قبل له: إنه في النار».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥/٩.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲٦/۹، وابن أبي حاتم ١٢١٩/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٥٣٤ (٨٧٦٨)، وابن جرير ٩/ ٢٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١٨/٤.

<sup>(</sup>٦) أورده ابن أبي زمنين في تفسيره ٢/ ٤٩ مرسلًا.

وتعين التباشين الماري

٢٤٠٣٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَلَةَ إِن ثُبَدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ يعني: إن تبين لكم فلعلكم إن تسالوا عما لم يُنزِل به قرآنا فينزِل به قرآنا مُغَلِّظًا لا تطبقوه، قوله سبحانه: ﴿وَإِن تَسْتُلُوا عَنْهَا حِينَ يُعْنَى الْقُرْءَانُ ﴾ يعني: عن الأشياء حين يُنزِل بها قرآنا ﴿ثَبَّدُ لَكُمْ ﴾ تُببين لكم، ﴿وَعَنَا اللهُ عَنْباً ﴾ يقول: عفا الله عن تلك الأشياء حين لم يوجبها عليكم، ﴿وَاللهُ عَمْوُرُ حَيْدَ ﴾ يعني: ذو تجاوز حين لا يُعَجَّل بالعقوبة(١٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

Y٤٠٣٩ \_ عن سعد بن أبي وقاص، قال: قال رسول الله ﷺ: وأعظمُ المسلمين في المسلمين في المسلمين في المسلمين جُرمًا مَن سأل عن شيءٍ لم يُحرَّم، فحُرَّم مِن أجل مسأليه، (٩٠٥٠) ٢٤٠٤٠ \_ عن أبي ثعلبةَ الخُشَني، قال: قال رسول الله ﷺ: وإنَّ الله حدَّ حدودًا فلا تعتدُوها، وقرَك أشياء في تعتدُوها، وقرَك أشياء في

غير نسيان ولكن رحمةً منه لكم فاقبلوها، ولا تَبحثوا عنها، (٥/ ١٥٥)

٢٤٠٤١ ـ عن معاذ بن جبل، قال: كُنَّا مع النبي ﷺ، فتقلَّمت به راحلتُه، ثم إنَّ راحلتي لَجقَّت براحلتِه حتى نَطَحَت ركبتي ركبتَه، فقلَّت: يا رسول الله، إني أريدُ أن أسألَك عن أمر، يمنعُني مكانُ هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتُلُوا عَنْ أَشْيَلَةً إِن أَسْلَكُ عن أمر، يمنعُني مكانُ هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتُلُوا عَنْ أَشْيَلَةً إِن أَسْلَكُ عن أمر، قال: «ما هو، يا معاذ؟». قلتُ: ما العملُ الذي يُدخِلني الجنة، ويُنجِّيني مِن النار؟ قال: «قد سألتَ عن عظيم، وإنه يسيرٌ؛ شهادةُ أن لا إله إلا الله، وأني رسولُ الله، وإقامُ الصلاة، وإيتاءُ الزكاة، وحيَّجُ البيت، وصومُ رمضان». ثم قال: «الا أخبرُك برأس الأمر، وعمودِه، وذِروتِه؟ أمَّا رأسُ الأمرِ فالإسلامُ، وعمودُه الصلاة،

وأما ذِروتُه فالجهاد». ثم قال: «الصيامُ جُنَّةٌ، والصدقةُ تُكَفِّرُ الخطايا، وقيامُ الليل». وقرأ: ﴿نَتَجَافَى جُنُويُهُمْ عَنِ الْنَصَاجِيمِ﴾ [السجدة: ١٦] إلى آخر الآية. ثم قال: «ألا

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٨/١ ـ ٥٠٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٩/ ٩٥ (٧٢٨٩)، ومسلم ٤/ ١٨٣١ (٢٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ١٢٩/٤ (٧١١٤)، وابن جرير ٩/٢٤.

قال ابن عساكر في معجمه ٢٩٥/٢ (١٣٣٢): «هذا حديث غريب، ومكحول لم يسمع من أبي ثعلبة». وقال النووي في رياض الصالحين ص٥٠٥ (١٨٣٣): «حديث حسن». وقال في الأذكار ص٤٦٤): «حديث حسن». وقال ابن كثير في تفسيره ١٦٢١: «ثبت في الحديث الصحيح». وقال ابن رجب في جامع العلوم والحكم ٢٠٥١ (٣٠): «حديث حسن». وقال الهيثمي في المجمع ١١٧١ (٧٩٦): «رواه الطبراني في الكبير... ورجاله رجال الصحيح». وقال ابن حجر في المطالب العالية ١٦٢/١٤ (٢٩٣٤): «رجاله ثقات، إلا أنه متقطع».

والتفايد التفايد

أَنْبَقُك بِما هو أملُك بالناس مِن ذلك؟». ثم أخرَج لسانَه فأمسَكه بينَ إصبَعيه، فقلتُ: يا رسولَ الله، أكلُّ ما نتكلَّمُ به يُكتَبُ علينا؟ قال: «تَكِلتك أمُّك، وهل يَكُبُّ الناسَ على مناخرِهم في النار إلا حصائدُ السنتِهم؟! إنك لن تزالَ سالِمًا ما أمسَكتَ لسانَك، فإذا تكلَّمتَ كُتِب عليك أو لك (٥/٥٥٠)

٧٤٠٤٢ ـ عن عبدالملك بن أبي جمعة الأزدي، قال: سألتُ الحسنَ عن كسب الكنَّاس. فقال لي: ويحك، ما تسألُ عن شيء لو تُرك في منازِلِكم لضافَت عليكم! ثم تلا هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّمُ الَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَشَكُواْ عَنْ أَشْيَاتُهَ إِنْ ثُبَدَ لَكُمْ تَسُوَّكُمْ ﴾ (٢٠). (ه/٥٣)ه

## ﴿فَدْ سَأَلُهَا فَوْمٌ مِن فَبْلِكُمْ

#### 🎇 قراءات:

٣٤٠٤٣ ـ قال قتادة: وفي قراءة أُ<mark>بَيِّ بن كعب</mark>: (فَدْ سَأَلَهَا فَوْمٌ بُيِّنَتْ لَهُمْ فَأَصْبَحُواْ بِهَا كَافَرِينَ)<sup>(١٣)</sup>. (٥/١٤٥)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٠٤٤ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿قَدْ سَأَلْهَا قَرْمٌ مِن قَبِلِكُمْ ﴾ قد سأل الآيات قومٌ من قبلكم، وذلك حين قبل له: غيِّر لنا الصفا ذهبًا (١٨٤١٤٠ . (ز) ٢٤٠٤٥ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَدْ سَأَلُهَا قَرْمٌ ﴾ يقول: قد سأل عن تلك الأشياء

٢١٨٤ وجَّه ابن عطية (٣/ ٢٧٤) قول السدي، فقال: (وإنما يتجه في قريش مثالًا سؤالهم
 آية، فلما شُقَّ لهم القمر كفروا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٤٤/٣٦ ـ ٣٤٥ (٢٠٠٦)، والترمذي ٤/٣٥ - ٥٦٨ (٢٨٤٠)، وابن ماجه ١١٦/٥ \_ ١٦٨ (٢٨٤٠) ١١٧ (٣٩٧٣)، والطبراني في الكبير ٢٠/٣٠ (١٣٧) واللفظ له، وعبدالرزاق في تفسيره ٣٦/٣ \_ ٢٧ \_ ٢٧ (٣٠٢)، وابن أبي حاتم ٩/٣١٧ (١٧٨٤).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقال الهيثمي في المجمع ٢٠٠١ه (١٨١٥٦): «رواه الطبراني بإسنادين، ورجال أحدهما ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٣/ ١١٥: «الحديث صحيح بمجموع طرقه». (٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه.

وهي قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصاحف. انظر: روح المعاني ٧/ ٤٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٦/٩، وابن أبي حاتم ١٢١٩/٤.

## ﴿ يَن قَبِّلِكُمْ ﴾ يعني: من بني إسرائيل، فبيُّنت لهم (١). (ز)

## ﴿ ثُمَّ أَمْسَحُوا بِهَا كَافِرِينَ ﴿ ﴾

٢٤٠٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ ثُمَّ أَسْبَحُوا بِهَا كَفِيرِ كَ ﴾ ، وذلك أنَّ بني إِسْرَائِيل سألوا المائدة قبل أن تنزل، فَلَمَّا نزلت كفروا بها، فقالوا: ليست المائدة من الله. وكانوا يسألون أنبياءهم عن أشياء، فإذا أخبروهم بها تركوا قولهم، وَلَم يُصَدِّقوهم، فأصبحوا بتلك الأشياء كافرين (٢٠). (ز)

## ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَجِيرَةِ وَلَا سَآلِبَةِ وَلَا وَصِيلَةِ وَلَا حَالِمٍ﴾

#### نزول الآية:

٧٤٠٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: نزلت في مشركي العرب؛ منهم قريش، وكنانة، وعامر بن صعصعة، وبنو مُذلِح، والحارث وعامر ابني عبدمناة، وخزاعة، وثقيف، أمرهم بذلك في الجاهلية عمرو بن ربيعة بن لُحَيّ بن قَمْعَة بن خِندف الخزاعي، فقال النبي ﷺ: قرأيتُ عمرو بن ربيعة الخزاعي رجلًا قصيرًا أشقر له وفرة، يَجُرُّ قُصْبَهُ في النار \_ يعني: أمعاءه \_، وهو أول من سَيَّب السائبة، واتخذ الوصيلة، وحمى الحامي، ونصب الأوثان حول الكعبة، وغيَّر دين الحنيفية، فأشبهُ الناسِ به أكْتُمُ بن الجون الخزاعي، فقال أكْتُمُ: أيضُرُّني شبهُه، يا رسول الله؟ قال: قال أثن مؤمن، وهو كافر، (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٠٤٨ ـ عن أبي الأحوص [عوف بن مالك بن نضلة الجشمي]، عن أبيه، قال: أتيتُ رسولَ الله عن أبيه، قال: أتيتُ رسولَ الله على الله عن أبيه، قلتُ: نعم. قال: «هل لك مِن مالٍ؟». قلتُ: نعم. قال: «مِن أيِّ المال؟». قلتُ: مِن كلِّ المال؛ مِن الإبلِ، والغنم، والخيلِ، والخيلِ، والغنم، والخيلِ، والرقيقِ. قال: «تُنتَجُ إبلك وافيةً آذائها؟».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٩/١ ـ ٥١٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٩/١.

قلتُ: نعم، وهل تُنتَجُ الإبلُ إلا كذلك. قال: (فلعلك تأخُذُ موسى، فتقطَعَ آذانَ طائفةٍ منها، وتقول: هذه بُحُرٌ. وتشُقَّ آذانَ طائفةِ منها، وتقول: هذه صُرُمٌ(۱). قلتُ: نعم. قال: (فلا تفعل، إنَّ كلَّ ما آتاك اللهُ لك حِلِّ». ثم قال: ﴿مَا جَمَلَ اللهُ مِنْ جَمِيرَةِ وَلَا سَآيَتِهَ وَلَا وَسِيلَةٍ وَلَا حَارِهِ. =

٢٤٠٤٩ ـ قال أبو الأحوص: أمَّا البحيرةُ: فهي التي يَجدَعون آذانَها، فلا تنتفِعُ امرأتُه ولا بناتُه ولا أحدٌ من أهل بيتِه بصوفِها، ولا أوبارِها، ولا أشعارِها، ولا ألبانِها، فإذا ماتت اشترَكوا فيها، وأمَّا السائبةُ: فهي التي يُسيِّبون لآلهتِهم، وأمَّا الوصيلةُ: فالشاةُ تَلِدُ ستةَ أبعُلن، وتَلِد السابِع جَدْيًا، وعَناقًا، فيقولون: قد وصَلَت. فلا يَذبحونها، ولا تُصرَبُ، ولا تُمنَعُ مهما وَرَدَت على حوض، وإذا ماتت كانوا فيها سواءً. والحام مِن الإبلِ: إذا أدرَك له عشرةٌ مِن صُلبه، كلُّها تضرب (٢٠)، حُمِيَ ظهرُه، فسميً : الحام، فلا يُنتفَعُ له بوَبَرٍ، ولا يُنحَرُ، ولا يُركَبُ له ظهر، فإذا مات كانوا فيه سواءً (٢٠). (٥/٥٥٥)

٢٤٠٥٠ عن عبدالله بن عباس من طريق علي بن أبي طلحة مقال: البحيرة: هي الناقة إذا أنتجت خمسة أبطن، نظروا إلى الخامس؛ فإن كان ذكرًا ذبّحوه فأكله الرجالُ دونَ النساء، وإن كانت أنشى جدّعوا آذانها، فقالوا: هذه بحيرةً. وأمّا السائبةُ: فكانوا يُسيّبون مِن أنعامِهم لآلهتِهم، لا يَركبون لها ظهرًا، ولا يَحلِبون لها لبنًا، ولا يَجُزُون لها وَبَرًا، ولا يَحمِلون عليها شيئًا. وأما الوصيلةُ: فالشاةُ إذا أنتجت سبعة أبطُنِ، نظروا السابع؛ فإن كان ذكرًا أو أنشى وهو ميتُ اشترَك فيه الرجالُ دونَ النساء، وإن كانت أنشى استحيَوا، وإن كان ذكرًا وأنشى في بطن استحيوهما، وقالوا: وصَلته أُختُه، فحرَّمته علينا. وَأَمَّا الحام: فالفحلُ مِن الإبل إله ويُد وليه قالوا: حَمَى هذا ظَهْرَه. فلا يَحمِلون عليه شيئًا، ولا يجُزُون له وَبُرًا، ولا يمنعونه مِن حَمَى هذا ظَهْرَه. فلا يَحمِلون عليه شيئًا، ولا يجُزُون له وَبُرًا، ولا يمنعونه مِن حَمَى وَعَى، ولا مِن حوضِ يَسَرَبُ منه، وإن كان الحوضُ

<sup>(</sup>١) صُرُم: جمع صَريم، وهو الذي صرمت أذنه، أي: قطعت. والصرم: القطع. النهاية (صرم).

<sup>(</sup>٢) يُقال: ضَرَبَ الجملُ الناقةَ يَضرِبها إِذَا نَزَا عليها. النهاية (ضرب).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٨/٤٦٤ ـ ٥٤٥ (١٧٢٢٨)، والحاكم ٢٠١/٤ (٢٣٦٤)، وابن جرير ٢٩/٩ ـ ٣٠. وابن أي ٢٠١/٤

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال ابن كثير في تفسيره ٢٧٦/٤: «حديث جيد قوى الإسناد».

لغير صاحبه<sup>(۱)</sup>. (۵۸/۵۰)

. ٢٤٠٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿مَا جَمَلَ اللهُ مِنْ عَبِلَ اللهُ مِنْ عَبِلَ اللهُ مِنْ عَبِلَ اللهُ مِنْ الرجلُ إذا ولَدت خمسةَ أَبِطُنِ، فَيَعَمِدُ إلى الخامسة، فما لم يكن سَقْبًا (٢) فَيُبَتِّكُ آذانَها، ولا يَجُزُّ لها وَبَرًا، ولا يَدُوقُ لها لبنًا، فتلك البحيرة. ﴿وَلَا مَلْبَتِهِ : كان الرجلُ يُسيّبُ مِن مالِه ما شاء. ﴿وَلَا وَمِيلَةٍ ﴾ فلك السجيرة. ﴿وَلَا مَلِيهِ الشاةُ إذا ولَدت سبعًا عمَد إلى السابع؛ فإن كان ذكرًا ذُبح، وإن كانت أنشى تُركت، وإن كان في بطنِها اثنان ذكرٌ وأنثى فولَدتهما قالوا: وصَلت أخاها. فيتركان جميعًا لا يُذبَحان، فتلك الوصيلة. ﴿وَلَا خَارِ ﴾: كان الرجلُ يكونُ له الفحلُ، فإذا ألقع عشرًا قبل: حام، فاتركوه (٣٠). (٥٩/٥٠)

٧٤٠٥٢ ـ عن مسلمً بن صُبَيح، قال: أتيت علقمة [النخعي]، فسألته عن قول الله تعالى: ﴿مَا جَمَلَ اللّهُ مِنْ بَجِيرَةِ وَلَا سَآيِبَةِ وَلَا وَمِيلَةٍ وَلَا حَالِهِ. فقال: وما تصنع بهذا؟ إنما هذا شيء من فعل الجاهلية. =

٢٤٠٥٣ ـ قال: فأتيت مسروقًا [بن الأجدع]، فسألته، فقال: البحيرة: كانت الناقة إذا ولدت بطنًا خمسًا أو سبعًا شَقُّوا أذنها، وقالوا: هذه بحيرة. قال: ﴿ لَا سَآيِبَتِ ﴾ قال: كان الرجل يأخذ بعض ماله، فيقول: هذه سائبة. قال: ﴿ وَلَا رَحِيلَةٍ ﴾ قال: كان الرجل يأخذ بعض ماله، فيقول: هذه سائبة. قال: ﴿ وَلَا رَحِيلَةٍ ﴾ قال: كانوا إذا ولدت ذكرًا وأنشى في بطني قالوا: وصلت أخاها. فلا يأكلونهما. قال: فإذا مات الذكر أكله الذكور دون الإناث. قال: ﴿ وَلَا حَلْمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهُ عَلَى

٢٤٠٥٤ - عن سعيد بن المسيب - من طريق الزَّهري - قال: البحيرةُ: التي يُمنَعُ دَرُّها للطواغيت، ولا يَحلِبُها أحدٌ مِن الناس. والسائبةُ: كانوا يُسيِّبونها لآلهتِهم، لا يُحمَلُ عليها شيءٌ. قال: وقال أبو هريرة: قال رسولُ الله ﷺ: «أيتُ عمرو بن عامرٍ (٥٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٩/٣ مختصرًا، وابن أبي حاتم ٤/١٢٢٠ ـ ١٢٢٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٢) السُّقُب: ولد الناقة، إن كان ذكرًا. التاج (سقب).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٤/٩، وابن آبي حاتم ٤/ ١٣٢٤ مقتصرًا على تفسير: ﴿وَلَا عَلَيْ﴾. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢.

 <sup>(</sup>٥) وهو عمرو بن لحي بن قمعة بن خندف أبو خزاعة، أما رواية عمرو بن عامر، فقال ابن حجر في الفتح
 ١٩/٤٥: وكأنه نسب إلى جده لأمه عمرو بن حارثة بن عمرو بن عامر، وهو مغاير لما تقدم من نسبة =

الخزاميَّ يجُرُّ قُصْبَه في النار؛ كان أولَ مَن سيَّب السوائب، قال ابن المسيب: والوصيلة: الناقة البِكرُ، تَبكُرُ في أول نِتاج الإبلِ، ثم تُتنِّي بعد بأنثى، وكانوا يُسيِّبونها لطواغيتِهم إن وصَلت إحداهما بالأخرى ليس بينَهما ذَكر. والحامي: فحلُ الإبلِ يضرِبُ الضَّرابَ المعدود، فإذا قضَى ضِرابَه ودَعُوه للطواغيت، وأعفَوه من الجملِ، فلم يُحمَل عليه شيءٌ، وسمَّوه: الحامي (۱۰). (۱۵۰هه)

بَعِيرَةٍ ﴾ الآية، قال: البحيرةُ: مِن طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿مَا جَمَلَ اللّهُ مِنْ عَبِرَهِا، فَعِلَ اللّهِ مِنْ الجاهلية يحرِّمون وَبَرَها، وَطَهرَها، ولبنَها، إلا على الرجال، فما ولَدت مِن ذكرٍ وأُنثى فهو على هيئتها، فإن ماتت اشترَك الرجالُ والنساءُ في أكلِ لحمِها. فإذا ضرَب الجملُ مِن ولدِ البحيرةِ فهو الحامي. والسائبةُ مِن الغنم على نحو ذلك، إلا أنها ما ولَدت مِن ولدِ بينَها وبينَ ستةِ أولادٍ كان على هيئتِها، فإذا ولَدت في السابع ذكرًا أو أنثى أو ذكرين ذبحوه، فأكله رجالُهم دونَ نسائِهم. فإن تَواْمَتْ أنثى وذكرٌ فهي وصيلةٌ، تُرِك ذبحُ الذكرِ بالأنثى، وإن كانتا أنثين تُركتا (٥٠٥هه)

بَهِرَةِ وَلا سَآيِرَةِ وَلا وَسِيلَةِ وَلا عَالِي الله البحيرة: فكانت الناقة إذا نتجوها خمسة بَهِرَةِ وَلا سَآيِرَةِ وَلا عَالِي الله البحيرة: فكانت الناقة إذا نتجوها خمسة أبطن، نحروا الخامس إن كان سَقْبًا، وإن كان رُبَعَةً (") شقوا أذنها واستحيوها، وهي بحيرة، وأما السَّقْب فلا يأكل نساؤهم منه، وهو خالص لرجالهم، فإن ماتت الناقة أو نتجوها ميتًا فرجالهم ونساؤهم فيه سواء يأكلون منه. وأما السائبة: فكان يُسيِّب الرجل من ماله من الأنعام، فيهمل في الحِمَى، فلا ينتفع بظهره، ولا بولده، ولا بلبنه، ولا بشعره، ولا بصوفه. وأما الوصيلة: فكانت الشاة إذا ولدت سبعة أبطن بنبحوا السابع إذا كان جديًا، وإن كان عناقًا استحيوه، وإن كان جديًا وعناقًا استحيوه، وأد كان جديًا وعناقًا استحيوه، وأد كان جديًا وعناقًا استحيوهما كليهما، وقالوا: إنَّ الجدي وصلته أخته، فحرَّمته علينا. وأما الحامي: فالفحل إذا ركبوا أولاد ولده، قالوا: قد حمى هذا ظهرَه، وأحرز أولاد ولده. فلا

(٣) الرُّبَعَة: تأنيث الرُّبُع، وهو ما وُلد من الإبل فِي الرَّبيع. وقيل: ما وُلد فِي أوَّل النَّتَاج.النهاية (ربع).

عمرو بن لحى إلى مُضر، ويُحتمل أن يكون نُسب إليه بطريق التبنى».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٢/٤٥ \_ ٥٥ (٤٦٢٣) واللفظ له، ومسلم ٢١٩١/٤ (٢٨٥٦)، وابن جرير ٢٦/٩ \_ ٢٦/٨ ٢٨، ٣٦ ـ ٣٩، وابن أبي حاتم ١٢٢٤/٤ (١٩٠٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹ (۳۶ وابن أبي حاتم ٤/١٢٢٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

يركبونه، ولا يمنعونه من حمى شجر، ولا حوض ما شرع فيه، وإن لم يكن الحوض لصاحبه، وكانت من إبلهم طائفة لا يذكرون اسم الله عليها في شيء من شأنهم، لا إن ركبوا، ولا إن حملوا، ولا إن حلبوا، ولا إن نتجوا، ولا إن باعوا؛ ففي ذلك أنزل الله تعالى: ﴿وَاكْمُرُهُمُ لَهُ مِنْ بَعِيرَةً وَلا سَآبِتَةٍ ﴾ إلى قوله: ﴿وَاكْمُرُهُمُ لا يَشْقُونَ ﴾ (ز)

٧٤٠٥٧ - عن عامر الشعبي - من طريق جرير، عن مغيرة - ﴿مَا جَمَلَ اللّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ ﴾ قال: البحيرة: المخضرمة. ﴿وَلا سَلْمَتِهِ ﴾ والسائبة: ما سُيِّب للعِدَى. والوصيلة: إذا ولدت بعد أربعة أبطن - فيما يرى جرير -، ثم ولدت الخامس ذكرًا وأنثى وصلت أخاها. والحام: الذي قد ضرب أولادُ أولاده في الإبل<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٤٠٥٨ عن عامر الشعبي عن طريق زكريا عائمً سُئِل عن البحيرة. فقال: هي التي تُجدَع آذانها. وسُئِل عن السائبة. فقال: كانوا يهدون لآلهتهم الإبل والغنم، فيتركونها عند آلهتهم، فتذهب فتخلط بغنم الناس، فلا يشرب ألبانها إلا الرجال، فإذا مات منها شيء أكله الرجال والنساء جميعًا (٣). (ز)

Yt•o4 \_ عن أبي الأحوص [عوف بن مالك بن نضلة الجشمي] \_ من طريق أبي إسحاق \_ ﴿مَا جَمَلَ اللّٰهُ مِنْ بَهِيرَةٍ ﴾، قال: البحيرة: الناقة التي قد ولدت خمسة أبطن، فجعلها لآلهته، فلا تشرب امرأتُه ولا أخته ولا ذات قرابة من لبنها، ولا تنتفع بشيء من وبرها، ولا تمنع الكلاء والماء، فإذا ماتت كانوا فيها سواء (٤٠). (ز)

• ٢٤٠٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿مَا جَمَلَ اللهُ مِنْ جَمِيرَةِ وَلاَ مَا جَمَلَ اللهُ مِنْ جَمِيرَةِ وَلاَ عَلَيْهِ وَلاَ عَلَيْهِم، فكانت البحيرة: مثل الإبل، إذا نتج الرجل خمسًا من إبله نظر البطن وتغليظ عليهم، فكانت البحيرة: مثل الإبل، إذا نتج الرجل خمسًا من إبله نظر البطن الخامس؛ فإن كانت سقبًا ذُبِح فأكله الرجال دون النساء، وإن كان ميتة اشترك فيه ذكرهم وأنثاهم، وإن كانت حائلًا وهي الأنثى تُركِت فبُتِكَت أذنها، فلم يُجَرُّ لها وَبَر، ولم يُذكر لله عليها اسم. وكانت السائبة: يُستَبون ما بدا لهم من أموالهم، فلا تمتنع من حوض أن تشرع فيه، ولا من

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳۳/۹.

أخرجه ابن جرير ٩/٣٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٣/٩ مختصرًا، وابن أبي حاتم ١٢٢٠/٤.

حِمّى أن ترتع فيه. وكانت الوصيلة من الشاء: من البطن السابع، إذا كان جديًا ذُبِح فأكله الرجال دون النساء، وإن كان ميتة اشترك فيه ذكرهم وأنثاهم، وإن جاءت بذكر وأنثى قيل: وصلت أخاها، فمنعته الذبح. والحام: كان الفحل إذا ركب من بنيه بنيه عشرة أو ولد ولده قيل: حام، حمى ظهره، فلم يُزَمَّ، ولم يُخُطم، ولم يُرك

۲٤٠٦١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: البحيرة من الإبل: كانت الناقة إذا نتجت خمسة أبطن؛ فإن كان الخامس ذكرًا كان للرجال دون النساء، وإن كانت أنثى بتكوا آذانها، ثم أرسلوها، فلم ينحروا لها ولدًا، ولم يشربوا لها لبنًا، ولم يركبوا لها ظهرًا. وأما السائبة: فإنهم كانوا يُسَيِّبون بعض إبلهم، فلا تمنع حوضًا أن تشرع فيه، ولا مرعى أن ترتع فيه. والوصيلة: الشاة كانت إذا ولدت سبعة أبطن؛ فإن كان السابع ذكرًا ذُبِح وأكله الرجال دون النساء، وإن كانت أنشى تُركت (١). (ز)

وَلا وَمَا جَعَلُ اللهُ مِنْ عَرْهِ وَالبحيرة من الإبل: كانت الناقة إذا نتجت خمسة أبطن؛ إن كان الخامس سقبًا ذبحوه فأهدوه إلى الهتهم، وكانت أمه من عرض الإبل، وإن كانت الخامس سقبًا ذبحوه فأهدوه إلى الهتهم، وكانت أمه من عرض الإبل، وإن كانت ربعة استحيوها، وشقوا أذن أمها، وجزُّوا وبرها، وخلوها في البطحاء، فلم تُجْزِ لهم في دِيّة، ولم يحلبوا لها لبنًا، ولم يُجزُّوا لها وبرًا، ولم يحملوا على ظهرها، وهي من الأنعام التي حُرِّمت ظهورها. وأما السائبة: فهو الرجل يُسيّب من ماله ما شاء على وجه الشكر إن كثر ماله، أو برَأ من وجَع، أو ركب ناقة فأنجح، فإنه يسمي السائبة، يرسلها فلا يعرض لها أحد من العرب إلا أصابته عقوبة في الدنيا. وأما الوصيلة: فمن الغنم، هي الشاة إذا ولدت ثلاثة أبطن أو خمسة، فكان آخر ذلك جديًا ذبحوه وأهدوه لبيت الآلهة، وإن كانت عناقًا استحيوها، وإن كانت جديًا وعناقًا استحيوها، وإن كانت جديًا فالفحل يضرب في الإبل عشر سنين، ويقال: إذا ضرب ولد ولده قيل: قد حمي فالفحل يضرب في الإبل عشر سنين، ويقال: إذا ضرب ولد ولده قيل: قد حمي فالفحل يضرب في الإبل عشر سنين، ويقال: إذا ضرب ولد ولده قيل: قد حمي فالفعره، فيتركونه لا يمس، ولا ينحر أبدًا، ولا يمنع من كلإ يريده، وهو من الأنعام ظهره، فيتركونه لا يمس، ولا ينحر أبدًا، ولا يمنع من كلإ يريده، وهو من الأنعام

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥. وأخرج ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٢٤ بعض آخره من طريق معمر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱۹۷/۱ ـ ۱۹۸، وابن جرير ۳۷/۹. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۲/۰۰ ـ.

التي حُرِّمت ظهورها<sup>(١)</sup>. (ز)

- ٢٤٠٦٣ عن أبي روق عطية بن الحارث الهمداني - من طريق بشر بن عمارة - قوله: ﴿ عَبِيرَةٍ ﴾ قال: إذا أنتجت الناقة ستة أبطن إنائًا، كلها شُقَّت آذانها، ولا ينتفع منها بشيء، فما كان منها فللأوثان. ﴿ وَلَا سَآيِبَةٍ ﴾ قال: كانت الناقة تكون للرجل لرحله، فإذا خرج في وجه فقضى حاجته في ذلك الوجه فجعلها سائبة، فما كان منها فهو للأوثان من لبن أو وَبَر أو غير ذلك. ﴿ وَلَا وَسِيلَةٍ ﴾ قال: الوصيلة من الغنم، قال: كانت الشاة إذا ولدت ستة أبطن إناثًا كلها، وكان السابع جديًا وعناقًا، قالوا: قد وصلت هذه. فلا ينتفع منها بشيء، وما كان منها فهو للأوثان. ﴿ وَلَا حَلَيْ طهره. لا ينتفع منها بشيء، وما كان منها فهو للأوثان. قد حمى ذلك ظهره. لا ينتفع منه بشيء، فهو للأوثان. ﴿ ( )

٢٤٠٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَا جَمَلَ الله ﴿ حرامًا ﴿ مِنْ بَهِيرَةٍ ﴾ لقولهم: إنَّ الله أمرنا بها...، والبحيرة: الناقة إذا ولدت خمسة أبطن؛ فإذا كان الخامس سقبًا \_ وهو الذكر \_ ذبحوه للآلهة، فكان لحمه للرجال دون النساء، وإن كان الخامس ربعة \_ يعني: أنثى \_ شقوا أذنيها، فهي البحيرة، وكذلك من البقر، لا يُجَزُّ لها وبر، ولا يذكر اسم الله عليها إن ركبت أو حُمل عليها، ولبنها للرجال دون النساء. وأما السائبة: فهي الأنثى من الأنعام كلها، كان الرجل يسيِّب للآلهة ما شاء من إبله ويقره وغنمه، ولا يسيِّب إلا الأنثى، وظهورها وأولادها وأصوافها وأوبارها وأشعارها وألبانها للآلهة، ومنافعها للرجال دون النساء. وأما الوصيلة: فهي الشاة من الغنم، إذا ولدت سبعة أبطن عمدوا إلى السابع؛ فإن كان جديًا ذبحوه للآلهة، وكان لحمه للرجال دون النساء، وإن كانت عَناقًا استحيوها، فكانت من عرض الغنم.... وإن وضعته مينًا أشرك في أكله الرجال والنساء، فذلك قوله ﷺ: ﴿ وَإِن يَكُن مَيْسَةً فَهُمُرَ وضعة مينًا أشرك في أكله الرجال والنساء، فذلك قوله ﷺ وعناقًا، قالوا: إنَّ وضعة مينًا أشرك في أكله الرجال ولدت البطن السابع جديًا وعناقًا، قالوا: إنَّ

<u>وَكَلَّ ابنُ عَطَية</u> (٣/ ٢٧٥) على هذه الأقوال، فقال: اويظهر مما يروى في هذا أنَّ العرب كانت تختلف في المبلغ الذي تبحر عنده آذان النوق، فلِكُلِّ سُنَّة، وهي كلها ضلال.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٥، وابن أبي حاتم ١٢٢٠، ١٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٢/٤ \_ ١٢٢٤.

الأخت قد وصلت أخاها، فحرَّمته علينا. فحرما جميعًا، فكانت المنفعة للرجال دون النساء. وأما الحام: فهو الفحل من الإبل، إذا ركب أولاد أولاده، فبلغ ذَلِكَ عشرة أو أقل من ذلك، قالوا: قد حمى هذا ظهره، فأحرز نفسه. فيُهلّ للآلهة، ولا يُحمل عليه، ولا يُركب، ولا يُمنع من مرعًى، ولا ماء، ولا حمى، ولا يُنحر أبدًا حتى يموت موتًا. فأنزل الله ﷺ: ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ ﴾ حرامًا ﴿مِنْ بَجِيرَةِ وَلَا سَآيِبَةِ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِرِ ﴾ (ز)

٧٤٠٦٥ \_ قال محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_: والسائبة: الناقة إذا ولدت عشرة إناث، ليس بينهن ذكر، فسُيّبَت، فلم تُرْكَب، ولم يُجَزّ وَبَرُها، ولم يجلب لبنها إلا لضيف. الوصيلة من الغنم: إذا ولدت عشر إناث في خمسة أبطن، توأمين توأمين في كل بطن، سميت: الوصيلة، وتُرِكّت، فما ولدت بعد ذلك من ذكر أو أنثى جعلت للذكور دون الإناث، وإن كانت ميتة اشتركوا فيها<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٤٠٦٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿مَّا جَمَلَ اللَّهُ مِنْ جَمِيرَةِ وَلَا سَآيِبَةِ وَلَا وَصِيلَةِ وَلَا حَارِجٍ، قال: هذا شيء كانت تعمل به أهل الجاهلية، وقد ذهب. قال: البحيرة: كان الرجل يجدع أذني ناقته، ثم يعتقها كما يعتق جاريته وغلامه، لا تُحْلَب، ولا تُرْكَب. والسائبة: يسيبها بغير تجديع. والحام: إذا نتج له سبع إناث متواليات قد حمى ظهره، ولا يركب، ولا يعمل عليه. والوصيلة من الغنم: إذا ولدت سبع إناث متواليات حَمَتْ لحمها أن يُؤكّل (٣) ٢١٨٦ . (ز)

٧٤٠٦٧ ـ عن مالك بن أنس ـ من طريق ابن وهب ـ: كان أهل الجاهلية يعتقون

٢١٨٦ علَّق ابنُ جرير (٩/ ٣٩) فذكر أنَّ العلم متعذر بكيفية ما كان أهل الجاهلية يفعلونه بالبحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام، وقال: "وهذه أمور كانت في الجاهلية، فأبطلها الإسلام، فلا نعرف قومًا يعملون بها اليوم، فإذا كان ذلك كذلك، وكان ما كانت الجاهلية تعمل به لا يوصل إلى علمه ـ إذ لم يكن له في الإسلام اليوم أثر، ولا في الشرك نعرفه ـ إلا بخبر، وكانت الأخبار عما كانوا يفعلون من ذلك مختلفة الاختلاف الذي ذكرنا، وغير ضائرِ الجهل بذلك إذا كان المراد من علمه المحتاج إليه موصلًا إلى حقيقته».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٩/١ ـ ٥١٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبى حاتم ١٢٢٢/٤ \_ ١٢٢٣. (٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨، وابن أبي حاتم ١٢٢٣/٤ من طريق أصبغ.

الإبل والغنم، ويسيِّبونها، فأما الحامي: فهو الإبل، وكان يضرب في الإبل، فإذا انقضى ضرابه جعلوا عليه ريش الطواويس، وسيَّبوه. وأما الوصيلة: فمن الغنم، إذا وضعت أنثى بعد أنثى سيّبوه<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٤٠٦٨ ـ عن ما**لك بن أن**س: أنَّ الوصيلة في الإبل: إذا كانت الناقة تبكر في الأنثى، ثم تثني بأنثى، سموها: الوصيلة، ويقولون: وصلت اثنتين ليس بينهما ذكر. فكانوا يجدعونها لطواغيتهم<sup>(٢</sup>). (ز)

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

#### أول من سيّب السوائب:

Y٤٠٦٩ \_ عن عبدالله بن مسعود، عن النبي ﷺ، قال: "إِنَّ أُولَ مَن سيَّب السوائبَ وَعِبَد الأصنامُ أَبِو خزاعةً عمرُو بن عامر، وإني رأيتُه يجُرُّ أمعاءًه في النار، ((١٠٥٠) (٥٦١٠) ٢٤٠٧٠ \_ عن عائشة، قالت: قال رسول الله ﷺ: "درأيتُ جهنمَ يَحطِمُ بعضُها بعضًا، ورأيتُ عَمرًا يجُرُّ قُصبَه في النار، وهو أولُ مَن سيَّب السوائب، (٤) . (١٥/١٥)

٧٤٠٧١ - عن أُبَيِّ بن كعب، قال: بينا نحنُ مع رسول الله على في صلاة الظهر، والناسُ في الصفوفِ خلفَه، فرأيناه تناوَل شيئًا، فجعَل يتناولُه، فتأخّر، فتأخّر الناس، ثم تأخّر الناس، فقلتُ: يا رسول الله، رأيناك صنَعتَ اليومَ شيئًا ما كنتَ تصنعُه في الصلاة. فقال: ﴿ إِنَّه حُرِضت عليَّ الجنةُ بما فيها مِن الزُّهْرَة والنَّضْرة، فتناولتُ قِطفًا مِن عِنبِها، ولو أَخَلتُه لأكل منه مَن بين السماء والأرض لا يَنقُصونه، فعيل بيني وبينه، وحُرِضت عليَّ النار، فلما وجَدتُ سُفعتَها ( المناعرتُ عنها، وأكثرُ مَن فيها النساء؛ إن التُمنَّ أفشين، وإن سألن ألْحَفن، وإذا سُئلن بَخِلن، وإذا أُعطِين لم يَشكُرن، ورأيتُ فيها عمرَو بن لُحَيِّ يَجُرُّ قُصبَه في النار، وأشبهُ مَن رأيتُ به مَعبَدُ بن الخراعي ، فقال معبدُ: يا رسول الله، أتخشى عليَّ مِن شَبَهه؟ قال: ﴿ لا، أنتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ١٣٢ (٢٦٠)، وابن أبي حاتم ١٢٢٤/٤ بعضه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٣/٤.
 (۳) أخرجه أحمد // ٢٩٢ ـ ٢٩٤ (٢٥٥١، ٤٢٥٩).

قال الهيشمي في المجمع ١١٦/١ (٤٥٣): «رواه أحمد، وفيه إبراهيم الهجري، وهو ضعيف». وصحّحه الألباني بشواهده في الصحيحة ٤٤٢/٤ (١٦٧٧).

<sup>(</sup>٤) أُخَرِجه البخاري ٢/ ٦٥ (١٢١٢)، ٦/ ٥٥ (٤٦٢٤)، ومسلم ٢/ ٦١٩ (٩٠١).

<sup>(</sup>٥) السفعة: نوع من السواد ليس بالكثير. وقيل: سواد مع لون آخر. النهاية (سفع).

مؤمنٌ، وهو كافرٌ، وهو أولُ مَن حمَل العربَ على عبادة الأصنام،(١٠). (ه/٢٥٥)

٢٤٠٧٢ ـ عن أبي هريرة: سمعتُ رسول الله على يقولُ لأكثمَ بن الجَونِ: ﴿يا أَكثَمُ ، عُرِضت عليَّ النارُ ، فرأيتُ فيها عمرَو بن لُحيِّ بن قَمَعَة بن خِنلِفِ يَجُرُّ قُصبَه في النار ، فما رأيتُ رجلًا أشبهَ برجلِ منك به ، ولا به منك ، فقال أكثم: أخشى أن يَضُرَّني شَبُهُه ، يا رسول الله . فقال رسول الله على الله الله على مؤمنٌ ، وهو كافرٌ ، إنه أولُ مَن غير دينَ إبراهيم ، وبحَر البحيرة ، وسيَّب السائبة ، وحَمَى الحامي "` . (١٥/٥١)

٢٤٠٧٣ \_ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: ﴿إِنَّ أُول مَن أَلَه الإله، وسيَّب السيوب، وبحر البحاير، وغيَّر دين إبراهيم ﷺ عمرو بن لحي بن قَمْمَة بن خِندف، قال النبي ﷺ: ﴿فرأيته يَجُرُّ قُصْبَه في النار، يتأذى به أهل النار، صنماه على ظهره، وناقتان كان سيبهما ثم استعملهما يعضانه بأفواههما، ويطآنه بأخفافهما، أشبه ولده به أكثم بن أبي الجون». فقال أكثم: يا رسول الله، أيضرني ذلك شيئًا؟ قال: ﴿لا، أنت رجل مؤمن، وهو كافر، (٢).

Y٤٠٧٤ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: صلَّى بنا رسولُ الله ﷺ الظهر، فاستأخر عن قبلتِه، وأعرَض بوجهِه، وتعوَّذ بالله، ثم دنا مِن قبلتِه، حتى رأيناه يتناولُ بيدِه، فلما سلَّم رسول الله ﷺ قلنا: يا نبيَّ الله، لقد صنَّمتَ اليومَ في صلاتِك شيئًا ما كنتَ تصنعُه؟ قال: انعم، عُرِضَت عليَّ في مقامي هذا الجنةُ والنار، فرأيتُ في النار ما لا يعلمُه إلا الله، ورأيتُ فيها الجميريَّةَ صاحبةَ الهِرَّة التي رَبَطتها، فلم تُطهمها، ولم تَسْها، ولم تَرسِلها فتأكلَ مِن خَسْاشِ الأرض، حتى ماتت في رباطِها، ورأيتُ فيها تسقِها، ولم تُرسِلها فتأكلَ مِن خَسْاشِ الأرض، حتى ماتت في رباطِها، ورأيتُ فيها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱۰۹/۲۳ ـ ۱۱۰ (۱٤۸۰۰)، ۱۷۳/۳۵ ـ ۱۷۶ (۲۱۲۵۰) عن جابر، والحاكم ۱۷۶/۶ (۸۷۸۸).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: "صحيح». وقال المهمي في التلخيص: "صحيح». وقال الهيشمي في المجمع ٨٩/٢ (٣٤٨ (٣٤٨): «رواه أحمد، وروي عن أبي بن كعب عن النبي ﷺ قال بمثله، وفي الإسنادين عبدالله بن محمد بن عقيل، وفيه ضعف، وقد وثق، وقال الألباني في الصحيحة ٤/٢٤٤: «هو حسن».

والمشهور أن القصّة وعرض الجنة والنار عليه في قبلته وما رأى فيهما كانت في صلاة الكسوف لا صلاة الظهر، كما أخرجه مسلم في صحيحه ٢٢٢/٢ (٩٠٤) من حديث جابر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان ٢١/ ٣٥٥ (٧٤٩٠)، والحاكم ٢٤٧/٤ (٨٧٨٩)، وابن جرير ٢٨/٩ بألفاظ مقاربة.
 قال الحاكم: قملاً حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه، وقال الألباني في الصحيحة ٢٤٣/٤:
 قرهذا إسناد حسن».

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣١٧ ـ..

عمرُو بن لُحيٍّ يَجُرُّ قُصبَه في النار، وهو الذي سيَّب السوائب، وبحَر البحيرة، ونصَب الأوثان، وغيَّر دينَ إسماعيلَ، ورأيتُ فيها عِمرانَ الغِفاري معه مِحجَنه الذي كان يسرقُ به الحاج». قال: وسمَّى لي الرابعَ فنَسِيتُه. وورأيتُ الجنةَ، فلم أَرَ مثلُ ما فيها، فتناولتُ منها قِطفًا لأُريكموه، فجيل بيني وبينه». فقال رجلٌ مِن القوم: مثلُ ما الحبةُ منه؟ قال: «كأعظم دَلو فَرَتُهُ(١) أَمُك قطُّه. قال محمدُ بن إسحاق: فسألتُ عن الرابع، فقال: هو صاحبُ نَيْتَي رسول الله ﷺ الذي نزَعهما(١). (ه/٥٠٠)

Y٤٠٧٥ ـ عن زيد بن أسلم، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنِّي لَأَعْرِفُ أَوَّلَ مَن سيَّب السوائب، ونصَب النَّصُبَ، وأولَ مَن غير دين إبراهيم، قالوا: مَن هو، يا رسول الله؟ قال: ﴿عمرو بن لُحَيِّ أَخو بني كعب، لقد رأيتُه يَجُرُّ قُصبَه في النار، يوذي أهلَ النار بعث قُصيه و إِنِّي لَأَعْرِفُ مَن بحَر البحائر، قالوا: مَن هو، يا رسولَ الله؟ قال: ﴿رجل مِن بني مُدلِج، كانت له ناقتان، فجدَع آذاتَهما، وحرَّم ألباتَهما وظهورَهما، وقال: هاتان لله . ثم احتاج إليهما، فشرِب ألبانَهما، ورَكِب ظهورَهما، قال: ﴿فلقد رأيتُه في النارِ وهما تَقضِمانِه بأفواهِهما، وتَطانِه بأخفافِهما، (٩١٥٠)

# ﴿ وَلَكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَشَرُّونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلكَذِبُّ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يَشْقِلُونَ ۞﴾

٧٤٠٧٦ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود بن أبي هند ـ في قوله: ﴿وَلَكِئَ ٱلَّذِينَ كَفُرُهُا يَشْتُرُنَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبُ ۖ وَٱكْتَرُهُمُ لَا يَشْقِلُونَ﴾، قال: الذين لا يَعقِلون هم الأتباع، وأما الذين افتروا فعقلوا أنهم افتَرَوا<sup>(٤)</sup>. (١٦/٥٥)

<sup>(</sup>١) أصل الفَرْي: القَطع، وفرى القربة: قلَّرها وصنعها. النهاية، الوسيط (فرى).

<sup>(</sup>٢) أخرجه بذكر القطف أبو يعلى في مسنده ٢/ ٣٨٠ (١١٤٧)، وأبو نعيم في صفة الجنة ١٩١/٢ (٣٥٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

قال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٨٩/٤ (٢٧٦٦): «رواه أبو يعلى بإسناد حسن». وقال الهيثمي في المجمع ٤١٤/١٠ (١٧٧٨): «رواه أبو يعلى، وإسناده حسن».

والمشهور أن القشة وعرض الجنة والنار عليه في قبلته وما رأى فيهما كانت في صلاة الكسوف لا صلاة الظهر، كما أخرجه مسلم في صحيحه ٢٣٢/ (٩٠٤) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شبية ٢٥٦/٧ (٣٥٨٣٠)، وعبدالرزاق في تفسيره ٢/٣ (٧٥١) واللفظ له، وابن جرير ٢٧/٩ ـ ٢٨.

قال ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٨٥: "مرسلًا".

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٢٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٤٠٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَلَذِكِنَّ اَلَّذِينَ كَفَرُوا يَفَتَرُونَ عَلَ اللّهِ ٱلكَذِبُّ وَأَكْمُكُمُ لَا يَمْقِلُونَ﴾، قال: لا يَعقِلون تحريمَ الشيطان الذي حرَّم عليهم (١٠). (ه/٢٥٥) ٢٤٠٧٨ ـ عن محمد بن أبي موسى ـ من طريق داود ـ في قوله: ﴿ وَلَئِكِنَّ الّذِينَ كَفَرُوا يَفْتُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبُ ﴾ قال: أهالُ الـكتاب، ﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ قال: أهالُ الهُ ان اللهِ ان (١٠٤٠٠).

٢٤٠٧٩ ـ عن محمد بن أبي موسى، في الآية، قال: الآباء جعلوا هذا وماتوا، ونشأ الأبناء وظنوا أن الله هو جعل هذا، فقال الله: ﴿ وَلَكِنَ ٱللَّذِينَ كَثَرُهُم لا يَعقِلون؛ اللَّذِينَ اللهِ الكذب، والأبناء أكثرُهم لا يَعقِلون؛ يظنون الله هو الذي جعله (٣٠٠٠). (٥/٣٢٥)

٢٤٠٨ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَكِنَ ٱلَّذِينَ كَثَرُوا﴾ من قريش وخزاعة من مشركي العرب ﴿يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ ٱلصَّالِبَ﴾ لقولهم: إنَّ الله أمرنا بتحريمه. حين قالوا في الأعراف [٢٨]: ﴿وَاللهُ أَمْرَنَا يَهَا ﴾ يعني: بتحريمها. ثم قال: ﴿وَاكْتُرُهُمْ لَا يَشْقِلُونَ﴾ أنَّ الله في لم يُحَرِّمه (٤). (ز)

ووافقه ابنُ عطية (٣/ ٢٧٨).

ثم انتقدا استنادًا إلى مخالفة السياق، وقول قتادة قولَ محمد بن أبي موسى، فبيَّن ابنُ جوير بأن هذا القول لا معنى له، لأنّ: «النكير في ابتداء الآية من الله تعالى على مشركي العرب، فالختم بهم أولى من غيرهم، إذ لم يكن عرَض في الكلام ما يُصرَف من أجله عنهم إلى غيرهم».

وانتقام ابنُ عطية بقوله: «وهذا تفسير مَن انتزع ألفاظ آخر الآية عما تقدمها وارتبط بها من المعنى، وعما تأخر أيضًا من قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُنْكِهِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤١ ـ ٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ٤٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٩٥١ ـ ٥٠٠.

# ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُنْرَ تَسَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ فَسَالُواْ حَسَّمُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابَـلَةَنَّأً وَوَإِذَا قِيلَ لَمُنْمِرَ لَشَيْعًا وَلا يَجْمَدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

٢٤٠٨١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ يعني قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُ الرَّهُ وَإِذَا قِيلَ لَمُ الرَّهُ وَإِلَى الرَّهُ وَإِلَى الرَّهُ وَإِلَى الرَّهُ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى الرَّهُ وَإِلَى الرَّهُ وَإِلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِي مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُنْ ﴾ يعنى: مشركي العرب: ﴿قَمَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ في كتابه من تحليل ما حرم من البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام، ﴿وَإِلَى الرَّسُولِ﴾ محمد ﷺ؛ ﴿قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَاتُوَاً ﴾ من أمر الدين؛ فإنَّا أُمِرنا أن نعبد ما عبدوا. يقول الله ﷺ: ﴿أَلَوْ كَانَ ءَابَالُوُمْ ﴾ يعني: فإن كان آباؤهم ﴿لا يَقَلَمُونَ شَيْئًا﴾ من الدين، ﴿وَلا يَبْتُلُونَ ﴾ له، أفتتبعونهم؟!(٣). (ز)

## ﴿يَانَيُّا اَلَذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ اَلْفُسَكُمْ لَا يَعْتُرُكُمْ مَن ضَلَ إِذَا اَهْمَدَيْشُدُّ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعْتُكُمْ جَيِعَا لَيُسْتَغِثُمْ بِمَا كُشُمْ تَهْمَدُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٧٤٠٨٣ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح -: كتب رسول الله ﷺ إلى أهل هجر، وعليهم مُنذر بن ساوى، يدعوهم إلى الإسلام، فإن أَبُوا فلْيُوَدُّوا الجزية، فلما أتاه الكتابُ عَرضه على مَن عنده مِن العرب واليهود والنصارى والصابئين والمجوس، فأقروا بالجزية، وكرهوا الإسلام، وكتب إليه رسول الله ﷺ: "أما العرب فلا تقبل منهم إلا الإسلام أو السيف، وأما أهل الكتاب والمجوس فاقبل منهم الجزية، فلما قرأ عليهم كتابَ رسول الله ﷺ أسلمت

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٢٥.٤ كذا أوردها عند هذه الآية، والظاهر أن سياقها لا يساعد على ربط الأثر بها، ولعله ألصق بنظيرها في سورة النساء قوله تعالى: ﴿وَلَوْنَا يَسِلُ هُمُّ تَسَالُوا إِلَى مَا أَسْرَلَ اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ عَلَى مُشُودًا ﴾ [النساء: ٢١]، وقد أخرج ابن أبي حاتم نحوه ٩٩٢/٣ عند آية النساء عن ابن عباس من طريق العوفي بلفظ: كانوا إذا دعوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول ليحكم بينهم، قالوا: بل نتحاكم إلى الطاغوت.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠/١١ ـ ٥١١.

العرب، وأما أهل الكتاب والمجوس فأعطوا الجزية، فقال منافقو العرب: عجبًا من محمد، يزعم أنَّ الله بعثه ليقاتل الناس كافة حتى يسلموا ولا يقبل الجزية إلا من أهل الكتاب، فلا نراه إلا قبل من مشركي أهل هجر ما رد على مشركي العرب! فأنزل الله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْ شَكَمْ لَا يَعْنُوكُمْ مَن ضَلَّ إِذَا ٱلْمَتَدَيْثُمُ لَى يعني: مَن ضَلَّ مِن أَهل الكتاب(١). (ز)

٧٤٠٨٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي بِشْر ـ أنَّه سُئِل عن هذه الآية. فقال: نزلت في أهل الكتاب، يقول: ﴿يَأْيُهُمْ أَالِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنْشَكُمْ لا يَعْبُرُكُم مَن ضَلَّهِ من أهل الكتاب ﴿إِذَا الْهَنَدَيْنَدُ ﴿٢٣٠). (٥/٣٧٠)

٧٤٠٨٠ ـ عن عمر مولى عُفرة ـ من طريق ابن شعيب ـ قال: إنَّما أُنزِلت هذه الآية لأنَّ الرجل كان يُسلِمُ ويَكفرُ أَجوه، فلما دَخَل قلوبَهم حلاوةُ الرجل كان يُسلِمُ ويَكفرُ أَجوه، فلما دَخَل قلوبَهم حلاوةُ الإيمان دعَوا آباءَهم وإخوانَهم، فقالوا: حسبُنا ما وجَدنا عليه آباءَنا. فأنزَل الله: ﴿يَاأَيُّهَا اللّٰهِ عَلَيْكُمْ مَن ضَلّ إِذَا الْمُتَدَيْثُمْ ﴾ (٥٧٢/٥)

٢٤٠٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَانَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمُ اَنْسَكُمْ ﴾، وذلك أنَّ النبي ﷺ كان لا يقبل الجزية إلا من أهل الكتاب، فلمَّا أسلم العرب طوعًا وكرمًا قَبِل الجزية من مجوس هجر، فطعن المنافقون في ذلك؛ فنزلت: ﴿ يَكَانُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمُ أَنْسَكُمْ ﴿ ثَنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا مَنُوا عَلَيْكُمُ أَنْسَكُمْ ﴿ ثَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ النَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ النَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٢٤٠٨٧ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ اَنفُسَكُمْ لَا يَعْتَرُكُم مَن صَلَّ إِذَا أَهْلَمَ اللَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ اَنفُسَكُمْ لَا يَعْتَرُكُم مَن صَلَّ إِذَا أَهْلَم قالوا له: سفَّهْت آباءك كذا وكذا، كان ينبغي لك أن تنصرهم وتفعل. فقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّنَا الَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ اَنفُسَكُمْ لَا يَعْتَرَكُمْ مَن ضَلَّ إِذَا اَهْ اَمْسَكُمْ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَيَأَيُّنُا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

 <sup>(</sup>١) أورده الواحدي في أسباب النزول ص٢١٦، وابن الجوزي في نواسخ القرآن ٢١٧/٢ ـ ٤١٨، والثعلبي
 ١١٧/٤ ـ ١١٨.

إسناده ضعيف جدًّا. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳/۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأي الشيخ.
 (۳) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤ (٦٩٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤ (٦٩٢٥).(٥) أخرجه ابن جرير ٩/٩٥.

#### 🏶 تفسير الآية:

المنطقة عن هذه الآية؟ قال: أبّه أبيتُ أبا ثعلبة الخُشَنيَّ، فقلتُ له: كيف تصنعُ في هذه الآية؟ قال: أبّه أبته؟ قلتُ: قوله: ﴿ كِنَايًا الّذِينَ امْنَوا عَلَيْكُمُ الشَّكُمُ لَا يَشْكُمُ مِن صَلَ إِذَا اَهْتَدَيْتُمُ . قال: أما والله لقد سألتَ عنها خبيرًا؛ سألتُ عنها رسول الله على قال: قال المعروف، وتناهوا عن المنكر، حتى إذا رأيت شحًّا مُطاعًا، وهوى متبقًا، ودُنيًا مؤثرةً، وإعجابَ كلِّ ذي رأي برأيه؛ فعليك بخاصَّة نفيك، ودَع عنك أمر العوام، فإن من ورايكم أيام الصبر، الصابرُ فيهنَّ مثلُ القابض على الجمر، للعامِل فيهنَّ مثلُ أجر خمسينَ رجلًا يعملون مثلَ عملِكم (١٠). (١٥/٥٥) عن معاذ بن جبل: أنه قال: يا رسول الله، أخبرني عن قول الله على: ﴿ كَنَا الله عَنْ مَلُ إِذَا المَتَدَيِّدُ ﴾. قال: ها معاذ، مُرُوا المعروف، وتناهوا عن المنكر، فإذا رأيتم شحًّا مُطاعًا، وهوى مُتبعًا، وإعجابَ كلَّ المرئ برأيه؛ فعليكم أنفسكم لا يضرُّكم ضلالةً غيرِكم، فهو من ورائكم أيامُ صبر، المعملك فيها بدينِه مثلُ القابضِ على الجمر، فللعاملِ منهم يومئذٍ مثلُ عملِ أحدِكُم الموم كَاجر خمسين منهم؟ قال: (بل خمسين الموم أنم، أنم، أنم، (١٥/٥١٥)

٢٤٠٩٠ عن أبي عامر الأشعري: أنَّه كان فيهم شيءٌ، فاحتَبس على رسول الله ﷺ،
 ثم أتاه، فقال: «ما حبَسك؟». قال: يا رسول الله، قرأتُ هذه الآية: ﴿يَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ

== فيما علمتُ \_: إنها آية موادعة للكفار. وكذلك لا ينبغي أن يعارض بها شيء مما أمر الله
 به في غير ما آية، من القيام بالقسط، والأمر بالمعروف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ٢٦/٦٦ (٤٣٤١)، والترمذي (٢٧٧- ٢٩٩ (٢٣١٠)، وابن ماجه (١٤٦٨ (٤٠١٤)، والحاكم ٢٥٨/٤ (٧٩١٢)، وابن حبان ٢٠٨/١ (٣٨٥)، وابن جرير ٤٨/٩ ـ ٤٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٢٥ (٢٩١٥).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، وقال الترمذي: «هذا حديث صحيح». وقال ابن القطان في بيان الوهم والإيهام ٢٠٣/ ١٠٣/ (٢٠١٦) عن أبي أمية: الا تعرف حاله، ولا يعرف روى عنه غير عمرو بن جارية اللخمي، وعمرو بن جارية أيضًا لا تُمْرَف حاله، ولا يعرف روى عنه غير عتبة بن أبي حكيم، وعنبه مختلف فيه، قابن ممين يضعفه، وغيره يقول: لا بأس به، وقال في موضع آخر ٤/ ١٣٤/ وهو بثلاثة مجهولين». وقال ابن مفلح في الأداب الشرعية ١/ الله عنبه مختلف فيه، وباقيه جيد». وقال الأباني في الضعيفة ٣/ ١٩٤٥): «ضعيف».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

مَاسُواْ عَلَيْكُمُّ النَّسَكُمُّ لَا يَشُرُكُم مَن صَلَ إِذَا اَهْتَدَيْشُدُ ﴿ قَالَ: فَقَالَ لَهُ النَّبِي ﷺ: ﴿ أَيْنَ فَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّ

عن أبي سعيد الخدري، قال: ذكرتُ هذه الأيةَ عند رسول الله ﷺ؛ قول الله ﷺ: ﴿ فَكَابُّهُا اللَّذِينَ مَاسُوا عَلَيْكُمْ أَنْسَكُمْ لَا يَشُرُّكُمْ مَن صَلَّ إِذَا الْمَتَدَيْشُرُ ﴿ فقال نبيُ الله ﷺ؛ لا يجيءُ تأويلُها حتى يهبِطَ عيسى ابن مريم ﷺ؛ ( ١٩٠٥ )

٢٤٠٩٢ ـ عن أبي بكر الصديق: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «ما ترَك قوم الجهادَ في سبيل الله إلا ضرَبهم الله بذلً، ولا أقرَّ قوم المنكرَ بينَ أظهُرِهم إلا عمّهم الله بعقاب». وما بينكم وبين أن يعمَّكم الله بعقاب من عنده إلا أن تأولوا هذه الآية على غيرِ أمرِ بمعروف، ولا نهي عن منكر: ﴿يَالَيُّ اللَّذِينَ مَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنْسُكُمْ لا يَعْتُرُكُمْ مَن ضَكَراً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٩٧/٢٨ ـ ٣٩٨ (١٧١٦٥)، ٣٩٤/٢٩ (١٧٧٩٨)، وابن أبي حاتم ١٢٣٦/٤ (١٩٢٠) واللفظ له.

قال الهيشمي في المجمع ١٩/٧ (١٠٩٨٨): «ورجالهما ثقات، إلا أني لم أجد لعلي بن مدرك سماعًا من أحد من الصحابة». وأورده الألباني في الصحيحة ١٢٨/١ (٢٥٦٠). وقال في الضعيفة ١٣٦/٩ (٤١٣٢): «منكر».

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أي: يذهب خياركم ويبقى أرذالكم. النهاية (غربل).

<sup>(</sup>٥) أي: اختلطت. النهاية (مرج).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٢/ ٢١٧ (٩١) ـ. من طريق الحكم بن عبدالله الأيلي أنه سمع محمد بن عبدالله النيمي يحدث عن أبيه عن أبي بكر به .

٧٤٠٩٤ عن كثير بن أبي كثير المُزني \_ وكان خادمًا لابن عباس \_ قال: حدثنا ابن عباس، وهو يومئذ ضرير في بصره، وذكر عتيق بن عثمان أبا بكر، فقال: رحمه الله، قعد على منبر رسول الله على يوم سُمِّي فيه خليفة رسول الله هي فحمد الله، وأثنى عليه، وصلى على النبي في أنم مدَّ يديه فوضعهما على المجلس الذي كان نبي الله في يجلس عليه من منبره، ثم قال: سمعت الحبيب وهو جالس في هذا المجلس يتأول: يجلس عليه من منبره، ثم قال: سمعت الحبيب وهو جالس في هذا المجلس يتأول: تفسيره لها أن قال: «نعم، ليس من قوم عُمل فيهم بمنكر، ويُفسَد فيهم بقبيح، فلم يغيروه ولم ينكروه، إلا حقَّ على الله في أن يعمهم بالعقوبة جميعًا، ثم لا يستجاب لهم، ثم أدخل إصبعيه في أذنيه، فقال: إلا أكون سمعته من الحبيب فصَّمًا (١٠). (ز)

<sup>=</sup> إسناده واو؛ فيه الحكم بن عبدالله بن سعد الأيلي، قال أحمد: أحاديثه كلها موضوعة، وقال ابن معين: ليس بثقة، وقال السعدي وأبو حاتم: كذاب، وقال النسائي والدارقطني وجماعة: متروك الحديث، وقال البخارى: تركوه، كما في لسان الميزان لابن حجر ٣/ ٢٤٤.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في أخبار أصبهان ٢/١٧٢، ٢/٢٧، والخطيب في المتفق والمفترق ٣/١٧٨٧، من طريق محمد بن عامر بن إبراهيم حدثني أبي حدثنا عمر بن خليفة الأنصاري أبو ليث حدثنا كثير بن أبي كثير المزني به.

إسناده ضعيف كثير بن أبي كثير، لم أجد فيه جرحًا ولا تعديلًا، وكذا لم يذكر فيه المزي في تهذيب الكمال شيئًا ١٠٤٤/٢٤ لذا قال ابن حجر في التقريب (٥٦٢٩): «مقبول».

<sup>(</sup>٢) رجل داعر: خبيث مفسد. النهاية (دعر). (٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>غ) أخرجه أحمد ١/٧٧١ ـ ١٧٧ (١)، ١/٩٧١ ـ ١٩٨ (١٦)، ٢٠٨/١ (٢٠، ٣٠)، ٢٢١/١ (٣٠)، وأبو داود ٢/٣٣٦ ـ ٣٩٤ (٣٣٤٨)، والترمذي ٢٤٢/٤ ـ ٣٤٣ (٣٣٠٧)، ٢٩٧/٥ (٣٣٠٩) بنحوه، وابن ماجه ١/٣٩٠ ـ ١٤٠ (٤٠٠٥)، وابن حبان ١/٩٣٥ (٣٠٤)، ١/٥٤٥ (٣٠٥)، وابن جرير ٥١/٩ ـ ٣٥، وابن أبي حاتم ٢/٢٦٢ (١٩١٩).

THE WAR THE WAY

٢٤٠٩٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ يَكَايُّهُا اَلَّذِينَ اَامَنُواْ عَلَيْكُمُ اَنْفُسُكُمُّ لَا يَشُرُّكُم مَن ضَلَ إِذَا اَهْتَدَيْتُكُم ، يقول: مروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر. = ٢٤٠٩٩ ـ قال أبو بكر بن أبي قحافة: يا أيها الناس، لا تغتروا بقول الله: ﴿ عَلَيْكُمُ اَنْفُسُكُمُّ هُم . فيقول أحدكم: عَلَيَّ نفسي . والله ، لتأمرن بالمعروف، وتنهون عن المنكر، أو لتستعملن عليكم شراركم فليسومنكم سوء العذاب، ثم ليدعو الله خيارُكم فلا يستجيب لهم (٢) . (ز)

٧٤١٠٠ عن رجل - من طريق قتادة - قال: كنتُ في خلافة عثمان بالمدينة في حلقة في على المدينة في حلقة في على النبي ﷺ، فإذا فيهم شيخٌ - حسبتُ أنه قال: أبيُّ بن كعب - فقرأ: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْسُكُمْ ﴾. فقال: إنما تأويلُها في آخر الزمان (٣٠). (٥٩٨٥)

٧٤١٠ - عن الحسن: أنَّ عبدالله بن مسعود سأله رجلٌ عن قوله: ﴿عَلَيْكُمْ الله عَن قوله: ﴿عَلَيْكُمْ النَّسُكُمْ إِنَّهُ الله النَّاسُ، إنَّهُ ليس بزمانها، فإنها اليومَ مقبولةٌ، ولكنه قد أوشَك أن يأتي زمانٌ تأمرون بالمعروف فيُصنعُ بكم كذا وكذا \_ أو قال: فلا يُقبَلُ منكم \_، فحِينَتَذِ ﴿عَلَيْكُمْ النَّهُ عَمْرُكُم مَن ضَلَ إِذَا الْمَتَلَيْثُمُ ﴾ (٥٠٦/٥)

<sup>=</sup> قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقال البزار في مسنده ١٣٥/١ (٥٦): «وقد أسند هذا الحديث عن أبي بكر عن النبي ﷺ جماعة، وأوقفه جماعة». وقال الدارقطني في العلل ١٩٥/١: «هذا الحديث لا تعلمه يروى عن النبي ﷺ بهذا اللفظ من وجه أعلى من هذا الوجه، ولا أحسن إسنادا منه من أبي بكر... رواه عنه جماعة من الثقات». وقال ابن مفلح في الأداب الشرعية ١٩١/١: «إسناد صحيح». وقال الذهبي في معجم الشيوخ ١٩١/١: «هذا حديث صالح الإسناد... وله علة ليست بمؤثرة فيه ضعفًا». وقال ابن كثير في تفسيره ٢/١٢/١: «وقد روى هذا الحديث أصحاب السنن الأربعة، وابن حبان في صحيحه، وغيرهم من طرق كثيرة عن جماعة كثيرة، عن إسماعيل بن أبي خالد، به متصلًا موفوعًا، ومنهم من رواه عنه به موقوفًا على الصدّيق، وقد رجّح رفعه الدارقطني وغيره». وصححه الألباني في الصحيحة ٤٨٨/٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۹/ ۵۳ ـ ۵۳.(۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ۵۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٩/١، وابن جرير ٩/ ٤٥ ـ ٤٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٥١ ـ، وعبدالرزاق ١٩٩/١، وسعيد بن =

٢٤١٠٢ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْسُكُمْ ۗ الآية. قال: مُرُوا بالمعروف وانهَوا عن المنكر، ما لم يكن مِن دونِ ذلك السَّوطُ والسيف، فإذا كان ذلك كذلك فعليكم أنفسكم (١٠). (٥١٦/٥)

بعضُ ما يكونُ بين الناس، حتى قام كلُّ واحدٍ منهما إلى صاحبه، فقل رجلين بعضُ ما يكونُ بين الناس، حتى قام كلُّ واحدٍ منهما إلى صاحبه، فقال رجلٌ مِن جُلساءِ عبدالله: ألا أقومُ فأمُرَهما بالمعروفِ وأنهاهما عن المنكر؟ فقال آخرُ إلى جنبِه: عليك بنفسك؛ فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿عَلَيْكُمُ أَنْسَكُمُ ۗ . فسمِعها ابن مسعود، فقال: مَهْ، لم يجئ تأويلُ هذه الآية بعد، إنَّ القرآن أنزِل حيثُ أنزِل، ومنه آيٌ قد مضى تأويلُهن قبل أن يَنزِلن، ومنه ما وقع تأويلُهن على عهد رسول الله ﷺ، ومنه آيٌ يقعُ تأويلُهن بعدَ الساعة؛ ما ذُكِر من أمر الساعة، ومنه آيٌ يقعُ تأويلُهن بعدَ اليوم، ومنه آيٌ يقعُ تأويلُهن عندَ الساعة؛ ما ذُكِر من أمر الساعة، ومنه آيٌ يقعُ تأويلُهن عندَ الحساب؛ ما ذُكِر من أمر الساعة، والحبنة والنار، فما دامت قلوبُكم واحدةً، وأهواؤكم واحدة، ولم تُلبَسوا شِيعًا، ولم يذُق بعضُكم بأسَ بعض؛ فمُرُوا وانهَوا، فإذا اختَلَقَتِ القلوبُ والأهواءُ، وألبِستم شِيعًا، وذاقَ بعضُكم بأسَ بعض؛ فامرؤً وانهَوا،

٢٤١٠٤ \_ عن حذيفة بن اليمان \_ من طريق أبي البختري \_ في قوله: ﴿ مَلَيْكُمْ آنْفُسَكُمْ اللّهَ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ إِذَا أَمْدَتُكُمْ اللّهُ عَنْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّ

٢٤١٠٥ ـ عن جبير بن نُفَيرٍ، قال: كنتُ في حلقةٍ فيها أصحابُ النبي ﷺ، وإني الصغرُ القوم، فتذاكروا الأمرَ بالمعروف والنهيَ عن المنكر، فقلتُ: أليس الله يقولُ:

<sup>=</sup> منصور (٨٤٣، ٨٤٩ ـ تفسير)، وابن جرير ٣/٣٤ ـ ٤٥، والطبراني (٩٠٧٢). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٨٤٤ ـ تفسير). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عند نعيم: بقليل. وعند ابن جرير: بيسير

<sup>(</sup>٣) أخرجه نعيم بن حماد (٣٨)، وابن جرير ٤٦/٩ \_ ٤٧، وابن أبي حاتم ٢٢٧/٤، والبيهقي في شعب الإيمان (٧٥٥٢). وعزاء السيوطي إلى عبد بن حميد، ونعيم بن حماد في الفتن، وأبي الشيخ، وابن مده،

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٥٠/٩ - ٥١، وابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤ بلفظ: أطيعوا أمري، واحفظوا وصيتي.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

﴿ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ ﴾ فأقبَلوا عليَّ بلسانِ واحدٍ، فقالوا: تنزعُ آيةً من القرآن لا تعرفها ولا تدري ما تأويلها! حتى تمنَّيتُ أني لم أكن تكلَّمتُ، ثم أقبَلوا يتحدَّثون، فلما حضر قيامُهم قالوا: إنك غلامٌ حَدَثُ السِّنِّ، وإنك نزَعتَ آيةً لا تدري ما هي، وعسى أن تُدرك ذلك الزمان؛ إذا رأيتَ شُحًّا مُطاعًا، وهوّى مُتَبعًا، وإعجابَ كلِّ ذي رأيه؛ فعليك بغسِك، لا يضرُّك من ضلَّ إذا اهتذيت (١٠). (ه/١٥٥)

٢٤١٠٦ ـ عن أبي مازن ـ من طريق قتادة ـ قال: انطَلَقتُ على عهد عثمانَ إلى المدينة، فإذا قومٌ جُلوسٌ، فقرَأ أحدُهم: ﴿عَلَيْكُمْ ٱنْشُكُمْمُ ﴾. فقال أكثرهم: لم يجئ تأويلُ هذه الآية اليوم''). (م/٥٦٨)

٢٤١٠٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ عَلَيْكُمُ اللَّهُ مَكُمُ مِن ضَلَ إِذَا اَهْتَدَيْتُمْ ﴾، يسقول: أطبيعوا أمري، واحفَظُوا وصيَّى (٢٠). (٥٧١/٥)

٢٤١٠٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق العوفي - في قوله: ﴿ عَلَيْكُمُ آتَفْكُمُ لَا يَعْمُونُمُ مَنْ ضَلَّ إِذَا آهَ أَطْاعني العبدُ فيما أَمْرتُه من الحلال والحرام فلا يضرُّه من ضلَّ بعده إذا عمِل بما أمْرتُه به (٤٠). (٥٧٧ه)

٧٤١٠٩ - عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضَّحَاك ـ قال: ﴿عَلَيْكُمْ ٱنْفُسَكُمُّ لَا يَشْرُكُمُ مَن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْشُرُّ﴾ ما لم يكن سيفٌ، أو سَوط<sup>(٥)</sup>. (٥/٧٧ه)

٧٤١١ - عن عبدالله بن عمر - من طريق سفيان بن عقال - أنَّه قيل له: لو جلستَ في هذه الأيام فلم تأمُر ولم تنه؛ فإنَّ الله قال: ﴿ مَلَيَكُمُ آلُهُ مَلَكُمُ الشَّكُمُ هِ. فقال: إنها ليست لي ولا لأصحابي؛ لأنَّ رسول الله ﷺ قال: «ألا فليبلغ الشاهدُ الغائب». فكنا نحنُ الشهودَ وأنتم النُيَّب، ولكنَّ هذه الآيةَ لأقوامٍ يجيئون من بعدِنا، إن قالوا لم يُقبَل منهرً\(). (٥/٨١٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٦/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٤٦/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٤٩، وهو عند ابن أبي حاتم من طريق أبي البختري، عن حذيفة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٤، وابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٤٤. وأورده الثعلبي ١١٦٦/٤، من طريق الحسن بن عرفة، قال: حدثنا شبابة بن سوّار، قال: حدثنا الربيع بن صبيع، عن سفيان بن عقال، عن ابن عمر به.

٢٤١١١ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق حزم \_ يقول: تأوَّل بعضُ أصحاب النبي ﷺ هذه الآية: ﴿يَاتُنَّمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَعْثُرُكُمْ مَن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُدُۗ﴾، فقال بعض أصحابه: دعوا هذه الآية، فليست لكم (١٠). (ز)

Y£11Y \_ عن كعب الأحبار \_ من طريق يزيد بن أبي حبيب \_ في قول الله: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْفُسُكُمْ لَا يَشْرُكُمْ مَن صَلَّ إِذَا ٱلْمُنَكَيْتُمْ ﴾، قال: إذا هُدِمت كنيسة مسجد دمشق، فجعلوها مسجدًا، وظهر لبس العَصْب (٢٠)؛ فحينئذ تأويل هذه الآية (٣٠). (ز)

٣٤١١٣ \_ عن سعيد بن المسيب \_ من طريق أبي سعد البقال \_ في قوله: ﴿ لا يَشُرُكُمُ مَن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْتُكُم قال: إذا أمرتَ بالمعروف، ونهَيتَ عن المنكر؛ لا يضرُكُ من ضلَّ إذا اهتَديتَ (٤). (٥٧٣/٥)

۲٤۱۱٤ ـ قال سعيد بن جبير =

7٤١١٥ ـ ومجاهد بن جبر: الآية في اليهود والنصارى، يعني: عليكم أنفسكم، لا يضركم من ضل من أهل الكتاب، فخذوا منهم الجزية، واتركوهم (٥). (ز)

٢٤١١ - عن مكحول الشامي - من طريق حبيب - أنَّ رجلًا سأله عن قول الله:
 ﴿ عَلَيْكُمُ النَّسَكُمُ ﴾ الآية. فقال: إنَّ تأويلَ هذه الآية لم يجئ بعد؛ إذا هاب الواعظ،

<sup>=</sup> إسناده ضعيف؛ سفيان بن عقيل مجهول، ذكره ابن حبان في الثقات ٢٤٠٣٤، والربيع بن صبيح قال عنه ابن حجر في التقريب (١٨٩٥): •صدوق، سيء الحفظَّ؛.

وقول النبي ﷺ: فظيبلغ الشاهد الغائب، محفوظ في الصحيحين من حديث عدد من الصحابة، منها حديث أبي بكرة، أخرجه البخاري ٢٦/١ (٧٧)، ومسلم ١٣٠٥/٣ (١٦٧٩) وغيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٥٤/٤ (٨٤٢)، وابن جرير ٨٨٩٩.

 <sup>(</sup>٢) العَصْب: برود يمنية يُعصب غزلها، أي: يُجمع ويُشد ثم يُصبغ وينسج فيأتي موشيًا لبقاء ما عُصب منه أبيض لم يأخذه صِبغ. النهاية (عصب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٧/٤.(۵) ترجه ابن أبي حاتم ١٢٢٧/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٣/ ١١٠.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.(٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠.

وأنكَر الموعوظ؛ فعليك بنفسِك، لا يضرُّك حينئذٍ من ضَلَّ إذا اهتَديت (۱٬). (۵۷۲ه) ٢٤١١٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿عَلَيْكُمُ ٱلفُسَكُمُ ۖ ، يقول: أهلَ ملتكم، مروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر (۲٪). (ز)

٧٤١٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَانُهُا الَّذِينَ المَنُوا عَلَيْكُمُ الْفُسَكُمُ ۗ يقول: أَقْبِلُوا على أَنفُسكم، فانظروا ما ينفعكم فِي أمر آخرتكم، فاعملوا به، ﴿لا يَعْتُرُكُم مَن صَلَّك من أَصحاب النبي ﷺ ﴿إِذَا اَهْتَدَيْتُمُ إِلَى ﴾ الله ﷺ ﴿إِذَا اَهْتَدَيْتُمُ إِلَى ﴾ الله ﷺ ﴿ وَإِذَا اَهْتَدَيْتُمُ إِلَى ﴾ الله ﷺ ﴿ وَمَا كُمُتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (()

٢٤١٢١ - عن مقاتل بن حيان - من طريق بكير بن معروف - قوله: ﴿لاَ يَعْبُرُكُمْ مَن ضَلَ من مجوس أهل هجر وغيرهم ضَلالة مَن ضل من مجوس أهل هجر وغيرهم من المشركين وأهل الكتاب من النصارى واليهود (٤٠). (ز)

٧٤١٢٢ - عن أبي سنان [سعيد بن سنان البُرجمي] - من طريق عبيدالله بن حمزة، عسن أبيه - فسي قسوله: ﴿إِذَا أَسْتُرَكُمْ مَن ضَلَكُ قسال: مسن الأمهم ﴿إِذَا أَمْتَدَيْتُ ﴿ ( ) ( ) )

المَلَا أفادت الآثار اختلاف المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّا اللَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمُ الْفُسَكُمُ لَوَ يَعْمُوكُمْ مِن ضَلَّ إِذَا المَّقَدَيْتُدُ ﴾ على أقوال: الأول: يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم إذا أمرتم بالمعروف ونهيتم عن المنكر فلم يُقْبَل منكم. الثاني: أن العبد إذا عمل بطاعة الله لم يضره من ضل بعده وهلك. الثالث: لا يضركم من حاد عن قصد السبيل وكفر بالله من أهل الكتاب. الوابع: عُنِي بذلك كل من ضل عن دين الله الحق.

وقد رجَّح ابنُ جرير (٩/ ٤٥) مستندًا إلى السنة، والدلالة العقلية القول الثالث، فقال: ولا رجَّح ابنُ جرير (٩/ ٤٥) مستندًا إلى السنة، والدلالة العقلية القول الثالث، فقال: ولأنَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ أمر المؤمنين أن يقوموا بالقسط، ويتعاونوا على البر والتقوى، ومن القيام بالقسط الأخذ على يَدَي الظالم، ومن التعاون على البر والتقوى الأمر بالمعروف، وهذا مع ما تظاهرت به الأخبار عن رسول ﷺ من أمره بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. ولو كان للناس ترك ذلك لم يكن للأمر به معنى إلا في الحال التي رخص فيه رسول الله ﷺ ترك ذلك، وهي حال العجز عن القيام به بالجوارح الظاهرة، فيكون مرحَّصًا له تركه، إذا قام حينل بأداء فرض الله عليه في ذلك بقلبه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٦/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٧/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١/١٥.(٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٦/٤.

أثار متعلقة بالآبة:

٢٤١٢٣ ـ عن عبدالله بن عمر: أنَّه جاءه رجلٌ، فقال: يا أبا عبدالرحمن، نفرٌ ستةٌ كلُّهم قرأ القرآن، وكلُّهم مجتهدٌ لا يألو، وهم في ذلك يَشهَدُ بعضُهم على بعض بالشرك. فقال: لعلَّك ترى أنِّي آمُرُك أن تذهبَ إليهم تقاتلُهم، عِظهم وانهَهم، فإن عَصَوك فعليك نفسَك؛ فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ ٱنفُسَكُمُّ الله حتى ختَم الآية (١). (٥٧١/٥)

٢٤١٧٤ \_ عن صفوانَ بن مُحرِزٍ \_ من طريق الربيع بن أنس \_ أنَّه أتاه رجلٌ من أصحاب الأهواء، فذكَر له بعضَ أمرِه، فقال له صفوان: ألا أدلُّك على خاصَّةِ الله التي خصَّ بها أولياءَه: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيَكُمْ ٱنْفُسَكُمُّ لَا يَشْرَكُمْ مَّن صَلَّ﴾(``). (٥٧١/٥)

﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَمِسَيَّةِ ٱثْنَـانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنشُرْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُم تُصِيبَةُ ٱلْمَوْتُ غَيْسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّــَاوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبْشُرُ لَا نَشْتَرِى بِهِـ ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْنُخْ وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ آللهِ إِنَّا إِذَا لَّينَ ٱلْآثِينَ ٥

#### 🇱 قراءات:

٧٤١٢٥ \_ عن عاصم: أنَّه قرأ: ﴿ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ مضاف، برفع ﴿ شَهَدَةً ﴾ بغير نون، وبخفض ﴿بَيْنِكُمُّ﴾ (٣). (٥٧٨٥)

ونقل ابنُ عطية (٣/ ٢٨٠) عن المهدوي قوله: "وقد قيل: هي منسوخة بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر». ثم انتقده قائلًا: ﴿وهذا ضعيف، ولا يعلم قائله».

وهى قراءة العشرة.

<sup>==</sup> وذكر ابنُ عطية (٣/ ٢٧٩) حديث أبي أمية الشعباني، ثم رجَّحه مستندًا إلى السنة قائلًا: «وهذا هو التأويل الذي لا نظر لأحد معه؛ لأنه مستوفٍ للصلاح، صادر عن النبي عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩، وابن أبي حاتم ١٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

والمالية المالية

### 🗱 نزول الآيات، وتفسيرها إجمالًا:

٢٤١٧٦ ـ عن تميم الداري، في هذه الآية: ﴿ يَكَابُّهُا الَّذِينَ ، اَمَنُواْ شَهْدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَشَرَ المَدُّكُمُ الْمَوْتُهُ، قال: برئ الناسُ منها غيري وغيرَ عَدِي بنِ بَدًاء. وكانا نصرائيًّ المَدْتُهُ الْمَوْتُهُ، قال: برئ الناسُ منها غيري وغيرَ عَدِي بنِ بَدًاء. وكانا نصرائيًّ سهم يختلفان إلى الشام قبل الإسلام، فأتيا الشامَ لتجارتِهما، وقدِم عليهما مولَى لبني سهم عُظمُ تجارتِه، فمرض، فأوصَى إليهما، وأمرهما أن يُبلغا ما ترك أهله. قال تميم: فلمًا مات أخذنا ذلك الجامَ فيعناه بالفي ورهم، ثم اقتسمناه أنا وعَدِيُّ بنُ بَدًاء، فلما قيمنا إلى أهلِه دفعنا إليهم ما كان معنا، وفقدوا الجامَ، فسألونا عنه، فقلنا: ما ترك غيرَ هذا، وما دفع إلينا غيرَه. قال تميم: فلما أسلَمتُ بعدَ قدوم رسول الله عنير هذا، وما دفع إلينا غيرَه. قال تميم: فلما أسلَمتُ بعدَ قدوم رسول الله عنير منافق المدينة تأثمَّتُ من ذلك، فأتيتُ أهلَه، فأخبرتُهم الخبرَ، وأدّيتُ إليهم خمسمائة درهم، وأخبرتُهم أن عندَ صاحبي مثلها، فأتوا به رسولَ الله عنيه، فسألهم البينة، فلم يَجِدوا، فأمرهم أن يستحلِفوه بما يُعَظَّمُ به على أهلِ دينِه، فحلف؛ فأنزل الله: يَجِدوا، فأمرهم أن يستحلِفوه بما يُعَظَّمُ به على أهلِ دينِه، فحلف؛ فأنزل الله: عمرو بن العاصي ورجلٌ آخر، فحلفا، فنُزِعَتِ الخمسُمائة ورهم من عَدِيٌّ بن فقام عمرو بن العاصي ورجلٌ آخر، فحَلَفا، فنُزِعَتِ الخمسُمائة وهم من عَدِيٌّ بن

٧٤١٢٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق جبير - قال: خرَج رجلٌ مِن بني سَهم مع تَميم الداري وعدي بن بنًاء، فمات السَّهميُّ بأرضٍ ليس فيها مُسلِمٌ، فأوصَى إليهما، فلما قيمًا بتركّتِه فقدُوا جَامًا من فِضةٍ مُخَوَّصًا بالذهب، فأحلفَهما رسول الله ﷺ بالله ما كَتَمتُماها ولا اطَّلَعتُما، ثم وجَدوا الجامَ بمكة، فقيل: اشتَريناه من تميم وعدي. فقامَ رجلانِ من أولياءِ السَّهمي، فحَلَفا بالله لَشَهادَتُنا أحقُ من شَهادتِهما، وإنَّ الجامَ لصاحبِهم. وأَخذوا الجام. قال: وفيهم نزَلت: ﴿يَتَأَيُّمُ اللَّينَ مَنْهُا مَبْدَةُ بَيْكِمُ ﴿ " كُلُونُهُمُ اللَّهُ مَنْ أَلْهَا اللهُ اللَّهُ مَنْهُا شَهَادَتُهَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُا مَبْدَةُ بَيْكِمُ ﴿ " كُلُونُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُا اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الجام: الإناء. لسان العرب (جوم)

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٠٥٩)، وابن جرير ٨٨/٩. ٨٩، وابن أبي حاتم ١٢٣٠/٤ \_ ١٢٣١، والنحاس في ناسخه ص٤٠٩، وأبو نعيم في المعوفة (١٣٢٣) من طريق أبي النضر وهو الكلبي. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

ضعَّفُهُ الألباني في ضعيف سنن الترمذي (٥٨٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في تاريخه ٢١٥/١، والترمذي (٣٠٦٠)، وابن جرير ٨٧/٩ ـ ٨٨، والنحاس
 ص٤٠٨، والطبراني (١٢٥٠٩)، ١٠٩/١٧ (٢٦٨)، والبيهقي في سننه ١٦٥/١٠. وعزاه السيوطي إلى =

٧٤١٢٨ عن المطّلب بن أبي وَدَاعة من طريق محمد بن مروان، عن الكلبي، عن أبي صالح - قال: حَرَج ثلاثة نفر تُجَارًا؛ عدي بن بَدًاء، وتميم بن أوس الداري، وخرَج معهم بُديل بن أبي مارية مولى عمرو بن العاصي، وكان مسلمًا، حتى إذا قيموا الشامَ مرض بُديلٌ، فكتَب كتابًا في صَحيفةٍ فيه جميعُ ما معه، وفسَّره، ثم طرَحه في جُوالِقِه، فلما اشتدَّ مرضُه أوصَى إلى تميم وإلى عديِّ النصرانيَّين، فأمرهما أن يَدفَعا متاعه، ففتَشاه وأخذا منه إلى أهلِه. قال: ومات بُديلٌ، فقبَضا متاعه، ففتَشاه وأخذا منه إناء كان فيه من فضةٍ منقوشًا بالذهب، فيه ثلاثمائةٍ مثقالٍ مُمَوَّو بالذهب، فانصَرفا، فقيضًا المدينة، فدفعًا المتاع إلى أهل الميِّت، ففتَشُوا المتاع، فوجَدوا الصحيفة، فيها تسميةُ ما كان فيها من متاعِه، وفيه الإناءُ الفضةُ المموَّهُ بالذهب، فرغوهما إلى النبي ﷺ، فذكروا ذلك له؛ فأنزلت: ﴿يَكَانُهُا ٱلنِّينَ مَامُوا شَهَدُهُ بَيْنِكُمْ ﴾ النّي أنهُوا شَهَدُهُ بَيْنِكُمْ ﴾

<sup>=</sup> أبي الشيخ، وابن مردويه. وأصل الحديث في صحيح البخاري (٢٧٨٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن منده ـ كما في الإصابة ٢٧٥/١ ـ، وأبو نعيم في المعرفة (١٣٢٢).

والمناب المناب المادي

رجلين من أهل الميت أن يَحلِفا على ما كَتَما وغيّبا، ويَستَحقّانه، ثم إن تميمًا الداري أسلَم وبايَع النبي ﷺ، وكان يقولُ: صدّق الله ورسولُه، أنا أخَذتُ الإناء. ثم قال: يا رسول الله، إنَّ الله يُظهِرُكُ على أهلِ الأرض كلِّها، فَهبْ لي قَريتَين من بيتِ لحم. وهي القريةُ التي وُلِدَ فيها عيسى، فكتب له بها كتابًا، فلما قدِم عمر الشامَ أتاه تميمٌ بكتابٍ رسول الله ﷺ، فقال عمر: أنا حاضرٌ ذلك. فدفعها إليه (١٠). (٥٧٧/٥)

۲٤۱۳۰ عن مقاتل بن حیان ـ من طریق بکیر بن معروف ـ قال: أخذت هذا
 التفسیر عن مجاهد =

**۲٤۱۳۱ \_ والحسن =** 

٢٤١٣٢ ـ والضحاك في قول الله: ﴿أَنْنَانِ ذَوَا عَدَّلٍ مِّنكُمْ﴾: أنَّ رجلين نصرانيين من أهل دارين \_ أحدهما تميمي، والآخر يماني \_ صاحبهما مولِّي لقريش في تجارة، فركبوا البحر، ومع القرشي مال معلوم قد علمه أولياؤه من بين آنية وبَزُّ(٢) ورقَّة (٣)، فمرض القرشي، فَجعل وصيته إلى الدارِيَّيْن، فمات وقبض الدارِيَّان المال والوصية، فدفعاه إلى أولياء الميت، وجاءا ببعض ماله، وأنكر القومُ قِلَّة المال، فقالوا للداريين: إنَّ صاحبنا قد خرج معه بمال أكثر مما أتيتمونا به، فهل باع شيئًا أو اشترى شيئًا فوضع فيه؟ أو هل طال مرضه فأنفق على نفسه؟ قالا: لا. قالوا: فإنكما خنتمانا. فقبضوا المال، ورفعوا أمرهما إلى النبي ﷺ؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ ﴾ إلى آخر الآية. فلما نزل: أن يحبسا من بعد الصلاة، أمر النبي ﷺ فقاما بعد الصلاة، فحلفا بالله رب السموات ما ترك مولاكم من المال إلا ما أتيناكم به، وإنا لا نشتري بأيماننا ثمنًا قليلًا من الدنيا ولو كان ذا قربي، ولا نكتم شهادة الله، إنا إذن لمن الآثمين، فلما حلفا خُلِّي سبيلهما. ثم إنهم وجدوا بعد ذلك إناء من آنية الميت، فأخذ الدارِيَّان، فقالا: اشتريناه منه في حياته. وكذبا، فَكُلُّفَا البينة، فلم يقدرا عليها، فرفعوا ذلك إلى النبي ﷺ؛ فأنزل الله تعالى: ﴿فَإِنَّ عُرُك. يقول: فإن اطَّلع ﴿ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا إِنْمَاكِ يعنى: الداريين، إن كتما حقًّا ﴿ فَنَاخَرَانِ ﴾ من أولياء الميت ﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ ٱلأَوْلِيكِن فَيُقْسِمَانِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۸۹/۹ ع. ۹۰ إلى قوله: أنا أخذت الإناء. وما بعده عند ابن عساكر ٦٦/١١ وعنده: «قريتى» مكان قوله: «قريتين». وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) البَرِّ: الثياب، أو مَتاعُ البيت من الثياب ونحوها. القاموس المحيط (بزز).

<sup>(</sup>٣) الرُّقَّة: الفِضَّة والدَّراهم المضروبة منها. النهاية (رقه).

إِللَّهِ فَيَحَلَفَانَ بِاللهُ: إِنَّ مَالَ صَاحَبِنَا كَانَ كَذَا وَكَذَا، وإِنَّ الذِي يَطَلَبُ قَبَلِ الداريين لَحَقَّ، ﴿ وَمَا اَعَتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لِينَ الظَّلِمِينَ ﴾ هذا قول الشاهدين أولياء الميت، ﴿ فَالِكَ آذَتُهُ أَن يَأْتُواْ بِالشَّهَدَةِ عَلَى وَجَهِهَا ﴾ [المائدة: ١٠٨] يعني: الداريين والناس أن يعودوا لمثل ذلك (١٠). (ز)

7٤١٣٣ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله تعالى: ﴿ يَعِنَ الْوَمِيئَةِ اَتَّنَانِ ذَوَا عَثْلِ مِنكُمْ ﴾ ، قال: خرج مولّى لقريش تاجرًا ، فأصابه قَدَرُه ، ومعه رجلان من أهل الكتاب ، فدفع إليهما ماله ، وكتب وصيته ، فذهبا بالوصية والمال إلى أهله ، فكتما بعض المال ، فقال أهله : هل تجر صاحبنا بعدنا بتجارة ؟ قالا : لا . قالوا: فهل استهلك من ماله شيئًا ؟ قالا : لا . قالوا: فإنه قد خرج من عندنا بمال فقدنا بعضه . فاتشم فاشم في في أبر الصلاة (١٠) . (ز)

٢٤١٣٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَكَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ نزلت في بديل بن أبي مارية مولى العاص بن وائل السهمي، كان خرج مسافرًا في البحر إلى أرض النجاشي، ومعه رجلان نصرانيان، أحدهما يسمى: تميم بن أوس الداري وكان من لخم، وعدي بن [بَدَّاء] (٣)، فمات بديل وهم في البحر، فرمى به في البحر، قال: ﴿ عِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ﴾ وذلك أنه كتب وصيته ثم جعلها في متاعه، ثم دفعه إلى تميم وصاحبه، وقال لهما: أبلغا هذا المتاع إلى أهلى. فجاءا ببعض المتاع، وحبسا جامًا من فضة مُمَوَّهًا بالذهب؛ فنزلتُ: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيّةِ ﴾ يقول: عند الوصية يشهدون وصيته ﴿أَثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ من المسلمين في دينهما ، ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ يعنى: من غير أهل دينكم؛ النصرانيين تميم الداري، وعدي بن [بَدَّاء]، ﴿إِنَّ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْزَيْنِ﴾ يا معشر المسلمين للتجارة، ﴿فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتُّ﴾ يعني: بديل ابن أبي مارية حين انطلق تاجرًا في البحر، وانطلق معه تميم وعدي صاحباه، فحضره الموت، فكتب وصيته، ثم جعلها في المتاع، فقال: أبلغا هذا المتاع إلى أهلي. فلما مات بديل قبضا المتاع، فأخذا منه ما أعجبهما، وكان فيما أخذا إناء من فضة فيه ثلاثمائة مثقال منقوش مُمَوَّه بالذهب، فلمَّا رجعا من تجارتهما دفعا بقية المال إلى ورثته، ففقدوا بعض متاعه، فنظروا إلى الوصية فوجدوا المال فيه تامًّا لم يبع منه

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٠١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩٢/٩.

<sup>(</sup>٣) في مطبوعة المصدر: (بندا)، والصحيح ما أثبتناه.

ولم يهب، فكلموا تميمًا وصاحبه، فسألوهما: هل باع صاحبنا شيئًا؟ أو اشترى شيئًا فخسر فيه؟ أو طال مرضه فأنفق على نفسه؟ فقالا: لاَّ. قالوا: فإنَّا قد فقدنا بعض ما أبدى به صاحبُنا. فقالا: ما لنا بما أبدى، ولا بما كان في وصيته علم، ولكنه دفع إلينا هذا المال فبلغناكم إياه. فرفعوا أمرهم إلى النبي ﷺ؛ فنزلت: ﴿يَكَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ﴾ الآيات، فحلَّفهما النبقُ ﷺ عند المنبر بعد صلاة العصر، فحلفا أنهما لم يخونا شيئًا من المال، فخلّى سبيلهما، فلما كان بعد ذلك وجدوا الإناء الذي فقدوه عند تميم الداري، قالوا: هذا من آنية صاحبنا الذي كان أبدى بها، وقد زعمتما أنه لم يبع، ولم يشتر، ولم ينفق على نفسه. فقالا: قد كُنَّا اشتريناه منه، فنسينا أن نخبركم به. فرفعوهما إلى النبي ﷺ الثانية، فقالوا: يا رسول الله، إنا وجدنا مع هذين إناء من فضة من متاع صاحبنا. فأنزل الله ﷺ: ﴿فَإِنَّ عُرُ عَلَىٰ أَنَّهُمًا اسْتَحَفًّا إِنْمَا فَعَاخَرَانِ مِ من أولياء الميت، يعنى: عبدالله بن عمرو بن العاص، والمطلب بن أبي وداعة السهميان، ﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا ﴾ يعني: مقام النصرانيين ﴿مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ ٱلأَوْلِيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ عِني: فيحلفان بالله في دُبُر صلاة العصر أنَّ الذي في وصية صاحبنا حقٌّ، وأنَّ المال كان أكثر مما أتيتمانا به، وأنَّ هذا الإناء لَمِن متاع صاحبنا الذي خرج به معه، وكتبه فِي وصيته، وأنكما خنتما. فذلك قوله سبحانه: ﴿لَنْهَدُّنُّا ﴾ يعني: عبدالله بن عمرو بن العاص، والمطلب، ﴿ أَحَقُ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا أَعْتَدَيْنًا إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ فحلف عبدالله والمطلب كلاهما أنَّ الذي في وصية الميت حقٌّ، وأنَّ هذا الإناء من متاع صاحبنا. فأخذوا تميم بن أوس الداري وعدى بن [بَدَّاء] النصرانيين بتمام ما وجدا في وصية الميت حين اطلع الله على خيانتهما في الإناء، ... وأن تميم بن أوس الداري اعترف بالخيانة، فقال له النبي ﷺ: (ويحك، يا تميم، أسلم يتجاوز الله عنك ما كان فِي شركك . فأسلم تميم الداري، وحسن إسلامه، ومات عَدِيُّ بن [بَدَّاء] نصرانيًّا(۱). (ز)

٧٤١٣٥ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿يَكَأَيُّهُا اللَّهِنَ اَشَنُواْ شَهَدُهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَصَدَكُمُ الْمَوْتُ عِينَ الْوَسِينَةِ الشَّنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِنكُمْ اللَّهِنَ اللَّهِنَانَةِ، وكانت الأرض كلها كفرًا، كلها، قال: هذا شيء حين لم يكن الإسلام إلا بالمدينة، وكانت الأرض كلها كفرًا، فقال الله تعالى: ﴿يَكَانُمُ اللَّهِنَ مَاشُؤُا شَهَدُةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَسَدَكُمُ اللَّهَوْتُ عِينَ الْوَسِينَةِ فَقَال

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱/۱۱ ـ ۱۱۶.

أَشَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ مِن المسلمين، ﴿ أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ عَيْرِكُمْ مِن غير أهل الإسلام، ﴿ إِنْ أَنْتُمْ مَرَيْتُمُ عِن الله الرجل يخرج مسافرًا، وهم - العرب - أهل كفر، فعسى أن يموت في سفره، فيسند وصيته إلى رجلين منهم، ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِأَنَّهِ إِن آرَبَّتُمْ فِي أمرهما، إذا قال الورثة: كان مع صاحبنا كذا وكذا. فيقسمان بالله: ما كان معه إلا هذا الذي قلنا. ﴿ وَإِن عُيْرَ عَنَ أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِنَّمَا الله على باطل وكذب ﴿ فَكَ قَرَانِ مَقَامُهُما مِن الَّذِي السَّمَ السَّمَحَقَّ عَلَيْمُ الله الميت، ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِأَنَّهِ لَشَهُدُنُنَا آحَقُ مِن شَهُدَتِهما وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِنَّا لَيْنَ السَتَحَقَّ عَلَيْمُ الله الله على الله على الله على وارثه، الفيليين كو ذكن الله معالى عندهما، فلما عثر على ذلك ردت القسامة على وارثه، فأقسما، ثم ضمن هذان. قال الله تعالى: ﴿ وَالِكَ آدَى اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِمُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

#### تفسير الآية:

# ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْسَانِ﴾

على الآية: ﴿ آشَانِ ذَوَا عَدَلِ يَنكُمْ ﴾. قال: ما مِن الكتاب إلا قد جاء على شيء جاء هذه الآية: ﴿ آشَانِ ذَوَا عَدَلِ يَنكُمْ ﴾. قال: ما مِن الكتاب إلا قد جاء على شيء جاء على إلاله غير هذه الآية، ولئن أنا لم أُخبرِكم بها لأنا أجهلُ مِن الذي يَترُكُ الغُسلَ يوم الجمعة، هذا رجلٌ خرَج مسافرًا ومعه مالٌ، فأدركه قَدَرُه، فإن وجَد رجلَين مِن المسلمين دفع إليهما تركته، وأشهَد عليهما عدلَين مِن المسلمين، فإن لم يجد عدلَين مِن المسلمين فرجلَين مِن هل الكتاب، فإن أدَّى فسبيلُ ما أدَّى، وإن هو جَحد استُحلِف بالله الذي لا إله إلا هو دُبُر صلاةٍ: إنَّ هذا الذي دُفع إليَّ، وما غَبَّتُ منه شيئًا. فإذا حَلف بَرِئ، فإذا أتَى بعدَ ذلك صاحِبا الكتاب فشَهِدا عليه، ثم ادَّعَى القومُ عليه مِن تَسميتِهم ما لهم، جُعِلت أيمانُ الوَرَثة مع شهادتِهم، ثم اقتَطعوا حقّه، فذلك الذي يقول الله: ﴿ آتُ المَانُ الوَرَثة مع شهادتِهم، ثم اقتَطعوا حقّه، فذلك الذي يقول الله: ﴿ آتُ المَانُ الذي يَتَعِلَمُ ﴾ (٢٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩٠/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٧٤١٣٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - قال: ﴿ يَتَأَبُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَهُمَدَةُ بَيْدِيكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْمَنانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾، هـذا لـمـن مـات وعنده المسلمون، أمره الله أن يُشهِدَ على وصيَّتِه عدلين مِن المسلمين (١٠). (٥٧٨٥)
٢٤١٣٨ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قوله: ﴿ يَتَأَيُّمُ ٱللَّذِينَ مَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ﴾، فهذا رجل مـات بخربة من الأرض، وترك

اختلف المفسرون في صفة الاثنين المذكورين في قوله: ﴿ آثْمَانِ ذَلَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ على قولين: الأول: أنهما شاهدان يشهدان على وصية الموصي. وهو قول قتادة، والسدي. الثاني: أنهما وصيان. وهو قول ابن مسعود.

تَرِكة، وأوصى بوصية، وشهد على وصيته رجلان<sup>(٢)[١٩٠٠]</sup>. (ز)

ورجَّح ابنُ كثير (٣/٥٠) القول الأول مستندًا إلى أنّه فظاهر سياق الآية الكريمة، وقال: فإن لم يكن وصيِّ ثالث معهما اجتمع فيهما الوصفان: الوصاية، والشهادة، كما في قصة تميم الدارى وعدى بن بدّاء».

ووجّه ابنُ جرير (٥٨/٩) المعنى في كلا القولين، فقال: «وتأويل الذين زعموا أنهما شاهدان قولَه: ﴿وَيَهُمُ بَيْنِكُمْ ﴾: ليشهد شاهدان ذوا عدل منكم على وصيتكم. وتأويل الذين قالوا: هما وصيان لا شاهدان قولَه: ﴿مَهَدَهُ بَيْنِكُمْ ﴾: بمعنى الحضور والشهود لما يوصيهما به المريض، من قولك: شهدت وصية فلان، بمعنى: حضرتُه،

واختلف المفسرون كذلك في المراد من الشهادة قوله تعالى: ﴿ مُهَدَّةُ بَيْنِكُمْ ﴾؛ فمن قائل: إنها الشهادة بالحقوق عند الحكام. ومن قائل: إنها شهادة الحضور للوصية. ومن قائل: إنها بمعنى اليمين.

ورجَّح ابنُ جرير (٥٨/٩ - ٥٩) مستندًا إلى الدلالة العقليّة، وظاهر لفظ الآية أنها: بمعنى الميمين، وليست المؤدَّاة للحكام. فقال: «لأنا لا نعلم لله تعالى حُكمًا يجب فيه على الشاهد اليمين، فيكون جائزًا صرف الشهادة في هذا الموضع إلى الشهادة التي يقوم بها بعض الناس عند الحكام والأئمة. وفي حكم الآية في هذه اليمين على ذوي العدل وعلى من قام مقامهم باليمين بقوله: ﴿ عَيْسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الْعَلَاقِةَ فَيْقُسِمَانِ بِاللّهِ ﴾ أوضحُ الدليل على صحة ما قلنا في ذلك من أنَّ الشهادة فيه الأيمان، دون الشهادة التي يُقضَى بها للمشهود له على المشهود عليه، وفساد ما خالفه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤، والنحاس ص٤٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢٨/٤ ـ ١٢٢٩.

وت على النابية المادي

٢٤١٣٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ ذَوَا عَدُلِ مِنكُمْ ﴾ قال: هذا في الوصية عند الموت، يوصى ويُشهد رجلين من المسلمين على ماله وعليه، قال: هذا في الحضر، ﴿أَوْ ءَاخُرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ في السفر، ﴿إِنْ أَنتُدْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَنتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ﴾ هذا الرجل يدركه الموت في سفره، وليس بحضرته أحد من المسلمين، فيدعو رجلين من اليهود والنصاري والمجوس، فيوصى إليهما، ويدفع إليهما ميراثه، فيقبلان به، فإن رضى أهل الميت الوصية وعرفوا مال صاحبهم تركوا الرجلين، وإن ارتابوا رفعوهما إلى السلطان، فذلك قوله: ﴿ غَيْسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوَةِ ﴾، ﴿ إِنِ ٱزْتَبْتُدْ ﴾ قال ابن عباس: كأنى أنظر إلى العلجين حين انتهى بهما إلى أبي موسى الأشعري في داره، ففتح الصحيفة، فأنكر أهلُ الميت وخوَّنوهما، فأراد أبو موسى أن يستحلفهما بعد العصر، فقلت له: إنهما لا يباليان صلاة العصر، ولكن استحلفهما بعد صلاتهما في دينهما. فيوقف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما، ويحلفان بالله لا نشتري ثمنًا قليلًا ولو كان ذا قربي، ولا نكتم شهادة الله، إنا إذن لمن الآثمين، إن صاحبهم لبهذا أوصى، وإن هذه لتركته. فيقول لهما الإمام قبل أن يحلفا: إنَّكما إن كنتما كتمتما أو خنتما فضحتكما في قومكما، ولم تجز لكما شهادة وعاقبتكما. فإذا قال لهما ذلك فإنَّ ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهها<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤١٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَّكُمُ

== وتعقّب ابنُ كثير (٤٠٣/٥) ما استشكله ابنُ جرير بأنه لا يعلم حكمًا يحلف فيه الشاهد، بقوله: قوهذا لا يمنع الحكم الذي تضمته هذه الآية الكريمة، وهو حكم مُسْتَقِلُّ بنفسه، لا يلزم أن يكون جاريًا على قياس جميع الأحكام، على أن هذا حكم خاص بشهادة خاصة في محل خاص، وقد اغتفر فيه من الأمور ما لم يغتفر في غيره، فإذا قامت قرائن الريبة حلف هذا الشاهد بمقتضى ما دلت عليه هذه الآية الكريمة».

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٢٨٥) كون الشهادة بمعنى اليمين أو الحضور، بقوله: «وهذا كله ضعف».

ثم رجَّح أنها التي تؤدى فقال: ﴿والصوابِ أنها الشهادة التي تحفظ لتؤدَّى ﴾. ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٨/٩.

ٱلْمَوْتُ﴾، يعني: بديل بن أبي مارية (١). (ز)

٢٤١٤١ ـ قال يحيى بن سلَّم: فيها تقديم؛ يقول: يا أيها الذين آمنوا إذا حضر أحدكم الموت فأشهدوا ذوي عدل منكم (٢٠). (ز)

### ﴿ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ﴾

٢٤١٤٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ قوله: ﴿ وَنَوَا عَدْلِ يَنكُمُ ﴾، قال: من أهل الإسلام (٣). (٥٧٩/٥)

٧٤١٤٣ ـ عن عبيدة ـ من طريق ابن سيرين ـ قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿آشَـٰكِن 
دَوُا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾. قال: من الملة (٤). (ز)

¥£112 ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿أَثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِنكُمْ﴾، قال: مِن أهل دينكم (٥٠) (ه/٨١ه)

٢٤١٤٥ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ
 مِنْدُی ﴿ [الطلاق: ۲]، قال: ذوا عقل (٦).

٢٤١٤٦ ـ عن يحيى بن يَعْمَر ـ من طريق إسحاق بن سويد ـ في قوله: ﴿آثُنَانِ ذَوَا عَلَٰلٍ مِّنكُمْ﴾ من المسلمين<sup>٧٧</sup>. (ز)

Y£1£V \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق مغيرة \_ قال: إن كان قُرْبه أحد من المسلمين أشهدهم، وإلا أشهد رجلين من المشركين (أ)

٧٤١٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر: ﴿ مَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾، قال: أن يموت المؤمنُ فيَحضُرَ موته مسلمان أو كافران، لا يحضُرُه غيرُ اثنين منهم، فإن رَضِي وَرَثَتُه بما غابا عنه مِن تَرِكتِه فذلك، ويحلِفُ الشاهدان أنهما صادقان (٩) (٥٠/٥٠)

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي زمنين ۲/ ۵۱ ـ ۵۲.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٦. وعلقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ١٩٩/١، وابن جرير ٧٢/٩. وعلقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٥.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٦. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٢.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

والمالة المالة ا

٢٤١٤٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ ٱشْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مَِنكُمْ ﴾ ، قال: من أهل الملة (١) . (ز)

۲٤١٥٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق يونس ـ ﴿ آَشَنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ قال: مِن قبيلتِكم، ﴿ أَوْ ءَاخُوَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قال: مِن غير قبيلتِكم، ألا تَرى أنه يقول: ﴿ قَبِسُونَهُمَا مِنْ بَهْدِ ٱلصَّلَوْقِ كُلُهم مِن المسلمين (٢١/١١٠١ . (٥٨٢/٥))

٢٤١٥١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ في قوله: ﴿أَشَالِهُ ذَوَا عَدَّلِ مِنكُمْ أَوّ عَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: شاهدان من قومكم، ومن غير قومكم (٣٠). (ز)

Y٤١٥٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ قال: ﴿أَثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ أي: من عشيرته، ﴿أَوَ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قال: من غير عشيرته ، ﴿أَوَ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قال: من غير عشيرته ، ﴿أَوَ )

٢٤١٥٣ \_ عن الحسن البصري =

۲٤١٥٤ \_ وقتادة بن دعامة =

۲٤۱٥٥ \_ ومقاتل بن حيان: من المسلمين<sup>(٥)</sup>. (ز)

٧٤١٥٦ عن إسماعيل السُّدِّيّ من طريق أسباط عَلَيْكَيُّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَا يَمْدُ الموت، يوصي ويشهد رجلين من المسلمين على ماله وعليه، قال: هذا في الحضر (٦). (ز)

آ۱۹۱۱ انتَقَد ابنُ القيم (۱/ ۳۳۶) قول الحسن مستندًا إلى السياق، فقال: •وأما قول من قال: المراد بقوله: ﴿وَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٥٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور (٨٥٨ ـ تفسيرً)، والنحاس في ناسخه ص٢٠٦، والبيهقي في سننه ١٦٤/١٠.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٧/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٨/٩، وتفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٥٣ بلفظ: يعني: من المسلمين من العشيرة؛ لأن العشيرة أعلم بالرجل وبولده وماله، وأجدر ألا ينسوا ما يشهدون عليه، فإن لم يكن من العشيرة أحد فأخران من غير العشيرة.

<sup>(</sup>٥) علقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧٨/٩. وعلقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

ومنافعة المنتبية المنافق

٧٤١٥٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَنْنَانِ ذَوَا عَدْلِ يَنكُمْ﴾، يعني: من المسلمين؟ عبدالله بن عمرو بن العاص، والمطلب بن أبي وداعة السهميان(١٠). (ز)

۲٤١٥٨ \_ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿ وَهَلَا يَلَمُ إِلَى اللَّهِ عَلَى الْمَلْمِينَ ( ٢١٩٣٠). (ز)

### ﴿ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾

Y£109 \_ عن عامر الشعبي: أنَّ رجلًا مِن المسلمين حضَرَته الوفاةُ بدَقُوقَاء (٣)، ولم يجد أحدًا مِن المسلمين يَشهدُ على وصيَّتِه، فأشهد رجلين مِن أهل الكتاب، فقيما الكوفة، فأتيا أبا موسى الأشعري، فأخبَراه، وقيما بتركته ووصيته، فقال الأشعري: هذا أمرٌ لم يكن بعد الذي كان في عهد النبي ﷺ. فأحلَفهما بعد العصر بالله ما خانا، ولا كَذَبا، ولا بَدَّلا، ولا كتَما، ولا خَيَّرا، وإنها لوصيةُ الرجل وتَرِكتُه. فأمضَى شهادتَهما (١٩/٥٠)

\tag{\frac{1}{14}} \( \frac{2}{3} - \frac{1}{2} \frac{1}{2} - \frac{1}{2} \frac{1}{2} - \frac{1}{2} \frac{1}{2} - \frac{1}{2} \frac{1}{2} - \frac{1} - \frac{1}{2} - \frac{1}{2} - \frac{1}{2} - \frac{1}{2} - \fra

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>٣) دقوقاء، بألف ممدودة ومقصورة: مدينة بين إربل وبغداد. معجم البلدان ٢/ ٨٥١

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق (١٥٥٣٩)، وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ ص٢١٥ ـ ٢١٦، وابن جرير ٦٦/٩، والحاكم ٢٨٤١٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، والطبراني، وابن مردويه.

٢٤١٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - في قوله: ﴿ أَوْ مَا خَرَانِ مِنْ عَبْرِ المسلمين؛ مِن أهل الكتاب(١٠). (٥٠/٥٥)

٢٤١٦١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرُكُمْ﴾ من غير أهل الإسلام<sup>(٢)</sup>. (٩٧٩/٥)

۲٤١٦٢ \_ عن عَبِيدة السلماني \_ من طريق ابن سيرين \_ ﴿ أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾، قال: مسلمين من غير حيّكم (\*). (ز)

٣٤١٦٣ \_ عن عَبِيلة السلماني \_ من طريق ابن سيرين \_ ﴿ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾، قال: من غير أهل مِلْتَكَمْ ؛).

٢٤١٦٤ ـ عن إبراهيم النخعي، قال: كتب هشام بن هُبيرة لِمَسْلَمة عن شهادة المشركين على المسلمين، فكتب: لا تجوز شهادة المشركين على المسلمين إلا في وصية، ولا يجوز في وصية إلا أن يكون الرجل مسافرًا(٥٠). (ز)

٧٤١٦٥ \_ عن شُريح القاضي \_ من طريق إبراهيم \_ قال: لا تجوزُ شهادةُ اليهوديِّ ولا النصرانيِّ إلا في وصية، ولا تجوزُ في وصيةٍ إلا في سفر<sup>(١)</sup>. (ه/٨١ه)

78177 - عن شُريح القاضي - من طريق عامر - في هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَاسَوُا مَهَا عَدُلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخُرَانِ مِن شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَةِ الثّنانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخُرانِ مِنْ عَيْرِكُمْ﴾، قال: إذا كان الرجل بأرض غربة، ولم يجد مسلمًا يشهده على وصيته، فأشهد يهوديًّا أو نصرانيًّا أو مجوسيًّا، فشهادتهم جائزة. فإن جاء رجلان مسلمان فشهدا بخلاف شهادتهما أُجيزت شهادة المسلمين، وأبطِلت شهادة الآخرين (٬). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤، والضياء في المختارة (١٤٩). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/٦٩. (۳) أخرجه ابن جرير ۲۹/۹.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٦٥/٤ (٨٥٥)، وابن أبي شيبة في المصنف (ت: محمد عوامة) ٤٥٧/١١) قال: من أهل الكتاب. وعلم ٢٢٨٩٠) قال: من أهل الكتاب. وعلمه بن أبي حاتم ٢٢٢٩/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤.

<sup>(1)</sup> أخرجه عبدالرزاق (١٥٥٣٨)، وابن جرير ٩/٦٤. وعلَّق ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤ نحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٦٦/٤ (٨٥٦)، وابن جرير ١٣/٩.

٧٤١٦٧ ـ عن يحيى بن يَعْمَر ـ من طريق إسحاق بن سويد ـ في قوله: ﴿أَشَانِ ذَوَا عَلَمُ مِن المسلمين (١٠) . (ز) عَلَو مَنكُم من المسلمين، فإن لم تجدوا من المسلمين فمن غير المسلمين (١٠) . (ز) ٢٤١٦٨ ـ عن سعيد بن المسيب ـ من طريق قتادة ـ في قوله: ﴿أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُم ﴾، قال: مِن أهل الكتاب، إذا كان ببلادٍ لا يَجِدُ غيرَهم (٢٠). (٥٨/٥)

٢٤١٦٩ \_ وعن سعيد بن المسيب \_ من طريق سليمان التيمي \_ أنَّه قال في قوله: ﴿ لَا عَالَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مَا عَيْرُ أَهُلُ مَلْتُكُمُ (ز)

٢٤١٧ - عن هشام بن محمد، قال: سألت سعيد بن جبير عن قول الله: ﴿أَوْ
 أَخُرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾. قال: من غير أهل ملتكم (٤). (ز)

٢٤١٧١ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ ﴿أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾ من غير أهل دينكم <sup>(٥)</sup>. (ز)

٧٤١٧٢ ـ عن إبراهيم النخعي =

٧٤١٧٣ - وسعيد بن جبير - من طريق مغيرة - أنهما قالا في هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاسُواً شَهَدَةُ بَيَنِكُمْ﴾ الآية، قال: إذا حضر الرجل الوفاة في سفر فيُشْهد رجلين من المسلمين، فإن لم يجد رجلين من المسلمين فرجلين من أهل الكتاب<sup>(١)</sup>. (ز)

¥ ۲٤۱۷٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عاصم ـ ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: من المسلمين من غير حيه ( ٬ ۸۲/۵)

٧٤١٧ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق زكريا \_ ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: من غير المصلين، فيستحلفان بعد العصر<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٤١٧٦ ـ عن أبي مجلز لاحق بن حميد ـ من طريق التيمي ـ قال: من غير أهل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣. وعلق ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤ نحوه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۱۹۹۱، وابن جرير ۷۲/۹. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ۱۲۷۱/٤ (۸۵۹) مختصرًا، وابن أبي شيبة (ت: محمد عوامة) ۱۱/ ۲۵۷ (۲۲۸۹۲) قال: من غير أهل دينكم، وابن جرير ۱۳/۹. وعلَّق ابن أبي حاتم ۱۲۲۹/٤ نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٢/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥. وعلق ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤ نحوه.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٥٧/١١ (٢٢٨٩١)، وابن جرير ٦٢/٩.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٧٣/٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ٤٣ (٨٩).

وَوَيُونِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ملتكم<sup>(۱)</sup>. (ز)

٧٤١٧٧ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق معمر \_ ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: من المسلمين (٢٠)

٧٤١٧٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق يونس ـ ﴿ أَشْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ ﴾ قال: مِن قبيلتِكم، ﴿ أَوَّ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قال: مِن غيرٍ قبيلتِكم، ألا تَرى أنه يقول: ﴿ غَيْسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاقِ ﴾ كلُّهم مِن المسلمين (٣٠ ٪ (٥٨٢/٥)

٧٤١٧٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ في قوله: ﴿أَثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ يَنكُمْ أَرَّ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: شاهدان من قومكم، ومن غير قومكم<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤١٨٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ قال: ﴿ أَثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ أي:
 من عشيرته، ﴿ أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قال: من غير عشيرته (٥٠). (ز)

٧٤١٨١ ـ عن محمد بن سيرين ـ من طريق الحكم بن عطية ـ ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرُمُ﴾، قال: من سائر المِلَل<sup>(٢)</sup>. (ز)

الم ٢٤١٨٧ - عن محمد [بن سيرين] - من طريق عوف - أنّه كان يقول في قوله: ﴿ أَشَنَانِ الله عَلَى عَرْدُ مَا مَنْ المسلمين، وغير المسلمين (١) . (ز) عَلَى عَلَى يَحْمُ الله الله الله الزهري عن هذه الآية، قلتُ: أرأيتَ الاتنين اللّذين ذكر الله مِن غير أهل المرء الموصِي، أهما مِن المسلمين، أو هما مِن أهل الكتاب؟ وأرأيتَ الآخَرينِ اللذين يقومان مَقامَهما، أثراهما مِن أهل المرء الموصِي، أم هما في غير المسلمين؟ قال ابنُ شهاب: لم نَسمَع في هذه الآية عن رسول الله على ولا عن أثمةِ العامة سُنَّة أذكُرُها، وقد كُنَّا نَنذاكُرُها أناسًا مِن علمائِنا أحيانًا، فلا يَذكُرون فيها سنَّة معلومة، ولا قضاءً مِن إمام عادلٍ، ولكنه علمائِنا أحيانًا، فلا يَذكُرون فيها سنَّة معلومة، ولا قضاءً مِن إمام عادلٍ، ولكنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۲/۹، وابن أبي شبية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٥٧/١١ (٣٢٨٩٣) بلفظ: من غير دينكم. وعلق ابن أبي حاتم ٤/٢٢٩ نحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ١٩٩/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٨٥٨ ـ تفسير)، والنحاس في ناسخه ص٤٠٦، والبيهقي في سننه ١٦٤/١٠.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٦٦. (٥) أخرجه ابن جرير ٩/٦٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٥٨/١١ (٢٢٨٩٧). وعلق ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٢٩ نحوه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧.

يَختلِفُ فيها رأيهم، وكان أعجبَهم فيها رأيًا إلينا الذين كانوا يقولون: هي فيما بينَ أهلِ الميراث مِن المسلمين، يَشهَدُ بعضُهم الميتَ الذي يَرِثونه، ويَغِيبُ عنه بعضُهم، ويَشهَدُ مَ شهد بما وصَى به لذوي القربَى، فيُخيرون مَن غابَ عنه منهم بما حضروا مِن وصية، فإن سلَّموا جازت وصيتُه، وإن ارتابُوا أن يكونوا بلَّلُوا قولَ الميت، وآثروا بالوصيةِ مَن أرادوا ممن لم يُوصِ لهم الميتُ بشيء، حلَف اللذان يَشهَدان على ذلك بعد الصلاة، وهي صلاة المسلمين: ﴿ فَيُنْسِمَانِ بِاللهِ إِنَّ آرَبَّتُمْ لاَ على ذلك جازَت شهادتُهما وأيمانُهما، ما لم يُعثَر على أنهما استَحقًا إثمًا في شيء على ذلك، قام آخران مَقامَهما مِن أهل الميراث مِن الخصم الذين يُنكِرون ما يَشهَدُ به عليه الأوَّلان المستحلَفان أولَ مرة، فيُسِمان بالله: لشَهادتُنا على تكذيبِكما أو إبطال ما شهدتما به، ﴿ وَمَا اعْتَدَيّنَا إِنَّا إِذَا لَيْنَ الشَهادُ بها على تكذيبِكما أو إبطال ما شهدتما به، المستحلَفان أولَ مرة، فيُسِمان بالله: لشَهادتُنا على تكذيبِكما أو إبطال ما شهدتما به، ﴿ وَمَا اعْتَدَيّنًا إِنَّا إِذَا لَيْنَ الْقَالِينَ ﴾ (١٠٠) (٥٠٨٠)

٧٤١٨٤ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري ـ من طريق عبدالله بن عبدالرحمن الجهني ـ في قوله: ﴿ أَوْ مَا هَرَاكُ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾، قال: هم من أهل الميراث (٢٠). (ز)

٢٤١٨٥ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري \_ من طريق صالح بن أبي الأخضر \_ قال: مَضَت السُّنَّةُ ألا تجوزَ شهادةً كافرِ في حَضَرِ ولا سَفَر، إنما هي في المسلمين<sup>(٣)</sup>. (٥٢/٥)

٧٤١٨٦ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - ﴿إِنَّ أَنَدُّ مَٰرَيْمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُم مُّصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ﴾، هذا الرجل يدركه الموت في سفره، وليس بحضرته أحد من المسلمين، فيدعو رجلين من اليهود والنصارى والمجوس<sup>(٤)</sup>. (ز)

٧٤١٨٧ ـ عن أبي إسحاق [السَّبِيعي] ـ من طريق أبي بكر بن عياش ـ ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرُكُمْ﴾، قال: من اليهود والنصارى<sup>(ه)</sup>. (ز)

۲٤۱۸۸ ـ عن مجاهد بن جبر =

۲٤۱۸۹ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٩ ـ ٧٠، وابن أبي حاتم ١٢٣١ ـ ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: مُحمد عُوامة) ٤٥٨/١١ (٢٢٨٩٨)، وابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤ ـ ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٧٨، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٦/٩.

۲٤۱۹۰ \_ وعامر الشعبي =

۲٤۱۹۱ ـ وقتادة بن دعامة =

**۲٤۱۹۲ \_ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)** 

٧٤١٩٣ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق عبدالله بن عياش ـ في قوله: ﴿ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ الآية كلها، قال: كان ذلك في رجل تُؤفِّي وليس عندَه أحدٌ مِن أهل الإسلام، وذلك في أولِ الإسلام، والأرضُ حربٌ، والناسُ كفار، إلا أنَّ رسولَ الله ﷺ وأصحابَه بالمدينة، وكان الناسُ يَتُوارَثون بالوصية، ثم نُسِخَت الوصية، وفُرضَت الفرائض، وعَمِل المسلمون بها<sup>(۲)[۲۱]</sup>. (ه/ ۸۱ه)

٢٤١٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ ءَاخُرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ من غير أهل دينكم، يعنى: النصرانيين (٣). (ز)

٧٤١٩٥ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: ﴿ أَوْ ءَاخَرَانِ

٢١٩٤ رجَّح ابنُ جرير (١٠٩/٩) القول بأن حكم الآية غير منسوخ، مستندًا إلى عدم دليل النسخ، وعَلَّل ذلك بأنه: «غير جائز أن يُقْضَى على حكم من أحكَّام الله ـ تعالى ذكره ـ أنه منسوخ إلا بخبر يقطع العذر؛ إما من عند الله، أو منَّ عند رسوله ﷺ، أو بورود النقل المستفّيض بذلك، فأمَّا ولا خبر بذلك، ولا يَدْفَعُ صحته عقل؛ فغير جائز أن يُقْضَى عليه بأنه منسوخ».

وانتَقَد ابنُ القيم (١/ ٣٣٤) قول زيد بن أسلم وغيره لعدم دليل النسخ قائلًا: «أما دعوى النسخ فباطلة، فإنه يتضمن أن حكمها باطل، لا يحل العمل به، وأنه ليس من الدين، وهذا ليس بمقبول إلا بحجة صحيحة لا معارض لها، ولا يمكن أحد قط أن يأتي بنص صحيح صريح متأخر عن هذه الآية مخالف لها لا يمكن الجمع بينه وبينها، فإن وجد إلى ذلك سبيلًا صح النسخ، وإلا فما معه إلا مجرد الدعوى الباطلة، ثم قد قالت أعلم نساء الصحابة بالقرآن: إنه لا منسوخ في المائدة. وقاله غيرها أيضًا من السلف، وعمل بها أصحاب رسول الله ﷺ بعده، ولو جاز قبول دعوى النسخ بلا حجة لكان كل من احتج عليه بنص يقول: هو منسوخ. وكأن القائل لذلك لم يعلم أنَّ معنى كون النص منسوخًا: أنَّ الله سبحانه حرَّم العمل به، وأبطل كونه من الدين والشرع، ودون هذا مفاوز تنقطع فيها الأعناق. وكذا انتقده ابنُ كثير (٥/ ٤٠٢) قائلًا: ﴿وَفَى هَذَا نَظُرِ».

<sup>(</sup>١) علقه ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢/١ه.

THE WAR

مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ من غير أهل الإسلام (١١) و٢١٩٠٠. (ز)

# ﴿إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ﴾

٢٤١٩٦ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - قوله: ﴿إِنْ أَنَّمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُمْ شُويبَهُ ٱلْمَوْتِ﴾، قال: هذا في السفر، الرجل يدركه الموت في السفر وليس بحضرته أحد من المسلمين، فيدعو رجلين من اليهود أو النصارى والمجوس، فيوحي إليهما، ويرفع إليهما ميراثه، فيقبلانه، فإن رضي أهل الميت الوصية وعرفوا مال صاحبهم تركوا الرجلين، فإن ارتابوا دفعوهما إلى السلطان، وذلك قوله: ﴿فَاصَبَنَتُكُمْ شُوِيبَةُ ٱلمَوْتِهُ ﴿ اللهِ اللهِ السلطان، وذلك قوله:

٧٤١٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنْ أَنتُدَى معشر المسلمين ﴿ مَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ تجارًا، ﴿ وَأَصَلَمَتُكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ يعني: بديل بن أبي مارية مولى العاص ابن واثل السهمي (٣). (ز)

٧٤١٩٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ يقول في قول: ﴿ وَأَصَابَتُكُم مُوسِبَةٌ ٱلمَوْتَــُ ﴾، قال: في أرض الكفر<sup>(٤)</sup>. (ز)

<sup>﴿</sup> اَوْ مَاخَرَانِ السلف في المراد من قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ فمن قائل: يعني: من غير المسلمين. ومن قائل: يعني: من غير حَيِّكُم وعشيرتكم، وهذا بحسب اختلافهم قبل ذلك في المراد من ﴿ مِنكُمْ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ أَشَانِ ذَوْا عَدْلٍ مِنكُمْ ﴾.

ورجَّح ابنُ جرير (٧٠/٩) مستندًا إلى دلالة العقل أن المعنى: من غير أهل الإسلام. فقال: «وذلك أن الله ـ تعالى ذِكرُه ـ عرَّف عباده المؤمنين عند الوصية شهادة اثنين من عدول المؤمنين، أو اثنين من غير المؤمنين، ولا وجه لأن يُقال في الكلام: صفة شهادة مؤمنين منكم، أو رجلين من غير عشيرتكم. وإنما يقال: صفة شهادة رجلين من عشيرتكم، أو من غير عشيرتكم، أو ما غير عشيرتكم، أو رجلين من المؤمنين، أو من غير المؤمنين. فإذ كان لا وجه لذلك في الكلام فغيرُ جائزٍ صرفُ معنى كلام الله ـ تعالى ذِكرُه ـ إلا إلى أحسن وجوهه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧. وعلق ابن أبي حاتم ١٢٢٩/٤ نحوه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/۷۸، وابن أبي حاتم ۱۲۳۰ ٤.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۲/۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٠/٤.

## ﴿ تَمْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّــَاوْةِ ﴾

Y٤١٩٩ \_ عن عامر الشعبي: أنَّ رجلًا تُوْفِي بِدَقوقا، فلم يجد من يُشْهِدُه على وصيته إلا رجلين نصرانيين من أهلها، فأحلفهما أبو موسى دُبُرَ صلاة العصر في مسجد الكوفة بالله: ما كتما، ولا غيَّرا، وإنَّ هذه الوصية. فأجازها(١٠). (ز)

٢٤٢٠ ـ قال عبدالله بن عباس ـ من طريق السدي ـ: كأني أنظر إلى العِلْجَيْن حين انتُهِي بهما إلى أبي موسى الأشعري في داره، فقتح الصحيفة، فأنكر أهلُ أهلُ الميت، وخوَّنوهما، فأراد أبو موسى أن يستحلفهما بعد العصر، فقلت له: إنهما لا يباليان صلاة العصر، ولكن استحلفهما بعد صلاتهما في دينهما...(٢٠). (ز) ٢٤٢٠١ ـ عن عَبِيدَة السلماني ـ من طريق ابن سيرين ـ في قوله: ﴿غَيِّسُونَهُمَا مِنْ بَمِّدِ الْمَسَلَقَةِ﴾، قال: صلاة العصر (٣٠). (ه/ ٨٤٤)

٢٤٢٠٢ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق مغيرة \_ =

٧٤٢٠٣ ـ وسعيد بن جبير ـ من طريق مغيرة ـ أنَّهما قالا في هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّا الَّذِينَ مَنَ الْمَنْ مَبْدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾، قالا: إذا حضر الرجل الوفاة في سفر فلْيُشْهِد رجلين من المسلمين، فإن لم يجد فرجلين من أهل الكتاب، فإذا قدما بتَرِكته، فإن صدَّقهما الورثة قبل قولهما، وإن اتهموهما أحلفا بعد صلاة العصر: بالله ما كذبنا، ولا كتمنا، ولا خُنَّا، ولا خَيَّرنا(٤٠). (ز)

٢٤٢٠٤ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق أبي بشر \_ ﴿أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ﴾، قال: إذا كان الرجل بأرض الشرك فأوصى إلى رجلين من أهل الكتاب، فإنهما يحلفان بعد العصر (٥٠). (ز)

۲٤۲٠٥ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ، بمثله (٦).

٢٤٢٠٦ ـ قال الحسن البصري: أراد: من بعد صلاة العصر<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٤٢٠٧ ـ قال الحسن البصرى: ولو كانا من غير أهل الصلاة ما حلفا دُبُر

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۹/۷۷. (۲) أخرجه ابن جرير ۹/۷۷.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه عبدالرزاق ٢٠٠/١، وابن أبي حاتم ١٢٣٠/٤. وِعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٧٧.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٩/٧٧.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٩/٧٧.

الصلاة<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٤٢٠٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ إلى ﴿ فَأَمَنَبَتَكُم مُعِيبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾، قال: فهذا رجل مات بغربة من الأرض، وترك تركته، وأوصى بوصيته، وشهد على وصيته رجلان، فإن ارتيب في شهادتهما استحلفا بعد العصر، وكان يُقال: عندها تصير الأيمان (٢٠). (ز)

٢٤٢٠٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: ... فيُوفَف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٤٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿غَيِّسُونَهُمَا ﴾ يعني: النصرانيين تقيمونهما، ﴿مِنْ
 بَمْدِ الْمَسْلَوْقِ صلاة العصر(٤) (٢١٩٠٠. (ز)

المعبد بن المعلّد: وإبراهيم النخعي، والشعبي، وقتادة أن المعنى: تحبسونهما من بعد صلاة العصر. جبير، وإبراهيم النخعي، والشعبي، وقتادة أن المعنى: تحبسونهما من بعد صلاة العصر. ثم قال معلّد: ولأنَّ الله تعالى عرَّف الصلاة في هذا الموضع بإدخال الألف واللام فيها، ولا تدخلهما العرب إلا في معروف؛ إما في جنس، أو في واحد معهود معروف عند المخاطّبِين. فإذا كان كذلك، وكانت الصلاة في هذا الموضع مُجْمَعًا على أنه لم يُعْنَ بها جميع الصلوات؛ لم يَجُزُ أن يكون مرادًا بها صلاة المُسْتَخلف من اليهود والنصارى؛ لأن لهم صلوات ليست واحدة فيكون معلومًا أنها المعنية بذلك. فإذ كان ذلك كذلك صحَّ أنها صحيحًا عنه أنه لو لاعن بين العَجْلائيّين لاعن بينهما بعد العصر دون غيرها من الصلوات؛ كان معلومًا أنَّ التي عنيت بقوله: ﴿ عَيْسُونُهُ عَلَى المُسْلَوْقِ هِ هِي الصلاة التي كان رسول الله عَيْسُومًا التي عنيت بقوله: ﴿ عَيْسُونُهُ عَلَى المُسْلَوْقِ هِ هِي الصلاة التي كان رسول الله عَيْسُومًا لاستحلاف مَن أراد تغليظ اليمين عليه. هذا مع ما عند أهل الكفر بالله من غروب الشمس؛.

وعلَّق ابنُ كثير (٤٠٣/٥) على هذه الآثار، فقال: «والمقصود: أن يُقام هذان الشاهدان بعد صلاة اجتمع الناس فيها بحضرتهم».

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي زمنين ۲/۳۰. (۲) أخرجه ابن جرير ۹/۷۷.

را أخرجه ابن جرير ٧٨/٩. وفي تفسير البغوي ١١٣/٣: من بعد صلاة أهل دينهما وملتهما؛ لأنهما لا ياليان بصلاة العصر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥١٢ ـ ٥١٣.

### ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ ﴾

٧٤٢١١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿ فَيُغْسِمَانِ بِاللَّهِ ﴾ ، يقولُ: يَحلِفانِ بالله بعدَ الصلاة (١٠) . (٥٧٩/٥)

٢٤٢١٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قال: ﴿أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ عَيْرُكُمْ إِنْ أَنتُدْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ﴾، قال: فهذا لمن مات وليس عندَه أحدٌ من المسلمين، أمره الله بشهادةِ رجلين مِن غير المسلمين، فإنِ ارتيبَ بشهادتِهما استُحلِفا بالله بعدَ الصلاة: ما اشتَرينا بشَهادتِنا ثمنًا قليلًا (٣٠). (٥٩/٧٥)

٣٤٧١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ فَيُتْسِمَانِ بِاللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢٤٢١٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ نَيْقُسِمَانِ بِاللَّهِ كَ فِيحِلْفَانَ بِاللَّهِ (١). (ز)

### ﴿إِنِ ٱرْتَبْتُدُ لَا نَشْتَرِى بِدِ ثَمَنَّا﴾

٢٤٢١٥ ـ عن أبي العالية الرياحي ـ من طريق الربيع ـ في قوله: ﴿ لَا نَشْتَرِى بِدِ ثَنَّا ﴾ . نقل .
 شَنَّا ﴾ . يقول: لا نأخذ عليه أجرًا (٥٠) . (ز)

لا ٢٤٢١ - عن محمد ابن شهاب الزهري - من طريق عقيل - قوله: ﴿إِنْ اَرَبَّتُمْ لَا المسلمين، وَهَلَ الميراث من المسلمين، فَشَرَى بِهِ ثَنَاً﴾، قال: كانوا يقولون هي فيما بين أهل الميراث من المسلمين، يشهد بعضهم الميت الذي يرثونه، ويغيب عنه بعضهم، فيشهد مَن شَهِده على ما أوصى به لذوي القربى وغيرهم، فيُخبِرون مَن غاب عنهم منهم بما حضروا من وصيته، فإن سَلَّموا جازَت وصِيَّتُه، وإن ارتابوا في أن يكون بَدَّلوا قول الميت، وآثروا بالوصية مَن أرادوا، وتركوا مَن لم يوص له الميت بشيء؛ يحلف اللذان يشهدان على ذلك بعد الصلاة، وهي صلاة المسلمين، ﴿فَيُغْسِمَانِ بِاللَّهِ إِنْ اَرْبَتَمُ لَا يَشَاهِ اللهِ الْرَبْعَدُ لَا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٧٦/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٧٨، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٢/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١ه.

### نَشْتَرِي بِدِ ثَمَنَاكُ الآية (١). (٥/٢٨٥)

٢٤٢١٧ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بكير بن معروف ـ قوله: ﴿لَا نَشْتَرَى بِهِـ ثَمَنًا﴾، قال: لا نشتري بأيماننا ثمنًا من الدنيا ﴿وَلَوْ كَانَ ذَا تُرَيِّ ﴾ (ز)

٢٤٢١٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن ٱرْبَّتُنَّهُ يعنى: إن شككتم \_ نظيرها في النساء القصرى (" - أنَّ المال كان أكثر من هذا الذي أتيناكم به، ﴿ لاَ نَشْتَرِى مِد ثَنَّا ﴾ يقول: لا نشترى بأيماننا عَرَضًا من الدنيا(1). (ز)

٢٤٢١٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿لَا نَشْتَرِى بِدِ ثَمَنَاك، قال: لا نأخُذُ به رشوةً (٥). (٥/٤٨٥)

### ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرُّنِّي ﴾

٧٤٢٢٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿ فَا قُرِّيٌّ ﴾، يعنى: قرابته<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٢٤٢٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيٌّ ﴾، يقول: ولو كان الميت ذا قرابة منَّا<sup>(۷)</sup>. (ز)

# ﴿وَلَا نَكْتُدُ شَهَادَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذَا لَّينَ ٱلْأَشِينَ ۞

#### 🇱 قراءات:

٢٤٢٢٢ ـ عن أبي عبد الرحمن السُّلمي: أنه كان يَقرَؤُها: (وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةً آللهِ). ويقول: هو قَسَمُ (٥/ ١٥٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٩ ـ ٧٠، وابن أبي حاتم ١٢٣١ / ١٢٣٢ واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٢/٤.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى قولُه تعالَى: ﴿وَأَلَّتِي بَيْسَنَ مِنَ ٱلْمَحِينِ مِن لِسَآكِكُرُ إِنِ ٱتَبَّنَتُرُ فَوَدَّئُهُنَّ ثَكَنَةُ أَشْهُر وَاللَّهِي لَرْ يَحِشْنُ وَالْوَلَتُ ٱلْأَمْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ وَمَن بَنِّي اللَّهَ يَجْعَل لَدُ مِنْ أَنهِيهِ يُشْرَكِهِ [الطلاق: ٤].

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٧٩، ٨١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٢. (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٢/٤. (۸) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الشعبي، وسعيد بن جبير، والحسن، وغيرهم. انظر: مختصر ابن خالويه =

٣٤٢٢٣ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق داود ـ أنَّه كان يقرأُ: (وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةً). يعني: بقطع الكلامِ مُنَونًا، (آللَّهِ) بقطعِ الألفِ وخفضِ اسمِ اللهِ على القَسَمُ (١١٧٤١١). (١٨٤/٥)

٢٤٢٢٤ \_ عن عاصم: ﴿وَلَا نَكْتُدُ شَهَادَةَ اللَّهِ مضافٌ، بنصبِ ﴿شَهَادَةَ﴾، ولا يُنَوِّنُ<sup>(۲)</sup>. (ه/٩٨٤)

#### 🏶 تفسير الآية:

٧٤٢٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذَا﴾ إن كتمنا شيئًا من المال ﴿ لَينَ اللَّهِ بِينَا بِاللهِ ﷺ ("). (ز)

٢٤٢٦٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَا

﴿ ٢١٩٧] اختلفت القرأة في قراءة قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَكُثُرُ شَهَدَةَ اللّهِ على قراءتين: الأولى: ﴿ وَشَهَدَةَ اللّهِ بإضافة الشهادة إلى الله، وخفض اسم الله. الثانية: (شهادة آلله) بقطع الألف، وخفض اسم الله. ونقل ابن جوير (٩/ ٨) قراءة ثالثة ولم ينسبها فقال: ﴿ وقرأها بعضهم: (ولا نكتم شهادة الله) بتنوين الشهادة ونصب اسم الله، بمعنى: ولا نكتم الله شهادة عندناه.

ووجّه ابنُ جرير (٩٠/٩) القراءة الثانية بقوله: «وكأن الشعبي وجه معنى الكلام إلى أنهما يُقسمان بالله لا نشتري به ثمنًا ولا نكتم شهادة عندنا، ثم ابتدأ يمينًا باستفهام بالله أنهما إن اشتريا بأيمانهما ثمنًا أو كتما شهادته عندهما لمن الآثمين»، وأردف قائلًا: «وقد رُوي عن الشعبي في قراءة ذلك رواية تخالف هذه الرواية»، وذكرها بسنده «عن الشعبي، أنه قرأ: (وَلَا نَحْتُمُ شَهَادَةً اللهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ الْآثِمِينَ). قال أحمد: قال أبو عُبيد: يُنَوِّن شهادةً ويخفضُ الله على الاستفهام. وحفظي ويخفضُ الله على الاستفهام، وحفظي أن لقراءة الشعبي تَرْكُ الاستفهام».

ثم رجَّح القراءة الأولى مستندًا إلى أنها «القراءة المستفيضة في قَرَأَة الأمصار، التي لا تتناكر صحتها الأمة».

<sup>=</sup> ص٤١، والمحتسب ٢٣١١/. وقراءة العشرة هي ما تأتي في الأثر التالي عن عاصم: ﴿وَلَا نَكُثُمُ شَهَدَةَ التَّوْكِ، بنصب ﴿شَهَدَةَكِ غير منون مضافًا إلى ﴿النَّهِ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٢. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١٥.

نَكْتُهُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ ، وإن كان صاحبُها بعيدًا(١). (ه/٤٨٥)

### ﴿ وَإِنْ عُثِرَ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقًّا إِثْمًا ﴾

٢٤٢٢٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قال: فإن اطَّلَع الأولياء فحَلَفا بالله أن الأولياء فحَلَفا بالله أن الأولياء فحَلَفا بالله أن شهادة الكافرين باطلة، فذلك قوله تعالى: ﴿فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِثْمَا﴾. يقول: إن أَطُلِعَ على أَنَّ الكافرين كَلَبَا (٢٠). (٥٨/٥)

Y٤٢٢٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ: فإن حَلَفًا على شيء يُخالِف ما أنزل الله تعالى عنه يُخالِف ما أنزل الله تعالى من الفريضة ـ يعني: اللَّذَيْن ليسا من أهل الإسلام ـ ﴿فَاَحْزَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمّا﴾ فيَحلِفان بالله ما كان مَقَامَهُمّا﴾ فيَحلِفان بالله ما كان صاحبُنا ليُوصي بهذا، وإنهما لكاذبان، ولشهادتنا أحق من شهادتهما (٣٠) (٥/٩٧٥)

٧٤٢٢٩ ـ عن يحيى بن يَعْمَر ـ من طريق إسحاق بن سويد ـ في قوله: ﴿ تَعْلِسُونَهُمَا مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ الْكَذَا وكذا، ﴿ وَاللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

٧٤٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر، ﴿وَإِنْ عُيرَ﴾، قال: وُجِد َلَظخٌ<sup>(٥)</sup>، أو لبسٌ، أو تشبيهٌ؛ حَلَف الاثنان الأولَيان مِن الوَرَثة، فاستحقًا وأبطَلا أيمانَ الشاهدَين<sup>(١)</sup>. (ه/٨٠ه)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٧٩، ٨١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٥، وابن أبي حاتّم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٥.

 <sup>(</sup>٥) يقال: لطخ فلان بشر: رمى به. ولطّخت فلانًا بأمر قبيح: رميته به. اللسان (ل ط خ). والمراد هنا الاتهام.
 (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٤، ١٠٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

| اختلف المفسرون في الحال التي يُلزَم فيها الشاهدان باليمين في هذه الآية عند وقوع الربية في شهادتهما على قولين: الأول: أن ذلك إذا شهدا على الميت أنه أوصى بما يخالف أحكام الإسلام من وصية بماله كله أو تفضيل لبعض ورثته على بعض. وهو قول عبدالله بن عباس من طريق عطية العوفي، وقول السدي. والثاني: أنَّ ذلك إذا ادعيا أنَّ الميت أوصى لهما ببعض المال. وهو قول يحيى بن يعمر.

ورجَّع ابنُ جرير (٨٦/٩ ـ ٩٤) مستندًا إلى السنة، وأقوال السلف، والدلالة العقلية أنَّ اليمين يلزمهما إذا اتهمهما أهل الميت بالخيانة فيما دَفع إليهما الميت من ماله، أو بغير ذلك مما لا تبرأ ذمتهما منه إلا باليمين. وانتقد القولين الأولين، فقال: «وإنما قلنا ذلك أولى الأقوال في ذلك بالصحة لأنَّا لا نعلم من أحكام الإسلام حكمًا يجب فيه اليمين على الشهود ارتيب بشهادتهما أو لم يرتب بها، فيكون الحكم في هذه الشهادة نظيرًا لذلك، ولا صحَّ بخبر عن الرسول هي، ولا بإجماع من الأمة، لأنَّ استحلاف الشهود في هذا الموضع من حكم الله تعالى، فيكون أصلا مسلَّمًا. والمقول إذا خرج من أن يكون أصلًا أو نظيرًا لأصل فيما تنازعت فيه الأمة كان واضحًا فساده، وإذا فسد هذا القول بما ذكرنا فالقول بأنَّ الشاهدين استحلفا من أجل أنهما أدَّعيا على الميت وصية لهما بمال من ماله أفسد من أجل المما العلم لا خلاف بينهم في أن من حكم الله تعالى أن مُدَّعيًا لو ادَّعي في مال ميتٍ وصية، أنَّ القول قول ورثة المدَّعي في ماله الوصية مع أيمانهم، دون قول مُدَّعي ذلك مع ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤، ١٢٣٥.

٢٤٢٣٣ \_ عن عطاء الخراساني \_ من طريق ابنه \_ ﴿ وَإِنْ عُثِرَ عَكَ أَنَهُمَا اسْتَحَقَّآ إِثْمًا ﴾، قال: فإن اطّلع أولياء الميت على أنهما استحقًا بأيمانهما وشهادتهما إثمًا من مال الميت (¹). (ز)

٢٤٢٣٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنْ عُثِرَ عَكَةَ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقّا إِثْمَا ﴾، يقول: فإن اطّلع على أنهما \_ يعني: النصرانيين \_ كتما شيئًا من المال، أو خانا (٢).

**٧٤٣٣ ـ عن مقاتل بن حيان ـ م**ن طريق بكير بن معروف ـ قوله: ﴿ فَإِنْ عُثِرُ﴾ يقول: فإن اطَّلِع ﴿ مَنَ أَنَهُمَا اسْتَحَقَّا إِشَا﴾ يعني: الدارِيَّان. يقول: إن كتما حقًّ<sup>اً (٣)</sup>. (ز)

# ﴿فَاخَزَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلِيَـٰنِ﴾

٢٤٢٣٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - قال: إن اطليع على
 أنَّ الكافِرَينِ كَذَبَا ﴿فَاَحَرُانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا﴾ يقول: من الأولياء، فحلَفًا بالله: إنَّ الكافِرينِ

== يمينه، وذلك إذا لم يكن للمدَّعي بينة. وقد جعل الله تعالى اليمين في هذه الآية على الشهود إذا ارتيب بهما، وإنما نقل الأيمان عنهم إلى أولياء الميت إذا عثر على أن الشهود استحقوا إثمًا في أيمانهم، فمعلوم بذلك فساد قول من قال: ألزم اليمين الشهود لدعواهم لأنفسهم وصية أوصى بها لهم الميت في ماله، على أنَّ ما قلنا في ذلك عن أهل التأويل هو التأويل الذي وردت به الأخبار عن بعض أصحاب رسول الله أنَّ رسول الله من الواردة قضى به حين نزلت هذه الآية بين الذين نزلت فيهم وبسببهم الله الأحاديث الواردة في قصة تميم الداري وعدي بن بدًاء.

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٢٨٧) أن قوله تعالى: ﴿إِن آرَبَّتُنّ ﴾ شرط لا يتوجه تحليف الشاهدين إلا به، ثم قال: قومتى لم يقع ارتياب ولا اختلاف فلا يمين، أما أنه يظهر من حكم أبي موسى تحليف الذميين أنه باليمين تكمل شهادتهما وتنفذ الوصية لأهلها وإن لم يرتب، وهذه الريبة عند من لا يرى الآية منسوخة تترتب في الخيانة وفي الاتهام بالميل إلى بعض الموصى لهما دون بعض وتقع مع ذلك اليمين عنده، وأما من يرى الآية منسوخة فلا يقع تحليف إلا بأن يكون الارتياب في خيانة أو تعدّ بوجه من وجوه التعدي، فيكون التحليف عنده بحسب الدعوى على منكر، لا على أنه تكميل للشهادة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١٥.

شهادة الكافِرَيْن باطلة، وإنَّا لم نعتد. فترد شهادة الكافرين، وتجوز شهادة الأولياء(۱۰). (م/۷۷۸)

٧٤٢٣٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ قوله: ﴿فَتَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقُومًانِ مَقُومًانِ
مَقَامَهُمَا﴾ من أولياء الميت(٢). (٥/٩١٥)

۲٤۲۳۸ ـ وروي عن مقاتل بن حيان مثل ذلك(٣). (ز)

٧٤٢٣٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَاَحْرَانِ﴾ من أولياء الميت، يعني: عبدالله بن عمرو بن العاص، والمطلب بن أبي وداعة السهميان ﴿يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا﴾ يعني: مقام النصرانيين (٤). (ز)

# ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ ٱلأَوْلَيَـٰنِ﴾

#### 🎇 قراءات:

٧٤٧٤٠ ـ عن علي بن أبي طالب: أنَّ النبي ﷺ قرأ: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكَفَّ عَلَيْمُ آلَأُوْلِيَنِ﴾ (٥). (٥/٥٨٥)

٢٤٢٤١ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق أبي عبدالرحمن \_ أنَّه كان يقرأ : ﴿ ٢٤٢٤ \_ عن علي بن أَبَّه كان يقرأ :
﴿ مِن النَّيْنَ اَسْتَحَقَّ عَلَيْمُ ٱلْأَوْلَـٰكِنِ ﴾ بفتح التاء (١٠) . (٥/٥٨٥)

٧٤٧٤٧ ـ عن أبي مِجلَز: أنَّ أَبِيَّ بن كعب قرأ: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ ٱلأَوْلَيَٰنِ﴾. = ٧٤٧٤٣ ـ قال عمر: كذبت. قال: أنت أكذَّبُ. فقال رجلٌ: تُكذِّبُ أميرَ المؤمنين؟

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣/١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٥٩ (٢٩٣٢).

قال الحاكم: اهذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها حقص عن عاصم، وقرأ بلية العشرة: ﴿اسْتُجِقُ﴾ بنسم التاء، وكسر الحاء، واختلف هؤلاء في ﴿الْأَوْلَيْنِ﴾، فقرأ حمزة، وخلف، ويعقوب، وأبو بكر ﴿الْأَوْلِينَ﴾ بتشديد الواو، وكسر اللام بعدها، وفتح النون وقرأ بقيّنهم ﴿الأَوْلَيْنِ﴾ بإسكان الواو، وفتح اللام، وكسر النون كحفص. انظر: النشر ٢٥٦/٢، والإتحاف ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩٧/٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وأبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

قال: أنا أشَدُّ تعظيمًا لحقِّ أميرَ المؤمنين منك، ولكن كَذَّبتُه في تصديق كتاب الله، ولكن كَذَّبتُه في تصديق كتاب الله، ولم أصَدُّق أميرَ المؤمنين في تكذيب كتاب الله. فقال عمر: صَدَق (١٠) (٥/٥٨٥) ٢٤٢٤٤ عن عمل الله من عمل من عمل من عمل الله عن عمل الله عمل الله عن عمل ا

**٧٤٢٤٤ - عن عبدالله بن عباس -** من طريق عطاء - أنَّه كان يقرأً: (مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْأُوَّلَيْنِ). ويقولُ: أرأيتَ لو كان الأوليان صغيرَين كيف يَقومان مَقامَهما؟!<sup>(٢)</sup>. (٥/٥٥٥)

۲٤۲٤٥ ـ عن يحيى بن يَعْمَرَ ـ من طريق إسحاق بن سويد ـ أنه قَرأها: ﴿الْأَوْلَيْنِ﴾،
 وقال: هما الوَلِيَّان<sup>(٣)</sup>. (٥/٥٨٥)

٣٤٢٤٦ ـ عن أبي العالبة الرياحي: أنَّه كان يقرأً: ﴿ٱلْأَوْلَانِ﴾ مشددةً، على الجماع (٤٠٠). (٥٨١/٥)

٣٤٢٤٧ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق مغيرة ـ أنَّه كان يقرأ: (مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْأَرَّلِينَ)(°). (ز)

٢٤٢٤٨ ـ عن عاصم: ﴿ مِن الذين استُحِقَّ ﴾ برفع التاء وكسرِ الحاء، ﴿ عَلَيْهِمُ الْأَوْلِينَ ﴾ مشددةً على الجماع<sup>(٢)</sup>. (ه/٨٦٥)

#### تفسير الآية:

٢٤٢٤٩ ـ عن يحيى بن يَعْمَرَ ـ من طريق إسحاق بن سويد ـ أنه قَرأها: ﴿الْأَوْلَيَانِ﴾، وقال: هـما الوَلِيَّانُ<sup>(٧)</sup>. (٥/٥٨٥)

٧٤٢٥٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ آلاَّوْلَكِنِي﴾، قال: ﴿عَلَيْهُمُ ٱلأَوْلَكِنِي﴾، يقول: من الذين شهدوا عليها^^). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن عدي. وأخرجه ابن جرير ٩٧/٩ من طريق يحي بن يعمر مقتصرًا على القراءة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور (۸۲۰ ـ تفسير)، وابن جرير ۱۰۲/۹. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وعبد بن حميد، وأبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن سيرين. انظر: المحرر الوجيز ٢٥٤/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.(٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٦٧٣/٤ (٨٦١).
 وهي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

٢٤٢٥١ ـ قسال مسقساتسل بسن سسلسيسمسان: ﴿ مِن اللَّذِينَ اسْتَنَحَقَّ ﴾ الإنسم ﴿ عَلَيْهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهُمُ وَعَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

٢٤٢٥٢ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ آلْأَوْلَيْنَ﴾، قال: بالميت<sup>(٢)</sup>. (٩٨٦٠٠)

# ﴿ فَيُقْسِمَانِ إِللَّهِ لَشَهَادَلُنَّا أَحَقُّ مِن شَهَادَتِهِمَا﴾

٣٤٢٥٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق العوفي \_: فيَحلِفان بالله ﴿ لَنَهَبُدُلُنَا ٓ أَحَقُّ مِن مُهَدَرَبُهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ مَا كان صاحبُنا ليُوصي بهذا، وإنهما لكاذبان، ولشهادتنا أحق من شهادتهما<sup>(٣)</sup>. (٥/٩٧٩)

٢٤٢٥٤ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - قوله: ﴿ يَفْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَدُنُنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الشهادتنا إنهما لَخاننان، مُتَّهمان في دينهما، مطعون عليهما، أحقُ من شهادتهما بما شهدا، وما اعتدينا<sup>(٤)</sup>. (ز)

Y٤٢٥٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَيُنْسِمَانِ بِاللَّهِ يعني: فيحلفان بالله في دُبُر صلاة العصر: أنَّ الذي في وصية صاحبنا حتَّ، وأنَّ المال كان أكثر مما أتيتمانا به، وأنَّ هذا الإناء لمن متاع صاحبنا الَّذِي خرج به معه، وكتبه في وصيته، وأنَّكما خنتما. فذلك قوله سبحانه: ﴿لَشَهَدُنْنَا ﴾ يعني: عبدالله بن عمرو بن العاص، والمطلب ﴿أَحُنُ مِن شَهَدَتِهَا ﴾ يعنى: النصرانين (٥٠). (ز)

٧٤٢٥٦ ـ عن م**قاتل بن حيَّان** ـ من طريق بكير بن معروف ـ قوله: ﴿فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَتُسَهِدُنُكُ ٓ أَحَقُّ مِن شَهَٰدَتِهِمَا﴾، يقول: فيحلفان بالله: إنَّ مال صاحبنا كان كذا وكذا، وإنَّ الذي نطلب قِبَل الدَّارِيِّيْن لَحَقُ<sup>(٦)</sup>. (ز)

### ﴿ وَمَا ٱعْتَدَيْنَا ۚ إِنَّا إِذَا لَّينَ ٱلظَّالِمِينَ ۞

٢٤٢٥٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا أَعَتَدَيَّنا ﴾ بشهادة المسلمين من أولياء الميت،

(٢) أخرجه ابن جرير ١٠٣/٩.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٤، وابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٣ ـ ٥١٤. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٤/٤.

﴿ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ ((). (ز)

٧٤٢٥٨ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكْيْر بن معروف ـ ﴿وَمَا اَعَتَدَيْنَا ۚ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ هذا قول الشاهدين أولياء الميت حين اطُّلِع على خيانة الدَّارِيَّيْنِ<sup>(٢)</sup>. (ز)

# ﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يَأْتُوا بِٱلشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجْهِهَا ﴾

٧٤٢٠٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ وَاللَّهُ أَنْ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

٢٤٢٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - ﴿ وَإِنْ عُبْرَ عَلَى أَنَّهُما الشَّبَعَقَا آَبُهُما كَ الشَّمَعَ النَّهَا الْكَافِرَين كَذَبا ﴿ وَكَافَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُما ﴾ يقول: من الأولياء، فحلفا بالله: أنَّ شهادة الكافِرين باطلة، وأنَّا لم نعتد. فترد شهادة الكافرين، وتجوز شهادة الأولياء. يقول - تعالى ذكره -: ﴿ وَلَاكَ أَدَنَهُ أَن يُأْوَلُهُ الكَافرون ﴿ وَإِلَنْكُمْ مِنْ وَتَجُوهُما أَوْ يَكَافُوا أَن ثُرَدً أَبْنَنُ بِمَد أَيْنَئِمْ ﴾. وليس على شهودِ المسلمين إقسام، إنما الإقسامُ إذا كانوا كافرين (٤٠٠)

٣٤٢٦١ ـ قال الحسن البصري: أراد الله أن ينكُل<sup>(٥)</sup> الشهود بعضهم ببعض<sup>٣٦)</sup>. (ز) ٣٤٢٦٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَلِكَ أَدْنَةَ أَن يَأْتُواْ بِالشَّهُـٰدَةِ عَلَى وَجَهِهَآ﴾، يقول: ذلك أحرى أن يَصدُقوا في شهادتِهم<sup>(٧)</sup>. (ه/٨٦٥)

٢٤٢٦٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: يُوقَف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما، فيحلفان بالله: لا نشتري به ثمنًا قليلًا ولو كان ذا قربى، ولا نكتم شهادة الله، إنا إذن لمن الآثمين، إنَّ صاحبكم لَبِهذا أوصى، وإنَّ هذه لَتَرِكَتُه. فيقول

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥١٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٤/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٨٤، وابن أبي حاتم ١٢٣٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٠٥/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) ينكل: يمتنع. النهاية (نكل). (٦) نكوري مريد الأمراك الذ

 <sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام - كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/٥٣ - وقال عَقِبه: ولم تكن عند الحسن منسوخة.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٠٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

لهما الإمام قبل أن يحلفا: إنكما إن كنتما كتمتما أو خنتما فضحتكما في قومكما، ولم أَجِز لكما شهادةً، وعاقبتكما. فإن قال لهما ذلك فإنَّ ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهه (١١٤٠٠٠). (ز)

۲٤٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا لِكَ أَدْقَهُ يعني: أجدر، نظيرها في النساء (٢٠) ﴿ أَنْ يَأْوُلُهُ يعني: النصرانيين ﴿ وَإِللَّهُ اللَّهُ ﴿ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ (١) . (ز)

٢٤٢٦ \_ عن مقاتل بن حيَّان \_ من طريق بكير بن معروف \_ قوله: ﴿ نَالِكَ أَدْنَةَ أَن يَأْتُواْ
 إَلشَّهُمَدُو عَلَى وَجُهِهَا ﴾ ، يعني: الدَّارِيَّيْن (٤) . (ز)

## ﴿ أَوْ يَنَافُواْ أَن تُرَدَّ أَيْنَنَّ بَعْدَ أَيْمَنِيمُ

٧٤٢٦٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿أَوْ يَخَافُواْ أَنْ ثُرَدَّ أَيْنَنَّ بَمَدَ آيننههُ ﴾، يقولُ: وأن يَخافوا العَقِبَ<sup>(٥)</sup>. (٩٩٨٠)

٧٤٣٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول: ﴿أَوْ يَخَافُوا ﴾ أَن يُطَلِّع على خيانتهم، فيرد شهادتهما بشهادة الرجلين المسلمين من أولياء الميت، فحلف عبدالله والمطلب كلاهما أنَّ الذي في وصية الميت حقَّ، وأن هذا الإناء من متاع صاحبنا، فأخذوا تميم بن أوس الداري وعدي بن [بَدًاء] النصرانيَّين بتمام ما وجدا في وصية الميت حين اطلم الله ﷺ على خيانتهما في الإناء (1). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/١٠٥، وابن أبي حاتم ١٢٣٤/٤.

 <sup>(</sup>٢) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَالَّكَ أَنَّكُ أَلَّا تَتُولُوا ﴾ [النساء: ٣].

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٤. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٠٥٩، وابن أبي حاتم ١٢٣٥/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.والعراد بالعقب: العاقبة، أي: عاقبة كذبهما في اليمين. مختار الصحاح (عقب).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

وتبوع النبيت المراق

٢٤٢٦٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿ أَوْ
 يَعَافُوا أَن تُرَدَّ أَيْنَ بَهَد أَيْنَائِيمٌ ﴾، قال: فتبطّل أيمانهم، وتُؤخّذ أيمانُ هؤلاء (١٠). (١٥٦/٥)

# ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْغَنِيقِينَ ﴿ ﴾

٢٤٢٦٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم وعظ الله في المؤمنين ألا يفعلوا مثل هذا،
 وألا يشهدوا بما لم يعاينوا ويروا، فقال سبحانه يُحَذِّرهم نقمته: ﴿وَاتَّقُوا اللهَ وَاسْمَمُواً﴾
 مواعظه، ﴿وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَرْمُ الْلَانِمِينَ﴾ (٢). (ز)

• ٣٤٢٧ ـ عن مقاتل [بن حيان] ـ من طريق بكير بن معروف ـ في قوله: ﴿وَالَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَوْاَ﴾، قال: يعني: القُضاة <sup>(٣)</sup>. (ه/٨٦ه)

### ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ۞﴾

۲٤۲۷۱ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْوِي ٱللَّهُ النَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الكَذَبُ (٤/١٥٥)

### 🇱 النسخ في الآية:

۲٤۲۷۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ قال: هذه الآيةُ منسوخة (٥٠). (٥/ ٥٨٠) ٢٤٢٧٣ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق حماد ـ قال: هي منسوخة (٦٠). (ز) ٢٤٢٧٤ ـ قال يحيى بن سلام: ولم تكن عند الحسن منسوخة (٧٠). (ز)

نَهُ اللهِ عَلَى اللهُ جَرِير (١٠٧/٩) بأنَّ قول ابن زيد ليس عنده بمدفوع، غير أنه رجَّح مستندًا إلى دلالة العموم أنَّ الله تعالى اعمَّ الخبر بأنه لا يهدي جميع الفُسَّاق، ولم يُخَصِّص منهم بعضًا دون بعض بخبر ولا عقل، فذلك على معاني الفسق كلها، حتى يُخَصِّص شيئًا منها ما يجب التسليم له، فَيُسَلَّمُ له».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰۵/۹ ـ ۱۰۱. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۱۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٠٧/٩، وابن أبي حاتم ١٢٣٥/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.
 (٥) أخرجه ابن جرير ١٠٧/٩.

<sup>(</sup>۷) تفسير ابن أبي زمنين ۲/ ۵۳.

وتفائي التبنية الملافة

٧٤٢٧ \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق عبدالله بن عياش \_ في قوله: ﴿مَهَدَهُ بَيْكُمْ﴾ الآية كلها، قال: كان ذلك في رجلٍ تُوفِّي وليس عندَه أحدٌ مِن أهل الإسلام، وذلك في أولِ الإسلام، والأرضُ حربٌ والناسُ كفَّار، إلا أنَّ رسولَ الله ﷺ وأصحابَه بالمدينة، وكان الناسُ يَتَوارَثون بالوصية، ثم نُسِخَت الوصية، وفُرِضَت الفرائض، وعَيل المسلمون بها (١١٨٠٠).

## ﴿ وَمَ يَجْمُعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِبُنُدٌّ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا ۖ إِنَّكَ أَتَ عَلَمُ الفَّيُوبِ ۞

٧٤٢٧٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿يَوْمَ اللَّهِ اللَّهُ بِهِ مِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِهِ مِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

٧٤٢٧٧ - عن عبدالله بن عباس - مِن طريق الضحاك - في قوله: ﴿ وَهُمْ يَجْمَعُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

٧٤٢٧٨ ـ عن عطاء بن أبي رباح، قال: جاء نافئ بن الأزرق إلى ابن عباس، فقال: والذي نفسي بيده، لتُفَسِّرَنَّ لي آيًا مِن كتاب الله هِن، أو لأَكفُرَنَّ به. فقال ابن عباس: ويحك! أنا لها اليوم، أيُّ آي؟ قال: أخبِرني عن قول الله: ﴿يَوْمَ يَهْمَعُ اللهُ الرَّيْسُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ الْمَوْقُلُ مَاذَا لُجِبِّئُتُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الْمَوْقُلُ مَاذَا لُجِبِّئُتُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

الآبات رجَّع ابنُ جرير (١٠٩/٩) القول بأنَّ حكم الآية غير منسوخ، مستندًا إلى عدم دليل النسخ، وعلَّل ذلك بأنه: فغير جائز أن يُقْضَى على حكم من أحكام الله ـ تعالى ذكره ـ أنه منسوخ إلا بخبر يقطع العذر؛ إما من عند الله، أو من عند رسوله ﷺ، أو بورود النقل المستفيض بذلك، فأما ولا خبر بذلك، ولا يَدْفَعُ صحته عقل؛ فغير جائز أن يُقْضَى عليه بأنه منسوخ».

وانتقد ابنُ كثير (٥/ ٤٠٢) قول زيد بن أسلم، فقال: ﴿وَفِي هَذَا نَظْرِ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٧/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١١١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٣٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٣٥.

شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاثُواْ بُرْهَنَكُمْ فَعَلِمُوٓا أَنَّ ٱلْحَقَّ يَلِهِ﴾ [النصص: ٧٥]. فكيف عَلِموا وقد قَـالُـوا: ﴿لَا عِلْمَ لَنَأْ﴾؟ وأحـبـرنـي عـن قـول الله: ﴿ثُمَّ إِنَّكُمْ بَوْمَ ٱلْفِينَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ نُّغَنَّصِمُونَ﴾ [الزمر: ٣١]، وقـال فـي آيـةٍ أُخـرى: ﴿لاَ تَغْنَصِمُوا لَدَيُّ﴾ [ق: ٢٨]. فكيـف يَختَصِمون وقد قال: ﴿لَا تَغْضِمُوا لَدَيَّ﴾؟ وأخبرني عن قول الله: ﴿الَّيْزَمَ غَنْتِدُ عَلَنَ أَوْهِهِمْ وَتُكُلِّمُنَا أَيْدِيمٌ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم﴾ ايس: ١٥]، فكيف شَهدوا وقد حتَم على الأفواه؟ فقال ابن عباس: تُكِلتك أُمُّك، يا ابن الأزرق! إنَّ للقيامةِ أحوالًا وأهوالًا وفظائعَ وزلازل، فإذا تشَقَّقَتِ السماواتُ، وتناثَرَتِ النجوم، وذَهَب ضَوء الشمس والقمر، وذَهَلَت الأمهاتُ عن الأولاد، وقَلْفَت الحواملُ مَا في البطون، وسُجِّرتِ البحار، ودُكدِكَتِ الحِبال، ولم يَلتَفِت والدُّ إلى ولد، ولا ولدُّ إلى والد، وجيءَ بالجنةِ تَلُوحُ فيها قِبابُ الدُّرِّ والياقوت، حتى تُنصَبَ على يمين العرش، ثم جِيءَ بجهنمَ تُقادُ بسبعينَ ألفَ زِمام مِن حديد، مُمسِكٌ بكلِّ زِمام سبعون ألفَ مَلَكٍ، لَها عَينَانِ ٰزَرَقَاوَانِ، تُجَرُّ الشَّفَةُ السُّفلى أربعين عامًا، تَخطِرُ كما يخطِرُ الفَحْل، لو تُرِكت لَأَتَت على كلِّ مؤمنِ وكافر، ثم يُؤتَى بها حتى تُنصَبَ عن يسار العرش، فتَستَأذِنُ ربُّها في السجود، فيَأذَنُ لها، فتَحمَدُه بمحامدَ لم يَسمَع الخلائقُ بمثلِها؛ تقولُ: لك الحمدُ إلهي إذ جَعَلتني أنتقِمُ من أعدائك، ولم تَجعَلَ لي شيئًا مما خَلَقتَ تَنتَقِمُ به منِّي، إِلَيَّ أَهلي. فلَهِيَ أَعرَفُ بأهلِها مِن الطيرِ بالحَبِّ على وجه الأرض، حتى إذا كانت مِن الموقفِ على مسيرةِ مائةِ عام ـ وهو قولُ الله تعالى: ﴿إِذَا رَأْتُهُم مِّن مُّكَانِ بَعِيدِ﴾ [الفرقان: ١٦] زَفَرت زفرةً، فلا يَبقَى مَلَكٌ مقرَّبٌ، ولا نبئٌ مرسَلٌ، ولا صِدِّيق منتخَبّ، ولا شهيدٌ مما هُنالِك إلا خَرَّ جائيًا على ركبتَيه، ثم تَزفِرُ الثانيةَ زفرةً، فلا يَبقَى قطرةٌ من الدموع إلا بَدَرَت، فلو كان لكلِّ آدميٌّ يومثذٍ عملُ اثنين وسبعين نبيًّا لَظَنَّ أَنه سيُواقِعُها، ثَمْ تَزفِرُ الثالثةَ زفرةً، فتنقَلِعُ الْقلوبُ من أماكنِها، فتَصيرُ بينَ اللَّهُواتِ والحناجِر، ويَعلو سوادُ العيون بياضَها، يُنادي كلُّ آدميٌّ يومثذٍ: يا ربٍّ، نفسي نفسي، لا أسألُك غيرها. حتى إنَّ إبراهيمَ لَيَتعَلَّقُ بساق العبرش يُنادي: يا ربِّ، نفسي نفسي، لا أسالُك غيرها. ونبيُّكم ﷺ يقول: «يا ربِّ، أُمَّتي أُمَّتي، لا هِمَّةَ له غيرُكم، فعندَ ذلك يُدعَى بالأنبياء والرسل، فيُقالُ لهم: ماذا أُجِبتم؟ قالوا: لا علمَ لنا. طاشَتِ الأحلام، وذَهَلَتِ العقول، فإذا رَجَعتِ القلوبِ إلى أماكنها ﴿نزعنا مِن ۚ كُلِّ أَمْنَةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَـاثُواْ بُرْهَنَكُمْ فَكَلِمُوّاْ أَنَّ ٱلْخَقَّ لِلَّهِ﴾. وأما قوله تعالى: ﴿فَرَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ﴾ فهذا ولهم بالموقفِ يَختصِمون، فيُؤخَذُ للمظلوم

مِن الظالم، وللمملوك مِن المالك، وللضعيف مِن الشديد، وللجَمَّاءِ مِن القرناء، حتى يُؤدَّى إلى كلِّ ذي حقَّ حقَّه، فإذا أُدِّيَ إلى كلِّ ذي حقِّ حقَّه أَمِر بأهلِ الجنة إلى الجنة، وأهل النار إلى النار الذي أنطَل النار النار النار النار النار الذي أنطَل النار النال النار الذي أنطَل كال شيء (١٠) (١٥ / ١٥ / ١٠) (١٠) النال النار النار النار النار النار النار النار النار النار الذي أنظل كال شيء (١٠) (١٥ / ١٥ / ١٠) (١١ / ١٠) (١٠) (١١ / ١٠) النال النار النا

٢٤٢٧٩ - عن مجاهد بن جبر - من طريق الأعمش - في قوله: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيُعُولُ مَاذاً أُجِبتُم ؟ فيقولون: لا علمَ لنا. فتُردُ مَاذاً أُجِبتُم ؟ فيقولون: لا علمَ لنا. فتُردُ إلى اللهم أفتدتُهم، فيَعلَمون (٢٧/١٠). (٥٨/٥)

٢٤٢٨ - عن الحسن البصري - من طريق عنبسة - في قوله: ﴿فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبُئُمُ قَالُواْ
 لا عِلْدَ لَنَا ﴿ ) قال: مِن هولِ ذلك اليوم (٣٠) . (٥/٨٨٥)

٧٤٧٨ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَيَمَ يَجَمَّعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِمْثُمُّ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآكُهِ، قال: ذلك أنهم نزَلوا منزِلًا ذَهِلَت فيه العقول، فلما سُئِلوا قالوا: لا علمَ لنا. ثم نزَلوا منزلًا آخر فشَهِدوا على قومهم <sup>(٤)</sup>. (٥٨٧ه)

حكى ابنُ عطية (٣/ ٢٩٤) انتقادَ قول مجاهد استندًا للقرآن، والدلالات العقلية، فقال: ووضعَف بعضُ الناس هذا المنزع بقوله تعالى: ﴿لاَ يَعَزُنْهُمُ ٱلفَرَعُ ٱلأَحْكَبُرُ [الأنبياء: ١٠٣]، والأنبياء في أشد أهوال يوم القيامة وحالة جواز الصراط يقولون: سلم، سلم، سلم. وحالهم أعظم، وفضل الله عليهم أكثر من أن تذهَل عقولهم حتى يقولوا ما ليس بحقٌ في نفسه».

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في تاريخه ٣٠٢/١٢ ـ ٣٠٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢٠١/، وابن جرير ١١٠/٩ ـ ١١١، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤. وعزاه السيوطي
 إلى الغريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ١١٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ١١٠، وابن أبي حاتم ١٢٣٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٤٢٨٢ \_ عن زيد بن أسلم، قال: يأتي على الخلقِ ساعةٌ يَذَهَلُ فيها عقلُ كلِّ ذي عقل. ثم قرأ: ﴿ يَهُمُ اللَّهُ لَكُ الْمُسُلَ ﴾ (١٨٠٠٠). (٥٨٨٠)

٧٤٢٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ ٱلزُّسُلَ ﴾ يعني: الأنبياء ﷺ، ﴿ وَيَعَمُ اللهُ ٱلزُّسُلَ ﴾ يعني: الأنبياء ﷺ، وَفَلَكُ أُولُ مَا أَبُ مَثُوا عند زَفرة جهنم؛ لأنَّ الناس إذا خرجوا من قبورهم تاهت عقولهم، فجالوا في الدنيا ثلاثين سنة، ويُقال: أربعين سنة، ثم ينادي مناد عند صخرة بيت المقدس: يا أهل الدنيا،

آ۲۲۰۳ اختلف المفسرون في معنى قول الأنبياء: ﴿لا عِلْدُ لَنَا ۗ على أربعة أقوال: الأول: لم يكن ذلك من الرسل إنكارًا، ولكنهم ذهلوا عن الجواب من هول ذلك اليوم، ثم أجابوا بعد أن ثابت إليهم عقولهم بالشهادة على أممهم. والثاني: لا علم لنا إلا ما علمتنا. والثالث: معنى ﴿مَاذَا أَجَنْدُ ﴾: ماذا عملوا بعدكم؟ وماذا أحدثوا؟ والرابع: قالوا لا علم لنا إلا علم أنت أعلم به منا.

ورجَّع ابنُ جرير (٩/ ١١٢) القول الأخير الذي قاله ابن عباس من طريق على مستندًا إلى دلالة القرآن، والعقل، فقال: ﴿لانه ـ تعالى ذِكْرُه ـ أخبر عنهم أنهم قالوا: ﴿لاَ عِلْدَ لَنَا اللّهُ اللّهُ عَلَمُ لَنَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَم ذلك ولا غيره من خفي العلوم وجليِّها. فإنما نفى القوم أن يكون لهم بما سئلوا عنه من ذلك علم لا يعلمه هو ـ تعالى ذكره ـ، لا أنهم نفوا أن يكونوا علموا ما شاهدوا، كيف يجوز أن يكون ذلك كذلك وهو \_ تعالى ذكره ـ يخبر عنهم أنهم يخبرون بما أجابتهم به الأمم، وأنهم سيشهدون على تبليغهم الرسالة شهداء، فقال ـ تعالى ذكره ـ: ﴿وَكَذَاكِ جَمَلْنَكُمُ أَمَدُ وَسَطًا لِنَكُووُا شُهُدَاتَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ لَا رَسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]».

وكذا رجَّحه ابنُ عطية (٣/ ٢٩٤) مستندا إلى دلالة العقل، فقال: (لأنه يتخرج على التسليم لله تعالى ورد الأمر إليه، إذ قوله: ﴿ مَاذَا أَجِنْتُكُ لا علم عندهم في جوابه إلا بما شوفهوا به مدة حياتهم، وينقصهم ما في قلوب المشافهين من نفاق ونحوه، وما ينقصهم ما كان بعدهم من أمتهم، والله تعالى يعلم جميع ذلك على التفصيل والكمال. فرأوا التسليم له والخضوع لعلمه المحيط».

ووجَّهه (٣/ ٢٩٤) بقوله: «وهذا حسن، كأن المعنى: لا علم لنا يكفي وينتهي إلى الغاية». وعلَّق عليه ابنُ كثير (٤١١/٥) بقوله: «ولاشك أنه قول حسن»، ثم ذكر أنه من باب التأدب مع الله.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمنظمة المنطقة المنطقة

هاهنا موضع الحساب. فيسمع النداء جميعُ الناس، فيُقبلون نحو الصوت، فإذا اجتمعوا ببيت المقدس زفرت جهنم زفرةً لا يبقى ملَك مُقرَّب ولا نبيَّ مرسل إلا ظنَّ أنه لو جاء بعمل سبعين نبيًّا ما نجا، فعند ذلك تاهت عقولهم، فيقول لهم عند ذلك \_ يعني: المرسلين \_: ﴿مَاذَا أَجِمْتُمُ فِي التوحيد. ﴿قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا إِلَّكَ أَنَتَ عَلَّمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى قومهم أنهم قد بلَّغوا الرسالة عن ربهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ لِهُ يعني: الأنبياء ﴿هَاوُلُهُ اللهُ عَن ربهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ لِهُ يعني: الأنبياء ﴿هَاوُلُهُ اللهُ عَلَى كَنْهُوا عَلَى رَبِّهِمْ الود: ١٨](١٠). (ز)

٧٤٢٨٤ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجَّاج ـ قوله: ﴿ يَوْمَ يَجَمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِمْنُدُ ﴾، يقول: ماذا عملوا بعدكم، وماذا أحدثوا بعدكم؟ قالوا: ﴿ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا ۚ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ ٱلفَّيُوبِ﴾ (٣٤٠٤٠٠ . (ز)

٣٤٢٨ - عن أحمد بن أبي الحواريّ، قال: قلت لإسحاق بن خلف: قوله: ﴿ وَيَمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِمْتُم قَالُواْ لا عِلْمَ لَنَا ۗ ﴾، قلت: أليس قد علموا ماذا عليهم في الدنيا؟ قال: بلى، ولكن مِن عِظَم قول السؤال طاشت عقولهم، فلم [يدروا] ما أُجيبوا، فإذا رجعت إليهم بعدُ عرفوا. فحدّث به أبو سليمان [الداراني]، فقال: هم في سماعهم تلك صادقين، ثم ترجع إليهم عقولهم بعد، فيخبر بما أُجيبوا(٣). (ز)

آنته انتقد ابنُ جرير (٩/ ١١٢) قولَ ابن جُرَيح مستندًا لدلالة اللغة، والعقل بقوله: «وأما الذي قاله ابن جُريَج... فتأويلٌ لا معنى له، لأن الأنبياء لم يكن عندها من العلم بما يحدث بعدها إلا ما أعلمها الله من ذلك، وإذا سئلت عما عملت الأمم بعدها والأمر كذلك فإنما يُقال لها: ماذا عرفناك أنه كائن منهم بعدك؟ وظاهر خبر الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ عن مسألته إياهم يدل على غير ذلك.

وبنعوه ذهب ابنُ عطية (٣/ ٢٩٤)، فقال: «لكن لفظة ﴿أَيْضِنَدُّ ﴾ لا تساعد قول ابن جريج إلا على كُره،. ووجَّهه بقوله: «وهذا معنَى حسنٌ في نفسه، ويؤيده قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْنُمُونِ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١١٥ ـ ٥١٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۱۲/۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٦/٤.

#### ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِيسَى أَبْنَ مَرْبَجَ ٱذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالِدَيْكَ﴾

٢٤٢٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى أَيْنَ مَرْيَمَ ﴾ في الآخرة، ﴿إِذْ صَالَحَ مِنْ الْآخرة، ﴿إِذْ كُلِدَ وَالْآخِرة ، ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### ﴿إِذْ أَيْدَتُكَ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ﴾

٢٤٢٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ أَيْدَتُكَ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ﴾، فالنعمة على عيسى حين أيده بروح القدس، يعني: جبريل ﷺ (٢٠). (ز)

#### ﴿ تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلًا ﴾

٢٤٢٨٨ - عن عباد بن منصور، قال: سألت الحسن في قوله: ﴿ كُلِيَالُ النَّاسُ فِي الْمَهْدِ وَكُنْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُنْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّاللَّاللَّاللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللّ

٧٤٢٨٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ تُكْكِلُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ ﴾ يعني: تكلم بني إسرائيل صبيًا في المهد حين جاءت به أمه تحمله، ﴿ وَ ﴾ يكلمهم ﴿ كَهُلًا ﴾ حين اجتمع واستوت لحيته (٤).

#### ﴿ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾

٧٤٢٩٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكِتَابَ ﴾ يعني: خَطَّ الكتاب بيده،

وقد تقدمت الآثار مُفَصَّلة في معنى الآية عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَأَيْدَتُهُ رُمِج ٱلْقُدُينُ﴾ [البقرة: ٨٧]، وأعادها ابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤ كعادته.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥١٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٨/٤ \_ ١٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٥ ـ ٥١٦.

وقد تقدمت الآثار مفصلة في معنى الآية عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَيُشِكِّلُمُ النَّاسَ فِي ٱلنَّهَدِ وَكَهُلًا وَينَ اَنتَكِيرِينَ﴾ [آل عمران: ٤٦]، وأعادها ابن أبي حاتم ٤/١٣٨٨ ـ ١٣٣٩.

2013<u>1924974076</u>020205

## ﴿ وَٱلۡمِكُمَةَ ﴾ يعني: الفهم، والعلم (١١) و٢٢٠٠. (ز)

#### ﴿ وَٱلتَّوْرَانَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴾

Y٤٢٩١ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق أبي جعفر \_ قوله: ﴿وَٱلتَّوْرَدَةَ وَٱلْإِغِيلُ ﴾، قال: كان عيسى يقرأ التوراة والإنجيل (٢). (ز)

٢٤٢٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالتَّوَرَانَةَ وَالْإِنْجِيلِّ﴾، يعني: علم التوراة والإنجيل، وجعله نبيًا ورسولًا إلى بني إسرائيل (٢٠). (ز)

٧٤٢٩٣ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق عبدالله بن إدريس ـ ﴿وَالتَّرَيْكَ وَٱلْإِغِيلَ﴾، أي: كتاب لم يسمعوا به مضى ودَرَس علمُه من بين أظهرهم، فردَّ به عليهم (٤). (ز)

#### ﴿ وَإِذْ غَنْاتُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَةِ ٱلطَّايْرِ بِإِذْنِي فَتَسْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِيَّ

٢٤٢٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ غَنْكُنْ مِنْ ٱلطِّينِ كَهَيْئَةِ ٱلطَّارِ ﴾ يعنى: الخفاش ﴿وَإِذْ فِ أَنْكُنْ فَكَرّا إِبَاذِيٌّ ﴾ (٥).

الخطة (٣/ ٢٩٥) هذا القول وان المراد بـ الكتاب : الخط، ثم أورد احتمالًا
 أخر، فقال: اويحتمل أن يريد اسم جنس في صحف إبراهيم وغير ذلك، ثم خص بعد ذلك التوراة والإنجيل بالذكر تشريفًا ».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٥٥.

وقد تقدمت الآثار مفصلة في معنى الآية عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَيُسَكِّنُهُ ٱلْكِنْبُ وَٱلْتَوْيَدَةُ وَٱلْإِنْجِيلَ﴾ [آل عمران: ٤٨]، وأحال إليها ابن جرير ١١٥/٩، بينما أعادها ابن أبي حاتم ١٣٣٩/ \_ ١٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٠/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٠/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٥/١٥ ـ ٥١٦.

تقدمت الآثار مفصلة في معنى الآية عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَرَسُولُا إِنَّ بَقِحْ إِسْرُهِيلَ أَلَى قَدْ جِشْتَكُمْ بِكَيْتَوْ فِن رَبِّحُكُمْ أَلَّى أَشَلُقُ لَكُمْ مِرَّكَ الطَّيْنِ كَلَيْسَةِ الطَّيْرِ فَانْشُخُ فِيهِ فَيَهُونُ طَيَّاً بِإِنْ اَقَدِّ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وقد أحال ابن جرير ١١٥/٩ إليها، بينما أعادها ابن أبي حاتم ١٣٤٠/٤.

#### ﴿وَتُنْبِئُ ٱلْأَكْمَةُ وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذْتِي وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْقَ بِإِذْتِيْ

٧٤٢٩٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَتُبْرِئُ ٱلأَحْمَدُ لِعني: الأعمى الذي يخرج من بطن أمه أعمى، فكان عيسى ﷺ يرد إليه بصره بإذن الله تعالى، فيمسح بيده عليه فإذا هو صحيح بإذن الله، ﴿وَ﴾يبرئ ﴿الْأَبْرَصَ﴾ يمسحهما بيده فيبرئهما ﴿إِنَّيْ وَإِذْ يُحْ الْمَرْقُ بِإِذْ يَى الْمَوْقَى بِإِذْ يَا الْمَاءُ (ز)

# ﴿ وَمُ اللَّهُ عَنْدُ بَنِ إِسْرُوبِلُ عَنْكَ إِذْ حِثْنَهُم إِلْبَيْنَتِ فَقَالُ الَّذِينَ كَشُولُ نِئُمْ إِنْ هَذَا إِلَّا سِخْرٌ ثُبِيثٌ ﴿

٢٤٢٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَإِذَ كَافَعُتُ بَنِيَ إِسْرَةُولِ عَنْكَ إِذْ جِثْتَهُم وَإِنْوَيْتَكِ»، أي: الآياتِ التي وضع على يَدَيه؛ مِن إحياء الموتى، وخَلقِه مِن الطين كهيئة الطير، ثم ينفخ فيه فيكونُ طيرًا بإذن الله، وإبراءِ الأسقام، والخبرِ بكثيرٍ مِن الغُيُوبِ مما يدَّخِرون في بُيُوتِهم، وما رَدَّ عليهم مِن التوراة مع الإنجيل الذي أحدَثَ اللهُ إليه. ثم ذكر كفرَهم بذلك كله (١٥/٥٩)

٧٤٢٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: وأما النعمة على مريم ﷺ فهي أنه اصطفاها ـ يعني: اختارها ـ، وطهرها من الإثم، واختارها على نساء العالمين، وجعلها زوجة محمد ﷺ في الجنة ...، ﴿وَإِذْ صَكَفَتُ بَنِيٓ إِسْرَيْهِ لَ عَنكَ ﴾ يعني: عن قتلك حين رفعه الله ﷺ إليه، وقُتل شبيهه، وهو الرقيب الذي كان عليه، ﴿إِذْ حِثْتُهُم بِالْبَيْنَةِ ﴾ يعني: بالعجائب التي كان يصنعها؛ من إبراء الأكمه، والأبرص، والموتى، والطائر، ونحوه، ﴿فَقَالَ الّذِينَ كُثُرُواْ يُنْهُم ﴾ يعني: من اليهود من بني إسرائيل: ﴿إِنْ هَنذَا إِلّا سِحْ مُ يُبِينُ ﴾ سِحْ مُبِينُ ﴾ يعني: ما هَذَا الّذِي يصنع عِيسَى من الأعاجيب ﴿إِلّا سِحْ مُ مُبِينُ ﴾ يعني: بين. نظيرها في الصف (٣). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥١٥ ـ ٥١٦.

وتقدمت الآثار مفصلة في معنى الآية عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَاَلْتِيهُ ٱلْأَكْمَةُ وَالْفُرْيُكُ وَالَّتِي الْمُؤقَّ لِلَّبُوْ اَلَّتِهِ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وقد أحال ابن جرير ١١٥/٩ إليها، بينما أعادها ابن أبي حاتم ١٢٤١/٤ كعادته. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٢/٤.

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٢٩٨ ـ عن ابن وهب، عن أبيه [وهب بن منبه] ـ مِن طريق أبي بكر بن عَبَّاش ـ قال: قيم رجلٌ مِن أهل الكتاب اليمن، فقال أبي: ائتِه، فاسمَع منه. فقلتُ: تُحِيلُني على رجلٍ نصراني؟ قال: نعم، ائتِه، واسمع منه. فأتَيتُه، فقال: لَمَّا رفع الله على رجلٍ نصراني؟ قال: نعم، ائتِه، واسمع منه. فأتَيتُه، فقال: لَمَّا رفع الله عيسى ﷺ أقامَه بين يَدَي جبريل وميكائيل، فقال له: اذكر نِعمَتي عليك وعلى والدتِك؛ فَعَلتُ بك وفعلتُ بك، ثم أخرَجتُك مِن بطنِ أمِّك، ففعلتُ بك وفعلتُ بك، ومتكونُ أمَّة بعدَك يَنتَجِلُونك، ويَنتَجلُون ربوبيَّتك، ويَشهَدون أنك قد مُتَ، بك، وستكونُ أمةٌ بعدَك يَنتَجلُونك، ويَنتَجلُون ربوبيَّتك، ويَشهَدون أنك قد مُتَ، وكيف يكونُ ربٌ يموتُ؟! فبعِرْتي حَلفتُ لأناصِبَهم الحسابَ يومَ القيامة، ولأقِيمنَهم مُقامَ الخصم مع الخصم، حتى يُنفِذوا ما قالوا، ولن يُنفِذُوه أبدًا. ثم أسلَم، وجاء من الأحاديثِ بشيءٍ لم أسمع مثلَها(۱۰). (۱۹/۹۰)

#### ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِتِينَ ﴾

٢٤٢٩٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق رجل ـ في قول الله: ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

٠٩٤٠٠ ـ عن قتادة بن دِعامة: ﴿وَإِذْ أَوَحَيْتُ إِلَى الْعَوَارِتِينَ﴾، قال: وحيٌ قُلِفَ في قلوبِهم، ليس بوحي نُبُوَّةٍ، والوحيُ وَحيان: وحيٌ تَجِيءُ به الملائكة، ووحيٌ يُقذَفُ في قلبِ العبد<sup>(٣)</sup>. (٩٩/٥)

٢٤٣٠١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَإِذْ أَرْحَيْتُ إِلَى الْحَرَارِيِّنَ﴾، يقول: ﴿وَإِذْ أَرْحَيْتُ إِلَى الْحَرَارِيِّنَ﴾، يقول: فَذَفُ في قلوبِهم (٤٠) (ه/٩٢٥)

٢٤٣٠٢ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله تعالى: ﴿وَإِذَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٧/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع - تفسير القرآن ۲/۳۰ - ٥٤ (١٠٣). وعلّقه ابن أبي حاتم ٤/
 ١٧٤٢.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١٦٦٩، وابن أبي حاتم ١٢٤٢/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

المنافعة المنافعة

أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوارِيِّتَنَهُ، قال: قذف في قلوبهم (١)١٠٠٠. (ز)

٢٤٣٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْعَوْابِتِنَ﴾، وهم: القَصَّارون مُبيِّضو الثياب، وكانوا اثني عشر رجلًا، والوحي إليهم من الله ﷺ هو إلهام، قَذَف في قلوبهم التصديق بالله ﷺ بأنَّه واحد لا شريك له (٢٠). (ز)

## ﴿ أَنْ مَامِنُواْ بِ وَيِسُولِي قَالُواْ مَامَنًا وَاشْهَدْ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾

۲٤٣٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنْ ءَامِنُواْ بِ ﴾: أن صدِّقوا بأنِّي واحد ليس معي شريك، ﴿ وَيَرْسُولِ ﴾ عيسى ابن مريم أنَّه نبي رسول. ﴿ وَالْوَا مَامَنًا ﴾ يعني: صدَّقنا بما جاء به من عند الله، ونشهد أنَّ الله ﴿ واحد لا شريك له، وأنك رسوله، ﴿ وَأَشْهَدَ ﴾ يا عيسى ﴿ وَأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴾ يعني: مخلصون بالتوحيد (٣) ٢٠٠٠. (ز)

اختلف المفسرون في معنى ﴿أَرْحَيْتُ﴾ على قولين: الأول: ألهمتهم. والثاني: قذفت في قلوبهم.

ورأى ابنُ جرير (١٦٦/٩) تقارب المعاني بينهما، فقال: «وقد اختلفت ألفاظ أهل التأويل في تأويل قوله: ﴿وَإِذْ أَرْحَيْتُ﴾، وإن كانت متفقة المعاني».

وذكر ابنُ كثير (١٣/٥) القول بكونه وحي إلهام، وجعل نظيرًا له قوله تعالى: ﴿وَرَلَوْمَيْنَا إِنَّ أَيْرِ مُومَّقَ أَنْ أَرْضِمِيقِ﴾ [القصص: ٧]، وقوله تعالى: ﴿وَزَلْوَى رَبُّكَ إِلَى الْقَبَلِ أَنِ الْقَلِي مِنَ لَلِبَالِ يُوتَا﴾ [النحل: ٦٨]».

ثم ذكر (٥/٤/٤) احتمالًا آخر في معنى الوحي غير الإلهام، والقذّف في القلب، فقال: وريحتمل أن يكون المراد: وإذ أوحيت إليهم بواسطتك، فدعوتهم إلى الإيمان بالله وبرسوله، واستجابوا لك وانقادوا وتابعوك، فقالوا: ﴿ مَامَنًا وَأَشْهَدُ مِأْنَنًا مُشْلِمُونَهِ ﴾.

الأول: أن عطية (٢٩٨/٣) أن قوله تعالى: ﴿وَأَشْهَدُ ﴾ يحتمل احتمالين: الأول: أن يكون مخاطبة منهم لله تعالى. الثاني: أن يكون لعيسى الله على الثاني: أن يكون العيسى الله على الثاني: أن يكون العيسى الله على الثاني: أن يكون العيسى الله على الله تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٧/١٥.

وتقدمت الآثار مفصلة في معنى الحواريين عند تفسير قوله تعالى: ﴿قَالَتُ الْعَوْلِيُّاتُ غَنُّ أَهَسُكُ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٥٦]، وقد أحال ابن جرير ١١٦/٩ إليها، بينما أعادها هنا ابن أبي حاتم ١٢٤٢/٤ \_ ١٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٧/١٥.

## ﴿إِذْ قَالَ الْعَوَارِئُونَ يَعِيسَى اَبَنَ مَرْيَـدَ هَلْ يَشْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآلِمَةً مِنَ السَّمَأَةِ قَالَ الْقُوارِئُونَ يَعِيسَى اَبَنَ مَرْيَـدَ هَلْ يَشْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُؤَلِّنَ عَلَيْنَا مَآلِهَةً مِنَ

#### 🎇 قراءات:

٢٤٣٠٥ ـ عن عبدالرحمن بن غَنم، قال: سألتُ معاذ بن جبل عن قول الحَوارِيِّين:
 ﴿ مَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾؟ أو: ﴿ تَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾؟ فقال: أقرَأني رسول الله ﷺ: ﴿ مَل تَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ بالتاء(١). (١٩٣٥٥)

٣٤٣٠٦ ـ عن عامر الشعبي: أنَّ عليًّا كان يَقرَؤُها: ﴿هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ﴾، قال: هل يُطِيعُك ربُّك<sup>(٣)</sup>. (٥٩٣/٥)

٧٤٣٠٧ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّه قرأها: ﴿تَسْتَطِيعُ رَبَّكَ﴾ بالتاء، وبنصبِ ﴿رَبُّكَ﴾ "". (٥٩٣٠)

۲٤٣٠٨ ـ عن سعيد بن جُبير ـ من طريق حسَّان بن مُخارِق ـ أنَّه قرَأها: ﴿تَسْتَطِيعُ رَبَّكَ﴾، وقال: هل تستطيعُ أن تَسَأَلَ ربَّكُ<sup>(٤)</sup>. (١٩٧٠ه)

٢٤٣٠٩ ـ عن يحيى بن وَثَابِ =

٧٤٣١ ـ وأبي رجاء أنهما قرآ: ﴿فَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ﴾ بالياء والرفع<sup>(٥٧٠٨]</sup>. (٥٩٣٥)

 اختلف القراء في قراءة ﴿يَسْتَعْلِيمُ﴾؛ فمنهم من قرأ بالياء ورفع الرب، ومنهم من قرأ بالتاء ونصب الرب.

وذكر ابنُ جرير (١١٨/٩) أن قراءة التاء بمعنى: هل تستطيع أن تسأل ربك؟ وهل تستطيع أن تدعو ربك؟ وهل تستطيع وترى أن تدعوه؟ وأما قراءة الياء فتحتمل معنيين: أحدهما: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٥/ ١٩٢ (٣١٥٨)، والحاكم ٢/ ٢٦٠ (٢٩٣٥) واللفظ له.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث رشدين، وليس إسناده بالقوي، ورشدين بن سعد والإفريقي يضعفان في الحديث. وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه».

وهما قراءتان متواترتان، فقرأ العشرة ما عدا الكسائي ﴿فَلَ يُسْتَكِيغُ رَبُّكُ بالياء، ورفع الباء، أما الكسائي فقرأ ﴿تَسْتَطِيغُ رَبُّكُ ﴾ بالتاء، ونصب الباء. انظر: النشر ٢٦/٢٦، والإتحاف ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٣/٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١١٨/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد.

<sup>(</sup>a) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

موروع التقيين المالوز

== أَنْ يُنَزِّلُ عَلِينَا رَبِكَ، كَمَا يَقُولُ الرَّجِلُ لَصَاحِبَهُ: أَتَسْتَطِيعُ أَنْ تَنْهُضُ مَعْنَا فِي كَذَا؟ وهو يعلم أنه يستطيع، ولكنه إنما يريد: أتنهض معنا فيه؟ والآخر: هل يستجيب لك ربك ويطيعك أن ينزل علينا؟.

وذكر نحوه ابنُ عطية (٣/ ٢٩٨ ـ ٢٩٩)، وابنُ كثير (٥/ ٤١٤ ـ ٤١٥).

وأضاف ابنُ عطية أنَّ في قَوْلَة الحواريين ﴿ مَلْ يَسْتَطِيمُ ﴾ بشاعة؛ ولذا مال فريق من الصحابة لقراءة التاء، وساق أثر عائشة التالي، وعلَّق (٣/ ٢٩٩) عليه بقوله: «نزّمَتْهم عائشة في عن بشاعة اللفظ، وإلا فليس يلزمهم منه جهل بالله تعالى على ما قد تبين آنفًا». يعنى: على توجيه قراءة الياء بما قد مرَّ.

ورجَّح ابنُ جرير (٩/ ١١٨ ـ ١١٩) قراءة الياء مستندًا إلى دلالة اللغة، والسياق، والعقل، وذلك أن قوله: ﴿إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِبُونَ مِن صلة ﴿إِذْ أُوحَيْتُ ﴾، فالمعنى: وإذ أوحيت إلى الحواريين أن آمنوا بي وبرسولي إذ قال الحواريون ما قالوا. وفي ذلك دلالة على كره الله لما قالوا، ودعوتهم للتوبة منه. كما تترجّع من جهة أن عيسى استعظم مقالة الحواريين، ولذا ردَّ عليهم بقوله: ﴿ أَتُّمُّوا أَلَّهَ إِن كُنتُم تُؤْمِينِكَ ﴾، وفي استتابة الله للحواريين واستعظام عيسى لمقولتهم ما يدل على صحة قراءة الياء؛ إذ لو كانت بالتاء لما استُكبرت هذا الاستكبار. ثم قال (١١٩/٩ ـ ١٢٠بتصرف): فَهَانَ ظَنْ ظَانٌّ أَنَّ قُولُهُم ذَلَكُ لَهُ إِنْمَا هُو استعظام منهم لأن ذلك منهم كان مسألة آية، فإن الآية إنما يسألها الأنبياء من كان بها مكذبًا ليتقرر عنده حقيقة ثبوتها وصحة أمرها، كما كانت مسألة صالح الناقة من مكذبى قومه، فإن كان الذين سألوا عيسى أن يسأل ربه أن ينزل عليهم مائدة مَن السماء على هذا الوجه فقد أحلُّهم الذين قرءوا ذلك بالتاء ونصب الرب محلًّا أعظم من المحل الذي ظنوا أنهم يحيدون بهم عنه. أو يكونوا سألوا ذلك عيسى وهم موقنون بأنه لله نبي مبعوث، وأن الله تعالى على ما سألوا من ذلك قادر، فإن كانوا سألوا ذلك وهم كذلك، وإنما كانت مسألتهم إيَّاه ذلك على نحو ما يسأل أحدهم نبيَّه إذا كان فقيرًا أن يسأل له ربه أن يغنيه، وإن عرضت به حاجة أن يسأل له ربه أن يقضيها، فإن ذلك من مسألة الآية في شيء، بل ذلك سؤال ذي حاجة عرضت له إلى ربه، فسأل نبيه مسألة ربه أن يقضيها له. وخبر الله تعالى عن القوم يُنبِئ بخلاف ذلك، وذلك أنهم قالوا لعيسى: ﴿ يُرِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَهِنَّ تُلُوبُنا وَتَمْلَمُ أَن قُدْ مَدَقَّتَناكِ، فقد أنبأ هذا من قيلهم أنهم لم يكونوا يعلمون أن عيسى قد صدقهم، ولا اطمأنت قلوبهم إلى حقيقة نبوته، فلا بيان أبين من هذا الكلام في أن القوم كانوا قد خالط قلوبهم مرض وشك في دينهم وتصديق رسولهم، وأنهم سألوا ما سألوا من ذلك اختيارًا».

#### وقابات التقسيد المالات

🏶 تفسير الآية:

٢٤٣١١ \_ عن عائشة \_ من طريق ابن أبي مليكة \_ قالت: كان الحواريُّون أعلمَ بالله مِن أن يقولوا: هل يستطيعُ ربُّك؟ إنما قالوا: هل تستطيعُ أنت ربَّك؛ هل تستطيعُ أن تَدعُوه؟ (١٠) . (٩٩/٥)

٢٤٣١٢ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق الأعمش \_ في قوله: ﴿مَآيِدَةُ﴾، قال: المائدةُ: الخوانُ<sup>(٢)</sup>. (ه/٩٣٥٠)

**٢٤٣١٣ \_ قال الحسن البصري: يقولون: هل ربك فاعل، وهو كلام العرب: ما** أستطيع ذلك؛ أي: ما أنا بفاعل ذلك (ز)

٢٤٣١٤ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ فَلَ يَسْتَطِعُ اللّهِ اللّهِ السُّدِّيِّ مَا اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّ

٧٤٣١ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ قَالَ ٱلْعَوَارِيُّونَ يَعِيسَى آتَنَ مَرْيَحَ هَلَ يَسْتَطِعُ رَبُّكَ﴾ يقول: هل يقدر على أن يعطيك ربك إن سألته ﴿أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآمِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَاتِّةِ قَالَ ٱتَقُوا ٱللَّهُ﴾ فلا تسألوه البلاء ﴿إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ﴾ فإنها إن نزلت ثم كذَّبتم عُوقِتِم (٥). (ز)

== وذَكَر ابنُ عطية (٣٠٠/٣) أنَّ قول عيسى للحواريين: ﴿اتَّمُواْ اَلْتَهُ يَتَخْرِج على قراءة الياء على أمرين: أحدهما: بشاعة اللفظ. والآخر: إنكار طلب الآيات والتعرض إلى سخط الله بها، والنبوات ليست مبنية على أن تتعنت، وأما على قراءة التاء فلم ينكر عليهم إلا الاقتراح، وقلة طمأنيتهم إلى ما قد ظهر من آياته.

 <sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام - كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٤/ - ٥٥ -، وابن جرير ١١٧/٩ ١١٨، وابن أبي حاتم ١٢٤٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٤/٤ \_ ١٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٥٤ ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٢١/٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٧٥.

#### ﴿قَالُواْ زُبِيدُ أَن تَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَ فَلُونِكَا وَتَشْلَمَ أَن قَدْ مَمَدَقَمَنَا وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِهِينَ ﴿ اللَّهِ اللهِ ﴾

٧٤٣١٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق قيس بن مسلم ـ في قوله: ﴿وَتَطْمَهِنَّهُ، قَالَ: تُوقِنَ<sup>(١)</sup>. (٩٩/٥)

٧٤٣١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قَالُواْ زُيدُ أَن تَأْكُلَ مِنْهَ ﴾ فقد جُعنا، ﴿ وَتَطْمَيْنَ فَدُ مَدَقَتَنَا ﴾ بانَك نبي قُوبُنَا ﴾ يعني: وتسكن قلوبنا إلى ما تدعونا إليه، ﴿ وَنَعْلَمَ أَن قَدْ مَدَقَتَنَا ﴾ بانَك نبي رسول، ﴿ وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِن الشَّهِلِينَ ﴾ يعني: على المائدة عند بني إسرائيل إذا رجعنا إليهم. وكان القوم الذين خرجوا وسألوا المائدة خمسة آلاف بطريق، وهم الذين سألوا المائدة مع الحوارِيِّن (٢٠١٤). (ز)

#### ﴿ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مُرْيَمُ اللَّهُمَّ رَبُّنَا ۚ أَزِلُ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ السَّمَلَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوْلِينَا وَءَاخِرِنَا وَمَانِةً مِنْكُ أَرْفُقًا وَأَنتَ خَيْرُ الزَّرْفِينَ ۞﴾

**٢٤٣١٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ م**ن طريق عقيل ـ أنَّه قال: أكل منها ـ يعني: من المائدة ـ حين وضعت بين أيديهم آخرُ الناس كما أكل منها أولُهم<sup>(١٧١٠٢٢</sup>. (ز)

٢٢٠٩ قال ابنُ عطية (٣/ ٣٠٠): (ولا خلاف أحفظه في أن الحواريين كانوا مؤمنين، وهذا هو ظاهر الآية».

ثم ذكر أنَّ قومًا قالوا بأن الحواريين قالوا هذه المقالة في صدر الأمر قبل علمهم بأنه يبرئ الأكمه والأبرص ويحيى الموتى.

وبيَّن أن معنى قولهم: ﴿ وَتَطْمَيْنَ قُلُوبُنَا﴾ أي: يسكن فكرنا في أمرك بالمعاينة لأمر نازل من السماء بأعيننا، ﴿ وَتَطْمَيْنَ قُلُوبُنَا﴾ أي: يسكن فكرنا في المدقتنا فلا تعترضنا الشبه التي تعرض في علم الاستدلال. ثم قال: أوبهذا يترجح قول من قال كان هذا قبل علمهم بآياته. ويدل أيضًا على ذلك أن وحي الله إليهم أن آمنوا إنما كان في صدر الأمر، وعند ذلك قالوا هذه المقالة ثم آمنوا ورأوا الآيات واستمروا وصبروا، وهلك من كفره.

٢٢١٠ علَّق ابن عطية (٣/ ٣٠٢) على قول ابن عباس بقوله: (فالعيد على هذا لا يراد به المستدير).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٤/٤ \_ ١٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٧ ٥ ـ ٥١٨.

٢٤٣١٩ ـ عن كعب الأحبار: نزلت يوم الأحد، لذلك اتخذه النصاري عيدًا<sup>(١)</sup>. (ز)

۲٤٣٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِآؤَلِنَا وَ وَالْمِيْا ﴾ ، قال: أرادوا أن تكونَ لعقِبهم مِن بعدهم (٢٠) . (٩٩٤/٥)

رَبِي ٢٤٣٢١ عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِلْأَوْلِنَا ٢٤٣٢١ عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِلْأَوْلِنَا

وَمَاخِوَا﴾، يقولُ: نَتَّخِذُ اليومَ الذي نَزَلَت فيه عيدًا، نُعَظِّمُه نحن ومَن بعدنا (١٠٠٠) (م ٩١٤) ٢٤٣٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ عِيسَى اَبَنُ مَرْيَمَ ﴾ على عند ذلك: ﴿اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَزُلُ عَلَيْنَا مَالِدَةً مِنْ النَّسَمَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوْلِنَا وَمَاخِزًا ﴾ يقول: تكون عيدًا لمن كان في زماننا عند نزول المائدة، وتكون عيدًا لمن بعدنا، ﴿وَ﴾ تكون المائدة ﴿آيَةً مِنكُ

وَأَرُّوْقَا﴾ يعني: المائدة، ﴿وَأَنتَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ﴾ من غيرك، يقول: فإنك خير مَن يرزق<sup>(١)</sup>. (ز)

۲٤٣٢٤ ـ عن سفيان الثوري ـ من طريق عبدالعزيز ـ ﴿تَكُونُ لَنَا عِيدًا﴾، قالوا: نُصَلِّي فيه، نزلت مرتين (١٩٢٢٠. (ز)

(٢٢١١ رجّع ابنُ جرير (٩/ ١٢٥) قول ابن جُرَيْج مستندًا إلى الأغلب في اللغة، فقال: (لأن ذلك هو الأغلب من معناه.

[٢٢٢٢] أفادت الآثارُ الاختلاف في تفسير قوله: ﴿عِيدًا﴾ على قولين: أحدهما: أنَّ معناه: نتخذ يوم نزولها عيدًا نعظمه نحن ومن بعدنا. والآخر: أنَّ معناه: نأكل منها جميعًا. وذكر ابنُ جرير قولًا ثالثًا ولم ينسبه: أنَّ المعنى: عائدة من الله علينا وحجة وبرهانًا.

ورجَّح ابنُ جرير (٩/ ١٢٤) القول الأول الذي قاله السدي، وقتادة، وابن جريج، وسفيان، وانتقد الثالث مستندًا **إلى الأفلب في اللغة**، فقال: <sup>و</sup>لأنَّ المعروف من كلام الناس ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٢٧/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۲۳/۹، وابن أبي حاتم ۱۲٤۹/٤. وذكره يحيى بن سلام ـ كما تفسير ابن أبي زمنين ۷/۵۰ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/١٢٣، وابن أبي حاتم ١٢٤٨/٤ ـ ١٢٤٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٨٤١. (٥) أخرجه ابن جرير ١٣٤/٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٢٤/٩.

والمنافقة المنافقة

#### ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِّى مُنْزِلُهَا عَلَيْكُمُّ فَمَن يَكُثُرُ بَنْدُ مِنكُمْ قَالِيَّ أُعَذِٰئِهُمْ عَذَاكِا لَا أُعْذِنُهُمْ أَخَذًا مِنَ الْفَالِمِينَ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٧٤٣٢٥ ـ في قراءة عبدالله ـ من طريق الأعمش ـ: (قَالَ سَأَنزِلُهَا عَلَيْكُمْ)(١). (ز) ٢٤٣٢٦ ـ عن حاصم: أنه قرأ: ﴿إِنِّي مُنَزِّلُهَا﴾ مُثَقَّلَةً(١). (٥/١٠٥)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٣٢٧ ـ عن عمار بن ياسر، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أَنْوَلْتُ الْمَائِدَةُ مِنَ السماءُ خُبُرًا ولحمًا، وأُمِروا ألَّا يخونوا ولا يَدَّخِروا لغدٍ، فخانوا وادَّخروا ورَفَعوا لغدٍ، فمُنوخوا قِرَدةً وخنازير، (٣٠٠). (٩٠٠/٠)

٢٤٣٢٨ \_ وعن عمار بن ياسر \_ من طريق خِلاس بن عمرو \_ موقوفًا، مثلًه (٤٠) ( ١٠٠/٥) ٢٤٣٢٩ \_ عن عكرمة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: (لولا بنو إسرائيلَ ما خَيَز (٥) الخبرُ، ولا نَتَن اللحمُ، ولكنَّهم خَبَّوه لغه؛ فأنتَن اللحمُ، وخَيْز الخبزُ (١٠٠/٠)

== المستعمل بينهم في العيد ما ذكرنا، دون القول الذي قاله مَن قال معناه: عائدة من الله علينا، وتوجيه معاني كلام الله إلى المعروف من كلام مَن خوطب به أولى من توجيهه إلى المجهول منه ما وُجد إليه السبيل.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٣١٣/١.

وهي قراءة شاذَّة، تُروى أيضًا عن الأعمش، وطلحة بن مصرف. انظر: البحر المحيط ٦٢/٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وابن عامر، وعاصم، وقرأ بقية العشرة: ﴿مُيَّزِّلُهَا﴾ بالتخفيف. انظر: النشر ٢/٢٥٦، والإتحاف ص٢٠٨.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه الترمذي ٣٠٢/ ٣٠٣ (٣٣١٣)، وابن جرير ١٢٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٤٥/٤ (٧٠٢٢)،
 ١٢٥١ \_ ١٢٥٢ (٧٠٤٥).

قال الترمذي: «هذا حديث قد رواه أبو عاصم وغير واحد، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن خلاس، عن عمار بن ياسر موقوقًا، ولا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث الحسن بن قزعة، وقال البزار في مسنده ٤/ ٢٥٠ (١٤١٩): «وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن عمار مرفوعًا إلا من هذا الوجيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/١٢٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي حاتم.

قال الترمذي ٣٠٣/٥: «والوقف أصح». (٥) ما خنز: ما أنتن. النهاية ٢/٨٣.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى سفيان بن عيينة مرسلًا.

٢٤٣٣ \_ عن عمار بن ياسر \_ من طريق خلاس بن عمرو \_ قال: نزلت المائدةُ
 عليها ثَمَرٌ مِن ثَمر الجنة (١٠) . (١٠٠/٥)

Y4٣٣١ ـ عن رجل من بني عجل، قال: صلَّيْتُ إلى جنب عمَّار بن ياسر، فلما فرغ قال: هل تدري كيف كان شأن مائدة بني إسرائيل؟ قال: فقلت: لا. قال: إنهم سألوا عيسى ابن مريم مائدة يكون عليها طعامٌ يأكلون منه لا ينفد. قال: فقيل لهم: فإنها مقيمة لكم ما لم تخبئوا أو تخونوا أو ترفعوا، فإن فعلتم فإني أعذبكم عذابًا لا أعنبه أحدًا من العالمين. قال: فما تمَّ يومهم حتى خَبَّنوا ورفعوا وخانوا، فعُلْبوا عذابًا لم يُعَذِّبه أحدًا من العالمين. وإنكم معشر العرب كنتم تتبعون أذناب الإبل والشاء، فبعث الله فيكم رسولًا من أنفسكم تعرفون حسبه ونسبه، وأخبركم على لسان نبيكم أنكم ستظهرون على العرب، ونهاكم أن تكنِزوا الذهب والفضة، وأيم الله والنهار حتى تكنزوهما ويعذبكم عذابا أليمًا(٢٠). (ز)

٣٤٣٣٢ ـ عن **عبدالله بن عباس** ـ من طريق عكرمة ـ قال: المائدةُ سمكةٌ وأرغفةٌ<sup>(٣)</sup>. (١٠٠/٥)

وارعمه . (۱۰۰/۰) ۲۶۳۳۳ ـ قال عبدالله بن عباس: أنزل على المائدة كل شيء غير اللحم<sup>(٤)</sup>. (ز) ۲۶۳۳۶ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العَوفي ـ قال: نَزَل على عيسى ابن مريم والحواريِّين خِوَانٌ عليه خبرٌ وسمكٌ، يأكلون منه أينما نزلوا إذا شاءوا<sup>(٥)</sup>. (١٠٢/٥) ۲۶۳۳ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في المائدة، قال: كان طعامًا يَنزِلُ عليهم من السماء حيثما نَزَلوا<sup>(٢)</sup>. (١٠٢/٥)

٢٤٣٣٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عقيل - أنَّه كان يُحَدِّثُ عن عيسى ابن مريم أنَّه قال لبني إسرائيل: هل لكم أن تصوموا لله ثلاثين يومًا، ثم تسألوه فيُعطيكم ما سألتم، فإن أجرَ العامل على مَن عَمِل له؟ ففَعَلوا، ثم قالوا: يا معلمَ الخير، قُلتَ لنا: إنَّ أجرَ العامل على مَن عَمِل له. وأمرتنا أن نصومَ ثلاثين يومًا، ففَعَلنا،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٣٨/٩، وابن أبي حاتم ١٧٤٥/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٢٧/٩. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤.

 <sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/٥٥ ـ.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢/١٢٦.

<sup>(</sup>٦) اخرجه ابن جرير ٢,٠٠٠. (٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٢٨، وابن الأنباري في كتاب الأضداد ص٣٥٠.

ولم نَكُن نعمَلُ لأحدِ ثلاثين يومًا إلا أطعَمَنا، فهُمَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُتَزِّلَ عَلَيْنَا مَايِدَةً مِّنَ الشَّمَلَيُّ إلى قوله: ﴿ أَمَدًا مِنَ الْعَلَمِينَ ﴾. فأقبَلَتِ الملائكةُ تَطيرُ بماثدةٍ مِن السماء، عليها سبعةُ أحوَاتٍ وسبعةُ أرغفةٍ، حتى وَضَعَتها بين أيديهم، فأكل منها آخِرُ الناسِ كما أكل منها أوَّلُهم (١٠). (ه/٩٩ه)

٣٤٣٣٧ ـ قال كعب الأحبار: نزلت مائدة منكوسة تطير بها الملائكة بين السماء والأرض، عليها كلُّ الطعام إلا اللحم<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٤٣٣٨ \_ عن أبي عبد الرحمن السُّلَمي \_ من طريق أبي إسحاق \_ في قوله: ﴿أَنْزِلَ عَلَيْنَا مَالِدَةُ مِنَ السَّمَلِ﴾، قال: خُبزًا، وسمكًا<sup>(٣)</sup>. (م/٦٠١)

٢٤٣٣٩ \_ عن سعيد بن جُبير \_ من طريق مسلم الأعمش \_ قال: أُنزِل على المائدةِ كلُّ شيءٍ إلا اللحمَ. والمائدةُ: الخوِانُ<sup>(٤)</sup>. (م/٦٠٣)

٢٤٣٤٠ ـ عن سعيد بن جُبير ـ من طريق جعفر ـ قال: نَزَلتِ المائدةُ وهي طعام يَفُورُ، فكانوا يأكلون منها قُعُودًا، فأحدَثوا، فرُفِعَتْ شيئًا، فأكَلُوا على الرُّكَبِ، ثم أحدَثوا، فرُفِعَت شيئًا، فأكلوا قيامًا، ثم أحدَثوا، فرُفِعت البَّنَّةُ<sup>(٥)</sup>. (١٠١/٥)

٢٤٣٤١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ليث ـ في قوله: ﴿أَنِولَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَاتِ﴾، قال: هو مَثَلٌ ضُرِب، ولم يَنزِل عليهم شيءٌ<sup>(١)</sup>. (١٠٣/٥)

٢٤٣٤٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ قال: مائدةٌ عليها طعام، أبُوها حينَ عُرِض عليهم العذابُ إن كفَروا، فأبَوا أن تَنزِلَ عليهم<sup>(٧٧)</sup>. (٦٠٤/٥)

٣٤٣٤٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ قال: هو الطعامُ يَنزِلُ عليهم حيثُ نَزَلوا<sup>(٨)</sup>. (١٠٢/٥)

٢٤٣٤٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق يزيد ـ أنَّ الخبزَ الذي أُنزِلَ مع

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٢١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٤٤، ١٢٤٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ۳/ ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن الأنباري في كتاب الأضداد ص٣٥١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٢٤٥، ١٢٤٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن الأنباري ص٥٦ واللفظ له، وأبو الشيخ في العظمة (١٠١٣). (٦) أخرجه ابن جرير ١٣٠/، وابن أبي حاتم ١٢٤٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٣٠. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/١٢٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

المائدةِ كان مِن أُرْزِ (١). (٦٠٢/٥)

٧٤٣٤٥ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ قال: لَمَّا قبل لهم: ﴿فَمَن يَكُمُرُ مِنكُمْ فَإِنَّ أُعَذِّبُهُ عَذَابُهِ، قالوا: لا حاجة لنا فيها. فلم تَنزِل عليهم (٢٠٤/٥) مَنْ مِنكُمْ فَإِنِ أُعَذِّبُهُ عَذَابُهِ، قالوا: لا حاجة لنا فيها. فلم تنزِل عليهم (١٠٤/٥) عن عطية بن سعد العوفي ـ من طريق فضيل بن مرزوق ـ قال: المائدةُ سمكة فيها مِن طَعم كلَّ طعام (٢٠) (٥٠١/٥)

٧٤٣٤٧ ـ عن وهب بن مُنَبِّهٍ ـ من طريق القاسم الحنفي ـ أنَّه شُيْل عن المائدة التي أنزَلَها اللهُ مِن السماء على بني إسرائيل. قال: كان يَنزِلُ عليهم في كلِّ يوم في تلك المائدةِ مِن ثمارِ الجنة، فأكَلوا ما شاءُوا مِن ضُرُوبٍ شَنَّى، فكانت يَقمُدُ عليها أربعةُ آلافٍ، فإذا أكَلوا أَبدَل اللهُ مكانَ ذلك بمثلِه، فَلبثوا بُذلك ما شاء اللهُ (٤٠). (١٥٣/٥)

٢٤٣٤٨ \_ عن وهب بن مُنَيِّه \_ من طريق المنذر بن النعمان \_ يقول في قوله: ﴿أَيْلُ عَلَيْهُ مِنْ السَّمَاةِ وَكُونُ لَنَا عِيدًا﴾، قال: نزل عليهم قِرَصةٌ (٥) من شعير، وأُخْوَاتٌ. قال الحسن: قال أبو بكر: فحدثت به عبدالصمد بن معقل، فقال: سمعت وهبًا وقيل له: وما كان ذلك يُغنِي عنهم؟ فقال: لا شيء، ولكن الله حشا بين أضعافهن البركة، فكان قوم يأكلون ثم يخرجون، ويجيء آخرون فيأكلون ثم يخرجون، حتى أكلوا جميعهم وأفضَلوا (٦). (ز)

٢٤٣٤٩ ـ عن وهب بن مُنبِّه، قال: كانت مائدةً يَجلِسُ عليها أربعةُ آلاف، فقالوا لقوم مِن وُضَعَائِهم: إنَّ هؤلاء يُلطِّخون ثيابَنا علينا، فلو بَنَيْنا لها دُكَّانًا ( ) يَرفَعُها. فَبَنواً لها دُكَّانًا ، فَجَعَلَتِ الضَّعفاءُ لا تَصِلُ إلى شيء، فلَمًا خالَفوا أمرَ اللهِ فَيْ رفَعها عنهم (٨٠. (١٠/٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جَرير ٩/١٣٠، وابن أبي حاتم ٤/١٣٥٢، وابن الأنباري ص٣٥١ ـ ٣٥٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٢٥/٩ ـ ١٢٦، وابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤ واللفظ له، وابن الأنباري في كتاب الأضداد ص٣٥١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٤٨/٤.

<sup>(</sup>٥) قِرَصَة ـ بوزْن عِنَبة ـ: جمع قُرْص، وهو الرَّغيف. النهاية (قرص).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٠/١ ـ ٢٠١، وابن جرير ١٢٦/٩، وابن أبي حاتم ١٢٤٦/٤.

<sup>(</sup>٧) الدُّكَّان: الدَّكَّة المبنية للجلوس عليها. النهاية (دكن)

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن الأنباري ص٣٥٠.

والمنظمة المنظمة المنظمة

٢٤٣٥٠ \_ عن مَيسَرَةَ =

٢٤٣٥١ \_ وزاذانَ [أبي عمر الكندي] \_ من طريق عطاء بن السائب \_ قالا: كانتِ المائدةُ إذا وُضِعَت لبني إسرائيلَ اختَلَفَتِ الأيدي فيها بكلِّ طعامٍ (١٠) (ه/٢٠٣)

**٧٤٣٥٢ ـ قال قتادة بن دعامة: كانت تنزل عليهم بُكْرَةً وعشِيًّا، حيث كانوا كالمن** والسلوى لبني إسرائيل<sup>٣٢)</sup>. (ز)

**٧٤٣٥٣ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قال: ذُكِر لنا: أنَّها كانت مائدةً** يَنْزِلُ عليها النَّمْرُ مِن ثمارِ الجنة، وأُمِروا ألَّا يُخَبِّنُوا ولا يخونوا ولا يَلَّخِروا لغدٍ، بلاً أبلاهم الله به، وكانوا إذا فعَلوا شيئًا مِن ذلك أنبأهم به عيسى، فخان القومُ فِه، فخَبِّنُوا واذَّخَروا لغدِ (٦٠٣/٠). (٩٠٣٠)

٢٤٣٥٤ ـ عن إسحاق بن عبدالله ـ من طريق أبي معشر ـ أن المائدةَ نَزَلَتْ على عيس ابن مريم، عليها سبعةُ أرغفةٍ، وسبعةُ أحواتٍ، يَأْكُلُون منها ما شاءُوا، فسرَق

٣٢١٣] اختلف المفسرون في نزول المائدة بين مثبت لنزولها، ونافٍ له.

ورجِّح ابنُ جرير (١٣١/٩) القول الأول، وانتقد الثاني الذي قاله مجاهد من طريق ليث، وابن جريح، وقتادة مستندًا إلى البن جريح، وقتادة من طريق سعيد، والحسن من طريق ابن زاذان، وقتادة مستندًا إلى السنة، وأقوال السلف، ودلالة العقل، وذلك للآتي: ١ \_ موافقته ما جاء عن النبي ﷺ، وصحبه، وغالب أهل التأويل. ٢ \_ إخبار الله بأنه منزلها، ولا يجوز أن يكون منه خلاف ما يخير.

. وبنحوه رجّح ابنُ كثير (٥/ ٤٢٤)، وذكر أنّه قول الجمهور.

وانتقد ابنُ عطية (٣٠٣/٣) قول من نفى نزول المائدة استنادًا لإخبار الله بنزولها، فقال: «وهذا غير لازم؛ لأن الخبر مقرون بشرط يتضمنه قوله: ﴿فَمَن يَكَفُرُ بَدُ يَنكُمُۥ﴾.

وذكر ابنُ كثير (٤٢٣/٥ ـ ٤٤٣) ا**لإسرائيليات مستندً**ا للقول الثاني، فقال: «وقد يتقوى ذلك بأن خبر المائدة لا تعرفه النصارى، وليس هو في كتابهم، ولو كانت قد نزلت لكان ذلك مما يتوفر الدواعي على نقله، وكان يكون موجودًا في كتابهم متواترًا، ولا أقلَّ من الآحاد».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٢٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوى ۳/ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٢٩/٩، وابن الأنباري ص٣٥١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

بعضُهم منها، وقال: لعلُّها لا تَنْزِلُ غدًّا. فرُفِعَتْ(١). (٥٠٢/٥)

معمد بن السائب الكلبي: كان عليها خبز، ورز، وبقل (٢١<u>١٤١٢)</u>. (ز)

## ﴿ فَمَن يَكُفُرُ مَبَدُ مِنكُمْ فَإِنَّ أُعَذِبُهُ عَذَابًا لَآ أُعَذِّبُهُۥ أَحَدًا مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾

7580 - 20 عن عبدالله بن عَمرو بن العاص - من طريق أبي المغيرة القوَّاس - قال: إنَّ أَشدَّ الناسِ عذابًا يومَ القيَّامة مَن كَفَر مِن أصحاب المائدة، والمنافقون، وآلُ فرعون (70). ((70.1))

٧٤٣٥٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَإِنَّ أُعَذِّبُهُ عَذَانًا لَآ أَ أَوَذَبُهُ عَذَانًا لَآ أُعَدِّلُهُ أَخَذًا مِنَ الْفَلَمِينَ ﴾، قال: ذُكِر لنا: أنَّهم لما صنّعوا في المائدة ما صنّعوا حُولوا خنازير (٤). (٩٠٤/٥)

٢٤٣٥٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَمَن يَكُفُرُ مَبَّدُ مِنكُمُ﴾: بعدَما جاءَته المائدة ﴿فَإِنْ أَعَلِيْهُ عَنَاهَا لَآ أُعَلِّهُۥ أَمَدًا مِنَ ٱلْمَلَدِينَ﴾ يقول: أُعَدُّبُه بعذابٍ لا أُعَذِّبُهُ أَحدًا غِيرَ أهل المائدة (٥٠٠ (١٠٤/٥)

[٢٢١٤] اختلف المفسرون فيما كان على المائدة على ثلاثة أقوال: الأولى: نزلت وكانت حوتًا، وطعامًا. والثاني: كان عليها من ثمار الجنة. والثالث: كان عليها من كل الطعام إلا اللحم.

وجمع ابنُ جرير (٩/ ١٣١) بين الأقوال باندراجها تحت العموم، فقال: «كان عليها مأكول، وجائز أن يكون كان سمكًا وخبرًا، وجائز أن يكون كان ثمرًا من ثمر الجنة، وغير نافع العلم به ولا ضارً الجهل به إذا أقر تالي الآية بظاهر ما احتمله التنزيل».

وعلَّق ابنُّ عطية (٣/ ٣٠٢) بعد ذكره للاختلاف في كيفية نزول المائدة بقوله: ﴿وكثر الناس في قصص هذه المائدة ما رأيت اختصاره لعدم سنده.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۲۷/۹.

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ۳/ ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٣٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٣٢/٩، وابن أبي حاتم ١٢٥٢/٤ وفيه: عن قتادة عن عمار بن ياسر. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٥٦/٢ ـ نحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٣٢، وابن أبي حاتم ١٢٥٢/٤.

والمنظالة المنظالة

٢٤٣٥٩ \_ عن محمد بن السائب الكلبي =

٧٤٣٦٠ ـ ومقاتل: أنزل الله خبرًا، وسمكًا، وخمسة أرغفة، فأكلوا ما شاء الله تعالى، والناس ألف ونيِّف، فلما رجعوا إلى قراهم ونشروا الحديث ضحك منهم مَن لم يشهد، وقالوا: ويحكم! إنَّما سَحَر أعينكم. فمَن أراد الله به الخير نَبَّته على بصيرته، ومن أراد فتنته رجع إلى كفره، ومُسِخوا خنازير ليس فيهم صبي ولا امرأة، فمكثوا بذلك ثلاثة أيام، ثم هلكوا، ولم يتوالدوا، ولم يأكلوا، ولم يشربوا، وكذلك كل ممسوخ (١٠). (ز)

بسط قصة إنزال المائدة:

٢٤٣٦٢ - عن سلمان الفارسي - من طريق أبي عثمان النهدي - قال: لما سأل

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/ ١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) فِلْق الخبز: كِسَره. النهاية (فلق).
 (۳) المِكْتَل: شبه الزنبيل، يسع خمسة عشر صاعًا. تاج العروس (كتل).

ر.ن. عند مقاتل بن سليمان ١٨/١ - ١٩. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٨/١ - ١٩٥.

الحَوارِيُّون عيسى ابنَ مريمَ المائدة كَره ذلك جِدًّا، وقال: اقنَعوا بما رزقكم الله في الأرض، ولا تسألوا المائدة من السماء، فإنها إن نزلت عليكم كانت آيةً مِن ربِّكم، وإنما هَلَكَت ثمودُ حِينَ سألوا نبيُّهم آيةً، فابتُلُوا بها حتى كان بَوارُهم فيها. فأبَوا إلا أَن يَاتِيَهم بها، فلذلك قالوا: ﴿ زُيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَينَ قُلُوبُنَا وَتَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّهِدِينَ﴾. فلما رأى عيسى أن قد أبُوا إلا أن يَدعُوَ لهم بها، قام فألقَى عنه الصُّوف، ولَبسَ الشعَرَ الأسود، وجُبَّةً مِن شعَر، وعَباءَةً مِن شعَر، ثُمْ تَوضًّأ واغتَسَل، ودخَل مُصَلّاه، فصَلَّى ما شاء الله، فلمَّا قضَّى صلاتَه قام قائِمًا مُستَقبِلَ القِبلة، وصَفَّ قَدَمَيه حتى استَوَيا، فألصَق الكعبَ بالكعب، وحاذًى الأصابعَ بالأصابع، ووضَع يدّه اليُمني على اليُسرى فوق صدره، وغضَّ بصرَه، وطَأْطَأُ رأسَه خُشوعًا، ثم أُرسَل عَينَيه بالبكاء، فما زالت دموعُه تَسيلُ على خَدَّيه، وتَقَطُرُ مِن أطرافِ لحيتِه، حتى ابتَلَّتِ الأرضُ حِيالَ وجهه مِن خشوعِه، فلمَّا رأى ذلك دعا الله، فقال: ﴿ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنِنْ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَاةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَ الزِيَّا﴾ تكونُ عظةً منك لنا، ﴿وَمَايَةً مِنكِّ﴾ أي: علامةً منك، تكونُ بيننا وبينَك، وارزُقنا عليها طعامًا نَأكُلُه، ﴿وَأَنتَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ﴾. فأنزل الله عليهم سُفرَةً حَمراءَ بينَ غَمَامَتَين؛ غَمامةٍ فوقَها، وغَمامةٍ تحتَها، وهم ينظرون إليها في الهواء مُنقَضَّةً مِن فَلَكِ السماء تَهوِي إليهم، وعيسى يبكي خوفًا للشُّروطِ التي اتخَذ الله عليهم فيها؛ أنه يُعَذِّبُ مَن يَكَفُرُ بها منهم بعدَ نزولِها عذابًا لم يُعَذِّبه أحدًا مِن العالَمين، وهو يدعو اللهَ في مكانِه، ويقول: إلهي، اجعَلها رحمةً، إلهي، لا تَجعَلها عذابًا، إلهي، كم مِن عَجيبةٍ سَالتُك فأعطَيتَني، إلهي، اجعَلنا لك شاكِرِين، إلهى، أعُوذُ بك أن تكونَ أَنْزَلتَهَا غَضَبًا ورِجزًا، إلهي، اجعَلهَا سلامةً وعافيةً، ولا تَجعَلها فتنةً ومُثلَةً. فما زال يدعو حتى استَقَرَّتِ السُّفرةُ بينَ يدي عيسى، والحَوارِيُّون وأصحابُه حولَه، يَجِدون رائحةً طيبةً، لم يجدوا فيما مضَى رائحةً مِثلَها قَطُّ، وخَرَّ عيسى والحواريون لله سُجَّدًا؛ شُكرًا له بما رزقهم مِن حيث لم يَحتَسِبوا، وأراهم فيه آيةً عظيمةً ذاتَ عَجَب وعِبرَةٍ، وأقبَلَتِ اليهود ينظُرُون، فرَأُوا أمرًا عجيبًا أورَثَهم كَمَدًا وغَمًّا، ثم انصرفوًا بغيظٍ شديدٍ، وأقبَل عيسى والحَوارِيُّون وأصحابُه حتى جَلَسوا حولَ السُّفرة، فإذا عليها مِندِيلٌ مُغَطِّى، قال عيسى: مَن أجرَؤُنا على كشفِ المنديل عن هذه السُّفرة، وأوثَقُنا بنفسِه، وأحسَنُنَا بلاءً عندَ ربِّه، فَليَكشِف عن هذه الآية حتى نراها، ونَحمَدَ ربَّنا، ونَذَكُرَ باسمِه، ونَأْكُلَ مِن رزقِه الذي رَزَقَنا؟ فقال الحَوارِيُّون: يا رُوحَ الله

وكلمتَه، أنت أولَانا بذلك، وأحَقُّنا بالكشف عنها. فقام عيسى، فاستَأنَف وُضُوءًا جديدًا، ثم دخَل مُصَلَّاه، فصلَّى بذلك رَكَعَات، ثم بكَى طويلًا، ودعا الله أن يأذَنَ له في الكشف عنها، ويَجعَلَ له ولقومِه فيها بركةً ورزقًا، ثم انصرف، وجلس إلى السُّفرة، وتناول المنديل، وقال: بسم الله خير الرازقين. وكَشَف عن السفرة، وإذا هو عليها سمكةٌ ضخمةٌ مَشويَّةٌ، ليس عليها بَوَاسِير، وليس في جَوفِها شَوكٌ، يَسيلُ السمنُ منها سَيلًا، قد نُضِّد حولَها بقُولٌ مِن كلِّ صِنفٍ غيرَ الكُرَّاث، وعندَ رأسِها خَلٌّ، وعندَ ذَنَبِها مِلحٌ، وحولَ البُقُولِ خمسةُ أرغِفَةٍ، على واحدٍ منها زيتونٌ، وعلى الآخَر ثَمَراتٌ، وعلى الآخر خمسُ رُمّاناتٍ، فقال شَمعون رأسُ الحَوارِيّين لعيسى: يا رُوحَ الله وكلمتَه، أمِن طعام الدنيا هذا، أم مِن طعام الجنة؟ فقال: أما آن لكم أن تَعتَبرُوا بِمَا تَرُونَ مِن الآياتَ، وتَنتَهوا عن تَنقِيرِ المُسائل، مَا أَخوَفَني عليكم أَن تُعاقَبوا في سبب هذه الآية. فقال شمعون: لا وإلهِ إسرائيلَ، ما أردتُ بها سُوءًا، يا ابنَ الصِّدِّيقة. فقال عيسى: ليس شيءٌ ممَّا تَرَون عليها مِن طعام الجنة، ولا مِن طعام الدنيا، إنما هو شيءٌ ابتَدَعه الله في الهواء بالقُدرةِ الغالِبَة القَاهِرَة؛ فقال له: كُن. فكان أسرعَ مِن طرفةِ عين، فكُلُوا مما سَالتُم باسم الله، واحمدُوا عليه ربَّكم، يُمِدُّكم منه ويَزدكم، فإنه بَديع قادر شاكر. فقالوا: يا روح الله وكلمته، إنَّا نحبُّ أن تُرِينا آيةً في هذه الآية. فقال عيسى: سبحان الله، أما اكتَفَيتُم بما رأيتُم مِن هذه الآية حَتى تَسأَلُوا فيها آيةً أُخرَى! ثم أقبَل عيسى على السمكة، فقال: يا سمكة، عُودي بإذنِ اللهِ حيَّةً كما كُنتِ. فأحياها اللهُ بقُدرتِه، فاضطَرَبَت وعادت بإذنِ الله حَيَّةً طَريَّةً، تَلَمَّظُ كما يَتَلَمَّظُ الأسد، تدُورُ عَيناها، لها بَصيصٌ، وعادت عليها بَواسِيرُها، ففَزع القومُ منها وانحاسوا(١)، فلمَّا رأى عيسى ذلك منهم فقال: ما لكم تَسألون الآيةَ، فإذا أراكُمُوها ربُّكم كَرهتُمُوها؟! ما أخوَفَني عليكم أن تُعاقبوا بما تَصنعون، يا سمكةُ، عُودِي بإذن الله كما كُنتِ. فعادتْ بإذن الله مشويَّةً كما كانت في خَلقِها الأول، فقالوا لعيسى: كُن أنت يا رُوحَ اللهِ الذي تَبدَأُ بالأكل منها، ثم نحنُ بعدُ. فقال: مَعاذَ اللهِ مِن ذلك، يَبدَأُ بالأكلِ مَن طَلَبَها. فلَمَّا رأى الحَوارِيُّون وأصحابُهم امتِناعَ نبيِّهم منها خافوا أن يكونَ نزولُها سُخطَةً، وفي أكلِها مُثلَةً، فتحامَوها، فلمَّا رأى ذلك عيسى دعا لها الفقراءَ والزَّمنَى، وقال: كلوا من رزق ربكم ودعوة نبيكم،

<sup>(</sup>١) حاسوا وجاسوا، بِمَعنَّى واحد: يذهبون ويجيئون. اللسان (جوس).

واحمَدوا اللهَ الذي أنزَلَها لكم؛ ليكون مَهناها لكم وعقوبتُها على غيرِكم، وافتَتِحوا أكلَكم باسم الله، واختِموه بحمدِ الله. ففعلوا، فأكل منها ألفٌ وثلاثُمائةِ إنسان، بين رجل وامرأةٍ، يَصدُرون عنها كلُّ واحدٍ منهم شبعان يَتَجَشَّأُ، ونظَر عيسى والحَواريُّون فإذا ما عليها كهيئة إذ نَزَلَت مِن السماء، لم يُنتَقَص منه شيٌّ، ثم إنها رُفِعَت إلى السماء وهم يَنظُرون، فاستَغنَى كلُّ فقير أكل منها، وبَرئ كلُّ زمن منهم أكل منها، فلم يزالوا أغنياءَ صِحاحًا حتى خرَجوا مِن الدنيا، ونَدِم الحَواريُّونَ وأصحابُهم الذين أَبُوا أَن يَأْكُلُوا منها نَدامةً سالت منها أشفارُهم، ويَقِيتُ حَسرتُها في قلوبهم إلى يوم الممات. قال: فكانتِ المائدةُ إذا نَزَلَتْ بعدَ ذلك أقبَلَت بنو إسرائيلَ إليها مِن كلِّ مكانِ يَسعَون، يُزاحِمُ بعضُهم بعضًا، الأغنياءُ والفقراء، والنساءُ والصِّغارُ والكِبار، والأصِحَّاءُ والمرضى، يرَكَبُ بعضُهم بعضًا، فلما رأى عيسى ذلك جَعَلَها نُوبًا بينَهم، فكانت تَنزلُ يومًا ولا تَنزلُ يومًا، فلَبثوا في ذلك أربعين يومًا، تَنزلُ عليهم غِبًّا عندَ ارتفاع الضُّحَى، فلا تَزالُ موضوعةً يُؤكِّلُ منها، حتى إذا قالوا ارتَفَعَت عنهم بإذن الله إلى جَوِّ السماء، وهم يَنظُرُون إلى ظِلُّها في الأرض حتى تَوارَى عنهم، فأوحَى اللهُ إلى عيسى: أنِ اجعَل رزقى في المائدة لليَّنَامي والفقراءِ والزَّمنَي، دُونَ الأغنياء مِن الناس. فلما فعَل اللهُ ذلك ارتاب بها الأغنياءُ، وغَمَصوا(١) ذلك، حتى شَكُّوا فيها في أنفسِهم، وشَكَّكوا فيها الناس، وأذاعوا في أمرها القبيحَ والمنكرَ، وأدرَك الشيطانُ منهم حاجَتَه، وقلَف وَسُواسَه في قلوب المرتابين، حتى قالوا لعيسى: أخبرنا عن المائدة ونزولها مِن السماء حقٌّ؛ فإنه ارتاب بها بشرٌ منَّا كثيرٌ؟ قال عيسى: هلكتُم، وإلهِ المسيح، طَلَبتُم المائدة إلى نبيَّكم أن يَطلُبَها لكم إلى ربُّكم، فلما أن فعل وَأَنزَلَها الله عليكم رحمةً ورزقًا، وأَرَاكم فيها الآياتِ والعِبَر؛ كَذَّبتم بها، وشَكَكتُم فيها! فأبشِروا بالعذاب، فإنه نازلٌ بكم إلا أن يَرحَمَكم الله. وأوحَى اللهُ إلى عيسى: إنِّي آخِذٌ المكذِّبين بشَرطي، فإنِّي مُعذُّبٌ منهم مَن كفَر بالمائدةِ بعدَ نزولِها عذابًا لا أُعَذِّبُه أحدًا مِن العالمين. فلمَّا أمسَى المرتابون بها، وأخَذوا مَضاجِعَهم في أحسن صورةٍ من نسائِهم آمِنِين، فلما كان مِن آخِر الليل مَسخَهم اللهُ خنازير، وأصبَحوا يَتتبعون الأقذارَ في الكُناسات(٢). (١٩٤/٥)

<sup>(</sup>١) عند ابن أبي حاتم: (غمطوا». وكلاهما بمعنى الاستهانة والاستحقار. ينظر: النهاية (غمص، غمط).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٢٤٤ ـ ١٢٥٥، وأبو الشيخ في العظمة (١٠١١). وعزاه السيوطي إلى =

﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْمِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْخِذُوفِ وَأَبَىَ إِلَكَهْنِي مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَـٰنَكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَةً تَمْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَمْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَمُ ٱلْفَيْرِبِ ﴿ ﴾

٢٤٣٦٣ ـ عن أبي موسى الأشعري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ يُومُ القيامةِ 
دُعِيَ بِالأَنبِياء وأميها، ثم يُدعَى بعيسى، فيُذَكَّرُه الله نعمتَه عليه، فيُقِرُ بها، فيقولُ:
﴿يَكِيسَى أَبْنَ مَرْيَمُ آذَكُر يَمْتَى عَلَكَ وَعَلَ وَلِدَيْكَ اللّهِ، ثم يقولُ: ﴿وَأَلْتَ قُلْتَ لِلنّاسِ
أَيَّذُونِ وَأَيْ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللّهِ ﴿ فَيُسْلَونَ قَالَ ذَلْكَ، فَيُوتَى بِالنصارى 
فيُسألون، فيقولون: نعم، هو أمرنا بذلك. فيَطُولُ شعرُ عيسى، حتى يأخُذَ كلَّ مَلَكِ من 
الملائكة بشعرة من شعرِ رأسِه وجسيه، فيُجاثيهم بينَ يَدَي الله مقدارَ ألفِ عام، حتى 
يُوقِعَ عليهم الحُجَّة، ويُرفَعُ لهم الصليبُ، ويُنطَلَقُ بهم إلى النار، ((٥٠٠) (٥٩١/٥))

٢٤٣٦٤ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: «إنَّ صيسى حاجَّه ربُّه، فحاجَّ عيسى ربَّه، واللهُ لَقَّاه حُجَّته بقولِه: ﴿مَأْنَتَ قُلْتَ الِنَّاسِ﴾، الآية<sup>(٢)</sup>. (م/١٠٦)

٧٤٣٦ - عن جابر بن عبدالله، سمع النبي ﷺ يقول: «إذا كان يومُ القيامة جُمِمَتِ الأُمُمُ، ودُعِي كُلُّ أَناسِ بإمامِهم». قال: «ويُدعِي عيسى، فيقولُ لعيسى: يا عيسى، ﴿وَأَنتَ قُلْتَ النَّاسِ الْغِدُونِ وَأَيْمَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّرِ﴾؟ فيقولُ: ﴿مُبْبَحْنَكَ مَا بَكُونُ لِحَ أَنَ أَلُونَ لِعَ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّه

<sup>=</sup> الحكيم الترمذي في نوادر الأصول، وأبي برك الشافعي في فوائله المعروفة بالغَيلانيات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن بشران في أماليه ص٣١ ـ ٣٢ (١٨)، ص٧٧٣ (٥٥٤)، وابن عساكر في تاريخه ٣٩/٦٧ ـ و ٩/٢٠ (٢٩٧٦)، من (٨٦٥٠) ترجمة أبي عبدالله مولى عمر بن عبدالعزيز، وابن أبي حاتم ١٢٣٦/٤ ـ ١٢٣٧ (٢٩٧٦)، من طريق ابن أبي السري العسقلاني، ثنا الوليد بن مسلم، حدثني مروان بن جناح، قال: سمعت أبا عبدالله مولى لعمر بن عبدالعزيز، عن مولى لعمر بن عبدالعزيز، عن أبي موسى يحدث عمر بن عبدالعزيز، عن أبي به.

قال ابن كثير في تفسيره ٣٣٣/٣ : «وهذا حديث غريب عزيز». قلنا: إسناده ضعيف؛ فيه ابن أبي السري العسقلاني، وهو محمد بن المتوكل بن عبدالرحمن الهاشمي مولاهم، قال عنه ابن حجر في التقريب (٦٣٦٣): «صدوق عارف، له أوهام كثيرة».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في كتاب رؤية الله ص١٦٨ - ١٦٩ (٥٤)، وأبو حمة محمد بن يوسف ـ كما في فتح
 الباري لابن رجب ٤١٤ ع - ٤١٤ ـ وليس فيهما محل الشاهد. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

٢٤٣٦٦ ـ عن أبي هريرة، قال: يُلَقَّى عيسى حُجَّتَه، واللهُ لَقَّاه في قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ لَقَاه في قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ يَكِينِكُ اللهِ اللهُ يَكِينِكُ اللهِ اللهُ عَلَى الْقَوْدُونُ وَأَتَى إِلْكَهِيْنِ مِن دُونِ اللَّهُ ﴾ الله عن النبي ﷺ: ﴿فُلَقًاه اللهُ: ﴿شُبْحَنٰنَكَ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ﴾ الآية كلّها(١٠). (ه/١٠٥)

Y٤٣٦٧ \_ عن طاووس بن كيسان \_ من طريق ابنه \_ في هذه الآية، قال: احْتَجَّ عيسى وربَّه، واللهُ وَقَقَه، فقال: (حُسَّبَحُنكُ مَا يَكُونُ لِحَ أَنَ أَقُولُ مَا لَيَسَ لِي يِحَقِّ ﴾ (٢٠ . (١٠٦٥) ٢٤٣٦٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿مَأْنَتُ قُلْتَ لِلنَّاسِ الَّجَنْدُفِ وَأَنِّي الْنَهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

٢٤٣٦٩ ـ عن مَيسَرةَ ـ من طريق عطاء ـ قال: قال الله: ﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَى اَنَ مَرَيَمَ مَأْنَتَ قُلْتَ الِلنَّاسِ اَنَجِدُونِ وَأَنِّيَ إِلَهَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾. فأرعدت مفاصله، وخشي أن يكون قد قال، فـ﴿قَالَ شُبْحَنَكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنْ أَثُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتُهُ ﴿ ثَا . (٥/ ١٠)

٧٤٣٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَكِيسَى الْنَهُ مَرْيَمَ مَرْيَمَ أَلْتُ هُلَا مِن اللَّهُ عَلَى اللهُ عَيسى أَمْنَ مُلْتُ اللهُ قَلْت اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

و٢٢١٥] اختلف المفسرون في وقت وقوع هذا القول؛ فقال السدي: لما رفع الله عيسى إليه ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ٣٠٣/٥ (٣٣١٥)، والنسائي في الكبرى ٩٠/١٠ (١١٠٩٧)، وابن أبي حاتم ١٢٥٣/٤ (٧٠٥٢).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٣٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٥٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق، والفريابي، وابن أبي شية، وعَبد بن مُحَيد، وابن العنذر.

<sup>(</sup>٣) أُخرَجه عبدالرزاق ٢٠١١، وابن جرير ٩/١٣٤، وابن أبي حاتم ١٢٥٣٪.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٣٤، ١٣٨، وابن أبي حاتم ١٢٥٢/٤، ١٢٥٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/١٣٣، وابن أبي حاتم ١٢٥٣/٤.

.....

==قالت النصارى ما قالت، وزعموا أن عيسى أمرهم بذلك، فسأله تعالى حينئذ عن قولهم، فقال: ﴿سُبِّحَنْكُ ﴾ الآية. وقال قتادة وغيره: هذا القول من الله إنما هو في يوم القيامة. وعلَّق ابنُ عطية (٣/ ٣٠٤) على قول السدي بقوله: «فتجيء ﴿قَالَ ﴾ على هذا متمكنة في المضي، ويجيء قوله آخرًا: ﴿وَإِن تَغَيِّر لَهُم ﴾ أي: بالتوبة من الكفر؛ لأنَّ هذا ما قاله عيسى ﷺ وهم أحياء في الدنيا».

ورجَّحه ابنُ جرير (٩/ ١٣٥ ـ ١٣٧) مستندًا إلى الأغلب في اللغة، والدلالات العقلية، وذلك أن (إذ) إنما تصاحب في الأغلب من كلام العرب الماضي من الفعل، وتوجيه معاني كلام الله تعالى إلى الأشهر أولى، كما أنَّ عيسى ﷺ لا يجوز أن يتوهم عليه طلب المغفرة لِمَن مات مشركًا، وفي قول عيسى: ﴿مَا قُلْتُ لَكُمْ إِلَّا مَا أَرْبَيْنِ بِهِدَ... وَكُنتُ مَتَهِمْ تَهِيدًا مَا مُثَّ فِيمٌ قَلَمًا وَقَلَ مَعْدِما قبضه وَلِيهُ قَلْمًا وَقَلَتَ وَلَهُ بِيانَ أَن الله تعالى إنما عرَّفه مقالة قومه بعدما قبضه إليه وتوفاه.

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٣٠٤ بتصرف) الاستناد إلى كون عيسى ﷺ يمتنع عليه طلب المغفرة للمشركين ببيان أنَّ معنى قوله: ﴿وَإِن تَغَيِّر لَهُمْ ﴾: إن عذبت العالم كله فبحقك، وإن غفرت وسبق ذلك في علمك فلأنك أهل لذلك لا معقب لحكمك ولا منازع لك. وليس المعنى أنه لا بد من أن تفعل أحد هذين الأمرين، بل قال هذا القول مع علمه بأنَّ الله لا يغفر أن يشرك به.

وانتقد ابن كثير (٥/٥١٥ ـ ٤٢٦ بتصرف) المستند الأول والثاني لابن جرير فقال: ﴿وهذان الله الله الله على الوقوع الله الله الله الله الله الله على الوقوع والثبوت. ومعنى قوله: ﴿إِنْ تُعَرِّبُمُ وَبَيْمٌ عِبَادُكُ الله الله والتبوي منهم، ورد المشيئة فيهم إلى الله وتعليق ذلك على الشرط لا يقتضي وقوعه، كما في نظائر ذلك من الآيات.

إلى الله، وتعليق دنك على السرط أد يستفي وقوطه، دعا هي للعار دلك من الديال، وحذا هو ورجَّح ابنُ عطية (٣/ ٣٠٥ \_ ٣٠٦) القول الثاني مستندًا إلى السياق، فقال: «وهذا هو عندي القول الأرجع، ويتقوى بما بعده، وذلك أن عيسى على لمّا قرر أن الله تعالى له أن يفعل في عباده ما يشاء من تعذيب ومغفرة أظهر الله لعباده ما كانت الأنبياء تخبرهم به، كأنه يقول: هذا أمر قد فرغ منه، وقد خلص للرحمة من خلص، وللعذاب من خلص. فقال تبارك وتعالى: ﴿ وَهَلاَ يَوْمُ يَنفُهُ الْمَنْدِيْنَ مِدْفُهُم ﴾ . ثم جاءت هذه العبارة مشيرة إلى عيسى في حاله تلك، وصدقه فيما قال، فحصل له بذلك في الموقف شرف عظيم، وإن كان اللفظ يعمه وسواه.

وكذا رجَّحه ابنُ كثير (٤٢٦/٥) مستندًا إلى السنة، والدلالات العقلية، فقال: اوالذي قاله تنادة وغيره هو الأظهر؛ ليدل على تهديد النصارى وتقريعهم وتوبيخهم على رؤوس الأشهاد ==

٢٤٣٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنِعِيسَى أَبِّنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ﴾ يعنى: بنى إسرائيل في الدنيا: ﴿ أَيَّذُونِ وَأُيِّنَ ﴾ مريم ﴿ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنَكَ﴾ فَنَزَّه الرب ﷺ أن يكون أمرهم بذلك، فقال: ﴿مَا يَكُونُ لِيٓ﴾ يعني: ما ينبغى لى ﴿ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَيٍّ ﴾ يعني: بعدل أن يعبدوا غيرك، ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُهُ ﴾ لهم ﴿ وَنَقُدْ عَلِمْتَكُمْ تَمَّلُمُ مَا فِي نَفْسِي﴾ يعني: ما كان مني وما يكون، ﴿ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ﴾ يقول: ولا أطلع على غيبك. وقال أيضًا: ﴿وَلَا أَعْلَمُ﴾ ما في علمك، ما كان منك وما يكون، ﴿إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْفُيُوبِ ﴿ يعني: غيب ما كان، وغيب ما يكون، ... وإنما قال الله عَلى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يُنْعِيسَى أَبِّنَ مَرْبَمَ ﴾ ولم يقل: وإذ يقول يا عيسى ابن مريم؛ لأنَّه قال سبحانه قبل ذكر عيسى: ﴿يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذًا أُجِمُنُّهُ [الماندة: ١٠٩]. قالوا يومئذ ـ وهو يوم القيامة ـ حين يفرغ من مخاصمة الرسل، فينادي: أين عيسى ابن مريم؟ فيقوم عيسى ﷺ شَفِقٌ فَرقٌ، يَرْعُدُ<sup>(١)</sup> رعْدةً حتى يقف بين يدي الله ﷺ: يا عيسى ﴿أَلْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأَيْمَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾. وكسما قبال سبحانه: ﴿وَتُودُوٓا أَن يَلَكُمُ الْجُنَّةُ أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُتُتُم فَمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٣]، فلما دخلوا الجنة قال: ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ﴾ [الأعراف: ٥٠]، فنسق بالماضي على الماضي والمعنى مستقبل، ولو لم يذكر الجنة قبل بدئهم بالكلام الأول لقال في الكلام الأول: وينادي أصحاب الجنة أصحاب النَّار. وكل شيء في القرآن على هذا النحو. ثم قال عيسى ﷺ لربه ﷺ في الآخرة: يا ربّ، غبتُ عنهم، وتركتهم على الحق الذي أمرتني به، فلم أدرِ ما أحدثوا بعدي<sup>(٢)</sup>. (ز)

<sup>==</sup> يوم القيامة، وقد روي بذلك حديث مرفوعه. ثم أورد حديث أبي موسى الأشعري. وحلّ ابنُ عطية (٣/ ٣٠٤) على هذا القول بقوله: (و وَالّ على هذا التأويل بمعنى: يقول. ونزول الماضي موضع المستقبل دلالة على كون الأمر وثبوتهه. وأفاد أن توقيف الله لعيسى وسؤاله فائدته على هذا القول: ظهور الذنب على الكفرة في عبادة عيسى وبيان ظلالهم. ثم ذكر (٣/ ٣٠٧) أن قوله تمالى في خاتمة السورة ( يَهُمُ النَّكَوَتِ هُ يحتمل أن يكون مما يقال يوم القيامة، ويحتمل أنه مقطوع من ذلك مخاطب به محمد وأمه، وأنه على الوجهين فيه تعضيد لهذا القول.

<sup>(</sup>١) يَرْعُد: يرجُف ويضطرب من الخوف. النهاية (رعد).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩/١ه.

وفيرق التفيينية المالية

٢٤٣٧٢ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْع - من طريق حجاج ـ ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَكِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ الِنَّاسِ اَتَّخِذُونِ وَأَنِّىَ إِلَيْهِيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾، قال: والناسُ يَسمَعون، فراجَعه بما قد رأيتَ، فأقرَّ له بالمُبوديَّة على نفسِه، فعَلِم مَن كان يقولُ في عيسى ما كان يقول أنَّه إنما كان يقولُ باطلًا (١٠/٣١٠). (١٠٥/٥)

٣٤٣٧٣ ـ عن حسن بن صالح ـ من طريق يحيى بن آدم ـ قال: لما قال: ﴿مَأْنَ قُلْتَ لِلنَّاسِ آَتَخِذُونِ وَأَثِيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ زال كلُّ مَفصِلِ له عن مكانِه خِيفَةً<sup>٣٧</sup>. (ه/١٠٥)

## ﴿مَا قُلْتُ لَمُتْمَ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِۦ أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾

٧٤٣٧٤ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿ أَن اَعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴿ ، قال: سَيِّدي وسَيِّدَكُم (٣٠). (١٠٧/٥)

٧٤٣٧ - قال مقاتل بن سليمان: ما يكون ﴿مَا قُلْتُ لَمُمْ﴾ وأنت تعلم ﴿إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِيهِ﴾ في الدنيا: ﴿إِنْ أَعَبُدُواْ اللَّهَ﴾ يعني: وحُدوا الله ﴿رَبِّ وَرَبَّكُمْ﴾ قال لهم عيسى ﷺ ذلك في هذه السورة، وفي كهيعص، وفي الزخرف''<sup>٤</sup>. (ز)

#### ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِمْ﴾

٢٤٣٧٦ ـ عن ابن مسعود، قال: قال النبي ﷺ: ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهُمْ شَهِيدًا مَّا دُمُّتُ فِيهُمْ ﴾:

[٢٢١٦] وجَّه ابنُ جرير (٩/ ١٣٤) هذا القول الذي قاله ابن جريج وقتادة وميسرة بأن ﴿وَإِذَى فَي قوله: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذَ فَيَعُولُهُ [سبأ: ١٥]، في قوله: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذَ فَيَعُولُهُ [سبأ: ١٥]، بمعنى: يفزعون. ثم قال (٩/ ١٣٥): ﴿وكأن مَن قال بقول ابن جريج هذا فقد وَجَّه تأويل الآية إلى: فمن يكفر بعد منكم فإني أعذبه عذابًا لا أعذبه أحدًا من العالمين في الدنيا، وأعذبه أيضًا في الآخرة إذ قال الله: يا عيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٣٣. وعزاه السيوطي إلي أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٠/٤. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٩١. يشير إلى قوله تعالى على لسان عيسى: ﴿وَلَنَّ اللّٰهَ ۖ لَهِ وَلَيْكُو فَاعْتُدُو حِرَكُ تُسْتَغِيثُ﴾ [مريم: ٣٦]، وقوله: ﴿إِنَّ اللّٰهَ هُو رَقِي نَرْيُكُمْ فَاعْتُدُوهُ هَذَا سِرَيْكُ شَسْتَغِيثُ﴾ [الزخرف: ٦٤].

ما كنتُ فيهم» (۱). (۵/۲۰۷)

٧٤٣٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا﴾ يعني: على بني إسرائيل بأن قد بلغتهم الرسالة ﴿مَا دُمَتُ فِيهِمْ﴾ يقول: ما كنت بين أظهرهم(٢). (ز)

## ﴿ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾

٢٤٣٧٨ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ كُنْتَ أَنَّ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْمٍ ﴾، قال: الحفيظ (٢٠٨/٥) . (٦٠٨/٥)

٢٤٣٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ﴾، قال: الحفيظ (١٠٨/٥)

٧٤٣٨٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾، قال: أما الرقيب فهو الحفيظ<sup>(ه)</sup>. (ز)

٧٤٣٨١ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿كُنْتَ أَنَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْمٍ ﴾، قال: الحفيظ<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٣٨٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَنَّا تَوَيَّتَنِ ﴾ يقول: فلما بلغ بي أجلُ الموت فَمِتُ ﴿ كُنْتَ أَنَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُ يعني: الحفيظ، ﴿ وَأَنَّ عَلَى كُلِّ مَّنْ و شَهِيدُ ﴾ يعني: شاهِدًا بما أمرتهم من التوحيد، و[شهيدًا] عليهم بما قالوا من البهتان(٧٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٣٨٣ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: خطّب رسولُ الله ﷺ، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسَ، إِنَّكُمْ مَحِشُورُونَ إِلَى اللهُ حُفاةً عُواةً غُرُّلًا، ثم قرأ : ﴿كُمَا بَدَأْنَا ۚ أَوَّلَ خَـلْقِ نُجِيدُهُم وَعَدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ﴾ [الانبياء: ١٠٤]، ثم قال: ﴿ أَلا وإنَّ أُولَ الخلائقِ يُكسَى

<sup>(</sup>١) عزاه الهيثمي في المجمع ٧/١٩ (١٠٩٠) إلى الطبراني، وأصله في مسلم ١/٥٥١ (٨٠٠) بلفظ اشهيدًا عليهم ما دمت فيهم، أو ما كنت فيهم، على الشك.

قال الهيثمي: (رجاله رجال الصحيح).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩١١٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٠١/، وابن أبي حاتم ٤/١٢٥٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) أخرجه ابن جرير ١٣٨/٩. (٦) أخرجه ابن جرير ١٣٨/٩.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩/١ - ٥٢١.

ZHE WAR

يومَ القيامة إبراهيم، ألا وإنَّه يُجاءُ برجالٍ مِن أُمَّتي، فيُوْخَذُ بهم ذاتَ الشمال، فأقولُ: يا ربِّ، أصحابي أصحابي. فيُقالُ: إنَّك لا تَدري ما أحدَثوا بعدَك. فأقولُ كما قال العبدُ الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْمٌ شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيمٌ ظَمَّا تَوَقَّتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْمٌ﴾. فيُقالُ: أمَّا هؤلاءِ لم يَزَالوا مُرتَدِّين على أعقابِهم مُذْ فارَقَتَهم،(١٠). (١٩٧٥)

## ﴿إِن تُمَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَلْحَكِيدُ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٢٤٣٨٤ ـ في قراءة عبدالله [بن مسعود] ـ من طريق الأعمش ـ: (إِن تُعَذِّبُهُمْ فَعِبَادُكَ)(٢). (ز)

٧٤٣٨ - عن مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِرُ لَلْكِيدُ ﴾ في قراءة ابن مسعود: (فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَهْوَ الرَّحِيمُ). نظيرها في سورة إبراهيم على في مخاطبة إبراهيم: ﴿ وَمَنْ عَمَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [براهيم: ٢٦]، وهي كذلك أيضًا في قراءة عبدالله بن مسعود (٣). (ز)

#### 🇱 تفسير الآية:

٢٤٣٨٦ - عن عبد الله بن عباس: ﴿إِن تُعَلِّبُهُمْ عَلَيْهُمْ عِلَاثُكُ عَلَى يقول: عبيدُك قد استوجَبوا العذابَ بمقالتهم، ﴿وَإِن تَفَيْرُ لَهُمْ ﴾ أي: مَن تَركتَ منهم ومُدَّ في عُمرِه حتى أهيظ من السماء إلى الأرض لِقَتْلِ الدَّجال، فنَزَلوا عن مقالتِهم، ووَحَدُوك، وأقرُّوا أنَّا عَبِيدٌ، وإِن تَغفِر لهم حيثُ رَجَعوا عن مقالتِهم ﴿فَإِنْكَ أَنتَ ٱلْمَرْبِيُ لَلْكِيمُ ﴾ (١٠٠٥) عَبِيدٌ، وإِن تَغفِر لهم حيثُ رَجَعوا عن مقالتِهم ﴿فَإِنْكَ أَنتَ ٱلْمَرْبِيُ لَلْكِيمُ ﴾ (١٠٠٨) ٢٤٣٨٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - في قوله تعالى: ﴿إِن تُمُلِيمُ مَا يَتُهُمْ عَائِمُهُمْ عَلِيمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ مَا عَلَى عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْدُ لَهُمْ فَإِنَّكُمْ وَالْمَاعِدَةُ (المائدة: ١١٥)، فقال: والله، ما كانوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٥٦/٥ (٥٢٦٠، ٢٦٢٦)، ٦/٧٧ (٤٧٤٠)، ومسلم ٢/٩١٤ (٢٨٦٠)، وابن جرير ٤٢٨/١٦، وابن أبي حاتم ٢/٥٤٦ (٢٠٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٣١٣/١.

وهي قراءة شاذة. انظر: مغني اللبيب ص٨٢٣. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٢١/١.

وهي قراءة شاذة، قرأ بها جماعة. انظر: الجامع لأحكام القرآن ٣٠٥/٨، والبحر المحيط ٦٦/٤. (٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

طعَّانين، ولا لعَّانين<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٣٨٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِن تُعَذِّبُمْ فَإِنَّمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ العَذَاب؛ فإنهم عِبَادُك، ﴿وَإِن تَقْفِرْ لَهُمْ ﴾ فتُخرِجَهم مِن النَّصرانِيَّة، وتَهدِيَهم إلى الإسلام؛ ﴿وَإِنَّكَ عَبَادُك، وَتَهدِيَهم إلى الإسلام؛ ﴿وَإِنَّكَ أَنْتَ ٱلْمَرْبِذُ لَلْكَكِدُ ﴾. هذا قولُ عيسى ﷺ في الدنيا (١٠١٧) المنافقة عنه (١١٠٥)

٢٤٣٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن تُمَدِّبُهُم ﴿ فَتَمِيتُهُم عَلَى مَا قَالُوا مِن البهتان والكفر؛ ﴿ وَإِنَّهُم ﴾ فتتوب عليهم، وتهديهم إلى الإيمان؛ ﴿ وَإِن تَفْيَر لَهُم ﴾ فتتوب عليهم، وتهديهم إلى الإيمان؛ ﴿ وَإِنَّكَ أَنْتَ الْمَزِيدُ ﴾ في ملكك، ﴿ لَلْكِيمُ ﴾ في أمرك ("). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٣٩ \_ عن أبي ذرّ، قال: صلَّى رسول الله ﷺ ليلةً، فقرأ بآية حتى أصبح، يركعُ بها ويسجدُ بها: ﴿ إِن تُمْذِبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُمْ الآية. فلمَّا أصبح قلتُ: يا رسولَ الله، ما زِلتَ تَقرَأُ هذه الآية حتى أصبحت! قال: ﴿ إِني سَالْتُ رَبِّي الشفاعة الأَمْتِي فأعطانِيها، وهي نائِلةٌ \_ إن شاء الله \_ مَن لا يُشرِكُ باللهِ شيئًا) (٤٠). (٥/١٠٨)

المعنى، فقال: (الأنه قال عنهم هذه المقالة وهم أحياء في اللنيا، وهو لا يدري على ما المعنى، فقال: (الأنه قال عنهم هذه المقالة وهم أحياء في اللنيا، وهو لا يدري على ما يوافون، ثم بين أنها على القول بكونها يوم القيامة: (بمعنى: إن سبقت لهم كلمة العذاب كما سبقت فهم عبادك، تصنع بحق الملك ما شئت لا اعتراض عليك. وآوان تَقَيْرُ لَهُم أي أي: لو غفرت بتوبة كما غفرت لغيرهم وفَإِنَّكُ أَتَ ٱلْمَرِيرُ في قدرتك، وللكيم عبادك، أعالك، لا تعارض على حال. فكأنه قال: إن يكن لك في الناس معذبون فهم عبادك، وإن يكن مغفور لهم فعزتك وحكمتك تقتضي هذا كله».

قال الألباني في أصل كتاب صفة صلاة النبي 海 ٢/ ٥٣٥ ـ ٥٣٦: احسن، أو صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ١/ ٢٠١، وابن جرير ١٣٩/٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۳۹/۹، وابن أبي حاتم ١٢٥٥/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٢١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٥٣/ ٢٥٦ - ٢٥٧ (٢١٣٢٨)، من طريق فليت العامري، عن [جسرة] العامرية، عن أبي ذر به.

والمنظالة المنظالة المنظالة

٧٤٣٩١ ـ عن أبي ذرِّ، قال: قام النبيُّ ﷺ بآيةِ حتى أصبح يُرَدُّدُها: ﴿إِن تُمُذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَدُكٌّ وَإِن تَغْفِرَ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِيُرُ لَلْمَكِيمُ ۖ (٢٠٩/٥)

٧٤٣٩٢ - عن عبدالله بن عمرو بن العاص: أنَّ النبي ﷺ تلا قول الله في إبراهيم: ﴿ وَرَبِّ إِنَّهُ مَ أَنَّ النبي ﷺ تلا قول الله في إبراهيم: ﴿ وَرَبِّ إِنَّهُمْ أَمْنَكُ مَنْ يَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِقْ ﴾ [إبراهيم: ٢٦] الآية، وقال عيسى ابن مريم: ﴿ إِن تُعَلِّمُهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغَيْر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْمِدُ لَكَحِيْهُ ﴾، فرفع يديه، فقال: «اللَّهُمَّ، أُمّني أُمّني، وبكى، فقال الله ﷺ: يا جبريل، اذهب إلى محمد وربك أعلم - فسله ما يبكيك؟. فأتاه جبريل عليه الصلاة والسلام، فسأله، فأخبره رسول الله ﷺ بما قال، وهو أعلم، فقال الله: يا جبريل، اذهب إلى محمد فقُل: إنَّا مسنُرضِيك في أُمّتِك، ولا نَسُوءُك' أنه (م ١٠٩٠)

٣٤٣٩٣ ـ عن أبي ذر، قال: بات رسولُ الله ﷺ ليلةً يَشْفَعُ لأُمَّتِه، فكان يُصَلِّي بهذه الآية: ﴿إِن تُمُذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ ۗ إِلى آخر الآية، كان بها يسجد، وبها يركع، وبها يقوم، وبها يقعد، حتى أصبَح (٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٠٩/٣٥٠ ـ ٣١٠ (٢١٣٨٨)، والنسائي ٢/١٧٧ (١٠١٠)، وابن ماجه ٢/٣٥٢ (١٣٥٠)، والحاكم ١/٣٦٧ (٨٧٩).

قال الحاكم: قطأ حديث صحيح، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: قصحيح، وقال النووي في خلاصة الأحكام ٥٩٥/١): قرواه النسائي، وابن ماجه، بإسناد حسن، وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٣٣٤: قأخرجه النسائي، وابن ماجه، بسند صحيح، وقال الألباني في الضعيفة ١٣/ ٥٠. قصحيح لغيره،

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ۱۹۱/ (۲۰۲)، وابن جرير ۲۸۹/۱۳، وابن أبي حاتم ۱۲۵٤/٤ \_ ۱۲۵۰ (۲۰۵۸).وأورده الثعلبي ۲۲۵/۰۳، ۲۲۶/۰۰ \_ ۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٥٠/ ٣٩٠ ـ ٣٩١ (٢١٤٩٥).

قال الهيثمي في المجمع ٢٧٣/٢ (٣٦٤٥): فرواه أحمد، والبزار، ورجاله ثقات،. وقال الألباني في الضيفة ٧٦/١٣: فمنكر».

Y٤٣٩٥ \_ عن حذيفة، قال: غاب عنًا رسول الله ﷺ يومًا، فلم يخرج حتى ظننًا ألا يخرج، فلمًّا خرج قال: ﴿إِنَّ ربِي قال لي في أُمِّتِي بالذي يَفْعَل [بهم] ((). فقلت: ما شئت، هم خلقُك وعبادُك، إن تعذَّبُهم فأنت أعلم. ثم قال في الثالثة، فقلت مثل ذلك، فبشّرني أني أوَّل من يدخل الجنة، ومعي سبعون ألفًا من أمتي يدخلون الجنة، مع كل ألف سبعون ألف بغير حساب، (()

#### ﴿ قَالَ ٱللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّلدِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾

٢٤٣٩٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - في قوله: ﴿ هَلَا يَهُمْ يَنَقُمُ لَكُمُ اللَّهِ مَهُ اللَّهُ عَلَمُ المَّدِيقِينَ صِدَّقُهُم ۗ ﴾، قال: يقولُ: هذا يوم ينفع الموّخدين توحيدُهم (٣٠). (١١٠/٥)

٧٤٣٩٧ - عن قتادة بن دعامة، قال: مُتَكَلِّمانِ تَكَلَّما يومَ القيامة؛ نبيُ اللهِ عيسى، وإبليسُ عدوُ الله. فأمًا إبليسُ فيقولُ: ﴿إِنَّ اللهَ وَعَلَّكُمُ وَقَدَ لَلْقِيَ إِلَى قوله: ﴿إِلَّا أَن دَعَوْتُمُ فَاسْتَبَشَرُ لِي اللهِ البراميم: ٢٧]، وصدَق عدوُ الله يومئذِ وكان في الله النيا كاذبًا. وأمًّا عيسى فما قصَّ الله عليكم في قوله: ﴿وَإِذْ قَلْ اللهُ يَكِيسَى أَنَ مَرْيَمَ مَأْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ آغِذُونِ وَأَيْ إِلَه يَنِي رُونِ اللَّهِ إِلَى آخر الآية. فقال الله: ﴿مَرْيَمَ مَأْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ آغِذُونِ وَأَيْ إِلَه مَن صادقًا في الحياة الدنيا، وبعد الموت (١٤). (١١١٥)

7894 - قال عطاء: هذا يوم من أيام الدنيا؛ لأنَّ الدار الآخرة دار جزاء، لا دار عمل  $^{(6)}$ . (ز)

٢٤٣٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ قَالَ اللَّهُ هَلَا يَرْمُ يَنْفَعُ

<sup>(</sup>١) في مطبوعة ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٥٥ (٧٠٦١): ﴿بِهُۥ والمثبت من رواية المسند.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٨/ ٣٦١ (٣٣٣٦٦) بنحوه دون قوله: ﴿إِن تعذيهم فأنت أعلم، وإبن أبي حاتم ٤/ ١٢٥ (٧٠٦١) واللفظ له، من طريق ابن لهيعة، ثنا ابن هبيرة، أنه سمع أبا تميم الجيشاني يقول: أخبرني سعيد بن المسيب، أنه سمع حذيفة بن اليمان، فذكره.

إسناده ضعيف؛ فيه عبدالله بن لهيعة، قال الهيشمي في مجمع الزوائد ٢/٢٨٧: «رواه أحمد، وفيه ابن لهيعة، وفيه كلام».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٠، وتفسير البغوي ٣/ ١٢٤.

المَّندِقِينَ مِدْقُهُمْ﴾، قال: هذا فَصلٌ من كلام عيسى، وهذا يوم القيامة(١<u>١٨٢٢٢)</u>. (ه/٦١١) ٢٤٤٠٠ ـ قال هشام بن يوسف: في تفسير ابن جريج: ﴿ هَٰذَا يَوْمُ يَنَفُمُ ٱلصَّندِةِينَ صِدَّهُمْ ﴾: أبو بكر، وعمر. زعم ذلك الحسن (٢). (ز)

٢٤٤٠١ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ينفع المؤمنين إيمانهم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٤٤٠٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ آللهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّادِقِينَ صِدَّقُهُم ﴾ يعني: النبيين بما قالوا في الدنيا، فكان عيسي صادقًا فيما قال لربه في الآخرة: ﴿مَا قُلْتُ لَمُمَّ إِلَّا مَآ أَمْرَتَنِي بِهِيمَ﴾. فصدّقه الله بقوله في الدنيا، وصدّقه في الآخرة حين خطب على الناس (٤). (ز)

## ﴿ لَمُنْهُ جَنَّتُ تَمْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِينَ فِيهَا ٱلدَّأَهُ

٣٤٤٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ لَمُمَّ ﴾ يعنى: للصادقين ﴿ جَنَّكُ بَمْرِى مِن غَيِّهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَهُ لا يموتون (٥٠). (ز)

#### ﴿ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴿ ﴿ ﴾

٢٤٤٠٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿ وَالِكَ ٱلْفَوْذُ ٱلْطَلِيمُ ﴾ ، يعنى: ذلك الثواب الفوز العظيم (١). (ز)

٧٤٤٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ رَضَى اللَّهُ عَنْهُم ﴾ بالطاعة، ﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ بالثواب، ﴿ وَاللَّهُ النَّوابِ ﴿ ٱلْغَوْدُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ يعني: النَّجاء العظيم (٧). (ز)

٢٢١٨] علَّق ابنُ جرير (٩/ ١٤٠ ـ ١٤١) على قول السدي بقوله: ايعني السدي بقوله: هذا فصل من كلام عيسى. أنَّ قوله: ﴿ سُبْحَنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَيٍّ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَلْمَكِيدُ ﴾ من خبر الله ﷺ عن عيسى أنه قاله في الدنيا بعد أن رفعه إليه، وأن ما بعد ذلك من كلام الله لعباده يوم القيامة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/١٤٠، وابن أبي حاتم ١٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى ٣/ ١٢٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٢١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٢٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٧/٤. (V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٢٢.

### أثار متعلقة بالآية:

تبارك عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ فُمَّ تجلى لهم الرب - تبارك وتعالى -، فيقول: سلوني، سلوني أعطِكم. قال: فيسألونه الرِّضا، فيقول: رِضَاي أَخَلَّكُم داري، وأَنَالَكُم كرامتي، فاسألونى أُعطِكم. فيسألونه الرِّضا، قال: فيشهدهم أنَّه قد رضى عنهم (١٠٠). (ز)

# ﴿يَلَهِ مُلْكُ ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّي ثَمْتُو فَيدًّا ﴿ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٧٤٤٠٧ ـ عن أبي الزَّاهِرِيَّة: أنَّ عثمان كتب في آخر المائدة: (لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ) (١١١/٠)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٤٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عظَّم الرَّبُ ﷺ نفسه عمَّا قالت النصارى من البهتان والزور؛ أنَّه ليس كما زعمت، وأنَّه واحد لا شريك له، فقال: ﴿يَقِهُ مُلْكُ السَّكَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيِنَّ﴾ من الخلق؛ عيسى ابن مريم وغيره من الملائكة والخلق عباده، وفي ملكه، ﴿وَهُو عَلَى كُلِ مَنْ وَ مِن خلق عيسى من غير أب وغيره ﴿يَقِينٌ ﴾ . (ز)

٢٤٤٠٩ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿وَهُوْ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ فَيَرِّا﴾، قال: إن الله على كل شيء ما أراد بعباده مِن نقمة أو عفو فهو قدير<sup>(٤)</sup>. (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شببة ٤٧/١١ (٥٥١٧)، والبزار ١٨/٨٥ ـ ٦٩ (٧٥٢٧)، وابن جرير ٢١/٤٥٧)، وابن أبي حاتم ١٢٥٦/٤ ـ ١٢٥٦ (٧٠٧٠)، ١٨٦٩/٦ (١٠٣٠٧) واللفظ له، من طريق ليث بن أبي سليم، عن عثمان بن عمير، عن أنس به.

إسناده ضَميفُ جَدًّا؛ فيه لَيث بن أبي سليم، قال عنه ابن حجر في التقريب (٥٦٨٥): اصدوق اختلط جِدًّا، ولم يتميز حديثه فتُرك». وفيه عثمان بن عمير، وهو أبو اليقظان الكوفي الأعمى، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٥٠٧): اضعيف واختلط، وكان يُدَلِّس، ويغلو في التشيع».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في فضائله ص١٧١.

وهي قراءة شاذة. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٢/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٧/٤.



# ٩



#### 🏶 مقدمة السورة:

٧٤٤١٠ ـ عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: «نزلَت عليَّ سورةُ الأنعام جُملةً واحلةً، يُشَيِّعُها سبعون ألفَ مَلَكٍ، لهم زَجَلُ<sup>(١)</sup> بالتسبيع والتحميد،<sup>(١)</sup>. (٦/٦)

٢٤٤١ - عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: «نزَلَت سورة الأنعام ومعها مَوكِبٌ مِن الملائكة يَسُدُّ ما بينَ الْخَافِقَيْن (٣)، لهم زَجَلُ بالتَّسبيح والتقديس، والأرضُ تَرتَجُّ، ورسولُ الله ﷺ يقولُ: سبحانَ الله العظيم، سبحانَ الله العظيم، (٧/١)

Y٤٤١٢ \_ عن أبيّ بن كعب، قال: قال رسول الله ﷺ: «أُنزِلت عليّ سورةُ الأنعام جُملةً واحدةً، يُشيّعُها سبعون ألفَ مَلَكٍ، لهم زَجَلٌ بالتسبيح والتحميد والتكبير

<sup>(</sup>١) أي: صوت رفيع عال. النهاية (زجل).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الصغير ١٤٥/١ (٢٣٠)، وأبو نعيم في الحلية ٣/٤٤، من طريق إسماعيل بن عمرو، عن يوسف بن عطية الصفار، عن ابن عون، عن نافع، عن ابن عمر به.

قال الطبراني: «لم يروه عن ابن عون إلا يوسف بن عطية، تفرد به إسماعيل بن عمرو». وقال أبو نعيم: 
«غريب من حديث ابن عون». وقال الهيثمي في المعجمع ٧٠٠/ (١٠٩٩١): «فيه يوسف بن عطية الصفار، 
وهو ضعيف». وقال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ١٣٦/١: «وأخرج الطبراني من طريق يوسف بن 
عطية الصفار، وهو متروك...». وقال في تحفة الأبرار بنكت الأذكار ص٧٣: «قال الحافظ: سند ضعيف». 
وقال الشوكاني في تحفة الذاكرين ص٤٠٤: «في إسناده عطية الصفار، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٣) الخافقين: هما طرفا السماء والأرض. وقيل: المغرب والمشرق. النهاية (خفق).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢٩٢/٦ (٧٤٤٣)، والبيهقي في الشعب ٧٩/٤ (٢٢١٠)، من طريق أحمد بن محمد بن أبي بكر السالمي، عن محمد بن إسماعيل بن أبي فديك، عن عمر بن طلحة، عن أبي سهيل نافع بن مالك، عن أنس بن مالك به.

قال الهيشمي في المجمع ٧/ ٢٠ (١٠٩٩٢): «رواه الطبراني، عن شيخه محمد بن عبدالله بن عرس، عن أحمد بن محمد بن أبي بكر السالمي، ولم أعرفهما، وبقية رجاله ثقات. وشيخ الطبراني هنا قد توبع، وقال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ١/١٣٦: «سند ضعيف». وقال في تحفة الأبرار بنكت الأذكار ص٧٣: «قال السفيري في شرح البخاري ١/ ص٣٣: «قال السفيري في شرح البخاري ١/ ٢١٤: «سند ضعيف». وقال الشوكاني في تحفة الذاكرين ص٤٠٤: «في إسناده رجلان مجهولان». وقال الألباني في الضعيفة ١/ ٢٧٢ (٧٢٥): «منكر».

والتهليل<sup>(۱)</sup>. (۲/۷)

 $\Upsilon$  ۲٤٤١٣ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: نزلت سورة الأنعام يُشَيِّعُها سبعون ألفًا مِن الملائكة  $\Upsilon$ .

Y٤٤١٤ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق أبي عبدالرحمن السُّلَمي \_ قال: أُنزِل القرآنُ خمسًا خمسًا لم يَنسَه، إلا سورةَ الأنعام، فإنها نزلت جُملةً في ألف، يُشَيِّمُها مِن كلِّ سماءٍ سبعون مَلكًا، حتى أدَّوها إلى النبي ﷺ، ما قُرِئت على عليل إلا شَفاه اللهُ (٣/٧)

٧٤٤١٥ \_ عن أسماء بنت يزيد، قالت: نزلت سورة الأنعام على النبي ﷺ وهو في مَسِير، في زَجَلٍ من الملائكة، وقد نُظِموا ما بينَ السماء والأرض<sup>(1)</sup>. (٦/٦)

٧٤٤١٦ ـ عن أسماء بنت يزيد ـ من طريق شهر بن حوشب ـ قالت: نزلت سورةُ الأنعام على النبي ﷺ جُملةً واحدةً، وأنا آخِذةً بزِمام ناقةِ النبي ﷺ، إن كادت مِن

<sup>(</sup>١) أخرجه الواحدي في التفسير الوسيط ٢٠٠/٢ (٣٢١)، من طريق سلام بن سليم المدانني، عن هارون بن كتب به. وأورده الثملي ١٣١/٤ هارون بن كعب به. وأورده الثملي ١٣١/٤ وزاد في آخره: ٩٠٠. فمن قرأ سورة الأنعام صلى عليه أولئك السبعون ألف ملك بعدد كل آية من الأنعام يومًا وليلة.

قال ابن الصلاح في فتاويه ٢٤٩/١ : فني إسناده ضعف، ولم نر له إسنادًا صحيحًا، وقد روي ما يخالفه، فروي أنها لم تنزل جملة واحدة، بل نزلت آيات منها بالمدينة...... وقال ابن تيمية في جامع المسائل (جمع: محمد عزير شمس) ٣٥٤/٤: «موضوع». وقال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ١٣٧/١: «فهذه شواهد يقوي بعضها بعضًا». وقال في تحفة الأبرار بنكت الأذكار ص٧٢ - ٧٣: «قال الحافظ: ورد أنها نزلت جملة واحدة في عدة أحاديث، فأخرجه أبو عبيد في فضائله، وابن المنذر، والطبراني عن ابن عمر، عباس بسند حسن، وأخرجه الطبراني، وابن مردويه، وأبو نعيم في الحلية بسند ضعيف عن ابن عمر، وأخرجه ابن مردويه عن أنس بن مالك بسند حسن، وأخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده، والطبراني في الأوسط، وابن مردويه عن أنس بن مالك بسند حسن، وأخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده، والطبراني عن أسماء بنت يزيد بسند حسن، وأخرجه الحاكم في المستدرك عن جابر وقال: صحيح على شرط مسلم. وتعقبه المدعي، فقال: أظن الحديث موضوعًا. وليس كما ظنَّ لما قدمته من شواهده. وفي الباب غير هذا من الوهيات ضعفًا وانقطاعًا، وفيما ذكرته كفاية ودلالة على أن لذلك أصلًا. انتهى، وقال المناوي في الفتح السماوي ٢٩٧٩ ـ ١٣٠ (٥١١): «أخرجه الثعلمي من حديث أبي بن كعب، قال الحافظ ابن حجر: فيه السماوي يوسف بن عطية، وهو ضعيف، وهو متهم بالكذب، والجملة الأولى عند الطبراني في الصغير في ترجمة إبراهيم بن نائلة من حديث أبن عمر، وفيه يوسف بن عطية، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٢٤٣٥)، والخطيب في تاريخه ٧/ ٢٧١ ـ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

ثِقَلِها لَتَكسِرُ عظام الناقة (١/٦). (٦/٦)

٧٤٤١٧ ـ عن أسماء بنت يزيد ـ من طريق شَهْر بن حَوْشَب ـ قالت: نزلت الأنعام ومعها زجَلٌ من الملائكة، قد ملَنُوا ما بين السماء والأرض، وهي مكية، ومنها آيتان مهاجرتان: ﴿قُلُ تَكَالُوا أَتَلُ مَا حَرَّمٌ رَبُكُمٌ عَلَيْكُمٌ ۖ والـتي بعدها [١٥١ ـ ١٥٠] (٢٠).

۲٤٤١٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق شهر بن حوشب \_ قال: أنزلت سورة الأنعام بمكة<sup>(٣)</sup>. (٦/٥)

٢٤٤١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق يوسف بن مهران ـ قال: نزلت سورةُ الأنعام بمكةَ ليلًا جُملةً، وحولَها سبعون ألفَ مَلكِ يَجأَرُون بالتسبيح<sup>(٤)</sup>. (٦/٥)

٧٤٤٠ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق شهر بن حوشب ـ قال: أنزِلت سورة الأنعام جميعًا بمكة، معها مَوكِبٌ مِن الملائكة يُشَيِّعونها، قد طَبَّقوا ما بينَ السماء والأرض، لهم زَجَلُ بالتسبيح، حتى كادتِ الأرضُ أن تَرتَجَّ مِن زَجَلِهم بالتسبيح ارتجاجًا، فلمَّا سمع النبي ﷺ زَجَلَهم بالتسبيح رَهِب من ذاك فخرَّ ساجدًا، حتى أُنزِلت عليه (٥٠). (١/٥)

٢٤٤٢١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق أبي عمرو بن العلاء، عن مجاهد قال: سورة الأنعام نزَلت بمكة جُملةً واحدة، فهي مكيةً، إلا ثلاث آياتٍ منها نزَلت بالمدينة: ﴿قُلُ تَكَالُوا أَتَلُ﴾ إلى تمام الآيات الثلاث [١٥١ - ١٥٥] (١٨)

YEETY \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق خصيف، عن مجاهد \_: مكية (١٠). (ز)
YEETY \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_: مكية، ونزلت بعد المجرد (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني ٢٤/ ١٧٨ (٤٤٩، ٤٥٠). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى الخِلْعِيُّ في الخِلْعيَّات.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن (١٨)، والبيهقي في الدلائل ١٤٢/ ١٤٢ ـ ١٤٤ من طريق مجاهد.
 وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص١٢٩، وابن الضريس في فضائل القرآن (١٩٦)، والطبراني
 (١٢٩٣). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن (٢٠١). (٦) أخرجه النحاس في ناسخه ص٤١٥.

<sup>(</sup>V) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٤٣/٧ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن الصريس في فضائل القرآن ٣٣/١ \_ ٣٥.

وتركي التفييد الثاني

٢٤٤٧٤ \_ عن أبي جُحَيفة وهب بن عبدالله، قال: نزلت الأنعام جميعًا، معها سبعون ألف مَلك، كلُها مكبة، إلا: ﴿وَلَوْ أَنْنَا زَلْنَا إِلْيَهِمُ ٱلنَّلَةِكَةَ﴾ [١١١]، فإنها مدنية (١٠).

٧٤٤٢٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق فضيل الرقاشي \_ قال: نزلت سورة الأنعام كلُّها جُملةً، معها خمسمُاثةِ مَلك يَزِقْونها، ويَحُفُّونها (٢/٦). (٨/٦)

۲٤٤٢٦ \_ عن مجاهد بن جبر، قال: نزَل جبريلُ مع سبعين ألف مَلَك معهم سورة الأنعام، لهم زَجَلٌ مِن التسبيح والتكبير والتهليل والتحميد (۲). (۱۳/۱)

۲٤٤٢٧ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

**٢٤٤٢٨** ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد النحوي ـ: مكية<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٤٤٢٩ ـ عن شهر بن حوشب ـ من طريق ليث بن أبي سليم ـ قال: نزلت الأنعام جُملةً واحدة، معها رَجَزٌ من الملائكة، قد نُظِموا ما بين السماء الدنيا إلى الأرض. قال: وهي مكيةٌ، غير آيتين: ﴿قُلْ تَكَالُوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ والآيةُ التي بعدَها [١٥١ ـ ١٥١] (٩/١)

٧٤٤٣٠ ـ عن عطاء، قال: أُنزِلت الأنعام جميعًا، ومعها سبعون ألفَ مَلَك<sup>(٦)</sup>. (٩/٦)

۲٤٤٣١ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طُرُق \_: مكية (ز)

٢٤٤٣٢ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري: مكية، ونزلت بعد الحِجْر<sup>(۸)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ٢٠٣/١. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى أبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٢ ـ ١٤٣.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده (١٦). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد. كما
 أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٥١٤/١٥ (٣٠٧٧٢) مختصرًا دون ذكر الآيات
 المستثناة.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ ـ ٣٩٦ من طريق سعيد، وأبو بكر ابن الأنباري ـ
 كما في الإنقان في علوم القرآن ٥٠/١١ ـ من طريق همام.

<sup>(</sup>٨) تنزيل القرآن ص٣٧ ـ ٤٢.

۲٤٤٣٣ ـ عن علي بن أبي طلحة: مكية<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٤٤٣٤ ـ عن محمد بن السائب الكلبي، قال: نزَلت الأنعام كلُّها بمكة، إلا آيتَين نزَلت الأنعام كلُّها بمكة، إلا آيتَين نزَلت بالمدينة في رجل من اليهود، وهو الذي قال: ﴿مَا ٓ أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَعَيْمُ ﴾ الآية [١٥](٢). (٩/٦)

المدينة، ونزلت ليلا، وهي خمس وستون ومائة آية كوفي. والآيات المدنية هي: ﴿ وَلَلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المدينة هي: ﴿ وَلَلَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٢٤٤٣٦ - عن معمر بن راشد، قال: يفال: إن سورة الانعام انزِلت جمله واحدة، معها الملائكة ما بين السماء والأرض، لهم زَجَل بالتسبيح (٤). ٧٤٤٣٧ ـ عن سفيان، قال: نزلت الأنعام كلُها بمكة، إلا آيتَين نزَلتا بالمدينة في

٣٤٤٣٧ ـ عن سفيان، قال: نزلت الانعام كلها بمكة، إلا اينَين نزَلتا بالمدينة في رجلٍ مِن اليهود، وهو الذي قال: ﴿مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِن شَوَيُّهُ [٩١]. وهو فِنْحاصُ اليهودي، أو مالكُ بن الصَّيف<sup>(٥)</sup>. (٩/٦)

### 🎇 آثار متعلقة بالسورة:

**٢٤٤٣٨ - عن عمر بن الخطاب -** من طريق عبدالله بن خليفة - قال: الأنعام مِن نَواجِب<sup>(١)</sup> القرآن<sup>(١)</sup>. (١/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢٠٠/٢.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١٥ ـ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢/٣٠٢. (٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) نواجب القرآن: أي: أفاضل سُوَره. النهاية (نجب).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص١٢٩، والدارمي في مسنده ٤٥٣/٢. وعزاه السيوطي إلى محمد بن نصر في كتاب الصلاة، وأبي الشيخ.

٢٤٤٣٩ \_ عن عبدالله بن مسعود، قال: الأنعام مِن نَواجِب القرآن(١١). (٩/٦)

🗱 تفسير السورة:

### بيني بالنؤال عزال التحيث

## ﴿الْحَسَدُ يَدِهِ الَّذِى خَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَالْأَرْضَ رَجَمَلَ الظُّلَنَتِ وَالنُّورُّ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَـُرُوا بَرْجَمْ يَعْدِلُونَ ۖ ۖ﴾

#### # نزول الآية:

٢٤٤٠ عن علي بن أبي طالب - من طريق ابن أبزى - أنَّه أتاه رجلٌ مِن الخوارج، فقال: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَالَ اللَّهُ اللَّهُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٧٤٤٤١ \_ عن عبدالرحمن بن أبزى، عن أبيه: أنَّه أتاه رجلٌ مِن الخوارج، فقرأ عليه: ﴿ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَالْأَرْضَ رَجَعَلَ الظَّلْتَ وَالنَّوِّ الآية. ثم قال: عليه الذين كفروا بربَّهم يَعلِلون؟ قال: بلى. فانصرف عنه الرجلُ، فقال له رجلٌ مِن القوم: يا ابن أبزى، إنَّ هذا أراد تفسيرَ الآية غيرَ ما تَرى، إنَّه رجلٌ مِن الخوارج. قال: رُدُّوه عَلَيَّ. فلما جاء، قال: أتدري في مَن أُنزلت هذه الآية؟ قال: لا. قال: نزلت في أهل الكتاب، فلا تَضعها في غير موضعها (١٢٦١٦). (١٢٦٦)

٢٢٦٩ انتقد ابن عطية ٣/ ٣١١ قول ابن أبزى بنزولها في أهل الكتاب بقوله: ﴿وقول ابن أبزى بعيد›. ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى محمد بن نصر.

وقد أورد السيوطيّ ٦/٦ \_ ١١ آثارًا أخرى في فضل السورة.

<sup>(</sup>٢) معناه: يا فلان. النهاية (فلل).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٠/٤ ١٢٠٨)، من طريق علي بن الحسين، عن حفص بن عمر، عن
 عامر بن إبراهيم، عن يعقوب القمي، عن جعفر، عن ابن أبزى، عن على به.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٤٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٠/٤ (٧٠٨٧)، وأبو الشيخ في طبقات المحدثين ٣٥٣/١ مرسلًا.

٧٤٤٤٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق خصيف ـ قال: نزلت هذه الآية في الزنادقة: ﴿ أَغْمَدُ بِلَهِ اللَّذِي اللَّهِ على على اللَّهِ على اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللللللّهِ الللللّهِ ال

٣٤٤٤٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: فيها خصومة مشركي العرب وأهل الكتاب، وذلك أن قريشًا قالوا للنبي ﷺ: مَن ربك؟ فقال: (ربي الأحد، الصمد، الذي لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحده. فقالوا: أنت كذَّاب، ما اختصك الله بشيء، وما أنت عليه بأكرم مِثًا. فأنزل الله ﷺ: ﴿ لَمُحَمَّدُ يَدِّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَــــــــــــــ وَالْأَرْضَ ﴾. فحمد نفسه، ودلَّ بصنعه على توحيده (٢٠). (ز)

### ﴿ الْحَسْدُ لِلَّهِ ﴾

٢٤٤٤٤ - قال عبدالله بن عباس: افتتح الله الخلق بالحمد، فقال: ﴿ لَلْمَ مَدْ لِلَّهِ الَّذِى خَلْقَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ السَّمَا وَتَ وَالْأَرْضَ ﴾. وختمه بالحمد، فقال: ﴿ وَقُوْمَ بَيْنَهُم بِلَلْقِ ﴾ أي: بين الخلائق، ﴿ وَقِيلَ المَّمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥] (()

7888 - 30 الضحاك بن مزاحم - 30 من طريق يحيى بن عبدالرحمن - 30 الحمد لله رداء الله الرحمن تبارك وتعالى  $^{(2)}$ . (ز)

٢٤٤٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة: ﴿ أَلْمَـنَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ ، حمد نفسه ؛ فأعظم خلقه (٥٠٠)

٧٤٤٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلْمَانُ لِلَّهِ ﴾، فحمد نفسه، ودلُّ بصنعه على توحيده (٦٠). (ز)

## ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾

٢٤٤٤٨ ـ قال وهب بن منبه: أول ما خلق الله مكانًا مظلمًا، ثم خلق جوهرة،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٨/ ٥٤٨ ـ ٥٤٩. (٣) تفسير البغوي ٣/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥٨/٤. (٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٤٨/١ ـ ٥٤٩.

فأضاءت ذلك المكان، ثم نظر إلى الجوهرة نظر الهيبة، فصارت ماءً، فارتفع بخارها وزبدها، فخلق من البخار السماوات، ومن الزبد الأرضين (۱).

٧٤٤٤٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ أَلَّهُ مَلَدُ يَلُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ السَّمَـٰوَاتِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

٠٤٤٥٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾، لم يخلقهما باطلًا، خلقهما لأمر هو كائن<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿ رَجَعَلَ ﴾

٢٤٤٥١ \_ عن أبي رَوْق عطية بن الحارث الهمداني \_ من طريق بشر بن عمارة \_ قال: كلُّ شيءٍ في القرآن ﴿وَبَعَلَ﴾ فهو: خَلَق (٤٠) (١٣/٦)

## ﴿ ٱلظُّلُنَتِ وَٱلنُّورَ ﴾

٢٤٤٥٢ \_ عـن عبدالله بن عباس: ﴿وَيَمَلَ الظُّلَنَةِ وَالنُّورَّ ﴾، قال: الكفر، والإيمان (•). (١٤/٦)

٣٤٤٥٣ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَبَعَلَ اَلْقُلْنَتِ وَالنُّورُ﴾، يعني: الكفر، والإيمان (٢٠٠٠). (ز)

آخرون: الكفر، والإيمان.
 ﴿اللَّالْنَتِ وَالنَّورَّ﴾، فقال قوم: هما الليل، والنهار. وقال آخرون: الكفر، والإيمان.

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٣١٠) القول الثاني مستندًا لمخالفته للغة العرب، فقال: ﴿وهذا غيرُ جيّّد؛ لأنه إخراج لفظ بيِّن في اللغة عن ظاهره الحقيقي إلى باطن لغير ضرورة، وهذا هو طريق اللغز الذي بَرئ القرآنُ منه.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٣٣/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٤٥، وابن أبي حاتم ١٢٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ٣/ ١٢٦.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٤١.
 (٥) عزاه السيوطى إلى أبى الشيخ.

٧٤٤٥٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ الْمَعْدُ يَدِ اللَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضَ وَبَعَلَ الظُّلُنَةِ وَالنَّوْرَ ﴾، قال: خلق الله السماوات قبل الأرض، والظلمة قبل النور، والجنة قبل النار(١٠). (١٤/٦)

٧٤٤٥٠ ـ قال قتادة بن دعامة: ﴿وَجَمَلَ الظُّلُنَ وَالنُّورِۗ﴾، يعني: الجنة، والنار<sup>(٢)</sup>. (ز) ٢٤٤٥٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَبَمَلَ الظُّلْمَتِ وَالنُّورِّ﴾، قال: الظلماتُ ظلمةُ الليل، والنورُ نورُ النهار<sup>(٣)</sup>. (١٤/٦)

٧٤٤٥٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَبَعَلَ الظَّلْنَتِ وَالنُّورِّ﴾، قال: خلق الظلمة قبل النور<sup>(1)</sup>. (ز)

Y٤٤٥٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَجْمَلَ اَلْثَلَنْتِ وَالنُّورِ ﴾، يعني: الليل، والنهار (٥٠). (ز)

# ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ۞﴾

٢٤٤٥٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَيِّهِمْ يَمْدِلُونَ﴾، قال: يُشرِكون<sup>(١٦)</sup>. (١٤/٦)

. ٧٤٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَنَــُواْ بِرَتِهِمَ يَمَــِلُونَ﴾، قال: كذّب العادِلون بالله، فهؤلاء أهلُ الشركُ(٧٠).

۲٤٤٦١ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ يَمْدِلُونَ ﴾ ، قال: هؤلاء أهل صُراحية (١٠). (ز)

 (٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٤٥، وابن أبي حاتم ٤/ ٩٥٩٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٤٥، وابن أبي حاتم ٤/١٢٥٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ۱۲٦/۳.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۱۲۰۹/۹، وابن أبي حاتم ۱۲۰۹/۶ ـ ۱۲۲۰.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٠/٤. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٣١٩، وأخرجه ابن جرير ١٤٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٠/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) صراحة وصراحية: أي: خالصة. لسان العرب (صرح).

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٤٨/٩.

والمنظلة المنظلة

٢٤٤٦٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَتِهِمْ يَقْدِلُونَ﴾، قال: هم المشركون<sup>(١)</sup>. (١٤/٦)

٢٤٤٦٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم رجع إلى أهل مكة، فقال: ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا﴾ من أهل مكة ﴿يُرَبِّمُ يَتَبِعُ لِنَكِ كَفَـرُوا﴾ من أهل مكة ﴿يُرَبِّمُ يَعْلِيُوبَ﴾ يعني: يُشرِكون (٢٠). (ز)

٣٤٦٢ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ثُمَّرُ ٱلَّذِينَ كَفَنَرُوا بِرَيِّهِمْ يَمْدِلُونَ ﴾، قال: الآلهةُ التي عبدوها، عدَلوها بالله تعالى، وليس لله عِدْلُ، ولا يَدُّ، وليس معه آلهةٌ، ولا اتخذ صاحبةً ولا ولدَّا (٣/١٢٠٠٠ (٢٦١)

### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٤٦٠ ـ عن عبدالله بن عمرو، عن النبي ﷺ: أنَّه قال: ﴿إِنَّ الله ﷺ خلق خلق في ظلمة، ثم ألقى عليهم من نوره، فمَن أصابه يومثذ من ذلك النور اهتدى، ومَن أخطأه ضلًا)(٤٠). (ز)

اختلف المفسرون فيمن عُنِي بهذه الآية على قولين: الأول: أهل الكتاب ـ كما مر
 في نزول الآية ـ. والثاني: المشركون من عبدة الأوثان.

وَجمع ابنُ جرير (٩/٩ ق) بين القولين مُبيئنا اندراجهما تحت عموم الآية، فقال: «وَأُوْلَى الأقوال في ذلك بالصواب عندي أن يُقال: إنَّ الله تعالى أخبر أنَّ الذين كفروا بربهم يعدلون، فعمَّ بذلك جميع الكفار، ولم يخصص منهم بعضًا دون بعض، فجميعهم داخلون في ذلك: يهودهم، ونصاراهم، ومجوسهم، وعبدة الأوثان منهم، ومن غيرهم من سائر أصناف الكفر».

وبنحوه جمع ابنُ عطية (٣١١/٣). وانتقد من خصَّ نزول الآية بقوم، فقال: ﴿وَمَن خَصَّص من المفسرين في ذلك بعضًا دون بعض فلم يُصِب. ثم قال: ﴿إلا أَن السابق من حال النبي ﷺ أنَّ الإشارة إلى عبدة الأوثان من العرب لمجاورتهم له».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٤٩/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٥٩/٤ ـ ١٢٦٠ في معنى قوله: ﴿ثُمَّ ٱلَّذِينَ كُفَـرُوا بِرَتِيمَ يَبْدِلُوب﴾.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٩/٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٠ من طريق أصبغ بن الفرج.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢١٩/١١ ـ ٢٢٠ (٦٦٤٤)، والترمذي ٥٩٧/٤ (٢٨٣٣)، والحاكم ٨٤/١ (٨٥)، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٥٣٥/١ ـ، من طريق عبدالله بن الديلمي، عن عبدالله بن عمرو به.
 قال الترمذي: «هذا حديث حسن». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، قد تداوله الأثمة، وقد احتجا =

٢٤٤٦٦ ـ عن كعب الأحبار ـ من طريق عبدالله بن رباح ـ قال: فُتِحتِ التوراة بـ﴿ أَلَمُمَنُدُ يَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلْمَنِ وَالنُّورُ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَـُوا مِرْتِهِمْ يَقْدِلُونَ ﴾، وخُـتِـمـت بــ﴿ آلْمَنْدُ يِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَنَخِذُ وَلَيَا﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَيْرُهُ تَكْمِيلُ الله اه: ١١١] (١) (١١/١)

۲٤٤٦٧ \_ وعن وهب بن منبه، نحوه<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٤٤٦٨ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: ﴿ أَلْمَنْدُ يَّهِ اَلَيْ خَلَقَ السَّمَوَنِ وَالْأَرْسَ ﴾ ، فكان فيه ردِّ على الدّهريَّة أنَّ الأشياء كلَّها دائمةٌ. ثم قال: ﴿ وَبَعَلَ الظَّلْبَ وَالنُّرَ ﴾ ، فكان فيه ردٌّ على المجوس الذين زعموا أنَّ الظُّلمة والنورَ هما المُدَبِّران. وقال: ﴿ فَمَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ ، فكان فيه ردُّ على العرب، ومَن دعا دونَ الله إلهًا (٣٠) ( ١٣/٦)

### ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينٍ﴾

٧٤٤٦٩ \_ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: (إنَّ الله خلق آدم من تراب؛ جعله طيئًا، ثم تركه حتى إذا كان صلصالًا كالفخار، ثم تركه حتى إذا كان صلصالًا كالفخار، فكان إبليس يمرُّ به، فيقول: خُلِقْت لأمر عظيم. ثم نفخ الله فيه روحه (٤٠). (ز)

٢٤٤٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن طِينِ ﴾ ، يعني: آده (٥٠).

بجميع رواته، ثم لم يخرجاه، ولا أعلم له علة، وقال الذهبي في التلخيص: «على شرطهما، ولا علة له».
 وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٦٦/١ (١٨٧): «سند صحيح». وقال الهيشمي في المجمع ١٩٣/٩ \_
 ١٩٤ (١١٨١٢) ١٩٤١: «رواه أحمد بإسنادين، والبزار، والطبراني، ورجال أحد إسنادي أحمد ثقات».
 وقال الألباني في الصحيحة ٣/٣٠ \_ ٦٤ (١٧٦٠): «إسناده صحيح».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن (١٩٧)، وابن جرير ٩٩/١٤٧ بلفظ: وخاتمة التوراة خاتمة هود.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٤. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى ٢١/٣٥٤ (٦٥٠٠)، من طريق إسماعيل بن رافع، عن المقبري، عن أبي هريرة به. قال الهيشمي في المجمع ١٩٧/٨ (١٣٧٤٧): «فيه إسماعيل بن رافع، قال البخاري: ثقة مقارب الحديث. وضعفه الجمهور، وبقية رجاله رجال الصحيح». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٣٦/٧ ـ ١٣٧ (٢٥١٩): «هذا إسناد ضعيف، لضعف إسماعيل بن رافع».

 <sup>(</sup>۵) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣٤٤٧١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِّن طِينِهِ، قال: هو آدم<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٤٧٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ قال: خُلِق آدم من طين، وخُلِق الناس من سلالة من ماء مهين (١).

٢٤٤٧٣ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ﴾، قال: هذا بَدْءُ اللَّهِ عن الله من ماء مَهِين (٢٦/٦)

٢٤٤٧٤ \_ عن إسماعيل السُّلِّيّ \_ من طريق أسباط \_: أمَّا ﴿ ظَلَتَكُمْ مِن طِينِ﴾ فآدم (٤). (ز)

٧٤٤٧ - قال إسماعيل السُّدِّيّ: بعث الله جبريل إلى الأرض ليأتيه بطائفة منها، فقالت الأرض: إني أعوذ بالله منك أن تنقص مني. فرجع ولم يأخذ، وقال: يا ربّ، إنها عاذت بك. فبعث ميكائيل، فاستعاذت، فرجع، فبعث ملك الموت، فعاذت منه بالله، فقال: وأنا أعوذ بالله أن أخالف أمره. فأخذ من وجه الأرض، وخلط التربة الحمراء والسوداء والبيضاء؛ فلذلك اختلفت ألوان بني آدم، ثم عجنها بالماء العذب والمالح والمر؛ فلذلك اختلفت أخلاقهم، فقال الله الله لله لملك الموت: رحم جبرئيل وميكائيل الأرض، ولم ترحمها، لا جرم أجعل أرواح مَن أخلق من هذا الطين بيدك (٥٠). (ز)

٧٤٤٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَكُم مِن طِينِ ﴾، يعني: آدم عَلَهُ؟ لأنكم من ذريته (٦).

٧٤٤٧٧ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿هُوَ اللَّهِى خَلَقَكُمْ يَن طِينِ ثُمَّ اللَّهِى خَلَقَكُمْ يَن طِينِ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنكُمْ ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتَرُونَ﴾، قال: خلق آدم من طين، ثم أخذ الأجل والميثاق في أجل واحد مسمَّى في هذه الحياة الدنيا(٧/إ٢٣٢٠. (ز)

٣٢٢٣] لم يذكر ابنُ جرير (٩/ ١٤٩ ـ ١٥٠) غير هذا القول وما في معناه.

==

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٤٩/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٤.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۵۰/۹، ۱۵۳.

### وتفريخ البيسية

# ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمًّى عِندَهُ ﴾

٧٤٤٧٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - في قوله: ﴿ تُمَّ قَضَىٰ الْجَدِهِ فَ قَال: الآخرة، ﴿ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ ﴾ قال: الآخرة، لا يَعلمُه إلا الله (١٠). (١٠٥٨)

٢٤٤٧٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿ فَنَىٰ آَجَلاً ﴾، قال: هو النومُ، يقبض فيه الروح، ثم يرجعُ إلى صاحبه حين اليقظة، ﴿ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندُوْ ﴾ قال: هو قال: هو أجلُ موتِ الإنسان (١٧٠٣٠). (١٠٥١)

٧٤٤٨٠ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿ثُمَّ قَفَىٰ آَجَلَاّ ﴾ يعني : أجلَ الموت، ﴿وَأَجَلُّ مُسَمَّى عِندَنَّمُ﴾ : أجلُ الساعة، والوقوف عند الله<sup>٣١)</sup>. (١٥/١)

٢٤٤٨١ ـ عن سعيد بن جبير، نحو ذلك (ز)

٢٤٤٨٢ ـ عن عطية بن سعد العوفي، نحو ذلك(٥). (ز)

۲٤٤٨٣ \_ عن زيد بن أسلم، نحو شطره الأول<sup>(١)</sup>. (ز)

۲٤٤٨٤ \_ عن الربيع بن أنس، نحو شطره الثاني $^{(V)}$ . (ز)

٧٤٤٨٥ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ ثُمَّة تَعَنَىٰ أَجَلًا ﴾ قال: أجلُ الدنيا الموت،

== وساق ابنُ عطية (٣/ ٣١٢) هذا القول، ثم نقل عن فرقة أنها قالت: بل المعنى: أنَّ النطفة التي يخلق منها الإنسان أصلها من طين، ثم يقلبها الله نطفة.

ثم رجَّح القول الأول، وانتقد القول الثاني مستندًا إلى دلالة القرآن، والسنة، فقال: «والقول الأول ألَيْق بالشريعة؛ لأن القول الثاني إنما يترتب على قول مَن يقول بأنَّ الطين يرجع بعد التولد والاستحالات الكثيرة نطفة، وذلك مردود عند الأصوليين».

TYTT قال ابنُ كثير (٣/ ٢٣٥): «وهذا قول غريب».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٠/٤ ـ ١٢٦١، والحاكم ٣١٥/٢. وعزاه السيوطي إلى
 الفريايي، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۵۳/۹، وابن أبي حاتم ۱۲۲۱٪.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٦١/٤ ـ ١٢٦١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٤) علَّق ابن أبي حاتم ١٣٦١/٤ شطره الأول، وأخرج ١٢٦١/٤ شطره الثاني من طويق عطاء بن السائب.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤. (٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤.

<sup>(</sup>٧) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤.

وتروع التقييد المادي

﴿وَأَجَلُّ مُّسَمِّى عِندَتُمْ عَالَ: الآخرةُ؛ البعث(١). (١٦/٦)

٢٤٤٨٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ أَبَكُّ ﴾ قال: الآخرة عنده، ﴿ وَأَبَكُ أُسُمَّى ﴾ قال: الذيا (٢)

٧٤٤٨٧ ـ عن خالد بن معدان، في قوله: ﴿وَلَبَلُّ مُّسَمَّى عِندَرُۗ﴾، قال: أجل البعث<sup>(٣)</sup>. (ز)

٧٤٤٨٨ \_ عن حكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق جابر \_ ﴿ فَمَ قَنَى آ أَبَلاً ﴾ قال: قضى أجل الدنيا، ﴿ وَأَجُلُ مُستَى عِندُو ﴾ قال: هو أجل البعث (٤).

٧٤٤٨٩ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد بن سليمان - ﴿قَفَيْ أَجَلا ۗ وَأَجَلُ وَأَجَلُ مَا مَنْ مَ الله وَ مَنْ أَجَلا أَنْ فَسَ أَجِلُها الموت. قال: ولن يؤخر الله نفسا إذا جاء أجلها، ﴿وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِندَمْ ﴾ يعني: أجل الساعة ذهاب الدنيا، والإنضاء إلى الله (٥٠). (ز)

٧٤٤٩ ـ قال الضحاك بن مزاحم، في قوله ظل: ﴿ فَكُرَّ قَنَىٰ آَجَلاَّ وَآَجَلُ مُسَنَّى عِنْدُمُ ﴾: الأجل الأول من الموت إلى الموت، والأجل الثاني من الموت إلى البعث، وهو البرزخ (١٠﴿١٣٤٤). (ز)

ا المنتخاصة الله المنتخاص المنتخاص الله المنتخاص الله المنتخاص ا

وصلَّق عليه ابنُ عطية (٣/ ٣١٢) بقوله: (ووصفه بمسمّى عنده لأنَّه استأثر بعلم وقت القامة».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٥٢/٩. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣١٩، وأخرجه ابن جرير ٩/١٥٢.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦٢/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٥٢/٩، وفي لفظ: ﴿نُمُ تَضَقَ لَبَلَآ﴾ قال: الموت. (٥) أخرجه ابن جرير ١٥١/٩. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤ بنحوه.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ٣/ ١٢٧.

٧٤٤٩١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي بكر الهذلي ـ في قوله: ﴿ فَعَنَىٰ آَبَكُمْ ﴾ قال: ما بين أن يموت، ﴿ وَآَبَلُ مُسَمَّى عِندُمُ ﴾ قال: ما بين أن يموت، إلى أن يبعث<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٤٩٢ ـ عن قنادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ ثُدَّ قَفَيْ أَجُلًا ۚ وَأَجُلُ مُّسَمِّى عِندَّهُ﴾، كان يقول: أجل حياتك إلى أن تموت وأجل موتك إلى أن تبعث، فأنت بين أجلين من الله تعالى<sup>(٢)</sup>. (١٦/٦)

٢٤٤٩٣ \_ عن قتادة بن دعامة =

٢٤٤٩٤ \_ والحسن البصري ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿قَفَيْ أَجَلًا ﴾ قالا: قضَى أجإً الدنيا منذُ خُلِقتَ إلى أن تموت، ﴿وَأَجَلُّ مُسَمَّى عِندَتُم﴾ قال: يوم القيامة<sup>(٣)</sup>. (١٦/٦)

٧٤٤٩٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ فَضَى آَجَلاُّ ﴾، قال: أما ﴿ فَضَى أَجَلاً ﴾ فأجل الموت، ﴿وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُم ﴾ يوم القيامة<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٤٩٦ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق ابنه عثمان ـ أمَّا قوله: ﴿فَنَنَىٰ أَجَلَّا ﴾ فيقال: ما خلق في ستة أيام<sup>(ه)</sup>. (ز)

٧٤٤٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿نُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا ﴾ يعني: أجل ابن آدم من يوم ولد إلى أن يموت، ﴿وَآبَلُ تُسَمَّى عِندَتُمْ ﴾ يعني: البرزخ منذ يوم ولد إلى يوم يموت، إلى يوم القيامة<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٤٤٩٨ ـ عن يونس بن يزيد الأيلئ: ﴿ فَنَنَىٰ أَجَلًا ﴾ قال: ما خَلَق في ستة أيام، ﴿وَأَجُلُّ مُّسَمِّى عِندَتُم ۗ قال: ما كان بعدَ ذلك إلى يوم القيامة (٧٠). (١٦/٦)

٢٤٤٩٩ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ مِن طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ هُوَ اَلَذِي خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ثُدَّ قَعَنَى أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمِّى عِندَتْمُ ثُدَّ أَنتُد تَمْتُؤُونَ۞، قال: حلق آدم من طين، ثم خلقنا من آدم، أخذنا من ظهره، ثم أخذ الأجل والميثاق في أجل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٥٢/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/١٥٢. وعزا السيوطي إلى عبد بن حميد نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٣١، وابن جرير ٩/١٥٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦١/٤ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ. وأخرج أبو عمرو الداني في المكتفي ص٦٥ (٨) نحوه من طريق يحيى بن سلام.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٩.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٤٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبى حاتم ١٢٦١/٤.

## واحد مسمَّى في هذه الحياة الدنيا(١١)(٢٢٥٠٠. (ز)

آ آ اختلف المفسرون في هذين الأجلين على خمسة أقوال: الأول: ﴿أَبَكُم ﴾ الدنيا، ﴿أَجَلٌ مُسَنِّى ﴾ الآخرة. الثاني: عكس هذا القول. الثالث: ﴿أَبَكُم أَجِل الإنسان من لدن ولانته إلى موته، والأجل المسمى عنده من وقت موته إلى حشره. الرابع: ﴿أَجَلًا ﴾ وفاة الإنسان بالنوم، و﴿أَجَلٌ مُستَى ﴾ وفاته بالموت. الخامس: الأجل الأول هو في وقت أخذ الميثاق على بني آدم حين استخرجهم من ظهر آدم، وبقي أجل واحد مسمّى في هذه الحياة الدنا.

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣١٣) أنَّ المهدوي حكى عن فرقتين قولين آخرين: الأول: أنَّ ﴿أَجَلَّا﴾ ما عرف الناس من آجال الأهِلَّة والسنين والكوائن، و﴿أَجَلُّ مُُسَمَّىُ﴾ قيام الساعة. الثاني: أنَّ ﴿أَبَكِّ ﴾ ما عرفناه من أنَّه لا نبي بعد محمد ﷺ، و﴿أَجَلٌ مُسَمَّىُ﴾ الآخرة.

ورجَّح أبِنُ جرير (٩/ ١٥٤) القول الأول الذي قاله أبن عباس، وقتادة، والحسن، ورجَّح أبنُ جرير (٩/ ١٥٤) القول الأول الذي قاله أبن عباس، وقتادة، والحسن، ومجاهد، وعكرمة، والسدي، مستندًا إلى ظاهر الآية، والنظائر، فقال: الأنّه تعالى نبّه خلقه على موضع حجته عليهم من أنفسهم، فقال لهم: أيها الناس، إنَّ الذي يعدل به كفاركم الآلهة والأنداد هو الذي خلقكم فابتدأكم وأنشأكم من طين، فجعلكم صورًا أجسامًا أحياء بعد إذ كنتم طينًا جمادًا، ثم قضى آجال حياتكم لفنائكم ومماتكم، ليعيدكم ترابًا وطينًا كالذي كنتم قبل أن ينشئكم ويخلقكم. ﴿وَأَمِلٌ نُسَمَّى عِندُونِ لِاعادتكم أحياء وأحسامًا كالذي كنتم قبل مماتكم. وذلك نظير قوله: ﴿كَيْفُ تَكُفُرُونَ إِللّهِ وَكُنتُمُ أَمُونًا وَاجسامًا كالذي كنتم قبل مماتكم. وذلك نظير قوله: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ إِللّهِ وَكُنتُمُ أَمُونًا

ووجَّهه ابنُ كثير (٩/٦) بقوله: (وكأنَّه مأخوذ من قوله تعالى بعد هذا: ﴿وَهُوَ الَّذِى يَرَخِمُكُمْ الَّذِى يَرَخِمُكُمْ إِلَيْكِ مُرَجِمُكُمْ فِيهِ لِيُقْفَقَ آجَلُّ مُسَمَّنٌ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْكُونَ أَبَلُ مُسَمِّنٌ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْكُونَ أَبَلُ مُرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ فِيهِ لِيُقْفَعَ آجَلُ مُسَمِّنٌ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مَرَجِمُكُمْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مَنْ إِلَيْهِ مَرْجِمُكُمْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَّهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ لِيَوْمُونُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ مِنْ أَنْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُمْ أَمِنْ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ أَنْ مِنْ أَنْهُمِ مِنْ أَنْ مِنْ مِنْ مِنْ أَنْ مِنْ

وعلَّق ابنُ عطية (٣/٣١٢) بعد ذكره لهذه الأقوال بقوله: "وينبغي أن تُتَامَّل لفظة ﴿ تَعَنَيْ﴾ في هذه الآية؛ فإنها تحتمل معنيين، فإن جُعلت بمعنى: قلَّر وكتب ورجعت إلى سابق علمه وقدره، فيقول: إن ذلك ولا بد قبل خلقه آدم من طين، وتخرج ﴿ أُمَّ ﴾ من معهودها في ترتيب زمني وقوع القصتين، ويبقى لها ترتيب زمني الإخبار عنه، كأنه قال: أخبركم أنه خلقكم من طين، ثم أخبركم أنه قضى أجلًا. وإن جعلت ﴿ تَعَنَيْ ﴾ بمعنى: أوجد وأظهر، ويرجع ذلك إلى صفة فعل، فيصح أن يكون خلق آدم من طين قبل إظهار هذا الأجل وإبدائه، وتكون ﴿ تُمَنِّ ﴾ على بابها في ترتيب زَمَني وقوع القضيتين .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٩.

## ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتُرُونَ ﴿ ٢

۲٤٥٠٠ ـ عن خالد بن مَعدانَ ـ من طريق ثور ـ في قوله: ﴿ثُمَّةُ أَشَرُ تَمَرُّونَ﴾، يقول:
 في البعث<sup>(۱)</sup>. (۱۷/۱)

۲٤٥٠١ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ ثُمَّ أَشَرٌ تَمَثَّوْنَهُ، قال: تَشُكُّون (٢٠). (١٦/٦) ٢٤٥٠٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ ثُمَّ أَشُرٌ تَمَثُّونَهُ، قال: تَشُكُّون (٢٠). (١٦/٦)

٣٤٥٠٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق ابن المبارك ـ في قول الله: ﴿ أَتُمْ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

٢٤٥٠٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَشُرْ تَمْتَرُونَ﴾، يعني: تَشُكُّون في البعث، يعنى: تَشُكُّون في البعث، يعنى: كفار مكة (٥)

٢٤٥٠٥ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - ﴿ قُدُ أَنتُهُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

## ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ ﴾

٧٤٥٠٦ ـ قىال مىقىاتىل بىن سىلىيىمىان: ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي اَلسَّمَوَتِ ﴾ أنَّه واحد، ﴿وَفِي آلْأَيْضِ ﴾ (). (ز)

## ﴿يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ۞﴾

٧٤٠٠٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - قوله: ﴿يَمْلُمُ مِرْكُمٌ﴾، قال: السر: ما أسرَّ ابنُ آدم في نفسه (٨٠). (ز)

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٢/٤.
 (۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جُرير ٩/ ١٥٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٢. وعزاه السيوطيُّ إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أي حاتم ١٢٦٢/٤.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٦١.
 (٦) أخرجه ابن جرير ١٥٤/٩.

<sup>(</sup>A) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٢/٤ \_ ١٢٦٣.

٢٤٥٠٨ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قول الله: ﴿ يَعْلَمُ مِرَّكُمْ ﴾، قال: السِّرُّ: ما حدَّثْتَ به نفسَك (١). (ز)

٢٤٥٠٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَعْلَمُ مِرَّكُمْ وَجَهَرَّكُمْ ﴾ يعنى: سرّ أعمالكم، وجهرها، ﴿وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ﴾ يعنى: ما تعملون من الخير، والشُّرُ<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ مَايَةِ مِنْ مَايَتِ رَبِّهُ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْهِنِينَ ﴿ ﴾

٧٤٥١٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَمَا تَأْنِهِم مِّنْ ءَايَةِ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهُمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْهِنِينَ﴾، يقول: ما يأتيهم مِن شيءٍ مِن كتاب الله إلا أعرضوا عنه (٣). (١٧/٦)

٢٤٥١١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا تَأْنِهِد مِّنْ مَايَةِ مِّنْ مَايَتِ رَبِّهُ ﴾ يعنى: انشقاق القمر ﴿إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْهِنِينَ﴾ فلِمَ لا يتفكرون فيها فيعتبروا في توحيد الله؟!(٤). (ز)

# ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوا ۚ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمٌّ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَتُوا مَا كَانُوا بِيهِ يَسْتَهْزِءُونَ ۞﴾

٧٤٥١٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فَقَدْ كُنَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُّ فَسَوْفَ يَأْتِيمِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ﴾، يقول: سيأتيهم يومَ القيامة أنباءُ ما استَهزَءُوا به من كتاب الله ﷺ (١٧/٦)

٧٤٥١٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمَّ ﴾ يعنى: القرآن، حين جاءهم به محمد ﷺ استهزءوا بالقرآن بأنَّه ليس من الله، يعني: كفار مكة؛ منهم أبو جهل بن هشام، والوليد بن المغيرة، ومنبه ونبيه ابنا الحجاج، والعاص بن وائل السهمي، وأبَيّ بن خلف، وعقبة بن أبي معيط، وعبدالله بن أبي أمية، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة، وأبو البختري ابن هشام بن أسد، والحارث بن عامر بن نوفل، ومخرمة بن نوفل، وهشام بن عمرو بن ربيعة، وأبو سفيان بن حرب، وسهيل بن عمرو، وعمير بن وهب بن خلف، والحارث بن قيس، وعدي بن قيس، وعامر بن خالد

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٤٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٤٩/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٣/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبى حاتم ١٢٦٣/٤.

الجمحي، والنضر بن الحارث، وزمعة بن الأسود، ومطعم بن عدي، وقرط بن عبدعمرو بن نوفل، وأمية بن خلف، عبدعمرو بن نوفل، والأخنس بن شريق، وحويطب بن عبدالعزى، وأمية بن خلف، كلهم من قريش. يقول الله على: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِهِمْ أَنْبَكُوا لِهُ عني: حديث ﴿مَا كَانُوا بِهِ العذاب الله الله عنه نازل بهم. ونظيرها في الشعراء، فنزل بهم العذاب بيد (۱). (ز)

## ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِهِ

٢٤٥١٤ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ في قوله: ﴿مِّن قَرْنِ﴾، قال: أُمَّة (٢٠/١)

۲٤٥١٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: وَعظهم ليخافوا، فقال: ﴿ أَلَّمْ يَوْا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن مَلِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّ

الله على ابن عطية (٣/ ٣١٥ ـ ٣١٦) أنه قيل أنَّ القرن: الزمن نفسه. وعلَّق عليه بقوله:
 اوهو على حذف مضاف، تقديره: من أهل قرنه.

وذكر أنه اختلف في مدة القرن على أقوال: الأول: أنه مائة سنة. الثاني: ثمانين سنة. الثالث: سبعين. الربع: ستين. الخامس: أربعين. السادس: ثلاثين. السابع: عشرين. الثامن: ثمانية عشر.

وبيَّن أن الأكثر على القول الأول، ثم علَّق بقوله: «ويرجح ذلك الحديث الذي قال فيه رسول الله ﷺ: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإنَّ على رأس مائة منها لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحده. قال ابن عمر: يريد أنها تحرم ذلك القرن. وروي أن رسول الله ﷺ قال لعبدالله بن بسر: «تعيش قرنًا». فعاش مائة سنة».

وبَيَّن أن مَن قالوا بالقول الثاني والثالث والرابع تمسكوا بحديث: «معترك المنايا ما بين الستين والسبعين». و<del>علَّق ع</del>لى القول الخامس بقوله: «وذكر الزهراوي في ذلك أنه عن ==

 <sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٩/١ - ٥٥٠. وقوله: وونظيرها في الشعراء، يشير إلى قوله تعالى: ﴿ فَنَقَدْ كُلُبُولُ فَسَائِيمٌ أَنْكُولُهُ وَ الشعراء: ٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٣/٤.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٠، وسترد الآثار مفصلة في تحديد مدة القرن، وذلك عند تفسير قوله
تعالى: ﴿وَمُرْكُمُ أَمَلَكُنَا مِنَ الْقُرُينِ مِنْ بَعْدِ نُعِيُّ﴾ [الإسراء: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿وَمُرْبُونًا بَيْنَ وَلِكَ كَيْمِيُ﴾
 [الفرقان: ٣٦].

## ﴿مَكَّنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَرَّ نُمَّكِن لَكُرْ﴾

٢٤٥١٦ \_ قال عبدالله بن عباس: أمهلناهم في العمر، والأجسام، والأولاد؛ مثل قوم نوح، وعاد، وثمود<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٤٥١٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿مَكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَرَ ثُكِرُكِهُ، يقول: أعطيناهم ما لم نُعطِكم (١٠/١٠)

٢٤٥١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَكَنَّهُمْ فِى ٱلْأَرْضِ مَا لَرَ نُسُكِّن لَكُرُ﴾، يقول: أعطيناهم من الخير والتمكين في البلاد ما لم نُعطِكم، يا أهل مكة<sup>(١٣)</sup>. (ز)

### ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاةَ عَلَيْهِم مِدْرَادًا ﴾

٢٤٥١٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَأَرْسَلْنَا السَّمَاةَ عَلَيْهِم بَدْرَارًا﴾. (١٧/٦)

٢٤٥٢ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَلْسَلْنَا ٱلسَّمَاةَ عَلَيْهِم مِدْدَادَا﴾ بالمطر، يعني: مُتابعًا(٥٠). (ز)

٢٤٥٢١ \_ عن هارون التيمي \_ من طريق أبي عيش \_ في قوله: ﴿وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاةَ عَلَيْهِم يَدْكَارُا﴾، قال: المطر في إِيَّانِه (١٨/٦)

== النبي هُ الله المنقد هذه الأقوال عدا الأول، فقال: (وهذا كله ضعيف، وهذه طبقات وليست بقرون، إنما القرن أن يكون وفاة الأشياخ ثم ولادة الأطفال، ويظهر ذلك من قوله تعالى: ﴿وَلَمْنَاكُ مِنْ مِنْوَلِهُ مَنْا مَاخِينَ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٥٦/٩ ـ ١٥٧، وابن أبي حاتم ١٢٦٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

# ﴿ فَأَهۡلَكَٰنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَقَدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ﴾

۲۲۵۲۲ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَهْلَكْتَهُم ﴾ يعني: فعذَّبناهم ﴿ بِدُوْرِهِم ﴾ يعني: بتكذيبهم رسلهم، ﴿ وَأَنشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِم قَرْنًا ءَاخَرِينَ ﴾ يقول: وخلقنا من بعد هلاكهم قومًا آخرين (١).

### أثار متعلقة بالآية:

## ﴿ وَلُو نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَاكِمْ فِي فِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ إِلَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ۚ إِنْ هَاذَاۤ ۚ إِلَّا سِنحُرَّ شُبِينٌ ۞﴾

### 🏶 نزول الآية:

Y٤٥٢٥ \_ قال محمد بن السائب الكلبي، في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي وَلَم تعالى: ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي وَطَّاسِ﴾: إنَّ مشركي مكة قالوا: يا محمد، واش، لا نؤمن لك حتى تأتينا بكتاب من عند الله، وأنَّك رسوله. فنزلت عند الله، وأنَّك رسوله. فنزلت هذه الآية (٤٠). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٥٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/١٣٥، وأسباب النزول للواحدي ص٢١٦، وتفسير البغوي ٣/١٢٩.

وفيرع التبنين المالان

## نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُا فِي قِرْطَاسِ﴾ (١) <del>(٢٢٢٧</del>. (ز)

### ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَابًا فِي قِرْطَاسِ ﴾

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٥٢٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَكَ كِتَبُا فِي قِوله: ﴿وَلَوْ نَزَلْنَا مِن السماء صُحُفًا فيها كتاب، فلَمَسُوه بأَيْدِيمَ ﴾، يقول: لو أنزَلنا مِن السماء صُحُفًا فيها كتاب، فلَمَسُوه بأيدِيهم، لَزَادهم ذلك تَكذيبًا ٢٠٠ (١٨/٦)

٧٤٥٢٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَوْ نَزَّنَا عَلَيْكَ كِنَبُا فِي وَطُاسِ﴾: الصحف<sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ ﴾

٣٤٥٣ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - في قوله: ﴿ فَلَكُسُوهُ إِلَيْ مِنْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَ

٢٤٥٣١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ فَلَسُّوهُ

آبريه الله الله الله الله (٣١٧/٣) بقوله: «ويشبه أنَّ سبب هذه الآية اقتراحُ عبدالله بن أبي أمية وتعنته؛ إذ قال للنبي ﷺ: لا أؤمن لك حتى تصعد إلى السماء، ثم تنزل بكتاب فيه: من رب العزة إلى عبدالله بن أبي أمية، يأمرني بتصديقك، وما أراني مع هذا كنت أصدقك. ثم أسلم بعد ذلك عبدالله، وقتل شهيدًا في الطائف».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٥، وتفسير البغوي ٣/١٢٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٥٩/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٤/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٢٠٣/١، وابن جرير ١٥٩/٩ ـ ١٦٠، وابن أبي حاتم ٢٢٦٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/١٥٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم (ت: مصطفى عطا) ٢/ ٣٤٤ \_ ٣٤٥ (٣٢٢٧).

المنافعة المنافظة المنافظة

إِلَّذِيهِمْ﴾، قال: فمَشُوه، ونظَروا إليه؛ لم يُصَدِّقوا به<sup>(۱)</sup>. (١٨/٦)

۲٤٥٣٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَلَمْسُوهُ بِٱلْدِيهِمْ ﴾، يقول: فعاينة، ومَسُّوه بأيديهم (٢) . (١٨/١)

## ﴿لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوّاْ إِنْ هَلَآ إِلَّا سِخَّرٌ ثُمِينٌ ۞﴾

٧٤٥٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُا فِي وَمَّالِسِ فَلَسُوهُ بِآلِدِيهِمْ مَا صَدَّقوا به، و﴿ لَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوّا ﴾ من أهل مكة: ﴿ إِنَّ هَذَا ﴾ يقول: ما هذا القرآن ﴿ إِلَّا سِتَّرِ مُنِينًا ﴾ يعنى: بيّنٌ ٣٠٠. (ز)

# ﴿وَقَالُوا لَوَلَا أُنِولَ عَلَيْهِ مَلَكٌّ وَلَوْ أَنْزَلَنَا مَلَكًا لَقُضِى الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُظُرُونَ ۞﴾

#### 🇱 نزول الآية:

**٢٤٥٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: نزلت في النضر بن الحارث، وعبدالله بن أمية بن** المغيرة، ونوفل بن خويلد، كلهم من قريش<sup>(1)</sup>. (ز)

٧٤٥٣٠ عن محمد بن إسحاق - من طريق سلمة - قال: دعا رسول الله على قومَه إلى الإسلام، وكلَّمهم فأبلَغ إليهم - فيما بلَغَني -، فقال له زَمعة بن الأسود بن المطلب، والنضر بن الحارث بن كَلَدَة، وعَبدة بن عبديغوث، وأبيُّ بن خلف بن وهب، والعاصي بن وائل بن هشام: لو جُعِل معك - يا محمد - مَلَكُ يُحَدِّثُ عنك الناس، ويُرى معك. فأنزل الله في ذلك من قولهم: ﴿وَقَالُوا لَوَلاَ أَنِلاَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ الناس، ويرى معك. فأنزل الله في ذلك من قولهم:

 <sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣١٩، وأخرجه ابن جرير ١٥٩/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٤/٤، وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ١٥٩/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠ ـ ٥٥١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

#### 🇱 تفسير الآية:

# ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾

٣٤٥٣٦ \_ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَقَالُواْ لَوَلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾، قال: مَلَكٌ في صورة رجلًا).

٧٤٥٣٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَقَالُوا لَوَلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَكَنِّهُ﴾، قال: في صورته' ٢٠. (ز)

٢٤٥٣٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُوا لَوَلاَ ﴾ يعني: هلَّا ﴿أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ يعينه ويُصَدِّقه بما أرسل به. نظيرها في الفرقان (٣٠). (ز)

## ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَّقَضِيَ ٱلأَمَّنُ ثُمَّ لَا يُنظُّرُونَ ۞﴾

٧٤٥٣٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَكَا﴾ قال: ولو أتاهم مَلَكُ في صورتِه ﴿لَقَنِي ٱلأَمْرُ﴾ لأهلكناهم، ﴿ثُمَّ لَا يُظُرُونَ﴾ لا يُؤخِّرُونُ<sup>(12</sup>. (١٩/٦)

٢٤٥٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَمُتَا
 لَّتُغِينَ ٱلْأَدْرُ ﴾، قال: لقامت الساعة (١٩٠٥)

انتَقد ابن عطية (٣/٣١٧) قول مجاهد بقوله: «وهذا ضعيف».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جُرير ١٦١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٥/٤. وفي تفسير مجاهد ص٣١٩: في صورة ملك.

 <sup>(</sup>٣) نفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٠. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا عَالِ حَنَا ٱلرَّشُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّمَادُ وَيَشْفِى
 إِنَّ الْخَيْلُ آلِلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَكْثُ فَكِيرًا﴾ [الفرقان: ٧].

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. وأخرجه ابن جرير ١٦١/٩ ـ ١٦٢ بلفظ: لو آتاهم ملك في صورته لماتوا، ثم لم يؤخروا طرفة عين، وابن أبي حاتم ١٢٦٥/٤ ـ ١٢٦٦ وفي آخره: ﴿ثُمَّ لَا يُظَّرُونَ﴾ قال: ثم لا يؤمنون. ولعله تصحيف.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

٢٤٥٤١ ـ قال الضحاك بن مزاحم: لو أتاهم ملك في صورته لماتوا(١٠). (ز)

٢٤٥٤٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سفيان الثوري، عن أبيه ـ ﴿لَمُفِيَ ٱلْأَنْرُ﴾، قال: لَقامت الساعة<sup>٢١</sup>. (ز)

۲٤٥٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ثُمَّرٌ لَا يُنظَرُونَ﴾، يقول: ثم لم يُنظّروا<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٥٤٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله: ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا ﴾ فعاينوه ﴿ لَقُنِى ٱلأَمْرُ ﴾ يعني: لنزل العذاب بهم، ﴿ ثُمْرٌ لَا يُنظَرُونَ ﴾ يعني: ثم لا يُناظَر بهم حتى يعذبوا؛ لأنَّ الرسل إذا كُذِّبت جاءت الملائكة بالعذاب (١٠) (١٠) . (ز)

ورجَّح ابنُ عطيَّة (٣/٣١٧) القول الاخير مستندًا إلى السياق، فقال: ﴿ويؤيد هذا التأويل ما بعده من قوله: ﴿وَلَقُ جَمَلَتُهُ مَلَكَا لَجَمَلَتُهُ رَجُلَا﴾، فإنَّ أهل التأويل مجمعون أن ذلك؛ لأنَّهم لم يكونوا يطيقون رؤية الملك في صورته، فالأَوْلَى في قوله: ﴿لَمُثِينَ ٱلأَمْرُ﴾ أي: لماتوا من هول رؤيته.

٢٢٢٩ علَّق ابنُ عطية (٣١٧/٣) على هذا القوِل بقوله: ﴿وهذا قول حَسَنِۗۗ .

اختلف المفسرون في معنى قوله: ﴿لَٰتُونَى ٱلۡأَثْرُ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: لقامت الساعة. والثانى: لعجل لهم العذاب. والثالث: لماتوا من هول رؤية الملك.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/١٢٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٦١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦٥/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه عبدالرزاق ٢٠٤/١، وابن جرير ١٦١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٥/٤ ـ ١٢٦٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦٦/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٦٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦٥/٤ ـ ١٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٠ ـ ٥٥١.

### ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَمَلْنَهُ رَجُلًا ﴾

Y٤٥٤٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق أبي روق، عن الضحاك ـ ﴿وَلَوْ جَمَلَنَهُ مَلَكَ لَجَمَلَنَهُ رَجُهُكِ﴾، يقول: لو أتاهم مَلَكٌ ما أتاهم إلا في صورة رجل؛ لأنهم لا يستطيعون النظرَ إلى الملائكة(١٠). (١٩/٦)

٢٤٥٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ وَلَوْ جَمَلَنَــهُ مَلَنَــهُ لَجَمَلَنــهُ وَ مَكَ لَجَمَلَنــهُ وَ مَجَلَلـــهُ مَلَــكُ لَجَمَلَنــهُ رَجَلًا ﴿ ١٠/٦)

٠٥٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله: ﴿وَلَوْ جَمَلْنَهُ ﴾ هذا الرسول ﴿مَلَكَا
لَجَمَلْنَهُ رَجُـلاً ﴾ يعني: في صورة رجل حتى يطيقوا النظر إليه؛ لأن الناس لا يطيقون النظر إلى صورة الملائكة (٤). (ز)

٧٤٥٥١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَوَ جَمَلَنَهُ مَلَكَا لَجَمَلَنَهُ رَجُهُكَ﴾، قال: لجَعَلنا ذلك الملَكَ في صورة رجل؛ لم نُرسِله في صورة الملائكة(مالاتكة(٢٠/١٣). (٢٠/١)

الم يذكر ابنُ جرير (٩/ ١٦٣ ـ ١٦٤) غير هذا القول وما في معناه.

وعلَّق ابنُ عطبة (٣١٨/٣) على هذا القول بقوله: "ومما يُؤيِّد هُذا المعنى الحديث الوارد عن الرجلين اللذين صعدا على الجبل يوم بدر ليريا ما يكون في حرب النبي ﷺ للمشركين، فسمعا حِسَّ الملائكة، وقائلًا يقول في السماء: أقدِم حيزوم. فمات أحدهما لهول ذلك، فكيف برؤية مَلَك في خِلْقَتِه، ولا يُعارَض هذا برؤية النبي ﷺ لجبريل وغيره في صورهم؛ لأن النبي ﷺ أعطى قوة غير هذه كلها ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/١٦٢، وابن أبي حاتم ٤/١٢٦٥، ١٢٦٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٦٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٣/١، وابن جرير ٩/١٦٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٦٣/٩.

### والمنافئة المنافظة المنافظة

## ﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ١

٢٤٥٥٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - ﴿وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَخْلِطُونَ<sup>(١١</sup>). (١٩/٦)

**٧٤٥٥٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم﴾،** يقول: شَبَّهْنا عليهم<sup>(١)</sup>. (٢٠/١)

٢٤٥٥٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِ مَا يَلْمِسُونَ ﴾، فهم أهل الكتاب، فارقوا دينهم، وكذَّبوا رسلهم، وهو تحريف الكلام عن مواضعه (٣٠). (ز)

٧٤٥٥٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق رجل، عن الثوري \_ ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكَ الْجَمَلْنَهُ رَجُلاً اللهِ وَعَلَمَ اللهِ عَلَيْهِ مَا يَلْمِسُونَ ﴾ (١٠) رَجُلاً إِ ﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِ مِ مَا يَلْمِسُونَ ﴾ (١٠) . (ز)

٢٤٥٦ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق عبيد بن سليمان - في قوله: ﴿وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم ثَمَّا يَلْبِسُونَ﴾، يعني: التحريف، هم أهل الكتاب، فرَّقوا كتبهم ودينهم، وكذَّبوا رسلهم، فلبَس الله عليهم ما لبَسوا على أنفسهم (◊ ال٣٣٣٠ (ز)

٢٤٥٥٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَئْكِهُم مَا يَئْكِهُم أَن يَئْكُمُون ﴾، يقول: ما لَبَس قومٌ على أنفيهم إلا لَبَس اللهُ عليهم، واللَّبسُ إنما هو مِن الناس، قد بيَّن الله للعباد، وبعَث رُسُلَه، واتخذ عليهم الحُجَّة، وأراهم الآيات، وقدَّم إليهم بالوعيد (٢٠). (٢١/٦)

المجتمع ابن عطية (٣١٨/٣١) نزولها في كفار العرب، وليس أهل الكتاب مستندًا إلى
 السياق، فقال: اوذكر بعض الناس في هذه الآية: أنها نزلت في أهل الكتاب، وسياق الكلام ومعانيه يقتضي أنها في كفار العرب.

وبنحوه رجَّح ابنُ جرير (٩/ ١٦٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٦٠٥، وابن أبي حاتم ١٢٦٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٦٤، وابن أبي حاتم ١٢٦٧/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جوير ١٦٠/٩، وابن أبي حاتم ١٣٦٧/٤.
 (٤) أخرجه الثوري ص١٠٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٦٤ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٤٥٥٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾، يقول: شَبَّهْنا عليهم ما يُشَبِّهون على أنفسهم (١٠/ ٢٠/١)

و ٢٤٥٥ عني: ولَشبَّهنا عليهم و المَّنْ عَلَيْهِم يعني: ولَشبَّهنا عليهم و المَّنَّهِ الله عليهم و المَّنَّةِ عني عني: ما يُشبِّهون على أنفسهم؛ بأن يقولوا: ما هذا إلا بشر مثلكم (٢٠). (ز)

# ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن مَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِيرَ سَخِرُوا مِنْهُم مَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞﴾

### 🏶 نزول الآية:

٧٤٥٦٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ مِرْسُلِ مِن قَبْلِكَ﴾، وذلك أنَّ مكذبي الأمم الخالية أخبرتهم رسلهم بالعذاب، فكذَّبوهم بأنَّ العذاب ليس بنازل بهم. فلمًّا كذَّب كفارُ مكة النبي ﷺ بالعذاب حين أوعدهم استهزءوا منه؛ فأنزل الله يُعَزِّي نبيًه ﷺ ليصبر على تكذيبهم إياه بالعذاب ("). (ز)

Y٤٥٦١ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ قال: مَرَّ رسول الله ﷺ فيما بلغني \_ بالوليد بن المغيرة، وأُمَيَّة بن خلف، وأبي جهل بن هشام، فهَمَزوه، واستَهزَءوا به، فعَاظَه ذلك؛ فأنزل الله: ﴿ وَلَقَدِ السَّهْزِينَ بِرُسُلٍ مِن فَبَلِكَ فَكَاقَ بِاللَّذِينَ مَنْ اللهِ عَن مَبْلِكَ فَكَاقَ بِاللَّذِينَ مَنْ اللهِ عَن مَبْلِكَ فَكَاقًا بِاللَّذِينَ مَنْ اللهِ عَن مَبْلِكَ فَكَاقًا بِاللَّذِينَ مَنْ اللهِ عَن اللهُ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهُ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهُ اللهِ عَن اللهِ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَل اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهِ عَلَيْكُولُ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُولُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُونُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### 🏶 تفسير الآية:

Y٤٥٦٢ \_ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ وَمَانَ ﴾: أحاط (٥). (ز)

۲٤٥٦٣ ـ قال عطاء [بن أبي رباح]: ﴿فَحَاقَ﴾: حَلَّ<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٥٦٤ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَهَكَانَ بِاللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ الرُّسل ﴿ مَا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ يقول: وقع بهم العذابُ الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٦٤/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٧/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥١. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٥٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٢٦٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٦، وتفسير البغوي ٣/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٤/ ١٣٦، وتفسير البغوي ٣/ ١٣٠.

استهزءوا به<sup>(۱)</sup>. (۲۱/٦)

٢٤٥٦٥ \_ قال الربيع بن أنس: ﴿حَاقَ﴾: نزل<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٤٥٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْنِيَ مُرسُلِ مِن مَبْلِكَ هِ يا محمد، كما استهزئ بك في أمر العذاب، ﴿ وَمَكَانَ ﴾ يعني: فذارَ ﴿ إِلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم ﴾ يعني: من الرسل ﴿ مَا كَانُوا بِهِمْ ﴿ عَنِي: بالعذاب ﴿ يَسَنَهُ زِمُونَ ﴾ بأنّه غير نازل بهم (٣٠). (ز)

# ﴿ فَلَ سِبُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلدُكَاذِينَ ﴿ ﴾

٢٤٥٦٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ فَلَ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُدَّ اَنْظُرُوا حَدَّيْكَ كَاكَ عَلَيْبَهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾، قال: بنس - واللهِ - ما كان عاقبةُ المكذِّبين، وَمَّر اللهُ عليهم، وأهلكَهم، ثم صيَّرهم إلى النار (٤٠) ( ٢١/٦)

٢٤٥٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ سِيُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُدَّ انظُّرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنقِبَهُ ٱلمُكَنِّينِينَ﴾ بالعذاب، كان عاقبتهم الهلاك، يُحَدُّر كفار مكة بمثل عذاب الأمم الخالية (٥). (ز)

## ﴿ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُل لِلَّهِ كُنَّبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْـمَةُ ﴾

٢٤٥٦٩ ـ عن سلمان، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الله خلق يوم خلق السماوات والأرض ماثة رحمة، كلُّ رحمةٍ طبّاقَ ما بين السماء والأرض، فجعل منها في الأرض رحمة، فبها تعطفُ الواللةُ على ولدِها، والوحشُ والطيرُ بعضها على بعض، فإذا كان يومُ القيامة أكملها بهذه الرحمة، (٢/٥٠)

٢٤٥٧ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: اللَّمَّا قضَى اللهُ الخلق كتَب
 كتابًا، فوضَعه عنده فوق العرش: إنَّ رحمتي سَبَقتَ غضبي، (٧) . (٢٧/٦)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١٦٦/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٧/٤ ـ ١٢٦٨. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (۲) تفسير الثعلبي ١٣٦/٤.

 <sup>(</sup>۲) تفسير التعليم ١٣٦/٤.
 (۵) تفسير التعليم ١٣٦/٤.
 (٤) أخرجه ابن جرير ١٦٧/٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠/١٥٠. (٦) أخرجه مسلم ٢٠٩/٤ (٢٧٥٣). (٧) أخرجه البخاري ٢٠٥/١ (٧٤٢٣)، ٢٦٥/٩ (٧٤٥٣)، ٢٠٠/٩ (٤٥٥٤)، ومسلم ٢١٠٧/٤ (٢٧٥١)، وابن جرير ٢/٨٦، ١٦٨، وعبدالرزاق في تفسيره ٢/٤٤ (٧٨٠).

Y٤٥٧١ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: الْمُا خلق الله المخلق كتَب كتابًا بيده على نفسه: إنَّ رحمتي تغلِبُ غضبي، (٢٠/١)

٢٤٥٧٣ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: اإذا فرغ الله مِن القضاء بين الخلق أخرَج كتابًا من تحت العرش: إنَّ رحمتي سَبَقت غضَبي، وأنا أرحمُ الراحمين. فيقبضُ قبضةً أو قبضتين، فيَخرُجُ مِن النارِ خلقٌ كثير لم يعملوا خيرًا، مكتوبٌ بين أعينهم: عتقاء الله (١٠). (٣/٦)

Y ۲ ۲ ۲ عن أبي قتادة، عن رسول الله ﷺ، قال: «قال الله للملائكة: ألا أُحَدُّثُكم عن عبدَين من بني إسرائيل؟! أمَّا أحدُهما فيَرى بنو إسرائيلَ أنه أنشلهما في الدين والعلم والخُلُق، والآخرُ أنه مُسْرِفٌ على نفسِه، فذُكِر عندَ صاحبِه، فقال: في الدين والعلم والخُلُق، والآخرُ أنه مُسْرِفٌ على نفسِه، فذُكِر عندَ صاحبِه، فقال: لن يغفرَ اللهُ له. فقال: ألم يعلم أني أرحمُ الراحمين؟! ألم يعلم أن رحمتي سبقت غضبي؟! وأنِّي أوجبتُ لهذا العذاب؟!». فقال رسول الله ﷺ: «فلا تَأْلُوا على الله الله. (۲٤/١).

٧٤٥٧٥ عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله ﷺ: اإنَّ الله خلق يومَ خلَق السموات والأرض مائة رحمة، فجعَل في الأرضِ منها رحمة، فبعَل في الأرضِ منها رحمة، فبها تَعطِفُ الواللهُ على وليها، والبهائمُ بعضُها على بعض، وأخَر تسمًا وتسعين إلى يوم القيامة، فإذا كان يومُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۱۲۰/۹ ـ ۱۲۱ (۷۶۰٪)، ومسلم ۲۱۰۸/۴ (۲۷۰۱)، وابن أبي حاتم ۱۲٦۸/۶ (۷۱٤۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٨٢/١٥ (٩١٥٩)، من طريق محمد بن سابق، عن شريك، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة به.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو القاسم الخُتْلي في كتاب الديباج ص١٠٥ (٤٤)، وابن أبي داود في كتاب البعث ص٥١٥ (٥٣)، من طريق عبدالمجيد بن أبي رواد، عن معمر بن راشد، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

قال الذهبي في إثبات الشفاعة ص٥٠: ﴿إسناده جيد،

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب حسن الظن بالله ص٥٦ (٤٤)، وأبو نعيم في الحلية ٨٥/٨ \_ ٢٦، من طريق سعيد بن عبد العزيز، عن إسماعيل بن عبيدالله، عن رجل من آل جبير بن مطعم، عن أبي قتادة الأنصاري به.

قال أبو نعيم: اغريب من حديث إسماعيل، لم نكتبه إلا من حديث سعيد.

### القيامة أكمَلها بهذه الرحمة مائةً رحمة ١٤٠٠). (٢٥/٦)

٢٤٥٧٦ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان، وقال عنه: حسِبتُه أسنلَه ـ قال: ﴿إِنَّ الله ـ تبارك وتعالى ـ يوم القيامة يُخْرِج من النار مثل أهل الجنة ـ قال الحكم: لا أعلمه إلا أنه قال: مثلاً أهل الجنة، فأما مثل فلا أشك ـ، مكتوب ها هنا ـ وأشار الحكم إلى نحره ـ: عتقاء الله، فقال رجل: يا أبا عبدالله، أفرأيت قول الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿يُرِيدُونَ أَن يَمْرُجُواْ مِنَ النَّالِ وَمَا هُم عِمْرِجِينَ مِنْهَا الذين هم أهلها الذين هم أهلها الذين هم أهلها (٢٤/١).

٢٤٥٧٨ ـ عن عبدالله بن عمرو بن العاص ـ من طريق أبي أيوب ـ قال: إنَّ لله مائة رحمة، فأهبَط منها رحمة واحدة إلى أهل الدنيا، يتَراحمُ بها الجنَّ والإنس، وطائرُ السماء، وحِيتانُ الماء، ودوابُّ الأرض وهوامُّها، وما بين الهواء، واختَزن عنده تسعًا وتسعين رحمة، حتى إذا كان يومُ القيامة اختلَجَ<sup>(٥)</sup> الرحمة التي كان أهبَطها إلى أهل النيا، فحَوَاها إلى ما عندَه، فجعَلها في قلوبِ أهل الجنة، وعلى أهل الجنة (٢٤/٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ٣٥٢/٥ ـ ٣٥٣ (٤٢٩٤)، من طريق أبي معاوية، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي سعيد به.

قال ابن كثير في البداية والنهاية ٥٠/٣٠: «انفرد به ـ يعني: ابن ماجه ـ، وهو على شرط الصحيحين». وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٤/٧٥٧ (٧٣٥١): «إسناد صحيح».

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۲/ ۲۰۴ ـ ۲۰۰، وابن جرير ۱۹۹/.

<sup>(</sup>٣) تيعر: أي: تصيح. النهاية (يَعَرَ).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٣/١ - ٢٠٤، وابن جرير ١٦٨/٩ - ١٦٩، وابن أبي حاتم ١٢٦٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) أصل الخَلْج: الجذب والنَّزْع. النهاية (خلج).

<sup>(1)</sup> أخرجه ابن جرير ٩/ ١٧٠ ـ ١٧١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

YEOVA \_ عن أبي المخارقِ زُهَير بن سالم، قال: قال عمرُ لكعب: ما أولُ شيء ابتدأه الله مِن خلقِه؟ فقال كعب الأحبار: كتب الله كتابًا لم يَكتبه بقلم ولا مِداد، ولكن كتبه بإصبَعه، يتلوها الزَّبرَجَدُ واللؤلؤُ والياقوت: أنا الله، لا إله إلا أنا، سبقت رحمتي غضبي(١٠). (٢٤/٦)

٢٤٥٨ \_ عن طاووس بن كيسان \_ من طريق ابنه \_ إنَّ الله لَمَّا خلَق الخلق لم يَعطِف شيءٌ منه على شيء حتى خلق مائة رحمة، فوضَع بينَهم رحمة واحدة، فعطف بعضُ الخلق على بعض (٢٣/٦).

٢٤٥٨١ \_ قال مقاتل بن سليمان: قُل لكفار مكة: ﴿ لَهَن مَّا فِي ٱلسَّكَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ من الخلق؟ فرَدُّوا عليه في الرعد، قالوا: (الله) \_ في قراءة أبي بن كعب وابن مسعود (٢٠ \_، في تكذيبهم بالبعث قالوا: الله. ﴿ قُل لِللهِ كُنَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ في تأخير العذاب عنهم (٤٠). (ز)

### ﴿لَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيكُمَةِ﴾

٧٤٥٨٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: فأنزل الله في تكذيبهم بالبعث: ﴿ لَيَجَمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْتَجَمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْتَجَمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْتَجَمَعُنَّكُمْ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّال

### أثار متعلقة بالآية:

Y٤٥٨٣ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص، قال: قال رسول الله ﷺ: «كيف بكم إذا جمّعكم الله كله النّبُل في الكِنالة خمسين ألف سنة، لا ينظر إليكم، (ز).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٤/١، وابن جرير ٩/١٦٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى قوله تعالى: ﴿قُلُّ مَن رَّبُّ السَّكَوْتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ ۗ [الرعد: ١٦]. وقراءة أُبَيِّ وابن مسعود شاذة.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥١ ـ ٥٥١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥١ ـ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ٣٧/١٣ (٨٥)، والحاكم ٦٦٦/٤ (٨٧٠٧)، وابن أبي حاتم ١٢٦٩/٤ (٧١٤٣) واللفظ له، من طريق عبدالله بن وهب، عن عبدالرحمن بن ميسرة، عن أبي هانئ الخولاني، عن أبي عبدالرحمن الحبلي، عن عبدالله بن عمرو به.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: "صحيح». وقال الهبي في التلخيص: "صحيح». وقال الهيثمي في المجمع ١٣٥٧/ (١١٤٧٦): «رجاله ثقات». وأورده الألباني في الصحيحة ٢٦٦٦ ـ ٧٦٧ (٢٨١٧).

٢٤٥٨٤ - عن ابن عباس، قال: سُئِل رسول الله ﷺ عن الوقوف بين يدي رب العالمين، هل فيه ماء؟ قال: ووالذي نفسي بيده، إنَّ فيه لَماء، إنَّ أولياء الله لَيَرِدُون حياض الأنبياء، ويبعث الله تعالى سبعين ألف ملك في أيديهم عصي من نار، يذودون الكفار عن حياض الأنبياء، ((). (ز)

# ﴿لَا رَبِّ فِيدٍّ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

٧٤٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَا رَبَّ فِيدِّ بِعني: لا شكَّ فيه، يعني: في البعث بأنَّه كائن، ﴿ اللِّينَ خَيرُوا ﴾ يعني: غبنوا أنفسهم ﴿ فَهُد لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ يعني: لا يُصَدِّقون بالبعث بأنَّه كائن (٢٠). (ز)

## ﴿وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي الَّيْلِ وَالنَّهَارُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيدُ ﴿ ﴿ وَلَهُ السَّالِهُ السَّا

### 🇱 نزول الآية:

Y٤٥٨٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الكلبي - قال: إنَّ كفار مكة أتوا رسول الله ﷺ، فقالوا: يا محمد، إنَّا قد علمنا أنَّه إنَّما يحملك على ما تدعونا إليه الحاجة، فنحن نجعل لك نصيبًا في أموالنا حتى تكون أغنانا رجلًا، وترجع عمًّا أنت عليه. فنزلت هذه الآية (٣٠). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٧٤٥٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي الْيَلِ وَالنَّهَارِّ﴾، يقول: ما استقرَّ في الليل والنهار<sup>(٤)</sup>. (٢٦/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه \_ كما في تفسير ابن كثير ٣/٣٤٣ \_، وابن أبي الدنيا \_ كما في البداية والنهاية لابن كثير ٤١٨/١٩٤ ، ٤٦٧ \_ ٤٦٨ \_، من طريق عباس بن محمد، عن حسين بن محمد المروزي، عن محصن بن عقبة اليماني، عن الزبير بن شبيب، عن عثمان بن حاضر، عن ابن عباس به.

قال ابن كثير في تفسيره: «هذا حديث غريب». وقال في البداية والنهاية: «هذا حديث غريب من هذا الرجه، وليس هو في شيء من الكتب الستة.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۱٥٥ ـ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي (ت: الفحل) ص٣٦٧. وفي تفسير الثعلبي ١٣٧/٤ من قول الكلبي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٧٤، وابن أبي حاتم ١٢٦٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وتنبئ النهنية المادي

٢٤٥٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عظَّم نفسه لكي يُوَحَّد، فقال: ﴿وَلَهُمُ مَا سَكَنَ﴾ يعني: ما استقرُ والله من الدواب والطير في البر والبحر، فمنها ما يستقرُّ بالنهار وينتشر ليلًا، ومنها ما يستقرُّ بالليل وينتشر نهارًا، ثم قال: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ﴾ لما سألوا من العذاب، ﴿ٱلْمَلِيمُ﴾ به (١٣٣٣٠٠٠. (ز)

# ﴿ قُلْ أَفَيْرَ اللَّهِ أَقَيْدُ رَبِّكَ فَاطِيرِ السَّنَكَاتِ زَالْأَرْضِ وَهُوَ يُطْمِمُ وَلَا يُطْمَدُّ قُلْ إِنِّهِ أُرْبِتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْسَدُّ وَلَا تَكُونَكَ مِنَ النَّشْرِكِينَ ﴿ ﴾

### 🏶 نزول الآية:

٢٤٥٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلُ أَغَيرَ اللهِ ﴾ وذلك أنَّ كفار قريش قالوا: يا محمد، ما يحملك على ما أتيتنا به، ألا تنظر إلى مِلَّة أبيك عبدالله، ومِلَّة جدك عبدالمطلب، وإلى سادات قومك يعبدون اللات والعُزَّى ومناة! فتأخذ به، وتدع ما أنت عليه، وما يحملك على ذلك إلَّا الحاجة، فنحن نجمع لك من أموالنا. وأمروه بترك عبادة الله؛ فأنزل الله: ﴿قُلُ أَفَيْرَ اللهِ أَغِيدُ وَلِيًّا فَاطٍ السَّكَوْتِ وَٱلأَرْضِ ﴾. فعظم نفسه ليعرف توحيده بصنعه (١٤٤٢٠٠٠). (ز)

∑ΥΥΥΥ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٣٢) أن قوله: ﴿ سَكَنَ ﴾ هو من السكنى ونحوه، أي: ما ثبت وتقرر، ثم قال: «وقالت فرقة: هو من السكون، وقال بعضهم: لأن الساكن من الأشياء أكثر من المتحرك إلى غير هذا من القول الذي هو تخليط، والمقصد في الآية عموم كل شيء، وذلك لا يترتب إلا أن يكون ﴿ سَكَنَ ﴾ بمعنى: استقرَّ وثبت، وإلا فالمتحرك من الأشياء المخلوقات أكثر من السواكن، ألا ترى إلى الفلك والشمس والقمر والنجوم السابحة والملائكة وأنواع الحيوان والليل والنهار حاصران للزمان. ...

التبته على هذا القول فالنبي أُمِرَ أَنْ يقول هذه المقالة للكفرة الذين دعوه إلى عبادة أوثانهم، فتجيء الآية على هذا جوابًا لكلامهم. وهو ما انتقله ابنُ عطية (٣/ ٣٢٣ - ٣٣٤) مستندًا لمخالفته لظاهر الآية، فقال: وهذا التأويل يحتاج إلى سند في أنَّ هذا نزل جوابًا، وإلا فظاهر الآية لا يتضمنه. ورجَّح أنها لم تنزل جوابًا من جهة أنه الأفصح، فقال: والفصيح هو أنَّه لَمَّا قرر معهم أنَّ الله تعالى: ﴿ لَلْهُ مَا فِي السَّكَوْتِ وَالْأَرْقِيلُ ﴾، ﴿ وَلَلُهُ مَا سَكَنَ فِي التَّكَوْتِ وَالْزَقِيلُ ﴾، ﴿ وَلَلُهُ مَا سَكَنَ فِي التَّكِوْتِ وَالنَّوْقِيفُ ؛ أَغِيرُ هذا ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٢.

#### تفسير الآية:

## ﴿ قُلُ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا ﴾

• ٢٤٥٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ قُلْ أَغَيْرُ اللَّهِ أَغَيْدُ وَلِيُّهِ ، قال: أما الولئ فالذي يَتَولًا ، ويُقِرُّ له بالربوبية (١٠) . (٢٦/٦)

### ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

٢٤**٥٩١** ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿فَاطِرِ ٱلسَّمَكِيْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: بديع السماوات والأرض<sup>(٢)</sup>. (٢٦/٦)

**٢٤٥٩٢ - عن عبدالله بن عباس - م**ن طريق مجاهد - قال: كنتُ لا أدري ما ﴿فَاطِرِ ٱلسَّكَوْتِ وَٱلْأَرْفِ﴾، حتى أتاني أعرابيان يَختصِمان في بثر، فقال أحدُهما: أنا فطرتُها. يقول: أنا ابتدأتُها(٣/ك٣٠٠ . ٢٦/٦)

٣٤٥٩٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَكِوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، قال: خالق السماوات والأرض (٤٠) . (٢٦/٦)

٢٤٥٩٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، قال: خالق السموات والأرض (٥٠). (ز)

==الذي هذه صفاته أَتَّخِذُ وَلِيًّا؟! بمعنى: أنَّ هذا خطأ لو فعلته بَيِّن، وتعطي قوة الكلام أنَّ مَن فعله مِن سائر الناس بَيِّن الخطأء.

آت ذكر ابنُ عطية (١٧٧/٩) أنَّ فطر معناه: ابتدع وخلق وأنشأ، ويأتي أيضًا في اللغة بمعنى: شقَّ، ثم ذكر أن ابن عباس حمله على الجهة الأولى، وأنه يصح حمله على الجهة الأخرى أنَّه شقَّ الأرض والبُر حين احتفرها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٧٥، وابن أبي حاتم ١٢٦٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٢٦٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في فضائله ص٢٠٦، وابن جرير ٩/ ١٧٥. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في الوقف والابتداء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٨/١، وابن جرير ٩/١٧٦، وابن أبي حاتم ٤/١٢٧٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٧٦/٩.

## ﴿ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَدُ ﴾

٧٤٥٩٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَهُو يُطْوِمُ وَلَا يُطْمَرُكُ، قال: يَرزُقُ ولا يُرزَقُ (١٠). (٢٦/٦)

٢٤٥٩٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُو يُعْلِمُ وَلَا يُطْعَرُ ﴾، وهو يَرزُقُ ولا يُرزَقُ؛ لقولهم: نجمع لك من أموالنا ما يغنيك(٢). (ز)

## ﴿ فَلَ إِنَّ أَيْرَتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسَلَّمْ وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٤٥٩٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضَّحَّاك \_ قوله: ﴿ أَوَّلَ مَنْ أَسَـٰذُ ﴾: أوَّل المُصَدِّقين (٣). (ز)

٢٤٥٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِنَّ أَرْبُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلُ مَنْ أَسْلَمْ ﴾ يعنى: أول مَن أَخْلَص مِن أهل مُكة بالتوحيدُ التَّلَا . ثم أوحي إلى النبي ﷺ، فقال: ﴿وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ لقولهم للنبي عَلِي الله الله مِلَّة آبائك (١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٥٩٩ ـ عن أبي هريرة، قال: دعا رجلٌ من الأنصار النبئ ﷺ، فانطلَقنا معه، فلما طَعِم النبيُّ ﷺ وغسَل يدَه قال: «الحمد لله الذي يُطعِمُ ولا يُطعَمُ، ومَنَّ علينا فهَدانا، وأطعَمنا وسقانا، وكُلِّ بلاءٍ حسنِ أبلانا، الحمدُ لله غيرَ مودَّع ربِّي، ولا مكافأ، ولا مكفور، ولا مُستغنَّى عنه، الحمدُ للهُ الذي أطمَمنا من الطعام، وسُّقانا مِن الشَّراب، وكسانا مِن العُرِيِّ، وهدانا من الضلال، وبصَّرنا من العَمَى، وفضَّلنا على كثيرٍ مِن ==

٢٣٣٦ ذكر ابنُ عطية (٣٢٥/٣) هذا القول، وذكر قولًا غيره يقول: في الكلام حذف، تقديره: وقيل لي: ولا تكونن من الممترين. ثم قال معلِّقًا: ﴿وتلخيص هذَا: أنه ﷺ أُمِر، فقيل له: كن أول من أسلم ولا تكونن من المشركين. فلمَّا أُمِر في الآية أن يقول ما أُمِر به جاء بعض ذلك على المعنى، وبعضه باللفظ بعينه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٧٦/٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الشيخ. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٢.

#### == خلقِه تفضيلًا، الحمدُ لله ربِّ العالمين<sup>١١١</sup>. (٢٧/٦)

## ﴿ قُلْ إِنَّ أَخَالُ إِنْ عَصَدِّيثُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ ﴾

۲٤٦٠٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ ﴿ عَذَابَ ﴾، يقول: نكال ۲٬۰ . (ز)

٢٤٦٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: قل لهم يا محمد: ﴿ إِنَّ أَخَاتُ إِنْ عَصَيَّتُ رَبِّي إِن رَبِّهِ إِن رَبِّهِ إِن رَبِّهِ الله الله عَمَدَيْثُ وَعَدَابُ وَمُواَبُ وَيُومِ يَعْنِي بِالعظيم: الشديد؛ يوم القيامة (٣٠). (ز)

#### النسخ في الآية:

Y٤٦٠٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: نَسَخَتْ ﴿إِنَّا فَتَحَا لَكَ﴾ [الفتح: ١] قولَه: ﴿إِنِّ أَخَاتُ إِنَّ أَخَاتُ إِنَّ كَانُتُ عَمَدَيْتُ رَقَى عَذَابَ يَوْرِ عَظِيمِ﴾ (٤) . (ز)

## ﴿ مَن يُمْرَف عَنْهُ يَوْمَهِ إِ فَقَدْ رَحِمَةً وَدَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ ۞﴾

#### # قراءات:

**٢٤٦٠٣ ـ في قراءة أُبَيّ بن كعب ـ** من طريق بشرِ بن السَّريِّ، عن هارون النحوي ـ: (مَن يَّصْرفُهُ اللهُ<sup>(۵)</sup>. (٢٧/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٦٠٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ مَنْ يُمْمَرَفَ عَنْهُ يَوْمَهِـ فِ ﴾ ،
قال: مَن يُصرَفُ عنه العذاب<sup>(١)</sup>. (٢٧/٦)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان ۲۲/۱۲ ـ ۲۳ (۵۲۱۹)، والحاكم ۲۱/۱۲ (۲۰۰۳)، من طريق بشر بن منصور السلمي، عن زهير بن محمد، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة به.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه». وقال أبو نعيم في الحلية ٢٤٢/٦: «غريب من حديث سهيل وزهير، تفرد به بشر بن منصور».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠.(۳) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٣ ـ ٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٢ ـ ٥٥٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٨/١، وابن جرير ٩/ ١٧٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠.

741 a

٧٤٦٠٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: من يَصْرِف الله عنه العذابَ ﴿يَوْمَهِـنِ ﴾ يوم القيامة ﴿فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَلِكَ ﴾ الصرف، يعني: صرف العذاب ﴿الْفَوْدُ ٱلْمُبِينُ ﴾ يعني: النجاة العظيمة المبينة (١).

## ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ ٱللَّهُ بِعُمْرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ﴾

٢٤٦٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: خوّف سبحانه النبيّ ﷺ؛ لِيَتَمَسَّك بدين الله تعالى فقال: ﴿ وَإِن يَسَسِّكَ اللهُ بِشُرِ ﴾ يعني: يُصِبْك الله بضُرِّ، يعني: بلاء وشدة؛ ﴿ الله عَالِمَ لَهُ مُرِّ ﴾ يقول: لا يقدر أحد من الآلهة ولا غيرهم كشف الضُرِّ إلا الله (١). (ز)

#### ﴿ وَإِن يَسْسَنُكَ بِخَيْرٍ ﴾

٢٤٦٠٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، في قوله: ﴿وَإِن يَشَسَكَ عِنْرِ﴾، يقول: بعافية (٣/٢٣). (٢٨/٦)

٢٤٦٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن يَشَسَكَ عِنْيَرِ﴾ يعني: يُصِبُك بفضل وعافية (٤)

#### ﴿ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞﴾

٢٤٦٠٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَهُوْ كُلُّ كُلِّ شَهُو فَيْئِرُ﴾ من ضُرِّ، وخير<sup>(ه)</sup>. (ز) ٢٤٦١٠ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: ﴿فَكَنْ كُلِّ شَهُو فَلِئِيرٌ﴾، أي: لا يقدر على هذا غيرك بسلطانك وقدرتك<sup>(٢)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

والمنابع المنابع المنا

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٦١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عبدالملك بن عمير - قال: أُهْدِي للنبي ﷺ بغلة؛ أهداها له كسرى، فركبها بِحَبْلِ مِنْ شَعْرٍ، ثم أردفني خلفه، ثم سار بي مَلِيًّا، ثم الْتَفَتَ فقال: ﴿ اَخْفَظِ اللهُ يَحْبُلِ مِنْ شَعْرٍ، ثم أردفني خلفه، ثم سار بي مَلِيًّا، ثم الْتَفَتَ فقال: ﴿ إِنَّا خُلَامُ اللهِ فِي الرَّخَاءِ يَمْرِفْكَ فِي الشَّدَّةِ، وَإِذَا سَنَّكَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ، قَدْ مَضَى الْقَلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ، فَلَوْ جَهَدَ النَّاسُ أَنْ يَنْفَعُوكَ بِمَا لَمْ يَقْدِرُوا عَلَيْهِ، وَلَوْ جَهَدَ النَّاسَ أَنْ يَنْفُعُوكَ بِمَا لَمْ يَقْدِرُوا عَلَيْهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَعْمَلَ بِالصَّيِرِ مَعَ الْيَقِينِ بِمَا لَمْ مَعْدُوا عَلَيْهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَعْمَلَ بِالصَّيِرِ مَعَ الْيَقِينِ فَاصْبِرٍ، فَإِنْ السَّبْرِ عَلَى مَا تَكْرَمُهُ خَيْرًا كَثِيرًا، وَاصْلَمْ أَنْ مَعَ الْعَشْرِ اللهَ مَلَى السَّبْرِ عَلَى مَا تَكُرَمُهُ خَيْرًا كَثِيرًا، وَاصْلَمْ أَنْ مَعَ الْعُسْرِ ، وَاصْلَمْ أَنْ مَعَ الْعُسْرِ الْسَتَرِ () . (ز)

٢٤٦١٢ \_ عَن عامر بن عبدقيس \_ من طَريق جسر \_ قال: ما أبالي ما فاتني من الدنيا بعد آيات في كتاب الله؛ قوله: ﴿ وَمَا مِن ذَائِمَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْفَهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّعَا وَمُسْتَوَدَّعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُهِينِ ﴾ [هـود: ٦]، وقـوله: ﴿ مَنْ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحَمَةٍ فَلَا مُشْتِكَ لَهَا أَوْلَهُ مُرْسِلُ لَهُ مِنْ بَعْمِينَ ﴾ [فاطر: ٢]، وقـوله: ﴿ وَلَهُ يَنْسَسَكُ اللَّهُ مِشْتِ فَلُو عَلَى كُلُ مُنْهِ وَلَيْدٌ ﴾ [فاطر: ٢]، وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مِشْتِ اللَّهُ مِشْتِ فَلُو عَلَى كُلُ مُنْهِ وَلِيدٌ ﴾ [ألا كُونُ وَلِن مُنْهِ وَلِيدٌ ﴾ [()

## ﴿وَهُوَ ٱلْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ.﴾

7٤٦١٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُو ٱلْقَاهِرُ ﴾ لخلقه ﴿وَقَقَ عِبَادِيَّ ﴾ قد علاهم، وقهرهم (٣٠). (ز)

## ﴿وَهُوَ الْمُكِيمُ الْمَدِيدُ ۞﴾

٢٤٦١٤ ـ عن أبي العالية الرِّياحِيِّ ـ من طريق الربيع ـ في قوله: ﴿ لَلْمُكِيمُ ﴾، قال:

 <sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم ٣٣/ ٣٣ (٦٠٣٣)، من طريق عبدالله بن ميمون القداّح، عن شهاب بن خراش، عن عبدالملك بن عمير، عن ابن عباس به.
 قال الحاكم: «هذا حديث كبير عال».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا، كتاب الرضا عن الله ٤٥١/١ ع ٤٥٠ (٨٨) ـ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

وَفَيْنِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الحكيم في أمره (١). (ز)

Y£٦١٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُو لَلْكِيمُ ﴾ في أمره، ﴿الْخَبِيرُ ﴾ بخلقه (٢). (ز) ٢٤٦١٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: قوله: ﴿لَكَكِيمُ ﴾، قال: الحكيم في عُذره وحُجَّته إلى عباده (٣). (ز)

﴿قُلْ أَنْ فَنَهُ آكَدُ فَنَهَأَ قُلُ اللَّهُ ضَهِدًا بَنِي رَبَيْتَكُمْ وَأُونِي إِنَّ هَلَا اللَّهُوَانُ لِأَلوَكُمْ بِدٍ. وَمَنْ لَنَةً أَبِنَّكُمْ لَتَشَهَّدُونَ أَكَ مَنَ اللَّهِ ءَالِهَةً أَخَرَىٰ قُل لَا آشَهَذُ قُلْ إِنَّا هُوَ إِلَهٌ وَبِيَّةً وَإِنِّي رَبِيَّةً ثِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٤٦١٨ ـ عن أنس بن مالك، قال: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿وَأُومَىٰ إِنَّ كُلَّا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنْذِنَكُمْ بِمِه﴾ كتّب رسول الله ﷺ إلى كِسرى، وقيصر، والنجاشي، وكلِّ جبَّار، يَدعوهم إلى الله ﷺ، وليس بالنجاشي الذي صلَّى عليه (٥٠). (٢٩/٦)

٢٤٦١٩ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: إنَّ رؤساء مكة قالوا: يا محمد، ما نرى أحدًا يُصَدِّقك بما تقول من أمر الرسالة، ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى، فزعموا أن ليس لك عندهم ذكر ولا صفة، فأرِنا مَن يشهد لك أنَّك رسولٌ كما تزعم؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٦٧ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ أَنُّ مَنْ وَأَكْمُ شَهْدَةً﴾، وذلك أنَّ كفار قريش قالوا للنبي ﷺ: أما وجد الله رسولًا غيرك؟! ما نرى أحدًا يُصَدِّقك بما تقول، وقد

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٠/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧١/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/١٨٥، وابن إسحاق - كما في سيرة ابن هشام ٥٦٨/١ م، من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أي محمد مولى زيد بن ثابت، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس به. قال ابن جرير ٩/ ١٨٥: قودُكِرَ أن هذه الآية نزلت في قوم من اليهود بأعيانهم، من وجه لم تثبت صحته لم تشت صحته لم تشت صحته.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطيراني في الأوسط ٢/١٥٠ (١٥٤٠). وأصله في مسلم ٣/١٣٩٧ (١٧٧٤) دون ذكر الآية. (٦) أسباب النزول للواحدي ص٣٦٧ ـ ٣٦٨، وتفسير البغوي ٣/١٣٣.

سألنا عنك أهل الكتاب، فزعموا أنَّه ليس لك عندهم ذِكْر، فمن يشهد لك أنَّ الله هو الذي أرسلك؟ فقال الله للنبي ﷺ: ﴿ أَنَّ اللهُ مُنَالِهُ ﴾('). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ قُلْ أَنَّ ثَنَّهِ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِ وَيَبْتَكُمُّ ﴾

٢٤٦٢١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿قُلْ أَنُ شَيْوٍ ٱكَبُرُ شَهُنَةً﴾ قال: أمِر محمدٌ ﷺ أن يسألَ قريشًا: ﴿أَنُّ شَيْوٍ ٱكَبُرْ شَهُنَةً﴾؟ ثـم أمَره أن يُخبِرَهم فيقول: ﴿اللَّهُ شَهِدُ بَيْنِي وَبَيْتَكُمْ﴾(١٨٣٣/١٠. (٢٨٨)

٧٤٦٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ﴾ لهم: ﴿أَنُّ مَنْ الْكُرُ ثَهَنَدُهُ ﴾ قالوا: الله أكبر شَهَدَهُ أَكْبُر ثَهَدَهُ ﴾ بالني رسول، شهادة من غيره. فقال الله: قال الهم يا محمد: ﴿اللهُ شَهِيدٌا بَيْنِي وَيَبْتَكُمُ ﴾ بالني رسول، وأنّه أُوحِي إِلَيَّ هذا القرآن من عند الله (٣). (ز)

## ﴿ وَأُوحِىٰ إِلَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرْكُم بِهِ. وَمَنْ بَلِنَّهُ

٣٤٦٢٣ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: (مَن بلَغه القرآن فكأنَّما شافَهْتُه به. ثم قرأ: ﴿وَأُرْضِ إِلَىٰ هَلَا اللَّهُوَانُ لِأَنْوِكُمْ بِهِ. وَمَنْ بَلَغُهُ (٤٠) (٢٩/٣)

الم على هذا القول ـ الذي قاله مجاهد، ومقاتل ـ فالنبي الله أمِرَ أن يقول هذه المقالة للكفرة الذين دعوه إلى عبادة أوثانهم، فتجيء الآية على هذا جوابًا لكلامهم. وهو ما علَّق ابنُ حطية (٣/ ٣٣٠) عليه بقوله: ﴿ وَهُو تَبَيِئُكُم على هذا التأويل خبر لوَاقَتُهُ، وليس في هذا التأويل مبادرة من السائل إلى الجواب المراد بقوله: ﴿ تَبِينًا يَبْنُ وَيَتَنَكُّم الله في تبليغي ».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣ ـ ٥٥٤.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٢٠، وأخرجه ابن جرير ١٨١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧١/، والبيهقي في الأسماء والصفات (٦١٤). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣ ـ ٥٥٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في تاريخه ٢٨٥/٣ (٣٤٣)، من طريق محمد بن إسماعيل الرازي، عن أبي عبدالله محمد بن أبوب بن يحيى بن الضريس، عن هوذة، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس به.

٢٤٦٢٤ ـ عن أبي بن كعب، قال: أَتِي رسولُ الله ﷺ بأسارَى، فقال لهم: «هل دُعِيتُم إلى الإسلام؟». قالوا: لا. فخلَّى سبيلَهم، ثم قرأ: ﴿وَأُرِيَ إِنَّ كَلَا ٱلقُرْءَانُ لِأَنْوَرَكُمْ بِدِ وَمَنْ بَلِهُ ﴾. ثم قال: ﴿خلُوا سبيلَهم حتى يأتوا مأمنَهم؛ مِن أجل أنهم لم يُدعُواهُ (١٠) . (٢٩/٦)

٢٤٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَأُوحِيَ إِلَّ هَلَا ٱلْقُوَانُ لِأَنْذِنَكُمْ بِهِ، وَمَنْ يَنَهُ ﴾، إنَّ النبيَّ ﷺ كان يقول: ﴿بَلَّعُوا عن الله، فمَن بلَغَته آيةٌ مِن كتاب الله فقد بلَغه أمرُ الله (٣٠). (٣٠/١٠)

٣٤٦٢٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَأُوبَى إِلَّهُ هَلَا ٱلقُرَّانُ لِأَنْذِكُمُ مِيهُ يعني: أهل مكة، ﴿وَمَنْ بَلَغُهُ يعني: مَن بلَغه هذا القرآن مِن الناس فهو له نذير<sup>(٣)</sup>. (٣٨/٦)

٢٤٦٢٧ ـ عن حسن بن صالح، قال: سألتُ ليثًا: هل بَقِى أحدٌ لم تبلُغه الدعوة؟ قال: كان مجاهد بن جبر يقول: حبثُما يأتي القرآنُ فهو داعٍ، وهو نذير. ثم قرأ: ﴿ لِأُوْرَكُمْ بِهِ وَمَنْ لِللَّهُ ﴾ (6. ٣٠/٠)

٢٤٦٢٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَأُومِيَ إِنَّ هَلَا ٱلقُرَّانُ لِأَنْدِكُمْ بِهِ.﴾ قال: العرب، ﴿وَمَنْ بَئَنِّ﴾ قال: العجم<sup>(٥)</sup>. (٢٠/٦)

٧٤٦٢٩ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ في قوله تعالى: ﴿ وَأُوسَى إِنَّ مَلْنَا الْقُرْبَانُ لِأَنْفِرُكُمْ بِهِ. وَمَنْ بَلَغْ﴾، قال: مَن بلَغه القرآنُ فكأنَّما رأى النبيَّ ﷺ. وفي لفظ: مَن بلَغه القرآنُ حتى يفهمَه ويَعقِلَه كان كمَن عايَن

<sup>=</sup> وحكم الخطيب البغدادي على إسناده بالبطلان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الكبرى ١٠٧/٩، من طريق روح بن مسافر، عن مقاتل بن حيان، عن أبي العالية، عن أبي بن كعب بنحوه.

قال البيهقي: «روح بن مسافر ضعيف».

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ۲/٤٤ (۷۸۱)، وابن جرير ۹/۱۸۲، وابن أبي حاتم ٤/١٢٧٢ (٢١٦٦) مرسلا.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٨٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧١/٤، والبيهقي في الأسماء والصفات (٥٩٤). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٨٣/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص٣٠، وأخرجه ابن جرير ١٨٣/٩ من طريق سفيان الثوري، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧١، والبيهتي في الأسماء والصفات (٥٩٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشبخ. وأخرجه ابن جرير ١٨٣/٩ من طريق ابن أبي نجيح بلفظ: من أسلم مِن العجم وغيرهم.

رسولَ الله ﷺ، وكلَّمه (١٠). (٢٩/٦)

٢٤٦٣٠ ـ عن محمد بن كعب القرظي، قال: كأنَّ الناسَ لم يسمعوا القرآن قبلَ يوم القيامة حينَ يَتلوه اللهُ عليهم (٢١). (٢١/١٦)

٢٤٦٣١ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ لِأَنْذِكُمْ بِدِه وَمَنْ بَلَغُ ﴾ ، أمَّا ﴿ مَنْ بَلَغَ﴾ فَمَن بلغه القرآنُ فهو له نذير <sup>(٣)</sup> . (ز)

Y٤٦٣٢ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر الرازي \_ قال: ﴿وَأُوحِىَ إِنَّ هَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

Y٤٦٣٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْمَانُ﴾ من عند الله ﴿لِأَنذِرَكُم بِمِـ﴾ يعني: لكي أنذركم بالقرآن، يا أهل مكة، ﴿وَمَنْ بَلَةٍ﴾ القرآنُ مِن الجن والإنس فهو نذير لهم، يعني: القرآن إلى يوم القيامة(٥٠). (ز)

٢٤٦٣٤ \_ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَأُوعَىٰ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْمَانُ لِأَنْذِكُمْ بِدِ وَمَنْ لِلْهُ﴾، قال: يقول: مَن بلغه القرآن فأنا نذيرُه.
وقرأ: ﴿يَكَائِيُهَا ٱلنَّاسُ إِنِّ رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾ [الأعراف: ١٥٨]. قال: فـمَـن بلغه القرآنُ فرسول الله ﷺ نذيره (٢٠٣١٤ . (ز)

آنَّ هناك مَن قال بأنَّ معناه: بلغ الحلم. ثم قال: ﴿ وَيَنْهُ معناه عند الجمهور: بلاغ القرآن. وذكر أنَّ هناك مَن قال بأنَّ معناه: بلغ الحلم. ثم قال: ﴿ وَرُوي فِي معنى التأويل الأول أحاديث، منها أن النبي عَلَيْهُ قال: ﴿ يا أَيها الناس، بلّغوا عني ولو آية، فإنه من بلغ آية من كتاب الله تعالى فقد بلغه أمر الله تعالى؛ أخذه أو تركه، ونحو هذا من الأحاديث كقوله: «مَن بلغه هذا القرآن فأنا نذيره».

<sup>(</sup>۱) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣٢٠ ـ، وابن أبي شبية ٤٦٨/١٠، وابن جرير ٩/ ١٨٢، وابن أبي حاتم ٤/١٧٢١. وعزاه السيوطي إلى ابن الضّريس، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.(٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٢/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣ ـ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٨٤.

## ﴿ إَيْنَكُمْ لَنَشْهُدُونَ أَتَ مَعَ اللَّهِ اللَّهِ أَخْرَعُ قُل لَا آشَهُذُ قُلْ إِلَّنَا هُوَ إِلَّهُ رَئِيدٌ وَإِنِّي رَبِئٌ بَنِئٌ ثَشْرِكُونَ ۞﴾

٧٤٦٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال: ﴿ أَيْنَكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَثَ مَعَ اللَّهِ وَالِهَةَ أَخَرَيُّهُ؟ قالوا: نعم، نشهد. قال الله للنبي ﷺ: ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ لَا أَشْهَدُ ﴾ بما شهدتم، ولكن أشهد ﴿ وَلَا إِنَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَىهُ \* أَنْهُ مُؤْنَ ﴾ به غيره (١١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٦٣٦ \_ عن الحسن \_ من طريق قتادة \_: أنَّ نبيَّ الله ﷺ قال: إيا أَيُّها الناس، بلُغوا ولو آيةً مِن كتاب الله، فمَن بلَغته آيةٌ مِن كتاب الله فقد بلَغه أمرُ الله؛ أخَذَها أو تركها، (٣٠/١)

٣٤٦٣٧ \_ عن عبدالله بن عمرو، عن النبي ﷺ، قال: البلغوا هنّي ولو آية، وحدّثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومَن كذّب عليّ متعمّدًا فليتبوّأ مقعدًه مِن النار، (٣) ( ٢٦/١٣)

## ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْهُونَهُ كُمَّا يَمْرِقُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ خَيْرُوٓا أَنْسَهُمْ فَهُمْرَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٧٤٦٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: أنزل في قولهم: لقد سألنا عنك أهل الكتاب، فزعموا أنَّه ليس لك عندهم ذكر. فقال: ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْوُفَتُهُ كَمَا يَمْوُفُونَكُ الْمَوْفَدُ الْكِتَبَ يَمْوُفُونَهُ كَمَا يَمْوُفُونَكُ الْمَدَمُمُ ﴿الْكِتَبَ مُنْ اللَّهُ مُنْكُونَكُ اللَّهُ مُنْكُونَكُ (ز)

#### تفسير الآية:

## ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْ فُونُهُ كُمَا يَمْرِفُونَ أَبْنَاتَهُمُّ ﴾

٢٤٦٣٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَاتَيْتَهُمُو

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٣ ـ ٥٥٤.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وأبي الشيخ. وأخرجه ابن جرير ۹/ ۱۸۲ بنحوه من مرسل قتادة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٤/ ١٧٠ (٣٤٦١)، وعبد الرزاق في تفسيره ٢/ ٤٤ (٧٨٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٤.

ٱلكِتَنَبَ يَمْرِهُونَهُۥ كُمَا يَمْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ﴾، قال: اليهود، والنصارى، يعرفون رسول الله ﷺ في كتابهم كما يعرفون أبناءهم (۱). (ز)

٢٤٦٤١ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْتَهُمُ الْكِتَبَ يَمْ أُونَهُ كُمَا يَمْ فُونَ أَبْنَاتَهُمُ ﴾، يعني: يَعرِفون النبيَّ ﷺ كما يعرفون أبناءهم؛ لأنَّ نعته معهم في التوراة (٣١/٦) . (٣١/٦) ٢٤٦٤٢ \_ عن خصيف بن عبد الرحمن \_ من طريق محمد بن سلمة \_ أنَّه قال: يعرفون النبي ﷺ وصِفَته كما يعرفون أبناءهم (٤٠) . (ز)

٧٤٦٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْهُوْنَهُ ﴾ أي: صفة محمد ﷺ في كتبهم ﴿ كَمَّا يَمْمِوُنَ أَلِنَاتَهُمْ ۗ ﴾... عن مقاتل، قال: إنَّ عبدالله بن سلام قال: لَأنا أَعْرَفُ بمحمد ﷺ مِنِّي بابني؛ لِأنِّي لا أعلم ما أَحْدَثَتْ فيه أُمَّهُ (١٠٠٠٠٪. (ز)

٧٤٦٤٤ - عن عبدالملك ابن جُريْج - من طريق حجَّاج - قوله: ﴿ النِّينَ مَاتَتَسُّرُ الرَّينَ مَاتَتَسُرُ اللَّحِتَبُ يَسَوُّونَهُ كُمَا يَعَوْونَكَ أَبَاتَهُمُ ﴾، يعني: النبي ﷺ. قال: زعم أهل المدينة عن أهل الكتاب مِمَّن أسلم أنهم قالوا: واللهِ، لَنَحْنُ أَعْرَفُ به من أبنائنا؛ من أجل الصفة والنعت الذي نجده في الكتاب، وأما أبناؤنا فلا ندري ما أحدث النساء (١) [ [٢٤]]. (ز)

آئاتا ذكر ابن عطية (٣/ ٣٣٢) أنَّ الضمير في قوله: ﴿ يَرْبُونَكُ \_ على هذا القول الذي قاله السدي، وابن جريج، وقتادة من طريق معمر، وخصيف بن عبدالرحمن \_ يعود على محمد ==

المعرفة ابنُ مطية (٣/ ٣٣٢) قول ابن سلام، فقال: اوتأوَّل ابنُ سلام ﷺ المعرفة بالابنِ: تَحَقَّق صِحَّةِ نسبه، وغرض الآية إنما هو الوقوف على صورته، فلا يخطىء الأب فها».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٦/٢، وابن جرير ١٨٧/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٢/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/١٨٧، وابن أبي حاتم ١٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٣/٤، وينظر: ١٥٥٨.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٥٥٤/١ مضى قريبًا بطوله.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٨٧/٩.

## ﴿الَّذِينَ خَيْرُوٓا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

٧٤٦٤٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ، قال: ﴿الَّذِينَ خَيِرُوٓا أَنفُسُهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾؛ لأنهم كفَروا به بعد المعرفة (١٧١٦٠). (٣١/٦)

٢٤٦٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الَّذِينَ خَيِرُوٓا أَنْشَهُمُ ۗ يعني: غبنوا أنفسهم، ﴿فَهُرّ لَا يُؤْمِنُونَ ۗ يعني: لا يُصَدِّقون بمحمد ﷺ بأنَّه رسول الله(٢٠). (ز)

## ﴿وَمَنْ أَظْلًا مِنْنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِكَايَتِيُّهُ إِنَّهُ لَا يُفلِحُ الظَّالِيمُونَ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

٧٤٦٤٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان ـ قال: قال النَّضرُ ـ وهو من بني عبدالدار ـ: إذا كان يومُ القيامة شَفَعَت لي اللاتُ والعُزَّى. فأنزل الله: ﴿ وَهُو مِن بني عبدالدار ـ: إذا كان يومُ القيامة شَفَعَت لي اللاتُ والعُزَّى. فأنزل الله: ﴿ ١٥/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٦٤٨ ـ قال الحسن البصري: فلا أحد أظلم ﴿ مِنَّنِ ٱقْتَرَىٰ ﴾: اخْتَلَق ﴿ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾

== ورسالته، ثم قال: «وذلك على ما في قوله: ﴿وَأُونِي إِلَّا هَذَا الْقُرْانُ لِأَنْوِنَكُم﴾ فكانّه قال: وأهل الكتاب يعرفون ذلك من إنذاري والوحي إليّ، وتأوَّل هذا التأويل عمر بن الخطاب رهاه، يدل على ذلك قوله إلى عبدالله بن سلام رهاها: إذَّ الله أنزل على نبيّه بمكة أنَّكم تعرفونه كما تعرفون أبناءكم، فكيف هذه المعرفة؟ فقال عبدالله بن سلام: نعم، أعرفه بالصفة التي وصفه الله في التوراة فلا أشك فيه، وأما ابني فلا أدري ما أحدثت أمّه.

آلاً أفادت الآثارُ أنَّ الضمير في قوله: ﴿يَمْ أُونَدُ ﴾؛ إمَّا أن يعود إلى: الإسلام. أو: النبي ورسالته. ونقل ابنُ عطية (٣/ ٣٣٣) قولًا بعودته إلى القرآن المذكور قبلُ، ثم قال: «ويصح أن تعيد الضمير على هذه كلها دون اختصاص، كأنه وصف أشياء كثيرة، ثم قال: أهل الكتاب يعرفونه. أي: ما قلنا وما قصصنا».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٣/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٤.

وَوَيُونِ الْمُفْتِينِ الْمُؤْلِثِ

فأشرك به غيره، ﴿أَوْ كُذَّبَ بِكَايَتِيْتُ يعني: القرآن. قال الحسن: كل ما في القرآن ﴿يَكَايَتِنَا﴾ و﴿ءَايَنِتِيهِ يعني به: الدين بما فيه''). (ز)

YETEA \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَوَنَ أَظْلَا﴾ يقول: فلا أحد أظلم ﴿وَمِنَنِ ٱلْمَرَىٰ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ أَلَهُ عَلَى اللهِ اللهِ أَلَهُ اللهِ أَخْرَى. ثم قال: ﴿أَوْ كُذْبًا ﴾ بِأَنْكِيْهُ عَني: المشركين في إِنْكُمُ لا يُغْلِمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ يَعْنِي: المشركين في الآخرة، يعيبهم. نظيرها في يونس (٢). (ز)

## ﴿وَيَوْمَ غَشُرُهُمْ جَيِمًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرُّكُواْ أَيْنَ شُرَّقَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُم تَرْعُمُونَ ﴿

 ٢٤٦٥ عن الأعمش، قال: سمعتهم يذكرون عن مجاهد بن جبر، ﴿وَرَوْمَ مَ غَشُرُهُم ﴾، قال: الحشر: الموت (٣). (ز)

Y£701 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَوْمَ غَشُرُهُمْ جَيمًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرُكُواَ ﴾، وذلك أنَّ المشركين في الآخرة لما رأوا كيف يتجاوز الله عن أهل التوحيد؛ فقال بعضهم لبعض: إذا سُئِلْنا قولوا: كُنَّا مُوَحِّدين. فلمَّا جمعهم الله وشركاءهم قال لهم: ﴿إِنَّنَ مُرْمَّا فَي اللهِمْ اللهُ شريكًا؟ (ذ)

## ﴿ فَدَ لَدَ تَكُن مِنْنَكُمُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٤٦٥٢ \_ في قراءة عبدالله بن مسعود \_ من طريق الأعمش \_: (مَا كَانَ فَتُنَتَهُمْ) نصب<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٤٦٥٣ ـ عن علقمة بن قيس النخعي أنَّه قرأ: ﴿وَاللهِ رَبَّنَا﴾: واللهِ، يا ربَّنا(٦). (٢٧/٦)

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٤١/٤.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٥٤/١ ٥٥٠ - ٥٥٠. يشير إلى قوله تعالى: ﴿فَنَنْ أَلْفَاتُ مِتْنِ ٱلْفَرْف عَلَى اللَّهِ كَذِيكًا
 أَوْ كُذَّب عِنْهَيْمَة إِلَّكُمُ لَا يُشْلِمُ ٱللَّهِمْ مُرْزَكٍ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٣/٤.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٣١٤/١.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وخلف العاشر، وقرأ بقية العشرة: ﴿وَلَقُو رَبِّنَا﴾ بخفض الباء. =

٢٤٦٥٤ \_ عن شعيب بن الحَبحاب: سمعتُ عامر الشعبي يقرأ: ﴿وَاللهِ رَبَّنَا﴾ بالخفض. فقال: هكذا النصب. فقلتُ: إنَّ أصحابُ النحو يقرءونها: ﴿وَاللهِ رَبِّنَا﴾ بالخفض. فقال: هكذا أقرأيها علقمة بن قيس (١١٤٤٠٤٠). (٢٠/٦)

٢٤٦٥٥ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق هاشم \_ أنَّه كان يقرأُ هذا الحرف: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا﴾ بخفضِها. قال: حلَفوا، واعتذروا(٢٣/٤٤٤٢٤. (٣٣/١)

٢٤٦٥٦ ـ عن حاصم ابن أبي النجود أنَّه قرأ: ﴿ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَتَهُمْ﴾ بالنصب، ﴿إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا﴾ بالخفض<sup>(٣١٤عُ(٢٢)</sup>. (٢٢/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

#### ﴿ ثُمَّ لَا تَكُن فِتَنَكُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا ﴾

٣٤٦٥٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_ ﴿ ثُمُّ لَرَّ تَكُن فِتَنَكُمْ ﴾ ، قال: معذرتُهم (٤) . (٢١/٦)

٢٢٤٣ وجّه ابنُ جرير (٩/ ١٩٢) قراءة النصب بأنها بمعنى: والله يا ربنا.
 وبنحوه وجّه ابنُ عطية (٣/ ٣٣٦)، وذكر أنه يجوز فيها تقدير المدح أيضًا.

وبعدو، وبعد بين حيد (١٩٢/٩) قراءة الخفض بأنها على أنَّ الرب نعت لله.

وينحوه وجَّه ابنُ عطية (٣/٣٣٦).

آخِتُكَ اختلف الَّقراء في قراءة قوله: ﴿وَلَلَّهِ رَبِّنا﴾؛ فقرأ البعض بالخفض: ﴿وَلَلَّهِ رَبِّنا﴾، وقرأ آخرون بالنصب.

ورجَّح ابنُ جرير (١٩٢/٩) قراءة النصب، فقال: «وذلك أنَّ هذا جواب من المستولين المقول لهم: ﴿ إِنَّيْ شُرَّقَاؤَكُمُ الَّذِينَ كُنُتُمْ زَّعُمُونَ﴾، وكان من جواب القوم لربهم: والله، يا ربنا، ما كنا مشركين. فنفوا أن يكونوا قالوا ذلك في الدنيا».

<sup>=</sup> انظر: النشر ٢/٢٥٧، والإتحاف ص٢٦١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩٤/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>﴿</sup> وَتَنَهُمُ ﴾ بالنصب قراءة متواترة، قرأ بها العشرة، ما عدا ابن كثير، وابن عامر، وحفص فإنهم بالرفع ﴿ وَتَنَهُمُ ﴾؛ فالمقصود بعاصم هنا من رواية شعبة. انظر: النشر ٢٠٧/، والاتحاف ص٢٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٢٧٣/٤.

Y٤٦٥٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_ قوله: ﴿ثُرُ لَرُ تَكُن فِتَنْكُمْكِهُ، قال: قولهم(١٠). (ز)

٢٤٦٥٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ ثُمُّ لَا تَكُن فِتَنَائُهُمْ إِلَّا فَاللَّهِ الآية، فهو كلامهم، قالوا: ﴿ وَلَلَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ﴾ (١) . (ز)

٢٤٦٦٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ ﴿ثُمَّ لَرُ تَكُن فِتَنَاتُهُم﴾، قال: حُجتهم(٣٠). (٣٢/٦)

۲٤٦٦١ ـ عن قتادة بن دعامة، مثل ذلك (ز).

٧٤٦٦٢ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ ﴿ثُمَّ لَرُ تَكُنُ فِتَنَائِمُ﴾، يعني: كلامهم(٥٠). (ز)

٢٤٦٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتَنَكُمْ ﴾،
 قال: مقالتهم. =

٢٤٦٦٤ ـ قال معمر: وسمعت غير قتادة يقول: معذرتهم (٦). (ز)

٢٤٦٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ثُمَّ لَرْ تَكُن فِتَنَلُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ وَثُمَّ لَمُ تَكُن فِتَنَلُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَالْعَدِنِ ()
 رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾، يقول: اعتذارهم بالباطل والكذب ()

٢٤٦٦٦ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق ابنه عثمان ـ: أمَّا ﴿لَوْ ثَكُن فِنَنَكُهُمْ﴾ فلم تكن بَلِيَتُهُمْ حين ابتلوا ﴿إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾ (٨). (ز)

٧٤٦٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ لَا تَكُن فِتَنَهُمْ إِلَّا أَن قَالُولَ يعني: معذرتهم إلا الكذب حين سُئِلوا، فتبرءوا من ذلك، فقالوا: ﴿وَلَقَو رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾ (٩) [٢٠٤١]. (ز)

٣٤٤٦] اختُلِف في تفسير قوله: ﴿ثُمُّ لَرُّ تَكُن فِتَنَكُمْ﴾ على قولين: الأول: معناه: ثم لم يكن قولهم. والثاني: معنى ذلك: معذرتهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۹/ ۱۹۱. (۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٢٧٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٩١، وابن أبي حاتم ١٢٧٤/٤.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٦/٢، وابن جرير ٩/٩٠.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٩/١٩١. وعزاه ابن حجر في الفتح ٨/٢٨٧ إلى عبد بن حميد من طريق شببان بلفظ:

همغلرتهمه. (۸) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۷۳/٤. (۹) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٥٥/١.

## ﴿ قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ ﴾

٢٤٦٦٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿ثُمَّرُ لَرُ تَكُنُ فِتَنَهُمُ الله إِلَّا أَن قَالُوا وَاللهِ عَنْ المشافقين المشركين، وإنما سمَّاهم الله منافقين لأنهم كتموا الشرك، وأظهروا الإيمان، فقالوا وهم في النار: هلموا فلنكذب هاهنا فلعله أن ينفعنا كما نفعنا في الدنيا، فإنا كذبنا في الدنيا فنفعنا، حقنا دماءنا وأموالنا، فقالوا: يا ربنا ما كنا مشركين (١٧/٣٤). (٣٢/٦)

٢٤٦٦٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿وَلَقَهُ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشَرِكِينَ﴾، ثم قال: ﴿وَلَا يَكُنُنُونَ اللّهَ حَلِيئًا﴾ [الساه: ٤٢] قال: بجوارِحهم (٢٠/٦). (٢/٢١) ٢٤٦٠ - عن سعيد بن جبير، قال: أتى رجلٌ ابنَ عباس، فقال: قال الله: ﴿وَلَا يَكُنُنُونَ اللّهَ حَلِيئًا﴾ [النساه: ٤٢]! قال ابن عباس: أمًّا قوله: ﴿وَلَا يَكُنُونَ اللّهَ حَلِيئًا﴾ [النساه: ٤٢]! قال ابن عباس: أمًّا قوله: ﴿وَلَا يَكُنُ مُشْرِكِينَ﴾ فإنّه لَمًّا رأوا أنه لا يدخل الجنة إلا أمل الإسلام فقالوا: تعالوا لنجحد، ﴿وَلَا يَرْتَا مَا كُمًّا مُشْرِكِينَ﴾. فختم الله على

== واختار ابنُ جرير (١٩١/٩ - ١٩٢) جمعَ كلا المعنيين لدلالة السياق، فقال: "والصواب من القول في ذلك أن يُقال معناه: ثم لم يكن قيلهم عند فتنتنا إياهم اعتذارًا مما سلف منهم من الشرك بالله ﴿إِلاَ أَن قَالُوا وَاللّهِ رَبّاً مَا كُمّا مُشْرِكِينَ ﴾. فوُضِعت الفتنة موضع القول لمعرفة السامعين معنى الكلام، وإنما الفتنة: الاختبار والابتلاء، ولكن لما كان الجواب من القوم غير واقع هنالك إلا عند الاختبار وُضِعت الفتنة التي هي الاختبار موضع الخبر عن جوابهم ومعذرتهم».

وذكر أبنُ عطية (٣/ ٣٣٥ ـ ٣٣٦) أنَّ الفتنة لفظة مشتركة تأتي بمعنى: حب الشيء والإعجاب به، وتأتي بمعنى: الاختبار، وأفاد احتمال الآية للمعنييين، وأنَّ كلا القولين داخلان فيما ذكر.

آلاَتِهَ التقد ابنُ كثير (٢٠/٦) قول ابن عباس بأنَّ الآية في المنافقين مستندًا إلى أحوال النزول، فقال: وفي هذا نظر؛ فإنَّ هذه الآية مكية، والمنافقون إنما كانوا بالمدينة، والتي نزلت في المنافقين آية المجادلة [13]: ﴿ وَيَمْ بَيْنَكُمْ اللهُ عَيِمًا فَيَنْوَشُونَ لَدُ كُمَّ يَقِلُونَ لَكُمْ وَهَمْسَبُونَ أَنْهُ عَنْ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٩٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

أفواههم، وتكلمت أيديهم وأرجلهم، ﴿وَلَا يَكُنُّنُونَ اللَّهَ حَدِيثًا﴾(١). (ز)

٢٤٦٧١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سفيان بن زياد الْمُصْفُرِيُّ ـ في قوله: ﴿وَاللَّهِ رَبِّا اللَّهُ مُشْرِكِينَ﴾، قال: لَمَّا أمر بإخراج رجال من النار من أهل التوحيد قال مَن فيها من المشركين: تعالوا نقُل: لا إله إلا الله، لعلَّنا نخرج مع هؤلاء. قال: فلم يُصَدَّقوا. قال: فحطفوا: ﴿وَلَلَّهُ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾. قال: فقال الله: ﴿اللَّهُ كَيْنَ كَنْبُوا عَنْهُمُ مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾. (ز)

٢٤٦٧٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ قال: قولُ أهلِ الشركِ حينَ رأوا الذنوبَ تُغفَر؛ ولا يَغفِرُ اللهُ لـمشرك، ﴿النَّلْرَ كَيْفَ كَنْبُواْ عَلَىٰ الشَّهِمْ﴾ [الانعام: ٢٤] قال: بتكذيب اللهِ إيَّاهم (٣٠/٣). (٣/٣)

## ﴿الْطُرْ كَيْنَ كَذَبُوا عَلَىٰ الْنُسِيمُ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَتْتَرُونَ ۞﴾

٧٤٦٧٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحَّاك ـ قال الله: ﴿اَنْظُرَ كَيْكَ كَذَبُواْ عَلَىٰ ٱلْشَهِيمَ وَضَلَ عَنْهُم﴾ في القيامة، ﴿قَا كَانُواْ يَفَقَوْنَ﴾ يكذِبون في الدنيا<sup>(٤)</sup>. (٣/٦)

٧٤٦٧٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿اَنْظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَّ ٱلْشَبِيمَ ﴾، قال: بتكذيبِ اللهِ إيَّاهم(٥٠). (٣٣/٦)

٢٤٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ الْفَلْرُ كَيْنَ كُنْبُوا عَلَىٰ الْشُهِيمَ ﴾ قال:
 باعتذارهم بالباطل والكذب، ﴿ وَضَلَّ عَنْبُم مَّا كَانُوا يَشْرُونَ ﴾ قال: ما كانوا يُشرِكون
 به(٢٠) (٣٣/٦)

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (ت: مصطفى البغا) كتاب التفسير، باب تفسير سورة فصلت ١٨١٦/٤،
 وابن أبي حاتم \_ كما في تفسير ابن كثير ٣٤٦/٣ \_، وابن جرير ١٩٤/٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۱/۹.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٣، وأخرجه ابن جرير ٩/١٩٤، وابن أبي حاتم ١٢٧٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ. وسيرد مُطوَّلًا في تفسير قوله تعالى: ﴿لَكُنْنَ مِلْقُو شَهِينًا يَنْتَكُمْ إِن كُنَا عَنْ عِبَادَكُمْ لَنَدَيْهِابِكِ﴾ [يونس: ٢٩].

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩٩ ١٩٤٨، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٩٥ مقتصرًا على آخره. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٢٤٦٧٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال الله: ﴿اَشُورَ كَيْنَ كَنَبُواْ عَلَىٰ اَشْرِيمٌ وَمَسَلَ عَتْهُم﴾ في الآخرة ﴿قَالَ عَنْهُم عَلَى السنتهم، وشهدت في الآخرة ﴿قَالَ عَنْهُم عَلَى السنتهم، وشهدت الجوارح بالكذب عليهم والشرك''. (ز)

﴿ وَمَنْهُم مَن يَسْنَعُ إِلَيْكُ وَجَمَلُنَا عَلَ تُلُوجُهُ أَكِمَٰةً أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهُ وَقُوْأَ وَإِن بَرَوْا كُلَّ عَيْمَ لَا يُؤْمِنُوا بِمَا حَتَّى إِنَا جَمْدُولَكُ يَمُولُولَكُ يَقُولُ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ كَذَا إِلَّا أَسْطِيقُ الأَوْلِينَ ﴿ ۖ ۖ ۖ ۖ ﴿

#### 🇱 نزول الآية:

بهل بن حرب، وأبو جهل بن المعلمة بن السائب الكلبي: اجتمع أبو سفيان بن حرب، وأبو جهل بن هشام، والوليد بن المغيرة، والنضر بن الحارث، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة، وأُمَيَّة وأُمَيِّة والحارث بن عامر، يستمعون القرآن، فقالوا للنضر: يا أبا قُمَيْلَة، ما يقول محمد؟ قال: ما أدري ما يقول، إلا أني أراه يحرك لسانه، ويقول أساطير الأولين، مثل ما كنت أحدثكم عن القرون الماضية. وكان النضر كثير الحديث عن القرون وأخبارها. فقال أبو سفيان: إني أرى بعض ما يقول حقًا. فقال أبو جهل: كلَّه، لا نُقِرُّ بشيء من هذا. وفي رواية: لَلْمَوتُ أَهْوَنُ علينا من هذا. فأنزل الله ﷺ:

🏶 تفسير الآية:

#### ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَبِعُ إِلَيْكَ ﴾

٧٤٦٧٨ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ وَمَنْهُم مَن يَسْتَيْعُ إِلَيْكُ ﴾ ، قال: قريش (٣٠). (٣٣/١)

٢٤٦٧٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَنْهُ ﴾ يعني: كفار مكة ﴿ مَن يَسْتَيعُ إِلَيْكُ ﴾ وأنت تتلو القرآن، يعنى: النضر بن الحارث، إلى آخر الآية (٤). (ز)

(۲) تفسير البغوي ۱۳٦/۳.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٠٠، وأخرجه ابن جرير ٩/١٩٨، وابن أبي حاتم ٤/١٢٧٥. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

## ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾

٣٤٦٨٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَجَمَلْنَا عَلَىٰ اللَّهِ الْأَبُلُ (١) مَلْ أَلُومِهُمْ اللَّبُلُ (١) (٣٣/١) تَأْتُوهِمْ أَكِنَّةُ ﴾، قال: كالجُعْبَة للنَّبل (١) (٣٣/١)

٧٤٦٨١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - في قوله: ﴿وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُومِمْ أَكِثَةً أَنْ يَنْقَهُوهُ وَفِيْ اَذَائِهِمْ وَقَرَأَ﴾، قال: يسمعونه بآذائِهم ولا يَعُون منه شيئًا، كمثل البهيمة التي تسمعُ النداءَ ولا تَدرِي ما يُقالُ لها<sup>(٢)</sup>. (٣٦/٦)

٧٤٦٨٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّلُهُم، قال: الغِطاءُ أَكنَّ قلوبَهم أن يفقهوه، فلا يفقهون الحقَّ<sup>(٣)</sup>. (٣٤/٦)

۲٤٦٨٣ \_ عن مجاهد بن جبر =

٢٤٦٨٤ ـ والضحاك بن مزاحم =

٩٤٦٨٥ ـ وعطية بن سعد العوفي، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٦٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَعَلَنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ آكِنَةً أَن يَفَقَهُوهُ﴾، يعني: الغطاء [على] القلب؛ لِتَلَّا يفقهوا القرآن<sup>(٥)</sup>. (ز)

## ﴿ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقُرًّا ﴾

٧٤٦٨٧ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقَرَّاكُمَ، قال: صَمَمٌّ<sup>(١)</sup>. (٣٤/٦)

٢٤٦٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَفِي اَلْأَيْمِ وَقُرّاً ﴾، يعني: ثِقلًا؛ فلا يسمعوا، يعني: النصر (''). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠/ ٣٧٧، وابن أبي حاتم ١٢٧٥/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/١، وابن جرير ١٩٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٦/٤.
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٥/٤، وابن جرير ١٩٨/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٧٥/٤. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٥/٤ ـ ١٣٧٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٥٥٥.

#### ﴿ وَإِن يَرَوْا كُلَّ ءَايَةِ لَّا يُؤْمِنُوا بِهَأَ ﴾

٢٤٦٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِن بَرُوا كُلَّ اَيَةِ لَا يُؤْمِنُوا بِما ﴾، يعني: انشقاق القمر، والدخان، فلا يصدقوا بأنَّها من الله ﷺ (١٠). (ز)

#### ﴿حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجَدِلُونَكَ ﴾

٢٤٦٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ عَنَ إِنَا جَاءُوكَ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَيْكَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِل

YE٦٩١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَنَّ إِذَا جَآدُوكَ يُجُدِلُونَكَ ﴾ في القرآن بأنَّه ليس من الله (٣٠) المُعَنَّ. (ز)

#### ﴿يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَاۤ إِلَّا أَسَطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾

٢٤٦٩٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾، قال: أحاديثُ الأولين(٤٠). (٣٤/٦)

٣٤٦٩٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ﴾، قال: كَذِبُ الأولينَ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَّ اللهُولينَ اللهُولِينُ اللهُولِينَ اللهُولِينُ اللله

الأثار الاختلاف في أمر المجادلة، وهل كان في الذبيحة أم القرآن؟
 ولم يذكر ابن جرير (٩/ ٢٠١) غير القول الأول الذي قاله ابن عباس.

وهو ما انتقَدَه ابنُ عطية (٣/ ٣٣٩) مستندًا للسياق، فقال: (وهذا جدال في حكم، والذي في الآية إنما هو جدال في مدافعة القرآن، فلا تنفسر الآية عندي بأمر الذبح.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۲۲۷۶/۶، وابن جرير ۲۰۱۹.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٥٥/۱.
 (٤) أخرجه ابن جرير ١٩٩/٩ \_ ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

\* · A &=

٢٤٦٩٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ مَن طريق أسباط ـ في قوله: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾، قال: أساجيعُ الأُوَّلِينُ<sup>(١)</sup>. (٣٤/٦)

## ﴿ وَمُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَتَقُونَ عَنَّهُ وَإِن يُقِلِكُونَ إِلَّا أَنْسُتُمْ وَمَا يَشْمُرُونَ ﴿

#### نزول الآية:

٢٤٦٩٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق حبيب بن أبي ثابت - ﴿وَمُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ
 وَيَتَوْتَ عَنْهُ ﴾، قال: نزلت في أبي طالب؛ كان ينهَى المشركين أن يُؤذوا رسولَ الله ﷺ، ويتباعدُ عمًّا جاء به(٣). (٣٤/٦)

٧٤٦٩٧ - عن القاسم بن مُخَيمِرةً - من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْوَنَ عَنْهُ ﴾، قال: نزلت في أبي طالب؛ كان ينهى عن النبي ﷺ أن يُؤذَى، ولا يُصَدِّقُ به (٤٠). (٣٥/٦)

7٤٦٩٨ - عن سعيد بن أبي هلال - من طريق خالد بن يزيد - في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَبَنْتُونَ عَنْهُ ﴾، قال: نزلت في عمومة النبيّ ﷺ، وكانوا عشرة، فكانوا أشدً الناس معه في العلانية، وأشدً الناس عليه في السّرّ<sup>(0)</sup>. (٣٦/١)

٢٤٦٩٩ \_ قال إسماعيل السُّدِّيّ: نزلت في جملة كفار مكة (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٠١، وابن أبي حاتم ١٢٧٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٣٤٥/٢ (٣٢٢٨، ٣٢٢٩)، والبيهقي في دلائل النبوة ٢/٣٤١، من طريق بكر بن بكار،
 عن حمزة بن حبيب، عن حبيب بن أبي ثابت، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به.

قال الحاكم: قحليث حمزة بن حبيب صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: قصحيح».

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جَرير ٩/ ٢٠٤ ـ ٢٠٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٧/٤.

 <sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٤٢/٤، وعقبه: يعني: وهم ينهون الناس عن اتباع محمد والإيمان به، ويتباعدون بأنفسهم عنه.

۲٤۷۰ - عن عطاء بن دينار - من طريق سعيد بن أبي أيوب - في قوله: ﴿وَهُمْ يَتْهَوْنَ عَنْهُونَ وَمُثَمَّ يَتُهُونَ عَنْهُ وَيَنْوَثَ عَنْهُ ﴾، قال: نزلت في أبي طالب، كان ينهى الناس عن رسول الله ﷺ، ويَنْأَى عمَّا جاء به من الهُدى(۱۰). (۲۰/۳)

كان عند أبي طالب بن عبدالمطلب يدعوه إلى الإسلام، فاجتمعت قريش إلى أبي كلان عند أبي طالب بن عبدالمطلب يدعوه إلى الإسلام، فاجتمعت قريش إلى أبي طالب ليريدوا بالنبي ﷺ سوءًا، فسألوا أبا طالب أن يدفعه إليهم فيقتلوه، فقال أبو طالب: ما لي عنه صبر. قالوا: ندفع إليك من سبايانا من شئت مكان ابن أخيك. فقال أبو طالب: حين تروح الإبل فإن جاءت ناقة إلى غير فصيلها دفعته إليكم، وإن كانت الناقة لا تَحِنُّ إلَّا إلى فصيلها فأنا أحقُ من الناقة. فلمًا أبى عليهم اجتمع منهم سبعة عشر رجلًا من أشرافهم ورؤسائهم، فكتبوا بينهم كتابًا ألَّا يُبايعُوا بني عبدالمطلب، ولا يُناكحوهم، ولا يخالطوهم، ولا يؤاكلوهم، حتى يدفعوا إليهم محمدًا ﷺ فيقتلوه، فاجتمعوا في دار شيبة بن عثمان صاحب الكعبة، وكان هو أشد الناس على النبي ﷺ، فقال أبو طالب:

واللَّه لن يصلوا إليك بجمعهم فانفذ لأمرك ما عليك غضاضة ودعوتني وزعمت أنَّك ناصحي وعرضت دِينًا قد علمتُ بأنه لولا اللمامة أو أخادن سبة

حتى أُغَيَّب في التراب دَفينا أبشر وقرَّ بذاك منك عيونا فلقد صدقتَ وكُنتَ [ثَمَّ] أمينا من خير أديان البريَّة دِينا لوجدتنى سمحًا بذاك مبينا

فأنزل الله في أبي طالب \_ واسمه: عبدمناف بن شيبة، وهو عبدالمطلب \_: ﴿وَهُمْ يَنْهُ وَيَتْوَرَثُ عَنْهُ ﴾ كان ينهى قريش عن أذى النبي ﷺ، ويتباعد هو عن النبي ﷺ، ولا يتبعه على دينه، ﴿وَإِن يُهْلِكُونَ إِلّا آتَشْهُمْ وَمَا يَتَعُونَكُ يعني: أبا طالب (۱). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٤٧٠٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَمُثُمَّ
 يُنَهَن عَنْهُ قال: ينهون الناس عن محمدٍ أن يُؤمنوا به، ﴿وَيَشْوَك عَنْهُ : يتباعدون

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١٠٣/١ (٢٣٥)، وابن جرير ٢٠٥/٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

وتنبخ البقينية الماثق

عنه (۱) . (۲) ۳۵)

٢٤٧٠٣ - عن عبد الله بن عباس - من طريق العوفي - في قوله: ﴿ وَمُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَثْمُ .
 وَيَنْوَتَ عَنْهُ ﴾، يقول: لا يَلقَونَه، ولا يَدَعون أحدًا يأتِيه (٢). (٣٥/٦)

٢٤٧٠٤ - عن محمد بن علي ابن الحنفية - من طريق سالم المكي - في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَتْوَتَ عَنْهُ ﴾ قال: كفارُ مكة، كانوا يَدفعون الناسَ عنه، ولا يُجِيبون الناسَ عنه، ولا يُجِيبون النبي ﷺ (٣٠/٠).

٧٤٧٠٥ ـ عن الضحاك بن مزاحم =

٢٤٧٠٦ ـ وحبيب بن أبي ثابت، نحو ذلك (١). (ز)

٢٤٧٠٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُونَ عَنْهُونَ
 عَنْهُ قال: قريشٌ عن الذَّكر، ﴿وَيَتَوْتَ عَنْهُ عَقول: يتباعدون (٥). (٣٦/٦)

٢٤٧٠٨ ـ قال الحسن البصري: ﴿ وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَتَوْتَ عَنْهُ ﴾: ينهون عن اتباع محمد، ويتباعدون عنه (١). (ز)

٢٤٧٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْقُونَ عَنْهُ﴾، جمعوا النهي والنأي، والنأي: التّباعد<sup>(٧)</sup>. (ز)

۲٤٧١ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - في قوله: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾ قال: ينهَون عن القرآن، وعن النبي ﷺ ، ﴿ وَيَتَوْتَ عَنْهُ ﴾ : يتباعدون عنه (٨٠). (٣٦/٦)

(۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۱/۹، وابن أبي حاتم ۱۲۷۷/٤ ـ ۱۲۷۸. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

(٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٠٢.

 (٣) أخرجه ابن جرير ٢٠١/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٧/٤، وفيه لفظ: وينهون الناس عنه. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

(٤) علَّقه آبن أبي حاتم ١٢٧٧/٤.

(٥) تفسير مجاهد ص٣٦١، وأخرجه ابن جرير ٢٠٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٧/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

(٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٦٣/٢ ـ.

(٧) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٩.

(٨) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٥/١، وابن جرير ٢٠٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٧٪. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ. ٢٤٧١ \_ عن حبيب بن أبي ثابت \_ من طريق عبدالعزيز بن سِيَاهٍ \_ قال: ذاك أبو طالب، في قوله: ﴿وَمُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَتْقِرَ عَنْهُ ﴾ (١) إكتناً. (ز)

٢٤٧١٢ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق أبي معشر \_ في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ﴾ قال: عن قتله، ﴿وَيَتْوَكَ عَنْهُ﴾ قال: لا يتَّبِعونه (٢٠) (٢٦/٦)

٣٤٧١٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعَوْنَ عَنْهُۗ أَن يُتَّبِع محمد، ويتباعدون هم منه <sup>٣١</sup>. (ز)

٢٤٧١٤ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَيَتَوْتَ عَنَٰتُهُ قال: ﴿وَيَتَوْتَ عَنَٰهُ﴾: يُبعِدونه (٤٠). (ز)

٢٤٧١ ـ عن الحسين بن الفرج، قال: سمعت أبا معاذ يقول في قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهَوْنَ
 عَنْهُ ، يقول: عن محمد ﴿ الله عَنْهُ . (ز)

المعنى على هذا القول الذي الله المعنى على هذا القول الذي قاله ابن عباس من طريق حبيب، والقاسم، وحبيب بن أبي ثابت من طريق عبدالعزيز، وعطاء بن دينار: وهم ينهون عنه من يريد إذايته، وينأون عنه بإيمانهم، فهم يفعلون الشيء وخلافه. وانتقله مستندًا لمخالفته واقع الحال، فقال: ويُقْلِق على هذا القول ردَّ قوله: ﴿وَمُمْ ﴾ على جماعة الكفار المتقدم ذكرها؛ لأن جميعهم لم يكن ينهى عن إذاية النبي على ثم وجَّهه بقوله: قريتخرج ذلك ويحسن على أن تقدر القصد ذكر ما ينعى على فريق من الجماعة التي هي كلها مجمعة على الكفر، فخرجت العبارة عن فريق من الجماعة بلفظ يعم الجماعة؛ لأنَّ التوبيخ على هذه الصورة أغلظ عليهم، كما تقول إذا شنعت على جماعة فيها زناة وسرقة وشربة خمر: هؤلاء يزنون ويسرقون ويشربون الخمر. وحقيقة كلامك: أنَّ بعضهم يفعل هذا، وبعضهم يفعل هذا،

اختُلِف في تفسير قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَتَوْنَ عَنَّهُ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۵/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٧٧ ـ ١٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٨/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٩.

والمالية المالية المالية المالية

## ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْفُرُونَ ۞﴾

٢٤٧١٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق حبيب بن أبي ثابت، عمَّن سمعه \_ يقول: ﴿وَإِن يُمْوِكُونَ إِلَّا أَنْشُهُمْ وَمَا يَشْمُونَكُ ، قال: أبو طالب(١٠). (ز)

٧٤٧١٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْشُهُمْ وَمَا يَشْمُونَ ﴾، يعني: أبا طالب (٢٠). (ز)

## ﴿وَلَوْ نَرَىٰۚ إِذْ وُقِفُوا عَلَ النَّادِ فَقَالُواْ يَلْتَبَنَّا نُرَدُّ وَلَا نَكَذِبَ بِقَائِتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ الْمُهِينِينَ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٧٤٧١٨ ـ عن هارون، قال: في حرف عبدالله بن مسعود: (يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ فَلَا نُكَذِّبَ) بالفاء<sup>(٣)</sup>. (٣٧/٦)

== هؤلاء المشركون ينهون الناس عن اتباع محمد، ﴿وَيَتَوْتَ عَنَهُ اللهُ يَبَاعدون عنه. والثاني: وهم ينهون عن أذى وهم ينهون عن أذى محمد ﷺ، ويتباعدون عن دينه واتباعه.

ورجَّع أبنُ جرير (٢٠٥/٩) القول الأول الذي قاله ابن عباس من طريقي العوفي وأبي طلحة، وابن الحنفية، والسدي، وأبي معاذ، والضحاك، وقتادة من طريق سعيد، وحبيب بن أبي ثابت مستندًا إلى السياق، فقال: «وذلك أنَّ الآيات قبلها جرت بذكر جماعة المشركين العادلين به، والخبر عن تكذيبهم رسول الله ﷺ والإعراض عما جاءهم به من تنزيل الله ووحيه، فالواجب أن يكون قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَنَ عَنْهُ خبرًا عنهم، إذ لم يأتنا ما يدلُ على انصراف الخبر عنهم إلى غيرهم، بل ما قبل هذه الآية وما بعدها يدل على صحة ما قلنا من أنَّ ذلك خبر عن جماعة مشركي قوم رسول الله ﷺ دون أن يكون خبرًا عن خاصً منهم،

وكذاً رجَّحه ابنُ كثير (٢١/٦)، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٨/٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٨/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد. وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبَي. انظر: البحر المحيط ١٠٦/٤.

#### تفسير الآية:

#### ﴿وَلَوْ نَرَىٰ إِذْ وُقِنُوا ﴾

٣٤٧١٩ \_ عن أبي عمرو بن العلاء \_ من طريق اليزيدي، والأصمعي \_ قال: ما سمعت أحدًا من العرب يقول: أوقفت الشيء \_ بالألف \_. قال: إلا أئي لو رأيت رجلًا بمكان، فقلت: ما أوقفك هاهنا؟ \_ بالألف \_ لرأيته حسنًا(١٠). (ز)

## ﴿ وَلَوْ نَرَىٰ إِذْ مُونَمُوا عَلَ النَّارِ فَقَالُوا يَلْتَلَنَا نُرَّةً وَلَا تَكَذِّبَ كِالِنِتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُومِينَ ۞﴾

• ٧٤٧٠ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق مرة الهمداني ـ قال: يَرِدُون النار، ويَصْدُرون منها بأعمالهم (٢٠). (ز)

٧٤٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَوْ تَرَقَّهُ يَا محمد ﴿إِذْ مُوْفُوا عَلَ اَلْتَارِهُ يعني: كفار قريش؛ هؤلاء الرؤساء تمنوا، ﴿فَقَالُوا يَلْتَكَنَا نُرَدُّ وَلَا تُكَذِّبَ يَالِيْتِ رَبِّنَا﴾ يعني: القرآن بأنَّه من الله، ﴿وَلَكُونَ مِنَ الْمُوْيِنَ﴾ يعني: المُصَدِّقين بالقرآن (٣١) [٢٠٥٠]. (ز)

## ﴿بَلَ بَدَا لَمُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبَلُّ وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْـهُ وَإِنَّهُمْ لَكَانِـهُونَ ۖ ﴿

٧٤٧٢٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ قال: فأخبَر الله سبحانه أنهم لو رُدُّوا لم يَقْدِروا على الهُدى، فقال: ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَمَادُوا لِمَا نَبُواْ عَنْهُ ﴾، أي: ولو رُدُّوا إلى الدنيا

[١٣٥١] ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٤١) أنَّ قوله: ﴿ وَقِوْمًا عَلَى اَلنَّادِ ﴾ يحتمل احتمالين: الأول: أن يكون: دخلوها، فكان وقوفهم عليها، أي: فيها. الشاني: أن يكون أشرفوا عليها وعاينوها. وذكر أن قوله: ﴿ وَرَدُ مَعناه: إلى الدنيا. وبيَّن أن ابن جرير حكى تأويلًا آخر، وهو: يا ليتنا نرد إلى الآخرة، أي: نبعث ونوقف على النار ونحن غير مكذبين وكائنين من أهل الإيمان. وانتقده مستندًا للقرآن، والعقل، فقال: قوهذا التأويل يضعف من غير وجه، ويبطله قوله تعالى: ﴿ وَهَلُو التَّمَلُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٨/٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۷/۹.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٦، ٥٥٧.

لَحِيلَ بينهم وبينَ الهدى، كما حُلنا بينهم وبينَه أولَ مرة وهم في الدنيا<sup>(۱)</sup>. (۳۷/٦) ٢٤٧٣٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ قال: كل شيء في القرآن ﴿وَلَوْكِ فَإِنَّه لا يكون أَبِدًا<sup>(۲۲)</sup>. (۳۷/۱۰)

¥ ٢٤٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿بَلَ بَدَا لَمُم مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن مَبَّلُ ﴾ قال: مِن أعمالِهم، ﴿وَلَوْ رَبُّوا لَمَادُوا لِنَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ يقول: ولو وصَل اللهُ لهم دنيا كدنياهم التي كانوا فيها؛ لعادوا إلى أعمالِهم أعمالِ السَّوءِ التي كانوا نُهوا عنها (٣٧/٦)

٢٤٧٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ بَلَ بَدَا لَمُم مّا كَانُوا يُغَفُونَ مِن قَبَلُ ﴾ وذلك أنّهم حين قالوا: ﴿ وَلَا مَا مَا كَانُوا يُغَفُونَ مِن قَبَلُ ﴾ وذلك أنّهم عليهم بما كتموا من الشرك، فذلك قوله: ﴿ بَلَ بَدَا لَمُم ﴾ يعني: ظهر لهم من الجوارح عليهم بما كتموا من الشرك، فتمنّوا عند ذلك ألا يُغَفُونَ مِن قَبَلُ ﴾ بالسنتهم من قبل أن تنطق الجوارح بالشرك، فتمنّوا عند ذلك الرجعة إلى الدنيا، ﴿ فَقَالُوا يَكْتَنَا نُرَةٌ وَلا نَكُونَ إِكَايَتِ رَبِنا ﴾ إلى آخر الآية [الأنعام: [٧٧]. فأخبر الله عنهم، فقال: ﴿ وَلَوْ رَدُّوا ﴾ إلى الدنيا كما تمنوا وعُمروا فيها ﴿ لَمَادُوا لِنَا وَاللهُ يَعني: لرجعوا لما ﴿ مُؤلًا عَنْهُ ﴾ من الشرك والتكذيب، ﴿ وَلَهُمُ لَكُذِيونَ ﴾ في قنوله عني: لرجعوا لما ﴿ وَلَا ثَكَذِبَ إِنَا يَكُونُ مِنَ الْقَرِيرَ ﴾ [الانعمام: ٢٧]. قسولهم حسن قسالوا: ﴿ وَلَا ثَكُونَ مِنَ الْقَرِيرَ ﴾ [الانعمام: ٢٧]

<sup>\</sup>text{Yoar رَجَّح ابنُ القيم (١/ ٣٤٥ ـ ٣٤٦) أنَّ المراد: أنَّ ما كان يخفيه المشركون فبدا لهم يوم القيامة هو حقيقة ما انطووا عليه من علمهم أنهم على باطل، وأن الرسل على حق. وانتقد (١/ ٣٤٤) مستندًا إلى السياق، والدلالات المقلية، ولغة العرب القول بأنَّ الذي بدا لهم هو العذاب، وبأنهم كانوا يخفون الشرك في بعض المواطن يوم القيامة فلما وقفوا على على المهد العذاب، وبأنهم كانوا يخفون الشرك في بعض المواطن يوم القيامة فلما وقفوا على على المهد المهدا المهدد الم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٩/٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٧٩/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٧/١، وابن جرير ٢٦٢/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١٢/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٧.

==النار بدا لهم جزاء ما أخفوه، وهو موافق لقول مقاتل، فقال: "وظنوا أنَّ الذي بدا لهم العذاب، فلما لم يروا ذلك ملتئمًا مع قوله: ﴿مَا كَاثُوا يُعْتَفُونَ مِن قَبَلُ ﴾ قدَّروا مضافًا محدوفًا، وهو خبر ما كانوا يخفون من قبل، فلاخل عليهم أمر آخر لا جواب لهم عنه، وهو أنَّ القوم لم يكونوا يخفون شركهم وكفرهم، بل كانوا يظهرونه ويدعون إليه، ويحاربون عليه، ولمّا علموا أنَّ هذا وارد عليهم، قالوا: إنَّ القوم في بعض موارد القيامة ومواطنها أخفوا شركهم وجحدوه، وقالوا: ﴿وَلَقَو رَبَّنَا مَا كُما مُتْمِرِكِينَ ﴾. فلما وقفوا على النار بدا لهم جزاء ذلك الذي أخفوه».

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٤٣) نقلًا عن الزهراوي أنَّ هناك من قال بأن الآية في المنافقين؛ لأنهم كانوا يخفون الكفر فبان لهم وباله يوم القيامة. وانتقده مستندًا للسياق بقوله: «وتقلق العبارة على هذا التأويل؛ لأنه قال: ﴿بَدَا هُمُهُ يريد: المنافقين من هؤلاء الكفار، والكلام لا يعطى هذا إلا على تحامل.

ورجّه آبن كثير (٢/ ٢٣) بقوله: ﴿ ويحتمل أن يكون المراد بهؤلاء المنافقين: الذين كانوا يظهرون للناس الإيمان ويبطنون الكفر، ويكون هذا إخبارًا عما يكون يوم القيامة من كلام طائفة من الكفار، ولا ينافي هذا كون هذه السورة مكية، والنفاق إنما كان من بعض أهل الممدينة ومن حولها من الأعراب، فقد ذكر الله وقوع النفاق في سورة مكية، وهي العنكبوت، فقال: ﴿ وَلِيَكُمُ لَنُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَامَنُوا المنافقين في الدار الآخرة، حين يعاينون العذاب يظهر لهم حينئذ غب ما كانوا يبطنون من الكفر والشقاق والنفاق».

وذكر ابنُ عطية (٣/٣٤٣ ـ ٣٤٣) أنَّ الزهراوي قال: وقيل: إنَّ الكفار كانوا إذا وعظهم النبي على خافوا، وأخفوا ذلك الخوف؛ لئلا يشعر به أتباعهم، فظهر لهم ذلك يوم القيامة. ثم قال: «ويصِحُّ أن يكون مقصد الآية الإخبار عن هول ما لقوه والتعظيم لما شقوا به، فعبر عن ذلك بأنهم ظهرت لهم مستوراتهم في الدنيا من معاص وغير ذلك، فكيف الظن على هذا ـ بما كانوا يعلنون من كفر ونحوه، وينظر إلى هذا التأويل قوله تعالى في تعظيم شأن يوم القيامة: ﴿يَنَ التَرَايُنُ الطارق: ٩]، ويصح أن يقدر الشيء الذي كانوا يخفونه في الدنيا نبوة محمد على وذلك أنَّهم كانوا يخفون ذلك في الدنيا بأن يحقروه عند من يرد عليهم ويصفوه بغير صفته ويتلقوا الناس على الطرق، فيقولون لهم: هو ساحر، هو يفرق بين الأقارب. يريدون بذلك إخفاء أمره وإبطاله، فمعنى هذه الآية ـ على هذا ـ: بل بدا لهم يوم القيامة أمرك وصدقك وتحذيرك وإخبارك بعقاب من كفر الذي كانوا يخفونه في الدنيا، ويكون الإخفاء على ما وصفناه.

## ﴿وَقَالُوٓا إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنِّيا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿

٢٤٧٢٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: لَمَّا أخبر النبي ﷺ كفار مكة بالبعث كذَّبوه، ﴿ وَقَالُوا إِنَّ هِنَ إِلَّا حَيَالُنَا اللَّيْنَا وَمَا غَنُ بَبَتِهُونِينَ بعد الموت(١١). (ز)

٧٤٧٢٨ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿ وَلَوْ مَا خُولُو اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ وَمَا خُولُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّالَّا الل

# ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِقُوا عَلَى رَبِيهُمْ قَالَ ٱلْيَسَى هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَ وَرَيْنَاً قَالَ مُدُوفُوا الْمَذَابَ بِمَا كُشُمْ تَكُمُّرُونَ ﴿ إِلَيْ الْمَدَابَ بِمَا كُشُمْ تَكُمُّرُونَ ﴿ إِلَيْ الْمَدَابَ بِمَا كُشُمْ تَكُمُّرُونَ ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

۲٤٧٢٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عبَّاد بن منصور ـ عن قوله: ﴿تَكُفُرُونَ﴾، قال: تجحدون<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٤٧٠ - قال مقاتل بن سليمان: فأخبر الله بمنزلتهم في الآخرة، فقال: ﴿وَلَوْ تَرَىٰكُ ﴾ يا محمد ﴿إِذْ وُقِتُوا ﴾ يعني: عُرضوا ﴿عَلَى رَبِّمْ قَالَ ٱلْيَسَ هَذَا بِالْمَقِّ قَالُوا بَلَن وَرَبِناً ﴾ إنّه المحمد ﴿قَالَ فَدُوفُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُم تَكُفُرُونَ ﴾ بالعذاب بأنّه غير كائن. نظيرها في الأحقاف (٤). (ز)

== ثم نقل عن الزجاج أنَّه قال: المعنى: ظهر للذين اتبعوا الغواة ما كان الغواة يخفون من البعث. وعلَّق عليه بقوله: «فالضميران على هذا ليسا لشيء واحد». ثم ذكر أن المهدويًّ حكى عن الحسن نحو هذا.

| ۲۲۵۲ انتقد ابن عطية (٣/ ٣٤٥) قول ابن زيد مستندًا لمخالفته السياق، فقال: «وتوقيف الله لهم في الآية بعدها على البعث والإشارة إليه في قوله: ﴿النَّيْسَ هَذَا إِلْلَمَةٍ ﴾ يرُدُّ على هذا التأويل».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢١٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٧٩/٤ ـ ١٢٨٠ من طريق أصبغ بن الفرج.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٠/٤.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٧/١. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَوَيْمَ يُشْرَشُ الَّذِينَ كَثَرُوا عَل النَّارِ الْيَسَ هَذَا بِالنَّحِيِّ قَالُوا بَنَنَ وَرَبْنَا قَالَ مَدْمُوا الْمَنَاتِ بِمَا كُمُنْتُر ثَكُمُرُونَ﴾.

## ﴿ فَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَلَّهُمُا بِلِقَلَوِ اللَّهِ حَتَّىٰ إِذَا جَلَّةَتُّهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَهُ

٢٤٧٣١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَنْ خَبِرَ الَّذِينَ كَنَّهُم إِلْقَالِهِ اللَّهِ ﴾ يعني: بالبعث، ﴿ حَقَّ إِنَّا إِنَّا كَانَتُهُم السَّاعَةُ ﴾ يعني: فجأة (١٠). (ز)

## ﴿ وَالُّوا يُحَسِّرُنَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا ﴾

٣٤٧٣٢ \_ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ، في قوله: ﴿يَحَسَّرَنَنَا﴾، قال: «الحسرة أن يَرَى أهلُ النار منازلَهم مِن الجنة، فتلك الحسرة (٢٠). (٣٨/٦)

٣٤٧٣٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ قال: الحسرة: الندامة (٣) . (٢/ ٨٦)

**٢٤٧٣٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ «يا حسرة»، قال: كانت** عليهم حسرة استهزاؤهم بالرسل<sup>(٤)</sup> . (ز)

٣٤٧٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿يَحَسَرَنَنَا﴾ قال: نَدامَتَنا ﴿عَلَىٰ مَا فَرَّطَنَا فِيهَا﴾ قال: ضيَّعنا مِن عمل الجنة (٥)[٢٨/٦]. (٣٨/٦)

التقدمة لها، ونسبة إلى الحسن. وذَكَر أنَّ الضمير في قوله: ﴿فِيهَا﴾ عائد على الساعة، أي: في التقدمة لها، ونسبة إلى الحسن. وذَكَر أنَّ ابن جرير قال بعوده على الصفقة التي يتضمنها ذكر الخسارة في أول الآية، ثم أورد ابنُ عطية احتمالًا آخر، فقال: •ويحتمل أن يعود الضمير على الدنيا، إذ المعنى يقتضيها، وتجيء الظرفية أمكن بمنزلة: زيد في الدار». ثم قال: •وعَوْدُه على الساعة إنما معناه: في أمورها والاستعداد لها، بمنزلة: زيد في العلم مشتغل».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٧.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في تاريخه ١١٣/٤ (١١٧١)، وابن جرير ٢١٥/٩، من طريق يزيد بن مهران، عن أبي
 بكر بن عياش، عن الأعمش، عن أبى صالح، عن أبى سعيد الخدري به.

قال السيوطي: «سنده صحيح». وقال الشوكاني في فتح القدير ١٢٨/٢: «سنده صحيح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨١/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٢١٥، وابن أبي حاتم ٤/١٢٨١ دون تفسير لقوله: ﴿ يُحَسِّرُنَّنَّا﴾.

## ﴿ وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ﴾

٧٤٧٣٦ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على: ﴿إِنَّ الكافر إِذَا خرج من قبره مُثَل له عملُه في أقبح صورة رآها قط، أقبحه وجهًا، وأنتنه ريحًا، وأسوأه لفظًا، فيقول: من أنت؟ أعوذ بالله منك؛ فما رأيت أقبح منك وجهًا، ولا أنتن منك ريحًا، ولا أسوأ منك لفظًا. فيقول: أنا ـ والله ـ ولا أسوأ منك لفظًا. فيقول: أنا ـ والله ـ عملُك الخبيث، وإنك كنت تركبني في الدنيا، وإنِّي ـ والله ـ لأركبَنَك اليوم. فيركبه، فلا يرى شيئًا يهوله ولا يرومه إلا قال: أبشير، يا عدوَّ الله، أنت الذي تُراد، وأنت الذي تُود. (ز)

٧٤٧٣٧ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿وَهُمْ يَمْبِلُونَ أَوْلَاهُمْ وَعَلَاهُمْ عَمْ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى

٢٤٧٣٨ - عن عمرو بن قيس المُلاثي - من طريق الحكم بن بشير بن سلمان - قال: إنَّ المؤمنَ إذا خرج مِن قبره استقبَله عملُه في أحسن صورة، وأطيبِه ريحًا، فيقول له: هل تعرفُني؟ فيقول: لا، إلا أنَّ الله قد طيَّب ريحَك، وحسَّن صورتَك. فيقول: كذلك كنتَ في الدنيا، أنا عملُك الصالح، طالما رَكِبتُك في الدنيا، فاركَبني أنت للومَ. وتلا: ﴿يَرَمُ غَصْرُ ٱلمُتَيِّينَ إِلَى ٱلرَّحَيٰنِ وَقَدَا﴾ [مريم: ١٥٥]. وإنَّ الكافر يستقبِلُه أقبحُ شيء صورة، وأنتنُه ريحًا، فيقول: هل تعرفُني؟ فيقول: لا، إلا أنَّ الله قد قبّح شيء صورة، وأنتنُه ريحًا، فيقول: هل تعرفُني؟ فيقول: لا، إلا أنَّ الله قد قبّح

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن سلام ٢٧٧/١ ـ ٢٧٨، من طريق صاحب له، عن إسماعيل بن أبي رافع، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة به.

وسنده ضعيف، لجهالة صاحب يحيى بن سلام الذي حدثه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٢١٧، وابن أبي حاتم ٤/١٢٨١.

صورتَك، ونتَّن ريحك. فيقول: كذلك كنتَ في الدنيا، أنا عملُك السيِّئ، طالما ركِبتَني في الدنيا، فأنا اليومَ أركبُك. وتلا: ﴿وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوَّذَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمَّ أَلَا سَآةً مَا يُزِيُونَهُ (١٠). (٣٩/٦)

۲٤٧٣٩ \_ عن أبي مرزوق \_ من طريق عمرو بن قيس \_، مثلَه'<sup>٢١</sup>. (٣٩/٦)

• ٢٤٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال: ﴿ وَهُمْ يَعَولُونَ أَوْلَاهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَلَةَ مَا يَرَوُونَهُ وَ وَلَكُ أَنَّ الكَافر إِذَا بُعِث في الآخرة أتاه عمله الخبيث في صورة حبشيّ أَشُوه، منتن الريح، كريه المنظر، فيقول له الكافر: مَن أنت؟ فيقول: أنا عملك الخبيث، قد كنت أحملك في الدنيا بالشهوات واللذات، فاحملني اليوم. فيقول: وكيف أطيق حملك؟ فيقول: كما حملتك. فيركب ظهره، فذلك قوله: ﴿ وَهُمْ يَعْمِلُونَ الذَّوْلُومُ مَا يَرْدُدَكُ الْآَوَاتُ الْآَوَاتُ الْآَوَاتُ الْآَوَاتُ الْآَوَاتُ الْآَوَتِهُ اللَّآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ اللَّوْرِهِمُ أَلَا سَلَةً مَا يَرْدُدَكُ الْآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ الْآَوَتِهُ الْآَوَةُ الْآَوْةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْكُونُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوْقُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوَةُ الْآَوْةُ الْقُورُومُ الْآَوَةُ الْقُولُةُ الْآَوَةُ الْقُورُومُ الْآلِقُورُومُ الْآلِقُورُومُ الْآلُونُ الْآلُونُونُ الْآلُونُ الْآلُونُونُ الْآلُونُ الْلُونُ الْآلُونُ الْآلُونُ الْآلُونُ الْآلُونُ الْمُؤْتُونُ الْآلُونُ الْآلُونُ الْلُونُ الْلُونُ الْعُرَالُ الْعُلُونُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِقُونُ الْآلُونُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِقُ الْلُونُ الْلُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْلُونُ الْمُؤْلُولُونُ الْوَالْمُولُولُولُونُ الْمُؤْلُولُونُ الْلُولُونُ الْلُولُولُولُولُولُولُولُولُول

## ﴿ أَلَا سَلَةً مَا يَزِدُونَ ۞

٢٤٧٤١ ـ قال عبدالله بن عباس: قوله: ﴿أَلَا سَآةَ مَا يَزِرُونَ ﴾: بئس الحِمْل حملوا<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲٤٧٤٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿أَلَا سَآةَ مَا يَرِنُونَ﴾، قال: ما يعملون<sup>(٥)</sup>. (٣٩/٦)

٢٤٧٤٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَلَا سَآةَ مَا يُزِيُونَ﴾، يعني: ألا بئس ما يحملون<sup>(٢)</sup>. (ز)

آلات قال ابنُ عطية (٣/ ٣٤٧ \_ ٣٤٨): «الوزر هنا تجُوَّز وتشبيه بثقل الأحمال، وقوَّى التشبيه بأن جعله على الظهور؛ إذ هو في العادة موضع حمل الأثقال، ومن قال: إنه من الوَرَد ـ وهو الحبل الذي يلجأ إليه، ومنه الوزير، وهو المعين ـ فهي مقالة غير بينة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱۲/۹ ـ ۲۱۷. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٥٧ ـ ٥٥٨. (١) تفسير البغوي ٣/ ١٣٩.

<sup>(</sup>o) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٧/١، وابن جرير ٢١٧/٩، وابن أبي حاتم ١٢٨١. وعزاه السيوطي إلى ابن المناه.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٨.

## والمنظمة المنظمة المنظمة

## ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا لَيِبُّ وَلَهُوًّ ﴾

٢٤٧٤٤ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: كلُّ لَعِب لَهُوُّ(١). (٢٠/٦)

٧٤٧٤٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا ٱلْمُيَوْةُ ٱلدُّنَيْآ إِلَّا لَمِبُ ﴾ يعني: إلا باطل، ﴿ وَلَهُ أَلْدُنْيَآ إِلَّا كَمِبُ ﴾ يعني: إلا باطل، ﴿ وَلَهُ إِنَّهُ إِلَيْ كَمِبُ ﴾ يعني: إلا باطل،

#### ﴿وَلَلَّذَارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ﴾

٣٤٧٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿وَلَلدَّارُ اللَّهُ وَلَلدَّارُ اللَّهُ وَلَلدَّارُ اللَّهُ وَلَلدَّارُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَرْبُهُ عَرْبُهُ عَرْبُهُ عَرْبُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرْبُهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الللَّالللَّالِ اللَّا اللَّا اللَّالَةُ اللللَّاللَّاللَّهُ اللللَّاللّ

٧٤٧٤٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق محمد بن عون الخراساني ـ قوله:
﴿وَلَلْمَاأَرُ ٱلْكَيْحُرُهُ ﴾ يقول: الجنة (١)

٣٤٧٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيَرٌ﴾، يُثنِي على الجنة، يقول: ولدار الجنة أفضل من الدنيا<sup>(ه)</sup>. (ز)

## ﴿لِلَّذِينَ يَنَّقُونُّ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴿ ﴾

٢٤٧٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لِلَّذِينَ يَنْقُونَ﴾ الشرك، ﴿أَفَلَا﴾ يعني: فهلَّا ﴿ مَنْقِلُونَهُ أَنَّ الدار الآخرة أفضل من الدنيا؛ لأنَّها بعد دار الدنيا، وإنَّما سُمِّيت: الدنيا؛ لأنها أدنى إلينا من دار الآخرة (٦). (ز)

## ﴿ فَدْ نَسْلُمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُم لَا يَكْذِنُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّليهِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴿ ﴾

#### 🏶 قراءات:

٠ ٢٤٧٥ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق سالم بن أبي حفصة ـ أنَّه قرَأ : ﴿فَإِنَّهُمْ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وفيه ٤/ ١٢٨٢ عن مجاهد ـ من طريق إبراهيم بن أبي بكر ـ قال: اللهو هو: الطبل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٢/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٨.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۸۵۸.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۸۲/٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٨.

لَا يُكْذِبُونَكَ ﴾ خفيفةً (١/٦). (٤١/٦)

٢٤٧٥١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ أنَّه قرأ: ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكْثِبُونَكَ ﴾ مخففة (٢٠). (١/٦٤)

٧٤٧٥٢ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي معشر ـ أنَّه كان يقرَوْها: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ ﴾ بالتخفيف (٢٠). (٤٢/٦)

#### 🎇 نزول الآية:

٧٤٧٥٣ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق ناجية بن كعب ـ قال: قال أبو جهل للنبي ﷺ: إنَّا لا نُكَذِّبُهُم لا يُكَذِّبُ بما جثتَ به. فأنزل الله: ﴿فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّبُ بما جثتَ به. فأنزل الله: ﴿فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّفُكَ وَلَكَنَ أَنْكُرُ اللهِ عَبْمَدُونَ﴾ (١٠/٠٤)

٧٤٧٥٤ ـ عن أبي ميسرة عمرو بن شراحيل، قال: مرَّ رسول الله ﷺ على أبي جهل،
 فقال: يا محمد، والله ما نُكذِّبُك؛ إنَّك عندَنا لَمُصَدَّقٌ، ولكنَّا نُكذِّبُ بالذي جنتَ به.
 فأنزل الله: ﴿فَإَنْهُمْ لَا يُكَرِّرُنَكَ وَلَكِنَّ الظَّلْمِينَ بِاللَّهِ يَجْمَدُونَ﴾ (٥٠).

٧٤٧٠ عن أبي صالح باذام - من طريق إسماعيل بن أبي خالد - في الآية، قال: جاء جبريل إلى النبي ﷺ وهو جالسٌ حزينٌ، فقال له: ما يُحزِنُك؟ فقال: (كذَّبني هؤلاه). فقال له جبريل: إنَّهم لا يُكَذَّبونك، إنَّهم ليعلمون أنَّك صادقٌ، ﴿وَلَكِنَّ اللَّهُ بِيَعْمُدُونَ﴾ (١٦/١٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٨٧٧ ـ تفسير)، وابن أبي حاتم ١٢٨٣/٤، والضياء في المختارة (٩٤٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها نافع، والكسائي، وقرأ بقية العشرة: ﴿لاَ يُكَوِّنُونَكَ﴾ بالتشديد. انظر: النشر ٢/ ٢٥٨\_ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٢، والطبراني (١٢٦٥٨). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٨٧٦)، وابن جرير ٢٧٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٢/٤ ـ ١٢٨٣. وعزاه السيوطي إلى ابن العنفر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أُخَرِجُه النّرَمذي ٣٠٤/٥ (٣٣٣)، والحاكم ٣٣٥٠ (٣٣٣٠)، وابن أبي حاتم ١٢٨٢ (٧٣٣٤)، من طريق أبي إسحاق، عن ناجية بن كعب، عن على به.

رجح الترمذي إرساله، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. قال الذهبي في التلخيص: «ما خرجا لناجية شيئًا». وقال الألباني في الضعيفة ٩٤٣/١٤ بعد كلام الذهبي: «وأيضًا فهو مجهول، كما قال ابن المديني، قال: لا أعلم أحدًا روى عنه غير أبي إسحاق».

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٢١/٩ مرسلًا.

٢٤٧٥٦ ـ عن أبي صالح باذام، قال: كان المشركون إذا رأوا رسولَ الله على بمكة قال بعضُهم لبعض فيما بينهم: إنَّه لنبيَّ. فنزلت هذه الآية: ﴿ فَنَ نَمَلُمُ إِنَّهُ لَيَحُرُنُكَ الَّذِي يَعُولُونَ ۚ فَإِنَّهُ لَا يَكُرُنُكُ الَّذِي يَعُولُونَ ۚ فَإِنَّهُ لا الْأَيْلِينَ يَالِنَتِ اللَّهِ يَجْعَلُونَهُ (١٠) . (١/ ٤١)

Y٤٧٥٧ ـ عن ناجية بن كعب ـ من طريق أبي إسحاق ـ أنَّ أبا جهل قال للنبي ﷺ: إنَّا لا نُكَذَّبك، ولكن نُكَذُّب الذي جئتَ به. فأنزل الله تعالى: ﴿ إَنَّهُم لا بُكَيْرُكَ كَ وَلَكِنَّ الظَّلِينَ بِاَيْتِ اللَّهِ يَجَمَّدُونَ﴾ (١٠). (ز)

٢٤٧٥٨ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ فَهُ نَسْلُمُ إِنَّهُ لِيَحْرُنُكُ اللَّهِ عَبْمَدُونَ ﴾ لَمَّا كان يوم بدر قال اللَّخس بن شَرِيقٍ لبني زُهْرَة؛ إنَّ محمدًا ابنُ أختكم، فأنتمُ أحقُ مَن الأخنس بن شَرِيقٍ لبني زُهْرَة؛ إن من رَهُوّة، إنَّ محمدًا ابنُ أختكم، فأنتمُ أحقُ مَن كفَّ عن الإخس، فإن كان كاذبًا كنتمُ أحقَّ من كفَّ عن ابن أخته، قفوا ههنا حتى ألقى أبا الحكم، فإن غلب محمد ﷺ رجعتم سالمين، وكان ابن أخته، قفوا ههنا حتى ألقى أبا الحكم، فينا فيومند سُمِّى: الأخنس، وكان اسمُه: أبَيًّا. فالتقى الأخنس وأبو جهل، فخلا الأخنس بأبي جهل، فقال: يا أبا الحكم، أخبرني عن محمد أصادق هو أم كاذب؟ فإنَّه ليس ههنا من قريش أحد الحكم، أخبرني عن محمد أصادق هو أم كاذب؟ فإنَّه ليس ههنا من قريش أحد غيري وغيرك يسمع كلامنا. فقال أبو جهل: ويحك، واللهِ، إنَّ محمدًا لصادق، وما كذب محمد قط، ولكن إذا ذهب بنو قصي باللواء والحجابة والسقاية والنبوة، فماذا يكون لسائر قريش؟ فذلك قوله: ﴿ فَايَّمُ لاَ يُكَيِّرُنَكَ وَلَكِنَ الظَّلِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يكون لسائر قريش؟ فذلك قوله: ﴿ فَايَاتُ اللهُ: محمد قط، منابات الله: محمد ﷺ كَا يُكَيِّرُنَكَ وَلَكِنَ الظَّلِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَكُونُ الطَّلِينَ مَا الله علي المنابات الله عمده الله عليه الله عليه الله عليه الله عنه الله عنه المنابات الله عمده الله عليه الله عليه الله عنه المنابات الله عمده الله عمد الله عليه المنابات الله عمده الله عليه المنابات الله عمده الله عنه المنابات الله عمده الله عليه المنابات الله عليه عليه الله المنابات الله عليات الله عليه المنابات الله عليه الله المنابات الله عليه المنابات الله عليه المنابات الله عليات الله عليه المنابات الله عليه الله المنابات الله عليه المنابات الله عليه الله المنابات الله عليه المنابات الله عليه المنابات الله عليه الله الله عليه المنابات الله عليه الله المنابات الله عليه المنابات الله عليه المنابات الله عليه المنابات الله عليه الله المنابات الله عليه المنابات الله عليه المنابات الله عليه الله ال

٢٤٧٥ - عن أبي يزيد المدني: أنَّ النبي ﷺ لَقِي أبا جهل، فجعَل أبو جهل يُلاطِفه ويُسائِله، فمرَّ به بعضُ شياطينه، فقال: أَتَفعلُ هذا؟ قال: إي، واللهِ، إنِّي لأفعلُ به هذا، وإني لأعلمُ أنه صادق، ولكن متى كُنَّا تَبعًا لبني عبدمناف؟ وتلا أبو يزيد: ﴿فَإَنَّهُمْ لَا يُكَنِّوْنَكُ ﴾ الآية(٤٠).

٠ ٢٤٧٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهُ نَهُمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ﴾ نزلت في الحارث بن عامر بن نوفل بن عبدمناف بن قصى، كان الحارث يُكذِّبُ النبعَ ﷺ في

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۲۳/۹.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

المنابق المناب

العلانية، فإذا خلا مع أهل ثقته قال: ما محمد مِن أهل الكذب، وإنِّي لأحسبه صادقًا. وكان إذا لقي النبي على قال: إنَّا لنعلم أن هذا الذي تقول حق، وإنَّه لا يمنعنا أن نتَّبع الهدى معك إلا مخافة أن يتخطفنا الناس \_ يعني: العرب \_ من أرضنا إن خرجنا، فإنما نحن أكلة رأس، ولا طاقة لنا بهم. نظيرها في القصص [٥٥]: ﴿وَقَالُوا إِن نَتَّبِع المُلْكَىٰ مَعَكَ نُتُخَطَّفَ مِنْ أَرْضِناً ﴾. فأنزل الله: ﴿فَدَ مَلَمُ إِنَّهُ لَيَحُرُّنُكَ الَّذِي يَتُولُونَهُ ﴿ (ز) . (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ فَلَ نَمْلُمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ ﴾

۲**٤٧٦١ ـ عن علي بن أبي طالب ـ** من طريق سالم بن أبي حفصة ـ أنَّه قرَأ : ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ﴾ خفيفةً. قال: لا يجيئون بحقٍّ هو أحقُّ مِن حقِّك<sup>٢١</sup>. (٤١/١)

٢٤٧٦٢ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - أنَّه قراً: ﴿فَإِنَّهُم لَا يُكْذِبُونَكَ﴾ مخففةً. قال: لا يقيرون على ألَّا تكونَ رسولًا، ولا على ألَّا يكونَ القرآنُ قرآنًا، فأمَّا أن يُكَذِّبوك بألسنتِهم فهم يكذَّبونك، فذاك الإكذابُ، وهذا التكذيب (٣٠١٤٠٣). (٤١/١)

[ ١٣٥٦] وجّه ابنُ جرير (٢١٩/٩) هذه القراءة بأنها جاءت بمعنى: إنهم لا يكذبونك فيما أتيتهم به من وحي الله، ولا يدفعون أن يكون ذلك صحيحًا، بل يعلمون صحته، ولكنهم يجحدون حقيقته قولًا، فلا يؤمنون به.ثم قال: «وكان بعض أهل العلم بكلام العرب يحكي عن العرب أنهم يقولون: أكذبت الرجل: إذا أخبرت أنه جاء بالكذب ورواه. قال: ويقولون: كذبته: إذا أخبرت أنه كاذب».

وبنحوه **وجَّه ابنُ عطية (٣/ ٣٠٠ ـ ٣٥١)، غ**ير أنَّه ذكر أنَّ المعنى على هذه القراءة يحتمل أن يكون: فإنهم لا يكذبونك تكذيبًا يضرُّك؛ إذ لست بكاذب في حقيقتك، فتكذيبهم كلا تكذيب. ويحتمل أن يكون: فإنهم لا يكذبونك على جهة الإخبار عنهم أنهم لا يكذبون، ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٨.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور (۸۷۷ ـ تفسير)، وابن أبي حاتم ١٣٨٣/٤، والضياء في المختارة (٧٤٩).
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٢، والطبراني (١٢٦٥٨). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٧٤٧٦٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق سالم الأفطس \_: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ ﴾ ، قال: ليس يُكْذِبون محمدًا ، ولكنهم بآيات الله يجحدون (١٠) . (ز)

٢٤٧٦٤ - عن الحسن البصري - من طريق أبي الأشهب - أنَّه قرَأ عندَه رجلٌ: ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكُنِّبُونَكَ﴾ . وقال: إنَّ القومَ قد عرَفوه، ولكنهم جَحدوا بعد المعرفة(٢). (٢/١٤)

٢٤٧٦ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي معشر ـ أنَّه كان يقرؤها:
 ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ﴾ بالتخفيف. يقول: لا يُبطِلون ما في يديك<sup>(٣)</sup>. (٢/٦٤)

٢٤٧٦٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿فَدْ نَشْهُمْ إِنَّهُ لَيَحُرُنُكَ الَّذِى يَقُولُونَ ﴾، شَتَّ عليه وحزن، فأخبره الله ظلى أنهم لا يكذبونك، وقد عرفوا أنك صادق، ﴿وَلَكِنَ اللهِ يَعْمَدُونَ﴾ أَلْظُلِينَ يَتَابَتِ اللهِ يَعْمَدُونَ﴾ (ز)

٧٤٧٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَنْ نَسَلُم إِنَّهُ لِيَحْزُنُكُ الَّذِى يَعُولُونَ ﴾ في العلانية بأنَّك كذاب مفتر، ﴿ فَإِنَّهُم لَا يُكَوِّنُونُكَ ﴾ في السر بما تقول بأنَّك نبي رسول، بل يعلمون أنك صادق، وقد جربوا منك الصدق فيما مضى (٥٠). (ز)

## ﴿ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِنَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞﴾

٢٤٧٦٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَلَكِنَّ الظَّلِلِينَ بِعَايَنتِ اللَّهِ يَجَمَّدُونَ﴾، قال: يعلمون أنَّك رسول الله، ويجحدون (٢٠). (٤٢/٦)

٢٤٧٦٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَلَكِنَّ الظَّلِيلِينَ بِتَايَنتِ اللَّهِ يَجْمَدُونَ﴾، وآيات الله: هو محمد ﷺ (ز)

== وأنهم يعلمون صدقه ونبوته، ولكنهم يجحدون عنادًا منهم وظلمًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبى حاتم ١٢٨٣/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٢٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٨٧٦)، وابن جرير ٢٢٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٨٢/٤ ـ ١٢٨٣. وعزاه
 السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٦٥ ـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٨.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٢٠٧/، وابن جرير ٩/ ٢٢١، وابن أبي حاتم ١٢٨٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٣/٤. وعلمة ابن جرير ٩/ ٢٢٣.

٢٤٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَكِنَّ الظَّلِينَ بِكَيْتِ اللَّهِ يَجْمَدُونَ﴾، يعني: اللهِ يَجْمَدُونَ﴾، يعني: بالقرآن بعد المعرفة (١٧٧٠٠ . (ز)

# ﴿ وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِيُوا وَأُوذُوا حَتَّى ٱلنَّهُمْ نَصْرًا ﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٧٤٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبَلِكَ ﴾، وذلك قبل كفار مكة؛ لأنَّ كفار مكة قالوا: يا محمد، ما يمنعك أن تأتينا بآية كما كانت الأنبياء تجيء بها إلى قومهم؟ فإن فعلت صدَّقناك، وإلا فأنت كاذب. فأنزل الله يُعَرِّي نبيه ﷺ؛ ليصبر على تكذيبهم إياه، وأن يقتدي بالرسل قبله: ﴿ وَلَقَدَ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلُكُ فَي هلاك قومهم، وأهل مكة بمنزلتهم، فلك قولهم، وأهل مكة بمنزلتهم، فلك قوله، ﴿ وَلَا يُجَرِّكُ اللَّهُمْ مَسْرًا ﴾ في هلاك قومهم، وأهل مكة بمنزلتهم، فلك قوله: ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكُمْتَ اللَّهُمْ \* (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

۲٤٧٧٢ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿وَلَقَدَ كُذِّبَتَ رُسُلُّ مِن قَبْلِكَ﴾ الآية، قال: يُعَزِّى نبيَّه ﷺ<sup>(۱۲)</sup>. (۲/۲۶)

٣٤٧٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْكِ فَصَبُواْ عَلَى مَا كُذِبُواْ﴾، قال: يُعزّي نبيَّه ﷺ كما تسمعون، ويخبرُه أن الرسلَ قد

بعض هذه الآية في الكفار المعاندين، والبعض جعلها في الكفار عامة دون تخصيص أهل البعند، وذكر ابنُ عطية (٣٥١/٣) أنَّ معنى الجحود على القول الأول الخول قاله قتادة، والسدي \_ على حقيقته. وأما على الثاني فيكون في اللفظة تجرُّز، وذلك أنهم لما أنكروا نبوته وراموا تكذيبه بالدعوى التي لا تعضدها حجة عبَّر عن إنكارهم بأقبح وجوه الإنكار، وهو الجحد تغليظًا عليهم، وتقبيحًا لفعلهم، إذ معجزاته وآياته نيرة يلزم كل مفطور أن يعلمها ويقربها. ثم قال: «وجميع ما في هذه التأويلات من نفي التكذيب إنما هو عن اعتقادهم، وأما أقوال جميعهم فمكذبة، إما له وإما للذي جاء به.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٨/٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٩.

كُذِّبتْ قبلَه، فصبَروا على ما كُذِّبوا حتى حكَم الله وهو خيرُ الحاكمين<sup>(۱)</sup>. (۲/٦٤) ۲٤۷۷٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ﴾ وذلك قبل كفار مكة...، ﴿فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُونُوا حَقَّة النَّهُمْ تَشَرَّأُ﴾ في هلاك قومهم، وأهل مكة بمنزلتهم فذلك قوله: ﴿وَلَا مُبَرِّلَ لِكُلِمَتِ اللَّهِ﴾<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٤٧٧ - عن عبد الملك ابن جُرَيْج - من طريق حجاج - في قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتَ رُسُلٌ مِن فَبِلِكَ ﴾ الآية، قال: يُعزِّي نبيَّه ﷺ (٣/١).

# ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَّبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴿ ﴾

﴿ وَإِن كَانَ كُبُرُ عَلِكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَمَّتَ أَن تَبْنَعِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلُمًا فِي السَّمَايَـ فَتَأْتِيهُم عِنْاتِمْ وَلَوْ شَاتَهُ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَ مِن ٱلْجَهِلِينَ ۞﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٢٤٧٧٩ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: قال الحارث بن عامر: يا محمد، اثتنا بآية كما كانت الأنبياء تأتي بها، فإن أتيت بها آمنًا بك وصدَّقناك. فأبى الله أن يأتيهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٢٥ ، وابن أبي حاتم ١٢٨٣/٤ ـ ١٢٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱/۹۵۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٢٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٤٥/٤.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٩١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٤٥.

بها، فأعرضوا عنه، وكبُر عليه ﷺ؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿وَإِن كَانَ كُبُرُ عَلَكَ إِمْرَاضُهُهُ (``. (ز)

#### 🎇 تفسير الآية:

# ﴿ وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَعَلَمْتَ أَن تَبْنَغِيَ نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلْمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيْهُمْ بِنَايَقْكِ

٧٤٧٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿وَإِن كَانَ كَانَ عَلَيْكُ إِمْرَاتُهُمْ فَإِن السَّمَلَمَتَ أَن تَبْتَنِى نَفَقًا فِي الْأَرْضِ﴾، والنَّقَقُ: السَّرَبُ<sup>(٢)</sup>، فتذهبَ فيه، فتأتيهم بآية أفضلَ فيه، فتأتيهم بآية أفضلَ مما أتيناهم بآية أفضلَ مما أتيناهم به؛ فافعل<sup>(٢)</sup>. (٣/٦)

٢٤٧٨١ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله تعالى: ﴿ تَبْنَغِى نَفَقًا فِى الْأَرْضِ ﴾. قال: وهل تعرفُ العربُ ذلك؟ قال: وها تعرفُ العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعتَ عديَّ بنَ زيد وهو يقول:

فَدَسَّ لها على الأنفاقِ عَمرًا بشِكَّتِه (٤) وما خَشِيَتْ كَمِينا (٥) (٣/١٤)

٧٤٧٨٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: سَرَبًا، ﴿ أَوْ سُلْمًا فِي ٱلسَّمَاهِ ﴾ قال: يعني: الدَّرَجَ<sup>(١)</sup>. (٣/٦)

٣٤٧٨٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَإِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكَ إِعْمَاصُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِيَ نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلِّمًا فِي السَّمَايَ﴾، قال: أمَّا النفق فالسَّرَبُ، وأما السلم فالمصعد<sup>(٧٧</sup>). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٤٥ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) السَّرَب، بالتّحريك: المسلك فِي خُفْية. النهاية (سرب).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٢٦/٩، وابن أبي حاتم ٢٨٤/٤ وفيه تفسير ﴿فَقَاً﴾ من طريق عطاء، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٧٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) الشكة: السلاح. اللسان (ش ك ك). (٥) أخرجه الطستي ـ كما في مسائل نافع (٢٨٢) ـ.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٧/١، وابن جرير ٢٢٦/٩، وابن أبي حاتم ٢٨٤/٤. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٢٦/٩، وعلقه ابن أبي حاتم ١٢٨٤/٤.

٧٤٧٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكَ ﴾ يعني: ثَقُل عليك إعراضهم عن الهدى، ولم تصبر على تكذيبهم إياك؛ ﴿فَإِنِ اسْتَطَعْتُ أَن تَبْنَيْ نَفَقًا فِي الْأَرْضِ ﴾ يعني: سرّبًا، ﴿أَوْ سُلّمًا فِي السّمَاءِ ﴾ أي: فإن لم تستطع فأتِ بسُلَّمٍ ترقى فيه إلى السماء، ﴿فَتَأْتِيمُم يَاكِيَّهُ﴾؛ فافعل إن استطعت (١٠). (ز)

# ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعُهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ ﴿

٧٤٧٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿وَلَوْ شَكَهُ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ﴾، يقولُ الله سبحانه: لو شنتُ لجمعتُهم على الهُدى أجمعين (٣/كماً). (٢/٣٤)

٢٤٧٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿وَلَوْ شَلَهُ اللهُ لَهُ مَهُمَّمٌ عَلَى ٱللهُ لَجَمَهُمٌ عَلَ ٱلْهُدَكَا ﴾ الآية، قال: إنَّ رسول الله ﷺ كان يحرص أن يؤمن جميع الناس ويتابعوه على الهدى، فأخبر الله تعالى أنَّه لا يؤمن إلا مَن قد سبق له من الله السعادة في الذِّكْر الأول<sup>٣١</sup>. (ز)

٢٤٧٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عزَّى نبيَّه ﷺ ليصبر على تكذيبهم، فقال: ﴿وَلَوْ

| ١٢٥٨ الآول: أن يكسبهم الإيمان بعد كفرهم بأن يحتمل احتمالين: الأول: أن يخلقهم مؤمنين. الثاني: أن يُكسبهم الإيمان بعد كفرهم بأن يشرح صدورهم. وذكر أنَّ مكي والمهدي قالا بأن الخطاب بقوله: ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ للنبي 響 والمراد به أمته، وانتقله مستندا لظاهر لفظ الآية، بقوله: ﴿ وهذا ضعيف لا يقتضيه اللفظ ». ثم نقل أنّه قيل: إن نوح وُفِّر لسنه وشيبته، وأنه قيل بأن الحمل جاء أشد على محمد ﷺ لقربه من الله تعالى ومكانته عنده كما يحمل العاقب على قريبه أكثر من حمله على الأجانب. ثم قال مستندًا للسياق: ﴿ والوجه القوي عندي في الآية هو أنَّ ذلك لم يجئ بحسب النبيين، وإنما جاء بحسب الأمرين اللذين وقع النهي عنهما والعتاب فيهما، وبيَّن أن الأمر الذي نهى عنه محمد ﷺ أكبر قدرًا وأخطر مواقعة من الأمر الذي واقعه نوح ﷺ .

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٢٨/٩، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٣٧٧). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٨٤٤ ـ ١٢٨٤٥، وابن جرير ٢٥٩/١ في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ
 كُمُنُواْ سَرَاةٌ عَلَيْهِ مَا أَسُورُمُ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [البقرة: ٦]، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ٤/٣٦٣ (١٠٢٤).

شَاَةَ اللَّهُ لَجَمَعُهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِابِينَ﴾ فإنَّ الله لو شاء لجعلهم مهتدين، ثم ذكر إيمان المؤمنين، فقال: ﴿إِنَّمَا يَسَتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونُ﴾ (''). (ز)

# ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونُ وَٱلْمَوْنَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿

٢٤٧٨٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّا يَسْتَمِثُ ٱلَّذِينَ يَسْمَوُنُّ﴾ قال: المؤمنون للذِّكر، ﴿وَٱلْمَوْنَ﴾ قال: الكفار حينَ يبعثُهم اللهُ مع الموتى (٢)(٢٠٥٠). (٢/٤٤)

٧٤٧٨٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق محمد بن جُحادة ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا يَسَمُّونَّ﴾ قال: الكفار ٣١/٢٣٠]. (٢٤٤)

٧٤٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ

الده المجاهد وقاله المجاهد (٣٥ / ٣٥٦ بتصرف) على قول مجاهد وقتادة بقوله: «وقال مجاهد وقتادة: ﴿وَالْمَوْقَ لِهِ يرد: الكفار، أي: هم بمثابة الموتى حين لا يرون هدّى، ولا يسمعون فيعون. وقرأت هذه الطائفة: ﴿رِيَّجُمُونَ بِياء، والواو على هذا عاطفة جملة كلام على جملة، ﴿وَالْمَوْقَ مُ مِبْدا، وَكَانَ معنى الآية: إنَّما يستجيب الذين يسمعون فَيَعُون، والكفار سيبعثهم الله ويردهم إلى عقابه، فالآية على هذا متضمنة الوعيد للكفار، والعائد على اللَّينَ هو الضمير في يَسْمَعُونَ .

البعد ابنُ عطية (٣٠٦٣) أنَّ البعث يحتمل معنيين، ثم ذكر قولًا للحسن مفاده أنَّ المعنى: يبعثهم الله بأن يؤمنوا حين يوقفهم. ثم علَّق عليه بقوله: «فتجيء الاستعارة في هذا التأويل في الوجهين؛ في تسميتهم موتى، وفي تسمية إيمانهم وهدايتهم بعثًا، والواو على هذا مشركة في العامل عطفت المَوْتى على ﴿ اللَّيْنَ ﴾، و ﴿ يَبَعَنُهُمُ اللّهُ ﴾ في موضع الحال، وكأن معنى الآية: إنما يستجيب الذين يرشدون حين يسمعون فيؤمنون، والكفار حين يرشدهم الله بمشيئته، فلا تتأسف أنت ولا تستعجل ما لم يُقدِّر. وقرأ الحسن: (ثُمَّ إلَيْهِ عُونُ) فتناسب الآية ».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣٦١، وأخرجه ابن جرير ٣٠/٩٣. وعلّقه ابن أبي حاتم ٤/١٢٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

يَسَمُونُكُه، قال: هذا مثلُ المؤمن، سَمِع كتابَ الله فانتفَع به، وأخَذ به، وعقله، فهو حيُّ القلب، حيُّ البصر<sup>(۱)</sup>. (1/٤٤)

٢٤٧٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَوْنُ﴾ الهدى، يعني: القرآن. ثم قال: ﴿وَٱلْمَوْنَى يَسْمُثُمُ اللهُ عِني: كفار مكة يبعثهم الله في الآخرة، ﴿ثُمُّ إِلَيْهِ إِرْجُونَ، فِيجَرِيهِم ("). (ز)

# ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا ثُرِّلَ عَلَيْهِ مَالِيَّةً مِن رَبِّهِمْ قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرُ عَلَيْهَ أَن يُنَزِّلَ مَالِيَةً وَلَكِنَّ أَكُفَّمُ لَا يَشْلَمُونَ ﷺ

٧٤٧٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُواْ لَوَلَاكِهِ يعني: هلًا ﴿ ثِلَ عَلَيْهِ محمد، كما أنزل على الأنبياء ﴿ اَيَةً يِن تَرِيَّهِ قُلَ للكفار: ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَادِّرٌ عَلَ أَن يُنَزِّلُ مَايَةً وَلَاكِنَ أَصَّمُكُمُ لَا يَمْلُمُونَ ﴾ بأنَّ الله قادر على أن ينزلها (٣٠). ( ز )

## ﴿ وَمَا مِن دَآبَتُو فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْمٍ يَعِلِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمُّمُ أَمْثَالُكُمْ ﴾

٧٤٧٩٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِلَّا أَمُّمُّ أَشَالُكُمُّ﴾، قال: أصنافًا مُصَنَّفةً تُعرَفُ باسمها (٤٠ . (١/٤٤)

٢٤٧٩٤ ـ قال عطاء: ﴿ أَشَالُكُمْ ﴾ في التوحيد، والمعرفة (٥). (ز)

٧٤٧٩ - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿وَيَمَا مِن دَابَتُو فِي ٱلأَرْضِ وَلاَ طَلَيْرِ يَطِيرُ بِهِمَاكَمَةِ إِلَّا أَمَّمُ أَتَثَالَكُمُ﴾، يـقــول: الــطــيـرُ أمـةٌ، والإنــسُ أمـةٌ، والــجــنُ أمةٌ<sup>(١)</sup>. (٢/٤٤)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٣٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٩. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٥٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٢٨٥. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد،
 وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٤٦/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٨/١، وابن جرير ٢٣٣/٩، وابن أبي حاتم ١٢٨٥/٤ ـ ١٢٨٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

فويخ التقيين المالخ

٢٤٧٩٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿إِلَّا أَمُمُّ أَتَثَالُكُمُّ﴾، قال: خلق أمثألكم (١٠). (١-٤٥)

٧٤٧٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا مِن نَآبَةِ فِي اَلْأَرْضِ﴾ ولا في بَرِّ، ولا في بحر، ﴿وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاكِيَّهِ إِلَّا أَشَّمُ أَتَثَالُكُمْ﴾ يعني: خلقًا أصنافًا مُصَنَّفة تعرف بأسمائهم'''. (ز)

٢٤٧٩٨ \_ عن عبد الملك ابن جُريْج \_ من طريق حجاج \_ قال: ﴿وَمَّا مِن كَابَتُو فِي ٱلأَرْفِي وَلَا اللهُ مِن طَرَيْر بِعَنَاحَيْد إِلَّا أَشُمُ أَتَنَالُكُم ﴾ الذَرَّةُ فما فوقها مِن ألوان ما خلَق الله مِن الدواب (١٣/١١٠). (١/٥٥)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٤٧٩٠ عن جابر بن عبدالله من طريق محمد بن المنكدر \_ قال: قَلَّ الجراد في سنة من سِنِي عمر ﴿ التِي وَلِي فيها، فسأل عنه، فلم يخُبَر بشيء، فاغتمَّ لذلك، فأرسل راكبًا إلى كذا، وآخر إلى الشام، وآخر إلى العراق يسأل: هل رُوِي من الحراد شيء أم لا؟ فأتاه الراكب الذي من قِبَل اليمن بقبضة جراد، فألقاها بين يديه، فلما رآها كبَّر ثلاثًا، ثم قال: سمعت رسول الله على يقول: «خلق الله عَن ألف أمّة، منها ستماثة في البحر، وأربعمائة في البر. وأولُ شيء يهلك من هذه الأمم الجراد، فإذا هلكت تتابعت مثلَ النظام إذا قُطِع سِلْكُه، (٤).

الآ٢٢١ ذكر ابنُ عطية (٣٥٧/٣) أنَّ قوله: ﴿أَمُّمُ أَمَّنَالُكُمُ معناه: جماعات مماثلة للناس في الخلق، والرزق، والحياة، والموت، والحشر، ثم بَيِّن أنه يحتمل أن يريد بالمماثلة أنها في كونها أممًا لا غير، كما تريد بقولك: مررت برجل مثلك. أي: في رجل، ثم قال: وريصح في غير ذلك من الأوصاف، إلا أنَّ الفائلة في هذه الآية إنما تقع بأن تكون المماثلة في أوصاف غير كونها أممًا . ثم نقل أنَّ مكيًّا قال بأنَّ المماثلة في أنها تعرف الله وتعبده، ثم علَّق بقوله: (وهذا قول خلف).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٢٣٣، وابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/٩ ـ ٢٣٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٥-١٧٨٣، والبيهقي في الشعب ٢١٢/١٢ ـ ٣٤٣ (٩٦٥٩، ٩٦٠٩).
 قال ابن حبان في المجروحين ٢٩٣/ - ٢٥٧ (٩٣٣): فوهذا شيء لا شكّ أنه موضوع، ليس هذا من كلام =

وتنافئ التقنيية المادن

٧٤٨٠ ـ عن عُبيدالله بن زيادة البكري، قال: دخلتُ على ابنَي بُسْرِ المازِنيَّين صاحبي رسول الله ﷺ فقلتُ: يرحمكما الله، الرجلُ يركبُ مِنَّا الدابَّة، فيضرِبُها باللسوط، أو يكبَّحُها باللّجام، فهل سمِعتُما من رسول الله ﷺ في ذلك شيئًا؟ فقالا: لا. قال عبيدالله: فنادتني امرأةٌ مِن الداخل، فقالت: يا هذا، إنَّ الله يقولُ في كتابه: ﴿وَمَا مِن كَابَتُو فِي الأَرْضِ وَلا طَهِر يَطِيرُ بِعِنَاكِيْهِ إِلاَ أَنَّمُ أَتَنَاكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الكِتَكِ مِن صَوْع فَي أَكبَرُ مِنَّا، وقد أدركَتُ رسولَ الله ﷺ أكبرُ مِنَّا، وقد أدركَتْ رسولَ الله ﷺ (١٠/٥). (١/٥٤)

٢٤٨٠١ ـ عن أنس بن مالك أنَّه سُيْل: مَن يقبِضُ أرواح البهائم؟ فقال: مَلَكُ الموت. =

٢٤٨٠٢ ـ فبلغ الحسن البصري، فقال: صدّق، إنَّ ذلك في كتاب الله. ثم تلا:
﴿وَمَا بِن دَآتَةِ فِي الْأَرْضِ وَلا طَهْرٍ يَطِيرُ بِجَاكَمْ إِلَّا أَمُمُ أَشَالُكُمْ (١٠) (١٤٦٤)

## ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيُّوكِ

٣٤٨٠٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَتَبِ مِن شَيَّرٍ﴾، يعني: ما تَرَكنا شيئًا إلا وقد كتَبناه في أمِّ الكتاب<sup>(٣)</sup>. (١/٥٤)

٢٤٨٠٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَتِ مِن مَقَوْلِ ،
 قال: مِن الكتاب الذي عنده (٤) (٦/٥٤)

٧٤٨٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنْبِ ﴾، يعني: ما ضَيَّعنا في اللوح

<sup>=</sup> رسول الله ﷺ، وقال ابن كثير في تفسيره ١٩٣/١: «محمد بن عيسى \_ وهو الهلالي \_ ضعيف، وقال في مسند الفاروق ٢/ ٥٨٠: «هذا حديث غريب، وقال ابن القيسراني في تذكرة الحفاظ ص١٨٣ (١٣٣٤): «محمد بن عيسى هذا يتهم بوضع هذا الحديث، وقال الهيشي في المجمع ٣٢٧/٧ (١٢٤٣٣): «رواه أبو يعلى في الكبير، وفيه عبيد بن واقد القيسي، وهو ضعيف، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٣٠٦/٥ (٤٧٢٨): «هذا إسناد ضعيف؛ لضعف محمد بن عيسى بن كيسان، وقال السيوطي في اللآلي، المصنوعة /٧٥٠): «موضوع».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمّد في مسنده ٢٩/ ٣٣٠ (١٧٦٨٥)، والبيهقي في شعب الإيمان (١١٠٦٦)، والخطيب في تالي التلخيص//٤٨٥، وابن صاكر ٣٧/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٣٤، وابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٧/١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

المحفوظ من شيء<sup>(١)</sup>. (ز)

آلام عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ ع

آ۲۲۱۲ ذكر ابنُ عطية (٣٥٨/٣) في المراد بالكتاب هنا قولين: أحدهما: أنه القرآن. والآخر: أنه اللوح المحفوظ.

ورجَّح القولَ الأَول مستندًا إلى السياق، فقال: ﴿و﴿الْكِتَبِ﴾: القرآن، وهو الذي يقتضيه نظام المعنى في هذه الآيات.

وبيَّنْ ابنُ القيم (٣٤٦/١ - ٣٤٦) أنَّ القول بكونه القرآن؛ إما أن يكون من العام المراد به المخاص، أي: ما فرطنا فيه من شيء يحتاجون إلى ذكره وبيانه، كقوله: ﴿وَيَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْخَصَ، يَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ النحل: ١٩٩]، وإما أن يكون من العام المراد به عمومه، والمراد: أنَّ كل شيء ذُكِرَ فيه مجملًا ومفصلًا.

ورجَّح ابنَّ القيم أنَّه اللوح المحفوظ مستندًا إلى السياق، فقال: «وكأن هذا القول أظهر في الآية، والسياق يدل عليه؛ فإنه قال: ﴿وَيَا مِن دَاتِكُو فِي الأَرْضِ وَلاَ طَلَيْمِ يَعِلِيُ بِعِنَاكَمْ وَإِلَّا أَثُمُّ اللَّاتُ وَلَا عَلَيْمُ اللَّا اللَّهِ اللَّاتُ اللَّاكُمُ اللَّا والتقدير الأول، قد قُد الله خلقها وأجلها ورزقها وما تصير إليه، ثم ذكر عاقبتها ومصيرها بعد فنائها، ثم قال: ﴿إِلَى رَبِّمَ يُشْتُرُونَ ﴾، فذكر مبدأها ونهايتها، وأدخلَ بين هاتين الحالتين قوله: ﴿قَا فَرَطْنَا فِي اللَّمِنِ مِن مَنْ رَبِهُ، أي: كلها قد كُتبت وقُدُرت وأحصيت، فلا يناسب هذا ذكر كتاب الأمر والنهي، وإنما يناسبه ذكر الكتاب الأول».

وبنحوه رجَّح ابنُ تيمية (٣/ ٢٣) مستندًا إلى السياق.

وُوجَّه ابنُ عَطْيَةُ مَعنى قوله تعالى: ﴿ بِن شَيَّوْكِ على القول الثاني بأنَّها عامة في جميع الأشياء، وأنها خاصة في الأشياء التي فيها منافع للمخاطبين وطرائق هدايتهم على القول الأول.

ثُم ذكر ابنُ الَّقيم أنَّ من قال بكونه القرآن يمكنه الاستناد إلى نفس الآية المستدل بها أصحاب القول الآخر، ذلك أنَّ القرآن تضمن الإخبار عن كل ما كان وما هو كائن جملة وتفصيلًا، وأنه يشهد لكونه القرآن أنَّ هذا ذُكر عقيب قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْلاَ زُلْاً عَيْلَهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَايَةً يَّنِ مَايَّةً وَلَكِنَّ المَّدَّ مَايَةً وَلَكِنَّ أَكُنَّهُمْ لَا يَشَكُونَهُم، فنبههم على أعظم ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٢٣٤/٩، وابن أبي حاتم ٢١٣٦/٤ من طريق أصبغ بن الفرج. كذلك أخرجه ابن جرير ٢٣٤/٩ بلفظ آخر، فقال: كلهم مكتوب في أم الكتاب.

والمنافقة المنافقة

# ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبِيمَ يُمْنَرُونَ ۞ ﴾

٢٤٨٠٧ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق يزيد بن الأصم ـ قال: ما من دابة ولا طائر إلا سيُحشَرُ يومَ القيامة، ثم يُقتَصُّ للجَلْحاء من ذات القَرْن، ثم يقالُ لها: كوني ترابًا. فعند ذلك يقولُ الكافر: ﴿يَلْيَتَنِي كُنُتُ نُرْبُكُ النبا: ١٤٥. وإن شنتُم فاقرءوا: ﴿وَمَا مِن ذَابَتُو فِي الْأَرْضِ وَلا طَلْتِمِ يَطِيرُ بِمِنَاخَيْدِ إِلّا أَمْمُ أَمْثَالُكُمْ﴾ إلى قوله: ﴿يُسْتَرُونَ﴾ (١٠) (٤٧)

٢٤٨٠٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ثُمَّةً إِلَىٰ رَبِّهِمَ يُمُشَرُوكَ﴾، قال: موتُ البهائم حَشرُها. وفي لفظ قال: يعني بالحشر: الموت<sup>(٢٢)</sup>. (١٦/٦)

**۲٤٨٠٩ ـ وعن مجاهد بن جبر، مثل ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)** 

= الآيات وأدلها على صدق رسول الله على وهو الكتاب الذي يتضمن بيان كل شيء، ولم يفرط فيه من شيء، ثم نبههم بأنهم أمة من جملة الأمم التي في السماوات والأرض، وهذا يتضمن التعريف بوجود الخالق، وكمال قدرته وعلمه وسعة ملكه. فهذا دليل على وحدانيته وصفات كماله من جهة خلقه وقدره، وإنزال الكتاب الذي لم يفرط فيه من شيء دليل من جهة أمره وكلامه، فهذا استدلال بأمره، وذاك بخلقه. ثم ذكر أنَّ مَن قال إن الكتاب اللوح المحفوظ يمكنه أيضًا الاستدلال بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَوَلا يُزِلَ عَلَيْهِ عَلَهُ مِن رَبِّهُ قُلْ إِنَّ اللَّهِ قَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَن وَبِّهُ قُلْ إِنَّ اللَّهُ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ يَعْلَقُونَهُ ، ذلك أنهم لما سألوا آية أخبرهم سبحانه بأنه لم يترك إنزالها لعدم قدرته على ذلك، فإنَّه قادر على ذلك، وإنما لم ينزلها لحكمته ورحمته بهم وإحسانه إليهم؛ إذ لو أنزلها على وفق اقتراحهم لعوجلوا بالعقوبة إن لم يؤمنوا، ثم ذكر ما يدل على كمال قدرته بخلق الأمم العظيمة التي لا يحصي عددها إلا هو، فمن قدر على خلق هذه الأمم مع اختلاف أجناسها وأنواعها وصفاتها وهبئاتها كيف يعجز عن إنزال آية؟! ثم أخبر عن كمال قدرته وعلمه بأن هؤلاء الأمم قد أحصاهم وكتبهم يعجز عن إنزال آية؟! ثم أخبر عن كمال قدرته وعلمه بأن هؤلاء الأمم قد أحصاهم وكتبهم وقدر أرزاقهم وآجالهم وأحوالهم في كتاب لم يفرط فيه من شيء ثم يميتهم ثم يحشرهم إليه... فهو أظهر القولين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٩ ٢٣٥ ـ ٢٣٦، وابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤، والحاكم ٣١٦/٢. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخِرجه ابن جرير ٩/ ٢٣٤ ـ ٢٣٥، وابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤، وهو في تفسير ابن كثير ٣/ ٢٥٤.

٢٤٨١٠ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ يقول في قوله:
 ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّهُمْ يُحْمُّونَ ﴾: يعنى بالحشر: الموت(١). (ز)

YEAN - عن القاسم بن أبي بَرَّة - من طريق ليث - في قوله: ﴿ وَمَا بِن دَابَةِ فِي ٱلْأَرْفِ وَلَا اللّهِ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللللهُ اللهُ اللهُ الللللللللهُ اللللللللهُ اللللللّهُ اللهُ اللللللّهُ الللللللهُ الللللللللهُ الللللهُ الللللّهُ الللهُ

٢٤٨١٢ ـ قال م**قاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُعْتَمُرُونَ﴾ في الآخرة، ثم يصيرون من بعد ما يُفْتَصُّ بعضُهم من بعض ترابًا، يُقال لهم: كونوا ترابًا<sup>(١٧)[٢٢١٣]</sup>. (ز)** 

إلا اختُلِف في معنى حشر البهائم؛ فقال قوم: حشرها: موتها. وقال آخرون: حشرها: بعثها.

ورجَّح ابنُ جرير (٢٣٧/٩ ـ ٢٣٨) العموم في الآية مستندًا إلى اللغة، فقال: قوجائز أن يكون معنيًا به: الحشران جميعًا. ولا دلالة في يكون معنيًا به: الحشران جميعًا. ولا دلالة في ظاهر التنزيل ولا في خبر عن النبي عَنَّمُ أي ذلك المراد بقوله: ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مُتَمُونَ ﴾ فاهر التنزيل ولا في خبر عن النبي عَنَّم أي ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَالْكُلِرُ عَمُونَ لَمُ لَهُ الله وَكَانَ الحِمْع هو الحشر، وكان الله تعالى جامعًا أَوَّ ﴾ [ص: ١٩]، يعني: مجموعة. فإذ كان الجمع هو الحشر، وكان الله تعالى جامعًا خلقه إليه يوم القيامة وجامعهم بالموت؛ كان أصوب القول في ذلك أن يعم بمعنى الآية ما عمه الله بعد الفناء وبعد بعث علمه الله تعالى قد عم بقوله: ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّهُم مُسَمَّرُونَ ﴾، ولم يخصص به حشرًا القيامة، إذ كان الله تعالى قد عم بقوله: ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّهُم مُسَمَّرُونَ ﴾، ولم يخصص به حشرًا .

وعلِّق ابنُ كثير (٦/٣٣) على القول الثاني بقوله: «والقول الثاني... كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّا ٱلْوَتُوشُ حُشِرَتَهِ﴾ [النكوير: ٥]٥.

وذكر ابنُ صطية (٣٥٨/٣) أنَّ القائلين بالقول الثاني احتجوا بالأحاديث المتضمنة أنَّ الله يقتص للجماء من القرناء.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٣٥/٩. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤. وذكره الثمليي ١٤٧/٤ وعقّب عليه بقول عطاء: فإذا رأوا بني آدم وما هم فيه من الجزع قالت: الحمد لله الذي لم يجعلنا مثلكم، فلا جنة نرجو، ولا نارًا نخاف. فيقول الله ﷺ لهن: كن ترابًا. فحيتذ يتمنى الكافر أن يكون ترابًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأهوال ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/ ٢٣١ (٢٢٤) ـ..

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٠.

#### وي المالية المالية

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٨١٣ \_ عن أبي ذرّ، قال: انتَظَحتْ شاتان عند النبي ﷺ، فقال لي: إيا أبا ذرّ، أتدري فيما انتطحتا؟، قلتُ: لا. قال: الكنّ الله يدري، وسيَقضي بينهما». =

٢٤٨١٤ ـ قال أبو ذر: لقد تَرَكَنا رسولُ الله ﷺ وما يُقلِّبُ طائرٌ جَنَاحَيه في السماء إلا ذكّرنا منه علمًا(١٠). (١/٤٧)

# ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا يَعَايَنِنَا صُمَّةً وَيَثَكُمُ فِي الظُّلُمَنَةِ مَن يَشَلِ اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجَمَّلُهُ عَلَى مِمْرِلٍ تُسْتَقِيمِ ﴿ ﴾

#### نزول الآية:

٧٤٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَن يَشَلِ اللّهُ يُعْلِلُهُ ﴾ عن الهُدَى، نزلت في بني عبدالدار ابن قصي، ﴿وَمَن يَشَأَ يَجْعَلُهُ عَلَن مِرَطٍ تُشْتَقِيدٍ ﴾ يعني: على دين الإسلام، منهم علي بن أبي طالب، والعباس، وحمزة، وجعفر ٢٦٠١٤ أ. (ز)

#### # النسخ في الآية:

٢٤٨٦٦ ـ عن أبي يوسف المدني، قال: كلُّ مشيئةٍ في القرآن إلى ابن آدمَ منسوخةٌ نسختها: ﴿مَنْ يَشَاإِ اللّهُ يُعْدِلُهُ وَمَن يَشَأ يَجَعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ تُسْتَقِيدٍ﴾(٣) . (١٨/٦)

<sup>==</sup> وانتقد من تأوَّل الأحاديث بأنها كناية عن العدل لا الحقيقة، فقال: ﴿وهو قول مردود ينحو إلى الرموز ونحوها﴾.

المَهُ اللهُ عَلَيْهُ عَطِيةً (٣/ ٣٥٩) العموم مستندًا لظاهر الآية، فقال: «وظاهر الآية أنها تَعُمُّ كُلُّ مُكَذِّب».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣٥٥/٣٥ (٣١٤٣٨)، وابن جرير ٢٣٦/٩ واللفظ له.

قال الهيشمي في المجمع ٣٥٢/١٠ (٩٨٤٠٤): «ورجال الرواية... رجال الصحيح، وفيها راوٍ لم يُسَمّ». وقال الألباني في الصحيحة ٢١٠/٤: «وهذا إسناد صحيح عندي».

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَشِنَا صُدٌّ وَيُكُمُّ فِي الظُّلُمَاتُّ مَن يَشَلِم اللَّهُ يُعْدِلْلُهُ﴾

٧٤٨١٧ عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِكَايَتِنَا صُدٌّ وَبُكُمٌ ﴾ قال: هذا مَثَلُ الكافر أصمُّ أبكمُ، لا يُبصِر هُدًى، ولا ينتفع به، صُمِّ عن الحيّ، ﴿ وَفِي الظُّلُمُنَةِ ﴾ لا يستطيعُ منها خروجًا، مُتَسَكّمٌ (١) فيها (٢/ ١). (٢/ ١٤)

٢٤٨١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَٱلَّذِينَ كَنَّبُواْ بِعَايَتِنَا﴾ يعني: القرآن، ﴿مُسَدُّ﴾ لا يسمعون الهدى، ﴿وَبُكُمُّ ﴾ لا يتكلمون به ﴿فِي ٱلظَّلْمَنَةُ ﴾ يعني: الشرك، ﴿مَن يَشَالٍ ٱللهُ يُعْمِلُهُ ﴾ عن الهدى (٣٠). (ز)

## ﴿وَمَن يَشَأْ يَجْعَلُهُ عَلَى مِنزَالٍ مُسْتَقِيمٍ ۞﴾

٢٤٨١٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عمر بن ذر ـ في قوله: ﴿مِرَاطٍ مُسْتَقِيهِ﴾، قال: الحق<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٨٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن يَشَأْ يَجَمَّلُهُ عَلَى صِرَاطٍ تُسْتَقِيرِ ﴾، يعني: على
 دين الإسلام (٥٠). (ز)

# ﴿ وَكُلُّ أَرَهَ يَتَكُمْ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُ آلِهِ أَوْ أَتَنكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدٌ صَدويَن ﴿ ﴾

٧٤٨٢١ ـ قال عبدالله بن عباس: قل ـ يا محمد ـ لهؤلاء المشركين: أرأيتكم (١٠). (ز) ٧٤٨٢٢ ـ قال الحسن البصري: ﴿قُلُ أَرَمَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنكُمْ عَدَابُ آلَيَهِ يعني: في الدنيا بالاسْتِنُصال، ﴿قَ أَنتُكُمُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ بالعذاب (١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) مُتَسَكِّع: مُتَحَيِّر. النهاية (سكع).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٨٦/٤، ١٢٨٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٠.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٧/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٠. (٦) تفسير البغوي ٣/ ١٤٣.

<sup>(</sup>V) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٦٧ ـ.

٢٤٨٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: خوَّفهم الله ظنى، فقال للنبي ﷺ: ﴿ وَثُلُ أَرْمَيْكُمْ إِنَّ أَنَكُمْ اللهِ عَذَابِ اللهِ عَذَابِ الدنيا، كما أتى الأمم الخالية، ﴿ أَوْ أَتَنَكُمْ السَّاعَةُ ﴾. ثم رجع إلى عذاب الدنيا، فقال: ﴿ أَغَيْرَ اللهِ ﴾ من الآلهة ﴿ تَنْعُونَ ﴾ أن يكشف عنكم العذاب في الدنيا ﴿ إِن كُنتُمْ مَندِقِنَ ﴾ بأنَّ معه آلهة (١٠٠١٥) . (ز)

# ﴿ بَلْ إِيَّاهُ نَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةً وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿

٢٤٨٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم رجع إلى نفسه، فقال: ﴿ بَلَ إِيَّاهُ نَدْعُونَ فَيَكَثِيثُ مَا تَنْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةَ وَتَسَوّنَ ﴾ يعني: وتتركون ﴿ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ بالله من الآلهة، فلا تدعونهم أن يكشفوا عنكم، ولكنكم تدعون الله(٢٧)[٢٣٠]. (ز)

## ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِن قَبْلِكَ ﴾

٧٤٨٢٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ﴾ الرسل ﴿ إِلَى أَسَرِ مِن قَبْلِكَ ﴾ فكذَّب بهم قومُهم، كما كذَّب بك كفار مكة، ﴿ فَأَخَذَتُهُم إِلْبَالْسَاءَ وَالْفَرَّالِ ﴾ ("). (ز)

#### ﴿ فَأَخَذْنَهُم إِلْبَأْسَلَهِ وَٱلضَّرَّاءِ ﴾

٢٤٨٢٦ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿ فَأَخَذَنَهُم إِلْبَأْسَاتِهِ وَالفَّرَّاقِ ﴾، قال: خَوْفِ

تَكَانَ ذَكُو ابنُ عطية (٣٠٠/٣) أنَّ قوله: ﴿ أَنَكُمُ عَذَاتُ اللَّهِ معناه: أَتَاكُم خَوفُه وأَماراتُه وأوائلُه؛ مثل: الجدب، والبأساء، والأمراض ونحوها التي يخاف منها الهلاك.

وانتَقَد قولَ مَقاتل، والحسن مستندًا إلى الدلالات العقلية، وذلك أنَّه لو قُدَّر إتيان العذاب وحلوله لم يترتب أن يقول بعد ذلك: ﴿ فَيَكَثِفُ مَا تَتَعُونَ ﴾؛ لأن ما قد صَعَّ حلوله ومضى على البشر لا يَصِحُّ كشفُه.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٠.

السلطان، وغلاءِ السّعر(١). (١/٨٤)

٢٤٨٢٧ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عبَّاد بن منصور \_ ﴿ إِلْبَاأَسُلَوَ ﴾ قال: البلاء، ﴿ وَالنَّمَ اللَّهِ الْمُراض، والجوع، ونحو ذلك (٢١٧٧/١٠). (ز)

## ﴿ لَمَلَّهُمْ بَنْفَرَّعُونَ ﴿

۲٤٨٢٨ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿ لَمُلَمِّهُ ، يعني: كي " .

٢٤٨٢٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَمُلَهُمْ لَكِي ﴿ بَصَرَّمُونَ ﴾ إلى ربهم، فيتوبون إليه (٤). (ز)

# ﴿ فَلَوْلَا إِذْ جَاتَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن فَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَلَئِنَ لَهُدُ الشَّيْطِكُ مَا كَافُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللْمُولِمُ اللْمُولِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللْمُولُولُ ال

٣٤٨٣ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق شيبان بن عبدالرحمن \_ في قوله: ﴿ فَالْوَلَا إِذْ جَاتَهُمُ بَأْسُنَا تَشَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُم ﴾، قال: عاب الله عليهم القسوة عند ذلك. فتضَعْضعوا (٥٠) لعقوبة الله بالقسوة؛ فإنه عاب ذلك على قوم قبلكم (١٠). (١٨٤٤)

آلات؟ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٦١) أن البأساء: المصائب في الأموال. والضراء: مصائب الأبدان. ثم علَّق بقوله: قوهذا قول الأكثر، ثم قال: قوقيل: قد يُوضَع كل واحد بدل الآخر، ويؤدب الله تعالى عباده بالبأساء والضراء، ومن هنالك أدَّب العباد نفوسهم بالبأساء في تفريق المال، والضراء في الحمل على البدن في جوع وعري،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٧٨٩. وقد تقدم تفسير ذلك بأوسع منه عند قوله تعالى: ﴿وَالشَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَاقِ وَالشَّيْنِ﴾ [البقرة: ١٧٧].

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨٩/٤.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٠.

<sup>(</sup>٥) الضَّعْضَعة: الخضوع والتذلل والفقر. لسان العرب (ضعع).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٨٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

٢٤٨٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول: ﴿ فَلَوْلَا إِذَ جَآءَهُم بَأْسُنَا ﴾ يعني: الشدة والبلاء ﴿ وَتَكِن فَسَتُ ﴾ والبلاء ﴿ وَتَكِن فَسَتُ ﴾ يعني: الشدة يعني: جَفَّت ﴿ وَلَكِن فَسَتُ ﴾ من يعني: جَفَّت ﴿ وَلَكِن مَلْمَ عَلِن ، ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيَطُانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من الشرك، والتكذيب (١٠). (ز)

## ﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُوا بِهِ ٤

٧٤٨٣٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿فَلَـمَّا نَسُوا مَا ذُكِّـرُوا بِهِ.﴾، قال: يعنى: تركوا ما ذُكّروا به<sup>(١٢)</sup> (٤٨/٦)

٢٤٨٣٣ ـ قال جعفر الصادق: ﴿ فَلَـمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِدِ. ﴾ من التعظيم (٣). (ز)

٢٤٨٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلْكَا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِدِيهِ ، يعني: فلمَّا تركوا ما أمروا به ، يعني: وُعِظُوا به ، يعني: الأمم الخالية مِثَّا دعاهم الرسل فكذَّبوهم (٤٠) . (ز) ٢٤٨٣٥ ـ عن عبد الملك ابن جُريْج ـ من طريق حجَّاج ـ في قوله: ﴿ فَلَكَا نَسُواْ مَا ذُكِرُوا بِدِيهِ ، قال: ما دعاهم الله إليه ورسلُه ، أبوه وردُّوه عليهم (٥٠) . (١٩/٦)

## ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوْبَ كُلِّ شَيْهِ

٢٤٨٣٦ - عن عقبة بن عامر، عن النبي ﷺ، قال: (إذا رأيت الله يُعطِي العبد في المدنيا - وهو مقيمٌ على معاصيه - ما يحبُّ؛ فإنَّما هو اسْتِلْرَاجُ، ثم تلا رسول الله ﷺ: ﴿ فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِدِه فَتَحَنَّا عَلَيْهِمَ أَبْوَبَ كُلِّ مَتَى ﴾ الآية والآية التي بعدَها (٢٠/١)

وتبعه المؤلف ـ أي: السيوطي ـ، فرمز لحسنه. وأورده الألباني في الصحيحة ١/٧٧٣ (٤١٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٦٠ ـ ٥٦١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٤٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٢٩٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٤٨/٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٤٤/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٦) أخرجه أحمد ٢٧/٧٤٥ (١٧٣١١) واللفظ له، وابن جرير ٢٤٨/٩ \_ ٢٤٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٠/٤ \_

۱۲۹۱ (۲۸۸۷)، (۱۸۵۲). وأورده التعلبي ١٤٨/٤. قال الهيثمي في المجمع ٢٤٥/١٠ (١٩٧٦): «رواه الطبراني في الأوسط، عن شيخه الوليد بن العباس المصري، وهو ضميف». وقال المناوي في فيض القدير ٢٥٤/١ (٢٢٩): «وقال العراقي: إسناده حسن.

٢٤٨٣٧ \_ عن عبادة بن الصامت: أنَّ رسولَ الله على قال: ﴿إِنَّ الله \_ تبارك وتعالى \_ إِذَا أُراد بقوم اقتطاعًا فتَح لهم أو إِذَا أُراد بقوم اقتطاعًا فتَح لهم أو فتَح عليهم باب خيانة: ﴿حَقَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُرُورًا لَمَنْدَتُهُم بَفَتَهُ فَإِذًّا هُم مُّلِلُونَ ۗ فَا فَعَلِعَ كَاثِرٌ اللَّهِ اللَّهِ مَلْ اللَّهُ وَلَا لَكُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

٣٤٨٣٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿فَتَحْنَا عَلَيْهِدُ أَبُونَ كُلِّ شَحْرٍ ﴾، قال: رخاء الدنيا ويسرها على القرون الأولى<sup>٢٠)</sup>. (٤٩/٦)

٣٤٨٣٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مروان بن معاوية، عن رجل ـ قال: من وُسِّع عليه فلم يَرَ أنه يُنظُرُ له فلا رأيَ له، ومن قُتِر عليه فلم يَرَ أنه يُنظُرُ له فلا رأيَ له. ثم قرأ: ﴿فَلَـمًا نَسُواْ مَا ذُكِّرُوا بِهِـ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ آبُوبَ كُلِّ مَنَى ﴾ الآية. وقال الحسن: مُكِر بالقوم، وربِّ الكعبة؛ أُعطُوا حاجاتِهم ثم أُخِذوا<sup>(٣)</sup>. (١/٦)

٠٤٨٤٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَبَ كُلِّ شَتْءُ﴾، قال: يعني: الرخاء، وسَعَة الرزق<sup>(٤)</sup>. (٤٩/٦)

٢٤٨٤١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَّابَ كُلِّ تَوْسِهِ﴾، قال: مِن الرِّزق<sup>(٥)</sup>. (ز)

Y٤٨٤٢ \_ عن أبي سنان [سعيد بن سنان] الشيباني \_ من طريق شجاع بن الوليد \_ أنَّه قال في قوله: ﴿ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمُ أَبُوْبُ كُلِّ شَيْهِ ﴾، قال: فتح عليهم أربعين سنة (٢).

 <sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في مسند الشاميين ١٣٦/١، وابن عساكر ١٦٥/٤٠، وابن أبي حاتم ١٢٩٠/٤
 حرب (٧٢٨٣)، من طريق عراك بن خالد بن يزيد، حدثني أبي، قال: سمعت إبراهيم بن أبي عبلة يُحَدِّث عن عبد الله عن الصامت.

فقد أعلّ أبو حاتم حديثًا روي بهذا الإسناد فقال كما في العلل لابنه ٢٢٠/١: «هذا حديث منكر، وإبراهيم لم يدرك عبادة، وعراك منكر الحديث، وأبوء خالد بن يزيد أوثق منه وهو صدوق.. وقال الألباني في الضميفة ٣٦٩/١٣ (٣٦٦٣): «منكر؛ وأعلَّه بالعلّين السابقتين.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٢١، وأخرجه ابن جرير ٢٤٤/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٠/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شببة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩١، وابن أبي الدنيا في كتاب ذم الدنيا \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٣- ٣- ٣- (٣٤) \_، وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/١، وابن جرير ٩/٢٤٥، وابن أبي حاتم ٤/١٣٩٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٢٩٠.

فنادف التفسيد الأثف

٢٤٨٤٣ ـ قال جعفر الصادق: ﴿فَتَحَنَا عَلَيْهِمْ أَبُوْبَ كُلِّ شَيْءٍ مِن النعيم (١٠). (ز) ٢٤٨٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَتَحَنَا عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: أرسلنا عليهم ﴿أَبُوبَ كُلِّ شَيْء بعد الضر الذي كان نزل بهم. نظيرها في الأعراف (١٠). (ز)

٢٤٨٤٥ - عن سفيان [بن عبينة] - من طريق سعيد بن منصور - ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذَكُوا مَا الله عَنْ مَنْ مَنْ الله عَنْ الله

## ﴿حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُونُواۤ﴾

٢٤٨٤٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُونُواكُهُ، قال: مِن الرِّزق<sup>(٤)</sup>. (٩٩/٦)

Y٤٨٤٧ ـ قال جعفر الصادق: ﴿حَتَىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا ﴾ مِن التَّرفيه والنعيم ﴿أَغَذْتُهُم بَشَتَهُ إلى سواء الجحيم (٥٠). (ز)

٢٤٨٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَاۤ أُوثُواً ﴾، يعني: بما أُعْطُوا من أنوع الخير، وأعجبهم ما هم فيه (٦٠). (ز)

#### ﴿ أَخَذُنَّهُم بَغْتَهُ ﴾

٢٤٨٤٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ أَخَذْتُهُم بَقْتَدُ ﴾، قال: فَجْأَة آمنين (٧٠). (ز)

٧٤٨٥٠ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا أَخَذَنَهُم بَفْتَهُ ﴾،

(٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٤٨/٤.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١٥. لعله يشير إلى قوله تعالى: ﴿ فَلَنَّا شَوًّا مَا ذُكِرُوا بِهِ أَنْجَتَ اللَّذِينَ يَنْبَرُونَ
 عَنِ النَّرْةِ وَإَغْذَنَا اللَّذِينَ طَلْمُوا بِمَلْكِ بَيْسٍ بِنَا كَانُوا يَسْتُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٢٠/٥ (٨٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩١/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٤٨/٤.(٧) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/٩.

قال: بغَت القومَ أمرُ الله، ما أخَذ اللهُ قومًا قطُّ إلا عندَ سُلوَتِهم وغِرَّتِهم ونعيمِهم، فلا تغترُّ بالله إلا القومُ الفاسقون(١٠). (١/١٥)

٢٤٨٥١ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ أَغَذْنَهُم بَغَتَهُ ﴾، يقول: أخذهم العذاب بغتة (٢). (ز)

٢٤٨٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَغَنْنَهُم بَفَتَهُ ، يعني: أصبناهم بالعذاب بغتة، يعنى: فجأة، أعرًّ ما كانوا<sup>(٣)</sup>. (ز)

بِهِ عن عبد الملك ابن جُرَيْج - من طريق حجاج - ﴿ مَثَنَ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُولُوا أَفَذَتُهُم بَنَتَهُ ﴾، قال: أعجب ما كانت إليهم، وأغرها لهم (٤٠). (ز)

٢٤٨٥٤ ـ عن محمد بن النضر الحارثي ـ من طريق عبدالله بن المبارك ـ في قوله:
 ﴿ لَمُؤَدَّتُهُم بَنْتَهُ ﴾، قال: أمهلوا عشرين سنة (٥). (٤٩/١)

٧٤٨٥٥ \_ عن سفيان [الثوري] \_ من طريق مهران \_ قوله: ﴿ لَغَنْنَهُم بَعْتَهُ ﴾، قال: سِتِّين سنة (٦٠).

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٨٥٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق ابن أبي جعفر، عن أبيه ـ قال: إنَّ البعوضةَ تحيا ما جاعت، فإذا شَبِعَتْ ماتت، وكذلك ابنُ آدمَ إذا امتلأ مِن الدنيا أخذه الله عند ذلك. ثم تلا: ﴿حَقَّ إِذَا وَحُوْا بِمَا أُوقًا لَغَذَتُكُم مُتَمَّكُ (٧٠/ ٥٠)

٧٤٨٥٧ ـ عن أبي حازم ـ من طريق عمر بن سعيد ـ قال: إذا رأيتَ الله يُتابِعُ نِعمَه عليك وأنت تعصِيه فاحذره. قال: وكلُّ نعمة لا تُقرِّبُ من الله على فهي بَلِيَّةُ (٨٠) (٢/١٥) عليك وأنت تعصِيه فاحذره. قال: أوحى الله إلى داود: خَفني على كلِّ حال، وأخوف ما تكونُ عندَ تظاهر النَّم عليك؛ لا أَصْرعُك عندَها ثم لا أنظُرُ إليك (١٠) (١/١٥)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/٩ ـ ٢٤٧، وابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٥٣٨).

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وَقَيْنِي النَّهُ لِينَا اللَّهُ اللَّ

٢٤٨٥٩ ـ عن حماد بن زيد، قال: كان رجل يقول: رحم الله رجلًا تلا هذه الآية، ثم فكّر فيها ماذا أُريد بها: ﴿ كُنَّ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أَنْوُواْ أَخَذْتُهُم بَعْنَةً ﴾ (١). (ز)

# ﴿ فَإِذَا هُم مُثْلِسُونَ ﴾

٢٤٨٦٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: أبلسوا،
 يقول: أيسُوا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٤٨٦١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق شيخ ـ ﴿ وَإِذَا لَهُم مُبْلِسُونَ ﴾، قال: الاثتِتابُ. وفي لفظ قال: آيسون (٣٠) . (١٠٠٥)

٢٤٨٦٢ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق الحكم بن أبان \_ قال: ﴿ وَإِذَا هُم مُبْلِدُونَ ﴾ ، قال: ﴿ وَإِذَا هُم مُبْلِدُونَ ﴾ ، قال: عام الفتح (٤٠). (ز)

٣٤٨٦٣ \_ قال الحسن البصري: ﴿ فَإِذَا هُم مُّتْلِسُونَ ﴾: مبصبصون (٥). (ز)

٢٤٨٦٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق إسماعيل ـ قال: الإبلاسُ: تغييُر الوجوه. وإنَّما سُمِّي: إبليسَ؛ لأنَّ الله نكس وجهَه وغيَّره<sup>(١)</sup>. (١٠٠ه)

٧٤٨٦٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ﴾، قال: مُهلِّسُونَ ﴾، قال: مُهلِّسُونَ ﴾،

**٢٤٨٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَإِذَا هُمْ تُبْلِسُونَ﴾، يعني: فإذا هم مُرْتَهَنُون،** آيِسُون من كل خير<sup>(٨)</sup>. (ز)

٧٤٨٦٧ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿فَإِذَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲٤٦/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٨/٩ مقتصرًا على اللفظ الأول. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤.

 <sup>(</sup>٥) تفسير التعليي ١٤٧/٤. وفي النهاية (بصبص): يقال: بصبص الكلب بذنبه إذا حركه وإنما يفعل ذلك من طمع أو خوف.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.

هُم مُّلِلُونَ﴾، قال: المبلِسُ: المجهودُ المكروبُ الذي قد نزَل به الشرُّ الذي لا يَدِينَهُ، والمبلِسُ أشدُّ مِن المستكين (١٠٠٠)

# ﴿ فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾

٣٤٨٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ لَنُقُولِمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّوْلِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

القائدُ الخَيلَ مَنكُوبًا دَوَابِرُها(٢) مَحكومَةً حَكَماتِ<sup>(٣)</sup>القِدِّ<sup>(٤)</sup> والأَبقا<sup>(٥)(١)</sup> (٥٢/٦)

Y٤٨٦٩ \_ عن إسماعيل السُّلِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ فَقُطِّعَ دَايِرُ ٱلْقَوْرِ الَّذِينَ ظَلَمُوَّا ﴾، يقول: قُطِع أصلُ الذين ظَلموا<sup>(٧)</sup>. (٤٩/٦)

٢٤٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ ﴾ يعني: أصل القوم ﴿ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يعني: أشركوا؛ فلم يَبْق منهم أحدُ (())

٢٤٨٧١ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿فَقَطْعَ اللَّهِ اللَّلَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّ

## ﴿ وَٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞

٢٤٨٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَّمِينَ ﴾ في هلاك أعدائه. يُخَوِّف

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٢٤٨، وابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤ ـ ١٢٩٣ من طريق أصبغ بن الفرج.

<sup>(</sup>٢) دابرة الحافر: مُؤخَّرُه، وجمعُها الدَّوابِر. لسان العرب (دبر).

 <sup>(</sup>٣) الحَكَمَات جمع حَكَمَة. وهي حديدة في اللجام تكون على أنف الفرس وحَنكِو تمنعه عن مخالفة راكبه،
 وكانت العرب تتخذها من القِدِّ والأبَيّر؛ لأن قصدهم الشجاعة لا الزينة. لسان العرب (حكم).

<sup>(</sup>٤) القد: سَيْرٌ يُقَدّ من جلد غير مدبوغ... والقَدُّ: القطع طُولًا، كالشَّق. النهاية (قدد).

<sup>(</sup>٥) الأبق: القِنَّب، وهو ضرب من الكتان. لسان العرب (أبق)، (قنب).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطستي \_ كما في مسائل نافع (٢٦٢) \_.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٥٠، وابن أبي حاتم ١٢٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>A) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٥٠، وابن أبي حاتم ١٢٩٢/٤ ــ ١٢٩٣ من طريق أصبغ بن الفرج.

كُفَّار مكة (١). (ز)

# ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُّكُمْ﴾

٢٤٨٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ اللَّهُ لَكَفَار مَكَة ، يا محمد: ﴿ أَنْ يَنْتُمْ إِنْ أَغَذَ اللَّهُ سَمَّكُمْ وَأَبْصَرَكُمْ إِلَى فَلْم تسمعوا شيئًا (٢٠). (ز)

# ﴿وَخَنَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِدُّ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْنَةِ﴾

۲٤٨٧٤ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿وَخَنْمُ﴾، يعني: طبع<sup>(٣)</sup>. (ز)

٧٤٨٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَخَنَهُ عِني: وطبع ﴿عَنَىٰ قُلُوبِكُم ﴾ فلم تعقلوا شيئًا، ﴿قَنْ إِلَهُ عَيْرُ الله؟! ﴿ اَللَّم ﴾ يا شيئًا، ﴿قَنْ إِلَهُ عَيْرُ الله؟! ﴿ اَللَّم عَني: هل أحد يُردُه إليكم دون الله؟! ﴿ اَللَّم عَني: العلامات في أمور شَتَّى فيما ذُكِر من تخويفهم؟ من أخذ السمع والأبصار والقلوب، وما صنع بالأمم الخالية (١٤/١٣٣٣). (ز)

# ﴿ ثُمَّ مُمْ يَصِّدِفُونَ ١

٣٤٨٧٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ يَسْدِفُونَ ﴾ ، قال: يَعدِلونُ (٥٠٠ / ٥٣/١)

٢٤٨٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ يَصَدِفُونَ ﴾. قال: يُعرِضون عن الحقِّ. قال: وهل تعرِف العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أبا سفيان بن الحارث وهو يقول:

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦١٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٢٥٣، وابن أبي حاتم ٤/١٢٩٤. وعزاه السيوطي إلى أبن المنذر، وأبي الشيخ.

عَجِبتُ لَجِلم اللَّهِ عنَّا وقَد بَدَا لَهُ صَدَفُنَا عَن كلِّ حقٌّ مُنَزَّلِ<sup>(۱)</sup> (۳/۱)

٣٤٨٧٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿يَصَّدِفُونَ﴾، قال: يُعرِضون<sup>(٣)</sup>. (٣/٦٠)

**٢٤٨٧٩ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)** 

 ٢٤٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ نُصُرِّفُ ٱلْآيَنَتِ ثُدَّ هُمَّ يَصَدِفُونَ ﴾، قال: يُعرضون عنها (٤٠).

٢٤٨٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ثُمَّ هُمَّ يَمَّدِثُونَ﴾، قال: يَصُدُّون (°°). (ز)

Y£AAY \_ قال مقاتل بن سليمان في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ مُ يَمَّدِثُونَ ﴾، يعني: يُعرضون؛ فلا يعتبرون (١٠). (ز)

# ﴿ فُلَّ أَرَهَ يَنْكُمْ إِنَّ أَنَنَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَفْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمُونَ ۞﴾

٢٤٨٨٣ \_ قال عبدالله بن عباس =

¥£٨٨٤ \_ والحسن البصري: ﴿بَغْنَةً أَوْ جَهْرَةً﴾: ليلًا أو نهارًا<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٤٨٨ عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿قُلَّ أَرْءَيْكُمْ إِنَّ اللهِ عَذَابُ اللهِ بَفْتَةً﴾ قال: فجاةً آمِنين، ﴿أَوْ جَهْرَةً﴾ قال: وهم ينظرون (٨٠). (٣/٦٥)
 ٢٤٨٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال يعنيهم: ﴿قُلْ أَرْءَيْكُمْ إِنَّ أَلَنَكُمْ عَذَابُ اللهِ بَشْدَةً﴾ أو مُعايَنة، ترونه حين

<sup>(</sup>١) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٨٤ ـ.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٦١، وأخرجه ابن جرير ٩/٣٥٦، وابن أبي حاتم ١٢٩٤/٤. وعزاه السيوطي إلى
عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٩٤/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٢٠٦/٢ ـ ٢٠٠، وابن جرير ٢٥٣/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٩٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن جرير ٢٥٣/٩. (٦) تفسير مقاتل بنّ سليمان ٢١/١٥.

<sup>(</sup>۷) تفسير البغوي ۱٤٥/۳. (۸) تفسير مجاهد ص٣٦١، وأخرجه ابن جرير ٢٥٤/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبى شيبة، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

والمنظمة المنظمة المنظمة المنظمة

ينزل بكم؛ القتل ببدر، ﴿ مَلْ يُهَلَكُ ﴾ بذلك العذاب ﴿ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّٰلِيُونَ ﴾ يعني: المشركون (١٠). (ز)

# ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينٌّ ﴾

YEAAV \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قوله: ﴿مُبَشِّرِينَ﴾، قال: مُبَشِّرًا بالبندة ، ﴿وَمُنَشِّرِا مَن النار(٢) . (ز)

٢٤٨٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ ﴾ بالجنة، ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ ﴾ بالجنة، ﴿وَمُنذِينَ ﴾ من النار'''. (ز)

# ﴿ فَكُنَّ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ ﴾

٢٤٨٨٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق شيبان النحوي ـ ﴿وَأَصْلَعَ﴾، قال: أصلح ما بينه وبين الله(٤٤). (ز)

YEAA - قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَنْ اَمْنَ ﴾ يعني: فمَن صدَّق، ﴿وَأَشْلَعَ ﴾ العمل (٥٠). (ز)

## ﴿ فَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتَرَبُونَ ۞

٣٤٨٩١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿ فَلَا خَوْتُ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: في الآخرة، ﴿ وَلَا هُمْ يَعَرَّوْنَ ﴾ يعني: لا يحزنون للموت<sup>(١)</sup>. (ز) ٣٤٨٩٢ ـ عن مقاتل بن حيان، مثل ذلك <sup>(٧)</sup>. (ز)

٧٤٨٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزُنُونَ ﴾ ، نظيرها في الأعراف (١). (ز)

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٥/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن أبي حاتم ١٢٩٥/٤.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٦١.

<sup>(</sup>۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۹۱/۱.(۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۹۱/۱.

<sup>(</sup>٧) علَّقه ابن أبي حاتم ٤/١٢٩٥ مقتصرًا على الشطر الأول.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتلٌ بن سُليمان ١/ ٥٦١، ولعله يشير إلى قوله تعالى: ﴿بَيْقٍ مَادَمَ إِنَّا يَأْتِيَكُمْ رُسُلٌ يَنكُمْ يَمُشُونَ غَيْثُمْ عَنِينَ فَئِن اتَّقِنَ وَلُمْنَكَ فَلَا خَوْلُ عَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْرُقُونَ﴾.

# ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِكَايَدِتَا يَمَشُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿

YEA98 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللَّذِينَ كَذَّبُوا إِيَاكِتِنَا ﴾ يعني: بالقرآن، يعني: كفار مكة ﴿يَمَسُّمُهُ ﴾ يعني: يعصون (١٠) . (ز)
YEA99 \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ قال: كلُّ فستي في القرآن فمعناه الكذب (٢٠). (٣/٦)

# ﴿وَٰهُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَرْآئِنُ اللَّهِ وَلاَ أَعَلَمُ الْفَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَنْبَىٰ إِلَّا مَا يُوخَعَ إِلَيْهِ﴾

٢٤٨٩٦ - قال مقاتل بن سليمان: فلمًا خوفهم النبيُ ﷺ بالعذاب سألوه العذاب استهزاء وتكذيبًا: إلى متى يكون هذا العذاب الذي تَعِدُنا به إن كنت من الصادقين؟ فقال الله للنبي ﷺ: ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنبِى خَرْآتِنُ اللّهِ يعني: مفاتيح الله بنزول العذاب، ﴿ وَلَا أَقَلُ لَكُمْ عِنبِى: عَيب نزول العذاب متى ينزل بكم، ﴿ وَلَا أَقُلُ لَكُمْ إِنّ مَلَكُ ﴾ لقولهم في حم السجدة: ﴿ لَوْ شَلَة رَبًّا لَأَئِلَ مَلْتَكُمَ ﴾ انصلت: ١٤] رسلًا فنؤمن بهم، فامًا أنت ـ يا محمد ـ فلا نُصَدِقك فيما تقول. ﴿ إِنّ أَنْتِهُ ﴾ يقول: ما أتبع ﴿ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى هم القرآن ( ) ( ز )

# ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَّكُونَ ۞﴾

٧٤٨٩٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ قُلُّ هَلُّ يَسْتَوِى

[٢٢٦] ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٦٥) أن قوله: ﴿ لَا أَقُلُ لَكُمْ عِندِى خَرَّاتِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾ يحتمل معنيين: الأول: أن يريد أنَّه بشر، لا شيء عنده من خزائن الله، ولا من قدرته، ولا يعلم شيئًا مما غُيِّب عند. والثاني: أنه ليس بإله، فكأنه قال: لا أقول لكم إنِّي أتصف بأوصاف إله في أنَّ عندي خزائنه، وأني أعلم الغيب. والاحتمال الأول موافق لقول قتادة، وقد رجَّحه بقوله: «والأول أظهر». ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٢.

والمنافظ المنافظ المنا

الْأَعْمَىٰ وَٱلْمَعِيدِي(١). (١٥ الضالُّ، والمهتدِي(١). (١/٩٥)

Y٤٨٩٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ فَلَ مَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْنَىٰ وَالْجَيْنَ وَالْمَعْنَ ﴿ الْأَعْمَىٰ ﴾ الكافر الذي عَمِي عن حقّ اللهِ وأمره ونِعَمه عليه، ﴿ وَٱلْبَعِيرُ ﴾ العبدُ المؤمنُ الذي أبصر بصرًا نافعًا، فوحّد اللهَ وحده، وعَمِل بطاعةِ ربّه، وانتفع بما آتاه الله (٢٠). (١٣٥٥)

٢٤٨٩٩ \_ قال مقاتل بن سليمان في قوله تعالى: ﴿ فَلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ بالهدى فلا يُبْصِره، وهو الكافر، ﴿ وَٱلْبَعِيدُ ﴾ بالهدى، وهو المؤمن، ﴿ أَفَلَا ﴾ يعني: فهلًا ﴿ تَنْفَكُرُونَ ﴾ فتعلمون أنهما لا يستويان (٣٠). (ز)

﴿وَالْذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَمْنَافُونَ أَن يُمْشَـُرُواْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِن دُونِهِ. وَلِنَّ وَلَا شَفِيعٌ لَمَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴿ وَلَا تَظَرُّهِ الَّذِينَ يَنْتُونَ رَبَّهُمْ بِالْفَنَاوْدُ وَالْمَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَا أَمْ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِن شَيْءٍ فَغَلْمُرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظّليلِمِينَ ۖ ۖ ۖ ﴾ الآيات

#### 🇱 نزول الآيات:

• ٢٤٩٠ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق كُردوس الثعلبي ـ قال: مرَّ الملأُ مِن قريشٍ على النبي ﷺ وعندَه صهيبٌ، وعمار، وبلال، وخباب، ونحوُهم مِن ضعفاء المسلمين، فقالوا: يا محمد، أرضيتَ بهؤلاء مِن قومِك، ﴿أَهَوُكُوكُ مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ﴾؟! أنحنُ نكونُ تبعًا لهؤلاء؟! اطرُدهم عنك، فلعلك إن طرَدتَهم أن نتَّبِعَك. فانزل فيهم القرآن: ﴿وَأَلْقُونَ أَن يُمْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمٌ ﴾ إلى قوله: ﴿وَاللهُ أَصْلُمُ إِلَاكِينِ﴾ الأنماء: ١٥٥](٤).

٢٤٩٠١ ـ عن خبَّاب بن الأرت ـ من طريق أبي الكُنُود ـ قال: جاء الأقرعُ بن حابس

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٧، وأخرجه ابن جرير ٢٠٧/٩، وابن أبي حاتم ٢٩٩٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٥٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٧/ ٩٢ (٣٩٨٥)، وابن جرير ٢٥٨/٩ ـ ٢٥٩ واللفظ له. قال الهيشمي في المجمع ٢٠/ ٧ ـ ٢١ (١٩٩٧): «رواه أحمد، والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح، غير كردوس، وهو ثقة». وقال في كشف الأستار ٣/ ٤٨ ـ ٤٩ (٢٠٠٩): «قال البزار: لا نعلمه يروى عن عبدالله إلا بهذا الإسناد». وأورده الألباني في الصحيحة ٧/ ٨٧٤ ـ ٣٢٩٧).

كنًا مع النبي ﷺ سِنَّة نفر، فقال المشركون للنبي ﷺ: اطرد هؤلاء؛ لا يَجْتَرِئُون كُنَّا مع النبي ﷺ: اطرد هؤلاء؛ لا يَجْتَرِئُون كُنَّا مع النبي ﷺ: اطرد هؤلاء؛ لا يَجْتَرِئُون علينا. قال: وكنت أنا، وابن مسعود، ورجل من هذيل، وبلال، ورجلان لست أُسَمِّيهما، فوقع في نفس رسول الله ﷺ ما شاء الله أن يقع، فحدَّث نفسه؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿وَلَا تَظْرُر اَلَٰإِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَلَوْقِ وَالْمَثِيّ يُرِيدُنَ وَجَهَمُهُ ﴿ ` (٢/٥٥) فأنزل الله على على الله على على عبدالله بن عباس ـ من طريق كُرْدُوس ـ قال: مَرَّ الملأ من قريش على

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه ۲٤١/٥ ـ ٣٤٣ (٤١٢٧)، وابن جرير ٢٥٩/٩ ـ ٢٦٠، وابن أبي حاتم ١٢٩٧/٤ (٧٣٢١)، ١٣٠٠٤ ـ ١٣٠١ (٧٣٤٦). وأورده الثعلبي ١٤٩/٤.

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٢٦٠: "وهذا حديث غريب». وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢١٩/٤ (١٦٤١): "هذا إسناد صحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٧/ ٨٧٦: "قول ابن كثير عندي أرجح وأقوى». (٢) أخرجه مسلم ١٨٧٨/٤ (٢٤١٣)، وابن جرير ٢٦٢/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤ بنحوه.

رسول الله ﷺ، وعنده خبَّاب، وبلال، وصهيب، فقالوا: أهؤلاء مَنَّ الله عليهم من بيننا؟! أتأمرنا أن نكون تبمًا لهؤلاء؟! اطردهم عنك فلملَّنا نتبعك. فأنزل الله: ﴿وَلَلْسَتَهِنَ سَيِيلُ ٱلْمُثْمِرِينَ﴾ [الانعام: يعِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَـُواً إِلَى رَبِّهِمِّ إلى قوله: ﴿وَلِلسَّتَهِينَ سَيِيلُ ٱلْمُثْمِرِينَ﴾ [الانعام: ٥٥] (١). (ز)

Y٤٩٠٤ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿يَتَعُونَ رَبَّهُم﴾ يعني: يعبدون ربهم بالصلاة المكتوبة ﴿بِالْفَدَوْةِ وَالْمَثْقِيّ﴾ يعني: صلاة الصبح، وصلاة العصر. وذلك أنَّ ناسًا من الفقراء كانوا مع النبي ﷺ، فقال قوم من الأشراف: إذا صلَّيْنا فأخِّر هؤلاء، ولْيُصَلُّوا خلفنا. فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿وَلَا تَطْرُر الَّذِينَ يَتَعُونَ ﴾ الآية (٢). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٦/٤ (٧٣٢٦) واللفظ له، من طرقٍ عن أشعث بن سؤار، عن كردوس الثعلبي، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ فيه أشعث بن سوّار الكندي الأثرم، قال عنه ابن حجر في التقريب (٥٢٤): اضعيف.

<sup>(</sup>۲) أورده الثعلبي ٤/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) العِبِدِّي: جماعة العبيد الذين وُلدوا في العُبودية. لسان العرب (عبد).

 <sup>(</sup>٤) السَّفِلَة \_ بفتح السين وكسر الفاء \_: السُّقَاط من الناس. النهاية (سفل).
 (٥) ذكره في الإيماء ٣/ ٥٤٤ (٢٩٢٨)، وعزاه لأمالي اليزيدي ص٩٧ \_ ٩٣.

٢٤٩٠٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلَا تَطْرُو الَّذِينَ يَنَّعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْمَشِيّ﴾، قال: الْمُصَلِّين؛ بلالٌ، وَابنُ أُمَّ عبد، كانا يُجالسان محمدًا ﷺ، فقالت قريشٌ تَحقِرةً لهما: لولاهما وأشباهُهما لجالَسناه. فنُهِي عن طردِهم حتى قوله: ﴿النِّسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِينَ﴾ (١٠) (٨٥٠)

٢٤٩٠٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: كان أشراف قريش يأتون النبي ﷺ، وعندَه بلالٌ، وسلمانُ، وصهيبٌ، وغيرُهم؛ مثلُ ابنِ أمَّ عبدٍ، وعمار، وخَبَّاب، فإذا أحاطوا به قال أشرافُ قريش: بلالٌ حبشيٌّ، وسلمانُ فارسيٌّ، وصهيبٌ روميٌّ، فلو نحَّاهم لأتَيناه. فأنزل الله: ﴿وَلَا تَطْرُو ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَفَةِ وَالْمَيْنَ يُرِيدُونَ وَجَهَمُّهُ (٣٠/٠). (٨/١ه)

<sup>=</sup> وقال: «الحسن بن عمارة متروك».

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٢، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٢٦١، وابن أبي حاتم ١٢٩٩/٤. وعزاه السيوطي إلىابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر ٢٤/٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) العسفاء: الأجراء، واحدهم عَسيف. النهاية (عسف).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٦٢ ـ ٢٦٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وتفريح البقينية المالية

٢٤٩٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ =

٧٤٩١ - ومحمد بن السائب الكلبي - من طريق معمر - أنَّ ناسًا من كفار قريش قالوا للنبي ﷺ: إن سَرَّك أن نَتَّبعك فاطرد عنَّا فلانًا وفلانًا - ناسًا من ضعفاء المسلمين -. فقال الله تعالى: ﴿وَلا تَطْرُر الَّذِينَ يَتْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَلَوْق وَالْمِشِيِّ مُرِيدُونَ وَبَهُمْ ﴾ (أ) . (ز)

٢٤٩١١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَلَا تَطْرُور الَّذِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُمُ إِلَّمْ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٧٤٩١٢ - عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر الرازي - قال: كان رجالٌ يَسَيِقِون إلى مجلس رسول الله ﷺ؛ منهم بلالٌ، وصُهيبٌ، وسَلمانُ، فيَجيءُ أشرافُ قومه وسادتُهم، وقد أخذ هؤلاء المجلس، فيَجلسون ناحية، فقالوا: صُهيبٌ روميٌ، وسلمانُ فارسيٌ، وبلالٌ حَبشيٌ، يَجلسون عنده، ونحن نجيء فنجلسُ ناحيةً! حتى ذكروا ذلك لرسول الله ﷺ: إنَّا سادةُ قومِك وأشرافُهم، فلو أُدنيتنا منك إذا جئنا. قال: فهَمَّ أن يَفعل؛ فأنزل الله: ﴿وَلا تَظَرُو اللَّذِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُمُ الآية (٣/٨٥)

٧٤٩١٣ ـ عن عمر بن عبدالله مولى غُفرَة: أنَّه قال في أَسْطُوانِ التَّوبة (٤): كان أكثرُ نافلة النبي ﷺ إليها، وكان إذا صلَّى الصبحَ انصرَف إليها، وقد سبَق إليها الضعفاءُ والمساكينُ وأهلُ الضُّر، وضِيفانُ النبي ﷺ، والمؤلَّفة قلوبُهم، ومَن لا مَبيت له إلا المسجد. قال: وقد تَحلَّقوا حَوْلَها حِلَقًا بعضُهم دونَ بعض، فينصرِفُ إليهم مِن مُصلَّه من الصبح، فيتلُو عليهم ما أنزل الله عليه مِن لَيلتِه، ويُحدِّثُهم ويُحدِّثونه، حتى إذا طلَّعت الشمس جاء أهلُ الطَّولِ والشَّرفِ والغِنَى، فلم يَجِدوا إليه مَخلَصًا، فتاقَت

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٦١، وعبدالرزاق ٢٠٨/٢ عن قتادة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/۲٦١.

<sup>(</sup>٣) أخِرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشبخ.

 <sup>(</sup>٤) الأسئطوان: جمع أسطوانة وهي السارية والعمود وشبهه. وأسطوان التوبّة: مما يلي القبلة في المسجد النبوي، وسميت كذلك لأن أبا لبابة ارتبط إليها حتى أنزل الله توبته. ينظر: مسلم بشرح النووي ٩٨/٧، ووفاء الوفا ٢/ ٤٤٢، ولسان العرب (سطن).

أنفسُهم إليه، وتاقت نفسُه إليهم؛ فأنزَل الله الله : ﴿وَاصْدِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَقَهُم بِالْفَدُوٰةِ وَالْكَهْفَ: ﴿وَاصْدِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَقَهُم بِالْفَدُوْةِ وَالْقَهْمِينَ وَجَهَمُهُ إلى منتهى الآيتين [الكهف: ٢٨ ـ ٢٩]. فلمًا نزل ذلك فيهم قالوا: يا رسول الله، لو طردتهم عنا ونكونَ نحن جُلساءَك وإخوانَك لا نُفارِقُك. فأنزل الله عَلَى: ﴿وَلَا تَقَلُرُهِ اللَّذِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدُوْةِ وَالْمَثِينَ ﴾ إلى منتهى الآيين (١٠). (٢/٦)

Y٤٩١٤ \_ عن محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَطْرُو اللَّذِينَ يَنْتُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْقِ وَالشّيقِ﴾، قال عبينة بن حصن للنبي ﷺ: إن سَرَّك أن نَتَبعك فاطرُد عنك فلانًا وفلانًا؛ فإنه قد آذاني ريحُهم. يعني: بلالًا، وسلمان، وصهيبًا، وناسًا من ضعفاء المسلمين؛ فأنزل الله \_ تبارك وتعالى \_: ﴿وَلَا تَطْرُو اللَّذِينَ يَشُونُ رَبَّهُمُ بِالْفَدُوْقِ وَالْمَنْقِيَ﴾. قال: وأنزل في عيينة: ﴿وَلَا نُولِعَ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُمُ عَن فَرُونًا وَلَا نُعْلِمُ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُمُ عَن فَرُونًا وَالْمَفِيهِ . (ز)

كان ٢٤٩١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَعَافُونَ أَن يُمْسَرُواْ إِلَى رَبِهِمْ ﴾، نزلت في الموالي: [عمار]، وأبي ذر الغفاري، وسالم، ومهجع، والنمر بن قاسط (٢٠)، وعامر بن فهيرة، وابن مسعود، وأبي هريرة، ونحوهم، وذلك أنَّ أبا جهل وأصحابه قالوا: انظروا إلى هؤلاء الذين اتبعوا محمدًا من موالينا وأعرابنا رُذَالَة (٤) كلِّ حي وسفلتهم \_ يعنون: الموالي \_، ولو كان لا يقبل إلا سادات الحي وسراة الموالي تابعناه. وذكروا ذلك لأبي طالب، فقالوا: قُل لابن أخيك أن يطرد هؤلاء الغرباء والسفلة حتى يجيبه سادات قومه وأشرافهم. قال أبو طالب للنبي ﷺ: لو طردت هؤلاء عنك لعل سُراة قومك يتَبعونك. فأنزل الله: ﴿وَلَا تَظَرُو الَّذِينَ يَنْعُونَ وَهُمُو النَّالِينَ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

٢٤٩١٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: قال رجل

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الزبير بن بكَّار في أخبار المدينة. وينظر: وفاء الوفا ٤٤٤/٢ ـ ٤٤٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٢٠٧/٣ ـ ٢٠٠٨. وفي تفسير التعلبي ١٥٠/٤: قالوا له: اجعل لنا يومًا ولهم يوم.
 قال: «لا أفعل». قالوا: فاجعل المجلس واحدًا، وأقبِل إلينا، وولٌ ظهرك عليهم. فأنزل الله تعالى هذه الآخ.

 <sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع! والمشهور أنه جدُّ قبيلة معروفة، ولعل المراد: صهيب الرومي، فهو ينسب إلى
 النمر بن قاسط. ينظر: تهذيب الكمال ٢٣٠/٣٣.

<sup>(</sup>٤) رُذَال كُلِّ شَيْء: رَدِيثُه. مختار الصحاح (رذل).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٢ ـ ٥٦٣.

للنبي ﷺ: إني أستحيي من الله أن يراني مع سلمان وبلال وذويهم، فاطردهم عنك، وجالس فلانًا وفلانًا. قال: فنزل القرآن: ﴿وَلا تَظْرُو اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةُ وَالْمَشِيّ وَجَلَكُمُ وَكَمْ اللَّهِ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِاللَّهُ وَالْمَشِيْ وَجَهَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّه

#### تفسير الآيات:

# ﴿وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُمْشَرُوا إِلَى رَبِّهِنَّهُ

٧٤٩١٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قوله: ﴿وَأَنذِر بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُصَافُونَ أَن يُصَافُونَ إِن كَيْ اللهِ عَلَى السُّدِيّ فَي اللهِ عَلَى اللهِ المؤمنون (٢) . (ز)

۲٤٩۱۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ﴾ يعني: بالقرآن ﴿الَّذِينَ يَمَاقُونَ﴾ يعني: يعلمون ﴿أَن يُعَشَّرُوا إِنْ اللَّهِمَاقُونَهُ يعني: يعلمون ﴿أَن يُعَشَّرُوا إِنْ اللَّهِمَالُ (ز)

٢٤٩١٩ ـ قال الفضيل بن عياض ـ من طريق فيض بن إسحاق الرقي ـ: ليس كل خلقه عاتَبَ، إنَّما عاتب الذين يعقلون، فقال: ﴿وَأَنْذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَعَاقُونَ أَن يُحَسَّرُواً إِلَى

٣٧٧٢ انتَقَد ابنُ عطية (٣/ ٣٦٦) القول بأنَّ معنى: ﴿يَعَالُونَ﴾: يعلمون، بقوله: ﴿وهذا غير لازم﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲٦٣/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٦/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٢ \_ ٥٦٣.

رَبِّهِ رِّهُ (۱). (ز)

# ﴿ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ﴾

٧٤٩٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ويعلمون أنَّه ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِدِ ﴾ يعني: من دون الله ﴿ وَكُ ﴾ يعني: من دون الله ﴿ وَكُ كُم فِيهِ ﴾ في الآخرة يشفع لهم إن عَصُوا الله ( ١٣٠) ( ١٣٠) ( )

# ﴿ لَمُلَهُمْ يَنْفُونَ ۞﴾

٧٤٩٢١ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ لَمَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴾: لعلهم يطيعون (٣٠ . (ز)

٧٤٩٢٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جُونْيِر ـ في قوله: ﴿لَمَلَهُمْ يَنْقُونَ﴾، يقول: لعلهم يتقون النار بالصلوات الخمس<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٩٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَمَّالَهُمْ ﴾ يعنى: لكى ﴿ يَنَّقُونَ ﴾ المعاصى (٠٠٠). (ز)

## ﴿وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ﴾

٧٤٩٢٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَلَا تَطْرُو الَّذِينَ يَتَعُونَ رَبُّهُم بِالْفَدَاقِ وَالْعَشِيُّ، يعني:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٧/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٢ ـ ٥٦٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٥٦٢ ـ ٥٦٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٧/٤.

الصلاة المكتوبة<sup>(١)</sup>. (٩/٦٥)

٧٤٩٢ - عن عبدالله بن عمر - من طريق نافع - في هذه الآية: ﴿وَالَسْيِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِيلَّةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٧٤٩٢٦ ـ عن مجاهد قال: صليتُ الصبح مع سعيد بن المسيب، فلمًا سلَّم الإمامُ ابتدر الناسُ القاصَّ، فقال سعيد: ما أسرعهم إلى هذا المجلس! قال مجاهد: فقلت: ﴿وَلَا تَطْرُر اللَّذِينَ يَتَعُونَ رَبَّهُم اللَّهُ عَالَى قال: وفي هذا ذا؟! إنما ذاك في الصلاة التي انصرفنا عنها الآن، إنما ذاك في الصلاة التي الصرفنا عنها الآن،

٧٤٩٢٧ ـ عن عبد الرحمن بن أبي عمرة ـ من طريق منصور \_ قال: الصلاة المكتوبة<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٤٩٢٨ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿وَلَا تَطَارُهِ الَّذِينَ يَنْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَنَفْقِ وَالْسَبِيِّ﴾، قال: هم أهلُ الذُّكْرِ، لا تطرُدهم عن الذُّكرِ. =

۲٤٩٢٩ \_ قال سفيانُ: أي: أهل الفقر<sup>(٥)</sup> (٦/٩٥)

٢٤٩٣٠ - عن إبراهيم النخعي - من طريق أبي حمزة - في قوله: ﴿ يَنْعُونَ رَبُّهُم إِلَا لَهُ وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّاللَّالِي اللَّالَةَ اللَّالَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّ

٢٤٩٣١ ـ عن إبراهيم النخعي =

٧٤٩٣٢ ـ ومجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ ﴿وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٦٣/٩ ـ ٢٦٤، وابن أبي حاتم ٢٢٩٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وفي تفسير الثعلبي ٤/١٥٠: قال ابن عباس: ﴿يَلْتُمُونَ رَبُّهُمُ يعني: يعبدون ربهم بالصلاة المكتوبة ﴿يِالْفَلَاقِ كَالْقَلَاقِ عَالَمُ عالمَ اللهِ المكتوبة ﴿يَالْفَلَاقِ عَالَمَ اللهِ عالمَ اللهِ اللهِ عالمَ اللهُ المواد منه: الله المعلوات الخمس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/۲۲۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٦٦/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٦/٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٦٧/٩ ـ ٢٦٨، وابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤ من طريق مغيرة دون قول سفيان. وعزاه
السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٢٤٤، كما أخرجه من طرق أخرى ٩/٢٦٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤.

بِٱلْفَدُوْقِ وَٱلْشِيِّي﴾ [الكهف: ٢٨]، قالا: الصلوات الخمس<sup>(١)[٢٢٧]</sup>. (ز)

٧٤٩٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿وَلَا تَطْرُو ٱلَّذِينَ يَنْعُونَ رَبُّهُــ بِالْفَدَلَةِ وَٱلۡشِيۡتِ﴾، قال: المصلين المؤمنين؛ بلالًا، وابن أَمْ عَبْدِ<sup>٢٠</sup>. (ز)

٣٤٩٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلَا تَطْرُو ٱلَّذِينَ يَنْعُونَ رَبُّهُم بِٱلْفَكَافَةِ وَٱلۡمَیْقِ﴾، قال: الصلاةُ المفروضة؛ الصبحُ، والعصر<sup>٣٦) (</sup>٩٩/٦)

٧٤٩٣٥ \_ عن الضحاك بن مزاحم: أنها الصلاة المفروضة؛ الصبحُ<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٩٣٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ يقول في قوله: ﴿ يَهُمُ اللَّهُ عَالَ: ﴿ لَا جَرَهُ أَنَّمَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَالَ: ﴿ لَا جَرَهُ أَنَّمَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَاللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَ

٧٤٩٣٧ - عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيد - يقول في قوله: ﴿يَنْهُونَ رَبُّهُم إِلْفَكُوهِ وَالْمَشْقِ﴾، قال: يعبدون ربهم بالخداة والعشي، يعني: الصلاة المفروضة (١)

**٢٤٩٣٨ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق جابر \_ قال: هي الصلاة (٢)** . (ز)

٣٤٩٣٩ ـ عن حمزة بن عيسى، قال: دخلتُ على الحسن البصري، فسألتُه، فقلت: يا أبا سعيد، أرأيت قول الله: ﴿وَآسْيِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْشَيِّيَ﴾ [الكهف: ٢٨] أهم هؤلاء القُصَّاص؟ قال: لا، ولكنهم المحافظون على الصلوات في

الغداة، والعشي، وعليه حمّل قوله: ﴿إِلْفَكُوْقِ وَالْمَشِيّ﴾ قد يحتمل أن المراد الوقتين: الغداة، والعشي، وعليه حمّل قول الحسن. أو أن يكون المقصود عدم التقييد، ولكن استمرار الفعل، وإعمار الزمان به، كما تقول: الحمد لله بكرة وأصيلًا. فإنما تريد: الحمد لله في كل وقت. وحمل على هذا القول الذي قاله ابن عباس، وابن عمر، ومجاهد، وإبراهيم، والحسن، والضحاك، وقتادة، وعامر، وعبدالرحمن بن أبي عمرة: أنها الصلوات الخمس. وكذا القول بأنها الدعاء والذكر الذي قاله منصور بن المعتمر، وإبراهيم النخعي من طريق وكيع عن سفيان.

(٦) أخرجه ابن جرير ٩/٢٦٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹، ۲۲۹. (۲) أخرجه ابن جرير ۲۲۲، (۱)

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٦٤/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤ بلفظ: الصلاة المفروضة؛ الصبح. دون العصر.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤. (٥) أخرجه ابن جرير ٢٦٨/٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٦٦/٩.

الجماعة<sup>(١)</sup>. (ز)

• ٢٤٩٤ \_ قال الحسن البصري: ﴿ وَلَا تَطْرُو اللَّذِينَ يَنْعُونَ رَبُّهُم بِالْفَدَاوْ وَالْمَشِيَّ ﴾، يعني: صلاة مكة؛ حين كانت الصلاة ركعتين غدوة، وركعتين عشية، قبل أن تفترض الصلوات الخمس (٢٠). (ز)

٢٤٩٤١ ـ عن أبي جعفر الباقِر ـ من طريق جابر ـ قوله: ﴿وَأَسْيِرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَتَعُونَ رَبَّهُم بِالْنَدَوْةِ وَالشَّقِيَ﴾، قال: كان يُقرِئهم القرآن، مَن ذا الذي يَقُصُّ على النبي ﷺ!("". (ز)

Y٤٩٤٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَأَصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَنْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَالْشِيِّ [الكهف: ٢٨]، هما الصلاتان: صلاة الصبح، وصلاة العصر<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٤٩٤٣ \_ عن عمرو بن شعيب \_ من طريق المثنى بن الصباح \_ في قول الله: ﴿يَدْعُونَ رَبُّهُ لَا لَهُ اللهِ عَلَمْ وَلَا اللهِ اللهُ العشاء (٥) . (ز)

¥£942 ـ عن منصور بن المعتمر ـ من طريق جرير ـ ﴿وَلَا تَطْرُو ٱلَّذِينَ يَنَعُونَ رَبُّهُمُ بِالْفَدَاقِ وَالْشِيْقِ﴾، قال: هم أهل الذُّكُر (٦). (ز)

٢٤٩٤٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلا تَعْلَرُهِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمَ ﴾ يعني: الصلاة له ﴿ إِلْفَدُو وَاللَّهِ عَلَى النهار (٧١٥٠٧٠). (ز)

آ۲۲۷۵ اختلف في الدعاء الذي كانوا يدعون الله به على أربعة أقوال: الأول: الصلوات الخمس. والثاني: هو ذكرهم الله تعالى. والثالث: هو تعلمهم القرآن وقراءته. والرابع: هو عبادتهم ربّهم.

ورَجَّحَ ابنُّ جريرُ (٢٦٩/٩) الجمع بين الأقوال <mark>مستندًا إلى العموم،</mark> فقال: «والصوابُ مِن القول في ذلك أن يقال: إنَّ الله تعالى نهى نبيَّه محمدًا ﷺ أن يطرد قومًا كانوا يدعون ربهم بالغداة والعشي، والدعاء لله يكون بذكره وتمجيده والثناء عليه قولًا وكلامًا، وقد يكون بالعمل له بالجوارح الأعمال التي كان عليهم فرضها وغيرها من النوافل التي ترضي، ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲٦٤/۹.

<sup>(</sup>٢) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٧٠ ـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٦٨/٩، وابن أبي حاتم ١٢٩٨/٤ بنحوه. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٥/٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٩/٤.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/١٢٩ ـ ٥٦٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٦٨/٩.

### ﴿ بُرِيدُونَ وَجْهَنَّهُ

٢٤٩٤٦ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ يُولِيدُونَ وَجُهَدُّ عَلَيْ يَطْلَبُونَ ثُوابِ اللهُ (١). (ز) ٢٤٩٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يُرِيدُونَ وَجَهَدُّ ﴾، يعني: يبتغون بصلاتهم وجه ربعه (۲۰). (ز)

## ﴿ فَتَظْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ١

٢٤٩٤٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ يقول في قوله: ﴿ فَتَطَرُّمُهُمْ فَتَكُونَ مِن الظّالمين إلا أن تكون من الظّالمين إلا أن تطردهم (٢٠١٠٠٠٠. (ز)

== والعامل له عابده بما هو عامل له، وقد يجوز أن يكون القوم كانوا جامعين هذه المعاني كلها، فوصفهم الله بذلك بأنهم يدعونه بالغداة والعشي؛ لأنَّ الله قد سمى العبادة: دعاء، فقال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمُوْفِقَ أَسْتَحِبٌ لَّكُوْ إِنَّ الَّذِيكَ يَسْتَكَمُّوُكُ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُنَ جَهَمُّ مَا يَخِيكِ فَافِر: ٢٦]. وقد يجوز أن يكون ذلك على خاص من الدعاء، ولا قول أَوْلَى بذلك بالصحة من وصف القوم بما وصفهم الله به من أنهم كانوا يدعون ربهم بالمنداة والعشي، فيُعَمُّون بالصفة التي وصفهم بها ربهم، ولا يُخَصُّون منها بشيء دون شها.

الله فكر ابنُ عطية (٣٩٦/٣) أنه يظهر أن يكون الضمير في ﴿ حَسَايِهِم ﴾ و ﴿ مَلَيْهِم ﴾ و الله الله الله الله و المؤمنين، أي: ما عليك منهم آمنوا ولا كفروا فتطرد هؤلاء رعيًا للكفار الذين أرادوا طرد المؤمنين، أي عائد على الضعفة من المؤمنين، ثم قال: "ويؤيد هذا التأويل أنَّ ما بعد الفاء أبدًا سببُ ما قبلها، وذلك لا يبين إذا كانت الضمائر كلها للمؤمنين.

وبيَّن أَنَّ ابن جرير حكى أنَّ الحساب هنا إنما هو في رزق الدنيا، أي: لا ترزقهم ولا يرزقونك. ثم علَّق بقوله: «فعلى هذا تجيء الضمائر كلها للمؤمنين».

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى ٣/١٤٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٢ ـ ٥٦٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩٩/٤.

### 

## ﴿رَكَنَاكِ فَنَنَا بَمْضُهُم بِبَعْضِ لِيُقُولُوا أَهْتُؤُلَاهٍ مَنَ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَاً أَلْيَسُ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِالنَّكِينَ ﴿ ﴾

٢٤٩٤٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعَهُم بِبَعْضِ ﴾ الآية، قال: هم أناسٌ كانوا مع النبي على من الفقراء، فقال أناسٌ من أشراف الناس: نؤمنُ لك، وإذا صلَّينا معك فأخر هؤلاء الذين معك فليصَلُّوا خلفنا (١٠) ( (٦٠/٦)

٢٤٩٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿وَكَنَاكَ فَتَنَا بَمْضُهُم بِبَعْنِ ﴾ يعني: أنَّه جعَل بعضَهم أغنياء، وبعضَهم فقراء، فقال الأغنياء للفقراء: ﴿أَهْتُولُو مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ﴾ يعني: هؤلاء هدَاهم الله! وإنما قالوا ذلك استهزاء وسُخريًا (١/٧٠). (٩/٦)

٢٤٩٥١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿رَكَانَاكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم يِتَعْنِ﴾، يقول: ابتلينا بعضهم ببعض<sup>(٣)</sup>. (٦٠/١)

٢٤٩٥٢ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: كان الشريف إذا نظر إلى الوضيع قد آمن

▼▼▼▼ أبن عطية (٣/ ٣٧٠) أن اللام على هذا القول هي لام الصيرورة، ثم ذكر احتمال الآية لمعنى آخر، وهو أن تكون اللام في ﴿ لِيَتُولُوا ﴾ على بابها في لام كي، وتكون المقالة منهم استفهامًا لأنفسهم ومباحثة لها، وتكون سبب إيمان من سبق إيمانه منهم، ويكون معنى الآية على هذا: وكذلك ابتلينا أشراف الكفار بضعفاء المؤمنين ليتعجبوا في نفوسهم من ذلك، ويكون سبب نظر لمن هدى.

ثم رجَّح المعنى الأول مستندًا إلى أنَّه الأظهر، فقال: «والتأويل الأول أسبق، والثاني يتخرج، ثم قال: «و﴿مَنْ﴾ على كِلا التأويلين إنما هي على معتقد المؤمنين، أي: هؤلاء منَّ الله عليهم بزعمهم أنَّ دينهم مِنَّة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٦٧، من طريق محمد بن سعد، عن أبيه، قال: حدثني عمي الحسين بن الحسن، عن أبيه، عن جده عطية العوفي، عن ابن عباس به.

الإسناد ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٩/ ۲۷۱، وابن أي حاتم ١٢٩٩/٤ ـ ١٣٠٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٨/١، وابن جرير ٩/ ٢٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

قبله حَمِى أَنفًا أَن يُسْلِم، ويقول: سبقنى هذا بالإسلام! فلا يُسْلِم<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٤٩٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكَانَاكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بَيْعْضِ﴾ يقول: وهكذا ابتلينا فقراء المسلمين من العرب والموالى بالعرب من المشركين: أبي جهل، والوليد، وعتبة، وأمية، وسهيل بن عمرو، ونجوهم؛ ﴿لِيَقُولُواْ أَهْتَوُلَآ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم﴾ يعنى: أنعم الله عليهم بالإسلام ﴿ يَنْ يَنْدِنَّا ﴾؟! يقول الله: ﴿ أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَقْلَمَ بِالنَّكِينَّ يعني: بالموحدين منكم من غيره. وفيهم نزلت في الفرقان [٢٠]: ﴿وَيَحَمَلُنَا بَشَنَكُمْ لِمَضِ فِتْنَةً **﴾** (ز)

٢٤٩٥٤ ـ عن عبدالملك ابن جُريج، في قوله: ﴿أَهَتُؤُلَّوْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنْ بَيْنِئًّا﴾: لو كان بهم كرامةٌ على الله ما أصابهم هذا مِن الجَهد(٣). (٦٠/٦)

﴿وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمٌّ كُنِّبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةً أنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَّءًا بِجَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَقَدِهِ. وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَجِيدٌ ﴿

#### 🏶 نزول الآية:

٧٤٩٥٠ ـ قال أنس بن مالك: أتى رسولَ الله ﷺ رجالٌ، فقالوا: إنَّا أصبنا ذنوبًا كثيرة عظيمة. فسكت عنهم رسول الله ﷺ؛ فأنزل الله على الرجال: ﴿وَإِذَا جَلَّمَكُ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَقِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ٱلَّـهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَّةً إِنجَهَا لَغِهَا (ز)

٣٤٩٥٦ ـ عن ماهانَ الحنفي ـ من طريق مُجَمِّع ـ قال: أتى قومٌ إلى النبي ﷺ، فقالوا: إنَّا أَصَبنا ذنوبًا عظامًا. فما ردَّ عليهم شيئًا، فانصَرَفوا؛ فأنزَل الله: ﴿ وَإِذَا جَلَةَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنِتِنَا﴾ الآية، فدعاهم فقرَأها عليهم (١٠/٦). (٦٠/٦)

٢٣٧٨] علَّق ابنُ عطية (٣/ ٣٧١) على قول ماهان بقوله: ﴿وهِي [أي: الآية] على هذا تَعُمُّ جميع المؤمنين دون أن تشير إلى فرقة".

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٥١/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٣٥. (٤) أورده الثعلبي ٤/ ١٥٢. (٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسدد ـ كما في المطالب العالية (٣٩٧٣) ـ، وابن جرير ٩/ ٢٧٢ ـ ٢٧٣، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٠٠. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

Y٤٩٥٧ ـ قال عكرمة مولى ابن عباس: نزلت في الذين نهى الله 義 نبيَّه ﷺ عن طردهم، وكان النبيُّ ﷺ إذا رآهم بدأهم بالسلام، وقال: «الحمد لله الذي جعل في أمنى من أمرنى أن أبدأهم بالسلام»(١). (ز)

٧٤٩٥٨ - قال عطاء: نزلت في أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وبلال، وسالم، وأبي عبيدة، ومصعب بن مُمير، وحمزة، وجعفر، وعثمان بن مظعون، وعمَّار بن ياسر، وابي عبيدة، ومصعب بن مُمير، وحمزة، وجعفر، وعثمان بن مظعون، وعمَّار بن ياسر، والأرقم بن أبي الأرقم، وأبي سلمة بن عبد الأسد ـ رضي الله عنهم أجمعين - (١٠) . (ز) والآوم بن السائب الكلبي: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿وَلاَ تَطْرُو الَّذِينَ يَتُونَ رَبَّهُمُ ﴾ جاء عمر شها إلى النبي على فاعتذر إليه من مقالته، واستغفر الله تعالى منها، وقال: يا رسول الله، والله ما أردتُ بهذا إلا الخير. فنزل في عمر فله: ﴿وَلاَ جَادَكُمُ اللّهِ الْآية (١٤).

النحبة اختُلف فيمن عُني بهذه الآية؛ فقال قوم: هم القوم الذين كان عرض طردهم، فنهى الله على طرد عن طردهم. وقال آخرون: هم القوم من المؤمنين الذين صوَّبوا رأي أبي طالب في طرد الضعفة، فأمر الله نبيه أن يسلم عليهم ويعلمهم أنَّ الله يغفر لهم مع توبتهم من ذلك السوء وغيره. وقال غيرهم: هم قوم استفتوا النبي على في ذنوب سلفت منهم فلم يؤيسهم من التوبة. ورجَّح ابنُ جرير (٢٧٣/٩) القول الأخير الذي قاله ماهان، وأنس بن مالك مستندًا إلى المغة، وظاهر القرآن، فقال: ﴿ وَلاَ جَلَةُ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايِتِنَا ﴾ خبرٌ مُستَأْنَف بعد تقضي الخبر عن الذين نهى الله نبيه على عن طردهم، ولو كانوا هم لقيل: وإذا جاءوك بعد تقضي الخبر عن الذين نهى الله الخبر عن قصة هؤلاء وتركه وصل الكلام بالخبر عن الأولين ما يُنبئ عن أنهم غيرهم».

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي ١٥١/٤ ـ ١٥٢، والواحدي في أسباب النزول ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٢، وتفسير البغوي ٣/ ١٤٨. (٣) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٣ \_ ٥٦٤.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ وَإِذَا جَادَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَائِدِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾

٢٤٩٦١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذَا جَآدَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنِنَا ﴾ يعني: يُصَدِّقون بالقرآن أنَّه من الله ﴿ فَقُلُ سَلَمُ عَلَيْكُمُ ﴾ يقول: مغفرة الله عليكم. كان النبي ﷺ إذا رآمم بدأهم بالسلام، وقال: (الحمد لله الذي جعل في أمني مَن أُمِوت أن أصبر معهم، وأُسلَم عليهم، وقال: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحَمَةُ ﴾ (١). (ز) معهم، وأُسلَم عليهم، وقال: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحَمَةُ ﴾ قال: كانوا إذا دخلوا على النبي ﷺ بدَأهم، فقال: السلام عليكم،. وإذا لَقِيَهم فكذلك أيضًا ( ١٠/١٠)

### ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَّا إِجَهَالَةِ ﴾

٧٤٩٦٣ عن مجاهد بن جبر - من طريق عثمان - ﴿مَنْ عَيلَ مِنكُمْ مُونَا عِبَهَكَاةٍ﴾، قال: مَن جهل أنَّه لا يعلم حلالًا من حرام، ومِن جهالته ركب الأمر(٣). (ز) ٢٤٩٦٤ عن مجاهد بن جبر - من طريق ليث - ﴿يَمْمَلُونَ السُّوَةَ بِجَهَلَاتِ﴾ [النساء: ١٧]، قال: مَن عمل بمعصية الله فذاك منه جهل حتى يرجع (٤). (ز) ٢٤٩٦٥ عن مجاهد بن جبر - من طريق جابر - ﴿إِنَّمَا ٱلتَّوْبَكُ عَلَى اللّهِ لِلَّذِيرِ كَيْمَمُلُونَ السُّهِ بِعَمْلَوَ النساء: ١٧]، قال: الجهالة: العمد (٥). (ز)

الله على الله علية (٣/ ٣٧١) أنَّ قوله: ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ ابتداء، والتقدير: سلام ثابت، أو أوجب عليكم، والمعنى: أمنة لكم من عذاب الله في الدنيا والآخرة. ثم ذكر قولًا بأنَّ المعنى: أن الله يسلم عليكم. وانتقده بقوله: ﴿ وهذا معنَى لا يقتضيه لفظ الآية ﴾. ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٣ ـ ٥٦٤. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ١٣٠١/٤ بنحوه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ١٣٠١/٤ بنحوه. وفي لفظ عند ابن جرير: كل من عمل بخطيئة فهو بها جاهل.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠١/٤.

والمنابعة المنابعة المنافظة

۲٤٩٦٦ \_ وعن عطاء، مثله (۱). (ز)

Y٤٩٦٧ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جُونيبر \_ في قوله: ﴿ مُؤَمَّا بِهُمَكَاتِ ﴾ ، قال: ليس من جهالته حين دخل قال: ليس من جهالته حين دخل فيه (٢) . (ز)

٢٤٩٦٨ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحَكَم بن أَبَان ـ في قوله: ﴿السُّوَةُ عِبَمُلَةِ﴾ [النساء: ١٧]، قال: الدنيا كلها جهالة (٣). (ز)

Y٤٩٦٩ \_ عن جُهَيْر بن يزيد، قال: سألتُ الحسن البصري عن قوله: ﴿الشَّوَهَ عِنْ لَمُ السُّوَةَ النساء: ١٧]، قلت: ما هذه الجهالة؟ قال: هم قوم لم يعلموا ما لهم مِمَّا عليهم. قلت: أرأيتَ لو كانوا علموا؟ قال: فليخرجوا منها؛ فإنَّها جهالة (٤). (ز) عليهم. قال قتادة بن دِعامة: كل ذنب عمله عبدٌ فهو بجهالة (٥). (ز)

## ﴿ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ. وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴿

۲٤٩٧١ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ قوله: ﴿ غَفُورٌ ﴾ يعني: لِمَا كان منه قبل التوبة، ﴿ رَّغِيدٌ ﴾ لِمَن تاب<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٤٩٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿رَّحِيدٌ﴾، قال: رحيم بعباده <sup>(٧٧</sup>. (ز)

٢٤٩٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ تَابَ مِنْ بَمْدِهِ﴾ نزلت في عمر بن الخطاب، تاب من بعد السوء، يعني: الشرك، ﴿وَأَصْلَحَ﴾ العمل، ﴿فَأَلْتُهُ عَقُورٌ رَحِيدٌ﴾ (١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٤٩٧٤ ـ عن خالد بن دينار أبي خَلْدَة، قال: كُنَّا إذا دخلنا على أبي العالبة قال: ﴿وَلِنَا جَلَّهُ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَائِنِنَا فَقُلْ سَلَامُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠١/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ١٣٠١/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠١/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٧١.(٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/ ١٣٠٢.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠١/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٢/٤.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٣ \_ ٦٤٥.

### ﴿وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْنَتِ﴾

٢٤٩٧ - عن قتادة بن دعامة - من طريق معمر - في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ نُفَيِّلُ ٱلْأَيْدَتِ﴾،
 قال: نُبيّن الآيات(١٠). (١١/٦)

٧٤٩٧٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَكَلَالِكَ نُفَيِّلُ الْكَيْبَلُ اللَّهِ الْمُثَالِكَ نُفَيِّلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِي الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللْمُولِمُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّ الللللِّلِلْمُ اللللللِّ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللل

٧٤٩٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكَنَاكَ نُتُصَلُ ٱلْآَيْنَةِ﴾، يعني: نُبَيِّن الآيات، يعنى: نُبَيِّن الآيات، يعنى: هكذا نُبِيِّن أمرَ الدِّين (٣٠). (ز)

٧٤٩٧٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
﴿ثُمَيْلُ ٱلْأَيْكِ فَ نُبَيِّنُ (٤).

### ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞﴾

٧٤٩٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلِتَسْتَبِينَ﴾ يعني: ولِيَتَبَيَّن لكم ﴿سَبِيلُ ٱلْشَجِّمِينَ﴾ يعني: طريق الكافرين من المؤمنين، حتى يعرفهم، يعني: هؤلاء النفر؛ أبا جهل، وأصحابه (٥٠). (ز)

٢٤٩٨٠ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله:
 ﴿وَإِيَّسْتَهِنَ سَبِيلَ الْمُجْرِمِينَ﴾، قال: الذين يأمُرونك بطرد هؤلاء (١١/٦٠٠٠. (١١/٦)

﴿وَلِتُسْتَيِنَ سَبِيلَ الْمُعْرِمِينَ﴾ بنصب السبيل، على أنَّ «تستين؛ خطاب للنبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢١٧/١، وابن جرير ٩/٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٢/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٧٨/٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٢/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.وهي قراءة نافع وأبي جعفر. ينظر: النشر ٢٥٨/٢.

## ﴿قُلْ إِنْ نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قُلُ لَاَ أَيْتُمُ أَهْوَآءَكُمُّ قَدْ صَلَكُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَكِينَ ۞﴾

#### تفسير الآية:

٢٤٩٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ إِنِّ نَهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِيكَ تَنْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ من الآلهة، ﴿قُلُ لَا أَنَّهُ أَهْوَاتُكُمُ قَدْ صَلَكُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَذِينَ ﴾ إن اتبعت أهواءكم. وذلك حين دُعِي إلى دين آبائه (١) (ز)

#### # آثار متعلقة بالآية:

Y٤٩٨٢ \_ عن هُزَيل بن شُرَحبيل، قال: جاء رجلٌ إلى أبي موسى، وسلمان بن ربيعة، فسألهما عن ابنة وابنة ابن، وأخت. فقالا: للابنة النصف، وللأخت النصف، واثتِ عبدالله أبن مسعود]، فإنَّه سيُتابعُنا. فأتَى عبدالله، فأخبَره، فقال: ﴿وَقَدْ ضَلَكُ إِذَا وَمَا آنَا مِنَ ٱلْمُهْتَافِينَ﴾، لأقضِينَّ فيها بقضاء رسول الله ﷺ؛ للابنة النصف، ولابنة الابن السدس، وما بَقِي فللأخت (١٦/١٦)

## ﴿ قُلُّ إِنَّى عَلَىٰ بَيِّيْنَةِ مِن زَّبِّ ﴾

٢٤٩٨٣ ـ عن أبي عِمْرَان الْجَوْنِيّ ـ من طريق جعفر بن سليمان ـ في قوله: ﴿ أَلَّ إِنِّى عَلَى اللَّهُ عَلَى بَيْنَةِ مِن زَيِّكِ ، قال: على ثِقَة (٣) . (١/١٦)

٢٤٩٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿ قُلْ إِنَّى عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن زَّرِّيَ ﴾، يعني: بيان من ربي بما أمرني من عبادته وترك عبادة الأصنام. حين قالوا له: اثتنا بالعذاب إن كنت

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٦٤٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۱۰۸/۱۰، والبخاري (۱۷۳٦)، وأبو داود (۲۸۹۰)، والترمذي (۲۰۹۳)، والترمذي (۲۰۹۳)، والنسائي في الكبرى (۱۳۰۸ ـ ۱۳۰۲)، وابن ماجه (۲۷۲۱)، وابن أبي حاتم ۱۳۰۲/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

من الصادقين<sup>(۱)</sup>. (ز)

## ﴿ وَكَذَبْتُم بِهِۥ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِيدً إِنِ ٱلْمُحَكُّمُ إِلَّا يَبْرُكُ

٧٤٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿وَكَذَبْتُم بِدِيْ عِني: بالعذاب. فقال لهم ﷺ: ﴿نَ عَندِي كَفَارِ مَكَة، ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُّ لِهُم ﷺ: ﴿نَ عَندِي مَا تَسْتَعَمِّلُونَ بِيدِي مَن العذاب، يعني: كفار مكة، ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّا لِللَّهِ فَي نزول العذاب بكم في الدنيا(٢١<u>٣٢٣٣</u>. (ز)

# ﴿يَقُشُ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَنصِلِينَ ۞﴾

#### 🏶 قراءات الآية، وتفسيرها:

٧٤٩٨٦ ـ عن أُبي بن كعب، قال: أقرأ رسولُ الله ﷺ رجلًا: ﴿يَقُصُّ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَصِيلِينَ﴾<sup>(١٢</sup>). (١٦٢٦)

ورجَّح (٣/ ٣٧٤ ـ ٣٧٥) أن يكون المراد بها العذاب، وهو قول مقاتل، مستندًا إلى ظاهر القرآن، ونظائر المعنى فيه، فقال: «وهذا يترجح بوجهين: أحدهما من جهة المعنى: وذلك أن قوله: ﴿وَكَلَنْتُمُ بِوَبُّهُ يَتَضَمَنُ أَنَّكُم واقعتم ما تستوجبون به العذاب، إلا أنه ليس عندي. والآخر من جهة اللفظ: وهو الاستعجال الذي لم يأتٍ في القرآن استعجالهم إلا العذاب؛ لأن اقتراحهم بالآيات لم يكن باستعجال.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى الدارقطني في الأفراد، وابن مردويه. وقد ذكر إسناده ابن طاهر القيسراني في أطراف الغزائب والأفراد / ١٤٧١ افقال: اعترد به شاذان النضر بن سلمة، عن أحمد بن أبي مرة من أهل مكة، قال: ذهبت أنا ويعيى بن معين إليه، فحدثنا عن داود بن شبل، عن أبيه شبل بن عباد، عن عبدالله بن كثير، عن مجاهد، يعنى: عن ابن عباس، عن أبي بن كعب به.

إسناده ضعيفٌ جِدًّا، فيه النضر بن سلّمة شاذانٌ، اتّهمه غير واحد بوضع الحديث، كما في لسان الميزان لابن حجر ٢٧٣/ ـ ٢٧٤، ثم قد تفرَّد به كما ذكره الدارقطني ههنا.

وقراءة ﴿يَثْشُ ٱلْمَثَّى﴾ قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وابن كثير، وعاصم، وقرأ بقية العشرة: ﴿يَثْضُ الْمَثَّى﴾. انظر: النشر ٢٠٨/٢، والإتحاف ص٢٦٤.

٢٤٩٨٧ ـ عن هارون، قال: في قراءة عبدالله بن مسعود: ﴿يَقُشُ ٱلْحَقِّ ﴾ (١٠/٦) ٢٤٩٨٨ ـ عن سعيد: (يَقْضِي الْحَقَّ وَهُوَ أَسُرَعُ اللهِ بن مسعود: (يَقْضِي الْحَقَّ وَهُوَ أَسْرَعُ اللهِ بن مسعود: (يَقْضِي الْحَقَّ وَهُوَ أَسْرَعُ الْفَاصِلِينَ) (٢٠). (٦٢/٦)

٢٤٩٨٩ - في قراءة عبدالله - من طريق الأعمش - (يَقْضِي بِالْحَقِّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ)(٣). (ز)

٢٤٩٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ أنَّه كان يقرأ: ﴿ يَقُشُ ٱلْحَقِّ ﴾ .
 ويقول: ﴿ غَنْ نَقْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَدِ ﴾ [يوسف: ٣] (٤٤) . (٢/١٦)

Y٤٩٩١ ـ عن محمد بن راشد، يخبر عن أبيه، قال: عرضتُ القرآن على أبي الدواء =

٢٤٩٩٢ \_ وواثلة بن الأسقع صاحبي النبي ﷺ بدمشق ثماني مرات، فلم يرددا عَلَيَّ شيئًا، وأنَّه كان يقرأ: ﴿ وَيَقْضِ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ﴾ (٥). (ز)

٢٤٩٩٣ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق حسن بن صالح بن حيّ، عن مغيرة ـ أنّه قرأ: ﴿ يَقْضِ الْحَقَّ وَهُو خَيْرُ الْفَاصِلِينَ ﴾ . =

**٢٤٩٩٤** \_ قال ابن حيٍّ: لا يكون الفصل إلا مع القضاء<sup>(١)</sup>. (٦/٦٦)

٢٤٩٩ - عن مجاهد بن جبر - من طريق حميد - أنّه كان يقرأ: ﴿ يُثُمُّنُ ٱلْحَقِّ ﴾ ،
 وقال: لو كانت ﴿ يَقْضِ ﴾ كانت: بالحق (٧٠). (١٣/٦)

**٢٤٩٩٦ ـ وعن عطية بن سعد العوفي، مثله (^). (ز)** 

(١) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

(٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٧٩ - ٢٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شببة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.
 وهي قراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ١٤٦/٤.

(٣) علَّقه ابن أبي داود في المصاحف ١/٣١٤.

وهي قراءة شاذةً، تروى أيضًا عن أبَي، والنخمي، والأعمش، وغيرهم. انظر: الجامع لأحكام القرآن ٨/ ٤٠٠، والبحر المحيط ١٤٦/٤.

- (٤) أخرجه سعيد بن منصور (٨٨٠ \_ تفسير)، وابن جرير ٩/ ٢٨٠، وابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنفر، وأبي الشيخ.
  - (٥) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/٤٩ (١٠٠).
    - (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤.
  - (٧) أخرِجه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
    - (٨) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤.

٧٤٩٩٧ \_ عن عامر الشعبي أنَّه قرأ: ﴿يَقْضِي الْحَقَّ ﴾ (١). (٢/٦٠)

٢٤٩٩٨ ـ عن الأصمعي، قال: قرأ أبو عمرو بن العلاء: ﴿يَقْضِ الْحَقَّ﴾. وقال: لا يكون الفصل إلا بعدَ القضاء<sup>(٢)</sup>. (١٦٢٦)

٢٤٩٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿يَقُشُّ ٱلْكَثَّ ۗ)، يعني: يقول الحق، ومَن قرأها: ﴿يَقْضِ الْحَقَّ﴾ يعني: يأتي بالعذاب، ولا يؤخره إذا جاء، ﴿وَهُو خَيْرُ ٱلْفَصِيلِينَ﴾ بيني وبينكم، يعني: خير الحاكمين في نزول العذاب بهم(٣١٤٤٣٣]. (ز)

# ﴿ فَلَ أَنَّ عِندِى مَا نَسْتَمْجِلُونَ بِهِ. لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَاللَّهُ أَعْسَلُمُ بِالظَّالِيدِينَ ﴿ ﴾

٢٥٠٠٠ عن عكرمة مولى ابن عباس - من طريق سفيان الثوري، عن أبيه - في قوله: ﴿ لَمُونِى اللَّمُورُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾، قال: لقامتِ الساعة (٤٠). (١٣/٦)

٢٥٠٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: قل لهم: ﴿ لَوْ أَنَّ عِندِی ﴾ يعني: بيدي ﴿ مَا لَمَ مَن العذاب ﴿ بَيْن وَبَيْنَكُمُ ﴾ وليس ذلك بيدي، ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُا لَكُمْ وَلِيسَ ذلك بيدي، ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ إِلنَّالِينَ ﴾ (()

٢٥٠٠٢ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق أبي خالد الأحمر ـ قال: بلغني في

ورجَّح ابنُ جرير (٢٨٠/٩) قراءة الضاد مستندًا إلى ظاهر الآية، وذلك أنَّ قوله: ﴿النَّصِيلِينَ﴾ يناسبه القضاء؛ لأنَّ الفصل بين المتخاصمين يكون به، لا بالقصص.

وبنحوه رجَّح ابنُ عطية (٣/ ٣٧٥) مستندًا إلى ذلك أيضًا، مع قراءة ابن مسعود: (وَهُوَ أَسْرَعُ الْفَاصِلِينَ).

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

قوله: ﴿ لَقُضِينَ ٱلْأَمْرُ ﴾، قال: ذبح الموت (١١)وم٢٢. (ز)

## ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَّا إِلَّا هُوَّ﴾

Your عن ابن عمر: أنَّ رسول الله على قال: «مفاتيح الغيب خمس لا يعلمها إلا الله: لا يعلم ما في غد إلا الله، ولا يعلم متى تغيضُ الأرحام إلا الله، ولا يعلم متى تغيضُ الأرحام إلا الله، ولا يعلم أحدً متى يأتي المطر أحدُ إلا الله، ولا تدري نفسٌ بأيِّ أرض تموت إلا الله، ولا يعلم أحدً متى تقوم الساعة إلا الله \_ تبارك وتعالى \_،(٣٠). (٢/١٦)

٢٥٠٠٤ ـ عن أبي عَزَّة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا أَرَادَ الله ﷺ قَبْضَ عبدٍ بأرض جعل له بها حاجةً، فلم ينته حتى يقدمها». ثم قرأ آخر سورة لقمان، ثم قال: «هذه مفاتح الغيب، لا يعلمها إلا هو، (٣٠). (ز)

٢٥٠٠٥ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق عبدالله بن سلمة ـ قال: أُعطِى نبيُّكم

٣٠٨٠ وجَّه ابنُ جرير (٩/ ٢٨١) قول ابن جريج بقوله: •وأحسب أنَّ قائل هذا النوع نزع لقوله: ﴿وَالْذِيْهُرُ يَوْمَ لَلْمَسْرَةَ إِذْ ثُغِنَى ٱلْأَشُرُ وَكُمْ فِي غَفْلَةٍ﴾ [مريم: ٣٩]، فإنَّه روي عن النبي ﷺ في ذلك قصة تدلُّ على معنى ما قاله هذا القائل في قضاء الأمر».

وبنحوه وجّه ابنُ عطية (٣٧٦/٣)، وانتقده مستندًا لمخالفته السياق، فقال: (وليس قوله: ﴿ لَتُغِنَى الْأَثْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُم ﴾ من ذلك في شيء، وإنما هذا أمر من الله تعالى نبيّه محمدًا ﷺ أن يقول لمن استعجله فصل القضاء بينه وبينهم مِن قوله بآية يأتيهم بها: لو أنَّ العذاب والآيات بيدي وعندي لعاجلتكم بالذي تسألوني من ذلك، ولكنه بيد مَن هو أعلم بما يصلح خلقه مِنِّي ومِن جميع خلقه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨١، وابن أبي حاتم ١٣٠٣/٤.

<sup>(</sup>۲) أخسرجه السبخاري ۳۳/۲ (۱۰۳۹)، ۲/۷۷ (۲۹۷۶)، ۱۱۵/۲ (۷۷۷۸)، ۱۱۲/۹ (۴۷۷۷)، وعبد الرزاق في تفسيره ۱۱۲/۳ (۲۷۷۷)، وابن جرير ۸۱/۱۸، ۸۱/۸۵ ـ ۵۸۷، وابن أبي حاتم ٤/ ۱۳۰۷)، ۱۳۰۷ (۲۳۷۷)، ۲۰۲۹ (۱۷۵۲۷)، ۱۳۰۲ (۱۷۵۲۷)، وابن أبی طاتم ۲۳۳/۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠٠/٢٤ -٣٠٣ (٢٥٥٩)، والترمذي ٢٢٥/٤ (٢٢٢٧)، وابـن حـبــان ١٩/١٤ (٢٢٢٧)، وابـن حـبــان ١٩/١٤ (٢٠٦)، والحاكم ٢٠٠١/ (١٢٧) جميمهم دون ذكر الآية، وأخرجه الطيراني في الأوسط ٢٠٦/ ٢٠٠ - ٢٠٠٧ (٨٤١٢)، وابن أبي حاتم ١٣٠٣/ ١٣٠٤ (٧٣٦٢) واللفظ له.

قال الترمذي: «هذا حديث صحيح». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، ورواته عن آخرهم ثقات». وأورده الألباني في الصحيحة ٣/ ٢٢١ (٢٢٢١).

كُلَّ شيء إلا مفاتيحَ الغيب الخمس. ثم قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ لَا اللهِ الفائد وَالْزَاكِ اللهِ الفائد: ٣٤](١). (٦٤/٦)

٢٥٠٠٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء الخراساني ـ في قوله: ﴿ وَعِندَهُ مَقَائِحُ ٱلْفَيْنِ ﴾، قال: هُمنَّ خصسٌ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندُمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمُؤَرِّكُ ٱلْفَيْتَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَيْ اللَّهَ عَندُمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمُؤَرِّكُ ٱلْفَيْتَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلِيمٌ ﴿ فَلِيمٌ لَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ لِللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ فِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٢٥٠٠٧ - عن عبد الله بن عمر - من طريق عبد الله بن دينار - في قوله: ﴿ وَمِينَدَهُ مَا لَهُ السَّاعَةِ مَا لَهُ مَالِيَّهُ السَّاعَةِ الْفَيْبِ لَا يَمْلَمُهَا إلا لَهُ مَوْهِ، قال: هــو قــولــه ﷺ: ﴿ إِنَّ اللهَ عِندُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُؤْلِكُ الشَّاعَةِ المَّانِ ٢٤/١). (١٤/٦)

۲۰۰۸ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طریق ابن أبي نجیح \_، مثله(٤). (ز)

**٢٥٠٠٩ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿وَعِنـَدُهُ مَفَاتِحُ ٱلْنَيْبِ﴾، يعني: خزائن الأرض،** وعلم نزول العذاب متى ينزل بكم<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٥٠١ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَعِنـدَهُ مَفَاتِحُ ٱلْفَيْبِ﴾ يعني: خزائن الغيب، ﴿لاَ يَمْلُمُهُمّا إِلّا هُوّاً يعلم متى يأتيكم العذاب<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٥٠١١ ـ قال عطاء: ﴿وَعِندَهُ مَعَاتِمُ ٱلْغَيْبِ﴾، يعني: ما غاب عنكم من الثواب والعقاب، وما يصير إليه أمري وأمركم (٧). (ز)

٢٥٠١٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْفَيْبِ ﴾ ،
 قال: يقول: خزائنُ الغيب (٢٠) . (١٣/٦)

٢٥٠١٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَهِندُهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ﴾، يعني: وعند الله خزائن

الم علّق ابن عطية (٣/ ٣٧٧) على قول ابن عباس بقوله: الأنها تَعُمُّ جميع الأشياء التي لم تُوجَد بعد».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٢. وعزاه السيوطي إلى خُشَيشُ في الاستقامة، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه آدم بن أبي إياس \_ كما في تفسير مجاهد ص٣٢٣ \_. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
 (٤) تفسير مجاهد ص٣٢٣.

 <sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٥٠.

<sup>(</sup>۵) نفسیر انتخابی ۱۰۵/۰ ونفسیر انبخوی ۱۰ -۱۰. (۱) ذکره یحیی بن سلام ـ کما فی تفسیر ابن أبی زمنین ۷۳/۲ ـ.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٢، وابن أبي حاتم ١٣٠٤/٤.

وتنك التفييد المالان

العذاب؛ متى ينزله بكم، لا يعلمها أحد إلا هو(١١). (ز)

### ﴿ وَيَعْلَدُ مَا فِ ٱلْهِرَ وَٱلْهَحْرِ ﴾

٢٥٠١٤ ـ قال مجاهد بن جبر: البر: القِفار. والبحر: كل قرية فيها ماء (٢). (ز)

### ﴿ وَمَا نَسْفُطُ مِن وَرَفَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾

٢٥٠١٥ عن ابن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «ما مِن زَرْع على الأرض، ولا ثمار على أشجار إلا عليها مكتوب: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا رزق فلان بن فلان.
 وذلك قول الله تعالى: ﴿وَمَا نَسْتُقُطُ مِن وَرَفَةٍ إِلَّا يَسْلَمُهَا وَلَا حَبَّتَةٍ فِي ظُلْمَنَتِ ٱلأَرْضِ وَلا رَحْل وَلا يَسْلُمُها وَلا حَبَّتَةٍ فِي خُلْمَنَتِ ٱلأَرْضِ وَلا رَحْل وَلا يَسْلُمُها وَلا عَبْتَةٍ فِي خُلْمَنَتِ ٱلأَرْضِ وَلا رَحْل وَلا الله عَبْد فِيهِ الله الله وَلا الله وَلَا الله وَلا الله وَل الله وَلا الله وَلا الله وَلا الله وَلا الله وَلا الله وَلا الله وَل الله وَلَا لَهُ وَل الله وَالله وَل الله وَل الله

٢٥٠١٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق حسان النمري ـ ﴿وَمَا نَسَقُطُ مِن وَرَفَةٍ إِلَّا يَمَلَمُهَا﴾، قال: ما مِن شجرة في برِّ ولا بحر إلا وبها مَلَكٌ موكل، يكتبُ ما يسقطُ من ورقها<sup>(٤)</sup>. (٦٤/٦)

۲۰۰۱۷ ـ عن مجاهد بن جبر، قال: ما مِن شجرة على ساق إلا مُوكَل بها مَلَك، يعلمُ ما يسقط منها حين يُحصيه، ثم يرفعُ علمه، وهو أعلمُ منه (٥٠). (٦٥/١٦)

٢٥٠١٨ ـ عن محمد بن جُحادة، في قوله: ﴿ وَمَا نَسَقُطُ مِن وَرَقَهَ إِلَّا يَمْلَمُهَا ﴾ ،
 قال: لله تبارك وتعالى شجرة تحت العرش، ليس مخلوق إلا له فيها ورقة، فإذا

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٥١ بلفظ: البر: المفاوز. والبحر: القرى والأمصار.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب في تاريخه ١١٣/٥ (١٣٦٣)، والواحدي في التفسير الوسيط ٢٨١/٢ (٣٣٠). وأورده الديامي في الفردوس ٢٨١٥ (١٥٤٠)، والتعليي ١٥٤/٤ \_ ١٥٥.

قال الخطيب: «حديث تفرد به حمويه بن الحسين، عن أحمد بن الخليل، وهو غير مقبول منه، وأورده ابن الجوزي في العلل المتناهية /١٤٦/ ١٤٤/ (٢٣١٨)، وأورده الذهبي في ميزان الاعتدال /١٩٩/ تر١٣١٨) ترجمة حموية بن حسين، وقال: «لا يوثق به، وخبره باطل». وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الشركاني في فتح القدير /١٠٤/: «بسند ضعيف». وأورده في الفوائد المجموعة ص١٣٥ (٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (٨٨١ ـ تفسير)، ومسدد ـ كما في المطالب العالية (٣٩٧٤) ـ وابن أبي حاتم ٤/٤ ١٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

سقطت ورقتُه خرجت رُوحُه من جسده، فذلك قوله: ﴿وَمَا نَسْقُطُ مِن وَرَقَـةٍ إِلَّا يَمْلُمُهَا﴾(١). (١-٦٥)

Young \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ ﴾ من شجرة ﴿إِلَّا يَسْلُهُا ﴾ (ز)

### ﴿ وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلُّمَنَتِ ٱلْأَرْضِ ﴾

٢٥٠٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا حَبَّةٍ فِي خُلْلُنَتِ ٱلْأَرْضِ ﴾ كلها(٣). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۲۰۰۲۱ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص \_ من طريق يحيى بن النضر، عن أبيه \_ قال: إنَّ تحت الأرض الثالثة وفوق الرابعة مِن الجنِّ ما لو أنَّهم ظهروا لكم لم تروا معه نورًا، على كل زاوية من زواياه خاتم من خواتيم الله، على كل خاتم مَلَك من الملائكة، يبعثُ الله إليه في كل يوم مَلكًا مِن عنده أنِ احتفظ بما عندَك (١٠٥٣)

### ﴿وَلَا رَمُّكِ وَلَا يَابِسٍ﴾

٢٥٠٢٢ \_ عن عبدالله بن عباس: أنَّه تلا هذه الآية: ﴿وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِينِ ﴾، فقال: الرطب واليابس من كلِّ شيء (٥٠). (٦٦/٦)

٢٥٠٢٣ ـ قال عبدالله بن عباس: الرطب: الماء. واليابس: البادية (١). (ز)

٢٠٠٢٤ ـ عن كعب الأحبار ـ من طريق عبدالله بن الحارث ـ قال: ما مِن شجرة ولا مَوضِع إبرة إلا وملَك موكل بها، يرفعُ عِلمَ ذلك إلى الله تعالى، فإنَّ ملائكة السماء أكثر من عدد التراب (٧). (١٦/٦)

٧٥٠٢٥ ـ عن عبدالله بن الحارث ـ من طريق يزيد بن أبي زياد ـ قال: ما في

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٠٤، وأبو الشيخ في العظمة ١٦٤٣/٥.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٦) تفسير البغوي ٣/١٥١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٢/ ٧٤٢.

الأرض من شجرة صغيرة ولا كبيرة ولا كمَغرِزِ إبرة رطبة ولا يابسة إلا عليها مَلك موكل بها، يأتي الله بعلمِها؛ رُطوبتِها إذا رطِبَت ويُبْسِها إذا يَبِسَت، كلَّ يوم. =

٢٥٠٢٦ ـ قال سليمان بن مهران الأعمش: وهذا في الكتاب: ﴿وَلَا رَطْبِ وَلَا يَايِسِ إِلَّا فِي كِنَسُو شُبِينِ﴾(١). (١٦/٦)

٢٥٠٢٧ \_ قال الحسن البصري: يكتبه الله رطبًا، ويكتبه يابسًا؛ لتعلم \_ يا ابن آدم \_ أنَّ عملك أُولَى بالإحصاء من تلك الحبة (٢). (ز)

۲**۰۰۲۸** \_ قال عطاء: يريد: ما ينبت، وما لا ينبت (٣) ينبت (ز)

## ﴿إِلَّا فِي كِنَتُو تُمبِينِ ۞﴾

كلات ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٧٧) قولًا لجعفر بن محمد مفاده: أنَّ الورقة يراد بها: السقط من بني آدم. والحبة: الذي ليس بسقط. والرطب يراد به: الحي، واليابس يراد به: الميت. وانتقَله مستندًا للغة العرب، وعلم ثبوته، فقال: قولدًا قولٌ جارٍ على طريق الموز، ولا يَعِيخُ عن جعفر بن محمد ﷺ، ولا يجوز الالتفات إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ١٩/١٤، وابن جرير ٧٨٤/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٤/٤ \_ ١٣٠٥، وأبو الشيخ في العظمة ٧٤٣/٢

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٥٤/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٤/ ١٥٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٥١.

نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُر تَعْمَلُونَ﴾ [الجائية: ٢٩](١). (١٦/٦)

٢٥٠٣٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿ فِي كِنْكِ مُّيِينِ ﴾، قال: كُلُّ ذلك في كتاب من عند الله مبين (٢). (ز)

٢٥٠٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَّا فِي كِنْبِ تُبِينِ ﴾ يقول: هو بيِّنٌ في اللوح المحفوظ<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يَنَوَفَّنكُم بِالَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ﴾

٢٥٠٣٢ \_ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: "معَ كلِّ إنسان مَلَك، إذا نام يأخذُ نفسَه، فإن أذِنَ اللهُ في قَبض رُوحِه قَبَضه، وإلا ردَّ إليه، فذلك قوله: ﴿يَرَقَنْكُم بِأَتِيلِ﴾(٤). (٧/٦)

٢٥٠٣٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمِ» قال: ما كسبتم من الإثم(٥٠).

٢٥٠٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَهُو اللَّهِى يَرَفُّكُمُ اللَّهِى يَرَفُّكُمُ إِلَيْكِ الآية، قال: أمًّا وَفاتهُ إياهم بالليل فمنامُهم، وأما ﴿مَا جَرَحْتُمُ وَلَيْكِ فَيَقُولُ: ما اكتَسَبتم بالنهار (٦٠) ( (٦٨/٢))

٢٥٠٣٥ عن عكرمة مولى ابن عباس عن طريق الحكم بن أبان في قوله: ﴿ وَهُو اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهِ اللهِ اللهُ يقبِضُ اللّهِ عَنَا عَمَا اللهِ اللهِ اللهُ يقبِضُ الأرواحَ كلها، فيسألُ كلَّ نفس عمًّا عَمِل صاحبُها من النهار، ثم يدعو مَلكَ الموت فيقول: اقبِضْ هذا، اقبِضْ هذا، وما مِن يوم إلا ومَلكُ الموت ينظُر في كتاب حياة الناس، قائلٌ يقولُ: ثلاثًا. وقائلٌ يقول: خمسًا (٧٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٥/٤ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٥/٤. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن مردويه \_ كما في تفسير كثير ٣/٢٦٦ \_. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

قال السيوطي في الإتقان ٢٥٣/٤: «من طريق نهشل، عن الضحاك، عن ابن عباس». ثم قال: «نهشل كذاب».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٠٥. وعزَّاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(7)</sup> تفسير مجاهد ص٣٢٣، وأخرجه ابن جرير ٨/٢٨. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٥/٤ ـ ١٣٠٦. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرَجه ابن أبيّ حاتم ٤/١٣٠٥، وأبو الشيخ في العظمة (٤٣٢).

 ٢٥٠٣٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَتَوَفَّتُكُم إِلَيْلِ ﴾ يعني بذلك: نومهم، ﴿ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم ﴾ قال: ما عمِلتم من الإثم بالنهار (١) ( (٦٨/٦)

٢٥٠٣٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِالنَّلِ وَيَسْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّلِ ﴾ فني النوم، وأما ﴿ يَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ﴾ فني النوم، وأما ﴿ يَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم إِلنَّهَارِ ﴾ فيقول: ما اكتسبتم من الإثم (٢).

٢٥٠٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُو الَّذِى يَنَوْلَنَكُم إِلَيْلِ ﴾ يعني: يُعِيتكم بالليل،
 ﴿ وَيَمْلُمُ مَا جَرَعْتُم إِلنَّهَارٍ ﴾ يعني: ما كسبتم من خير أو شَرٌّ بالنهار (٣٠/١٨٨٣). (ز)

### وَثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيدِ

۲٥٠٣٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿مُمَّ بَبْعَثُكُمْ فِيهِ ، قال: في النهار (٤٠)

٢٥٠٤٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿مُمَّ يَبْمَثُكُمْ فِيدِ﴾،
 قال: في النهار، والبعث: اليقظة<sup>(٥)</sup>. (٦٨/٦)

لَكُمُلَا ذكر ابنُ عطية (٣٧٨/٣) أنَّ قوله: ﴿ مَرَحَتُكَ مَه معناه: كسبتم، ومنه: جوارح الصيد، أي: كواسبه، ومنه: جوارح البدن؛ لأنها كواسب النفس، ثم قال: فويحتمل أن يكون ﴿ مَرَحَتُكُ هِنا من الجُرخ، كأنَّ الذَنبَ جُرْحٌ في الدين، والعرب تقول: جرح اللسان كجرح اليده.

(٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٨/١، وابن جرير ٢٨٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤ بلفظ: والبعث: اليقظة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق ۲۰۸۱ في تفسير قوله: ﴿ وَيَسْلَمُ مَا جَرَعْتُكُم بَالْفَلَوكِ مِن طريق معمر، وابن جرير ۹/ ۲۸۵ - ۲۸۵ في تفسير قوله: ﴿ وَهُوُ اللَّذِي يَوَقَلْكُم بِاللَّيلِ ﴾، ومن طريق معمر في تفسير قوله: ﴿ وَيَسْلَمُ مَا جَرَحْتُكُم وَابن أَبِي حاتم ١٣٠٦/٤ معلقًا في قوله: ﴿ وَيَسْلَمُ مَا جَرَحْتُكِ ﴾. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٥/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٦٤/١، ٥٦٥.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٢٣، وأخرجه ابن جرير ٢٨٧/٩. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤. وعزاه السيوطي
 إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

وَقَيْنِ اللَّهُ اللَّ

٢٥٠٤١ ـ عن عبدالله بن كثير المكي ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿ثُمَّ يَبَمَثُكُمْ فِيدِ﴾، قال: يبعثكم في المنام(١٠). (ز)

٢٥٠٤٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ثُمَّ يَبْمَنُكُمْ فِيهِ ﴾، قال: في النهار (٢٠) . (ز)

٣٥٠٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمُّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ ، يقول: يبعثكم من منامكم بالنهار (٢١هـ١٠٠٠). (ز)

### ﴿ لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمِّى ﴾

٢٥٠٤٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿لِيُقَفَىٰ أَجَلُّ مُسَمَّى ﴾، وهو الموت<sup>(٤)</sup>. (٦٨/٦)

٢٥٠٤٥ ـ عن عبدالله بن كثير المكي ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿لِيُقْفَىٰ آجَلُ مُستَمِّهِ، قال: ليقضي الله إليهم مُدَّتَهم (٥). (١٩/٦)

٢٥٠٤٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ لِيُنْفَعَىٰ أَجَلُّ مُسَمِّیٌ ﴾، قال: هو أجل الحياة إلى الموت<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٢٨٩ اختُلِف في عود الضمير الذي في قوله: ﴿نِيهِ على قولين: الأول: أنَّه عائد على النهار. والثاني: أنه عائد على التوفّي.

ورجَّح ا**بنُ كَثَير** (٦/ ٥٥) القول الأول، دون الثاني الذي قاله عبدالله ابن كثير، فقال: \*والأول أظهر،. ولم يذكر مستندًا.

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٧٨) قولًا ثالثًا مفاده: عود الضمير على الليل. وانتقده بقوله: ﴿وهذا قلق في اللفظ». ثم ذكر أنه راجع في المعنى إلى القول الثاني.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٨٨/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٢٨٧/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٦٤ \_ ٥٦٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حرير ٢٨٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٥/٤ ـ ١٣٠٦. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٨٨/٩، وأبن أبي حاتم ١٣٠٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٨٨/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤.

٢٥٠٤٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِيُقْضَىٰ آَجَلُ مُسَمِّكُ ، يعنى: مُنتَهِيًا إليه (١) . (ز)

# ﴿ ثُمَدَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّكُكُم بِمَا كُنُمٌّ تَعْمَلُونَ ۞﴾

٢٥٠٤٨ ـ عن أبي العالمية الرياحي ـ من طريق الربيع بن أنس ـ يعني قوله: ﴿ إِلَيْهِ مُرْجِعُكُمُ ﴾، قال: يرجعون إليه بعد الحياة (٢). (ز)

٢٥٠٤٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق أبي سنان ـ في قوله: ﴿إِلَيْهِ مُرْحِثُكُمْ﴾، قال: البَرُّ، والفاجر<sup>٣١)</sup>. (ز)

٢٥٠٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ ثُمَدَ إِلَيْهِ مُرْجِعُكُمْ ﴾ في الآخرة، ﴿ ثُمَّ يُنَيِّقُكُم بِمَا كُنُمٌ تَمَلُونَ ﴾ في الدنيا من خير أو شر. هذا وعيد (٤). (ز)

#### ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۗ ﴾

٢٥٠٥١ \_ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ ﴾ لخلقه ﴿ فَوَقَ عِبَادِوً ﴾ قد علاهم (٥٠) . (ز)

## ﴿ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾

 ٢٥٠٥٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَرُبِّسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ ،
 يقول: حفظة - يا ابن آدم - يحفظون عليك عملك ورزقك وأجلك، فإذا تَوَقَّبْتَ ذلك مُبضتَ إلى ربّك (٢٠). (٦٩/٦)

٢٥٠٥٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَرُرُسِلُ عَلَيْكُمْ حَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُولِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

٥٦٥ - ٥٦٥. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٤ \_ ٥٦٥.

تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٤ \_ ٥٦٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٨٩/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٦/٤، والعظمة لأبي الشيخ ٣/ ٥٢١. وعزاه السيوطي
 إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٨٩، وابن أبي حاَّتم ٤/ ١٣٠٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٥٠٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةٌ من الملائكة، يعني: الكرام الكاتبين، يحفظون أعمال بني آدم (١٩٠٠٠). (ز)

## ﴿حَنَّ إِذَا جَلَةَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ قَوْقَتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٥٠٥٥ ـ عن الأعمش: في قراءة <mark>عبدالله [بن مسعود]</mark>: (الْمَوْتُ يَتَوَفَّاهُ رُسُلُنًا)<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٥٠٥٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق إبراهيم - في قوله: ﴿ وَهَ وَلَنَّهُ رُسُلُنَا ﴾ ، قال: أعوانُ ملك الموت من الملائكة (٣٠) . (٦٩/٦)

۲۰۰۷ - عن إبراهيم النخعي - من طريق منصور - في قوله: ﴿ وَوَفَتْهُ رُسُلُنَا﴾، قال: الملائكة تَقبِضُ الأنفس، ثم يذهبُ بها ملك الموت. وفي لفظ: ثم يقبِضُها منهم ملك الموت بعدُ ( 11/12)

۲۵۰۵۸ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق الحسن بن عبيدالله \_ قال: هم أعوان ملك الموت<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٥٠٥٩ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق الثوري، عن رجل حدَّثه \_ قال: جُعلتِ

البئ عطية (٣/ ٣٧٩) هذا القول، ثم ذكر قولًا آخر مفاده: أنَّ الحفظة يحفظون الإنسان من كل شيء حتى يأتي أجله.

ورجَّح القول الأول، فقال: ﴿والأول أظهرِ﴾. ولم يذكر مُستَندًا.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ۱/۲۱٤.

وهي قراءة شاذة. ينظر: البحر المحيط ١٥٢/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٩/ ٣٧٣، وابن جرير ٢٩٠/٩ ع. ٢٩١، ومن طريق آخر عن الحسن بن عبيدالله،
 وابن أبي حاتم ٢٣٠٧/٤، وأبو الشيخ (٤٥٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩١/٩ ـ ٢٩٦، وابن أبي حاتم ١٣٠٧/٤، وأبو الشيخ (٤٥٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/٢، وابن جرير ٩/ ٢٩٠ ـ ٢٩١.

وتاريخ التبنية المالون

الأرض لملك الموت مثل الطَّلسُت، يتناولُ مِن حيثُ شاء، وجُعِلت له أعوان يَتَوَقَّوْن الأنفسَ، ثم يَقبضُها منهم<sup>(۱)</sup>. (٧٠/٦)

۲۵۰۳ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق إبراهيم بن ميسرة ـ قال: ما مِن أهل بيت شَعر ولا مَدر إلا وملكُ الموت يُطِيفُ بهم كلَّ يوم مرتين (۲) . (۲۰/۱)

٢٠٠٦١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ وَقَفَتُهُ رُسُلُنَا ﴾، قال: إنَّ الموت له رسل، فيلي قبضها الرُّسُل، ثم يدفعونها إلى ملك الموت (٢٠/١). (٢٠/١٧) لملك الموت الله سُئِل عن ملك الموت: أهو وحدّه الذي يَقيِضُ الأرواح؟ قال: هو الذي يَلي أمر الأرواح، وله الموت: أهو وحدّه الذي يَقيِضُ الأرواح؟ قال: هو الذي يَلي أمر الأرواح، وله أعوان على ذلك، ألا تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا جَآتَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَقَّوَمُهُمْ ﴾ [الأعراف: ٢٧]، وقال: ﴿ وَقَالَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتُوفَّتُهُمْ لَا يُقرِّطُونَ ﴾. غير أن ملك الموت هو الرئيس، وكلُّ خطوة منه من المشرق إلى المغرب. قيل: أين تكون أرواح المؤمنين؟ قال: عند السَّدرة في الجنة (٤٠/١٧)

٣٠٠٦٣ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: إنَّ مَلك الموت هو الذي يَلي ذلك، فيَدفعُه إن كان مُؤمنًا إلى ملائكة الرحمة، وإن كان كافرًا إلى ملائكة العذاب (٥٠). (٧٠/٦)

٢٥٠٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿حَقَّ إِذَا جَلَةَ أَخَذَكُمُ ٱلْمَوْتُ﴾ عند منتهى الأجل ﴿قَوَفَتُهُ رُسُلُنَا﴾ يعني: ملك الموت وحده ﷺ<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ﴾

٢٥٠٦٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾،

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/، وابن جرير ٢٩٢/٩، وأبو الشيخ في العظمة (٣٣٦)، وأبو نعيم في الحلية ٨/٢٨٦. وعزاه السيوطى إلى أحمد في الزهد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق (٢٠/١، وابن جرير ٩/٩٣/، وأبو الشيخ (٤٦٩). وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/١، وابن جرير ٩/ ٢٩١، وأبو الشيخ في العظمة (٤٥٥).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٢/٩ ـ ٢٩٣، وأبو الشيخ (٤٣٣). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٩/١، وابن جرير ٩/ ٢٩١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنلر.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥.

يقول: لا يُضَيِّعون (١٦). (٢١/٦)

٢٥٠٦٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَهُمْ لَا يُفَرِّعُونَ ﴾، قال: لا يُضَيِّعون (٢٠). (ز)

۲٥٠٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿وَهُمْ لَا يُقَرِّمُونَ ﴾، يعني: لا يُضَيِّعون ما أمُروا به، يعني: ملك الموت وحده (٣). (ز)

## ﴿ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَنَهُمُ الْمَقِأَ أَلَا لَهُ الْمُثَّكُمُ وَهُوَ أَشَرُعُ الْمُنْسِينَ ﴿

٢٥٠٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللهِ مَوَلَنهُمُ الْحَقِّ ﴾ ثم ردوا من الموت إلى الله في الآخرة، فيها تقديم، ﴿ أَلَا لَهُ اَلْمُكُمُ ﴾ يعني: القضاء، ﴿ وَهُو أَلْمَ عُلَا لِلهُ الْمُكْمُ ﴾ يعني: القضاء، ﴿ وَهُو أَلْمَ عُلَيْهِ يَا كَلِيدِينَ ﴾ يقول: ﴿ وَكُفَىٰ بِنَا حَلِيدِينَ ﴾ وذلك قوله: ﴿ وَكُفَىٰ بِنَا حَلِيدِينَ ﴾ [الأنياء: ٤١] (ذ)

٢٥٠٦٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: سمعت بعض الكوفيين يقول: ﴿ وَهُو أَسْرُعُ لَلْسِينَ ﴾ يفرغ الله من القضاء بين الخلق (٥).

#### أثار متعلقة بالآية:

۲۵۰۷۰ عن قيس، قال: دخل عثمان بن عفان على عبدالله بن مسعود، فقال:
 كيف تجِدُك؟ قال: مردودٌ إلى مولاي الحق. فقال: طِبتَ<sup>(1)</sup>. (٢١/١٧)

٢٠٠٧١ ـ عن أبي بكر بن عياش، قال: دخلت على عاصم ابن أبي النجود قبل أن يـمـوت، وهــو يـقــراً: ﴿ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْمُثَكِّمُ وَهُوَ ٱلْمَرَعُ ٱلْمُنْسِينَ﴾، وما أعلمُه يَمْقِل<sup>(٧)</sup>. (ز)

## ﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلُمَتِ ٱلْذِ وَٱلْبَعْرِ ﴾

٢٥٠٧٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿ قُلْ مَن يُنجِّمِيكُمُ

(٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤.

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥.

(٥) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٧٤.

(٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٧/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٠٧/٤.

13 Maria 11 Color

مِّن ظُلُمُنتِ ٱلْذَرِ وَٱلْبَعْرِ تَنْعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةَ﴾، يقول: إذا أضَلَّ الرجلُ الطريقَ دعا الله: لئن أنجيتنا من هذه لنكوننَّ من الشاكرين(١). (٦٧/٧)

۲۵۰۷۳ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ قُلْ مَن يُتَجِّيكُم مِن ظُلْمَنتِ اللَّهِ وَالْبَحْر (۲۰) . (۲۱/۱)

٢٥٠٧٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: قل يا محمد لكفار مكة: ﴿مَن يُتَجِمَعُم مِن طُلُنَتِ الطّلل، والظلمة، والموج (٣١/٢١٦١). (ز)

## ﴿نَدْعُونَهُ تَفَنُّرُنَا وَخُفْيَةً لَّهِنْ أَنجَلنَا مِنْ هَذِهِ. لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴿

٢٥٠٧٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿ تَفَرُّمُ ﴾ يعني: مستكينًا، ﴿ وَخُفْيَةً ﴾ يعني: في خفض وسكون في حاجاتكم من أمر الدنيا والآخرة (٤٠). (ز)

۲۰۰۷٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿نَتَعُونَهُ تَعَبَّرُعَا﴾ يعني: مُسْتَكِينين، ﴿وَرَخْفَيَةُ عِني: في خفض وسكون، ﴿لَيْنَ أَنَجَنَا﴾ من هذه الأهوال ﴿لَتَكُونَنَ مِنَ الشَّلِكِينَ﴾ لله في هذه النعم، فيُوحِّدوه (٥٠). (ز)

## ﴿ فُلِ اللَّهُ يُنْجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ ۞﴾

۲۰۰۷۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَلِ اللَّهُ يُنَيِّكُمُ يَنَّهَا وَيِن كُلِّ كَرْبِ ﴾ يعني: من أهوال كل كرب، يعني: من كل شدة، ﴿ وُثُمَّ أَنَّمُ ثُمَّكُونَ ﴾ في الرخاء (٦٠). (ز)

[٢٢٩] انتقد ابنُ عطيه (٣/ ٣٨١) تخصيص الظلمة بشيء مستندًا إلى العموم، فقال: اوهذا تخصيص لا وجه له، وإنما هو لفظ عامٌ لأنواع الشدائد في المعنى، وذكر كذلك أنَّ قوله: ﴿وَمِن كُلِّ كَرْبِ ﴾ لفظ عامٌ يؤكد العموم الذي في الظلمات.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٩٥، وابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٦٥/١.

<sup>(</sup>o) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥.

## ﴿ فَلْ هُوَ الْفَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْمَتُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن غَمْتِ أَرَّمُوكُمْ أَوْ يَلِسَكُمْ شِيْعًا وَلُمْذِيَّ بَنْشَكُمْ بَأْسَ بَنْفِيْ الْطُرْ كَيْفَ نُصْرِفُ الْإِنْتِ لَقَائِمْ يَفْقَلُونَ ۖ ۖ ﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٢٥٠٧٨ - عن جابر بن عبدالله - من طريق عمرو - قال: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ وَلَّا لَهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

۲۵۰۷۹ ـ عن مجاهد بن جبر =

۲۵۰۸۰ ـ ومقاتل بن حیان، مثله(۲). (ز)

٢٥٠٨١ ـ عن جابر بن عبدالله ـ من طريق أبي الزبير ـ قال: لَمَّا نزلت: ﴿ فَلْ هُوَ الْمَانِهُ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ أَوْ مِن فَحَتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ قال رسول الله ﷺ: (أعوذ بالله من ذلك). ﴿ لَوْ اَلْهُ اللهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ فَلَكُ مَّ شِيعًا ﴾ قال: (هذا أيسر). ولو استَعاذه لأعاذه (٢٤/٦).
 ٢٥٠٨٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عمرو بن قيس، عن رجل حدَّثه ـ قال:

لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ فَلْ هُو ۗ الْقَاوِرُ ﴾ قام النبيُّ ﷺ فتَوَضَّا، ثم قال: «اللَّهُمَّ، لا تُرسِل على أمتي عذابًا من فوقهم ولا من تحت أرجلهم، ولا تلبِسهم شِيعًا، ولا تُلِق بعضهم بأس بعض، فأتاه جبريل، فقال: إنَّ الله قد أَجار أُمَّنَك أن يُرسِل عليهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۲٫۲۱ (۲۲۸)، ۱۰۱۹ (۷۳۱۷)، ۱۲۱/۹ (۷۶۰۳)، وجبدالرزاق في تفسيره ۲/ ۵۶ (۸۱۵)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ۲۳/ س ۲۵ (۸۸۲)، وابن جرير ۲۰۲،۹۰۳، ۳۰۰، وابن أبي حاتم ۲۰۰۹/ (۲۳۹۲)، ۲۰۱۴ (۲۶۰۷).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مجاهد في تفسيره ص٣٢٣، وابن جرير ٢٩٩/٩، ٣٠١ ـ ٣٠٢، وابن أبي حاتم ١٣١٠/٤
 (٧٤٠٤)، ١٣١١/٤ (٧٤٤٧).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ٣٦/٩ ـ ٣٧ (٩٠٦٨)، وابن جرير ٣٠٢/٩، وابن أبي حاتم ١٣١١/٤
 (٧٤١١)، من طريق ابن لهيعة، عن خالد بن يزيد، عن أبي الزبير، عن جابر به.

إسناده ضعيف؛ فيه ابن لهيعة، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٦٦٣): "صدوق من السابعة، خلط بعد احتراق كتبه». وقال ابن حجر في الفتح ٢٩٣٨: "مما زاده الطبراني من طريق أبي الزبير عن جابر في حديث الباب بعد قوله قال ليس هذا قال: "ولو استعاذه لأعاذه فهو محمول على أنَّ جابرًا لم يسمع بقية الحديث، وحفظه سعد بن أبي وقاص وغيره، ويحتمل أن يكون قائل: "ولو استعاذه إلخ بعض رواته دون جابره.

عذابًا من فوقِهم، أو من تحت أرجلهم(١). (٦/٥٧)

٢٠٠٨٤ ـ عن عبدالله بن شداد، قال: فقد معاذُ بن جبل أو سعدُ بن معاذ رسولَ الله ﷺ، فوجده قائمًا يُصلِّي في الحرَّة، فأتاه فتنَخْنَع، فلمَّا انصرف قال: يا رسول الله، رأيتُك صلَّيتَ صلاةً لم تُصلِّ مثلَها! قال: «صلَّيتُ صلاة رخبة ورهبة، سألتُ ربي فيها ثلاثًا، فأعطاني اثنتين ومنعني واحدة؛ سألتُه ألا يُهلِك أمتي جوعًا، ففعل». ثم قرأ: ﴿وَلَقَدُ أَخَذْنَا مَالَ فِعُونَ بِالسِّينِينَ اللهِ اللهِ الاعراف: ١٣٠]. ووسألتُه الله يُعلِم عدوًا من غيرهم، ففعل». ثم قرأ: ﴿مُو اللّهِتَ الرّصِلُ رَسُولُهُ بِاللّهُ لَكُنَ وَبِينِ النّمِينَ إلى آخر الآية [التوبة: ٣٣، الفتح: ٨٤]. ووسألتُه اللّا يجعل بأسهم بينهم، فنعني». ثم قرأ: ﴿وَقَلُمُ إلى آخر الآية. ثم قناؤ، «١٤٠٥). اللهُ قَلَمُ إلى آخر الآية. ثم قناؤ، «١٤٠٤). ﴿ (١٨٠٨)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه \_ كما في تفسير ابن كثير ٣/ ٢٧٤ \_ ٢٧٥ \_، من طريق شجاع بن الوليد، حدثنا
 عمرو بن قيس، عن رجل، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ فيه إبهام وجهالة الراوي عن ابن عباس.

<sup>.</sup> وأخرجه الخطيب في موضّح أوهام الجمع ٤٠٧/٢، من طريق القاسم بن الوليد، عن أبي هشام، عن أبي صالح، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ فيه أبو هشام، وهو عطية العوفي، وأبو صالح وهو باذام، وكلاهما ضعيف.

 <sup>(</sup>٢) أفنادًا: أي: جماعات متفرقين قومًا بعد قوم، واحدهم فِنْد. يقال: هم فند على حدة، أي: فنة.
 النهاية (فَيْنَ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٣٨٦/١٩ (٩٠٥)، وفي مسند الشاميين ٣/ ٢٥١ \_ ٢٥٢ (٢١٩٢)، وأخرجه أبو يعلى ٣٥٥/١٣ (٣٦٦) دون ذكر الآية.

قال الهيشمي في المجمع ٢٠٦/٧ (١٣٥١): «رواه أبو يعلى، والطبراني في الأوسط، والكبير...، ورجالهم ثقات». وقال ابن حجر في إتحاف المهرة ٥٦/٨ (٧٤٦٩): «رواه أبو يعلى الموصلي بسند ضعيف؛ لتدليس الوليد بن مسلم».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣٦/ ٤٠٠ (٢٢٠٨١)، وابن ماجه ١٣٠٣/٢ (٣٩٥١)، وابن خزيمة ٢/ ٢٢٥ بنحوه.

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢٠٧٤: «هذا إسناد صحيحٌ» رجاله ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٢٠٢٢: «رجاله ثقات، رجال الشيخين، غير رجاء الأنصاري، وهو مجهول، فقد قال الذهبي: ما روى عنه سوى الأعمش. فأتَّى لإسناده الصحة! نعم للحديث طريق آخر وشواهدُ يَتَمَوَّى بها».

٧٥٠٨٥ ـ عن عبدالله بن خباب بن الأرتّ عن أبيه في قوله: ﴿ لَا يَلْمِكُمْ شِيَكُ ﴾، أنه راقب النبيَّ ﷺ وهو يُصلِّي، حتى إذا كان في الصبح قال له: يا نبيَّ الله، لقد رأيتُك تُصلِّي هذه الليلة صلاة ما رأيتُك تُصلِّي مثلَها! قال: «أجل، إنَّها صلاة رفبة ورهبة، سألتُ ربي فيها ثلاث خصال، فأعطاني اثنتين، ومنعني واحدة؛ سألتُه ألَّا يُهلِكنا بما أهلك به الأممَ قبلكم، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُسلَّط علينا عدوًا من غيرنا، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُسلَّط علينا عدوًا من غيرنا، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُسلَّط علينا عدوًا من غيرنا، فأعطاني،

الْقَاوُدُ عَلَىٰ أَن يَبْمَنَ عَلَيْكُمْ عَلَابًا﴾ قام رسول الله ﷺ، فتَوَضَّا، فسأل ربَّه ألا يرسلَ عليهم الْقَاوُدُ عَلَىٰ أَن يَبْمَنَ عَلَيْكُمْ عَلَابًا﴾ قام رسول الله ﷺ، فتَوَضَّا، فسأل ربَّه ألا يرسلَ عليهم علابًا مِن فوقهم، أو من تحت أرجلهم، ولا يَلبِسَ أمته شِيعًا ويُذِيقَ بعضهم بأس بعض كما أذاق بني إسرائيل، فهبط إليه جبريل، فقال: يا محمد، إنَّك سألتَ ربَّك أربعًا، فأعطاك اثنتين، ومنَعك اثنتين؛ لن يأتيهم عذابٌ مِن فوقهم، ولا مِن تحت أرجلهم يَستأصِلُهم، فإنَّهما عذابان لكل أمة استَجْمعت على تكذيب نبيها وردٌ كتاب ربّها، ولكنهم يَلبُسُهم شِيعًا ويُذِيقُ بعضهم بأس بعض، وهذان عذابان لأهل الإقرار بالكتب والتصديق بالأنبياء، ولكن يُعذَّبون بذنوبهم. وأوحَى إليه: ﴿فَإِمَا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمُونَ﴾ يقول: ومِن أمتك، ﴿أَوْ نُرِينَكَ الذِي وَعَدَتُهُمٌ مَن العذاب وأنت حيُّ مِنْهم مُنْقِمُونَ﴾ يقول: ومِن أمتك، ﴿قَام نبيُّ الله ﷺ، فراجع ربَّه، فقال: وأيُّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره ۲/۲۰ (۸۱۳). وأخرجه أحمد ۳۲/۳۲ ـ ۳۳۰ (۲۱۰۰۳)، والترمذي ۲۷۷/۶ (۲۲۱۳)، والنسائي ۲/۲۱۲ (۱۹۳۸)، وابن حبان ۲۱۸/۱۲ (۲۲۳۳) دون ذكر الآية.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقال النووي في خلاصة الأحكام ٥٩٥/١: «بإسناد صحيح». (٢) أخرجه ابن جرير ٣٠٢/٩ مرسلًا.

٢٠٠٨٨ عن أبي الزبير محمد بن مسلم المكي ـ من طريق خالد بن يزيد ـ قال: لَـمَّـا نــزلــت هـــذه الآيــة: ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَاوِرُ عَلَى آن يَهْتَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوَقِكُمْ ﴾ قال: ﴿ وَلَوْ مِن غَلِيَ أَن يَهْتَ أَتَبُكُمْ ﴾ قال: ﴿ أُمودُ بالله من ذلك ﴾ . قال: ﴿ أُمودُ بالله من ذلك ﴾ . قال: ﴿ أُمودُ بالله من ذلك ﴾ . قال: ﴿ أَمُودُ بالله من ذلك ﴾ . قال: ﴿ أَمُودُ بالله من ذلك ﴾ . قال: ﴿ أَمُودُ بَالله من فَلَك ﴾ . قال: ﴿ أَمُودُ مِن فَولُهُ الله من أَلِي الله من الله من

٢٥٠٩ - عن الحسن البصري - من طريق حفص بن سليمان - في قوله: ﴿ عَلَهُمُ اللَّهُ مَا لَكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللّه

٢٥٠٩١ \_ قال الحسن البصرى =

٢٥٠٩٢ ـ وقتادة بن دعامة: قوله على: ﴿ فَلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَهْكَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوَكُمْ ﴾ نزلت الآية في أهل الإيمان (٥ / ٢٢٩٣٠]. (ز)

ورجَّح أبنُ جرير (٣٠٨/٩) أنها في المشركين، وأنها خطاب لهم مستندًا إلى السياق، ==

<sup>\[
\</sup>text{YY9Y} اختُلِف فيمن عني بهذه الآية على قولين: الأول: عني بها المؤمنين من أمة محمد،
وفيهم نزلت. والثاني: عنى ببعضها أهل الشرك، وببعضها أهل الإسلام.
\]

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳۰۰/۹ ـ ۳۰۳ مرسلًا. (۲) أخرجه ابن جرير ۳۰۷/۹ مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٢٣ بنحوه، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٠٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٣/١٥٣.

#### # تفسير الآية:

## ﴿ فُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَتَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾

٢٥٠٩٣ ـ عن سعد بن أبي وقاص، عن النبي ﷺ، في هذه الآية: ﴿ قُلْ هُو الْقَادِرُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

٢٥٠٩٤ ـ عن أَبِيِّ بن كعب قال في قوله تعالى: ﴿ عَلَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قال: الرجم، ﴿ وَلَا يَمْ لِلْكُمْ ﴾ قال: الرجم، ﴿ وَأَلَ مِن تَحْدِ لَهُ مِن لَكُمْ لِلْكُمْ ﴾ قال: الخسف (٢).

٢٠٠٩ ـ عن أبي العالية، عن أُبِيِّ بن كعب في قوله: ﴿فُلَّ هُوَ ٱلْقَادِرُ﴾ الآية، قال: هُنَّ أربع، وكلُّهن عذاب، وكلُّهن واقِعٌ لا محالة. فمضَّتِ اثنتان بعد وفاة رسول الله ﷺ بخمس وعشرين سنة: فألبِسوا شِيَعًا، وذاق بعضُهم بأسَ بعض. وبَقِيت اثنتان واقعتان لا محالة: الخسف، والرجم (١٣(٣٣.٪ (٢٤/٦))

== وعلَّل ذلك بقوله: ﴿ وَذَلك أَنها تَتَلُو قُولُهَ: ﴿ قُلْ مَن يُتَجِيكُمْ مِنْ ظُلْتَتِ ٱلَّذِ وَٱلْبَوْ تَتَكُونَهُ تَقَدُّمُ اللهُ وَيُخْتَهُ لَا لَهُ يُتَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنَّمُ ثَلُوكُونَ ﴿ وَلَا لَهُ لَا لَهُ يَجْدِكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنَّمُ لَا لَهُ يَتَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُل كَرْبِ ثُمَّ أَنَّمُ بِه مَكْنِين، فإذا كان غير جائز أن يكون ذلك كذلك، وكانت هذه الآية بين هاتين الآيتين؛ كان بينًا أنَّ ذلك وعيد لمن تقدَّم وصف الله إيَّاه بالشرك، وتأخّر الخبرُ عنه بالتكذيب، لا لمن لم يَجْرِ له ذِكْرٌ، غير أنَّ ذلك وإن كان كذلك فإنه قد عَمَّ وعيده بذلك كل مَن سلك لمن مبلهم مِن أهل الخلاف على الله وعلى رسوله، والتكذيب بآيات الله من هذه وغيرها». وبنحوه رجَّح ابنُ عطية (٣/ ٨٣٢).

وعلَّق ابنُ عطية (٣/ ٣٨٢) على هذا الخلاف بقوله: •وهذا الاختلاف إنما هو بحسب ما يظهر من أنَّ الآية تتناول معانيها المشركين والمؤمنين».

[٢٢٩٣] على هذا القول فالآية في المؤمنين. وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٢) أنَّ من قال بهذا ==

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣/ ٨٨ (١٤٦٦)، والترمذي ٥/ ٣٠٥ ـ ٣٠٦ (٣٣٢٠)، وابن أبي حاتم ١٣٠٩/٤ (٧٣٩٧). قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وقال الذهبي في معجم الشيوخ ١/ ٢٦٥: «هذا حديث إسناده ضعيف من قبل أبي بكر الغساني».

<sup>(</sup>٢) عزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٩٢ إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الثَّوري ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/ ٢٧٥ ـ، وابن أبي شيبة ١٨٠/١٥، وأحمد ٣٥/ ١٥١ =

٢٥٠٩٦ ـ عن أبي العالية الرياحي ـ من طريق الربيع بن أنس ـ، مثله(١). (ز)

٢٥٠٩٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿فَلْ هُوَ ٱلْقَادِدُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوَقِكُمْ﴾ قال: يعني: مِن أمرائِكم، ﴿أَوْ مِن تَحْتِ أَنْجُلِكُمْ﴾ يعني: سِفلَتكم (٣). (٢/٧)

==القول احتج بقول النبي ﷺ لَمَّا نزلت هذه الآية: «أهوذ بوجهك». فلما نزلت: ﴿أَرْ يَن تَمَّتِ أَرْبُهُكُمْ ﴾ قال: «أهوذ بوجهك». فلمَّا نزلت: ﴿أَوْ يَلْسِكُمْ شِيْعًا وَلَذِينَ بَسَمَكُم بَأْسَ بَسْفِيُ ﴾ قال: «هذه أهون» أو «هذه أيسر».

وبَيِّن ابنُ جرير (٣٠٨/٩ ـ ٣٠٩) أنَّ تَعَوُّدَ النبيِّ عند نزول هذه الآية يحتمل أمرين؛ إمَّا كونه تعوذ لأمته من هذه الأمور التي ابتليت بها الأمم الكافرة فاستوجبوا العقوبة، وهوَّن الثالثة لأنه دعا بها فمنع. وإن كانت في المؤمنين فقد وجَّهه ابنُ جرير بأنَّ: «في هذه الأمة من سيأتي من معاصي الله وركوب ما يسخط الله نحو الذي ركب من قبلهم من الأمم السالفة من خلافه والكفر به، فيجلُّ بهم مثلَ الذي حَلَّ بمَن قبلهم من المثلات والنقمات، وذلك إذا كان فلا شكَّ أنه نظير الذي في الأمم الذين عتوا على ربهم في التكذيب، وجحدوا آياته.

آ٢٩٤ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٣) قول ابن مسعود قال بأن الثالثة هي الأسوأ، ووجَّهه بقوله: وهذا عندي على جهة الإغلاظ في الموعظة، ثم قال: «والحق أنها أيسرها، كما قال النبي على.

<sup>= (</sup>۲۱۲۲۷)، ونعيم بن حماد (۱۷۱۷)، وابن جرير ۳۰۹،۹ - ۳۰۰، وابن أبي حاتم ۱۳۰۹، وأبو نعيم في الحلية ۲/۳۵۲، والضياء في المختارة (۱۱٤۹، ۱۱۵۰). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹۷/۹. (۲) أخرجه ابن جرير ۲۹۷/۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٩/٤، ١٣١١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٥٠٩٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عامر بن عبد الرحمن ـ في قوله: ﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

۲۰۱۰ - عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قال: مِن قِبَلِ أُمرائِكم وأشرافِكم، ﴿أَوْ مِن قَبَلِ أَمرائِكم وأَسْرافِكم، ﴿أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ قال: من قبَلِ سِفْلَتِكم وعبيدكم (٢٠)
 ۲۰۱۱ - عن أبي مالك غزوان الغفاري - من طريق السدي - ﴿عَلَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قال: الخَسْف (٢٠)
 (٧٣/١)

٢٥١٠٢ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق السدي ـ، مثله (٤). (ز)

٣٠١٠٣ ـ عن مجاهد بن جبر: ﴿ فَلْ هُو الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْتَ عَلَيْكُمْ عَدَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قال: السيحة، والحجارة، والريح، ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْتُهُكُمْ ﴾ قال: الرَّجفة والخسف، وهما عذاب أهل التكذيب (٥٠). (٣٠/١)

٢٥١٠٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿عَذَابًا مَن فَوَلَمُ
 فَوَقَكُمْ ﴾ قال: الحجارة، ﴿أَوْ بِن تَحْتِ أَرْبُهُكُمْ ﴾ قال: الخَسْف (٦٠). (٧٣/٧)

٢٥١٠٥ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿عَذَابًا يَن فَوْقِكُمْ ﴾ السلاطين الظلمة، ﴿أَوْ مِن تَمْتِ أَنجُلِكُمْ ﴾ العبيد السوء(٧). (ز)

٢٥١٠٦ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿عَلَابًا مِن فَوْقِكُمْ من قِبَل كباركم، ﴿أَوْ مِن تَحْتِ
 أَدَّبُوكُمْ من أسفل منكم (١٠).

(۸) تفسير الثعلبي ١٥٦/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٠٩/٤ ـ ١٣١٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/٩، وابن أبي حاتم ٢٣١٠/٤ بلفظ: الرجم. بدل: القذف. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/٩. (٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/٩ دون تفسير قوله: ﴿عَلَابًا مِّن فَوْقِكُمْ ﴾. وعزاه السَّيوطَّي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١٥٦/٤.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٩/٤.

٢٥١٠٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ ﴿ قُلْ هُو اَلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ
 عَذَابًا يِن نَوْقِكُمْ ﴾ قال: من السماء (١٠). (ز)

٢٥١٠٩ \_ عن عمير بن هانئ العنسي، في قوله: ﴿ عَذَابًا مِن فَوَوَكُمْ ﴾، قال: أمراء السوء (٢٠). (ز)

٢٥١١ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَائِرُ عَلَىٓ أَن يَبْعَتُ عَلَيْكُمْ عَلَمْكُمْ فعذاب السماء، ﴿أَوْ مِن تَحْتِ أَرْبُمِكُمْ فَي فيضف بكم الأرض (٣٠). (ز) ٢٥١١ \_ عن أبي سنان الشيباني \_ من طريق حمزة بن إسماعيل \_ في قوله: ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَائِدُ عَلَىٰ أَن يَبْتَكُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ قال: أشرافكم وأمراؤكم، ﴿أَوْ مِن تَحْتِ أَنْكِيكُمْ عَيدكم وسفلتكم (٤٠). (ز)

٢٥١١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلْ هُوَ الْقَائِدُ عَلَى أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَلَابًا بِن فَوْقِكُمْ ﴾
 يعني: الحَصْب بالحجارة، كما فعل بقوم لوط، فلا يبقى منكم أحد، ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ الْحَصْبِ الخَصْف، كما فعل بقارون ومن معه (٥ ١٣٢٥). (ز)

[۲۲۹] اختُلِف في معنى العذاب المذكور على قولين: الأول: العذاب الذي توعدهم الله يبعثه عليهم من فوقهم فالرجم، وأما الذي من تحتهم فالخسف. والثاني: عني بالعذاب من فوقهم: ولاة السوء، وأما الذي من تحتهم فالخدم وسفلة الناس.

ورجَّع أبنُ جرير (٩/ ٣٩٨) القول الأول الذي قاله أبو مالك، وسعيد بن جبير، ومجاهد، ولجَّع أبنُ جرير (١٩٨٥) القول الأشهر الأظهر لغة، فقال: فوذلك أنَّ المعروف في كلام العرب من معنى (فوق) و(تحت) الأرجل، هو ذلك دون غيره، وإن كان لما روي عن ابن عباس في ذلك وجه صحيح [يعني: القول الثاني]، غير أنَّ الكلام إذا تُنُوزع في تأويله فحمله على الأغلب الأشهر من معناه أحقُّ وأولى مِن غيره ما لم يأت حُجَّةً مانعة من ذلك يجب التسليم لها».

وكذا رجَّحه أبنُ كثير (٧/ ٧٥) مستندًا إلى القرآن، والسنة، فقال: •ويشهد له بالصحة قوله تـعـالـى: ﴿مُأْمِنَهُمُ مَن فِي السَّكَةِ أَن يَخْمِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِرَ تَمُورُ ۞ أَمُّ أَينَمُ مَن فِي السَّكَةِ أَن يُرْسِلَ عَلِيَكُمُ خَاهِــِهُمُّ الشَّمَالُونَ كَيْنَ لَذِيرٍ ۞ وَلَقَدْ كُذُّبَ الَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ فَكِيْنَ كَان ذَكِيرِ ﴾ [السلك: 13 ـ 18]، =

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٠/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/٩. وعلَّق ابن أبي حاتم ٢٠١٠/٤ شطره الأول.
 (٤) أخرج ابن أبي حاتم ٢٣١٠/٤ شطره الأول، وعلَّق ٢٣١١/٤ شطره الثاني.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٠/٤.

## ﴿ أَوْ يَلْهِسَكُمْ شِيَعًا ﴾

٢٥١١٣ ـ عن ضِرار بن عمرو، قال: قال رسول الله ﷺ في قوله: ﴿ يَلِيَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا شِيَكَا﴾، قال: ﴿ أُربِعُ فِتَن، تأتي فتنة الأولى يُستحَلُّ فيها الدماء، والثانية يُستحَلُّ فيها الدماء والأموال، والثالثة يُستحَلُّ فيها الدماء والأموال والفروج، والرابعة عمياءً مُظلِمة تمور مَوْرَ البحر، تنتشر حتى لا يبقى بيتٌ مِن العرب إلا دَخلته (١٠). (٢/ ٨٨)

٢٥١١٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿ أَوْ لَا ٢٠٠٨ }

۲۰۱۱ ـ وعن مقاتل بن حیان، مثله<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٥١١٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ لَوْ يَلِيَكُمُ شِيْعًا﴾، قال: يُفَرِّق بينكم (٥٠). (ز)

۲۰۱۱۸ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - قال: ﴿ يَلْسِكُمْ ﴾ يخليكُمْ يخلطكم (٦). (ز) ٢٠١١٩ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَ يَلْسِكُمْ شِيَكُ ﴾ يعني: فِرَقًا، أحزابًا، أهواء مختلفة، كفعله بالأمم الخالية (١). (ز)

٢٥١٢٠ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:

== وفي الحِديث: ﴿لَيَكُونَنَّ في هذه الأمة قَلْف، وخَسْف، ومَسْخ».

وجُمع ابنُ عطية (٣/ ٣٨٣) بين القولين، فقال: «وهذه كلّها أمثلة، لا أنها هي المقصود، إذ هي وغيرها من القحوط والغرق وغير ذلك داخلٌ في عموم اللفظ».

<sup>(</sup>١) أخرجه نعيم بن حماد في كتاب الفتن ص٥٦ (٩٠) عن ضرار، عن أبي هريرة موصولًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣١١ ـ ١٣١٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣١١/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٩/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٩/٩.
 (٦) عزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٩١ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥.

﴿ نَيْسَكُمْ شِيْكُ فِي قال: الذي فيه الناس اليوم من الاختلاف، والأهواء، وسفك دماء بعضهم بعضًا (١). (ز)

### ﴿ وَيُذِينَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾

٢٥١٢١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿ وُلَٰذِينَ بَعْنِ ﴾ ، قال: يُسلِّطُ بعضكم على بعض بالقتل، والعذاب<sup>(٢)</sup>. (٧٢/٦)

٢٥١٢٢ - عن نوف البِحَاليّ - من طريق أبي هارون العبدي - أنَّه قال في قوله:
 ﴿ وَلِيْنِينَ بَشَمَكُم بَأْسَ بَسَيْنُ ﴾، قال: هي - واللهِ - الرجالُ في أيديهم الحراب، يطعنون في خواصركم (٣). (ز)

٢٥١٢٣ \_ عن مجاهد بن جبر، ﴿ وَلَذِينَ بَعَثَكُم اللَّهُ اللَّهُ مَا تَعَيْدُ ، قال: عذابَ أهل الآقرار (٤٤) ( ٧٣/٦)

٢٥١٢٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: عذابُ هذه الأمة أهل الإقرار بالسيف، ﴿ وَ يَلْبِنَكُمْ شِيعًا وَلِيْنِينَ بَعَيْدُكُمْ بَأْسَ بَعَيْدُ ﴾، وعذابُ أهل التكذيب الصيحةُ والزلزلة (٥٠) (٧٣/٦)

٧٥١٢٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_: ﴿ وَلِذِينَ بَعَثَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ بالسوف (٢٠) . (ز)

۲۰۱۲٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيُلِينَ بَسَمَكُم بَأْسَ بَسَفِي ﴾، يقول: يقتل بعضكم بعضًا، فلا يبقى منكم أحد إلا قليل (١٠). (ز)

## ﴿ انْظُرْ كَيْفَ نُسَرِّفُ الْآيَنَةِ لَمَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٥١٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: انظر يا محمد ﴿ كَيْفَ نُمْرِّفُ ٱلْأَيْنَ ﴾ يعني:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹۹/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣١١ ـ ١٣١٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠٠، وابن أبي حاتم ١٣١٢/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠٠. (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥.

العلامات في أمور شَتَّى من ألوان العذاب، ﴿لَمَلَهُمْ ﴾ يقول: لكي ﴿يَفْقَهُوكَ﴾ عن الله، فيخافوه، ويُوجِّدوه(١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥١٢٨ ـ عن معاذ بن جبل، قال: صلَّى رسول الله على صلاة، فأطالَ قِيامها وركوعها وسجودها، فلما انصرف قلتُ: يا رسول الله، لقد أطلتَ اليوم الصلاة! فقال: وإنها صلاة رخبة ورهبة، إنِّي سألتُ ربي ثلاثًا، فأعطاني النتين، ومنعني واحدة؛ سألتُ ربي الَّا يُسلَّط على أمني عدوًّا مِن سِواهم فيُهلِكَهم عامَّة، فأعطانيها، وسألتُه ألا يُسلِّط عليهم سنَةً فتُهلِكَهم عامَّة، فأعطانيها - ولفظ أحمد، وَابن ماجه: وسألتُه ألا يُهلِكَهم غرقًا، فأعطانيها -، وسألتُه الَّا يجعلَ بأسَهم بينهم، فمنتهاه الله يُهلِكَهم غرقًا، فأعطانيها -، وسألتُه الَّا يجعلَ بأسَهم بينهم، فمنتهاه (١٠٠).

٢٥١٢٩ ـ عن حذيفة بن اليمان، قال: خرج النبيُ ﷺ إلى حَرَّة بني معاوية، واتَّبعتُ أَثَره، حتى ظهر عليها، فصلَّى الضحى ثمان ركعات، فأطال فيهِنَّ، ثم النفتَ إلَيَّ، فقال: ﴿إِنِّي سَأَلتُهُ اللَّا يُسلَّط على أَمْنِي عدوًّا من غيرهم، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُهلِكَهم بغرق، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُعلِكَهم بغرق، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يُعلِكَهم بغرق، فأعطاني، وسألتُه ألَّا يجعلَ بأسَهم بينهم، فمنعني، (٣٠). (٧٩/٦)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥ ـ ٥٦٦.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۳۱، ۴۰۰ (۲۲۰۸۰)، ۳۱، (۲۲ ۲۲۱ (۲۲۱۰۸)، وابن ماجه (۹۲ ۵ ـ ۹۷ (۲۲۱۰۸))، وابن ماجه (۹۲ ـ ۹۷ (۲۹۱۸)، وابن خزیمة ۲۸ ۲۸۲ ـ ۳۸۳ (۱۲۱۸).

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ٤/ ١٧٠ (٨٨٣١): اإسناد صحيح، رجاله ثقات،. وأورده الألباني في الصحيحة ٤/ ٣٠٢ (١٧٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شية ٢/٦٢ (٢٩٥٠٦)، من طريق محمد بن إسحاق، عن حكيم بن حكيم، عن علي بن عبدالرحمن، عن حذيفة به.

قال البوصيري في إتحاف الخيرة المهرة ٢/ ٣٩٢: «رواه أبوبكر بن أبي شبية بسند ضعيف؛ لتدليس محمد بن إسحاق، لكن له شاهد من حديث أنس، رواه أحمد بن منيع عنه.

<sup>(</sup>٤) العالية: مكان بأعلى أراضي المدينة. النهاية (علا).

وَيُرِي الْمِينِينِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن

يَجعلَ بأسَهم بينَهم، فمَنعنِيها، (١٠/٥). (٧٥/٦)

Yoin \_ عن عبدالله بن عبدالله بن جابر بن عَتِيك، عن جابر بن عتيك، قال: جاءنا عبدالله بن عمرو في بني معاوية، وهي قرية من قُرَى الأنصار، فقال لي: هل تدري أين صلَّى رسول الله ﷺ مِن مسجدكم هذا؟ قلت: نعم. وأشرتُ له إلى ناحية منه، فقال: هل تدري ما الثلاثُ التي دعا بِهِنَّ رسول الله ﷺ فيه؟ قلت: نعم. فقال: أخبرني بِهِنَّ. قلت: دعا ألا يُظهِرَ عليهم عدوًا من غيرهم، ولا يُهلِكُهم بالسنين، فأعطِيها، ودعا بألاً يجعل بأسهم بينهم، فمُزعها. قال: صدقت، لا يزالُ الهرجُ إلى يوم القيامة (٢٠٠٠)

٢٥١٣٢ \_ عن أبي بَصْرَةَ الغِفَاري، عن النبي ﷺ، قال: «سألتُ ربي أربعًا، فأعطاني المثلَّة ومنعني واحدة؛ سألتُ الله ألَّا يَجمعَ أمني على ضلالة، فأعطانيها، وسألتُ الله الله يُظهِرَ عليهم عدوًّا من غيرهم، فأعطانيها، وسألتُ الله الله يُهلِكَهم بالسنين كما أُهلَك الأمم، فأعطانيها، وسألتُ الله ألَّا يَلبِسَهم شِيَعًا ويُلِينَ بعضهم بأس بعض، فمنَعنها، (٢٠/٧)

٢٥١٣٣ ـ عن أنس، قال: رأيتُ رسول الله ﷺ في سفر صلَّى سُبْحَةَ الضحى ثمان ركعات، فلما انصرف قال: ﴿ إِنِّي صلَّيتُ صلاة رضبة ورهبة، سألتُ ربي ثلاثًا، فأعطاني اثنتين، ومنعني واحدة؛ سألتُه ألَّا يَبتليَ أَمْتي بالسنين، ففعل، وسألتُه ألَّا يَبتليَ أَمْتي بالسنين، ففعل، وسألتُه ألَّا يَطْهِرَ عليها عدوَّهم، ففعل، وسألتُه ألَّا يَلْسِسَهم شِيَعًا، فأني عَلَيًّا (٤٠٠) (٧٩/٧)

٢٥١٣٤ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿سَأَلَتُ رَبِّي ثُلاَّتًا، فأَعطاني

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ۲۲۱۶ (۲۸۹۰).

<sup>(</sup>۲) أَخْرِجُه أَحْمُد ٢٩/ ١٥٧ \_ ١٥٨ (٤٤٣٣) واللفظ له، ومالك ١/ ٢٩٦ \_ ٢٩٧ (٥٧٥)، والحاكم ٤/ ٢٦ (٤٧٥٨).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وقال الهيشمي في المجمع ٢٢١/٧ (١٩٦٤): «رواه أحمد، ورجاله ثقات. وقال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٢٧١: «ليس هو في شيء من الكتب الستة، وإسناده جيد قوى».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠٠/٤٥ (٢٧٢٢٤).

قال الهيثمي في المجمع ٧/ ٢٢١ \_ ٢٢٢ (١١٩٦٦): •رواه أحمد، والطبراني، وفيه راوٍ لم يُسَمُّه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ١٩/ ٨٢٨ ـ ٦٦٩ (٢٨٤٦)، ٢٠/ ٤٥ (١٨٥٦)، وأبين خزيمة ٢/ ٣٨٩ ـ ٣٩٠ ـ ٢٩٠)، والعاكم ١/ ١٩٥٩ (١٨٣٨).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد». وقال الهيثمي في المجمع ٢/ ٣٣٦ (٣٤١٧): «رواه أحمد، ورجاله ثقات».

اثنتين، ومنعني واحدة؛ سألتُ ربي ألَّا يُهلِك أُمَّتي بالسنين، ففعل، وسألتُ ربي ألَّا يُسلِّط على أمتي عدوًا لها، ففعل، وسألتُ ربي ألَّا يُهلِك أمتي بعضها ببعض، فمتّعنيهاه''). (٧٩/٦)

٢٥١٣٦ - عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: ﴿سألتُ رَبِي لأَمَّتِي أَربع خِصال، فأعطانيها، وسألتُه الَّا فأعطاني ثلاثًا، ومنعني واحدة؛ سألتُه ألَّا تَكفُرُ أمتي واحِلةً (٣)، فأعطانيها، وسألتُه ألَّا يُعذِّبهم بما عذَّب به الأمم مِن قبلهم، فأعطانيها، وسألتُه ألَّا يُعذِّبهم بما عذَّب به الأمم مِن قبلهم، فأعطانيها، وسألتُه الَّا يجعل بأسّهم بينهم، فمَنتَنِها، ٤٤٠ ( ٥٣/٨)

٢٥١٣٧ ـ عن نافع بن خالد الخُزاعي، عن أبيه: أنَّ النبي ﷺ صلَّى صلاة خفيفة تامَّة الركوع والسجود، فقال: فقد كانت صلاة رخبة ورهبة، فسألتُ الله فيها ثلاثًا، فأعطاني اثنتين، وبقي واحدة؛ سألتُ الله ألَّا يُصِيبكم بعذاب أصابَ به مَن قبلكم، فأعطانيها، وسألتُ الله ألَّا يُسلِّم علوًا يستبيحُ بَيْضَتَكم، فأعطانيها، وسألتُه الله يَلسِّمُ مَنْ عَلَى اللهُ ا

٢٥١٣٨ ـ عن خالد الخزاعي ـ وكان من أصحاب الشجرة ـ، قال: صلَّى بنا

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٤/ ٢٦٥ (٨٥٧٦).

قال الحاكم: ﴿هَذَا حَدَيْثُ صَحِيحِ الْإَسْنَادُ، وَلَمْ يَخْرِجَاهُۥ

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٣) يعني: جملة واحدة. عزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٩٣ إلى ابن أبي حاتم بلفظ: «جملة». وفي لفظ الطيراني: صَفْقة واحدةً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٢/٤ (٧٤١٥)، والطبراني في الأوسط ٢٤١/ ٢٤١ (١٨٦٢). وأخرجه ابن جرير ٣٠٥/٩ من مرسل السدي.

قال الهيثمي في المجمع ٧/ ٢٢٢ (١١٩٦٧): «رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي عاصم في الأحاد والمثاني ٣٠٨/٤ (٣٣٣٢)، والطبراني في الكبير ١٩٣/٤ (٤١١٣). ٤١١٤)، وابن جرير ٢٠٣/٩.

قال الهيثمي في المجمع ٢٧٧/٢ (٣٦٥٩): «رواه الطبراني في الكبير، ونافع ذكره ابنُ حِبَّان في الثقات، ويقية رجاله رجال الصحيح؛

رسول الله على ذات يوم صلاة، فأخَفَّ، وجلس، فأطال الجلوس، فلمًّا انصرف قلنا: يا رسول الله، أطلتَ الجلوس في صلاتك! قال: «إنَّها صلاة رهبة ورهبة، سألتُ الله فيها ثلاث خصال، فأعطاني اثنتين، ومنعني واحدة؛ سألته ألَّا يُسجِتَكم بعذاب أصابَ مَن كان قبلكم، فأعطانيها، وسألتُه ألَّا يُسلِّط على بَيْضَتِكم عدوًّا فيَجْتاحَها، فأعطانيها، وسألتُه ألَّا يُسلِّط على بَيْضَتِكم عدوًّا فيجْتاحَها، فأعطانيها، وسألتُه الَّا يَلبِسَكم شِيَعًا ويُلْنِيقَ بعضكم بأس بعض، فمنعنها، (۱۰) (۸۱/۱)

٢٥١٣٩ \_ عن ابن عباس: أنَّ رسول الله هِ قال: «دعوتُ ربي أن يَرفَع عن أمتي أربع، أن يَرفَع عن أمتي أربعًا، فرفَع عنهم أربعًا، فرفَع عنهم المنتين؛ دعوتُ ربي أن يرفَع عنهم الرجمَ من السماء، والغرق من الأرض، وألَّا يَلبِسَهم شِيعًا، وألَّا يُلِيقَ بعضَهم بأسَ بعض، فرفَع عنهم الرجم، والغرق، وأبَى أن يرفَع القتل، والهَرَجَ، (٢) / (٢/٥٧)

٢٥١٤٠ ـ عن شدًاد بن أوس، يرفعُه إلى النبي ﷺ، قال: ﴿إِنَّ اللهُ زَوَى لي الأرض حتى رأيتُ مشارقها ومغاربها، وإنَّ مُلكَ أَمَّتي سيبلغُ ما زُوِي لي منها، وإنِّي أعطِيتُ الكنزين الأحمر والأبيض، وإنِّي سألتُ ربي ألَّا يُهلِكَ قومي بسَنَة عامة، وألَّا يَلسِسَهم شيمًا ولا يُذِيقَ بعضهم بأس بعض، فقال: يا محمد، إنِّي إذا قضيتُ قضاءً فإنه لا يُردُّ، وإنِّي أعطيتُك لِأُمتِك ألَّا أهلِكَهم بسنَة عامّة، ولا أسلَّط عليهم عدوًا من سواهم يُهلِك بعضًا، وبعضهم يقتلُ بعضًا، وبعضهم يَسبِي فيهلِكوهم، حتى يكون بعضهم يُهلِك بعضًا، وبعضهم يقتلُ بعضًا، وبعضهم يَسبِي بغضاً». نقال النبي ﷺ: ﴿إنِّي أخافُ على أمَّتي الأئمة المُضِلِّين، فإذا وُضِع السيف في أمَّتي لم يُرفع عنهم إلى يوم القيامة (٣٠). (٨٢/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٤/ ١٩٢ (٤١١٢)، والبزار ـ كما في كشف الأستار ٩/ ٩ (٣٢٨٩) ـ.

قال الهيشمي في المجمع ٢٢٧/٧ - ٢٣٣ (١١٩٧٢): «رواه الطبراني بأسانيد، ورجال بعضها رجال الصحيح، غير نافع بن خالد، وقد ذكره ابن أبي حاتم، ولم يجرحه أحد، ورواه البزارة، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٨٨/٦ - ٦٩ (٤٧٤٩): «رواه أبو يعلى الموصلي، والبزار، بإسناد حسن».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ۴/ ۲۷٤ ـ، من طريق إسحاق بن عبدالله بن كيسان، حدثني أبى، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف؛ فيه إسحاق بن عبدالله بن كيسان المروزي وأبوه، قال ابن حجر في لسان الميزان ٢٣/٢ ـ ٦٤: اللّينه أبو أحمد الحاكم... وقال البخاري في ترجمة عبدالله بن كيسان: له ابن يُسَمَّى إسحاق، منكر الحديث. وقال ابن حبان في الثقات: يُتِّمَى حديثه من رواية ابنه عنه...٩.

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۳۳۹/۲۸ ـ ۳٤٠ (۱۷۱۱۰)، وعبدالرزاق في تفسيره ۲/۳۰ (۸۱٤)، وابن جرير ۳۰۳/۹ ۳۰۶

قال الهيثمى في المجمع ٧/ ٢٢١ (١١٩٦٥): «رواه أحمد، والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح». =

٢٥١٤١ ـ عن ثوبان: أنَّه سَمِع رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِنَّ رَبِّي زَوَى لَيَ الأَرْضَ حَتَّى رأيتُ مشارقها ومغاربها، وأعطاني الكنزين الأحمر والأبيض، وإنَّ أمتى سيبلُغُ ملكُها ما زَوَى لى منها، وإنِّي سألتُ ربي لأمتى ألَّا يُهلِكَها بسَنَةٍ عامَّة، فأعطانيها، وسَالتُه ألَّا يُسَلِّطُ عليها عَدُوًّا مِن غيرهم، فأعطانيها، وسألتُه ألَّا يُذِينَ بعضهم بأس بعض، فَمَنَعنيها، وقال: يا محمد، إنِّي إذا قضيتُ قضاءً لم يُردَّ، إني أعطيتُك لأمَّتك ألَّا أُهلِكُها بَسَنَة عامة، ولا أُظهِرَ عليهم عدوًا من غيرهم فيَسْتَبِيحَهم بعامَّة، ولو اجتمع مَن بين أقطارها، حتى يكون بعضُهم هو يُهلِك بعضًا، وبعضهم هو يَسبِي بعضًا. وإنِّي لا أخافُ على أمنى إلَّا الأثمة المُضِلِّين، ولن تقوم الساعة حتى تَلحَقَ قبائل من أمني بالمشركين، وحتى تعبدَ قبائلُ من أمتى الأوثان، وإذا وُضِع السيف في أمتى لم يُرفَعُ عنها إلى يوم القيامة». وإنه قال كُلُّ ما يُوجِدُ في مائة سنة، اوسيخرُج في أمتي كذَّابون ثلاثون، كلهم يَزعُم أنَّه نبي، وأنا خاتم الأنبياء، لا نبي بعدي، ولن نزالَ في أمتى طائفة يقاتلون عَلَى الحق ظاهرين، لا يَضُرُّهم مَن خذلهم، حتى يأتي أمر الله. قال: وزعم أنَّه لا يَنزعُ رجل من أهل الجنة شيئًا من ثمرها إلا أُحلَف الله مكانها مثلها، وإنَّه قال: "ليسُّ دينارٌ يُنفِقُه رجل بأعظم أجرًا من دينار يُنفِقُه على عياله، ثم دينار يُنفِقُه على فرسِه في سبيل الله، ثم دينار يُنفِقُه على أصحابه في سبيل الله. قال: وزعم أنَّ نبي الله ﷺ عَظَّم شأن المسألة، وأنَّه إذا كان يوم القيامة جاء أهل الجاهلية يحملون أوثانهم على ظهورهم، فيَسألُهم ربُّهم: ما كنتم تعبدون؟ فيقولون: ربنا، لَمْ تُرسِلْ إلينا رسولًا، ولَمْ يَأْتِنا أمر. فيقول: أرأيتم إن أمرتُكم بأمر تُطِيعُوني؟ فيقولون: نعم. فيأخُذُ مواثيقَهم على ذلك، فيأمُرُهم أن يَعمِدوا لجهنم فيدخُلونها، فينطَلِقون، حتى إذا جاءوها رَأُوا لها تَغيُّظًا وزفيرًا، فهابوا، فرجعوا إلى ربهم، فقالوا: ربنا، فَرِقْنا منها. فيقول: ألم تُعطُّوني مواثيقَكم لتُطِيعُنَّ؟ اعمَدوا إليها فادخلوا. فينطلقون، حتى إذا رأوها فَرِقُوا، فرجعوا، فيقول: ادخلوها داخرين. قال نبئُ الله ﷺ: ﴿لُو دخلوها أوَّلَ مرَّةٍ كانت عليهم بردًا وسلامًا»(١). (٢٦/٦)

<sup>=</sup> وقال ابن حجر في الفتح //٢٩٣٠ (بإسناد صحيح). وقال ابن كثير في تفسيره ٣/٢٧٣: (ليس في شيء من الكتب الستة، وإسناده جيد قوي، وقد رواه ابن مردويه من حديث حماد بن زيد وعباد بن منصور وقتادة، ثلاثتهم عن أيوب، عن أبي قلابة، عن أبي أسماء، عن ثوبان، عن رسول الش 織 بنحوه، وأورده الألباني في الصحيحة ٢/٣١ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٤٩٦/٤ (٨٣٩٠).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين». وبعض ألفاظه في الصحيحين.

Yo۱٤٢ ـ عن أبي العالية الرِّياحِيِّ ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: لَمَّا جاء جبريلُ إلى النبي ﷺ فأخبره بما يكون في أُمَّته مِن الفُرقة والاختلاف، فشَقَّ ذلك عليه، ثم دعا، فقال: •اللَّهُمَّ، أَظْهِرْ عليهم أفضلَهم بَقِيَّةً (``. (ز)

٢٥١٤٣ ـ عن الحسن: أنَّ النبي ﷺ قال: ﴿سَالَتُ رَبِي أَرَبِمًا، فَأَعْطِيتُ ثَلاثًا، ومُنِعْتُ واحدة؛ سألته أن لا يُسَلِّط على أُمَّتِي عَلُوًّا من غيرهم يستبيح بيضتهم، ولا يُسَلِّط عليهم جوعًا، ولا يجمعهم على ضلالة، فأُعْطِيتُهُنَّ، وسألته أن لا يَلْبِسَهم شِيَمًا ويُذيق بعضهم بأس بعض، فمُنِعْتُ '''. (ز)

٢٥١٤٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: [قام] النبي على وهو يَجُرُّ رداءه، وذلك بالليل، وهو يقرل: «لَين أرسل الله على أُمّتي عذابًا من فوقهم لَيهُلكنّهم، أو مِن تحت أرجلهم فلا يبقى منهم أحده. فقام على أمّتي عذابًا من فوقهم لَيهُلكنّهم، أو مِن تحت أرجلهم المنتين؛ الحصب، والخسف، كشفهما عن أمته، ومنعه اثنتين؛ الفرقة، والقتل، فقال: «أعوذ بعفوك من عقابك، وأعوذ بمعافاتك من غضبك، وأعوذ بك منك، جَلَّ وجهُك، لا أبلغ مدحتك والثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك، قال: فجاءه جبريل على، فقال: إنَّ الله قد استجاب لك، وكشف عن أمتك اثنتين، ومُنِعوا اثنين "(ز)

# ﴿وَكَذَّبَ بِهِـ قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلعَقُّ ثَل لَشتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ۞﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٥١٤٥ - عن زيد بن أسلم - من طريق إسماعيل بن يسار المديني - قال: لَمَّا نزلت: ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَائِدُ عَلَى آن يَبْمَتَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا﴾ الآية قال رسول الله ﷺ: ﴿لا ترجعوا بعدي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بعضكم رقاب بعض بالسيوف، فقالوا: ونحن نشهدُ أن لا إله إلا الله، وأنَّك رسول الله؟! قال: ﴿نعم، فقال بعض الناس: لا يكون هذا أبدًا. فَانْدَ اللهُ وَهُو ٱلمَّنَّ ﴾ فأنسزل الله: ﴿وَانْفُلْ كَيْفَ نُسْرَفُ الْآئِثِ لَعَلَهُمْ يَفْعَهُونَ ﴾ ﴿ وَانْفُلُ عَمْدُ الْمَقَّهُ إِنْ اللهُ وَانْدَ إِنْ الْمَقَّ ﴾ فأنسزل الله: ﴿ وَانْفُلْ كَيْفَ نُسْرَفُ الْآئِثِ لَعَلَهُمْ يَفْعَهُونَ ﴾ ﴿ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ الْمَقَّ إِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٠٦/٩ ـ ٣٠٧. قال الشيخ شاكر: ففي المطبوعة: أفضلهم تقية، وكأن صواب قراءتها ما أثبت، فإنها في المخطوطة غير منقوطة، وقوله: بقية، أي: إيقاء على من يظهر عليه ويظفر بهه. انظر: ابن جرير (ت: شاكر) ٤٢٩/١١ (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٠٥. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٥ ـ ٥٦٥.

إلى قوله: ﴿ وَسَوَّفَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١). (٨٤/٦)

#### النسخ في الآية:

٢٥١٤٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿ مَن طَلْ لَسْتُ عَلَيْكُم وَ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَ

٢٥١٤٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ... نَسَخَتُها آيةُ السيف (٣) ٢٢٩٦. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ. قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾

٧٥١٤٨ - عن عبدالله بن أبي بكر، قال: قرأ عبدالله بن سُهيل على أبيه: ﴿وَلَذَّتِ بِهِـ وَمُو اللَّهِ عَلَى أَبيه: ﴿وَلَذَّتِ بِهِـ وَمُو اللَّهِ مَا لَكُمْ مُوكِيلِ﴾. فقال: أمّا - والله - يا بُنيً لو كنتَ إذ ذاك، ونحنُ مع النبي ﷺ بمكة؛ فَهِمتَ منها إذ ذاك ما فَهِمْتُ اليوم، لقد كنتُ إذ ذاك أسلمتُ (١٥/٥٨)

٢٥١٤٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿وَكَلَّنَبَ هِمِ فَوَمُكَ﴾، يقول: كنَّبت قريش بالقرآن، ﴿وَهُو ٱلْحَقُّ ﴾(٥). (٨٥/٦)

٢٥١٥٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَكُذَّبَ بِدِ ﴾ بالقرآن ﴿ قَوْمُك ﴾ خاصَّة، ﴿ وَهُو

[٢٢٩٦ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٤) القول بالنسخ، ثم ذكر قولًا آخر مفاده عدم النسخ في هذا الأمر؛ لأنَّه خير.

ورجَّح القولَ الأول مستندًا **إلى دلالة العقل**، فقال: •والنسخ فيه مُتَوَجِّه؛ لأنَّ اللازم من اللفظ ليس الآن، وليس فيه أنَّه لا يكون في المُشتَّأنُف».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٠٧، وابن أبي حاتم ١٣١٢/٤ (٧٤١٨).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه النحاس في ناسخه ص٤١٦، وقال عقب الأثر: "هذا خبر لا يجوز أن ينسخ، ومعنى وكيل:
 حفيظ ورقيب. والنبي ﷺ ليس هو عليهم بحفيظ، إنما عليه أن ينذرهم، وعقابهم إلى الله ﷺ.
 (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٣/٤، وابن قانع في معجمه ٢٧٣/ ـ ٢٧٤ (٣١٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣١١، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمنظمة المنظمة المنظ

ٱلْحَقُّ﴾ جاء من الله(١) (٢٦٩٧). (ز)

## ﴿ قُلُ لَّسْتُ عَلَيْكُم مِرَكِيلٍ ﴾

Υο۱ο۱ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_: وأمَّا الوكيل فالحفيظ (٢٠). (٢/٥٨) Υο۱ο۲ \_ عن قتادة بن دعامة، نحو ذلك (٢). (ز)

٢٥١٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْ لَسَتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلِ ﴾ ، يقول: بمسيطر (٤). (ز)

# ﴿لِكُلِّ نَبُرٍ مُسْتَقَرٌّ وَسَوْفَ تَقْلَمُونَ ﴿ ﴾

٢٥١٥٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿لِكُلِّ نَبُر مُسْتَقَرُّ ﴾، يقول: حقيقة (٥٠) . (٨٦/٨)

٢٥١٥٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق العَوْفي - في قوله: ﴿ لَكُنْ نَبُو مُسْتَقَرُّ وَسُتَقَرُّ
 وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾، يقول: فعلٌ وحقيقةٌ؛ ما كان منه في الدنيا، وما كان منه في الآخرة (٦٠)
 ٨٦/٦٨)

٢٥١٥٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿لِكُلِّ بَبَرٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾، قال: لكلِّ نبإ حقيقةٌ؛ أمَّا في الدنيا فسوف ترونه، وأمَّا في الآخرة فسوف يَبْدو لكم<sup>(٧)</sup>. (٨٦/٨)

آلاً؟ رَجِّع ابنُ عطية (٣/ ٣٨٤) هذا القول لأنَّه الظاهر منها، فقال: ﴿وهذا هو الظاهرِ». ثم ذكر قولًا آخر مفاده عود الضمير في قوله: ﴿يِهِ ﴾ على النبي ﷺ، وانتَقَله مستندًا إلى اللغة، فقال: ﴿وهذا بعيد؛ لقرب مخاطبته بعد ذلك بالكاف في قوله: ﴿وَوَمُكَ ﴾. ثم ذكر احتمال عود الضمير على الوعيد الذي تضمنته الآية.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣١١/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. (٤) نفسير مقاتل بن سليمان ١٦٦٢٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٩/٣١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢١١/٩ ـ ٣١٢، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمالية المالية

٢٥١٥٧ - عن الحسن البصري - من طريق جعفر بن حيًان - أنَّه قرأ: ﴿لَكُلُ بَبَرِ
 مُستَقَرُّ اقال: حُسِسَت عقوبتُها، حتى عُمِل ذنبُها أُرسِلتْ عقوبتُها (١٦/٦)
 ٢٥١٥٨ - قال الحسن البصري: لكل عمل جزاء، فمن عمل عملًا من الخير جُوزي

به الجنة، ومَن عمل عَمَل سُوءٍ جُوزِي به النار، ﴿وَسَوْفَ مَلْمُونَ﴾ با أهل مكة (٢) المُكاناً. (ز)

٢٥١٥٩ \_ قال الحسن البصري: ﴿ لِكُلِ نَبُر مُسْتَقَرُّ ﴾، يقول: لكل نبإ مُسْتَقَرٌّ عند الله؛ خيره وشرّه (٣). (ز)

٢٥١٦٠ ـ قال عطاء: لكل نبإ مستقر يُؤَخَّر عقوبته ليعمل ذنبه، فإذا عمل ذنبه عاقبه (ز)

٢٥١٦١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ لِكُمْ نَبْلِ شُستَقَرُّ ﴾،
 فكان نبأ القرآن اسْتَقرَّ يوم بدر بما كان يَعِدُهم من العذاب(٥٠). (٥٠/٦)

٢٥١٦٢ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿لِكُلُّ بَبُر تُسْتَقَرُّ ﴾، أي: ميعاد وعدتكموه، فسيأتيكم حتى تعرفوه (١٠). (ز)

au المحمد بن السائب الكلبي: لكل قول أو فعل حقيقة، ما كان منه في الدنيا فستعرفونه، وما كان منه في الآخرة فسوف يبدو لهم، وسوف تعلمون ذك $(^{\circ})$ . (ز)

٢٥١٦٤ ـ قال مقاتل: لكل خبر يخبره الله تعالى وقتٌ ومكانٌ يقع فيه، من غير خُلْف

[٢٩٩٨] علَّق ابنُ تيمية (٣/ ٣٣) على قول الحسن بقوله: «ومعنى قول الحسن: أنَّ الأعمال قد وقع عليها الوعد والوعيد، فالوعد والوعيد عليها هو النبأ الذي له المستقر، فبيَّن المعنى، ولم يُرِد أنَّ نفس الجزاء هو نفس النبأ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٢/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤ من طريق أبي الأشهب. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير النعلبي ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٧٥/٢ ـ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/١٥٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣١١، وابن أبي حاتم ١٣١٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٥٦/٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٢/ ١٥٦، وتفسير البغوي ٣/ ١٥٤.

ولا تأخير<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٥١٦٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِكُلْ بَبُر مُسْتَقَرَّ عَلَى لَكِل حديث حقيقة ومنتهى، يعني: العذاب؛ منه في الدنيا، وهو القتل ببدر، ومنه في الآخرة نار جهنم، وذلك قوله: ﴿وَسَوْنَ تَلْكُونَ ﴾ أَرْعَدَهم العذاب. مِثْلُها في اقتربت (٢٠). (ز)

﴿ وَإِنَّا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَمُوشُونَ فِي ءَلِيْنَا فَأَعْضِ عَنْهُمْ حَقَّ يَخُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرٍةً وَلِمَّا يُسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا نَفْمُدُ بَعْدَ الذِّكْرِينِ مَعَ الْقَرْدِ الظَّلِدِينَ ۞﴾

#### نزول الآية:

٢٥١٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَإِنَّا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُومُونَ فِي ٓ اَلَئِيَا﴾، قال: هم أهل الكتاب<sup>(٣)</sup>. (٨٩/٨)

۲۰۱۳۷ ـ عن محمد بن سيرين ـ من طريق ابن عون ـ في قوله: ﴿وَإِنَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَحُوشُونَ فِيۡ ءَلَيْنِيَّا﴾، قال: كان يُرَى أنَّ هذه الآية نزلت في أهل الأهواء<sup>(٤)</sup>. (٨٨٦)

٢٥١٦٨ - عن إسماعيل السدي - من طريق أسباط - في الآية، قال: كان المشركون إذا جالسوا المؤمنين وَقَعوا في النبي على والقرآن، فسَبُّوه، واستَهزءُوا به، فأمرهم الله ألا يقعدوا معهم حتى يَخُوضوا في حديث غيره (٥٠/ ٨٨/٨)

٢٥١٦٩ ـ عن مقاتل، قال: كان المشركون بمكة إذا سَمِعوا القرآن مِن أصحاب النبي ﷺ خاصُوا واستهزءوا، فقال المسلمون: لا يصلُحُ لنا مُجالستُهم، نخافُ أن نخرُجَ حينَ نسمعُ قولَهم، ونجالسهم فلا نَعيب عليهم. فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَإِنَا لَا يَتُومُونَ فِي اَلِيْنَا فَأَرَقِن عَنْهُم ﴾ الآية (١٠/١٠)

٢٥١٧٠ - عن عبدالملك ابن جُريْج - من طريق حَجَّاج - قال: كان المشركون

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٥٦/٤، وتفسير البغوي ٣/١٥٤.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٦٦٥ ـ ٥٦٧. ولعله يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَكَأَنْهُا وَاتَّبَعُوا أَفَوْلَتَمُمُّ وَكُنُلُوا مُشْرَقِهُ وَلَكُنْهُا وَالقَمْرُ وَكُنُلُوا مُنْاتَبِهُمُ إِلَا لَهُمْرًا وَهُوَا مُمْرًا وَهُمْرًا وَالقَمْرِ: ٣ ـ ٤].

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وأبي نصر السَّجزيِّ في الإبانة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٣١٤، وابن أبي حاتم ٤/١٣١٤.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

يجلسون إلى النبي ﷺ، يُجِبُّون أن يسمعوا منه، فإذا سَمِعوا استهزءوا؛ فنزلت: ﴿وَلِنَا رَّأَيْنَ النِّرِينَ يَتُوْمُنُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعَرِضْ عَنْهُمُ ۖ الآيـة. قـال: فـجـعـلـوا إذا اسـتـهـزَءُوا قـام، فحذِرُوا، وقالوا: لا تَسْتَهزِئُوا فيقُوم...(١)(١٦٠٩٠).

#### تفسير الآية:

### ﴿ وَإِنَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُومُنُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُومُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾

٢٥١٧١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَإِنَّا رَأَيْتَ اللَّهِ الْمَوْمنين بالجماعة، وأَيْنَ يَخُوضُونَ فِي اَيْلِيَا﴾ ونحو هذا في القرآن، قال: أمرَ الله المؤمنين بالجماعة، ونهاهم عن الاختلاف والفُرْقة، وأخبرهم أنَّما هلَك مَن كان قبلَهم بالمراء والخصومات في دين الله(٢٠). (٨٧/٦)

۲۵۱۷۲ \_ عن سعید بن جبیر =

٢٥١٧٣ \_ وأبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ في قوله: ﴿ وَإِنَّا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ عَمُولُونَ فِي عَالِينَا ﴾، قال: الذين يُكذِّبون بآياتنا، يعنى: المشركين (٣٠). (٨٧/٦)

٢٥١٧٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ وَإِنَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آلِئِنَا﴾، قال: يَسْتهزِئون بها، نُهِي محمد ﷺ أن يَقعُدَ معهم إلّا أن ينسى، فإذا ذكر فَلَيْقُم، وذلك قول الله: ﴿ وَلَا نَقَمُدُ بَعَدُ اللَّهِ كَرَىٰ مَعَ ٱلقَوْرِ ٱلظَّلِينَ ﴾ (٤٠) (٨٧٦٠)

٧٥١٧٥ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَإِنَا زَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَمُؤُمُّونَ فِي ءَايَلِنا﴾، قال: هم

[٢٢٩٦ طَلَق ابنُ عطية (٣/ ٣٨٥) على هذا القول بقوله: ﴿لأَنَّ قيامه عن المشركين كان يَشُقُّ عليهم، وفراقه لهم على معارضته وإن لم يكن المؤمنون عندهم كذلك، فأمر النبي ﷺ أن ينابذهم بالقيام عنهم إذا استهزؤوا وخاضوا؛ ليتأدبوا بذلك، ويَدَعُوا الخوضَ والاستهزاءً».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٧/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٣١٥/٩ ولفظه أوسع من هذا، وابن أبي حاتم ١٣١٤/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن
 المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١٣/٩ ـ ٣١٤، وابن أبي حاتم ١٣١٤/٤ ـ ١٣١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه، وابن العنفر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣١٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٥/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

أهل الكتاب، نُهِي أن يقعُدَ معهم إذا سَمِعهم يقولون في القرآن غيرَ الحق<sup>(۱)</sup>. (٨٩/٦) **٢٥١٧٦** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿يَمُوْسُونَ فِي مَايَئِنَا﴾، قال: يُكَذِّبُون بَاياتناً<sup>(۱۲)</sup>. (ز)

٢٥١٧٧ ـ عن أبي جعفر [محمد بن علي] ـ من طريق ليث ـ قال: لا تُجالِسوا أهل الخصومات؛ فإنَّهم الذين يَخُوضون في آيات الله (١٨/٦)

٢٥١٧٨ ـ عن محمد بن علي، قال: إنَّ أصحاب الأهواء مِن الذين يخوضون في آيات الله (٤).

٢٥١٧٩ - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّا كَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَمُوْصُونَ فِي مَايَئِنَا فَأَمْرِضْ مَنْهُمُ ﴾، قال: نهاه الله أن يَجْلِس مع الذين يخُوضون في آيات الله يُكَذَّبُون بها، فإن نَسِي فلا يَقعدُ بعد الذكرى مع القوم الظالمين (٥٠) ( ٨٧/٨)

٢٥١٨ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَا رَأَيْتَ ﴾ يعني: سمعت يا محمد ﴿ الَّذِينَ يَتُوسُونَ فِنَ النِّيلَ ﴾ يعني: يستهزءون بالقرآن، وقالوا ما لا يصلح، قال الله لنبيه ﷺ: ﴿ وَأَمَّ مِنْ عَبُهُمْ مَنَّى يَتُوسُونُ وَ يَكُونُ حَدِيثُهُم فَي عَنْهُمْ مَنْ اللهِ اللهِ وَرَكُونُ حَدَيثُهُم فَي غير أمر الله وذِكُره (١٠) [. (ز)

٢٥١٨١ - عن مقاتل بن حيان - من طريق بُكيْر بن معروف - قوله: ﴿وَإِنَا رَأَيْتُ ٱلَّذِينَ عَنُومُونَ فِي حَلِيثٍ عَيْرِيْكِ يَقُومُونَ فِي حَلِيثٍ عَيْرِيْكِ يقول: قصّر عن مجالستهم، ولا تسمع حديثهم حتى يخوضوا في حديث غيره (٧). (ز)

نَتُكُ اخْتُلِفُ هَلِ الخَطَابِ للنبي والمؤمنين معه، أم للنبي وحده.

ورجَّح ابنُ عطية (٣/ ٣٨٤) القول الأول مستندًا إلى الدَّلالة العقلية، والعموم، فقال: ﴿لاَنَّ علة النهي ـ وهي سماع الخوض في آيات الله ـ تشملهم وإيَّاه؛.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الفريابي، وأبي نصر السَّجزيِّ في الإبانة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٣١٤/٩. وأخرجه إسحاق البستي في تفسيره ص٤٤٦، على الشك فقال: يَكذِبون أو يُكذّبون.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣١٤/٩، وأبو نعيم في الحلية ٣/١٨٤ من طريق ليث، عن الحكم، عن أبي جعفر.وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢١٢/١، وابن جرير ٣١٣/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/ ٥٦٧. (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٥/٤.

### ﴿ وَإِمَّا يُسِينَكَ ٱلشَّيْطِكُ فَلَا نَقَعُد بَعْدَ ٱلذِّكْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلظَّالِينَ ۞

٢٥١٨٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ وَإِنَا رَأَيْتَ اَلَّذِينَ يَخُوشُونَ فِي مَاكِنِنَا﴾، قال: يَسْتهزئون بها، نُهِي محمد ﷺ أن يَقعُد معهم إلَّا أن ينسى، فإذا ذكر فَلْيَقُم، وذلك قول الله: ﴿ فَلَا نَقَعُدُ بَعَدَ الرَّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلظَّلِينَ ﴾ (١٠) . (٨٧/٦)

٢٥١٨٣ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري =

۲٥١٨٤ \_ وسعيد بن جبير \_ من طريق السدي \_ في قوله: ﴿ وَلِمَّا يُسِيَنَّكَ ٱلشَّيَطَانُ فَلَا نَقَعُدٌ بَعْدَ ٱلذِّكَرُىٰ﴾ بعدما تَذَكَّر. قال: إن نسيتَ فذكَرتَ فلا تجلِس معهم (٢٠) (٨٧/٨)

٢٥١٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّا يُسِينَكَ الشَّيَطَانُ ﴾ يقول: فإن أنساك الشيطان فجالستهم بعد النهي؛ ﴿ فَلَا نَقَعْدُ بَعْدَ اللَّهِ صَرَىٰ ﴾ يقول: إذا ذكرت فلا تقعد ﴿ مَمْ الْقَوْرِ النَّفْلِينَ ﴾ يعني: المشركين (٢). (ز)

٢٥١٨٦ - عن مقاتل بن حيَّان - من طريق بُكَيْر بن معروف - قوله: ﴿ فَلَا نَشْمُدُ بَعْدَ النَّهِي مع القوم الظالمين، النَّهَو الظَّالِمِينَ عني: المشركين (٤٠). (ز)

#### النسخ في الآية:

٢٥١٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ وَإِنَا رَأَيْنَ اللَّذِينَ بَعُوشُونَ فِي مَائِلنًا ﴾ الآية، قال: نسَختها هذه الآية التي في سورة النساء: ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْكِ أَنْ إِنَا سَعَمْمٌ مَايَتِ اللَّهِ يُكَفَرُ عِبَا﴾ الآية. ثم أنزَل بعد ذلك: ﴿ فَأَقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُوهُمْ ﴾ [النوبة: ٥] (٥٠/٠)

٢٥١٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: نسختها الآية التي في النساء [١٤٠]: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَيْكُمْ وَ النَّهَا وَالْمَانَ اللَّهِ يُكْفَرُ عَلَى وَيُسْتَهَزَّأَ بِهَا فَلَا نَقْمُدُوا مَمَهُمْ حَقَّى

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣١٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٥/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣١٣/٩ ـ ٣١٤ ، وابن أبي حاتم ١٣١٥/٤ كلاهما عن أبي مالك. وعزاه السيوطي
 إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه، وابن المنثر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٦/٤.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٧.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

المنابعة الم

### يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِونُكُ (١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٠١٨٩ ـ عن أبي وائل شقيق بن سلمة ـ من طريق إبراهيم التيمي ـ قال: إنَّ الرجلَ لَيَتكُمُّ بالكلمة من الكذب لِيُضحِكَ بها جلساءَه فيَسخَطُ الله عليه. فذُكِر ذلك لإبراهيم النخعي، فقال: صدَق، أوليس ذلك في كتاب الله: ﴿وَإِنَّا رَأَيْتُ ٱلَّذِينَ يَمُوْشُونَ فِي مَايَئِنَا فَاعْضُ عَبْهُ ﴾ الآية الآية (٨٩/٦)

# ﴿ وَمَا عَلَ الَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَلَكِن ذِكْرَىٰ لَمَلَهُمْ بَنْقُونَ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٥١٩ ـ قال عبدالله بن عباس: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ وَوَانَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَمُوْسُونَ فِي مَائِمَ مَنْتُمَ ﴾ قال المسلمون: كيف نقعد في المسجد الحرام ونطوف بالبيت وهم يخوضون أبدًا؟ وفي رواية: قال المسلمون: فإنَّا نخاف الإثم حين نتركهم ولا ننهاهم. فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ (ز)

Yolql \_ وقال عبدالله بن عباس في رواية أخرى: قال المسلمون: لَيْن كُنّا كُلّما استهزأ المشركون في القرآن وخاضوا فيه قُمْنا عنهم لم نستطع أن نجلس في المسجد الحرام، وأن نطوف بالبيت. فنزل: ﴿وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيءِ وَلَيَحِن فِحَرَىٰ ﴿ وَكَا عَلَ اللَّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣١٤ ـ ١٣١٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أورده البغوي في تفسيره ٣/ ١٥٥، والثعلبي ١٥٧/٤.

<sup>(</sup>٤) أورده التعلبي ٤/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢٦/٢ \_.

وَقَيْنِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

٢٥١٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... قال المؤمنون عند ذلك: لو قمنا عنهم إذا خاضوا واستهزءوا فإنّا نخشى الإثم في مجالستهم. يعني: حين لا نُغَيِّر عليهم؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كُلَّ ٱلَّذِيكَ يَنْقُونَ مِنْ حَسَابِهِم مِن ثَمْتِهِ﴾(١). (ز)

#### تفسير الآية:

۲0198 \_ عن سعید بن جبیر =

٧٥١٩٥ \_ وأبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ في قوله: ﴿ وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنْ فِي مَالِكِ غَزُوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ في آيات الله إذا فعلت ذلك، ﴿ وَلَهٰ إِنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا يَشُقُ عليكم، فَيَتُونَ مَسَاءتكم (٢٠). (٨٧/٨)

٢٥١٩٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق السدي ـ في قوله: ﴿لَمَلَهُمْ يَنْقُونَ﴾، قال: لعلهم ينتهون<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥١٩٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ: ﴿وَمَا عَلَى ٱلَّذِيكَ يَلَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِـ مِن شَوْتِـ ﴾ إن قعَدوا، ولكن لا تقُعُد<sup>(٤)</sup>. (٦٠/٦)

٢٥١٩٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَمِنْ حِسَابِهِم مِنْ مَوْرِهِ وَلَكِن وَحَرَىٰ ﴾ يقول: إذا ذَكَرْت فقم ﴿وَلَكِن وَحَرَىٰ ﴾ يقول: إذا ذَكَرْت فقم ﴿وَلَكِن وَحَرَىٰ ﴾ يتَقُونَ ﴾ مساءتكم، إذا رأوكم لا تُجالِسونهم استحيوا منكم، فكفُوا عنكم (٥).

٢٥١٩٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ ﴾ يعني: يُوَحِّدون الرب ﴿ مِنْ حِكَابِهِم مِن شَيْء من شيء . ثم قال: ﴿ وَلَكِن نَصَرَىٰ لَمَلَهُمْ يَتَقُون ﴾ إذا قمتم عنهم منعهم من الخوض والاستهزاء الحياء منكم، والرغبة في مجالستكم، فيذكرون قيامكم عنهم، ويتركون

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٧.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣١٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٦/٤ كلاهما عن أبي مالك. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٢٣، وأخرجه ابن جرير ٣١٨/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣١٧/٩ ـ ٣١٨، وابن أبي حاتم ١٣١٦/٤.

والمنافعة المنافظة ال

الخوض والاستهزاء (١) التحوض والاستهزاء

• ٢٥٢٠ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكيْر بن معروف ـ: ثُمَّ ذكر المؤمنين في قولهم حين قالوا: إنَّا نخاف أن نخرج في سكوتنا عنهم، فقال الله تعالى: ﴿وَمَا عَلَ اللّٰهِ تَعَالَى: ﴿وَمَا عَلَ اللّٰهِ عَلَى يَنْفُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِنْ مَرْتُو﴾ ولا من ذنوبهم ولا من خوضهم، ﴿وَلَكِن لَمَنْهُمْ يَنْفُونَ﴾ وذلك أنَّ القوم كان يعجبهم مجالسة أصحاب النبي ﷺ، فكانوا إذا خاضوا قام عنهم المسلمون، فكانوا يتقون الخوض كراهية أن يقوم عنهم أصحاب محمد ﷺ (''). (ز)

۲۰۲۰۱ ـ عن **عبدالملك ابن جُرَيْج ـ** من طريق حجَّاج ـ قال: كان المشركون يجلسون إلى النبي ﷺ، يُحِبُّون أن يسمعوا منه، فإذا سَمِعوا استهزءوا؛ فنزلت: ﴿وَإِنَّا كَايِّنَ ٱلِّذِينَ يَخُوشُونَ فِي مَايَئِنَا فَآمَرِهِن عَنْهُمُ الآية. قال: فجعـلـوا إذا اسـتــهـرَّءُوا قـام،

الآلام سبق الخلاف في قوله: ﴿ فَأَمْ فِي هُ وهل الخطاب للنبي وحده، أم للنبي والمؤمنين. وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٥) أنَّ قوله: ﴿ يَتُقُونَ ﴾ المعني بهم: المؤمنون. وبيَّن أنَّ من قال بأنَّ الخطاب للنبي والمؤمنين قال بدخول النبي ﷺ في هذا القصد بـ ﴿ أَلَيْتَ يَنَقُونَ ﴾ وأنَّ المعنى يكون على ما روي أنَّ المؤمنين قالوا لَمَّا نزلت فلا تقعد معهم قالوا: إذا كنا لا نضرب المشركين، ولا نسمع أقوالهم؛ فما يمكننا طواف، ولا قضاء عبادة في الحرم. فنزلت لذلك: ﴿ وَمَا كُلُ الَّذِينَ يَنَقُونَ ﴾ . ثم علَّق (٣٨ ٢٨٦) بقوله: (فالإباحة في هذا هي في القَدْر الذي يُحتاج إليه مِن التصرف بين المشركين في عبادة ونحوها ».

ثم ذكر أيضًا أنَّ بعض مَن قالوا بهذا القول ذهبوا إلى أن هذه الآية الأخيرة ليست إباحة بوجه، وإنما معناها: لا تقعدوا ولا تقربوهم حتى تسمعوا استهزاءهم وخوضهم، وليس نهيكم عن القعود لأنَّ عليكم شيئًا من حسابهم، وإنما هو ذكرى لكم. وأنَّ المعنى يحتمل أن يكون لهم: لعلهم إذا جانبتموهم يتقون بالإمساك عن الاستهزاء.

ثم ذكر أنَّ مَن قال بالقول الأول فإنه قال في هذه الآية الثانية إنها مختصة بالمؤمنين، ومعناها الإباحة، فكأنه قال: فلا تقعد معهم يا محمد، وأما المؤمنون فلا شيء عليهم من حسابهم، فإن قعدوا فليذكروهم، لعلهم يتقون الله في ترك ما هم فيه. وانتقده بقوله: «وفيه عندي نظر».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٧.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٦/٤. وفي لفظ عنده: ﴿وَلَهَٰكِنَ بِشَكْنَهُ يَقُولُونَ: لو خضنا قاموا عنا، فإذا ذكروا ذلك لم يخوضوا، فللك قوله: ﴿وَلَهٰكِن نِصَّكُن لَمَلَهُمْدُ يَنْقُونَ﴾، وفي لفظ آخر ١٣١٧/٤: ﴿لَمَلَهُمْدُ يَنْقُونَ﴾
 يَتُقُونَ﴾ مساءة أصحاب رسول الله ﷺ؛ فلا يخوضوا.

فحذِرُوا، وقالوا: لا تَسْتَهزِثوا فيقُوم. فذلك قوله: ﴿لَمَلَهُمْ يَنَقُونَ﴾ أن يخوضوا فيقوم. ونزل: ﴿وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنَقُونَ مِنْ صَابِهِم مِن تَحْرَهِ إِن تقعُد معهم، ولكن لا تقعد(۱۰). (۸۸/٦)

### 🏶 النسخ في الآية:

۲۰۲۰۲ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحّاك \_ في قوله: ﴿ وَمَا عَلَى اَلَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ حَسَابِهِ مِن مَوْرَهِ ، قال: هذه مَكّية، نُسِخت بالمدينة بقوله: ﴿ وَمَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٣٠٢٠٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق مُقاتِل بن حيَّان ـ قال: لَمَّا هاجر المسلمون إلى المدينة جعل المنافقون يجالسُونهم، فإذا سَمِعوا القرآن خاضوا واستهزءوا كفعل المشركين بمكة، فقال المسلمون: لا حرَجَ علينا، قد رخَّص الله لنا في مجالستهم، وما علينا مِن خوضهم. فنزلت بالمدينة قوله: ﴿وَقَدْ نَرَّلُ عَيْكُمْ فِي النساء: ١٤٠] (١٠/٠)

٢٥٢٠٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: ... ثُمَّ نسخها الله بعد، فنهاهم أن يجلسوا معهم أبدًا، قال: ﴿وَهَدَّ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَنَبِ أَنَّ إِذَا سَمِعَمُمْ مَايَنتِ اللَّهِ يُكُفَّرُ بِهَا ﴾ الآية [النساء: ١٤٠](٤٠). (ز)

٢٥٢٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... ثُمَّ نسختها الآية التي في النساء [١٤٠]: ﴿وَقَدْ نَزُّلَ عَلَيْكُمْ فِى ٱلْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِتُمُ مَايَنتِ اللّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقَفُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِيثُهُ(°). (ز)

٢٠٢٠٦ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجَّاج ـ قال: .... ثُمَّ نسَخ ذلك قولُه بالمدينة: ﴿وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْبِ أَنْ إِنَّا سَمِعَمْكُ إِلَى قولُه: ﴿إِلَّكُو إِنَّا يَثَلُهُمُ ۗ النساء: ١٤٤]، نسخَ قولَه: ﴿وَمَا عَلَ الَّذِينَ يَلَقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ ﴾ الآية (١٠). (٨٨)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٧/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النحاس في ناسخه ص٤١٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٧/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ دون ذكر الآية.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣١٧/٩.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢١٧/١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣١٧/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

### ﴿وَذَرِ ٱلَّذِيكَ ٱتَّفَكُّوا دِينَهُمْ لَمِبًا وَلَهُوا﴾

٧٠٢٠٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَذَرِ ٱلَّذِيكَ أَتَّخَكُنُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوَاكِ، قــال: مـشـلُ قــولــه: ﴿ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِـدًا﴾ [الــمـدشـر: (1/1) . (1/1)

۲۵۲۰۸ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عبدالكريم ـ قال: كل لعب لهوّ<sup>(۲)</sup>. (ز) ٢٥٢٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق عمر بن نبهان ـ في قوله: ﴿ٱتُّعَكُّوا دِينَهُمْ لَمِبًا وَلَهُواكِ، قال: أَكُلًا وشُرْبًا<sup>(٣)</sup>. (٩١/٦)

٢٥٢١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَذَرِ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَاذُوا دِينَهُمُ ۗ الإسلام ﴿لَهِبَا﴾ يعنى: باطلاً، ﴿وَلَهُوا ﴾ يعنى: لهوًا عنه (١).

### ﴿ وَغَرَّتُهُمُ لَلْمَيْوَةُ ٱلدُّنَّياكِ

٢٥٢١١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ قال: غرَّهم ما كانوا يفترون<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٥٢١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَغَمَّاتُهُمُ ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنَا ﴾ عن دينهم  $(\zeta)^{(T)}$ .  $(\zeta)$ 

٢٣٠٢ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٧) أنَّ قوله: ﴿وَغَمَّتْهُمُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنِّيَّا ﴾ معناه: خدعتهم، من الغرور، وهو: الإطماع بما لا يتحصل. فاغترُّوا بنعم الله ورزقه وإمهاله، وطمَّعهم ذلك فيما لا يتحصل من رحمته. ثم قال: اويتخرج في غرتهم هنا وجه آخر من الغَرور ـ بفتح الغين \_، أي: ملأت أفواههم وأشبعتهم، ومنه قول الشاعر:

(٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٤، وأخرجه ابن جرير ٣١٩/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٧/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٨. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٨.

#### النسخ في الآية:

۲۵۲۱۳ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق همام بن يحيى ـ في قوله: ﴿وَدَرِ اللَّذِينَ الَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ عَنْهُمْ لَمِبًا وَلَهُوَا﴾، قال: ثم أنزَل في سورة براءة [٥]، فأمَر بقتالهم، فقال: ﴿وَالْمُثْلُولِينَ عَيْثُ وَبَهِ ثُمُولِيرٌ ﴾. فنسَخَتْها (١١/٣٠٠٪ (١/١٦))

### ﴿ وَذَكِرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كُسَبَتْ

۲۰۲۱٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿أَن تُبْسَلَ﴾، قال: تُفْضَع (٢).

٢٥٢١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿ أَن تُبْسَلَ ﴾، قال: تُسْلَمَ ، الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ا

٢٥٢١٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّي، مثل ذلك (٤) .

٢٥٢١٧ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ أَن تُبْسَلَ ﴾: تَهْلك (٥). (ز)

٢٥٢١٨ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله ﷺ:

ولما التقينا بالحنية غرني بمعروف حتى خرجت أفوق ومه: غر الطائر فرخه، ولا يتجه هذا المعنى في تفسير (غرًا) في كل موضع).

٣٣٠٣ رجَّح ابنُ جرير (٣١٩/٩) القول بالنسخ <mark>مستندًا لأقوال السلف،</mark> فقال: ﴿وقد نسخ الله تعالى هذه الآية بقوله: ﴿فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْثُو**مُرَ﴾** [النوبة: ٥].

ورجَّح ابنُ عطية (٣/ ٣٨٧) قول مجاهد من طريق ابن أبي نجيح بعدم النسخ مستندًا لكونها خبرًا، فقال: (وليس فيها نسخ؛ لأنها متضمنة خبرًا، وهو التهديد).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٩/٩ ـ ٣٢٠، وابن أبي حاتم ١٣١٧، والنحاس في ناسخه ص٤١٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه، وابن المنذر. وقال النحاس: «هذا ليس بخبر، وهو يحتمل النسخ، غير أنَّ البيِّن فيه أنَّه ليس بمنسوخ، وأنَّه على معنى التهديد لمن فعل هذا، أي: ذره؛ فإنَّ الله تعالى مطالبه ومعاقبه. ومثله: ﴿ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهُمْ يَلْتَبُونَ﴾ [الأنعام: ٩١]».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٣٢٢، وابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤ ـ ١٣١٩ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٥٨/٤.

﴿ أَن تُبْسَلَ نَفَشُّ ﴾. قال: يعني: أن تُحبَسَ نفسٌ بما كسبت في النار. قال: وهل تعرِفُ العربُ ذلك؟ قال: نعم، أما سَمِعتَ زهيرًا وهو يقول:

وفَارَفَتْك بِرَهْنِ لا فِكَاكَ لهُ يَوَم الوَداعِ وقلبي مُبْسِلٌ غَلِقا(١)

۲۵۲۱۹ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قول الله \_ تعالى ذِكُرُه \_: ﴿أَن تُبْسَلَ﴾، قال: تُسْلَم (۲).

٢٥٢٠ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿ أَن تُبْسَلَ ﴾: تُفْضَح، وتُحْرَق (٣). (ز)

٢٥٢٢ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق يزيد النحوي \_ قوله: ﴿أَن تُبْسَلَ
 نَشْنُ بِمَا كُسَبَتْ﴾، قال: تُشلَم (أن)

۲۰۲۲ - عن الحسن البصري - من طريق مَعْمَر - ﴿أَن تُبْسَلَ نَفْشُ﴾، قال: أن تُسْلَم نَفْشُ﴾، قال: أن تُسْلَم (٥).

٢٥٢٢٣ \_ قال عطية بن سعد العوفي: ﴿أَن تُبْسَلَ﴾: تُسَلَّم إلى خَزَنة جهنم (¹). (ز)

٢٥٢٢٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿أَن تُبْسَلَ نَفْشُ﴾، قال: تُؤخّذَ فتُحبَسَ<sup>(٧)</sup>. (٢٩/٦)

۲۹۲۰ \_ عن محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق الحسين بن واقد \_ ﴿أَن تُبْسَلَ﴾: أن تُجزَى (^).

(٣) كذاً في تفسير الثعلبي (طبعة دار إحياء التراث العربي) ١٥٨/٤، وفي طبعة دار التفسير ١١١١/١٢:
 تنضج وتحرق.

(٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢٠. وعلَّقهِ ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤.

 (٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢٠. وعلَقه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٩٠ إلى عبدالرزاق من طريق قتادة.

(٦) تفسير الثعلبي ١٥٨/٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٨٤ \_.

<sup>(</sup>۲) تفسّير مجاهدٌ ص٣٢٤، وأخرجه ابن جرير ٣٢١/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه ابن حجر في الفتح ٢٨٧/٨ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجُه عبدُالرزاق ٢/٢١٪، وابن جرير ٣٢١/٩، ٣٢٤، وابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن العنذر.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢٢.

٢٥٢٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَذَكِرٌ بِهِ يَهِ يعني: وَعِظْ بالقرآن الله وَأَن أَنْسُلُ فَقْنُ ﴾ يعني: لِقُلا تبسل نفس ﴿يِمَا كُسَبَتْ ﴾ يعني: بما عملت من الشرك والتكذيب، فتُرتَهن بعملها في النار(١٠). (ز)

۲۰۲۷ \_ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم \_ من طریق ابن وهب \_ في قوله: ﴿أَن تُبْسُلَ نَفْشُ بِمَا كَسَبَتُ﴾: أن تُؤخّذ نفس بما كسبت (٢) (١٣٠٥). (ز)

تعود أن الشمير في قوله: ﴿ ٣٨٧) هذا القول. وكذا ذكر أنَّ الضمير في قوله: ﴿ بِهِ ﴾ قد يعود على الدين.

اختُلِف في معنى قوله: ﴿أَن تُبْسَلَ نَفْشُ على أربعة أقوال: الأول: أن تُسلَم.
 والثاني: تُخبَس. والثالث: تُفضَح. والرابع: تُجزَى.

ورجّع ابنُ جرير (٣٢٣/٩ بتصرف) المعنى الثاني مستندًا إلى اللغة، وقال: «أصل الإبسال: التحريم، يُقال منه: أبسلت المكان، إذا حرّمته فلم يقرب، ومنه قوله الشاعر:

بَكَرَتْ تَلُومُكَ بَعْدَ وَهْنِ فِي النَّدَى بَسْلٌ عَلَيْكِ مَلاَمَتِي وَعِتَابِي أَي حَرام عليك ملامتي وعتابي. ومنه قولهم: أسد باسل، ويراد به: لا يقربه شيء، فكأنه قد حرَّم نفسه، ثم يجعل ذلك صفة لكل شديد يتحامى لشدته. فتأويل الكلام إذًا: وذكر بالقرآن هؤلاء الذين يخوضون في آياتنا وغيرهم ومَّن سلك سبيلهم من المشركين، كيلا تُبسل نفس بذنوبها وكفرها بربها، وترتهن فتغلق بما كسبت من إجرامها في عذاب الله.

ورجِّح ابنُ كثير (٩/ ٧٩) الجمع بين هذه الأقوال مستندًا إلى النظائر بقوله: «وكل هذه الأقوال والعبارات متقاربة في المعنى، وحاصلها: الإسلام للهلكة، والحبس عن الخير، والارتهان عن درك المطلوب، كقوله: ﴿ كُلُّ تَنْبِى بِنَا كَبَتْ رَمِينَةً ۞ إِلَّا أَصْبَ الْبِينِ﴾ [المدنر: ٣٨ - ٣٩]».

وبنحوه رجّع ابنُ عطية (٣٨٨/٣) مستندًا إلى اللغة، ثُمَّ ذكر قولًا مفاده: أنَّ ﴿تُبْسَلَ﴾ مأخوذ من البسل، أي: من الحرام. كما قال الشاعر:

بَكَرَتْ تَلُومُكَ بعد وَهْنِ في النَّدى بَـسْلٌ عـلـيـك مـلامـتـي وعـتـابـي وانتَقَده بقوله: اوهذا بعيده.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٢١/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٩/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

المنابعة المنابعة المنابعة

### ﴿ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾

٢٥٢٢٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيٌّ ﴾ يعني: قريبًا ينفعهم، ﴿ وَلَا شَفِيهُ فِي الآخرة يشفع لهم (١٠). (ز)

### ﴿ وَإِن نَمْدِلْ كُلُّ عَدْلِ لَا يُؤْخَذْ مِنْهَأَ ﴾

٢٥٢٢٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَإِن تَمْدِلُ كُلُّ عَدْلٍ لَا يُؤخَذْ مِنْهَا ﴾، قال: لو جاءت بمَلْءِ الأرض ذهبًا لم يُقْبَل منها<sup>(٢٧)</sup>. (١٩/٢)

٢٥٢٣ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَإِن تَعْدِلْ كُلُ مَدْلِ
 لَا يُوْخَذْ مِنْماً ﴾ فما يعدلها، لو جاءت بمِلْء الأرض ذهبًا لتفتدي به ما قبل منها ". (ز)

٢٥٢٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِن تَمْدِلَ ﴾ يعني: فتفتدي هذه النفس المرتهنة بعملها ﴿كُلَّ مَدْلِ ﴾ فتعطى كُلَّ فداء ملء الأرض ذهبًا ﴿لَّا يُؤخَذُ مِنْهَا ﴾ يعني: لا يُقْبَل منها (٤٠). (ز)

٢٥٢٣٢ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَإِن تَمْدِلَ كُلَّ عَدْلِ لَا يُؤَخَذَ مِنْهَأَ ﴾، قال: ﴿وَإِن تَمْدِلُ﴾: وإن تفتد يكون له الدنيا وما فيها يفتدي بها لا يؤخذ منه عدلًا عن نفسه، لا يقبل منه (١٠٠٠٠٠٠٪. (ز)

[٢٣٠٦ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٨٩) أنَّ ابن جرير حكى عن قائل أنَّ المعنى: وإن تعدل من العدل المضاد للجور، ورَةً عليه وضعَّفه بالإجماع على أنَّ توبة الكافر مقبولة. ثم استدرك عليه ابنُ عطية بقوله: •ولا يلزم هذا الردُّ؛ لأنَّ الأمر إنما هو يوم القيامة ولا تقبل فيه توبة ولا عمل».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٨.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۲۱۲/۱، وابن جرير ۳۲٤/۹، وابن أبي حاتم ١٣١٨/٤. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٦٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٢٤، وابن أبي حاتم ١٣١٩/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

#### وتنبوع التفسيد المادي

### ﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا ۗ ﴾

**۲۰۲۳۳ ـ عن عبدالله بن عباس ـ** من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿أَتِسِلُواكِه، قال: فُضِحوا<sup>(۱)</sup>. (۱۱/۱۶)

٢٥٢٣٤ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿أَنْسِلُواْ بِمَا كَسَبُواْ ﴾، قال: أُسلِموا بجَواثرهِم (٢)(٣).

٢٥٢٣٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ ﴿ أَوْلَكِكَ ٱلَّذِينَ أَبْسِلُوا ﴾: أسلموا (٤). (ز) ٢٥٢٣٦ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جُونِيبِر \_ في قوله: ﴿ أَبْسِلُوا بِمَا كُسُبُوا ﴾، قال: أنضجوا (٥). (ز)

٢٥٢٣٧ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ أُولَٰكِكَ ٱلَّذِينَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُواْ ﴾ قال: يقول: أسلموا (٦) . (ز)

٢٥٢٣٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْلَكِكَ عِنهِم ﴿الَّذِينَ أَبْسِلُوا ﴾ يعني: حُبِسوا في النار ﴿يِمَا كَسَبُوا ﴾ يعني: حُبِسوا في

٢٥٢٣٩ ـ عن سفيان بن حسين أنَّه سُئِل عن قوله: ﴿أَثِيلُوا﴾. قال: خُذِلوا، أُسْلِموا)، أَسْلِموا، أما سَمِعتَ قول الشاعر:

فإن أقفَرت منهم فإنهم بَسْلُ (٨)

(97/7)

۲۵۲۴ - عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ أَنْكِيكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُواْكِي، قال: أُخِذوا بما كسَبوا<sup>(۹)</sup>. (۲/۲٪)

٢٥٢٤١ ـ قال سفيان [بن عُيينة] ـ من طريق ابن أبي عمر العدني ـ في قوله:
 ﴿أَيْهُوا بِمَا كَسَبُولُهُ، قال: أُسْلِمُوا، ارْتَهَنوا (١٠٠). (ز)

- (١) أخرجه ابن جرير ٣٢٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣١٩/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
  - (٢) جرائر: جمع جريرة، وهي: الجناية والذنب. النهاية (جَرَرَ).
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣١٩ بنحوه من طريق الضحاك. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
  - (٤) أخرجه ابن جُرير ٩/ ٣٢١. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٠.
  - نرير ۱۱۱۶. (۱۲) احرجه ابن ابي خانم ۱۱۲۶. زير ۲۲۲۹. (۷) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۸۸۱.
    - (٦) أخرجه ابن جرير ٣٢٦/٩. (١) ما الما الما الما الما الما الما
    - (٨) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
       (٩) أخرجه ابن جرير ٩/٣٢٦، وابن أبي حاتم ١٣١٩/٤.
      - (۱۰) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١٩/٤.

### ﴿لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَبِيدٍ وَعَذَابُ أَلِيدٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ۞﴾

٢٥٢٤٢ ـ عن أبي رَزِين [مسعود بن مالك الأسدي] =

۲۰۲٤۳ \_ وإبراهيم النخعي ـ من طريق منصور ـ ﴿ عَبِيرِ ﴾، قالا: ما يَسِيل مِن صَديدهم (۱). (ز)

٢٥٢٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَهُرْ شَرَابٌ مِّنْ حَبِيرِ﴾ يعني: النار التي قد انتهى حرَّها، ﴿وَعَذَابُ أَلِيدًا﴾ يعني: وجيع، ﴿يِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ﴾ <sup>(١)</sup>. (ز)

﴿ فَلَ أَنْدَعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَمُنَا وَلَا يَشُرُّنَا وَلُرُدُّ عَلَىٰٓ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَنَا اللّهُ كَالَّذِى اَسْتَهْوَتْهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَلَّهُ أَصْحَبٌ يَدْعُونَكُ إِلَى الْهُدَى اثْتِنَا قُلْ إِنَّ الْمُنْكِينِ ﴿ فَهُو اللّهُدَىُّ وَلُيْرَا لِلسِّلِمَ لِرَبِّ الْمُنْكِينِ ﴿ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٧٥٢٤٥ ـ عن أبي إسحاق، قال: في قراءة عبدالله بن مسعود: (كَالَّذِي اسْتَهْوَاهُ الشَّيْطَانُ<sup>(٣)</sup>. (٦/٩٥)

٢٥٢٤٦ ـ عن أبي إسحاق، قال: في قراءة عبدالله بن مسعود: (يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى بَيْنًا) (١٥/١). (١٥/٦)

٢٥٧٤٧ ـ عن مجاهد، قال: في قراءة <mark>عبدالله بن مسعود</mark>: (يَدُعُونَهُ إِلَى الْهُدَى بَيِّنَا). قال: الهدى: الطريق إنه بَيِّنٌ<sup>(٥)ڒ٠٠٧</sup>. (٩٦/٦)

البين من صفة الهدى، ويكون نصب البين على هذه القراءة بقوله: ووإذا قرئ ذلك كذلك كان البين من صفة الهدى، ويكون نصب البين على القطع من الهدى، كأنه قيل: يدعونه إلى الهدى البين، ثم نصب البين لما حذفت الألف واللام، وصار نكرة من صفة المعرفة، ≡!

(۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٠/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في المصاحف ص٦٠، وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف.
 وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعمش. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣٢. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣٢. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٥٢٤٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿ فَلَ أَنَدَعُوا مِن دُونِ اللهِ قَال: هذا مَثلٌ ضربه الله المآلهة وللدعاة الذين يَدْعُون إلى الله، كمثل رجل ضلَّ عن الطريق تائهًا ضالًا، إذ ناداه مناد: فلان بن فلان، هلمَّ إلى الطريق. وله أصحاب يدعونه: يا فلان، يا فلان، هلمَّ إلى الطريق. فإن اتبع الداعي الأول انطلق به حتى يُلقيَه في هلكة، وإن أجاب مَن يَدعو إلى الهدى اهتدى إلى الطريق، وهذه الداعية التي تدعو في البريَّة الغِيلان. يقول: مَثلُ مَن يعبد هذه الآلهة من دون الله في شيء، حتى يأتيه الموت، فيستقبل الهَلكة والندامة. وقوله: ﴿ كَالَّذِى اللهِ مَن عَبْدُونَهُ الشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يقول: أضلتُه، وهم الغِيلان، يَدعونه باسمه واسم أبيه وجدّه، فيتَّبِعُها، ويَرى أنه في شيء، فيُصبِحُ وقد ألقَتْه في هلكة، وربما أكلتُه، أو وجدّه، فيتَبِعُها، ويَرى أنه في شيء، فيُصبِحُ وقد ألقَتْه في هلكة، وربما أكلتُه، أو من دون اللهُ (١٠). (١٩٣٨)

YoY٤٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿كَأَلَيْكَ الشّيَوْلِيُ ﴾ الآية، قال: هو الرجل الذي لا يستجِيبُ لهدى الله، وهو رجل أطاع الشيطان، وعَمِل في الأرض بالمعصية، وجازَ عن الحق، وضلَّ عنه، وله أصحابٌ يدعونه إلى الهدى، ويزعُمون أن الذي يأمرونه به هُدى الله، يقول الله ذلك لأوليائهم من الإنس، يقول: إنَّ الهدى هدى الله، والضلالة ما يدعو إليه الجنُّ(٢). (١٩٥٨)

٢٥٢٥٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿ قُلْ أَنْدَعُوا مِن دُوبِ اللَّهِ عَلَى الطريق، فذلك مثلٌ مَن يَضِلُ في الْأَرْضِ حَيْرانَ هِ اللَّهِ عَلَى الطريق، فذلك مثلٌ مَن يَضِلُ إِلَى الطريق، فذلك مثلٌ مَن يَضِلُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا

<sup>==</sup> ثم قال: قوهذه القراءة تؤيد قول مَن قال: الهدى في هذا الموضع: هو الهدى على الحقيقة».

وبنحُوه علَّق ابنُ عطية (٣/ ٣٩١ ـ ٣٩٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٢٩/٩ ـ ٣٣٠، وابن أبي حاتم ١٣٢١/٤ ـ ١٣٢٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٢) أخرجه ابن جرير ٣٣١/٣، وابن أبي حاتم ١٣٢٢/٤.

والمنظلة المنظلة

بعد إذ هُدِي (۱<mark>)۸۲۲۰</mark>. (۹٤/٦)

٢٥٢٥١ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿الشَّيَطِينُ﴾، يعنى: إبليس، وذريته (٦).

٢٥٢٥٢ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في الآية، قال: خصومة عَلَّمها الله محمدًا ﷺ وأصحابه، يُخاصِمون بها أهلَ الضلالة (١٠) (١٠٥٥)

٢٥٢٥٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله تعالى: ﴿أَسْتَهُوْتُهُ

<u>١٣٠٠٨</u> اختُلف في قوله: ﴿لَهُ الصَّحَابُ هل هم من المؤمنين، أم من الضالين.

وعلَّق ابنُ جرير (٩/ ٣٣١) على القول الثاني الذي قاله ابن عباس من طريق العوفي بقوله: «فكأنَّ ابن عباس على هذه الرواية يرى أنَّ أصحاب هذا الحيران الذين يدعونه إنما يدعونه إلى الضلال، ويزعمون أن ذلك هدى، وأن الله أكذبهم بقوله: ﴿قُلْ إِكَ هُمَى اللهِ هُوَ المُكَنَّهُ، لا ما يدعوه إليه أصحابه.

وبنحوه علَّق ابنُ عطية (٣/ ٣٩٢).

ثم رجَّع ابنُ جرير (٩/ ٣٣٢) القول الأول، وانتقد الثاني مستندًا إلى ظاهر الآية بما مفاده أنه يقتضي أن أصحابه يدعونه إلى ضلال ويزعمون أنه هدى. وهذا خلاف ظاهر الآية؛ فإنَّ الله أخبر أنهم يدعونه إلى هُدَى، فغير جائز أن يكون ضلالًا، وقد أخبر الله أنه هدى.

وكذا انتَقَد ابنُ كثير (٨ / ٨) قول ابن عباس مستندًا إلى السياق، فقال: ففإنَّ السياق يقتضي أن هذا الذي استهوته الشياطين في الأرض حيران، وهو منصوب على الحال، أي: في حال حيرته، وضلاله، وجهلِه وجه المحجة، وله أصحاب على المحجة سائرون، فبحملوا يدعونه إليهم وإلى الذهاب معهم على الطريقة المثلى. وتقدير الكلام: فيأبى عليهم ولا يلتفت إليهم، ولو شاء الله لهداه، ولرد به إلى الطريق؛ ولهذا قال: ﴿فُلُ إِنَّ هُدَى اللهِ هُو اللهُكَنَّ ﴾ كما قال: ﴿وَمَن يَهْدِ اللّهُ مَن اللّهُ مِن شَيْدِينٍ ﴾ [الزمر: ٣٧]، وقال: ﴿إِن تَحْيِسُ عَلَى هُدُهُمْ فَإِنَّ اللهُ لا النحل: ٣٧]».

وذكر ٰابنُ عطية (٣/ ٣٩١) أنَّ قول ابن عباس قول تحتمله الآية.

 <sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٤، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣٠، وابن أبي حاتم ١٣٢٠/٤ ـ ١٣٢١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢١/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٣١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

ٱلشَّيَطِينُ ﴾، قال: أضلَّته الشياطين ﴿فِي ٱلْأَرْضِ حَيَّانَ﴾ (١). (ز)

Yoyoè \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿قُلَّ أَنَدُعُوا مِن دُونِ اللّهِ الآية، قال: قال المشركون للمؤمنين: اتَّبِعوا سبيلنا، واتركوا دين محمد. فقال الله: ﴿قُلُ أَنَدُعُوا مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَنفَمُنَا وَلا يَمُثُرُنا﴾ فهذه الآلهة، ﴿وَثُرَّدُ عَلَى أَعْقَائِنَا بَعَدَ إِذْ هَدَننَا اللّهُ ﴾ فيكون مَثَلُنا كمَثَل الذي ﴿آسَتَهُوتُهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ﴾. يقول: مثلكم إن كفرتم بعد الإيمان كمَثَل رجل كان مع قوم على الطريق، فَضَلَّ يقول: مثلكم إن كفرتم بعد الإيمان كمثل رجل كان مع قوم على الطريق، فَضَلَّ الطريق، فحيلوا الطريق، فحيلوا يدعونه إليهم، يقولون: اثنِنا فإنَّا على الطريق. فأبى أن يأتيهم، فذلك مثلُ مَن يتَّبِعُكم بعد المحرمة لهذه الذي يدعو إلى الطريق، والطريق هو الإسلام (١٩٤٨). (١٤٤٨)

وذلك أنَّ تُخَفَّر مكة عذَّبوا نفرًا من المسلمين على الإسلام، وأرادوهم على الكفر، وذلك أنَّ تُخَفَّر مكة عذَّبوا نفرًا من المسلمين على الإسلام، وأرادوهم على الكفر، يقرُنُك تُخَفَّر مكة عذَّبوا نفرًا من المسلمين على الإسلام، وأرادوهم على الكفر، يقول الله لنبيّه ﷺ: قل أتعبدون من دون الله من آلهة \_ يعني: الأوثان \_ ما لا يملك لكم ضرًّا ولا نفعًا في الآخرة، ولا يملك لنا ضرًّا في الدنيا، ووَثُرَدُّ عَلَى آعَةًاهِنَاك يعني: ونرجع إلى الشرك وبَعد إذ هَدَننا الله الله السلام، فهذا قول المسلمين للكفار حين قالوا لهم: اتركوا دين محمد ﷺ، واتَّبعوا ديننا. يقول الله للمؤمنين: وأصحابه على الطريق ويَتَعَلَّم ألله الله الله وألمين أن واثبتناك الله والله الله والله المؤمنين: وأصحابه على الطريق ويَتَعَلَى مثلنا إن تركنا دين محمد ﷺ ونحن على طريق ذلك الرجل أن يأتيهم، فذلك مثلنا إن تركنا دين محمد ﷺ ونحن على طريق الإسلام، وأما الذي وأسَتَهَوَتُهُ ٱلشَّيَولِينُ عني: أضلته وفي ٱلأَرْضِ عَيَالَك لا يدرى أن يتوجه؛ فإنَّه عبدالرحمن بن أبي بكر الصديق، أضلته الشياطين عن الهدى، فهو أين يتوجه؛ فإنَّه عبدالرحمن بن أبي بكر الصديق، أضلته الشياطين عن الهدى، فهو

٣٠٩] على هذا القول فـ«الأصحاب» هم على الطريق المدعو إليها، والمؤمنين الداعين للمرتدين شبهوا بهم، والهدى هو هدى على حقيقته. وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٩٢) أنَّ قوله: ﴿قُلُّ إِنَّ هُلَكَ اللَّهِ على هذا القول بمعنى: أن دعاء الأصحاب وإن كان إلى هدى فليس بنفس دعائهم تقع الهداية، وإنما يهتدي بذلك الدعاء مَن هداه الله تعالى بهداه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق ۲۱۲/۲، وابن جرير ۹/ ۳۳۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٢٨/٩ ـ ٣٢٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٠/٤، ١٣٢٢. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

حيران، ﴿لَهُ أَصَحَبُ مهتدون ﴿ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى ﴾ يعني: أبويه، قالا له: اثتنا؛ فإنَّا على الهدى، وفيه نزلت: ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِيَلِدَيْهِ أَقِ لَكُمَّا ﴾ [الاحقاف: ١٧]. فذلك قوله: ﴿ قُلْ إِنِّكَ هُدَى اللَّهِ هُوَ اللَّهُ مَا يَعني: الإسلام هو الهدى، والضلال الذي تدعونا الشياطين إليه هو الذي أنتم عليه، قل لهم: ﴿ وَأُمْرًا لِلْسُلِمَ ﴾ يعني: لنخلص ﴿ لِرَبِّ الْمُلَدِينَ ﴾ فقد فعلنا (١٠ المُنتِينَ . (ز)

### ﴿وَأَنَّ أَقِيمُوا ٱلْعَكَلُوةَ وَاتَّقُوهُ

٢٥٢٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أمرهم بالعمل، فقال لنبيه ﷺ: ﴿وَأَنْ أَقِيمُوا الْعَمَالَةَ وَهَا الْعَمَالَةَ الْمَالَةَ إِلَّا مَع الإخلاص، ﴿وَإَتَّمُونَ ﴾ لِعَمَالَةَ إِلَّا مع الإخلاص، ﴿وَإَتَّمُونَ ﴾ يعنى: وحِدُّوه (٢). (ز)

### ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ ثُمُّشُرُونَ﴾

۲۰۲۰۷ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ قال: يُحْشَر كل شيء، حتى إنَّ الذباب لتُحْشَر (٣). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٢٥٨ ـ عن عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي، قال: ما من أهل بيت يكونُ لهم
 مواقيتُ يعلَمون الصلاة إلا بُورِك فيهم، كما بُورِك في إبراهيم وآل إبراهيم (٤٠). (٦٦/٦)

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٩٠) أنَّ ابن جرير قال بأنَّ الرد على العقب يستعمل فيمن أمّل أمرًا فخاب أمله. وانتقده بقوله: ﴿وهذا قول قلق».

المعادل على هذا القول فالمراد به كَالْتِيك عبدالرحمن بن أبي بكر، وبالأصحاب أبوه وأمه، وهو ما انتقله ابن عطية (٣٩٢/٣) مستندًا إلى أقوال السلف، فقال: «وهذا ضعيف؛ لأنَّ في الصحيح أنَّ عائشة لما سمعت قول القائل: إنَّ قوله تعالى: ﴿وَلَلَّذِى قَالَ لِوَلَالَيْهِ أَنِّ لَكَا ﴾ لَكُمَّا ﴾ [الاحقاف: ١٧] نزلت في عبدالرحمن بن أبي بكر قالت: كذبوا، ما نزل فينا من القرآن شيء إلا براءتي».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٨ ـ ٥٦٩. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٩.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٣/٤.

### ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾

٢٥٢٥٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم خَوَّفهم، فقال: ﴿ وَهُو اللَّذِي خَلَقَ السَّمَكُوتِ وَالْاَرْضَ وَالْحَقِيْ ﴾، يعني: بانَّه لم يخلقهما باطلًا لغير شيء، ولكن خلقهما لأمر هو كائن (۱). (ز)

### ﴿وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقُّ﴾

٢٥٢٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَكُن فَكُن فَكَن فَكَ فَكَ فَكُولُ فَكُن فَوَلَهُ الْإِنسان (٢).

٢٥٢٦١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَوْمَ يَتُولُ ﴾ الله للبعث مرة واحدة: ﴿كُن فَكَارُنُ ﴾. لا يُنتئي الربُّ القول مرتين، ﴿وَوَلَهُ ﴾ في البعث بـ﴿الْمَقَّ ﴾، يعني: الصدق، وأنَّه كائن (٢).

### ﴿ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٥٢٦٢ ـ عن قتادة: أنَّه قرأ: (يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ)(١٠). (١٠١/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٥٢٦٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الشَّهُورِ فَصَيقَ اللهُورِ فَصَيقَ مَن فِي الشَّهُورِ فَصَيقَ مَن فِي السَّهُورِ فَصَيقَ مَن فِي السَّهُورِ فَصَيقَ مَن فِي السَّهُورِ فَصَيقَ مَن فِي السَّمُورِ وَمَن شَاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَىٰ ﴾ يعني: الثانية ﴿ فَإِذَا هُمَ مَنْ فَيْخَ فِيهِ أَخْرَىٰ ﴾ يعني: الثانية ﴿ فَإِذَا هُمَ قِيامٌ يَظُلُمُونَ ﴾ [الزم: ٦٨]

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٣/٤.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٦١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٩.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وأبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الحسن. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٤١، وابن أبي حاتم ١٣٢٣/٤.

وللمنافقة المنافقة

٢٥٢٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَهُ ٱلْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ ﴾ أي: ينفخ إسرافيل ﴿فِي اللَّهُورَ ﴾ (ز)

### ﴿فِي ٱلصُّورِّ﴾

٢٥٢٦ - عن عبدالله بن عمرو، قال: سُئِل النبيُ 繼 عن الصُّور، فقال: «قرنٌ يُنفخُ
 فهه (٢٠). (٢٠/٦)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۰/۱۵ (۲۰۰۷)، ۲۱/۱۱ (۱۰/۱۱ (۱۲۸۰)، وأبو داود ۱/۱۲۷ (۱۲۲۲)، والترمذي ۱/۲۲۶ (۲۰۲۳)، ۲/۵۰۰ (۲۰۲۳) \_ ۲۸۸ (۲۰۹۹)، ۲۰۱۵ (۲۰۲۰)، وابن حبان ۳۰۳/۱۲ (۲۳۲۷)، والحاكم ۲/۳۲۲ (۲۳۳۱)، ۲/۰۵۰ (۲۳۲۳)، ۲/۴۸۰، ۱۲۲۶، ۱۲۲۸، وابن أبي حاتم ۲۲۲۳/ (۲۸۲۷)، ۲۹۲۸۷ (۲۹۲۸). وأورده الثعلبي ۲/۲۲۲، ۲۵۲۸،

قال الترمذي: «هذا حديث حسن، إنما نعرفه من حديث سليمان التيمي». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وأورده الألباني في الصحيحة ٣/٦٨ ـ ٦٩ (١٠٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاقً بن راهويه في مسنده ١/ ٩٤٪ (١٠)، وأبو الشيخ في كتاب العظمة ٨٢١/٣ (٣٦٦) كلاهما مطولًا، وابن جرير ٤١٩/١٥، ٤٤//٢٦ ـ ٤٤٩ واللفظ له، وابن أبي حاتم ٢٩٢٨/٩ (١٦٦٢١)، ٢٩٢٩/ ـ ٣٩٠ (١٦٦٢٧)، من طريق إسماعيل بن رافع المدني عن يزيد بن أبي زياد عن رجل عن محمد بن كعب القرظي عن رجل من الأنصار عن أبي هريرة به.

وسياتي بتمامه مطولًا عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنتُخُ فِي اَلشَّرِرِ فَقَنِعَ مَن فِي اَلتَّمَكِرَتِ وَمَن فِي اَلاَّرَفِي إِلَّا مَن شَكَةَ اَلْفُهُ [النـمل: ٨٧]، وقوله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الشَّورِ فَصَمِقَ مَن فِي اَلشَّكَوَتِ وَمَن فِي الأَرْفِي إِلَّا مَن شَلَةً الْفَهُ﴾ [الزمر: ٨٦].

إسناده ضعيف جدًا، فيه إسماعيل بن رافع المدني قال عنه ابن حجر في التقريب (٢٤٤): فضعيف الحفظ»، وفيه أيضًا: يزيد ابن أبي زياد قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٧١٧): فضعيف، كبر فتغيّر وصار يتلقن، وفيه جهالة شيخ يزيد، وجهالة الراوي عن أبي هريرة.

٢٥٢٦٧ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق أبي الزعراء \_ قال: الصورُ كهيئة القرْن،
 يُنفخُ فيه (١٧/١٦٠٠). (١٧/٩٠)

**۲۵۲٦۸** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: الصُّورُ كهيئة البُوق<sup>(۲۲)</sup>. (۹۷/۲)

٢٥٢٦٩ \_ عن الحسن البصرى =

٢٥٢٧ \_ وقتادة بن دعامة \_ من طريق مطر الورّاق \_ قالا: ﴿وَثَغِنَ فِي ٱلشُّورِ﴾ [الزمر:
 ١٨] نفخ في الروح<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٢٧١ ـ عن الحسن البصري: أن الصُّور جمع الصورة (٢٣١٣٠ . (ز)

۲۰۲۷۲ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ أنَّه قرأ: (يَوْمَ يُنفخُ فِي الصَّورِ)، أي: في الخُلْق (١٠١/٣٠٠)

٢٥٢٧٣ ـ عن عبدالرزاق الصنعاني في قوله تعالى: ﴿وَيُفِخَ فِي ٱلصُّورِ﴾ [الزمر: ٦٨]

آ۱۳۲۲ وجّه ابنُ جرير (۹/ ۳٤٠) هذا القول، فقال: «كقولهم: سور، لسور المدينة، وهو جمع سورة».

تعربية قول الحسن السابق يقتضي أنَّ الصور جمع صورة، وذكر ابنُ عطية (٣/ ٣٩٦) أنَّ القراءة بفتح الواو تؤيده.

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسدد ـ كما في المطالب العالية (٥١٠١) ـ، والطبراني (٩٧٥٥). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩٢٩/٩. كما أخرجه يحيى بن سلام ٢٩٢/٥ من طريق ابن مجاهد، وإسحاق البستي في تفسيره ص٣٠ من طريق ابن جريج، وابن جرير ١٣٢/١٨ مطولًا من طريق ابن جريج. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه إسحاق البستي في تفسيره، ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٣/ ١٥٧.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٨/ ١٣٤ دون ذكر القراءة، وذلك في سورة النمل آية رقم ٨٧. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وأبى الشيخ.

المنافعة المنافعة

قال: كان قتادة يقول: هي الصُوَر. يعني صُور الناس كلهم، نفخ فيها كلها(١) [٢٣١٤].

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٢٧٤ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ طَرْفَ صَاحِبِ الصُّورِ مُذَ وُكِّلَ بِهِ مَستعد، ينظر نحو العرش، مخافة أن يؤمرَ قبل أن يَرْتَدُ إليه طرفُه، كأن عينيه كوكبان دُرِيَّان (٢٠/٣). (٩٧/٦)

٧٥٢٧ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: «كيف أنعَمُ وصاحبُ الصُّور قد التَّقَم القرْن، وحنَى جبهتَه، وأصنَى بسمعِه، ينتظرُ متى يؤمر؟!». قالوا: كيف نقول، يا رسول الله؟ قال: «قولوا: حسبُنا الله ونعمَ الوكيل، على الله توكلنا) (٣/ ٩٧)

آ٢٣١٤ اختُلِف في معنى الصور على معنيين: الأول: قرن ينفخ فيه نفختان: إحداهما لفناء من كان حيًا على الأرض، والثانية لنشر كل ميت. والثاني: الصور في هذا الموضع: جمع صورة، ينفخ فيها روحها، فتحيا.

ورجَّح ابنُ جرير (٩/ ٣٤٠) القول الأول دون الثاني الذي قاله الحسن وقتادة مستندًا إلى السنة، فقال: «والصواب من القول في ذلك عندنا ما تظاهرت به الأخبار عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: ﴿إِنَّ السِرافيل قد التقم الصور، وحنى جبهته، ينتظر متى يؤمر فيَنفُخ». وأنَّه قال: «الصور قرن ينفخ فيه».

وبنحوه رجَّح ابنُ كثير (٦/ ٨٢) مستندًا إلى السُّنَّة.

<sup>(</sup>١) علقه عبدالرزاق في تفسيره ٢٠/١٧٥.

وستأتي آثار أخرى عند تُفسير قوله تعالى: ﴿وَيَرْمَ يُنْفَعُ فِي الشَّرِو فَقَدْعَ مَن فِي الشَّكَوْتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلَّا مَن شَّسَةَ اللَّهُۗ [النعل: ٨٨]، وقوله تعالى: ﴿وَيُؤْمِعُ فِي الشَّروِ فَسَمِقَ مَن فِي الشَّكَوْتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلَّا مَن ثَاتَةَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٦٨]. (٢) أخرجه الحاكم ٢٠٣٤ (٨٦٧٦).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال الذهبي في التلخيص: «صحيح على شرط مسلم». وقال النوات المراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص١٨٩٨: «رواه أبو الشيخ، وإسنادها جيد. وقال ابن حجر في الفتح ٢٩٨١، دس. بسند حسن. وأورده الألباني في الصحيحة ٣/ ٦٥ (١٠٧٨).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد /۱۶۶ ـ ۱۲۵ (۳۰۰۸)، والحاكم ۲۰۳/۶ (۲۲۷۷)، وابن جوير ۱۱۸/۱۵، ۲۱۹/۲۳. وأورده الثمليي ۷۱/۱۰.

قال الحاكم: «مدار هذا الحديث على أبي سعيد». وقال الذهبي في التلخيص: «عطية ضعيف». وقال الهيثمي في التلخيص: «عطية الهيثمي في الأوسط باختصار عنه، وفيه عطية الهيثمي في المجمع ٢٩٥/ ٣٣١ (١٩٨٨): «وراه العرفي» وهو ضعيف، وفيه توثيق لينّه. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٢٩٥/ ٣٩٦ (٥٨٨٣): «وله شاهد من حديث أبي سعيد الخدري، رواه ابن حبان في صحيحه، والترمذي في الجامع». وأورده الألباني في الصحيحة ٢٣/٦/ ١٤ (١٩٧٩).

إسماعيل أبو يحيى التيمي.

٧٥٢٧٦ ـ عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: «كيف أنعَمُ وصاحب القَرْن قد التقَمه، وحنى جبهته، وأصغى بسمعه، ينتظرُ منى يؤمرُ فينفخُ؟!». قالوا: يا رسول الله، فما تأمرُنا؟ قال: «قولوا: حسبُنا الله ونعمَ الوكيل»(١). (٩٨/١)

۲۰۲۷۷ ـ عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ، قال: «كيف أنعَمُ وصاحبُ الصُّور قد التقمَ القَرْنَ، وحنَى الحبهة، وأصغى بالأنن متى يؤمرُ فينفُخُ؟!». قالوا: فما نقول، يا رسول الله؟ قال: «قولوا: حسبُنا الله ونِغمَ الوكيل، على الله توكلنا»(٣). (٩٨/٦)

٢٥٢٧٨ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لُو أَنَّ أَهُلَ مِنْى الْجَمَعُوا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ المُلْوَا القَرْنَ مِن الأَرْضِ مَا أَقُلُوهُ (٣). (٩٦/٦)

۲۰۲۷۹ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ: الما يزالُ صاحبًا الصُّور مُمسِكَيْن بالصُّور، ينتظران متى يؤمَران<sup>(٤)</sup>. (٩٧/٦)

٢٥٢٨ - عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ، قال: «ما مِن صباح إلا ومَلكان يُناديان،
 يقول أحدهما: اللَّهُمَّ، أَعْطِ مُنفِقًا خَلَقًا. ويقول الآخر: اللَّهُمَّ، أعطِ مُمْسِكًا تَلَقًا.
 ومَلكان موكلان بالصُّور، ينتظران متى يُؤْمَران فينفُخان، وملكان يناديان: يا بافئ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٣/١٨٩، وأبو عمرو الداني في كتاب السنن الواردة في الفتن ٦/ ١٣٨٤ (٧٠٠).

قال أبو نعيم: «حديث غريب من حديث الثوري عن جمفر، تفرد به الرملي عن الفريابي». وأورده الألباني في الصحيحة ٣/ ٦٦ ـ ٦٨ (١٠٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۸۹/۱۷ (۱۱۰۳۹)، ۲۲۸/۱۸ (۱۱۲۹۱)، والترمذي ٤٢٨/٤ (۲۲۰۰)، ٥٠/٥٥) (٣٥٢٤)، وابن حبان ٢٠٠/١ (٢٨٥٨)، والحاكم ٢٠٣/٢ (٢٨٥٨)، وعبدالرزاق في تفسيره ٣/٥٣٠ (٢٦٤٢)، وابن جرير ١١٧/١٥ ـ ٤١٨، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ٣/١١٨ (٤٥٤). وفيه

قال الترمذي: «هذا حديث حسن». وقال الحاكم: «ولهذا الحديث أصل من حديث زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد». وقال الذهبي في التلخيص: «أبو يحيى واه». وأورده الألباني في الصحيحة ٢/٢٦ ـ ٧٧ (١٠٧٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩٢٨/٩ (١٦٦٢٠)، من طريق يحيى بن عباد، ثنا خالد ابن أبي خالد، ثنا عطية العوني، عن أبي سعيد به.

إسناده ضعيف؛ فيه عطية بن سعد العوفي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٦١٦): «صدوق يخطئ كثيرًا، وكان شيعيًّا مُذَلِّسًا». ومع ضعفه فإن رواياته عن أبي سعيد مردودة؛ لأنه يدلّس تدليسًا قبيحًا عن محمد بن السائب الكلبي الكذاب بقوله: قال أبو سعيد. فيُوهِم أنه أبو سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه ٣٣٨/٥ (٤٢٧٣) بنحوه.

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢٥٣/٤ (٨٢٥١): «هذا إسناد ضعيف؛ لضعف حجاج بن أرطأة، وعطية العوفي».

والمنافق المنافقة

الخير، هلمَّ. ويقول الآخر: يا باغيَ الشر، أقْصِر. وملكان يناديان، يقول أحدهما: ويلٌ للرجال من النساء، وويلٌ للنساء من الرجال<sup>،(۱)</sup>. (١٨/٦)

۲۰۲۸۱ \_ عن عبدالله بن عمرو، عن النبي ﷺ، قال: «النافخان في السماء الثانية، رأسُ أحدِهما بالمشرق ورِجُلاه بالمغرب، ينتظران متى يُؤمَران أن ينفُخا في الصُّور فينفُخا، (۲). (۹۹/٦)

إسرافيل، فقالت عائشة: أخبرني عن إسرافيل. فقال كعب: عندكم العِنْم، فذكر إسرافيل، فقالت عائشة: أخبرني عن إسرافيل. فقال كعب: عندكم العِلْم. قالت: أجل، فأخبرني. قال: له أربعة أجنحة؛ جناحان في الهواء، وجناحٌ قد تَسَرْبَل به، وجناح على كاهله، والقَلَمُ على أذنه، فإذا نزل الوحي كتب القلم، ثم دَرَسَت الملائكة، ومَلَك الصُّور جاثٍ على إحدى رُكبتيه وقد نصب الأخرى، فالتقم الصُّور، مَحنيٌ ظهرُه، وقد أمِر إذا رأى إسرافيل قد ضمَّ جَناحيه أن ينفخ في الصور. فقالت عائشة: هكذا سمعتُ رسول الله ﷺ يقول (١٩/٦)

٢٥٢٨٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: بلغني عن عبدالله بن مسعود قال: يقوم ملك بين السماء والأرض فينفخ فيه (٤). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ١٣٥/٥ (٣٩٩٩) مختصرًا، والحاكم ١٧٣/٢ (٢٦٧٢) مختصرًا، ٢٠٤/٤ (٣٦٧٩)
 واللفظ له. وفيه خارجة بن مصعب.

قال الحاكم: اتفرد به خارجة بن مصعب، عن زيد بن أسلم. وقال الذهبي في التلخيص: اخارجة ضعيف. وخارجة المحيف. وخارجة ضعيف. وقال المحيف. وقال المحيف. وقال المحيف. وقال المحيف. وقال المحيف. وقال المجتمع ١٠/١٣٦ (١٨٣٠٩): الروى ابن ماجه طرفًا منه، ورواه البزار، وفيه خارجة بن مصعب المخراساني، وهو ضعيف جدًّا. وقال يحيى بن يحيى: مستقيم الحديث. وبقية رجاله ثقات. وقال الألباني في الضعيفة ٥/٣٤ (٢٠١٨): المضيف جدًّا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٤٠٧/١١ (٦٨٠٤)، ويحيى بن سلام موقوفًا ٢/ ٥٧١.

قال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٠٤/٤ (٥٤١٣): «رواه أحمد بإسناد جيد، هكذا على الشك في إرساله أو اتصاله». وقال الهيثمي في المجمع ٢٠٠ (٣٣٠ (١٨٣٠): «رواه أحمد على الشك، فإن كان عن أبي مرية فهو مرسل، ورجاله ثقات. وإن كان عن عبدالله بن عمرو فهو متصل مسند، ورجاله ثقات». وقال ابن حجر في الفتح ٢١٩/١١: «... ورجاله ثقات». وقال الألباني في الضعيفة ٢٤/ ٩٢٠): «منكرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ٩/١١٤ (٩٢٨٣)، وأبو نعيم في الحلية ٦/٤٧ ـ ٤٨.

قال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٠٤/٤): «... بإسناد حسن». وقال الهيشمي في المجمع ٣١/١٣ (١٨٣١): «وإسناده حسن». وقال ابن حجر في الفتح ٣٦٩/١١: «رجاله ثقات، إلا علي بن زيد بن جدعان، ففيه ضعف». وقال السيوطي: «سنده حسن».

<sup>(</sup>٤) علَّقه يحيى بن سلام ٢/ ٥٧٢.

٢٥٢٨٤ - عن أبي هريرة - من طريق محمد بن كعب القرظي - قال: تُجعل الأرواح في الصُّور، ثم يَنفُخ فيه صاحب الصُّور، فيذهب كل روح إلى جسده مثل النحل، فتدخل الأرواح في أجسادها(١٠). (ز)

المُمْورِ الزمر: ١٦] قال: الصور مع إسرافيل، وفيه أرواح كل شيء يكون فيه يوم ينفخ فيه المُمُورِ الزمر: ١٦] قال: الصور مع إسرافيل، وفيه أرواح كل شيء يكون فيه يوم ينفخ فيه نفخة الصعقة، فإذا نفخ فيه نفخة البعث قال الله ﷺ: بعزتي لترجعن كل روح إلى جسدها. قال: ودارة منها أعظم من سبع سماوات ومن الأرض، قال: فخلق الصور على إسرافيل، وهو شاخص ببصره إلى العرش متى يؤمر بالنفخ فينفخ في الصور (١٠). (ز) من لولؤة بيضاء في صفاء الزجاجة، ثم قال للعرش: خُذِ الصور، فتَعلَّق به، ثم من لولؤة بيضاء في صفاء الزجاجة، ثم قال للعرش: خُذِ الصور، فتَعلَّق به، ثم والد: كن فكان إسرافيل، فأمره أن يأخُذ الصور، فأخذه، وبه ثَقبٌ (١٣) بعدد كلَّ روح مخلوقة ونفس منفوسة، لا تخرج رُوحان من ثقب واحد، وفي وسط الصور كوَّة أن كاستدارة السماء والأرض، وإسرافيل واضِعٌ فمه على تلك الكوَّق، ثم قال له الربُّ تعالى: قد وكَّلتُك بالصور، فأنت للنفخة والصيحة. فدخل إسرافيل في مقدَّم البرس، فأدخل رجله اليمنى تحت العرش، وقدَّم اليسرى، ولم يَظْرِفْ منذ خلقه الله، ينظرُ منى يُؤمِّرُ به (١٠). (١٠٠١)

٢٥٢٨٧ ـ عن أبي بكر الهُذَلي، قال: إنَّ مَلَكَ الصور وُكِّل به، إنَّ إحدى قدَمَيه لفي الأرض السابعة، وهو جاثٍ على ركبتيه، شاخصٌ بصرُه إلى إسرافيل، ما طرَف منذُ خلقه الله تعالى، ينتظرُ متى يُشيرُ إليه فينقُخُ في الصور<sup>(١٦)</sup>. (١٠٠/١)

### ﴿عَكِلُمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةُ

٢٥٢٨٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿عَلِلْمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَكَةُ ﴾، يعني: أنَّ عالم الغيب والشهادة هو الذي ينفخُ في

<sup>(</sup>١) أخرجه يحى بن سلام في تفسيره ٨١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩٢٨/٩، وأبو الشيخ في العظَمة ٣/ ٨٤٢.

<sup>(</sup>٣) التَّقْبُ: الخَرْقُ النافِذُ. لسان العرب (ثقب).

<sup>(</sup>٤) الكَوَّةُ: الخَرْق في الحائط والنَّقْب في البيت ونحوه. لسان العرب (كوي).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٣/ ٨٤١. (٦) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٢/ ٦٨٧.

وتفريح التبنين الملاح

الصُّور<sup>(۱)(۲۳۱۵</sup>. (۱۰۱/٦)

٢٥٢٨٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ في قوله: ﴿عَالِمُ ٱلْفَيْبِ وَاللَّهُ عَالِمُ ٱلْفَيْبِ وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَل

٢٥٢٩ - عن الحسن البصري - من طريق أبي بكر الهذلي - قال: الشهادة: ما قد رأيتُم من خَلقِه. والغيبُ: ما غاب عنكم مِمًّا لم تَروه (١٠١/٦)

۲۰۲۹۱ \_ قال مقاتل بن سلیمان: ﴿عَكِلُمُ ٱلْفَيْبِ﴾، یعلم غیب ما کان وما یکون. ثم قال: ﴿وَالشَّهَادَةِ﴾، یعنی: شاهد کل نجوی، وکل شیء<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿وَمُو لَلْمَكِيمُ ٱلْخَدِيرُ ۞﴾

۲۰۲۹۲ \_ عن أبي العالبة الرِّباحِيِّ \_ من طريق الربيع \_ قوله: ﴿ لَلْكِيمُ ﴾، قال: حكيم في أمره (٥٠). (ز)

٢٥٢٩٣ ـ عن محمد بن جعفر بن الزبير ـ من طريق محمد بن إسحاق ـ في قوله:
 ﴿ لَفَكِيمُ ﴾، قال: الحكيم في عذره ورحمته إلى عباده (٢٠). (ز)

٢٥٢٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُوَ لَفَكِيمُ عِني: حَكَم البعث، ﴿ٱلْنَجِيدُ ﴾ بالبعث متى يبعثهم (٧). (ز)

آ٢٣١٥ وجّه ابنُ جرير (٣٤١/٩) قول ابن عباس هذا، فقال: افكأنَّ ابن عباس تأوَّل في ذلك أن قوله: ﴿ وَمَا اللّهَ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ الللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ الللّهُ عَلَمُ عَاللّهُ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَ

ثم رَجِّحَ ابنُّ جرير مُسْتندًا إلى الأظهر أنَّ قوله: ﴿عَكِلْمُ الفَيْبِ وَالشَّهَكَةَ ﴾ مرفوع على أنَّه نعت لـ﴿الَّذِيكِ﴾ في قوله: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّنَكَاتِ وَالأَرْفَ بِالخَيِّ ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٤١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۲۲۲۸/۷.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٦١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤.(٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤.

# ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُدُ لِأَبِيهِ مَازَرَ أَتَنَجْذُ أَصْنَامًا مَالِهَةٌ إِنَّ أَرَكَ وَقَمَكَ فِي صَلَالٍ تُمبِينِ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٢٥٢٩٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الضحاك بن مزاحم \_ في قوله: (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ أَأْزُرًا تَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً). قال: كان يقول: أعضُدًا تعتضِدُ بالآلهة مِن دون الله؟! لا تفعلْ. ويقول: إنَّ أبا إبراهيم لم يكن اسمه: آزر، وإنما اسمه: تارّح. قال أبو زرعة: بهمزتين (١٠٣/١). (١٠٣/١)

٢٥٢٩٦ \_ عن الحسن البصري =

۲۵۲۹۷ \_ وأبي يزيد المديني: أنَّهما كانا يقرآن ذلك: ﴿آزَرُ﴾ بالرفع، على الناء (٢٠) النداء (٢)

#### ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ مَازَرَ ﴾

#### 🏶 تفسير الآية:

۲۵۲۹۸ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة مولى ابن عباس - قال: آزرُ: الصنم، وأبو إبراهيم اسمه: يازرُ، وأمَّه اسمها: مِثْلَى<sup>(۲۲)</sup>، وامرأته اسمُها: سارة، وسُريَّتُه أمُّ إسماعيل اسمها: هاجَر، وداود: ابن أمين، ونوح: ابن لَمكَ، ويونس: ابن متَّى (٤٠). (١٠١/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٥/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة. أنظر: مختصر ابن خالويه ص٤٤، والبحر المحيط ١٦٤/٤.

 <sup>(</sup>٢) ذكره ابن جرير ٩/٤٤٦، ويحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٧٩/٢ ـ عن الحسن.
 وهي قراءة متواترة، قرأ بها يعقوب، وقرأ بقية العشرة: ﴿نَازَدُ﴾ بالنصب. انظر: النشر ٢٥٩/٢، والإتحاف
 ٢٦٦

 <sup>(</sup>٣) في المطبوع من تفسير ابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤ بلفظ: (مثاني).

<sup>(</sup>٤) أُخْرِجه ابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

المنظلة المنظلة

۲۰۲۹۹ \_ قال سعيد بن المسيب: ﴿ مَازَدَ ﴾ اسم صنم (١). (ز)

۲۰۳۰۰ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طریق ابن أبي نجیح \_ قال: آزرُ لم یکنْ بأبیه، ولکنه اسم صنم  $(Y)^{(Y)}$ .  $(Y)^{(Y)}$ .

٢٥٣٠١ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في الآية، قال: آزرُ أبو إبراهيم (٣). (١٠٣/٦)

۲۰۳۰۲ \_ قال قتادة بن دعامة: أبو إبراهيم اسمه: تارَحُ(٤). (ز)

. **٢٥٣٠٣** ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: اسم أبيه، وَيُقال: لا، بل اسمه: تارَخُ، واسم الصنم: آزر، يقول: أتتخذ آزرَ أصنامًا آلهةً (١٢٨/٢٥]. (١٠٢/٦)

٢٥٣٠٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ مَاذَدَ ﴾ ،
 قال: اسم أبيه: آزر (١)

٢٥٣٠٥ عن سليمان التيمي - من طريق معتمر بن سليمان - أنَّه قرأ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيم إِبْرُهِيم لِأَبِيهِ مَانِكَ ﴾ قال: بلغني أنها: أعوج، وأنها أشدُّ كلمة قالَها إبراهيم لأبيه (١٠٢٦).
 (١٠٢٦). (١٠٢٨)

المنافقة المن علية (٣/ ٣٩٧) اعتراضًا على هذا القول، فقال: (ويُعترض هذا بأنَّ ﴿ اَرْدَ﴾ إِذَا كَانَ صفة فهو نكرة، ولا يجوز أن تنعت المعرفة بالنكرة». ثم بيَّن أنه يمكن توجيهه على تحامل (بأن يقال: زيدت فيه الألف واللام وإن لم يُلفَظ بها، وإلى هذا أشار الزجّاج؛ لأنَّه قدَّر ذلك، فقال: لأبيه المخطئ. وبأن يقال: إنَّ ذلك مقطوع منصوب بفعل، تقديره: أذمُّ المعوجَ أو المخطئ، ولا تبقى فيه الصفة بهذا الحال». ثم ائتَّقَد هذا التوجيه بقوله: (وهذا ضعيف».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٦٠/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٤٣/٩ ـ ٣٤٤ وابن أبي حاتم ١٣٢٥/٤ بنحوه من طريق ليث. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شيبة، وعَبد بن تحميد، وابن المنذر. وضعفه ابن حجر في الفتح ٩٩/٨.

 <sup>(</sup>۳) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (۱) تفسير ابن أبي زمنين ۲/۸۷.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٤٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٤/٤.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٩٣٤٣/٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٥. وذكره ابن جرير ٩/ ٣٤٤ دون نسبة لأحد.

٢٥٣٠٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: وآزر أبو إبراهيم، وهو تارخ، مثل إسرائيل ويعقوب، وكان من أهل كُوثَى، قرية من سواد الكوفة(١). (ز)

۲۰۳۰۷ \_ قال مقاتل بن حيان: لقب لأبي إبراهيم (٢). (ز)

٢٥٣٠٨ \_ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِنْزَهِيدُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ ﴾: اسمه بكلام قومه: تارَح<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٥٣٠٩ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ إِنْزِهِيدُ لِأَبِيهِ ءَاذَدَ﴾، قال: ليس آزرُ بأبيه، ولكن: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ﴾ وهُنَّ الآلهة، وهذا من تقديم القرآن، إنما هو إبراهيمُ بن تَارَح (٤). (١٠٢/٦)

 ۲۰۳۱ - عن محمد بن إسحاق - من طريق سلمة بن الفضل - قال: آزر أبو إبراهيم، وكان فيما ذُكِر لنا ـ والله أعلم ـ رجلًا من أهل كُوثَى، من قرية بالسَّواد؛ سَوَاد الكوفة (٥) . (ز)

٢٥٣١١ ـ عن سعيد بن عبدالعزيز ـ من طريق عمرو بن أبي سلمة ـ قال: هو آزر، وهو تارَح، مثل: إسرائيل ويعقوب<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٢٥٣١٢ ـ قال يحيى بن سلَّام: والمقرأة على هذا التفسير: ﴿آزَرُ﴾ بالرفع، وكذلك كان الحسن يقرؤها بالرفع: ﴿ آزَرُ ﴾ يقوله إبراهيم لأبيه، ... كان بعضهم يقرؤها بالنصب، ويقول: اسم أبيه: آزر (٧) (٢٣٢٠. (ز)

٣٣٢٠ أفادت الآثارُ اختلاف المفسرين في المعنىّ بـ﴿مَازَرَ﴾، هل هو اسم أم صفة؟ وإن كان اسمًا فمَن المسمَّى به؟ على ثلاثة أقوال: الأول: هو اسم أبيه. وهو قول الضحاك، والسدي، وابن إسحاق، وسعيد بن عبدالعزيز. الثاني: أنه ليس بأبي إبراهيم. وهو قول ابن عباس، وابن المسيب، ومجاهد، والسدي، وابن جريج. الثالث: هو سبٌّ وعيبٌ بكلامهم، ومعناه: مُعْوَجٌّ. كأنه تأوَّل أنه عابه بزَيْغِه واعْوجاجِه عن الحقِّ. وهو قول سليمان التيمي.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٦٠، وتفسير البغوي ١٥٨/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٦٠، وتفسير البغوي ٣/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٩.٥.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) أخرجه ابن جرير ٣٤٣/٩، وينظر: تاريخه ٢٣٣/١، وابن أبي حاتم ١٣٢٥/٤ بلفظ: كان من حديث إبراهيم عليه الصلاة والسلام أنَّ آزر كان رجلًا من أهل كوثا، من أهل قرية بالسواد؛ سواد الكوفة. وينظر:

تفسير الثعلبي ١٦٠/٤. (٦) أخرجه ابن جرير ٣٤٣/٩.

 <sup>(</sup>۷) تفسیر ابن أبی زمنین ۷۹/۲.

# ﴿ لَتَنْجِدُ أَمْسَنَامًا مَالِهَةً إِنَّ أَرْنَكَ وَقَرْمَكَ فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ۞﴾

٧٥٣١٣ ـ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ آتَنَّفِذُ أَسْنَانًا مَالِهَ ۚ إِنِّ آرَكُ وَوَّمَكَ فِي مَذَه السنة غلام يفسد آلهة أهل الأرض، ويدعو إلى غير آلهتكم، ويكون هلاك في هذه السنة غلام يفسد آلهة أهل الأرض، ويدعو إلى غير آلهتكم، ويكون هلاك مُلْكِك وهلاك أهل بيتك بسببه. فقال نمروذ: إنَّ دواء هذا لَهَيِّن، نعزل الرجال عن النساء، ونعمد إلى كل غلام يُولَد في هذه السنة فنقتله إلى أن تنقضي السنة. فقالوا: إن فعلت ذلك، وإلَّا كان الذي قلنا لك. فعمد نمروذ، فجعل على كل عشرة رجال رجلًا، وقال لهم: إذا طهرت المرأة فحولوا بينها وبين زوجها إلى أن تحيض، ثم يرجع إلى امرأته إلى أن تطهر، ثم يُحال بينهما، فرجع آزر إلى امرأته، فجامعها على طهر، فحملت، قالت الكهنة: قد حُمِل به الليلة. قال نمروذ: انظروا إلى كل امرأة استبان حملها فخلُوا سبيلها، وانظروا بقيتهن. فلما دنا مخاض أم إبراهيم الله دَنت وضعته في حَلْفًا (١٠)، ثم رجعت إلى اسبان فولدت فيه، ثم لَقَته في خرقة، فوضعته في حَلْفًا (١٠)، ثم رجعت إلى

<sup>==</sup> وقد ذكر ابنُ جرير (٩/ ٣٤٥) اختلاف القُرَّاء في قراءة ﴿الرَدُ ﴾، ورجَّح قراءة المن قرأ بفتح الراء من ﴿الرَدَ ﴾ على إثباعه إعراب الأبِ، وأنه في موضع خفض، فَفُتِح إذ لم يكن جاريًا؛ لأنه اسمٌ أعجميًّ، وبناءً على هذا الترجيح فقد جوَّز فَّتُح ﴿الَدَى ﴾ بن أحد وجهين: المَّا أن يكون اسمًا لأبي إبراهيم ﷺ، فيكون في موضع خفض ردًّا على الأبِ، أو يكون نعتًا له، فيكون أيضًا خفضًا، بمعنى تكرير اللام عليه، ولكنه لَمَّا خَرَج مَخْرَج أحدر وأسود تُرِك إجراؤه، وفُعِل به كما يُفْعَل بأشكاله. فيكون تأويل الكلام حينئذِ: وإذ قال إبراهيم لأبيه الزائغ: أتَتَّخِذ أصنامًا آلهةً؟ ». وبناءً على هذين الوجهين، فقد رجَّح مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، وأقوال السلف كون (آزر) اسما لأبي إبراهيم، وعلَّل ذلك بقوله: ولأن الله - تعالى ذِكْره - أخبر أنه أبوه، وهو القول المحفوظ من قول أهل العلم، وون القول الآخر الذي زعم قائله أنه نعتٌ».

ثم وجَّه (٣٤٦/٩) قولَ مَن يَنسِبون إبراهيم إلى اتارَح؛ لا إلى الزر، استنادًا إلى التاريخ بأنَّه: اغير مُحالِ أن يكون كان له اسمان، كما لكثيرٍ من الناس في دهْرنا هذا، وكان ذلك فيما مضى لكثيرٍ منهم، وجائزٌ أن يكون لقبًا».

وقوَّى ابنُ كثيرَ (٦/ ٩٤) توجيهه هذا، وقال: ﴿وهذا الذي قاله جيِّد قَوِيٌّ﴾.

<sup>(</sup>١) الحَلْفَاء: وهو نبت معروف. النهاية (حلف).

بيتها، فأخبرت زوجها بمكانه، فعمد أبوه فحفر له سَرَبًا (١) في الأرض، ثم جعله فيه، وسَدًّ عليه بصخرة مخافة السباع، فكانت أمه تختلف إليه وترضعه حتى فطمته وعقل، وكان ينبت في اليوم نبات شهر، وفي الشهر نبات سنة، وفي السنة نبات سنتين، فقال لأمه: مَن ربي؟ قالت: أنا. قال: من ربُّكِ؟ قالت: أبوك. قال: فمَن ربُّ أبي؟ فضربته، وقالت له: اسكت. فسكت الصبيُّ، ورجعت إلى زوجها، فقالت: أرأيت الغلام الذي كُنَّا نُخبَر أنَّه يُغيِّر دين أهل الأرض؟ فهو ابنك. وأخبرته الخبر، فأتاه أبوه وهو في السَّرب، فقال: يا أبتِ، من ربي؟ قال: أمك. قال: فمن ربُّك؟ فضربه، وقال له: اسكت (١). (ز)

### ﴿ وَكَذَالِكَ ﴾

٢٥٣١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ﴾: يعني: هكذا (٣) الم المرات

## ﴿ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَانَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

Yomn \_ عن علي بن أبي طالب، قال: قال رسول ا ﷺ ﴿ لَمَّا رأى إبراهيمُ ملكوتَ السماوات والأرض أشرَف على رجل على معصية من معاصي الله، فلاَعا عليه، فهلك، ثم اشرَف على آخر على معصية من معاصي الله، فهلك، ثم أشرف على آخر على معصية من معاصي الله، فدعا عليه، فهلك، ثم أشرف على آخر فلهب يدعُو عليه، فأوحى الله إليه: أن يا إبراهيم، إنَّك رجل مستجاب الدعوة، فلا تَدْعُ على عبادي؛ فإنهم مني على ثلاث: إمَّا أن يتوب فأتوبَ عليه، وإمَا أن أقرِضَهُ إِلَيَّ؛ فإن مشتُ عقوتُ، وإما أن أقبِضَهُ إِلَيَّ؛ فإن شتُ عقوتُ، وإن شتتُ عاقبتُ، (١٠٦/١)

١٣٣٦ نقل ابنُ عطية (٣٩٩/٣) حكاية المهدوي «أنَّ المعنى: وكما هديناك يا محمد فكذلك نري إبراهيم». ثم انتقده مستندًا إلى لفظ الآية قائلًا: «وهذا بعيد؛ إذ اللفظُ لا يُعطِيه».

<sup>(</sup>١) السَّرَبُ: حَفِير تحت الأرض. وقيل: بيت تحت الأرض. لسان العرب (سرب).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٦٩ ـ ٥٧٠. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٠.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن مردویه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/ ٢٩٠ ـ.

٢٥٣١٦ \_ عن معاذ بن جبل \_ من طريق شَهْر بن حَوْشَب \_، عن النبي ﷺ، قال: «لَمَّا رأى إبراهيمُ ملكوت السماوات والأرض أبصر عبدًا على خطيئة، فدعًا عليه، ثم أبصر عبدًا على خطيئة، فدعا عليه، فأوحى الله إليه: يا إبراهيم، إنَّك عبد مستجاب المعوة، فلا تدُّعُ على أحد، فإنِّي من عبدي على ثلاث: إما أن أُخْرِجَ مِن صُلْبِه ذُرِّيَّة يعبدوني، وإمَّا أن يتوبَ في آخر عمُرِه فأتوبَ عليه، وإمَّا أن يتولَّى فإنَّ جهنم من ورايه، (١٠/١)

۲۰۳۱۷ ـ عن سلمان الفارسي ـ من طريق أبي عثمان ـ قال: لَمَّا رأى إبراهيمُ ملكوت السماوات والأرض رأى رجلًا على فاحشة، فدعًا عليه، فهلك، ثم رأى آخر على فاحشة، فدعًا عليه، فدعًا عليه، أخر على فاحشة، فدعًا عليه، فأوحى الله إليه أن: يا إبراهيم، مهلًا، فإنَّك رجل مستجاب لك، وإنِّي من عبدي على ثلاث خصال: إمَّا أن يتوبَ قبلَ الموت فأتوبَ عليه، وإمَّا أن أخرِجَ من صُلبِه ذرية يذكُروني، وإما أن يتولَّى فجهنمُ من وراثِه (٢٠/١)

٢٥٣١٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿وَكَنَالِكَ نُرِيَ إِبْرُهِيمَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: الشمس، والقمر، والنجوم<sup>(٣)</sup>. (١٠٣/٦)

**۲۰۳۱۹** ـ عن مجاهد بن جبر، نحو ذلك<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٥٣٠ - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن أبي ليلى - ﴿وَكُنَاكِ نُوى إِبْرَهِيدَ مَلَكُوتَ السّموات والأرض حتى نظر إليهن مَلكُوتَ السّموات والأرض حتى نظر إليهن على صخرة، والصخرة على حُوت، وهو الحوت الذي منه طعام الناس، والحوت

<sup>=</sup> قال ابن كثير: «وقد روى ابن مردويه في ذلك حديثين مرفوعين، عن معاذ، وعلي بن أبي طالب، ولكن لا يصح إسنادهما، وقال المتقي الهندي في كنز العمال ٢٦٩/٤ (١٠٤٤٩): «فيه سوار بن مصعب، متروك». در المراكب ال

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب ٦٩/٩ (٢٧٤٤)، وابن عساكر في تاريخه ٢٢٦٦ (١٥١٢)، من طريق لبث بن أبي سليم، عن شهر بن حوشب، عن معاذ بن جبل به.

وفي سنده ليث بن أبي سليم، قال عنه ابن حجر في تقريب التهذيب (٥٦٨٥): •صدوق، اختلط جدًّا، ولم يتميز حديثه؛ فتُرِك.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۱۳/ ۱۸۰، وابن جرير ۹/ ۳۵۰، وسعيد بن منصور (۸۸٤ ـ تفسير) من طريق شهر بن حوشب. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٥٢/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤، والبيهقي في الأسماء والصفات (٦١٢). وعزاه
 السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤.

في سلسلة، والسلسلة في خاتم العزَّة (١٠٣/٦)

۲۰۳۲۱ ـ عن عبدالله بن عباس: ﴿مَلَكُونَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ﴾، قال: مُلك السماوات والأرض، وهي بالنَّبطِيَّة: مَلكُونًا (١٠٣/٦)

٢٥٣٢٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ نُونَ إِبْرَهِيمُ مَلَكُونَ اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ﴾، قال: يعني: خلق السماوات والأرض<sup>(٣)</sup>. (١٠٨/٦) ٢٥٣٣٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق سالم \_ ﴿وَكَذَلِكَ نُونَ إِبْرُهِيمَ مَلَكُونَ اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ﴾، قال: كُشِف له عن أديم السموات والأرض حتى نظر إليهنَّ على صخرة، والصخرة على حوت، والحوت على خاتم رب العزة، لا إله إلا الله(٤٠). (ز) ٢٥٣٢٤ \_ عن سعيد بن جبير =

٧٥٣٢٥ \_ ومجاهد بن جبر: يعني: آيات السماوات والأرض، وذلك أنَّه أُقِيم على صخرة، وكُشِفَ له عن السماوات والأرض حتى العرش وأسفل الأرض، ونظر إلى مكانه في الجنة (١٠٠٤) (()

ذكر ابنُ مطية (٣٩٩/٣) في الرؤية ثلاثة أقوال: الأول: أنها «رؤية البصر» وروي في ذلك: أنَّ الله في فرَّج لإبراهيم السماوات والأرضين حتى رأى ببصره الملكوت الأعلى والملكوت الأسفل». ثم علَّق عليه بقوله: «فإن صحَّ هذا المنقول ففيه تخصيص لإبراهيم على بما لم يُدرِكه غيره قبله ولا بعده، وهذا هو قول مجاهد، قال: تفرجت له السماوات والأرضون، فرأى مكانه في الجنة. وبه قال سعيد بن جبير، وسلمان الفارسي». الثاني: «هي رؤية بصر في ظاهر الملكوت، وقع له معها من الاعتبار ورؤية القلب ما لم يقع لأحد من أهل زمنه الذين بُعث إليهم. قاله ابن عباس، وغيره، ثم وجهه بقوله: «ففي يقع لأحد من أهل زمنه التقييد بأهل زمنه». الثالث: «هي رؤية قلب، رأى بها ملكوت السماوات والأرض بفكرته ونظره، وذلك ولا بُدَّ متركب على ما تقدم من رؤيته ببصره وإداكه في الجملة بحواسه، ولم ينسبه لأحد.

ثم رَجَّح مُستندًا إلى دلالة العقل قائلًا: «وهذان القولان الأخيران يناسبان الآية؛ لأن الغاية التي نصبت له إنما هي أن يؤمن ويكون من جملة موقنين كثرة، والإشارة لا محالة إلى من ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٣٤٨، ٣٥٣، وابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤، ١٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥٠. (٥) تفسير الثعلبي ١٦١/٤.

٢٥٣٢٦ ـ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿مَلَكُونِ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: سلطانهما<sup>(۱)</sup>. (۱۰٤/٦)

٢٥٣٢٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ نُوِّى إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: آيات، فُرِجَت له السماوات السبع، فنظر إلى ما فِيهِنَّ حتى انتهى بصرُه إلى العرش، وفُرِجَت له الأرضُون السبع، فنظر إلى ما فيهن (۲) . (۱۰٤/٦)

٢٥٣٢٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ ﴿وَكَذَلِكَ نُرَى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: الشمس، والقمر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٣٢٩ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبر ـ ﴿وَكَذَلِكَ نُرَى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضِ﴾، قال: الشمس، والقمر، والنجوم (٤) المُتَّارِ. (ز)

٢٥٣٠٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن أبي زائدة ـ في قوله: ﴿ وَكُذَٰ إِكَ مُ إِنْهُ مِيدَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، قال: إنَّما هو مُلك الـــماوات والأرض، ولكنه بكلام النَّبطِيَّةِ: مَلَكُوثا<sup>(ه)</sup>. (١٠٤/٦)

٢٥٣٣١ ـ عن شهر بن حوشب ـ من طريق عبدالجليل بن عطية ـ في قوله: ﴿وَكُذَٰإِكُ نُرَى إِبْرَهِيدَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: رُفِع إبراهيم إلى السماء، فنظر أسفلَ منه، فرأى رجلًا على فاحشة، فدعًا، فخُسِف به، حتى دعا على سبعة، كلُّهم يُخسَفُ به، فنودِي: يا إبراهيم، رفِّه عن عبادي ـ ثلاثَ مِرار ـ، إنِّي من عبدي بينَ

==قبله من الأنبياء والمؤمنين وبعده، واليقين يقع له ولغيره بالرؤية في ظاهر الملكوت والاستدلال به على الصانع والخالق لا إله إلا هو».

་ར་ར་་ ﻋﻠَٰﻖ ﺍﺑﻦُ ﻋﻄﻴﺔ (٣/ ٤٠٠) على قول مجاهد من طريق منصور، وقول الضحاك: بأنَّ الإشارة ها هنا بملكوت السماوات هي إلى الكوكب والشمس والقمر. بقوله: ﴿وهذا راجع وداخل فيما قدَّمناه من أنَّها رؤية بصر في ظاهر الملكوت.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٢٤، وأخرجه ابن جرير ٣٤٨/٩ ـ ٣٤٩، وابن أبي حاتم ١٣٢١/٤ ـ ١٣٢٠، والبيهقى في الأسماء والصفات (٦١٣) مختصرًا جِدًّا. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ. (٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وَابن

ثلاث: إمَّا أن يتوبَ فأتوبَ عليه، وإمَّا أن أستخرِجَ من صُلْبِه ذرية مؤمنة، وإما أن يكفُر فحسبُه جهنم'<sup>۱۱</sup>. (۱۰۷/٦)

۲۰۳۳۲ \_ عن عطاء بن أبي رباح، قال: لَمَّا رُفِع إبراهيم إلى ملكوت السماوات أشرف على عبد يزني، أشرف على عبد يزني، أشرف على عبد يزني، فدعا عليه، فأهلِك، ثم رُفِع أيضًا، فأشرف على عبد يزني، فأراد أن يدعوَ عليه، فقال له ربه: على رِسْلِك، يا إبراهيم، فإنَّك عبدٌ مستجاب لك، وإني من عبدي على إحدى ثلاثِ خلال: إما أن يتوب إِلَيَّ فأتوبَ عليه، وإمَّا أن أُخرِجَ منه ذريةً طيبة، وإما أن يتَمادى فيما هو فيه فأنا مِن ورائه". (١٠٦/٦)

٣٥٣٣٣ \_ عن عطاء بن أبي رباح \_ من طريق طلحة بن عمرو \_ قال: لَمَّا رُفِع إبراهيم في ملكوت السماوات رأى رجلًا يزني، فدعًا عليه، فهلك، ثم رُفِع، فرأى رجلًا يزني، فدعًا عليه، فهلك، ثم رُفِع، فرأى رجلًا يزني، فدعًا عليه، فهلك، ثم رُفِع، فرأى رجلًا يزني، فدعًا عليه، فهلك، ثم رأى رجلًا يزني، فدعًا عليه، فهلك، فقيل: على رِسْلِك، يا إبراهيم، إنَّك عبدٌ يُستجابُ لك، وإنِّي من عبدي على ثلاث: إمَّا أن يتوبَ إلَيَّ فأتوبَ عليه، وإمَّا أن أخرِجَ منه ذرية طيبة تمبُدُني، وإمَّا أن أتمرة منه ورائه(٣٠). (١٠٨/١)

٢٥٣٣٤ \_ عن وهب بن مُنبَّه \_ من طريق إبراهيم بن كيسان الصنعاني \_ قال: لَمَّا أُدِيَ إبراهيم ملكوت السماوات والأرض سأل ربه، أي: يريه جنَّتَي سبأ، وغوطة دمشق<sup>(1)</sup>. (ز)

۲۰۳۳ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿وَكَذَلِكَ نُوئَ إِنَّوْمِيمَ مَلَكُونَ وَالْأَرْمِنِ ﴾ أي: خلق السموات والأرض، ﴿وَلَيَكُونَ مِنَ ٱلنُّوْقِينَ ﴾ (ز)
۲۰۳۳ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - في الآية، قال: ذُكِر لنا: أنَّ إِبراهِيم ﷺ فُرَّ به من جبَّار مُتَرَفٍ، فجُعِل في سَرَب، وجُعِل رزقه في أطرافه، فجعَل لا يَمُصُّ إصبَعًا من أصابِعه إلا جَعَل الله له فيها رزقًا، فلمًا خرَج من ذلك السَّرَب أَرَاه الله ملكوت السماوات، وأراه شمسًا وقمرًا ونجومًا وسحابًا وخلقًا عظيمًا، وأراه ملكوت الأرض؛ فرأى جبالًا وبحورًا وأنهارًا وشجرًا ومِن كلِّ الدوابِّ وخلَقًا مظيمًا، وأراه ملكوت الأرض؛ فرأى جبالًا وبحورًا وأنهارًا وشجرًا ومِن كلِّ الدوابِّ وخلَقًا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٢٥ ـ ١٣٢٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جَرير ۲۰۰/۵ - ۳۵۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ.
 (۳) أخرجه البيهتي في شعب الإيمان (۱۳۹۷).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/٩.

عظيمًا (١٠٩/٦)

**٢٥٣٣٧ ـ** عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل ـ ﴿وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيدَ مَلْكُوتَ ٱلسَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، قال: الحق<sup>(٢١</sup>). (ز)

٢٥٣٣٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ زُيّ إِيرَاهِمِهِ مَلَكُوتَ السَّكَوْتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِئِينَ ﴾، قال: أقيم على صخرة، وفَتِحت له السموات، فنظر إلى ملك الله فيها حتى نظر إلى مكانه في الجنة، وفتحت له الأرضون حتى نظر إلى أسفل الأرض، فذلك قوله: ﴿وَمَالَيْنَكُ أَجَرَهُ فِي الْجَنة. ويُقال: أجره: الثناء المُحسن (٣). (١٠٤/١)

٢٥٣٣٩ ـ عن قَسَامة بن زهير المازني ـ من طريق ابن أبي جميلة ـ أنَّ إبراهيم خليل الرحمن حَدَّث نفسه أنَّه أرحم الخلق، وأنَّ الله رفعه حتى أشرف على أهل الأرض، فأبصر أعمالهم، فلمَّا رآهم يعملون بالمعاصي قال: اللَّهُمَّ، دمِّر عليهم. فقال له ربد: أنا أرحم بعبادي منك، اهبط، فلعلهم أن يتوبوا إليَّ ويُراجعوا (٤٠). (ز)

٢٥٣٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ زُى إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَكُونِ وَالْأَرْضِ ﴾ ،
 يعني: خلق السماوات والأرض وما بينهما من الآيات (٥) إنتتتا.

[٢٣٢٤] أفادت الآثار اختلاف المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُوى إِيَّاهِيدَ مَلَكُوتَ الْمَالِكَ وَالْأَرْضِ. وهو قول ابن عباس السَّكُوْتِ وَالْأَرْضِ. وهو قول ابن عباس من طريق العوفي، وقتادة من طريق سعيد. الثاني: الملكوت: الملك. وهو قول عكرمة. الثالث: نريه آيات السماوات والأرض. وهو قول مجاهد، والسدي، وسعيد بن جبير،

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٧/٤، ١٣٣١، ١٣٣٠. وذكره يحيى بن سلام كما في تفسير ابن أبي زمنين ٧٩/٧ - ٨٠ -. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٧/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٤٩/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤، كما أخرجه سعيد بن منصور (٨٣٣ ـ تفسير) من طريق الحكم بن ظهير. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٠.

# ﴿ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ۞

٢٥٣٤١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿وَلَيْكُونَ مِنَ الْمُولِينَ﴾، فإنَّه جَلَّى له الأمر سرةً وعلانيته، فلم يَخْفَ عليه شيء من أعمال الخلائق، فلمَّا جعل يلعنُ أصحاب الذنوب قال الله: إنَّك لا تستطيع هذا. فردَّه الله كما كان قبلَ ذلك (١٩٣٥٠). (١٠٨/١)

٢٥٣٤٢ \_ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوتِدِينَ﴾: وليكون إبراهيم من الموقنين بالربِّ أنَّه واحد لا شريك له، وذلك أنَّ إبراهيم سأل ربه أن يريه ملكوت السموات والأرض، فأمر الله جبريل ﷺ، فرفعه إلى الملكوت ينظر إلى أعمال العباد، فرأى رجلًا على معصية، فقال: يا ربِّ، ما أَقْبَحَ ما يأتي هذا العبدُ، اللَّهُمَّ، اخسِف به. ورأى آخر، فأعاد الكلام. قال: فأمر الله جبريل ﷺ أن يردَّه

== وسلمان، وقسامة، وعطاء. الرابع: ما أخبر تعالى أنَّه أراه من النجوم والقمر والشمس. وهو قول الضحاك، ومجاهد من طريق منصور، وابن عباس من طريق ابن أبي طلحة. وقد بيَّن ابنُ جوير (٢٤٧/٩) بأنَّ معنى الملكوت في كلام العرب: الملك، فقال: وحُكِي عن العرب سماعًا: له مَلكُوت اليمن والعراق، بمعنى: له مُلكُ ذلك، ثم رجَّع مستندًا إلى لفة العرب أن الملكوت بمعنى: الملك، فقال (٢٤٧/٩ ـ ٣٤٧)، وأريه ملكوت السماوات والأرض، يعني: مُلكَّه، وزيدَت فيه التاء كما زيدَت في الجَبروت من الجَبر، وحنى الله وحُكيّ عن العرب سماعًا: له ملكوتُ اليمنِ والعراقِ. بمعنى: له مُلكُ ذلك...، وعنى الله ـ تعالى ذِكْره \_ بقوله: ﴿وَلَكُنْكِكُ نُونَ إِيرَفِيمَ مَلْكُوتَ الشّمَويُّ وَالْأَرْضِ المَّالِ والشجر والدواب، وغير ذلك ما خلق فيهما من الشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب، وغير ذلك ما خلق فيهما، وجلَّى له بواطن الأمور وظواهرها ولم ذكّرُنا قبلُ من معنى الملكوت في كلام العرب».

و ٢٣٢٥ وجّه ابنُ جرير (٣٥٣/٩) المعنى على قول ابن عباس، فقال: «أريناه ملكوت السماوات والأرض؛ ليكون مِمّن يُوقِن علم كل شيءٍ حسًّا لا خبرًا».

ووجَّه ابنُ كثير (٦/ ٩٦) قول ابن عباس، فذكر له احتمالين: «أن يكون هذا كشف له عن بصره، حتى رأى ذلك عبانًا، ويحتمل أن يكون عن بصيرته حتى شاهده بفؤاده وتحققه وعرفه، وعلم ما في ذلك من الجكم الباهرة والدلالات القاطعة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/٩، ٣٥٣، وابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤ ـ ١٣٢٧.

والمنظمة المنظمة المنظمة المنظمة

إلى الأرض، فأوحى الله إليه: مهلًا يا إبراهيم، فلا تدعُ على عبادي، فإنّي من عبادي على عبادي، فإنّي من عبادي على إحدى خصلتين: إمّا أن يتوب إلَيّ قبل موته فأتوب عليه، وإمّا أن يموت فيدع خَلَفًا صالحا فيستغفر لأبيه فأغفر لهما بدعائه (١٠). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

المنوب عن عبدالرحمن بن عائش الحضرمي، عن بعض أصحاب النبي ﷺ، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «رأيتُ ربي في أحسن صورة، فقال: فيمَ يَختصِمُ الملأ الأعلى، يا محمد؟ قال: قلتُ: أنتَ أعلمُ، أي ربّ. قال: فوضَع يده بين كَتِفيً، فوجدتُ بردَها بين ثَلْيَيِّ. قال: فعلِمتُ ما في السماوات والأرض. ثم تلا هذه الآية: فوجدتُ بردَها بين ثَلْيَيْ قال: فعلِمتُ ما في السماوات والأرض. ثم تلا هذه الآية: محمد، فيمَ يختصِمُ الملأ الأعلى؟ قلتُ: في الكفّارات، والدرجات. قال: وما الكفارات؟ قلت: نقلُ الأقدام إلى الجُمُعات، والمجالسُ في المساجد خلاف الصلوات، وإبلاغُ الوضوء أماكِنه في المكروه، فمن يفعلُ ذلك يعِشْ بخير، ويمُتُ بغير، ويكُن مِن خطيئته كهيئته يومَ ولدتُهُ أمّه، وأما النَّرجات فبذلُ السلام، وإطعام الطعام، والصلاة بالليل والناس نيام. قال: قل: اللَّهُمَّ، إنِّي أسألُك الطببات، وتركَ المنكرات، وحبَّ المساكين، وأن تغفِّرَ لي وترحمني، وإذا أردت فننة في قوم فتوقَني غير مفتون، فقال رسول الله ﷺ: تعلَّموهنَّ؛ فإنَّهُنَّ حَقَّ، (١٠٥/١٠)

# ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَهَا كَوْكُبًّا ﴾

٢٥٣٤٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - قوله: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ رَمَا
 كَوْكُمْ ﴾، ذُكِر لنا: أنَّ الكوكب الذي رَآه الزُهرة، طلعت عِشاءٌ (٣). (١٠٩/٦)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٥٧٠ ـ ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١٧١/ ١٧١ - ١٧١ (١٦٦٢١)، ٢٦/ ٢٥١ - ٢٥٧ (٢٣٢١٠)، من طريق زهير بن محمد، عن يزيد بن يزيد بن جابر، عن خالد بن اللجلاج، عن عبدالرحمن بن عائش، عن بعض أصحاب النبي ﷺ به.

مي مصر. قال الهيشمي في المجمع ١٧٦/٧ (١١٧٣٨): الرجاله ثقات؟. وضعَّفه الدارقطني في علمله (٥٧/٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٧/٤، ١٣٢٩، ١٣٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

٢٥٣٤٥ ـ عن زيد بن علي بن الحسين ـ من طريق الصباح بن يحيى ـ في قوله:
 ﴿ وَمَا كُوَّكُمْ إِنَّهُ مَ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللَّهِ م

٢٥٣٤٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق علي بن عابس \_ في قوله: ﴿ وَهَا كَوْكَبُا ﴾ ، قال: هو المُشْتَرِي، وهو الذي يطلُعُ نحو القبلة عند المغرب (٢٠) . (١١٢/١)

٢٥٣٤٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ يعنى: قوله: ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ الَّيْلُ رَهُا كَوَّلُهَا ﴾، قال: وكان خروجه حين خرج من السَّرَبِ بَعد غروب الشمس<sup>(٣)</sup>. (ز) ٢٥٣٤٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: كان من شأن إبراهيم ﷺ أنَّ أولَ مَلِكِ مَلَك في الأرض شرقَها وغربَها نمرود بن كنعان بن كوش بن سام بن نوح، وكانت الملوك الذين مَلكُوا الأرضَ كلُّها أربعة؛ نمرود، وسليمان بن داود، وذو القرنين، وبختُنصَّر، مُسْلِمَيْن وكافِرَيْن، وإنَّه اطَّلع كوكبٌ على نمرودَ ذهَب بضوء الشمس والقمر، ففزع من ذلك، فدعًا السحرة والكُّهنة والقافّة والحَازّة (٤)، فسألهم عن ذلك، فقالوا: يَخْرُجُ من مُلْكِكَ رجلٌ يكون على وجْههِ هلاكُكَ، وهلاكُ مُلْكِكَ. وكان مَسْكَنُه ببَابِل الكوفة، فخرج من قريته إلى قرية أخرى، وَأخرَجَ الرجال، وترك النساء، وأمرَ ألا يولَدَ مولود ذَكر إلا ذَبَحَه، فذَبَّح أولادَهم، ثم إنَّه بدَت له حاجةٌ في المدينة لم يأمَن عليها إلا آزرَ أبا إبراهيم، فدعَاه، فأرسلَه، فقال له: انظُر، لا تُواقِعُ أهلَك. فقال له آزر: أنا أضَنُّ بدِيني من ذلك. فلمَّا دَخَل القرية نظر إلى أهله، فلم يملِكْ نفسَه أن وقَع عليها، ففَرَّ بها إلى قرية بين الكوفة والبصرة يُقال لها: أُورٌّ. فجعَلها في سَرَب، فكان يتعاهدُها بالطعام وما يُصلِحُها، وإنَّ الملِكَ لَمَّا طال عليه الأمر قال: قولُ سحرةٍ كذَّابين، ارجِعوا إلى بلدكم. فرجَعُوا، ووُلِد إبراهيم، فكان في كلِّ يوم يَمرُّ به كأنه جُمُعة، والجمعةُ كالشهر من سُرعة شبابه، ونسِي الملِك ذُلُك، وكبرُّ إبراهيم ولا يرَى أنَّ أحدًا من الخلق غيرُه وغيرُ أبيه وأمُّه، فقال أبو إبراهيم لأصحابه: إنَّ لي ابنًا وقد خبَّاتُه فتخافون عليه الملِك إن أنا جثتُ به؟ قالوا: لا، فأتِ به. فانطلق، فأخرَجه، فلما خرَج الغلام من السَّرَب نظَر إلى الدواب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابنَ أبيّ حاتمُ ١٣٢٨/٤، وأبو الشيخ في العظمة (٦٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٨/٤.

<sup>(</sup>٤) التُّحَرِّي: التَّكُهن... والحَازِي: الذي ينظر في الأعضاء وفي خِيلانِ الوجه يتكهن. لسان العرب (حزا).

والبهائم والخلق، فجعَل يسأل أباه، فيقول: ما هذا؟ فيُخبره عن البعير أنَّه بعير، وعن البقرة أنَّها بقرة، وعن الفرَس أنَّها فرس، وعن الشاة أنَّها شاة، فقال: ما لهؤلاء الخلق بُدُّ مِن أن يكون لهم رَبُّ. وكان خروجُه حينَ خرج من السَّرَب بعد غروب الشمس، فرفع رأسه إلى السماء، فإذا هو بالكوكب، وهو المشتري، فقال: هذا ربي. فلم يلبَّ أن غاب، قال: لا أُحبُّ ربًا يغيب. =

٢٥٣٤٩ ـ قال عبدالله بن عباس: وخرج في آخر الشهر، فلذلك لم يرَ القمر قبلَ الكوكب، فلمَّا كان آخر الليل رأى القمر، ﴿فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرُ بَازِغُـا﴾ قد اطَّلع قال: ﴿ هَٰذَا رَبِّي ۚ فَلَمَّا ۚ أَفَلَ﴾ يـــقـــول: غـــاب، قـــال: ﴿ لَهِن لَمْ يَهْدِنِى رَبِّى لَأَكُونَكَ مِن ٱلْفَرْمِ الشَّالِّينَ﴾. فلمَّا أصبح رأى الشمس بازغة، قال: ﴿ مَلْنَا رَبِّي مَلْاً آكَبُّرُ فَلَمَّا أَفْلَتُ ﴾: فلمَّا غابتْ ﴿ فَالَ يَنْقُومِ إِنِّي بَيِّنَ \* مِثَا تُشْرِكُونَ ﴾. قال الله له: ﴿ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [البقرة: ١٣١]. قال: فجعل إبراهيم يدعُو قومه، وينذرهم، وكان أبوه يصنع الأصنام فيعطِيها ولدَّه فيبيعونها، وكان يُعطِيه فينادِي: من يشتري ما يضرُّه ولا ينفعُه؟ فيرجِعُ إخوتُه وقد باعُوا أصنامهم، ويرجعُ إبراهيم بأصنامه كما هي، ثم دعَا أباه، فقال: ﴿يَنَأَبُتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا﴾؟! [مربم: ٤٢]، ثم رجع إبراهيم إلى بيت الآلهة، فإذا هُنَّ في بَهوِ عظيم، مُسْتَقْبِلٌ بابَ البهو صنمٌ عظيم، إلى جنبه أصغر منه، بعضُها إلى جنب بعض، كل صنم يليه أصغر منه، حتى بلَغوا باب البَّهو، وإذا هم قد جعلوا طعامًا بين يدي الآلهة، وقالوا: إذا كان حينُ نَرجعُ رجعْنَا، وقد برحَتِ الآلهة من طعامنا فأكَلْنا. فلمَّا نظر إليهم إبراهيم وإلى ما بين أيديهم من الطعام، قال: ألا تأكلون! فلمَّا لم تُجِبُّه قال: ﴿مَا لَكُو لا نَطِقُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]. ثم إنَّ إبراهيم أتى قومَه، فدَعَاهم، فجعل يدعُو قومَه، وينذرُهم، فحَبُسُوه في بيت، وجَمَعوا له الحطب، حتى إنَّ المرأة لَتمرَضُ فتقول: لَيْن عافاني الله لأجمعنَّ لإبراهيم حطبًا. فلما جمعُوا له وأكثروا من الحطب حتى إن كان الطير ليَمُرُّ بها فيحترقُ مِن شدة وَهجِها وحرِّها، فعَمَدوا إليه، فرفَعوه إلى رأس البنيان، فرفَع إبراهيم رأسه إلى السماء، فقالت السماء والأرض والجبال والملائكة: ربَّنا، إبراهيم يُحرَقُ فيك! قال: أنا أعلمُ به، فإن دعَاكم فأغِيثُوه. وقال إبراهيم حين رفع رأسه إلى السماء: اللَّهُمَّ، أنت الواحد في السماء، وأنا الواحد في الأرض، ليس أحدُّ يعبُدُك غيري، حسبيَ الله ونِعْمَ الوكيل. فقذَفوه في النار، فناداها، فقال: ﴿يَنَارُ كُونِي بَرْكَا وَسَلَنَّا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ﴾ [الانبياء: ٦٩]. وكان جبريل هو الذي ناداها، فقال عبدالله بن

عباس: لو لم يُتْبِعُ بردَها سلامًا لمات إبراهيم من بردها، ولم يَبْقَ يومئذ في الأرض نار إلا طفِئت، ظَنَّت أنها هي تُعنَى، فلما طفِئت النار نظروا إلى إبراهيم فإذا هو ورجل آخر معه، ورأس إبراهيم في حِجْرِه يمسحُ عن وجهه العرق، وذُكِر: أنَّ ذلك الرجلَ ملَكُ الظُّلِّ، فأنزل الله نارًا، فانتفع بها بنو آدم، وأخرَجوا إبراهيم، فأدخَلوه على الملِك، ولم يكن قبل ذلك دخَل عليه، فكلَّمه (١١) (١٠٩/١)

• ٢٥٣٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلَنَّا جَنَّ عَلَيْهِ الْيَلْ﴾ دنا من باب السَّرَب، وذلك في آخر الشهر، فرأى الزهرة أول الليل من خلال السَّرَب ومن وراء الصخرة، والزُّهرة من أحسن الكواكب<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٥٣٥١ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ فيما ذُكِر لنا \_ والله أعلم \_: أنَّ آزر كان رجلًا من أهل كُوثَى من قرية بالسواد سوادِ الكوفة، وكان إذ ذاك مُلْك المشرق لنمرود بن كنعان، فلمَّا أراد الله أن يبعث إبراهيم حُجَّة على قومه، ورسولًا إلى عباده، ولم يكن فيما بين نوح وإبراهيم نبي إلا هود وصالح، فلمَّا تقارب زمانُ إبراهيم الذي أراد الله ما أراد أتى أصحابُ النجوم نمرود، فقالوا له: تَعْلَم أنَّا نجد في عِلْمِنا أنَّ غلامًا يُولَد في قريتك هذه يُقال له: إبراهيم، يُفارق دينكم، ويكسر أوثانكم في شهر كذا وكذا من سنة كذا وكذا. فلمَّا دخلت السنة التي وصف أصحاب النجوم لنمرود بعث نمرود إلى كل امرأة حُبْلَى بقريته، فحبسها عنده، إلا ما كان من أمِّ إبراهيم امرأة آزر، فإنَّه لم يعلم بحَبَلها، وذلك أنها كانت امرأة حَدَثَةً (٣) فيما يُذكر، لم يُعْرَف الحَبَل في بطنها. ولَمَّا أراد الله أن يبلغ بولدها، يريد أن يقتل كل غلام ولد في ذلك الشهر من تلك السنة حذرًا على مُلْكِه، فجعل لا تلد امرأةٌ غلامًا في ذلك الشهر من تلك السنة إلا أُمِر به فنُبح، فلمَّا وجدت أمُّ إبراهيم الطُّلْق خرجت ليلًا إلى مغارة كانت قريبًا منها، فولدت فيها إبراهيم، وأصلحت من شأنه ما يصنع مع المولود، ثم سدَّت عليه المغارة، ثم رجعت إلى بيتها، ثم كانت تطالعه في المغارة، فتنظر ما فعل، فتجده حيًّا يَمُصُّ إبهامه، يزعمون ـ والله أعلم ـ أنَّ الله جعل رزق إبراهيم فيها، وما يجيئه من مَصِّه. وكان آزر فيما يزعمون سأل أم إبراهيم عن حملها: ما فعل؟ فقالت: ولدت غلامًا، فمات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٠٤٧/٩ ـ ٣٠٤٨. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٣) حَداثةُ السن: كناية عن الشباب وأول العمر. لسان العرب (حدث).

فصدَّقها، فسكت عنها. وكان اليوم فيما يذكرون على إبراهيم في الشباب كالشهر، والشهر كالسنة، فلم يلبث إبراهيم في المغارة إلا خمسة عشر شهرًا حتى قال لأمُّه: أخرجيني أنظر. فأخرجته عشاء، فنظر وتفَكُّر في خلق السموات والأرض، وقال: إنَّ الذي خلقني ورزقني وأطعمني وسقاني لَرَبِّي، ما لي إله غيره. ثم نظر في السماء فرأى كوكبًا، قال: ﴿هَٰذَا رَبِّيُّ﴾. ثم أتبعه ينظر إليه ببصره حتى غاب، ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَـالَ لَا أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ﴾. ثم طلع القمر، فرآه بازغًا، قال: ﴿ فَاذَا رَبِّيٌّ ﴾. ثم أتبعه بصره حتى غاب، ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكُ مِنَ ٱلْقَرْمِ ٱلضَّالِينَ ﴾. فلما دخل عليه النهار وطلعت الشمسُ أغظَم الشمسَ، ورأى شيئًا هو أعظم نورًا من كل شيء رآه قبلَ ذلك، فقال: ﴿ مَلِنَا رَبِّي هَلَآ أَكَبِّرُ ﴾. فلمَّا أَفَلَتْ قال: ﴿ يَنَقُرِ إِنِّي بَرَيَّ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ۞ إِنِّ وَجَهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِى فَطَرَ السَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۖ وَمَا أَنَا مِن ٱلْمُشْرِكِينَ﴾. ثم رجع إبراهيم إلى أبيه آزر وقد استقامت وِجْهَتُه، وعرف ربَّه، وبرئ من دين قومه، إلا أنَّه لم يبادِرْهم بذلك. وأخبر أنَّه ابنه، وأخبرته أمُّ إبراهيم أنه ابنه، وأخبرته بما كانت صنعت من شأنه، فسُرَّ بذلك آزر، وفرح فرحًا شديدًا. وكان آزر يصنع أصنام قومه التي يعبدونها، ثم يعطيها إبراهيم يبيعها، فيذهب بها إبراهيم ـ فيما يذكرون -، فيقول: مَن يشتري ما يضره ولا ينفعه؟ فلا يشتريها منه أحد، وإذا بارت عليه ذهب بها إلى نهر فصوَّب فيه رءوسها، وقال: اشربي. استهزاءً بقومه وما هم عليه من الضلالة، حتى فشا عيبُه إيَّاها واستهزاؤه بها في قومه وأهل قريته، من غير أن يكون ذلك بلغ نمرود الملك(١)٢٣٣٦. (ز)

وقعت في الغار، فقال: "ويضعف عندي أن تكون هذه القصة في الغار؛ لقوله في آخرها: وقعت في الغار، فقال: "ويضعف عندي أن تكون هذه القصة في الغار؛ لقوله في آخرها: 

إِنِّ بَرِئَةٌ مُثِنَّ مُثَرِّرُنَ﴾ [الأنعام: ٧٨]، وهي ألفاظ تقتضي مُحَاجَّةٌ وردًّا على قوم، وحاله في الغار بعيدة عن مثل هذاك. غير أنَّه ذكر لذلك احتمالًا من جهة اللغة، فقال: "اللَّهُمَّ، إلا أن يُتَاوَّل في ذلك أنَّه قالها بينه وبين نفسه، أي: قال في نفسه معنى العبارة عنه: ﴿وِينَفَرِم إِنِّ بَرِئَةٌ مِثَا تُشْرِكُونَ﴾ واستشهد ببيتٍ من الشعر، ولكنه عاد فاستبعد هذا الاحتمال بقوله: "ومع هذا فالمخاطبة تُبعِده، ثم ذكر له وجهًا يُصَحِّحه، فقال: "ولو قال: يا قوم إني بريء من الإشراك. لصَحَّ هذا التأويل وقوي،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٥٦ ـ ٣٥٩، وابن أبي حاتم ٨/ ٢٧٧٧ مختصرًا.

### ﴿ فَلَتَّا أَفَلَ ﴾

۲۷۳۰۲ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ قوله: ﴿ فَلْمَا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْكَبَّ قَالَ هَذَا رَقِيْ فعبده حتى غاب، فلمَّا غاب قال: ﴿ لاَ أُحِبُ أُحِبُ الْكَبِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

آثر ابن عباس المقتضي لكون هذا وقع من إبراهيم على في مقام نظر لا في مقام مناظرة، وبيَّن أن قومًا من غير أهل الرواية أنكروا القول الذي روي عن ابن عباس، مستندين إلى أنَّه غير جائز أن يبعث الله نبيًا بالرسالة أتى عليه وقت من الأوقات وهو بالغ إلا وهو لله مُوحِّد، وبه عارف، ومِن كل ما يُعبَد من دونه بري،، ولو جاز أن يأتي عليه وقت وهو به كافر لم يَجُز أن يختصه بالرسالة، ونقل عنهم وجوهًا في معناها: أحدها: أنَّ ذلك على وجه الإنكار والمعارضة. والثاني: أنَّ ذلك كان منه في حال طفولته، وتلك حال لا يكون فيها كفر ولا إيمان. والثالث: أنَّ معنى الكلام: أهذا ربي؟! على وجه التوبيخ والنفى؛ أهذا ربي؟!

ثُمَّ رَجَّعَ أَثر ابن عباس مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، وسياقها، وأقوال السلف، وأخبار بني إسرائيل، وانتقد القولين الآخرين بذلك، فقال: «وفي خبر الله تعالى عن قبل إبراهيم حين أفل القمر: ﴿ لَهِن لَمْ يَهْدِني رَبِّهُ لَكُونَ مِن الْقَوْرِ الشَّلَايَة ﴾ الدليل على خطأ هذه الأقوال التي قالها هؤلاء القوم، وأنَّ الصواب من القول في ذلك الإقرار بخبر الله ـ تعالى ذِحْره ـ الذي أخبر به عنه، والإعراض عما عداه ». ثم قال في الآية بعد هذه القصة: ﴿ ﴿ إِنَّ وَجَهَّتُ الله وَجَهِي لِلَّذِي فَشَكَر الشَّكُونِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَّا مِن الشَّد كِين ﴾ قال أبو جعفر: وهذا خبر من الله ـ تعالى ذِحُره ـ عن خليله إبراهيم على الشرك بالله، ولم يأخذه في الله لومة لائم ». الحق، وأظهر خلاف قومه أهل الباطل وأهل الشرك بالله، ولم يأخذه في الله لومة لائم ». هذا المقام مناظرًا لقومه، وقال: ﴿ ومَمَّا يؤيد أَنَّه كان في هذا المقام مناظرًا لقومه، وقال: ﴿ ومَمَّا يؤيد أَنَّه كان في هذا المقام مناظرًا لقومه فيما كانوا فيه من الشرك لا ناظرًا ؛ قولُه تعالى: ﴿ وَمَمَّا يَقَدُ مَنْكُمُ قَلُلُ أَكُنكُونِ يَهِ اللّهِ وَقَدْ هَدَنُ وَلَا أَنْكُ فَعَلْمَا مِناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وكيف يجوز أن يكون إبراهيم ناظرًا في هذا المقام، فقال: ﴿ وَلَمَا الله عَلْهُ وَلَمُ عَلَيْنَا إِلَيْ فِي مُؤْكُمُ وَلَا فَي عَلْهُ وَلَا اللّهِ وَلَمْ اللّهُ وَلَا الله عَلَا الله في حقه: ﴿ وَلَقَدَ اللّهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا ا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٨/٤.

٢٥٣٥٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿فَلَمَّا أَفْلَ﴾، قال: ذهب (١٠). (١١٣/٦)

Yorot - قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ فَلَمَّا آَفَلَ ﴾: يعني: غاب (٢٠٢٠٠٠ . (ز) ٢٥٣٥٥ - قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة بن الفضل ـ: الأفول: الذهاب (٣). (ز)

== إذْ قَالَ لِإِنْهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ النَّمَائِيلُ الْتِيَّ أَنَّدُ لَمَا عَرَهُوْنَهُ الآيات [الأنبياه: ٥١ - ٥١]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ إِنَّهُ مِنَا لِلْمَثْرِكِينَهُ الآيات [النحل: ١٠٠ - ١٢]، وقال تعالى: ﴿وَقُلْ إِنِّنَ هَمْنُو رَبِّ إِلَّهُ مِرَكُو أُسْتَقِيرٍ مِنَا قِبْمًا مِنْهَ إَلَيْهِمَ مَنِهَا وَمَا كَانَ مِنَا الْسَمْرِكِينَهُ [الأنمام: ١٦١]، وقد ورد في الحديث: وكل مولود يولد على الفطرة، وفي الحديث الآخر: وقال الله في كتابه العزيز: ﴿وَقِلْرَتَ السَّوِي وَقَالُ الله في كتابه العزيز: ﴿وَقِلْرَتَ المَّوْلِقَ اللهِ العزيز: ﴿وَقِلْرَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ أَلْمَ فَائِنًا يَتِهُ مَنِهَا وَلَا يَكُ مِنَ الْلُمْرِكِينَهُ [النحل: ١٢٠] ناظرًا إبراهيم الخليل الذي جعله الله ﴿أَمّةُ قَائِنًا يَتَهُ مَنِهًا وَلَتَ يَكُ وَنَ الْلُمْرِكِينَهُ [النحل: ١٢٠] ناظرًا في هذا المقام؟! بل هو أولى الناس بالفطرة السليمة، والسجية المستقيمة بعد رسول الله ﷺ بلا شك ولا ربب،

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٠٣ ـ ٤٠٣) أنَّ في هذا المقام ثلاثة تأويلات: الأول: أنَّه يحتمل أن يكون هذا وقع له في الغار في حال الصبوة وعدم التكليف «فذلك ينقسم على وجهين: إمَّا أن يُجمَل قوله: ﴿ وَلَا اَنّ يَتَهَا وَاعتقادًا، وهذا باطل؛ لأن التصميم لم يقع من الأنبياء صلوات الله عليهم -، وإما أن يجعله تعريضًا للنظر والاستدلال، كأنه قال: هذا المنير البهي ربي إن عضدت ذلك الدلائل. ويجيء إبراهيم على كما قال الله تعالى لمحمد على ﴿ وَوَجَدَكُ حَلَلُ فَهَدَى ﴾ [الضعى: ٧]، أي: مهمل المعتقد، الثاني: أنَّه يحتمل أن يكون هذا وقع له في حال كفره، وهو مكلَّف «فلا يجوز أن يقول ﴿ وَلَا لَكُ لهُ مَا الله للنظر؛ لأنها رتبة جهل أو شك، وهو على أم معموم من ذلك كله. الثالث: أنه قالها لقومه على جهة التقرير، والتوبيخ، وإقامة الحجة عليهم في عبادة الأصنام، كأنه قال لهم: أهذا المنير ربي؟! أو ﴿ هَذَا المنير ربي؟! هذا التأويل قوله: ﴿ إِنّ بَيّ مُمّا تُشْرَكُونَكُ ﴾.

﴿ ٣٣٢٨ ذَكَرُ ابنُ عطيةُ (٣/ ٤٠٣) هذاً المعنى والذي قبله، ثم علَّق قائلًا: ﴿ وهذا خلاف في عبارة فقط﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١.

٢٥٣٥٦ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ فيما ذُكِر لنا \_ والله أعلم ـ: نظر في السماء، فرأى كوكبًا، قال: ﴿ هَٰذَا رَيِّ ﴾. ثم أتبعه ينظر إليه ببصره حتى غاب، ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْآفِلِينَ ﴾ (١). (ز)

# ﴿قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ﴿ ﴾

٢٥٣٥٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿لَا أُحِبُّ ٱلْأَيْلِينَ﴾، قال: الزائلين (٢). (١١٣/٦)

٢٥٣٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيِّلُ رَهَا كَرَّكِمْ ۗ قَالَ هَٰذَا رَبِّي ۚ فَلَمَّا ۚ أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ﴾: علم أنَّ ربه دائم لا يزول(٣). (١٠٩/٦)

٢٥٣٥٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ قَالَ لَا أُحِبُّ الْأَفِلِينَ﴾، قال: لا أحب ربًا يغيب (٤). (ز)

٢٥٣٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال إبراهيم: ﴿ لاَ أُحِبُ ٱلْأَوْلِي ﴾. يعنى: الغائبين الذاهبين، وربى لا يذهب ولا يغيب<sup>(ه)</sup>. (ز)

# ﴿ فَلَمَّا رَهَا ٱلْقَمَرَ بَانِفَا قَالَ هَنذَا رَبِّي فَلَمَّا أَقَلَ قَالَ لَين لَّمْ يَهْدِنِي رَقِي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ ﴿ ﴾

٢٥٣٦١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق إسماعيل السدي ـ قال: وخرج في آخر الشهر، فلذلك لم يرَ القمر قبلَ الكوكب، فلمَّا كان آخر الليل رأى القم (١٠٩/٦) (١٠٩/٦)

٢٥٣٦٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق على بن أبى طلحة \_ قوله: ﴿ فَلُمَّا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَانِكَا قَالَ هَنذَا رَبِّي ﴾، فعبده حتى غاب، فلمَّا غاب قال: ﴿ لَهِن لَمْ يَهْدِنِي رَبّ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٩ مختصرًا، تقدم قريبًا بطوله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبى الشيخ. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٨/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٠٤٧/٩ ـ ٣٠٤٨.

لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ﴾<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٣٦٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿ فَلَمَّا رَمَّا اَلْقَمَرَ بَانِكَا قَالَ هَنذَا رَبِّ﴾ رأى خلقًا أكبر من الْخلق الأوَّل، ﴿ فَلَمَّا ۚ أَفَلَ قَالَ لَهِن لَمَ يَهْدِنِي رَبِي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْفَرِّ الشَّالِينَ﴾ (٢). (١٠٩/٦)

٢٥٣٦٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ فَلَمَّا آلَاكَ يقول: غاب ﴿ قَالَ لَهِن لَمْ يَهْدِيْ رَبِّ لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْفَوْرِ الشَّالِيَنَكُ<sup>٣٦</sup> . (ز)

٢٥٣٦٥ ـ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ فَلْمَنَّا رَمَا ٱلْفَمْرَ بَانِكَ ﴾: فلمًّا كان آخر الليل رأى القمر بازغًا، يعني: طالعًا أعظم وأضوأ من الكواكب، ﴿ فَلَمْنَا أَلْلَ فَالَ لَهِن لَمْ يَهِدِنِ رَبِّي لَمْ كُونَكَ مِن ٱلْقَرْدِ الشَّمَالِينَ ﴾ قال: هذا ربي وهو ينظر إليه، ﴿ فَلَمْنَا أَلْلَ ﴾ يعني: غاب ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ لَكِنهُ ﴿ لَأَكُونَكُ مِنَ ٱلْقَرْدِ الشَّمَالِينَ ﴾ عن اللهُدَى (٤).

٢٥٣٦٦ - عن محمد بن إسحاق - من طريق سلمة بن الفضل - فيما ذكر لنا - والله أعلم -: ثم طلع القمر فرآه بازغًا قال: ﴿ فَلَنَّا رَقِّ ﴾ ثم أتبعه بصره حتى غاب، ﴿ فَلَنَّا أَلَلُ قَالَ لَهِن لَمْ يَهْدِفِ رَقِى لَأَكُونَ مِنَ الْقَرْمِ الضَّالِينَ ﴾ (٥).

# ﴿ لَمُنَا اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَا رَبِّي هَٰذَا أَكُمَ أَنَّ اللَّهُ مُذَا أَكُمَّرُ الْكُمِّرُ اللَّهُ مَن اللَّمَا أَلَكُ قَالَ يَنْقُورِ إِنِّي بَرِّيَّ مِنَا أَشْرِكُونَ ﴿ ﴾

٢٥٣٦٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق حميد الأعرج، وعبد الله بن أبي بكر بن محمد عن أبيه ـ أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخيرني عن قوله: ﴿ فَلَمَا ٱلْكَ ﴾. قال: فلمًا زالتِ الشمس عن كَبِد السماء. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت كعب بن مالك الأنصاري وهو يَرثي النبيَّ ﷺ، ويقول:

فتغيَّرَ القَمر المنير لَفَقْدِه والسَّمس قد كَسَفَتْ وكادتْ تأَفُلُ (١) القَمر المنير لَفَقْدِه (١١٣/٦)

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٥٦، وابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جَرير ٢/٣٥٦، وأبن أبي حاتم ١٣٢٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٩ مختصرا، تقدم قريبا بطوله.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٨٤ ـ.

٢٥٣٦٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿فَلَمَّا رَمَا
 ٱلشَّمَسَ بَانِشَةٌ قَالَ مَكْنَا رَقٍ هَذَا ٱلْحَبْرُ ﴾، فعبدها حتى غابت، فلمًّا غابت قال: ﴿نَفَوْدِ إِنِّي بَيْءَ ۗ مِثَا تُشْرِكُونَ﴾(١). (ز)

٢٥٣٦٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ فَلْمَا رَمَا ٱلشَّمْسَ بَانِفَــَةٌ قَالَ هَلَدَا رَقِي هَذَا آَلَتَ مَن الخَلْقَيْنِ الأُولَيْنِ، وأَنْهَى، وأَنْوَر (٢٠ / ١٠٩/١)
 هَذَا آكَــُرُ ﴾ أي: أكبر خَلْقًا مِن الخَلْقَيْنِ الأُولَيْنِ، وأَنْهَى، وأَنْوَر (٢٠).

٢٥٣٧ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - قوله: ﴿ فَلْمَا ﴾ أصبح ﴿ رَمَّا الشَّمْسَ بَانِصَةٌ قَالَ هَلْنَا رَقِي هَلْنَا آخَتُم ۖ فَلَمَّا أَفْلَتْ ﴾ فلمَّا غابت ﴿ فَالَ يَنْقُورِ إِنِّي بَرِيّ ۖ ثِنَّا أَفْلَتْ ﴾ فلمَّا غابت ﴿ فَالَ يَنْقُورِ إِنِي بَرِيّ ۖ ثِمَّا أَفْلَتُ ﴾ فالدالمين (١٠) . (ز)

٢٥٣٧١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ قال: وُلِد إبراهيم ﷺ فكان في كل يوم مرَّ به كأنه جمعة، والجمعة كالشهر من سرعة شبابه، وكَبُر إبراهيم ﷺ، ثم أتَى قومه فدعاهم، فقال: ﴿يَكَوِّرُ إِنِّي مِّنَا تُشْرِكُونَ ﴾ (ذ)

المُحْبِرُ فَلَمَّا أَلْلَتْ قَالَ يَنْ سليمان، في قوله: ﴿ فَلْنَا رَبّا الشّمَسَ بَانِفَكُ قَالَ هَذَا رَبّ هَذَا أَكْبَرُ فَلْمَا أَلْلَتْ قَالَ يَنْقَوْمِ إِنْ بَرِيّ أُم يَمّا أَشْرَكُونَهُ: ﴿ فَلْمَا رَبّا الشّمَسَ بَانِفَكُ يعني: طالعة في أول ما رآها ملات كل شيء ضوءًا ﴿ قَالَ هَذَا رَبّ هَذَا أَكْبُهُ يعني: أعظم من الرُّهْرَة والقمر، ﴿ فَلْمَا أَلْلَتُهُ يعني: غابت عرف أنَّ الذي خلق هذه الأشياء دائم باق، ورفع الصخرة، ثم خرج فرأى قومه يعبدون الأصنام، فقال لهم: ما تعبدون؟ قالوا: نعبد ما ترى. ﴿ قَالَ يَعْقَرِهُ ، عبادة ربّ واحد خيرٌ من عبادة أراب كثيرة، و ﴿ إِنّ بَرَيّ مُ مِنَ مُ مُنْ اللّه مِن الألهة. قالوا: فمن تعبد يا إبراهيم؟ قال: أعبد الله الذي خلق السموات والأرض حنيفًا، يعني: مخلصًا لعبادته، وما أنا من المشركين. وذلك قوله: ﴿ إِنْ وَجَهِّنَ وَجَهِنَ عُنِي عِني: ديني ﴿ لِلّذِي فَظَرَ السّكَوْتِ مَن المُشركين. وذلك قوله: ﴿ إِنْ وَجَهِّنَ وَجَهِنَ عَني: ديني ﴿ لِلّذِي فَظَرَ السّكُونِ وَالْمُرْضَ حَنِيفًا في يعنى: مُخلِصًا، ﴿ وَمَا أَنْ مِن الْمُشْرِكِينَ فَكُر السّكُونِ . (ز)

٢٥٣٧٣ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ فيما ذُكِر لنا \_ والله أعلم \_: فلمَّا دخل عليه النهار وطلعت الشمسُ أَعْظَمَ الشمسَ، ورأى شيئًا هو أعظم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٥٦، وابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٣٥٦، وابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢٩/٤ ـ ١٣٣٠. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٠٤٣/٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١ ـ ٥٧٢.

نورًا من كل شيء رآه قبل ذلك، فقال: ﴿ هَلْنَا زَقِي هَلْنَا آكَبُرُ فَلَمَّا آلْلَتْ قَالَ يَنقُورِ إِنّ بَيَّةٌ مِنَّا تُشْرِكُونَ ۞ إِنِي وَجَهْتُ وَجَهِيَ لِلَذِى فَطَرَ السَّنَوَتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَثَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿إِنِّ وَجَّهْتُ وَجْهِيَ ﴾

٢٥٣٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿إِنِّ وَجَّهَتُ وَجْهِيَ﴾، يعني: دینی<sup>(۲)</sup>. (ز)

# ﴿ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ﴾

٧٥٣٧٥ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبر ـ في قوله: ﴿فَطَرَ السَّمُؤَتِ﴾، قال: خَلَق السماوات (٣). (ز)

# ﴿ حَنِيفًا ﴾

٢٥٣٧٦ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله ﷺ: ﴿خَنِيئًا ﴾. قال: دينًا مخلصًا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت حمزة بن عبدالمطلب وهو يقول:

حَمِدتُ اللَّه حينَ هَدَى فُؤادي إلى الإسلام والدِّين الحنيف وقال أيضًا رجل من العرب يذكُرُ بني عبدالمطلب وفضَّلَهم:

أَقِيموا لنا دِينًا حنيفًا فأنتمُ لنا غايةٌ قد يُهتدَى بالذوائِب<sup>(٤)</sup> (118/1)

۲٥٣٧٧ \_ عن عطاء، في قوله: ﴿ عَنِيفًا ﴾، قال: مخلِصًا (٥٠). (١١٤/٦) ٢٥٣٧٨ \_ عن عطاء الخراساني \_ من طريق ابنه عثمان \_ في قوله: ﴿ حَنِيفًا ﴾،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٩ مختصرًا، تقدم قريبًا بطوله.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١ ـ ٥٧٢ مختصرًا، تقدم قريبًا بطوله. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى الطستي.

فيُقال: مُخلِصًا(١). (ز)

به ۲۰۳۷۹ ـ قَال مقاتل بن سليمان، في قوله: ﴿ خَنِيفًا ﴾، يعني: مُخْلِصًا (٢٠). (ز) ٢٥٣٨٠ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قول قوم إبراهيم لإبراهيم: تركتَ عبادة هذه؟ فقال: ﴿ إِنِّ وَجَهَّتُ وَجَهِىَ لِلَّذِى فَظَرَ التَّتَكُوْتِ وَالْأَرْضُ ﴾. فقالوا: ما جئتَ بشيء، ونحن نعبده ونتوجهه. فقال: لا، ﴿ خَنِيفًا ﴾. قال: مُخْلِصًا، لا أشركه كما تشركون (٣٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۲۰۳۸۱ ـ عن علي بن أبي طالب: أنَّ رسول الله الله كان إذا استَفتَح الصلاة كبَّر، ثم قال: اوجَهْتُ وجُهيَ للذي فطر السماوات والأرض حنيفًا مسلمًا، وما أنا من المشركين، إنَّ صلاتي ونُسُكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين، لا شريك له، وبذلك أمِرتُ، وأنا أولُ المسلمين، (٤٠). (١١٤/٦)

٢٥٣٨٢ ـ عن عياض بن حِمَار المُجاشِعي: أنَّه شهِد خُطبة النبيِّ ﷺ، فسمِعه يقول: 
إنَّ الله أمرني أن أُعَلَّمكم ما جهِلْتم من دينكم مما علَّمني يومي هذا؛ إنَّ كلَّ مالٍ
نَحَلْتُهُ عبدًا فهو له حلال، وإني خَلَقْتُ عبادي حنفاء كلهم، وإنه أتَتْهُم الشياطينُ
فاجْتالتُهُم عن دينهم، وحَرَّمَتْ عليهم ما أَحْلَلْتُ لهم، وأَمَرَتْهم أن يُشرِكوا بي ما لم أنزُّل به سلطانًا، (٥٠٠ ـ (١١٤/١))

# ﴿وَحَآجُدُ قُوْمُدُۗ﴾

٢٥٣٨٣ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق عبدالله بن أبي جعفر، عن أبيه \_ في قوله:
﴿وَمَآجَلُهُ وَمُدُّهُ ، يقول: خاصَمُو (١٠) . (١١٥/٦)

٢٥٣٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم إنَّ نمروذ بن كنعان الجبار خاصم إبراهيم،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١ ـ ٥٧٢ مختصرًا، تقدم قريبًا بطوله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٦٣/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ١/ ٥٣٤ \_ ٥٣٦ (٧٧١) مُطَوَّلًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ٢/٢١٩ (٨٢٦٥). وأورده الثعلبي ٧/٣٠٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣١/٤.

فقال: مَن ربُّك؟ قال إبراهيم: ربي الذي يحيي ويميت. وهو قوله: ﴿وَمَآلَكُهُ وَمُكُهُ. فَمَكُهُ. فَعَمَدُ مَن ربُك؟ قال إبراهيم: وجاء بآخر فتركه، فقال: أنا أحييتُ هذا، وأمَتُ ذلك، قال إبراهيم: ﴿وَهَا كَانَ يَأْتِ بِالشَّمْيِ فَا الْمَشْرِقِ فَأْتِ يَهَا مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَلْتِ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ مِن كَلْمُ لَكُ اللَّهُ مِن كَلْمُ اللَّهُ وَلَكُ أَنَّهُم لَمَا اللَّهُ كَفَرُكُ وَلَكَ أَنَّهم لما سمعوا إبراهيم على عاب آلهتهم ويَرِئ منها قالوا لإبراهيم: إن لم تؤمن بآلهتنا فإنا نخاف أن تخبك وتفسدك فتهلك. فذلك قوله: ﴿وَمَآلِكُهُ قَوْمُكُهُ، يعني: وخاصمه قومه (أ). (ز)

٧٥٣٨٥ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجَّاج ـ في قوله: ﴿ وَمَآجَهُ فَوْمُهُ ﴾ ، قال: دعُوا مع الله إلها آخر (٢) . (١٥/٦)

# ﴿ قَالَ أَنْفَكَجُونِ فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَائِنَ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ: إِلَّا أَن يَشَآةَ رَبّي شَيّئًا ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٥٣٨٦ \_ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿ أَثُمُّكَبُّونِي ﴾ مُشَدَّدة النون (٢). (١١٥/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٥٣٨٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضَّحَّاك بن مُزاحِم ـ في قوله:
 ﴿أَتُكَبُّونِيَ ﴾، قال: أتخاصِمُوني (٤٠٠٠)

٢٥٣٨٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال ﴿ أَتُحَكِّرَ فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَائِنَ ﴾ لدينه، ﴿ وَلَا لَمُنافِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ ا

٣٣٢٩ وجَّه ابنُ عطية (٣/ ٤٠٦) قول مقاتل بعود الضمير ﴿ بِهِ ﴾ على الله ١٤٤ بقوله: افيكون ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متواترةً، قرأ بها العشرة، ما عدا المدنيّين، وابن ذكوان، وهشام في وجه عنه، فإنهم قرؤوا: ﴿أَمْكَجُوِّي﴾ بالتخفيف. انظر: النشر ٢٠٩٧، والإتحاف ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣١/٤. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧١ ـ ٥٧٢.

٢٥٣٨٩ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿قَالَ أَثَمَكَجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَائِيُّهُ: وقد عرفتُ ربي. خوَّفوه بالهتِهم أنْ يصيبَه منها خَبَل، فقال: ﴿وَلَا أَخَافُ مَا نُشْرِكُونَ بِيهِ. ثم قال: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُنُمْ وَلَا تَخَافُونَ ﴾ أيها المشركون ﴿أَلْكُمْ أَشْرَكُنُهُ (١٠) (١١)

# ﴿وَسِعَ رَبِّي كُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ۚ أَنَلَا تَنَذَكَّرُونَ ۞﴾

۲۰۳۹۰ ـ قال قتادة بن دعامة: قوله: ﴿وَسِعَ رَبِي كُلِّ شَيْءٍ عِلْمُأَهُ، يعني: ملأ ربی<sup>(۲۲)</sup>. (ز)

۲۰۳۹۱ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَسِعَ﴾ يعني: ملأ ربي كل شيء علمًا، فعلمه، ﴿أَلْكَ﴾ يعني: فهلًا ﴿تَنَكَّرُونَ﴾ فتعتبرون (٢٠). (ز)

# ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُمُ وَلَا تَخَافُونَ أَتَكُمُ أَشْرَكْتُمْ بِأَلَقِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ. عَلَيْكُمْ شُلُطَنّنَا ﴾

٢٥٣٩٢ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق عبدالله بن أبي جعفر، عن أبيه ـ قال: أَفْلَحَ<sup>(1)</sup> الله إبراهيم عليه حين خاصمهم، فقال: ﴿وَكَيْكَ أَفَاكُ مَا آشَرَكُمُم وَلا عَفَلُونَ ٱللَّكُمُ أَشْرَكُمُ مِا لَلْهُ مِيْزَلَ بِهِ. عَيْسَكُمْ سُلَطَكناً فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَخَقُ إِلاَّمَنَّ إِن كُنُمُ تَعْلَمُونَ ﴾. ثم قال: ﴿وَيَلْكَ حُجَّنُنَا عَائَبُهَا إِنْهِيدَ عَلَى قَوِيمُهُ (٥٠). (ز)

٢٥٣٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال لهم: ﴿وَكَيْفَ أَغَاثُ مَا أَشْرَكُمْ إِللهُ مِن الآلهة، ﴿وَلَا تَعَافُونَ ﴾ أنتم بـ﴿أَثَّكُمُ أَشْرَكُمُ إِللَّهِ عَيْرٍ ﴿مَا لَمْ يُؤَلِّ يِهِ، عَيْرَكُمْ أَشْرَكُمُ مُ اللَّهُ عَيْرَاً لَهُ عَيْرًا لَهُ عَيْرًا لَهُ عَيْرًا لَهُ عَيْرًا لَهُ عَيْرًا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُولُكُمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَا عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا ع

== على هذا \_ في قوله: ﴿ثَثْرَكُونَ ﴾ ضمير عائد على ﴿مَا ﴾، وتقدير الكلام: ولا أخاف الأصنام التي تشركونها بالله في الربوبية، وذكر احتمالًا آخر: وهو (أن يعود الضمير على ﴿مَا ﴾، فلا يحتاج إلى غيره، وعلَّق عليه بقوله: (كأنَّ التقدير: ما تشركون بسببه،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي زمنين ۲/ ۸۲.(٤) الفَلْجُ: الظفر والفوز. لسان العرب (فلج).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٦٦/٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

٢٥٣٩٤ \_ قال محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ في قوله: ﴿وَكَيْتُ لَمَا أَشْرَكُمُ وَلا تَغْلُونُ اللّهُ مَا أَشْرَكُمُ أَشْرَكُمُكُ بِاللّهِ ﴾، يقول: كيف أخاف وثنًا تعبدون من دون الله لا يَضُرُّ ولا ينفع، ولا تخافون أنتم الذي يَضُرُّ وينفع، وقد جعلتم معه شركاء لا تَضُرُّ ولا تنفع؟!(١). (ز)

٧٥٣٩٥ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْع: ... ثم قال: ﴿وَكَيْفَ أَخَاكُ مَاۤ أَشَرَكُمُّمُ وَلَا تَعَافُونَ﴾ أيها المشركون ﴿أَنْتُكُمُ أَشَرَكُتُمُ ۖ (٢٠/١٠)

# ﴿ فَأَى النَّزِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمَنِّ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ٥

٢٥٣٩٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِيُّ﴾، قال: قول إبراهيم حينَ سالَهم: ﴿فَأَىُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِيُّ﴾، ومن حُجَّة إبراهيم<sup>(٣)</sup>. (١٠٥/١)

٢٥٣٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال لهم: ﴿فَأَى الْفَرِيقَيْنِ آحَى إِلاَّمْنِ ﴾ أنا أو أنتم ﴿إِلاَ كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ من عبد إلها واحدًا أحق بالأمن أم من عبد أربابًا شتّى؟ يعني: اللهة صغارًا وكبارًا، ذكورًا وإناثًا، فكيف لا يُخاف من الكبير إذا سُوِّي بالصغير؟ وكيف لا يُخاف من الذكر إذا سُوِّي بالأنثى؟ أخبروني أيّ الفريقين أحق بالأمن من الشر إن كنتم تعلمون. فردَّ عليه قومه، فقال: ﴿اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدُ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِطْلَمِ الْمُوَلِيكَ فَيْمُ الْأَمْنُ وَهُم تُهْمَدُونَ ﴾ (ذ)

**٢٥٣٩٨ ـ** عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجَّاج ـ قال: ﴿فَأَى ٱلْفَرِيقَيْنِ آَكَةُ بِالْأَمْنِ ۚ إِن كُنُمُ تَفَلَمُونَ﴾، أمّن يعبد ربًّا واحدًا، أم مَن يعبد أربابًا كثيرة؟ يقول قومه: الذين آمنوا بربِّ واحد<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٥٣٩٩ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة بن الفضل ـ في قوله: ﴿فَأَتُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ ۚ إِن كُنْتُمْ تَعَلَمُونَ﴾، أي: بـالأمـن مـن عـذاب الله فـي الـدنـيــا والآخرة، الذي يعبد الذي بيده الضر والنفع؟ أم الذي يعبد ما لا يضر ولا ينفع؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲٦٦/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٣٦٧، وابن أبي حاتم ٤/١٣٣٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

يضرب لهم الأمثال، ويُصَرِّف لهم العِبر؛ ليعلموا أنَّ الله هو أحقُّ أن يُخاف ويُعبَد مما يعبدون من دونه (١). (ز)

٢٥٤٠٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ في قوله: ﴿ فَأَيُّ الْمَوْتِ إِلَّهُ وَلَمْ الْمَوْتِ أَلَقْ إِلَّمْنَ ﴾ أم من خاف الله ولم يَخَفْهُ، أم من خاف الله ولم يَخَفْهُ عَبْرُ وَهُم الْأَمْنُ وَهُم يَخَفْ غَيْرُ وَلَمْ الْمَائُو وَلَمْ يَلْلِمُوا إِيمَنَهُم بِطُلْدٍ أُولَتِكَ لَمُمُ الْأَمْنُ وَهُم تُمْتَدُونَ ﴾ (١١٦/١)

# ﴿ اَلَّذِينَ مَامَتُوا وَلَذَ يَلْبِسُوٓ الْمِينَهُم بِظُلْدٍ أُولَتِكَ لَمُمُ ٱلأَمَّنُ وَهُم تُهَنَّدُونَ ۞﴾

### 🏶 نزول الآية وتفسيرها:

٢٥٤٠١ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿الَّذِينَ مَامَثُوا وَلَرَ يَلْمِسْوَا إِيسَوَا إِيسَانَا لَا يَظلُمُ نفسَه؟! إِيسَنَهُر بِظُلْدٍ شَقَ ذلك على الناس، فقالوا: يا رسول الله، وأيَّنا لا يظلمُ نفسَه؟! قال: ﴿إِنَّ اَلْقِرْكَ الْقَلْدُ عَظْلُمُ العبد الصالح: ﴿إِنَّ اَلْقِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيرٌ ﴾؟ [لقمان: ١٣]. إنما هو الشرك\* (١١٦/٦)

٢٥٤٠٢ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق زياد بن حَرْمَلة \_ في قوله: ﴿الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَا يَعْمَلُوا وَالْمَيْوَا إِيمَانَهُم بِظُلْمِ ﴾، قال: نزَلت هذه في إبراهيم وأصحابه خاصة، ليس في هذه الأُمَّة (١١٨/٦)

٣٠٤٠٣ ـ عن بكر بن سَوادة ـ من طريق عبيدالله بن زَحْرِ ـ قال: حمَل رجلٌ من العدوِّ على المسلمين، فقتَل رجلًا، ثم حمَل، فقتَل آخر، ثم على المسلمين، فقتَل آخر، ثم قتَل آخر، ثم قال: أينفَعُنى الإسلامُ بعدَ هذا؟ قالوا: ما ندري. فذكروا ذلك لرسول الله ﷺ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣٦٦/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٢/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١/١٥ ـ ١٦ (٣٣)، ١٤١/٤ (٣٣٦٠)، ١٦/٣ (٣٤٢٨، ٣٤٢٩)، ٢/٢٥ (٢٢٤)، ٢/٢٥ (٢٢٤)، ٢/٢٥ (٢٢٤)، ٢/١٤ (٢٢٤)، ١١٤ (٢٢٤)، ويحيى بن سلام ٢/١١٤ (٢٢٤)، ويحيى بن سلام ٢/١٢٤ (٢٢٤)، ويحيى بن سلام ٢/٣٧٠، وعبدالرزاق في تفسيره ٢/٢٥ (٢٢٥)، وابن جرير ٩/ ٣٧٠ ـ ٣٧١، ٣٧١ (٣٥٢)، وأورده الثعلبي ١٦٦٤، ومقاتل بن سليمان ٥/٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ١٣٤٦/٢ (٣٢٣)، وابن جرير ٣٧٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٣/٤ (٧٥٤٤)، من طريق زياد بن علاقة، عن زياد بن حرملة، عن على به.

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري ٥٠٣/١١: «الخبر ضعيف؛ لجهالة زياد بن حرملة، حتى يعرف من هو».

المنافعة المنافعة

فقال: (نعم). فضرَب فرسَه، فدخَل فيهم، ثم حمَل على أصحابه، فقتَل رجلًا، ثم آخر، ثم آخر، ثم قُتِل. قال: فيُرُون أن هذه الآية نزَلت فيه: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرَ يَلْبِسُوَا إِيمَنْنَهُم بِظُلْهِ﴾ الآية (١٠/١٠)

٢٥٤٠٤ ـ عن أبي بكر الصديق ـ من طريق الأسود بن هلال ـ أنَّه سُئِل عن هذه الآية: ﴿ اللَّذِينَ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ ا

٧٥٤٠٥ ـ عن عمر بن الخطاب: ﴿ وَلَرْ يَلْبِسُوا إِيمَنْهُم بِظُلْدِ ﴾، قال: بشِرك (١١٧/١)

٢٥٤٠٦ ـ عن ابن عباس: أنَّ عمر بنَ الخطاب كان إذا دخَل ببتَه نشَر المصحفَ يقرؤُه، فدخل ذاتَ يوم، فقرَأ سورةَ الأنعام، فأتى على هذه الآية: ﴿الَّذِينَ مَامَثُوا وَلَرَّ يَلِمُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللللِيْفِي الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِيْفُ الللللِيْفُ الللِيلِمُ الللللِيلِيلُولِ ا

**۲۰٤۰۷** ـ عن أُبَيّ بن كعب ـ من طريق ابن عباس ـ في قوله: ﴿وَلَدُ يَلَبِسُوٓا إِيمَنَتُهُمُّ يِظُلِّرِهِ، قال: ذاك الشِّرُكُ<sup>(٥)</sup>. (١١٧/٦)

٢٥٤٠٨ ـ عن سلمان الفارسي ـ من طريق أبي الأشعر العَبْدِيِّ، عن أبيه ـ أنَّه سُئِل عن هذه الله الله عن الله عن الله عن الله عن الله الله عن الله الله عن الله الله الله الله عن الله الله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه عنه الله عن

٢٥٤٠٩ ـ عن حذيفة بن اليمان ـ من طريق عيسى، وكُرْدوس ـ ﴿وَلَمْ يَلْيِسُوٓا إِيمَنَهُم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٣/٤ \_ ١٣٣٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٢، والحكيم الترمذي في نوادر الأصول ١/ ٢٣١. وعزاه السيوطي إلى
 الفريابي، وابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٣٠٥/٣ وعنده: عن سعيد أنَّ عمر. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٤ ـ ٣٧٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٣ ـ ٣٧٣. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعَبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ، وأبي نصر السَّجْزي في الإبانة.

بِظُلْمِ ﴾، قال: بشركِ (١). (١١٧/٦)

۲۰٤۱۰ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿وَلَدُ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْدِ﴾، قال: بشِرْك (۲۰). (۱۱۸/٦)

٢٥٤١١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ قوله: ﴿الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَهُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ وَاللَّهِ عَلَيْهِ ﴾، يقول: بكُفُر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٤١٢ \_ عن عمرو بن شرحبيل \_ من طريق أبي إسحاق \_ في قوله: ﴿وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيكَانَهُمْ بِظُلْمِ ﴾، قال: بشِرُكُ ''. (ز)

٢٥٤١٣ \_ عن علقمة بن قيس النخعي \_ من طريق إبراهيم \_ في قوله: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ عَامَنُوا وَالَّذِينَ عَامَنُوا وَالَّذِينَ عَامَنُوا إِلَيْنَا عَلَيْهِ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا إِلَيْنَا مُعَلِّي إِلَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَي

٢٥٤١٤ ـ عن أبي عبدالرحمن السُّلَمي ـ من طريق أبي حصين ـ قال: بشِرْك<sup>٢٠)</sup>. (ز) ٢٥٤١٠ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿وَلَدْ يَلْبِسُوَا إِيمَنَهُم بِطُلْمِ﴾، يقول: لم يخلطوا إيمانَهم بشرك<sup>(٧)</sup>. (١١٨/٦)

٢٥٤١٦ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق الحسن بن عبيدالله \_ ﴿ وَلَدَ يُلْبِسُوا إِيمَنَهُم يِظْلُمِ ﴾، قال: بشِرك (١).

۲۰٤۱۷ \_ عن مجاهد بن جبر، ﴿وَلَتَ يَلْبِسُوّا إِبِمَنْهُم بِظُلْمِ ﴾، قال: بشِرُك (٩٠). (١١٨/٦) ۲۰٤۱۸ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿وَلَرَ يَلْبِسُوا إِبِمَنْهُم بِظُلْمِ ﴾، قال: بعبادة الأوثان (١١٨/٠).

٢٥٤١٩ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سماك ـ ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَرْ يَلْبِسُوَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣٧٣/٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وأبي عبيد، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٧٣/٩ \_ ٣٧٤، وكذا من طريق عطية العوفي. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد،
 وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٥/ ٣٢ (٨٨٦)، وابن جرير ٩/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧١. (٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٧.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٣/٤. (٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>١٠) تفسير مجاهّد ص٣٢٥، وأخرجه ابن جرير ٣٧٦/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

إِيمَنْنَهُم بِظُلْدِ﴾، قال: هي لِمَن هاجر إلى المدينة(١). (ز)

٢٥٤٢٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَرَّ يَلْبِسُوّاً إِيمَنَهُم بِظُلْبِ﴾، أي: بشِرْك (٢). (ز)

٢٥٤٢١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَرُ يَلْهِسُوّا ﴾ يخلطوا، ﴿ إِينَنَهُ مِ طِلْمَهِ ﴾ قال: بشرك (٣)

 ٢٥٤٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: فقال: ﴿الَّذِينَ اَمَنُوا ﴾ بربٌ واحد، ﴿وَلَرُ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ يعني: ولم يخلطوا تصديقهم بشرك، فلم يعبدوا غيره (٤٠). (ز)

٣٥٤٢٣ \_ عن عبدالملك ابن جُرَيج \_ من طريق حجَّاج \_ ﴿ فَأَى الفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِلَا مُنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الل

٢٥٤٢٤ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة بن الفضل ـ قال: يقول الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ: ﴿اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَنتَهُم بِظُلْمٍ ﴾ أي: الذين أخلصوا كإخلاص إبراهيم ﷺ لعبادة الله وتوحيده، ﴿وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَنتَهُم بِظُلْمٍ ﴾ أي: بشرك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٥٤٢٥ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَلَةَ لِمُسْوَا إِيمَانَهُم بِطُلْدِ﴾، قال: بشرك (١٣٣٣). (ز)

٢٥٤٢٦ \_ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿فَأَتُى ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ ۚ إِن كُمُّتُمْ تَمَلَّمُونَ﴾ قال: فقال اللهُ، وقضى بينهم: ﴿الَّذِينَ مَاسَنُوا وَلَةٍ

آت؟ علَّق ابنُ عطية (٣/٧/٣) على قول ابن جريج، فقال: (ويجيء هذا من الحُجَّة أيضًا أن أقرُّوا بالحق وهم قد ظلموا في الإشراك.

آ۲۳۳۱ رجّع ابنُ جرير (٩/ ٣٧٨) مستندًا إلى السنة قول أبي بكر الصديق وما في معناه أنّ معنى: ﴿ وَلَا لَهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳۷۸/۹.

 <sup>(</sup>۲) عزا أوَّله ابنُ حجر في الفتح ٨/ ٢٩١ إلى ابن أبي حاتم. وأخرج آخره ابنُ جرير ٩/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٧٦/٩.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٣٦٨/٩، ٣٧٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٦٩/٩.(٧) أخرجه ابن جرير ٣٧٦/٩.

يَلْهِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمِ﴾. قال: بـشـرك، قال: ﴿أَوْلَتِكَ لَمُمُ ٱلأَمْنُ وَهُم تُهْنَدُونَ﴾ فأمّا الذنوب فليس يبرأ منها أحد(١) (٢٣٣٠. (ز)

### ﴿ أُوْلَتِكَ لَمُمُ ٱلأَمْنُ وَهُم تُهْمَدُونَ ۞﴾

٢٥٤٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أُولَتِكَ لَمُمُ ٱلْأَمَٰنُ وَهُم مُّهَنَدُونَ﴾ من الضلالة (٢٠). (ز)

٢٥٤٢٨ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة بن الفضل ـ قال: ﴿ أَوْلَئِكَ لَمُمْ الْخَمْ وَهُمَ تُمْ تَدُونَكِ ، الأمن من العذاب، والهدى في الحجة بالمعرفة والاستقامة، يقول الله تعالى: ﴿ وَيَلْكَ حُجَنَّنَا ۚ مَا تَيْنَكُمْ ۚ إِنَّا مِينَا فَوْمِدٍ نَوْفَعُ دَرَجَكَ مَن نَشَلَةٌ إِنَّ يَكُ حَجَدًا مَا تَيْنَكُمْ الْجَهِيمَ عَلَى قَوْمِدٍ نَوْفَعُ دَرَجَكَ مَن نَشَلَةٌ إِنَّ يَرَكُ حَكِيدٌ عَلِيدٌ ﴾ (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

Yosya \_ عن سَخْبرةَ، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنِ ابتُلي فَصَبر، وأُعطِيَ فشكر، وظُلم فغفَر، وظَلم فاستغفَر». ثم سكت النبيُّ ﷺ، فقيل: يا رسول الله، ما له؟ قال: ﴿أَوْلَتِكَ لَمُنُمُ ٱلْأَنْنُ وَهُم تُمُمَّدُونَ﴾ (٤٠). (٢٠/١)

آلات؟ أفادت الآثار اختلاف المفسرين في قائل: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَرَّ يَلْبِسُوا إِيكَنَهُم بِطُلْمِ ﴾ على قولين: الأول: أنها قولٌ من الله في فيه فصل القضاء بين إبراهيم على وبين المشركين من قومه. الثاني: أنها من قول قوم إبراهيم على لإبراهيم على حين قال لهم: أيُ ﴿ الْفَرِيقَيْنِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّاللَّالِلْمُلَّالِلْعُلَّالِلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِلْمُلْلُو

وقد رَجَّعُ ابنُ جرير (٣٦٩/٩) القول الأول، وهو قول ابن زيد، وابن إسحاق، وانتقد قول ابن جريج مستندًا إلى الدلالة المقلية، فقال: «لو كان مِن قول قوم إبراهيم الذين كانوا يعبدون الأوثان ويُشركونها في عبادة الله لكانوا قد أقرُّوا بالتوحيد، واتبعوا إبراهيم على ما كانوا يخالفونه فيه من التوحيد، ولكنه كما ذكرتُ من تأويله بَدِيًّا».

ووافقه ابنُ عطية (٣/ ٤٠٧) مستندًا إلى الأفصح لغة، والأظهر سياقًا، فقال: اوهذا هو البيّن الفصيح الذي يرتبط به معنى الآية، ويحسن رصفها، وهو خبرٌ من الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٧٢ه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣٦٩/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٦٨/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ٧/١٣٨ (٦٦١٤)، والبيهقي في الشعب ٢/٢٤٧ ـ ٢٤٨ (٤١١٧)، =

المدينة عن جرير بن عبدالله، قال: خرَجْنا مع رسول ﷺ، فلما برَزْنا من المدينة إذا راكبٌ يُوضِعُ أن نحونا، فانتهَى إلينا، فسلم، فقال له النبيُ ﷺ: (مِن أينَ الْوَبَلْتَ؟). فقال: مِن أهلي وولدي وعشيرتي، أريدُ رسول الله ﷺ. قال: فقد أَصَبْتَه، قال: علَّمني ما الإيمان. قال: «تشهدُ أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمدًا رسول الله، وتقيمُ الصلاة، وتُوتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحُجُّ البيت،. قال: قد أَوَرُثُ. ثم إنَّ بعيرَه دخلَتْ يدُه في شبكة جُرذان، فهرَى، ووقع الرجلُ على هامَتِه، فمات. فقال رسول الله ﷺ: «هذا من الذين عمِلوا قليلًا وأَجِروا كثيرًا، هذا مِن الذين قال الله: ﴿ اللَّذِنَ مَا مَنُوا وَلَرَ يَلِسُوا إِيمَنَهُم بِللَّهِ أَوْلَتُكِكُ لَمُ الْأَمْنُ وَهُم تُهَمَّدُونَ في فِيهِ مِن ثمار الجنة، فعلِمتُ أنَّ الرجلَ مات بالمُعَا، (١١٩/١)

٢٥٤٣١ - عن عبدالله بن عباس، قال: كُنَّا معَ رسول الله ﷺ في مسير سارَه، إذ عرَض له أعرابيَّ، فقال: والذي بعَثك بالحق، لقد خرَجتُ من بلادي وتِلَادِي (٢) لأهتدِيَ بهُداك، وآخُذَ من قولك، فاعرض عليَّ. فعرَض عليه الإسلام، فقبِل، فازدحمنا حوله، فدخَل خُفُّ بَكْرِه في ثقب جُرذان، فتَردَّي الأعرابيُّ، فانكسَرَت عُنُفُه، فقال رسول الله ﷺ: السيعتم بالذي عمِل قليلًا وأَجِر كثيرًا؟ هذا منهم، أسيعتم بوالذي عبل قليلًا وأجر كثيرًا؟ هذا منهم، أسيعتم بوالذي علما عنهم، أنهُ . (١١٩/١)

<sup>=</sup> والواحدي في التفسير الوسيط ٢٩٣/٢ (٣٣٥)، من طريق محمد بن المعلى، عن زياد بن خيشمة، عن أبي داود، عن عبدالله بن سخبرة، عن سخبرة به. وهو عند البيهقي على الشك: عبدالله بن سخبرة أو سخبرة به.

قال البيهتي: "ورواه أيضًا علي بن بحر، عن محمد بن المعلى الكوفي، وليس بالقوي». وقال الهيشمي في المجمع ١٠/ ١٨٤ (١٠٤٨): فقيه أبو داود الأعمى، وهو متروك، وقال ابن حجر في الإصابة ٣٠٣ (٣٠١٠): ووفي سنده أبو داود ـ الأعمى أحد المتروكين ٤٠. وقال في الفتع ١٠٩/١٠: اسند حسن». وقال المناوي في فيض القدير ٢/ ٢٢ (١٨٦٨): «ورمز المصنف ـ السيوطي ـ لحسنه». وقال في التيسير بشرح الجامع الصغير ٢/ ٢٥/٥: «إسناده حسن». وقال الألباني في الضعيفة ٢٩/١٠ (٢٥٨٧): «ضعيف حدًا».

<sup>(</sup>١) يُوضِع الراكب إيضًاعًا، إذا حمَل بعيرَه على سرعة السير. النهاية (وضع).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۲/۲۱ م١٣٥ (۱۹۱۷)، ۱۶/۲۱ه (۱۹۱۷)، وأبو نعيم في الحلية ۲۰۳/٤، من طريق إسحاق بن يوسف، عن أبي جناب، عن زاذان، عن جرير بن عبدالله به.

قال الهيشمي في المجمع ٤١/١ ـ ٤٢ (١١٦): في إسناده أبو جناب، وهو مُدَلِّس، وقد عنعنه؛.

<sup>(</sup>٣) التالد: المال القديم الذي ولد عندك. النهاية (تَلِد).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (١٥٥٦)، وابن أبي حاتم ٤/١٣٣٤ (٧٥٤٦)، من طريق =

Youry \_ عن إبراهيم التَّيْمِيِّ: أنَّ رجلًا سأل عنها النبي ﷺ، فسكت حتى جاء رجلٌ فأسلَم، فلم يلبَنُ إلَّا قليلًا حتى قاتَل فاستُشهِد، فقال النبي ﷺ: «هذا منهم؛ من ﴿الَّذِينَ مَاسَوُا وَلَرَ يَبْسُوا إِيمَنْهُم بِطْلَيْ﴾ (١٠/١٠). (١٢٠/٦)

### ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهُمَا إِبْرَهِبِ مَالَى قَوْمِكِ ﴾

٣٥٤٣٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق سفيان الثوري، عن رجل حدَّثه \_ ﴿وَيَلْكَ حُبُّتُنَا مَاتَيْنَهُم ٓ إِنَّافِيمَ عَلَنَ فَوْمِدُ ﴾، قـــال: هــــي ﴿الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَنْهُم بِظْلَمِ ﴿١ أَلَذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَنْهُم بِظْلَمِ ﴿١ . (ز)

٢٥٤٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ قال: قال إبراهيم حين سأل:
 أي الفريقين أحق بالأمن؟ قال: هي حُجَّة إبراهيم (٣). (ز)

٣٥٤٣٥ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق عبدالله بن أبي جعفر، عن أبيه \_ في قوله:
﴿وَيْلِكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَرِيمِهُ ، قال: ذاك في الخصومة التي كانت بينه وبين قومه، والخصومة التي كانت بينه وبين الجبَّار الذي يُسمَّى: نمرود (١٢١/١) . (٢١٢/٢) عليهم، فذلك قوله:
﴿وَيْلُكَ حُجُّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرُهِيمَ عَلَىٰ قَرْمِةً نَرْفَحُ دَرَجُدَتٍ مِّن نَشْاَهُ (\*). (ز)

٣٥٤٣٧ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج، في قوله: ﴿وَتِلْكَ حُجَّثُنَا ٓ مَاتَيْنَهُمَاۤ ۚ إِرَّهِيـمَ عَلَىٰ قَيْمِيْهِ، قال: خصَمَهم (٧٠. (٦١/١٦)

# ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآتُهُ

٢٥٤٣٨ \_ عن الضحاك بن مزاحم، قال: إنَّ للعلماء درجاتٍ كدرجات

<sup>=</sup> يوسف بن موسى القطان، عن عمران بن أبي عمر الرازي، عن علي بن عبدالأعلى، عن أبيه، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به.

أورده السيوطي في اللآلئ المصنوعة ٣٤٩/٢.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور في التفسير من سنته ٢١/٥ ـ ٣٢ (٨٨٥) مرسلاً.
 (٢) أخرجه ابن جرير ٣٧٩/٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٣٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) الفَلَاح: البقاء والفوز والظفر، وهو مَن أَفْلَحَ. النهاية (فَلَحَ).

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.
 (٧) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

الشهداء (١/ ١٢١)

٢٥٤٣٩ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق مالك بن أنس ـ في قوله: ﴿نَرْفُهُ دَرَكَتِ مَّن نَشَآهُ ، قال: بالعِلْم (٢). (١٢١/٦)

# ﴿إِذَ رَبُّكَ عَكِيدُ عَلِيدٌ ﴿ ﴾

٢٥٤٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ رَبُّكَ حَكِيدٌ ﴾ في أمره، ﴿عَلِيدٌ ﴾ ىخَلْقە<sup>(٣)</sup>. (ز)

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبُ كُلَّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلٌ ۗ وَمِن ذُرِّيَتَةِهِ. دَاوُدَ وَسُلَيْمَدَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنـرُونَۚ وَكَذَلِكَ جَرِّى ٱلْمُعْسِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾

٧٥٤٤١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَوَهَبَّنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَصْغُوبُ كُلًّا هَدَيْتًا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ﴾. ثم قال في إبراهيم: ﴿وَمِن ذُرِيَّنِهِ. دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ﴾ إلى قـولـه: ﴿وَإِسْنَعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُونُسَ وَلُولُما ۚ وَكُلًا فَضَـلْنَا عَلَى أَلْمَلْكِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٦]. ثم قال في الأنبياء الذين سماهم الله في هذه الآية: ﴿ فَيْهُ دَنُّهُمُ أَفْتَدِنُّ } [الأنعام: ٩٠](٤). (٢/٢٢)

٢٥٤٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ ﴾ يعنى: لإبراهيم ﴿ إِسْحَنَى وَيَصْفُونَ ۚ كُلًّا هَدَيْنَاۚ ﴾ للإيمان، ﴿وَنُوحًا هَدَيْنَا﴾ إلى الإسلام ﴿مِن فَبَلَّ ﴾ إبراهيم، ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ ﴾ يعني: من ذُرِّيَّة نوحٍ ﴿ دَاوُدَ وَسُلَيْكُنَ وَأَيُّوكَ وَوُسُكَ وَمُوسَىٰ وَهَدُرُونً وَكَذَالِكَ ﴾ يعني: هكذا ﴿ مُجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يعني: هؤلاء الذين ذكرهم الله (٥٠)٢٣٣٣. (ز)

إبراهيم ﷺ، ثم استدرك عليه قائلًا: ﴿ويعترض هذا بذكر لوط ﷺ، وهو ليس من ذرية ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١/ ٥٠٠ (٤٤٩). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

### ﴿ وَزَّكُرِيَّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾

٣٥٤٤٣ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ قال: الخالُ والد، والعمُّ والد، نسَب الله عيسى إلى أخواله، قال: ﴿وَين ذُرِّيَّتِيدِ﴾ حتى بلَغ إلى قوله: ﴿وَين ذُرِّيَّتِيدِ﴾ حتى بلَغ إلى قوله: ﴿وَيُنِ وَعِيْنَ﴾ (١٢/١٠). (١٢٢/١)

# ﴿وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ ٱلصَّالِعِينَ ﴿ ﴾

٢٥٤٤٤ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق عبيدة بن ربيعة ـ قال: إدريس هو

== إبراهيم ﷺ، بل هو ابن أخيه، وقيل: ابن أخته، ويتخرج عند من يرى الخال أبًا».

ورجَّح ابنُ جرير (٩/ ٣٨١ ـ ٣٨٢) مستندًا إلى دلالة السياق، والتاريخ، والعقل عود الضمير
في قوله تعالى: ﴿وَمِن ثُرْيَتِيْهِ دَاوُهَ﴾ إلى نوح، وعلَّل ذلك قائلًا: ﴿أَنَّ الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ
ذَكَر في سياق الآيات التي تتلو هذه الآية لوطًا، فقال: ﴿وَرِسَمُومِلَ وَالْمِيْمَ وَيُومُنُ وَلُوطًا
وَكُلُّهُ فَشَلْنًا عَلَى ٱلْمَنْكِينَ﴾، ومعلومٌ أنَّ لوطًا لم يكن من ذرية إبراهيم، فإذ كان ذلك
كذلك، وكان معطوفًا على أسماء مَن سَمَّيْنا مِن ذريته؛ كان لا شك أنه لو أُرِيد بالذرية ذرية
إبراهيم لما دخل يونس ولوطٌ فيهم، ولا شكَّ أن لوطًا ليس من ذرية إبراهيم، ولكنه من
ذرية نوح، فلذلك وجب أن تكون الهاء في الذرية من ذكر نوح».

ووافقه أبنُ عطية (٣/ ٤٠٩) قائلًا: ﴿وهذا هُو الجيِّدِ».

وذكر ابنُ كثير (١٠٧/٦) أنَّ هذا القول ظاهر لا إشكال فيه، ثم بيَّن أن القول بعود الضمير على إبراهيم على حسن؛ لكون الكلام سيق من أجله، ووجَّهه من جهة النظائر بما يدفع الإشكال عنه من كون لوط على ليس من ذرية إبراهيم على، فقال: «اللهم إلا أن يقال: إنَّه دخل في الذُرَيَّة تغليبًا، كما في قوله تعالى: ﴿أَمْ كُنُمُ شُهَدَات إِذَ حَمَر وَنِيقُوب النَّوْتُ إِذَ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَمُّهُونَ مِنْ بَنْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَيْهَكَ وَإِلَّهَ عَابَابِكَ إِبْرِهِمَ وَالله تعالى: وَالله عَمْه، ودخل في وَالسَمِيلُ وَلِمَعْقَ إِلَهُ وَحِدًا وَعَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ وَالبَعْرَة: ١٣٣]، فإسماعيل عمّه، ودخل في آبله تعليبًا، وكما قال في قوله: ﴿ فَسَهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ أَجَمُونَ ﴿ إِلَيْ إِلِيسَ ﴾ [الحجر: ٣٠]، فلحمل إليس في أمر الملائكة بالسجود، وذُمَّ على المخالفة؛ لأنه كان قد تشبه بهم، فعومل معاملتهم، ودخل معهم تغليبًا، وكان من الجن، وطبيعتهم النار، والملائكة من النور».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمناسبة المادي

إلياس، وإسرائيل هو يعقوب(١)١ع٣٣٤. (ز)

۲۰۶٤ - قال محمد بن إسحاق: هو إلياس بن يسبى بن فِنحاص بن العيزار بن هارون بن عمران ابن أخي موسى نبى الله

### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٤٤٦ ـ عن أبي حرب بن أبي الأسود، قال: أرسَل الحجاج إلى يحيى بن يَعمَر، فقال: بلَغني: أنَّك تزعُمُ أنَّ الحسن والحسين من ذُرِيَّة النبي ﷺ، تجدُه في كتاب الله، وقد قرَأتُه من أوَّله إلى آخره فلم أجِدُه! قال: أليس تقرأ سورة الأنعام: 
وَرَسِ ذُرِيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيَّكَنَ ﴾ حتى بلَغ: ﴿وَيَحَنَى وَعِيسَىٰ ﴾ قال: بلى. قال: أليس عسى من ذرية إبراهيم وليس له أب؟ قال: صَدَفْتَ (٣) . (١٢١/٦)

Yossy ـ عن عبدالملك بن عمير، قال: دخل يحيى بن يَعمَر على الحجَّاج، فذكر الحسين، فقال الحجاج: لم يكن من ذرية النبيِّ ﷺ. فقال يحيى: كَذَبْتَ. قال: لَتَأْتِينَي على ما قلتَ ببينة. فتلا: ﴿وَمِن ثُرْيَتِيهِ دَاوُدَ وَسُلْتَمَنَ﴾ إلى قوله: ﴿وَمِيسَىٰ وَإِلَيْسُ اللهِ عَلَى المَّدَّتُ (١٢/١٠) وَإِلَيْاشُ ﴾. فأخبَر تعالى أنَّ عيسى من ذرية آدم بأمَّه. قال: صدَّتُ (٤٠) (١٢٧/١)

# ﴿ رَاِسْمَنِعِيلَ وَٱلْبَسَعَ وَيُونُسُ وَلُولًا ۚ وَكُلَّا فَضَّـ لَمَنَا عَلَى ٱلْعَمْلَيِينَ ۞﴾

٢٥٤٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِسْمَنِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسُ وَلُومًا ۚ وَكُلَّا فَضَّـلْنَا﴾

[٢٣٣] ذكر ابنُ جرير (٣٨٣/٩) اختلافًا في إلياس من هو؟ فذكر عن ابن إسحاق قوله: هو إلياس بن تسبى بن فِنحاص بن العيزار بن هارون بن عمران ابن أخي موسى نبي الش 巍. وذكر قول ابن مسعود: بأنه إدريس. وذكر بأنَّ أهل الأنساب يقولون: إدريس جدُّ نوح، وأنَّه روى عن وهب بن منبه أيضًا.

ثُم رجَّحَ مستندًا إلى دلالة التاريخ، والعقل قول أهل الأنساب، وبيَّن علَّة ذلك، فقال: وذلك أنَّ الله تعالى نسب إلياس في هذه الآية إلى نوح، وجعله من ذريته، ونوح هو ابنُ إدريسَ عند أهل العلم، فمُحالٌ أن يكون جَدُّ أبيه منسوبًا إلى أنه من ذريته.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٨٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤. وفي تفسير البغوي ١٦٥/٣ بلفظ: هو إدريس، وله اسمان، مثل: يعقوب، وإسرائيل.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن جرير ٣/٣٨٩. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٣/ ١٦٤، والبيهقي ٦/ ١٦٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

بالنُّبُّوَّة من الجن والإنس ﴿عَلَى ٱلْعَنْكِينَ﴾(١). (ز)

# ﴿ وَمِنْ ءَانَابِهِمْ وَذُرِّنَائِهِمْ وَإِخْرَتِهِمْ وَلَجَنَبْنَاهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيدٍ ۞﴾

٢٥٤٤٩ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَأَجْنَبَيْنَامُ ﴾، قال: أُخلَفناهم ٢٠٤٠)

· ٢٥٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَجْنَيْنَامُ ﴾، يعني: واستخلصناهم بالنُّبُوَّةُ (٣). (ز)

# ﴿وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ مِنزَطِ مُسْتَقِيدٍ ۞﴾

٢٥٤٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهَدَيْتَهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ﴾، يعني: الإسلام<sup>(1)</sup>. (ز)

# ﴿ وَالِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى يِهِ. مَن يَشَالُهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَاثُوا يَسْمَلُونَ ۞﴾

٢٥٤٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ ﴾ يعني: ثمانية عشر نبيًا ﴿ وَن عِبَادِمْ ﴾ فيعطيه النبوة، ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا ﴾ بالله ﴿ لَحَمِطُ عَنْهُم مّا كَاتُوا يَسْمُلُونَ ﴾ (ق) . (ز)

٢٥٤٥٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ في قوله: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَكَمِ اللَّهِ عَنْهُم مَا كَافُوا يَسْمَلُونَ ﴾، قال: يريد هؤلاء الذين قال: هديناهم وفضّلناهم (١) ( ١٢٣/١)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٢.

وستأثي رواية ابن إسحاق وغيره لقصة اليسع ضمن قصة إلياس ﷺ، وذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَلِكَ إِلَيَانَ لَيْنَ ٱلنَّرِيَاكِ﴾ الآيات [الصافات: ١٣٣ ـ ١٣٣].

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٢٥، وأخرجه ابن جرير ٣٨٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٧٣/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٧/٤.

# ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنْبَ﴾

٢٥٤٥٤ ـ عن جُويرية بن بشير: سمعتُ رجلًا سأل الحسن البصري عن قوله: والَّذِينَ مَانَيْتَهُمُ ٱلكِنْكِ وَالنَّبُونَ ﴾، مَن هم، يا أبا سعيد؟ قال: هم الذين في صدر هذه الآية (١٠٠٠).

٢٥٤٥٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ذكر ما أَعْطَى النَّبِيِّن، فقال: ﴿ الْأَلْتِكَ الَّذِينَ اَلَيْنَ الْمَيْنَ اللَّبِيِّنَ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّةُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللْ

### ﴿ ٱلْكِنْبَ ﴾

٢٥٤٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الْكِنْبُ﴾، يعني: كتاب إبراهيم، والتوراة، والزبور، والإنجيل<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿ وَالْمُكُمِّ وَالنَّبُوَّةُ ﴾

٧٥٤٥٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: الحكم: العِلْم<sup>(٤)</sup>. (ز) ٢٥٤٥٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق مالك بن شدًّاد ـ في قوله: ﴿أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ مَاتَيْتُهُمُّ ٱلْكِنْدَ وَالْتُكُرُّ وَالثَّبُوَةُ﴾، قال: الحُكْم: اللَّبِ<sup>(٥)[٢٢٧]</sup>. (١٢٣/٦)

**٢٥٤٥٩** ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق إسماعيل بن مسلم ـ قال: الحكم: الله  $^{(7)}$ . (ز)

آتت ذكر ابنُ جرير (٣٨٧/٩) أنَّ معنى: ﴿وَلَلْكُرُ ﴾ العني: الفهم بالكتاب، ومعرفة ما فيه من الأحكام، ثم وجَّه قول مجاهد، فقال: الوعنى بذلك مجاهد \_ إن شاء الله \_ ما قلتُ؛ لأن اللَّبَّ هو العقل، فكأنَّه أراد أنَّ الله آتاهم العقل بالكتاب، وهو بمعنى ما قلنا من أنَّه الفهم به».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٧/٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٧٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٣. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨٧. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤.

٢٥٤٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَلَّكُرُ ﴾، يعنى: العِلم، والفَهم، والنبوة(١). (ز)

### ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنُؤُلآءِ فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنْفِرِينَ ۞﴾

٢٥٤٦١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿فَإِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَا لَكُمُرُوا بالقرآن ﴿فَقَدُ وَكُفَّنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا يَكُثُرُ بِهَا مَوْلَاكُ وَلَقَدُ اللَّهُ وَا لَا يَكُثُرُ بِهَا مَوْلَاكُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الل

٢٠٤٦٢ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ قال: كان أهل الإيمان قد تبوَّءوا الدار والإيمان قبلَ أن يقدَمَ عليهم رسول الله ﷺ، فلمَّا أنزَل الله الآياتِ جحد بها أهل محكة، فقدًا أن يقدَمَ عليهم (وأون يَكُثُرُ بِهَا مَوُلاَةٍ فَقَدْ وَكُفْنَا بِهَا قَوَمًا لَيُسُوا بِهَا بَكُثُرُ بِهَا مَوُلاَةٍ فَقَدْ وَكُفْنَا بِهَا قَوَمًا لَيُسُوا بِهَا بَكُمْرِيك﴾ (١٣٤/٦)

٢٥٤٦٣ ـ عن سعيد بن المسيب، في الآية، قال: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا ﴾ أهل مكة ﴿ فَقَدْ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّلْحَالَالِ اللَّلْمُلْمُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّ

٢٥٤٦٤ ـ عن أبي رجاء العُطاردي ـ من طريق عوف ـ في قوله: ﴿فَقَدْ رُكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ﴾، قال: هم الملائكة<sup>(ه)</sup>. (١٧٤/٦)

٢٥٤٦٥ \_ قال مجاهد بن جبر: ﴿ وَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوُلاَ إِلَى الكفار، يعني: أهل مكة؛ ﴿ وَلَنَد رُكُنا لَيُسُوا بِهَا بِكُونِينَ ﴾ يعني: الأنصار وأهل المدينة (١). (ز)

٢٥٤٦٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَـُؤُلِّاءٍ ﴾ قال: إن

٢٣٣٦ وجّه ابن عطية (٣/ ٤١١) و (٤١٢) قول ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة، وقول الضحاك وما في معناه بقوله: «فالآية \_ على هذا التأويل \_ وإن كان القصد في نزولها هذين الصنفين؛ فهي تعُمُّ الكفرة والمؤمنين إلى يوم القيامة».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٧٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٨ ـ ١٣٣٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨٩. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٨٩/٩ ـ ٣٩٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٩/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شببة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشبخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ٣/١٦٦.

والمالية المالية

يكفر بها أهل مكة ﴿فَقَدٌ رُّكُنَا يَهَا قَوْمًا﴾ أهل المدينة الأنصار، ﴿لَيْسُواْ يَهَا بِكَفِينٍ﴾ (١٠). (ز)

٢٥٤٦٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي هلال ـ في قوله: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا كُلُو اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالِي اللّلْمُلْمُ اللَّالِي اللَّالَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

٢٥٤٦٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ فَإِنْ يَكُثُرُ بِهَا مُؤَلَّدٌ ﴾ وهم الأنبياء الذين قال: أهل مكة كفار قريش؛ ﴿ فَقَدْ زُكِّنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكُفِيْتَ﴾ وهم الأنبياء الذين قَصَّ الله على نبيّه الثمانية عشر، الذين قال الله: ﴿ فَهِمُ نَهُمُ ۖ أَفَتَدِةً ﴾ (٢٣/١)

٢٥٤٦٩ ـ عن قنادة بن دعامة ـ من طريق أبي هلال ـ في قول الله تعالى: ﴿فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوُلاَيْ ﴾ قال: أهل مكة؛ ﴿فَقَدْ وَلَّفَا بِهَا﴾ أهل المدينة (٤). (ز)

٢٥٤٧ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَـُؤُلاَمِ ﴾ يقول: إن
 يكفر بها قريش؛ ﴿ فَقَدْ رَقِّنَا بَهَا ﴾ الأنصار (٥٠). (ز)

٢٥٤٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِن يَكُثُرُ بِهَا هَوْلَكُهُ مِن أهل مكة بما أعطى الله النبيين من الكتب؛ ﴿ فَقَدُ رَكِّنَا بِهَا لِهِ يعني: بالكتب ﴿ فَقِمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَنْفِيكَ ﴾ يعني: أهل المدينة من الأنصار (٢٠). (ز)

٢٥٤٧٢ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿ فَإِن يَكُثُرُ بِهَا هَوُلآ ﴾ أهل مكة؛ ﴿ فَقَدُ رُفُّكُ بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَنْدِينَ ﴾ أهل المدينة (١٣٣٧/١٠). (ز)

آلات؟] أفادت الآثار اختلاف المفسرين في المعنيِّ بـ﴿كَوْلَاكِ﴾، والمعنيِّ بالقوم الموكّلين بها على أقوال: الأول: فإن يكفر بها كفار قريش، فقد وكّلنا بها الأنصار. وهو قول قتادة من طريق أبي هلال، والضحاك، والسدي، وابن جريج، وابن عباس. الثاني: فإن يكفر بها أهل مكة، فقد وكّلنا بها الملائكة. وهو قول أبي رجاء العطاردي. الثالث: فإن يكفر بها ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٨٨/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه آدم بن أبي إياس - كما في تفسير مجاهد ص٣٢٥ -، وابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤. وعند يحيى بن سلام - كما في تفسير ابن أبي زمنين ٨٣/٢ -: يعنى: المشركين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢١٣/١، وابن جرير ٩/ ٣٩٠، وابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤ \_ ١٣٣٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنظر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٨٨/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٨٩/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣٨/٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٣.(٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨٩.

### ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيهُدَنُّهُمُ ٱفْتَدِهُ

#### 🎇 قراءات:

٢٥٤٧٣ \_ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿ فَيَهُ دَنُّهُمْ ٱلْمُسَادِةُ ﴾ بيَّن الهاء إذا وصَل، ولا يُدغِمُها (١٠) (١٢٥/١)

#### تفسير الآية:

٢٥٤٧٤ ـ عن العوَّام، قال: سألتُ مجاهدًا عن سجدةٍ في ص. فقال: سألت ابن عباس: من أين سجدت؟ فقال: أوَما تقرأ: ﴿وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلْيَكُنَ﴾ [الأنعام:

== كفار قريش، فقد وكَّلنا بها الأنبياء الذين ذُكِروا في الآيات السابقة. وهو قول قتادة من طريق معمر.

وقد رجَّع ابنُ جرير (٩/ ٣٩٠) مستندًا إلى السياق القول الثالث، وقال معلِّلًا: ﴿وذلك أَنَّ الخبر في الآيات قبلها عنهم مضى، وفي التي بعدها عنهم ذُكِر، فما بينها بأن يكون خبرًا عنهم أولى وأحقُّ من أن يكون خبرًا عن غيرهم.

واختار ابنُ القيم (٣٥٤/١ عـ ٣٥٥) الجمع بين هذه الأقوال كلها عدا القول بكون القوم الموكلين بها هم الملائكة، مستندًا إلى زمن النزول، فقال: «السورة مكية، والإشارة بقوله: ﴿ مَثَوْلَا ﴾ إلى مَن كفر به من قومه أصلًا، ومَن عداهم تبعًا، فيدخل فيها كلُّ مَن كفر بما جاء به من هذه الأمة، والقوم الموكّلون بها هم الأنبياء أصلًا، والمؤمنون بهم تبعًا، فيدخل كل مَن قام بحفظها، والذبِّ عنها، والدعوة إليها، وهذا ينتظم في الأقوال التي قيلت في الآنة،.

وانتقد مستندًا إلى السياق، ونظائر القرآن قول من قال: إنهم الملائكة، فقال: ووأما قول من قال: إنهم الملائكة، فقال: ووأما قول من قال: إنهم الملائكة، فضعيف جدًّا لا يدل عليه السياق، وتأباه لفظة ﴿فَوْتَا﴾؛ إذ المغالب في القرآن، بل المطرد تخصيص القوم ببني آدم دون الملائكة، وأما قول إبراهيم لهم: ﴿وَرَمُ مُنكَرُونَ﴾ [الذاريات: ٢٥] فإنَّما قاله لمَّا ظنهم من الإنس،.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

<sup>﴿</sup> فَيَهْدَهُمُ ٱلْتَكِيُّ بِإسكان الهاء، قراءة متواترة، قرأ بها العشرة ما عدا حمزة، والكسائي، ويعقوب، وخلف العاشر، فإنهم حلفوها، وما عدا ابن عامر، فإنه قرأ بكسرها على اختلاف عنه في إشباع هذه الكسرة، وعدمها. انظر: النشر ٢/ ١٤٢٢.

آفَلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَهُدَنهُمُ ٱلْمَسْدَةُهِ؟ فكان داود مِمَّن أُمِر نبيُّكم ﷺ أن يقتدي به، فسجدها داود ﷺ، فسجدها رسول الله ﷺ (۱۲ / ۱۲۲۸)

٢٥٤٧٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_: قال في الأنبياء الذين سماهم الله في هذه الآية: ﴿ وَهِمْ دُهُمُ أَنْتُكِنَّهُ ﴾ "أ. (١٢٢/٦)

٢٥٤٧٦ ـ عن العوام، قال: قال لي مجاهد: فيم السجدة التي في ص؟ قال: إنَّ الله ذكر الأنبياء، ثم قال: ﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَٰذِينَ هَدَى اللهِ مَهُمَ لَهُمُ الْمَدَانِ أَمَّدَانِهُمُ الْمَدَانِ فَالمَتَدى رسول الله ﷺ، واقتدينا نحن برسول الله ﷺ"). (ز)

٢٥٤٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق شيبان ـ قال: قصَّ الله عليه ثمانية عشر نبيًّا، ثُمَّ أمَره أن يَقتدي بهم، وأنتم فاقتدوا بالصالحين قبلكم (٤٤). (١٧٥/١)

٢٥٤٧٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قال: ثُمَّ رجع إلى النبي ﷺ، فقال: ﴿ وَلَوْلَتِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَهُدَنُهُمُ اَقْتَدِةً﴾ (()

٧٥٤٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر النبيين الثمانية عشر، فقال: ﴿أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ مَدَى اللَّهُ للنَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّ

٢٥٤٨ - عن عبد الملك ابن جُرَيْج - من طريق حجاج - قوله: ﴿ وَوَوَهَبَنَا لَهُ إِسْحَنَى وَيَضْفُونَ ﴾ [الانسمام: ٨٤] إلى قبوله: ﴿ أُولَٰكِكَ اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُدَنُّهُمُ اقْتَدَدُنَّ ﴾ يما محمد (٧٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ١٦١/٤ (٣٤٢١)، ٦/٧٥ (٤٦٣٢)، ٦/١٢٤ (٤٨٠٦، ٤٨٠٧)، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٣٩ ـ ١٣٤٠ (٧٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٩٢/٩، وابن أبي حاتم ١٣٣٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٩٢/٩.(٧) أخرجه ابن جرير ٣٩٢/٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/٣٩٢، وابن أبي حاتم ٤/١٣٤٠ من طريق أصبغ بن الفرج.

# ﴿ قُل لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾

٢٥٤٨٢ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - في قوله: ﴿قُلُ لَا آسَتُكُمُّم عَلَى ما أَدْعُوكُم إليه عَرَضًا مِن عَلَيْهِ أَجَرًا﴾، قال: قل لهم، يا محمد: لا أسالُكم على ما أَدْعُوكُم إليه عَرَضًا مِن عَرَض الدنيا(١٠). (١٢٠/٦)

٢٥٤٨٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُل لَا آَسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ يعني: على الإيمان بالقرآن ﴿أَجْرًا ﴾ يعنى: على الإيمان بالقرآن ﴿أَجْرًا ﴾ يعنى: جميلًا ("). (ز)

٢٥٤٨٥ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ في قول الله: ﴿ فَلَ لَا آشَلُكُو كَلَيْهِ أَجْرًا ﴾، يقول: لا أسألكم على القرآن أجرًا <sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾

۲۰٤۸٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ هُوَ﴾ يعني: ما القرآن ﴿إِلَّا ذِكْرَىٰ﴾ يعني: تذكرة للعالمين (٥٠). (ز)

= ﴿ إِنْ يَكُثُرُ بِمَا هُوْلَا يَقَدُ رُكِنَا بِهَا قَوْمَا لِيَسُوا بِهَا بِكَيْنِينَ ﴾: الأول: من قال بأنَّ القرم الذين وُكُلوا بها هم الأنبياء المُسَمَّرْنَ في الآيات المتقدمة، فإنهم جعلوا قوله: ﴿ أُوْلَئِكَ اللَّهِيْ هَدَى اللّهُ فَهُمَدَهُمُ الْتَسَوَّةِ مُ المُعنى: اللهُ فَهُمَدَهُمُ الْتَسَوَّةِ اللهُ اللهِ عَلَى قوله: ﴿ وَفَقَدَ رُقُلنا بِهَا فَيَا لَيْسُوا بِهَا بَكَافِرِينَ هم الذين ﴿ هَدَى اللهُ فَهُمَدُهُمُ الْتَسَوَّةِ فَي اللّهِ وَلَكَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٠/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٧٣/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٤٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٠/٤.

﴿وَمَا فَدَرُوا اللّهَ حَقَّ فَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِن فَىٰ ثُقَ مَنْ أَنزَلَ الّذِى جَآة بِهِ. مُوسَىٰ ثُورًا وَهُمُنَى لِلنّاسِ تَجْمَلُونَهُ فَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَذِيرًا وَغَلِمَتُم مَّا لَرْ تَلْمُواْ أَشَدْ وَلَا ءَابَاؤُكُمْ فَلِ اللّهُ ثُمَّدُ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْمَبُونَ ﴿﴾

#### 🗱 قراءات:

٢٥٤٨٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أيُّوب ـ أنَّه كان يقرأ هذا الحرف: ﴿ يَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ يُبُدُونَهَا وَيُخْفُونَ كَثِيرًا﴾ (١). (ز)

### 🏶 نزول الآية:

٧٥٤٨٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿وَمَا فَدَرُوا اللهَ حَقَّ فَدْرِونِ عَالَ: هم الكفار الذين لم يؤمِنوا بقدرة الله عليهم، فمَن آمَن أَنَّ الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حقَّ قدرٍه، ومَن لم يؤمِن بذلك فلم يؤمِن بالله حقَّ قدرٍه، ﴿إِذْ قَالُوا مَّا أَنَلَ اللهُ عَلَى بَشَر مِن شَوْرٍ عن بعني: من بني إسرائيل. قالت اليهود: يا محمد، أنزَل الله عليك كتابًا؟ قال: ﴿نعم، قالوا: واللهِ، ما أنزَل الله مِن السماء كتابًا في فأرن الله عِن أَنزَل الله عِن المسماء كتابًا فأنزل الله : ﴿فَلُ ﴾ يا محمد: ﴿مَنْ أَنزَل اللهِ تَلِكَتَبَ اللّٰذِي جَآةَ بِهِم مُوسَىٰ فُولًا الله الله قوله: ﴿وَلَمْ عَابَاؤُكُمْ ﴾؟ قل: الله أنزَل (١٤/٣١٣٠٠) . (١٥/١٠)

Yo£A4 \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق جعفر بن أبي المغيرة \_ قال: جاء رجلٌ من اليهود يُقال له النبي ﷺ: ﴿أَنشُدُكُ اليهود يُقال له النبي ﷺ: ﴿أَنشُدُكُ اللهِ النبي المُعَرِّرُ السمين؟›. بالذي أنزل التوراة على موسى، هل تجدُ في التوراة أنَّ الله يُبغِضُ الحَبْرُ السمين؟›.

٣٣٣٩ علَّق ابنُ عطية (٣/ ٤١٦) على قول ابن عباس بقوله: ﴿والآية على قول مَن قال: نزلت في قول بني إسرائيل. يلزم أن تكون مدنية، وكذلك حكى النقاش أنها مدنية».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳۹۸/۹.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها ابن كثير، وأبو عمرو، وقرأ بقية العشرة: ﴿يَجْتَسَلُونَدُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَا وَتُمْتَلُونَا كَيْرَأُ﴾ بتاء الخطاب فيهن جميعًا. انظر: النشر ٢/ ٢٦٠، والإتحاف ص٢٦٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳۹۱/۹ ، ۲۵/۰۲۰، وابن أبي حاتم ۱۳٤۱/۶ (۷۸۲)، ۱۳٤۲/۶ (۷۹۹۳)، ۷۹۹۳) العجة، عن (۷۹۳) مختصرًا، من طريق عبدالله بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس به.

إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

وكان حبرًا سمينًا، فغضِب، وقال: واللهِ، ما أنزل الله على بشر من شيء. فقال له أصحابه: ويُحَك، ولا على موسى! قال: ما أنزل الله: ﴿ وَمَا قَدُولُ اللهَ عَلَى بشر من شيء. فأنزل الله: ﴿ وَمَا قَدُولُ اللهَ عَنَى مَدْرُوبُ ﴾ الآية (١٠) ( ١٢٦/٦)

٢٥٤٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن كثير ـ في قوله: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ مَدَوِهِ إِذْ قَالُوا مَا آذِنَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَقَرْهِ ، قال: قالَها مشركو قريش (٢٠) (١٧٦٩)
 ٢٥٤٩١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ في قوله: ﴿ إِذْ قَالُواْ مَا أَذَلُ اللّهُ عَلَى بَشْرٍ مِن شَقِرْهِ . قال: نزلت في مالك بن الصَّيْف (٢٠) . (١٢٦٦)

٢٥٤٩٢ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق أبي معشر المدني \_ قال: جاء ناسٌ من يهودَ إلى النبي ﷺ وهو مُحْتَبِ<sup>(2)</sup>، فقالوا: يا أبا القاسم، ألا تأتينا بكتاب من السماء كما جاء به موسى ألواحًا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿يَسْتَلُكُ أَمُّلُ ٱلْكِنْبِ أَن مُنْ السَّمَاءُ ﴾ الآية [النساء: ١٥٣]. فجثا رجل من اليهود، فقال: ما أنزل الله عليك، ولا على موسى، ولا على عيسى، ولا على أحد شيئًا. فأنزل الله: ﴿وَمَا قَدُرُوا اللهَ حَتْ فَدَرِوبُ الآية (٥). (١٧/١)

٢٥٤٩٣ ـ قال الحسن البصري: ﴿إِذْ قَالُواْ مَا أَنْلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْرُ﴾، هم اليهود، كانوا يقولون: هؤلاء قوم أُميُّون؛ يعنون: النبي ﷺ وأصحابه، فألبسوا عليهم، فقالوا: ﴿مَا أَنْوَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِن شَيْرُ﴾، فقد كانت الأنبياء تجيءُ من عند الله، فلم تكن تجيء بالكتب؛ فمِن أين جاء محمد بهذا الكتاب؟! (أ.) (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٣/٩ ـ ٣٩٤، وابن أبي حاتم ١٣٤٢/٤ (٧٥٩٧).

قال السيوطي في لباب النقول ص٩٠: «مرسل».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٩٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٤١/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٩٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) الاحتباء: هو أن يضم الإنسانُ رجلَيه إلى بطنه بثوب يجمعهما به مع ظهره، وقد يكون باليدين بدل الثوب. النهاية (حَبّا).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٣ \_ ٨٤ \_.

مِهِ خَبِيرًا﴾ [الفرقان: ٥٩]، ﴿وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ﴾ [فاطر: ١٤]<sup>(١)</sup>. (١٧٧٦)

٧٥٤٩٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ مَمَا فَدَرُوا اللهَ حَقَّ فَتَرِود إِذْ قَالُواْ مَآ أَرُواْ اللهَ عَنْ بَشَرِ مِن ضَوْمُ ﴾ : هم اليهود والنصارى، قوم آتُرُه الله علماً، فلم يقتدوا به، ولم يأخذوا به، ولم يعملوا به، فلمَّهم الله في عملهم ذلك. ذُكِر لنا: أنَّ أبا الدرداء كان يقول: إنَّ مِن أكثرِ ما أنا مخاصم به غدًا أن يُقال: يا أبا الدرداء، قد علمتَ، فماذا عملتَ فيما علمتَ ( د) . (ز)

٧٥٤٩٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿إِذْ قَالُواْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِن شَقَرُّ﴾، قال: قال فِنحاصُ اليهودي: ما أنزَل الله على محمدِ من شيء<sup>(٣)</sup>. (١٢٦/٦)

ي المحمود عن النبي على النبي على الله النبي المحمود عن الصيف اليهودي حين خاصمه عمر بن الخطاب في النبي على أنَّه مكتوب في التوراة، فغضب مالك، فقال: ما أنزل الله على أحد كتابًا. وكان رَبَّانيًا في اليهود، فعزلته اليهود عن الرَّبَّانِيَّة. فقال النبي على أحد كتابًا. وكان رَبَّانيًا في اليهود، فعزلته اليهود عن الرَّبَّانِيَّة. فقال النبي على أحد كتابًا أَنْ الْكِتَبَ الَّذِي جَاءَ يِهِم مُوسَى فَرُلُ وهُلُك لِلنَّاسِ تَجَعَلُونَهُ فَإِلِيسَ بَبُدُونَهُ وَاللهِ مَنْ وَلَهُ مَعْ فَرَهُم في خَوْضِهم يَلْمَبُونَهُ يعني: اليهود، نزلت هذه الآية بالمدينة، ثم إنَّ مالك بن الصيف تاب مِن قوله، فلم يقبلوا منه، وجعلوا مكانه رجلًا في الرَّبَّانِيَّة ( المُناتِقة المُناتِقة عن المُناتِقة المُناتِقة المُناتِقة عنه المناتِقة المُناتِقة المُناتِقة

(٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٩٥.

آلاً أفادت الآثار اختلاف المفسرين في المعني بقوله تعالى: ﴿إِذْ قَالُواْ مَا أَزْلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مَنْ أَفادُوا لَا اللهُ اللهُ بَشَرٍ عَلَى أَقْوال اللهُ ا

وَقد رَجَّعِ ابنُ جَرير (٣٩٧/٩ ـ ٣٩٨) مستندًا إلى السياق، والدلالة العقلية القول الثالث، وذلك أنَّ سياق الآيات في الإخبار عن كفار قريش، ولم يَجْرِ لليهود قبل هذا ذكرٌ، إضافة إلى أن المعروف من دين اليهود الإقرار بصحف إبراهيم وموسى وزبور داود، ولم يُعرَف عنهم إنكار إنزال الكتب من السماء.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٢/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣ ـ ٥٧٤.

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِوتِ﴾

٢٥٤٩٨ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَمَا مَدُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِون﴾، قال: هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم، فمَن آمَن أنَّ الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حقَّ قدرِه، ومَن لم يؤمِن بذلك فلم يؤمِن بالله حقَّ قدرِه، ومَن لم يؤمِن بذلك فلم يؤمِن بالله حقَّ قدرِه (١٠ / ١٧٥)

== ثم وجّه القول الأول والثاني، فقال: أولكنّي أظنُّ أنَّ الذين تأوَّلوا ذلك خبرًا عن اليهود؛ وجدوا قبوله: ﴿ لَنَاسُ تَعَلَّوْتُمْ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَكُمْ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ الللهُ ال

ووافقه ابنُ كثير (١١٠/٦ ـ ١١١) وزاد مستند أحوال النزول؛ وذلك أنَّ الآية مكية، والعرب قاطبة كانوا يُبجدون إرسال رسولٍ من البشر، واستدل بقوله تعالى: ﴿أَكَنَ لِلنَّاسِ عَجَبُ أَنْ أَوْمَتُمْ أَنَّ وَهُمْ مَنْمُ أَنْ أَنْدِ النَّاسَ وَكَثِيرِ اللَّذِي مَاشَوًا أَنَّ لَهُمْ هَمَ مَنْمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِيمُ اللهِ لَيْنَ اللهُ مَنْمُ اللهُ اللهُ

وعلَّق ابنُ عطية (٤١٥/٣) بقوله: "مَن قال: إنَّ المراد: كفار العرب. فيجيء الاحتجاج عليهم بقوله: ﴿مَنْ أَزَلَ ٱلْكِتَبُ اللَّذِي جَلَّةَ بِهِم مُوسَىٰ﴾ احتجاجًا بأمر مشهور منقول بكافة قوم لم تكن العرب مكذبة لهم. ومن قال: إن المراد: بنو إسرائيل. فيجيء الاحتجاج عليهم مستقيمًا؛ لأنهم يلتزمون صحة نزول الكتاب على موسى».

ثم عقب ابنُ جرير (٣٩٨/٩) على القراءة، فقال: «والأصوب من القراءة في قوله: 
﴿يَجْمَلُونَهُ وَإَطِيسَ يُبُدُونَهَا وَيُخْفُونَ كَيْرًا﴾ أن يكون بالياء لا بالتاء، على معنى: أنَّ 
اليهود يجعلونه قراطيس يبدونها ويخفون كثيرًا، ويكون الخطاب بقوله: ﴿قُلْ مَنْ أَزَلَ 
الْكِتَبُ لهشركي قريش. وهذا هو المعنى الذي قصده مجاهد \_ إن شاء الله \_ في تأويل 
ذلك، وكذلك كان يقرأه.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٦/٩ ـ ٣٩٧، وابن أبي حاتم ١٣٤١ ـ ١٣٤٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر،
 وأبي الشيخ، وابن مردويه.

٢٥٤٩٩ ـ عن محمد بن كعب القُرَظي ـ من طريق أبي معشر ـ في قوله: ﴿وَمَا قَدَرُواْ آقَهَ حَقَّ فَلَادِيتِهِ، قال: وما علِموا كيف هو حيثُ كَذَّبُوهُ<sup>(١)</sup>. (١٢٦/٦)

٢٥٥٠٠ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق السُّدِّيِّ ـ في قوله: ﴿وَمَا فَدَرُواْ
 أَلَةَ حَقَّ فَدْرِيتِهِ، قال: ما عظَّموه حتَّ عظَمتِه (٢) . (١٧٦/١)

٢٥٥٠١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا تَدَرُّوا أَلَّهَ حَقَّ فَنَرِوتِ﴾، يعني: ما عظَّموا الله حق عَظَمَوا الله

۲۰۵۰۲ \_ عن میكائیل \_ من طریق یحیی بن الضریس \_ قال: قوله: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ هَدُوا اللهَ عَظْموا الله حق عَظَمَتِه (٤) . (ز)

# ﴿ إِذْ قَالُواْ مَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَيْرُۗ﴾

٢٥٥٠٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِذْ قَالُواْ مَا آَنَزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَوَهُ﴾، يقول: على رسول من كتاب، فما عظموه حين كذَّبوا بأنَّه لم ينزل كتابًا على الرُّسُل<sup>(٥)</sup>. (ز)

## ﴿قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَابَ الَّذِي جَآةَ بِدِهِ مُوسَىٰ نُورًا﴾

٢٥٥٠٤ ـ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark> ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿فَلَ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُولًا وَهُدُكَ لِلنَّاسِ ۖ ، قال: الله أنزله (١٦)النَّاسَ (ز)

٢٥٥٠٥ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بكير بن معروف ـ قوله: ﴿ وَرَاكِهُ ، قال:

آلاً الله ابن كثير (١١١/٦) معنى أثر ابن عباس بدلالة اللغة، والعقل بقوله: وهذا الذي قاله ابن عباس هو المتعين في تفسير هذه الكلمة، لا ما قاله بعض المتأخرين، من أنَّ معنى: ﴿ وَهُو اللهُ أَي لا يكون خطابك لهم إلا هذه الكلمة، كلمة: الله. وهذا الذي قاله هذا القائل يكون أمرًا بكلمة مفردة من غير تركيب، والإتيان بكلمة مفردة لا يفيد في لغة العرب فائدة يحسن السكوت عليها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٤١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن أبي حاتم ١٣٤١ /٤. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤١/٤. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٧١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠١.

نورًا مِن العَمَى<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٥٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ فُرْاً ﴾، يعنى: ضياء من الظُّلْمة (٢). (ز)

### ﴿ وَهُدُى لِلنَّاسُّ ﴾

٢٥٥٠٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿وَهُدُى﴾، قال: تيان<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٥٥٠٨ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق بيان ـ في قوله: ﴿وَهُدُكُ ﴾، قال: هدى من الضلالة<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٥٥٠٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَهُلُكُ، قال: نور<sup>(ه)</sup>. (ز)

· ٢٥٥١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُدُى لِلنَّاسِ ﴾ من الضلالة (٦). (ز)

## ﴿ تَمْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا ﴾

٢٥٥١١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿يَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ يُبْدُونَهَا وَيُخْفُونَ كَثِيرًا ﴾، قال: هم اليهود(٧٠). (١٢٨/٦)

٢٥٥١٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ: ﴿قُلْ﴾ يا محمد: ﴿مَنْ أَنزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدًى لِّلنَّاس يَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ يُبْدُونَها﴾ يعنى: يهود لما أظهروا من التوراة، ﴿ويخفون كثيراً﴾ مِمَّا أخفوا من ذكر محمد ﷺ، وما أنزل عليه<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٥٥١٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ تَجَعَلُونَهُ قُرَاطِيسَ ﴾ يعنى: صحفًا ليس فيها شيء، ﴿ تُدُونَهُ عَلَى تعلنونها ، ﴿ وَتُعَنُّونَ ﴾ يعنى: وتُسِرُّون كثيرًا، فكان مِمَّا أَخْفَوْا أَمر

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٢/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/٣٩٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٣٩٩/٩.

والمنظلة المنظلة

محمد ﷺ، وأمر الرجم في التوراة(١). (ز)

٢٥٥١٤ ـ عن عبد الملك أبن جُرئيج، في قوله: ﴿يَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ يُبْدُونَهَا وَيُخْفُونَ
 كَثِيرًا﴾ في يهود؛ فيما أظهَروا من التوراة، وأخفوا من محمد ﷺ (٢) ( ١٢٨/١)

# ﴿وَعُلِمْتُهُمْ مَّا لَرَّ نَعْلَمُواْ أَنَتُمْ وَلَا مَامَآ وُكُمَّ ﴾

، ۲۰۰۱ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أيُّوب ـ ﴿وَعُلِمَتُدُ ۗ معشرَ العرب ﴿مَا لَرَّ نَمْلُواْ أَنْتُدُ وَلَا عَابَاً وَكُمْ ۖ ﴾(٢٠\٢١٢) ( ٢٢٨/١)

٢٥٥١٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن كثير ـ في قوله: ﴿وَعُلِمَتُهُ مَّا لَرُ تَعْلَقُواْ أَنْدُ وَلَا ءَابَآؤُكُمْ ﴾، قال: هذه للمسلمين <sup>(٤)</sup>. (١٢٨/٦)

٢٥٥١٧ \_ قال الحسن البصري: جعل لهم علم ما جاء به محمد ﷺ، فضيَّعوه، ولم يتَفِعُوا به (°). (ز)

٢٥٥١٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَعُلِمَتُهُ مَّا لَرُ تَمْلُكُولَ ، قال:
 هؤلاء مشركو العرب<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٥١٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَعُلِمَتُم مَّا لَرَ تَعْلَمُواْ أَنْتُم وَلَم يَأْخُذُوا به، ولم يأخذُوا به، ولم يأخذُوا به، ولم يأخذُوا به، ولم يأخذُوا به، ولم يعلُوا به، ولم يعملُوا به يعملُوا به يعملُوا به يعملُوا به يعملُوا به، ولم يعملُوا به، ولم يعملُوا به يعملُوا به

إلا الحق ما لم تكونوا عالمين على قول مجاهد، فقال: • فالمعنى ـ على هذا ـ: قضد مِنَّة الله عليهم بذلك، أي: عُلِّمتم ـ يا معشر العرب ـ من الهدايات والتوحيد والإرشاد إلى الحق ما لم تكونوا عالمين به ولا آباؤكم.

النّات وجّه ابن عطية (١٩/٣) المعنى على أنّ الخطاب لبني إسرائيل، فقال: «والمعنى
 على هذا \_ يترتّب على وجهين: أحدهما: أن يقصد به الامتنان عليهم وعلى آبائهم بأن ==

تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٣ ـ ٥٧٤.
 عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) آخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠٠، وابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٣/ ١٦٧. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

والمالة المالة المالة

٢٥٥٢ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَعَلِمْتُدَى فِي التوراة ﴿مَّا لَرٌ مَّلَكُوا أَنتُمْ وَلا ﴾ ولم
 يَعْلَمْه ﴿مَا الْأَمْ ﴾ (١)

# ﴿ وَأُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يُلْعَبُونَ ۞﴾

٢٥٥٢١ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال في التقديم: ﴿ أَيْ التَّهِ ﴾ أنزل على موسى ﷺ ،
 ﴿ ثُمَّ ذَرْهُمْ ﴾ يعني: خل عنهم إن لم يُصَدِّقوك ﴿ فِي خَوْمِهِمْ يَلْمَبُونَ ﴾ في باطلهم يلهون، يعني: اليهود (٢). (ز)

### ﴿ وَهَٰذَا كِتَنَّ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾

YooYY \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَهَلَا كِنَبُ أَنْلَنَهُ مُبَارَكُ ﴾، قال: هو القرآن الذي أنزله الله تعالى على محمد ﷺ<sup>(۲)</sup>. (۱۲۹/٦) ۲۰۰۷۳ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهَلَا كِنَبُ أَنْزَلَنَهُ على محمد ﷺ، ﴿بُبَارَكُ ﴾ لِمَن عبل به، وهو ﴿مُصَرِّقُ الَّذِي يَنْ يَدِهِ ﴿نُنَالِهُ ﴾ . (ز)

### ومُصَدِقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ

== عُلِّموا من دين الله وهداياته ما لم يكونوا عالمين به، لأنَّ آباء المخاطبين من بني إسرائيل كانوا عُلِّموا أيضًا وعَلِمَ بعضهم، وليس ذلك في آباء العرب. والوجه الآخر: أن يكون المقصود ذمُّهم، أي: وعُلِّمتم أنتم وآباؤكم ما لم تعلموه بعد التعليم، ولا انتفعتم به لإعراضكم وضلالكم،

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٤/٤.

وي المالينية المالية

وعشيًّا وبين ذلك، وأنت عندهم أُمِّيًّا لم تقرأ كتابًا، ولم تُبعث رسولًا، وأنت تخبرهم بما في أيديهم على وجهه وصدقه، يقول الله: في ذلك لهم عبرة وبيان، عليهم حجة لو كانوا يعقلون (١٠). (ز)

٢٥٥٢٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ قوله: ﴿ مُصَدِّقُ ﴾، قال: شاهد(٢٠). (ز)

مرية عن قتادة بن دعامة: ﴿مُصَدِّقُ الَّذِي يَيْنَ يَنَيْهِ﴾، أي: من الكتب التي قد خلَت قبله (٤٠٠) . (١٢٩/١)

٢٥٥٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مُثَمَرِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَنَيْهِ﴾، يقول: يُصَدِّق لِمَا قبله من الكتب التي أنزلها الله ﷺ على الأنبياء (ف). (ز)

# ﴿ وَالنَّذِدَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا ﴾

۲۰۰۲۹ ـ عن بريدة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أَم القرى: مَكَةَا (١٠/٦) ٢٥٥٣٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَلَتُنذِرَ

آلَاكَ نقل ابنُ عطية (٤١٨/٣) في معنى: ﴿الَّذِى بَيْنَ يَنْبَهِ﴾ عن فرقة أن •﴿الَّذِى بَيْنَ يَنْبَهِ﴾: القيامة». ثم انتقلهم مستندًا إلى دلالة العقل قائلًا: •وهذا غير صحيح؛ لأنَّ القرآن هو بين يدى القيامة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٤/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٤/٤.(٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤.(٥) نفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٣٦٣/٣، من طريق حسام بن مصك، عن عبدالله بن بريدة، عن أبيه به.

قال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢١٥٧/٤ (٥٠١١): «حسام متروك الحديث». وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٠٠٥ (٤٩٦): «هذا حديث لا يصِحُّ». وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٤٧٧/١ (لعبل المتناهية ١٠٠٠) في ترجمة حسام بن مصك: «ومن مناكير حسام... ثم ذكر الحديث عن بريدة». وقال المناوي في التيسير بشرح الجامع الصغير ٢٧٨/١: «إسناده واه». وقال الألباني في الضعيفة ١٧/١٠ (٤٥١١): «ضعف».

أُمُّ ٱلْقُرَىٰ﴾ قال: مكة، ﴿وَمَنْ حَوْلَماً ﴾ قال: يعني: ما حولها من القرى إلى المشرق والمغرب(١). (١٧٩/١)

۲۰۰۳۱ \_ عن عطاء =

٢٥٥٣٢ \_ وعمرو بن دينار \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قالا: بعَث الله رياحًا، فشَقَّمَتِ الله المَاء، فأبرَزَت موضع البيت على حَشَفَةٍ (٢) بيضاء، فمدَّ اللهُ الأرض منها، فذلك هي أم القُرى (٣٠). (١٢٩/٦)

۲۰۰۳۳ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَلِنُنْذِدَ أَمُ ٱلْقُرَىٰ﴾، قال: هي مكة. قال: (١٣٠/٦)

٢٥٥٣٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿أُمَّ ٱلْفُرَىٰ﴾، قال: مكة، وإنَّما سمِّيت أم القرى لأنَّها أولُ بيت وُضِع بها<sup>(٥)</sup>. (١٢٩/٦)

٢٥٥٣٥ \_ عن أبي فاختة الكوفي =

۲۵۵۳٦ \_ ومجاهد بن جبر =

۲۰۰۳۷ ـ والضحاك بن مزاحم =

۲۰۰۳۸ \_ والحسن البصري =

۲**۰۰۳۹** ـ ويحيى بن يعمر، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلِتُنذِدُ أَمُّ ٱلْفُرَىٰ﴾ يعني: لكي تنذر بالقرآن أصل القرى، يعني: مكة، وإنما سُمِّيَت أم القرى لأنَّ الأرض كلها دحيت من تحت الكعبة، ﴿وَ﴾ تنذر بالقرآن ﴿مَنْ حَوْلَهَا﴾ يعني: حول مكة، يعني: قرى الأرض كلها(٧٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٠٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤، والبيهقي في الأسماء والصفات (٩٩٤). وعزاه السيوطي إلي ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) الحَشَفَةُ: صخرة رِخُوةٌ في سهل من الأرض. لسان العرب (حشف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢١٣/١، وابن جرير ٩/٣٠٦. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٣٠٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤٥/٤.

### ﴿ وَٱلَّذِينَ كُوْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ تُؤْمِنُونَ لِيِّمْ ﴾

٢٥٥٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ إِلَّاكِزَةِ ﴾ يعنى: يُصَدِّقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال ﴿ يُؤْمِنُونَ بِدِّ ﴾ يعنى: يُصَدِّقون بالقرآن أنَّه جاء من الله وَاللهِ (۱<sup>۱)</sup>. (ز)

# ﴿ وَهُمْ عَلَى صَلَانِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞

٢٥٥٤٢ ـ عن مسروق بن الأجدع الهمداني ـ من طريق أبي الضُّحي ـ ﴿عَلَىٰ مَلَاتِهُمْ نُمُافِظُونَ﴾، قال: على مواقيت الصلاة (٢). (ز)

٢٥٥٤٣ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿ عَلَنَ صَلَاتِهُمْ يُحَانِظُونَكُ ، أي: على وضوئها، ومواقبتها، وركوعها، وسجودها<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٥٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: نعتهم، فقال: ﴿ وَهُمَّ عَلَىٰ صَلَاتِهُمْ يُحَافِّظُونَ ﴾ عليها في مواقيتها، لا يتركونها<sup>(1)</sup>. (ز)

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَيْ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيٌّ وَمَن قَالَ سَأَرْلُ مِثْلَ مَنَا أَزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْوَّتِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ بَاسِطُلُوا ٱلِدِيهِـدّ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ٱلْيُومَ تُجَزَّوْكَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْمَيْقَ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَنتِهِ. تَسْتَكُمْرُونَ 📆 🍑

#### 🎎 نزول الآبة:

٧٥٥٤٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿وَمَنَّ أَظَلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ كَلِيْهُا أَوْ قَالَ أُوحِي إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيَّ ﴾ قال: نزَلت في مسيلمة فيما كان يسجَعُ ويتكهَّنُ به، ﴿وَمَن قَالَ سَأَنِكُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اَللَّهُ قَال: نزَلت في عبدالله بن سعد بن أبي سرح، كان يكتبُ للنبي على الله فكان فيما يُملِّي: عزيز حكيم. فيكتبُ:

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٤.

غفور رحيم. فيُغَيِّرُه، ثم يقرأُ عليه كذا وكذا لما حوَّل، فيقول: "نعم سواء". فرجَع عن الإسلام، ولحِق بقُريش(١١). (١٦/١٦١)

٢٥٥٤٦ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: لَمَّا نزلت: ﴿وَلَلْمُسَلَنَةِ عُمُهَا ﴾ فَالْمَسِفَةِ عَصَاً وَمَعَا لَهُ اللهِ عَصَفًا ﴾ [المرسلات: ١ - ٢] قال النضر \_ وهو من بني عبدالدار \_: والطاحنات طحنًا، والعاجنات عجنًا. قولًا كثيرًا؛ فأنزل الله: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ الْتَرَكُ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحَى إِلَى وَلَمَ يُوحَ إِلَيْهِ مَنَى ﴾ الآية (٢٠ / ١٣٧)

٢٥٥٤٧ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق جابر \_ قال: الذي قال: ﴿مَا أَيْلُ مِثَلُ مَا أَنْلَ اللَّهُ عَدَالًا أَنْلَ عَدَالًا عَدَالًا عَدَالًا أَنْلَ عَدَالًا عَلَيْكُ عَلَى عَدَالًا عَدَالًا عَلَيْكُ عَلَى عَدَالًا عَدَالًا عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَدَالًا عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَدَالًا عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَدَالله عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَ

٢٥٥٤٨ ـ قال الحسن البصري: ﴿ أُوحِي إِلَىٰٓ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ ثَقَيٌّ وَمَن قَالَ سَأَتُولُ مِثْلَ مَا أَزَلَ آلَةُ ﴾ نزلت في مسيلمة الكذاب (٤). (ز)

٢٥٥٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿أَوْ قَالَ أُرْحِىَ إِلَى وَلَمْ يُحَ الْحِمَةِ وَكُو مَكُلَ مُكَلَمَ يُحَ اللهِ مَثَلَ مُلَى مَا أَنْلَ اللهُ ﴾، ذُكِر لنا: أنَّ هذه الآية نزلت في مسيلمة. ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله ﷺ قال: ﴿أَيْتُ فيما يرى النائم كأنَّ في يدي سوارين من ذهب، فكبرا عَلَيَّ، وأَهَمَّاني، فأُوحِي إلي أن انفخهما، فنفختهما، فطارا، فأوَّلتهما في منامي الكذّابِين اللذين أنا بينهما: كذاب اليمامة مسيلمة، وكذاب صنعاء العنسي. وكذاب لأسود (٠٠). (ز)

٢٥٥٠ - عن شرحبيل بن سعد - من طريق ابن إسحاق - قال: نزلت في عبدالله بن أبي سرح: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ أَفْرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَىٰ هَا كُذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَى عشمان أخيه من الرضاعة، فغيّه عنده حتى اطمأنَّ أهل مكة، ثم استأمن له (١٠/١٠)

٢٥٥٥١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱلْفَكَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَيْ وَمَنَ إَلِيهِ مَنَ ﴾، قال: نزلت في عبدالله بن سعد بن أبي سرح القرشي، أسلم، وكان يكتبُ للنبي ﷺ، فكان إذا أملى عليه: سميمًا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُمّيد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٤٧. ولفظ «ابن أبي سلول» كذا جاء في مطبوعة المصدر، ولعلها «ابن أبي سرح».

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٥ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابنَ جَرِيرِ ٩/٤٠٦ مرسُّلًا. (٦) أخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ٤٥ ـ ٤٦.

(97) / (25) (37)

عليمًا. كتَب: عليمًا حكيمًا. وإذا قال: عليمًا حكيمًا. كتب: سميعًا عليمًا. فشكُّ وكفَر، وقال: إن كان محمدٌ يُوحَى إليه فقد أُوحِي إلَيَّ (١٠ (١٣١).

٢٥٥٥٢ ـ عن أبي خلف الأعمى ـ من طريق معان بن رفاعة ـ قال: كان ابن أبي سرح يكتبُ للنبي ﷺ الوحي، فأتى أهل مكة، فقالوا: يا ابن أبي سرح، كيف كتبتُّ لابن أبى كَبْشَة القرآن؟ قال: كنتُ أكتُبُ كيف شئتُ. فأنزل الله: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا ﴿ (١٣٠/٦) .

٢٥٥٥٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن أَظْلَمُ ﴾ هذه الآية مدنية، فلا أحد ﴿ أَظْلَمُ مِمَّن أَفْتَىٰ عَلَ اللَّهِ كَانِهُا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَّتِهِ شَيٌّ ﴾، نزلت في مسيلمة بن حبيب الكذاب الحنفي، حيثُ زعم أنَّ الله أوحى إليه النبوة، وكان مسيلمة أرسل إلى النبي ﷺ رسولين، فقال النبي ﷺ لهما: «أتشهدان أنَّ مُسَيْلِمة نبيٌّ؟). قال: نعم. فقال النبي ﷺ: ﴿لُولَا أَنَّ الْرُسُلُ لَا تَقْتُلُ لَضُرِبُتُ أَعْنَاقَكُمَا». ثم قَالٌ: ﴿وَمَن قَالَ سَأُولُ مِثْلَ مَآ أَزَّلَ ٱللَّهُ ﴾ فلا أحد أيضًا أظلم منه، نزلت في عبدالله بن سعد بن أبي سرح القرشي من بني عامر بن لؤي، وكان أخا عثمان بن عفان من الرضاعة، كان يتكلم بالإسلام، وكتب للنبي ﷺ يومًا سورة النساء، فإذا أملى عليه النبي ﷺ: غفورًا رحيمًا. كتب: عليمًا حكيمًا. وإذا أملى عليه: سميعًا بصيرًا. كتب: سميعًا عليمًا. فقال لقوم من المنافقين: كتبت غير الذي أملى عَلَيَّ، وهو ينظر إليه، فلم يُغيِّره. فشكَّ عبدالله بن سِعد في إيمانه، فلحق بمكة كافرًا، فقال لهم: لَثِن كان محمدٌ صادقًا فيما يقول لقد أُنزِل علَيَّ كما أُنزِل عليه، ولئن كان كاذبًا لقد قلت كما قال. وإنما شكَّ لسكوت النبي ﷺ وهو ينظر إليه فلم يُغيِّر ذلك، وذلك أنَّ النبي ﷺ كان أُمِّيًا لا يكتب (٣). (ز) ٢٥٥٥٤ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيج، في قوله: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِمَّا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ بُوحَ إِلَيْهِ مُنَى ﴿ قَالَ: نزَلت في مُسيلِمةَ الكَذَّابِ ونحوه مِمَّن دعا إلى مثل ما دعًا إليه، ﴿ وَمَن قَالَ سَأَتُولُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ قال: نزَلت في عبدالله بن سعد بن أبي سرح (٤) (١٣١/٦).

﴿ وَمَنَّ أَظْلُمُ مِمَّنِ ٱلْتَرَكَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ كَذِهَا أَوْ فَالَ أُوحِىَ إِلَىٰ وَلَمْ بُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُونُكُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ آقَةً ﴾ عـــلـــى أقـــوال: الأول: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٠٥/٩ ـ ٤٠٦، وابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤ ـ ١٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٥ ـ ٥٧٦. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿وَمَنَّ أَظْلَمُ مِشِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا﴾

٢٥٥٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَنْ أَطْلَدُ ﴾ ... لا أحد أظلم ﴿ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ اللهِ كَذِيا ﴾ (١)
 كَذِيا ﴾ (١)

## ﴿ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾

٢٥٥٥٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ قوله: ﴿وَمَن قَالَ سَأَزِلُ مِثْلَ

== أنها نزلت في عبدالله بن سعد بن أبي سرح، ومسيلمة. الثاني: أنها نزلت في عبدالله بن سعد خاصة. الثالث: أنَّ قائل: ﴿ أُوحَى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ مَنَ \* مسيلمة الكذاب. وهو قول قتادة.

وقد رجَّح ابنُ جرير (٢٠٧٩ - ٤٠٨) العمومَ، وأنَّ كُلَّ من ذكر داخل في معنى الآية، مستندًا إلى دلالة الإجماع، والتاريخ، فقال: «ولا تَمَانُعَ بين علماء الأمة أنَّ ابن أبي سَرْح كان ممن قال: إني قد قلت مثل ما قال محمد. وكذلك لا خلاف بين الجميع أن مسيلمة والمَنْسِيَّ الكذابَيْن ادَّعَيا على الله كذبًا أنه بعثهما نبيَّن. فإذ كان ذلك كذلك فقد دخل في هذه الآية كل مَن كان مُحْتَلِقًا على الله كذبًا، وقائلًا في ذلك الزمان وفي غيره: أوحى الله الآي وهو في قِيلِه كاذبٌ، لم يوحِ الله إليه شيئًا. فأما التنزيل فإنه جائزٌ أن يكون نزل بسبب بعضهم، وجائزٌ أن يكون نزل بسبب بعضهم، وجائزٌ أن يكون نزل بسبب جميعهم، وجائزٌ أن يكون غيني به جميع المشركين من العرب، إذ كان قائلو ذلك منهم، فلم يُعَيِّروه، فعيَّرهم الله بذلك، وتوعدهم بالعقوبة على تركهم نكير ذلك».

ووافقه ابنُ عطية (٣/ ٤١٩ ـ ٤٢٠)، فقال: «هذه ألفاظ عامة، فكلُّ من واقع شيئًا مما يدخل تحت هذه الألفاظ فهو داخل في الظلم الذي قد عظمه الله تعالى بقوله: ﴿وَمَنْ الظَّلَمُ اللهِ عَلَى عَلَى الطَّلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى الطَّلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى الطَّلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّلَمُ اللهُ ا

ثم عَلَّق على أقوال المفسرين في الآية، فقال: «فخصص المتأولون في هذه الآيات ذِكْرَ قوم قد يمكن أن كانوا أسباب نزولها، ثم هي إلى يوم القيامة تتناول من تعرض شيئًا من معانيها كَطُلَيْحَة الأسدي، والمختار بن أبى عبيد، وسواهما».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٧٥.

مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾، قال: زعم أنَّه لو شاء قال مثله، يعني: الشَّعْرُ<sup>(١)[٢٣٤١]</sup>. (ز) ٧٥٥٥٧ \_ قال عبدالله بن عباس: قوله: ﴿ وَمَن قَالَ سَأَزِلُ مِثْلَ مَا أَزَلَ آتَكُمُ ﴾، يريد: المستهزئين، وهو جواب لقولهم: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذَأَ ﴾ [الأنفال: ٣١](٢). (ز) ٢٥٥٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَن قَالَ سَأُولُ مِثْلَ مَا آَزَلَ اَتَدُّ﴾، فلا أحد أيضًا أظلم منه (۳). (ز)

### ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذِ ٱلظَّالِلُمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوْتِ ﴾

٢٥٥٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: بينا رسول الله ﷺ ذاتَ يوم قاعدًا، وتلا هذه ٱلْفُسَكُمُ ۚ ٱلْيُومَ تُجَرِّونَكَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ قَلُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَدِيهِ. تَتَكَّيُرُونَ﴾. ثم قال: ﴿وَالَّذِي نَفْسُ محمد بيده، ما من نَفْس تُفارقُ الدنيا حتى تَرَى مقمدَها من الجنة والنار». ثم قال: «إذا كان عندَ ذلك صَفٍّ سِمَاطانُ<sup>(٤)</sup> من الملائكة نُظِموا ما بين الخافِقَين، كأنَّ وجوههم الشمس، فينظُرُ إليهم ما يَرى غيرَهم، وإن كنتم ترَون أنَّه ينظُرُ إليكم، مع كلِّ مَلَك منهم أكفان وحَنُوط، فإذا كان مؤمنًا بشُّرُوه بالجنة، وقالوا: اخْرُجي أيتها النفس الطيبة إلى رضوان الله وجنَّتِه، فقد أعدَّ الله لكِ من الكرامة ما هو خير لك من الدنيا وما فيها. فما يزالون يُبَشِّرُونه، ويحُفُّون به، فلَهم الطفُ وأرافُ من الوالدة بولدها، ويَسُلُّون رُوحَه من تحت كلِّ ظُفُر ومَفْصِل، ويموتُ الأولَ فالأول، ويبرُدُ كلُّ عضو الأول فالأول، ويُهَوَّنُ عليه، وإن كنتم ترَونه شديدًا، حتى نبلُغَ ذَقَنَه، فلَهو أشدُّ كراهةً للخروج حينتذ من الولد حينَ يخرُجُ من الرَّحِم، فيبتلِرُها كلُّ مَلَك منهم أيُّهم يقيِضُها، فيتولَّى قبضَها ملك الموت. ثم تلا رســــول الله ﷺ: ﴿ فَلْ بَنُوفَنكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُوْلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْحَعُون

<sup>&</sup>lt;u> ٣٣٤٦ وجَّه ابنُ جرير (٤٠٨/٩) قول ابن عباس، فقال: ﴿فِكَأَنَّ ابنُ عباس في تأويله هذا </u> على ما تأوَّله يُوجِّه معنى قول قائل: ﴿سَأَتُولُ مِثْلَ مَا أَنِّلَ اللَّهُ ۗ إلى: ۖ سَأُنْزِلُ مَثْلَ ما قال الله من الشعر».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٠٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٧/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٣/ ١٦٩. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) سِماط القوم: صفهم. التاج (س م ط).

[السجدة: ١١]. قال: «فيتلقَّاها بأكفان بيض، ثم يحتضِنُها إليه، فهو أشدُّ لها لزومًا من المرأة لولدِها، ثم يفوحُ لها فيهم ريحٌ أطيبُ من المسك، يتباشَرون بها، ويقولون: مرحبًا بالربح الطيبة، والروح الطيب، اللَّهُمَّ صلِّ عليه روحًا، وصلِّ عليه جسدًا خرَجَتْ منه. فيصعدون بها، وله خلقٌ في الهواء لا يعلمُ عِدَّتَهم إلا هو، فيفوحُ لها فيهم ريحٌ أطيبُ من المسك، فيُصَلُّونَ عليها، ويتباشَرُون بها، وتُفتحُ لها أبواب السماء، ويُصَلِّى عليها كل مَلَك في كل سماء تمرُّ به، حتى تُوقَفَ بينَ يدّي الملك الجبار، فيقول الجبار ١١٤ مرحبًا بالنفس الطيبة، وبجسدٍ خرَجتْ منه. وإذا قال الربُّ ﷺ للشيء: مرحبًا. رحب له كلُّ شيء، وذهب عنه كلُّ ضَيْق، ثم يقول: اذهبوا بهذه النفس الطيبة، فأدخِلوها الجنة، وأرُوها مقعدَها، واعرضوا عليها ما أُعِدًّ لها من النعيم والكرامة، ثم اهبطوا بها إلى الأرض، فإنى قضيتُ أنَّى منها خلَقتُهم، وفيها أعيدُهم، ومنها أُخرجُهم تارةً أُخرى. فو الذي نفسُ محمد بيده، لَهِي أشدُّ كراهة للخروج منها حين كانت تخرُجُ من الجسد، وتقول: أين تَذهَبون بي؟ إلى ذلك الجسد الذي كنتُ فيه؟! فيقولون: إنَّا مأمورون بهذا، فلا بدَّ لكِ منه. فيهبطون به على قدر فراغِهم من غُسلِه وأكفانه، فيُدخِلون ذلك الروحَ بين الجسد وأكفانه، فما خلَق الله كلمةً تكلُّمها حميم ولا غير حميم إلا وهو يسمِّعُها، إلا أنه لا يُؤذنُ له في المراجعة، فلو سمِع أشد الناس له حبًّا ومن أعرُّهم كان عليه يقول: على رِسْلِكم، ما يُعجلُكم. وأَذن له فَى الكلام للَمَنه، وإنه لَيسمعُ خفقَ نِعالِهم ونفضَ أيديهم إذا وَلُّوا عنه ، ثم يأتيه عند ذلك مَلكان فظَّان غليظان ، يُسميَّان : منكرًّا ، ونكيرًا ، ومعهما عصًّا من حديد، لو اجتمَع عليها الجنُّ والإنس ما أقلُّوها، وهي عليهما يسير، فيقولان له: اقعُدْ بإذن الله. فإذا هو مستو قاعدًا، فينظرُ عند ذلك إلى خلق كِريه فظيع يُنسيه ما كان رأى عند موته، فيقولان له: مَن ربُّك؟ فيقول: الله. فيقولان: فما دينُك؟ فيقول: الإسلام. ثم ينتهرانِه عند ذلك انتهارةً شديدة، فيقولان: فمن نبيُّك؟ فيقول: محمد ﷺ. ويعرَقُ عند ذلك عرقًا يبتلُّ ما تحتَه من التراب، ويصير ذلك العرق أطيب من ربح المسك، وينادَى عند ذلك من السماء نداء خفيًّا: صدَق عبدى، فلينفغه صدقُه. ثم يُفْسَحُ له في قبره مَدَّ بصره، ويُنبَذُ له فيه الريحان، ويُسترُ بالحرير، فإن كان معه من القرآن شيء كفاه نورُه، وإن لم يكن معه جُعِل له نورٌ مثلُ الشمس في قبره، ويُفتحُ له أبواب وكِوَّى إلى الجنة، فينظرُ إلى مقعدِه منها مما كان عايَن حينَ صُعِد به، ثم يقال له: نمُّ قريرَ العين. فما نومُه ذلك إلى يوم يقومُ إلا كنومةٍ

ينامُها أحدُكم شهيةً لم يُرْوَ منها، يقوم وهو يمسحُ عينيه، فكذلك نومُه فيه إلى يوم القيامة، وإن كان غير ذلك إذا نزَل به ملك الموت صَفَّ له سماطان من الملائكة نُظِموا ما بينَ الخافقين، فيُخطَفُ بصرُه إليهم ما يَرى غيرهم، وإن كنتم ترَون أنه ينظرُ إليكم، ويُشدَّدُ عليه، وإن كنتم ترَون أنه يهوَّنُ عليه، فيلعنونه، ويقولون: اخرُجي، أيِّتُها النفس الخبيثة، فقد أعدَّ الله لكِ من النكال والنَّقمة والعذاب كذا وكذا، وساء ما قدَّمتِ لنفسِك. ولا يزالون يسُلُّونها في تعَب وغِلَظ، وغضب وشدة، من كلِّ ظُفُرِ وعُضْو، ويموتُ الأول فالأول، وتنشَطُ نفسُه كما يصنع السَّفُودُ<sup>(١)</sup> ذو الشُّعَبُ بالصوف، حتى تقمَ الروحُ في ذَقَنِه، فلَهي أشدُّ كراهيةً للخروج من الولد حينَ يخرجُ من الرحم، مع ما يبشُّرونه بأنواع النَّكال والعذاب، حتى تبلُغَ ذَفَنَه، فليس منهم ملكُّ إلا وهو يتحاماه كراهيةً له، فيتولَّى قبضَها ملك الموت الذي وُكِّل بها، فيتلقَّاها ـ أحسبُه قال \_: بقطعةٍ من بجَاد (٢) أنتنَ ما خلَق الله وأخشنَه، فتُلقَى فيها، ويفوحُ لها ريحٌ أنتنُ ما خلَق الله، ويسُدُّ ملك الموت مَنخِريه، ويسُدُّون آنافَهم، ويقولون: اللَّهُمَّ، الْعَنْها من روح، والْعَنْه جسدًا خرَجت منه. فإذا صُعِد بها غلَّقت أبوابُ السماء دونَها، فيرسلُها مَلَك الموت في الهواء، حتى إذا دنّت من الأرض انحدر مسرعًا في أثرها، فيقبضُها بحديدة معه، يفعلُ بها ذلك ثلاث مرات، ثم تلا رسول الله ﷺ: ﴿وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ نَهْدِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾ [الحج: ٣١]. والسحيق: البعيد. الله يُنتَهَى بها، فتُوقّفُ بين يدى الملك الجبار، فيقول: لا مرحبًا بالنفس الخبيثة، ولا بجسدٍ خرَجت منه. ثم يقول: انطلقوا بها إلى جهنم، فأرُوها مقعدَها منها، واعرضوا عليها ما أعددتُ لها من العذاب والنِّقمة والنَّكال. ثم يقول الرب: اهبطوا بها إلى الأرض، فإنِّي قضيتُ أنِّي منها خلقتُهم، وفيها أعيدُهم، ومنها أخرجُهم تارة أخرى. فيهبِطون بها على قدر فراغِهم منها، فيُدخِلون ذلك الروح بين جسده وأكفانه، فما خلَق الله حميمًا ولا غيرَ حميم من كلمة يَتكلُّمُ بها إلا وهو يسمَعُها، إلا أنَّه لا يؤذنُ له في المراجعة، فلو سمِع أحبُّ الناس إليه وأعزَّهم عليه يقول: اخرجوا به، وعجِّلوا. وأذن له في المراجعة للعَنه، وودَّ أنه تُرك كما هو لا يُبلِّغُ به حفرتَه إلى يوم القيامة، فإذا دخَل قبرَه جاءه ملكان أسودان أزرقان فظَّان غليظان،

<sup>(</sup>١) السُّفُود والسُّفُود: حديدة ذات شعب معقَّفة، يُشوى به اللحم. لسان العرب (سفد).

<sup>(</sup>٢) البجاد: الكساء. لسان العرب (بجد).

ومعهما مِرْزَبَةٌ (١) من حديد، وسلاسل، وأغلال، ومقامعُ (١) الحديد، فيقولان له: اقمُدُ بإذن الله. فإذا هو مستو قاعدًا، قد سقطت عنه أكفائه، ويرَى عند ذلك خَلْقًا فظيمًا يَسى به ما رأى قبل ذلك، فيقولان له: من ربُّك؟ فيقول: أنت. فيفزعان عند ذلك عَرْقَة، ويقيضان، ويضربانِه ضربة بمطرقة الحديد، فلا يبقى منه عضو إلا وقع على حِنَةٍ (١) ، فيصيحُ عند ذلك صبحة، فما خلَق الله من شيء ملك أو غيره إلا يسمَمُها، إلا الجنَّ والإنس، فيلمَنونه عند ذلك لعنة واحدة، وهو قوله: ﴿ أَوْلَيْتِكَ يَلْمُهُمُ الله وَيَلْمَتُهُمُ الله وَيَلْمَتُهُمُ الله وَيَلْمَتُهُمُ الله وَيَلْمَتُهُمُ الله وَيلَونَهِما الجنَّ الله من أقلُوها، وهي عليهما يسير، ثم يقولان: عُدْ بإذن الله. فإذا هو مستو قاعدًا، فيقولان: مَن ربُّك؟ فيقول: هم القول أنت؟ فيقولان: مَن نبيُك؟ فيقول: لا مَري. فيقولان: لا دَريتَ. ويعرَقُ عند وَلك عرقًا يبتلُ ما تحتَه من التراب، فلَهو أنتُ مِن الجيفة فيكم، ويضيقُ عليه قبرُه حتى تختلفَ أضلاعُه، فيقولان له: نَمْ نومةَ المُسْهَرِ. فلا يزالُ حيَّات وعقارب أمثالُ أنباب البُحْت من النار ينهَشْنَه، ثم يُفتحُ له بابُه، فيَرى مقعلَه من النار، وتهُبُّ عليه أنياب البُحْت من النار، وتهُبُّ عليه أوا وسَمومُها، وتلقحُ وجهَه النار غُلُوًا وعَشيًّا إلى يوم القيامة، (١٠) (١٣٨١) الواحة) وسمومُها، وتلقحُ وجهَه النار غُلُوًا وعَشيًّا إلى يوم القيامة، (١٠) (١٣٨١)

٢٥٥٦٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مقسم ـ قال: آيتان يُبَشَّرُ بهما الكافرُ عندَ
 موته: ﴿وَلَوْ تَرَكَ إِذِ ٱلطَّلْمِيُونَ﴾ إلى قوله: ﴿تَشَكَّكُرُونَ﴾ (٥). (١٣٢٦)

٢٥٥٦١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿ غَمَرُتِ ٱلْوَتِ ﴾ ،
 قال: سكرات الموت<sup>(٦)</sup>. (١٣٨/٦)

۲۰۵۹۲ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ قال في قوله: ﴿ فِي غَمَرُتِ ٱلۡوُتِـــــ﴾ [ يغني: سَكرات الموت (٧) . (ز)

<sup>(</sup>١) الْمِرْزَبَّةُ ـ بالتخفيف ـ: المطرقة الكبيرة التي تكون للحداد. النهاية (رَزَّبَ).

<sup>(</sup>٢) المِقْمَعة ـ بالكسر ـ: واحدة الْمَقَامِع، وهي سياط تُعمل من حديد، رءوسها مُعْوَجَّة. النهاية (قمع).

<sup>(</sup>٣) أي: مُنفردًا وحده. النهاية (حِدَةٌ).

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٣٠٢: «وقد ذكر ابن مردويه هاهنا حديثًا مطولًا جدًّا من طريق غريبة، عن الضحاك، وقال السيوطي: «سند ضعيف».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٩/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٠٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/٩٠٤، وابن أبي حاتم ٤٠٩/٤.

والمنافقة المنافقة

٢٥٥٦٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِيمُونَ ﴾ يعني: مشركي مَكَ ﴿ وَالْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللّل

# ﴿وَالْمَلَتِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْسُكُمْ

٢٠٥٦٤ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - ﴿وَالْلَكَتِكَةُ بَاسِطُوا لَيْهِمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَل

٢٥٥٦٥ \_ عن صبدالله بن عباس: ﴿وَالْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوٓا لَيْدِيهِ ٨ قال: مَلَك الموت ﷺ". (١٣٨/٦)

**٢٥٥٦٦ ـ** عن أبي أمامة ـ من طريق بعض الكوفيين، عمَّن حدَّثه ـ قال: هذا عند الموت، يقبضون روح الكافر، ويَجدونه بالنار، ويُشَدَّد عليه، وإن رأيتم أنه يُهوَّن عليه، ويقبضون روح المؤمن، ويعدونه بالجنة، ويهوَّن عليه، وإن رأيتم أنه يُشَدَّد عليه <sup>(2)</sup>. (ز)

٢٥٥٦٧ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جويبر \_ في قوله: ﴿وَٱلْمَلَتَهِكُهُ بَاسِطُوٓا لَيْدِيهِدَ﴾، قال: بالعذاب<sup>(٥)</sup>. (١٣٨/٦)

٢٥٥٦٨ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ: ﴿وَالْمَلَكَمِكُةُ بَاسِطُوٓا لَيْدِيهِدَ﴾ بالعذاب<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٥٦٩ ـ عن وهب بن منبه ـ من طريق عبدالصمد ـ قال: إنَّ الملائكة الذين يُمْرَنون بالناس هم الذين يتوفَّونَهم، ويكتُبون لهم آجالَهم، فإذا كان يومُ كذا وكذا توفَّت مَوْقَت مُونَّ إِذِ الطَّلِمُونَ فِي غَرَنِ اللَّوْتِ وَالْمَلَكِمَّةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهم تَحوَّلُ مَنْ مُونِ اللَّهِ عَرَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللَّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْمُولَاللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْمُلِمُ اللللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللللْمُولِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُولُولُولُولُولُولُو

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٦ ـ ٥٧٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٤١٠، وابن أبي حاتم ١٣٤٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٥ ـ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠/٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.
 (١) أخرجه ابن جرير ٢٠/٩٤.

الموت، وهو كالعاقب، يعنى: العَشَّارَ (١) الذي يؤدِّي إليه مَن تحتَه (٢). (١٣٨/١) ٧٥٥٧٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: ﴿وَالْمَلَتَهِكُةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِدَ﴾ يضربونهم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٧٥٥٧١ ـ عن محمد بن قيس ـ من طريق أبي معشر ـ قال: إنَّ لِمَلك الموت أعوانًا من الـمـلائـكـة. ثـم تـلا هـذه الآيـة: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْيُوتِ وَٱلْمَلَتِهَكَّةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِمْ ﴾ (١٣٨/٦)

٢٥٥٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالْمَلَتَهِكُةُ بَاسِطُوۤا لَيْدِيهِم ﴾ عند الموت، تضرب الوجوه والأدبار، يعني: ملك الموت وحده، وهو يقول لهم: ﴿أَخْرِجُواْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ يعني: أرواحكم، منهم أبو جهل، وعتبة بن ربيعة، وشيبة، والوليد بن عتبة، وأمية بن خلف، وعقبة بن أبي معيط، والنضر بن الحارث، وأبو قيس بن الفاكِه، والوليد بن المغيرة، وقريبًا من سبعين قتيلًا (٥) المغيرة، وقريبًا من سبعين قتيلًا

## ﴿ ٱلْيُوْمَ تُجَزُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمُ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْمَقَ وَكُنتُمْ عَنْ ءَاينتِهِ. تَسْتَكْمِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٥٥٧٣ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله: ﴿عَذَابَ ٱلْهُونِ﴾. قال: الهوان، الدائم، الشديد. قال: وهل تعرفُ العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر وهو يقول:

٣٣٤٧ ذكر ابنُ عطية (٣/٤٢٠) أنَّ قوله تعالى: ﴿أَخْرِجُوٓا أَنْتُسَكُمُّ﴾ هو احكاية لما تقوله الملائكة، والتقدير: يقولون أخرجوا أنفسكم، ثم قال: اويحتمل قول الملائكة ذلك أن يريدوا: فأخرجوا أنفسكم من هذه المصائب والمحن، وخلَّصوها إن كان ما زعمتموه حقًّا في الدنيا. وفي ذلك توبيخ وتوقيف على سالف فعلهم القبيح، قال الحسن: هذا التوبيخ على ـ هذا الوجه ـ هو في جهنم. ويحتمل أن يكون ذلك على معنى الزجر والإهانة، كما يقول الرجل لمن يقهره بنفسه على أمرٍ مّا: افعل كذا. لذلك الأمر الذي هو يتناوله بنفسه منه على جهة الإهانة، وإدخال الرعب عليه».

<sup>(</sup>١) العَشَّارُ: الذي يأخذ عُشْرَ المال. لسان العرب (عشر).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤١٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٧٧٧ ـ ٥٧٩.

إنَّا وجَدنا بالادَ اللَّه واسعة تُنجِي من الذلِّ والمخزاةِ والهُون (١٠ إنَّا وجَدنا بالادَ اللَّه واسعة (١٣٩/١)

۲۰۵۷٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿عَذَابَ الْهُونِ ﴾، قال: الهوان (۱۳۹/۳)

٧٥٥٧٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿عَذَابَ ٱلْهُونِ﴾، قال: الذي يُهينُهم (٢٠). (١٣٩٦)

٢٥٥٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: لَمَّا بُعِثوا في الآخرة، وصاروا في النار؛ قالت لهم خزنة جهنم: ﴿أَيُومٌ غُرِّرُكَ عَذَابُ ٱلْهُونِ عِني: الهوان، بغير رأفة ولا رحمة، نظيرها في الأنفال (٤٠)، ﴿يمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى اللهِ في الدنيا ﴿غَيْرَ ٱلْمَقِ﴾ بأنَّ معه شريكًا، ﴿وَكُنتُم عَنْ مَايِدِهِ مَتَكَمِّرُونَ عن الإيمان بالقرآن (٥). (ز)

۲۰۰۷۷ ـ عن عبد الملك ابن جُريْج ـ من طريق حجَّاج ـ ﴿ ٱلْكُومَ مُجْزَونَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾، قال: عذاب الهون في الآخرة بما كنتم تعملون (٦). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

YoovA عن عبدالله من طريق عمرو بن مُرَّة مقال: ما من القرآن شيء إلا قد عمِل به مَن كان قبلكم، وسيعمَلُ به مَن بعدَكم، حتى كنتُ لأمُرُّ بهذه الآية: ﴿وَمَنْ أَظُمُ مِنَنِ الْفَرْدِي عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ٩٢ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في الوقف والابتداء.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢١/ ١٤٩ ـ ١٠٥. وعزاه السيوطي إلى عبّد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤١٢، وابن أبي حاتم ١٣٤٨/٤.

 <sup>(</sup>٤) لعله يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَلَى الَّذِينَ كَفُرُواْ ٱلْمَلَتِكُةُ يَشْرِيُونَ وَيُجْعَهُمْ وَأَتَكَرَمُمْ وَدُولُواْ عَنَابَ الْعَرِيقِ﴾.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٧٩/١. (٦) أخرجه ابن جرير ٤١٢/٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٦/٤. كذا فيه عن عبدالله، وعينه السيوطي في الدر بابن مسعود، كما جرت العادة عند إطلاق عبدالله في الصحابة، ويظهر أن الأمر هنا ليس كذلك، إذ إنَّ ابن مسعود تُوفِّي قبل ظهور المختار بأكثر من ثلاثين سنة، وعليه فقد يكون المراد هنا ابن عباس، ويعضده أنَّ الراوي عنه هو عمرو بن مرة المرادى، وهو من صغار التابعين (ت١١٨هـ) حَدَّثَ عن عبدالله بن أبي أَوْقَى، وأرسَل عن ابن عباس. ينظر: السير ١٩٧/٥.

﴿وَلَقَدْ جِنْشُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْتَكُمْ أَوْلَ مَرَّوْ وَتَرَكُمُ مَّا خَوْلَنَكُمْ وَرَآةَ ظُهُورِكُمُّ مَا نَوَىٰ مَعَكُمْ شُفَمَاءَكُمُ الَّذِينَ وَعَنْمُمْ أَنَهُمْ فِيكُمْ فُرَكِنُواْ لَقَد تَقَطَّع بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنكُمُ وَكَ

#### 🇱 نزول الآية:

۲۰۵۷۹ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق الحكم بن أبان \_ قال النضر بن الحارث: سوف تشفعُ ليَ اللاتُ والعُزَّى. فنزَلت: ﴿وَلَقَدَ حِثْتُمُونَا فُرُدَىٰ﴾ الآية كلها(١٨) الآية كلها(١٨) الآية كلها(١٨)

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ وَلَقَدُ جِنْتُمُونَا فُرَادَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾

٢٥٥٨ - عن عائشة - من طريق القرظي - أنَّها قرَأْتُ قول الله: ﴿وَلَقَدْ جِمْتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّمِ﴾. فقالت عائشة: يا رسول الله، واسوأتاه؛ إنَّ الرجال والنساء سيُحشرون جميعًا ينظرُ بعضُهم إلى سَوْأة بعض! فقال رسول الله ﷺ: ﴿ إِلَيْمَا آمَرِي مِنْهُمْ يَوْيَهِ نَأْنٌ يُشِيهِ اعبى: ٧٧]، لا ينظر الرجال إلى النساء، ولا النساء إلى الرجال، شُغِل بعضُهم عن بعض، ٢٠٠١. (١٤٠/١)

۲۰۰۸۱ \_ عن جابر بن عبداله: سمِعتُ رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَةُ حُثِيرِ النَّاسِ حَفَاةً عَرِلاً عَرِلاً '''. (۱٤٠/٦)

اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْقُ ابنُ عَطِيةً (٣/ ٤٢٢) على قول عكرمة بقوله: ﴿وَمَن كَانَ مَنَ الْعَرِب يَعْتَقَد أَنَّهَا تشفع وتقرب إلى الله زُلْفى ويرى شركتها بهذا الوجه فمخاطبته بالآية متمكن، وهكذا كان الأكثر، ومن كان منهم لا يُقِرُّ بإله غيرها فليس هو في هذه الآية».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤١٧، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم ٢٩/٤ (٦٦٨٩)، وابن جرير ٤١٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣٤٩/٤ (٧٦٣٩)، من طريق
 عمرو بن الحارث، عن سعيد بن أبي هلال، عن عثمان بن عبدالرحمن القرظي، عن عائشة به.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: «فيه انقطاع». وقال الشيخ أحمد شاكر ٥٩٤/١١ : عشمان بن عبدالرحمن القرظي لم يسمع من عائشة».

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٢٥٥٨٢ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق هلال بن خبَّاب ـ في قوله: ﴿وَلَقَدَّ جِغَّتُمُونَا فُرُدَىٰ كُمَّا خَلَقْتُكُمُّ أَوْلَ مُرَّوَ﴾، قال: كيوم وُلِد؛ يُردُّ عليه كلُّ شيء نُقِص منه مِن يوم وُلد<sup>(١١</sup>). (١٤٠/٦)

# ﴿وَرَكُتُمُ مَّا خَوَلَنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ ۗ

٢٥٥٨٦ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَثَرْكُتُم مَّا خَوَلَنَكُمْ﴾ قال: من المال والخدم ﴿وَرَاهَ فَلُهُوكُمْ ﴾ قال: في الدنيا(٠). (١٤٠/٦)

٢٥٥٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرُكُتُمُ مَّا خَوَلَنَكُمْ ﴾ في الدنيا ﴿وَرَآةَ ظُهُورِكُمْ ﴾ يعني: ما أعطيناكم من الخير مِن بعدكم في الدنيا (٧). (ز)

## ﴿ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكُوًّا ﴾

٢٥٥٨٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٦/ ٤٣٠، وابن أبي حاتم ١٣٤٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ١٧٠/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٩.

 <sup>(</sup>٤) البَلَـُجُ: ولد الضأن. النهاية (بَذَجَ).
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابنَ جَرَير ٩/٤١٦، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٩.

شُفَمَآءُكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَتْتُم أَتَهُمْ فِيكُمْ شُرَكُوّاً ﴾، فإنَّ المشركين كانوا يزعمون أنَّهم كانوا يعبدون الآلهة لأنَّهم شفعاء يشفعون لهم عند الله، وأنَّ هذه الآلهة شركاء لله ('). (ز)

٢٥٥٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُغَمَا تَكُمُ ﴾ من الملائكة ﴿ اللَّذِينَ نَعْتُمُ شُعَاتَ كُم ﴾ من الملائكة ﴿ اللَّذِينَ نَعْتُمُ شُرَكُوا ﴾ يعني: أنَّهم لكم شفعاء عند الله؛ لقولهم في يونس [١٨]: ﴿ وَهَوْلِكُمْ شُفَعُونًا عِندَ اللَّهِ ﴾، يعني: الملائكة (٢). (ز)

# ﴿لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُثُتُمْ نَرَّعُمُونَ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٢٥٥٩٠ \_ في قراءة عبدالله [بن مسعود] \_ من طريق الأعمش \_: (لَقَد تَّقَطَّعَ مَا يَتَكُمُ(7). (ز)

٢٥٥٩١ ـ عن عبدالله بن بُريدة، قال: كان عند ابن زياد أبو الأسود الديلي، وجبير بن حية الثقفي، فذكروا هذا الحرف: ﴿لَبَد تَقَطْعَ بَيْنَكُمْ ﴾. فقال أحدُهما: بيني وبينك أولُ من يدخلُ علينا. فدخل يحيى بن يعمر، فسألوه، فقال: ﴿بَيْنُكُمْ ﴾ بالرفم (٤٤). (١٤١/٦)

٢٥٥٩٢ ـ عن الحسن البصري: أنَّه قرأ: ﴿لَقَدَ تَقَلَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾ بالنصب، أي: ما بينكم من المواصّلة التي كانت بينكم في الدنيا (٥٠٠/١٠)

**٢٥٥٩٣ ـ** عن الأعرج أنَّه قرَأ : ﴿لَقَد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ﴾ بالرفع، يعني: وصلُكم<sup>(١)</sup>. (١٤١/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤١٧/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٩.

<sup>(</sup>٣) علُّقه ابن أبي داود في المصاحف ١/٣١٥.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعمش، ومجاهد. انظر: الجامع لأحكام القرآن 872/، والبحر المعيط ١٨٦/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٢٣٨/٢.

وهي قراءة العشرة ما عدا نافعًا، وأبا جعفر، والكسائي، وحفص، فإنهم قرؤوا: ﴿بَيْنَكُمْ﴾ بالنصب. انظر: النشر ٢/ ٢٦٠، والإتحاف ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٥٥٩٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿لَقَد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمُّ وَضَلَّ عَنَكُم مَّا كُنُتُمْ تَرْعُمُونَ﴾، يعني: الأرحام، والمنازل<sup>(١)</sup>. (١٤٢/٦) ٢٥٥٩٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ﴾، قال: تواصلُكم في الدنيا<sup>(٢)[٤٣٤]</sup>. (١٤٢/٦)

٢٥٥٩٦ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ ﴿ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾ ، یعنی: ما کان بینهم، وبین آلهتهم<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٥٥٩٧ ـ عن الحسن البصرى: أنَّه قرأ: ﴿ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾ بالنصب، أي: ما بينكم من المواصّلة التي كانت بينكم في الدنيا(٤٤). (١٤١/٦)

٢٥٥٩٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿لَقَدَ تَّفَطَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾، قال: ما كان بينَهم من الوصل<sup>(ه)</sup>. (١٤١/٦)

٢٥٥٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿لَقَدَ تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾، يقول: تقطع ما بینکم<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٥٦٠٠ ـ قال أبو بكر بن عياش ـ من طريق أبي كريب ـ ﴿ لَقَدَ نَّقَلَّمَ بَيْنَكُمْ ﴾ : التواصل في الدنيا(٧). (ز)

٢٥٦٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَقَدَ نَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ﴾ وبين شركاءكم ـ يعني: من

الله الله الله الله عنى: ﴿ لَقَدَ تَقَلُّمَ مَيْنَكُمْ ﴾ سوى قول مجاهد، ﴿ لَقَدَ تَقَلُّمَ مَيْنَكُمْ ﴾ سوى قول مجاهد، وقتادة، وابن عباس، والسدي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٤١٨، وابن أبي حاتم ٤/١٣٥٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٢٥، وأخرجه ابن جرير ٤١٨/٩، وابن أبي حاتم ٤١٣٥٠/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٠/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢/١٤، وابن جرير ٤١٨/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٤١٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٠/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٨/٩.

الملائكة \_ من المودة والتواصل، ﴿وَضَلَّ عَنكُم﴾ في الآخرة ما كنتم تزعمون في الدينًا بأنَّ مع الله شريكًا (١). (ز)

### ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ ﴾

٢٥٦٠٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ في قوله: ﴿فَالِقُ ٱلْمَتِ وَالْتُوكَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَالنَّوى (٢) . (١٤٢/٦)

٧٥٦٠٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ اَلَّهُ لَكُنِّ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِانَ فِيهِما (٣) . (١٤٣/٦)

٢٥٦٠٤ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُونْبِر ـ في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْمَتَ وَالنَّوَكُ ﴾ قال: خالق الحبِّ والنَّوى (٤)

٢٥٦٠٥ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق حصين ـ في قوله: ﴿فَالِقُ اللَّهِ لَكُنِّ وَالْمَائِقُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّالَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّالَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا

٢٥٦٠٦ \_ عن الحسن البصري: قوله: ﴿إِنَّ آلَةَ فَالِقُ ٱلْمَيِّ وَٱلنَّوَكُ ﴾، يعني: ينفلق عن النبات (٦).

٢٥٦٠٧ \_ عن الحسن البصري =

۲۵۹۰۸ \_ وقتادة بن دعامة: معناه: يشق الحبة عن السنبلة، والنواة عن النخلة، فيخرجها منها(٧). (ز)

٢٥٦٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ في قوله: ﴿ فَالِقُ ٱلْمُتِ وَالنَّوَكُ ۗ ﴾،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٦٦، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢١، وابن أبي حاتم ١٣٥١/٤. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شبية، وتجد بن تحميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور (٨٩١ ـ تفسير)، وابن جرير ٩/٤٢٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٦ ـ.

<sup>(</sup>٧) تفسير البغوي ٣/ ١٧٠.

قال: يفلِقُ الحبُّ والنُّوى عن النبات(١). (١٤٢/٦)

٢٥٦١٠ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الحَدِهُ عن السُّبلة، وفالقُ النواة عن النخلة (٢) . (١٤٣/٦)

٢٥٦١١ ـ عن يعقوب، قال: سألتُ زيد بن أسلم عن قول الله: ﴿ فَالِقُ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ كَالْتَوَكُ يُحْرِجُ أَلَى مَن الْمَيْتِ وَعُمْجُ الْمَيْتِ مِن الْعَيْ ﴾، قال: الحبة قد فلقها، والنواة قد فلقها، فتُرزَع، فيُخرِج منها كما ترى النخل والزرع، والنطفة يُخرِجها ميتة، فيُقِرُّها في رَحِم المرأة، فيُخرج منها خَلْقًا ٣٠٠ . (ز)

٢٥٦١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ آلَةَ فَالِقُ ٱلْمَنِّ عِني: خالق الحب، يعني: البُرَّ، والشعير، والذَّرة، والحبوب كلها. ثم قال: ﴿وَالنَّوَالَّ عِني: كل ثمرة لها نوى؛ الخوخ، والنبق، والمشمش، والعنب، والإجاص، وكل ما كان من الثمار له نوى<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٥٦١٣ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم من طريق ابن وهب من قوله: ﴿ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّ

الآول: شَقَّ الله جميع الحب عن جميع النبات الذي يكون منه، وشق النوى عن جميع الأول: شَقَّ الله جميع الحب عن جميع النبات الذي يكون منه، وشق النوى عن جميع الأشجار الكائنة عنه. وهو قول السدي، وقتادة، وابن زيد. الثاني: معنى فالق: خالق. وهو قول ابن عباس من طريق العوفي، والضحاك. الثالث: الشَّقَ الذي في الحبَّة والنواة. وهو قول مجاهد، وأبى مالك.

وقد رَجَّح ابنُ جرير (٤٢٢/٩) القولَ الأول مستندًا إلى السياق، فقال: «وذلك أنَّ الله \_ جل ثناؤه \_ أُنْبَع ذلك بإخباره عن إخراجه الحي من الميت، والميت من الحي، فكان معلومًا بذلك أنه إنما عنى بإخباره عن نَفْسِه أنَّه فالق الحب عن النبات، والنوى عن الغروس والأشجار، كما هو مُخْرِج الحي من الميت، والميت من الحي.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢١٤/١، وابن جرير ٤٢٠/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥١/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٤٢٠، وابن أبي حاتم ١٣٥١/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ١٢٤ (٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٧٩. (٥) أخرجه ابن جرير ١/٩٤٤.

## ﴿ يُغْرِجُ ٱلْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَغُغْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيَّ ﴾

٢٥٦١٤ \_ عن عبيدالله بن عبدالله: أنَّ خالدة بنت الأسود بن عبديغوث دخلت على رسول الله ﷺ وهو عند بعض نسائه، فقال: «مَن هذه؟». قيل: إحدى خالاتك، يا رسول الله. قال: «إنَّ خالاتي بهذه البلدة لغرائب، فمن هي؟». قيل: خالدة بنت الأسود بن عبديغوث. فقال: «سبحان الله! ﴿يُمْرِّجُ الْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ﴾(١). (ز)

٧٥٦١٥ \_ قال عمر بن الخطاب \_ من طريق سلمان \_: خَمَّر الله على طينة آدم أربعين يومًا، ثم وضع يده فيها، فارتفع على هذه كُلُّ طيب، وعلى هذه كُلُّ خبيث، ثم خلق خلط بعضه ببعض \_ وقال مؤمل بيده هكذا \_، ودمج إحداهما بالأخرى، ثم خلق منها آدم، فمن ثم ﴿ فَيْمِ مُ أَلْمَيْتِ وَكُمْ مُ الْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ المؤمن من المؤمن (٢). (ز)

٢٥٦١٦ \_ عن الحسن البصري =

۲**۰۲۱۷** ـ وقتادة بن دعامة، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٦١٨ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق إبراهيم ـ قوله: ﴿وَمُحْرَجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيِّْ مِنَ الْحَيْلُ الْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيْلُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى ا

== ووافقه ابنُ عطية (٣/ ٤٢٤) مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، فقال: •وهذا هو الظاهر الذي يعطي العبرة التامة.

وانتَقَد ابنُ جرير مستندًا إلى مخالفة لغة العرب قول الضحاك، وابن عباس من طريق العوفي، فقال: «وأمَّا القول الذي حُكِي عن الضحاك في معنى فالق: أنَّه خالق؛ فقولٌ \_ إن لم يكن أراد به أنَّه خالقٌ منه النبات والغروس بِفَلْقِه إياه \_ لا أعرف له وجُهّا؛ لأنه لا يُعْرَف في كلام العرب: فَلَقَ الله الشيء، بمعنى: خَلَقًا.

وانتقد ابنُ عطية مستندًا لدلالة العقل القولَ الثالث، فقال: •والعبرة على هذا القول مخصوصة في بعض الحَبُّ وبعض النَّوى، وليس لذلك وَجُه،.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٩٦/٢٥ (٢٤٨)، وابن أبي حاتم ٢٢٦/ (٣٣٦٠)، ١٣٥١/٤ (٧٦٥٥) واللفظ له مرسلًا.

قال الهيشمي في المجمع ٢٦٤/٩ (١٥٤٣٧): قرواه كله الطبراني بإسنادين، وإسناد الثاني حسن. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥١/٤ ـ ١٣٥٢. (٣) علّمه ابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤.

٢٥٦١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ فَالِثُ لَلْمَتِ وَالنَّوَكُ ۚ يُمْرِجُ النَّمَ مِنَ الْمَيْتِ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ الْمَيْجُ، قال: يخرج النطفة الميتة من الحي، ثم يخرج من النطفة بشرًا حيًّا (١). (ز)

٢٥٦٢٠ \_ عن أبي سعيد الخدري =

۲۵٦۲۱ ـ وسعيد بن جبير =

٢٥٦٢٢ ـ وإبراهيم النخعي =

٢٥٦٢٣ \_ والضحاك بن مزاحم =

۲۰۲۲٤ \_ وقتادة بن دعامة =

٢٥٦٢٥ \_ وإسماعيل السُّدِّي، نحو ذلك (٢). (ز)

٢٥٦٢٦ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نَجِيح - في قوله: ﴿ يُمْرِجُ الْمَيْ مِنَ النَّسِيَةِ وَمُؤْجُ الْمَيْ مِنَ النَّسِةِ وَمُؤْجُ النَّسِةِ وَمُؤْجُ النَّسِةِ مَا النَّطفة ميِّنةً تُخرَجُ من الناس الأحياء، ومن الأنعام والنبات كذلك أيضًا (٢٠). (١٤٣/٦)

٢٥٦٧٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبي المنيب ـ ﴿ يُمْرِجُ الْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُمْرِجُ الْمَنَ مِن الْمَيْتِ وَمُمْرِجُ الْمَنَّ مِن الْمَيْتِ مِن الحي وهي ميتة، ثم يخرج منها الحي (٤٠). (ز) ٢٥٦٧٨ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق السدي ـ في قوله: ﴿ يُمْرِجُ الْمَيْ مِن النَّمْ اللهِ عَن النَّمْ مَن النَّا اللهُ مَن الحَبة، ﴿ وَمُمْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْ الْمَالِهُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالِةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مِنْ النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَنْ النَّالَةُ مَن النَّالَةُ مَنْ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٢٥٦٢٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قال: أما ﴿ يُعْرِجُ أَلَى مِنَ ٱلْيَتِي ﴾ فيخرج السنبلة الحيَّة من الحبَّة الميتة، ويخرج الحبَّة الميتة من السنبلة الحيَّة، ويخرج النجلة الحيَّة من النواة الميتة، ويخرج النواة الميتة من النخلة الحيَّة من النواة الميتة، ويخرج النواة الميتة من النخلة الحيَّة من النواة الميتة،

٢٣٥١] وجُّه ابنُ عطية (٣/ ٤٢٥) قول السدي وأبي مالك بقوله: ﴿فكأنَّه جعل الخضرة والنضارة حياة، واليِّسُ موتًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٤٢٣، وابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤.

 <sup>(</sup>۲) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤.
 (۳) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٣/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه أبن جرير ٤٢٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٢/٤ ـ ١٣٥٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٤٢٣.

٢٥٦٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يُمْرِجُ الْحَى مِنَ ٱلْمَيْتِ ﴾ يقول: أخرج الناس والدواب من النبطف وهي ميتة، ثم قال: ﴿ وَمُغْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ النبطف والبيض من الحي، يعني: الحيوانات كلها (١٠). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٦٣١ ـ عن شهر بن حوشب ـ من طريق شبيل بن غرزة ـ قال: لما أري إراهيم ﷺ ملكوت السماوات والأرض رأى رجلًا يعصي الله، فدعا عليه فهلك، ثم آخر، ثم آخر فدعا عليهم فهلكوا، فنُودي: يا صاحب الدعوة، إني قد خلقت ابن آدم لثلاث: أخرج منه ذُرِيَّةً تعبدني، وتلا: ﴿ يُغْيِّجُ ٱلْكِنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُغْيِّجُ ٱلْكِنَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُغْيِّجُ ٱلْكِنَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُغْيِّجُ ٱلْكِنَ عِن الهرم فأتوب عليه، ولا تأخذني عجلة العباد، أو يتمادى فالنار من ورائه (١).

# ﴿ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ مَأَنَى تُؤْمَكُونَ ۞﴾

٢٥٦٣٢ ـ عن **عبدالله بن عباس** ـ من طريق الضحاك ـ في قوله: ﴿فَأَلَّنَ تُؤَفَّكُونَ﴾، قال: كيف تُكَنِّبون؟!<sup>(٣)</sup>. (١٤٤/٦)

== ورجَّح ابنُ جرير (٤٢٤/٩) مستندًا إلى السياق في معنى: ﴿ فَيْمَ جُ اَلْمَا يَنَ ٱلْمَيْتِ وَتُمْجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْمُ ﴾ قولَ السدي، وأبي مالك، وبيَّن علَّة ذلك، فقال: ﴿ وَإِنَّمَا اخترنا التأويل الذي اخترنا في ذلك لأنَّه عَقِيب قوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَالنَّبُوتُ ﴾ .

ورأى قولَ ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة داخلًا تحت عموم اللفظ، فقال: «على أنَّ قوله: ﴿ يُمْرِجُ الْمَيْتِ وَمُرْجُ الْمَيْتِ مِنَ اللَّهِ فَي وإن كان خبرًا من الله عن إخراجه من الحبّ السنبل، ومن السنبل الحبّ؛ فإنه داخلٌ في عمومه ما رُوِي عن ابن عباس في تأويل ذلك: وكلُّ ميتٍ أخرجه الله من جسم ميّ، وكلُّ حيّ أخرجه الله من جسم ميتٍ».

ورجَّح ابنُ عطية (٣/ ٤٢٥) قول ابنُّ عباس، ولَم يذَّكر مستندًا، ثم علَّق ُبعد إيراد القولين بقوله: •وهما على هذا التأويل الراجح معنيان منباينان، فيهما معتبر».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۷۹ ـ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب •حسن الظن بالله• ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا (٩٦/١) رقم (٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٣/٤.

٢٥٦٣٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿فَأَكَّ تُؤْفَكُونَ﴾، قال: أَنَّى تُصرَفون؟!(١). (١٤٤/٦)

٢٥٦٣٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ فَأَكَّ ثُوْفَكُونَ ﴾، قال: كيف تَضِلُّ عقولُكم عن هذا؟! (٢٠). (١٤٤/٦)

٢٥٩٣٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ نَالِكُمْ اللَّهُ ﴾ الذي ذكر في هذه الآية مِن صنعه وَحُدَه، يدُلُ على توحيده بصنعه، ﴿ فَأَكَ تُؤْكَكُونَ ﴾ يقول: أنى يُكَذَّبون بأنَّ الله وحده لا شريك له؟! (٣). (ز)

### وْفَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ﴾

٢٥٦٣٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ وَاللَّهُ الْمِرْسَاحِ ﴾ ، قال: خالق الليل والنهار (٤٤) . (١٤٤/٦)

٢٠٦٣٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿فَالِقُ الْمِسْلِحِ﴾، قال: يعني بالإصباح: ضوءَ الشمس بالنهار، وضوءَ القمر بالليل<sup>(٥)</sup>. (١٤٤/٦) ٢٥٦٣٨ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نَجِيح - في قوله: ﴿فَالِقُ ٱلْمِسْلِحِ﴾، قال: إضاءة الفجر<sup>(٢)</sup>. (١٤٤/٦)

٢٥٦٣٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ في قوله: ﴿ وَالنَّهُ الْمُحْبَاحِ ﴾، قال: خالقُ النور؛ نور النهار (٧). (١٤٥/١)

٢٥٦٤٠ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جُونيبر ـ قال: ﴿ وَالَّى ٱلْإِسْبَاجِ ﴾، قال: إضاءة الصبح<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٥٦٤١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾، قال:

(٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٣/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٤٢٦، وابن أبي حاتم ١٣٥٤/٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٦) تفسير مجاهد ص٣٥٠، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢٥، وابن أبي حاتم ١٣٥٤/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٤٢٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٤/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢٥.

فالقُ الصبح<sup>(١)</sup>. (١٤٤/٦)

٢٥٦٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر أيضًا في هذه مِن صنعه لِيَدُلُّ على توحيده بصنعه، فقال: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاجِ ﴾ يعنى: خالق النهار من حين يبدو أوَّلُه (٢). (ز)

٢٥٦٤٣ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ)، قال: فلق الإصباح عن الليل<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكُنَّا﴾

٢٥٦٤٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد بن بشير \_ في قوله: ﴿وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَنًا﴾، قال: يسكُنُ فيه كلُّ طير ودابة (١٤٥/٦).

٢٥٦٤٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَجَمَلَ آلَيْلَ سَكُنّا ﴾ لخلقه، يسكنون فيه لراحة أجسادهم (٥). (ز)

# ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ﴿ ﴾

٢٥٦٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبى طلحة ـ في قوله: ﴿وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسَّبَاناً﴾، يعني: عدد الأيام، والشهور، والسنين(٢٠). (١٤٥/٦)

٢٥٦٤٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفى \_ ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ حُسْبَانًا ﴾، قال: يجريان إلى أجل جُعِل لهما(٧). (ز)

٢٥٦٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسَّاناً ﴾ ،

- (١) أخرجه عبدالرزاق ١/٢١٤، وابن جرير ٩/٤٢٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠.

  - (٣) أخرجه ابن جرير ٤٢٦/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٣/٤.
- (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٤. والقراءة لجمهور القراء، ما عدا عاصمًا، وحمزة، والكسائي، وخلف الذين يقرءون: ﴿وَبَحَلُّ . ينظر:
  - النشر ١٩٦/٢. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٠.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ٤٢٨/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٣٥٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
    - (٧) أخرجه ابن جرير ٢٨/٩.

قال: هو مثل قوله: ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ﴾ [يس: ٤٠]، ومثل قوله: و﴿الشَّمْشُ وَالْقَمْرُ بِمُسْبَانِ﴾ [الرحمن: ٥](١). (ز)

٢٥٦٤٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمْرَ حُسْبَانًا ﴾ ، قال: يدوران في حساب (٢٠). (١٤٥/٦)

٢٥٦٥٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد بن بشير ـ ﴿ حُسَبَاناً ﴾، قال: ضياءً ٣٠٠ . (١٤٥/٦)

٢٥٦٥١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسَبَاناً﴾، يقول: بحساب (٤). (ز)

Yoaor \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر الرازي \_ في قوله: ﴿وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ حُسَّبَانًا﴾، قال: الشمس والقمر في حساب، فإذا خلّت أيامُها فذلك آخر الدمر، وأولُ الفرّع الأكبر (١٤٥/٥). (١٤٥/٦)

المتعقل رَجَّع ابنُ جرير (٩/ ٤٣٠) مستندًا إلى السياق، ودلالة العقل قولَ ابن عباس، ومجاهد، والسدي، والضحاك، والربيع، وقتادة من طريق معمر، أنَّ معنى: ﴿وَالتَّمْسُ وَالْقَمَرُ حُسَابًا ﴾ وجعل الشمس والقمر يجريان في أفلاكهما بحساب. وبين علَّة ذلك، فقال: «لأنَّ الله \_ تعالى ذِخُرُه \_ ذُكَرَ قَبْلَه أياديه عند خلقه، وعظم سلطانه بِفَلَقِه الإصباح لهم، وإخراج النبات والغِراس من الحبِّ والنَّوى، وعقَّب ذلك بذكره خلق النجوم لهدايتهم في البر والبحر، فكان وصفه إجراءه الشمس والقمر لمنافعهم أشبة بهذا الموضع من ذِخُر إضاءتهما؛ لأنَّه قد وصف ذلك قبلُ بقوله: ﴿ وَاللّٰهِ الْمِسْلِحِ ﴾ فلا معنى لتكريره مرةً أخرى في آيةٍ واحدة لغير معنى».

ثم وَجُّه قولُ قتادةً، فقال: ﴿وَأَحْسَبُ أَنَّ قتادة في تأويل ذلك بمعنى: الضياء؛ ذهب إلى شيء يُروَى عن ابن عباس في قوله: ﴿وَرُثِيلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنْ السَّمَاوَ الكهف: ﴿٤]، قال: نازًا. فوجَّه تأويل قوله: ﴿وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ﴾ إلى ذلك التأويل، وانتقله قائلًا: ﴿وليس هذا من ذلك المعنى في شيءٍ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ٢١٤/١، وابن جرير ٤٢٩/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر . (১) أ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٤٢٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٥٦٥٣ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: يعني: حساب منازل الشمس والقمر، كل يوم بمنزل(١). (ز)

٢٥٦٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَ﴾ جَعَلَ ﴿الشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ صُّبَاناً﴾ يقول: جعلهما في مسيرهما كالحسبان في الفلك. يقول: ﴿لِيُمَلِمُواْ عَدَدَ ٱلنِينِينَ وَٱلْحِسَابُ ﴿ ايونس: ٥]، وذلك أنَّ الله قدَّر لهما منازلهما في السماء الدنيا، فذلك قوله: ﴿وَلِكَ تَقْوِيرُ ٱلْمَزْمِيزِ ﴾ في مُلكه يصنع ما أراد، ﴿ٱلْمَلِيرِ ﴾ بما قدَّر من خلقه. نظيرُها في يونس (٢٠). (ز)

#### 🗱 آثار متعلقة بالآية:

٢٥٦٥٥ ـ عن مسلم بن يسار، قال: كان من دعاء النبي ﷺ: «اللَّهُمَّ، فالتَ الإصباح، وجاعلَ الله سكتًا، والشمس والقمر حسبانًا، اقْضِ عتى الله من الفقر، وأغني من الفقر، وأغني بسمعي وبصري وقُوتي في سبيلك، ٣٠٠. (١٤٨/٦)

٢٥٦٥٦ ـ عن سلمان الفارسي - من طريق وهب \_ قال: الليل موكّل به مَلك يقال له: شراهيل، فإذا حان وقتُ الليل أخذ خَرَزةً سوداءً فدلّاها مِن قِبَل المغرب، فإذا نظرَتْ إليها الشمسُ وجبَت في أسرعَ من طرفة العين، وقد أُمِرَت الشمسُ ألا تغرُبَ حتى ترى الخَرَزة، فإذا غرَبت جاء الليل، فلا تزالُ الخَرَزةُ مُعَلَّقةً حتى يجيء مَلَكُ آخر \_ يُقال له: هراهيل \_ بخَرزة بيضاء، فيُعَلِّهها مِن قِبَل المطلِع، فإذا رآها شراهيل مذ إليه خرزتَه، وترى الشمسُ الخرزة البيضاء فتطلُعُ، وقد أُمِرت ألا تطلُعَ حتى تراها، فإذا طلَعت جاء النهار (٤٠).

٢٥٦٥٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: خلق الله بحرًا دونَ السماء بمقدار ثلاث فراسخ، فهو موجٌ مكفوف، قائمٌ في الهواء بأمر الله، لا يقطُرُ منه قطرة، جارٍ في سرعة السهم، تجري فيه الشمس والقمر والنجوم، فذلك قوله: ﴿كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ﴾ [الانبياء: ٣٣]. والفَلَك: دَوَران العجلة في لُجَّة غَمْرِ ذلك البحر، فإذا أحبَّ الله أن يُحدِثَ الكسوف خرَّت الشمس عن العجلة فتقعُ في غَمْرٍ

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٧ ـ.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠. يشير إلى قوله تعالى: ﴿ فَمْ الَّذِي جَمَلَ الشَّمْسَ ضِيئَة وَالْقَمَرُ وَإِذَا وَقَدَّرُهُ مَا يَلِمُ لَمُؤْ مُوا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شبية ٢٤/٣ (٣٩١٩٣)، والدوري في جزء فيه قراءات النبي ص٩٤ (٣٣). قال الزرقاني في شرح الموطأ ٢٣/٣٤ (٤٩٦): فوهو مرسله.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٩١١).

وتنكي التبنية اللافة

ذلك البحر، فإذا أراد أن يُعظِمَ الآية وقَعت كلُّها فلا يَبقَى على العجلة منها شيء، وإذا أراد دونَ ذلك وقَع النصفُ منها أو النُّلثُ أو النُّلثان في الماء، ويبقَى سائر ذلك على العجلة، وصارت الملائكة الموكِّلون بها فِرقتين؛ فرقة يُقبلون على الشمس فيجرُّونها نحوَ العجلة، وفرقة يُقبلون إلى العجلة فيجرُّونها إلى الشمس، فإذا غَرَبت رُفِع بها إلى السماء السابعة في سرعة طيران الملائكة، وتُحبِّسُ تحتَ العرش، فتستأذنُ مِن أين تؤمرُ بالطلوع، ثم يُنطلَقُ بها ما بينَ السماء السابعة وبينَ أسفل درجات الجنان في سرعة طيران الملائكة، فتنحيرُ حِيالَ المشرق من سماء إلى سماء، فإذا وصَلَت إلى هذه السماء فذلك حينَ ينفجرُ الصبح، فإذا وصَلت إلى هذا الوجه من السماء فذلك حينَ تطلُّعُ الشمس. قال: وخلَق الله عندَ المشرق حجابًا من الظُّلمة، فوضَعها على البحر السابع، مقدارَ عدَّة الليالي في الدنيا منذُ خلَّقها الله إلى يوم القيامة، فإذا كان عندَ غروب الشمس أقبَل مَلَك قد وُكُّل بالليل، فقبَض قبضةً من ظُلمة ذلك الحجاب، ثم يستقبلُ المغرب، فلا يزالُ يُرْسِلُ تلك الظَّلمةَ من خَلل أصابعه قليلًا قليلًا، وهو يراعى الشَّفَقَ، فإذا غاب الشَّفَقُ أرسَل الظُّلْمة كلُّها، ثمَّ ينشُرُ جناحيه فيبلُغان قُطرَي الأرض، وكَنفَي السماء، فتُشرقُ ظُلمةُ الليل بجناحيه، فإذا حان الصبحُ ضمَّ جناحَيه، ثم يضمُّ الظَّلمة كلُّها بعضها إلى بعض بكفَّيه من المشرق، ويضعُها على البحر السابع بالمغرب(١). (١٤٦/٦)

### ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومُ لِلْهَنَدُوا بِهَا فِى ظُلُمَنتِ ٱلذِّرِ وَٱلْبَشُّرِ مَدّ وَصَّلْنَا ٱلْاَبْنَتِ لِقَوْرٍ يَمْلَمُونَ ۖ ﴿ ﴾

۲۰۹۵۸ ـ عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: «تعلَّموا من النجوم ما تَهتدون به في ظلمات البرِّ والبحر، ثم انتهُوا»<sup>(۲)</sup>. (۱۰۰/٦)

٢٥٦٥٩ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق أبي نضرة ـ قال: تعلَّموا من النجوم ما

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٦٤٧).

وأورد السيوطي ١٤٦/٦ ـ ١٤٨ عقب الآية علم آثار في فضل مراعاة الشمس والقمر لذكر الله.

 <sup>(</sup>٢) ذكره الخطيب في القول في علم النجوم ص١٣١ ـ ١٣٢. وأورده الديلمي في الفردوس ٢٢٤٨ (٢٢٤٨).
 قال الدارقطني في العلل الواردة في الأحاديث النبوية ١٠٧/١٣ (٢٩٩٠): •وإنما يحفظ من قول عمر موقوفًا».
 وقال الألباني في الضعيفة ١٤٧/١٧ (٣٤٠٨): •ضعيف».

تهتدون به في بَرِّكم وبحركم، ثم أمسِكوا، فإنَّها ـ واللهِ ـ ما خُلِقت إلا زينة للسماء، ورُجُومًا للشياطين، وعلامات يُهتدَى بها، وتعلَّموا من النَّسبة ما تَصلِون به أرحامكم، وتعلَّموا من النِّسبة (١٤٩/١).

٢٥٦٠ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ وَهُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الل

والجور عن العربين . ١٠٠١٠٠ النجوم ٢٥٦٦١ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: إنَّ الله إنَّما جعل هذه النجوم لللاث خصال: جعلها زينةً للسماء، وجعلها يُهتدَى بها، وجعلها رجومًا للشياطين، فمَن تعاطّى فيها غير ذلك فقد قال رأيه، وأخطًأ حظَّه، وأضاع نصيبه، وتكلَّف ما لا علمَ له به وإنَّ ناسًا جهلة بأمر الله قد أحدَثوا في هذه النجوم كهانة؛ مَن أعرَس بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ولَحَمري ما من نجم إلا يولَدُ به كان كذا وكذا، ولَحَمري ما من نجم إلا يولَدُ به الأحمر والأسود، والطويل والقصير، والحسن والذَّميم، ولو أنَّ أحدًا علم الغيب لَعلِمه آما الذي خلقه الله بيده، وأسجَد له ملائكته، وعلَّمه أسماء كلَّ شيء (٣٠). (١٤٩/١)

٢٥٩٦٧ ـ قال م**قاتل بن** سليمان: ﴿وَهَوَ الذِي جَمَلَ لَكُمُ النَّجَوَجُ نُورًا لَتَهَدُوا بِهَا؛ بالكواكب ليلًا. يقول: لتعرفوا الطريق إذا سرتم في ظلمات البر والبحر، ﴿فَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْكَنِكَ لِقَوْمِ يَسَّلُمُونَ﴾ بأنَّ الله واحد لا شريك له<sup>(1)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٦٦٣ ـ عن العباس بن عبدالمطلب ـ من طريق الحسن ـ قال: قال رسول الله ﷺ:
 القد طهر الله هذه الجزيرة مِن الشّرك، ما لم تُضِلّهمُ النجوم، (٥٠). (١٥/٥١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شبية ٨/ ٤١٤ مختصرًا، والخطيب في كتاب النجوم ص٣٢٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر .

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ١٩٥١ مختصرًا، وعبد بن حميد - كما في التغليق ٤٨٩/٣ ـ من طريق شيبان، وابن جرير ١٢٣/٢٣، وابن أبي حاتم ٢٩١٣/٩، وأبو الشيخ في العظمة (٧٠٦)، والخطيب في كتاب النجوم ص١٨٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو يعلى في مسنده ٧٢/٧٧ (٦٧١٤)، وابن عبدالبر في جامع بيان العلم ٧٩٣/٢ (١٤٧٩).

قال ابن خزيمة كما في إتحاف المهرة لابن حجر ٢/٤٧٠ ؛ الكسن لم يسمع من العباس. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٢/٢٥٠ (٢٦٨٠): «رواه أبو يعلى بسندٍ فيه انقطاع». وقال الألباني في الضعيفة ٩-٥٠٥ (٢١٦٤): «ضعيف».

وتنافئ المتنافظ المنافظ المناف

٢٥٦٦٤ \_ عن عمر بن الخطاب، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: الا تسألوا عن النجوم، ولا تَغَبُرُوا<sup>(١)</sup> القرآن برأيكم، ولا تسبُّوا أحدًا من أصحابي، فإنَّ ذلك الإيمان المحض، (١) . (١٥١٦)

٢٥٦٦٥ ـ عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: اإذا ذُكِر أصحابي فأمسكوا،
 وإذا ذُكِر القَدَر فأمسكوا، وإذا ذُكر النجوم فأمسكواه (٣٠). (١٥٢/٦)

**٢٥٦٦٦ ـ** عن علي، قال: نهاني رسول الله ﷺ عن النظر في النجوم، وأمَرني بإسباغ الطُّهور<sup>(٤)</sup>. (١٥١/٦)

٢٥٦٦٧ ـ عن أبي هريرة، قال: نهى رسولُ الله ﷺ عن النظر في النجوم (٥٠). (١٥٢/٦)

<sup>(</sup>١) أي لا تفسروه برأيكم. ينظر النهاية (عبر).

<sup>(</sup>٢) ذكره الخطيب في القول في علم النجوم ص١٧٥ واللفظ له. وأورده الديلمي في الفردوس ٥/ ٦٤ (٧٤٧٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ١٩٨/١٠ (١٩٤٨)، وأبو نعيم في الحلية ١٠٨/٤، من طريق سعيد بن
سليمان، عن مسهر بن عبدالملك بن سلع الهمداني، عن الأعمش، عن أبي واثل، عن عبدالله به.

قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٣٩ (٢): «إسناد حسن». وقال الهيثمي المجمع ٢٠٢/٧ (١١٨٥١): «وفيه مسهر بن عبدالملك، وقُقه ابن حبان وغيره، وفيه خلاف، وبقية رجاله رجال الصحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٧٥/١ ـ ٨٠ (٣٤): «... له شواهد وطرق، ... فيقوى الحديث به».

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في المتفق والمفترق ٢/ ٩١١، والموضح ٢/ ٧٧، من طريق الربيع بن حبيب، عن نوفل بن عبدالملك، عن أبيه، عن على به.

قال ابن عدي في الكامل ٤٣/٤ بعد ذكره لجملة من مرويات الربيع بن حبيب: «هذه الأحاديث مع غيرها يرويها عن الربيع بن حبيب عبيدالله بن موسى، وليست بالمحفوظة،. وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٥/٣٥٣ (٥٨٨٨): قرواه الربيع بن حبيب، عن نوفل بن عبدالملك، عن أبيه، عن علي، والربيع ـ وهو أخو عائذ ـ ثقةه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الأوسط ١٣١/٨ (٨١٨٢)، والبيهقي في الشعب ١٦٩/٧ (٤٨٣٣)، من طريق عقبة الأصم، عن عطاء، عن أبي هريرة به.

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عطاء إلا عقبة الأصم». وقال العقيلي في الضعفاء الكبير ٣٥٣/٣ من هو دونه أو (١٣٨٦) بعد أن ذكره بسنده من طريق عقبه الأصم: «ولا يعرف إلا به، ولا يتابعه إلا مَن هو دونه أو مثله». وقال ابن عدي في الكامل ٤٩٩٦: «وهذا لا يعرف إلا بعقبة عن عطاء». وقال القيسراني في تذكرة الحفاظ ٣١٥/١ ٣٦٥/ ٣٦٥): «رواه عقبة بن عبدالله الأصم البصري، عن عطاء، عن أبي هريرة، وعقبة هذا يروي المناكير عن الثقات». وقال في ذخيرة الحفاظ ٥/٣٥٣ (٥٨٣٣): «رواه عقبة بن عبدالله الأصم، عن عطاء بن أبي رباح، عن أبي هريرة، وعقبة ضعيف». وقال الهيشمي في المجمع ٥/١١ \_ الأصم، عن عطاء بن أبي رباح، عن أبي هريرة، وعقبة ضعيف». وقال الهيشمي في المجمع م/١١٠ \_ عليه هذا الحديث، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١/٣٤٩ \_ ٢٥٠ (٣٧٨): «له شاهد من حديث أنس..».

والمالية المالية المال

٢٥٦٦٨ ـ عن عائشة، قالت: نهى رسول الله 對 عن النظر في النجوم (١٠ (١٥٢/٦) ٢٥٦٦٨ ـ عن سَمُرة بن جُنلُب: أنَّه خطّب، فذكرَ حديثًا عن رسول الله 對 أنَّه قال: «أما بعد، فإنَّ ناسًا يزعُمون أنَّ كسوف هذه الشمس، وكسوف هذا القمر، وزوالَ هذه النجوم عن مواضعِها؛ لموت رجال عظماء من أهل الأرض، وإنَّهم قد كذَبوا، ولكنها آياتٌ من آيات الله، يَعْتَبِرُ (١٠ بها عبادَه؛ لينظرَ مَن يُحدِثُ له منهم توبة (١٥١/٦) . (١٥١/٦) لينظرَ مَن يُحدِثُ له منهم توبة (١٥١/٦) . (٢٥١٧١)

٢٥٦٧١ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿رُبَّ مُتعلِّمِ حروفَ أبي جاد وراء في النجوم ليس له عندَ الله خَلاقُ يوم القيامة، (٥٠/١٥٥)

٢٥٦٧٢ ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: الخافُ على أُمَّنى خَصلتين: تكذيبًا

شُعبةً من السِّحر، زاد ما زاد»(٤). (٦/ ١٥٢)

قال الهيشمي في المجمع ١١٧/٥ (٨٤٧٨): «فيه خالد بن يزيد العمري، وهو كذاب». وقال المناوي في التيسير بشرح الجامع الصغير ٢٩٩/: «إسناد فيه كذاب». وقال الألباني في الضعيفة ٢٩٩/ (٤١٧): «موضوع». «موضوع».

<sup>(</sup>١) ذكره الخطيب في القول في علم النجوم ص١٧٧.

<sup>(</sup>۲) اعتبر الشيء: اختبره وامتحنه. الوسيط (ع ب ر).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣٤٦/٣٣ ـ ٣٤٩ (٢٠١٧٨) واللفظ له، وابن خزيمة ٢٠٣/٥ ـ ٢٤٥ (١٣٩٧)، وابن حبان ١٠١٧ ـ ١٠٠٣ (٢٨٥٦)، والحاكم ٤٧٨/١ (١٢٣٠)، من طريق الأسود بن قيس، عن ثعلبة بن عباد العبدي، عن سعرة بن جندب به.

قال الحاكم: «حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال الهيثمي في المجمع ٣٤٢/٧ (١٢٥١٩): «ورجال أحمد رجال الصحيح، غير ثعلبة بن عبادة، وثّقه ابن حبان». وقال الألباني في ضعيف أمى داود ٢٣/٢ (٢١٦): «إسناده ضعيف».

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه ٢٠٠٤ (٣٧٤٦)، وأبو داود ٥٠/٦ ـ ٥١ (٣٩٠٥)، وأحمد ٣/٥٥٤ (٢٠٠٠)، ٥/ ٤١ (٢٨٤٠)، من طريق يحيى بن سعيد، عن عبيدالله بن الأخنس، عن الوليد بن عبدالله، عن يوسف بن ماهك، عن ابن عباس به.

قال النووي في رياض الصالحين ص٣٦٩ (١٣٧١): «... إسناده صحيح». وقال شيخ الإسلام في الفتاوى ١٩٣/٥٠: «... إسناد صحيح». وقال في الكبائر ص٣٦٨: «حديث صحيح». وقال في الكبائر ص٣٦٨: «سند صحيح». وقال ألفناوي في «سند صحيح». وقال العناوي في في الفيد المراح، (٨٥٠٠)، وفي التيسير بشرح الجامع الصغير ٢/٤٠٠: «إسناد صحيح». وقال الرباعي في فتح الفقار ١/٤٠٦ (١٩٠١) (٥٠٦١): «... رجال إسناده ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٢/٥٠٦ (٣٩٧): «إسناد جيد، رجال كلهم ثقات».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن الأعرابي في معجمه ٢/ ٨٣٩ (١٦٨٤)، والطبراني في الكبير ٢٠/١١ (١٠٩٥٠)، من طويق خالد بن يزيد العمري، عن محمد بن مسلم، عن إبراهيم بن ميسرة، عن طاووس، عن ابن عباس به.

والمنظمة المنظمة المنظ

بالقدر، وتصديقًا بالنجوم». وفي لفظ: «وحِذْقًا بالنجوم»(١٥٢/٦). (١٥٢/١٠)

٢٥٦٧٣ ـ عن ميمون بن مهران، قال: قلتُ لعبدالله بن عباس: أوصِني. قال: أوصيني. قال: أوصيك بتقوى الله، وإيَّاك وعلمَ النجوم؛ فإنَّه يدعو إلى الكهانة، وإيَّاك أن تذكُرَ أحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ إلا بخير فيَكبَّك الله على وجهك في جهنم؛ فإنَّ الله أظهَر بهم هذا الدين، وإيَّاك والكلامَ في القدر؛ فإنَّه ما تكلَّم فيه اثنان إلا أثِمَا، أو أثِم أحدُهما (٢٠). (١٩٣٨)

٢٥٦٧٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق طاووس \_ قال: إنَّ قومًا ينظرون في النجوم، ويحسُبون أبا جاد، وما أرى للذين يفعَلون ذلك من خَلاق<sup>(٣)</sup>. (١٥٣/٦) ٢٥٦٧٩ عن عبدالله عند عبدالله عند منظمة الحسن من طريق الحسن من الحسن الذاك عند المناس

٢٥٦٧٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الحسن بن صالح ـ قال: ذلك عِلْمٌ
 ضيَّعه الناس؛ النجوم (٤٠٠). (١٥٠/٦)

٢٥٦٧٦ ـ عن عكرمة: انَّه سأل رجلًا عن حساب النجوم، وجعَل الرجلُ يتحرَّجُ أن يُخبرَه، فقال عكرمة: سمعتُ **عبدالله بن عباس** يقول: علمٌ عجَز الناسُ عنه، ودِدتُ أنِّي علِمتُه<sup>(ه)</sup>. (١٠/٦٦)

**۲۵۳۷۷** \_ عن مجاهد بن جبر، قال: لا بأسَ أن يتعلَّمَ الرجلُ من النجوم ما يَهتدي به في البرِّ والبحر، ويتعلَّم منازل القمر<sup>(۱)</sup>. (۱۰۰/٦)

۲٥٦٧٨ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق عمر مولى غفرة \_ قال: والله، ما لِأَحد من أهل الأرض في السماء من نجم، ولكن يتبعون الكهنة، ويتتخذون النجوم عليه الله عليه الله المناطقة المنا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو يعلى في مسنده ١٦٢/ (٤١٣٥)، والخطيب في القول في علم النجوم ص١٦٢ واللفظ له، والبيه واليفر له. واليه والله واليه والله واليه والله واليه والله واليه والله واليه والله واليه واليه واليه والله و

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في كتاب النجوم ص١٩٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (١٩٨٠٥)، وابن أبي شبية ٨/٤١٤، والخطيب ص١٨٩.
 (٤) عزاه السيوطي إلى المُرجبئ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الخطيب في كتاب النجوم ص١٨٨ ـ ١٨٩. وقال: ... قال الخطيب: مراده الضربُ المباح الذي كانت العرب تختصُ به.

<sup>(</sup>٦) ذكره الخطيب في كتاب النجوم ص١٣٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٧١٠). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

وتوريخ القبيدين الماري

٢٥٦٧٩ ـ عن عبدالله بن حفص، قال: خُصَّت العرب بخصال: بالكهانة، والقِيافة، والعيافة، والنجوم، والحساب، فهدّم الإسلامُ الكهانة، وثبَّت الباقي بعد ذلك(١٠). (١/١٥١)

· ٢٥٦٨ ـ عن حميد الشامي، قال: النجوم هي علمُ آدم ﷺ (٢). (١٥٠/٦)

## ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ ﴾

۲۰٦۸۱ ـ عن أبي أمامة، عن رسول الله ﷺ، قال: انَصَب آدمَ بينَ يديه، ثم ضرَب كَتِفَه اليسرى، فخرَجت ذُرِّيتُه من صُلْبِه حتى ملئوا الأرض<sup>(٣)</sup> (٦/١٥٥)

٢٥٦٨٢ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طَريق سعيد ـ ﴿ وَهُو الَّذِيَّ أَنشَأَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ ، قال: من آدم ﷺ (٤) . (ز)

٢٥٦٨٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَهُو الَّذِيّ أَنشَأَكُم مِن لَمْ عَن لَمْ اللَّهُ الْأَنْ أَنشَأَكُم مِن لَمْ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ الللللْمُولَّالِمُ الللللللْمُلِمُ اللللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُولُولِمُ اللللللْمُ الللللللْمُلِمُ

۲۰٦٨٤ \_ عن مجاهد بن جبر =

٢٥٦٨٥ ـ وأبي مالك غزوان الغفاري =

۲۰۶۸ \_ ومقاتل بن حیان، مثل ذلك(۲). (ز)

۲۵۶۸۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن صنعه، فقال: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنشَأَكُمْ مِن نَّشِو وَجِدَةٍ﴾، يعني: خلقكم من نفس واحلة، يعني: آدم وحده (۷٪. (ز)

# ﴿ فَنُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدًا ﴾

#### 🎇 قراءات:

۲٥٦٨٨ \_ عن عاصم ابن أبي النجود: ﴿ فَلَسْتَقَرُّ ﴾ بنصب القاف (١٥٧/٦)

- (١) أخرجه الزبير بن بكار في الموفقيات ص٣٦٣ ـ ٣٦٣.
- (٢) عزاه السيوطى إلى ابن أبى حاتم، والمُرهِبيُ فى فضل العلم.
  - (٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
  - (٤) أخرجه ابن جرير ٤٣٣/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٥/٤.
    - (٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٣، وابن أبي حاَّتم ٤/ ١٣٥٥.
- (٦) علّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٥/٤.
   (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨٠/١.
  - (۸) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

### والمنظمة المنظمة المنظ

#### تفسير الآية:

٢٥٦٨٩ \_ عن أُبَيِّ بن كعب: مستقر في أصلاب الآباء، ومستودع في أرحام الأمهات (). (ز)

• ٢٥٦٩ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق ابن عيينة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن إبراهيم \_ في قوله: ﴿ فَمُسْتَفَرُ ۗ وُمُسْتَوَرُهُمُ الله عن إبراهيم \_ في الدنيا، ومستودَعُها في الآخرة (٢٠) . (١٥٦/٦)

٢٥٦٩١ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق ابن عيينة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن إبراهيم \_ في قوله: ﴿ فَسُتَمَوَّ وَمُسْتَوَرَةً ﴾، قال: مستودعها في الدنيا، ومستقرها في الرَّحِم (٣٠). (ز)

٢٥٦٩٢ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق السدي، عن مُرَّة \_ قال: المستقرُّ: الرَّحِم. والمستودَّعُ: المكان الذي تموتُ فيه (٤٠٠). (١٥٦/٦)

٢٥٦٩٣ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق قيس بن أبي حازم ـ قال: إذا كان أجلُ الرجل بأرض أُتِيحَتْ له إليها الحاجة، فإذا بلَغ أقصَى أثَرِه قُبِض، فتقول الأرض يوم القيامة: هذا ما استودَعْتَنَى<sup>(٥)</sup> (١٥٦/٦)

70798 - 30 عن عبد الله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير -: المستقر: الأرض. والمستودع: عند الرحمن  $^{(7)}$ . (ز)

٢٥٦٩٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق قتادة \_ ﴿ فَاسْتَكُرُ ۗ وَمُسْتَوْجٌ ﴾، قال: مستقر

<sup>=</sup> وهي قراءة متواترة عن العشرة ما عدا ابن كثير، وأبا عمرو، وروح، فإنهم قرؤوا: ﴿فَسُتَكُوُّ كِمُسرِ القاف. انظر: النشر ۲/۲۲، والإتحاف ص۲۷۰.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/ ١٧١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ۲۱۰۱۱، وابن جرير ۹/٤٣٥، وابن أبي حاتم ٤/١٣٥٥، ١٣٥٧، ٢٠٠٢/٦ \_
 ۲۰۰۳ \_

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٨٩٥ ـ تفسير).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٤٣٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٦/ ١٣٥٧، ٢٠٠٢/٦ من طريق إيراهيم في تفسير المستقر ومن طريق مرة في تفسير المستودع، كما أخرجه ابن جرير ٤٣٣/٩ بنحوه من طريق أبي معاوية عن إسماعيل بن أبي خالد عن إبراهيم، والطبراني في المعجم الكبير (٩٠١٦) بنحوه من طريق قيس بن الربيع، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن إبراهيم. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجُه عبدالرزاق ٢/٢١٥، وسعيد بن منصور (٨٩٤ ـ تفسير). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٥.

في الرحم، ومستودع في الصلب<sup>(۱)</sup>. (ز) ٢٥٦٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق العوفى ـ ﴿ فَسُتَكَرُّ وَمُسْتَوَمُّ ﴾، قال: المستقر في الأرحام، والمستودع في الصلب، لم يُخْلَق، وهو خالِقه (٢). (ز) ٢٥٦٩٧ \_ عِن عبدالله بن عباس \_ من طريق مقسم \_ قال: ﴿مُسْنَقُرُها ﴾ حيث تأوي،

﴿ وَمُسْتَوْدَعُهَا ﴾ [مود: ٦] حيث تموت (٢). (ز) ٢٥٦٩٨ ـ عن سعيد بن جبير، قال: قال لى عبدالله بن عباس: أتزوَّجتَ؟ قلتُ: لا، وما ذاك في نفسِي اليوم. قال: إن كان في صُلبِك وديعةٌ فَسَتَخْرُجُ<sup>(٤)</sup>. (١٥٧/٦) ٢٥٦٩٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبي طلحة وغيره ـ في قوله: ﴿ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾، قال: المستقرُّ: ما كان في الرَّحِم. والْمُسْتَوْدَعُ: ما استُودِع في أصلاب الرجال والدواب. وفي لفظ: المستقَرُّ: ما في الرَّحم، وعلى ظهر الأرض، وبطنِها مما هو حيٌّ، ومِمَّا قد مات. وفي لفظ: المستقرُّ: ما كان في الأرض. والمستودّع: ما كان في الصُّلْب (٥) (٦/ ١٥٥)

• ۲۵۷۰ \_ عن أبي عبد الرحمن السلمي =

۲۵۷۰۱ ـ وقيس بن أبي حازم =

٢٥٧٠٢ ـ وعطاء الخراساني، نحو اللفظ الأول<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٥٧٠٣ ـ عن كريب، قال: دعاني ابنُ عباس فقال: اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم، من عبدالله بن عباس إلى فلان حبر تيماء، سلامٌ عليك، فإنى أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو، أمَّا بعد. قال: فقلت: تبدؤه تقول: السلام عليك؟! فقال: إنَّ الله هو السلام. ثم قال: اكتب: سلامٌ عليك، أمَّا بعد، فحدِّثني عن مستقر ومستودع. قال: ثم بعثني بالكتاب إلى اليهودي، فأعطيته إياه، فلما نظر إليه قال: مرحبًا بكتاب خليلي من المسلمين، فذهب بي إلى بيته، ففتح أسْفَاطًا<sup>(٧)</sup> له كبيرة،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٨. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٢/ ٣٢٥، وابن أبي حاتم ١٣٥٦/٤ في شطره الأول.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (١٢٥٨١)، وابن جرير ٩/٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور (٨٩٢ ـ تفسير)، وابن جرير ٩/ ٤٣٥ ـ ٤٣٨، ٤٤١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٥، ١٣٥٧، ٢٠٠٢، ٢٠٠٣، والحاكم ٢١٦/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٥/٤.

<sup>(</sup>٧) السَّفَطُ: الذِّي يُعَبَّى فيه الطِّيب وما أشبهه من أدوات النساء. لسان العرب (سفط).

فجعل يطرح تلك الأشياء لا يلتفت إليها، قال: قلت: ما شأنُك؟ قال: هذه أشياء كتبها اليهود. حتى أخرج سِفْر موسى ﷺ، قال: فنظر إليه مرتين، فقال: المستقر: المرحم. قال: ثم قرأ: ﴿وَلَقِرُ فِي الْأَرْعَارِ مَا نَشَاهُ ﴾ [الحج: ٥]، وقرأ: ﴿وَلَكُرْ فِي الرحم، الْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَيَتَكُمُ اللهِ ومستقره في الرحم، ومستقره وي الرحم، ومستقره تحت الأرض، حتى يصير إلى الجنة أو إلى النار(١). (ز)

**٢٥٧٠٤** ـ عن محمد ابن الحنفية: مستقر في صلب الأب، ومستودع في رحم الأم<sup>(٢)</sup>. (ز)

 $^{2000}$  عن أبي العالية الرياحي: مستقرها أيام حياتها، ومستودعها حيث تموت وحيث يبعث  $^{(7)}$ . (ز)

٢٥٧٠٦ عن سعيد بن جبير - من طريق كلثوم بن جبر - في قوله: ﴿ فَسُتَتَرَّةٌ ﴾، قال: مُسْتَوْدً في أرحام النساء، أو على ظهر الأرض، أو في بطنها؛ فقد استقراً والله (٤)

**٢٥٧٠٧ ـ** عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي بشر ـ قال: المستودع: في الصلب. والمستقر: في الأخرة، وعلى وجه الأرض<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲۵۷۰۸ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق عطاء بن السائب \_ =

٢٥٧٠٩ \_ وإبراهيم النخعي \_ من طريق أبي حمزة، وابن عون \_ قالا: مستقر ومستودع؛ المستقر في الرحم، والمستودع في الصلب (٢). (ز)

• ٢٥٧١ \_ قال مقسم \_ من طريق ليث \_: ﴿ مُسْنَقَرَهَا ﴾ في الصلب حيث تأوي إليه، ﴿ وَمُسْتَوَدَعُهَا ﴾ [مود: ٦] حيث تموت (١٠). (ز)

٢٥٧١١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ قال: المستقر: الأرض،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٣٨/٩.

<sup>(</sup>٢) عزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٨٩ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٧٣/٤.

 <sup>(</sup>۱) تحسیر العمی ۱۲،۰۰۰
 (۱) آخرجه ابن جریر ۱۳۵۹، وابن أبی حاتم ۱۳۵۱/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٣٦/٩.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٤٤٠، ٤٤٢، وعبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١٤٨/١ (٣٤٨) عن إبراهيم من طريق ابن عون.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٣٤.

والمستودع عند ربك<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٥٧١٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: ﴿فَسْتَقَرُّ ﴾: ما استقر في أرحام النساء، ﴿وَمُسْتَقَرُّ ﴾: ما كان في أصلاب الرجال<sup>(٢)</sup>. (ز) ٢٥٧١٣ \_ عن مجاهد بن جبر: المستودع: المكان الذي يموت فيه ٢٠٠٠. (ز)

٢٠٧١٤ عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق عبيدبن سليمان - ﴿ فَسُنَتُمْ ۗ وَسُتَوَةً ﴾ :
 أمًا مستقرٌ : فما استقر في الرحم، وأمًا مُستودَع: فما استودع في الصُّلُب (٤) . (ز)
 ٢٥٧١٥ عن عكرمة مولى ابن عباس - من طريق يحيى الجابر - ﴿ فَسُنَتَمَرٌ وَسُتَوَيَّةً ﴾ :

قال: المستقر: الذي قد استقر في الرَّحِم، والمستودع: الذي قد اسْتُودِع في السُّبُودِع في السُّبُودِع في

٢٥٧١٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿مُسْتَقَرُّ﴾ قال: المستقر: الذي قد مات فاستقر به عمله، ﴿وَمُسْتَوْجُهُ ۖ قال: إلى أجل<sup>(١)</sup>. (ز) ٢٥٧١٧ ـ عن الحسن البصري =

YoVIA ـ وقتادة بن دعامة، في قوله: ﴿فَسُتَقَرُّ وَسُسَقَوَّ ۗ ﴾، قالا: مستقرً في القبر، ومستودعٌ في الله ومستودعٌ في الدنيا، أوشَك أن يلحَق بصاحبه (٧٠)

Yov19 \_ عن عطاء بن أبي رباح \_ من طريق ابن جريج \_ ﴿ فَسُتَنَوَّ وَسُتَوَيَّ اللَّهِ عَلَا: المستقر: ما اسْتَقرَّ في أرحام النساء. والمستودع: ما اسْتُودِع في أصلاب الرجال (۱). (ز)

• ٢٥٧٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿فَسُتَنَقَرُ ۗ وُمُسْتَوْتِعُۗ﴾، قال: مستقر في الرَّحِم، ومُستودَع في الصُّلُبُ<sup>٩٠</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٤٣٥/٩، كما أخرج ابن أبي حاتم ١٣٥٦/٤ شطره الأول من طريق أبي يحيى.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣٢٦، وأخرجه ابن جرير ٤٣٩/٩، كذلك ٤٣٨/٩ من طريق ليث بنحوه. وعلّقه ابن أبي حاتم ٤/١٣٥٥، ١٣٥٧، ١٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤١.

 <sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٧/٤.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢٦٦/٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٦/٤ \_ ١٣٥٧.

 <sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. وأخرجه ابن جرير ٤٤٢/٩ عن الحسن من طريق قتادة. وفي تفسير الثعلبي ١٧٣/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٢ زيادة عن الحسن: وكان يقول: يا ابن آدم، أنت وديعة في أهلك، يوشك أن تلحق بصاحبك، وأنشد قول لبيد:

وما الممال والأهملون إلا وديمة ولا به يومّا أن تُسرَدَّ الودائع (٨) أخرجه ابن جرير ٤٣٩/٩. وعلَّه ابن أبي حاتم ١٣٥٥/٤.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبدالرزاق ٢/٤١٤، وابن جرير ٩/٤٤١.

والمنافئة المنافظة ال

٢٥٧٢١ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قال: المستقر في الرحم، والمستودع في الصلب(١٠). (ز)

٢٥٧٢٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ ﴿فَسُّنَقَرُّ ۗ وُسُتِوَةً ﴾، قال: المستقر: ما فُرغ من خلقه (٢). (ز)

٢٥٧٢٣ \_ قال يعقوب الأشعري الْقُمِّيُ: سألتُ إبراهيم بن محمد ابن الحنفية، فقلتُ: مستقر ومستودع؟ قال: المستقر في أصلاب الرجال، والمستودع في أرحام النساء<sup>(٣)</sup>. (:)

۲**۵۷۲٤** ـ عن زيد بن علي بن الحسين، نحوه (٤). (ز)

٧٥٧٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَسْتَقَرُّ ﴾ في أرحام النساء، ﴿ وَمُسْتَوَدُّ ﴾ في أصلاب الرجال مِمَّا لم يخلقه، وهو خالِقه (٥٠). (ز)

٢٥٧٢٦ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَمُسْتَقَرُّ وُمُسْتَوَةً ﴾، قال: مستقر في الأرحام، ومستودع في الأصلاب<sup>(٢)[١٣٥٣]</sup>. (ز)

[٣٥٣] أفادت الآثار اختلاف المفسرين في معنى «المستقر والمستودع» على خمسة أقوال: المُولد: المستقرُّ في الرحم، والمستودّع في القبر حتى يبعثه الله لنَشْرِ القيامة. الثاني: المستقرُّ: ما كان في بطون النساء، وبطون الأرض، أو على ظهورها، والمستودّع: ما كان في أصلاب الآباء. الثالث: المستقرُّ في الأرض على ظهورها، والمستودّع عند الله. الرابع: المستقرُّ في الرحم، والمستودّع في الصلب، الخامس: المستقرُّ في القبر، والمستودّع في الديا.

وقد رجَّع ابنُ جرير (٢٩ ٤٤٢) الجمعَ بين كل تلك الأقوال مستندًا إلى عموم اللفظ، فقال: قولا شكَّ أنَّ مِن بني آدم مستقرًّا في الرحم، ومستودّعًا في الصلب، ومنهم مَن هو مستقرَّ على ظهر الأرض أو بطنها، ومستودّعٌ في أصلاب الرجال، ومنهم مستقرَّ في القبر، مستودّعٌ على ظهر الأرض، فكلُّ مستقرِّ أو مستودّعٍ بمعنى من هذه المعاني فداخلٌ في عموم قوله: ﴿ فَسُتَرَبُّ وَمُسْتَرَبُّ ﴾، ومرادٌ به ».

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٤٢٧) الأقوال السابقة، ورجَّح مستندًا إلى دلالة العقل، ودلالة الواقع ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٥، ١٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٦/٤ \_ ١٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٠.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٦/٤.
 (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٥٨/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤٢.

## ﴿ وَقَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَنَةِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴿ ١

۲۹۷۲۷ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ وَقَدْ فَصَلْنَا ٱلْآيَنَتِ ﴾ يقول: بيّنًا الآيات ﴿ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ (۱) (۱) (۱)

٢٥٧٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهَ نَصَلْنَا ٱلْآئِنَةِ ﴾ يعني: قد بيَّنًا الآيات ﴿ لِقَوْرِ يُفْقَوُنَ ﴾ عن الله ﷺ الآيات ﴿ لِقَوْرِ يَفْقَهُ وَكَ ﴾ عن الله ﷺ الآيات ﴿ لِقَوْرِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُواللهِ اللهِ اللهُواللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

### أثار متعلقة بالآية:

۲۰۷۲۹ \_ عن عوف، قال: بلَغني: أنَّ رسول الله عَلَيْ قال: ﴿أَنبِئتُ بِكلِّ مستقرِّ ومستورَع من هذه الأُمة إلى يوم القيامة، كما عُلِّم آدم الأسماء كلَّها، (۱٬۷۷۱) (۱٬۷۷۳ - عن عبدالله بن عباس، قال: مَنِ اشتكى ضِرْسَه فلْيضَعْ يدَه عليه، ولْيقْرَأ: ﴿وَهُو النَّيْقَ أَلَيْقَ أَلْهَا أَلَيْقَ أَلَى اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهَاقَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

## ﴿وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَالَهِ مَآةٍ﴾

٢٥٧٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن صُنعِه؛ لِيُعْرَف توحيدُه، فقال: ﴿وَهُوَ

== أن «الذي يقتضيه النظر أنَّ ابن آدم هو مستودع في ظهر أبيه، وليس بمستقر فيه استقرارًا مطلقًا لأنه ينتقل لا محالة: ينتقل إلى القبر، ثم ينتقل إلى القبر، ثم ينتقل إلى المحشر، ثم ينتقل إلى البار، فيستقرَّ في إحداهما استقرارًا مطلقًا، وليس فيها مستودع لأنَّه لا نقلة له بعده.

غير أنه ذكر توجيهًا للأقوال الواردة في معنى «المستقر والمستودع»، فقال: «وهو في كل رتبة متوسطة بين هذين الطرفين مستقرٌ بالإضافة إلى التي قبلها، ومستودع بالإضافة إلى التي بعدها؛ لأنَّ لفظ الوديعة يقتضى فيها نقلة ولا بُدَّه.

ورجَّح ابنُ كثير (١١٨/٦) قُولَ من قال: إنَّ المستقر في الأرحام، والمستودَع في الأصلاب. ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٤٤٤، وابن أبي حاتم ١٣٥٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمستقللة المستقللة

الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَلَةِ مَلَّهُ ﴾، يعني: المطر(١). (ز)

### ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا ﴾

٢٥٧٣٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَخْرَجُنَا بِدِ ﴾ يعني: بالمطر ﴿ بَانَ كُلِ شَيِّهِ ﴾ يعني: أول يعني: أول النبات ، ﴿ فَأَخْرَجُنَا مِنْهُ خَضِرًا ﴾ يعني: أول النبات ( ) . (ز)

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٣٥٧٣٣ ـ عن سيار، قال: كان خالد بن يزيد عند عبدالملك بن مروان، فذكروا الماء، فقال خالد بن يزيد: منه من السماء، ومنه ما يسقيه الغيم من البحر فَيُعْذِبُهُ (٢) الرعد والبرق، فأمًّا ما كان من البحر فلا يكون له نبات، وأمَّا النبات فيمًّا كان من السماء (٤). (ز)

### ونُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا﴾

٢٥٧٣٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ تُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُثَا حَبًا ﴾، قال: فهذا السُّبُلُ<sup>(٥)</sup> (١٥٧/٦)

۲۰۷۳۵ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فُخْرِجُ مِنْهُ ﴾ يعني: من الماء ﴿ حَبَّا مُّرَاكِبًا ﴾ يعنى: السُّنبُل، قد رَكِب بعضُه بعضًا (\*). (ز)

### ﴿ وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ ﴾

٢٥٧٣٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿فَنَوَانُ دَانِيَةٌ﴾، قال: قِصارُ النخل اللَّاصقةُ عُذوقُها بالأرض(٧٠). (١٠٨/٦)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٠. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٣) يُعْذبه: يجعله عَذْبًا. اللسان (عذب). (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٨/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٥٤٤، وابن أبي حاتم ١٣٥٨/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٨٥١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٤٤٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

۲۰۷۳۷ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق السدي \_ ﴿وَتَوَانَّ﴾: الكبائسُ<sup>(۱)</sup>، والثَّانيةُ: الكبائسُ<sup>(۱)</sup>، والثَّانيةُ: المنصوبة (۱۰۸/۱۳).

٢٥٧٣٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية \_ في قوله: ﴿ وَنَوَانٌ دَانِيَةٌ ﴾، قال: تَهَدُّلُ المُذُوقِ من الطَّلْم (٣). (١٥٨/٦)

٢٥٧٣٩ ـ عن البراء بن عازب ـ من طريق أبي إسحاق ـ ﴿فِتُوانُّ دَانِيَّةٌ﴾، قال: قريدُ<sup>(٤)</sup>. (١٠٧/٦)

· ٢٥٧٤ \_ قال مجاهد بن جبر: ﴿ دَانِيَةٌ ﴾: مُتَدَلِّية (ز)

٢٥٧٤١ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ قال في قوله: ﴿وَمِنَ النَّمْلِ مِن طَلْمِهَا فِنْوَانٌ دَانِيَةٌ﴾: يعني: النخل القصار الملتزقة بالأرض، والقنوان: طَلْمُهُ\* (ز)

۲۵۷٤۲ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿فِيْنُوانَّ﴾ قال: عُذُوقُ النخل، ﴿دَانِيَةٌ ﴾ قال: عُذُوقُ النخل، ﴿دَانِيَةٌ ﴾ قال: مُتَهَدِّلَة ، يعنى: مُتَذَلِّية (۱۵۸/۱)

٣٩٧٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: وأخرجنا بالماء من النخل؛ ﴿ مِن طَلِها ﴾ يعني: من ثمجنك عني: من شُجنك في يعني: ملتصقة بالأرض تُجنك بالبد (^). (ز)

٢٣٥٤ لم يذكر ابنُ جرير (٩/ ٤٤٦ ـ ٤٤٧) في معنى: ﴿دَائِيَةٌ﴾ سوى القول بأنها القريبة المتهلّلة.

وزاد ابنُ عطية (٣/ ٤٢٩) قولًا نقله ولم ينسبه، أنَّ المعنى: ﴿قريبة بعضها من بعض﴾.

<sup>(</sup>١) الكبائس: جمع كِبَاسَة، وهو العِذْق التام بشَماريخه وَرُطَبه. النهاية (كبس).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤٧، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٥٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢١٥/١، وابن جرير ٢٤٤٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى
الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٧٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٤٤٧، وابن أبي حاتم ١٣٥٨/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ٢١٥/١، وابن جرير ٩/٤٤٧، وابن أبي حاتم ١٣٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

#### والمنطقة المنطقة المنطقة

# ﴿ وَجَنَّتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ

#### 🎇 قراءات:

7048 = 3 عن سليمان الأعمش - من طريق حمزة - أنَّه قرأ: (وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَغْنَابٍ) بالرفم (``). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿مُشْتَبِهُا وَغَيْرَ مُتَشَنِيةٍ﴾

٢٥٧٤٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق خالد بن قيس ـ في قوله: ﴿ مُشْتَيِهُا وَغَيْرَ مُشَتَيْهُا وَغَيْرَ مُشَتَيْهُا وَقَلْمَ مُشَتَيْهُا وَقَلْمَ مُثَمَّدِيْكِهِ ، ١٥٨/٦)

۲۹۷٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مُشْتَيَهًا﴾ ورقها في المنظر، يشبه ورق الزيتون، وورق الرمان، ثم قال: ﴿وَهَيْرَ مُتَكَنِيهُ﴾ في اللون، مختلف في الطّعم (٤٠). (ز)

٢٥٧٤٨ ـ قال يحيى بن سلَّام: يعني: وأخرجنا الزيتون والرمان ﴿مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَيِّبُ﴾، أي: مشتبهًا في طعمه ولونه، وغير متشابه (٥٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٤٨/٩.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٤٩، وابن أبي حاتم ١٣٥٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٨.

### ﴿ الظُّرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِدُ ۗ

#### 🇱 قراءات:

٢٥٧٥٠ ـ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿الطُّرُوا إِلَى ثُمَرُونِ﴾ بنصب الثاء والميم، ﴿وَيَتَّوِفُتِهُ بنصب الياء (٢٠). (١٥٩/٦)

#### تفسير الآية:

۲۰۷۰۱ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق قيس بن سعد \_ قال: الثَّمُر: هو المال. والثَّمَر: ثمر النخل<sup>(۲)</sup>. (ز)

۲۹۷۷۲ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق موسى بن عبيدة \_ في قوله:
﴿ اَظُرُوا إِلَىٰ نَمْرِيدٍ إِذَا أَثْمَرُ ﴾، قال: رُطّبه، وعِنْبه (٤٠). (١٠٥١٦)

٣٥٧٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثَمَرُ حَينَ يبدو غضًا أُولُه صِيصًا (٥) ﴿ وَيَنْهِدُ ﴾ (١). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٧٥٤ ـ عن محمد بن مِسْعَر، قال: فَرْضًا على الناس إذا أُخرِجت الثمار أن يَخرُجوا وينظُروا إليها، قال الله: ﴿النَّمْرُوا إِلَى ثَمْرُوا إِلَى الْهَا، قال الله: ﴿النَّمْرُوا إِلَى ثَمْرُوا إِلَيْهَا، (١٥٩/١)

وَ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَطية (٣/ ٤٣٠) قول يحيى بن وثاب بقوله: (كأن المعنى: انظروا إلى الأموال التي تتحصل منه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٠.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وخلف العاشر، وقرأ بقية العشرة: ﴿إِلَّ تَمَرِيهُ بفتح الثاء والميم. انظر: النشر ٢/ ٢٦٠، والإتحاف ص ٢٧٠. أمًّا ﴿يَثْمِهِ﴾ المذكور في الأثر التالي فلا خلاف بين القراء فيه أنه بفتح الياء.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٠.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.(٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٣٥٩/٤.

<sup>(</sup>ه) كذا في مطبوعة المصدر، والصّيص: لغة فِي الشّيص وهو الحَشّف مِنَ التَّمْرِ. لسان العرب (صيص، شيمر).

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

### ﴿وَيَنْعِدِّهُ

٢٥٧٥٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَيَنْوَفِّيهُ، قال: نُضْجِه (١) . (١٠٩/٦)

٢٥٧٥٦ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ وَيَتْوَدِّهُ . قال: نعم، أما وهو يقول: = سمعتَ الشاعر وهو يقول: = سمعتَ الشاعر وهو يقول: =

إذا ما مَشَتْ وَسْطَ النساء تأوّدَتْ كما اهْتَزَّ غُصْنُ ناعِمَ النَّبْتِ يانِعُ (٢٠/١)

٢٥٧٥٧ ـ عن البراء بن عازب ـ من طريق أبي إسحاق ـ ﴿وَيَتْوِدِّهُ، قال: فُضْجه (٣) ١٠٩/٦)

۲٥٧٥٨ \_ عن عطاء الخراساني =

٢٥٧٥٩ ـ وعبدالله بن أبي إسحاق البصري، مثل ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

. ٢٥٧٦ ـ عن الضحاك بن مُزاحم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ قال في قوله: ﴿وَيَنْوَجِّهُ : يعني: نُضْجهُ (٥) . (ز)

٢٥٧٦١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ وَيَنْهِؤُهُ ﴾، قال: نُضْجه (٦) . (ز) ـ ٢٥٧٦٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَيَنْهِؤُهُ ﴾، يقول: ونُضْجه (٧) . (ز)

# ﴿إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞﴾

٢٥٧٦٣ ـ قال الحسن البصري: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَايَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾، يقول: الذي أخرج من هذا الماء هذا النبات، وهذا الخضر، وهذه الجنات؛ قادرٌ على أن يُحْيِيَ الموتى (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥١/٩ ـ ٤٥٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢٩/٢ ـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن المنذر.
 (٤) علّقه ابن أبى حاتم ١٣٦٠/٤.

 <sup>(</sup>۱) الحدجة عبد الرزاق ۲/۲۱، وابن جرير ۶/۲۰۱ وله أيضًا من طريق سعيد.

<sup>(</sup>٧) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٤٥٢. (٨) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٨٨.

۲۵۷٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكُمْ ﴾ يعني: إنَّ في هذا الذي ذُكِر من صنعه وعجائبه ﴿أَكْنِدَ ﴾ لَعِبْرَة ﴿لِقَوْرِ بَقِيمُونَ ﴾ يعني: يُصَدِّقون بالتوحيد(١). (ز)

# ﴿وَجَمَلُوا يَوْ شُرُكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقُهُمْ ۚ وَخَرْقُوا لَهُ بَيِنَ وَبَنْتِ بِفَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَنَنُهُ وَتَعَدَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٥٧٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: نزلت في الزنادقة، أثبتوا الشَّرْكَة لإبليس في الزنادقة، أثبتوا الشَّرْكَة لإبليس في المخلق، فقالوا: اللهُ خالقُ النورِ والناس والدواب والأنعام، وإبليسُ خالقُ الظلمةِ والسباع والحيات والعقارب. وهذا كقوله: ﴿وَيَعَلَوُا يَيْنَهُ وَيَبَنَ لَلِئَةٍ نَسَبًا﴾ [الصافات: ١٥٨]، وإبليس من الجنَّة (ز)

٢٥٧٦٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَجَمَلُوا بِلَّهِ شُرْكَاءَ الْمِنْ ﴾ من الملائكة، وذلك أنَّ جُهُينة وبني سلمة وخزاعة وغيرهم قالوا: إنَّ حيًّا من الملائكة يُقال لهم: الجن بنات الرحمن. فقال الله: ﴿وَتَلْقَهُمْ ﴾ (())

#### 🎇 قراءات:

٣٤٠٠ وجَّه ابنُ عطية (٣/ ٤٣١) قول يحيى بن يعمر بقوله: ﴿أَي: جعلوا خلقهم الذي ينحنونه أصنامًا شركاء شه.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٧٥، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٣. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٤٥٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٥، والمحتسب ٢٢٤/١. (٥) عزاه السيوطى إلى أبى الشيخ.

ر وهى قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

فالكافئة المتنازلة المتاثقة

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَّكَآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ ﴾

٢٥٧٧ - عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَجَمَلُوا لِيَوْ مُرْجَمَلُوا لَيْ وَهُلَكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمُؤْلِدًا لَهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَّهِ

٢٥٧٧١ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿وَجَمَلُواْ بِلَهِ شُرَكَاْمَ﴾، يقول: هل تشركون عبيدكم في الذي لكم فتكونوا فيه سواء؟ فكيف ترضون لي ما لا ترضون لأنفسكم؟!(٣). (ز)

۲۹۷۷۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَجَمَلُوا﴾ يعني: وصفوا ﴿إِنَّوِ﴾ الذي خلقهم في التقديم ﴿ثَرُكَاءَ لَلِّنَّ﴾ من الملائكة (٣). (ز)

**۲۵۷۷۳ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ م**ن طريق حجَّاج ـ قوله: ﴿وَجَمَلُواْ بِلَّهِ شُرَّكَاً،َ لَلِمِنَ﴾، قال: قول الزَّنادِقة<sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾

¥٧٥٧٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَهَوْهُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِفَيْدِ عِلْمِهُ، قال: تَخَرَّصوا<sup>(٥)</sup>. (٦٠٠/١)

٢٥٧٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عطِيَّة - في قوله: ﴿وَخَوُّوا لَمُهُ بَنِينَ وَبَنَ
 ٢٥٧٥ - عن عبد الله بنين وبنات (١٠٠) (١٦٠/١)

٢٥٧٧٦ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله: ﴿ رَحُولُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِهِ ﴾. قال: وهل

<sup>= ﴿</sup>خَرَقُواْ﴾ بتشديد الراء قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وقرأ بقية العشرة: ﴿خَرَقُواَ﴾ مخففة. انظر: النشر ٢/ ٢٦١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٤، وابن أبي حاتم ٤/١٣٦٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٥.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٠.

تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت حسان بن ثابت يقول:

اخترَقَ القولَ بها لاهيًا مستقبلًا أشعثَ عذبَ الكلامُ (١) (١٦١/١)

٢٥٧٧٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَخَرُقُوا﴾، قال: كذّبوا<sup>(٢)</sup> (١٦٠/٦)

٢٥٧٧٨ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق جُونْبِر - ﴿وَخُرُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِهِ﴾،
 قال: وَصَفوا له(٣). (ز)

٢٥٧٧٩ \_ عن الحسن البصري، في الآية، قال: ﴿خَرَّقُواْ﴾ ما هو؟! إنَّما ﴿خَرَقُواْ﴾ خَرَقُواْ﴾ ما هو؟! إنَّما ﴿خَرَقُواْ﴾ خفيفة، كان الرجل إذا كذّب الكَذْبَةَ في نادي القوم قبل: خَرَقُها(٤٠).

٢٥٧٨ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - ﴿ وَمَؤُولُوا لَهُ بَيْنِ وَبَنَاتِ بِهَيْرِ عِلْمِ ﴾ ،
 قال: خرصوا له بنين وبنات (٥٠) . (ز)

٢٥٧٨ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق خالد بن قيس ـ في قوله: ﴿وَحَرَّقُوا لَهُ بَيْنَ وَلَهُ اللهِ بَيْنَ وَلَهُ اللهِ بَيْنَ وَلَمَّا البهود والنصارى فقالوا: نحنُ أبناء الله وأحباؤه. وأمَّا مشركو العرب فكانوا يعبدون اللات والعزى، فيقولون: العُزَّى بنات الله (٦٠) ( ١٦١/٦) ٢٧٧٨ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَخَرُقُوا لَهُ بَيْنَ وَلَهُ اللهِ بَيْنَ وَلَاتَ الله وقالت اليهود والنصارى: المسيحُ وعزيرٌ ابنا الله (١٦/٦٠)

۲۵۷۸۳ ـ عن أبي عمرو بن العلاء ـ من طريق عبدالوارث ـ ﴿وَخَرَقُوا لَمُهُ بَيِينَ وَبَنْتِ﴾، قال: تفسيرها: وكنبوا<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٥٧٨٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَخَرُقُوا لَهُ ﴾ يعني: وتخرَّصوا، يعني: يخلقوا لله

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الطستي.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٦٦، وأخرجه ابن جرير ٩/٤٥٤، وابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٤٥٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٦١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. ِ وعلَّقَ ابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤ نحو آخره.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جُرير ٩/ ٤٥٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤ بنحوه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٥/ ٤٥٥، وابن أبي حاتم ١٣٦١/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٧) أخرجه ابن جرير ٥/ ٤٥٥ دون أوله، وابن أبي حاتم ١٣٦٠/٤ \_ ١٣٦١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٤٥٦/٩.

﴿ يَبِينَ وَبَنْتِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ يعلمونه أنَّ له بنين وبنات، وذلك أنَّ اليهود قالوا: عزيرٌ ابن الله. وقالت النصارى: المسيح ابن الله. وقالت العرب: الملائكة بنات الله(١). (ز)

٢٥٧٨ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَمَغْتُواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ مِنْيَرِ عِلْمُ ﴾، قال: خرقوا: كذبوا، لم يكن لله بنون ولا بنات، قالت النصارى: المسيح ابن الله. وقال المشركون: الملائكة بنات الله. وكل خرقوا الكذب، ﴿ وَمَؤُوُّا ﴾: اخترقوا (٢٠). (ز)

### ﴿سُبْحَنَنُهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا بَصِفُونَ ۞﴾

**۲۵۷۸** - عن قتادة بن دعامة ـ من طريق خالد بن قيس ـ في قوله: ﴿سُبِّحَــُنَهُرُ وَقَــُــٰكُلُ عَمَّا يَصِينُونَــــ﴾، قال: أي: عما يَكْذِبون<sup>(٣)٧(٢٣)</sup>. (١٦١/)

٢٥٧٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله: ﴿ سُبْحَنَنَهُ ﴾ نزَّه نفسه عما قالوا من البهتان، ثم عظَّم نفسه، فقال: ﴿ وَتَعَمَلُنَ ﴾ يعني: وارتفع ﴿ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ يعني: يقولون من الكذب (٤).

### ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

٢٥٧٨٨ - عن أبي العالية الرِّياحي - من طريق الربيع - قوله: ﴿ بَلِيمُ ٱلسَّمَنَوْتِ وَالْرَبِينَ ﴾، قال: ابتدَع خَلْقهما، ولم يشركه في خلقهما أحد<sup>(٥)</sup>. (ز)
 ٢٥٧٨٩ - عن الربيع بن أنس، نحو ذلك (٦). (ز)

الآويمة ابنُ جرير (٤٥٧/٩) قول قتادة، فقال: ﴿وَأَحْسَبُ أَنَّ قتادة عنى بتأويله ذلك كذلك: أنَّهم يكذبون في وصفهم الله بما كانوا يصفونه به، من ادَّعائهم له بنين وبنات، لا أنه وجَّه تأويل الوصف إلى الكذب».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٤٧٧/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٣٦١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٦٢/١.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٢/٤.

٢٥٧٩ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - ﴿ اَلِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِيُ ﴾،
 يقول: ابتدعهما، فخلقهما، ولم يخلق قبلهما شيئًا فيتَمَثَّل عليه (١٠). (ز)
 ٢٥٧٩١ - عن مجاهد بن جبر، نحو ذلك (١٠). (ز)

Yovay \_ قال مقاتل بن سليمان: فعظَّم نفسه، وأخبر عن قدرته، فقال: ﴿بَيْعُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَيْضِ﴾ لم يكونا، فابتَدَع خلقهما (٣٠). (ز)

۲۵۷۹۳ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿ يَبِيعُ الشَّمَنُوتِ وَالدَّرْضِ ﴾، قال: هو الذي ابتدع خلقهما ﷺ، فخلقهما، ولم تكونا شيئًا قبله (ز).

# ﴿ لَنَّ يَكُونُ لَذُ وَلَدُ وَلَدُ تَكُن لَذُ صَدِجَةٌ وَخَلَقَ كُلُّ فَيْتُو وَفَوْ بِكُلِّي فَنَ عِلِيمٌ ۞﴾

٢٥٧٩٤ ـ قال م<mark>قاتل بن سليمان: ﴿أَنَّهُ يعني: مِن أين ﴿يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَدُ تَكُن لَهُ صَرَّضِةً ﴾ يعني: زوجة، ﴿وَيَظَنَّ كُلُّ شَيْرٌ﴾ يعني: من الملائكة، وعزير، وعيسى، وغيرهم، فهم خلقُه، وعبادُه، وفي ملكه (٥٠). (ز)</mark>

## ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمٌّ لَا إِلَهُ إِلَّا مُوَّ﴾

٢٥٧٩٠ ـ قال م**قاتل بن سليمان:** ثم دلَّ على نفسه بصنعه لِيُوَخِّدو، فقال: ﴿ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُّمُ الذي ابتدع خلقهما، وخلق كل شيء، ولم يكن له صاحبه ولا ولد، ثم وحَّد نفسه إذ لم يُوَخِّده كفارُ مكة، فقال: ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا مُوَّكِۖ(<sup>^^</sup>). (ز)

# ﴿ خَكِلَقُ كُلِّ ثَمَنَ وِ فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ ثَمْنُو وَكِيلٌ ۞﴾

٢٥٧٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَاعْبُدُونَّ﴾ يعني: فوَخُدوه، ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ﴾ وهو ربُّ كُلِّ شيء ذُكِر من بنين وبنات وغيرهم(٧٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٢/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١ ـ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨١ ـ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٢/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨٢.

# ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلأَبْصَارُ ﴾

٢٥٧٩٧ ـ عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله ﷺ، في قوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَرُ﴾، قال: (لو أنَّ الإنسَ والجنَّ والشياطين والملائكة منذُ خُلِقوا إلى أن فَنُوا صَفُّوا صفًا واحدًا ما أحاطوا بالله أبدًا، (١٦٢/٦)

٢٥٧٩٨ - عن ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْمَدُهُ، قال: قالت امرأةً: المُتشفعين؟! إِنَّه المُتشفِعْ لي ـ يا رسول الله ـ على ربّك. قال: «هل تدرين على مَن تستشفعين؟! إِنَّه مَلَّ كُرْسِيَّه السماوات والأرض، ثم جلس عليه، فما يقَضُلُ منه مِن كلٍ أربعُ أصابعً». ثم قال: ﴿إِنَّ له أطبطًا كأطبطِ الرّحٰل المجديد». فذلك قوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ لَمْ قَلَتُ مَن يعلم الأَبْمَدُكُهُ، ينقطعُ به بصرُه قبلَ أن يَبلُغَ أرجاء السماء. زعموا: أنَّ أولَ مَن يعلم بقيام الساعة الجنُّ؛ تَذْهبُ فإذا أرجاؤها قد سَقَظَتْ، لا تَجِدُ منفذًا، تَذْهبُ في المشرق والمغرب واليمن والشام (٢٠ (١٦٤/٦))

vovqq ـ عن عائشة ـ من طريق مسروق ـ قالت: مَنْ حَدَّثك أَنَّ رسول الله ﷺ رأى ربَّه فقد كذب، ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْسَئرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلأَبْسَئرُ ﴾، ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآي جَابٍ﴾ [الشورى: ٥١]، ولكن قد رأى جبريلَ في صورته مرتين (٣). (ز)

٢٥٨٠٠ عن عبدالله بن عباس من طريق عكرمة عال: رأى محمدٌ ربَّه. قال عكرمةُ: فقلتُ له: أليس الله يقول: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْعَدُرُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْعَدُرُ ﴾؟! قال: لا أُمَّ لك، ذاك نورُه الذي هو نورُه، إذا تجلَّى بنوره لا يُدْرِكُه شيء. وفي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٢/ ١٦١، وأبو الشيخ في العظمة ٣٣٨/١ ـ ٣٣٩ (٧٧)، وابن أبي حاتم ١٣٦٣/٤ (٧٧٣٦)، من طريق بشر بن عمار، عن أبي روق، عن عطية، عن أبي سعيد.

ابي حام ١٠ / ١١ / ١١ / ١١ / ١٠ من طويق بصر بن عمار، عن ابي روق، عن عطيه، عن ابي سعيد. قال ابن الجوزي في الموضوعات ١١٤/١ : همذا حديث لا يصِحُّ عن رسول الله ﷺ. وقال ابن كثير في تفسيره ١٢/٣. : فريب، لا يعرف إلا من هذا الحرجه، ولم يروه أحد من أصحاب الكتب الستة، وقال الله عن تاريخ الإسلام ٢٠/٤٨: همذا حديث منكر، لا يعرف إلا ببشر، وفيه عطية ضعيف أيضًا». وقال الشوكاني في الفوائد المجموعة ص٥٣ (٥٦): «... موضوع، وقال المظهري في تفسيره ٢/٤٢٢؛ «سال ضعيف، وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢١/١٢٤ (٥٣٧٦): «ضعيف». وقال أيضًا في ٢٤/١٧/ (١٠٧٤): «منكر».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٦٢.

لفظ: إنَّما ذلك إذا تجلَّى بكيفيَّته لم يَقُمْ له بصر (١) (١٦٢/٦)

YoA·۱ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: إنَّ النبي ﷺ رأى ربَّه. = YoA·۲ \_ فقال له رجلٌ عند ذلك: أليس قال الله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْسَارُ ﴾؟! فقال

له عكرمة: ألستَ تَرَى السماء؟ قال: بلى. قال: فكُلُّها تَرَى؟ (٢١ ١٦٣)

٢٥٨٠٤ \_ قال عبدالله بن عباس =

٧٥٨٠٦ ـ ومقاتل: معناه: لا تدركه الأبصار في الدنيا، وهو يُرى في الآخرة (١٠). (ز) ٢٥٨٠٦ ـ عن عمر مولى غُفْرة، أن كعب [الأحبار]، ذكر علو الجبار فقال: إن الله تعالى جعل ما بين السماء والأرض مسيرة خمسمائة سنة، وكثف السماء مثل ذلك، ومنها مثل ذلك، ثم خلق سبع أرضين، فجعل ما بين كل أرضين، ما بين سماء الدنيا والأرض، وكثف كل أرض مثل ذلك، وكان العرش على الماء، فرفع الماء حتى جعل عليه العرش، ثم ذهب بالماء حتى جعله تحت الأرض السابعة، فما بين أعلى الماء الذي على السماء إلى أسفله كما بين أسفله كما بين السماء العليا إلى الأرض السفلى، وذلك مسيرة أربع عشرة ألف سنة، أم خلق خلقًا لعرشه، جاثية ظهورهم، فهم قيام في الماء لا يجاوز أقدامهم، والعرش فوق جماجمهم، ثم ذهب الجبار تعالى علوًا حتى ما يستطيعون أن ينظروا إليه، فيقول: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْعَكُرُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْصَارُهُ (١٠). (ز)

٢٥٨٠٧ \_ قال سعيد بن المسيب: لا تُحيط به الأبصار (١). (ز)

**٢٥٨٠٨ ـ قال عطاء:** كَلَّت أبصار المخلوقين عن الإحاطة به<sup>(٧)</sup>. (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٢٧٩)، وابن جرير ٢٢/٢٢، وابن أبي حاتم ١٣٦٣/٤، والطبراني ١٣٦٣، وابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/٤٠٤ ـ، واللالكائي في السنة (٩٢٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والحاكم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٢/٢٢، وأخرج ابن أبي حاتم ١٣٦٣/٤ آخره. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٤٥٩/٩ بلفظ: لا يحيط بصرُ أَحدٍ بالمَلِك.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/١٧٦، وتفسير البغوي ٣/١٧٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٤/١٧٦، وتفسير البغوي ٣/١٧٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٤/ ١٧٦، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٤.

والمنافعة المنافظة ال

٢٥٨٠٩ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَـٰدُرُ﴾، قال: في الدنيا.
 وقال الحسن: يَرَاه أهلُ الجنةِ في الجنة، يقول الله: ﴿وَثَبُوهُ يَوَيَهُو قَاضِةٌ ﴿ إِلَى اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٢٥٨١٠ ـ قال الحسن البصري: لا تَقَع عليه الأبصار، ولا تهجم عليه العقول، ولا يُدركه الإذعان (٦)

٢٥٨١ - عن عطية بن سعد العوفي - من طريق أبي عَرفَجة - في قوله: ﴿ وَمُوهَ يَهَلِمُ اللّهُ الله ، لا تُحِيط أبصارُهم تَافِزة ﴿ إِنَّهَ اللّه ، لا تُحِيط أبصارُهم بَافَرْقُ ﴿ اللّهِ الله ، لا تُحِيط أبصارُهم به من عظمته ، وبصرُه يحيط بهم ، فذلك قوله : ﴿ لا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْقَدَرُ ﴾ ٱلأَبْقَدَرُ ﴾ الآية (ز) ٢٥٨١٢ - عن قتادة بن دعامة : ﴿ لا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْقَدَرُ ﴾ ، قال : هو أَجَلُّ مِن ذلك وأعظمُ ؛ أن تُدْرِكُه الأبصار (٤٠) . (١٦٣/٦)

٢٥٨١٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلاَّبْصَـٰرُ وَهُو يَدْرُو الْخَلاثَةِ (٥٠).
وَهُو يُدْرِكُ ٱلاَّبْصَـٰرُ ﴿ ٤٠ اللهُ عَالَى اللهُ عَرَاهُ شَيْءٌ وهو يَرَى الخلائق (٥٠).

۲۰۸۱٤ \_ عن أبي الحصين يحيى بن الحصين قارئ أهل مكة \_ من طريق عبدالرحمن بن مهدي \_ يقول: ﴿المُعْتَارِ مُعْدَى \_ المُعْدَلُ الْمُؤْمَدُ ﴾، قال: أبصار العقول (٢)المعترر) (١٦٣/٦).

٢٥٨١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عظّم نفسَه، فقال: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْعَبُرُ ﴾ يقول: لا يراه الخَلْق في الدنيا، ﴿ وَهُو يُدْرِكُ ٱلْأَبْعَبُرُ ﴾ وهو يَرى الخَلْق في الدنيا(١٠٥٠٠ . (ز)

افادت الآثارُ بأنَّ الإدراك عند السلف له معنيان: الأول: الإحاطة. وهو قول ابن
 عباس، والعوفي، وقتادة، وسعيد بن المسيب، وعكرمة، وعطاء. والثاني: الرؤية. ==

<sup>\[
\</sup>text{YTOA} \]
\[
\text{YTOA} \]
\[
\text{YtoA} \]
\[
\text{Visit of the initial problem of the initial pr

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، والبيهقي في كتاب الرؤية.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٧٦/٤. (٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٥٩، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٤/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٣/٤، واللالكائي (٩٢٢). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

۲۹۸۱ - عن إسماعيل ابن عُلَيَّةً - من طريق يحيى بن معين - في قوله: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْقَارُ﴾، قال: هذا في الدنيا<sup>(۱)</sup>. (۱۹۳/۱)

(i) عن هشام بن عبيدالله: أنَّه قال نحو ذلك(i). (ز)

# ﴿وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞﴾

٢٥٨١٨ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَهُو اللَّطِيفُ لَلْتَإِيدُ﴾، اللطيف بأوليائه، الخبير بهم<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٥٨١٩ \_ عن أبي العالية الرَّياحي \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿اللَّطِيثُ لَلْتِيرُ﴾، قال: اللطيف باستخراجها، الخبير بمكانها<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٥٨٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُو اللَّهِيثُ ﴾ لَطْفَ علمه وقدرته حين يراهم في السموات والأرض، ﴿ لَلْنَبِيرُ ﴾ بمكانهم (٥٠). (ز)

== وهو قول عائشة، والسدي، والحسن، وإسماعيل بن عُليَّة، ومقاتل.

وقد ذكر ابنُ جرير (٩/ ٤٥٩ ـ ٤٦٦) هذين القولين، ثم بيَّن أنَّ البعض اتخذ من تفسير الإدراك بالرؤية ذريعة لنفي رؤية الله يومِ القيامة، وذكر العِلَلَ التي استند إليها قائلو ذلك، وانتَقَدها.

وذكر في مسألة رؤية الله أقوالًا أخرى؛ منها: لا تُدْرِكه أبصار الخلائق في الدنيا، وأما في الآخرة فإنها تُدْرِكه. ومنها: لا تدركه أبصار الظالمين في الدنيا والآخرة، وتدركه أبصار المؤمنين، وهو يدرك الأبصار في الدنيا والآخرة، فالآية عندهم على الخصوص. ومنها: أنَّ الأبصار لا تدركه في الدنيا والآخرة، ولكنَّ الله يُحْدِث لأوليائه حاسَّة سادسة سوى حواسهم الخمس يرونه بها، فالآية عندهم على العموم.

ثُمَّ رجَّحَ ابنُ جرير مستندًا إلى السنة رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة، كما أخبر رسول الله ﷺ بقوله: «إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر، وكما ترون الشمس ليس دونها سحاب».

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٤٣٤) مستندًا إلى القرآن، والسنة القولَ الرابع، والخامس، فقال: •وهذه الأقوال كلها ضعيفة، ودعاوى لا تستند إلى قرآن ولا حديث.

(٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٤/٤. (٣) تفسير البغوي ٣/١٧٤.

<sup>(</sup>١) أخِرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير ٩/٤٦٩، وابن أبي حاتم ١٣٦٤/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

والمنابعة المنابعة

# ﴿فَدْ جَاءَكُمْ بَصَالِهُ مِن زَيْكُمٌّ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِيِّهِ. وَمَنْ عَنِي فَعَلَيْهَا ﴾

۲۰۸۲۱ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طریق سعید \_ في قوله: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَآيَرُ﴾ أي: بَيِّنةٌ، ﴿وَمَن عَبِيَ ﴿ أَي: بَيِّنةٌ، ﴿ وَمَن عَبِي ﴾ أي: مَن اهْتَدى فإنَّما يهتدي لنفسه، ﴿وَمَنْ عَبِي ﴾ أي: مَن ضلَّ ﴿ مَلَيْكَا أَهُ

YOAYY \_ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿فَدْ جَاءَكُمْ بَصَآلِرُ مِن زَبِكُمْ ﴾: يعني بينات القرآن (٢)

۲۰۸۲۳ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَدَ جَادَكُم ﴾ يا أهل مكة ﴿ بَسَائِر ﴾ يعني: بيان من ربكم، يعني: القرآن. فظيرها في الأعراف (٣)، ﴿ فَمَن أَبْشَرَ ﴾ إيمانًا بالقرآن ﴿ فَلِنَفْسِدُ ، وَمَن عَبِي ﴾ عن إيمان بالقرآن ﴿ فَلَنَقْسِدُ ، فَعَلَى نَفْسِه . (ز)

٢٥٨٢٤ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم من طريق ابن وهب عني قوله: ﴿ فَقَرْ بَهَ مَهَ الْمِهُ مِنْ وَلِهِ عَلَمَ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

### ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِمَفِيظٍ ١

٥٢٥٨٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِمَفِيظِهِ، يعني: برقيب، يعني: محمد ﷺ (١). (ز)

٢٥٨٢٦ ـ عن محمد ابن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿يَحْفِيظِهُ، أي: حافِظُ (٧). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٧١/٩ مختصرًا، وابن أبي حاتم ١٣٦٤/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/١٧٧.

 <sup>(</sup>٣) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم كِانِهَ قَالُوا لَؤَلَا الْمَثَنِّمَتُهَا قُلْ إِنْسًا أَنْهُم مَا يُوحَى إِلَى بِن نَهِا حَدَدًا بَسَائِرُ مِن نَهِا حَدَدًا بَسَائِرُ مِن نَهِا حَدَدًا بَسَائِرُ مِن نَهِا حَدَدًا بَسَائِرُ مِن نَهِا مُعْدَى وَرَحَةً لِللَّهِ يَقِيمُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠/٤٧، وابن أبي حاتم ١٣٦٤/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.
 (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٨١.
 (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٦٤/٤.

### ﴿ وَكَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلَّايَتِ ﴾

٢٥٨٢٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ وَكَلَالِكَ ثُصَرِفُ الْآيَنَ ﴾ لهؤلاء العادلين بربهم، كما صرفتها في هذه السورة (١١). (ز)

۲۰۸۲۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكَلَالِكَ ﴾ يعني: وهكذا ﴿نُمْرَكُ ٱلْآيَنَ ﴾ في أمور شتّى، يعني: ما ذُكِر<sup>(۲)</sup>. (ز)

### ﴿وَكَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنَ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ﴾

٢٥٨٢٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَكَلَالِكَ نَصَرَفُ ٱلْآيَتِ ﴾ لهؤلاء العادلين بربهم، كما صرفتها في هذه السورة، ولِقَلَّا يقولوا: درست (٢٠). (ز) ٢٥٨٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِيقُولُواْ دَرَسَتَ ﴾ يعني: قابَلْتَ ودرست، يعني: تعلَّمت من غيرك، يا محمد. فأنزل الله: ﴿ وَكَلَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَتِ ﴾ لِنَلَّا يقولوا درست وقرأت من غيرك (٤). (ز)

### ﴿ وَلِيَغُولُواْ دَرَسْتَ

#### 🇱 قراءات الآية، وتفسيرها:

٢٥٨٣١ ـ عن أُبِيِّ بن كعب، قال: أقرَأني رسول الله ﷺ: ﴿وَلِيُقُولُواْ دَرَسَتَ﴾. يعني: بجزم السين، ونصب التاء<sup>(٥)</sup>. (١٦٢/٦)

۲۰۸۳۲ ـ عن هارون، قال: في حرف أَبَيّ بن كعب =

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۹/ ٤٧١.(۳) أخرجه ابن جرير ۹/ ٤٧١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٢/٢٦٧ (٢٩٣٧)، من طريق أحمد بن زيد بن هارون القزاز، عن أحمد بن القاسم بن أبي بزة، عن وهب بن زمعة، عن أبيه، عن حميد بن قيس الأعرج، عن مجاهد، عن ابن عباس به.

قال الحاكم: •هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: •صحيح. وهي ألله واسكان وهي قرار ألف بعد الدال، وإسكان المين، وفتح التال، وإسكان السين، وفتح التاه. وما عدا ابن عامر، ويعقوب، فإنهما قرآ: ﴿دَرَسَتَ﴾ بغير ألف، وفتح السين، وإسكان النام. انظر: النشر ٢٠١٢، والإتحاف ص٢٧١.

٣٥٨٣٣ \_ وعبد الله بن مسعود: (ولِيَقُولُواْ دَرَسَ). يعني: النبي ﷺ قَرَا (١٦٢/١). (١٦٦/١) ٢٥٨٣٤ \_ عن أبي إسحاق الهمداني، قال: في قراءة عبد الله بن مسعود: ﴿دَرَسَتْ﴾ بغير ألف، بنصب السين، ووقف التاء (٢٠). (١٦٧/١)

۲۰۸۳۰ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ: ﴿ دَارَسْتَ ﴾ ، يقول:
 قارَأْتَ اليهود وفاقَهْتَهم. =

۲۵۸۳۲ ـ وفي حرف أُبَيِّ بن كعب: (وَلِيَقُولُواْ دَرَسَ)، أي: تعلَّم<sup>(٣)</sup>. (١٦٦/٦) ۲**٥٨٣٧ ـ** عن **عبدالله بن عباس ـ** من طريق سعيد بن جبير ـ أنَّه كان يقرأً هذا الحرف: ﴿دَارَسْتَ﴾ بالألف، مجزومة السين، مُنتصِبة التاء. قال: قارأتُ<sup>(٤)</sup>. (١٦٥/١)

۲۰۸۳۸ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ أنَّه كان يقرأ:
(ادَّارَسْتَ)، ويتمثَّارُ:

# دارس كطعم الصَّابِ والعَلْقَم (٥)

(177/7)

۲۰۸۳۹ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق التميمي \_ ﴿ دَرَسْتَ ﴾ ، قال: قرأتَ وتلمَّت ﴿ وَرَسْتَ ﴾ ، قال: قرأتَ وتلمَّت أن (١٦٥/٦)

٢٥٨٤٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عمرو بن كيسان ـ ﴿ وَارَسْتَ ﴾ ، قال:

انتقد ابن كثير (١٣١/٦) نسبة هذه القراءة إلى أُبَي، فقال: اوهذا غريب؛ فقد روي عن أبي بن كعب خلاف هذا.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/٧٣ ـ، وابن جرير ٤٧٨/٩. كذلك أخرج ابن جرير ٩/ ٤٧٦ القراءة عن ابن مسعود من طريق قتادة.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٥، والمحتسب ٢٢٥/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٤٧٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (٩٩٨ ـ تفسير)، وابن جرير ٤٧٣/٩، والضيا، في المختارة ٢٠/١٥ (٥٩).
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن محمّيد، وابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٨/ ٥٢٨. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور.

وهي بهذا الحرف (ادَّارَسْتَ) قراءة شاذة، على أنه في المصنّف لاَبن أبي شيبة ﴿دَارَسْتَ﴾، وهي قراءة متواترة، كما سبق آنفًا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٤٧٣/٩، وابن أبي حاتم ٤/١٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعَبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

خاصَمْتَ، جادَلْتَ، تَلَوْتَ<sup>(۱)</sup>. (٦/ ١٦٥)

٢٥٨٤١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ ﴾ ، قالوا: قَرَأْتَ وتعلَّمتَ. تقولُ ذلك له قريشٌ (1) (١٦٧/١)

۲۰۸٤۲ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿وَلِيَعُولُوا ﴾ يعني: أهل مكة حين تقرأ عليهم القرآن: ﴿وَدَرُسْتَ ﴾ أي: تعلَّمت من يَسار وجَبْر، \_ كانا عَبْدَين من سَبْي الروم \_، ثم قرأت علينا تزعم أنَّه من عند الله (٣). (ز)

٣٩٨٤٣ ـ عن عمرو بن دينار، قال: سمعتُ عبدالله بن الزبير يقول: إنَّ صبيانًا هامنا يقرءون: ﴿ وَارَسْتَ ﴾ ، وإنما هي: ﴿ وَرَسَتْ ﴾ يعني: بفتح السين وجزم التاء، ويَقرَءون: ﴿ وَحِرْمٌ عَلَى قَرْيَةٍ ﴾ وإنما هي: ﴿ وَحَكَرُمُ ﴾ [الانبياء: ٩٥]، ويَقرَءون: ﴿ وَمَنْ عَلَى الله الله عَلَى الله

٤٤ ٢٥٨٤ ـ قَالَ عمرو: وكان عبدالله بنَّ عباس يَخالِفُه فيهن كلِّهن (٤). (١٦٥/٦)

٢٥٨٤٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق شعبة، عن أبي بشر ـ أنَّه قرأ: ﴿ذَارَسْتَ﴾، أي: ناسَخْتَ<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٥٨٤٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي عوانة، عن أبي بشر ـ في هذه الآية: ﴿وَلِيَقُولُواْ دَارَسْتَ﴾، قال: قارَأَتُ<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٨٤٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي المُعَلَّى العطَّار ـ قال: ﴿دَارَسْتَ﴾، قال: قارَأْتَ؟ قال: نعم. وأنشد هذا البيت:

### وجدتم دارسي كطعم الصاب والعلقم (٧) (ز)

(٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق ۲۱۲۱، وسعيد بن منصور (۹۰۰ ـ تفسير)، وابن جرير ۴۷۰/۹، وابن أبي حاتم ٤/ ۱۳۳۵، والطبراني (۱۱۲۸۳). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٧٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٣/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٦٦/، وسعيد بن منصور (٩٠١ ـ تفسير)، وابن جرير ٤٧٧/٩ كلهم إلى قوله: ﴿فَرَسَتُ﴾. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حُمّيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>﴿</sup>وجِرْمٌ عَلَى قَرْيَةٍ﴾ بكسر الحاء، وإسكان الراء من غير ألف قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وأبو بكر، وقرأ بقية العشرة: ﴿وَيَحَكَرُمُّ عَلَى فَرَيَيَةٍ﴾ بفتح الحاء والراء، وألف بعدها. انظر: النشر ٣٢٤/٢، والإتحاف ص٣٩٤.

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب، وحفص: ﴿يَمَتَوَى بغير ألف بعد الحاء، وهمز الياء، وقرأ بقية العشرة: ﴿خَامِيَيِّكِ بالألف، وفتح الياء من غير همز. انظر: النشر ٢١٤/٢، والإتحاف ص٣٧١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٥.

٢٥٨٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَلِيَقُولُواْ دَارَسْتَ﴾، قال: فاقَهْتَ، وقرَأْتَ على يهود، وقرءوا عليك (١). (١٦٥/١)

٢٥٨٤٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق أبي يحيى ـ ﴿ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ ﴾، قال: قرأت، وتعلَّمْت<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٥٨٥٠ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ قال في قوله: ﴿ دَرَسَّتَ ﴾: تعلَّمت، وقرأت (٣). (ز)

٢٥٨٥١ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق جُوَيْبر \_ في قوله: ﴿ وَارَسْتَ ﴾ ، يعني: أهل الكتاب<sup>(ئ)</sup>. (ز)

٢٥٨٥٢ \_ عن أبي مالك غَزْوان الغِفاري \_ من طريق السُّدِّي \_ قوله: ﴿دَرَسَّتَ﴾، يعنى: دراسة القرآن(٥). (ز)

٢٥٨٥٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ أنَّه كان يقرأ: ﴿وَلِيَقُولُواْ دَرَسَتُ♦، أي: انمحَتْ، وذهَبَت<sup>(٦)</sup>. (١٦٧/٦)

٢٥٨٥٤ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عبَّاد بن راشد \_ أنَّه كان يقرَأ: (دَرَّسْتَ) مُشَدُّدة (٢/١٦٧)

و ٢٥٨٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق الحسين المعلم، وسعيد ـ (وَكَذَلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ وَلِيَقُولُواْ دُرِسَتْ)، أي: قُرنتْ، وتُعلِّمتْ (^). (ز)

٢٥٨٥٦ - عن إسماعيل السدي - من طريق أسباط - ﴿ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ ﴾، يقول: قرأتَ الكتب<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٦، وأخرجه ابن جرير ٩/٤٧٥، وابن أبي حاتم ٤/١٣٦٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٤٧٦. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢١٦/١ من طريق معمر، وابن جرير ٩/٤٧٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور (٩٠٨ ـ تفسير).

وهي قراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ٢٠٠/٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/٩. وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن عباس، والحسن. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٥، والمحتسب ١/

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٧٣.

۲۰۸۵۷ \_ عن محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله تعالى: ﴿وَلِيَقُولُواْ وَوَلِيَقُولُواْ وَلَوْلَا وَكُوالِهُ وَلَوْلَا وَكُوالِهُ وَلَوْلَا وَكُوالِهُ وَلَوْلَا وَكُوالِهُ وَالْكِتَابِ (١٠) . (ز)

۲۰۸۰۸ \_ عن عبدالرحمن بن زید بن أسلم \_ من طریق أصبغ \_ أنَّه قرأ: (دُرِّسْتَ)، قال: عُلِّمْتَ $\overline{\phantom{a}}^{(1)}$ . (۱۱۷/۱)

### ﴿ وَلِنُكِيِّنَهُ لِقَوْمِ بَعْلَمُونَ ﴾

٢٥٨٥٩ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿وَلِنُبِيِّنَهُ لِقَوْمِ يَمْلَمُونَ﴾، يريد: أولياءه الذين هداهم إلى سبيل الرشاد<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۵۸۹ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - ﴿ يَمْلُمُونَ ﴾، يقول:
 يعقلون (٤) . (ز)

٢٥٨٦١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِنُبَيِّنَهُ ﴾ يعني: القرآن ﴿ لِقَوْرِ يَمْلُنُونَ ﴾ (٥). (ز)

آ١٣٦٦ أفادت الآثار اختلاف المفسرين في معنى: ﴿ دَرَسْتَ ﴾ على أقوال، وهذا الاختلاف في المعنى مبنيٌ على اختلافهم في قراءتها.

وقد رجَّع ابنُّ جرير (٤٧٢/٩) مستندًا إلى أحوال النُّزول، والقرآن أنَّ المعنى: قرأت وتعلَّمْت، بناءً على ترجيحه قراءة: ﴿ دَرَسَتَ ﴾، وهو قول ابن عباس من طريق التميمي وعلي بن أبي طلحة، والضحاك من طريق عبيد بن سليمان، والسدي، ومجاهد من طريق أبي يحيى، وبيَّن علَّة ذلك، فقال: ﴿ لأنَّ المشركين كذلك كانوا يقولون للنبي ﷺ، وقد أخبر الله عن قيلهم ذلك بقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَمْتُمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُمَيِّمُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ اللّذِي اللهِ يُعَالِي اللهُ عَن قيلهم ذلك بقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَنْتُمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يَعَلَمُ مَنْ الله يُنبِئ ﴾ [النحل: ١٣٠]، فهذا خبرٌ من الله يُنبِئ عنه ما يأتيكم به من غيره ».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢١٥/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٦/٤.

وهي قرآءة شاذَة. أَنظر: إعراب القراءات الشواذ ٥٠٦/١، والبحر المحيط ٢٠٠/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٣/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٦/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

# ﴿ لَئِعْ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن زَلِكٌ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوِّ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلشَّمْرِكِينَ ۞﴾

#### 🗱 نزول الآية:

٢٥٨٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الَّيْمَ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ۗ﴾، وذلك حين دُعِيَ النبيُّ ﷺ إلى مِلَّة آبائه؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿الَّيْعَ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَّ وَأَعْرِضَ عَنِ الْمُشْرِكِينَ﴾(١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية، ونسخها:

٢٥٨٦٣ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - أمَّا قوله: ﴿ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلشَّرْكِينَ ﴾ ونحوه مِمَّا أَمَر الله المؤمنين بالعفو عن المشركين؛ فإنَّه نَسَخ ذلك قوله: ﴿ وَأَقْتُلُوا ٱلسَّرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُنُوهُمْ ﴾ [التربة: ٥] ( ( )

٢٥٨٦٤ ـ عن إسماَعيل السُّدِّيّ: ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ﴾، قال: كُفَّ عنهم. وهذا مسوخٌ، نسخه القتالُ: ﴿الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَعَلَّمُوهُ ﴿ [النوبة: ٥] (١٦٧/) ٢٥٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الَّيْمَ مَا أُولِي إِلَيْكَ مِن زَبِكَ لَا إِلَهُ إِلّا هُوَّ وَأَعْرِضْ عَنِ اللَّهُ رِكِنَ ﴾، يقول الله لنبيه ﷺ: أعرض عنهم إذا أشركوا...، فنسختها آنةُ السف (٤). (ز)

### ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُواْ ﴾

٢٥٨٦٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿وَلَوْ
 شَاةَ اللّهُ مَا أَشْرَكُواً ﴾، يقول الله تبارك وتعالى: لو شئتُ لجمَعتُهم على الهدى أجمعين (٥٠). (١٦٨/٦)

٢٥٨٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَلَوْ شَآةَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُواْ﴾، يقول: ولو

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٧٩/٩.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٦، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٧٧).

شاء الله لمنعهم من الشرك(١). (ز)

## ﴿وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾

٢٥٨٦٨ \_ قال عطاء: ﴿وَمَا جَمَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ تمنعهم مِنْي (١)

٢٥٨٦٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا جَمَلَنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾، يعني: رقيبًا إن لم يُوحِّدوا(٢٠٠). (ز)

## ﴿وَمَا أَنَّ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ۞﴾

٢٥٨٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴾، يعني: بمُسَيْطِر (٥٠). (ز)

﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْرًا بِغَيْرِ عِلَّهِ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِ أَنْتُهِ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَرْجِمُهُمْ فَلَيْتَهُمْ بِنَا كَافًا يَتَمَلُونَ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٥٨٧٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عثمان بن سعد ـ أنَّه كان يقرأ: ﴿فَيَسُبُواْ
 اللَّهُ عُدُوًا﴾ مضمومة العين، مُقَلَّلًا ١٠٠ . (ز)

٢٥٨٧٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: وهي تُقرأ: ﴿عَدَّزَّا﴾، و﴿عُدُوًّا﴾ (ز)

#### نزول الآية:

٢٥٨٧٤ ـ قال عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله ﷺ:

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٨٣. (٢) تفس

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٣.

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٣.

(٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٢.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها يعقوب، وقرأ بقية العشرة: ﴿عَثَوَّا﴾ بفتح العين، وإسكان الدال، وتخفيف الواو. انظر: النشر ٢/٦٦/، والإتحاف ص٢٧١.

(٧) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٩٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٧٧/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٦/٤.

١١٠ ١٦ احرجه ابن ابي حالم ١١١٠١٠.

﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللَّهِ يَكُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الله المشركون: يا محمد، لَتَتَقِينَ مَّ وَمَا مَسَبُ اللّهِ عَصَبُ جَهَنَدَ ﴾ [الانباء: ١٩] قال المشركون: يا محمد، لَتَتَقِينَ عَن سبّ الْهِينا، أو لَنَهُ جُونَ ربّك. فنهاهم الله تعالى أن يسبُّوا أوثانهم (١/١٣٣٠٠ (ز) من سبُّون ٢٥٨٧٥ \_ عن قنادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: كان المسلمون يسبُّون أصنام الكفار، فيسُبُّ الكفارُ الله . فأنزل الله : ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللَّهِ يَكُونَ مِن دُونِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الموتُ قالت قريشٌ: انطلقوا، فأندخُلُ على هذا الرجل، فأنامُره أن ينَهى عنّا ابنَ أخيه، فإنّا نستخيى أن نقتُلَه بعد موته، فتقول العرب: كان يمنعه، فلمّا مات قتلوه. فانطلق أبو سفيان، وأبو جهل، والنضر بن الحارث، وأُميةُ وأبيٌّ ابنا خلّف، وعقبةُ بن فانطلق أبو سفيان، وأبو جهل، والنضر بن الحارث، وأُميةُ وأبيٌّ ابنا خلّف، وعقبةُ بن أي مُعيَّط، وعمرو بن العاصي، والأسود بن البَخْتَرْي، وبعَنوا رجلًا منهم يُقال له: المطلب. قالوا: استأذِن لنا على أبي طالب. فأتى أبا طالب، فقال: هؤلاء مشيخة قومك يريدون الدخول عليك. فأذِن لهم عليه، فدخلوا، فقالوا: يا أبا طالب، أنت كبيرُنا وسيّدُنا، وإنَّ محمدًا قد آذانا، وآذى آلهتنا، فتُحِبُّ أن تدعَو، فتنهاه عن ذِكْرِ كبيرُنا وسيّدُنا، وإنَّ محمدًا قد آذانا، وآذى آلهتنا، فتُحِبُّ أن تدعَو، فتنهاه عن ذِكْر عملك. قال رسول الله على: «أرأيتم إن أعطيتُكم هذا هل أنتم مُعطيً كلمةً إن تكلّمتُم بها وإلهك. قال النبيُ على: «أرأيتم إن أعطيتُكم هذا هل أنتم مُعطيً كلمةً إن تكلّمتُم بها مَكَخُتُم بها العرب، ودانتُ لكم بها العَجَم الخراج؟». قال أبو جهل: وأبيك، مَلَكُتُم بها العرب، ودانتُ لكم بها العَجَم الخراج؟». قال أبو جهل: وأبياك، وأشيازُوا، واشمازُوا، لنُغطِينَكها وعشرةً أمثالها، فما هي؟ قال: «قولوا: لا إله إلا الله». فأبرُوا، واشمازُوا، واشمازُوا،

اته الله الله الله علية (٤٣٧/٣) في نزول الآية عن ابن عباس الله قوله: «وسببها: أنَّ كفار قريش قالوا لأبي طالب: إمَّا أن ينتهي محمد وأصحابه عن سبِّ آلهتنا والغضّ منها، وإمَّا نسبَّ إلهه ونهجوه. فنزلت الآية، ثم علَّق بقوله: «وحكمها على كل حالٍ باقٍ في الأُمَّة، فمتى كان الكافر في مَنْعة، وخيف أن يَسبُّ الإسلام أو النبي الله والله عَلَى الله يُعدِلُ للمسلم أن يسب دينهم، ولا صلبانهم، ولا يتعرض إلى ما يؤدي إلى ذلك أو نحوه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٠، وابن أبي حاتم (٧٧٥٥).

وإسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٢١٥/١، وابن جرير ٤٨٠/٩ ـ ٤٨١، وابن أبي حاتم ١٣٦٧/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

وَقَامُ عَالَمُ الْمُنْسِدُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْ

قال أبو طالب: قُلْ غيرَها؛ فإنَّ قومَك قد فزِعوا منها. قال: •يا حمَّ، ما أنا بالذي أقولُ غيرَها حتى يأتوا بالشمس فيضعوها في يدي، ولو أتوْني بالشمس فوضعوها في يدي، ولو أتوْني بالشمس فوضعوها في يدي ما قلْتُ غيرَها». إرادة أن يُؤْيِسَهم (١٠)، فغضبوا، وقالوا: لَتَكُفَّنَّ عن شتم الهتنا، أو لنشْتُمنَّك، ونشتُم مَن يأمرُك. فأنزل الله: ﴿وَلَا تَسُبُّوا اللَّايِنَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهِ عَدَوًا بِفَيْرِ عِلْمِهُ (١٩٨/١).

۲۵۸۷۷ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: قال المشركون: والله، لَينتَهِينَ محمدٌ عن سبّ آلهتنا، أو لَيُسُبِنَ ربّه. فنزلت هذه الآية (٣). (ز)

٢٠٨٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تَسْبُوا اللّذِينَ يَنْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ، وذلك أنَّ النبي ﷺ وأصحابه كانوا يَذْكُرون أوثانَ أهل مكة بسوء، فقالوا: لَينتَهِينَّ محمدٌ عن شتم آلهتهم فيسبوا ربَّهم؛ لأنهم شتم آلهتهم فيسبوا ربَّهم؛ لأنهم جهلة بالله. وأنزل الله: ﴿وَلَا تَسُبُّوا اللَّينِ يَنْعُونَ مِن دُونِ اللهِ يعني: يعبدون من دون الله من الآلهة، ﴿وَيَسُبُّوا الله عَدَوْ إِنْهِ يعلمونه أنَّهم يسبون الله، يعني: أهل دون الله من الآلهة، ﴿يَسُبُّوا الله عَدَوْ إِنَّي كُمِنَ مِنْ كَافُهُ عِلم يعني: ضلالتهم ﴿مُمَّ إِنْ رَبِّهِم مَمْ اللهُ عَنْ الآخرة ﴿يَلْيَتُهُم بِمَا كَافًا يَعْمَلُونَ ﴾. فلمًا نزلت هذه الآية قال النبي ﷺ مَرَّمِهُمُهُم في الآخرة ﴿يَلَيْتُهُم بِمَا كَافًا يَسْمَلُونَ ﴾. فلمًا نزلت هذه الآية قال النبي ﷺ لاصحابه: ﴿لا تسبُّوا وبَكمَ اللهُ المسلمون عند ذلك عن شتم آلهتهم ﴿ثُمُ اللهُ الله عَنْ شتم آلهتهم ﴿نُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ شتم آلهتهم ﴿نَا النبي الله الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن ستم آلهتهم ﴿نَا الله عن الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا النبي الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن الله عن شتم آلهتهم ﴿نَا الله عن الله عن شتم آلهة عَلَا الله عن الله عن شتم آلهة عنه ﴿ الله عن الله عنه الآله عن الله عن الله

#### 🎇 تفسير الآية:

# ﴿وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمِرِ﴾

٢٥٨٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللَّهِ عَدَّوا بِهَوْنَ مِن دُونِ اللَّهِ يعني: يعبدون من دون الله من الآلهة، ﴿ فَيَسُبُّوا الله عَدَّوا بِهَدِي عِلَّمِ ﴾ يعلمونه أنَّهم يسبون الله، يعني: أهل مكة (٥). (ز)

٢٥٨٠ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدْوًا بِفَيْرِ عِلْمِ ﴾، قال: إذا سَبَبْت إلَهه سَبَّ إلهك، فلا تَسُبُّوا

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٣. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٣.

<sup>(</sup>١) اليَأْس: القُنوط. لسان العرب (يأس).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨١ ـ ٤٨٦، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦٧ (٧٧٦٢) مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٩٠ ـ.

والمنابع المنابع المنا

آلهتهم<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٥٨٨١ ـ قال يحيى بن سلّم: وهي تقرأ ﴿عَدْوًا﴾، و﴿عُدُوًا﴾، وهو من العُدُوان، والعُدُوان: الظلم(٢٠). (ز)

# ﴿كَنَاكِ زَيَّنَا لِكُلِّ أَتَهَ عَلَمُن ثُمَّ إِلَى رَبِّم تَرْجِعُهُمْ فَلَيِّتُهُم بِمَا كَافًا يَسْلُونَ ﴿

۲۰۸۸۲ \_ عن زيد بن أسلم، في قوله: ﴿كُنْلِكَ زَيْنًا لِكُلِّلَ أُمَّتِهِ عَلَهُمْ ﴾، قال: زيَّن الله لكلِّ أمة عملَهم الذي يَعمَلون به حتى يموتوا عليه "). (١٧٠٦)

٣٥٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كَنَاكِهُ يعني: هكذا ﴿زَيَّنَا لِكُلِّ أَتَةٍ عَلَهُمُ ﴾ يعني: هكذا ﴿زَيَّنَا لِكُلِّ أَتَةٍ عَلَهُمُ ﴾ يعني: ضلالتهم، ﴿فَلَيَّنَهُم بِمَا كَافُا يَعْمَلُونَهُ \* ' . (ز)

## ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِنْهُمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا﴾

#### 🎇 نزول الآية:

٢٥٨٨٤ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: أُنزِلت في قريش: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِنَنِهِمْ لَهِن جَمَّتُهُمْ مَالِهُ لَيُتُومِنُنَ يَهَا﴾(°). (١٧٠/٦)

٢٥٨٨ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح، وابن جريج - في قوله:
 ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِكُنِهِمْ لَهِن جَمَّةَتُهُمْ مَايَةٌ لَيُؤْمِنُن بِهَا﴾، قال: سألتْ قريشٌ محمدًا ﷺ أن يأتيهم بآية، فاستحلفهم ﴿لَيُؤْمِنُن بِهَا﴾."). (١٧١/١)

٣٥٨٨٦ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي معشر ـ قال: كلَّم رسولُ الله ﷺ قريشًا، فقالوا: يا محمد، تخبرُنا أنَّ موسى كان معه عصًا يضرِبُ بها الحجر، وأنَّ عيسى كان يُحيى الموتى، وأنَّ ثمود كان لهم ناقة؛ فأتِنا من الآيات

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٩٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٣.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٢.(٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٣٢٦، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٥، وابن أبي حاتم ١٣٦٨/٤ ـ ١٣٦٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

والمنظلة المنظلة

حتى نُصَدِّقَك. فقال رسول الله ﷺ: ﴿أَيُّ شيء تُحبُّون أَن آتَيكم به؟›. قالوا: تجعلُ لنا الصَّفا ذهبًا. قال: ﴿فإن فعلتُ تَصَدُّقوني؟›. قالوا: نعم، والله، لن فعَلْتَ لَتَتَبِعتَك أَجمعون. فقام رسول الله ﷺ يدعو، فجاءه جبريل، فقال له: إن شئتَ أَصْبَح ذَهبًا، فإن لم يُصدِّقوا عند ذلك لَنَعَلَبتَهم، وإن شئتَ فاتْرُكُهم حتى يتوبَ تائبُهم. فقال: ﴿بل يتوب تائبُهم، فقال: ﴿بل يتوب تائبُهم، فأنزل الله: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْنَتِهم الله قوله: ﴿يَهَهَالُونَ ﴾ [الانعام: يتوب تائبُهم؟

۲۰۸۸۷ \_ عن محمد بن السائب الكلبي، مثل ذلك (۲). (ز)

٢٥٨٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِمَنَهِمْ﴾، وذلك أنَّ كفار مكة حلفوا للنبي ﷺ: ﴿لَهِن جَمَّتُهُمْ مَلَيُّ لَيُّتِينَنَ بِهَا ﴾ (٣٠). (ز)

٢٥٨٩ ـ عن عبدالملك ابن جُريْج ـ من طريق حجَّاج ـ: ﴿وَأَلْفَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْسَنِهِمْ لَهِن جَمَّةَتُهُمْ مَايَةٌ ﴾ في المستهزئين، هم الذين سألوا رسول الله ﷺ الآيةً؛ فنزَل فيهم: ﴿وَأَنْسَمُوا بِاللَّهِ﴾ حتى ﴿وَلَكِنَ أَصَّغَرُهُمْ يَجْهَلُونَ﴾ [الإنعام: ٢١١]<sup>(٤)</sup>. (١٧١/٢)

#### 🇱 تفسير الآية:

• **۲۰۸۹ ـ** عن **عبدالله بن عباس ـ** من طريق عبدالله بن الحارث ـ قال: القَسَم يمين<sup>(ه)</sup>. (۱۲/۱۶)

٢٥٨٩ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق عبدالكريم \_ قال: القسَمُ يمين. ثم قرأ:
 ﴿ وَأَنْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِكَنِّيمٌ ﴾ (٦) . (١/ ١٧١)

٢٥٨٩٢ \_ عن سليمان الأعمش \_ من طريق زائدة بن قدامة \_ أنَّه قرأ =

٢٥٨٩٣ \_ وزعم أنَّ يحيى بن وثاب يقرأ: ﴿وَأَتْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْنَتِمْ﴾، وهو الحَلِف (٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص٢٢٢ ـ ٢٢٣، وابن جرير ٩/ ٤٨٥ ـ ٤٨٦.

قال ابن كثير في تفسيره ٣/٣١٦: •هذا مرسل، وله شواهد من وجوه أخر».

<sup>(</sup>٢) أورده الثعلبي ٤/ ١٧٩، والبغوي ٣/ ١٧٧. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٢٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٧/٥٥٨ (١٢٤٥٦).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٨/٤.

وَ مِنْ الْمُعْمِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينِينِي اللَّهِ مِنْ ا

٢٥٨٩٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: إذا حلف الرجلُ بالله سبحانه فهو جَهْدٌ . رز)

٢٥٨٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتَكَنِّم ﴾ فمَن حلف بالله فقد اجتهد في اليمين، وذلك أنَّ كفار مكة حلفوا للنبي ﷺ: ﴿إَنِهُ جَاءَتُهُم عَالَهُ ﴾ كما كانت الأنبياء تجيء بها إلى قومهم ﴿لَيُؤْمِنُنَ بِهَا﴾: ليؤمنن بالآية (٢٠). (ز)

# ﴿ قُلْ إِنَّمَا ٱلْآَبَتُ عِندَ اللَّهِ وَمَا يُشْهِرُكُمْ أَنْهَاۤ إِذَا جَلَةَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ۖ ﴿

#### 🏶 قراءات الآية، وتفسيرها:

٢٥٨٩٦ - عن عبد الله بن عباس، قال: أنزِلت في قريش: ﴿وَأَقْسَمُوا وَاللّهِ جَهْدَ أَتَدَنِيمَ لَهُ عَلَيْهُمْ مَالِلّهُ لَيْقُونُمْ فِي المعشر المسلمين لَهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ لَيْمَا الْأَيْثُ عِندَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ فِي المعشر المسلمين ﴿انّهَا إِذَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

٣٦٣٧ رجَّح ابنُ تيمية (٣/ ٨٦) مستندًا إلى اللغة قراءة النصب، فقال: •في ﴿أَنْهَا﴾ قراءتان؛ فقراءة النصب أحسن القراءتين، وهي التي أشكلت على كثير من أهل العربية حتى قالوا: إنَّ «أَنَّ بمعنى «لعل»، وذكروا ما يشهد لذلك. وإنما دخل عليهم الغلط لأنَّهم ظنوا أن قوله: ﴿وَنَقَلِبُ إَنْهِكُهُمْ جَملة مبتدأة يخبر الله بها، وليس كذلك، ولكنها داخلة في خبر ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٧٩/٤، وتفسير البغوي ٣/١٧٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتلً بن سليمان ١/ ٥٨٣. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٢٦. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.
 (٥) أخرجه ابن جريع ٤٨٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٦٨/٤ من طريق ابن جريع، عن ابن كثير. وعزاه

السيوطي إلى أبي الشيخ. وقرأ بكسر الألف ابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب، وخلف، وعن أبي بكر بالكسر والفتح، وقرأ الباقون بالفتح. ينظر: النشر ١٩٦/٢.

٢٥٨٩٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال الله لنبيّه ﷺ: ﴿ وَلَمْ إِنَّمَا ٱلْآيَتُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ إن شاء أرسلها، وليست بيدي، ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ ﴾: وما يدريكم ﴿ أَنْهَا إِذَا عَلَمْتَ لَا يُوْمِدُنْ ﴾ إن الشقاء (١٠). (ز)

٢٥٩٠٠ ـ عن النضر بن شُمَيل، قال: سأل رجل الخليل بن أحمد عن قوله: ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتْ لا يُؤْمِئُونَ﴾. فقال: ﴿أَنْهَا ﴾: لعلها، ألا تَرَى أنَّك تقول: اذهَبْ إنَّك تأْمِنُ إنَّك تأْمِنُ (١٧٢/٠).

۲۰۹۰۱ ـ عن عبدالله بن يزيد ـ من طريق إسحاق ـ قال: ﴿إِنَّمَا ٱلْآيَكُ عِندَ ٱللَّهِ﴾، ثم تستأنف، فيقول: ﴿إِنَّهَا إِذَا جَاءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ﴾(٣١٥:٢٣]. (ز)

== «أن» ومتعلقة بـ «إذا»، والمعنى: وما يشعركم إذا جاءت أنهم لا يؤمنون، وأنا نقلب أفئدتهم وأبصارهم بعد مجيئها كما لم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم».

<u>٣٣٦٤</u> نقل ابنُ عطية (٣/ ٤٤٠) حكاية ابعض المفسرين أنَّ في آخر الآية حَدْفًا يُستغنى به عن زيادة: لا، وعن تأويلها بمعنى: لعلَّ، وتقديره عندهم: أنها إذا جاءت لا يؤمنون أو يؤمنون. ثم انتقد قولهم مستندًا إلى لفظ الآية قائلًا: الوهذا قول ضعيف، لا يعضده لفظ الآية، ولا يقتضيه.

الته اختلف المفسرون في المخاطب بقوله تعالى: ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا جَلَتُتَ لا يُؤْمِنُونَ﴾ على قولين: الأول: أنها خطاب للمشركين. وهو قول مجاهد، وعبدالله بن يزيد، وهذا المعنى على قراءة مَن قرأ: ﴿إِنَّهَا﴾ بكسر الهمزة. الثاني: أنها خطاب من الله تعالى للنبي ﷺ وأصحابه، وهذا المعنى على قراءة مَن قرأ: ﴿أَنْهَا﴾ بفتح الهمزة. وتأوّل بعض من قرأها بالفتح أنها بمعنى: لعلها.

ورجَّح ابنُ جرير (٤٨٩/٩) مستندًا إلى القراءات القول بأنَّ الخطاب للنبي ﷺ وأصحابه، وأن ﴿أَنْهَا﴾ بمعنى: لعلها؛ وعلَّل ذلك بقوله: «لاستفاضة القراءة في قرأة الأمصار بالياء من قوله: ﴿لاَ يُؤْيِنُونَ﴾».

وانتقد قول مجاهد، وعبدالله بن يزيد مستندًا إلى شفوذ القراءة بذلك، فقال: قولو كان قوله: ﴿وَمَا يُشْوِرُكُمْ ﴾ بالتاء، وذلك قوله: ﴿وَمَا يُشْوِرُكُمْ ﴾ بالتاء، وذلك وإن كان قد قرأه بعض قرأة المكيين كذلك فقراءة خارجة عما عليه قرأة الأمصار، وكفى بخلاف جميعهم لها دليلًا على ذهابها وشذوذها».

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٥٨٣ ـ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٨٧.

وللمنابع المنابعة المنافق

## ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ وَأَبْعَكُمُ هُمْ كُمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِدِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾

٢٥٩٠٢ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية - في قوله: ﴿وَثَقَلِبُ آفِئَكَتُهُمْ
 وَأَبْعَكَرُهُمْ كُمَا لَرْ يُؤْمِنُوا بِهِ اَوْلَا مُرَّرَةٍ ، قال: لَمَّا جحد المشركون ما أنزل الله لم تثبت قلوبهم على شيء، ورُدَّت عن كلِّ أمر(١). (١٧٢/١)

٣٠٩٠٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قال: أخبر الله سبحانه ما العبادُ قائلون قبل أن يقولوه، وعملهم قبل أن يعملوه، قال: ﴿وَلَا يُنْبِئُكُ مِنْ مَنْ خَبِرِ ﴾ [فساطر: ١٤]، ﴿أَن تَقُولَ نَفْشُ بَحَسَرَقَ عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ مِنْ السَّيْفِينَ ﴾ [فساطر: ١٤]، ﴿أَن تَقُولَ نَفْشُ بَحَسَرَقَ عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَكِنَ السَّيْفِينَ ﴾ [الزمر: ٥٠ ـ ٥٨]، يقول: من تَرَى المُمْلَينَ ﴾ [الزمر: ٥٠ ـ ٥٨]، يقول: من المهتدين. فأخبر الله سبحانه أنهم لو رُدُّوا لَعادوا لما نهوا عنه، وإنهم لكاذبون، وقال: لو رُدُّوا إلى وقال: لو رُدُّوا إلى النيا لحيل بينهم وبين الهدى، كما حلنا بينهم وبينه أول مرة وهم في الدنيا (١٠). (ز) النيا لحيل بينهم وبين الهدى، كما حلنا بينهم وبينه أول مرة وهم في الدنيا (١٠). ويو جنناهم بالآيات التي سألوا ما آمنوا بها، كما لم يعني: نَحُول بينهم وبين الإيمان، ولو جنناهم بالآيات التي سألوا ما آمنوا بها، كما لم يؤمنوا بالتي قبلها؛ مثل انشقاق القمر وغيره، عقوبة لهم على ذلك (١). (ز)

٧٩٩٠٠ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جُرينج \_ في قوله: ﴿ وَلَقَلِبُ آتِكَتُهُم ﴾، قال: نَحُولُ بينَهم وبين الإيمان لو جاءتهم كلُّ آية، كما حُلْنا بينَهم وبينة أولَ مرة (٤٠) . (١٧١/٦)

<sup>==</sup> وذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٣٩) أنَّ مَن ﴿قرأ ﴿يُؤْمِنُونَ﴾ بالياء \_ وهي قراءة ابن كثير، ونافع، وأبي عمرو، والكسائي \_ فيحتمل أن يخاطب أولًا وآخرًا المؤمنين، ويحتمل أن يخاطب بقوله تعالى: ﴿وَمَا يُشْمِرُكُمُ﴾ الكفار، ثم يستأنف عنهم للمؤمنين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٠، وابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ٤٩١، وابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤ مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨١، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩.٩٩، وابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤ من طريق ابن جريج، عن ابن كثير. وعزاه
السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

۲۹۹۰۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَنَقَلِبُ أَشِدَتُهُم ﴾ يعني: قلوبهم، ﴿ وَآَبْصَكُوهُم ﴾ عن الإمم الإيمان، ﴿ كُمَّا أَوْ يُوسُولُ بِهِ قَالَ مُرَّو ﴾ يقول: كما لم يؤمن بها أوائلهم من الأمم الخالية بما سألوا من الآيات قبلها، فكذلك كفار أهل مكة لا يُصَدِّقون بها إن جاءتهم آية (٢) إن (ز)

۲۰۹۰۸ - عن عبدالرحمن بن زید بن أسلم - من طریق ابن وهب - في قوله:
 وَنُقَلِّبُ أَشِدَتُهُمْ وَأَيْسَكَرُهُمْ، قال: نمنعهم من ذلك كما فعلنا بهم أول مرة. وقرأ:
 وَلَمَا لَا يُؤْمِنُوا بِهِدَ أَنَّكُ مَرَّةٍ اللَّهِ (٣) (ز)

الته ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٤٢ بتصرف) ثلاث احتمالات لعود الضمير في ﴿ بِهِ ﴾: الأول: «أن يعود على القرآن». الشالث: «أن يعود على القرآن». الشالث: «أن يعود على النبي ﷺ».

ووجّه أبنُ عطية (٣/ ٤٤١) القول الأول بقوله: «ومعنى الآية: أنَّ هؤلاء الذين أقسموا أنهم يؤمنون إن جاءت آية نحن نقلب أفئدتهم وأبصارهم أن لو جاءت فلا يؤمنون بها كما لو يؤمنوا أولٍ مرة بما دُعوا إليه من عبادة الله، فأخبر الله تعالى على هذا التأويل بصورة فِعْلِه بهم».

وعلَق ابنُ القيم (٣٦٣/١) على القول الثالث بقوله: "وهذا معنّى حسن، فإنَّ كاف التشبيه تتضمن نوعًا من التعليل، كقوله: ﴿وَأَصِّين كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ﴾ [القصص: ٧٧]، وقوله: ==

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٠، وابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

## ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي كُلْفَيْنِهِمْ ﴾

٢٥٩٠٩ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ قوله: ﴿ فِي كُلْفَيْنِهِمْ ﴾: في كفرهم (١). (ز)

۲۰۹۱۰ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ، مثل ذلك<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٥٩١١ \_ عن أبي العالية الرياحي \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿فِي كُلْيَتِهِمُهُ، يعني: في ضلالتهم (٣). (ز)

٢٥٩١٢ \_ عن قتادة بن دعامة =

**٢٥٩١٣ ـ** والربيع، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲۰۹۱۶ \_ عن أبي مالك غزوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿وَنَذَرُكُمْ ﴿ وَنَذَرُكُمْ ﴿ وَنَذَرُكُمْ ﴿ وَنَذَرُكُمْ ﴿ وَنَدَرُكُمْ ﴿ وَ اللَّهُ عَنِهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ ( ) . ( )

= ﴿ كُنّا أَرْسَلْنَا فِيضُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايْنِنَا وَرُزَّذِكُمْ وَيُقْلِمُكُمْ الْكِتْبَ وَالْمِكْمُ وَيُعْلِمُكُمْ الْكِتْبَ وَالْمِكْمُ الْكِتْبَ وَالْمِكْمُ الْمَاءَ وَاللّٰذِي حَسَّن اجتماعَ التعليلِ والنشبية الإعلامُ بأنَّ الجزاء من جنس العمل في الخير والشر».

ورجَّحُ ابنُ جَرير (٩/ ٤٩١) مستندًا إلى لغة العرب أنَّ المعنى: ونُقَلِّبُ افندتهم فنُزيعُها عن الإيمان، وأبصارهم عن رؤية الحق ومعرفة موضع الحُجَّة، وإن جاءتهم الآية التي سألوها فلا يؤمنوا بالله ورسوله وما جاء به من عند الله، كما لم يؤمنوا بتقليبنا إيَّاها قبل مجيئها مَرَّة قبل ذلك. وذلك هو القول الأوّل، ثم قال: فإنَّ الله ـ جلَّ ثناؤه ـ أخبر عن هؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم: لئن جاءتهم آية ليؤمنُنَّ بها، أنه يُقلِّب أفندتهم وأبصارهم ويُصَرِّفُها كيف شاء، وأنَّ قله: ﴿كَمَا لَوَ وَلَهُ مَرَةٍ لهُ دليلٌ على محذوف من الكلام، وأنَّ قوله: ﴿كَمَا لَوَ تَشِيهُ مَا بعدَه بشيء فَلِلُهُ مَرَةٍ لهُ دليلٌ على محذوف من الكلام، وأنَّ قوله: ﴿كَمَا لَهُ تَشِيهُ مَا بعدَه بشيء فَلِلُهُ وإذا كان ذلك تأويله كانت الهاء من قوله: ﴿كَمَا لَوَ يُؤْمِنُوا بِهِ كنايةً ذِكْرِ التَّقْلِيبِهِ. وَإِنَّ اللهُ عن فرقة أنَّ المعنى: \*ونقلب أفندتهم وأبصارهم في النار وفي لهيبها في الآخرة لِما لم يؤمنوا في الدنيا ﴿ في المنيا ﴿ في الدنيا ﴿ في الدنيا ﴿ فَيُنَهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ مَهُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤. (٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧٠/٤.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٠.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٠/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤.

والمنابعة المنابعة المنافئة

٢٥٩١٥ ـ قال عطاء: ﴿وَنَذَرُهُمْ﴾: نخذلهم، وندعهم في ضلالتهم<sup>(١)</sup>. (ز) ٢٥٩١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنَذَرُهُمْ فِي طُفَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾، يعني: في ضلالتهم<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿يَسْمَهُونَ ۞﴾

٢٥٩١٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿يَهْمَهُونَ﴾، قال: يتمادون (٣٠). (ز)

**٢٥٩١٨** ـ عن إسماعيل السُّدِّي، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٥٩١٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ قوله: ﴿يَهْمَهُونَ﴾، قال: في كفرهم يترددون(٥٠). (ز)

٢٥٩٢٠ ـ عن أبي العالية الرياحي =

٢٥٩٢١ ـ وأبي مالك غزوان الغفاري =

۲۰۹۲۲ \_ والربيع بن أنس، مثل ذلك (٦). (ز)

۲۰۹۲۳ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طریق ابن أبي نجیح، وابن جریج \_ في قوله:
﴿وَنَكَدُومُمْ فِي طُفْيَنَهِمْ يَهْمَهُونَ﴾، قال: يتَردُّدون (١٧١/١)

٢٥٩٧٤ ـ قال عطاء: ﴿وَنَذَرُهُمْ فِي كُلْفَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾: نخذلهم، وندعهم في ضلالتهم يتمادُوْن (٨٠). (ز)

٧٩٩٧٠ ـ عن سليمان بن مهران الأعمش ـ من طريق سفيان ـ ﴿فِي كُلْفَيْنِهِدُ يَمْمُونَ﴾، قال: يلعبون<sup>(٩)</sup>. (ز)

٢٥٩٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَهْمَهُونَ﴾: يترددون، لا نُخرِجهم منها أبدًا (١٠٠. (ز)

(١) تفسير البغوي ٣/ ١٧٩.

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٠/٤.

(٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤.

 <sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧٠/٤.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٠.

 <sup>(</sup>٧) علّقه ابن أبي حاتم ١٣٦٩/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٠/٤.

<sup>(</sup>٨) تفسير البغوي ٣/ ١٧٩.

<sup>(</sup>١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٤.

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٩٢٧ ـ عن أم الدرداء: أنَّ أبا الدرداء لَمَّا احتُضِر جعل يقول: مَن يعملُ لمثلِ يومي مدا؟ مَن يعملُ لمثلِ يومي هذا؟ مَن يعملُ لمثلِ ساعتي هذه؟ مَن يعملُ لمثل مَضْجَعي هذا؟ ثم يقول: ﴿وَنُقَلِّبُ أَثْنِكُمْمُ فِي كُلْقِيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾. ثم يُغْمَنُ فَيْ كُلْقِيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾. ثم يُغْمَى عليه، ثم يُغْمِنُ، فيقولُها، حتى قُبض (١٠ /١٠)

## ﴿ وَلَوْ أَلْنَا زَلْكَ إِلَيْهِمُ النَّلَتِكَ قَلْمُنْهُمُ النَّوْقَ رَحَمَنُوا عَلَيْهِمْ كُلَّ مَنَىو فَمُلا مَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَنْنَاهُ اللهُ وَلَكِنَّ أَضَائِهُمْ يَجْمُلُونَ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٢٥٩٢٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق على بن أبي طلحة - ﴿ وَلَوْ آتَنَا رَبَّكُمْ إِلَيْهُمْ الْمَوْدَ وَكُو آتَنَا رَبَّكُمْ إِلَيْهُمْ وَكُولُوا لِيُومِدُونِهِ أَي: أهل الشقاء، ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءُ اللَّهُ ﴾ أي: أهل السعادة الذين سبق لهم في علمه أن يَذخلوا في الايمان (٣٠). (١٧٣/٦)

٢٥٩٢٩ ـ قال الحسن البصري: ﴿ مَا كَانُواْ لِيُوْمِنُوا ﴾ هذا حين قالوا: ابعث لنا موتانا نسألهم: أحقَّ ما تقول أم باطل؟ ولقولهم: ﴿ وَلَوْلاَ أَنِنَ عَلَيْنَا ٱلْمُلَتَهِكُمُ ﴾ [الفرقان: ٢١]، ولقولهم: ﴿ وَلَوْ تَأْنِدَ إِلَيْهِ وَالْمُلَتِكَةِ قَبِيلًا ﴾ [الإسراه: ٢٦]. يقول: لو فعلنا هذا بهم حين يسرونه عيانًا، ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاهَ اللّهُ وَلَكِنَ آَكَةُومُمْ يَبْهَلُونَ ﴾ أي: لا يعلمون (٣). (ز)

٢٥٩٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عما علِمَه فيهم، فقال: ﴿ وَلَوْ أَلْنَا زَالْنَا اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك (۳۲)، وابن أبي شيبة ٣١٤/١٣، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٠٦٦)، وابن عساكر ١٩٧/٤٧ ـ ١٩٨. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٩١ \_ ٩٢ \_.

فأخبروهم بأنَّ الذي يقول محمد حق ﴿ مَنَا كَانُواْ لِيُوْمِنُوا ﴾ يعني: لِيُصَدِّقُوا، ﴿ إِلَّا أَنْ 
يَكُلُهُ اللهُ ﴾ لهم الإيمان، ﴿ وَلَكِئَ أَكُنَّمُ أَهُ أَكْثُر أَهُل مِكَة ﴿ يَبَهَلُونَ ﴾ (()
٢٥٩٣١ ـ عن عبدالملك ابن جُرِيْج ـ من طريق حجَّاج ـ قال: نزلت في المستهزئين النين سألوا النبي ﷺ الآية، فقال: ﴿ قَلْ ﴾ يا محمد: ﴿ إِنَّمَا الْآيِثُ عِندَ اللهِ وَمَا 
يُشْهِرُكُمُ أَنْهَا إِذَا جَآمَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . ونزل فيهم: ﴿ وَلَوْ آَنَنَا زَلْنَا إِلْيَهُمُ اللّهِكَ وَكُلُهُمُ 
الْمُونَ وَحَمْنًا عَلَيْمٍ مُل فَيْهِ فَهُلا ﴾ (٢١ مناه . (ز)

## ﴿وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ ثُمُّلًا﴾

🏶 قراءات الآية، وتفسيرها:

۲۰۹۳۲ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_: ﴿وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُّ مَنْهِمْ كُلُّ مَنْهُمْ وَيُلَاكِهِ. قال: مُعايَنة (١٩٣٦٠). (١٧٣/٦)

الما اختلف فيمن عُنِي بهذه الآية؛ فقال ابن جريج: إنَّ ذلك نزل في المستهزئين برسول الله ﷺ، وما جاء به من عند الله، من مشركي قريش. وقال ابن عباس: إنما قيل: ﴿إِلَّا أَنْ يَشَاهُ اللَّهُ فَاستثنى ذلك من قوله: ﴿إِلَّا أَنْ يَشَاهُ اللَّهُ فَاستثنى ذلك من قوله: ﴿إِلَّا أَنْ يَشَاهُ اللَّهُ فَاستثنى ذلك من قوله: ﴿إِلَّا أَنْ يَشَاهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ورَجَّعَ أَبِن جَرِير (4/ ٤٩٤) القول الثاني مستندًا إلى العموم، فقال: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ آتِكَنهِم عمَّ بقوله: ﴿ فَنَا كَانُوا لِيُهِمُونُهِ القومَ الذِين تَقَدَّم ذكرُهم في قوله: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ آتِكَنهِمَ لَهَن كَاتَتُهُمْ كَانَّهُ لِيَّقِهُنَ يَهَا ﴾. ثم بَيَّن احتمالية قول ابن جريج وجوازه، لكنه انتقله مستندًا لعدم قيام دليل على صحته، ولمخالفته دلالة العموم، فقال: وقد يجوز أن يكون الذين سألوا الآية كانوا هم المستهزئين الذين قال ابن جريج إنهم عنوا بهذه الآية، ولكن لا دلالة في ظاهر التنزيل على ذلك، ولا خبر تقوم به حجة بأنَّ ذلك كذلك، والخبر من الله خارج مخرج العموم، فالقول بأنَّ ذلك عني به أهل الشقاء منهم أولى لما وصفنا».

وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٤٤٢) قول ابن جريج بقوله: •وهذا لا يثبت إلا بسند». ٣٣٦٩ ذكر ابن جرير (٤٩٤/٩ ـ ٤٩٥) أنَّ قول ابن عباس هذا من طريق على، وكذا قول ==

وهي قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وابن عامر، وقرأ بقية العشَّرة: ﴿قُلَّا﴾ بضم القاف، والباء. =

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٤٩٣. وعزا السيوطي إلى أبي الشيخ شطره الأول.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٥٩٣٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ قوله: ﴿ وَلَقُ آتَنَا زَلْنَا إِلَيْهُمُ الْمَنْهُ مُلْكُهُ مَنْ وَهُلَاكُهُ ، يقول: لو استقبلهم ذلك كله لم يؤمنوا، إلا أن يشاء الله (١). (ز)

**۲۰۹۳**۴ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿وَحَشَرَا عَلَيْمٍمْ كُلَّ شَيْمٍ قُبُلَا﴾، قال: أفواجًا قبيلًا<sup>(۲)[۲۲۷]</sup>. (۱۷۳/۱)

٢٥٩٣٥ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿وَحَشَرَنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قِبَلًا﴾، أي: فعايَنوا ذلك مُعايَنة<sup>(٣)</sup>. (١٧٣/٦)

٢٥٩٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال: ﴿وَحَثَرَنَا كَلَيْمٍ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلُا﴾، يعني: عَيَانًا''ُ. (ز)

۲۰۹۳۷ \_ عن عبدالله بن يزيد \_ من طريق إسحاق \_ قرأ عيسى: ﴿قُبُلُا﴾، ومعناه: عيانًا(٥)(١٣٧٠). (ز)

== قتادة يأتي على أنَّ قوله: ﴿ يُلِكُ ﴾ بمعنى المعاينة الذي هو أحد الوجوه في قراءتها بالضم.
 وبنحوه قال ابنُ كثير (١٣٧/٦).

الات علّ ابن كثير (٦/ ١٣٧) على قول مجاهد بقوله: (أي: تعرض عليهم كل أمة بعد أمة، فيخبروهم بصدق الرسل فيما جاؤوهم به.

وذكر ابنُ جرير (٩/ ٤٩٥ ـ ٤٩٦) أنَّ هذا القول ـ وكذا قول عبدالله بن يزيد من طريق إسحاق ـ يأتي على أنَّ قوله: ﴿ قُبُلاً ﴾ بمعنى: قبيلة قبيلة، الذي هو أحد أوجه قراءتها بالضم.

وبنحوه قال ابن كثير (٦/ ١٣٧).

<sup>=</sup> انظر: النشر ٢/ ٢٦١ ـ ٢٦٢، والإتحاف ص٢٧١ ـ ٢٧٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٦، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٠.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٩٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٩٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤. (٥) أخرجه ابن جرير ٩٦/٩.

000 8

۲۰۹۳۸ ـ عن عبدالله بن يزيد ـ من طريق إسحاق ـ مَن قرأ: ﴿قُبُلاَ﴾ مَعناه: قبيلًا قبيلًا(''. (ز)

**٢٥٩٣٩ ـ** عن **عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ** من طريق ابن وهب ـ في قوله : ﴿وَحَشَرْنَا عَلَيْمَ كُلُّ مَقْرِه ثَمُلَا﴾، قال : حشروا إليهم جميعًا، فقابَلوهم، وواجَهوهم<sup>(٢٧</sup>)<sup>[٢٣٧]</sup>. (ز)

## ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّي نَهِيَ عَدُوًّا شَيَعِلِينَ ٱلإنِنِ وَٱلْجِنِّ بُوحِي بَقْضُهُمْ إِلَى بَقْضِ﴾

٢٥٩٤٠ ـ عن أبي أمامة، قال: قال رسول الله ﷺ: ايا أبا فر، تعَوَّذُ بالله من شرِّ شياطين الجن والإنس، قال: «نعم، شياطين الجن والإنس، قال: «نعم، ﴿شَيَطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِينِ يُوْجِى بَتَشْهُمْ إِلَى بَتَيْنِ رُحَّرُكَ الْقَوْلِ عُرُولًا﴾" (١٧٣/٠).

البعد التعلق في قراءة قوله: ﴿ الله قَلَ الله الله الله الله الله في قراءة قوله: ﴿ وَيَلَا ﴾ بكسر القاف وفتح البه بمعنى: معاينة ، من قول القائل: لقيته قبلاً ، أي: معاينة ومجاهرة. وقرأته قرأة الكوفيين والبصريين: ﴿ الله في بسم القاف والباء. وللقراءة الثانية ثلاثة أوجه: أحدها: أن يكون القبل : الضمناء والكفلاء، وكون القبل: الضمناء والكفلاء، وتأويل الكلام: وحشرنا عليهم كل شيء كفلاء يكفلون لهم بأن الذي نعدهم على إيمانهم بالله إن آمنوا، أو نوعدهم على كفرهم بالله إن هلكوا على كفرهم، ما آمنوا إلا أن يشاء الله . والوجه الآخر: أن يكون القبل بمعنى المقابلة والمواجهة، من قول القائل: أن أتبتك قُبلًا لا دبرًا، إذا أتاه من قبل وجهه، ومنه قوله تعالى: ﴿ الله عن الزمن. والوجه الثالث: أن يكون معناه: وحشرنا عليهم كل شيء قبيلة قبيلة، صنفًا صنفًا، وجماعة جماعة. فيكون يكون معناه: وحشرنا عليهم كل شيء قبيلة، فيكون القبل جمع الجمع. ينظر: تفسير ابن جوير (٩/ ٤٩٤ ـ ٤٩٥)، وتفسير ابن عطية (٣/ ٤٣٣ ـ ٤٣٣).

ورجَّح ابنُ جرير (٤٩٦/٩ بتصرف) قراءة الضم مستندًا إلى لغة العرب، فقال: «وأَوْلَى القراءتين في ذلك بالصواب عندنا... لِما ذكرنا من احتمال ذلك الأوجه التي بينًا من المعاني، وأن معنى القِبَل داخل فيه، وغير داخل في القِبَل معانى القُبُل».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٩٦/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٦١٨/٣٦ ـ ٦١٩ (٢٢٢٨٨) مطولًا، وابن أبي حاتم ١٣٧١/٤ (٧٧٨٦) واللفظ له. قال الهيثمي في المجمع ١٩٥١ (٧٢٥): «ومداره على على بن يزيد، وهو ضعيف.

007 4

Yoq٤١ \_ عن أبي ذرِّ، قال: قال لي النبيُّ ﷺ: ﴿يَا أَبَا ذَرِّ، تَعَوَّذُ بِاللهِ مِن شرِّ شياطين الإنس والجن». قلتُ: يا رسول الله، وللإنس شياطين؟ قال: ﴿نعم، (١٠ /١٠) ١٧٤)

م ٢٥٩٤٧ ـ عن ابن مسعود، قال: قال النبي ﷺ: أما من أحد إلا وقد وُكُل به قرينُه مِن الجنِّ. قالوا: وإيَّاك يا رسول الله؟ قال: (وإياي، إلا أنَّ الله أعانني عليه، فأسُلَم، فلا يأمرني إلا بغير، (ز)

۲۰۹٤٣ \_ عن عبد الله بن مسعود، قال: الكَهَنة هم شياطين الإنس<sup>(٣)</sup>. (١٧٠/٦)

٢٥٩٤٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحّاك \_ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلَتَا لِكُلِّ عَمَلَتَا لِكُلِّ عَمَلَتَا الْكُلِّ عَمَلَتَا الْكُلِّ عَمَلَتَا الْكِلْ عَيْمَ عَلَىٰ الْإِنس يَضِلُونهم مثلَ شياطين الإِنس يُضِلُونهم، فيلتقي شيطان الإِنس وشيطان الجن، فيقول هذا لهذا: أَصْلِلْه بكذا، وأَضْلِلْه بكذا، وأَضْلِلْه بكذا، فهو قوله: ﴿وَيُوحِي بَعَشُهُم إِلَى بَعْنِ رُخْرُكَ ٱلْقَوْلِ خُرُوزًا﴾. وقال ابن عباس: الجنَّ هم الجانُّ، وليسوا بشياطين، والشياطين ولد إبليس، وهم لا يموتون إلا مع إبليس، والجن يموتون، فمنهم المؤمن، ومنهم الكافر''). (١٧٤/١)

٢٥٩٤٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٥٩٤٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطاء - في قوله: ﴿ يُومِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ يقول: ﴿ وَإِلَّا اللهِ يقول: ﴿ وَإِلَّا اللهِ يقول: ﴿ وَإِلَّا اللهِ يَعْفُلُهُمْ إِلَىٰ اللهِ يقول: ﴿ وَإِلَّا اللهِ عَلَىٰ اللهِ يقول: ﴿ وَإِلَّا اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الل

۲۰۹٤۷ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

۲٥٩٤٨ ـ وعطاء الخراساني، نحو ذلك(٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣٠/ ٣١٦ ـ ٣٣٤ (٢١٥٤٦) بطوله، والنسائي ٨٥/٥٧ (٥٠٠٧)، وابن جرير ٢٠٠/٥٠. قال ابن كثير في تفسيره ٣١٩/٣ عن طريق ابن جرير: «وهذا أيضًا فيه انقطاع، وروي متصلّاً». وقال ٣/ ٣٢٠: ففيله طرق لهذا الحديث، ومجموعها يفيد قوته وصحته. وقال الهيثمي في المجمع ١٥٩/١ ـ ١٦٠
(٣٢٧): «وفيه المسعودي، وهو ثقة، ولكنه اختلط».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ٤/٢١٦٧ ـ ٢١٦٧ (٢٨١٤)، وعبد الرزاق في تفسيره ٢٣/٣ (٨٤٨). وأورده الثعلبي ٤/
 ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخِرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٢ إلى قوله تعالى: ﴿عُرُورًا﴾. وعزاه السيوطي لأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٤ ١٣٧٢.

<sup>(</sup>٦) أخِرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) علُّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٢.

٢٥٩٤٩ \_ قال مجاهد بن جبر =

٢٥٩٥٠ \_ والحسن البصري: إنَّ من الإنس شياطين، كما أنَّ مِن الجن شياطين<sup>(۱)</sup>. (ز)

**٢٥٩٥١** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في الآية، قال: شياطين الجنّ يوحون إلى شياطين الإنس؛ كفار الإنس<sup>(٢)</sup>. (١٧٥/١)

٢٥٩٥٢ \_ قال الضحاك بن مزاحم =

**Yoqov** \_ ومحمد بن السائب الكلبي: معناه: شياطين الإنس التي مع الإنس، وشياطين الجن التي مع الإنس، وشياطين الجن التي مع الجن، وليس للإنس شياطين، وذلك أنَّ إبليس جعل جنده فريقين، فبعث فريقًا منهم إلى الإنس، وفريقًا منهم إلى الجن، وكلا الفريقين أعداء للنبي ولأوليائه، وهم الذين يلتقون في كل حين، فيقول شيطان الإنس لشيطان الجنّ: أضللتُ صاحبي بكذا فأضِلَّ صاحبك بمثله، وتقول شياطين الجن لشياطين الإنس كذلك، فذلك وحيُ بعضهم إلى بعض (٣). (ز)

٢٥٩٥٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سعيد بن مسروق ـ ﴿شَيَعُلِينَ ٱلْإِنْسِ وَٱلْهِينَ﴾، قال: ليس في الإنس شياطين، ولكن شياطين المجن يوحون إلى شياطين الإنس، وشياطين الإنس يوحون إلى شياطين الجن<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٥٩٥٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق السدي ـ في قوله: ﴿يُوحِي بَتَضُهُمّ إِلَىٰ بَتَشِ رُخَرُفَ الْقَوْلِ خُرُوزًا﴾، قال: للإنسان شيطان، وللجنيّ شيطان، فيَلْقَى شيطانُ الإنس شيطانَ الجن، فيوحي بعضهم إلى بعضِ زخرف القول غرورًا(٥٠. (ز)

٢٥٩٥٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبي يزيد المدني ـ قال: قدمت على المختار، فأكرمني، وأنزلني عليه حتى كان يتعاهد مَبِيتِي بالليل، قال: فقال لي: اخرج، فحدّث الناس. قال: فخرجتُ. فجاء رجل، فقال: ما تقول في الوحي؟ قلت: الوحي وحيان، قال الله ﷺ: ﴿بِمَا أَرْجَيْنَا ۚ إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ﴾ [بوسف: ١٣]. وقال الله: ﴿مِنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ دُخْرُفَ الْقَرَاءُ عُرِياً قَرْبَانَا اللهُ: ﴿مِنَا اللهِ اللهِ يَوْمِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ دُخْرُفَ الْقَرَاءُ عُرَواً﴾. قال:

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٠١/٩. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي نصر السُّجْزي في الإبانة، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تَفْسِيرَ النَّعلِيمِ ٤/ ١٨١، وتفسير البغوي ٣/ ١٧٩. ﴿٤) أخرجه ابن جرير ٤٩٨/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٩٨/٩.

فهمُّوا بي أن يأخذوني. فقلت: ما لكم ذاك، إنِّي مفتيكم وضيفكم. فتركوني<sup>(۱)</sup>. (ز) ٢٥٩٥٧ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق السدي ـ قوله: ﴿شَيَعْطِينَ﴾، يعنى: إبليس، وذريته (۲).

٢٥٩٥٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ شَيَاطِينَ ٱلْإِنِنِ وَالَّهِ مِنْ الْإِنس شياطين، ومن الجن شياطين، يُوحِي بعضهم إلى بعض (١٣٠/٣٠). (١٧٠/٦)

٢٥٩٥٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ: ﴿ وَكَثَيْكَ جَعَلْنَا لِكُلِ نَبِي عَدُوًا شَيَعَ مَدُوًا شَيَعَ رَبُونَ الْقَوْلِ عُرُورًا وَلَوْ شَاتَة رَبُّكَ مَا فَسَالُونَ الْقَوْلِ عُرُورًا وَلَوْ شَاتَة رَبُّكَ مَا فَسَالُونَ أَمَّا شَياطين الإنس: فالشياطين التي تُضِلُ الإنس، وشياطين الجن: الذين يضلون الجن، يلقول كلُّ واحد منهما: إني أضللت صاحبي بكذا وكذا، وأضللت أنت صاحبك بكذا وكذا، فيُعلِّم بعضهم بعضًا ثن. (ز)

٢٥٩٦٠ ـ قال مالك بن دينار: إنَّ شياطين الإنس أشدُّ عَلَيَّ من شياطين الجن،
 وذلك أنِّي إذا تعوذت بالله ذهب عني شيطان الجن، وشيطان الإنس يجيئني فيجرُني
 إلى المعاصى عَيانًا(٥٠). (ز)

اَ ٢٥٩٦٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَكَنْلِكَ﴾ يعني: وهكذا ﴿جَمَلَنَا لِكُلِي نَبِي عَدُوكَ مِن قومه، يعني: أبا جهل عدوًا للنبي ﷺ، كقولهم في الفرقان [٧]: ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَنَا الرَّيْولِ يَأْكُونِ وَلَامِنَ بَلَيْ بَعْنَ هُمَّ مَالٍ هَنَا الرَّيْولِ يَأْكِينَ الْإِنسِ وَاللَّهِيَّ بُوعِي بَعْشُهُمْ إِلَى بَعْنِ وَذَكَ أَنَّ إبليس وَكُّل شياطين بالإنس يُضِلُّونهم، ووَكَّل شياطين بالجن يُضِلُّونهم، فإذا التقى شيطانُ الإنس مع شيطان الجن قال أحدهما لصاحبه: إنِّي أَضلِلُ أنت صاحبك بكذا وكذا، فذلك قوله: ﴿يُوعِي بَعْشُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْمَالِكِ اللَّهُ وَلَهُ الْمُؤْمِي أَنْ اللَّهُ قوله: ﴿يُوعِي بَعْشُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْمَالِدُ اللَّهُ وَلَهُ الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمَالِقُونِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْعُلِهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْعُلِهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٢٣٧٤ اختُلِف في معنى هذه الآية؛ فقال قوم: معناه: شياطين الإنس التي مع الإنس، وشياطين ==

۲۳۷۳ ذكر ابن عطية (٣/ ٤٤٤) أنَّ هذا القول يؤيده حديث أبي ذر السابق.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧١ \_ ١٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/٢١٦، وابن جرير ٩/٥٠٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٤٩٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨٢، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٠. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤ ـ ٥٨٥.

## ﴿ رُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾

٢٥٩٦٢ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ رُخُرُكَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزاً ﴾، يقول: بُورًا مِن القول<sup>(١)</sup> (١/م١٠)

== الجن التي مع الجن، وليس للإنس شياطين. وقال آخرون: معناه: المردّة من النوعين.
ووجَّه ابنُ جرير (٩٩/٩ بتصرف) القول الأول الذي قاله عكرمة من طريق السدي،
ومسروق، والسدي من طريق أسباط، فقال: ﴿جعل عكرمةُ والسديُ عدوَّ الأنبياء الذين
ذكرهم الله في قوله: ﴿وَكَثَلِكَ جَمَلَتًا لِكُلِّ نَبِي عَمْدُاكِ وَالاد إبليس، دون أولاد آدم ودون
الجن، وجعل الموصوفين بأنَّ بعضهم يوحي إلى بعض زخرف القول غرورًا ولد إبليس،
وأنَّ مَن مع ابن آدم من ولد إبليس يوحي إلى مَن معَ الجن من ولده زخرف القول غرورًا».
ثم رجَّح (٩٩/٩٤٤ عـ ٥٠٠) القول الثاني مستندًا إلى السُّنَة، وساق الحديث الذي فيه قول
أبى ذر ﷺ، وساق الحديث الذي فيه قول

وكُذَا رجَّحُه ابنُ تَبِمِية (٣/ ٩٠) مستندًا إلى السياق، وأقوال السلف، فقال: (وهم شياطينهم من الإنس، كما قال عامَّة السلف، وكما يدل عليه سياق القرآن؛ فإنَّ شياطين الجن لم يكونوا يحتاجون لأن يُخُلُوا بهم، ولا هم يقولون: إنَّا معكم إنما نحن مستهزئون.

ورجَّحه ابنُ كثير (٢/ ١٤٢) مستندًا إلى الشُّنَة، فقال: «فالصحيح ما تقدم من حديث أبي ذر: 
إنَّ للإنس شياطين منهم، وشيطان كل شيء مارده. ولهذا جاء في صحيح مسلم، عن أبي ذر، 
أنَّ رسول الله ﷺ قال: «الكلب الأسود شيطان». ومعناه ـ والله أعلم ـ: شيطان في الكلاب». 
وانتقد ابنُ جرير القول الأول مستندًا إلى الدلالات العقلية، فقال: «وليس لهذا التأويل وجه 
مفهوم؛ لأنَّ الله جعل إبليس وولده أعداء ابن آدم، فكلُّ وليه لكلَّ وليه عدوٍّ. وقد خصَّ الله 
في هذه الآية الخبر عن الأنبياء أنَّه جعل لهم من الشياطين أعداء، فلو كان معنيًا بذلك 
الشياطين الذين ذكرهم السدي الذين هم ولد إبليس؛ لم يكن لخصوص الأنبياء بالخبر عنهم 
أنه جعل لهم الشياطين أعداء وجه، وقد جعل من ذلك لأعدى أعدائه مثل الذي جعل لهم». 
وانتقده ابنُ عطية (٣/ ٤٤٤) بقوله: «وهذا قولٌ لا يستند إلى خبر، ولا إلى نظر».

وعلَّق ابنُّ كثير (٦/ ١٤٢) على فهم أبن جرير من قول السدي وعكرمة أنَّ المراد بشياطين الإنس: الشياطين من الجن الذين يُضِلُّون الناس، لا أنَّ المراد منه شياطين الإنس منهم. بقوله: •ولا شك أنَّ هذا ظاهر من كلام عكرمة، وأما كلام السدي فليس مثله في هذا المعنى، وهو محتمل».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٥٩٦٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ ﴿زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزًا﴾، قال: يُحَسِّنُ بعضُهم لبعض القول؛ لِيَتَّبعوهم في فتنتهم (١) . (١٧٥/١)

٢٥٩٦٤ - عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله:
 ﴿ رُحُرُكُ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾. قال: باطِلُ القول غرورًا. قال: وهل تعرِفُ العرب ذلك؟
 قال: نعم، أمَّا سمِعتَ أوس بن حَجَر وهو يقول:

لم يَعَنُدُوكُمُ غُدُورًا ولَكِمَنْ يَدُفَعُ الآلُ جَمْعَكم والزهاءُ وقال زهياءُ وقال زهير بن أبي سُلمي:

فلا يَغُرَّنكَ دنيًا إِن سَمِعْتَ بها عندَ امرئ سرْوُه (٢) في الناس مَغْمُورُ (٣) (١٧٧/١)

**٢٥٩٦٠** ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في الآية: ﴿وَرُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزً﴾، قال: تَزْيِنُ الباطلِ بالألسنة<sup>(٤)</sup>. (١٧٥/١)

۲**۰۹٦**۳ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سعيد بن مسروق ـ قوله: ﴿وَيُخْرُكَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزًا﴾، قال: تَزْيِينُ الباطل بالألسنة<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٥٩٦٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ رُحُونَ ٱلْقَوْلِ ﴾ قال: زَخْرَفوه وزيَّنوه، ﴿ عُمُولًا ﴾ قال: يُغُرُّون به الناس والجِنَّ<sup>(٢)</sup>. (١٧٦/٦)

٢٥٩٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿يُوحِى بَهَشُهُمْ إِلَى بَهْضِ﴾ يقول: يُزيِّن بعضهم ﴿وَرُخُرُكَ ٱلْقَوْلِ عُرُولًا ﴾ يَغُرُون به الإنس والجن (٧٠. (ز) ﴿ ٢٥٩٦٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في الآية، قال: الزُخُرُفُ: المُزيَّن، حيث زيَّن لهم هذا الغرور، كما زيَّن إبليسُ لآدم ما جاء به، وقاسَمه أنَّه لَمن الناصحين (٨٠٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) النفيس الشريف. ينظر النهاية (سرى).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ١٠٥ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٢٧، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٢. وعلّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٢. وعزاه السيوطي للفريابي، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي نصر السّجزي في الإبانة، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أُخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٢٧٧٢٪.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠١ ـ ٥٠٢، وابن أبي حاتم ١٣٧٢/٤.(٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٢ بنحوه من طريق ابن وهب. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

## ﴿ وَلَوْ شَانَة رَبُّكَ مَا فَمَـٰلُومٌ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ ﴾

۲۰۹۷۰ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طریق الضحاك \_ قوله: ﴿وَمَا يُقْتَرُونَ ﴾، قال:
 ما يَكْذِبون (۱) \_ (ز)

Yoqv1\_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَوْ شَالَةَ رَبُكَ مَا فَمَلُونَهُ يقول: لو شاء الله لمنعهم عن ذلك. ثم قال للنبي ﷺ: ﴿ وَلَمَا عَن ذلك. ثم قال للنبي ﷺ: ﴿ وَلَمَا عَنْ خَلِ عَنْهُم ، يعني: كفار مكة ﴿ وَمَا يَشَكُونَ ﴾ من الكذب (ز)

## ﴿ وَالنَّمْ فَيْ إِلَيْهِ أَفْهِدُهُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّاكِنِهِ ﴾

٢٥٩٧٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ ﴿وَلِلَصَّخَيَّ﴾: لِتَمِيل (٢٠) . (١٧٦/٦) ٢٥٩٧٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿وَلِلْصَّخَيَّ إِلَيْكِ أَلْمِدَدُكِى، قال: تَزِيغ (٤٠) . (١٧٦/١)

٢٥٩٧٤ ـ عن **عبد الله بن عباس**: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخيِرني عن قوله: ﴿وَلِيَصَمَّعَ إِلَيْهِ أَنْهِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ﴾، ما: تصغى؟ قال: ولِتَمِيلَ إليه، قال فيه القُطّاميُّ:

وإذا سَمِعْنَ هَماهِمًا مِن رِفْقَةِ ومِن النجوم غوابرٌ لم تَخْفِقِ أَصْغَتْ إليه هجائنٌ بِخُدُودِها آذانُهنَّ إلى الحُداةِ السُّوقِ (٥٠) (١٧٧/١)

• ٢٥٩٧ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿وَلِنَصْفَيْ﴾: ترجع (١). (ز)

٢٥٩٧٦ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق السدي \_ في قوله: ﴿وَلِنْصَمْعَى إِلَيْهِ أَفْتِدَةُ اللَّهِ أَفْتِدَةُ اللَّهِ عَلَى الكُفَّارُ (٧) . (١٧٦/١)

٢٥٩٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِلْمَمْ غَنْ إِلَيْهِ أَنْهِدُهُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا فِرَةِ ﴾،

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٤ ـ ٥٨٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٣/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٤٠٥، وابن أبي حاتم ١٣٧٣/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/ ١٠٥ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

يعني: ولتميل إلى ذلك الزخرف والغرور قلوب ﴿الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ بِٱلْآيَخِرَةِۗ﴾، يعني: الذين لا يُصَدِّقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال''). (ز)

٢٥٩٧٨ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿وَلِنَصْمَىٰ اللَّهِ وَلَمِهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَا ذلك، ﴿وَلِنَصْمَىٰ اللَّهِ اللَّهِ وَلَيْصَمَىٰ اللَّهِ وَلَيْسَمَىٰ وَلَيْهُ وَا ذلك، ولِيَصْمَىٰ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# ﴿ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُوا مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ﴿ ﴾

٢٥٩٧٩ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله: ﴿وَلِيعَتْمِيوُ أَمَا هُمُ مُّتَتِيبُونَ ، فإنَّهم يوم القيامة يُجازَون بأعمالهم. قال: وهل تعرِفُ العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت لبيد بن ربيعة وهو يقول:

وإنسي لآتي ما أَتَـبْتُ وإنسني لِما اقْتَرفَتْ نَفْسي عليَّ لَراهِب(٢) (١٧٧/١)

٢٥٩٨٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿ وَلِيَقَرَبُوا ﴾، قال: ليَكْسَبوا (٤٠). (١٧٦/٦)

٢٥٩٨١ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَلِيَّرَضُونُ ﴾ قال: يُحبُّوه ، ﴿ وَلِيَقْرَبُونُ أَنَّ مَ مُقَرِّفُونَ ﴾ يقول: ليعمَلوا ما هم عامِلون (٥٠). (١٧٦/٦)

٢٥٩٨٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلِيَّرَشَوْهُ يعني: ولِيُحِبُّوه، ﴿وَلِيَقَرِّقُواْ مَا هُم مُّقَرِّقُونَ ﴾ يعني: ليعملوا من المعاصي ما هم عاملون (١٦). (ز)

٣٥٩٨٣ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلِيَثَةَرِفُواْ مَا هُم مُُثَنَرِفُوك﴾، قال: لِيعملوا ما هم عاملون''). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٥٠٥، وابن أبي حاتم ١٣٧٣/٤ من طريق أصبغ بن الفرج.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/١٠٥ ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جَرِير ٩/ ٥٠٤. - ٥٠٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ. (٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٠٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٣ ـ ١٣٧٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٥٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/٥٠٦. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧٣/٤.

## ﴿ أَفَنَـ ثَرَ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكُمًا وَهُوَ الَّذِيَّ أَنَزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئْبَ مُفَسَّلاً ﴾

٢٥٩٨٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ وَهُو الَّذِي آَنَزُلَ إِلَيْكُمُ الَّذِي آَنَزُلَ إِلَيْكُمُ اللَّهِ مُنْيَادًا . (١٧٨/٦)

٢٥٩٨٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَنَسْبَرُ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكَمًا﴾ فليس أحد أحسن قضاء من الله في نزول العذاب ببدر، ﴿وَهُو ٱلذِّي ٓ أَنزَلَ إِلْيَكُمُ ٱلْكِنْبُ مُفَصَّلاً﴾ يعني: القرآن؛ حلاله، وحرامه، وكل شيء ﴿مُفَصَّلاً﴾ يعني: مُبَيِّنًا فيه أمرُه ونهيُه (٢). (ز)

## ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن زَبِّكَ بِالْحَقِّ

٢٥٩٨٦ \_ قال عطاء: قوله: ﴿وَلَالَيْنَ ءَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِتَنَبُ﴾، هم رؤوس أصحاب النبي ﷺ: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وأشباههم ﷺ، والكتاب هو القرآن<sup>(٣)</sup>. (ز) ٢٥٩٨٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ ﴿وَاَلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِتَنَبُ﴾، قال: اليهود والنصارى<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُعَمِّدِينَ ١

٢٥٩٨٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مبارك بن فضالة ـ قال: أنزل الله على نبيّه ﷺ: ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَامِنَ ﴾. قال الحسن: يقول: يا محمد، لا تكن في شكِّ (أ). (ز) ٢٥٩٨٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ قوله: ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَامِينَ ﴾، يقول: لا تكوننَّ في شكِّ مِمَّا قصصنا عليك (أ). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

• ٢٥٩٩ ـ عن ربيعة ـ من طريق مالك بن أنس ـ قال: إنَّ الله ـ تبارك وتعالى ـ أنزَل الكتاب، وترَك فيه موضعًا للسُّنَّة، وسَنَّ رسولُ الله ﷺ، وترك فيها موضِعًا للرَّأي<sup>(٧٧)</sup>. (١٧٨٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢١٧/١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٥٨٥.
 (۳) تفسير الثعلبي ١٨٢/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٨١ بنحوه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٧٤.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٧٤.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٥٠٧/٩.

## ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾

٢٥٩٩١ ـ عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَاتُ رَبُّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا﴾، قال: ﴿لاَ إِلٰهُ إِلاَ اللهُ (١٧٩/١)

٢٥٩٩٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَنَمَّتْ كَلِمَاتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَد، وعَدْلًا فيما حكم (٢٠) . (١٧٨/١)

**٢٥٩٩٣ \_ قال قتادة بن دعامة: هي القرآنُ، لا مبدل له، لا يزيد فيه المفترون، ولا** ينقصون<sup>(٣)وم٣٢</sup>. (ز)

٢٥٩٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَلِيَهُ بِانَّه ناصِرُ محمدِ ﷺ ببدر، ومُحَذَّبُ قومِه ببدر؛ فحُكُمُه عدلٌ في ذلك، فذلك قوله: ﴿صِدْقَا﴾ فيما وَعَد، ﴿وَمَدَلًا﴾ فيما وَعَد،

## ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾

٢٥٩٩٥ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ لَا مُبَدِّلُ لِكَلِمَدَرَّهِ ﴾: لا رادً لقضائه، ولا مُغَيِّر لحكمه، ولا خلف لوعده (٥٠) (٢٠٠٠. (ز)

المَّاتِ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٧٤) أنَّ التبديل في قوله: ﴿ لَا مُبَرِّلُ لِكُلِمَتِمْ معناه: في معانها: في معانها؛ بأن يُبِينَ أحدُ أنَّ خبرَه بخلاف ما أخبر به، أو يُبين أنَّ أمره لا ينفذ. وبين أنَّ هذا ==

٥٠٧/٩) على قول قتادة هذا فالكلمة هي القرآن، وهو ما فسَّر به ابنُ جرير (٩٠٧/٩).

وانتَقَلَمُ ابنُ عطية (٣/ ٤٧٤)، فقال: وهذا عندي بعيد مُعترض، وإنَّما القصد العبارةُ عن نفوذ قوله تعالى: ﴿وَمِدْقَا﴾ فيما تضمَّنه من خبر، و﴿وَعَدْلاً﴾ فيما تضمَّنه مِن حُكْمٍ».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه، وابن النجار.

وقراءة ﴿وَتَشَّتْ كُلِّمَاتُ﴾ قرأ بها نافع وأبي جعفر وأبي عمرو وابن عامر، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿وَتَشَّتْ كِسَّتُ﴾. ينظر: النشر ١٩٧/٢.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٩/٥٠٨، وابن أبي حاتم ٤/١٣٧٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٨٤/٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٣/ ١٨١.

٢٥٩٩٦ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق موسى بن عبيدة \_ في قوله: ﴿ لَا مُبُدِّلُ لِكُلِمُتَوْمِهِ ، قال: لا تُبْديل لشيء قاله في الدنيا والآخرة، كقوله: ﴿ مَا يُبُدُّلُ لَكُمْ الْوَبُلُ لَدُيَّ ﴾ [ق. ٢٩] $^{(1)}$ . (١٧٩٦)

Yoqqv \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا مُبَدِّلُ لِكَلِمَتِدُ ﴾ يعني: لا تبديل لقوله في نصر محمد ﷺ، وأنَّ قوله حقَّ، ﴿وَهُو السَّمِيعُ ﴾ بما سألوا من العذاب، ﴿الْمَلِيمُ ﴾ به حين سألوا: ﴿فَأَسْقِطُ عَلَيْنَا كِسَفًا مِنَ السَّمَآ ﴾ [الشعراء: ١٨٧]، يعني: جانبًا من السماء(٢). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٠٩٩٨ ـ عن رجل من أصحاب النبي ﷺ، قال: لَمَّا أمر النبي ﷺ بِحَفر الخندق عَرَضَت لهم صخرةٌ حَالَت بينهم وبين الحفر، فقام النبيُ ﷺ، وأخذ المِعْوَل، ووضع رداءه ناحية الخندق، وضرب، وقال: ﴿وَثَمَّتَ كُلِثُ رَبِّكَ مِدْقًا وَعَدَلاً لاَ مُبْدِلَ لِكُلِمَنَيْدُ وَهُو السّعِيمُ الْمَلِيمُ﴾. فنكر ثُلُثُ الحجر، وسلمان الفارسي قائمٌ مُبْدِل لِكُلِمَنَيْدُ وَهُو السّعِيمُ الْمَلِيمُ﴾. فنكر الثانية، وقال: ﴿وَثَمَّتَ كُلمَتُ رَبِّكَ مِدْقًا وَعَدَلاً لاَ مُبْدِل النَّلُث اللهِ ﷺ برقة، ثم ضرب الثانية، وقال: ﴿وَثَمَّتَ كُلمَتُ رَبِّكَ مِدْقًا وَعَدَلاً لاَ مُبْدِل النَّلُث الباقي، فندر الثُلُث الباقي، وبرق برقة، وخرج رسول الله ﷺ، وأخذ رداءه، وجلس، قال سلمان: يا رسول الله، وأيتك حين ضربت لا تضرب ضربة إلا كانت معها برقة. قال له رسول الله، وأيتك حين ضربت لا تضرب قال: إي، والذي بعثك بالحقّ، يا رسول الله. قال: ﴿فَإِنِّي حين ضربتُ الأولى مَلْن يُقتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم، وضوء مِن أصحابه: يا رسول الله، ادْعُ الله أن يفتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم، وضره مِن أصحابه: يا رسول الله، ادْعُ الله أن يفتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم، وضره مِن أصحابه: يا رسول الله، ادْعُ الله أن يفتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم، وخره مِن أصحابه: يا رسول الله، ادْعُ الله أن يفتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم، وخره مِن أصحابه: يا رسول الله، ادْعُ الله أن يفتحها علينا، ويُغْنِمَنا ذراريَهم،

<sup>==</sup> مذهب جماعة من العلماء، ثم ذكر أنَّه روي عن ابن عباس أنَّهم إنَّما بدَّلوا بالتأويل. ورجَّح المعنى الأول، فقال: ﴿والأول أرجع﴾. ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٤ ـ ١٣٧٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وأبي نصر السجزي في الإمانة.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٥.

٢٩٩٩٩ ـ عن أبي اليمان عامر بن عبدالله، قال: دخل النبي الله المسجد الحرام يوم فتح مكة، ومعه مِخْصَرة (٢) ولكل قوم صنم يعبدونه، فجعل يأتيها صنمًا صنمًا، ويطعن في صدر الصنم بعصًا، ثم يعقره، كلَّما صرَع صنمًا اتَّبعَه الناسُ ضَربًا بالفنوس حتى يُكسِّرونه ويَطْرَحونه خارِجًا من المسجد، والنبي الله يقول: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَاتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لًا مُبَدِّلًا لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣). (١٧٩١)

﴿ وَإِن تُطِعۡ آَكَٰذَ مَن لِى ٱلْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِن يَتَجِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ لَمُمْ إِلَّا يَخْرُسُونَ ۚ إِنَّا رَبِّكَ هُوَ ٱعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِيِّ وَهُوَ ٱعْلَمُ بِٱلنَّمِنَينَ ۖ ۖ ﴾

٢٦٠٠٠ عنال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَن تُطِعْ ﴾ يا محمد ﴿ أَكَثَرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ يعني: أهل مكة حين دعوه إلى ملة آباته؛ ﴿ يُغِبُلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ يعني: يستنزلوك عن دين الإسلام، ﴿ إِلَّا يَقُومُونَ ﴾ عن دين الإسلام، ﴿ إِلَّا يَقُومُونَ ﴾ الكذب، ﴿ إِنَّ دَبُّكَ هُو أَعْلَمُ مَن يَغِبُلُ عَن سَبِيلِيّه ﴾ يعني: عن دينه الإسلام، ﴿ سَبِيلِيّه ﴾ الكذب، ﴿ إِنَّ الظّنَ وَإِنْ هُمْ إِلّا يَقُومُونَ ﴾ (١) اللَّهُ إِلّا يَقُومُونَ ﴾ (١)

٢٣٧٧ ذكر ابن عطية (٤٤٨/٣) أن ابن عباس قال: إن الأرض هنا: الدنيا.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ٣/٦٤ (٣١٧٦)، وأبو داود ٣٥٨/٦ (٤٣٠٢) مختصرًا.

وقال الألباني في الصحيحة ٢/ ٤١٥ ضمن حديث (٧٧٢): ﴿ وهذا إسناد لا بأس به في الشواهد،

 <sup>(</sup>٢) البِخْصَرُةُ: هي ما يختصره الإنسان بيده فيمسكه من عصا أو عكازة، أو مَقْرعة أو قصيب، وقد يتكئ عليه. النهاية (خَصَرًا).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه مرسلًا.

وقد أورد السيوطي ١٧٩/٦ - ١٨٧ عقب الآية آثارًا عديدة تضمنت الاستعاذة بكلمات الله.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٥ \_ ٥٨٦.

## ﴿فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِخَاكِتِيهِ مُؤْمِينَ ۖ

#### نزول الآية:

٢٦٠٠١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: جاءت اليهودُ إلى النبي ﷺ، فقالوا: أناكُلُ مِمَّا قتَلْنا، ولا نأكلُ مِمَّا يقتُلُ الله؟! فأنزل الله: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا فَكُلُ اللهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَائِدِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ أَلْمَتْنُوهُمْ إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ [الأنماء: ١٦١] (١٨٤٠)

#### 🏶 تفسير الآية:

۲۹۰۰۲ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق عطاء بن دینار \_ في قوله: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذَيْرَ اللهِ عَلَيْهِ فَيَ قَوْله اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ فَيَ عَلَيْهِ فَي اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٣٦٠٠٣ \_ قال ابن جُرَيج: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: قوله: ﴿ تُكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ اللهِ عَلَيهِ ﴾. قال: يأمر بذكر اسمه على الشراب، والطعام، والذَّبح، وكل شيء يدل على ذكره يأمر به (٣). (ز)

٢٦٠٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَكُمُواْ بِمَا ذُكِرَ اللهُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِيهِ مُؤْمِينَ﴾، يعنى: بالقرآن مُصَدِّقين<sup>(٤)</sup>. (ز)

﴿وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُلُوا مِنَا ذَكِرَ اسْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا الشَّمْرِيْنَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا الشَّمْرِيْنَدُ اللَّهِ وَإِنْهِ مِنْدِ عِلْدٍ إِنْ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِاللَّمْتَدِينَ ۖ ﴿ ۖ ﴾ انشَمْرِنَدُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْدِ عِلْدٍ إِنْ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِاللَّمْتَدِينَ ۖ ﴿ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَا لَهُمْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَه

#### 🎇 قراءات:

٢٦٠٠٥ ـ عن عاصم بن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ﴾ مُثَقَّلةً بنصب الفاء، ﴿مَّا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ٤٤٠/٤ (٢٨١٩)، والترمذي ٥/٣٠٧ ـ ٣٠٨ (٣٣٢٣) واللفظ له، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٠ (٢٨٤١) بنحوه.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وقال البزار في مسنده ٢٦٩/١١ (٥٠٥٩): «وهذا الحديث لا نعلمه يُروَى بهذا اللفظ بإسناد أحسن من هذا الإسناد».

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۱۱/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٨٦/١.

حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ برفع الحاء وكسر الراء، ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ ﴾ برفع الياء (١٨٣/٦). (١٨٣/٦)

#### 🏶 نزول الآية:

٢٦٠٠٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: كفار مكة حين سمعوا أنَّ الله حرم الميتة قالوا للمسلمين: أتزعمون أنكم تتبعون مرضاة ربكم؟ ألا تحدثونا عمًّا قتلتم أنتم بأيديكم؛ أهو أفضل؟ أو ما قتل الله؟ فقال المسلمون: بل الله أفضل صنعًا. فقالوا لهم: فما لكم تأكلون مِمَّا ذبحتم بأيديكم، وما ذبح الله فلا تأكلونه، وهو عندكم ميتة؟! فأنزل الله: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُوا مِنَا ذَكِرَ أَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴿ (١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٧٦٠٠٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء ـ في قوله: ﴿وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ ٱسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ﴾ يعني: الذبائح، ﴿وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِوْتُدْ إِلَيْقِ عني: ما حرَّم عليكم من الميتة (١٨٣/٦)

٨٣٢٧ اختُلِف في قراءة قوله: ﴿لَيُخِلُّونَ﴾؛ فقرأه قوم بضم الياء، وقرأه آخرون بفتحها.

وذكر ابنُ جرير (٩/ ٥١٥) أنَّ قراءة الضم على معنى إسناد إضلال غيرهم إليهم، وأن قراءة الفتح على إسناد الضلال إليهم.

وبنحوه قال ابنُ عطية (٣/ ٤٤٩).

ورجَّح ابنُ جرير (٩/ ٥١٥ ـ ٥١٦) قراءة الضم مستندًا إلى النظائر، فقال: ﴿وَذَلَكَ أَنَّ اللهُ ـ جلَّ ثناؤه ـ أخبر نبيه ﷺ عن إضلالهم مَن تبعهم، ونهاه عن طاعتهم واتباعهم إلى ما يدعونه إليه، فقال: ﴿ وَلِن تُعلِّع أَكُثُرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكُ عَن سَكِيلِ اللَّهِ ﴾، ثم أخبر أصحابَه عنهم بمثل الذي أخبره عنهم، ونهاهم من قبول قولهم عن مثل الذي نهاه عنه، فقال لهم: وإن كثيرا منهم ليضلونكم بأهوائهم بغير علم. نظير الذي قال لنبيِّه ﷺ:

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

و﴿فُصِّلَ﴾ بضم الفاء، وكسر الصاد قراءة متواترة، قرأ بها ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر، وقرأ بقية العشرة: ﴿فَمَّـٰلَ﴾ بفتح الفاء، والصاد.

وقرأ نافع، وأبو جعفر، ويعقوب، وحفص: ﴿حَرَّمَ﴾ بفتح الحاء والراء، وقرأ بقية العشرة: ﴿حُرِّم﴾ بضم الحاء، وكسر الراء.

وقرأ عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف: ﴿لَيُخْلُونَ﴾ بضم الياء، وقرأ بقية العشرة: ﴿لَيَضِلُّونَ﴾. انظر: النشر ٢/ ٢٦٢، والإتحاف ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٥/٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦.

٢٦٠٠٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَقَدْ فَشَلَ لَكُمْ ﴾ يقول: 
بَيَّنَ لكم ما حرَّم عليكم ﴿إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْرُ ﴾ أي: مِن الميتة، والدَّم، ولحم الخنزير<sup>(۱)</sup>. (۱۸۳/٦)

٢٦٠٠٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَدْ فَشَلَ لَكُمْ ﴾ يعني: وقد بيَّن لِكم ﴿مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ لِمَ يَعْنِي: الميتة، والدم، ولحم الخنزير، ثم استثنى، فقال: ﴿إِلَّا مَا آضُطُورُتُكُمْ إِلَيْدِكُ مِمَّا نُهِيتُم عن أكله (٢). (ز)

٢٦٠١٠ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَقَدْ فَسَّلَ لَكُمْ مَّا حُرَّمَ عُلَيْكُمْ ﴾، يقول: قد بيَّن لكم ما حرم عليكم (٣). (ز)

# ﴿ وَإِنَّ كَتِيرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْيٌّ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُقْتَدِينَ ﴿ ﴾

٢٦٠١١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء ـ في قوله: ﴿لَيْفِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمُ ۗ يعني: في أمر الذبائح وغيره، ﴿إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلُمُ بِٱلْمُمَّذِينَ﴾ (٤). (١٨٣/٦) ٢٦٠١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّ كَتِيرًا ﴾ من الناس، يعني: سادة قريش ﴿لَيْنِلُونَ﴾ أهل مكة ﴿إِلْهَوْآيِهِم بِنَيْرِ عِلْيُّ﴾ يعلمونه في أمر الذبائح، ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ (٥). (ز)

# ﴿وَدَرُوا خَلِهِرَ ٱلْإِثْدِ وَبَاطِنَهُۥ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمُ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ۖ ﴿

#### 🎎 نزول الآية:

٢٦٠١٣ ـ قال مُرَّة الهمداني: كانت العرب يحبون الزنا، وكان الشريف يتشرف أن يزني

-= ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَهِيلِ ٱللَّهِ ﴾ .

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٤٩) أنَّ قراءة الضم أبلغُ في الذمِّ؛ لأنَّ كلُّ مُضِلٍّ ضالٌّ، وليس كل ضالٌ مُضِلًّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/٧١٧، وابن جرير ٥١٦/٩، ٥١٨ بنحوه، وابن أبي حاتم ١٣٧٦/٤. وعزاه السيوطي لعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. (٣) أخرجه ابن جرير ١٣/٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٦/٤.

فَيُسِرُّ ذلك، وغيرُه لا يبالي إذا زَنَى ومتى زَنَى؛ فأنزل الله تعالى هذه الآية<sup>(١)</sup>. (ز)

#### تفسير الآية:

## ﴿وَذَرُوا خَلِهِرَ ٱلْإِثْدِ وَبَاطِنَهُۥ ﴾

۲۲۰۱٤ - عن عبدالله بن عباس - من طریق سعید بن جبیر - ﴿وَوَرُوا ظَانِهِرَ ٱلْإِثْدِ﴾
 قال: هو نكاح الأمهات والبنات، ﴿وَبَاطِنَهُ أَيْ قَال: هو الزَّنَا(٢٠). (١/١٤٤)

٢٦٠١٥ - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن السائب - في قوله: ﴿وَدَوْلُوا ظَلْهِرَ الْمُعْرَفِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

٢٦٠١٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جُريْج \_ في قوله: ﴿وَفَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْإِثْمِ وَكَالِهُمُ الْإِثْمِ وَكَالِهُ اللهِمَ اللهِمَ وَمَا هو عامِلُه (٤) . (١٨٤/١)

٢٦٠١٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَذَرُوا ظَلِهِرَ ٱلْإِنْمِ وَكَاطِنَهُ ۗ : معصية الله في السِّر ، والعلانية (٥٠) . (ز)

٢٦٠١٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ يقول في قوله: ﴿وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوْحِثْنَ مَا ظُهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الانعام: ١٥١]: كان أهل الجاهلية يَسْتَسِرُّون بالرِّنّا، ويرون ذلك حلالًا ما كان سِرًّا، فحرَّم الله السَّرَّ منه، والعلانية، ﴿مَا ظَهْرَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عني: العلانية، ﴿وَمَا بَطَنَ ﴾ [الانعام: ١٥١] يعني: العلانية، ﴿وَمَا بَطَنَ ﴾ [الانعام: ١٥١] يعني: العلانية، ﴿وَمَا بَطَنَ ﴾ [الانعام: ١٥١] يعني: السِّر (٦).

٢٦٠١٩ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَذَرُوا ظَلِهِرَ ٱلْإِثْمِ وَكَاطِنَهُ ۗ ، يعني: علانيته، وسِرَه (١٠). (ز)

(٦) أخرجه ابن جرير ١٨/٩.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٦/٤ - ١٣٧٧، ١٤١٦/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥١٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣٧٦/٤ ـ ١٣٧٧. وعلَّقه في ١٤١٦/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وتمبد بن حُمَيد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٥١٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٧/٩.(٧) تفسير ابن أبي زمنين ٩٤/٢.

وفي المستنظمة

٢٦٠٢٠ ـ قال عطاء: ﴿وَذَرُواْ ظَلْهِمَ ٱلْإِثْدِ وَبَاطِنَةُتُهُ: قليله، وكثيره(١١). (ز)

٢٦٠٢١ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَذَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْدَثْمِرِ وَكِائِدُ إِنْ الْمَثْمِرِ وَكَالِهُ اللهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

٢٦٠٢٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَذَرُوا ظَلَّهِرَ ٱلْإِنْدِ وَبَاطِنَهُ ﴿ وَالْمِنْهُ الْمُ أَمَّا ظاهره فالزواني في الحوانيت، وأما باطِنه فالصديقة يتَّخذُها الرجلُ فيأتيها سِرًّا (٢٠). (ز)

٣٦٠٢٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق عبدالله بن أبي جعفر الرازي، عن أبيه ـ في قوله: ﴿وَذَرُوا ظَلْهِر الإَثْم وباطنه أن في قوله: ﴿وَذَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْإِثْرِ وَبَاطِنَهُۥ قال: نهى الله عن ظاهر الإثم وباطنه أن يُعمَلَ به (٤٠). (١٨٤/٦)

٢٦٠٧٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق حَكَّام، عن أبي جعفر الرازي ـ في قوله:
 وَذَرُوا ظَلِهِرَ ٱلْإِثْمِ وَكَالِمَاتُهُ، يقول: سره، وعلانيته. وقوله: ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾
 [الأنعام: ١٥١، الأعراف: ٣٣]، قال: سره، وعلانيته (٥).

۲۹۰۲۵ ـ قال محمد بن السائب الكلمي: ظاهِره: الزِّنا، وباطنه: الْمُخالَّةُ<sup>(۱)</sup>. (ز) ۲۹۰۲٦ ـ قال محمد بن السائب الكلمي: ظاهر الإثم: طوافُ الرجال بالبيت نهارًا عُراة، وباطنه: طواف النساء بالليل عُراةً<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٦٠٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَنَرُوا ظَلهِرَ ٱلْإِثْدِ ﴾ يعني: واتركوا ظاهر الإثم، ﴿وَبَاطِنَهُ مَا عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ والعلانية. وذلك أنَّ قريشًا كانوا ينكرون الزنا في العلانية، ولا يرون به بأسًا سِرًّا (^). (ز)

٢٦٠٢٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوْرَةِ اللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهِ الله

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق ٢١٧/١، وابن جرير ٥١٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٧٧/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ١٨/٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٦/٩٥ ـ ١٥٥، وابن أبي حاتم ١٣٧٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٦/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧٧/٤. (٦) تفسير البغوي ٣/ ١٨٢.

<sup>(</sup>A) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦.

<sup>(</sup>٧) رواه حبان ـ كما في تفسير البغوي ٣/ ١٨٣ ـ.

وتالقائد القائدة

كانوا يعملون بها حين يطوفون بالبيت، وباطنه: الزنا(١١)٩٣٧٠]. (ز)

المعنى المعنى بالظاهر من الإثم والباطن منه في هذا الموضع على ثلاثة أقوال: الأول: الظاهر منه: ما حرم - جل ثناؤه - بقوله: ﴿وَلَا نَدَكِمُواْ مَا نَكُمْ مَاكَدُكُمْ مِنَ اللَّهُ اللَّهَ النساء: ٢٣]، والباطن منه: النِّسَاء ٢٣]، والباطن منه: الزّنا. والثاني: الظاهر: أولات الرايات من الزواني، والباطن: ذوات الأخدان. والثالث: الظاهر: التعري والتجرد من الثياب وما يستر العورة في الطواف، والباطن: الزنا.

الظاهر: التعري والتجرد من الثياب وما يستر العورة في الطواف، والباطن: الزنا. ورجّح ابنُ جرير (٩/ ٥٩) الجمع بين هذه الأقوال مستندًا لدلالة العموم، فقال: ورجّح ابنُ جرير (١٩/ ٥٩) الجمع بين هذه الأقوال مستندًا لدلالة العموم، فقال: والصواب من القول في ذلك عندنا أن يقال: إنَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ تقدَّم إلى خلقه بترك ظاهر الإثم وباطنه، وذلك سِرُّه وعلانيته، والإثم: كل ما عُصِيَ الله به من محارمه، وقد يدخل في ذلك سر الزنا وعلانيته، ومعاهرة أهل الرايات وأولات الأخدان منهن، ونكاح حلائل الآباء والأمهات والبنات، والطواف بالبيت عريانًا، وكل معصية لله ظهرت أو بطنت. وإذ كان ذلك كذلك، وكان جميع ذلك إثمًا، وكان الله عمَّ بقوله: ﴿وَثَرُوا ظَلُهِرَ لَاحْدُ أَن يَخُصُّ من ذلك شيئًا دون شيء إلا بحجة للعذر قاطعة،

وبنحوه قال ابنُ عطية (٣/ ٤٥٠).

وبين ابنُ جرير (٩١٩/٩) جواز أن يكون ظاهرُ الإثم وباطنُه: ما حرَّم الله من المطاعم والمآكل من الميتة والدم ـ لولا دلالة العموم ـ ، مستندًا إلى السياق، فقال: فغير أنه لو جاز أن يوجه ذلك إلى الخصوص بغير برهان كان توجيهه إلى أنه عني بظاهر الإثم وباطنه في هذا الموضع: ما حرَّم الله من المطاعم والمآكل من الميتة والدم، وما بين الله تحريمه في قوله: ﴿ يُومَت عَلَيْكُمُ اللّيَتَةُ ﴾ إلى آخر الآية [المائدة: ٣]؛ أوْلَى، إذ كان ابتداء الآيات قبلها بذكر تحريم ذلك جرى وهذه في سياقها، ولكنه غير مستنكر أن يكون عنى بها ذلك، وأدخل فيها الأمر باجتناب كل ما جانسه من معاصي الله، فخرج الأمر عامًا بالنهي عن كل ما ظهر أو بطن من الإثم،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٨/٩.

## ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَمِؤُنَ ۖ ﴿

٢٦٠٢٩ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - ﴿ ٱلْإِنْمَ ﴾، قال: الإثم: المعصية (١).

٢٦٠٣٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللَّيْتَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ ﴾ يعني: الشرك ﴿سَيُجْرُونَ ﴾ في الآخرة ﴿بِمَا كَانُوا يُقْتَرُونَ ﴾ يعني: يكسبون (٢٠). (ز)

### # آثار متعلقة بالآية:

٢٦٠٣١ - عن النواس بن سمعان، قال: سألتُ رسول الله عن البِرِّ والإثم.
 فقال: «البِرُّ حُسْنُ الخلق، والإثم ما حاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه الناس)<sup>(٣)</sup>. (ز)

﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِنَا لَرَ لِئَكُمِ اسْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلِلْلَهُ لَهِسْتُنَّ وَلِذَ الشَّيْطِينَ لَيُوخُونَ إِلَىٰ الْدِينَايِهِدَ لِيُجْدِلُونُمْ ۖ وَلِنَ الْمَشْتُومُمْ لِلْكُمْ لَشْكُونُ

#### 🏶 نزول الآية:

٢٦٠٣٢ - عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - قال: خاصَمَتِ اليهودُ النبي ﷺ، فقالوا: نأكل ما قتلنا، ولا نأكل ما قتلنا، ولا نأكل ما قتلنا، ولا نأكل ما قتل الله؟! فأنزل الله: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَرَ يُلْكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ لَوَلَا مُثَالِكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ لَوَلِمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ لَوَلِمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ لَوَلِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِلَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّ

<sup>==</sup> وعلَّق ابنُ عطية (٣٠/ ٤٥٠) على القول الأخير الذي قاله ابن زيد بقوله: "يريد: التعري التي كانت تفعله العرب في طوافها". ثم ذكر قولًا مفاده أنَّ الظاهر: الأعمال، والباطن: المعتقد. وعلَّق عليه بقوله: "وهذا حسنٌ؛ لأنَّه عامًّا.

۲۳۸۰ انتقد ابن عطیة (۳/ ٤٥٢) قول ابن عباس مستندًا لمخالفته الواقع، فقال: (وهذا ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٧/٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٦/١ه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٤/ ١٩٨٠ (٢٥٥٣)، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٨ (٧٨٣١)، ٥/ ١٤٧١ (٨٤٢١) واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٢٨١٩)، وابن جرير ٩/٥٢٦، والطبراني (١٢٢٩٥)، والبيهقي في سننه ٩/٢٤٠. =

وَقَيْنَ الْمِنْسِينِ اللَّهِ اللَّهِ

٣٦٠٣٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن السائب ـ مثله<sup>(۱)</sup>. (ز) ٢٦٠٣٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّـيَطِينَ لَيُوحُونَ

إِنَّ أَوْلِيَآيِهِمْ ﴾، كانوا يقولون: ما ذبح الله فلا تأكلوا، وما ذبحتُم أنتم فكلوا.

فأنزل الله عَمْنُ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَا لَرَ يُنْكُرِ ٱسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٢). (١/ ١٨٥)

٣٦٠٣٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: لَمَّا نزَلت: ﴿وَلَا تَأْكُواْ مَأْكُواْ لَه: مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ

٢٦٠٣٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: قالوا: يا محمد،

==ضعيف؛ لأنَّ اليهود لا تأكل الميتة». ثم وجَّهه بقوله: «أما أن ذلك يتجه منهم على جهة المغالطة كأنهم يحتجون عن العرب».

وانتقده ابنُ كثير (١٥٦/٦ ـ ١٥٨) مستندًا لمخالفته الواقع، وأحوال النزول، والتعليل المرويّ في السنّة، فقال: «وهذا فيه نظر من وجوه ثلاثة: أحدها: أنَّ اليهود لا يرون إباحة الميتة حتى يجادلوا. الثاني: أنَّ الآية من الأنعام، وهي مكية. الثالث: أنَّ هذا الحديث رواه الترمذي، عن محمد بن موسى الحرشي، عن زياد بن عبدالله البكائي، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس. ورواه الترمذي بلفظ: أتى ناس النبي ﷺ...، ثم ذكر أنَّ الصحيح المحفوظ هو روايته عن ابن عباس دون ذكر لليهود، واستدل على ذلك بعدد من الطرق والروايات.

<sup>=</sup> وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه. قال الألباني في صحيح سنن أبي داود (٢٤٤٥): •صحيح، لكن ذكر اليهود فيه منكر، والمحفوظ أنهم المشركون،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۸۱۸)، وابن ماجه (۳۱۷۳)، وابن جرير ۲۲/۹ وابن أبي حاتم ٤/، ١٣٥٠، وابن أبي حاتم ٤/، ١٣٨٠، والحاكم ٢٣٣/، والحاكم ٢٣٣/، والحاكم ٥٢٣/٩، والحاكم من طريق هارون بن عترة، عن أبيه، وفيه: أنَّ المجادلين هم المشركون.

<sup>(</sup>٣) الشِّشَقَار: فسره الشَّيْخ شَاكر في تحقيقه لابن جُرير ٧٧/١٢ بأنه السكين أو النصل، ثم قال: وكأن هذا كان من عقائد المجوس، أن الميتة ذبيحة الله، ذبيحها بشمشار من ذهب.

<sup>(</sup>٤) أُخْرِجه الطبراني في الكبير ٢٤١/١١ (١١٦١٤).

قال أحمد شاكر في عمدة التفسير ٨١٧/١: ﴿إِسْنَادِ الطَّبْرَانِي إِسْنَادِ صَحَيَّعِ».

أَمَّا مَا فَتَلْتُم وذَبَحتَم فَتَأْكُلُونَه، وأَمَا مِا فَتَل رَبُّكُم فَتُحَرِّمُونَه! فَأَنزِلَ الله: ﴿وَلَا تَأْكُنُوا مِنَّا لَدَ يُنْكُو السَّمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّيْطِينِ لَيُوْمُونَ إِنَّ أَلْيَابِهِمْ لِيُجْدِلُوكُمُّ وَإِنَّ الشَّيْطِينِ لَيُوْمُونُهُ ('). (/١٨٧/١) أَلْمَتْتُمُومُهُمْ فِي كُلِّ مَا نَهَيْنُكُم عنه ﴿إِلْكُمْهُ إِذِنْ ﴿لَمُتَبِّرُونَهُمْ ('). (/١٨٧/١)

٢٦٠٣٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - قال: لَمَّا حرَّم الله الميتة أمر الشيطانُ أولياءه، فقال لهم: ما قتل الله لكم خيرٌ مِمَّا تذبحون أنتم بسكاكينكم.
 فقال الله: ﴿وَلَا تَأْكُولُوا مِنَّا لَمْ يُلْكُو اَسَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ (١٠). (ز)

٢٦٠٣٨ ـ قال مجاهد بن جبر: كان المشركون يجادلون المسلمين في الذبيحة؛ فيقولون: أمَّا ما ذبحتم وقتلتم فتأكلونه، وأمَّا ما قتل الله فلا تأكلونه، وأنتم بزعمكم تتبعون أمر الله؟! فأنزل الله: ﴿وَإِنَّ أَلْمَتُمُومُمْ فَاستحللتم الميتة ﴿إِلَّكُمْ لَكُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللّل

٢٦٠٤٠ عن الضحاك بن مزاحم - من طريق عبيدبن سليمان - في قوله: ﴿ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لِنُوحُونَ إِلَىٰ الْفَلِيَالِهِمْ لِيُجَلِلُوكُمْ ﴾: هذا في شأن الذبيحة. قال: قال المشركون للمسلمين: تزعمون أنَّ الله حرَّم عليكم الميتة، وأحلَّ لكم ما تذبحون أنتم بأيديكم، وحرَّم عليكم الميتة، وأحلَّ لكم ما تذبحون أنتم بأيديكم، وحرَّم عليكم ما ذبح هو لكم، وكيف هذا وأنتم تعبدونه؟! فأنزل الله هذه الآية: ﴿ وَلَا تَأْكُونَ ﴾ (ذ)

٢٦٠٤١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان ـ: لَمَّا نزلت هذه
 الآية بتحريم الميتة قال: أَوْحَتْ فارسُ إلى أوليائها من قريش: أن خاصِموا محمدًا ـ
 وكانت أولياءهم في الجاهلية ـ، وقولوا له: إنَّ ما ذبحت فهو حلال، وما ذبح الله ـ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٢.

الإسناد ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢ / ٩٥ \_ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٤ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٢٦/٩.

قال ابن عباس: بشمشار من ذهب ـ فهو حرام؟! فأنزل الله هذه الآية: ﴿وَلِنَّ ٱلشَّـيَطِينَ لِتُوحُونَ إِلَىٰ ٱرْلِيَآيِهِهُ﴾. قال: الشياطين: فارس، وأولياؤهم: قريش<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٠٤٢ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس: أنَّ المشركين دخلوا على نبيِّ الله ﷺ،
 فقالوا: أخبِرْنا عن الشاة إذا ماتت، من قتلَها؟ قال: (اللهُ قتلها». قالوا: فتزعمُ أنَّ ما
 قتلت أنت وأصحابُك حلال، وما قتله الله حرام! فأنزل الله: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِثَا لَرُ يُثَكِّرُ اَللهُ عَلَيْهِ ﴿ اَللهُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ (٢/ ١٨٦/١)

٢٦٠٤٣ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق سماك ـ قال: كان مِمَّا أوحى الشياطينُ إلى أوليائهم من الإنس: كيف تعبدون شيئًا لا تأكلون مِمَّا قَتَل، وتأكلون أنتم ما قتلتم؟ فروَى الحديث حتى بلغ النبي ﷺ؛ فنزلت: ﴿وَلَا تَأْكُولُ مِمَّا لَدُ يَئْكُمُ اللهُ عَيْدِ ﴾ أَشَدُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ أَشَدُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ "اللهُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ "اللهُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ "اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إلى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إلى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إلى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إلى اللهُ اللهُ

٢٦٠٤٤ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق عيسى بن عبدالرحمن \_ أنَّه سُيْل عن قوله: ﴿ وَإِنَّهُ الْمُمْاء. قال: كذَبوا، إنَّما أُنزِلت الْمُمَّا الْمُمْمُ إِلَّكُمْ لَمُشْكُونَهُ، فقيل: كذَبوا، إنَّما أُنزِلت هذه الآية في المشركين، كانوا يُخاصِمون أصحابَ رسول الله ﷺ، فيقولون: أمَّا ما قتَل الله فلا تأكُلون منه! فأنزل الله: ﴿ وَلَا تَلُ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إلى قوله: ﴿ إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ (١٩١/١)

٢٦٠٤٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: عَمَدَ عدو اللهِ إبليسُ إلى أولياته من أهل الضلالة، فقال لهم: خاصِموا أصحاب محمد في الميتة؛ فقولوا: أمَّا ما ذَبَحتم وقتَلْتم فتأكُلون، وأما ما قتل الله فلا تأكُلون، وأنتم زعَمتم أنكم تتَّبعون أمر الله! فأنزل الله: ﴿وَإِنَّ أَطْمَتُمُوهُمْ إِلْكُمْ لَمُشْرِكُنَ﴾. وإنَّا \_ واللهِ \_ ما نعلمُه كان شِرْكًا قطُّ إلا في إحدى ثلاث: أن يُدْعى مع الله إلهٌ آخر، أو يُسجدَ لغير الله، أو تُسمَّى اللهاتح لغير الله، أو تُسمَّى اللهاتح لغير الله، أو المهارات الذباتح لغير الله (أد).

٢٦٠٤٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ... وذلك أنَّ كُفَّار مكة حين سمعوا أنَّ الله حرم

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٧٩، وابن أبي حاتم ١٣٧٩/٤ مختصرًا. كما أخرجه ابن جرير من طريق عمرو بن دينار مطولًا، وفيه: وكتب بذلك المشركون إلى أصحاب محمد عليه الصلاة والسلام، فوقع في أنفس ناس من المسلمين من ذلك شيء؛ فنزلت: ﴿وَإِلَّهُ لَفِسَةٌ وَلِنَّ الشِّيْلِينَ لَيُحُونَكِ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢١ ـ ٥٢٢ مرسلًا.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/۵۲۳ مرسلًا.
 (٤) أخرجه ابن أبى حاتم ۱۳۸۰/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن جَرَير ٩/٥٢٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

وترين البقينية المادي

تفسير الآية:

### ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَرْ بُلِّكُرِ آسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ﴾

٢٦٠٤٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَا لَرَ يُتَكِّرُ آسَدُ اللَّهِ عَلَيْدِ﴾، يعني: الميتة<sup>(٢)</sup>. (١٨٦٦)

٢٦٠٤٨ - عن ابن سيرين، عن عبدالله بن يزيد الخَطْمِيِّ قال - أي: ابن سيرين -: كنتُ أجلس إليه في حلقة، فكان يجلس فيها ناس من الأنصار هو رأسهم، فإذا جاء سائلٌ فإنَّما يسأله ويسكتون. قال: فجاءه رجل، فسأله، فقال: رجلٌ ذبح فنسي أن يُسَمِّي؟ فتل هذه الآية: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِثَا لَرُ يُلَّكُو اَسَمُ اللهِ عَلَيهِ حتى فرغ منها (٢).

٢٦٠٤٩ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ قوله: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَرَ لِيَا لَمَ اللَّهُ مُلْكِو اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ . يعني: الميتة (٤) . (ز)

٢٦٠٥٠ \_ عن جُهَيرِ بن يزيد، قال: سُئِل الحسن؛ سأله رجل قال له: أتبت بطير كراه، فمنه ما نُسِي أن يذكر اسم الله عليه، ومنه ما نُسِي أن يذكر اسم الله عليه، واختلط الطير؟ فقال الحسن: كُله كُله. =

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦ ـ ٥٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٢٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٢٩/٩. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤.

 <sup>(</sup>٥) الكرا: لغة في الكُرُوانُ ـ بالتحريك ـ: طائر يُدعى الحجلَ. وقيل: طائر يُشْبِهُ البط. لسان العرب
 (كرو).

٢٦٠٥١ ـ قال: وسألت محمد بن سيرين، فقال: قال الله: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَا لَرُ يُنْلُمُ آسَمُ اللَّهِ عَلَيْدِهِ (١). (ز)

٢٦٠٥٢ \_ عن عطاء بن أبي رباح \_ من طريق ابن جُريْج \_ في قوله: ﴿وَلَا تَأْكُواْ مِنَّا لَرُ يُثَكِّرُ اَسْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ﴾، قال: يُنهَى عن ذبائح كانت تذبحُها قريش على الأوثان، ويُنهَى عن ذبائح المجوس (١٨٨/٢٠). (١٨٨/١)

### ﴿ وَإِنَّهُ لَفِسُقٌّ ﴾

٢٦٠٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَا لَرُ لِنْكُمِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ

المتا اختُلِف في المنهيّ عن أكله مما لم يذكر اسم الله عليه على ثلاثة أقوال: الأول: هو ذبائح كانت العرب تذبحها لآلهتها. والثاني: هي الميتة. والثالث: بل عنى بذلك كل ذبيحة لم يذكر اسم الله عليها.

ورجَّح أَبِنُ جرير (٩٩ ٥٣٥) القول الأول الذي قاله عطاء، والثاني الذي قاله ابن عباس، وانتقد القول الأخير، مستندًا إلى الإجماع، فقال: «والصواب من القول في ذلك أن يُقال: إنَّ الله عنى بذلك: ما ذُبِح للأصنام والآلهة، وما مات أو ذبحه من لا تحل ذبيحته...، وأمَّا مَن قال: عني بذلك ما ذبحه المسلم فنسيَ ذكرَ اسمِ الله. فقول بعيد من الصواب؛ لشذوذه وخروجه عما عليه الحجة مجمعة من تحليله، وكفِي بذلك شاهدًا على فساده.

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٥١) أنَّ من قالوا بهذا القول تعلَّقوا بالعموم الواردُ في الآية؛ إذ لفظها يعمُّ ما تُركَت التسمية عليه من ذبائح الإسلام.

وبنحوه قال ابنُ كثير (٦/ ١٤٦).

وسيأتي تفصيلٌ لحكم التسمية.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٨، وابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣٠، وابن أبي حاتم ١٣٧٩/٤.

0V9 &

. لَفِسُقُّ﴾، يعني: إنَّ أَكُلَ الميتة لَمَعصِية (١). (ز)

# ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِدَ لِيُجَدِلُوكُمْ ﴾

٢٦٠٥٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: يُوحِي الشياطينُ إلى أوليائهم من الممشركين أن يقولوا: تأكُلون ما قتَل الله! فقال: إنَّ الذي مات لم يُذكر اسمُ الله عليه، وإنَّ الذي مات لم يُذكر اسمُ الله عليه". (١٨٦/٦)

۲۲۰۵۲ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيج ـ في قوله: ﴿وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَوُحُونَ إِلَىٰ ٱوْلِيَابِهِدَ﴾، قال: إبليس أوحَى إلى مشركي قريش<sup>(٣٧)[٢٢</sup>. (١٨٧/٦)

٢٦٠٥٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيج، عن عطاء الخراساني ـ قال:
 شياطين الجن يوحون إلى شياطين الإنس؛ يوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم (١٤). (ز)

٢٦٠٥٨ \_ عن سعيد بن جبير: أنَّه قال: ﴿لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآتِهِمْ ﴾، قال: من المشركين (٥٠)

۲۹۰**۰۹ ـ** عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان ـ ﴿وَلِنَّ اَلشَّـيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ آوَلِيَآيِهِمَهُ، قال: الشياطين: فارس، وأولياؤهم: قريش<sup>(٢)ێ٢٣١</sup>. (ز)

المجتز ابن عطية (٣/ ٤٥١ بتصرف) على قول ابن عباس وابن كثير المكي بقوله: «اللفظة على وجهها، وكفرة الجن أولياء الكفرة قريش، ووحيهم إليهم كان بالوسوسة حتى ألهموهم تلك الحجة، أو على ألسنة الكهان».

[٣٨٤] علَّق ابنُ عطية (٣/ ٤٥١ بتصرف) على قول عكرمة بقوله: «وذلك أنَّهم كانوا يوالون قريشًا على عداوة النبي ﷺ، فخاطبوهم مُنَبِّهين على الحجة، [وهي] قولهم: تأكلون ما قتلتم، ولا تأكلون ما قتل الله! فذلك من مخاطبتهم هو الحي الذي عنى، والأولياء قرائن، والمجادلة: هي تلك الحُجَّة».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٢٦/٩، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/٩٥. (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٨٠/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٧٩.

٢٦٠٦٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ الْمَالِكِمِ لَلْمَالِكِمَ لِلْمَالِكِمِ الْمَسْرِكُونَ فِي الذبيحة، فقالوا: أمَّا ما قتلتم بأيديكم فتأكلونه، وأمَّا ما قتل الله فلا تأكلونه! يعنون: الميتة. فكانت هذه مجادلتهم إيَّاهم (١٠). (ز)

٢٦٠٦١ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: عمد عدو الله إبليس إلى أوليائه من أهل الضلالة، فقال لهم: خاصموا أصحاب محمد في الميتة؛ فقولوا: أمّا ما ذَبَحتم وقتَلْتم فتأكلون، وأما ما قتَل الله فلا تأكلون، وأنتم زعمتم أنكم تتّبعون أمر الله! (٢٠).

الله عَلَيْهِ إِنَّ المشركين السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_: ﴿ وَلَا تَأْكُولُا مِنَّا لَرَ يُتَكُو اللهُ الله عَلَيْهِ إِنَّ المشركين قالوا للمسلمين: كيف تزعمون أنكم تَتَّبعون مرضاة الله، وما ذبح الله فلا تأكلونه، وما ذبحتم أنتم أكلتموه؟! فقال الله: لئن أطعتموهم فأكلتم الميتة ﴿ إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَهُ (\*\*). (ز)

٣٦٠٦٣ ـ عن عبدالله بن كثير المكي ـ من طريق ابن جُريْج ـ قال: سمعت: أنَّ الشياطين يوحون إلى أهل الشرك يأمرونهم أن يقولوا: ما الذي يموت وما الذي تنبحون إلا سواء. يأمرونهم أن يُخاصِموا بذلك محمدًا ﷺ<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٠٦٤ - عن الحضرمي [بن لاحق التميمي السعدي] - من طريق سليمان التيمي - أنَّ ناسًا من المشركين قالوا: أمَّا ما قتل الله فلا تأكلونه! (٥٠). (ز)

٢٦٠٦٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ رَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ ٱلْلِيَآيِهِدَ ﴾ من المشركين ﴿ لِيُحْدِلُوكُمْ ﴾ في أمر الذبائح (١) المتركين (ز)

اختُلِف في المعنيِّ بقوله: ﴿وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِهِدَ ﴾ على ثلاثة أقوال:
 الأول: عنى بذلك: شياطين فارس، ومن على دينهم من المجوس، ﴿إِلَىٰ آوَلِيَآيِهِدَ ﴾ من
 مَردة مشركي قريش، يوحون إليهم زخرف القول بجدال نبي الله وأصحابه في أكل الميتة. =:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٥. (٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٢.

<sup>(</sup>٥) أخرَّجه ابنَ جَرَيرَ ٩/٥٣٣. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٦ ـ ٥٨٧.

# ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَشَرِّكُونَ ١

۲۲۰۲٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿وَإِنْ أَلْمَتُتُوهُمْ ﴾، يقول: وإن أطعتموهم في أكل ما نهيتكم عنه (١). (ز)

٢٦٠٦٧ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿وَإِنْ أَلْمُعْتُمُوهُمْ ﴾ يعني: في أكل الميتة استحلالًا ؛ ﴿إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ مثالهم (٢٠) . (١٩١/٦)

٢٦٠٦٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَإِنْ أَلْمَتُنُوهُمْ إِلَّاكُمْ لِللَّمْ لَلْكُمْ وَأَمَّا مَا ذَبِحَ اللهُ للميتة فلا تأكلون منه، وأمَّا ما ذبحتم بأيديكم فهو حلال! (٣٠). (ز)

٢٦٠٦٩ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿ وَإِنْ أَطْفَتُمُوهُمْ ﴾ فاستحللتم الميتة ﴿ إِلَّكُمْ لَكُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا

٢٦٠٧٠ عن عامر الشعبي ـ من طريق عيسى بن عبدالرحمن ـ ﴿ وَإِنْ أَطْمَتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لِللَّمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

== والثاني: إنما عني بالشياطين الذين يُغْرُون بني آدم أنهم أوحوا إلى أوليائهم من قريش. والثالث: كان الذين جادلوا رسول الله ﷺ في ذلك قومًا من اليهود.

ورجَّع الجمع ابنُ جرير (٩/ ٧٧) للعموم، فقال: «وجائز أن يكون الموحون كانوا شياطين الإنس يوحون إلى أوليائهم من الإنس يوحون إلى أوليائهم منهم، وجائز أن يكونوا شياطين الجن أوحوا إلى أوليائهم من الإنس، وجائز أن يكون الجنسان كلاهما تعاونا على ذلك، كما أخبر الله عنهما في الآية الأخرى التي يقول فيها: ﴿وَكَنْلِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُنًا شَيَطِينَ آلإنس وَالْبِينَ يُوعِي بَعْشُهُم إِلى بَعْنِي رُخُونًا الله المنام: ١١٦]. ثم رجَّع أنَّه مِن كلًّا الجنسين مستندًا إلى السياق، فقال: «لأنَّ الله أخبر نبيه أنه جعل له أعداء من شياطين الجن والإنس، كما جعل لأنبيائه من قبله يوحي بعضهم إلى بعض المزين من الأقوال الباطلة، ثم أغلَمه أنَّ أولئك الشياطين يوحون إلى أوليائهم من الإنس ليجادلوه ومَن تبعه من المؤمنين فيما حرَّم الله من الميتة عليهم).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٢٧، وأخرجه ابن جرير ٩٨٤٥. (٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٩٥/٢ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٠/٤.

٢٦٠٧١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد \_ ﴿ وَإِنَّ أَلْمَتْمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَتُمْرِكُونَ ﴾: ...
 وإنًا \_ واش \_ ما نعلمُه كان شِرْكًا قطُّ إلا في إحدى ثلاث: أن يُدْعى مع الله إله آخر،
 أو يُسجدَ لغير الله، أو تُسمَّى الذبائح لغير الله (١٥٧/٦)

٢٦٠٧٢ - عن عبدالله بن كثير المكي - من طريق ابن جُرَيج - ﴿وَإِنْ أَطْمَتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لِللَّمُ لِللَّمُ اللَّهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

٢٦٠٧٣ من إسماعيل السُّلِّي من طريق أسباط من ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُوهُمْ ﴾ فأكلتم الميت ( ") . (ز)

٢٦٠٧٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّ أَلْمَتُنُوهُمْ ﴾ باستحلالكم الميتة ﴿ إِلَّكُمْ لَشَرِّكُنَ ﴾ مثلهم (1).

### # النسخ في الآية:

٢٦٠٧٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عكرمة -: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِنَا لَرَ يُلْكُو السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ ، فنستخ واستثثنى من ذلك ، فقال : ﴿ وَطَعَامُ اللَّهِ نَ أُوثُوا الكِتنَبَ طِلَّ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ وَالْمَالِكِينَ أُوثُوا الكِتنَبَ طِلَّ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ

٢٦٠٧٦ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

۲٦٠٧٧ ـ والحسن البصري ـ من طريق يزيد ـ، مثله<sup>(٦)</sup>. (ز)

۲۲۰۷۸ - عن مكحول الشامي - من طريق النعمان بن المنذر - قال: أنزل الله في المقرآن: ﴿ وَلَا تَأْكُونُا مِنَا لَرَ ثِنْكُو السَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾. ثم نسخَها الربُ في ورحِم المسلمين، فقال: ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولَا الللللْمُل

المَّلِكَ الحُيُّلِفَ هل في الآية نسخ أم لا؛ فقال قوم بعدم النسخ، وقال آخرون: نسخ منها ذبائح أهل الكتاب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. وتقدم بتمامه فى نزول الآية.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ٥٣٢. (٣) أخرجه ابن جرير ۹/ ٥٣١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٨٦/١ - ٥٨٥. (٥) أخرجه أبو داود (٢٨١٧)، والبيهقي في سننه ٨/ ٢٨٢. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣١. (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤.

### 🎎 أحكام متعلقة الآية:

Y٦٠٧٩ \_ عن راشد بن سعد، قال: قال رسول الله ﷺ: «ذبيحةُ المسلم حلال، سمَّى أو لم يُسمَّ، ما لم يتعمَّدْ، والصيدُ كذلك، (١/٨٨٠)

٢٦٠٨٠ عن أبي هريرة، قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله، أرأيتَ الرجلَ مِنَّا يذبحُ وينسَى أن يُسَمِّي؟ فقال النبيُ ﷺ: «اسمُ الله على كلِّ مسلم» (٢٠)
 مسلم» (٢٠)

٢٦٠٨١ ـ عن عروة بن الزبير ـ من طريق هشام بن عروة ـ قال: كان قومٌ أسلموا

== ورجَّع ابنُ جرير (٣/ ٥٣٢) القول الأول دون الثاني الذي قاله عكرمة، والحسن البصري مستندًا إلى أقوال السلف، والدلالات العقلية، فقال: ﴿لأنَّ الله إنَّما حرَّم علينا بهذه الآية الميتة، وما أُهِلَّ به للطواغيت، وذبائعُ أهل الكتاب ذَكِيَّةٌ بسموا عليها أو لم يسموا؛ لأنَّهم أهل توحيد، وأصحاب كتب لله يدينون بأحكامها، يذبحون الذبائع بأديانهم كما ذبح المسلم بدينه، سمَّى الله على ذبيحته أو لم يُسمِّه، إلا أن يكون ترك بِن ذكر تسمية الله على ذبيحته على الدينونة بالتعطيل، أو بعبادة شيء سوى الله، فيحرم حينتذ أكل ذبيحته سمَّى الله عليها أو لم يسمّ . وذكر ابنُ جوير أنَّ القول الأول هو قول عامة أهل العلم.

وكذا رجَّح ابنُ كثير (٦/١٥٥) عدم النسخ، ولم يذكر مستندًا. ثم وجَّه معنى النسخ الوارد في الآثار، قال: «ومَن أطلق مِن السلف النسخ هاهنا فإنما أراد التخصيص».

<sup>(</sup>١) أخرجه الحارث في مسنده بغية الباحث ٤٧٨/١ (٤١٠).

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ٥/ ٢٨١ (٤٦٧١): «هذا إسناد مرسل ضعيف؛ لضعف الأحوص بن حكيم». وقال المتقي الهندي في كنز العمال ٦/ ٢٦٤ (١٥٦٢١): «عبد بن حميد في تفسيره، عن راشد بن سعد مرسلًا». وقال الألباني في إرواء الغليل /١٦٩/ (٢٥٣٧): «ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ٥٤/٩ (٤٧٦٩)، والبيهتي في الكبرى ٤٠٢/٩ (١٨٩٤) واللفظ له. وفيه مروان بن سالم؛ قال ابن عدي في الكامل في الضعفاء ١٢٠/ ١٢١: «عامّة حديثه مما لا يتابعه الثقات عليه». وقال الداوقطني في سنته ٥/٣٥ (٤٨٣): «مروان بن سالم ضعيف». قال البيهتي: «هذا الحديث منكر بهذا الإسناد». وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ١٣٧٧ (٤٤٩): «مروان هذا متروك الحديث». الحديث، وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٤/١٤: «قال النساني: مروان بن سالم متروك الحديث، وقال ابن كثير في تفسيره ٣٧٧٣: «هذا إسناده ضعيف». وقال الهيثمي في المجمع ٣٠٧٤: «ضعيف». وقال الهيثمي في المجمع ٤/٣٠ (٢٠١٦): «فيه مروان بن سالم الغفاري، وهو متروك». وقال العيني في عمدة القاري ٤٩/٣٤: «ضعيف». وقال الشعيفة ٢٩/١٦؛ «ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢٩/٢٦ (٢٧٧٤): «موضوع».

على عهد النبي ﷺ، فقدِموا بلَحْم إلى المدينة يبيعونه، فتَجَيَّشَتُ<sup>(١)</sup> أنفسُ أصحاب النبي ﷺ، فقال: «سمُّوا أنتم، وكُلوا، (١٨٨/١) وكُلُوا، (١٨٨/١)

٢٦٠٨٢ \_ عن عبدالله بن يزيد الخَطْمِيِّ، قال: كُلوا ذبائح المسلمين وأهل الكتاب مِمَّا ذُكِر اسمُ الله عليه (١٨٥/٦)

٣٦٠٨٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: مَن ذَبَح فَنَسِيَ أَن يُسَمِّيَ فَلِيدَكُرِ اسم الله عليه، وليأكُلُ، ولا يدَعُه للشيطان إذا ذَبَح على الفطرة؛ فإنَّ اسم الله في قلب كل مسلم<sup>(1)</sup>. (١٨٧/٦)

٢٦٠٨٤ \_ عن مَعْمَر، قال: بلغني: أنَّ رجلًا سأل ابنَ عمر عن ذبيحة اليهودي والنصراني. فتلا عليه: ﴿ أَيِّلَ لَكُمُ الطَّيِبَتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوثُوا الْكِتَبَ المائدة: ٥]. وتلا عليه: ﴿ وَلَا عَلَيهُ لِمَا اللهُ لَيْكِرَ اللهُ يَتَلِيهُ اللهُ عليه: ﴿ وَلَا عَلَيه اللهُ لَهَ يَهِ اللهُ عليه، فقال ابن عمر: لعن الله اليهود والنصارى وكَفَرة الأعراب؛ فإنَّ هذا وأصحابه يسألوني، فإذا لم أوافِقْهم أنشئوا يُخاصِموني (٥٠). (١٩٠/١)

۲۲۰۸۵ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق داود \_ قال: لا تأكّلوا مِمَّا لم يُذكّرِ اسمُ الله عليه (٦٠/١)

۲۲۰۸٦ \_ عن طاووس بن كيسان \_ من طريق ابنه \_ قال: مع المسلم ذِكْرُ الله، فإن ذَبّح ونسِيّ أن يُسمّي فلْيُسَمّ، وليأكُلْ، فإنَّ المجوسيَّ لو سمَّى الله على ذبيحته لم تُؤكلُ<sup>(۷)</sup>. (۱۸۹/٦)

 <sup>(</sup>١) تجيشت: أي: غثت، وهو مِن الارتفاع، كأن ما في بطونهم ارتفع إلى حلوقهم فحصل الغثى. النهاية (جَينَشَ).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق (۸۵٤۲)، والبيهقي ٩/٢٣٩ من طريق عروة عن عائشة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٢٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(\$)</sup> أخرجه عبدالرزاق (٨٥٣٨) من طريق عكرمة بلفظ: المسلم اسمٌ من أسماء الله، فإذا نسي أحدكم أن يسمي على الذبيحة فلُيُسمٌ، وليأكل، وسعيد بن منصور (٩١٤ ـ تفسير) بنحوه، والبيهقي في سننه ٢٣٩/٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (١٠١٨٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق (٨٥٣٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٧٦٠٨٧ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ـ من طريق سلمة بن كهيل ـ في الرجل يذبح وينسَى أن يُسَمِّيَ، قال: لا بأس به. قيل: فأين قوله: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِثَا لَرَ يُثَكِّرُ اَسْمُ اللَّهِ عَلِيْدِ﴾؟ قال: إنَّما ذَبَحْتَ بدينك (١) (١٨٨٦)

۲۹۰۸۸ \_ عن محمد بن سيرين، في الرجل يذبحُ وينسَى أن يُسَمِّيَ، قال: لا يأكل<sup>(۲)[۲۲۸۷</sup>. (۱۹۰/۲)

### أثار متعلقة بالآية:

٢٦٠٨٩ ـ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: «قال إبليسُ: يا ربّ، كلُّ خلقِك بينتَ رزقَه، ففيمَ رزقي؟ قال: فيما لم يُذكر اسمي عليه"). (١٩٠/٦)

٢٦٠٩١ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق أبي إسحاق ـ أنَّه قبل له: إنَّ المختار يزعُم أنه يُوحَى إليه. قال: صدَق؛ ﴿وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَا إَلِهِ . (١٩١/٠)

الآمكا أخر ابن عطية (٢٠٠٧ - ٤٥١) وابن كثير (١٤٦ - ١٥٤) اختلاف العلماء في حكم التسمية على ثلاثة أقوال: الأول: لا تحل الذبيحة بغير التسمية، وسواء متروك التسمية عمدًا أو سهوًا. والثاني: جواز متروك التسمية سهوًا كان أم عمدًا. والثالث: جواز متروك التسمية سهوًا كان أم عمدًا. والثالث: جواز متروك التسمية سهوًا دون العمد. وساق ابن كثير استدلالات كل فريق وأطال فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٨/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ١٦٨٣/٥، والضياء المقدسي في الأحاديث المختارة ٣٦٠/١٠ ـ ٣٦١ ـ ٣٦١).

قال أبو نعيم في حلية الأولياء ٣/ ٢٧٩: «هذا حديث غريب». وقال الألباني في الصحيحة ٢/ ٣٢٥ \_ ٣٣٦ (٧٠٨): «الحديث صحيح الإسناد».

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣٠، وابن أبي حاتم ١٣٧٩/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧٩/٤.

والمنافقة المنافقة

# ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـنَا فَأَحْيَلْنَهُ وَجَمَلْنَا لَهُ فُوْرًا يَمْشِى بِهِ؞ فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَثَلَهُ فِي ٱلظُّلُمُـنَتِ لَيْسَ چِنَابِج يِنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلكَنفِينَ مَا كَانُواْ يَشَمَلُونَ ﴿ ﴾

### نزول الآية:

﴿ ٢٦٠٩٧ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَبَحَمَلْنَا لَلهُ ثُورًا﴾ يريد: حمزة بن عبدالمطلب، ﴿ كُمَن مَّنَالُهُ فِي الظَّلْمَلْتِ ﴾ يريد: أبا جهل بن هشام. وذلك أنَّ أبا جهل رمى رسول الله ﷺ بَفَرْث، فأخبر حمزة بما فعل أبو جهل وهو راجع مِن قَنصِه، وبيده قوس، وحمزة لم يؤمن بعد، فأقبل غضبان حتى علا أبا جهل بالقوس، وهو يتضرع إليه، ويقول: يا أبا يعلى، أما ترى ما جاء به؟ سفَّه عقولنا وسب آلهتنا وخالف آباءنا، فقال حمزة: ومَن أسفه منكم؟ تعبدون الحجارة من دون الله أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله. فأنزل الله هذه الآية (١٠).

٢٦٠٩٣ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـتَا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَمَلْنَا لَهُ نُورًا
 يَشْهِى بِكِ. فِي ٱلنَّاسِ ﴾ قال: عمر بن الخطاب، ﴿ كَمَن مَثَلَهُ فِي ٱلظَّلُمَـٰتِ لَيْسَ بِخَارِجِ
 يَتْهَا ﴾ يعنى: أبا جهل بن هشام (٢٠). (١٩٣/١)

٢٦٠٩٤ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق أبي سنان ـ في قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـتَا فَأَحْيَنْنَهُ ۚ قَال: فَهِ جَهَل بن فَأَخْيَنْنَهُ ۚ قَالَ أَلْكُنْتِ ﴾ قال: أبو جهل بن هشام (۱).
 هشام (۱).

٣٦٠٩٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق بشر بن تيم، عن رجل حدَّثه ـ في قوله: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْـتَا فَأَحَيَـنَكُ وَجَمَلَنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ؞ فِي ٱلنَّاسِ﴾، قال: نزَلت في عمَّار بن ياسر<sup>(1)</sup>. (١٩٢/٦)

٢٦٠٩٦ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق بشر بن تَيْمٍ ـ ﴿كُمَّن مَّنَكُهُ فِي

<sup>(</sup>١) أورده الواحدي في أسباب النزول ص٢٢٤، والثعلبي ١٨٦/٤ ــ ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٣٣٥، وابن أبي حاتم ٤/١٣٨١. ونمي تفسير الثعلبي ١٨٧/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٤ بلفظ: نزلت في عمر بن الخطاب وأبي جهل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣٤، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر. وأبي الشيخ.

ٱلظُّلُمَنتِ﴾، قال: أبو جهل بن هشام(١). (ز)

٢٦٠٩٧ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق خالد بن حميد، عمَّن حدَّثه ـ في قوله: ﴿ وَمَن كَانُ مَيْكُمُ فِي الظَّلَمُدَيّ ﴿ وَمَنَ كَانَ مَيْتَلَمُ فِي الظَّلَمُدَتِ ﴾ وَالْوَبَن كَانَ مَيْتَلِن في ضلالتِهما، قال: أُنزِلت في عمر بن الخطاب وأبي جهل بن هشام، كانا ميُتَيْن في ضلالتِهما، فأحيا الله عمر بالإسلام وأعرَّه، وأقرَّ أبا جهل في ضلالته وموته، وذلك أنَّ رسول الله ﷺ دعا، فقال: «اللَّهُمَّ، أعِزَّ الإسلام بأبي جهل بن هشام، أو بعمر بن الخطاب، (١٠٣٠)

٢٦٠٩٨ - عن أبي سنان الشيباني [سعيد بن سنان البرجمي] - من طريق يحيى بن الضُّرَيْسِ - ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَكُ ﴾ قال: نزلت في عمر بن الخطاب، ﴿ كَنَ مَنْلُهُ فَلُهُ مَنْلُهُ لَا اللّٰهَ اللّٰهَ عَلَيْهُ عَالَ: أبو جهل بن هشام (٣). (١٩٣/١)

**٢٦٠٩٩ ـ ق**ال محمد بن السائب الكلبي: نزلت في عمار بن ياسر، وأبي جهل(<sup>ئ)</sup>. (ز)

٢٦١٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْمًا فَأَحْيَيْنَهُ ﴾... نزلت في النبي ﷺ...،
 وَكُمَن شَمَلُهُ فِي الظَّلُمُنتِ ﴾... يعنى: أبا جهل... (٥). (ز)

٢٦١٠١ ـ قال يحيى بن سلام: بلغني: أنَّها نزلت في عمر بن الخطاب، وأبي جهل بن هشام، ثم هي عامَّةٌ بعدُ<sup>(١)مممممر</sup> (ز)

ورجَّح ابنُ كثير (١٦٠/٦) العموم في الآية، فقال: «والصحيح أنَّ الآية عامة، يدخل فيها كل مؤمن وكافر». ولم يذكر مستندًا.

٢٣٨٨ اختُلِف في المراد بهذا المثل؛ فقيل: عمر بن الخطاب هو الذي كان ميتًا فأحياه الله، وجعل له نورًا يمشي به في الناس. وقيل: عمار بن ياسر. وأما الذي في الظلمات ليس بخارج منها: أبو جهل عمرو بن هشام.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٨٣/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨١ (٧٨٥٣) مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرج ابن أبي حاتم ١٣٨٢/٤ شطره الأول، وعلَّق ١٣٨٣/٤ شطره الثاني. وعزا السيوطيُّ شطره الأول إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/ ١٨٧، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن أبي زمنين ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨٧.

### تفسير الآية:

### ﴿أَوْمَنَ كَانَ مَيْمَنَا فَأَخْمِيْنَكُ وَجَمَلْنَا لَدُ ثُورًا يَمْشِي بِدِ. فِ النَّاسِ كَمَن مَثَلَدُ فِي الظُّلُمُنتِ لِيَسَ جِنَاجٍ مِنْمَاكٍ

٢٦١٠٢ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْنَا فَأَخَيْنَنَهُ ﴾ يعني : مَن كان كافرًا فهديناه، ﴿ وَجَمَلْنَا لَهُ ثُورًا يَبْشِى بِدِهِ فِي ٱلنَّايِن ﴾ يعني بالظلمات: بالنور: القرآن، مَن صدَّق به وعمل به، ﴿ كَنَ مَثَلُهُ فِي ٱلظَّلْمَنَةِ ﴾ يعني بالظلمات: الكفر والضلالة (١٠). (١٩٢/٦)

٢٦١٠٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـتَا فَا مَيْـتَا لَهُ وَمَعَلَنَا لَهُ وَكُوا يَمْوَى بِهِ فِ النَّاسِ ﴾، قال: يقول: الهدى يمشي به في الناس، وهو الكافر يهديه الله إلى الإسلام. يقول: كان مشركًا فهديناه (٢٠). (ز)

۲۲۱۰٤ عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿أَوْمَن كَانَ مِنْ عَالَ: ﴿أَوْمَن كَانَ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَالَ: مَنْ اللَّهُ فُورًا يَشْوى بِدِهِ فِى النَّاسِ ﴾ قال: هُدّى، ﴿كَنَن مَنْكُمْ فِي الظّلُمُتِ ﴾ قال: هُدّى، ﴿٢٣٨٤كَ. (١٩٢/٦)

۲٦١٠٥ \_ عن عمر بن عبد العزيز، نحو آخره(٤). (ز)

٢٦١٠٦ \_ قال الحسن البصرى: قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْنًا فَأَخْيَنَنَّهُ عِنى: بالإسلام،

آبِهِ المُبَا فَكُر ابنُ عَطية (٣/ ٤٥٢) أنَّ الآيات السابقة ذكرت قومًا مؤمنين أَمِرُوا بترك ظاهر الإثم وباطنه وغير ذلك، فمثَّل الله ﷺ في الإثم وباطنه وغير ذلك، فمثَّل الله ﷺ في الطائفتين بأن شبَّه الذين آمنوا بعد كفرهم بأموات أُحيُوا، وشبَّه الكافرين وحيرة جهلهم بقوم في ظلمات يترددون فيها ولا يمكنهم الخروج منها؛ ليبين ﷺ الفرق بين الطائفتين والبَوْن بين المنزلتين، ثم قال: «هذا معنى قول ابن عباس، ومجاهد، وغيرهما».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٣٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨١/٤ ـ ١٣٨٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ، وآخره إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٢٧، وأخرجه ابن جرير ٥٣٤/٩، كما أخرج ابن أبي حاتم ١٣٨٢/٤ آخره. وعلَّق ١/ ١٣٨١ نحو أوله. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٢.

﴿وَجَمَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِى بِهِ فِ اَلنَّاسِ كَنَن مَّثَلَهُ فِي الظُّلُمَٰتِ﴾ يعني: ظلمات الكفر ﴿لَيْسَ بِخَانِجَ يَنْهَا﴾ أي: هو مُتَخَيِّر فيها (۱). (ز)

٢٦١٠٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْمَنَا فَأَهَيْمَيْنَكُ وَجَمَلَنَا لَهُ بُوْرًا يَمْشِى بِهِ. فِي اَلنَّاسِ ﴾ ، قال: هذا المؤمن ، معه من الله بيِّنة ، بها يعمل ، وبها يأخذ، وإليها ينتهي ، وهو كتاب الله ، ﴿ كَمَن مَثْلُهُ فِي اَلظَّلُمَنَتِ لَيْسَ بِحَارِجٍ يَمْنَا عَلَى مَثْلُهُ فِي الظَّلُمَنَتِ لَيْسَ بِحَارِجٍ يَمْنَا مَثْر جَا ، وهو كتاب الله ، مُتَسَكِّع فيها ، لا يجِدُ منها مخْرجًا ، ولا مَنفذًا (٢٠) . (١٩٣/١)

٢٦١٠٨ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـيَا فَأَحَيْنِنَهُ وَجَعَلْنَا لَمُ وَرَا لَمُ وُرًا يَمْشِى بِهِ فِى النَّاسِ ﴾ ، يقول: من كان كافرًا فجعلناه مسلمًا ، وجعلنا له نورًا يمشي به في الناس ، وهو الإسلام . يقول: هذا كمن هو في الظلمات ، يعني : الشرك (١٤٠٠). (ز)

٢٦١٠٩ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق أبي معشر ـ قال: الكافر حيُ الجسد، مينتُ القلب، وهو قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَنَنَهُ ﴾. يقول: أو مَن كان كافرًا فهدَيناه (٤). (١٩٢/١)

٢٦١١ ـ عن أبي سنان الشيباني [سعيد بن سنان البرجمي]: ﴿ وَوَمَن كَانَ مَيْـتَا﴾
 يعني: كان كافرًا ضالًا ﴿ فَأَخْيَلْنَكُ ﴾ يعني: فهديناه، ﴿ وَجَمَلَنَا لَهُ ثُورًا يَمْثِى بِهِ فِ
 التّاسِ ﴾ قال: يعمل به في الناس، قال: نزلت في عمر بن الخطاب (٥٠). (ز)

٢٦١١١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْـنَا فَأَحَيَنَنَهُ ﴾ يعني: أوَمَن كان ضالًا فهديناه. نزلت في النبي ﷺ ، ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا ﴾ يعني: إيمانًا ﴿ يَمْشِي بِعِه يعني:

انتُلِف في المراد بالنور؛ فقال قوم: هو القرآن. وقال آخرون: الإسلام.
 وعلَّق ابنُ كثير (١٩٩٦) بعد ذكره للقولين بقوله: «والكلُّ صحيح».

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٢/ ٩٥ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٣٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٢ ـ ١٣٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٣٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٢/٤ مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (٩١٧ ـ تفسير)، والبيهقي في عذاب القبر (٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرَج ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٢ آخره من طريق يحيى بن الضريس. وعلَّق ٤/ ١٣٨١ أوَّله.

وفالم التقليق المالية

يهتدي به ﴿ فِ النَّاسِ ﴾، أهو ﴿ كَنَ مَنْكُم فِي الظَّلْمُدَ بِهِ يعني: كشبه مَن هو في الشرك، يعني: أبا جهل، ﴿ لَيْسَ بِعَلْجِ يَتَهَا ﴾ يعني: ليس بمهتد هو فيها، متحير، لا يجد منفذًا ؟! ليسا بسواء (١٠). (ز)

﴿ ٢٦١١٧ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَبَجَلَلْنَا لَهُ وُوا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ قال: الإسلام الذي هداه الله إليه، ﴿ كَمَن مَّنَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ ﴾ ليس من أهل الإسلام. وقرأ: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ النَّبِرَ ﴾ مَامَنُوا يُخْرِجُهُم يَن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]. قال: والنور يستضيء به ما في بيته ويبصره، وكذلك الذي آناه الله هذا النور يستضيء به في دينه ويعمل به في نوره كما يستضيء صاحب هذا السراج. قال: ﴿ كَمَن مَنْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ ﴾ لا يدري ما يأتي، ولا ما يقع عليه (''). (ز)

# ﴿ كَنَالِكَ زُبِّينَ لِلْكَنفِرِينَ مَا كَانُوا لِيَمْمَلُونَ ﴿ ﴾

٢٦١١٣ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿ كَنَالِكَ زُينَ اللَّكَنْدِينَ مَا كَانُواْ يَمْمَلُونَ ﴾، يريد: زَيْن لهم الشيطانُ عبادة الأصنام (٣). (ز)

٢٦١١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كَذَلِكَ﴾ يعني: هكذا ﴿زُنِنَ لِلْكَفِينَ﴾ يعني: للمشركين ﴿مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ يعني: أبا جهل، وذلك أنَّه قال: زَحَمَّتنا بنو عبدمناف في الشرف، حتى إذا صرنا كفَرَسَيْ رِهان قالوا: مِنَّا نبيٌّ يُوحَى إليه. فمَن يُدرِك هذا؟! واللهِ، لا نؤمن به، ولا نتَّبعه أبدًا، أو يأتينا وحيٌ كما يأتيه (ذ).

### ﴿وَكَنَاكِ جَعَلْنَا فِي كُلِّ فَرْيَةٍ أَكَنِرٍ مُعْرِبِيهِ البَّكُرُواْ فِيهَا ۗ وَمَا يَنْكُرُونَ إِلَّا إِنْشُهِمْ وَمَا يَشْمُرُونَ ﴿ إِلَى إِنْشُهِمْ وَمَا يَشْمُرُونَ ﴿ إِلَى الْمُ

🏶 نزول الآية:

٢٦١١٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿وَكَثَالِكَ

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٧.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣٦٨، وأخرجه ابن جرير ٣٣٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٣/٤ مختصرًا من طريق أصبغ بن الفرج.

 <sup>(</sup>۳) تفسير البغوي ۳/ ۱۸۵.
 (۱۸۵ تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ۸۵۷.

جَمَلُنَا فِي كُلِّ قَرِّيَةٍ أَكَنْبِرَ مُجْرِمِيهَا﴾، قال: نزلت في المستهزئين<sup>(١)[٣٩١]</sup>. (١٩٤/٦)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٦١١٦ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - ﴿ عَمَلُنَا فِي كُلِ قَرْيَةٍ أَكَثِرَ مُجْرِمِيهَا﴾، قال: سلَّطنا شِرارَها فعضوا فيها، فإذا فعلوا ذلك أهلكناهم بالعذاب (٢٠). (٢/١٩٤)

۲۲۱۱۷ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿أَكَابِرُ مُجْرِمِهُ) ﴾، قال: عظماؤُها (۱۹٤/۳). (۱۹٤/۱)

۲۹۱۱۸ - عن قتادة بن دعامة - من طريق مَعْمَر - ﴿أَكَنِيرَ مُجْرِمِيهَا﴾، قال: عظماءها<sup>(ئ)</sup>. (ز)

۲۲۱۱۹ - عن قتادة بن دعامة: معنى أكابر: جَبابِرة<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٦٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَكَنَالِكَ عِنْ يَ: وَهَكَذَا ﴿جَمَلُنَا فِي كُلِّ فَرْيَةٍ ﴾ خَلَتْ، يعني: عجابرتها وكبراءها، جعلنا بمكة المستهزئين من قريش؛ ﴿لِيَمْكُرُا فِيهَا ﴾ يعني: في القرية بالمعاصي، حين أجلسوا في كل طريق أربعة منهم. يقول الله: ﴿وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنْشُومِهِ ﴾ وما معصيتهم إلا على أنفسهم، ﴿وَمَا يَشْكُرُونَ إِلَّا بِأَنْشُومِهِ ﴾ وما معصيتهم إلا على أنفسهم، ﴿وَمَا يَشْكُرُونَ ﴾. (ز)

<sup>[</sup>٢٣٩١] علَّق ابنُ عطية (٣/ ٤٥٣) على قول عكرمة بقوله: ايعني: أنَّ التمثيل لهم».

<sup>﴿</sup> الْهَمَانَ ابِنُ كَثْمِر (١٦١/٦) على قول قتادة ومجاهد بقولُه: ﴿ وَهَذَا كَ<mark>قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَ</mark>نَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيدٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَقُّهُمَا إِنَّا مِمَا أَرْسِلْتُد بِدِ كَنِفُرُونَ ۞ وَقَالُوا خَنُ أَشَوْلُا وَأَوْلَئُنَا وَمَا خَنْ بِهُمَلِّينَ﴾ [سبا: ٣٤ ـ ٣٥]، وقال تعالى: ﴿ وَكَنَائِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَوْهُمَا إِنَّا وَجَدَنَا عَابَاتَنَا عَلَى أَتُقَةٍ وَإِنَّا عَلَى عَاشِهِم مُقْتَدُونَ﴾ [الزخوف: ٢٣]».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٣٨/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٣/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩٩ / ٥٣٧ ـ ٥٣٨. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعَبد بن حُمَيد، وابن المنذر،
 وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٥٣٨/٩.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٩٦/٢ ـ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٧.

# ﴿وَلِهَا جَاءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْيِنَ حَتَىٰ نُؤْقَ مِشْلَ مَا أُوفِى رُسُلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْمَـلُ رِسَالَتَكُهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْمَرُمُوا صَغَارُ عِندَ اللَّهِ وَعَذَاكُ شَدِيدًا بِمَا كَانُوا يَتَكُرُونَ ﴿﴾

### 🏶 نزول الآية:

٢٦١٢١ ـ عن مقاتل بن سليمان: [أنَّ] أبا جهل... قال: زَحَمَتْنا بنو عبدمناف في الشرف حتى إذا صرنا كفَرَسَيْ رِهان قالوا: مِنَّا نبيٌّ يُوحَى إليه. فمَن يُدرِك هذا؟! والله، لا نؤمن به، ولا نتبعه أبدًا، أو يأتينا وحي كما يأتيه. فأنزل الله عَلى: ﴿وَلِذَا جَاتُهُمُ مَايَةٌ عَالُوا لَن تُؤْمِنَ حَتَى ثُؤْنَى مِشْلَ مَا أُونِيَ رُسُلُ اللهِ... إلى آخر الآية(١٠). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِشْلَ مَاۤ أُوتِى رُسُلُ اللَّهِ

٢٦١٢٣ \_ عن عبد الملك ابن جُرَيْح، في قوله: ﴿ وَلِهَا جَاءَتُهُمْ مَايَةٌ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَى أَوْلَ مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَن الحق: لو كان هذا حقًا لكان فينا مَن هو أحقُ أن يأتي به من محمد. ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَذَا اللّهُ عَانَ رَجُلٍ مِن اللّهَ إَيْنَ اللّهَ إِيَّانٍ عَظِيمٍ اللّهَ الزّخرف: ٣١] (١٩٤/٦). (١٩٤/٦)

# ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ

٢٦١٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله: ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَمَلُ رِسَالَتَكُۗ﴾، اللهُ أعلم حيث يختصُّ بنبوته مَن يشاء ُ''). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٨٧. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨.

### وسَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِندَ ٱللَّهِ

٢٦١٢٥ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْرَبُوا ﴾ قال: أشركوا ﴿ صَمَارُ ﴾ قال: أشركوا ﴿ صَمَارُ ﴾ قال: أرام ١٩٥٨)

٢٦١٢٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ صَغَارُ ﴾، قال: ﴿ وَمَغَارُ ﴾، قال: ﴿ وَمَغَارُ ﴾،

٢٦١٢٧ \_ قال أبو روق الهمداني: ﴿ صَفَارُ ﴾ في الدنيا، عذاب شديد في الآخرة (٣). (ز)

٢٦١٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ آَجْرَوُا صَغَارٌ عِندَ ٱللَّهِ﴾، يعني: مَذَلَّةً<sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُواْ يَتْكُرُونَ ﴿

٢٦١٢٩ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جُرَيج، عن عمر بن عطاء ـ في قسوله: ﴿ يَمَا نَا فَا اللَّهِ عَلَى فَرَيَةٍ أَكَبِرَ مُجْرِمِيهَ ﴾ إلى قسوله: ﴿ يِمَا كَافُوا يَمَكُرُونَ ﴾ والله: ﴿ يَمَكُرُونَ ﴾ قال: بدين الله، وبنيه ﷺ، وعباده المؤمنين (٥٠). (ز)

٣٦٦٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَعَذَابُ شَدِيدٌ بِمَا كَاثُوا يَتَكُونَ﴾ يعني: يقولون، لقولهم: لو كان هذا القرآنُ حقًا لنزل على الوليد بن المغيرة، أو على أبي مسعود الثقفي. وذلك قولهم: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْبَيْتِي عَظِيمٍ﴾ [الزخرف: ٢١](١). (ز)

٢٦١٣١ ـ عن عبدالملك ابن جُريْج، في قوله: ﴿يِمَا كَانُواْ يَمَكُّرُونَ﴾، قال: بدين الله، ونبيّه، وعباده المؤمنين<sup>(٧)</sup>. (١٩٦/٦)

٣٦١٣٢ ـ عن سفيان بن عيينة ـ من طريق ابن أبي عمر ـ قال: كلُّ مَكْر في القرآن

(٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨.

0 4

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٥٤٠، وابن أبي حاتم ٤/١٣٨٤.

 <sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٤/١٨٧.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٣٨/٩.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

فهو عَمَل<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآبة:

۲٦١٣٣ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق زِرِّ بن حُبَيْش \_ قال: إنَّ الله نظر في قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، فابتمَثَه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد ﷺ، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، يُقاتِلون على دينه، فما رأى المسلمون حَسنًا فهو عند الله حَسَن، وما رأوه سَينًا فهو عند الله سَيِّ (٢٥) . (١٩٥/١)

﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَمْدِينُهُ يَشْرَخُ صَدْرُهُ الْإِلْسَلَكِيُّ وَمَن يُمِوْ أَن يُضِلَهُ يَجْمَلُ صَدْرُهُ صَرْبَقًا حَرَبًا كَانَمًا يَضَكَدُ فِي السَّمَارُ كَانِكَ يَجْمَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۖ ۖ ﴾

### 🎇 قراءات:

٢٦١٣٤ ـ عن أبي الصَّلْتِ الثقفي: أنَّ <mark>عمر بن الخطاب</mark> قرأ هذه الآية: ﴿وَمَن يُردِّ أَن يُعْيِـلَهُ يَجَعَلُ مَكَدَّهُ مَنكِيَّقًا حَرَيَا﴾ بنصب الراء =

٥٣١٣٥ ـ وقرأها بعضُ مَن عنده من أصحاب رسول الله : ﴿ حَرِجًا﴾ بالخفض (٣٠) . (١٩٩/١)

٢٦١٣٦ ـ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿ضيِّقًا حَرِجًا﴾ بكسر الراء<sup>(٤)[٢٩١٣</sup>. (١٩٩/٨)

٣٣٩٣] اختُلِف في قراءة قوله: ﴿ ﴿ رَبُّكُ ﴾؛ فقرأه قوم بفتح الراء، وقرأه آخرون بخفضها .

وذكر ابنُ جرير (٥٤٧/٩) أنَّ قراءة الفتح تأتي بمعنى جمع حرجة: وهي الشجرة الملتف بها الأشجار، لا يدخل بينها وبينها شيء لشدة التفافها بها. ثم ذكر أنَّ مَن قرأوا بالخفض اختلفوا في معناه؛ فقال بعضهم: هو بمعنى الحرج، وقالوا: الحرج بفتح الحاء والراء، ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٣/٤. (٢) أخرجه أحمد ٦/ ٨٤ (٣٦٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرَير ٩/ ٥٤٤ ـ ٥٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ. و﴿خَرِجًا﴾ بخفض الراء قراءة متواترة، قرأ بها نافع، وأبو جعفر، وأبو بكر، وقرأ بقية العشرة: ﴿حَرَبًا﴾ بفتح الراء. انظر: النشر ٢/ ٢٦٣، والإتحاف ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

### # نزول الآية:

٢٦١٣٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَن يُودِ اللهُ أَن يَهْدِيهُ يَثْنَحُ صَدْدَهُ لِلْسَلَدِ ﴾ نزلت في النبي ﷺ، ... ﴿وَمَن يُودِ أَن يُوسَلُهُ يَجْمَلُ صَدْدَهُ صَيَقًا﴾ ... يعني: أبا جهل (١٠). (ز)

### تفسير الآية:

### ﴿ فَكُن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدَّرُهُ لِلْإِسْلَيِّ ﴾

۲۲۱۳۸ ـ عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله على حين نزلت هذه الآية: ﴿ تَمَنَ لَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الشّهَرَ الله أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ مَسْلَرَهُ لِلْإَسْلَاتِكُ ، قال: ﴿إِذَا أَدْخَلَ الله النور القلبَ انشُرَح وانفسَح». قالوا: ﴿ الإنابة إلى دار الخلود، والنجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل نزول الموت (۱۱ (۱۹۷/۱))

٢٦١٣٩ ـ عن ابن مسعود، قال: قال رجل: يا رسول الله، أيُّ المؤمنين أَكْيَسُ؟ قال: «أكثرُهم للموت ذِكْرًا، وأحسنُهم له استعدادًا». ثم تلا رسول الله ﷺ: ﴿ نَهَ مَنُو لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ يُودِ اللهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلإسلام؟ قال: «هو نورٌ يُقذَفُ فيه، إنَّ النورَ إذا وقع في القلب انشَرَح له الصدر وانفسَح». قالوا: يا رسول الله، هل لذلك من علامة يُعرَفُ بها؟ قال: «نعم، الإنابة إلى دار الخلود،

<sup>==</sup> والحرج بفتح الحاء وكسر الراء بمعنى واحد، وهما لغتان مشهورتان، مثل الدُّنَف والدَّنِف. وقال آخرون منهم: بل هو بمعنى الإثم من قولهم: فلان آثم حرج.

ثم رجَّع صِحَّة كلتا القراءتين مستندًا إلى استفاضتهما، وإلى اللَّغة، فقال: ووالقولُ عندي في ذلك أنَّهما قراءتان مشهورتان، ولغتان مستفيضتان بمعنى واحد، وبأيتهما قرأ القارئ فهو مصيب؛ لأتَّفاق معنيهما».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٣٤٦/٤ (٧٨٦٣)، وابن جرير ٩/٥٤٣.

وفيه عدي بن الفضّل؛ قال الذهبي في النلخيص: "عدي بن الفضل ساقط». وقال الدارقطني في العلل الواردة في الأحاديث النبوية ١٨٩/٥ (١٨٦): «الصواب عن عمرو بن مرة، عن أبي جعفر عبدالله بن المسور مرسلًا، عن النبي على كذلك قاله الثوري. وعبدالله بن المسور بن عون بن جعفر بن أبي طالب هذا متروك». وقال الألباني في الضعيفة ٢/٣٨٣ (٩٦٥): «ضعيف».

والتجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل الموت،. ثُمَّ قال رسول الله ﷺ: «بشسَ القومَ قومٌ لا يقومون لله بالقِسْط، بنسَ القومَ قومٌ يَقتُلون الذين يأمُرون بالقِسْط،(۱۰ . (۱۹۷/۱)

٢٦١٤٠ ـ عن الحسن، قال: لَمَّا نزلت هذه الآية: ﴿فَنَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُهُ يَشْرَحُ مَسَدَرُهُ لِلْسَلَثَرِ ﴾ قام رجلٌ إلى رسول الله ﷺ فقال: هل لهذه الآية عَلَمٌ تُعرَفُ به؟ قال: «نعم، الإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل أن ينزل (١٠٠٠).

على -، قال: سُئِل النبيُ ﷺ: أَيُّ المؤمنين أَكِيسُ؟ قال: «أَكثرُهم ذِكرًا للموت، على -، قال: سُئِل النبيُ ﷺ: أَيُّ المؤمنين أَكِيسُ؟ قال: «أَكثرُهم ذِكرًا للموت، وأَحسَنُهم لما بعلَه استِعدادًا». قال: وسُئِل النبيُ ﷺ عن هذه الآية: ﴿فَنَن يُرِدِ اللهُ اللهُ عَلَى يَشْرِحُ صدرَه، يا رسول الله؟ قال: «نورٌ يُقلَفُ فيه، فينشرِحُ له، وينقسِحُ له». قالوا: فهل لذلك مِن أمارة يُعرَفُ بها؟ قال: «الإنابة إلى دار الخلود، والتَجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل لقاء الموت، (")". (١٩٦٨)

٢٦١٤٢ ـ عن الفُضَيل: أنَّ رجلًا سأل النبيَّ ﷺ فقال: يا رسول الله، أرأيتَ قول الله: ﴿فَنَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُ يَثْنَحُ صَدَرُهُ لِلسَّلَدِّ﴾، فكيف الشرح؟ قال: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ بعبدٍ خيرًا قَلَف في قلبه النور، فانفسَح لذلك صدرُه. فقال:

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. وانظر تخريج الحديث السابق.

قال ابن كثير ١٦٩/٦ بعد أن ذكر طرق هذا الحليث: الفهذه طرق لهذا الحديث مرسلة ومتصلة، يَشُدُّ معضُها معضًاه.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن أبي الدنيا في ذكر الموت ص٧٨ ـ ٧٩ (١٤٣) مرسلًا بلا إسناد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٤/٢ (٨٥٢)، وابن أبي شيبة ٧٦/٧ (٣١١٤)، والبيهقي في الأسماء والصفات
 ١٩٣١ (٣٢٥)، وابن جرير ١٨٤٥ - ٤٢٥، وابن أبي حاتم ١٨٨٤/٤ (٧٧٧٧).

قال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ٤/ ٣٥٤ : «مُرسل، له شواهد كثيرة متصلة ومرسلة، يرتقي بها إلى درجة الصحة أو الحسن». وقال الشوكاني في فتح القدير ٢/ ١٨٤ : «وهذه الطرق يقوي بعضها بعضًا، والمتصل يقوي المرسل». وقال الألباني في السلسلة الضعيفة ٣٨٦/٢ (٩٦٥): «هذا سند مرسل هالك... وجملة القول: أنَّ هذا الحديث ضعيف، لا يطمئن القلب لثبوته عن رسول الله ﷺ؛ لشدة الضعف الذي في جميع طرقه، وبعضها أشد ضعفًا من بعض، فليس فيها ما ضعفه يسير يمكن أن ينجر، خلاقًا لما ذهب إليه ابن كثير، وإن قلده في ذلك جماعة بعنًن ألفوا في التفسير».

يا رسول الله، هل لذلك مِن آية يُعرَفُ بها؟ قال: «نعم». قال: فما آيةُ ذلك؟ قال: «التجافي عن دار الغُرور، والإنابة إلى دار الخلود، وحُسْنُ الاستعداد للموت قبلَ نزُوله (۱۲٬ (۱۹۲/۱).

٣٦١٤٣ ـ عن عبدالله بن المحسور ـ من طريق عمرو بن مُرَّة، وخالد بن أبي كريمة ـ وكان مِن ولدِ جعفر بن أبي طالب، قال: تلا رسول الله على هذه الآية: ﴿فَنَن يُرِد اللهُ أَن يَهْدِينَهُ يَشَرَحُ صَدَرَهُ لِلاسْلَدِ ﴾. قالوا: يا رسول الله، ما هو هذا الشرح؟ قال: «نورٌ يُقلَفُ به في القلب، ينفسحُ له القلب». قالوا: يا رسول الله، فهل لذلك مِن أمارة يُمرَفُ بها؟ قال: «نعم، الإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل الموت» (٣٠/١٨٠). (١٩٨/١)

٢٦١٤٤ ـ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark> ـ من طريق عكرمة ـ قوله تعالى: ﴿فَكَن بُرِدِ ٱللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَثَمَرَجُ مَنَدَرُهُ لِلْإِسَلَمْزِ﴾، يقول: يُوسِّع قلبه للتوحيد، والإيمان به<sup>(١٣)</sup>. (ز)

۲٦١٤٥ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري، نحو ذلك (١٤)١٢٩٤. (ز)

٢٦١٤٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَتْمَحّ صَدَرَهُ لِلإِسْلَيْزِيّ: أَمَّا ﴿يَثْمَحَ صَدْرُهُ لِلإِسْلَيْرِ ﴾ فيُوسِّع صدره للإسلام (٥٠). (ز)

٢٦١٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ﴾ لدينه ﴿يَثْمَحُ صَدَّرُهُ لِلْسَلَدِّ﴾، نزلت في النبي ﷺ، يعني: يُوسِّع قلبه (١٠٩٥٠٠ (ز)

٢٣٩٤] علَّق ابنُ كثير (٦/ ١٦٧) على هذا القول بقوله: (وهو ظاهر).

آ٢٩٥٠ ذكر ابنُ عطية (٤٥٦/٣) أنَّ في ﴿ يَثْنَجُ ﴾ ضميرٌ عائد على الهدى، ثم رجَّع عوده على الله الله والقول بأنَّ الضمير على الله، وانتقد عوده على الهدى مستندًا إلى ظاهر لفظ الآية، فقال: ﴿ والقول بأنَّ الضمير عائد على الهدى قولٌ يتركَّب عليه مذهب القدرية في خلق الأفعال، وينبغي أن يُعْتَقَد ضعفُه، وأنَّ الضمير إنَّما هو عائد على اسم الله ﷺ؛ فإنَّ هذا يعضده اللفظ والمعنى ٩.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ٤٠٠/١ (٣٢٦)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ٥٦/٥ ـ
 ٨٨ (٩١٨)، وابن جرير ٥٤٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٤/٤ (٧٨٧٣). وأورده الثعلبي ٢٢٩/٨.

قال البيهتي: •هذا منقطع. وانظر حديث أبي جعفر المدائني قبل السابق. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٨٤ ـ ١٣٨٥. (٤) علّقه ابن أبي حاتم ١٣٨٤/٤ ـ ١٣٨٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٨٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٥٤٤.

٢٦١٤٨ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق ابن المبارك ـ: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهُدِ اللَّهُ أَن يَهُدِ اللَّهُ أَن يَهُدِينَهُ يَشُرَعُ صَدْرُهُ لِلْإِسْلَالِ ﴾ إلا إله إلا الله، يجعل لها في صدره مُشّعًا (''). (ز)

# ﴿وَمَن يُودُ أَن يُضِلُّهُ يَجْعَلُ صَدَّدُهُ ضَيَقًا حَرَجًا﴾

٢٦١٤٩ \_ عن أبي الصَّلْتِ الثقفي: أنَّ عمر بن الخطاب قرَأ هذه الآية: ﴿وَمَن يُرِدَ أَن يُولِهُ لَن يُبِلَهُ يَجْعَلَ صَدَرَهُ مَن عنده من أصحاب يُضِلَهُ يَجْعَلَ صَدَرَهُ مَن عنده من أصحاب رسول الله ﷺ: ﴿حَرِجًا﴾ بالخفض، فقال عمر: المغفوني رجلًا مِن كِنانة، واجعَلوه راعيًا، وليكن مُلْلِجيًا. فأتوه به، فقال له عمر: يا فتى، ما الحرِجَةُ فيكم؟ قال: الحَرِجَةُ فينا: الشجرة تكون بين الأشجار التي لا تصلُ إليها راعيةٌ، ولا وحْشِيَّةٌ، ولا شيء. فقال عمر: كذلك قلبُ المنافق لا يصلُ إليه شيءٌ من الخير (١٩٥/٠).

٢٦١٥ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي - في قوله: ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَه يُضَيِّلُ عَليه حتى يُضِلَه يُجَمِّلُ مَنَدِيَّا حَرَبًا ﴾ يقول: مَن أراد الله أن يُضِلَه يُضَيِّلُ عليه حتى يجعل الإسلام عليه ضيئقًا، والإسلام واسع، وذلك حين يقول: ﴿ وَمَا جَمَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِينِ مِنْ حَرَيَ ﴾ [الحج: ٧٥]. يقول: ما في الإسلام من ضِيق (٢٠٠). (١٩٩/٦)

٢٦١٥١ - عن عبد الله بن عباس - من طريق الحكم بن أبان، عن عكرمة - في قوله:
 ﴿وَمَن يُودٍ أَن يُضِلَهُ يَجَمَلُ صَدْدَهُ صَبِيقًا حَرَبًا﴾، يقول: شاكًا(٤٤). (١٩٨/٦)

۲۲۱۵۲ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق نضر عن عكرمة ـ ﴿حَرَبُا﴾، قال: ضُقًا(°). (ز)

٢٦١٥٣ ـ عن أبي العالية الرياحي =

٢٦١٥٤ \_ وسعيد بن جبير =

۲٦١٥٥ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٦١٥٦ ـ والقاسم بن محمد بن أبي بكر، مثل ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٤٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٤٤ ـ ٥٤٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٥، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٢٤).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٥/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٥/٤.

٢٦١٥٧ \_ قال عبدالله بن عباس: إذا سمع ذكرَ اللهِ اشمأزَّ قلبُه، وإذا ذكر شيئًا من عبادة الأصنام ارتاح إلى ذلك(١). (ز)

٢٦١٥٨ \_ قال عبيد بن عمير: قرأ عبدالله بن عباس هذه الآية، فقال: هل هاهنا أحد من بني بكر؟ فقال رجل: نعم. قال: ما الحرج فيكم؟ قال: الوادي الكثير الشَّجَر، المتمسك، الذي لا طريق فيه. قال ابن عباس: كذلك قلب الكافر<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٦١٥٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَمَن بُدِدٌ أَن يُضِدُهُ مِجْمَلُ مَكَدَرُهُ مَنَهُ عَالَ وَاللّٰ رسول الله ﷺ كان يخرص أن يؤمن جميع الناس ويُتابعوه على الهدى، فأخبره الله أنَّه لا يؤمن إلا مَن سبق له من الله السقاء في سبق له من الله الشقاء في الذِّكر الأول، ولا يَضِلُّ إلا مَن سبق له من الله الشقاء في الذِّكر الأول.. يقول: ﴿إِنْسَ لَكُ مِنَ الْأَمْرِ مَنَّ أَهُ لا عران: ١٨٨](٣). (ز)

٢٦١٦٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق حبيب بن أبي عمرة ـ ﴿ يَجْعَلُ صَدْرُهُ ضَدِّيقًا حَرَبًا ﴾، قال: لا يجد مسلكًا إلا صُعْدًا <sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦١٦١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق حميد ـ ﴿ مَنْهَوَّا حَرَبًا ﴾، قال: شاكًا<sup>ه)</sup>. (ز)

٢٦١٦٢ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿مَثَيَّقًا حَرَبًا﴾، أي: مُلْتَسِسًا(١٠). (١٩٩/١)

٢٦١٦٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ مَبَيِّقًا حَرَبًا ﴾: أمَّا ﴿ حَرَبًا ﴾ فَشَاكًا (٧٠) فَشَاكًا (٧٠) . (ز)

٢٦١٦٤ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿يَجَمَلُ مَهَدَّرُهُ ضَيِّقًا
 حَرَبًا﴾، يقول: ليس للخير فيه مَنفَذ<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٦١٦٥ ـ عن محمد بن السائب الكلبي ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿يَجْعَلُ صَدْرُهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ١٨٦/٣. (٢) تفسير الثعلبي ١٨٨/٤.

ر المستبر بري . (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٥/٤، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ٦٣٨/٤ (١٠٢٤) مطولًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير ٩/٥٤٦. (٥) أخرجه ابن جرير ٩/٥٤٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٥٤٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٤٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق ٢١٨/١، وابن جرير ٩/٥٤٦، وابن أبي حاتم ٤/١٣٨٥.

ضَيِّقًا حَرَجًا﴾، يقول: ليس للخير فيه مَنفَدٌّ<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦١٦٦ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن يُرِد أَن يُضِلَهُ ﴾ عن دينه ﴿ يَجَمَلُ مَكَدَرُهُ مَن يَعني: أبا جهل، حتى لا يجد التوحيدُ مِن الضّيق مجازًا. ثم قال: ﴿ مَرَبّا ﴾ شاكًا (٢). (ز)

٢٦١٦٧ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿ مَنَيِقًا حَرَبُا﴾، أي: بلا إله إلا الله، لا يستطيع أن يُدخِلَها في صدرِه، لا يجدُ لها في صدرِه مساغًا (١٩٩/٦) . ٢٦١٦٨ ـ عن عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي ـ من طريق الوليد بن مزيد، عن أبيه ـ: ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُعِبَلُهُ يَجَعَلَ صَدَرَهُ صَيَقًا حَرَبًا كَاللّهَ يَعَمَلُ فِي السّمَلَةِ ﴾، أبيه ـ: ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُعِبِلُهُ يَجَعَلَ مَدَرُهُ صَيَقًا حَرَبًا كَاللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

### ﴿ كَأَنَّمَا يَضَعَدُ فِي ٱلسَّمَآ وَ ﴾

🇱 قراءات:

٢٦١٦٩ ـ عن الأعمش: في قراءة عبدالله: (كَأَنَّمَا يَتَصَعَّدُ فِي السَّمَآءِ)(٥). (ز)

### تفسير الآية:

٢٦١٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عكرمة - في قوله: ﴿ كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي السَّمَا وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهَ اللهُ عَلَى اللَّهَ اللهُ عَلَى اللَّهَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

٢٦١٧١ - عن مجاهد بن جبر: ﴿كَأَنَّمَا يَهَمَكُدُ فِي ٱلتَّكَلَّو﴾ مِن شِدَّة ذلك عليه (٧). (١٩٩/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٨٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٤٦/٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ١/٣١٥.

وهي قراءة شاذَة، تروى أيضًا عن ابن مصرف، والأعمش. انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢٦/٩، والبحر المعيط ٢٤٠/٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٦١٧٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ كَأَنَّمَا يَضَعَـُدُ فِي ٱلسَّمَلَهُ ﴾ مِن ضبق صدره (١٠). (ز)

٢٦١٧٣ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿كَأَنَّمَا يَضَعَّتُكُ في السماء (٣٠٠).
 اَنشَكَلَةٍ ﴾، يقول: مَثْلُه كمثل الذي لا يستطيعُ أن يصعَد في السماء (٣٠).

الشهاوي، يقول. ملك حمل الذي لا يستطيع ال يضعد في السماء . (١٩٠/١) ٢٦١٧٤ \_ عن محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿كَأَنَّمَا يَصَمَّكُ فِي السّمَاءُ ﴾، يقول: هو بمنزلة ٢٦١٧٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كَأَنَّمَا يَشَمَّكُ فِي السّمَاءُ ﴾، يقول: هو بمنزلة المُتكلِّف الصعودَ إلى السماء، لا يقدر عليه (١٩٠٤٠ . (ز)

٢٦١٧٦ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق ابن المبارك، وحجَّاج ـ ﴿وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْمَلُ صَدِّرَهُ صَيِّقًا حَرَبًا﴾ بلا إله إلا الله، حتى لا يستطيعَ أن تَدخُله، ﴿كَأَنْنَا يَصَّكَتُهُ فِي الشَّمَلُوْ﴾ من شِدَّة ذلك عليه (٥). (ز)

# ﴿ كَنَالِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

٢٦١٧٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿الرِّجْسَ﴾، قال: الشيطان<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٦١٧٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿كُنْلِكَ

[٢٣٩١] ذكر ابنُ عطية (٢٠٨/٣) أنَّ أبا عليٌ قال بأنه هنا لم يرد السماء المظلة بعينها، وأنَّ مِن هذا قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ نَوْنُ وَمَهْ لَكُ وَمَهْ لَا إِلَى السَّمَاء ﴾ [البقرة: ١٤٤] أي: في وجهة الجو. ثم علَّق بقوله: وهذا على غير مَن تأوَّل تقلب الوجه: أنَّه الدعاء إلى الله على في الهداية إلى وَبُلة، فإنَّ مع الدعاء يستقيم أن يقلب وجهه في السماء المظلة حسب عادة الداعين، إذ قد ألفوا مجيء النعم والآلاء من تلك الجهة، ثم قال: ووتحتمل الآية أن يكون التشبيه بالصاعد في عقبة كؤود كأنه يصعد بها في الهواء.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٥٠، وابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه عبدالرزاق ٥٨/١، وابن جرّير ٩/ ٥٤٩ ـ ٥٥٠، وابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢١٨/١. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٨٨/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٠.

يَعِمَـُكُ اللّهُ ٱلرِّجَسَ﴾، قال: الرجسُ: ما لا خيرَ فيه (١٠. (٢٠٠٢) ٢٦١٧٩ ـ قال عطاء: الرجس: العذاب، مثل الرِّجز (٢). (ز)

٢٦١٨٠ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿كَانَاكَ يَجْعَـٰلُ اللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، هو المأثم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦١٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كَالِكَ ﴾ يعني: هكذا ﴿يَجَعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ ﴾ يقول: الشَّرَّ ﴿عَلَ ٱللَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بالتوحيد (٤)

٢٦١٨٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ال

### ﴿وَهَلْذَا صِرَافُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ﴾

٢٦١٨٣ ـ قال عبدالله بن مسعود: هو القرآن. وقال: إنَّ الصراط مُحْتَضَر، يحضره الشياطين، ينادون: يا عبدالله، هلُمَّ، هذا الطريق. ليصدوا عن سبيل الله؛ فاعتَصِمُوا بحبل الله، وهو كتاب الله?. (ز)

[ ٢٣٩٧] اختُلِف في معنى الرجس على ثلاثة معانٍ: الأول: كل ما لا خير فيه. والثاني: العذاب. والثالث: الشيطان. وذكر ابن جرير (٥٢/٩٥) أن بعض أهل المعرفة بلغات العرب من الكوفيين كان يقول: الرجس والنجس لغتان. ويحكى عن العرب أنها تقول: ما كان رجسًا، ولقد رجس رجاسة، ونجس نجاسة. وأنه كان بعض نحويي البصريين يقول: الرجس والرجز سواء، وهما العذاب.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٦٨، وأخرجه ابن جرير ٩/٥٥١، وابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤. وعزاه السيوطي إلىابن أبي شببة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشبخ.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ١٨٩/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٧.
 (٣) تفسير الثعلبي ١٨٨/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٧.
 (٤) تفسير الثعلبي ١٨٨/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٥٢. (٦) تفسير الثعلبي ١٨٩/٤.

٢٦١٨٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ قوله: ﴿وَهَاذَا مِرَالُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ﴾، يعنى به: الإسلام(١٠). (ز)

٣٦١٨٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهَاذَا﴾ التوحيد ﴿مِرَدُ رَبِّكَ﴾ يعني: دين ربك ﴿مُسَنِّقِيمًا ﴾ (١).

### ﴿ فَدُّ فَصَّلْنَا ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَذَّكُّرُونَ ﴿ ﴾

٢٦١٨٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَلَ فَصَلْنَا ٱلْآيَئِنِ ﴾ ،
 قال: بينًا الآيات (٣٠) . (٢٠٠/١)

٨٦٦٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَدْ فَصَلْنَا ٱلْآينتِ ﴾ يعني: قد بيّنًا الآيات في أمر القلوب في الهدى والضلالة، يعني: الذي يشرح صدره للإسلام، والذي جعله ضيّقًا حرجًا ﴿ لِقَوْتِهِ بَلْكُونَ ﴾ بتوحيد الله (٤). (ز)

### ﴿ أَنْ السَّلَمِ عِندَ رَبِّيمٌ ﴾

 $^{(c)}$  - عن أبي الشعثاء جابر بن زيد - من طريق أبي المنيب - قال: السلام هو الله  $^{(c)}$ .  $^{(r)}$ 

٢٦١٨٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مُغمر ـ في قوله: ﴿ لَمُمْ دَارُ ٱلسَّلَدِ ﴾، قال: الجنة (١٠)

٢٦١٩٠ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ لَمُ مَارُ ٱلسَّلَدِ ﴾: الله هو السلام، والدار الجنة (١).

٢٦١٩١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ذكر ما أعَدَّ للمُوِّحُدين، فقال: ﴿ لَمُمَّ دَارُ ٱلسَّلَابِ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢١٧/١، ٢٩٣، وابن أبي حاتم ١٣٨٦/٤ \_ ١٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/١٣٨٧ وزاد: وهو اسم من أسماء الله.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢١٧/١، ٢٩٣، وابن أبي حاتم ١٣٨٦ ـ ١٣٨٧.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٤.

يعني: جنة الله ﴿عِندَ رَبِّهُم فِي الآخرة (١) ١٩٨٨. (ز)

### ﴿ وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞

٢٦١٩٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُو وَلِيُّهُد﴾ يقول: الله وليهم في الآخرة؛ ﴿وِيمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ له في الدنيا، يعنى: يُوحِّدون ربهم(٢). (ز)

### ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُم جَيعًا يَنعَشَرَ الْمِن قَدِ اسْتَكُفَّرُنُد مِنَ ٱلْإِنسَ ﴾

٣٦١٩٣ ـ عن <mark>عبد الله بن عباس</mark> ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿فَلِهِ ٱشْتَكَثَرُتُدُ مِّنَ ٱلْإِنسِّ﴾، يقول: في ضلالتكم إياهم. يعني: أضلَلْتم منهم كثيرً<sup>(٣)</sup>. (٢٠١/٦)

٢٦١٩٥ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عوف \_ في قوله: ﴿ يَنَمَقَشَرَ اللَّهِينَ فَدِ الشَّيامَةُ (٢٠١/٦) أَشَكُمْرَتُدُ مِنَ الْإِنسَ ﴾، قال: استَكُثَرَ ربُّكم أهلَ النار يوم القيامة (٥٠٠/١٦)

٢٦١٩٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿ فَلَهِ السَّكَكُأْرَتُهُ مِن آلٍإنسِ ﴾، يقول: أضللتم كثيرًا من الإنس<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦١٩٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ قَلِ السَّقَكُّرُنُدُ مِّنَ

آلاً الله الله علية (٣/ ٤٥٩) أنَّ ﴿ السَّلَدِ ﴾ يتجه فيه معنيان: الأول: أنَّ ﴿ السَّلَدِ ﴾ اسم من أسماء الله في فأضاف الدار إليه، وهي ملكه وخلقه. الثاني: أنَّه المصدر بمعنى السلامة، كما تقول: السلام عليك، وكقوله في: ﴿ تَجِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَمٌ ﴾ [يونس: ١٠]، يريد: في الآخرة بعد الحشر.

تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨.
 تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جوير ٥٥٥/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤ ـ ١٣٨٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٦٨، وأخرجه ابن جرير ٩/٥٥٥، وابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤. وعَزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٦.

وفائق البقينية المائدة

الإنس (١) قال: أضلَلْتم كثيرًا من الإنس (١). (٢٠١/٦)

# ﴿ وَقَالَ أَوْلِيَا وَهُمُ مِنَ ٱلإِنِي رَبُّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَغْضِ ﴾

٢٦١٩٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ في قوله: ﴿وَقَالَ أَوْلِيَآوُهُم مِّنَ ٱلْإِشِ رَبَّنَا اَسْتَنْتَمَ بَعْشُكَا بِيَتْمِينِ﴾، قال: وما كان استمتاعُ بعضِهم ببعض إلا أنَّ الجنَّ أَمَرَت، وعمِلَتِ الإِنس<sup>(٣)</sup>. (٢٠١/٦)

۲۲۲۰ عن محمد بن كعب القُرَظي \_ من طريق موسى بن عبيدة \_ في قوله: ﴿رَبُّنَّا السَّمْتَةُ بَعْشُهُمْ يَبْعَفِي﴾، قال: الصحابة في الدنيا<sup>(٤)</sup>. (۲۰۲٦)

٢٦٢٠١ ـ قال محمد بن كعب القُرْظي، في قوله: ﴿رَبُّنَا ٱسْتَنْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ﴾: هو طاعة بعضهم بعضًا، وموافقة بعضهم لبعض<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٦٢٠٢ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: استمتاع الإنس بالجن: هو أنَّ الرجل كان إذا سافر، ونزل بأرض قَفْرٍ، وخاف على نفسه مِن الجِنِّ؛ قال: أعوذ بسيِّد هذا الوادي من سفهاء قومه. فيبيت في جِوارهم. وأمَّا استمتاع الجِنِّ بالإنس: فهو أنَّهم قالوا: قد سدنا الإنس مع الجن، حتى عاذوا بنا. فيزدادون شرفًا في قومهم، وعِظَمًا في أنفسهم (٢٠). (ز)

﴿ الله الله الرجس عليه من (٣/ ٤٦٠) أنَّ الضمير في قوله: ﴿ يَمَثُرُهُمْ هُ عائد على الطائفتين الذين يجعل الله الرجس عليهم، وهم جميع الكفار جنًّا وإنسًا، والذين لهم دار السلام جِنًّا وإنسًا، ثم قال: ﴿ وَيِعَالَهُ اللهُ التَّاكِيدُ العام بقوله: ﴿ جَيِعَالَهُ اللهُ التَّاكِيدُ العام بقوله: ﴿ جَيِعَالُهُ اللهُ التَّاكِيدُ العام بقوله: ﴿ جَيِعَالُهُ اللهُ اللهُ التَّاكِيدُ العام بقوله: ﴿ جَيِعَالُهُ اللهُ اللهُ التَّاكِيدُ العام بقوله: ﴿ جَيِعَالُهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢١٨/١، وابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/٥٨٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ. (٤) أخرجه سعيد بن منصور ٩١٩ ـ تفسير، وابن أبي حاتم ١٣٨٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنلو.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٤/ ١٩٠، وتفسير البغوي ٣/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٩٠/٤، وتفسير البغوي ٨/١٨٨. وقال عقبه: وهذا كقوله تعالى: ﴿وَأَلَّتُهُ كَانَ بِكَالُّ =

وتنكوع المقتنية بالملاف

٣٦٢٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالَ أَوْلِيَآوُهُم بِنَ ٱلْإِنِس ﴾ يعني: أولياء الجِنِّ من كُفًار الإنس: ﴿ وَبَنَّا اَسْتَمْتَعَ بَعَمْدَا بِيَعْض ﴾ كاستمتاع الإنس بالجنِّ؛ وذلك أنَّ الرجل كان إذا سافر، فأدركه الليل بأرض القَفْر؛ خاف؛ فيقول: أعوذ بسيِّد هذا الوادي من سفهاء قومه. فيبيت في جواره آينًا. وكان استمتاع الجن بالإنس: أن يقولوا لقد سوَّدَتْنا الإنس حين فزعوا إلينا. فيزدادوا بذلك شرفًا (١). (ز)

۲۲۲۰٤ \_ عن عبد الملك ابن جُرئيج \_ من طريق حجَّاج \_ في قوله: ﴿ وَبَنَّا اَسْتَسْتَعَ بَعْضِكِ ﴾ ، قال: كان الرجل في الجاهلية ينزِلُ بالأرض ، فيقول: أعوذ بكبير هذا الوادي . فذلك استِمتاعُهم النَّنَا ، فاعتذَروا به يوم القيامة (۱۰ (۲۰۲٦))

### ﴿ وَبَلَقْنَا أَجَلَنَا ٱلَّذِي آجَلْتَ لَنَّا ﴾

٢٦٢٠٥ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ في قوله:
 ﴿وَبَلَفْنَا ٓ أَلِنَا ٱلَّذِينَ ٱللَّهِ ۚ قَالَ: الموت (٢٠) . (٢٠٢٦)

٢٦٢٠٦ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: وأمَّا ﴿وَبَلَثَنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِيّ أَجَّلَتَ لَنَّا﴾، قال: فالموت<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٢٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَ ﴾ قالت: ﴿بَلَغْنَا أَجَلْنَا ﴾ الموت ﴿الَّذِي آلَتِلَتُ لَبَلْتَ أَبَلَتُ الْجَلْتَ الْجَلْدَا (٥).

٢٦٢٠٨ ـ عن **عبدالملك ابن جُرَيْج** ـ من طريق حجَّاج ـ في قوله: ﴿وَبَلَفْنَا ٓ أَجَلَنَا ٱلَّذِىَ لَجُلِّتَ لَنَّا﴾، قال: الموت<sup>(١)</sup>. (٢٠٢/٦)

عَلَق ابنُ عطية (٣/ ٤٦٠) على ما ذُكِرَ مِن استمتاعٍ في الآثار بقوله: (هذا مثال في الاستمتاع، ولو تُتُبَع لَبَيْنَتْ له وجوه أخر، كُلُّها دنيوية).

<sup>=</sup> مِنَ ٱلْإِنْسِ مِتُودُونَ بِهِمَالِ مِنَ ٱلْجِينِ فَزَادُوهُمْ رَهَفًا﴾ [الجن: ٦].

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨٥ ـ ٥٨٩.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٥٥٦/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.
 (٣) أخرجه سعيد بن منصور (٩١٩ ـ تفسير)، وابن أبي حاتم ١٣٨٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٨٨/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٨ ـ ٥٨٩.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

# ﴿قَالَ ٱلنَّارُ مَنْوَنَكُمْ خَلِدِينَ فِيهَمَا إِلَّا مَا شَنَاةَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيدً عَلِيدٌ ﴿

٢٦٢٠٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿قَالَ اللَّهُ مَنْوَنَكُمْ خَلِينٌ فِيهَا إِلَّا مَا شَكَةَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيدٌ عَلِيدٌ ﴾، قال: إنَّ هذه الآية آيةً لا ينبغي لأحد أن يحكم على الله في خلقه، لا يُنزِلهم جَنَّةً ولا نارًا (١٠١/٦). (٢٠١/٦) ٢٦٢١٠ - عن عبدالله بن عباس، قال: هذا الاستثناء لأهل الإيمان (١٠). (ز)

٢٦٢١١ ـ قال عبدالله بن عباس: الاستثناء يرجع إلى قومٍ سبق فيهم علمُ الله أنَّهم يُسْلِمون، فيخرجون من النار (المُنْكَالِينَّة). (ز)

الناكا على المن المناوي عنده يقتضي دفع العذاب عنهم، وهذا مدلول الآية، وأنّه لأجل هذه الآية يجب أن يتوقف، فلا يحكم على الله في خلقه، ولا ينزلهم جنة ولا نازًا، وهذا يناقض قول مَن يقول: سوى ما شاء الله من أنواع العذاب. و: إلا مدة مقامهم قبل الدخول من حين بعثوا إلى أن دخلوا. فإنّ ذلك معلوم أنه قبل الدخول لم يكونوا فيها، وقول مَن يقول: في أهل الجنة. فإنّها صريحة في تناول الكفار. لكن ذكر البغوي أنّ ابن عباس قال: الاستئناء يرجع إلى قوم سبق فيهم علم الله، وأنهم يسلمون فيخرجون من النار. ولم يذكر مَن نقل هذا عن ابن عباس، فإن أريد بذلك: من أسلم في الدنيا؛ فليس كذلك، فإنّ الخطاب إنما هو لمن كان عباس، فإن أريد بذلك: من أسلم سبق فيه علم الله أنه يسلم. وكأنّ قائل هذا القول ظنّ أن هذا خطاب وجميع مَن أسلم سبق فيه علم الله أنه يسلم. وكأنّ قائل هذا القول ظنّ أن هذا خطاب للأحياء، وليس كذلك، بل هذا خطاب لهم يوم القيامة. وإن أراد: أنهم يسلمون في جهنم فيخرجون منها، وهذا خلاف ما دلّ عليه القرآن في غير موضع، فعن عبدالله بن مسعود فيخرجون منها، وهذا خلاف ما دلّ عليه القرآن في غير موضع، فعن عبدالله بن مسعود الكأن كأتينً على جهنم زمان لبس فيها أحد، وذلك بعد ما يلبثون فيها أحقابًا، وهؤلاء هم الكفار. وعن أبي هريرة مثله. قال البغوي: ومعناه عند أهل السنة \_ إن ثبت \_: ألا يبقى فيها أحدٌ مِن أهل الإيمان».

٢٤٠٢ وَجَّهَ ابنُ عطية (٣/ ٤٦١ ـ ٤٦٢) الاستثناء في الآية بقوله: ﴿ ويتَّجه عندي في هذا ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٥٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٧/٤ ـ ١٣٨٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٩٧/٢ \_.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٣/ ١٨٩.

يَوْقُوالْفَعَالُ (١٢٩)

٢٦٢١٢ ـ قال عطاء: ﴿إِلَّا مَا شَكَآةَ اللَّهُۗ﴾ مَن سبق في علمه أن يُؤْمِن؛ فمنهم مَن آمن قبل الفتح، ومنهم مَن آمن بعد الفتح (١). (ز)

٣٦٢١٣ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿إِلَّا مَا شَلَةَ اللَّهُ ، وكان ما شاء الله أبدًا (?). (ز)

۲۲۲۱٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: رد الله عليهم: ﴿قَالَ ٱلنَّارُ مُتَوَنَكُمْ ﴾ ومثوى الكافرين ﴿خَالِنَ النَّارُ مُتَوَنكُمْ ﴾ ومثوى الكافرين ﴿خَلِينَ فِيهَا ﴾ أبدًا، ﴿إِلَّا مَا شَآةَ ٱللَّهُ واستثنى أهل التوحيد أنَّهم لا يُخلَّدون فيها، ﴿إِنَّ رَبَّكَ حَرَيدُ ﴾ يعني: حَكم النار لِمَن عصاه، ﴿عَلِيدُ ﴾ يقول: عالِمٌ بمَن لا يعصيه (٣). (ز)

# ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِ بَعْضَ ٱلظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٦٢١ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في تفسيرها:
 أنَّ الله تعالى إذا أراد بقوم خيرًا ولَّى أمرَهم خيارَهم، وإذا أراد بقوم شرًّا ولَّى أمرَهم شِرارَهم<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٢١٦ ـ قال الحسن البصري: ﴿وَكَنَاكَ نُولِي بَعْضَ اَلْقَالِمِينَ بَعْضًا﴾، المشركون بعضهم

==الاستثناء أن يكون مخاطبة للنبي ﷺ وأمته، وليس مما يُقال يوم القيامة، والمستثنى هو مَن كان مِن الكفر: ﴿النَّارُ مُتُونَكُمْ ﴾ كان مِن الكفر: ﴿النَّارُ مُتُونَكُمْ ﴾ استنى لهم مَن يمكن أن يؤمن منهم.

واسْتَلَدَّرَكَ على ما قاله ابن جَرير عن ابن عباس أنَّه كان يتناول في هذا الاستثناء أنَّه مبلغ حال هؤلاء في علم الله بقوله: «الإجماع على التخليد الأبدي في الكفار، ولا يصح هذا عن ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٩٠/٤.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ١٩٠/٤. وحكى نحوه ابن الجوزي في زاد المسير ١٦٠/٤ عن ابن عباس من طريق أبي صالح.

<sup>(</sup>٣) نَفْسِير مَقَاتُل بن سليمان ٥٩٩/١. وسيأتي قول آخر لمقاتل بعد آيين عَقِب تفسير قوله تعالى: ﴿يَكَمُقَتَرَ لَمِنْ وَالْهِنِينَ الَّذَ بِالْيَكُمْ رُسُلُّ مِنكُمُّ بِمُقْشُونَ عَلِيْتُكُمْ مَانِينَ رَكِيلُونُكُمْ لِقَلَة يَوْيَكُمْ مَكِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّيْقَ مَنْقَوْمُكُمْ عَلْهُا لَلْمُؤَمِّدُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَقَالُونُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُو

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٩١/٤، وتفسير البغوي ٣/١٨٩.

أولياء بعض، كما أنَّ المؤمنين بعضهم أولياء بعض(١). (ز)

٢٦٢١٧ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَكَلَالِكَ ثُولِ بَعْضَ الظّلِينِ بَعْشًا في بَعْشًا ، يَتَبَعُ بعضُهم بعضًا في الدنيا، يَتَبَعُ بعضُهم بعضًا في النار (٢٠ (٢٠/٦))

٢٦٢١٨ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ ثُولِ بَهْضَ الطَّللِينَ بَهْشَالُهِ، قال: إنَّما يُولِي الله بين الناس بأعمالهم؛ فالمؤمن وَلِيُّ المؤمن مِن أين كان، وحيثُما كان، والكافر وليُّ الكافر من أين كان، وحيثُما كان، ليس الإيمان بالله بالتَّمَنِّى ولا بالتَّحلِّى (٣٦/١٠). (٢٠٣/١)

٢٦٢١٩ \_ عن مالك بن دينار \_ من طريق مرحوم بن عبدالعزيز العطَّار \_ قال: قرأتُ في الزَّبور: إنِّي أنتقم من المنافق بالمنافق، ثم أنتقمُ من المنافقينَ جميعًا. وذلك في

آذات الآثار الاختلاف في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَلَا لِهَا عَلَى الْمُوالِكَ الْمُ الْوَالَ : أُولِها: معناه: نُتْبِع بعضهم بعضًا في الكفر بالله. ثانيها: معناه: نُتْبِع بعضهم بعضًا في النار، من الموالاة، وهو: المتابعة بين الشيء والشيء. ثالثها: معناه: نُسَلِّط بعضَ الظلمة على بعض.

ورجَّحَ ابن جرير (٩/ ٥٥) القولَ الأولَ \_ وهو قول قتادة \_ استنادًا إلى دلالة السياق، وقال: ﴿ وَقَالَ وَاللّٰ الله ذكر قبل هذه الآية ما كان من قول المشركين، فقال \_ جلَّ ثناؤه \_: ﴿ وَقَالَ اللّٰهِ مَا كَانَ مِن قول المشركين، فقال \_ جلَّ ثناؤه \_: أَنَّ بعضهم أولياء بعض، ثم عقَّب خبره ذلك بخبره عن أنَّ ولاية بعضهم بعضًا بتوليته إياهم، فقال: وكما جعلنا بعض هؤلاء المشركين من الجن والإنس أولياء بعض يستمتع بعضهم ببعض، كذلك نجعل بعضهم أولياء بعض في كلِّ الأمور، ﴿ يَهَا كَانُوا يَكُمِبُونَ ﴾ من معاصي الله ويعملونه . وكذلك علَّقَ ابنُ عطية (٣/ ٤٦٢) قائلًا: ﴿ وهذا التأويل يؤيده ما تقدم من ذكر الجن والإنس، واستمتاع بعضهم ببعض .

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ٩٧/٢ \_.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢١٨/١، وابن جرير ٩/٥٥٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٨/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٥٨/٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٨/٤، كذلك أخرجه ١٣٨٩/٤ من طريق شيبان بنحوه، وزاد: ولَكمري لو عيلتَ بطاعة الله ولم تعرِف أهل طاعة الله ما ضرَّك ذلك، ولو عيلتَ بمعصبة الله وتوليّتَ أهل طاعة الله ما نقَمَك ذلك شيئًا. وعزاه السيوطي بتمامه إلى عبد بن حميد، وابن المغذر، وأبي الشيخ.

كتاب الله قولُ الله: ﴿ وَكُذَلِكَ ثُولِي بَعْضَ الظَّلِينِ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (١٠٠/٦)

٢٦٢٧ - عن منصور بن أبي الأسود، قال: سألتُ الأعمش عن قوله: ﴿وَكَذَلِكَ نُولِّ بَنْضَ اَلظَّلِينَ بَسَفَّا﴾، ما سمِعتهم يقولون فيه؟ قال: سمِعتُهم يقولون: إذا فسَد الناسُ أُمِّر عليهم شِرارُهم<sup>(٢)</sup>. (٢٠٣/٦)

٢٦٢٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿وَكَذَلِكَ لِعني: وهكذا ﴿ وَلَى بَعَضَ الطَّلِلِينَ
 بَعْضًا ﴿ فولًى الله ظلمة الإنس ظلمة الجن، وولَّى ظلمة الجن ظلمة الإنس بأعمالهم
 الخبيثة، فذلك قوله: ﴿ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ يعني: يعملون من الشرك (٣٠). (ز)

٢٦٢٢٧ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق أصبغ - في قوله: ﴿وَكَثَلِكَ لِهُ اللَّهِ مِنْ عَنْ الطَّلِيقِ بَشَمْنُ ﴾، قال: ظالمي الجنّ، وظالمي الإنس. وقرأ: ﴿وَمَن يَشْنُ عَن لِكُمْ الشَّيْنِ لَهُ شَيِّعَلْنًا فَهُو لَهُ فَرِينٌ ﴾ [الزعرف: ٣٦]. قال: ونُسَلِّطُ ظلمةَ الجنّ على ظَلَمة الإنس (٤٠٤٠٠).

### أثار متعلقة بالآية:

٣٦٢٢٣ ـ عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله 纏: «مَن أَصان ظالِمًا سَلَّطه الله تعالى عليه" (و)

اناً استدرك ابنُ عطية (٣/ ٤٦٢) استنادًا إلى ظاهر ألفاظ الآية على قولِ ابن زيد هذا قائلًا: «هذا التأويل لا تؤيده ألفاظ الآية المتقدمة، أما إنه حفظ في استعمال الصحابة والتابعين، من ذلك ما روي عن عبدالله بن الزبير لَمَّا بلغه أنَّ عبدالملك بن مروان قتل عمرو بن سعيد الأشدق صعد المنبر، فقال: إن فم الذبان قتل لطيم الشيطان، ﴿وَكَنَاكِ مُولِ مُتَا لِعَيْمِينَ مِسْمَنًا بِمَا كَافُوا يَكْمِينُونَهِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٩/٤. وفي تفسير الثعلبي ١٩١/٤ بلفظ: قرأت في كتب الله المنزلة: إنَّ الله تعالى قال: أفني أعدائي بأعدائي، ثم أفنيهم بأوليائي. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٨٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٥٥٩، وابن أبي حاتم ١٣٨٩/٤ بلفظ: ظالمي الجن، وظالمي الإنس. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ٤٣٤ (٣٦٦٣). وأورده التعليي ١٩١/٤.
 قال ابن كثير في تفسيره ٣٣٩/٢: «وهذا حديث غريب». وقال السخاوي في المقاصد الحسنة ١٢٤٢/١
 ١٠٦٣): «... وابن زكريا هو العدوي، متهم بالوضع، فهو آفته. وقال الشوكاني في الفوائد المجموعة ص٢١١/١): «وفي إسناده متهم بالوضع». وقال أبو عبدالرحمن الحوت الشافعي في أسنى المطالب =

تكونوا كذلك يُؤمَّرُ عليكم، (١) (٢٠٤/٦) ٢٦٢٧ \_ عن كعب الأحبار \_ من طريق السميط \_ قال: إنَّ لِكُلِّ زمانٍ ملِكًا يبعثُه الله على نحو قلوب أهله، فإذا أراد صلاحَهم بعَث عليهم مُصلِحًا، وإذا أراد هلكَتَهم بعَث عليهم مُثْرَفيهم (٢٠٤/٠)

٢٦٢٢٦ - عن الحسن البصري - من طريق داود بن أبي هند -: أنَّ بني إسرائيل سألوا موسى، قالوا: سلْ لنا ربَّك يُبيِّنُ لنا عَلَمَ رضاه عنَّا، وعَلَمَ سَخطه. فسأله، فقال: يا موسى، أنبِنْهم أنَّ رِضايَ عنهم أن أسْتَعْمِلَ عليهم خيارَهم، وأنَّ سَخَطِي عليهم أن أسْتَعْمِلَ عليهم خيارَهم، وأنَّ سَخَطِي عليهم أن أستَعْمِلَ عليهم شرارَهم (٣٠٤)

### ﴿ يَنَمَّعْتُمَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلْدَ يَأْتِكُمُّ رُسُلٌ يَنَكُمُ يَقَشُونَ عَلَيْكُمْ مَا يَنِيَ وَشُذِرُونَكُمْ إِنِّهِ يَوْمِكُمْ مَنْذَا ﴾

٢٦٢٢٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿يَنَمُعْنَمُ لَلِمْنِ وَٱلْمُونِسِ ٱلَّذَ يَأْتِكُمُ رُسُلُّ مِنَكُمُهُ﴾، قال: ليس في الجنِّ رُسُل، إنّما الرسل في الإنس، والنّذارةُ في الجن. وقرأ: ﴿فَلَمَا قُضِىَ وَلَوْا إِلَىٰ قَرْمِهِد شَيْدِينَ﴾ [الاحتاف: ٢٩] ۚ (٢٥/١)

٣٦٢٧٨ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عُبيد بن سليمان ـ أنَّه سُئل عن الجن، هل كان فيهم نبي قبل أن يُبْعَثُ النبي ﷺ؟ قال: ألم تسمع إلى قول الله: ﴿ يَكَمُّشُرَ لَهُ إِنَّ وَالْإِنِسُ أَلَمُ بَاتِكُمْ رُسُلُ مِن الإنس، ورسلًا من الجن، قالوا: بلى (٥٠٠٤٠ ـ ٢٠٦/١)

٢٤٠٠ اسْتَلْمُوَكُ ابنُ عطية، وابن كثير على قولِ الضحاك هذا، واستدلاله بتلك الآية، فقال ==

في أحاديث مختلفة المراتب ص٢٦٠ (١٣٣٩): «وفيه الحسن بن زكريا، مُتَّهم بالوضع». وقال الألباني في الضعيفة ٤١٢/٤ (١٩٣٧): «موضوع».

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهتي في الشعب ٩/٩٩٤ (٢٠٠٦).
 قال البيهتي: قملًا منقطع، وراويه يحيى بن هاشم ضعيف. وقال الألباني في الضعيفة ١/٩٩٠ (٣٢٠):

<sup>«</sup>ضعيف». (٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧٣٨٩). (٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧٣٨٨).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧٣٨٩).
 (٤) أخرجه البيهقي في شعب الإ
 (٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٣٨٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابنَ جرير ٩/٥٦٠.

٢٦٢٢٩ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: كانت الرسل من قبل أن يُبتَعث محمد ﷺ يُبتَعثون إلى الجن وإلى الإنس جميعًا(١). (ز)

٢٦٢٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال لهم عند ذلك: ﴿يَمَعْشَرَ اللِّينَ وَٱلْإِنِسَ﴾ يعني: كفار الجن وكفار الإنس، ولا يعني به: الشياطين؛ لأنَّ الشياطين هم أَغَرُوا كفار الجن وكفار الإنس، وبعث الله رسولًا من الجن إلى الجن، ومن الإنس [إلى] الإنس، ﴿يَقُصُّونَ﴾، فذلك قوله: ﴿أَلَمْ يَأْتِكُمُ رُسُلٌ يَنكُمُ »، يعني: من أنفسكم؛ الجن إلى الجن، والإنس إلى الإنس، ﴿يَقُصُُونَ عَيَكُمُ مَايَقِ عَني: آيات القرآن، وَمُدُلًا لِيَاتُهُ يَعِني: آيات القرآن، ﴿ وَهُمُ إِنْ لَكُلُمُ عَلَاكُمُ مَالَا إِلَى الجن إلى الجن، والإنس إلى الإنس، ﴿يقُصُونَ عَيَكُمُ مَايَقِ عَني: آيات القرآن، وَيُكُمُ مَذَاً ﴾ يعنى: يوم القيامة (١٠). (ز)

٢٦٢٣١ - عن عبد المملك ابن جُريْج، في قوله: ﴿رُسُلُ مِنكُمْ ﴾، قال: رُسُل الرُّسُل.
 وقرأ: ﴿وَلَوْا إِلَىٰ فَوْمِهِم شُنْذِرِينَ ﴾ [الاحقاف: ٢٩]<sup>(٣)</sup>. (٢/٥٠٥)

٢٦٢٣٢ ـ عن عبد المملك ابن جُرَيج ـ من طريق حجَّاج ـ قوله: ﴿ يَكَمُشَكَرَ الْمِإْنَ وَالْمَائِنَ الْمَائِنَ الْمَائِكَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

**۲٦٢٣٣ ـ قال ابن جريج، قال <del>عبد الله بن عباس</del>: ه**م الجنُّ الذين لقوا قومهم، وهم رسل إلى قومهم (١٤<u>٠-١٠٠٠)</u>. (ز)

وطُّلِّقُ أَبن جرير (٩/ ٥٦١) على تأويل ابن عباس هذا قائلًا: "تأويل الآية على هذا التأويل ==

<sup>==</sup> ابنُ عطية (٣/ ٤٦٣): «هذا ضعيف».

وقال ابنُ كثير (٦/ ١٧٥ - ١٧٦): ﴿ وَفِي الاستدلال بِهَا عَلَى ذَلَكُ نَظْر ؛ لأَنْهَا محتملة ، وليست بصريحة ، وهي ـ والله أعلم ـ كقوله : ﴿ مَنْ َ ٱلْبَحْيِّقِ بِلَنْفِيَانِ ﴾ يَشْهَا بَرَنَّ لَا يَشْهَانِ ﴾ [الرحمن: ١٩ ـ ٢٢] ، ومعلوم أنَّ اللؤلؤ والمرجان إنا يستخرجان من الملح لا من الحلو، وهذا واضح ».

آفادت الآثار الآختلاف في إرسال رسل من الجنّ إليهم أكان أم لم يكن؟ على قولين: أحدهما: أرسل إلى الجن رسل منهم، كما أرسل إلى الإنس رسل من الإنس. وهو قول الضحاك. الآخر: ليس في الجنّ رسل، إنما الرسل في الإنس، والنّذارةُ في الجن. وهو قول مجاهد، وابن جريج، وغيرهما.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٩٩١/، وتفسير البغوي ٣/ ١٩٠. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٥/١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٤) أخرجه ابن جرير ١٩٦١/٥.

# ﴿ قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىٰ أَنفُسِنا ۗ وَغَرَبْهُمُ الْحَبُوهُ الدُّنِّي وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِمُ أَنَهُمُ كَانُوا كَنبِيرَ ﴿ ﴾

٢٦٢٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالُوا ﴾ يعنى: قالت الإنس والجن: ﴿شَهَّدُنَا عَلَىٰ أَنْفُسِنَّا ﴾ بذلك أنَّا كفرنا بما قالت الرسل في الدنيا، قال الله للنبي ﷺ: ﴿وَغَمَّتُهُمُ

==الذي تأوَّله ابن عباس: ألم يأتكم أيها الجن والإنس رسل منكم؟ فأمَّا رسل الإنس فرسل من الله إليهم، وأما رسل الجن فرسُل رُسُل الله من بني آدم، وهم الذين إذا سَمِعوا القرآنَ وَلُّوا إِلَى قومهم منذرين. وأما الذين قالواً بقول الضحاك، فإنهم قالوا: إنَّ الله ـ تعالى ذكره \_ أخبرُ أنَّ من الجن رسلًا أرسلوا إليهم، كما أخبر أنَّ من الإنس رسلًا أرسلوا إليهم، قالوا: ولو جاز أن يكون خبرُه عن رسل الجن بمعنى أنهم رسل الإنس جاز أن يكون خبره عن رسل الإنس بمعنى أنهم رُسُل الجنّ. قالوا: وفي فساد هذا المعنى ما يدلُّ على أنَّ الخبرين جميعًا بمعنى الخبر عنهم أنهم رُسُل الله؛ لأنَّ ذلك هو المعروف في الخطاب دون غبره».

ورجَّحَ ابنُ كثير (٦/ ١٧٦) القولَ الثاني استنادًا إلى القرآن، ودلالة العقل، فقال: «الدليل على أَنَّ الرسل إنما هم من الإنس قولُه تعالى: ﴿إِنَّا أَوْضَيَّنَّا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْضَيَّنَا إِلَى نُوج وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَسْدِهِ﴾ إلـــى قـــوكــه: ﴿رُسُلًا مُُبَشِرِينَ وَمُنذِدِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعَدَّ الرُّسُلِّي [الـنــــاء: ١٦٣ ـ ١٦٥]، وقــال تـعــالــى عــن إبــراهــيــم: ﴿وَيَجَمَلُنَا فِي ذُرِيَّتِهِ ٱلنُّبُؤَةَ وَٱلْكِئنَبُ﴾ [العنكبوت: ٢٧]، فحصر النبوة والكتاب بعد إبراهيم في ذريته، ولم يقل أحد من الناس: إنَّ النبوة كانت في الجن قبل إبراهيم الخليل، ثم انقطعت عنهم ببعثته. وقال تعالى: ﴿وَمَّا أَرْسَلْنَا فَتَلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأَكُمُونَ ٱلطَّعَكَامَ وَيَكْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِي السفوفان: ١٠، وقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوحِيَّ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرُكُّ ﴾ [يوسف: ١٠٩]، ومعلوم أنَّ الجن تَبَع للإنس في هذا الباب، ولهذا قال تعالى إخبارًا عنهم: ﴿وَإِذْ مَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرُك بَنَ ٱلجِنَ يَسْتَمِمُونَ ٱلقُرْمَانَ قَلَمًا حَضَرُهُ قَالُوا أَنصِتُوا ۖ فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُوا بَنَقُومَنَا إِنَّا سَيِمْنَا كِتَبًّا أَزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ وَلِكَ طَهِيْوَ مُسْتَقِيمٍ ۞ يَعَوْمَنَا ۚ أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَمَامِنُوا هِمِ يَغْفِرْ لَكُم قِن دُنُوبِكُرْ وَيُجِزِّكُم قِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَمَن لَّا يُجِبْ كَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْنَ بِمُعْجِزٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْنَ لَهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيَّاهُ أُولَيِّكَ فِي صَلَالٍ شِّبِينٍ [الأحفاف: ٢٩ ـ ٣٢]. وقد جاء في الحديث الذي رواه الترمذي وغيره: أنَّ رسول الله ﷺ تلا عليهم سورة الرحمن، وفيها قوله تعالى: ﴿سَنَفُرُعُ لَكُمْ أَيُّهُ النَّفَلَانِ ۞ فَإِنِّي ءَالَهُ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾.

وذكر ابنُ عطية (٣/٤٦٣) أنَّ قوله: ﴿غرتهم لَلْيَرَةُ الدُّنْيَ﴾ التفاتة فصيحة، تضمَّنت أنَّ كفرهم كان بأذمٌ الوجوه لهم؛ وهو الاغترار الذي لا يُواقِعه عاقل، ثم قال: اويحتمل ﴿غرتهم﴾ أن يكون بمعنى: أشبعتهم وأطعمتهم بحلوائها، كما يقال: غرَّ الطائرُ فرخَه. موروع التقييد الماؤن

لَلْبَرُهُ الدُّيَا﴾ عن دينهم الإسلام، ويقول الله للنبي ﷺ: ﴿وَنَهِدُواْ عَكَ اَنْشُومِ ﴾ في الآخرة ﴿ اَنَهُمْ كَافُواْ كَلَهُ الْهُورِحِ بالشرك الآخرة ﴿ اَنَهُمْ كَافُواْ كَنْهِ مَا الخازن في التقديم: ﴿ النَّارُ مَنُونَكُمْ ﴾ يعني: مأواكم ﴿ الكفر في الدنيا مَنْونكُمْ ﴾ يعني: مأواكم ﴿ خَلِينَ فِيهَا ﴾ لا يموتون، ثم استثنى فقال: ﴿ إِلّا مَا شَكَةَ اللّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيدٌ عَلِيدٌ ﴾ [الأنمام: ١٢٨] حكم عليهم حقًا بذلك الهلاك، كفعله بالأمم الخالية في سورة أخرى (١).

# ﴿ ذَاكِ أَن لَّمْ بَكُن زَبُّكَ مُهَالِكَ ٱلْفَرَىٰ بِطَلِّهِ وَأَهْلُهَا غَيْلُونَ ۞﴾

**٢٦٢٣٠ ـ قال محمد بن السائب الكلبي:** لم يهلكهم بذنوبهم من قبل أن يأتيهم الرسل<sup>(٢)</sup>. (ز)

۲۲۲۳ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّكَ أَن لَّمَ يَكُن زَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ يعني: مُعَذَّب أهل القرى ﴿ يُطْلَمِ ﴾ بغير ذنب في الدنيا ﴿ وَأَهْلُهَا عَنِفْلُونَ ﴾ عن العذاب حتى يبعث في أمُّها رسولًا ينذرهم بالعذاب حُجَّة عليهم (١٨٠٠٠). (ز)

٧٤٠٧ علَّق ابنُ عطية (٣/ ٤٦٣) على قوله تعالى: ﴿وَشَهِدُواْ طَنَّ أَنْشُومٍ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَيْوِينَ﴾ قائلًا: «تظهر بينه وبين ما في القرآن من الآيات التي تقتضي إنكارَ المشركين الإشراكَ مناقضةٌ، والجمع بينهما هو إما طوائف، وإما طائفة واحدة في مواطن شتى، وإما أن يريد سبحانه بقوله هنا: ﴿وَشَهِدُواْ طَنَّ أَنْشُومٍ ﴾ شهادة الأيدي والأرجل والجلود بعد إنكارهم بالألسنة. قال القاضي أبو محمد: واللفظ ها هنا يبعد من هذاه.

آذَنَا قوله تعالى: ﴿ وَاللهُ أَن لَمْ يَكُن زَبُكُ مُهْلِك اَلْفَرَىٰ بِطُلْرٍ وَأَقَلُهَا غَيْوْلُونَ ﴾ يتوجه فيه معنيان: أحدهما: وما كان ربك مهلك القرى بظلم أهلها حتى يقدم إنذارهم، ويرفع أعذارهم، ويخرجوا من حكم الغافلين فيما ينزل بهم. والثاني: وما كان ربك مهلك القرى بظلم منه، ولكن بحق استوجبوا به الهلكة. وهو معنى قول مقاتل.

ونَهَٰبُ ابن جرير (٩٦٣/٩ ـ ٦٦٥ بتصرف)، وابنُ عطية (٣/٣٤٣ ـ ٤٦٤)، وابنُ كثير (٦/٧٧) إلى القول الأول استنادًا إلى دلالة السياق، قال ابن جرير: «وأولى القولين بالصواب عندي أن يكون معناه: أن لم يكن ليهلكهم بشركهم دون إرسال الرسل إليهم ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۹۰/۱. (۲) تفسير البغوي ۱۹۰/۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠.

### 710

# ﴿ وَلِكُ أَنِ دَرَجَنتُ مِنَا عَكِمُلُوا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِعَنْفِلِ عَمَّا بَسْمَلُونَ ﴿ ﴿ وَلِكُ

٣٦٢٣٧ ـ عن ابن أبي ليلي<sup>(١)</sup> ـ من طريق يعقوب ـ قال: للجنِّ ثواب، وتصديقُ ذلك في كتاب الله: ﴿وَإِكْلِ دَرَجَتُّ مِّمَّا حَمِلُواْ﴾ (٢٠ . (٢٠٦/٦)

 $(7.7)^{(7)}$  .  $(7.7)^{(7)}$  .  $(7.7)^{(7)}$ 

۲۲۲۳۹ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِكُلِّ ﴾ يعني: كفار الجن والإنس ﴿ دَرَجَنتُ ﴾ يعني: فضائل من العذاب في الآخرة ﴿ مِنتَا عَكِلُوا ﴾ في الدنيا، ﴿ وَمَا رَبُّكَ مِنَافِلٍ عَمَا يَشَمَلُونَ ﴾ هذا وعيد. نظيرها في الأحقاف (٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٦٢٤٠ ـ عن أبي المتوكل الناجي، قال: قال رسول الله ﷺ: «اللَّرجة في الجنة فوق الدرجة كما بين السماء والأرض، وإنَّ العبد مِن أهل الجنة لَيَرفع بصره في لَمْع له برق يكاد يخطف بصره، فيقول: ما هذا؟ فيقال: هذا نور أخيك فلان. فيقول: أخي فلان كُنَّا في الدنيا نعمل جميعًا، وقد نُضَّل عَلَيَّ هكذا! فيُقال له: إنَّه كان أفضل منك عملًا. ثم يجعل في قلبه الرِّضا حتى يرضى، (د).

٢٦٢٤١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ قال: الخَلْقُ أربعة: فخَلْقٌ في

== والإعذار بينه وبينهم، وذلك أنَّ قوله: ﴿ وَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِعُلْمِ عقيب قوله: ﴿ أَلَّهُ بِلْأَيْمُ مُولُكُ الدليل الواضح على أنَّ نص قوله: ﴿ أَلَّهُ إِنَّ مَن أَجَلُ أَنْهُ مُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطَلْمِ ﴾ إنَّما هو: إنَّما فعلنا ذلك من أجل أنَّ لا نهلك القرى بغير تذكير وتنبيه .

<sup>(</sup>١) الأظهر أنه محمد بن عبدالرحمن بن أبي ليلى (ت: ١٤٨)، ويبعد أن يكون أباه (ت: ٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨٩/٤.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ في العظمة، وفيه (١١٦٣): عن حرملة، قال: سُيل ابن وهب وأنا أسمع: هل للجن ثواب وعقاب؟ فقال ابن وهب: قال الله: ﴿حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمْرٍ فَدْ خَلَتْ بِن قَيْلِهِم بَنَ لَلْهِمْ أَن قَلِهِم بَنَ لَلْهِمْ إِلَى اللهِ اللهِ عَلَيْهِمُ اللّهَوْلُ فِي أَمْرِ فَلَا عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

<sup>(</sup>غُ) تُلَسِيرُ مَقاتَل بن سليمان ١/ ٥٩٠. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ دَيَخَتُ ثِنَا عَلِلْاً وَلِيَثِيتِهمْ أَعْنَلُهُمْ وَهُمْ لَا يُظَفّرُتِهِ﴾ [الأحقاف: 19].

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المبارك في الزهد والرقائق ٣٣/١ (١٠٠)، ويحيى بن سلام في تفسيره ٢٢/١، ١٢٥، ٢٦٨ مرسلًا.

الجنة كلُّهم، وخَلْقٌ في النار كلُّهم، وخَلْقانِ في الجنة والنار؛ فأما الذين في الجنة كلُّهم فالملائكة، وأما الذين في النار كلُّهم فالشياطين، وأما الذين في الجنة والنار فالجنُّ والإنس، لهم الثواب وعليهم العقاب(١). (٢٠٧/٦)

٢٦٢٤٢ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جُوَيْبر \_ قال: الجِنُّ يدخُلون الجنة، ويأكُلون، ويشرَبون(٢). (٢٠٦/٦)

٢٦٢٤٣ ـ عن الحسن البصري، قال: الجنُّ ولدُ إبليس، والإنسُ ولدُ آدم، ومن هؤلاء مؤمنون، ومن هؤلاء مؤمنون، وهم شُرَكاؤهم في الثواب والعقاب، ومَن كان مِن هؤلاء وهؤلاء مؤمنًا فهو ولئُ الله، ومَن كان من هؤلاء وهؤلاء كافرًا فهو شطان (۲۰۷/٦) شطان

٢٦٢٤٤ \_ عن ليث بن أبي سُليم، قال: بلَغني: أنَّ الجن ليس لهم ثواب(٤٠). (٢٠٦/٦) ٢٦٢٤٥ ـ عن ليث بن أبي سُليم ـ من طريق المطلب بن زياد ـ قال: مسلمو الجنِّ لا يدخلون الجنة ولا النار، وذلك أنَّ الله أخرَج أباهم من الجنة فلا يُعيدُه، ولا يُعيدُ ولَدَه(٥). (٢/٦/٦)

٢٦٢٤٦ ـ عن عبد الرحمن بن زياد بن أَنْعُمَ، قال: الجِنُّ ثلاث: صِنف لهم الثواب وعليهم العقاب، وصِنف طَيَّارون فيما بين السماء والأرض، وصِنف حَيَّات وكلاب. والإنس ثلاثة أصناف: صِنف يظلُّهُمُ الله بظلِّ عرشِه يوم القيامة، وصِنف هم كالأنعام بل هم أضلُّ سبيلًا، وصِنف في صوَرِ الناس على قلوب الشياطين<sup>(١)</sup>. (٢٠٨/٦)

### ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةً ﴾

٢٦٢٤٧ \_ قال عبدالله بن عباس: ﴿ وَهُو ٱلرَّحْمَةُ ﴾ بأوليائه، وأهل طاعته (٧). (ز) ٢٦٢٤٨ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَأُو ٱلرَّحْمَاتِ ﴾ بخلقه، ذو التجاوز (٨). (ز) ٢٦٢٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: وقوله: ﴿وَرَبُّكَ ٱلْغَيُّ ﴾ عن عبادة خلقه، ﴿ذُو

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١١٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١١٦١). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٥) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١١٦٤). (٦) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم. (۸) تفسير البغوى ٣/ ١٩١.

<sup>(</sup>٧) تفسير البغوى ٣/ ١٩١.

ٱلرَّحْمَةِ ﴾ يعنى: النعمة، فلا تعجل عليهم بالعذاب، يعنى: كفار مكة(١). (ز)

### ﴿إِن يَشَأُ يُدْهِبُكُمْ وَيَسْتَغْلِفْ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَآهُ﴾

٢٦٢٥٠ ـ قال عطاء: ﴿ وَلَسْتَغَلَّفُ مِنْ بَعْدِكُم مَّا لَيُشَاتُهُ ، يريد: الصحابة ، والتابعين (٢).

۲۲۲۰۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن يَشَنَأ يُدَعِبَكُمْ بهلاك، ﴿وَيَسْتَغَلِّفَ مِنْ بَعْدِكُمْ ﴿ وَيَسْتَغَلِّفَ مِنْ بَعْدِكُم ﴿ وَا يَشَاءُ ﴾ إن شاء مثلكم، وإن شاء أمثل وأطوع لله منكم (٣). (ز)

## ﴿ كُمَا ۚ أَنْشَأْكُمُ مِن ذُرِّيكَةِ فَوْمٍ ءَاخَدِينَ ﴿ ﴾

#### 🇱 قراءات:

۱۹۲۰۵ عن زید بن ثابت من طریق خارجة بن زید ما نَّه کان یقرأ: (ذِرَّیَةِ قَوْمِ ءَاخُرِینَ) ( $^{(1)}$ . (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٦٢٥٣ \_ عن أبان بن عثمان بن عفان \_ من طريق يعقوب بن عتبة \_ قال: الذرية: النسل (٥٠). (٢٠٩/٦)

٧٦٧٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كُمَّا أَنْسَأَكُمُ عِنْي: كما خلقكم ﴿مِنْ ذُرِّيَكِةِ قَوْمٍ مَاخَكِيْكِ عِنْي: ذرية أهل سفينة نوح<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٤/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/٥٥ (١٢٧).

وهمي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي وجزة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٦، والمحتسب ١٥٦/١. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٠/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠.

### والمنظلة المنظلة

# ﴿ إِنَّ مَا تُوعَـُدُونَ لَآتِ وَمَا آنتُم بِمُعْجِزِينَ ١٠٠

٢٦٢٥٥ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: اشترى أسامة بن زيد وليدة بمائة دينار إلى شهر؟! إنَّ أسامة في نسمعتُ النبيَ ﷺ قول: «ألا تَعْجبون مِن أسامة المشترِي إلى شهر؟! إنَّ أسامة لَطويلُ الأمل، والذي نفسي بيده، ما طَرَفت عيناي وظننتُ أن شُفْريَّ (١) يلتقيان حتى أَتْبَضَ، ولا رَفَعْتُ طرْفي وظننتُ أني واضِعُه حتى أَقبَض، ولا رَفَعْتُ طَرْفي وظننتُ أني واضِعُه حتى أَقبَض، ولا يَقِمْتُ لُقمةً فظننتُ أنِي أَسِيغُها حتى أَفصَلُ النفسكم في الموتى، والذي نفسي بيده: ﴿إِنَّ مَا تُوكَدُوكَ لَاتُو رُمَا أَنشَد بِمُعْجِزِينَ ﴾ (٢٠٠١).

٢٦٢٥٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ ﴿وَمَا آنتُد بِمُعْجِزِينَ ﴾، يقول: بسابقين (٣). (٢١٠/٦)

٢٦٢٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ مَا تُوْعَكُونَ﴾ من العذاب في الدنيا ﴿لَاتِّ﴾ يعني: بسابقي الله بأعمالكم الخبيثة حتى يجزيكم بها(٤٠). (ز)

# ﴿قُلْ يَنْقُومِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلًّا﴾

۲۹۲۵۸ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿ وَلَهُ مَا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَل

٢٦٢٥٩ ـ عن مجاهد بن جبر =

۲٦٢٦٠ ـ والضحاك بن مزاحم، نحو ذلك (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) الشُّفْرُ ـ بالضم، وقد يُفتح ـ: حرف جفن العين الذي ينبت عليه الشعر. النهاية (شَفَرَ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الأمل ص٢٨ ـ ٢٩ (٦)، والبيهقي في الشعب ١٤٣/١٣ (١٠٠٨٠)، وابن أبي حاتم ١٣٩٠/٤ (٧٩٠٧).

قَالَ العَرَاقِي فَي تَحْرِيج أحاديث الإحياء ص١٨٣١: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢٢٨/١٠ (٧٢٨ (٤٩٧٧): «ضعيف».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٥٦٧، وابن أبي حاتم ٤/١٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٠/٤.

٢٦٢٦١ ـ قال مجاهد بن جبر: ﴿عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ ﴾: على وَتيرتكم (١). (ز)

٢٦٢٦٢ ـ عن أبي مالك غزوان الغفاري ﴿ فَلَ مَكَاتَتِكُمْ ﴾، يعني: على جَدِيلتِكم<sup>(۲)</sup>، وناحيتِكم<sup>(۳)</sup>. (۲۱۰/۲)

٢٦٢٦٣ ـ قال عطاء: ﴿عَلَنَ مَكَانَئِكُمْ﴾: على حالاتكم التي أنتم عليها(<sup>؛)</sup>. (ز)

٢٦٢٦٤ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ ﴾: على منازلكم (٥). (ز)

٢٦٢٦٥ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: معناه: اعملوا ما أمكنكم في أمري، فإنِّي عامل في أمركم بالهلاك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٢٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: قولِه: ﴿ قُلْ بَقَرِّهِ أَعْمَالُوا عَلَى مَكَانَيَكُمْ ۗ يعنى: جديلتكم، يعني: كفار مكة، ﴿إِنِّي عَكِمُلُّ﴾ على جديلتي التي أمرني بها ربي (<sup>()</sup>. (ز) ٢٦٢٦٧ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم: ﴿ عَلَ مَكَانَيَكُمْ ﴾: على حيالكم (١) (ز)

## ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنِقِبَةُ ٱلدَّارُّ ﴾

٢٦٢٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُوكَ مَن تَكُونُ لَهُ عَلِقِهُ الدَّارِّ)، يعني: الجنة، أنحن أم أنتم؟ (٩) ٢٤٠٩. (ز)

### ﴿إِنَّهُ لَا يُغْلِحُ ٱلظَّلِيمُونَ ﴿ ﴾

٢٦٢٦٩ ـ قال عبدالله بن عباس: قوله: ﴿إِنَّهُ لَا يُعْلِجُ ٱلظَّلِلِمُونَ﴾، معناه: لا يَسْعَدُ

٢٤٠٩ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٦٥) أنَّ قوله: ﴿ عَلَيْهُ ٱلدَّارُ ﴾ معناه: مآل الآخرة. ثم أورد احتمالًا آخر، فقال: ﴿ويحتمل أن يراد: مآل الدنيا بالنصر والظهور، ففي الآية إعلام بغيب﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٢) الجديلة: الناحية والحال والطريقة. النهاية (جدل). (٤) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠ \_ ٩١.

مَن كفر ب*ي* وأشرك<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٦٢٧ ـ قال الضحاك بن مزاحم: ﴿إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلْمُونَ﴾: لا يفوز<sup>(٣)</sup>. (ز) ٢٦٢٧١ ـ قال عكرمة مولى ابن عباس: ﴿إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلْمُونَ﴾: لا يبقى في الثواب<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۲۲۷۲ \_ قال عطاء: لا يسعد<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٢٧٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال للنبي ﷺ: ﴿إِنَّهُ لَا يُمُلِحُ ﴾ يعني: لا يَسْعَد ﴿النَّلِهُ وَالْقَصِمُ (دَ) ﴿النَّلِهُ مُنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ القصص (٥٠). (ز)

﴿وَجَمَلُواْ بِيَّوِ مِنَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْحَكَرْثِ وَٱلْأَفْكِدِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا بِيَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَنَذَا لِشُرَكَآبِنَا فَهَا كَانَ لِشُرَكَآبِهِمْ فَكَلَا بَصِـلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِنَّهِ فَهُوْ بَصِلُ إِلَى شُرْكَآبِهِمْ سُنَةً مَا بَحْكُمُونَ ﴿﴿ ﴾

٢٦٢٧٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَجَمَلُواْ لِلّهِ مِنْ أَبِي طلحة \_ في قوله: ﴿وَجَمَلُواْ لِلّهِ مِنْ أَمْوَلَهُمْ نَصِيبًا، وللشيطان والأوثان نصيبًا، فإن سقط مِمَّا جعلوا فإن سقط مِمَّا جعلوا للشيطان في نصيب الله وأن انفَجَر مِن سَقْيِ ما جعلوا لله في نصيب الشيطان في نصيب الله ستَّحوه، وإن انفَجَر مِن سَقْيِ ما جعلوا للشيطان في نصيب الله سرَّحوه، فهذا ما جُعِل لله مِن الحرث وسَقْيِ الماء، وأمَّا ما جعلوا للشيطان من الأنعام فهو قول الله: ﴿مَا جَعَلُ اللهُ مِنْ جَهِرَةٍ ﴾ [المائد: ١٠٣] الآية (٢٠/١٠)

٧٦٢٧٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في قوله: ﴿وَجَمَـٰلُواْ يِلَّهِ مِمَّا ذَرًاْ مِن ٱلْحَـٰزِثِ وَٱلْأَلْمَائِدِ نَهِدِيبًا﴾ الآية، قال: كانوا إذا احتَرَثوا حَرْثًا أو

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٣/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٩٢. (٣) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٩٣/٤.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٠ ـ ٥٩١. يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَقَالَ مُومَىٰ رَقِتَ أَعْلَمُ بِمَن جَمَاءَ بِٱلْهُلَـٰئَ مِنْ عَدِيهِ وَنَ ثَكَّرُهُ لَمْ عَقِبَهُ ٱلدَّالِ إِنَّهُ لَا يُمْلِحُ الطَّالِمُونَ﴾ [القصص: ٣٧].

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٥٦٩/٩ ـ ٥٧٠، وابن أبي حاتم ١٣٩٠/٤، والبيهقي في سننه ١٠/١٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

كانت لهم ثمرة جعَلوا لله منه جزءًا، وجزءًا للوثن، فما كان مِن حرث أو ثمرة أو شيء من نصيب الأوثان حَفِظوه وأحْصَوه، فإن سقط منه شيء فيما سُمِّي للصَّمَد رُدُّوه إلى ما جعَلوه للوثن، وإن سبَقهم الماء الذي جعَلوه للوثن فسقَى شيئًا مِمَّا جعَلوه لله جعَلوه للوثن، وإن سقط شيء مِن الحرث والثمرة الذي جعلوه لله فاختلَط بالذي جعلوه للوثن، وإن سبَقهم الماء الذي جعلوه للوثن قالوا: هذا فقير. ولم يردُّوه إلى ما جعَلُوا لله، وإن سبَقهم الماء الذي سمَّوا لله فسقَى ما سمَّوا للوثن تركوه للوثن، وكانوا يُحرِّمون من أنعامهم البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحامِي، فيجعلونه للأوثان، ويزعمون أنهم يُحرِّمونه للأوثان، ويزعمون أنهم يحرِّمونه للأوثان، ويزعمون أنهم

٢٦٢٧٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ ﴿فَمَا كَانَ لِشُكَآيِهِمْ فَكَلَا يَسُوكَآيِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ إِلَى اللّهِ الآية، قال: كانوا إذا أدخلوا الطعام فجعلوه حِزَمًا جعلوا منها لله سهمًا، وسهمًا لآلهتهم، وكان إذا هَبَّت الريح من نحو الذي جعلوه لله ردُّوه إلى الذي جعلوه لآلهتهم، وإذا هبَّت الريح من نحو الذي جعلوه لله إلى الذي جعلوه لآلهتهم أقرُّوه ولم يردُّوه، فذلك قوله: ﴿سَآهَ مَا يَحْتُمُونَ ﴾ (ز)

٢٦٢٧٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَجَمَلُواْ لِلّهِ مِمّاً وَرَالَهُم وَاوْتَالَهُم وَلَوْتَالَهُم وَلَمْ الْحَرْثُ وَلَسُرَكَائِهُم وَاوْتَالَهُم خَرَاً وَمَا ذَهَب به الريح مما سمَّوا لله إلى جزء أوثانهم تركوه، وقالوا: الله عن هذا غنيٌّ. وما ذهبت به الريح مِن جزء أوثانهم إلى جزء الله أخذوه. والأنعام التي سمَّوا لله: البحيرةُ، والسائبة (٢١٢/١)

٢٦٢٧٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَجَعَلُواْ يَقِهِ مِنَّا ذَراً مِنَ الْكَرْشِ وَالْأَقْمُنِ نَهِدِيبًا﴾ الآية، عمد ناسٌ من أهل الضلالة فجزَّ ووا مِن حروثهم ومواشيهم جزءًا لله، وجزءًا لشركائهم، وكانوا إذا خالط شيءٌ مما جزَّ ووا لله ويما جزَّ ووا للسركائهم خَلُوه، فإذا خالط شيء مما جزَّ ووا لشركائهم فيما جزَّ ووا لله ردُّوه على شركائهم، وكانوا إذا أصابتهم السَّنةُ استعانوا بما جزَّ ووا لله، وأقرُّ وا ما جزَّ ووا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٠، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٦٩/٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاَّهد ص٣٦٨، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٠ ـ ٥٧١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

لشركائهم. قال الله: ﴿ سَآةَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (١). (ز)

٢٦٢٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿وَجَعَلُواْ يَتِهِ مِمَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْمَكَرُثِ وَالْأَنْكِ نَصِيبًا﴾، قال: كانوا يُجَرِّنُون من أموالهم شيئًا، فيقولون: هذا لله، وهذا للأصنام التي يعبدون. فإذا ذهب بعيرٌ مما جعلوا لشركائهم فخالط ما جعلوا لله ردُّوه، وإن ردُّوه، وإن أصابتهم سَنَةٌ أكلوا ما جعلوا لله، وتركوا ما جعلوا لشركائهم؛ فقال الله: ﴿سَانَة مَا يَحْكُونَ ﴾ (٢) . (ز)

• ٢٦٢٨ - عن إسماعيل السُّدِّيِ - من طريق أسباط - ﴿وَجَمَانُواْ بِيَّهِ مِمَّا ذَرَاً بِنَ الْمَصَرُو وَالْمَانُونَ فَمَا الْمَصَرُونُ وَالْمَانُونَ فَمَا الْمَصَرُونُ وَالْمَانُونَ فَمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِيلُولُولِ اللْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِيلُولُو اللْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِى الْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه عبدالرزاق في تفسيره ١/ ٢١٨، وابن جرير ٩/ ٥٧١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٢، وابن أبي حاتم ١٣٩٢/٤.

يقول الله: ﴿ سَكَآهَ ﴾ يعني: بئس ﴿ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ يقول: لو كان معي شريك كما يقولون ما عَدَلوا في القسمة أن يأخذوا مِنِّي ولا يُعطوني (١٠). (ز)

٢٦٢٨٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: 
﴿وَجَمَلُوا يَوْ مِنَّا وَزُلُ مِنَ الْكَرْثِ وَالْأَنْكِيدِ نَصِيبًا ﴿ حتى بلغ: ﴿وَمَا كَانَ يَلَهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرِكَآبِهِمْ ﴾، قال: كلُّ شيء جعلوه لله من ذَبْع يذبحونه لا يأكلونه أبدًا حتى يذكروا معه أسماء الآلهة، وما كان للآلهة لم يذكروا اسم الله معه. وقرأ الآية حتى بلغ: ﴿ مَنَ مَا يَحْكُنُونَ ﴾ (٢) الآية حتى بلغ: ﴿ مَنَ مَا يَحْكُنُونَ ﴾ (٢) الآية حتى بلغ: ﴿ مَنْ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

# ﴿وَكَذَالِكَ زَنَّكَ لِكَذِيرِ مِنَ ٱلْمُشْكِينَ فَنْلَ أَوْلَدِهِمْ شُرَكَآوُهُمْ

٢٦٢٨٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله:

<u>ا ٢٤٠٠ أفادت الآثارُ الاختلاف في صفة النصيب الذي جعلوا</u> ش، والذي جعلوه لشركائهم من الأوثان والشيطان، على قولين: أحلهما: أنهم كانوا يقسمون جزءًا من حُروثهم وأنعامهم ش، وجزءًا آخر لهؤلاء. وهذا قول ابن عباس، ومجاهد، وقتادة، والسديّ، وغيرهم. والآخر: أنهم كانوا لا يأكلون ما ذبحوا لله حتى يسمّوا الآلهة، وكانوا ما ذبحوه للآلهة يأكلونه ولا يسمون الله عليه. وهذا قول ابن زيد.

ورجَّحَ ابن جرير (٩/ ٥٧٣) القولَ الأولَ، وانتقلَدَ القولَ الثاني، مستندًا إلى السياق، ورجَّحَ ابن جرير (٩/ ٥٧٣) القولَ الأولَ، وانتقلَدَ القولَ الثاني، مستندًا إلى السياق، والإجماع، والدلالة المعلّبة، فقال: «أولَى التأويلين بالآية ما قال ابنُ عباس ومَنْ قال بمثل قوله في ذلك؛ لأنَّ الله ـ جلَّ ثناؤه ـ أخبر أنهم جعلوا لله من حرثهم وأنعامهم قسمًا عليه، فقالوا: ﴿هذا لِشُرَكَا لِينَّهِ. وَانَّ نصيب شركائهم لا يصل منه إلى الله، بمعنى: لا يصل إلى نصيب الله، وما كان لله وصل إلى نصيب شركائهم. فلو كان وصول ذلك يصل إلى نصيب الله، وما كان لله وصل إلى نصيب شركائهم. فلو كان وصول ذلك بالتسمية وترك التسمية كان أعيانُ ما أخبر الله عنه أنَّه لم يصل جائزًا أن تكون قد وصلت، وما أخبر عنه أنه قد وصل لم يصل. وذلك خلاف ما دلّ عليه ظاهر الكلام؛ لأنَّ النبيحتين تُذبح إحداهما لله والأخرى للآلهة جائزٌ أن تكون لحومهما قد اختلطت وخلطوهما، إذ كان المكروه كان عندهم تسمية الله على ما كان مذبوحًا للآلهة، دون اختلاط الأعيان واتصال بعضها ببعض».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٢ من طريق أصبغ.

﴿وَكَنَالِكَ زَنَّكَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَشَلَ أَوْلَدِهِمْ شُرَّكَآوُهُمْ، فسال: زينوا لهم مِن قتل أولادهم(١١). (١١٣/٦)

٢٦٢٨٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَكَذَالِكَ زَقَتَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَدِهِمْ شُرَكَآوُهُمْ﴾، قال: شياطينُهم يأمُرونهم أن يَبْدوا أولادَهم خِيفة العَيْلة ٢٠٠. (٢١٣/٦)

٧٦٢٨٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَكَذَلِكَ زَنَّكَ لِكَيْدِ مِن اللهُ وَلَكَ يُكِيْدِ مِن اللهُ وَلَكَ شَكَةً مَن اللهُ وَلَكَ شَكَةً مَا لَهُ اللهُ وَلَكَ شَكَةً مَا لَمَكُونُهُ فَكَرُونُهُ وَلَوْ شَكَةً مَا يَشْعَرُونُهُ ("). (ز)

٢٦٢٨٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ: ﴿وَكَذَٰلِكَ زَبَّكَ لِكَيْبِهِ يَكَ ٱلْمُشْتِكِينَ قَشَلَ أَوْلَندِهِمْ شُرَكَآوُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ، أَمَرَنْهم الشياطينُ أن يقتلوا البنات<sup>(ع)</sup>. (ز)

۲۲۲۸۷ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿شُرَكَا أَوُهُمْ ﴾: سَدَنَةُ الْهِتِهم الذين كانوا يُرْيِّنُون للكفار قتلَ الأولاد، فكان الرجل منهم يحلف لَيْن وُلِد له كذا غلامًا لَيَنْحَرَنَّ أَحدهم، كما حلف عبدالمطلب على ابنه عبدالله(٥٠). (ز)

٢٦٢٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم انقطع الكلام، فقال: ﴿وَكَذَلِكَ﴾ يعني: وهكذا ﴿زَنَّكَ لِكَثِيرِ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَشْلَ أَوْلَكِهِمْ شُرَّكَٱتُوْمُمْ﴾ كما زيَّنوا لهم تحريم الحرث والأنعام، يعني: دفن البناتِ وهُنَّ أحياء<sup>(١١)</sup>. (ز)

٢٦٢٨٩ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَكَذَلِكَ زَنِّكَ لِكَثِيرِ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَكِهِمْ شُرِّكَٱتَّكُهُمْ﴾، قــــال: شياطينهم التي عبدوها زيَّنوا لهم قتل أولادهم(٧٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٤ \_ ٥٧٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣٦٨، وأخرجه ابن جريّر ٩/٥/٥، وابن أبي حاتم ١٣٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي شبية، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٥، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٩٤/٤، وتفسير البغوي ١٩٣/٣ ـ ١٩٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٥.

## ﴿لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَـلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمُّ

٧٦٢٩ ـ قال عبدالله بن عباس: قوله ﴿وَلِيكَلْمِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾: لِيُدُخِلوا عليهم الشيطان (١٠) (ز) الشكّ في دينهم، وكانوا على دين إسماعيل، فرجعوا عنه بلبس الشيطان (١٠) (ز) ٧٦٢٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: وأمَّا ﴿لِيُرِّدُوهُمْ ﴾ فَيُعلكوهم، وأما ﴿لِيلُمِرُدُوهُمْ ﴾ فَيُعلكوهم، وأما ﴿لِيلُمِرُدُوهُمْ ). (ز) ٢٦٢٩٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لِيُرَدُوهُمْ ﴾ يعني: لِيُهلِكوهم، ﴿وَلِيكَلْمِسُواْ عَلَيْهِمْ ﴿دِينَهُمْ ﴾ ". (ز) عَلَيْهِدْ فِي عنى: وليَخْلِطوا عليهم ﴿دِينَهُمْ ﴾". (ز)

# ﴿ وَلَوْ شَكَآءَ ٱللَّهُ مَا فَعَكُونًا فَ فَذَرْهُمُ وَمَا يَفْتَرُونَ ۞﴾

٣٦٢٩٣ \_ عن أبي مالك غَزْوان الغفاري \_ من طريق السدي \_ قوله: ﴿ ذَرَّهُمْ ﴾ [الحجر: ٣]، يعنى: خلّ عنهم (٤).

٢٦٢٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَ لَدُرْهُمْ ﴾ يعني: فخل عنهم ﴿ وَمَا يُفَثُّرُونَ ﴾ من الكذب، لقولهم في الأعراف [٨٦]: ﴿ وَاللَّهُ أَمْرًا يَبُّا ﴾ (٥). (ز)

﴿وَقَالُواْ هَذِهِ الْفَنَدُّ وَحَرْثُ حِجْرٌ لَا يَطْمَمُهَمَا إِلَّا مَن نَشَاتُه يَرْغَمِهِمْ وَأَفَنَدُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَفَنَدُ لَا يَذُكُونَ اَسْدَ اللَّهِ عَلَيْهَا الْفِرَاةُ عَلَيْهُ سَبَخِيهِد بِمَا كَانُواْ يَفْتُونَ ۖ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

**٢٦٢٩ ـ عن هارون، قال: في قراءة عبدالله بن مسعود: (هَلِو أَنْعَامٌ وَحَرُثٌ** حِرْجٌ)<sup>(٢)</sup>. (٢١٦/٦)

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى ٣/ ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٥٧٥، وابن أبي حاتم ١٣٩٣/٤.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٩٦.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٣/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩١ ـ ٩٢٥.

 <sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي عبيد، وابن الأنباري في المصاحف.
 وهذه قراءة شاذة، تُرْوَى أيضًا عن ابن عباس، وابن الزبير، وأبي بن كعب، وغيرهم. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٦، والمحتسب ١/ ٢٣١.

وَفَيْنِ الْمُنْسِينِ اللَّهِ اللَّهِ

٢٦٢٩٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عمرو ـ: أنَّه كان يَقْرؤُها: (وَحَرْثُ حِرْجٌ)(١). (٢١٦/٦)

٣٦٣٩٧ ـ عن <mark>عبدالله بن الزبير</mark> ـ من طريق عبيدالله بن أبي يزيد ـ: أنَّه قرأ: (أَنْعَامٌ وَحَرْثُ حِرْجٌ)<sup>(٢)</sup>. (٢١٦/٦)

ر حرب. ٢٦٢٩٨ ـ عن أبان بن عثمان: أنَّه قرأها: (هَلِهِ نَعَمٌ وحَرْثٌ حِجْرٌ)<sup>(٣)</sup>. (١/٥٢١) ٢٦٢٩٩ ـ عن الحسن البصري: أنَّه كان يقرأ: (وحَرْثُ حُجْرً) بضم الحاء<sup>(٤)</sup>. (١٦/٦)

۲۹۳۰ - عن قتادة بن دعامة - من طريق الحسين - أنَّه كان يقرؤها: (وَحَرْثُ حُرْثُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

٢٦٣٠١ - عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأً: ﴿ رَعَبِهِمْ بنصب الزاي فيهما (٢٠١٦)

🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَقَالُواْ هَلَذِهِ ۚ أَنْعَنَّهُ ﴾

٢٦٣٠٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ الأنعام: السائبة، والبحيرة

[٢٤١١] بيَّنَ ابن جرير (٩/ ٥٧٨) أنَّ الحِجْر في كلام العرب: هو الحرام.

ثم رجَّعَ (٥٧٨/٩) قراءة الكسر، وهي قراءة الجمهور، مستندًا إلى إجماع الحجة من القراء، وأنها الأجود لغة، فقال: ووأمًا القَرَأة من الحجاز والعراق والشام بعد فعلى كسرها، وهي القراءة التي لا أستجيز خلافها؛ لإجماع الحجة مِن القَرَأة عليها، وأنَّها اللغة الجُودَى من لغات العرب».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٩. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور (٩٢١ ـ تفسير)، وصححه محققه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٦، والبحر المحيط ٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن قتادة. انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤٤/٩، والبحر المحيط ٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٧٩.(٦) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

وهذه هي قراءة العشرة، ما عدا الكسائي، فإنَّه قرأ ﴿ رِبَّقِيهِ تَـ ﴾ بضَّمَّ الزاي فيهما. انظر: النشر ٢٦٣/٢، والإتحاف ص٢٧٤.

التي سَمَّوا<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿ وَكُرْثُ حِجْرٌ لَا يَطْعُمُهُمَا إِلَّا مَن نَشَلَهُ بِزَعْمِهِمْ ﴾

٢٦٣٠٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَقَالُواْ هَـُنْوِمِهِ أَنْفَكُرُّ وَحَرَّثُ حِجْرٌ﴾، قال: الحِجْرُ: ما حرَّموا مِن الوصيلة، وتحريم ما حرَّموا<sup>(٢)</sup>. (٢١٤/٦)

٢٦٣٠٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَقَالُواْ هَلَاِية ٱَمَدَّرُ ثَكَرِثُ حِجْرٌ﴾، قال: ما جعلوا لله، ولشركائهم<sup>(٣)</sup>. (٢١٤/٦)

۲۹۳۰۵ \_ عن مجاهد بن جبر =

٢٦٣٠٦ \_ وأبي عمرو بن العلاء \_ من طريق حميد \_ ﴿وَكَرْثُ حِجْرٌ﴾، يقول: حرام (١٠). (ز)

٧٦٣٠٧ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ يقول في قوله: ﴿أَشَدَمُ وَحَرِّثُ حِجْرٌ﴾: أمَّا ﴿حِجْرٌ﴾ يقول: مُحَرَّم، وذلك أنَّهم كانوا يصنعون في الجاهلية أشياء لم يأمر الله بها، كانوا يُحَرِّمون مِن أنعامهم أشياء لا يأكلونها، ويعزلون من حرثهم شيئًا معلومًا لآلهتهم، ويقولون: لا يجلُّ لنا ما سَمَّيْنا لآلهتنا(٥). (ز)

٢٦٣٠٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر \_ ﴿وَكَرْثُ مِجْرٌ﴾، قال: حرام (٢). (٢/١٤)

٠ ٢٦٣١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَقَالُواْ هَلَامِهُ أَنْمَكُّرُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٥٧٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٦٩، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨١، وابن أبي حاتم ١٣٩٣/٤. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٠. (٣) أن ساب (٥/ ٥٨٥

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ١/ ٢١٩، وابن جرير ٩/ ٥٨٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وَكَرْثُ حِجْرٌ لَا يَطْعَمُهُمَا ۚ إِلَّا مَن نَشَآهُ رِنَقِيهِمْ۞، يقولون: حرامٌ أن نُطْعِمَ إلا مَن شننا(۱). (۲۱۰/٦)

٢٦٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُواْ هَنذِهِ أَنَكُمْ وَكَرَثُ حِجْرٌ عِني: حرام،
 ﴿لَا يَعْلَمُهُمَ إِلَّا مَن نَشَآهُ مِنْتِهِم ﴾ يعني: الرجال دون النساء، وكانت مشيئتهم أنهم جعلوا اللحوم والألبان للرجال دون النساء (٢). (ز)

٢٦٣١٢ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق أصبغ بن الفرج \_ في قوله: ﴿ وَقَالُواْ هَنَادِهِ أَنْمَدُ وَحَرْثُ حِجْرٌ ﴾ قال: إنما احتَجروا ذلك الحرت لآلهتهم. وفي قوله: ﴿ لَا يَطْعَمُهُ كَا إِلَّا مَن نَشَلَهُ بِرَعْمِهُم ﴾ قالوا: نَحتَجرُها عن النساء، ونَجعلُها للرجال. وقالوا: إن شئنا جعلنا. وهذا أمرٌ للرجال. وقالوا: إن شئنا جعلنا. وهذا أمرٌ افتروه على الله (٣٠٤/١٠٤)

### ﴿ وَأَنْفَكُمُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا ﴾

۲۹۳۱۳ - عن قتادة بن دعامة - من طریق سعید - قوله: ﴿وَأَنْفَدُ حُرِّمَتَ ظُهُرُهُكَا﴾، كانت تُحَرَّم علیهم من أموالهم من الشیطان، وتغلیظ وتشدید، وكان ذلك من الشیطان، ولم یكن ذلك من الله ﷺ (د)

٢٦٣١٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَٱلْعَكُم حُوِّمَتُ عُوِّمَتُ عُوِّمَت عُلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ الللهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْ عَلَيْكُوا عَلْ

آذاً؟ انتَقَدَ ابنُ جرير (٩٩/٩) قول ابن زيد هذا لظاهر الآية، فقال: وطاهر التلاوة بخلاف ما تأوَّله ابن زيد؛ لأنَّ ظاهرها يدُلُّ على أنَّهم قالوا: إن يكن ما في بطونها ميتةً فنحن فيه شركاء. بغير شرط مشيئة، وقد زعم ابنُ زيد أنهم جعلوا ذلك إلى مشيئتهم». وذكر ابنُ عطية (٢/ ٤٧١) أنَّ المهدوي حكى أنَّه قيل: إنَّ الأنعام كانت وقفًا لمطعم سَدَنَة بيوت الأصنام وخَدَمَتها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٠ ـ ٥٨١، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۵۹۲/۱.
 (۳) أخرجه ابن جریر ۹/۵۸۱، وابن أبی حاتم ۱۳۹۳/۱ ـ ۱۳۹٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرّير ٩/ ٥٨٣، وابن أبي حاتم ١٣٩٤/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٣٦٣١٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنْسَدُ حُرِّمَتْ طُهُورُهَا﴾، يعني: الحام(١٠). (ز)
٣٦٣١٦ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله:
﴿وَأَنْسَدُ حُرِّمَتْ طُهُورُهَا﴾ قال: لا يسرك بها أحد، ﴿وَأَنْشَدُ لَا يَذْكُرُونَ اَسَدَ اللهِ عَيْبَهُ (١٠). (ز)

# ﴿وَأَنْتُدُ لَا يَذَكُونَ آمْدَ آمَةِ عَلَيْهَا آفِرَاتُهُ عَلَيْهُ سَيَجْرِيهِد بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۖ

٢٦٣١٧ \_ عن أبي وائل شقيق بن سلمة \_ من طريق عاصم \_ في قوله: ﴿وَأَلْمَكُمُّ لَا يَذَكُّرُونَ اَسَدَ اللَّهِ عَلَيْهَا﴾، قال: لم يكن يُحَجُّ عليها، وهي البحيرة<sup>٣١)</sup>. (٢١٥/٢)

٢٦٣١٨ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جريج \_ قوله: ﴿وَأَنْفَدُ لَا يَمْكُونَ اَسْدَ اللّهِ عَلَيْكُونَ اَسْدَ اللّهِ عَلَيْهَا﴾، قال: كان من إبلهم طائفةٌ لا يذكرون اسم الله عليها، ولا في شيء من شأنها، لا إن ركبوها، ولا إن حلبوا، ولا إن حملوا شيئًا(¹). (ز)

٢٦٣١٩ \_ قال الضحاك بن مزاحم: هي التي إذا ذَكّوها أَهَلُوا عليها بأصنامهم، ولا يذكرون اسم الله عليها (٥٠). (ز)

٣٦٣٢ - عن إسماعيل السُّدِّقِ - من طريق أسباط - في قوله: ﴿وَأَتَفَدُّ لَا يَلْكُونَ اَسَمَ اللهِ عَلَيْهَا﴾، قال: لا يذكرون اسم الله عليها إذا ولَّدوهَا، ولا إن نَحْرُوها<sup>(۱)</sup>. (١٠٥١٦) ٢٦٣٢١ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَلْفَدُ لَا يَلْكُونَ اَسَمَ اللهِ عَلَيْهَا﴾ يعني: البحيرة إن نَجُوها<sup>(٧)</sup> أو نحروها لم يذكروا اسم الله عليها ﴿اَنْوَلَاهُ عَلَيْهُ﴾ على الله، يعني: كذبًا على الله، وسَيَجْبِهِم بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ حين زعموا أنَّ الله أمرهم بتحريمه حين قالوا في الأعراف [٢٦]: ﴿وَاللهُ أَمْرَا يَهُا ﴾ (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٢. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٣.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٩٨٢، وابن أبي حاتم ٤/ ١٣٩٤ دون ذكر لفظ: وهي البحيرة. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨١. (٥) تفسير الثعلبي ١٩٦/٤.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٥٨٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٤/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٧) نتجوها: من تَنجُتُ الناقة أنتِجُها، إذا ولَّدتها. النهاية (نتج).

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٢.

والمنظلان المنظلان

# ﴿وَقَـَالُواْ مَا فِ بُعُلُونِ هَمَٰذِهِ ٱلْأَمْنَدِ غَالِصَدَّةً لِلْكُوْرِنَا وَمُحَكَّمُّ عَلَىٓ أَزْوَجِنَا وَإِن يَكُن مَيْـنَةً فَهُدْ فِيهِ شُرَكَآةً سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُۥ حَكِيمٌ عَلِيدٌ ۖ ۖ

#### 🎇 قراءات:

٢٦٣٢٢ \_ عن يزيد بن القعقاع [أبي جعفر المدني] \_ من طريق إسماعيل بن جعفر \_ أنّه قرأ: ﴿وَإِن تَكُن مُتِّنَةٌ ﴿١١ الْمَلْكِانِ. (ز)

۲۶۳۲۳ ـ عن طلحة بن مُصرَّف ـ من طريق عيسى ـ ﴿وَإِن تَكُن مَّيْنَةٌ﴾ بالتاء في ﴿تَكُن﴾، ورفع ﴿مُنِيَّةٌ﴾(۲). (ز)

٢٦٣٢٤ \_ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿وَإِن تَكُن مَّيْتَةً﴾ بالناء منصوبة مُوَّنَةُ(٢<u>١٤٠١)</u>. (١٨٨٦)

#### تفسير الآية:

## ﴿وَقَالُواْ مَا فِى بُعُلُونِ هَمَاذِهِ ٱلأَمْنَاهِ عَالِمِمَةٌ لِلْكُورِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا ال وَإِن يَكُن مِّينَةً نَهُمْ فِيهِ شُرْكَانُهُ

٢٦٣٧ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عبد الله بن أبي هذيل - ﴿وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَكِوْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ (٢١٦/١)

٣٤١٣ علَّقَ ابنُ جرير (٩٨٨/٩) على قراءة ﴿يَكُنَ۞ بقوله: ﴿وَكَانَّ مَن قرأ: ﴿وَإِن يَكُنَ۞ بالياء، ﴿مَيِّنَةُ۞ بالنصب، أراد: وإن يكن ما في بطون تلك الأنعام. فذَكَّر ﴿وَيَكُنَ۞ لتذكير ﴿مَا﴾، ونصب الميتة لأنه خبر ﴿يَكُنَ۞.

٢٤١٤ علَّق ابنُ جرير (٩/ ٥٨٨) على قراءة ﴿تَكُن﴾ بقوله: «أمَّا مَن قرأ: ﴿وَإِن تَكُن مَّيْئَةً﴾ فإنَّه - إنْ شاء الله - أراد: وإن تكن ما في بطون تلك الأنعام ميتة. فأنَّت ﴿تَكُن ﴾ لتأنيث ﴿مَّيْئَةً﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٨.

وهي قراءة متواترة، ووافقه على تأنيث ﴿تَكُن﴾ ابن عامر، وأبو بكر، وعلى رفع ﴿ميتةٌ﴾ ابن كثير، وابن عامر، وقرأ بقية العشرة ﴿يَكُنُ﴾ بالتذكير، و﴿مَيّـنَةُ﴾ بالنصب. انظر: النشر ٢٦٦/٢، والإتحاف ص٢٧٦. (٢) أخرجه ابن جرير ٥٨٨/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣٢٩ ـ، وابن جرير ٨٤٤/٩، وابن أبي حاتم ٥/ ١٣٩٥. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وتمبد بن حُمَيد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

٢٦٣٢٦ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَمَنْهِ ٱلْأَفَّكِمِ الْأَفَّكِمِ الْأَفَّكِمِ عَالِمَهُ أَنْ وَكُمْكُمُ عَلَى الْوَكِمَالُهِ، قال: كانت الشاهُ إذا وَلَدت ذَكَرًا ذَبَحوه، فكان للرجال دون النساء، وإن كانت أنثى تركوها فلم تُذْبَعْ، وإن كانت مَيْنةً كانوا فيه شركاه (١). (٢١٧/٦)

٢٦٣٢٧ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ ﴿وَقَالُواْ مَا فِ بُعُلُونِ هَوَ اللَّهِ مُعَلَّونِ هَكُونِ هَا يَعَرُمُونَهُ عَلَى إِنَاتُهِم، ويُشرِبُونَهُ ذُكَرَانَهُم، كانت الشّاة إذا ولَدت ذكرًا ذبَحوه، فكان للرجال دون النساء، وإن كانت أنثى تُرِكتُ فلم تُذْبَحُ، وإن كانت مُنتَة فهم فيه شركاء (٢١٨/٦)

٢٦٣٢٨ \_ قال عبدالله بن عباس =

٢٦٣٢٩ ـ وعامر الشعبي =

٢٦٣٣ \_ وقتادة بن دعامة: أراد: أجِنَّة البَحاثِر والسَّوائِب، فما وُلِد منها حيًّا فهو
 خالِص للرجال دون النساء، وما وُلِد ميتًا أكله الرجال والنساء جميعًا<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٣٣١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَا فِ بَعُلُواْ مَا فِ بَعُلُونَ هَكَانُو اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُلْعَالِمُ الللَّهُ اللللللَّاللّ

٢٦٣٣٢ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق زكريا \_ قال: البحيرة لا يأكل من لبنها إلا الرجال، وإن مات منها شيء أكله الرجال والنساء (٥). (ز)

٣٦٣٣٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَمُنذِهِ ٱلأَشْكِرِ خَالِهِكَةٌ لِلْكُونِاَ وَمُحَكَّمُ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا ۖ﴾، قال: ألبانُ البحائر كانت للذكور دونَ النساء، وإن كانت ميتةً اشترَك فيها ذكرُهُم وأُنثاهم(٢٠). (٢١٧/٦)

٢٦٣٣٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ: ﴿وَقَـَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَـَـٰذِهِ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٥، وابن أبي حاتم ٥/ ١٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسيّر البغّري ٣/ ١٩٤٨. وعلّمه ابّن أُبِي حاتْم ١٣٩٦/٥ عن قتادة. وفي تفسير الثعلبي ١٩٦/٤: ايعني: ألبان البحائر كانت للذكور دون النساء، فإذا ماتت اشترك في لحمها ذكورُهم وإنائهم».

<sup>(؛)</sup> تفسير مجاهد ص٣٢٩، وأخرجه ابن جرير ٥/٥٥، وابن أبي حاتم ٥/٩٩٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

ٱلْأَشَكِ خَالِصَةٌ لِلْصُحُونِا وَمُحَكَّمُ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا ۚ وَإِن يَكُن مَيْسَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاتُهُ، فهذه الأنعام ما وُلِد منها من حيِّ فهو خالِص للرجال دون النساء، وأمَّا ما وُلِد من ميت فيأكله الرجال والنساء(''). (ز)

۲٦٣٣٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس =

٢٦٣٣٦ \_ وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم، نحو ذلك (٢). (ز)

٣٦٣٣٨ ـ عن سفيان بن حسين ـ من طريق حصين بن نمير ـ ﴿وَقَـَالُواْ مَا فِ بُعُلُونِ هَـَذُو ٱلْأَنْدَرِ غَالِصَـُةُ﴾، قال: خالصة لأزواجنا<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٣٣٩ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ: ﴿وَإِن يَكُنُ مُرَّمَّةُ فَهُمْ فِيهِ شُرِكَاأً ﴾ تأكل النساء مع الرجال، إن كان الذي يخرج من بطونها ميتة فهم فيه شركاء، وقالوا: إن شئنا لم

الله الأثارُ الاختلاف في المعنيِّ بقوله: ﴿مَا فِى بُطُونِ هَمَاهِ الْأَثْنَرِ﴾ على قولين: أحلهما: أنَّ المراد: اللَّبن. وهو قول ابن عباس، وقتادة، وعامر الشعبيّ. والآخر: أنَّ المراد: الأجِنَّة. وهو قول السديِّ، ومجاهد.

ورجَّحَ ابنُ جرير (٨٦/٩) أنَّ لفظ الآية يَهُمُّهما مستندًا إلى العموم، فقال: ﴿ أَوْلَى الأقوال فِي تأويل ذلك بالصواب أن يُقال: إنَّ الله \_ تعالى ذكره \_ أخبر عن هؤلاء الكفرة أنهم قالوا في أنعام بأعيانها: ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا دون إنائنا. واللبن ما في بطونها، وكذلك أجتها، ولم يخصِّص الله بالخبر عنهم أنهم قالوا: بعضُ ذلك حرام عليهن دون بعض. وإذ كان ذلك كذلك فالواجب أن يُقال: إنَّهم قالوا: ما في بطون تلك الأنعام من لبن وجنين حِلَّ لذكورهم خالصة دون إنائهم. وإنهم كانوا يؤثرون بذلك رجالهم، إلا أن يكون الذي في بطونها من الأجنة مينًا، فيشترك حينذ في أكله الرجال والنساءة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٥، وابن أبي حاتم ٥/ ١٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٦/٥. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٣٩٥.

نجعل<sup>(۱)</sup>۲٤۱٦. (ز)

## ﴿وَمُحَكَّمُ عَلَىٰ أَزْوَاجِناً ﴾

٢٦٣٤ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَكُمْ مَنْ عُلَنَهُ عَلَى الْمَالِدِ الساء (٢).
 ٢١٧/٦) قال: النساء (٢).

٢٦٣٤١ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَمُحُـرَّةُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْدِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَّىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّىٰ عَلَىٰ عَلَّىٰ عَلَىٰ عَلَّىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَىٰ عَلَىٰ

## ﴿ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيدٌ ﴿

٢٦٣٤٢ ـ عن أبي العالية الرِّياحِيِّ ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ سَيَجْزِيهِمْ وَصَهُمُ ﴾، فال:كَذِبهم (٤٠). (ز)

٢٤١٦ انتقد ابن جرير ٩٩/٩ تأويل ابن زيد مستندًا إلى الظاهر، فقال: ووظاهر التلاوة بخلاف ما تأوَّله ابن زيد؛ لأنَّ ظاهرها يدل على أنهم قالوا: إن لم يكن ما في بطونها ميتة فنحن فيه شركاء بغير شرط مشيئة. وقد زعم ابن زيد أنهم جعلوا ذلك إلى مشيئتهم.

٢٤١٧ أفادت الآثارُ الاختلاف في المعنيِّ بالأزواج في قوله: ﴿وَمُحَكَّمُ عَلَى أَزْوَلَجِنَا ﴾ على قولين: أحدهما: أنَّ المراد بالأزواج: النساء. وهذا قول مجاهد، ومَن قال بقوله. والآخر: أنَّ المراد بالأزواج: البنات. وهذا قول ابن زيد.

وذَهَبَ ابنُ جرير (٥٨/٩٥) إلى الجمع بينهما لدلالة المقل، فقال: «الصواب من القول في ذلك أن يقال: إنَّ الله أخبر عن هؤلاء المشركين أنهم كانوا يقولون لما في بطون هذه الأنعام \_ يعني: أنعامهم \_: هذا محرم على أزواجنا. والأزواج إنَّما هي نساؤهم في كلامهم، وهُنَّ لا شك بناتُ مَن هُنَّ أولادُه، وحلائلُ مَن هُنَّ أزواجُه».

كارمهم، وهن لا ست بناك من هن اولاده، وحدر لل من هن ارواجه. وانتقد ابنُ عطية (٣/ ٤٧٣) تأويل ابن زيد بقوله: «هذا يبعد تحليقه على المعنى».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٨٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص٣٦٩، وأخرجه ابن جرير ٥٨٧/٩ من طريق ابن جريج، وابن أبي حاتم ٥/٥٣٩٠. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٦/٥ بنحوه.

والمنظالة المنظالة

٣٦٣٤٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمُ ﴾، قال: قولَهم الكذب في ذلك<sup>(١)</sup>. (٢١٧/٦)

٢٦٣٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمُّ﴾، أي: كَذِبَهِم (٢) . (٢١٧٦)

٧٦٣٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ سَيَجْزِيهِمْ ﴾ الله العذاب في الآخرة ﴿ وَصَفَهُمْ ﴾ ذلك بالتحليل والتحريم، أي: جزاءه، ﴿ إِنَّهُ حَكِيمٌ ﴾ حكم عليهم العذاب، ﴿ وَلَكُ بَاللَّهُ هُمَّا ﴾ . (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

### ﴿فَدْ خَيرَ الَّذِينَ قَـنَاتُوا أَوْلَدَهُمْ سَفَهَا يِغَيْرِ عِلْمِ وَحَرَّمُوا مَا رَدَقَهُمُ اللَّهُ افْـبَرَاتُهُ عَلَى اللَّهِ قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

#### 🇱 قراءات:

٢٦٣٤٧ ـ عن أبي رَزِين مسعود بن مالك: أنَّه قرَأ: (قَدْ ضَلُّواْ قَبْلَ ذَلِكَ وَمَا كَانُواْ مُهْتَايِينَ)(٥٠ (٢٠٠/٢)

#### 🏶 نزول الآية:

٢٦٣٤٨ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿ فَلَدْ خَيِـرَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

 <sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٢٩، وأخرجه ابن جرير ٩٠٠/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٦/٥. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أُخْرَجه ابن جرير ٩/ ٥٩٠. وعزاه السيوطي إلَّى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٢. (٤) أخرجه البخاري في تاريخه ٤/ ٧.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وهي قراءة شاذة. انظر: روح المعاني ٨/٣٧.

وربيعة، كان الرجل يشتَرِطُ على امرأتِه أنَّك تَثِدين جارية وتَسْتَحْيِين أُخرى، فإذا كانت الجارية التي تُوأدُ غَدًا مِن عند أهلِه أو راح، وقال: أنتِ عليَّ كأُمِّي إن رجَعتُ إليك ولم تَثِييها. فتُرْسِلُ إلى نسوتِها، فيَحفِرْن لها حفرة، فيتداولْنَها بينَهنَّ، فإذا بصُرْن به مقبلًا دسَسْنها في حفرتِها، وسوَّين عليها التراب<sup>(۱)</sup>. (۲۱۹/۲)

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ فَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَـنَالُوٓا أَوْلَنَدُهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَكَّرَمُوا مَا رَذَقَهُمُ ٱللَّهُ ٱفْـيَرَآةُ عَلَى ٱللَّهِ

٢٦٣٤٩ ـ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark> ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: إذا سرَّك أن تعلَمَ جَهْلَ العرب فاقرَأْ ما فوق الثلاثين وماثة من سورة الأنعام: ﴿فَدَّ خَيِـرَ ٱلَّذِينَ فَـَـتَكُوْ آوَلَدَدُمُمْ سَفَهُا﴾ إلى قوله: ﴿وَمَا كَانُوا مُهْتَكِينَ﴾ (٢٠). (٢١٩/٦)

٧٦٣٠ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد، وشيبان ـ في قوله: ﴿ فَلَ خَيرَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ الْمَا الجاهلية، كان أحدُهم يقتُلُ ابنته مخافة السّباء والفاقة، ويغذُو كلْبَه. وفي قوله: ﴿ وَكَرَّمُوا مَا رَدَقَهُمُ اللَّهُ ﴾ قال: جعلوا بحيرة وسائبة ووصيلة وحاميًا؛ تحكُمًا مِن الشيطان في أموالِهم، وحَرَّموا مِن مواشيهم وحروثِهم، فكان ذلك مِن الشيطان افتراءً على الله (٧٢٠/٦)

٢٦٣٥١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ: ثُمَّ ذكر ما صنعوا في أولادهم وأسوالهم، فقال: ﴿ وَمَدَرَّمُوا مَا رَدَقَهُمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ (ذ).

٢٦٣٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم عابهم (٥) بقتل أولادهم، وتحريم الحرث والأنعام، فقال: ﴿فَذَ خَيِرَ﴾ في الآخرة ﴿الَّذِينَ قَنَكُواْ أَوْلَنَكُمْمَ عني: دفن البنات أحياء ﴿سَمَهُمُ عني: جهلًا ﴿يَقْرِ عِلْمِ وَكَرَمُواْ مَا رَدَقَهُمُ اللّهُ مِن الحرث والأنعام

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۵۲۶)، وابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ۳۲ / ۳٤٠ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٢، وابن أبي حاتم ٥/ ١٣٩٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٢، وابن أبي حاتم ١٣٩٦.

<sup>(</sup>٥) في النسخة التي حققها شحاتة: عليهم، والتصحيح من نسخة دار الكتب العلمية ١/٣٧٤.

وفارع المنتسبة المنافقة

﴿ أَفْرِيَانَهُ عَلَى اللَّهُ ﴾ الكذب حين زعموا أنَّ الله أمرهم بهذا، يعني: بتحريمه (١٠). (ز)
٢٦٣٥٣ ـ عن عبدالعزيز ـ من طريق الحارث ـ قال: إذا سرَّك أن تعلم جهل العرب
فاقرأ ما بعد المائة من سورة الأنعام؛ قوله: ﴿ فَذْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوّاً أَوْلَنَدُهُمْ سَفَهًا 
 يَنْيِرٍ عِلْمِ ﴾ الآية (٢). (ز)

### ﴿فَدَ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴿ ﴾

٢٦٣٥٤ - عن أبي رَزِين مسعود بن مالك - من طريق الأعمش - في قوله: ﴿ فَقَدْ خَسِرَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّّهُ اللّّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللّهُ اللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللّ

### ﴿وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنشَأَ جَنَّتِ مَّعْرُوشَنتِ وَغَيْرَ مَعْرُوشَنتِ﴾

٢٦٣٥٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿وَهُوَ ٱللَّذِى آنشَا جَنَّتِ مَّمُوثَنَتِ وَغَير المعروشات: ما عُرِش للناس. وغير المعروشات: ما خرج في الجبال والبَرِيَّة من الثمرات (١٠٠٠) (٢٠٠/٦)

٢٦٣٥٧ \_ عن عبدالله بن عباس: ﴿مغرُوشَاتِ﴾، قال: الكَرْمُ خاصَّة (٢) (٢٢١)

٢٦٣٥٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_ ﴿معْرُوشَاتٍ ﴾ :

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٢ ـ ٥٩٣. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩٣/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٦/٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٢ ـ ٩٩٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩٣/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

والمالية المالية المالية

ما يُعْرَشُ مِن الكَرْم وغير ذلك، ﴿وَغَيْرَ مَعْرُوشَنتِ﴾: ما لا يُعْرَشُ منها<sup>(١)</sup>. (٢٢١/٦)

٢٦٣٥٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿مَّتُرُفِئَتِ﴾، يقول: مَسْمُوكات<sup>(٢)</sup>. (ز)

۲۲۳۲ \_ قال عبد الله بن عباس: ﴿معْرُوشَاتِ﴾: ما انبسط على وجه الأرض وانتشر مما يُعرَش، مثل: الكرم، والقرع، والبطيخ، وغيرها، ﴿وَغَيْرُ مَثْرُوشَتِ﴾: ما قام على ساق وبَسَق (\*\*)، مثل: النخل، والزرع، وسائر الأشجار (\*\*). (ز)

٢٦٣٦١ ـ قال مجاهد بن جبر: العنب؛ منه معروش، وغير معروش<sup>(ه)</sup>. (ز)

**٢٦٣٦٢ ـ قال الضحاك بن مزاحم:** كلاهما الكرم خاصَّة؛ منها ما عُرِش، ومنها ما لم يُغرَش<sup>(١)</sup>. (ز)

۲۲۳۲۳ - عن قتادة بن دعامة: ﴿مغرُوشَاتٍ﴾ قال: بالعيدان والقَصَب، ﴿وَغَيْرَ مَمْرُوشَاتٍ﴾ قال: بالعيدان والقَصَب، ﴿وَغَيْرَ مَمْرُوشَاتٍ﴾ قال: الضَّاحِي (٧).

٢٦٣٦٤ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط -: أمَّا ﴿ جَنَّنْتِ ﴾ فالبساتين، وأمَّا ﴿ جَنَّنْتِ ﴾ فالبساتين، وأمَّا ﴿ أَمْعُرُوشَات ﴾ فما عُرِش كهيئة الكَرْم (١).

٢٦٣٦٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: قوله: ﴿ وَهُو اللَّذِي آلْشَا جَنَّتِ مَثَّرُوثَنَتِ ﴾ يعني: الكروم، وما يُعْرَش، ﴿ وَغَيْر مَثَّرُوثَنتِ ﴾ يعني: قائمة على أصولها (١١١١١٠٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٤. وعزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٨٧ إلى ابن أبي حاتم. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩٣/٩.

<sup>(</sup>٣) بَسَقَ: أي: طال، والباسِقُ: المرتفع في عُلوه. لسان العرب (بسق).

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٤/١٩٧، وتفسير البغّوي ٣/١٩٥.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٠٢/٢ ـ.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٤/١٩٧، وتفسير البغوي ٣/١٩٥.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

الشَّجرة الشَّاحية: البارزة للشمسِ، والضاحي عودها: الذي نبت في غير ظل. لسان العرب (ضحو). (٨) أخرجه ابن جرير ٩٣/٩.

### ﴿ وَالنَّحْلَ وَالزَّرْعَ مُغْلِفًا أَكُلُهُ ﴾

٢٦٣٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاَلنَّخَلَ وَالزَّرَعَ مُخَلَفًا أُكُلُّهُۥ يعني: طعمه؛ منه الجَيِّد، ومنه الدُّون<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿وَالزَّيُّونِ وَالرُّمَّانِ مُتَشَيِّهًا وَغَيْرَ مُتَشَيِّهِ ﴾

۲۹۳۱۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالزَّيْتُوكَ وَالزُّمَاكَ مُتَكَدِّهَا﴾ ورقها في النظير، يُشيهِ ورق الزمان، ﴿وَفَيْرَ مُتَشَكِيهُ﴾ ثمرُها وطعمها، وهما متشابهان في اللون مُختلِفان في الطّعم (۲). (ز)

۲٦٣٦٨ \_ عن عبد الملك ابن جُرَيْج \_ من طريق حجَّاج \_ في قوله: ﴿مُتَشَيها ﴾ قال: في المنظر، ﴿وَغَيْرُ مُتَشَيها ﴾ قال: في المنظر، ﴿وَغَيْرُ مُتَشَيها ﴾ قال: في المنظر، ﴿وَغَيْرُ مُتَشَيها ﴾

### ﴿ كُلُوا مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرُ ﴾

٢٦٣٦٩ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ في قوله: ﴿ كُلُوا مِن ثُمَرِهِ إِذَا ٱلْمُرَكِى ، قال: من رُطبه ، وعِنَبه ، وما كان ، فإذا كان يوم الحصاد فأعُطُوا حقَّه يوم حصاده (٤) . (٢٧٧/١)

• ٢٦٣٧ ـ عن **موسى بن عبيدة** ـ من طريق محمد بن الزِّبْرِقَان ـ ﴿كُلُوا مِن ثَكْرِهِ: إِذَا ٱثْمَرَكِ، قال: من رُطّبه، وعِنَه<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَادِمِيَّ

النسخ في الآية:

٢٦٣٧١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق مِقْسَم ـ ﴿ وَمَاثُوا حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَكَادِمِيَّ ﴾،

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٥ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٥.

قال: نسَخها العُشْرُ، ونِصف العُشْرِ(١). (٢٢١/٦)

٢٦٣٧٢ \_ قال عبدالله بن عباس \_ من طريق مِقْسَم \_: نسخت الزكاةُ كُلَّ نفقة في القرآن<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٦٣٧٣ \_ عن محمد ابن الحنفية \_ من طريق سالم \_ قال: نسخها العُشْر، ونصف العُشْر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٣٧٤ ـ قال سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ: ﴿وَمَانُوا حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِهِ ۖ ، هذا قبل الزكاة، فلمَّا نزلت الزكاةُ نَسَخَتْها، فكانوا يُعْطُونَ الضُّغْثُ (٤). (ز)

٧٦٣٧ - عن إبراهيم النخعي - من طريق شِبَاكٍ - ﴿وَمَاتُوا حَقَّدُ يَوْمَ حَصَادِيَّهُ، قال: كانوا يفعلون ذلك حتى سُنَّ العُشْر ونصف العُشْر، فلمَّا سُنَّ العُشْر ونصف العُشْر تُرك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٦٣٧٦ ـ عن إبراهيم النخعي ـ من طريق شِبَاكٍ ـ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَكَادِمِّهُ، قال: هذه السورة مَكِّيَّة، نسختها العشر ونصف العشر. قلتُ: عمَّن؟ قال: عن العلماء<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٣٧٧ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق سلمة ـ قال: نسَختِ الزكاةُ كلَّ صدقة في القرآن<sup>(۷)</sup>. (۲۲۳/٦)

٢٦٣٧٨ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق جابر ـ قال: نسخَتِ الزكاة كلُّ صدقة في القرآن (٨). (٢٢٣/٦)

٢٦٣٧٩ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يونس \_ قال: نَسَخَتْها الزَّكاةُ(٩). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٩٢٨ ـ تفسير)، وابن جرير ٢٠٨/٩، وابن أبي شيبة ٣/ ١٨٥ ـ ١٨٦، وابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥ بلفظ: العُشر، ونصف العشر، والنحاس ص٤٢٠، والبيهقي في سننه ١٣٢/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (۲) تفسير البغوى ٣/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٨/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/٩.

والضغث: هو ملُّ اليد من الحشيش المختلط، وقيل: الحزمة منه ومما أشبهه من البقول. النهاية (ضَغَثَ).

<sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٥/ ١٠١ \_ ١٠٢ (٩٢٧)، وابن جرير ٩/ ٦٠٩. وأخرج سفيان الثوري في تفسيره ص١٠٩ نحوه من طريق مغيرة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦١٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو عبيد في ناسخه ص٣٤، وابن أبي شبية ٣/ ١٨٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر . (٩) أخرجه ابن جرير ٦٠٩/٩.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥.

٢٦٣٨ - عن عطية بن سعد العوفي - من طريق إدريس - في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ،
 يَوْمُ حَصَكَاوِمِيْكِ، قال: كانوا إذا حصدوا، وإذا دِيس، وإذا غُرْبِل؛ أَعْطُوا منه شيئًا،
 فنسَخها العُشر ونصف العُشر(١٠) (٢٢٢/٦)

٢٦٣٨١ \_ عن سفيان، قال: سألتُ السُّلَّيَّ عن هذه الآية: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَارِيّهُ وَ وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِرَ . قلتُ له: عمَّن؟ قال: عن العلماء (٢) ( ٢٢٢/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٦٣٨٢ \_ عن أبي سعيد الخدري، عن النبي ﷺ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِينَهِ، قال: «ما سقَط مِن السُّبُلِ (٣٠). (٢٢١/٦)

٢٦٣٨٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق مجاهد \_ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِيَّ﴾، قال: العُشْر، ونصف العُشْر<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٣٨٤ ـ عن <mark>عبدالله بن عباس</mark> ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِرِيْهُ، يعني: الزكاة المفروضة، يومَ يُكالُ، ويُعْلَم كَيْلُه<sup>(ه)</sup>. (٢٧٩/٠)

۲۹۳۸٥ \_ عن الضحاك بن مزاحم، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٣٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَكَادِيَهُ ﴾، وذلك أنَّ الرجل كان إذا زرع، فكان يوم حصاده؛ لم يُخْرِج مما حصد شيئًا؛ فقال الله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ، فَيُوْمَ حَصَكَادِيَّهُ . وهو أن يعلم ما كَيْلُه وحقَّه، فيُخرج من كل عشرة واحدًا، وما يلقط الناس من سنبله (٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ١٨٦/٣ مختصرًا، وابن جرير ٩/٦١٠ ـ ٦١١، وابن أبي حاتم ١٣٩٨/٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبيّ شبية ١٨٦٣، وابن جرير ٩/ ٦١٠ بلفظ: نسختها الزكاة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه، وابن العنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ ٢٧/١ عـ ٤٢٨، وابن زنجويه في الأموال ٧٩٣/٢ (١٣٧٣). قال النحاس: «وهذا الحديث لو كان مِمًّا تقوم به حُجَّةٌ لجاز أن يكون منسوخًا كالآية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٥ ـ ٥٩٦، وابن أبي حاتم ٥/١٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩٧/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) علُّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۹۷/۹.

٢٦٣٨٧ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق نافع ـ ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِيِّهُ﴾،

قال: كانوا يُعْطُون مَن اغْتَرَ<sup>(۱)</sup> بهم شيئًا سِوى الصدقة<sup>(۲)</sup>. (٢/٣٢٦) ٢٦٣٨٨ ـ عن **عبدالله بن عمر** ـ من طريق أشعث ـ قال: يُطْعِم المعترَّ سوى ما يُعْطِي

من العُشر ونصف العُشر<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٣٨٩ \_ عن أنس بن مالك - من طريق يزيد بن درهم - ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِينَهُ، قال: الزكاة المفروضة (٤٠). (٢٢٨/٦)

٢٦٣٩ ـ عن محمد ابن الحنفية ـ من طريق سالم المكي ـ قوله: ﴿وَمَاثُوا حَقَّهُ يَوْمَ
 حَصَكادِينَ ، قال: يوم كَيْله، يُعطي العشرَ أو نصفَ العُشر (٥). (ز)

٢٦٣٩١ \_ قال علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب =

٢٦٣٩٢ ـ والحكم [بن عتيبة]: هو حتٌّ في المال سوى الزكاة (٦). (ز)

٣٦٣٩٣ \_ عن أبي الشعثاء جابر بن زيد \_ من طريق حيَّان الأعرج \_ ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ وَ مَاتُوا حَقَّهُ وَ الْرَكَاةُ (١) . (ز)

٢٦٣٩٤ \_ عن أبي الشعثاء جابر بن زيد =

٢٦٣٩٥ \_ وسعيد بن المسيب =

٢٦٣٩٦ \_ وإبراهيم النخعي =

٢٦٣٩٧ \_ والضحاك بن مُزاحِم =

۲٦٣٩٨ \_ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٦٣٩٩ \_ وطاووس بن كيسان =

- (١) المعتر: هو الذي يتعرض للسؤال من غير طلب. النهاية (عرر).
- (۲) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ١٨٥، والنحاس في ناسخه ص٤٤٣، والطبراني في الأوسط (٦٠٤١)،
   والبيهتي في شنته ١٣٢/٤. وهزاه السيوطي إلى ابن المنظر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.
- (٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٠٤. وعزا أبن ُحجر في الفتح ٣/ ٣٥١ نحوه إلى ابن مردويه، بلفظ: هو شيء سوى الزكاة.
- (غ) أخرجه ابن جرير ٩,٥٩٥، وابن أبي حاتم ٥,١٣٩٨، والنحاس ص٤٢١، وابن عدي ٧,٢٧٣٢، والبيهتي في سننه ١٣٢/٤.
  - (٥) أخرجه ابن جرير ٩/٨٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥.
    - (٦) تفسير الثعلبي ١٩٨/٤، وتفسير البغوي ٣/١٩٥.
      - (٧) أخرجه ابن جرير ٩٦/٩.

والمنافقة المنافقة

۲٦٤٠٠ ـ والحسن البصرى =

۲٦٤٠١ ـ وقتادة بن دعامة =

٢٦٤٠٢ ـ وإسماعيل السُّدِّيّ =

۲٦٤٠٣ ـ وعطاء الخراساني =

٢٦٤٠٤ ـ ومالك بن أنس: أنَّهم قالوا: العُشْر، ونصف العُشْر(١). (ز)

٢٦٤٠٥ - عن سعيد بن المسيب - من طريق عمرو بن سليم، وغيره - أنَّه قال:
 وَمَاتُوا حَقَّهُ يُوْم حَمَكادِيَّه، قال: الصدقة المفروضة (٢٠). (ز)

٢٦٤٠٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَاوِمِيَّ﴾، قال: العَلَفُ<sup>٣٣)</sup>. (;)

٧٦٤٠٧ - عن سعيد بن جبير - من طريق سالم - ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِدِتْ ﴾ ، قال: كان هذا قبلَ أن تنزِل الزكاة؛ الرجلُ يُعْطِي مِن زرعه، ويعلِفُ الدابَّة، ويُعْطِي النتامي والمساكين، ويُعْطِي الضَّغْثُ<sup>23</sup>. (٢/٢٢٢)

۲٦٤٠٨ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق حمَّاد \_ =

٢٦٤٠٩ ـ وأبي جعفر ـ من طريق جابر ـ قالا: يُعْطِي ضِغْثًا (٥). (ز)

٢٦٤١٠ عن مجاهد بن جبر - من طريق منصور - في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِينَ ﴾ قال: إذا حصَدْتَ فحضَرك المساكين فاطرَحْ لهم مِن السُّنبُل، فإذا طبَّبَته وكرَّسْتَه (١) فحضَرك المساكين فاطرَحْ لهم منه، فإذا دُسْتَه (١) وذَرَيْتَه (٨) فحضرك المساكين فاطرَحْ لهم منه، فإذا ذرَيته وجمَعته وعرَفت كيله فاعزل زكاتَه، وإذا بلَغ المساكين فاطرَحْ لهم منه، فإذا ذرَيته وجمَعته وعرَفت كيله فاعزل زكاتَه، وإذا بلَغ

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ١٤٥ ـ ١٤٦ (٧٢٦٧)، وابن جرير ٩٦/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٢٠٦ بنحوه، والنحاس ص٤١٩، والبيهقي ١٣٣/٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٠٥.

<sup>(</sup>٦) التَّكْرِيس: ضم الشيء بعضه إلى بعض. النهاية (كَرَّسَ).

<sup>(</sup>٧) من دَّوْس الطعام ودقُّه ليخرج الحب منه. لسان العرب (دوس).

<sup>(</sup>٨) ذَرَّ الشيء يَذُرُّه: أخذه بأطرآف أصابعه ثم نَثَرَهُ على الشيء. لسان العرب (ذرر).

وفارك البقينية المالية

النخلُ فحضرك المساكينُ فاطرَحْ لهم من النَّفاريق<sup>(١)</sup> والبُسْر، فإذا جَدَدْتَه (٢ فحضرك المساكين فاطرَحْ لهم منه، فإذا جمَعتَه وعرَفْتَ كيلَه فاعزِلْ زكاتَه (٣، (٢٧٣٦)

٢٦٤١١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله تعالى: ﴿وَمَاتُوا حَمْلُهُ عَلَيْهُ وَمَاتُوا حَمْلُهُ وَمَا اللهِ عَلَيْهُ وَمَا اللهِ عَلَيْهُ وَعَنْدُ الصرام يُعطى القبض، وعند الصرام يُعطى القبض، ويتركهم يتبعون آثار الصرام (٤٠). (ز)

۲٦٤١٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَكادِدِيهِ ، قال: سوى الفريضة (٧). (ز)

٢٦٤١٤ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ يقول في قوله:
 ﴿ وَمَاثُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِ ﴿ ): يعني: يوم كيله ما كان من بُرِّ أو تمر أو زبيب.
 وحقه: زكاته (^). (ز)

٢٦٤١٥ \_ عن يزيد بن الأصم =

٢٦٤١٦ ـ وميمون بن مهران ـ من طريق جعفر بن بُرْقان ـ قالا: كان أهل المدينة إذا صرَموا النخل يَجِيثون بالعِذْقِ، فيضعونه في المسجد، فيجيءُ السائل، فيضرِبُه بالعصا، فيَسقُطُ منه؛ فهو قوله: ﴿وَمَاثُوا حَقَّدُ يُودَ حَصَادِيثٍ (٩) (٢٢٤/٢)

 <sup>(</sup>١) قال في اللسان (ثفرق) بعد أن أورد قول مجاهد: الأصل في الثفاريق: الأقماع التي تلزق في البُسر،
 واحدها ثفروق، ولم يُردها هاهنا وإنما كنى بها عن شيء من البسر يعطونه. قال القتيبي: كأن الثُفروق ـ على معنى هذا الحديث ـ شُعبة من شِمراخ العذق.

<sup>(</sup>٢) الجَدَاد ـ بالفتح والكسر ـ: صِرَام النخل، وهو قطع ثمرتِها. النهاية (جدد).

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٩٢٣ \_ تفسير)، وابن أبي شيبة ١٨٥/٣ \_ ١٨٦، وابن جرير ١٩٣٩ بنحوه، وابن جرير ١٩٣٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥ من طريق منصور وابن أبي نجيح، والبيهقي ١٣٢/٤ بنحوه مختصرًا. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢/٢١٩، وابن جرير ٦٠٨/٩ بنحوه، وابن أبي حاتم ٥/١٣٩٨ بنحوه.

<sup>(</sup>٥) العِذْق: القِنْوُ من النخل، والعُنقود من العنب. لسان العرب (عذق).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢١٩، وابن جرير ٢٠٧/٩ بنحوه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٩٩٥ (٩٢٥)، وابن جرير ٩٠٢/٩.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩٩٩/٩.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٦٠٦/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

٢٦٤١٧ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق بيان ـ قال: إنَّ في المال حقًّا سِوى الزادَّ (٢٠٥/٢)

٢٦٤١٨ \_ عن طاووس بن كيسان \_ من طريق ابنه \_ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِتْهُ، قَالُ الزَّكَاةُ ٢٠٠٠) قال: الزَّكاةُ ٢٠٠٠)

٢٦٤١٩ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أبي رجاء \_ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَّادِينَهُ، قَال: هو الصدقة مِن الحبِّ والنَّمار (٣) . (١/ ٢٢٥)

٢٦٤٢٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق يونس بن عبيد ـ أنَّه قال في هذه الآية:
 ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يُوم حَمَكِادِينَهُ، قال: الزكاة إذا كِلْتَهُ<sup>2)</sup>. (ز)

٢٦٤٢١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق يونس ـ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِينَهُ، قال: قرابته من اليهود والنصارى والمجوس يَرْضَغُ<sup>(٥)</sup> لهم<sup>(١)</sup>. (ز)

۲٦٤٢٢ \_ عن محمد بن سيرين \_ من طريق أشعث \_ قال: كانوا يُعطون مَن اعْتَرَّ بهم الشيء (٧). (ز)

٣٦٤٢٣ ـ عن عطاء بن أبي رباح ـ من طريق عبدالملك ـ في قوله: ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُ. يُوَمُ حَسَادِينَّ﴾، قال: القَبْضة مِن الطعام (^). (ز)

٢٦٤٢٤ ـ عن عطاء بن أبي رباح ـ من طريق عبدالملك ـ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ،
 يَوْمَ حَصَكاوِمْ ﴾، قال: يُعطي مِن حصاده يومنذ ما تَيسَّر، وليس بالزكاة (٦).

٧٦٤٢٥ ـ عن ابن جُرَيْج، قال: قلتُ لعطاء [بن أبي رباح]: أرأيت ما حصدتُ من الفواكه؟ قال: ومنها أيضًا تُؤتِي. وقال: مِن كل شيء حصدت تُؤتِي منه حقًّه يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٩٢٦ ـ تفسير)، وابن جرير ٢٠٧/٢٣. وعزاه السيوطي إلي ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/٠٤٥ (٧٢٦٦)، وابن جرير ٥٩٥/٥ وجاءَ أيضًا من طريق معمر، والبيهقي ٤/١٣٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وأبي داود في ناسخه.

<sup>(</sup>٣) أُخْرَجه أبو عبيد في ناسخه ص٣٢، وأبن جرير ٩٦،٩٦. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٥٩٩. (٥) الرَّضْخُ: العَطيَّة القليلة. النهاية (رضخ).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٨/، وابن جرير ١٠٠/٩ بلفظ: كانوا يرضخون لقرابتهم من المشركين.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٠٤، وابن أبي حاتم ١٣٩٧/٠.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۹/ ۲۰۰.

<sup>(</sup>۹) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٠٥/٥ (٩٣٩)، وابن جرير ٢٠١/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٧/٥.

حصاده؛ من نخل، أو عِنَب، أو حبٌ، أو فواكه، أو خضر، أو فَصَب، من كل شيء من ذلك. قلت لعطاء: أواجب على الناس ذلك كله؟ قال: نعم. ثم تلا: وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَكادِيمٌ . قال: قلت لعطاء: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَكادِيمٌ ، هل في ذلك شيء مُؤقَّت معلوم؟ قال: لا(1). (ز)

٢٦٤٢٦ ـ عن قتادة بن دعامة: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَكَادِينَ ﴿ قال: الصدقة التي فيه. ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله ﷺ سنَّ فيما سقَتِ السماء، أو العين السائحة، أو سقَى السَّيلُ، أو كان بَغَلَا (٢٠) العُشرَ كاملًا، وفيما سُقِي بالرُّشَاءِ (٣) نصفَ العشر، وهذا فيما يُكالُ مِن الثمر. قال: وكان يقال: إذا بلَغتِ الثمرة خمسةَ أُوسُق ـ وهو ثلاثُمائة صاع ـ فقد حقَّتْ فيه الزكاة. قال: وكانوا يَستحِبُّون أن يُعْطِيَ مِمَّا لا يُكالُ مِن الثمرة على نحوِ ما يُكالُ من الثمرة على نحوِ ما يُكالُ منها (٢٨/١٠)

٢٦٤٢٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّمُهُ يَوْمَ حَصَادِمِيَّ﴾، قال: هو الزكاة<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٦٤٢٨ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق محمد بن رفاعة ـ في قوله: ﴿ يَاتُوا حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ ﴿ ﴾، قال: ما قلَّ منه، أو كَثُرُ<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٤٢٩ ـ عن حماد بن أبي سليمان ـ من طريق العلاء بن المُسَيِّب ـ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْدَ حَصَادِينِّ﴾، قال: كانوا يُطْجِمون منه رَطْبًا(٧) . (٢٧٤/١)

 ٣٦٤٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ أمَّا ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِيْهِ
 فكانوا إذا مَرَّ بهم أحدٌ يوم الحصاد أو الجَدَادِ<sup>(٨)</sup> أطعموه منه، فنسخها الله عنهم بالزكاة، وكان فيما أنبت الأرض العُشر ونصف العُشر<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ١٤٣/٤ ـ ١٤٤ (٧٢٦٣)، وابن جرير ٩/٦٠١.

<sup>(</sup>٢) البعل: هو ما شرب من النخيل بعروقه من الأرض من غير سقى سماء ولا غيرها. النهاية (بَعَلَ).

<sup>(</sup>٣) الرِّشَاء: الذي يُتَوَصَّلُ به إلى الماء. النهاية (رشا).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٩٧ - ٩٩٨ مرسلًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ١٤٥/٤ (٣٢٦٦)، وابن جرير ٥٩٨/٩، وجاء أيضًا من طريق ابن طاووس.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٠١/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٨/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>A) الجَداد ـ بالفتح والكسر ـ: صِرام النخل، وهو قطع ثمرتها. النهاية (جدد).

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦١٠.

وتراكب المتناز الماري

٢٦٤٣١ ـ عن ابن أبي نجيح ـ من طريق عيسى ـ في قول الله ﷺ: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ. يُومَ حَصَادِيتُهِ، قال: واجب حين يُصرَم (١١). (ز)

٣٦٤٣٢ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق ابنه عبدالرحمن ـ في قوله: ﴿وَمَاتُواْ حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَادِمِيُّهِ، قال: عُشورَهُ<sup>(٢)</sup>. (٢٧٧/)

٢٦٤٣٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ ﴿وَمَاتُواْ حَقَّلُهُ يَوْمَ حَصَادِهِهُ، قال: لَقَطُ السُّنُبُلُ<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٤٣٤ ـ عن جعفر الصادق ـ من طريق محمد بن جعفر ـ ﴿وَمَاتُوا حَقَّمُ يَوْمَ حَصَادِينَهُ، قال: شيئًا سِوى الحقِّ الواجب. =

**٢٦٤٣٥** ـ قال: وكان في كتابه: عن على بن الحسين<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٤٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله: ﴿ كُونُ أَمِن ثَمَرِوه إِذَا أَتْمَرُ ﴾ حين يكون غضًا، ثم قال: ﴿ وَمَاثُوا حَقَّامُ يُومُ حَصَادِهِ ﴾ (٥)

٣٦٤٣٧ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
﴿كُلُوا مِن ثُمَرِهِ إِذَا أَنْمَر وَمَاتُوا حَقَلُهُ يَوْمَ حَصَكادِمِيّهِ، قال: كُلُ مِنه، وإذا حصدته فاتِ حقَّه. وحقه: عُشوره (٢٠). (ز)

٢٦٤٣٨ ـ قال مالك بن أنس: في قول الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَكَادِينَهُ أَن ذلك الزكاة، والله أعلم، وقد سمعتُ مَن يقول ذلك (١٤٤٣٠]. (ز)

آتَتَا أفادت الآثارُ الاختلاف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَمَاثُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَسَادِيّهِ على ثلاثة أقوال: أولها: أنَّ هذا أمر من الله بإيتاء الصدقة المفروضة من الثمر والحبّ. وهو قول ابن عباس، وابن الحنفية، والحسن، وأنس، وطاووس، وجابر بن زيد، وسعيد بن المسيب، وقتادة، والضحاك، وزيد بن أسلم، وابنه، وغيرهم. ثانيها: أنَّ هذا حقَّ أوجبه الله في المال، غيرُ الصدقة المفروضة. وهو قول مجاهد، وعطاء، وحماد، وابن سيرين، ويزيد بن الأصم، والربيع بن أنس، وغيرهم، وقول آخر لابن الحنفية. ثالثها: أنَّ هذا كان شيئًا أمر الله به المؤمنين قبل أن تفرض عليهم الصدقة المؤقتة، ثم نسخته الصدقة ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن أبي حاتم ٥/١٤٠٠، وابن جرير ٢٠٠/٩ بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٦/٩. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٥٩٣. (٦) أخرجه ابن جرير ٩٩/٩٩.

<sup>(</sup>٧) الموطأ (ت: د. بشار عواد) ٣٦٨/١ (٧٣٨).

.....

== المعلومة. وهو قول السديّ، وإبراهيم النخعيّ، وعطية العوفي، وقول آخر لابن عباس، وابن الحنفية، والحسن.

ورجَّحُ ابنُ جرير (٩/ ٦١٦ ـ ٦٦٤ بتصرف) القولَ الثالثَ ـ وهو القول بالنسخ ـ استنادًا إلى السياق، والدلالة العقلية، والإجماع على أنَّ صدقة الحرث لا تؤخذ إلا بعد الدِّياس والتنقية والتذرية، وأنَّ صدقة التمر لا تؤخذ إلا بعد الجفاف. وبيَّنَ أنَّ نصَّ الآية يفيد أنَّ إيتاء الحقّ يوم الحصاد، فعلى ذلك يكون الحقُّ المذكور في الآية مغايرًا للزكاة المفروضة المجمع على صفتها.

ثم انتَقَدَ القولَ بإيجاب حتِّ في المال سوى الصدقة المفروضة بأنَّه لا يخلو أن يكون ذلك فرضًا واجبًا، أو نَفْلًا. فإن يكن فرضًا واجبًا يكن مَن فرَّط في أدائه إلى أهله آثمًا، وفي قيام الحجة بأن لا فرض لله في المال بعد الزكاة ما يُنبئ عن أنَّ ذلك ليس كذلك. أو يكون ذلك نَفْلًا فيجب على ذلك أن يكون الخيارُ في إعطاء ذلك إلى ربِّ الحرث والثمر، وفي إيجاب القائلين بوجوب ذلك ما يُنبئ عن أنَّ ذلك ليسَ كذلك. وإذا خرجت الآية من أن يكون مرادًا بها الندب، وكان غير جائز أن يكون لها مخرجٌ في وجوب الفرض بها في هذا الوقت؛ عُلِم أنها منسوخة. ثم قال: "ومِمَّا يُؤيِّد ما قلنا فَي ذَلك من القول دليلًا على صحته أنَّه \_ جلُّ ثناؤه \_ أتبع قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَسَادِيُّهِ: ﴿وَلَا تُسْرِقُواْ إِلَّكُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾، ومعلومٌ أنَّ مِن حُكْم الله في عباده مُذْ فَرَض في أموالهم الصدقة المفروضةَ المؤقتةَ القدرِ أنَّ القائم بأخذ ذلك ساستهم ورُعاتهم. وإذا كان ذلك كذلك فما وجه نهى ربِّ المال عن الإسراف في إيتاء ذلك، والآخِذ مُجْبَرٌ، وإنما يأخذ الحق الذي فرض لله فيه؟ فإن ظن ظانٌّ أن ذلك إنما هو نهيٌّ من الله القيِّمَ بأخذ ذلك من الرعاة عن التعدِّي في مال رب المال، والتجاوز إلى أخْذِ ما لم يُبَحْ له أخذه، فإنَّ آخر الآية \_ وهو قوله: ﴿وَلَا نَشُرُوْاً﴾ ـ معطوف على أوله، وهو قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِيَّهُ. فإن كان المنهيُّ عن الإسراف القيِّمُ بقبض ذلك، فقد يجب أن يكون المأمورُ بإيتائه المنهيُّ عن الإسراف فيه، وهو السلطان. وذلك قولٌ إن قاله قائلٌ كان خارجًا من قول جميع أهل التأويل، ومخالفًا المعهود من الخطاب، وكفى بذلك شاهدًا على خطئه. فإن قال قائل: وما تنكر أن يكون معنى قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِيِّهُ: وآتوا حقَّه يوم كيله، لا يوم قصله وقطعه، ولا يوم جداده وقطافه، فقد علمتَ مَنْ قال ذلك من أهل التأويل؟... قيل: لأنَّ يوم كيله غير يوم حصاده، ولن يخلو معنى قائلي هذا القول من أحد أمرين: إما أن يكونوا وجّهوا معنى الحصاد إلى معنى الكيل، فذلك ما لا يعقل في كلام العرب؛ لأنَّ الحصاد والحصد في كلامهم: الجدّ والقطع، لا الكيل. أو يكونوا وجّهوا تأويل قوله: ==

# ﴿وَلَا شُرِئُوٓا ۚ إِنَّكُهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٦٤٣٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الكلبي عن أبي صالح ـ أنَّ ثابت بن قَسَمُ اس صَرَم خمسمائة نخلة، وقسمها في يوم واحد، ولم يترك الأهله شيئًا؛ فأنزل الله في هذه الآية: ﴿وَلَا نَشَرُهُوا أَ إِلَكُمْ لَا يُحِبُّ ٱلْمُشْرِفِينَ﴾(١). (ز)

۲۹۶۴ ـ عن أبي العالية الرِّياحِيِّ ـ من طريق عاصم الأحول ـ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُۥ يَوْمَر حَصَادِيَهُ﴾، قال: كانوا يُعْطُون شيئًا سِوى الزكاة، ثم إنهم تباذَروا وأسرَفوا؛ فأنزَل الله: ﴿وَلَا تُسَرِقُوا ۚ إِلَّكُهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾(۲۰). (۲۲۰/۱)

== ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِيهُ إلى: وآتوا حقه بعد يوم حصاده إذا كِلتموه. فذلك خلاف ظاهر التنزيل، وذلك أنَّ الأمر في ظاهر التنزيل بإيتاء الحقِّ منه يوم حصاده، لا بعد يوم حصاده، ولا فرقَ بين قائل: إنما عنى الله بقوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾: بعد يوم حصاده. وآخرَ قال: عنى بذلك قبل يوم حصاده. لأنهما جميعًا قائلان قولًا دليلُ ظاهر التنزيل بخلافه.

واسْتَلَوْكَ ابنُ كثير (٦/ ١٨٩) على هذا القول بقوله: «وفي تسمية هذا نسخًا نظر؛ لأنه قد كان شيئًا واجبًا في الأصل، ثم إنَّه فصّل بيانه، وبين مقدار المخرج وكميته. قالوا: وكان هذا في السنة الثانية من الهجرة».

وانتَقَدَّ ابنُ عطية (٣/ ٤٧٦) مستندًا إلى إمكان الجمع بين هذه الآية، وآية الزكاة القولَ بالنسخ، فقال: ووالنسخ غير مترتب في هذه الآية؛ لأنَّ هذه الآية وآية الزكاة لا تتعارض، بل تنبنى هذه على الندب، وتلك على الفرض؛.

وَانَتَمَدَ آبِنُ عطية (٣/ ٤٧٥) أيضًا \_ مستندًا إلى أحوال النزول، وأنَّ بعض ما ذُكِرَ في الآية لا زكاة فيه \_ القولُ بأنها في الزكاة المفروضة، بقوله: •هذا قولٌ مُغتَرَض بأنَّ السورة مكية، وهذه الآية على قول الجمهور غير مستثناة، وحكى الزجَّاج أنَّ هذه الآية قيل فيها: إنها نزلت بالمدينة. ومعترض أيضًا بأنَّه لا زكاة فيما ذُكِر من الرمان وجميع ما هو في معناه.

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي ١٩٨/٤، والبغوي في تفسيره ١٩٥/، وابن الجوزي في زاد المسير ٧/ ٨٥. وإسناده ضعيف جدًّا. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>.</sup> (٢) أخرجه عبداًالرزاق في مصنفه ١٤٥/٤ - ١٤٦ (٧٢٦٧)، وابن أبي شيبة ٣/ ١٨٥ مقتصرًا على أوله، وابن جرير ٢١٤/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٩/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٦٤٤١ ـ قال عبدالملك ابن جُرِيْج ـ من طريق عبدالرزاق ـ: جذَّ معاذُ بن جبل ﷺ نَخْلَهُ، فلم يزالت: ﴿وَلَا مُشْرِواً ﴾ (أَنَّ فَلَم يَهُ فَنزلت: ﴿وَلَا مُشْرِواً ﴾ (أَنَّ (زَ)

٢٦٤٤٢ \_ عن عبدالملك ابن جُرَيْج \_ من طريق حجَّاج \_ قال: نزلت في ثابت بن قيس بن شمَّاس؛ جَدَّ نخلًا، فقال: لا يأتيني اليوم أحدُّ إلا أطعمْتُهُ. فأظعَم حتى أمسى وليست له ثمرة؛ فأنزل الله: ﴿ وَلَا تُشْرِفُواْ إِلَّكُمْ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ (٢٠) (٢٧٦/١).

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٦٤٤٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق طاووس ـ يعني: قوله: ﴿وَلَا تُشَرِئُواۤ أَ إِلَّكُهُ لَا يُجِبُّ الْمُسْرِفِيۡ أَ اِلْكُهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِيۡكَ﴾، قال: أحَلَّ اللهُ الأكلَ والشربَ ما لم يكن سَرَفًا، أو مَخِيلَةً ("). (ز) ٢٦٤٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ ﴿وَلَا تُشْرِفُوۤ أَ إِلَّكُهُ لَا يُحِبُ الْمُشْرِفِيۡكِ﴾، قال: في الطعام، والشراب (<sup>ئ)</sup>. (ز)

٢٦٤٤٥ عن سعيد بن المسيب من طريق عمرو بن سليم، وغيره في قوله:
 وَلا تُشْرِقُأُهِ، قال: لا تمنعوا الصدقة فتَعْصُوا (٥٠). (٢٢٦/٦)

٢٦٤٤٦ - عن مجاهد بن جبر - من طريق عثمان بن الأسود - قال: لو أنفقت مثل أبي قُبَيْس ذهبًا في طاعة الله لم يكن إسرافًا، ولو أنفقت صاعًا في معصية الله كان إسرافًا<sup>(7)</sup>. (٢٢٦/٦)

٧٦٤٤٧ ـ عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء: ﴿ وَلَا تُسْرِفُواْ ﴾، يقول: لا تُسْرِفوا فيما يُؤتّى يوم الحصاد، أم في كل شيء؟ قال: بلى في كل شيء، ينهى عن السَّرَف. قال: ثم عاودته بعد حين، فقلتُ: ما قوله: ﴿ وَلَا نَسُرِفُواْ أَلِثَتُمُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾؟ قال: ينهى عن السَّرَف في كل شيء. ثم تلا: ﴿ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَشْرُفُواْ وَلَمْ يَشْرُفُواْ وَالفرقان: ٢٥١ ( ) ( )

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٩/٥، ١٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٦١٥/٩. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وعنده أنَّها نزلت في معاذ بن جبل كما تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٩/٥، وكذا ١٤٦٥/٥ عند قوله تعالى: ﴿وَسَـُمُواْ وَلَنْهُواْ وَلَا يُشرِيُواْ إِيَّهُ لَا يُمِيُّ ٱلنَّسْرِينَكُهِ [الأعراف: ٣١]، وهو ألصق بآية الأعراف بدلالة السياق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٩/، وهو مثل سابقه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق (٧٢٦٧)، وابن جرير ٦١٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٩/٥، ١٤٦٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٩/، ١٤٦٥. (٧) أخرجه ابن جرير ٩/٦١٥.

٢٦٤٤٨ ـ عن عون بن عبدالله ـ من طريق أبي معدان ـ في قوله: ﴿إِلَّٰكُهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾، قال: الذي يأكُلُ مالُ غيره (١٠). (٢٢٦/٦)

٢٦٤٤٩ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ في قوله: ﴿وَلَا شُمِرُوُّوا ۚ إِكَـُهُ لَا يُعِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾، قال: السَّرَفُ أَلَّا يُعْطِيَ في حقّ<sup>(٢)</sup>. (٢٧٧/١)

٢٦٤٥٠ ـ عن أبي بِشْرٍ، قال: أطاف الناس بإياس بن معاوية، فقالوا: ما السَّرَفُ؟
 قال: ما تجاوزت به أمر الله فهو سَرَف<sup>(٣)</sup>. (٢٢٧٦)

٢٦٤٥١ ـ قال محمد ابن شهاب الزهري: ﴿وَلَا تُسُرِقُوا ﴾: لا تُنفقوا في المعصية ". (ز)

٢٦٤٥٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿وَلَا تُسْرِفُوأَ﴾، قال: لا تُعْطُوا أموالكم وتَقْعُدوا فقراء (٥٠). (٢٧٧/٦)

٣٦٤٥٣ \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق ابنه عبدالرحمن \_ في قوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ رَقِيهُ وَهَالُوا حَقَّهُ بَوْدَ ﴿ وَمَالُوا وَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٢٦٤٥٤ \_ عن حمر مولى غُفْرَةَ \_ من طريق إبراهيم بن نشيط \_ قال: ليس شيء أنفقته في طاعة الله إسرافًا (٧٠٠ . (٢٧٦/٦)

٢٦٤٥٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنْكُهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾، يقول: ولا تُشرِكوا الآلهة في تحريم الحَرْث والأنعام (^^). (ز)

**۲٦٤٥٦ ـ قال سفيان بن حسين ـ** من طريق يزيد بن هارون ــ: وما قَصَّرُتَ به عن أمر الله فهو سَرَف<sup>(٩)</sup> . (۲۷۷/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩٩/، ١٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٦١٦/٩، وابن أبي حاتم ١٣٩٩/، ١٤٦٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابنَ جرير ٩/ ٦١٥، وابنَ أبي حاتم ٢٧٢٦/٨. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٩٨/٤، وتفسير البغوي ١٩٦/٣.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جمرير ١٦١٦/، وابن أبي حاتم ١٣٩٩/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٠/٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٣٨.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ٨/ ٢٧٢٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

۲۲٤٥٧ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿وَلَا شُرِفُوا ﴾، قال: قال للسلطان: لا تسرفوا، لا تأخذوا بغير حق. فكانت هذه الآية بين السلطان وبين الناس، يعني: قوله: ﴿كُلُوا مِن تُسَرِيع إِذَا آتَسَرَ ﴾ الآية (١). (ز) ٢٦٤٥٨ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: الإسراف: ما لا يقدر على رده إلى الصلاح (٢١٠٠٠٠٠). (ز)

آنادَ؟ أفادت الآثارُ الاختلاف في الإسراف الذي نهى الله عنه بهذه الآية، ومَن المنهيُّ عنه؟ على ثلاثة أقوال: أولها: أنَّ المنهيِّ عنه: ربّ النخل والزرع والثمر، والسرف: مجاوزة القدر في العطيّة إلى ما يجحف برب المال. وهذا قول أبي العالية، وابن جريج، وعطاء، وإياس بن معاوية، والسديِّ. ثانيها: أنَّ الإسراف: منعُ الصدقةِ والحقُّ الذي أمر الله ربَّ المال بإيتائه أهلَه بقوله: ﴿وَيَاتُوا حَقَّهُ يَوْرَ حَصَادِيَّهِ. وهذا قول سعيد بن أمر الله ربَّ المحافز، نُهِي أن يأخذ مِن ربِّ المسبب، ومحمد بن كعب. ثالثها: أنَّ المخاطبَ بهذا السلطان، نُهِي أن يأخذ مِن ربِّ المال فوق الذي ألزم الله ماله. وهذا قول ابن زيد.

ورجَّحَ ابنُ جرير (٩/ ٦١٧ ـ ٦١٨) أنَّ الآية تشمل الأقوال الثلاثة استنادًا إلى اللغة، وعموم اللفظ، فقال: «والصواب مِن القول في ذلك عندي أن يُقال: إنَّ الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ نهى بقوله: ﴿وَلَا تُسُوفُوا ﴾ عن جميع معاني الإسراف، ولم يخصص منها معنى دون معنى. وإذ كان ذلك كذلك، وكان الإسراف في كلام العرب: الإخطاء بإصابة الحق في العطبة، إما بتجاوز حدِّه في الزيادة، وإما بتقصير عن حدّه الواجب؛ كان معلومًا أنَّ المُقرِّق مالَه مباراةً، والباذلة للناس حتى أجحفت به عطبته؛ مُسْرِفٌ بتجاوزه حدَّ الله إلى ما ليس له. وكذلك المقصر في بذله فيما ألزمه الله بذله فيه، وذلك كمنعه ما ألزمه منها. وكذلك السلطان في إذا وجبت فيه، أو منعه من ألزمه الله بأخذه. كل هؤلاء فيما فعلوا من ذلك مسرفون، داخلون في أخذه من رعيته ما لم يأذن الله بأخذه. كل هؤلاء فيما فعلوا من ذلك مسرفون، داخلون في مني من أتى ما نهى الله عنه من الإسراف بقوله: ﴿وَلَا تُسَرِفُوا ﴾ في عطبتكم من أموالكم ما يُجْجِف بكم؛ إذ كان ما قبله من الكلام أمرًا من الله بإيتاء الواجب فيه أهلك يوم حصاده؛ فإنّ ينجب بخاصٌ من الأمور، والحكم بها على العامٌ، بل القرة وكذك تنزل على رسول الله في بسبب خاصٌ من الأمور، والحكم بها على العامٌ، بل على صحة ما قلنا من معنى الإسراف أنَّه على ما قلنا قولُ الشاعر، والمحكم بها على العامٌ، بل على صحة ما قلنا من معنى الإسراف أنَّه على ما قلنا قولُ الشاعر؛

أَعْظُوا هُنَيْدَةَ يَحُدُوهَا ثَمَانِيَةٌ مَا فِي عَظَائِهِمُ مَنَّ وَلا سَرَفُ يعنى بالسرف: الخطأ في العطيّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦١٧/٩.

وفائي البقينية المالية

#### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

٢٦٤٥٩ ـ عن أنس: أنَّ رجلًا مِن بني تميم قال: يا رسول الله، إنِّي رجلٌ ذو مالٍ كثير، وأهل، وولد، وحاضِرة، فأخبِرني كيف أُنفِئُ، وكيف أصنع؟ قال: «تُخْرِجُ زَكاةً مالِك؛ فإنَّها طُهْرةٌ تُطَهُّرُك، وتَصِلُ أقاربَك، وتعرِفُ حقَّ السائل، والجار، والمسكين، (١٠). (٢٥/٦)

## ﴿ رَبِنَ ٱلْأَنْعَادِ حَمُولَةً وَفَرْشَا ﴾

٢٦٤٦٠ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ قال: الحَمولة: ما حُمِل عليه من الإبل. والفَرْشُ: صِغارُ الإبل التي لا تَحْمِلُ<sup>(٢)</sup>. (٢٢٩/٦)

== واستَلْرَكَ ابنُ كثير (١٩٠/٦) على اختيار ابن جرير استنادًا إلى السياق، والنظائر قائلًا:

الختار ابن جرير قول عطاء: إنه نهيّ عن الإسراف في كل شيء. ولا شك أنَّه صحيح،
لكن الظاهر ـ والله أعلم ـ من سياق الآية حيث قال تعالى: ﴿كُوْلُوا بِن تَمَرِيهِ إِذَا آثَمَرُ
وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْدَ حَصَادِيهٌ وَلَا شُرِيُوا ﴾ أن يكون عائدًا على الأكل، أي: لا تسرفوا في
الأكل؛ لما فيه من مضرة العقل والبدن، كقوله تعالى: ﴿وَكُولُوا وَاللَّهُ وَلا شُرِيُوا أَلِهُ لا يُجُنُ
الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٦]، وفي صحيح البخاري تعليقًا: «كلوا، والسربوا، والبسوا،
وتصدقوا، في غير إسراف ولا مخيلة، وهذا من هذا».

وقال ابنُ عطية (٣/ ٤٧٦ ط: دار الكتب العلمية) مُعلِقًا على تلك الأقوال: «مَن قال: إن الآية في الزكاة المفروضة. جعل هذا النهي عن الإسراف؛ إما للناس عن التمنَّع عن أدائها لأنَّ ذلك إسراف من الفعل، وقاله سعيد بن المسيب. وإمَّا للولاة عن التَشَطَّط على الناس والإذاية لهم، فذلك إسراف من الفعل، وقاله ابن زيد. ومَن جعل الآية على جهة الندب إلى حقوق غير الزكاة تَرَتَّب له النهي عن الإسراف في تلك الحقوق لِما في ذلك من الإجحاف بالمال وإضاعته.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣٨١/١٩ (١٢٣٤)، والحاكم ٢/ ٣٩٢ (٣٣٧٤)، والقاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ ٣٤/١ ـ ٣٥ (٤٦) واللفظ له.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: «على شرط البخاري ومسلم». وقال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٩٩/١ (١١٠٤)، والهيشمي في المجمع ٣/ ٦٣ (٤٣٣٢): «رجاله رجال الصحيح». وقال الألباني في الضعيفة /١١٤ (٢١٩٠): «ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٣٣٠ ـ، وابن جرير ٩/٦١٩، وابن أبي حاتم =

٢٦٤٦١ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: الحَمولة: الكِبار مِن الإبل. (١٠) (٢٢٩/٠)

٢٦٤٦٢ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿وَيِنِ ٱلْأَنْعَكِ حَمُولَةٌ وَفَرْشَا﴾، قال: الإبل خاصة، والحَمولة: ما حُمِل عليه. والفَرْشُ: ما أُكِل منه (١٠٠/١)

٣٦٤٦٣ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخيرني عن قوله على:
 ﴿ حَمُولَةٌ وَفَرَشَا ﴾. قال: الفَرْشُ: الصِّغار مِن الأنعام. قال: وهل تعرِفُ العرب ذلك؟ قال: نعم، أمّا سبعتَ أميةً بن أبي الصلت وهو يقول:

لَيتَني كنتُ قبلَ ما قدْ رآني في قِلالِ الجبال أَرْعَى الحَمُولا<sup>(٣)</sup> (٢٠/٢)

77878 - 30 عن عبدالله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - قال: الحمولة: الإبل، والخيل، والبِغال، والحمير، وكلُّ شيء يُحمَلُ عليه  $\frac{1717}{1}$ . والفَرْشُ: الغنم $\frac{1}{1}$ . الغنم $\frac{1}{1}$ 

٢٦٤٦٠ ـ عن أبي العالية الرِّياحِيِّ، في قوله: ﴿ حَمُولَةٌ وَفَرْشَا ﴾، قال: الحمولة: الإبل، والبقر. والفَرْشُ: الضَّان، والمغز<sup>(٥)</sup>. (٢٣٠/١)

٢٦٤٦٦ - عن إبراهيم التخعي - من طريق مغيرة - في قوله ﷺ: ﴿ حَمُولَةٌ وَفَرْشَا ﴾ ،
 قال: الحمولة: ما يُحمَل عليها من الإبل. والقَرْش: الصغار (٢٠). (ز)

<sup>=</sup> ٥/ ١٤٠٠)، والطبراني (٩٠١٨)، والحاكم ٢/ ٣١٧. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وأبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩ (٦١٩ ، وابن أبي حاتم ٥ / ١٤٠١ في شطره الثاني من طريق مجاهد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطستي \_ كما في مسائل نافع (٢٦١) \_.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٦١، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٠ ـ ١٤٠١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حُمَيد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٠٩/٥ \_ ١١٠ (٩٣٢).

وتفريح البقينية الملافة

۲٦٤٦٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق أبي يحيى \_ قال: الحمولة: ما حُمِل من الإبل. والفَرْش: ما لم يَحْمِل<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٦٤٦٨ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قول الله: ﴿وَقَرْشَا ﴾، قال: صِغار الإبل(٢٠). (ز)

٢٦٤٦٩ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ يقول في قوله: 
﴿ حَمُولَةٌ وَفَرَشًا ﴾: الحمولة: الإبل. والفَرش: الغنم (٢٠). (ز)

٢٦٤٧ - قال الحسن البصري - من طريق سليمان التيمي -: الحمولة من الإبل والبقر<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٤٧١ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أبي بكر الهذلي \_ ﴿ وَفَرْشَا ﴾، قال: القَرْش: الغنم (٥). (ز)

٢٦٤٧٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ ﴿ حَمُولَةٌ وَفَرَشَا ﴾، قال: الحمولة: ما حُبِل عليه. والفَرْش: حواشيها، يعني: صغارها (1). (ز)

٢٦٤٧٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَيِرَى ٱلْأَنْكِرِ حَـمُولَةٌ وَقَرَشَاً﴾، قال: أمَّا الحمولة: فالإبل والبقر. قال: وأمَّا الفرش: فالغنم<sup>(٨)</sup>. (ز)

٧٦٤٧٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَيِنَ ٱلْأَنْكِرِ حَمُولَةً وَوَيُشَاّ﴾: أمَّا الحمولة: فالإبل. وأمَّا الفَرْشُ: فالفُضلانُ<sup>(٩)</sup>، والعَجَاجِيلُ<sup>(١١)</sup>،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦١٩/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٦٠٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٢٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٠١/٥.

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٦٢٠، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٠ من طريق الربيع.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٢٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٠١/٥.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه عبدالرزاق ٢١٩/٢ ـ ٢٢٠، وابن جريرُ ٩/٦٢٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢٢٠، وإبن جرير ٩/ ٦٢١.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جوير ١٣٢/٩. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٤٠١/٥.
 (٩) الفَصِيل من أولاد الإبل، وهو ما فُصِلَ عن اللبن، فَعِيل بمعنى مَفْعُولٌ. وقد يُقال في البقر. النهاية (فصا.).

<sup>(</sup>١٠) العَجَاجِيل: جمع عِجل، وهو ولد البقرة. القاموس (عجل).

عاللة المنظرة المنظرة

والغنم، وما حُمِل عليه فهو حمولة<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٤٧٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ: الحمولة من الإبل والبقر، ﴿وَمُرْشَا ﴾: المعز، والشَّأن (٢). (ز)

٢٦٤٧٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيُرِي ٱلْأَنْكِ حَمُولَةٌ ﴾ يعني: الإبل، والبقر، ﴿ وَمُؤَشِّلُ ﴾ والفرش: الغنم الصغار مما لا يُحْمَل عليها (١٤٠٣/١٠). (ز)

٣٦٤٧٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿حَمُولَة وَرَهُمُ آلُهِ، قال: الحَمُولة: ما تركبون. والفَرْش: ما تأكلون وتحلبون، شاةً

٣٤٣٣ أفادت الآثارُ الاختلاف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلْأَنْكِ حُمُولَةً وَفَرْشَاكُ علم, ثلاثة أقوال: أولها: أنَّ الحمولة: ما حُمِل عليه مِن كبار الإبل ومسانَّها، والفرش: صغارها التي لا يحمل عليها لصغرها. وهذا قول ابن مسعود، وابن عباس من طريق عكرمة، ومجاهد، والحسن من طريق سليمان التيمي. ثانيها: أنَّ الحمولة من الإبل، وما لم يكن من الحمولة فهو الفرش. وهذا قول ثان لابن عباس، والحسن من طريق قتادة. ثَالَتُها: أنَّ الحمولة: ما حُمِل عليه من الإبل والخيل والبغال وغير ذلك، والفرش: الغنم. وهذا قول الربيع بن أنس، وقتادة، والسديّ، والضحاك، وابن زيد، وهو قولٌ ثالث لابن عباس من طريق على بن أبي طلحة، والحسن من طريق أبي بكر الهذلي. وحكى ابنُ جرير (٩/ ٦٢٢ ـ ٦٢٣) قولًا رابعًا، ولم ينسبه، وهو أنَّ الحمولة: من البقر، والفرش: الغنم. ثم رجَّحَ استنادًا إلى دلالة اللغة، والعموم أنَّ الحمولة صفة صالحة لكل ما حُمِل على ظهره من الأنعام، وكذلك الفرش صفة لما لَطُف فقرب من الأرض جسمه، فقال: «والصواب من القول في ذلك عندي أن يُقال: إنَّ الحمولة: هي ما حُمِل من الأنعام؛ لأنَّ ذلك من صفتها إذا حملت، لا أنَّه اسم لها كالإبل والخيل والبغال، فإذا كانت إنما سُمِّيت حمولة لأنها تحمل؛ فالواجب أن يكون كل ما حَمَل على ظهره من الأنعام فحمولة، وهي جمع لا واحد لها من لفظها، كالرَّكوبة، والجَزُورة. وكذلك الفرش إنَّما هو صفة لما لطُّف فقرُب من الأرض جسمه، ويقال له: الفرش. وأحسبها سميت بذلك تمثيلًا لها في استواء أسنانها ولُطْفِها بالفَرْش من الأرض، وهي الأرض المستوية التي يتوطَّؤُها الناس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۲۲/۹.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابنَ جرير ٩/ ٦٢١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٣٥.

لا تحمل تأكلون لحمها، وتتخذون من أصوافها لحافًا وفرشًا(١١ع٤٣٤). (ز)

#### ﴿ كُنُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ ﴾

٢٦٤٧٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كُأُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ من الأنعام والحرث حلالًا طيبًا (٦).

## ﴿وَلَا تَنْبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ ﴿

٢٦٤٨ - عن عبدالله بن عباس - من طريق مجاهد - قوله: ﴿ وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَتِ الشَّيطانِ (٢)
 آلسُيطانِ (١) . (ز)

٢٦٤٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تَتَمِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَيَعَانِ عَني: تزيين الشَيعَانِ عني: تزيين الشيطان، فتُحَرِّمونه، ﴿إِنَّهُ, لَكُمْ عَدُقٌ مُّ بِنُ ﴾ كلَّم النبي ﷺ في ذلك عوف بن مالك<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٤٨٢ ـ قال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَلَا تَتَهِّمُوا خُطُونَ ٱلشَّيَكَانِيُّ﴾: لا تَتَّبِعوا طاعته، هي ذنوب لكم، وهي طاعة للخبيث<sup>(ه)</sup>. (ز)

التَّذَكَ استحسنَ ابنُ كثير (١٩٢/٦) قولَ ابن زيد هذا، من جهة ما لَه من النظائر، وقال مملقًا عليه: «هذا الذي قاله عبدالرحمن في تفسير هذه الآية الكريمة حسن، يشهد له قولم تعالى: ﴿وَلَوْ اللّهِ الكريمة حسن، يشهد له قولم تعالى: ﴿وَلَوْ مَنِهُ اللّهِ الكريمة لَهُمْ وَمَا اللّهِ الكريمة وَمَنَ اللّهُمُ وَمِنَا يَأْكُونَ اللّهِ إِنَّ الْمُنْمَلُ وَمُهُمْ لَهُمَ لَهُمَ اللّهُ اللّهُمْ وَمَنَا اللّهُمُ وَمِنَا يَأْكُونَ ﴿ إِنَّ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ وَمُؤْمِلُهُمُ وَمُؤْمِلُهُمُ وَمُؤْمِلُهُمْ وَمُؤْمِلُهُمْ وَمُلْتُهُمُ وَمُلْتَهُمُ وَمُلْتَهُمُ وَمُلْتَهُمُ وَمُلْتَهُمُ وَمُلْتَهُمُ وَمُلْتُمُمُ وَمُلْتُمْ وَمُلْتُهُمُ وَمُلْتُمْ وَمُؤْمِلُهُمْ وَمُلْتُمْ وَمُؤْمِلُهُمْ وَمُلْتُمْ وَمُلْتَمْ وَمُلْتَمْ وَمُلْتَمُ وَمُلْتُمُ وَمُلْتُمْ وَمُلْتُمْ وَمُؤْمِلُهُمْ وَمُؤْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۲۲/۹.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۹۳/۱.(٤) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۹۳/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠١/٥.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/٩، وابن أبي حاتم ١٤٠٢/٥ من طريق أصبغ بن الفرج.
 وقد تقدمت آثار أخرى عديدة عند تفسير الآية في سورة البقرة: ٦٨.

# ﴿ فَكَنِيْهَ أَذَوْجٌ مِنَ ٱلطَّكَأَنِ ٱلْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱلْنَكَيْنِ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٣٦٤٨٣ \_ عن لهيعة بن عقبة: أنَّه سمع أبان بن عثمان بن عفان يوم الجمعة على المنبر يقرأ سورة الأنعام: (مِنَ الضَّأْنِ اثْنَانِ)(١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٦٤٨٤ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: الأزواجُ الثمانية؛ من الإبل، والبقر، والضَّأن، والمعز<sup>(٢)</sup>. (٦٣١/٦)

٧٦٤٨٥ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق عطية العوفي \_ في قوله: ﴿تَكَنِينَهُ أَنْوَجُ لَـ ٢٣٤٨٥ مِنْ الْمَعْرِ أَنْكَيْكُم، قال: فهذه أربعة أزواج (٢٣) (٢٣٧)٥)

٢٦٤٨٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿تَكَنِينَةُ اللَّهِ نَالُ عَلَيْ الله عنه؛ عن البحيرة، والسائبة (٤٠) . (٢٣١/٦)

٢٦٤٨٧ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ: ﴿ يَرِبَ الْفَتَانِ آتَنَيْبُ ذَكَرَ وَانْتَى الْفَتَانِ آتَنَيْبُ ذَكَرَ وَانْتَى الْمُؤَيِّ الْمَنْقِ فَكَرَ وَانْتَى الْمِؤْمِنَ ٱلْإِيلِ آتَنَيْبُ ذَكَرَ وَانْتَى (٥٠) . (ز) ٢٦٤٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ، ﴿ تَكَنِينَةَ أَزْوَجُ ﴾ ، قال: الذكر والأنثى زوجان (٢٠ / ٢٣١) ٢٦٤٨٩ ـ عن إسماعيل السُّدِيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله : ﴿ تَكَنِينَةَ أَزْوَجُ ﴾ الآية ، يقول: أنزَلتُ لكم ثمانية أزواجٍ من هذا الذي عدَدُتُ ، ذكرًا وأَنْنَى (٧٠ / ٢٣١) يقول: عن لبث بن أبي سُليم ـ من طريق حسن بن صالح ـ قال: الجاموس

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/ ٤٥ (٨٩).

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٦ ـ ٤٧.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣ (٣٤٩، وابن أبي حاتم ٢ (٣٣٦ من طريقي عطاء والنعمان بن مالك، (١٤٠٢،٥ والبيهقي في سننه ٩ (٢٤٠٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/٦٢٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٣٠، وأخرجه ابن جرير ٢٧٧/٩، وكذلك من طريق ابن جربيج، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٦٢٤. (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٩/٦٢٧، وابن أبي حاتم ١٤٠٢/٥.

والبُخْتِيُّ مِن الأزواج الثمانية (١٠). (١/ ٢٣١)

# ﴿قُلْ ءَاللَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأَنْشَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنْشَيْنِ نَبْتُونِ بِعِلْمِ إِن كُنتْد صَدِيقِنَ ﴿ ﴾

٣٦٤٩٣ - عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية العوفي، وعلي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ قُلْ مَاللّٰهُ كَرْمَ أَمِ الْأَنْشَيْنِ ﴾ يقول: لم أحرّم شيئًا مِن ذلك، ﴿ أَمَّا اللّٰمَ اللّٰهُ عَلَى ذكر أو أنثى، فلِمَ الشّتَمَلُتُ عَلَيْهِ أَرْمَامُ الْأُنْفَيْنِ ﴾ يعني: هل تشتمِلُ الرَّحِمُ إلا على ذكر أو أنثى، فلِمَ تحرّمون بعضًا وتُحِلُون بعضًا؟ ﴿ يَهْمُونِ بِمِلْرٍ إِن كُنتُد مَنْدِقِينَ ﴾ يقول: كله حلال، يعنى: ما تقدَّم ذِكْرُه مما حرَّمه أهلُ الجاهلية (٤٠) ( ٢٣٧/١)

٢٦٤٩٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي رجاء ـ في قوله: ﴿أَمَّا ٱشْـَتَمَلَتْ عَلِيَهِ أَرْمَامُ ٱلْأَنشَيْقِينَ﴾، قال: ما حمَلت الرَّحِم<sup>(٥)</sup>. (٢٣٢/١)

٢٦٤٩ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ ثَكَنِيَةَ أَزْوَجٌ بِنَ ٱلطَّنَاأِنِ
 ٱثْنَيْزِ وَمِنَ ٱلْمُمْزِ ٱثْنَكَيْنِ ۗ الآية: إنَّ كُلَّ هذا لم أُحَرِّم منه قليلًا ولا كثيرًا، ذكرًا ولا أنثى (').
 (ز)

٢٦٤٩٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ ﴿ يَنَ الطَّنَانِ الثَّنَانِ الثَّنَانِ النَّنَانِ وَيِنَ الْمُعَزِ آتَنَانِوُ ﴾ قال: سَلْـهُم ﴿ مَاللَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأَنْشَيْنِ أَمَّا الشَّتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْعَامُ ٱلأَنْشَيْنِ ﴾ أي: لم أحرم من هذا شيئًا، ﴿ نَيْقُونِ بِعِلْمٍ إِن كُنتُد صَدوِينَ ﴾ فذكر من الإبل والبقر نحو

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٣/٥. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩٣/١ ـ ٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٦٢٨، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٦٢٨/٩، وابن أبي حاتم ١٤٠٣/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/٦٢٧، وابن أبي حاتم ١٤٠٣/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/٩.

ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٦٤٩٧ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ ثَكَنِيَةَ أَوْرَجٌ مِنَ الضَّاأَةِ النَّيْقِ وَمِنَ الْمَعْ الْنَيْقِ اللهِ الْنَيْقِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

۲۲٤٩٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ ﴾ يا محمد، لِمَن حرم ذكور الأنعام تارة وإناثها أخرى، ونسب ذلك إلى الله: ﴿مَاللَّكَرَيْنِ ﴾ من الضأن والمعز ﴿حَرَمُ ﴾ الله عليكم ﴿أَمِ الْأَنْتَيْنِ ﴾ ذَكُرًا كان أو أنشى؟ عليكم ﴿أَمِ الْأَنْتَيْنِ ﴾ ذَكرًا كان أو أنشى؟ ﴿نَعَلُمُ اللَّانَيْنِ ﴾ ذَكرًا كان أو أنشى؟ ﴿نَعَلُمُ اللَّهُونِ بِعِلْمٍ ﴾ عن كيفية تحريم ذلك؛ ﴿إِن كُنتُد صَدِقِينَ ﴾ فيه. المعنى: من أين جاء التحريم؟ فإن كان مِن قبل الذُّكُورة فجميع الذكور حرام، أو الأنوثة فجميع الإناث، أو الشمال الرحم فالزوجان، فمن أين التخصيص؟! والاستفهام للاستنكار. ﴿نَيْنُونِ بِعِلْمٍ إِن كَنتُم صَدِقِينَ ﴾ يقول الله لنبيّه ﷺ: قل لهم: نبئوني بعلم إن كنتم صادقين بأنَّ الله حرَّم هذا (٣). (ز)

٣٦٤٩٩ ـ قال عبد الملك ابن جُرئيج ـ من طريق حجَّاج ـ يقول: مِن أين حرَّمت هذا؟ من قِبَل الذنيين؟ وإنها هذا؟ من قِبَل الأنثيين، أما اشتملت عليه أرحام الأنثيين؟ وإنها لا تشتمل إلا على ذكر أو أنثى، فمن أين جاء التحريم؟! فأجابوا هم: وجدنا آباءنا كذلك يفعلون (٤). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق ٢٢٠/٢، وابن جرير ٦٣٦/٩، وابن أبي حاتم ١٤٠٣/٥ ـ ١٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٩/٦٢٧، وابن أبي حاتم ٥/١٤٠٢ ـ ١٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٣٥ ـ ٥٩٤. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٢٧/٩.

وقوله: ﴿وَأَنْسَدُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا﴾ قال: لا يركبها أحد، ﴿وَأَنْسَدُ لَا يَذَكُّرُنَ آسَدَ اللّهِ عَلَيْهَا﴾ فقال: ﴿وَالنَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَرِ الْأَنْيَانِيْ﴾ أي: هذين حرَّم على هؤلاء، أي: أن تكون لهؤلاء حِلًّا، وعلى هؤلاء حرامًا؟!(١). (ز)

## ﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَائِنِ وَمِنَ ٱلْبَغَرِ ٱثْنَائِيُّ

٢٦٥٠١ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُونِبِر ـ : ﴿ يَنَ اَلْهَكَأَنِ اَثْنَيْنِ ﴾ ذكر وأنثى، ﴿ وَمَن الْإِبِلِ اَثْنَيْنِ ﴾ ذكر وأنثى، ﴿ وَمَن الْإِبِلِ اَثْنَيْنِ ﴾ ذكر وأنثى، ﴿ وَمِن الْبَئْرِ لَا اللَّهِ اللَّهِ عَالَ مَقَاتِلَ بن سليمان : ﴿ وَمِنَ الْإِبِلِ اَثْنَيْنِ ﴾ ذكر وأنثى، ﴿ وَمِن الْبَئْرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

﴿ فَلْ مَّالَذَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَيْرِ ٱلْأَنْفَيَيْنِ أَمَّا ٱشْمَعَكَتْ عَلَيْهِ أَرْمَامُ ٱلْأَنْفَيَيْنِ أَمْ كُنتُد شُهُكَآءَ إِذْ وَصَّنَكُمُ اللّهُ بِهَنَذَا فَمَنْ ٱظْلَارُ مِنَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ ٱللّهِ كَذِبًا لِيُغِيلً ٱلنَّاسَ يِفَيْرِ عِلَيٍّ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَجْدِى ٱلْفَرَّمَ الْطَلِيرِينِ ﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٣٠٥٠٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ مَّاللَّكَرَيْنِ حَرَّمَ﴾ الآية، قال: إنَّما ذكر هذا مِن أجل ما حرَّموا مِن الأنعام، وكانوا يقولون: اللهُ أمرنا بهذا. فقال الله: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ اللّهِ كَذِبًا لِيُفِيلً ٱلنَّاسَ مِثْتِرٍ عِلِيّ ﴾ (٤٠٠). (٢٣٢/)

٢٦٥٠٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ اللَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَيْ اللَّمْنَدَتُ عَلَيْمِ يعني: من أين تحريم الأنعام؟ من قِبَل الذكرين أم قِبَل الأنثيين؟ ﴿ أَمَّا الشَّمَلَتُ عَلَيْمِ الْمَنْكِينَ ﴾؟ يقول: على ما اشتمل؟ ما يشتمل الرَّحِم إلا ذكرًا أو أنثى، فأين هذا الذي جاء التحريم من قِبَله؟ وما اشتمل الرَّحِم إلا على مثلها. يقول: ما تلد الغنم إلا الغنم، وما تلد الناقة إلا مثلها، يعني: أنَّ الغنم لا تلد البقر، ولا البقر تلد

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٢٨، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹/ ٦٢٤. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٥ \_ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣١ بنحوه، وابن أبي حاتم ١٤٠٤/٥.

الغنم. فإن قالوا: حرَّم الأنثيين. خصُّوا، ولم يجُزْ لهم أن يأكلوا الإناث من الأنعام، وإن قالوا: الذكرين. لم يجُزْ لهم أن يأكلوا ذكور الأنعام، فسكتوا. ثم قال: ﴿أَمْ كُنتُمْ مُسَكِّمُ اللهُ يَهَدَأُ ﴾ التحريم؟ فسكتوا، فلم يجيبوه، إلا أنَّهم قالوا: حرَّمها آباؤنا. فقال لهم النبي ﷺ: «فهن أين حرَّمه آباؤكم؟». قالوا: الله أمرهم بتحريمه. فأنزل الله: ﴿فَنَنَ أَظُلُمُ ﴾ يقول: فلا أحد أظلم ﴿مِمَّنِ اللهِ عَلَمْ إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ الله

﴿ فَلُ لَا أَجِدُ فِى مَا أُوحِى إِلَىٰ هُمَزَمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْمَمُهُۥ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُومًا أَوْ لَحْمَ خِنزِمِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُمِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ. فَمَنِ اضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَارِ فَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ تُرَجِيدٌ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٦٥٠٦ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ابنه ـ قال: إنَّ أهل الجاهلية كانوا يُخرِّمون أشياء، ويسْتَجِلُّون أشياء . فنزَلت: ﴿قُلُ لَا آجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَىٰ مُحَرِّمًا﴾ الآية<sup>٣١</sup>. (٢٣٣٢) ٢٦٥٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: قالوا: يا محمد، فمِن أين حرَّمه آباؤنا؟ فأوحى الله إلى نبيّه ﷺ: ﴿قُلُ لَا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِدٍ يَطْمُمُهُۥ﴾ الآية <sup>(٤)</sup>. (ز)

#### 🎇 تفسير الآية، وأحكامها:

## ﴿ فُلُ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِنَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْمَمُهُ ﴾ الآية

٢٦٥٠٨ ـ عن عائشة ـ من طريق القاسم ـ أنَّها كانت إذا سُئِلتْ عن كلِّ ذي ناب من السِّباع، ومِخْلَبِ من الطير؛ قرَأت: ﴿ قُلْ لَا آَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّاكِهِ الآية (٥٠). (٢٣٤/٦

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٤ ـ ٥٩٥. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣٢، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جُرير ٩/٦٣٥، وابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٥١/١٠ (٢٠٢٣٥)، =

#### ٢٦٥٠٩ ـ عن عائشة =

٢٦٥١٠ ـ وعبدالله بن عمر، قالا: لا بأس بأكل كلِّ شيء، إلا ما ذَكَر الله في هذه الآية: ﴿ قُلُ لَّا أَعِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰٓ مُحَرِّمًا ﴾ الآية (١/ ٢٣٧)

٢٦٥١١ ـ عن عمرو بن دينار، قال: قلتُ لجابر بن زيد: إنَّهم يَزعُمون: أنَّ رسول الله ﷺ نهَى عن لحوم الحُمُر الأهلية زمَنَ خيبر. فقال: قد كان يقولُ ذلك الحكم بن عمرو الغفاري عندُنا بالبصرة عن رسول الله ﷺ، ولكن أَبَى ذلك البحرُ عبدالله بن عباس، وقرأ: ﴿قُلُ لَّا أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِيَ إِلَيَا﴾ الآية (٢). (٢٣٣/١)

٢٦٥١٢ ـ عن عبدالله بن عباس: أنَّه سُئِل عن ثمن الكلب، والذئب، والهرِّ، وأشباه ذلك. فقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِيكَ مَامَوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهُ إِن بُّدَ لَكُمْ تَمُؤُكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١]، كان ناس من أصحاب رسول الله ﷺ يَكرهُون أشياء فلا يُحَرِّمونه، وإنَّ الله أَنزَل كتابًا، فأحَلَّ فيه حلالًا، وحرَّم فيه حرامًا، وأنزَل في كتابه: ﴿قُلُ لَا أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِنَّ مُحْرَمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـنَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِيْزِيرٍ ﴾<sup>(٣)</sup>. (١/ ٢٣٧)

٢٦٥١٣ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحَّاك ـ أنَّه تلا هذه الآية: ﴿ فُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا﴾، فقال: ما خلا هذا فهو حلال(٤). (٢٣٣/٦)

٢٦٥١٤ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي الشَّعثاء - قال: كان أهلُ الجاهلية يأكلون أشياء، ويتركون أشياء تقذَّرًا، فبعث الله نبيَّه، وأنزَل كتابه، وأحلَّ حلاله، وحرَّم حرامَه؛ فما أحلُّ فهو حلال، وما حرَّم فهو حرام، وما سكت عنه فهو عفوٌ منه. ثم تلا هذه الآية: ﴿ قُلُ لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرِّمًا ﴾ إلى آخر الآية (٥). (٢٣٣/٦)

<sup>=</sup> وابن أبي حاتم ١٤٠٧/٥، والنحاس ص٤٣٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطى إلى أبى الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٤/ ٥٢٥ (٨٧٢٧) بنحوه، وأحمد ٢٩/ ٤٠٥ (١٧٨٦١)، والبخاري (٥٥٢٩)، وأبو داود (٣٨٠٨)، والنحاس ص٤٣٤، وعند النحاس: عن عمرو بن دينار، عن جابر بن عبدالله. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ١/٢٢٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود ٥/٦١٧ ـ ٦١٨ (٣٨٠٠)، والحاكم ١٢٨/٤ (٧١١٣)، وابن أبي حاتم ٥/١٤٠٤ ـ ۵۰۱۱ (۲۰۰۰).

قال الحاكم: ﴿هَذَا حَدَيْثُ صَحْبِحِ الْإِسْنَادِ، وَلَمْ يُخُرِّجَاهِۥ وَقَالَ النَّهْبِي فِي التَّلخيص: ﴿صحيح، وقال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٣٥٣: (ورواه أبو داود منفردًا به.

٢٦٥١٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: ليس من الدوابٌ شيءٌ حرام إلا ما حرَّم الله في كتابه: ﴿ وَلُو لَا أَبِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُكَرَّمًا ﴾ الآية(١٠). (٢٣٤/٦)

٢٦٥١٦ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق عيسى بن نُمَيْلَة الفزاري، عن أبيه \_ أنَّه سُئِل عن أكل القُنفُذ. فقرأ: ﴿ قُل الآ يَه لُ فِي مَا أُوحِى إِلَى عُكَرَبًا ﴾ الآية. فقال شيخ عندَه: سيعتُ أبا هريرة يقول: ذُكِرَ عندَ النبيِّ ﷺ، فقال: •خبيثةٌ من الخبائث. فقال ابن عمر: إن كان النبيُّ ﷺ قاله فهو كما قال (٢٤/٦٤). (٢٤٢١)

٢٦٥١٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فُل لَا أَبِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَىٰ عُمَرَمًا عَلَى طَاعِرٍ يَطَعُمُهُ ، يعني: على آكل يأكله (٢) . (ز)

آلاً إلى ابنُ عطية (٣/ ٤٨٠ ـ ٤٨١): «هذه الآية نزلت بمكة، ولم يكن في الشريعة في زلك الوقت شيءٌ مُحَرَّم غير هذه الأشياء، ثم نزلت سورة المائدة بالمدينة، وزِيْدُ في المحرمات؛ كالمنخنقة، والموقوذة، والمتردية، والنطيحة. فإنَّ هذه وإن كانت في حكم الميتة فكان في النظر احتمال أن تلحق بالمذكيات؛ لأنها بأسباب وليست حتف الأنف. فلما بيَّن النصُ إلحاقها بالميتة كان زيادة في المحرمات، ثم نزل النص على رسول الله على يتحريم الحمر بوحي غير معجز، وبتحريم كل ذي ناب من السباع، فهذه كلها زيادات في التحريم».

وقال ابنُ كثير (١٩٤/٦): «قيل: معناه: لا أجد شيئًا مما حرَّمتم حرامًا سوى هذه. وقيل: معناه: لا أجد من الحيوانات شيئًا حرامًا سوى هذه. فعلى هذا يكون ما ورد من التحريمات بعد هذا في سورة المائدة وفي الأحاديث الواردة رافعًا لمفهوم هذه الآية، ومِن الناس من يسمي ذلك نسخًا، والأكثرون من المتأخرين لا يسمونه نسخًا؛ لأنَّه من باب رفع مباح الأصل».

وبنحو كلام ابن كثير **قال ابنُ تيمية** (١٠٩/٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبى حاتم ١٤٠٦/٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٥١٥/١٤ (٩٥٤٨)، وأبو داود ٥/٧٦٧ (٣٧٩٩)، وابن أبي حاتم ١٤٠٦/٥). قال الخطابي في معالم السنن ٤٤٨/٤: «ليس إسناده بذلك». وقال البيهقي في الكبرى ٥٤٧/٩ (١٩٤٣١): «هذا حديث لم يُرُوّ إلا بهذا الإسناد، وهو إسناد فيه ضعف». وقال في معرفة السنن والآثار ١٩٢/٥) (١٩٢٤٥): «إسناد غير قوي، وراويه شيخ مجهول». وقال ابن حجر في بلوغ المرام ٢/١٧١ (١٣٣٦): «إسناده ضعيف». وقال الألباني في الإرواء ١٤٤/١ (٢٤٩٣): «ضعيف».

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.

#### ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَتَةً ﴾

۲۹۵۱۸ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طریق عکرمة \_ أنَّ شاةً لسَوْدَة بنت زَمْعَة مات، فقالت: یا رسول الله، ماتت فلانة. تعنی: الشاة، قال: فغلولا أَخَدُتم مَسْكَها(۱). قالت: یا رسول الله، أنا خُدُ مَسْكَ شاةٍ قد ماتت؟ فقراً النبي ﷺ: فرَّفُل لا آَجْدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى عُحَرَّمًا عَلَى طَاعِرِ يَسْلَمُهُ إِلَّا أَن يَكُون مَيْتَةً ﴾، وإنكم لا تَظْعَمُونَه، وإنما تَدْبُغونه حتى تَتَغِعُوا به عن فأرسَلت إليها، فسَلَخَها، ثم دَبَعَته، فاتَخذت منه قربةً حتى تخرَقت عندها (۱۲). (۲۳٤/۱)

٢٦٥٧ - عن مجاهد بن جبر - من طريق إبراهيم بن أبي بكر - ﴿ وَلَمْ لَا أَجِدُ فِى مَا أُوحِى إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

٢٦٥٢١ ـ عن طاووس بن كيسان ـ من طريق ابنه ـ ﴿قُلُ لَاۤ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِىَ إِلَىٰٓ عُمُرَّمًا عَلَ طَاعِرِ يَطْمَمُهُۥ﴾ قال: ما يُؤكّل. قلت: في الجاهلية؟ قال: نعم، وكذلك كان يقول: ﴿إِلَاۤ أَن يَكُونَ مَيْـنَةً أَزْ دَمَا مَسْقُوعًا﴾(١٦). (ز)

## ﴿ أَوْ دَمَّا مَّسْفُوحًا ﴾

٢٦٥٢٢ ـ عن عائشة ـ من طريق القاسم بن محمد ـ قالت، وذكرت هذه الآية:

<sup>(</sup>١) المسك: الجِلْد. النهاية ١/ ٣٣١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحـَمد ١٥٦/٥ (٣٠٢٦)، وابن أبي حاتم ١٤٠٥/٥ ـ ١٤٠٦ (٨٠٠٣، ٨٠٠٥). وأخرجه البخاري ١٣٩/٨ (٢٦٦٨) مختصرًا دون ذكر الآية.

<sup>(</sup>٣) القَدّ: جلد السَّخْلة. النهاية (قدد).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٥/ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/٩.

﴿ أَوْ دَمَّا مَّسَّفُوحًا ﴾ ، قلت: وإنَّ البُّرْمةَ (١) لَيْرى في مائها الصُّفرة (٢). (ز)

٢٦٥٢٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿ أَوْ دَمَا مُسْفُومًا ﴾ ، قال: مُهراقًا (٣) . (٢/ ٢٣٥)

7797 عن عبد الله بن عباس – من طريق عكرمة – قال: كان أهل الجاهلية إذا ذبكوا أودَجوا (٤٠ الدابَّة، وأخذوا الدم، فأكلوه، قالوا: هو دمٌ مسفوح (٥٠). (٢٣٥٦) 7797 عن عكرمة، قال: جاء رجلٌ إلى عبد الله بن عباس، فقال له: آكُلُ الطَّحَالُ؟ قال: نعم، قال: إنَّ عامَّتَها دمٌ! قال: إنَّما حرَّم الله الدم المسفوح (١٠). (٢٣٦/٦)

٢٦٥٢٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: لا بأس بأكل الطّخال. ثم تلا: ﴿ وَلَا لَا يَعْدُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ

٢٦٥٢٧ \_ قال إبراهيم النخعي: لا بأس بالدم في عِرْق أو مُخّ، إلا المسفوح الذي تُعمّد ذلك (^). (ز)

٢٦٥٢٨ ـ عن حكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عمرو بن دينار ـ قال: لولا هذه الآية: ﴿ أَوْ دَمَا مَشْفُومًا ﴾ لاتّبَع المسلمون من العروق ما تَتَبَع منه اليهود (٩٠). (٢٣٦/٦)
 ٢٦٥٢٩ ـ عن أبي مِجْلَز لاحق بن حميد ـ من طريق عمران بن حُلَيْر ـ في الدم يكون في مَذْبح الشاة، أو الدم يكون على أعلى القِدْر، قال: لا بأس، إنَّما نُهِيَ عن

<sup>(</sup>١) البُرْمَة: القِدْر. النهاية (برم).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٦٣٥/٩، وابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٤٥١/١٠ (٢٠٢٣٥)، وابن أبي حاتم ١٤٠٧/٥.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٦٣٤، وابن أبي حاتم ١٤٠٦/٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) وَدَجَ الدابة: قطع وَدَجَها، وهو عِرْقٌ فِي العُنق يقطعه الذَّابح. اللسان (ودج).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٧/٥.

<sup>(</sup>٦) أخَرَجه ابنَ أَبِيَّ شبيةً ٨/٨٦، وابن أبي حاتم ١٤٠٦/، والبيهقي في سننه٧/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبى الشيخ.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه أبو نعيم في أخبار أصبهان ٢٠٠/٢، وعند ابن أبي حاتم ١٤٠٦/٥: عن عكرمة قال: جاء رجل إلى ابن عباس، فقال: آكل الطحال؟ قال: نعم. قال: إن عامتها دم؟ قال: إنما حرم الله الدم المسفوح.
 وذكره في الدر ٣٣/١٣٣.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٤/ ٢٠١، وتفسير البغوي ٣/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبدالرزاق ٢٠٠١، وسعيد بن منصور (٩٣٦ ـ تفسير)، وابن جرير ٩٣٤/٩، وابن أبي حاتم ٥/١٤٠٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

THE WAR THE SERVICE OF THE SERVICE O

الدم المسفوح<sup>(۱)</sup>. (٦/ ٢٣٦)

٢٦٥٣٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: حُرِّم الدم ما كان مسفوحًا، فأمَّا لحمٌ يُخالطُه الدم فلا بأسَ به (٢) . (٢٣٦/٦)

٢٦٥٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ دَمَّا مَسْفُومًا ﴾، يعني: يسيل (٣). (ز)

٢٦٥٣٢ \_ عن عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿أَوْ دَمَّا مَّسَفُومًا﴾، قال: المسفوح الذي يُهَرَاق، ولا بأسَ بما كان في العروق منها(٤٠). (٢٣٦/٦)

**٢٦٥٣٣ ـ** عن سفيان بن عيينة ـ من طريق أحمد بن حنبل ـ يقول في قوله: ﴿أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا﴾، المسفوح: العَبِيطُ<sup>(ه)</sup>. (ز)

## ﴿أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُۥ رِجْسُ﴾

٢٦٥٣٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عبًّاد بن منصور ـ قوله: ﴿أَوْ لَحْمَ غِنْرِهِ ﴾، قال: حرَّم الله الميتة، والدم، ولحم الخنزير (١٠). (ز)

٢٦٥٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْ لَحْمَ خِنْرِهِ فَإِنْدُهُ رِجْشُ﴾، يعني: إثماً (١)

## ﴿ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۗ ﴾

٢٦٥٣٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ فِسْقًا ﴾ يعني: معصية ﴿ أُمِلَ لِنَبْرِ اللَّهِ بِدِّ ﴾ يعنى: ذُبِح لغير الله (^^).

٢٦٥٣٧ ـ قال مالك بن أنس: ... والفسوق: الذبح للأنصاب ـ والله أعلم ـ، قال الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ وَالَ فِسْمَةُ أَمِلَ لِنَدِي اللهِ بِيدًا ﴾ (()

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣٤، وابن أبي حاتم ١٤٠٩/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.
 (٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢٢١، وابن جرير ٩/ ٦٣٤، وابن أبي حاتم ١٤٠٧/٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٧/٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٦/٥.

 <sup>(</sup>۷) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۹۹٥.
 (۹) الموطأ (ت: د. بشار عواد) ۲۲۲/۱ (۱۱۵۳).

## ﴿ فَمَن الشَّطْرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ ﴾

٢٦٥٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَن الشَّطْرَ ﴾ إلى شيء مما حرَّمْتُ عليه ﴿ غَيْرَ بَاخٍ ﴾ ليستحله في دينه، ﴿ وَلَا عَارٍ ﴾ يعني: ولا معتديًا لم يضطر إليه (١٠). (ز)

#### ﴿ ﴿ فَإِنَّ رَبُّكَ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴿ ﴿ ﴾

٢٦٥٣٩ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء \_ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ ﴾ يعني: لِما أُكِل من الحرام، ﴿ وَحِيدٌ ﴾ يعني: رحيمًا به إذ أَحلَّ له الحرام في الاضطرار (٢٠). (ز)
٢٦٥٤٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ ﴾ لأكله الحرام، ﴿ رَّحِيدٌ ﴾ به إذا رخص له في الحرام في الاضطرار (٣٠). (ز)

#### 🌞 أحكام متعلقة بالآية:

٢٦٥٤١ - عن ابن عمر، قال: نهى النبئ ﷺ عن لحوم الحُمُر الأهلية يومَ خير<sup>(٤)</sup>. (٢٣٨/١)

٢٦٥٤٢ ـ عن جابر بن عبدالله، قال: نهى النبيُ ﷺ يوم خيبر عن لحوم الحمر الأهلية، ورخَّص في لحوم الخيل (٥٠) (٢٣٨/١)

٢٦٥٤٣ ـ عن أبي ثعلبة الخُشَنِيِّ: أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن أكلِ كلِّ ذي نابٍ من السَّباع<sup>(١٦)</sup>. (٢٩٩/٦)

٢٦٥٤٤ ـ عن عبدالله بن عباس، قال: نهى رسول الله ﷺ عن كلِّ ذي ناب من

<sup>=</sup> هذا وقد تقدم تفصيل ذلك بما يغني عن إعادته في سورة البقرة [١٧٣] عند قوله تعالى: ﴿إِنَّا حَرَّمَ عَيْبَكُمُ النَّبِيَّةُ وَالْتُمْ وَلَنْمَ الْخِنْرِو وَنَا أُصِلَ بِهِ. لِيَثْيِ الْقُوْ﴾، وسورة المائدة [٣] في قوله تعالى: ﴿خَرْبَتَ عَلَيْكُمُ النَّبَيَّةُ وَالذُّمْ لَئُمْ الْخِنْرِو وَنَا أُولِنَّ لِنَبِّو اللَّهِ بِهِ.﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٥.

كذلك تقدم تفصيل ذلك بما يغني من إعادته عند تفسير الآية (٧٣) في سورة البقرة. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٩/٠.

<sup>(</sup>٤) أخرَجه البّخاري ٥/ ١٣٦ (٤٢١٧، ٤٢١٨)، ٧/ ٩٥ (٥٩٢١، ٥٥٢١)، ومسلم ٣/ ١٥٣٨ (٥٦١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٧/ ٩٥ (٥٥٠٠، ٥٥٢٤)، ومسلم ٣/ ١٥٤١ (١٩٤١). وأورده الثعلبي ٦/ ٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري ٧/ ٩٦ (٥٥٣٠)، ومسلم ٣/ ١٥٣٣ (١٩٣٢).

السّباع، وعن كلّ ذي مِخْلَبِ من الطير(١١). (١٣٩٦)

٢٦٥٤٥ \_ عن خالد بن الوليد، قال: غزَوتُ مع رسول الله ﷺ يوم خيبر، فأتتِ اليهود، فشكّوا أنَّ الناس قد أسرعوا إلى حظائرِهم، فقال رسول الله ﷺ: «ألا لا تَعِلُّ أموالُ المعامَدِين إلا بحقِّها، حرامٌ عليكم حَميرُ الأهلية، وخيلُها، وبغالُها، وكلُّ ذي يخلُب من الطير، (٢). (٢٢٩/٦)

٢٦٥٤٦ \_ عن جابر، قال: حرَّم رسول الله عَلَيْ يوم خيبر الحمُر الإنسية، ولحومَ البغال، وكلَّ ذي مِخْلَبٍ من الطير، وحرَّم المُجَثَّمَةُ (١٠) وكلَّ ذي مِخْلَبٍ من الطير، وحرَّم المُجَثَّمَةُ (١٠) والخُلسة، والنَّهبة (١٤) . (٢٣٩/١)

٢٦٥٤٧ ـ عن جابر بن عبداله: أنَّ النبيَّ ﷺ نهى عن أَكُلِ الهِرَّة، وأَكُلِ مُنها أَنَّ الرَّاء) (٢٤١/٦)

٢٦٥٤٨ ـ عن عبدالرحمن بن شِبْلِ: أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن أكل لحم

قال الدارقطني في السنن ١٨/٥ (٤٧٧١): «وهذا حديث ضعيف، وزعم الواقدي أنَّ خالد بن الوليد أسلم بعد فتح خيبر». وقال البيهقي في معرفة السنن والآثار ٩٣/١٤ (١٩٢٥٨): «فهذا حديث إسناده مضطرب، ومع اضطرابه مخالف لحديث الثقات». وقال ابن التركماني في الجوهر النقي ٣٣٨/٩: «ورجال هذا السند ثقات». وقال ابن حجر في التلخيص الحبير ٤/٣٧٤ (١٩٩٤): «حديث خالد لا يصح، فقد قال أحمد: إنه حديث منكر. وقال أبو داود: إنه منسوخ». وقال الألباني في الضعيفة ٣٧/٣٧٢ (٣٩٠٣): «ضعيف».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٣/ ١٥٣٤ (١٩٣٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۰/۲۸ ـ ۱۲ (۱۲۸۱۲)، ۱۹/۲۸ ـ ۲۰ (۱۲۸۱۸)، وأبو داود ۱۳۳/۶ (۲۸۰۳) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) المجتمة: كل حيوان ينصب ويرمى ليقتل، إلا أنها تكثر في الطير والأرانب وأشباه ذلك مما يجثم في الأرض، أي: يلزمها ويلتصق بها، وجتم الطائر جثومًا، وهي بمنزلة البروك للإبل. النهاية (جَثَمَ).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٢/ ٣٥٤ ـ ٣٥٥ (١٤٤٦٣) واللفظ له، والترمذي ٣٠٢/٣ (١٥٤٧) مختصرًا.

قال الترمذي: «حديث حسن غريب». وقال الهيثمي في المجمع ٥٧/٥ (٨٠٥٣): «رواه الترمذي باختصار، رواه الطبراني في الأوسط، والبزار باختصار، ورجالهما رجال الصحيح، خلا شيخ الطبراني عمر بن حفص السدوسي، وهو ثقة». وقال الألباني في الصحيحة ٢٣٨/٤: «ورجاله ثقات رجال مسلم، لكن عكرمة بن عمار صدوق يغلط».

<sup>(</sup>۵) أخرجه أبو داود ۳۵/۷ (۳۶۸۰)، والترمذي ۳/۱۳۰ (۱۳۲٦)، وابن ماجه ۳۹۵/۴ (۳۲۵۰) واللفظ له، والحاكم ۲/۰۶ (۲۲۲۲).

وفيه عمر بن زيد؛ قال الترمذي: «حديث غريب، وعمر بن زيد لا نعرف كبير أحد روى عنه غير عبد الراق». وقال الذهبي في عبد الرزاق». وقال الذهبي في التخيص: «عمد بن زيد واه». وقال الفهبي في التخيص: «عمر بن زيد واه». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٥/٥٠٥ (٤٧٢٣): «هذا إسناد ضعيف». وقال الألباني في الإرواء ٨/١٤): «هذا إصناد ضعيف».

وتنبق البقينية الماري

الضَّتِّ. (٢٤١/٦)

٢٦٥٤٩ ـ عن ابن عمر، قال: سُئِل النبيُّ ﷺ عن الضَّبِّ. فقال: «لستُ آكُلُه، ولا أُحرُّهُ» (٢ / ٢٤١/٦)

٧٦٥٥ \_ عن خالد بن الوليد: أنَّه دخل مع رسول الله ﷺ بيت ميمونة، فأتي بضَبِّ مخُوذِ<sup>(٣)</sup>، فأهوَى إليه رسولُ الله ﷺ بيده، فقال بعض النِّسوة: أخْبِروا رسول الله ﷺ بما يريدُ أن يأكُلَ. فقالوا: هو ضبٌّ، يا رسول الله. فرفَع يده، فقلتُ: أحرامٌ هو، يا رسول الله؟ قال: «لا، ولكن لم يكن بأرض قومي، فأجِدُني أعافُه». قال خالد: فاجتَررتُه، فأكلتُه، ورسول الله ﷺ ينظُرُ<sup>(٤)</sup>. (٢٤١/٦)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ٥/ ٦١٥ (٣٧٩٦).

قال البغوي في شرح السنة ٢٣٩/١١ (ليس إسناده بذاك، وقال الجوزقاني في الأباطيل والمناكير ٢/ ٢٦٩ - ٧٧ (٢٠٨): احديث منكر، وإسناده ليس بمتصل، وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ١٧٧ (١٠٩٧): «هذا حديث لا يصح، وإسماعيل بن عياش ضعيف، وقال الزيلعي في نصب الراية ١٩٥/٤: «قال الخطابي: ليس إسناده بذاك. وقال البيهقي: لم يثبت إسناده، إنما تفرد به إسماعيل بن عياش، وليس بعجة، وقال ابن حجر في الفتح ٩/ ٦٦٥: «بسند حسن». وأورده الألباني في الصحيحة ٥/ ٥٠٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٧/ ٩٧ (٥٥٣٦)، ومسلم ٣/ ١٥٤١، ١٥٤٢ (١٩٤٣).

<sup>(</sup>٣) المحنوذ: المشوي بالحجارة المحماة. لسان العرب (حنذ).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٧/ ٧١ (٥٣٩١)، ٧/ ٩٧ (٥٥٣٧)، ومسلم ٣/ ١٥٤٣ (١٩٤٥، ١٩٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٨/٦٣، والترمذي ٦٩/٣ (١٨٩٥)، وابن ماجه ٤/٣٨٤ (٣٢٣٥)، ٤/ ٣٨٥ (٣٢٢٧)، ٤/ ٩٦١ (٣٢٤٥).

قال الترمذي: «هذا حديث ليس إسناده بالقوي». وقال الجوزقاني في الأباطيل والمناكير ٢/ ٢٦٥ (٦٠٦): «هذا حديث باطل، وليس بصحيح». وقال ابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ١٧٣ ـ ١٧٣ (١٠٩٩): «وهذا لا يصح». وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٣/ ١٣٩ «إسناد حديثه ضعيف». وقال ابن حجر في التلخيص الحبير ٢١٨/٤: «ضعيف». وقال الصالحي في صبل الهدى والرشاد ٢١٨/٧: «وروى ابن أبي شبية =

**٢٦٥٥٢** ـ عن عبدالرحمن بن أبي عمار، قال: قلتُ لجابر: الضَّبُعُ، أصيدٌ هي؟ قال: نعم. قلتُ: أكُلُها؟ قال: نعم. قلتُ: أقاله رسول الله ﷺ؟ قال: نعم<sup>(١)</sup>. (٢٤٤/٦)

٣٦٥٥٣ \_ عن جابر بن زيد، قال: سألتُ البحرَ \_ يعني: عبدالله بن عباس \_ في رجل ذبح، ونسي أن يذكر. فتلا هذه الآية: ﴿ قُلُ لا آ أَمِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ عُرُمًا ﴾ (()

٢٦٥٥٤ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق عروة \_ قال: مَن يأكُلُ الغرابَ وقد سمًاه رسول الله ﷺ فاسقًا؟! والله، ما هو من الطيبات (٣٠٠). (٢٤٣/٦)

٢٦٥٥٥ \_ عن محمد بن علي ابن الحنفية \_ من طريق منذر \_ أنَّه سُئِل عن أكل الجِرِّيثِ<sup>(2)</sup>. فقال: ﴿ الْهُ الْهِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ هُرَّمًا﴾ الآية (٥٠ /٢٧٧)

٢٦٥٥٦ \_ عن أبي يعلى عن محمد ابن الحنفية، قال: سألتُه عن الطحال والجِرِّيِّ<sup>(1)</sup>. فتلا هذه الآية: ﴿فَل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِنَى عُرَمًا﴾ ((). (ز)

٧٦٥٥٧ \_ عن زيد أبي أسامة، قال: سألتُ سالِم [بن عبدالله بن عمر] =

٢٦٥٥٨ ـ والقاسم [بن محمد بن أبي بكر] عن كسب الحجام. فلم يريا به بأسًا،
 وتَلَوَا: ﴿ قُلُ لا ٓ أَبِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِرِ يَطْمَمُهُ ﴾ الآية (١).

٢٦٥٥٩ ـ عن عامر الشعبي: أنَّه سُئِل عن لحم الفيل، والأسد. فتلا: ﴿ قُل لَا أَجِدُ

= بسند ضعيف». وقال الشوكاني في نيل الأوطار ١٣٨/٨: «الحديث ضعيف».

- (١) أخرجه أحمد ٢٧/٧٧ (٥٦(٤١)، ٢٦/٢٣ (١٤٤٥)، ٢٣/٢٢ (١٤٤٥)، والترمذي ٢٠٠٧ (١) أخرجه أحمد ٢٠/٧٧ والترمذي ٢٠٠٧ ٣٥٧ (٨٦٧)، ٣٠٨ (٣٣٣)، وابن ماجه ٤/ ٣٧ (٢٨٣)، ٢٠٠٧ (٣٣٣)، وابن ماجه ٤/ ٣٥ (٣٣٣)، والن حبان ٢٠٨/٧ (٣٩٦٥)، والن حبان ٢٠٨/٧ (٣٩٦٥)، قال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وقال في العلل ص٢٥٧ (٥٠١) عن البخاري: «هو حديث صحيح». وقال المرابكة والمائكير ٢٦٢/٢ (٢٠٠): «هذا حديث حسن». وقال ابن الملقن في البدر المدير ٢٣٨/٣): «هذا الحديث صحيح». وقال الألباني في الإرواء ١٤٥/١) (٢٤٤٤): «صحيح».
  - (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٠٥.
  - (٣) أخرجه ابن ماجه (٣٢٤٨).
  - صححه الألباني (صحيح سنن ابن ماجه \_ ٢٦٢٨). (٤) الجرِّيث: ضرب من السمك، ويقال له: الجرِّيُّ. لسان العرب (جرث).
    - (٥) أخَرَجه ابن أبي شيبة ٨/ ٨٦، ١٤٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
      - (٦) ضرب من السمك. لسان العرب (جرث).
- (۷) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه ٣٦/٤ (٥٧٧٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٢/ ٣٦٥ (٢٤٨٥٢).
  - (A) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١١/١٦ (٢١٣٧٤).

فِي مَا أُوحِيَ إِلَيْ مُحَرَّمًا ﴾ الآية (١/ ٢٣٧)

## ﴿وَعَلَ ٱلَّذِينَ حَادُواً ﴾

٢٦٥٦٠ - عن مجاهد بن جبر - من طريق أبي بشر - قال: تَهَوَّدت اليهود يوم السبت<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٦٥٦١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم بيَّن ما حَرَّم على اليهود (٢). (ز)

# ﴿حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍّ ﴾

٢٦٥٦٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ في قوله: ﴿وَعَلَ اللَّذِينَ عَادُوا حَرَّمَنَا كَالْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَا

٢٦٥٦٣ \_ عن الضحاك بن مزاحم =

۲٦٥٦٤ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٦٥٦٥ \_ وعطاء الخراساني =

۲۲۵۶۲ ـ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٦٥٦٧ \_ وعن إسماعيل السدى =

۲٦٥٦٨ ـ وقتادة بن دعامة، نحو ذلك، وزاد فيه: والوز<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٦٥٦٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَعَلَ ٱلَّذِينَ
 هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُلْفَتِهُ، قال: هو البعير، والنعامة (٧)

٧٦٥٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن السائب ـ في قوله: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَــَادُواْ حَرَّمْنَا كُلِّ ذِي ظُفْرُكِ﴾، قال: كل شيء متفرق الأصابع، ومنه الديك، وفي

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠٩/٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٦٣٨/٩ مختصرًا، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٠.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤١٠. (٦) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤١٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٣٨/٩، والبيهقي في سُنَنه ١٠/٥٣. وعزاه ابن حجر في الفتح ١/٢٩٥ إلى ابن أبي حاتم. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وتنافئ التفسيد الملاف

لفظ: هو ليس الذي بمنفرج الأصابع (١). (ز)

٢٦٥٧١ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جُريج \_ ﴿حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُلْمُ ۗ ﴾ قال: كلَّ شيءٍ لم تُفَرَّجُ قوائمُه من البهائم، وما انفَرَج أَكَلتُه اليهود. قال: انفَلَت قوائمُ الدجاج والعصافير، فيهود تأكُلُه، ولم تُفرَجْ قائمة البعير؛ خفُّه، ولا خفُّ النعامة، ولا قائمةُ الوَزِّينةِ (٣٠)، فلا تأكُلُ اليهود الإبل، ولا النعام، ولا الوَزِّينة، ولا كلَّ شيءٍ لم تُفَرَّجُ قائمتُه كذلك، ولا تأكُلُ حمار الوحش (٣٠) (٢٤٥/٢)

٢٦٥٧٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿حَرَّتَنَا كُلَّ ذِى ظُلْقُرْۗ ﴾، قال: كان يُقال: هو البعير، والنعامة، في أشياءً<sup>(٤)</sup> من الطير، والجيتان<sup>(٥)</sup>. (٢٤٥/٦)

٢٦٥٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ ﴿كُلِّ ذِى ظُفْرُ ﴾، قال: الإبل والنعام، ظفر يد البعير ورجله، والنعام أيضًا كذلك، وحرم عليهم أيضًا من الطير البط وشبهه، وكل شيء ليس بمشقوق الأصابع (٦٠). (ز)

٢٦٥٧٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_: أمَّا ﴿كُلَّ ذِى ظُلْفُرْ ﴾ فالإبل، والنعام (٧).

٢٦٥٧ - عن حنش الصنعاني - من طريق ربيعة بن أبي سليم - في قول الله:
 ﴿ وَمَنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ إِنَّهُ الخنزير، والنعام، والبعير (^^. (ز)

٢٦٥٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَعَلَ الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا حَلَّ ذِى ظُلُوْ ﴾، يعني: الإبل، والنعامة، والوَزُّ<sup>(1)</sup>، والبط، وكل شيء له خُفَّ وظُفُر من الدوابِّ والطير، فهو عليهم حرام (١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٣٩/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤١٠/٠. وعزا السيوطي ٢٤٥/٦ إلى أبي الشيخ قوله: الديكُ منه.

<sup>(</sup>٢) الوزّينة: الإوزة. التاج (وزز).

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٣٠، وأخرجه ابن جرير ٩/٦٤٠. وعلقه ابن أبي حاتم ١٤١٠/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) كذًا في المطبوع من الدر ٦/ ٢٤٥، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣٩ بلفظ: وأشباهه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٣٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢٢١، وابن جرير ٩/ ٦٣٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٠.

<sup>(</sup>v) أخرجه ابن جرير ٦٤٠/٩. وعلقه ابن أبي حاتم ١٤١٠/٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٨١/١ (١٨٢).

<sup>(</sup>٩) الوَزُّ، لغةٌ فِي الإوَزِّ، وهو من طير الماء. تاج العروس (وزز).

<sup>(</sup>١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٥.

1VT 4

۲۲۵۷۷ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْد

٢٦٥٧٧ ـ عن عبدالملك ابن مُجرَيْع: ﴿حَرَّمْنَا كُلُّ ذِى ظُلْقُرْ﴾، قال: كلَّ شيءِ لم تُفْرَجْ قوائمُه من البهائم، وما انفَرَجَت قوائمُه أكلُوه، ولا يأكلون البعير، ولا النعامة، ولا البطَّ، ولا الوَزَّ، ولا حمار الوَحْش<sup>(۱)</sup>. (٢٤٥/١)

٢٦٥٧٨ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿وَعَلَى اللَّهِ إِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا

#### ﴿ وَيِنَ ٱلْبَعَرِ وَٱلْفَنَدِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَّا ﴾

٩٦٩٧٩ ـ عن جابر بن عبدالله: سمعتُ النبيَّ ﷺ قال: «قاتل اللهُ اليهودَ؛ لَمَّا حرَّم الله عليهم شحومَها جَمَلُوهُ(٣)، ثم باعوه، فأكلُوهاه(٤). (١/١٥٥٦)

• ٢٦٥٨٠ ـ عن أسامة بن زيد، قال: قال رسول الله ﷺ: العن الله اليهود؛ حُرِّمت عليهم الشحوم، فبَاعُوها، وأَكَلُوا أَثْمَانَها، (٥٠٠ (٢٤٦/١)

آ٢٤٣] أفادت الآثارُ الاختلاف في المراد بقوله تعالى: ﴿كُلِّ ذِى ظُفْرُ على قولين: أَحَدُهما: أَنَّ المراد به: كل ما لم يكن مشقوق الأصابع من البهائم والطير؛ كالإبل، والنعام، والإوزّ، والبط. وهذا قول ابن عباس، ومجاهد، وسعيد بن جبير، وقتادة، والسديّ، وغيرهم. والآخر: أنَّ المراد به: الإبل فقط. وهذا قول ابن زيد.

ورجَّحَ ابنُ جرير (٩/ ٦٤١) القولَ الأولَ استنادًا إلى عموم الآية، وقول الأكثر، وقال: 
قلأنَّ الله ـ جلَّ ثناؤه ـ أخبر أنه حرَّم على اليهود كلَّ ذي ظفر، فغير جائز إخراج شيء من 
عموم هذا الخبر، إلا ما أجمع أهل العلم أنه خارج منه. وإذ كان ذلك كذلك، وكان 
النعامُ وكلُّ ما لم يكن من البهائم والطير مما له ظفر غير منفرج الأصابع داخلًا في ظاهر 
التنزيل؛ وجب أن يُحكم له بأنه داخل في الخبر؛ إذ لم يأتِ بأن بعض ذلك غير داخلٍ في 
الآية خبرٌ عن الله ولا عن رسوله، وكانت الأمة أكثرها مُجْمِعٌ على أنه فيه داخلٌ ه.

وحكى ابنُ عطية (٣/ ٤٨٣) تضعيف التخصيص الذي قال به ابن زيد. وذكر أنَّ النقاش حكى عن ثعلب أنَّ كل ما لا يصيد فهو ذو ظفر، وما يصيد فهو ذو مخلب. وعلَّق عليه بقوله: الوهذا غير مُطَّرد؛ لأنَّ الأسد ذو ظفرا.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/٦٤٠.

<sup>(</sup>٣) جَمَلُوه: أذابوه واستخرجوا دهنه. النهاية (جمل).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٣/ ٨٤ (٢٢٣٦)، ٦/ ٥٧ (٤٦٣٣)، ومسلم ٣/ ١٢٠٧ (١٥٨١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٤/ ٢١٥ (٢١٤)، والدارقطني في العلل الواردة في الأحاديث النبوية ١/ ٧٨ (٦) واللفظ له.

۲۲۰۸۱ ـ عن عمر بن الخطاب، قال: قال رسول الله ﷺ: المعن الله اليهود؛ حُرِّمَت عليهم الشحوم، فبَاعُوها، وأَكَلُوا أَثْمانَها، (١/٤٦/١)

٢٦٥٨٣ \_ عن ابن عباس: أنَّ رسول الله ﷺ قال: العن الله اليهود \_ ثلاثًا \_؛ إنَّ الله حرَّم علي قوم أكلُوا أثمانَها، وإن الله لم يُحرِّمْ على قوم أكلُوا أثمانَها، وإن الله لم يُحرِّمْ على قوم أكلَ شيء إلا حرَّم عليهم ثمنَه (٣) . (٢٤١/٦)

٢٩٥٨٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿وَمِرِكَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْفَنَرِ حَرَّمَكَ عَلَيْهِمْ شُعُومُهُمَا ﴾: الثُّرُوبُ (٤) . ذُكر لنا: أنَّ نبي الله ﷺ كان يقول: ﴿قاتل الله اليهود ﴾ حرَّم اللهُ عليهم الثُّرُوب، ثم أكلوا أثمانها ﴿(٥) . (ز)

٢٦٥٨ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَمِن الْبَقَرِ وَالْفَسَرِ
 حَرَّمَتَ عَلَيْهِمْ شُحُومُهُمَا ﴾، قال: حرَّم الله عليهم التَّرْب، وشحم الكُلْيَتَيْن (٦٠) (٢٤٧/٣)

٢٦٥٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمِن اللَّهَ وَاللَّهَ مَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُخُومُهُمّا ﴾ ،
 وحرَّم عليهم الشحوم من البقر والغنم (٧) . (ز)

۲۲۰۸۷ ـ عن عبد الملك ابن جريج ـ من طريق حجاج ـ قال: إنَّما حرَّم عليهم التُرْبَ، وشحم الكُلْيَة، وكلَّ شحم كان ليس في عظم (١/ ٢٤٧/)

قال البزار في مسنده ٧/ ٥٩ (٢٦٠٨): (وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن أسامة إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد». وقال الخاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد» ولم يخرجاه». وقال الذهبي في التلخيص: (صحيح».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۳/ ۸۲ (۲۲۲۳)، ۱۷۰/۶ (۳٤٦٠)، ومسلم ۲/۱۲۰۷ (۱۵۸۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ۳/ ۸۲ (۲۲۲٤)، ۱۷۰/۶ (۳٤٦٠)، ومسلم ۳/ ۱۲۰۸ (۱۵۸۳).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٩٠/٤ (٢٢٢١)، ١٦/١٤ (٢٧٧٨)، ١٥/٥١ (٢٩٦١)، وأبو داود ٥٩/٥٥ (٣٤٨٨).
 قال ابن الملقن في تحفة المحتاج ٢٠٤/٢ (١١٧٧): «بإسناد صحيح». وقال الرباعي في فتح الغفار ٣/
 ١١٥٣ (٣٥٣٣): «ورجال إسناده ثقات».

<sup>(</sup>٤) الثُّرُوبُ: الشحم الرقيق الذي يُغَشِّي الكَرِش والأمعاء، الواحد: تُرْب. النهاية (ثرب).

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ۹/ ٦٤١.

 <sup>(</sup>٦) الكُليَتان، بالضم، من الإنسانِ وغيرِه من الحيوان: لحمتان حَمْراوانِ لازقتان بعَظْم الصُّلْبِ عند الخاصِرَتَيْن، في كُظْرَيْن من الشحم. تاج العروس (كلى). والأثر أخرجه ابن جرير ٢٤٢/٩، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٠.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٦٥٨٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله:
 ﴿ مَرْمَنَكَ عَلَيْهِمْ شُحُومُهُمَا ﴾، قال: إنَّما حرم عليهم الثُّرُوب والكُلْيَيْنَ (١ ) (ز)

#### ﴿ إِلَّا مَا حَمَلَتَ ظُهُورُهُمَا ﴾

٢٦٥٨٩ - عن عبدالله بن عباس - من طريق علي - في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْفَنَمِ مَنْ عَلَيْهِمْ شُخُومُهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا﴾، يعني: ما عَلِق بالظّهرِ من الشخم (٢). (٢٤٧/١)

٢٦٥٩٠ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم =

۲٦٥٩١ ـ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٥٩٢ - عن أبي صالح باذام - من طريق ابن أبي خالد - في قوله: ﴿إِلَّا مَا حَمَلَتُ طُهُورُهُمَا ﴾، قال: الأليةُ (٤٠). (٢٤٧/٦)

آفادت الآثارُ الاختلاف في الشحوم التي أخبر الله تعالى أنه حرَّمها على اليهود من البقر والغنم على الملاثة أقوال: أولها: أنَّها شحوم الثُّرُوبِ خاصَّةً [والثروب، جمع ثُرْب: وهو شحم غشي الكرش والأمعاء، رقيق]. وهذا قول قتادة. ثانيها: أنَّها كل شحم لم يكن مُختلطًا بعظم، ولا على عظم. وهذا قول ابن جريج. ثالثها: أنَّها شحم الثَّرْب والكُلَى. وهو قول السديّ، وابن زيد.

وذَهَبَ ابنُ جرير (٢٤٢/٩) إلى أنَّ المراد: كل شحم إلا ما استثني. استنادًا إلى العموم، والسنة، فقال: والصواب في ذلك من القول أن يقال: إنَّ الله أخبر أنه كان حرَّم على اليهود من البقر والغنم شحومهما إلا ما استثناه منها، مما حملت ظهورهما أو الحَوَايا أو ما اختلط بعظم، فكل شحم سوى ما استثناه الله في كتابه من البقر والغنم فإنه كان محرَّمًا عليهم. وبنحو ذلك من القول تظاهرت الأخبار عن رسول الله هي، وذلك قوله: قاتل الله اليهود، حُرِّمَت عليهم الشحوم فجملوها، ثم باعوها وأكلوا أثمانها».

(١) أخرجه ابن جرير ٢٤٢/٩، وقال: هكذا هو في كتابي عن يونس، وأنا أحسب أنه الكلي.

(٣) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٠.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٦٤٣/٩، وابن أبي حاتم ١٤١٠/٥، والبيهقي في سننه ٨/١٠. وعزاه السيوطي إلى
 ابن الميندر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٣/٩، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

وتفريح التهنية المادي

٢٦٥٩٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_: أمَّا ﴿مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُمَاۤ﴾ فالأَلناتُ(١). (ز)

٢٦٥٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: استثنى ما أحل لهم من الشحوم، فقال: ﴿إِلَّا مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُمَا ﴾. يعنى: ظهور البقر، والغنم، والأكتاف، والأليُّة(٢). (ز)

#### ﴿ أَوِ ٱلْحَوَاكِ آ﴾

٢٦٥٩٥ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ أَلِوَ ٱلْحَوَاكِ ٓ ﴾: هو المِبْتُرُ<sup>(٣)</sup>. (٢٤٧/٦)

٢٦٥٩٦ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء \_ ﴿ أَوِ ٱلْحَوَاكِآ ﴾، قال: الْمَباعِر ( أ ) . ( ز ) ٢٦٥٩٧ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿ أَوَ ٱلْحَوَاكِآ ﴾، قال: الْمَباعِر (٥) . (٢٤٧/٦)

٢٦٩٩٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ ٱلْحَوَاكِمَ ﴾: المِبْعَرُ، والمَرْبِضُ (٦). (ز)

٢٦٥٩٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جويبر ـ في قوله: ﴿أَوِ ٱلْعُواكِـ)﴾، قال: المرابضُ، والمباعر (٧٠). (٢٤٧/٦)

- (١) أخرجه ابن جرير ٩/٦٤٣. وعلَقه ابن أبي حاتم ١٤١٠/٥.
  - (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.
- (٣) أخرجه ابن جرير ٩/٦٤٤، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٠، والبيهقي في سننه ٨/١٠. وعزاه السيوطي إلى
   ابن المنذر.
  - والمبِّقرُ ـ بكسر الميم، وفتحها ـ: مِكان البَّعر من كل ذي أربع، والجمع: المباعر. لسان العرب (بعر).
    - (٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٠ ـ ١٤١١.
- (٥) تفسير مجاهد ص٣٣٠، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٤. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٤١٠ ١٤١١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٤.
- (٧) أخرجه ابن جرير ١٤٥/٩، وابن أبي حاتم ١٤١١/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وابن المنذر.
   (٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٥، كما أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١١/٥ من طريق علي بن الحكم، ثم قال: =

<sup>=</sup> والألَّيَةُ: طرف الشاة. النهاية (ألا).

1VV &-

۲٦٦٠١ \_ عن مقاتل بن حيان، مثل ذلك (١). (ز)

٢٦٦٠٢ ـ عن أبي صالح باذام، في قوله: ﴿ أَوِ ٱلْعَوَاكِمَا ﴾، قال: المِبْعُو<sup>(٢)</sup>. (٢٤٧/٦)

٢٦٦٠٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ أَوِ ٱلْعُوَاكِ آ﴾، قال: البيع (٢) . (ز)

٢٦٦٠٤ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ أَوِ ٱلْعَوَابِيَا ﴾، قال: المباعر<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٦٠٥ \_ عن عطاء الخراساني =

۲۶۲۰۳ ـ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

۲۹۹۰۸ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم من طريق ابن وهب قال:
 ﴿المُوَاكِمَ)
 المرابض التي تكون فيها الأمعاء، تكون وسَطّها، وهي بنات اللَّبن (۱٬ ۱۲۵۸)
 وهي في كلام العرب تُدْعَى: المرابض (۱٬ ۱۲۵۸)

#### ﴿ أَوْ مَا آخَتَكُطُ بِمَظْمِ ﴾

٢٦٦٠٩ ـ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿ أَوْ مَا آخَتَلَطَ مِنْظُرِكِ ، قال: الأَلْيَةُ ؛

آذِتَهَ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٨٥) أنَّ ﴿ ٱلْحَوَابَآ﴾ معطوف على ما في قول: ﴿ إِلَّا مَا حَمَلَتَ﴾، فهي في موضع نصب عطفًا على المنصوب بالاستثناء، ثم ذكر أنَّ البعض قال بعطفها على الشحوم. وانتقله مستندًا لظاهر لفظ الآية، فقال: ﴿ وعلى هذا تدخل ﴿ أَلْحَرَابَآ﴾ في التحريم، وهذا قولٌ لا يعضده اللفظ ولا المعنى، بل يدفعانه.

<sup>=</sup> وخالفه عبيد بن سلمان عن الضحاك فقال: يعني بالثروب: غير البطون.

<sup>(</sup>١) علُّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١١.

 <sup>(</sup>۲) علقه ابن أبي حاتم ١٤١٠/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٤٥، وعبدالرزاق ٢/ ٢٢١ من طريق معمر. وعلقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٠،

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/٦٤٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤١٠، ١٤١١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٠، ١٤١١. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٧) بنات اللَّبَن: ما صغّر من الأمعاء. لسان العرب (بنو).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/٦٤٦، وابن أبي حاتم ١٤١١/٥ من طريق أصبغ.

اخْتَلَط شحم الألْية بالعُصْعُص<sup>(۱)</sup> فهو حلال، وكلُّ شحم القوائم والجنب والرأس والعين والأذن يقولون: قد اختلَط ذلك بعظم. فهو حلال لهم، إنما حرَّم عليهم التَّرْبَ، وشحم الكُلْيَة، وكلَّ شيءٍ كان كذلك ليس في عظم<sup>(۱۲</sup>. (۲٤٨/٦)

٢٦٦١ - عن الضحاك بن مُزاجِم - من طريق جُوَيبِر - في قوله: ﴿ أَوْ مَا الْخَلَطَ 
 بَطْلِحِ ﴾، قال: ما أُلزق بالعظم (٣) (٢٤٧/٦)

٢٦٦١١ ـ عن أبي صالح باذام ـ من طريق ابن أبي خالد ـ في قوله: ﴿أَوْ مَا آخَتَلَطَ يُعَظّرُ﴾، قال: الشَّحْم<sup>(٤)</sup>. (٢٤٧/٦)

٢٦٦١٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿أَوْ مَا آخَتَلَطَ بِمِطْرِّ﴾: فما كان من شحم على عظم<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲٦٦١٣ ـ عن مقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٦١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْ مَا آخَتَكَاكَ مِن الشحم ﴿ مِتَظْمِرُ ﴾، فكلُّ هذا
 حلال لهم، وحُرِّم عليهم شحوم الكُلْيتين، والثُرُوبُ (\*). (ز)

٣٦٦١٥ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿أَوْ مَا آخَتَلَطَ مِسْطَرُ﴾، قال: شحم الألية بالمُضعُص، فهو حلال، وكل شيء في القوائم والجنب والرأس والعين قد اختلط بعظم، فهو حلال(٨٠). (ز)

## ﴿ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلَيْقُونَ ﴿ ﴾

٢٦٦١٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ وَاللَّهُ جَرَبْتُهُ مِ بِغَيِهِمٌ ﴾ ،
 قال: إنّما حرّم الله ذلك عليهم عقوبة ببغيهم ، فشدّد عليهم بذلك ، وما هو بخيث (٩) . (٢٤٨/٦)

<sup>(</sup>١) العُصْعُصُ والمَصْعَصُ: أَصل الذُّنَبِ. لسان العرب (عصص).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم / ١٤١١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٤٦/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤١١٥. (٦) علَّمه ابن أبي حاتم ١٤١٥/٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه أبن جرير ١٤٦/٩.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/٩، وابن أبي حاتم ١٤١١/٥ كلاهما بلفظ: إنَّما حرَّم ذلك عليهم عقوبة ببغيهم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

۲۹۲۱۷ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّهُ التحريم ﴿ جَرَبْنَهُ مِ بِهَ بِهِمْ ﴾ يعني: عقوبة بقتلهم الأنبياء، وبصد مع معن سبيل الله، وبأكلهم الربا، واستحلالهم أموال الناس بالباطل، فهذا البغي، ﴿ وَإِلَّا لَمَدِيثُونَ ﴾ بذلك (١). (ز)

٢٦٦١٨ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكيْر بن معروف ـ في قوله: ﴿ ذَلِكَ جَرَبْنَاتُهُ مَ
 بِبَغْبِیمُ ﴾، يقول: باستحلالهم ما كان الله حرَّم عليهم (١٠). (ز)

٢٦٦١٩ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا

# ﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُلُهُ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٢٦٦٢٠ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿ وَإِن كَا اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّال

٢٦٦٢١ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: كانت اليهودُ يقولون: إنَّما حرَّمه إسرائيل فنحن نُحَرِّمُه. فذلك قوله: ﴿ وَإِلَا كَنَّبُوكُ فَقُل رَّيُّكُمُ ﴾ الآية (٥٠). (٢٤٩/٦)

٢٦٦٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: هذا ما أوحى الله إلى نبيه ﷺ أنَّه مُحَرَّم؛ منه على المسلمين، ومنه على اليهود، فقال كفار العرب للنبي ﷺ: فإنَّك لم تُصِب. يقول الله: ﴿فَإِن كُنَّهُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُهُ وَلَا يَحْرَلُهُ مِلْت رحمتُه كلَّ شيء، لا يعجل عليكم بالعقوبة، ﴿وَلَا يُرَدُّ بَأَسُهُ ﴾ يقول: عذابه إذا جاء الوقت على مَن كذَّب بما يقول ﴿عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِينِ ﴾ يعني: كفار العرب (أ). (ز)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١١٤/٤، ١٤١٢/٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٤٧/٩.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٣٣٠، وأخرجه ابن جرير ٩/٦٤٨، وابن أبي حاتم ١٤١٢/٥. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٤٨/٩، وابن أبي حاتم ١٤١٢/٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٥ ـ ٥٩٦.

## ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ اَشْرَقُواْ لَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا اَشْرَكْنَا وَلَا ءَابَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن ثَقَيْم كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِيرَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا ۚ قُلْ هَلْ عِندَكُمْ مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ۗ إِن تَنَبِّمُونَ إِنَّا الظَّنَ وَإِنْ أَنْشُرُ إِلَّا تَعْرُصُونَ ﴿ اللَّهِ عَرْصُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ

٣٦٦٢٣ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ قوله: ﴿ لَوْ شَآةَ اللهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَم

٢٦٦٢٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَمْوُلُ اللَّذِينَ أَشَرُوا لَوْ شَيَاءً وَاللَّهُ عَدْاً وَاللَّهُ عَدْاً اللَّهِ عَرْمٌ هذا. يَعنون: البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام<sup>(٢)</sup>. (٢٤٩/٦)

٢٦٦٢٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿سَيَعُولُ اللَّيْنَ أَشَرُواْ ﴾ مع الله آلهة ، يعني: مشركي العرب: ﴿لَوْ شَآءَ اللهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلاَ ﴾ أشرك ﴿ اَلَاكُونَا وَلاَ حَرَّمَنَا بِن ثَوَيْ ﴾ يعني: العرب والأنعام، ولكنَّ الله أمر بتحريمه، ﴿ كَذَلِكَ ﴾ يعني: هكذا ﴿ كُتُبَ ٱللِّينَ مِن مَيْلِهِمْ ﴾ من الأمم الخالية رسلَهم، كما كذَّب كفارُ مكة بمحمد ﷺ ﴿ حَتَى ذَاتُوا بَأْسَنَا ﴾ يعني: عذابنا، ﴿ قَلْ مَلْ عِندَكُم بِنْ عِلْمِ تَتُحْرِجُوهُ لَنا ﴾ يعني: بيانًا من الله بتحريمه فتبينوه لنا، يقول الله: ﴿ إِن تَنْقِدُونَ إِلَّا الظَّنَ رَإِن أَنتُمْ إِلَّا غَرْصُونَ ﴾ الكذب (٣) إنتاها. ( ز )

# ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآةً لَهَدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ ۞﴾

٢٦٦٢٦ ـ عــن عـكــرمــة مــولــى ابــن عــبــاس: ﴿فُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُنَّبُهُ ٱلْبَالِغَلُّهُ، قــال:

<u>٣٤٣٩ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٨٦) أن بعض المفسرين قال: إن هذه المقالة من المشركين على</u> جهة الاستهزاء. وانتقده بقوله: ﴿وهذا ضعيف﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥٠، وابن أبي حاتم ١٤١٢/٥ مختصرًا.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٣٠، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥٠، وابن أبي حاتم ١٤١٢/٥، والبيهتي في الأسماء والصفات (٣٧٨). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٩٦/١.

السلطان (١) . (٢٥٠/٦)

٢٦٦٢٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ قال: لا حُجَّة لأحد
 عصى الله، ولكن لله الحجة البالغة على عباده. وقال الله: ﴿فَاتَوْ شَاءَ لَهَدَنكُمْ أَجْمِينَ ﴾ [الأبياء: ٢٣] (ز)

٢٦٦٢٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْ ﴾ لهم، يا محمد: ﴿ فَيْلُو الْخُبَنَةُ الْبَائِنَةُ فَلَوَ شَاآهَ لَهُمَ الْجَمِينَ ﴾ لدينه " . (ز)

#### # آثار متعلقة بالآية:

٢٦٦٢٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق طاووس ـ أنَّه قيل له: إنَّ ناسًا يقولون: ليس الشرُّ بقدر. فقال ابن عباس: بيننا وبين أهل القدر هذه الآية: ﴿ مَنَهُ مُنَ أَشَرَكُنا ﴾ إلى قوله: ﴿ قُلْ فَيْلَةِ اَلْمُنَجَّةُ أَلْكِلِمَةٌ فَلَوْ شَكَةً لَمَيْكِمَةٌ أَلْكِلْمَةٌ فَلَوْ شَكَةً لَمَيْكُمْ أَجْمَيِنَ ﴾ والعجزُ والكَيْسُ من القَدَر (٤٠). (٢٤٩/٦) مَنْ لَهُ لَكُمْ أَجْمَيِنَ ﴾ (١٤٤٩) عن على بن زيد، قال: انقطَعت حُجَّةُ القدرية عند هذه الآية: ﴿ قُلْ فَلِلّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

# ﴿ فَلَ مَلُمَ شُهُدَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ بَشْهُدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَزَّمَ مَنذًا ﴾

٢٦٦٣١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿اَلَٰذِينَ يَشْهَدُوكَ أَنَّ اَلَهُ حَرَّمَ هَدُلُمُّ﴾، قال: البحائِرَ، والسَّوائب<sup>(٦)</sup>. (٢٠٠/٦)

٢٦٦٣٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قوله: ﴿ مَلْمُ شُهَدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهدون أَنَّ الله حرَّم هذا مما يَشْهدُون أَنَّ الله حرَّم هذا مما

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/٣٥٣، وابن أبي حاتم ١٤١٣/٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (٢٠٠٧٣)، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٢ ـ ١٤١٣ كلاهما دون آخره،
 والحاكم ٢/٣١٧، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٨٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جُرير ٩/ ٢٥٦، وابن أبي حاتم ١٤١٣. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

حَرَّمت العرب، وقالوا: أمرنا الله به. قال الله لرسوله: ﴿فَإِن شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَكُ مَعَهُمْ (١٠/٦) . (١/ ٢٥٠)

٢٦٦٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ هَلْمَ شُهَدَآءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُوكَ أَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ هَندًّا ﴾ الحرث، والأنعام(٢). (ز)

## ﴿ فَإِن شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَكُ مُعَهُمُّ وَلَا تَنَّيعُ أَهْوَآهُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِتَايَنِتَنا وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴿ ﴾

٢٦٦٣٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِن شَهِـدُوا ﴾ أنَّ الله حرمه ﴿ فَكَلَا تَشْهَكُمْ مَعَهُمُّ ﴾ يأمر نبيه ﷺ أن لا يصدق قولهم، ﴿ وَلَا تَنَّبِعُ أَهْرًا مَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايِنِنَا ﴾ يعني: القرآن الذى فيه تحليل ما حرموا، ﴿وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ يعنى: لا يُصَدِّقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال، ﴿و﴾ الذين ﴿هُم بِرَبِّهِمْ يَقْدِلُونَ﴾ يعنى: يُشركون<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿ فَلَ تَمَالُوا أَنْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمٌّ أَلَّا تُشْرُكُوا بِهِ شَيْعًا ﴾

٢٦٦٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْ تَكَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلِيَكُمْ عَلِينَكُمْ ﴾ يقول: تعالوا حتى أقرأ ما حرَّم عليكم: ﴿ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ. شَيْئًا ﴾ مِن خلقه (١٠). (ز)

#### ﴿ وَيِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَدَنَّا ﴾

٢٦٦٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَبِأَلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۗ ﴾، يعني: برًّا بهما (٥). (ز) ٢٦٦٣٧ ـ عن مقاتل بن حيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ في قول الله: ﴿وَبِالْوَلِلَيْنِ إِخْسَنَاكُ، قال: قولوا صِدقًا فيما أمركم به، وفيما أمركم به من حقّ الوالدين<sup>(١)</sup>. (ز)

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥٥، وابن أبي حاتم ١٤١٣/٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٩٦. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبى حاتم ١٤١٤/٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١.

# ﴿ وَلَا نَقَنُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَقِ غَنُ زُرُفُكُمْ وَإِيَّاهُمَّ ﴾

٢٦٦٣٨ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿وَلَا نَقْنُلُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

۲٦٦٣٩ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ في قوله: ﴿ تِنَ إِمَالَتُهُ ، يعنى: من خشية فقر (٢) . (ز)

٢٦٦٤ - عن قتادة بن دعامة - من طريق شيبان بن عبدالرحمن - ﴿وَلَا تَقْتُلُوا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٢٦٦٤١ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَانَكُم تِنَ إِمَانَ ﴾، قال: الإملاق: الفقر (٤)

٢٦٦٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تَقْنُلُوٓا أَوْلَدَكُم ﴾ يعني: دفن البنات وهُنَّ أَرْنُكُم وَإِيّاهُم ﴾ (٥). (ز)

٣٦٦٤٣ \_ عن عبد الملك ابن جُريْج \_ من طريق حجاج \_ قوله: ﴿ مِنْ إِمَلَتُكُ ﴾، قال: شياطينهم يأمرونهم أن يَبدوا أولادَهم خيفة العَيْلَة (١٠) . (ز)

[١٤٣٠] ذكر ابنُ مطية (٣/ ٤٩١) أنَّ الإملاق: «الفقر وعدم المال... يقال: أملق الرجل إذا افتقر». ونسبه لابن عباس وغيره، ثم علَّق بقوله: «ويشبه أن يكون معناه: أمْلق، أي: لم يبق له إلا الملق، كما قالوا: أثرَبَ إذا لم يبق له إلا التراب، وأَرْمَلَ إذا لم يبق له إلا المرل». ثم نقل أقوالًا أخرى، فقال: «والمَلق: الحجارة السود. واحدته: مَلْقَة، وذكر منذ بن سعيد أنَّ الإملاق: الإنفاق، ويقال: أمْلَق ماله، بمعنى: أنفقه، وذُكِرَ أنَّ عليًّا قال لامرأة: أمْلقي من مالك ما شنت. وذكر النقاش عن محمد بن نعيم الترمذي أنَّه: السرف في الإنفاق، وحكى أيضًا النقاش عن مُؤرِّج أنه قال: الإملاق: الجوع، بلغة لخم».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٢٥٨/٩، وابن أبي حاتم ١٤١٤/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥٨ من طريق سعيد، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٥٨/٩. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٩٦٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٥٩.

## ﴿وَلَا تَقَـٰرَبُوا ٱلْفَوَحِثَنَ مَا ظَلَهَرَ مِنْهَمَا وَمَا بَطَنَ ۖ ﴾

٢٦٦٤٤ ـ عن عمران بن حصين: أنَّ رسول الله على قال: ﴿ أَرَأَيتُم الزاني والسارق وشارب الخمر، ما تقولون فيهم؟ ، قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: ﴿ هُنَّ فواحش، وفيهنَّ عقوبة (١٠٤/٦). (٢٥٤/٦)

٢٦٦٤٥ ـ عن أبي حازم الرهاويّ: أنَّه سبع مولاه يقول: كان رسول الله 義 يقول:
 ١٩٠١ الناس من الفواحش، (٢٠) ( ١٠٥٥)

٢٦٦٤٦ عن عبدالله بن عباس - من طريق سعيد بن جبير - في قوله: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا الْمُؤَا الْمُؤَا الْمُؤَا الْمُؤَا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: نكاح الأمهات والبنات، ﴿وَمَا بَطَنَ ﴾ قال: الزّنا(٢٠). (٥٠/١)

۲٦٦٤٧ ـ عن سعيد بن جبير، نحو شطره الأول<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲٦٦٤٨ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري =

۲٦٦٤٩ ـ ومحمد بن قيس، نحو شطره الثاني(٥). (ز)

۲۶۲۰۰ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ في قوله: ﴿وَلَا تَقَـرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَـرَ مِنْهَـا﴾ قال: العلانية، ﴿وَمَا بَطَرَبُّ﴾ قال: السِّرْ<sup>(۱)</sup>. (۲۰٤/٦)

۲٦٦٥١ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

(۱) أخرجه الحارث في مسنده ١٧٦/ (٢٩)، والطبراني في الكبير ١٤٠/١٨ (٢٩٣)، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٥ (٨٠٦١)، ١٤٦٥ ـ ١٤٦١ (٣٥٥٨) واللفظ له.

قال البيهقي في السنن الكبرى ٣٦٤/٨ (١٦٩٠١): «تفرَّد به عمر بن سعيد الدهشقي، وهو منكر الحديث، وإنما يعرف من حديث النعمان بن مرة مرسلًا،. وقال الهيثمي في المجمع ١٠٣/١ (٣٨٤): «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله ثقات، إلا أنَّ الحسن مُذلِّس وعنعته.

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٥ (٨٠٦٢)، ٥/ ١٤٦٩ (٨٤٠٨).

قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص١٥٦٤ (٣): فلم أجد له أصلًا». وقال الشوكاني في الفوائد المجموعة ص١٥ (١٦): فقال في المختصر: لم يوجد، وقال الفتني في تذكرة الموضوعات ص٦٣: فلم يوجده.

- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥ ـ ١٤١٧. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.
- (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤١٦. وعزاه ابن حجر في الفتح ٨/٣٠٢ إلى ابن جرير.
  - (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤١٧/٥
  - (٦) عزاه السيوطّي إلى ابن المنذر. وأخرج ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥ شطره الثاني.

۲٦٦٥٢ ـ وقتادة بن دعامة =

٢٦٦٥٣ ـ وإسماعيل السُّدِّيّ =

٢٦٦٥٤ ـ وعطاء الخراساني =

٢٦٦٥٥ ـ والربيع بن أنس، نحو شطره الثاني<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٦٥٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق على بن أبي طلحة ـ ﴿وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنُّهُ، قال: كانوا في الجاهلية لا يَرون بالزِّنا بأسًا في السِّرِّ، ويَسْتَقبحُونه في العلانية، فحرَّم الله الزِّنا في السر والعلانية<sup>(٢)</sup>. (٢٥٤/٦)

۲٦٦٥٧ \_ عن علي بن حسين =

۲۹۲۰۸ \_ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٦٦٥٩ ـ وأبى صالح باذام =

٢٦٦٦٠ ـ وقتادة بن دعامة =

٢٦٦٦١ ـ وإسماعيل السُّدِّيّ =

٢٦٦٦٢ ـ وعطاء الخراساني =

۲٦٦٦٣ ـ والربيع بن أنس، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٦٦٤ ـ عن علي بن حسين ـ من طريق عمرو بن ثابت، عن أبيه ـ ﴿وَلَا تَقْـَرُبُوا ٱلْفَوَحِثَنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۖ ﴾، قال: ما بطن: نكاح امرأة الأب(٤). (ز)

٢٦٦٦٥ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿ ٱلْفَرَحِثُ ﴾،

يعني: الزِّنا<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٦٦٦٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق خُصَيف ـ ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَرَحِثَنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَّ﴾ قال: ما ظهر: جمع بين الأختين، وتزويج الرجل امرأة أبيه من بعده، ﴿وَمَا بَطَنُّ ﴾: الزنا(٦). (ز)

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٠، وابن أبي حاتم ١٤١٦/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه. (٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٤١٧/٥.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٥/٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٦١/٩، وابن أبي حاتم ١٤١٦/٥ بلفظ: ﴿أَمَّا ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾ فقوله: ﴿وَلَا لْنَكِمُواْ مَا نَكُمَّ مَابَآؤُكُمُ ﴾ [النساء: ٢٢]، وقوله: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَكِينِ﴾ [النساء: ٣٧]».

٢٦٦٦٧ ـ عن مجاهد بن جبر في قوله: ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾ نكاح الأمهات(١). (ز) ٢٦٦٦٨ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عيسى بن أبي حفصة \_ يقول في قوله: ﴿ وَلَا تَشْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَيِّ ﴾، قال: ﴿مَا ظَهَرَ﴾: الخمر. ﴿وَمَا بَطَيِّخٍ﴾: الزنا<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٦٦٦٩ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيدبن سليمان ـ قوله: ﴿وَلَا تَقْـرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنُّ ﴾: كان أهل الجاهلية يَسْتَسِرُّون بالزنا، ويرون ذلك حلالًا ما كان سِرًّا، فحرَّم الله السِّرُّ منه والعلانية، ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾ يعني: العلانية، ﴿وَمَا بَطَنَ ۗ﴾ يعنى: السر<sup>٣١</sup>. (ز)

٢٦٦٧٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عثمان بن غياث ـ في قوله: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: ظلم الناس، ﴿وَمَا بَطَنُّ ﴾ قال: الزِّنا، والسرقة (١/٥٥٧)

٢٦٦٧١ \_ عن الضحاك بن مزاحم =

٢٦٦٧٢ ـ وإسماعيل السُّدِّي، نحو ذلك(٥). (ز)

٢٦٦٧٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفِرَحِشَ مَا ظَهُمَ مِنْهَا وَمَا بَطَنُّ ﴾، قال: سِرّها، وعلانيتها(٦). (٢٥٤/٦)

٢٦٦٧٤ \_ عن محمد ابن شهاب الزهري \_ من طريق يونس \_ في قوله: ﴿الْفَوَحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾، قال: العُريُّ، وكانوا يطوفون بالبيت عُراة<sup>(٧)</sup>. (ز)

٧٦٦٧٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَحِثَنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنِّهُ: أمَّا ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾ فزواني الحوانيت، وأما ﴿مَا بَطَنَ﴾ فما خفی<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٦٦٧٦ ـ عن محمد بن قيس ـ من طريق أبي معشر ـ في قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَقَـٰرَيُواْ ٱلْفَوَحِشَ﴾، قال: كانوا يمشون حول البيت عُراة<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه ابن حجر في الفتح ٨/ ٣٠٢ إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٠٥. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥ ـ ١٤١٧. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ. (٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٦/٥.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبى حاتم ٥/ ١٤١٥.

٢٦٦٧٧ ـ عن يحيى بن جابر ـ من طريق سليمان بن سليم ـ قال: بلغني: أنَّ من الفواحش التي نهى الله عنها في كتابه تزويجُ الرجل المرأة، فإذا نَفَضَتْ له ولدَها طلَّقها من غير ريبة (١٠). (٦/ ٢٥٥٥)

٢٦٦٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَحِثَى عِني: الزنا؛ ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ يعني: السِّفاح علانية، ﴿وَمَا بَطَنَ ۗ عني: الزَّنا في السِّر، تتخذ الخليلَ فيأتيها في السِّرً". (ز)

۲٦٦٧٩ ـ عن معمر بن راشد، في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْـرَبُواْ ٱلْفَوَحِثَنَ مَا ظَهَـرَ مِنْهَـكَا وَمَـا بَطَرَــُ ﴾، قال: سرها، وعلانيتها (٣٤٣١٣٠٠. (ز)

# ﴿ وَلَا نَقْنُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَيَّ ﴾

٢٦٦٨٠ عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لا يَعِلَّ دمُ امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنّي رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة، (ز)

٢٦٦٨١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿وَلَا نُقْتُلُواْ

العَدِّ رَجِّع ابنُ جرير (٦٩/٩٥)، وابنُ عطية (١٣/ ٤٩١) استنادًا إلى دلالة العموم قول قتادة من طريق سعيد أنَّ معنى: ﴿مَا ظَهَـرَ مِنْهَا وَمَا بَطَرَتْ ﴾، أي: علانيتها وسرها؛ لكون النهي عامًّا عن جميع أنواع الفواحش، ولأنَّ ﴿ظَهَـرَ﴾ و﴿بَكَانَ﴾ حالتان تستوفيان أقسام ما جُعلَتْ له من الأشياء.

وبين ابنُ جرير أنَّ مَن خصَّص المعنى ببعض الفواحش ليس بمدفوع صحته، غير أنه انتقله بقوله: «أنَّ دليل الظاهر من التنزيل على النهي عن ظاهر كلِّ فاحشةٍ وباطنها، ولا خبرَ يَقْطَع العذر بأنَّه عُنِي به بعضٌ دون جميع، وغير جائزٍ إحالة ظاهر كتاب الله إلى باطنٍ إلا بحجةٍ يجب التسليم لها». ووافقه ابنُ عطية مُبيِّنًا أنَّ هذا التخصيص «لا تقوم عليه حجة، بل هو دعوى مُجَرَّدة».

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٧.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤١٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٩/٥ (٦٨٧٨)، ومسلم ٣/ ١٣٠٢ ـ ١٣٠٣ (١٦٧٦) واللفظ له.

التَّفْدَ يعني: نفس المؤمن ﴿ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ ﴾ قتلَها ﴿ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ (١٠ ، ٢٥٥٠) ٢٦٦٨٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا تَقْنُلُوا النَّفْدَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ ﴾ قتلها ﴿ إِلَّا الْمَقْبُ اللهِ عَدَى الإسلام، فهذا الحق (١٠). (ز)

# ﴿ذَٰلِكُورُ وَصَّنكُم بِهِۦ لَعَلَكُو نَسْقِلُونَ ﴿ ﴾

٢٦٦٨٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَكُرُ وَ صَنكُم بِدِ لَتَلَكُو ﴾ يعني: لكي ﴿ تَقَوْلُونَ ﴾ أنّه لم يُحَرِّم إلا ما ذكر في هذه الآيات الثلاث، ولم يُحَرِّم البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام<sup>(٣)</sup>. (ز)

﴿ وَلَا نَفَرَبُوا مَالَ الْيَتِيدِ إِلَّا بِالَّتِي هِمَ أَحْسَنُ حَنَّى يَبْلُمُ أَشُدَّةً وَأَوْفُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْفِسْطِّ لَا تُكْلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ وَإِنَّا فُلْتُدُ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا فُرْقٌ وَمِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُواْ ذَائِكُمْ وَصَنَّكُمْ بِدِ لَمَلَكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْم

#### 🇱 نزول الآية:

۲۹۲۸ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: لَمَّا نزلت: ﴿وَلَا لَمُوالُمُ اللّٰهِ عَلْمَا لَهُ مُلْدُهُ لَقَرَبُوا المَّالَ المَّامَ يَفْسُدُهُ وَلَا الْمَالُم يُفْسُدُهُ وَاللّٰحُم يُنتِنُ، فذكروا ذلك للنبي ﷺ؛ فنزلت: ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانَكُمُ وَاللّٰهُ يَمْلُمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللللِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٧/٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٧/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ١٤٠/٥) (٣٠٠٠) واللفظ له، وأبو داود ٤٩٣/٤ (٢٨٧١)، والنسائي ٢٥٦/٦ (٢٦٦٩)، والحاكم ١١٣/٢ (٢٤٩٩)، ٢٠٦/٢ (٣١٠٣)، ٢٣١/٢ (٢١٨٤)، ٢٤٨/٣ (٣٢٨٩)، وابن جرير ٢٩٩/٢، ٣/٧٠١ \_ ٧٠٢، وابن أبي حاتم ٢/٩٥٥ (٢٠٨١)، ١٤١٨/٥ (٨٠٧٩). وأورده الثعلبي ٢/١٥٣.

قال الحاكم ١١٣/٢: (هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه.

### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْكِتِيدِ

٢٦٦٨٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق الثوري ـ في قوله: ﴿وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ
 ٱلۡيَتِيرِ﴾، قال: لا تُقرضُ منه (١٠). (٢٥٦/٦)

۲٦٦٨٦ \_ عن عبدالله بن عمر \_ من طريق نافع \_، مثله<sup>(٢)</sup>. (٢٥٦/٦)

۲۲۲۸۷ \_ عن عكرمة مولى أبن عباس \_ من طريق الحكم بن أبان \_ ﴿وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْكِيْرِهُ، قال: ليس له أن يَلْبَسَ من مالِه قَلَنْسُوة، ولا عِمامة، ولكن يدُه مع يده (۳) . (۲۷/۲۹)

٢٦٦٨٨ \_ قال عامر الشعبي: مَن خالط مال اليتيم حتى يُفضِل عليه فليخالطه، ومَن خالطه ليأكل منه فليدعه حتى يبلغ أشده (ث). (ز)

٢٦٦٨٩ ـ عن أبي إسحاق [السَّبِيعي] ـ من طريق شريك ـ في قوله: ﴿وَلَا نَقْرُبُواْ مَالَ ٱلۡيَٰيۡدِ إِلَّا بِالَّتِي مِیۡ اَحْسَنُ﴾، قال: لا يشتري منه شيئًا، أحسبه الوصي<sup>(٥)</sup>. (ز)

## ﴿ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾

• ٢٦٦٩ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_ ﴿ وَلَا نَقْرُبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ، قال: التّجارة فيه (١٠)

٢٦٦٩١ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق سَلِيط بن بلال \_ في قوله: ﴿وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ الْكَبِيرِ إِلَّا بَالْتِي مِن أَحْسَنُ ﴾، قال: يُبتّغى لليتيم في ماله (٧). (٢٥٦/٦)

٢٦٦٩٢ \_ عن عطية بن سعد العوفي \_ من طريق فضيل بن مرزوق \_ في قوله: ﴿وَلاَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (۱٦٤٨١). (۲) أخرجه عبدالرزاق (١٦٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤١٨/٦ من طريق عمارة بلفظ: في مال اليتيم: يدك مع أيديهم، ولا تتخذ منه قلنسوة، وابن أبي حاتم ١٤١٨/٥. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٢٠٤/٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٨/٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٢.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ١٦٢/١١ (٢١٧٩١)، وابن جرير ٦٦٢/٩ وزاد:
 ولا يأخذ من ربحه شيئًا، وابن أبي حاتم ١٤١٨/٥ ـ ١٤١٨.

ووروع التقييد المالات

نَقْرَبُوا مَالَ اَلْیَتِیمِ اِلَّا بِاَلَتِی هِیَ آحَسَنُ﴾، قال: طَلَب التجارة فیه، والربح فیه<sup>(۱)</sup>. (۲۰۲۹۳) ۲۲۲۹۳ ـ عن إسماعیل السُّدِّیِّ ـ من طریق أسباط ـ ﴿وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ اَلْیَتِیمِ اِلَّا بِاَلَتِی هِیَ آخَسَنُ﴾: فلیُنَمِّر ماله<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٦٦٩٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِي إِلَّا بِالَّتِي مِنَ أَحْسَنُ ﴾: إلا لِيُتَمِ لليتيم ماله بالأرباح (٣). (ز)

٢٦٦٩٥ \_ عن الحسن بن صالح \_ من طريق أبي غسان \_ في هذه الآية: ﴿وَلَا نَشْرَهُوا مَالَ لَيْتَرِهُوا مَالَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ

٢٦٦٩٦ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_ في قوله: ﴿ وَلَا نَفْرُهُمْ مَالَ الْلَيْنِيدِ إِلَّا بِالْمَعْرُوفَ إِن الْمَعْرُوفَ إِن الْمَتَعْنَى فلا يأكل بالمعروف إِن الْمُتَعْنِينَ فلا يأكل، قال الله: ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًا فَلَيْمَا كُلُ اللهِ عَنْكَ اللهُ عَنْ الكِسُوة. فقال: لم يذكُرِ الله كِسوة، وإنما ذكر الأكل (٥٠) (٢٩٦٨)

## ﴿حَنَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ

٢٦٦٩٧ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ ﴿أَشُدَّهُ ﴾، قال: ثلاث وثلاثون (١٠). (ز)

۲٦٦٩٨ \_ عن مجاهد بن جبر =

۲٦٦٩٩ ـ وقتادة بن دعامة، نحو ذلك<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٦٧٠٠ قال أبو العالية الرياحي: ﴿ عَنَّ يَلُغُ أَشُدَّتُهُ اللَّهَ عَنى يعقل، وتجتمع وتَّات (ز)

٢٦٧٠١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿ مَنَّى يَبَلُغَ أَشُدُمُۗ﴾،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٨/٥. (٢) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٢.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٧/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٩/٥.

<sup>(</sup>٥) أحرجه ابن جرير ٩/٦٦٣، وابن أبي حاتم ١٤١٩/٥.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن أبي حاتم ١٤١٩/٥. أخرَجه ابن أبي حاتم ١٤١٩/٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ٢٠٤/٤، وتفسير البغوي ٣/٢٠٤.

قال: ثماني عشرة سنة (١). (ز)

۲۲۷۰۲ ـ قال يحيى بن يعمر: بلوغ الحُلُم (۲). (ز)

۲۲۷۰۳ \_ قال الضحاك بن مزاحم: عشرون سنة (٣). (ز)

٢٦٧٠٤ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبان ـ في قوله:
 ﴿أَشْدَمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

٢٦٧٠٥ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مُجالِد ـ في قوله: ﴿ عَنَّ بَبُلُغَ أَشُدَّهُ ﴾، قال: الأشدُّ: الحُلُم، إذا كُتبتْ له الحسنات، وكُتبتْ عليه السيئات (٥٠). (٢٥٧/١)

 $Y7V^{-1}$  عن الحسن البصري \_ من طريق منصور \_ ﴿ أَشُدُتُهُ ، قال: أربعون (1). (ز)  $Y7V^{-1}$  عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ مَّنَّ يَلِنُهُ أَشُدُتُهُ ، قال: أما ﴿ أَشَدُتُهُ فَالاَنُونَ سنة ، ثم جاء بعدها : ﴿ مَنَّ إِذَا كَالَمُ النِّكَاعُ ﴾ [النساء:  $\Gamma_1^{(V)}$ . (ز)

٢٦٧٠٨ عن زيد بن أسلم من طريق ابنه عبدالرحمن قال: الأشدُّ: الحُلُم (^^).
 ٢٥٧/٦)

٣٦٧٠٩ ـ عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن ـ من طريق عمرو بن الحارث ـ أنَّه كان يقول في هذه الآية: الأشدُّ: الحُلُم؛ لقوله: ﴿وَآتِنَّوْا ٱلْمِنْتَىٰ حَقَّ إِذَا بَلَعُوا التِّكَاحَ﴾ [النساء: ٦](٩). (٢/٧٧)

٢٦٧١ - عن محمد بن قيس - من طريق أبي معشر - في قوله: ﴿ عَنَّ يَبْلُغُ أَشْدَمُّ ﴾ ،
 قال: خمس عشرة سنة ١٠٠٠ (٢٥٧٦)

۲۲۷۱۱ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: الأشد: ما بين الثمانية عشر سنة إلى ثلاثين سنة (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٩/٥ ـ ١٤٢٠. (٢) تفسير الثعلبي ٢٠٤/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٣/ ٢٠٤. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٤، وابن أبي حاتم ١٤١٩/٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١٩/٥.

<sup>(</sup>٧) أخرَجه ابنَ جَرَير ٩/ ٦٦٤، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٠.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٤. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ١١٠ (٢١٦)، وابن جرير ٢٦٤/٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤١٩. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٠/٥.

<sup>(</sup>١١) تفسير الثعلبي ٢٠٤/٤، وتفسير البغوي ٣/ ٢٠٤.

وفيرق التفسيد المأثق

٢٦٧١٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ عَنَى يَبَلْغُ آشُدَدُ ﴾، يعني: ثماني عشرة سنة (١). (ز) ٢٦٧١٣ \_ عن الليث بن سعد \_ من طريق ابن وهب \_ قال: يقولون: الأشدُّ: الحلم، لهذه الآية: ﴿ عَنَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْهُمُ رُسُلًا﴾ [النساء: ٦]. قال: الأشد: الحُلُم، والحيضة (١). (ز)

۲۲۷۱٤ \_ قال مالك بن أنس \_ من طريق ابن وهب \_ قال: بلغني: أنَّ ما بين ثلاث سنين إلى تسع سنين، وقد طُرِح يوسف وهو غلام<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۲۷۱۵ \_ قال مالك بن أنس \_ من طريق ابن وهب \_ ﴿ عَنَّ يَبَلُغَ أَشُدَمُهُ ، قال: الحُلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلُم (١٤) الحَلْم (١٤) ال

## ﴿وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِيُّ

٢٦٧١٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ في قول الله: ﴿ بِٱلْقِسَوْ ﴾ ، قال: يعنى: بالعدل<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٦٧١٧ ـ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْلِهُ، يعني: بالعدل<sup>(١)</sup>. (١٥٨/٦)

آتِتَا قال ابنُ عطية (٤٩٣/٣ بتصرف): «وقال ربيعة، والشعبي، ومالك فيما روي عنه، وأبو حنيفة: بلوغ الأشد: البلوغ، مع أن لا يثبت سفه. وحكى الزجاج عن فرقة: ثمانية عشرة سنة، وضعَّفه، ورجح البلوغ مع الرشد. والفقه ما رجح الزجاج، وهو قول مالك، ثم رجَّح قولهم مستندًا إلى مناسبة الموضع، فقال: «وهذا أصحُ الأقوال وأليقُها بهذا الموضع».

وانتقد ابنُ كثير (٦/ ٢١٥) قول مَن قال إنَّه: ثلاثون، أو أربعون، أو ستون سنة، فقال: اوهذا كله بعيد هاهنا».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٧/١٩٥.

 <sup>(</sup>۲) جامع عبدالله بن وهب \_ تفسير القرآن ۲/۲۱ (۳۵۶).

<sup>(</sup>٣) جامع عبدالله بن وهب ـ تفسير القرآن ٢/١٣٢ (٢٥٩).

 <sup>(</sup>٤) جامع عبدالله بن وهب ـ تفسير القرآن ٢/ ١٣٢ (٢٥٩)، وأخرجه ابن جرير ٩/ ٦٦٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤١٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٠. (٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٦٧١٨ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح - ﴿ إِلْقِسَلِّ ﴾: بالعدل(١٠). (ز)

## ﴿ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾

٢٦٧٢١ ـ عن سعيد بن المسيب، قال: تلا رسول الله ﷺ: ﴿وَزَائِوُا ٱلْكَيْلُ وَالْمِيْرَانَ إِلْقِسْطِّ لَا تُكِيِّفُ نَنْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ﴾، فقال: "مَن أَرْفَى على يديه في الكيل والميزان، والله يعلمُ صحة نيتِه بالوفاء فيهما؛ لم يُؤاخَذ». وذلك تأويل: ﴿وُسْمَهَا ﴾ (٤٠/ ٢٥٧)

۲۲۷۲۲ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿لَا تُمْكُنُ نَفْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ﴾، قال: هم المؤمنون، وسّع الله عليهم أمر دينهم، فقال: ﴿مَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي اللِّينِ مِنْ حَرَبُحُ [الحج: ۷۸]<sup>(۵)</sup>. (ز)

۲۲۷۲۳ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق عطاء بن دینار \_ في قوله: ﴿لَا ثُكِلْفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾. یعنی: إلا طاقتها(۱). (۲۸۷۸)

¥٢٦٧٢ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ ﴿لَا ثُكِلِفُ نَنْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ۗ﴾: إلَّا ما عبلت لها<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٦٧٢٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لا تُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسَمَهَا ﴾، يقول: لا نُكلفها من العمل إلا طاقتها(٨). (ز)

٢٦٧٢٦ \_ عن سفيان الثوري \_ من طريق فضيل بن عياض \_ في قوله: ﴿ لا تُكِلُّفُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٦٦٥. (٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٧/١.
 (٤) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣٦٤/٣ ـ.

قال ابن كثير: «هذا مرسل غريب». وقال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ٤/ ٢٥٤: «بسند ضعيف من مرسل سعيد بن المسيب».

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٠/٥.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٠/٥ وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>۷) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٠.
 (۸) تفسير مقاتل بن سليمان ١٧٧٥.

نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾، قال: أداء الفرائض(١). (ز)

# ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَٰنَ ﴾

٢٦٧٢٧ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْقُنُّهُ، يعني: ولو كان قرابتك فقلْ فيه الحقَّ (١٠/ ٢٥٨٨) ٢٦٧٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذَا قُلْتُدُ قُاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْقُنُّهُ، يعني: أولي قربي، إذا تكلمتم فقولوا الحق، وإن كان ذو قرابتك فقل فيه الحق (٢) (ز) ٢٦٧٢٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿وَإِذَا فَلَمُ مَا عَرْلُواْ هُوا الحقّ (١٠/ ٢٥٨٨)

## ﴿ وَبِهَ لِهِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ﴾

٣٦٧٣ - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن دينار - في قول الله تعالى: ﴿وَيَهَمْ لِ اللَّهِ إِذَا عَهَدَدُمْ ﴾ [النحل: ﴿وَيَا عُوْلَ مِهْ لِ اللَّهِ إِذَا عَهَدتُمْ ﴾ [النحل: ١٩]، وقوله: ﴿وَلَا نَفْضُوا الْأَيْنَ بَعَد تَعْليظها والنحل: ١٩]، يعني: بعد تغليظها وتشديدها (٥). (ز)

۲۲۷۳۱ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهِمَهْ لِللَّهِ أَوْوُأَ ﴾ فيما بينكم وبين الناس (٢٥٣٣٠). (ز)

٢٤٣٣ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٩٣) احتمالين في معنى: ﴿وَهِمَهُـ لِ اللَّهِ﴾: الأول: ﴿أَن يُراد: جميع ما عهده الله إلى عباده، والثاني: ﴿أَن يُراد به: جميع ذلك، مع جميع ما انعقد بين إنسانين، ويضاف إلى ذلك العهد إلى الله من حيث قد أمر بحفظه والوفاء به».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٦٩/٩، وابن أبي حاتم ١٤٢١، وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٤٢٠،

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٧.

# ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِ لَعَلَّكُوْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾

٢٦٧٣٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ ذَالِكُمْ وَمَنَكُمْ بِهِ لَمَلَكُونَ يعني: لكي ﴿ وَلَاكُونَ ﴾ في أمره ونهيه (١٠). (ز)

## أثار متعلقة بالآية:

٢٦٧٣٣ \_ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: «يا معشر التُجَّار، إنَّكم قد وُلِيتُم أمرًا هلكَتْ فيه الأمم السالفة قبلكم؛ المكيال والميزان، (٢/ ٢٥٨)

﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّتِهُوا ۚ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِكِ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٦٧٣٤ \_ عن الأعمش: في قراءة عبدالله [بن مسعود]: (وَهَـذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا)("). (ز)

### 🗱 تفسير الآية:

٣٦٧٣٠ ـ عن ابن مسعود، قال: خطَّ رسولُ الله ﷺ خطًّا بيده، ثم قال: «هذا سبيلُ الله مستقيمًا». ثم خطَّ خطوطًا عن يمين ذلك الخط، وعن شماله، ثم قال: «وَأَنَّ هَا صِرَطِى «وهذه السُّبُلُ، ليس منها سبيلٌ إلا عليه شيطانٌ يدعو إليه. ثم قرأ: ﴿وَأَنَّ هَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَّيْمُو أَ وَلَا تَنْهُوا السُّبُلُ فَافَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلٍ المِنهِ اللهِ المُناسِقِيمًا فَاتَعْتُوا السُّبُلُ فَافَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلٍ المِنهُ (٢٥٩١٨)

٢٤٣٤ ذكر ابن عطية (٣/ ٤٩٥) هذا الحديث، ثم علَّق بقوله: ﴿وهذه الآية تَعُمُّ أهلَ ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٣/ ٧٤ \_ ٧٥ (١٢٦٠).

قال الترمذي: «هذا حديث لا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث حسين بن قيس، وحسين بن قيس يضعف في الحديث. وقد روي هذا بإسناد صحيح عن ابن عباس موقوقًا». وقال البيهقي في الكبرى ٦/٣٥ (١١١٦٦): «أسنده أبو على حنش، ووقفه غيره من وجه آخر عن ابن عباس».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٣١٦/١.

وهي قراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ٢٥٤/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٧/٧٠٧ ـ ٢٠٨ (٤١٤٢)، ٧/ ٤٣٦ (٤٤٣٧)، واللفظ له، وابن حبان ١/١٨٠ (٦)، =

٢٦٧٣٦ ـ عن جابر بن عبدالله، قال: كُنّا جلوسًا عند النبيِّ ﷺ، فخطَّ خطًّا هكذا أمامَه، فقال: «هذا أمامَه، فقال: «هذا أمامَه، فقال: «هذا سبيل الله». وخطَّين عن شماله، وقال: «هذا سبيل الشيطان». ثم وضَع يدَه في الخطَّ الأوسط، وتلا: ﴿وَإَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبُوهُ ﴾ الآية (١٠) ( (٢٩٩/١))

٣٦٧٣٧ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق أبان - أنَّ رجلًا سأله: ما الصراط المستقيم؟ قال: تركنا محمد ﷺ في أذناه، وطرَفُه الجنة، وعن يمينه جَوَادُ<sup>(٢١)</sup>، وعن شماله جَوادُّ، وثمَّ رجال يَدْعُون مَن مَرَّ بهم، فمَن أخَذ في تلك الجوادِّ انتهَتْ به إلى النار، ومَن أخَذ على الصراط المستقيم انتهى به إلى الجنة. ثم قرأ ابن مسعود: ﴿وَانَّ هَذَا مِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّعُونُ ﴾ الآية (٢٠٠/١)

٢٦٧٣٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ قوله: ﴿ فَأَلَيْمُوهُ وَلاَ تَنَهُوا أَلْكِنُ وَلاَ لَنَفَرَّهُوا فِيدُ ﴾ [الشورى: تَنَهُوا أَلْكِنُ وَلاَ لَنَفَرَّهُوا فِيدُ ﴾ [الشورى: ٢٦]، ونحو هذا في القرآن، قال: أمر الله المؤمنين بالجماعة، ونهاهم عن الاختلاف والفُرقة، وأخبرهم أنَّه إنَّما هلك من كان قبلهم بالمِراء، والخصومات في دين الله (ن).

٢٦٧٣٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عطية العوفى ـ ﴿ وَلَا تَنَّيِعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾،

== الأهواء، والبدع، والشذوذ في الفروع، وغير ذلك من أهل التعمق في الجدل، والمخوض في الكلام، هذه كلها عرضة للزلل، ومظنة لسوء المعتقد.

<sup>=</sup> والحاكم ٢/ ٢٦١ (٢٩٣٨)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ١١٢ (٩٣٥)، وابن جرير ٢٧١/٩، وابن أبي حاتم ١٤٢٧/ (٨١٠٢)، والثعلمي ١٢١/١.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال البزار في مسنده ٢٥١/٥): «وهذا الكلام قد روي عن عبدالله من غير وجه نحوه أو قريبًا منه. وقال الهيثمي في المجمع ٢٧/٧ (١١٠٠٥): «رواه أحمد، والبزار، وفيه عاصم بن بهدلة، وهو ثقة، وفيه ضعف».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٢٣/٢١\$ ـ ٤١٨ (١٥٢٧٧)، وابن ماجه ٨/١ (١١)، وابن أبي حاتم ١٤٢١/٥ (٨١٠١)، وفيه مجالك.

قال الحاكم ٣٤٨/٢ (٣٤٤١) عند حديث ابن مسعود: "وشاهده لفظًا واحدًا حديث الشعبي، عن جابر من وجه غير معتمد». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٢٠٨/٦ (٥٦٩٥): "مجالد ضعيف». وقال في مصباح الزجاجة ٢/٦ (٥): همذا إسناد فيه مقال من أجل مجالد بن سعيد».

<sup>(</sup>٢) الجَوَادُّ: الطرق، واحدها: جادة، وهي سواء الطريق ووسطه. النهاية (جَدَدَ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٢٣/١، وابن جرير ٩/ ٦٧١، وابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣٦٢/٣ ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧٠.

قال: الضلالات<sup>(۱)</sup>. (۲٦٠/٦)

• ٢٦٧٤ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نجيح - في قوله: ﴿ وَلَا تَنَّبِعُوا اَلسُّبُلَ ﴾ ، قال: البدّع، والشُّبُهات (٢٠) ( ٢٠٠/١)

٢٦٧٤١ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَلَنَ هَلَا صِرَعِلى مُسْتَقِيمًا قَاتَبِهُوٓ وَلا تَنْبِهُوا الشَّبِلَ اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ونهيه ﴿ مِرَطِى مُسْتَقِيمَا ﴾ يعني: ﴿ وَأَنَّ هَذَا ﴾ الذي ذُكِر في هذه الآيات مِن أمر الله ونهيه ﴿ مِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ يعني: دينًا مستقيمًا ؛ ﴿ فَالَّيْمُوا ُ وَلَا تَلْيَمُوا السُّبُلَ عِمني: طرق الضلالة فيما حَرَّمُوا ؛ ﴿ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِينَ ﴾ يعني: فيُضِلّكم عن دينه (٤٠). (ز) طرق الضلالة فيما حَرَّمُوا ؛ ﴿ وَفَلَقُرَقَ بِكُمْ عَن طريق ابن وهب في قوله: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَيْمُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِينَ ﴾ قال: سبيله الإسلام، وصراطه الإسلام، نهاهم أن يتبعوا السبل سواه، ﴿ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِينَ ﴾ : عن الإسلام، (٥). (ز)

# ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ إِلَّهُ الْمُ

٢٦٧٤٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ لَمُلَكُمُ مَنَتْقُونَ ﴾، قال: لعلكم تطبعوه (٦). (ز)

٢٦٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ. لَمَلَّكُمْ يَعِني: لكي ﴿ تَنْقُونَ﴾ (١٠). (ز)

#### النسخ في الآيات:

٢٦٧٤٦ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق عبدالله بن قيس ـ قال: هُنَّ الآيات

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧٠، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٢.

 <sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٣٦١، وأخرجه الدارمي في سننه ١٨٦١ (٢٠٩)، وابن جرير ٦٠٧١، وابن أبي حاتم ١٤٢٢، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ. ﴿ ٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٩٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧١، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٢ من طريق أصبغ بن الفرج.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٢.
 (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٠.

المحكمات؛ قوله: ﴿قُلْ تَكَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلِيَكُمُّ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ. شَيْئًا﴾ ثلاث آيات<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٦٧٤٧ ـ قال عبدالله بن عباس: هذه الآيات محكمات في جميع الكتب، لم ينسَخْهُنَّ شيء، وهُنَّ مُحَرَّمات على بني آدم كلهم، وهُنَّ أُمُّ الكتاب، مَن عمل بِهِنَّ دخل الجنة، ومَن تركهنَّ دخل النار<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٦٧٤٨ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: هؤلاء الآيات التي أوصى بها من محكم القرآن (٣). (ز)

٢٦٧٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: هذه الآيات المحكمات لم يَنسَخُهُنَّ شيء من جميع الكتب، وهُنَّ مُحْكَمَاتٌ على بني آدم كُلِّهم (٤). (ز)

## أثار متعلقة بالآيات:

۲۲۷۰ ـ عن عبادة بن الصامت، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ اللّٰهِ حَلَى مَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّٰهِ الْآيات الشلاث؟ . ثم تلا: ﴿ وَأَنْ تَكَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ ﴾ إلى ثلاث آيات، ثم قال: ﴿ فَمَن وَفَى بِهِنَّ فَأَجْرُه على الله ، ومَن انتَقَص منهنَّ شيئًا فَادْرَكه الله في الدنيا كانت عقوبته ، ومَن أخَّره إلى الآخرة كان أمرُه إلى الله ؛ إن شاء فأدْرَكه الله في الدنيا كانت عقوبته ، ومَن أخَّره إلى الآخرة كان أمرُه إلى الله ؛ إن شاء آخَدُه ، وإن شاء عفا عنه ، (٥) . (١/ ٢٥١)

٢٦٧٥١ ـ عن سلمة بن قيس الأشجعي، قال: قال رسول الله على في حِجَّة الوداع: «ألا إنَّما هي أربع: لا تُشْركوا بالله شيئًا، ولا تَقْتُلُوا النفس التي حرَّم الله إلا بالحق، ولا تَرْنُوا، ولا تَشْرِقُوا». فما أنا بأشحَّ عليهنَّ مني إذ سبعتُهنَّ من رسول الله على (١٠/٥٠٠). (١/٥٠٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٦٦٧ دون قوله: ثلاث آيات، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢٠٥/٤، وتفسير البغوي ٣/٢٠٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٦٨/٩.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٧/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٢٤٨/٣ (٣٢٤٠)، وابن أبي حاتم ١٤١٧ ـ ١٤١٨ (١٠٠٧).
 قال الحاكم: قطأ حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ٣١٪ ٣٢٤ (١٨٩٩٠) واللفظ له، والحاكم ١٩٩١ (٣٠٣).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. وقال الهيثمي في المجمع ١٠٤/١ (٣٨٨): «رواه الطيراني في الكبير، ورجاله ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٤/ ٣٥٤ (١٧٥٩): «وهذا إسناد صحيح».

٢٦٧٥٢ - عن عبدالله بن مسعود - من طريق علقمة - قال: مَن سرَّه أَن ينظر إلى وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه فليقرأ هؤلاء الآيات: ﴿قُلُ تَمَالُوا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ تَنْقُونَ﴾ (١٠) . (٢٠٠/٦)

٣٦٧٥٣ ـ عن على بن أبي طالب ـ من طريق ابن عباس ـ قال: لَمَّا أَمَر الله نبيَّه ﷺ أن يَعْرِضَ نفسَه على قبائل العرب خرَج إلى مِنَّى، وأنا معه وأبو بكر، وكان أبو بكر رجَّلًا نَسَّابةً، فوقَف على منازلهم ومضاربهم بمِنَّى، فسلَّم عليهم، فَردُّوا السلام، وكان في القوم مفروق بن عمرو، وهانئ بن قَبيصة، والمثنى بن حارثة، والنعمان بن شَريك، وكان أقربَ القوم إلى أبي بكر مَفْروق، وكان مفروق قد غلَب عليهم بيانًا ولسانًا، فالْتَفَتَ إلى رسول الله عليه، فقال له: إلامَ تدعو، يا أخا قريش؟ فتقدُّم رسول الله ﷺ، فجلس، وقام أبو بكر يُظِلُّه بثوبه، فقال النبيُّ ﷺ: ﴿أَدْعُوكُم إِلَى شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّى رسول الله، وأن تُؤووني وتَنْصُروني وتَمْنَعُوني حتى أُؤَدِّي عن الله الذي أمرني به، فَإِنَّ قريشًا قد تَظاهرت على أمر الله، وكذَّبتْ رَسُولُه، واستغنت بالباطل عن الحق، والله هو الغنى الحميد). قال له: وإلامَ تَدْعو أيضًا، يا أخا قريش؟ فتَلا رسولُ الله ﷺ: ﴿قُلُ تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُّ عَلِيَكُمُّ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِـ شَيْئًا﴾ إلى قوله: ﴿تَنَّقُونَ﴾. فقال له مفروق: وإلامَ تدعو أيضًا، يا أخا قريش؟ فواللهِ، ما هذا من كلام أهل الأرض، ولو كان من كلامهم لعَرَفْناه. فتلا رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْمَدُّلِ وَٱلْإِحْسَانِ﴾ الآية [النحل: ٩٠]. فقال له مفروق: دعوتَ ـ واللهِ ـ يا قرشيُّ إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، ولقد أُفِكَ قومٌ كنَّبوك، وظاهَرُوا عليك. وقال هانِئ بن قبيصة: قد سمِعتُ مقالتك، واستحسنتُ قولك، يا أخا قريش، وأعجَبني ما تكلَّمتَ به. ثم قال لهم رسول الله ﷺ: «إن لم تَلْبثُوا إلا يسيرًا حتى يَمنحَكَم الله بلادهم وأموالهم». يعني: أرض فارس، وأنهار كسرى، «ويُفرِشَكم بناتِهم، أتُسَبِّحُون الله وتُقَدِّسُونه؟». فقال له النعمان بن شَريك: اللُّهُمَّ، وإنَّ ذلك لك، يا أخا قريش؟! فتلا رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنُدِيرًا ۞ وَدَاعِيًّا إِلَى أَلَةٍ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا شِّيرًا﴾ الآيـة [الاحزاب: ٤٥ ـ ٤٦]. ثم نهض رسول الله على قابضًا على يد أبى بكر(٢). (٦/٢٥٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٠٧٠)، وابن أبي حاتم ٥/١٤١٤، والطبراني (١٠٠٦)، والبيهقي في شعب الإيمان (٧٩١٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة ص٢٨٢ ـ ٢٨٨ (٢١٤)، والبيهقي في دلائل النبوة ٢/ ٤٢٧ ـ ٤٢٧.

٢٦٧٥٤ ـ عن عبيدالله بن عبدالله بن عدي بن الخيار، قال: سمِع كعبُ الأحبار رجلًا يقرأ: ﴿فَلَ تُعْرَفُوا بِهِ شَيْئًا﴾. فقال رجلًا يقرأ: ﴿فَلَ تُعْرَفُوا بِهِ شَيْئًا﴾. فقال كعب: والذي نفسُ كعب بيده، إنَّها لأوَّلُ آيةٍ في التوراة: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿فُلُ تَعَالُوا أَتَٰلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ إلى آخر الآيات (٢٠ /٥٠)

٢٦٧٥ عن منذر التَّوري، قال: قال الربيع بن خُنيْم: أيسُرُك أن تَلْقى صحيفةً من محمد على بخاتَمِهِ؟ قلت: نعم. فقرأ هؤلاء الآيات من آخر سورة الأنعام: ﴿ فَلَ مَكَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّم كَرَبُكُم عَيْبَكُم ﴾ إلى آخر الآيات (٢٠). (٢٠/١٦)

٢٦٧٥٦ ـ عن مزاحم بن زُفَرَ، قال: قال رجلٌ للربيع بن خُتَيْم: أَوْصِني. قال: اثنني بصَحِيفة. فكتَب فيها: ﴿ قُلُ تَمَالُواْ أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ ﴾ الآيات، قال: إنَّما أَتَبُك لُوصِيني. قال: عليك بهؤلاء (٣٠). (٢٥٢/٦)

٢٦٧٥٧ ـ عن علقمة بن قيس النخعي ـ من طريق إبراهيم ـ قال: جاء إليه نفرٌ، فقالوا: قد جالستُ أصحاب محمدٍ، فحدِّثنا عن الوحي. فقرأ عليهم هذه الآيات من الأنعام: ﴿قُلْ تَعَمَّلُوا مِدِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ تَعْمَرُوا مِدْ سَيَكًا ﴾. قالوا: ليس عن هذا نسألك. قال: فما عندنا وحيٌ غيرُه (٤). (ز)

## ﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي ٱلْحَسَنَ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٨٦٧٥٨ ـ عن هارون، قال: في قراءة عبدالله بن مسعود: (تَمَامًا عَلَى الَّذِينَ أَحْسَنُواً)(٥٠). (٢٦١/٦)

<sup>=</sup> قال البيهقي: «وقد رواه أيضًا محمد بن زكريا الغلابي، وهو متروك... وروي أيضًا بإسناد آخر مجهول عن أبان بن تغلب، وقال العقيلي في الضعفاء ٢٧/١: «ليس لهذا الحديث أصل، ولا يروى من وجه يثبت إلا شيء يروى في مغازي الواقدي وغيره مرسلًا». وقال ابن كثير في البداية والنهاية ٢٠٢٠/٣: «هذا حديث غريب جدًّا». وقال ابن حجر في الفتح ٢٢٠/٧: «إسناد حسن». وضعّفه الألباني في الضعيفة ٢٠٢٦/١٣ ـ ١٠٢٧.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/٦٦٦ ـ ٦٦٨، وأبو نعيم ٩/٣٨٣ من طريق عبيدالله بن عدي بن الخيار به. وعزاه السيوطي إلى أبى الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد ص١٤٧، وابن جرير ٩/٦٦٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخِرجه ابن سعد ١٨٦/٦ ـ ١٨٧. (٤) أخرجه ابن جرير ١٨٦٨.

<sup>(</sup>٥) علُّقه ابن جرير ٩/ ٦٧٤. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

والمالية المالية

**٢٦٧٥٩ ـ** عن يحيى بن يَعْمَر ـ من طريق أبي عمرو بن العلاء ـ أنَّه قرأ: (تَمَامًا عَلَى الَّذِي أَحْسَنُ) رفعًا<sup>(١)</sup>. (ز)

· ٢٦٧٦ ـ عن هارون، قال: قراءةُ الحسن البصري: (تَمَامًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ)(٢) . (٢١١/٦)

### 🏶 تفسير الآية:

٢٦٧٦٢ ـ قال عبدالله بن بُريدة: معناه: تمامًا مِنِّي على إحساني إلى موسى<sup>(1)</sup>. (ز)

۲۲۷۲۳ \_ قال الحسن البصري: منهم المحسن، ومنهم المسيء، فنزل الكتاب تمامًا على المحسنين (٥).

ا اختلفت توجيهات المفسرين لقول مجاهد، فوجّهه ابنُ جرير (٩/ ٢٧٤) بقوله: (وكأنَّ مجاهدًا وجَّه تأويل الكلام ومعناه إلى أنَّ الله \_ جلَّ ثناؤه \_ أخبر عن موسى أنَّه آتاه الكتاب فضيلةً على ما آتى المحسنين من عباده. وإذا كان المعنى كذلك كان قوله: ﴿أَصْنَ ﴾ فعلًا ماضيًا، فيكونُ نصبُه لذلك.

وبنحوه حملًه ابن كثير (٢٢٤/٦) أنَّ إيتاء موسى الكتاب كان فضيلة لموسى، فقال بعد أن ذكر قول مجاهد: (وكذا قال أبوعبيدة، وقال البغوي: المحسنون الأنبياء والمؤمنون، يعني: أظهرنا فضله عليهم. قلت: كقوله تعالى: ﴿قَالَ يَنْمُوسَى إِنِّ ٱصَّطَفَيَـ تُكَ عَلَ ٱلنَّاسِ 
يِسَلَتِي وَبِكُلِّي﴾ [الأعراف: ١٤٤].

وحمله ابنُ عطية (٣/ ٤٩٦) على أنَّ مراده: تفضُّلٌ على المحسنين، فقال: ﴿وكأنَّ الكلام: وآتينا موسى الكتاب تفضُّلًا على المحسنين من أهل ملته، وإتمامًا للنعمة عندهم».

<sup>=</sup> وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن محيصن. انظر: مختصر ابن خالويه ص٤٧.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۷۷/۹.

وهي قراءة شاذة. انظر: المحتسب ٢٣٤/١.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف.
 وهى قراءة شاذة. انظر: روح المعانى ٨/ ٥٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٣١، وأخرجه ابن جرير ٩/ ١٧٤ بلفظ: المؤمنين والمحسنين، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٣ بلفظ: المؤمنين. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٢٠٦/٤. (٥) تفسير الثعلبي ٢٠٦/٤.

٢٦٧٦٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق معمر، وسعيد \_ في قوله: ﴿تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ أَلَمُ اللهِ عَلَى ٱللَّذِينَ أَمَّ اللهِ ذلك له في الآخرة. وفي لفظ: تمَّتْ له كرامة الله يوم القيامة (١١). (٢٦١/٦)

٢٦٧٦٥ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_: ﴿ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابُ تَمَاعًا عَلَى ٱلْذِينَا عَلَى ٱلْكِنَابُ وَالْكِنَابُ تَمَاعًا عَلَى ٱلْذِي أَصَانُ فِيما أعطاه الله (٢) (ز)

۲۲۷۲۷ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وهب - في قوله: ﴿نَمَامًا عَلَى اللَّذِي آحَسَنَ﴾، قال: تمامًا لِنَعمِه عليهم، وإحسانه إليهم (٤) (٢٤١٧). (٢٦١/٦)

٢٦٧٦٨ ـ عن أبي صخر حميد بن زياد ـ من طريق المُفَضَّل بن فَضَالَة ـ في قوله:
 ﴿تَكَامًا عَلَى ٱللَّذِى ٱحْسَنَ﴾، قال: تمامًا ليما قد كان من إحسانه إليه (١٤٢٥/٥٠).

ا الته الله التأويل الديمة (٦٧٦/٩) قول الربيع، فقال: «وعلى هذا التأويل الذي تأوَّله الربيع يكونُ ﴿أَحْسَنَ﴾ نصبًا لأنه فعلٌ ماضٍ، و﴿الَّذِيّ﴾ بمعنى: ما، وكان الكلام حينئذِ: ثم آتينا موسى الكتاب تمامًا على ما أحسن موسى، أي: آتيناه الكتاب لأتَمَّم له كرامتي في الآخرة، تمامًا على إحسانه في الدنيا في عبادة الله، والقيام بما كلَّفه به من طاعته.

\[
\text{Y\$\frac{1}{2}} \] وجّه ابنُ جرير (٩/ ٦٧٧) قول ابن زيد، فقال: ﴿وَهِلْمُسْنَ ﴾ على هذا التأويل أيضًا في موضع نصبٍ على أنه فعلٌ ماضٍ، وهِ ٱلَذِي على هذا القول والقول الذي قاله الربيع بمعنى: ما».

ووافقه ابنُ عطية (٣/٤٩٦).

√۲٤٣٨ رجَّح ابن جرير (٩/ ٦٧٧) مستندًا إلى أنه أظهر معاني الكلام قول الربيع، وقتادة، ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/٩ بنحو اللفظ الثاني من طريق سعيد، وابن أبي حاتم ١٤٢٣/٥ بنحو اللفظ
 الأول من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٩/ ٦٧٦، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٩٧/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/ ٦٧٧، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٢٣.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. وأخرجه ابن أبي حاتم/١٤٢٣ بلفظ: ٩ الله هو الذي أحسن، آني محمدًا الكتاب من عند، تمامًا لِما قد كان من إحسانه إليه، يقول: ﴿ثُمُّ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ ثَمَامًا﴾ على أنَّ الذي أتم ذلك له، فالله الذي أحسنه.

## ويوجه البيسية الملاق

# ﴿وَتَفْصِيلًا لِكُلِّلِ شَيْءٍ﴾

٢٦٧٦٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَتَقَسِيلًا لِكُلِّ شَيّو﴾، قال: ما أُمِروا به، وما نُهوا عنه (١٠) (٢٦١/٦)

۲۲۷۷ - عن مجاهد بن جبر - من طريق خُصَيْف - قال: لَمَّا أَلقَى موسى الألواحَ بقي الهدى والرحمة، وذهَب التفصيل (۲). (۲۱/۱۶)

۲۹۷۷۱ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ وَتَقْصِيلًا لِكُلِ مَنْ وِ ﴾ ، أي: تبيانًا لكل شيء، وفيه حلاله وحرامه (٣) (٢٦١/٢)

# ﴿وَهُدُى وَرَحْمَةُ لَّقَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ بُؤْمِنُونَ ﴿

٢٦٧٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَ﴾التوراة ﴿هَدَى﴾ من الضلالة، ﴿وَرَتَّمَّةُ﴾ من

== وأنَّ المعنى: ثم آتينا موسى الكتاب تمامًا لِنِعَمِنا عنده على الذي أحسن موسى في قيامه بأمرنا ونهينا. وعلَّل ذلك، فقال: «لأنَّ ذلك أظهر معانيه في الكلام، وأنَّ إيتاء موسى كتابه نعمةٌ من الله عليه، ومِنَّةٌ عظيمةٌ، فأخبر \_ جلَّ ثناؤه \_ أنَّه أنعم بذلك عليه لما سَلَف له من صالح عمل، وحسن طاعةٍه.

ثم انتقد (٢٧٨/٩) قول ابن زيد، فقال: «ولو كان التأويل على ما قاله ابنُ زيد كان الكلام: ثم آتي الله موسى الكتاب الكلام: ثم آتي الله موسى الكتاب تمامًا على الذي أحسنًا. أو: ثم آتي الله موسى الكتاب تمامًا على الذي أحسن. وفي وصفه \_ جلَّ ثناؤه \_ نفسَه بإيتائه الكتاب، ثم صَرْفِه الخبر بقوله: ﴿ أَصَنَ ﴾ إلى غير المُخبِر عن نفسه، يِقُرْبِ ما بين الخبرين؛ الدليلُ الواضح على أنَّ القول غيرُ الذي قاله ابن زيده.

وانتقد أيضًا قولَ مجاهد، فقال: ﴿وأمَّا ما ذُكِر عن مجاهدٍ من توجيهه ﴿اللَّذِي إلى معنى الجميع، فلا دليل في الكلام بالذي الجميع، فلا دليل في الكلام يدل على صحة ما قال من ذلك، بل ظاهر الكلام بالذي اخترنا من القول أشبه، وإذا تُتُوزع في تأويل الكلام كان أُولَى معانيه به أغلبه على الظاهر، إلا أن يكون من العقل أو الخبر دليلٌ واضحٌ على أنه معنيٌّ به غير ذلك،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٤/٥. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٤/٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٧٨/٩ بلفظ: فيه حلاله وحرامه، وابن أبي حاتم ١٤٢٣/٥. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

العذاب، ﴿ لَٰ اللَّهُ مَ بِلِنَّا ۚ رَبِّهِمْ ثُوِّمِنُونَ ﴾ يعنى: بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال (١). (ز)

# ﴿وَهَٰذَا كِنَابُ أَنْزَلَنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِهُوا وَاتَّقُوا لَمَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿

٢٦٧٧٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَهَلَنَا كِنَنَّ أَزَلَنَهُ مُبَازَلُهُ قال: هو القرآنُ الذي أنزَله الله على محمد ﷺ، ﴿فَاتَّبِهُو ۗ وَاتَّقُوا ﴾ يقول: فاتَّبعوا ما أُجِلَّ فيه، واتَّقُوا ما حُرِّم (٢٢/١). (٢٦٢/١)

٢٦٧٧٤ ـ قال م**قاتل بن سليمان: ﴿وَ**هَٰذَا﴾ القرآن ﴿كِنَبُّ﴾ أنزلناه ﴿مُبَارَكُ﴾ فهو بركةٌ لِمَن آمن به، ﴿فَالَّبِمُونُ﴾ فاقتدوا به، ﴿وَالْقُواَ﴾ الله، ﴿لَمَلَكُمُ﴾ يعني: لكي ﴿وَتُحَوُنَ﴾ فلا تُعَذَّبوا<sup>(٣)</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

" ٢٦٧٧ - عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه: سمعتُ رسول الله على يقول: 

"يُمَثّلُ القرآن يومَ القيامة رجلًا، فيؤتَى الرجلُ قد حمَله فخالَف أَمْرَه، فيَتَتِلُ (\*) له خصمًا، فيقول: يا ربّ، حمَّلْته إياي، فبنْسَ حاملي؛ تعدَّى حدُودِي، وضيَّع فَرائضِي، وركِب مَعْصِيَتي، وترَك طاعتي. فما يزالُ يَقذِفُ عليه بالحُجَج حتى يقال: فشأنَك. فيأخُذُ بيده، فما يُرسِلُه حتى يكبَّه على مَنْخَرِه في النار، ويؤتَى بالرجل الصالح قد كان حمَله، وحفظ أمرَه، فينتَلِ له خصمًا دونَه، فيقول: يا ربّ، حمَّلْته إياي؛ فحفِظ حدودي، وعمِل بفرائضِي، واجتنب معصيتي، واتَّبَع طاعتي. فما يزالُ يقذِفُ له بالحجج حتى يقال له: شأنَك به. فيأخُذُ بيده، فما يُرْسِلُه حتى يُلسِسَه خُلَّة الإستبرق، ويعَقِد على الملك، ويَسقيَه كأس الخمر، (٥٠ (٢٢/٦)

قال الجوزفاني في الاباطيل ٢٤٢/١ (١٨٥٠): فقلًا حديث باطلَّ. وقال الهيثمي في المجمع ٧/ ١٦٠ ــ ١٦١ (١١٦٣): فرواه البزار، وفيه إسحاق وهو ثقة، ولكنه مدلس، ويقيّة رجاله ثقات. وقال البوصيري =

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٨.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/١٤٢٤ ـ ١٤٢٥ من طريق سعيد، سوى قوله: واتَّقُوا ما حُرِّم، فمن طريق شيبان. وأخرج ابن جرير ٥/١٠ شطره الأول من طريق سعيد. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) ينتتل له خصمًا: أي: يتقدم ويستعد لخصامه. وخصمًا منصوب على الحال. النهاية (نَتَلَ).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شبية ٢٩/٦ (٣٠٤٤)، وابن الضريس في فضائل القرآن ص٥٥ (٩١). قال الجوزقاني في الأباطيل ٣٣/٢ (٦٨٥): «هذا حديث باطلِّ». وقال الهيثمي في المجمع ٢٦٠/٧

٢٦٧٧٦ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق زبيد \_ قال: إنَّ هذا القرآن شافِعٌ مُشَقَّعٌ، ومَاحِلٌ مُصَدَّقٌ (١)، مَن جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومَن جعله خلفه ساقه إلى النار (٢/ ٢٦٧)

٢٦٧٧٧ \_ عن أبي موسى الأشعري \_ من طريق أبي كنانة \_ قال: إنَّ هذا القرآن كائنٌ لكم ذِكْرًا، أو كائنٌ عليكم وِزْرًا، فتعلَّموه، واتَّبِعوه، فإنَّكم إن تَتَّبِعُوا القرآن يوردْ بكم رياض الجنة، وإن يَتَّبِعُكم القرآنُ يرُخَّ $(^{3})$  في أقفائِكم حتى يُورِدكُم إلى النار $(^{1})$ . (٢٦٣/١)

# ﴿ لَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلكِندُبُ عَلَى طَآمِفَتَيْنِ مِن تَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِليرَكَ ﴿ ﴾

### نزول الآية:

۲۲۷۷۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... وذلك أنَّ كفار مكة قالوا: قاتل الله اليهود والنصارى كيف كنَّبوا أنبياءهم! فوالله، لو جاءنا نذير وكتاب لَكُنَّا أهدى منهم. فنزلت هذه الآية فيهم (٥٠). (ز)

## 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ ٱلْكِنْبُ عَلَى طَآبِهَتَيْنِ مِن مَّلِنَا ﴾

٢٦٧٧٩ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿ عَلَى

- = في إتحاف الخيرة ٣٣٦/٦: •هذا إسناد حسن». وقال ابن حجر في المطالب العالية ٣٨٢/١٤ (٣٤٩١): •هذا إسناد حسن».
- (١) أي: خصمٌ مجادل مصدّق، وقيل: ساع مصدّق، من قولهم: محل بفلان: إذا سعى به إلى السلطان. يعني: أنَّ مَن اتبعه وعمل بما فيه فإنَّه شافع له مقبول الشفاعة، ومصدَّق عليه فيما يُرفع من مساويه إذا ترك العمل به. النهاية (مَحَل).
- (٢) أخرجه ابن أبي شببة ١٩٧/١٥ ـ ٤٩٨، وابن الضريس (٩٣، ٩٦، ١٩٧)، كما أخرجه ابن الضريس (٩٣)، والطبراني (٨٦٥٥) من طريق عبد الرحمن بن يزيد، وأخرجه وأحمد في الزهد ص١٥٥٥ من طريق فلان بن عبد الرحمن بن يزيد. وعزاه السيوطي إلى محمد بن نصر. وجاه عند الطبراني (١٠٤٥٠) مرفوعًا، قال عنه الهيثمي في مجمع الزوائد ١٧٤٥٠ فيه الربيع بن بدر، وهو متروك».
  - (٣) زخَّ: دفع ورمي. النهاية (زَخَخَ).
  - (٤) أخرجه ابن أبي شيبة ١٠/ ٤٨٤. وعزاه السيوطي إلى ابن الضريس.
    - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٩٨.

طَآبِهَتَيْنِ مِن قَبَّلِنَا﴾، قال: هم اليهود والنصاري<sup>(١)</sup>. (٢٦٤/٦)

٢٦٧٨ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نَجِيح - في قوله: ﴿أَن تَقُولُوا إِنَّما أَنْ لَلْكَا إِنَّمَا أَنْ لَكُولُوا إِنَّمَا أَنْ لَكُولُوا إِنَّمَا الْكِلَابُ عَلَى طَآلِهَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا﴾، قال: السهود والمنصارى؛ خاف أن تـقـولَـه قريش (٢٠). (٢٦٤/٦)

٢٦٧٨١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿أَن تَقُولُواْ إِنَّمَا أُنْزِلَ
 ٱلكِنَّهُ عَلَى طَآبِهَتَةِنِ مِن مَبْلِنَا﴾: وهم اليهود والنصارى<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٦٧٨٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_: ﴿إِنَّمَا أَنْزِلَ ٱلْكِنْثُ عَلَى طَآبِهَٰتَيْنِ مِن قَبِلِنَا﴾، أمَّا الطاثفتان: فاليهود، والنصاري<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲٦٧٨٣ ـ قال م**قاتل بن سليمان: ﴿**لَن تَقُولُوٓا﴾ يعني: لِثَلَّا تقولوا: ﴿إِنَّمَآ أُنْزِلَ ٱلْكِئْثُ عَلَ طَآيِهَٰتَيْنِ مِن قَبِّلِنَا﴾ يعني: اليهود، والنصارى<sup>(٥)[٢٠٠٠]</sup>. (ز)

٢٦٧٨٤ ـ قال على بن حمّزة الكسائي: معناه: اتَّقوا أن تقولوا، يا أهل مكة(٢). (ز)

# ﴿ وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

٢٦٧٨٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَإِن كُنَّا
 عَن دِرَاسَتِهِمْ﴾، قال: تلاوتِهم (١٠٠٠)

كَوْتَهُ ذَكِرُ ابِنُ عَطِية (٣/ ٤٩٧) أَنَّ ﴿ وَأَنَ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ أَن تَقُولُوا ﴾ في موضع نصب، والعامل فيه ﴿ أَزَلْنَهُ ﴾، والتقدير: وهذا كتاب أنزلناه كراهية أن ، ثم رجَّحه لاتساق نظم الآية قائلاً: ﴿ وهذا أصحُ الاقوال وأضبطها للمعنى المقصود ». ثم نقل احتمالاً آخر، فقال: ووقيل: العامل في ﴿ أَنْ ﴾ قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتُوا ﴾ . ووجَّهه بقوله: فكأنه قال: واتقوا أن تقولوا كذا لأنَّه لا حجة لكم فيه ». ثم استدك عليه قائلًا: ﴿ وَلَكَن يعرض فيه قلق لقوله تعالى أثناء ذلك: ﴿ لِلَمَّلَكُمُ ثُرِّمُونَ ﴾ ، وفي التأويل الأول يتَسْق نظم الآية ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧/١٠، وابن أبي حاتم ٥/١٤٢٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۷/۱۰، وابن أبي حاتم ۱٤٢٥/٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧/١٠. (٤) أخرجه ابن جرير ٧/١٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٨. (٦) تفسير الثعلبي ٢٠٧/٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٨/١٠، وابن أبي حاتم ٥/١٤٢٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وفيني المستنطق

٢٦٧٨٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَفَنَفِلِينَ﴾، أي: عن قراءتهم (١). (ز)

٢٦٧٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿ وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنْفِلِينَ ﴾، قال: إن كُنَّا عن قراءتهم لغافلين، لا نعلم ما هي (٢٠). (ز)

٢٦٧٨٨ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طربق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهم لَمُنْفِلِينَ ﴾، قال: الدراسة: القراءة والعلم. وقرأ ﴿ وَدَرَسُوا مَا فِيلًا ﴾
 [الأعراف: ١٦٩]، قال: علموا ما فيه، لم يأتوه بجهالة (٣). (ز)

﴿أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا الْكِنْبُ الكُنَّا أَهْدَىٰ مِنْهُمْ فَقَدْ جَآةَكُمْ بَيْنَةٌ مِن زَيِكُمْ
وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَرُ مِثَنَ كُذَّبَ بِعَائِتِ اللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهًا
سَنَجْرِى اللَّذِيْ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَئِنَا سُوّة المَدَاب بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ۖ

## 🌞 نزول الآية:

٢٦٧٨٩ ـ عن أبي هلال: أنَّه بلغه أن قريشًا كانت تقول: لو أنَّ الله بعث مِنًا نبيًا ما كانت أمة مِن الأمم أطوع لخالقها، ولا أسمع لنبيِّها، ولا أشدَّ تمشُّكًا بكتابها مِنًا. كانت أمة مِن الأمم أطوع لخالقها، ولا أسمع لنبيِّها، ولا أشدَّ تمشُكًا بكتابها مِنًا. فأنزل الله: ﴿وَلَوْ أَنْنَا أَنْ إِلَى مَنَ الأَوْلِينَ ﴾ [الصافات: ١٦٥ ـ ١٦٥]، ﴿وَلَقَسُمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْنَتِهم لَهِت جَلَهُمْ نَذِيرٌ لَكُونَ أَهْدَىٰ مِنْ إِلَيْكَ الْأَمْمِ ﴾ ﴿وَلَقَسُمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْنَتِهم لَهِت جَلَهُمْ نَذِيرٌ لَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِلْمَتِ الله الأنصار لَيْكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِلَيْكَ الْأَمْمِ ﴾ [فاطر: ١٤٢]، وكانت اليهود تستفتح به على الأنصار فيقولون: إنَّا نجد نبيًا يخرج (٤٠). (٣٠٨/١٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰/۸.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٨/١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤٢٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٨/١٠، وابن أبي حاتم ٥/١٤٢٥ من طريق أصبغ.
 (٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٨٥.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ أَوْ نَقُولُوا لَوْ أَنَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنْبُ لَكُنَّاۤ أَهْدَىٰ مِنْهُمْ ﴾

٢٦٧٩١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ آنَا آلَٰزِلَ
 عَلَيْنَا ٱلْكِنْكُ لَكُنَا أَهْدَىٰ مِنْهُم ﴿ ، قال: هذا قول كُفّار العرب (١٠). (٢٦٤/٦)

٢٦٧٩٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ قوله: ﴿ وَ أَنَا أَنِلَ عَلَيْنَا الْكِنْهُ ﴾ قال: اليهود، والنصاري (٢). (ز)

٢٦٧٩٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أَيْلَ عَلَيْنَا ٱلْكِتَابُ لَكُنَّا آلمَدَىٰ مِنْهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَلَمْدَىٰ مِنْهُ إِلَى اللَّهِ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَلَمْدَىٰ مِنْهُ إِلَيْ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَلْمَدَىٰ مِنْهُ إِلَيْ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَلْمَدَىٰ اللَّهِ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَلْمَدَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَالِي عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَّا

# ﴿ فَقَدْ جَآءَكُم بَيِّنَةً مِن زَيْكُمْ وَهُدُى وَرَحْمَةً ﴾

٢٦٧٩٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَقَدَّ بَآءَكُم بَيِّنَهُۗ مِن رَبِّكُم﴾، يقول: قد جاءكم بينةٌ؛ لسانٌ عربيٌّ مبين، حين لم تعرِفوا دراسة الطائفتين، وحين قلتم: لو جاءنا كتاب لَكنًا أهدى منهم <sup>(٤)</sup>. (٢٦٤/٦)

۲۲۷۹ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله لكُفَّار مكة: ﴿ فَقَدْ جَآةَ كُمْ يَيِّنَهُ مِن لَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

# ﴿فَنَنَّ أَظْلُمُ مِنَّن كَذَّبَ بِعَايَنتِ اللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا ﴾

۲۲۷۹٦ \_ عن عبدالله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿وَصَدَكَ عَتَهُا ﴾، قال: أعرَض عنها (٦٠٤/٦)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٩/١٠ ـ ١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٨/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٩/١٠، وابن أبي حاتم ٥/٤٢٦ بنحوه.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٩/١٠. وينظر: (ط: دار الكتب العلمية) ٣٧٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

والمنابعة المنابعة

٢٦٧٩٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ =

۲۲۷۹۸ ـ وعطاء الخراساني، نحو ذلك(١). (ز)

٢٦٧٩٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ وَصَدَكَ عَنَهُ ﴾: أَغْرَض عنها (٢) . (ز) ٢٦٨٠٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَصَدَكَ عَنَهُ ﴾: فَصَدً عنها (٣) عنها (٣) عنها (٣) عنها (٣) عنها (٣) عنها (٣) .

مَّهُ ٢٦٨٠١ ـ قال مُقاتل بن سليمان: ﴿فَنَنْ أَظَلَا مِثَنَ كَذَّبَ بِكَايَتِ ٱللَّهِ عِني: بالقرآن، ﴿وَصَدَفَ عَنَهُ ﴾ يعنى: وأعرض عن آيات القرآن فلم يُؤمِن بها (٤٠). (ز)

# ﴿ سَنَجْزِي ٱلَّذِينَ يَصْدِقُونَ عَنْ ءَايَنِينَا سُوَّهَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِقُونَ ۖ ﴿

٢٦٨٠٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿يَمَـٰدِثُونَ﴾: يُعرِضون عنها، والصَّدْفُ: الإعراض<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٦٨٠٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم، في قوله: ﴿يَصَّدِفُونَ﴾، قال: يُعرِضون<sup>(١)</sup>. (٢٦٥/١) ٢٦٨٠٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿سَنَجْزِى الَّذِينَ يَصَّدِفُونَ عَنْ ٤ يَكِنِنَا﴾: يُعرضون<sup>(٧)</sup>. (ز)

ووجَّه قول ابن عباس، ومجاهد، وقتادة، بأن مرادهم: "أي: لا آمن بها ولا عمل بها، كقوله تعالى: ﴿ لَا سَلَقَ لَا مَلَ ۞ وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوْلُ﴾ [القبامة: ٣١ ـ ٣٣]، ونحو ذلك من الآيات الدالة على اشتمال الكافر على التكذيب بقلبه، وترك العمل بجوارحه.

<sup>(</sup>۱) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥. (٢) أخرجه ابن جرير ١١/١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١١/١٠. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٨/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥.
 (٦) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخْرجه ابن جُرير ١٠/ ١١، وابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥.

٢٦٨٠٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: أوعدهم الله، فقال: ﴿ سَنَجْرِى ٱلَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ الْكِنَا﴾ يعني: شدة العذاب ﴿ يِمَا كَانُوا يَعْرِضُون عن إيمانِ بالقرآن (١٠). (ز)

## ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكُةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ ﴾

٢٦٨٠٦ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق مسروق ـ ﴿مَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَةِكَدُهُ قال: عند الموت، ﴿أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ﴾ قال: يوم القيامة(٢). (٢١٥/٦)

٧٦٨٠٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿إِلَّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلَتَهِكُةُ﴾ يقول: عند الموت حين توفاهم، ﴿أَوْ يَأْتِيُ رَبُّكَ﴾ ذلك يوم القيامة(٣)[١٤٤٢]. (ز)

۲٦٨٠٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيهُمُ الۡمَلۡتَهِكُنُهُ قال: بالموت، ﴿ أَوْ يَأْتِي رَبُّكُ ﴾ قال: يوم القيامة (٤١/٢١٤٢ . (٢٥/٦)

النَّهَ ذكر ابنُ عطية (٣/ ٤٩٨) أنَّ ﴿ الْمَلْتَهِكُنُهُ هنا يراد بها: ملائكة الموت الذي يصحبون عزرائيل المخصوص بقبض الأرواح، ثم ذكر احتمالًا آخر، وهو «أن يريد: الملائكة الذين يتصرفون في قيام الساعة».

الَّذَيْنَ الرَّبِع ابنُ عطية (٣/ ٤٩٩) مستندًا إلى النظائر أنَّ الاتيان في قوله تعالى: ﴿أَوْ يَأْتَى الْآَيَا رَبُّكَ ﴾ إنما هو بحذف مضاف، وقال: "تقديره: أمر ربك، أو بطش ربك، أو حساب ربك، وإلا فالاتيان المفهوم من اللغة مستحيل في حقِّ الله تعالى، ألا ترى أنَّ الله تعالى يقول: ﴿فَالْنَهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَرْ يَعْتَسِبُولَ ﴾ [الحشر: ٢]، فهذا إتيان قد وقع، وهو على المجاز وحذف المضاف». انتهى كلامه.

وما قاله باطل، والحق إثبات صفة المجيء لله على ما يليق بكماله وجلاله وعظمته، وهو إجماع السلف من الصحابة والتابعين. ينظر: الشريعة ٣/١١٤٧ ـ ١١٢٧، الإبانة الكبرى ٣/ ٩١ ـ ١٣١، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ٢/ ٤٥١ ـ ٤٨٠.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/١٤٢٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جُرير ١٠/١٢. وعلَّق ابن أبي حاتم ١٤٢٦/٥ شطرَه الأول.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق ٢٢٢/١، وابن جرير ٢٢/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢٧/٥. وعزاه السيوطي إلى
 عبد بن حميد، وابن المنذر.

(i) عن الحسن البصري، نحو شطره الأول(i). (ز)

٢٦٨١٠ - عن إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط -: ﴿ مَلْ يَظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَيكَ كُنُهُ عند الموت (٢). (ز)

٢٦٨١١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم وَعَدهم، فقال: ﴿ مَلَ يَنْظُرُونَ ﴾ يعني: ما ينتظر كفار مكة بالإيمان ﴿ إِلَّا أَن تَأْتِينَهُمُ ٱلْمَلْتَهِكُمْ ﴾ يعني: ملك الموت وحده بالموت، ﴿ أَنْ نَالْكُ كُنَّا ﴾ يوم القيامة في ظُلَل من الغمام (٣٠). (ز)

٢٦٨١٢ \_ عن مقاتل بن حيان \_ من طريق بُكَيْر بن معروف \_ في قوله: ﴿ مَلْ يَظُرُونَ إِلَا اللَّهِ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّم

٢٦٨١٣ ـ عن عبدالملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجَّاج ـ قوله: ﴿مَلَ يَنْظُرُنَ إِلَاۤ أَن تَأْتِيۡهُمُ ٱلۡمَلَتِكَةُ﴾ بقبض الأنفس بالموت، ﴿أَوْ يَأْتِنَ رَبُّكَ﴾ يوم القيامة، ﴿أَوْ يَأْتِكَ بَشَشُ مَايَنِ رَبِّكُ﴾ (٥٠). (ز)

# ﴿ أَوْ يَأْلِكَ بَسْشُ ءَايَتِ رَبِيْكٌ بَرْمَ يَأْلِي بَسْشُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينتُهَا لَز تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَهَا غَيْرًا قُلِ انْظِرُوا إِنَّا مُسْتَظِرُونَ ﴿ ﴾

٢٦٨١٤ ـ عن أبي سعيد الخدري، عن النبي ﷺ، في قوله ﷺ: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَسَفُ مَايَتِ رَبِّكُ مَايَتِ رَبِّكُ مَايَتِ رَبِّكُ مَا الله على على الشمس من مغربها، (٦٠ / ٢٥٥)

٢٦٨١٥ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَسَفُنَ مَايْتِ رَبِّكَ﴾، قال:
 طلوع الشمس من مغربها، (١٠) . (٢٦٢/٦)

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤٢٧/٥ فِقط في تفسير قوله ﴿ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلْتِكَةُ ﴾.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٢/١٠. وعلَّقه ابنَ أبي حاتم ١٤٢٦/٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.

<sup>(</sup>٤) عَلَّقَ ابن أبي حَاتم ٥/ ١٤٢٧ شطره الأول، وأخرج شطره الثاني.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٣/١٠.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه أحمد (٣٣٢/ ٣٦٨/١٧)، ٢١١/١٨ (١١٩٣٨)، والترمذي ٢٠٩/٥ (٣٣٣٥)، وابن جرير ١٤/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢/٥ (٤١٤١).

قال الترمذي: «هَذَا حديث غريب، ورواه بعضهم ولم يرفعه». وقال أبو نعيم في الحلية ٣٧٧/٨: ﴿لا أُعلم رواه عن عطية مرفوعًا إلا ابن أبي ليلي».

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢/ ٢٩٤ (٢٠٢٣)، وأبو نعيم في أخبار أصبهان ١٥٢/١ في ترجمة =

٢٦٨١٦ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: الا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت ورآها الناس آمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفع نفسًا إيمانُها» ثم قرأ الآية (١٠/٢٦٦)

٢٦٨١٧ ـ عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، قال: ﴿ثَلَاثُ إِذَا خَرِجَتَ لَمْ يَنْفُعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لم تكن آمنت من قبل: الدَّجَّال، والدَّابَّة، وطلوع الشمس من مغربها، (٢/ ٢٦٧). (٢٦٧)

٢٦٨١٨ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: امَن تاب قبل أن تطلُعَ الشمس من مغربها تاب الله عليه»<sup>(٣)</sup>. (٦/ ٢٧٥)

٢٦٨١٩ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: اخمسٌ لا أدرِي أيَّتهن أولُ من الآيات، وأيَّتهن جاءتْ لم ينفَعْ نفسًا إيمانُها لم تكن آمنتْ من قبلُ أو كسَبتْ في إيمانِها خيرًا: طلوعُ الشمس من مغربها، والدجال، ويأجوج ومأجوج، والدُّخان،  $(11^{(1)})^{(1)}$ . (۲۹۰/٦)

٧٦٨٢٠ ـ عن حذيفة، قال: سألتُ رسول الله ﷺ، فقلتُ: يا رسول الله، ما آيةُ طلوع الشمس من مغربها؟ فقال: «تطولُ تلك الليلة حتى تكون قلْرَ ليلتين، فينتَبهُ الذين كانواً يصلُّون فيها، فيعملون كما كانوا، والنجوم لا تُرَى قد قامت مكانها، ثم يرقُلُون، ثم يقومون فيعمَلون، ثم يرقُدُون، ثم يقومون، فتَكِلُّ عليهم جُنوبُهم حتى يتطاول عليهم الليل، فيَفزَعُ الناس ولا يُصبِحون، فبينما هم ينتظرون طلوع الشمس من مشرقها إذا هي طلعتْ من مغربها، فإذا رآها الناس آمنوا ولا ينفعُهم إيمانُهم، (٥٠). (٢٦٨/٦)

٢٦٨٢١ \_ عن أبي ذرِّ: أنَّ النبي ﷺ قال يوِّما: «أتدرون أين تذهب هذه الشمس؟».

<sup>=</sup> أحمد بن الحسن بن عبد الملك.

قال الهيشمي في المجمع ٧/ ٢٢ (١١٠٠٧): قرواه الطبراني في الأوسط، ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٨/٦، (٥٦٤، ٣٦٦٤)، ٨/٦١ (٢٥٠٦)، ٩/٩ه (٧١٢١)، ومسلم ١/١٣٧ (۱۵۷)، وابن جریر ۱۹/۱۲، ۱۹، ۲۲، ۲۵.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١/١٣٧ ـ ١٣٨ (١٥٨)، وابن جرير ١٠/٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٠٧٦/٤ (٢٧٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه نعيم بن حماد في كتاب الفتن ٢٥٣/٢ (١٨٣٩)، من طريق سويد بن عبدالعزيز، عن إسحاق بن

أبي فروة، عن زيد بن أبي عتاب، سمع أبا هريرة به. إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه سويد بن عبدالعزيز السلمي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٢٦٩٢): «ضعيف

جدًّا». وفيه إسحاق بن عبدالله ابن أبي فروة الأموي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٣٦٨): «متروك». (٥) أخرجه ابن مردويه ـ كما في اللآلئ المصنوعة للسيوطي ١/٥٩ ـ.

قال ابن كثير في تفسيره ٣/٣٧٣: ﴿وليس في الكتب الستة من هذا الوجهـــ.

٧٦٨٢٢ ـ عن عبدالله بن أبي أوفى: سمعتُ رسول الله في يقول: «لَيَأْتِينَ على الناس ليلةٌ بقدْرٍ ثلاث ليال من ليالِيكم هذه، فإذا كان ذلك يعرفها المصلُّون، يقوم أحدُهم فيقرأ حزبه، ثم ينام، ثم يقوم، فيقرأ حزبه، ثم ينام، ثم يقوم، فيالك ماجَ الناسُ بعضُهم في بعض، فقالوا: ما هذا؟ فيفرَّعُون إلى المساجد، فإذا هم بالشمس قد طلَعتْ من مغربها، فضجَّ الناس ضجَّةً واحدة، حتى إذا صارت في وسط السماء رجَعتْ وطلَعتْ من مَطْلِعِها، وحيتَنذِ لا ينفعُ نفسًا إيمانُها، (٢٠٣٠)

٢٦٨٢٣ ـ عن صفوان بن عسَّال، عن النبي ﷺ، قال: «إنَّ الله جعل بالمغرب بابًا عرضُه سبعون عامًا، مفتوحًا للتوبة، لا يُغلَقُ ما لم تطلُع الشمس من قِبَله، فذلك قوله: ﴿ يَثِمَ يَأْتِى بَشَىٰ اَيْتَ كَوْلَهُ إِنْشَاكُ ﴾ الآية. ولفظ أبن ماجه: «فإذا طلَعت من نحوه لم ينفَغ نفسًا إيمانُها لم تكن آمنتُ من قبل أو كسبتُ في إيمانها خيرًا ﴾ (٢٤/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ١/١٣٨ (١٥٩)، وابن جرير ١٤/١٠ ـ ١٥، ٢٠، وابن أبي حاتم ٥/١٤٢٧ ـ ١٤٢٨. (٨١٤٣).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الفضل الزهري في حديثه ص٢١٧ ـ ٢١٨ (١٥٥). وأورده الديلمي في الفردوس ٣٢٠/٢
 (٣٤٥٤).

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٣٧٤: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، وليس هو في شيء من الكتب الستة، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٠٩/٨ (٧٦٠٢): «رواه أبو يعلى الموصلي، وفي سنده سليمان بن زيد أبو إدام، وهو ضعيف، وأورده السيوطي في اللآلئ المصنوعة ١/ ٥٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١٦/٣٠ ـ ١٧ (١٨٠٩٣)، ١٨/٣٠ ـ ٢٠ (١٨٠٩٥)، ٢٠/ ١٢ (١٨١٠٠)، والترمذي ٦/ (١٨١٠٠)، وابن خزيمة ١٢٧ ـ ١٢٩ المردي ١٤٩٤ (١٣٢١)، وابن خزيمة ١٣٢ ـ ١٢٩١ (١٣٢١)، وابن خزيمة ١١٠/١ - ١٢٣ (١٩٣١)، وعبد الرزاق ٢/٢٧ (٧٧٧)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ٥/١١٩ ـ ١١٩ (١٩٤٠)، وابن جرير ١١٩/٥ ـ ١٦، ١٨/١٠ ـ ١٩.

قال الترمذي: ﴿هَذَا حَدَيْثُ حَسَنَ صَحَيَّحِ﴾. وقال الزيلعي في نصب الراية ١٨٣/١: ﴿قَالَ الشَّيْخُ تقى الدين =

وتنافئ التقنيبة المنافق

٢٦٨٢٤ ـ عن صفوان بن عسَّال، قال: خرج علينا رسول الله ﷺ، فأنشَأ يحدِّثُنا: ﴿إِنَّ للتوبة بابًا عرضُ ما بينَ مصراعَيْه ما بين المشرق والمغرب، لا يُغلَقُ حتى تطلُّعَ الشمس من مغربها». ثم قرأ رسول الله ﷺ: ﴿يَرْمَ يُلِيّ بِتَشُ مَايِنَتِ رَبِّكَ﴾ الآية ('). (٢/٤/١)

٢٦٨٢٦ ـ ثم قال عبدالله [بن عمرو] ـ وكان قرأ الكتب ـ: وأظنُّ أولَهما خروجًا طلوع الشمس من مغربها، وذلك أنها كلما غربتُ أتتُ تحت العرش، فسجدتُ، واستأذَنتُ في الرجوع، فأذِنَ لها في الرجوع، حتى إذا بدا لله أن تطلع عن مغربها فعلت كما كانت تفعل؛ أتت تحت العرش، فسجدتُ، واستأذنتُ في الرجوع، فلم يُردَّ عليها شيء، حتى إذا ذهب من يُردَّ عليها شيء، حتى إذا ذهب من الليل ما شاء الله أن يذهب، وعرَفت أنه إن أُذِن لها في الرجوع لم تدرك المشرق قالت: ربِّ، ما أبعدَ الممشرق! من لي بالناس؟ حتى إذا صار الأفق كأنه طَوْقٌ استأذنتُ في الرجوع، فيُقال لها: من مكانِك فاطلعي. فطلعتُ على الناس مِن مغربها. ثم تلا عبدالله هذه الآية: ﴿لا يَنْتُم نَسُلُ إِينَانَه لَرْ تَكُنْ ءَامَنتُ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتُ مغربها. ثم تلا عبدالله هذه الآية: ﴿لا يَنْتُعُ نَسَاً إِينَانًا لَرْ تَكُنْ ءَامَنتُ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ

الآيات وجّه ابنُ كثير في البداية والنهاية (٢٥٤/١٩) ذلك بقوله: «أي: أول الآيات التي ليست مألوفة، وإن كان الدجال ونزول عيسى على من السماء قبل ذلك، وكذلك خروج يأجوج ومأجوج، فكل ذلك أمور مألوفة؛ لأنهم بشر، مشاهدتهم وأمثالهم معروفة مألوفة، فأما خروج الدابة على شكل غير مألوف، ومخاطبتها الناس، ووسمها إياهم بالإيمان والكفر؛ فأمر خارج عن مجارى العادات، وذلك أول الآيات الأرضية، كما أنَّ طلوع الشمس من مغربها أول الآيات السماوية، فإنها تطلع على خلاف عادتها المألوفة».

في الإمام: ذكر أنه رواه عن عاصم أكثر من ثلاثين من الأئمة، وهو مشهور من حديث عاصم،. وقال المناوي في فيض القدير ٧٨٩/ (٧٣٣٠): قرمز المصنف \_ السيوطي \_ لحسنه،. وقال ابن علان في دليل الفالحين ١٠٦/١: قوليس في هذه الروايات ولا الأولى تصريح برفعه كما صرّح به البيهقي، وإسناده صحيح أيضًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٨/ ٦٥ (٧٣٨٣).

قال الألباني في الضَّعيفة ١٠٤٤/١٤ (٦٩٥١): «منكر جدًّا بلفظ: المشرق والمغرب».

فِيَ إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾ (١/٢٦٧)

۲٦٨٢٧ \_ عن معاوية بن أبي سفيان، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لا تنقطِعُ الهجرةُ حتى تنقطِعَ التوبة، ولا تنقطِعُ التوبةُ حتى تطلُعَ الشمس من مغربها،(۲۰). (٢/٥٧٥)

٢٦٨٢٨ ـ عن مالك بن يَخامِرَ السَّكْسَكِيِّ، عن عبدالرحمن بن عوف، ومعاوية بن أبي سفيان، وعبدالله بن عمرو بن العاص: أنَّ رسول الله الله قال: «الهجرة خصلتان: إحداهما أن تَهجُر السيئات، والأخرى أن تهاجر إلى الله ورسوله، ولا تنقطعُ الهجرة ما تُقبُلُ التوبة، ولا تزالُ التوبة مقبولة حتى تطلُعَ الشمس من المغرب، فإذا طَلَعَتْ طُبعَ على كلِّ قلبِ بما فيه، وكُفِي الناسُ العَمَلُ"(٢). (٢٥/١)

٢٦٨٢٩ ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: "صبيحة تطلعُ الشمس من مغربها يصيرُ في هذه الأمة قِرَدةٌ وخنازير، وتُطْرَى اللَّوَاوين، وتجفُّ الأقلام، لا يُزادُ في حسنة، ولا ينفعُ نفسًا إيمانُها لم تكن آمنتُ من قبل أو كسَبَتْ في إيمانها خيرًا» (١٧٦/٦)

٢٦٨٣٠ ـ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: اخلق الله عند المشرق حجابًا من الظّلمة على البحر السابع على مِقْدار ليالي الدُّنيا كلّها، فإذا كان غروب الشمس أقبَل ملك من الملائكة قد وُكُلَ بالليل، فيقبِضُ قبضةً من ظُلمة ذلك الحجاب، ثم يستقبِلُ المغرب، فلا يزالُ يُرْسِلُ تلك الظُّلمة من خلال أصابعه قليلًا قليلًا، وهو يُراعي الشَّفَق، فإذا غاب الشَّفَقُ أرسَل الظُّلمة كلَّها، ثم ينشُرُ جناحيه، فيبلغان أقطار الأرض

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٢٦٩/١١ ع. ٤٧٠ (١٨٦٨)، وابن جرير ١٧/١٠ \_ ١٨. وأخرج مسلم ٢٢٦٠/٤)، وأبر داود ٢٨٦٦) المرفوع منه فقط.

قال الهيثمي في المجمع ٨/٨ ـ ٩ (٢٥٧٩): •في الصحيح طرف من أوله. (واه أحمد، والبزار، والطبراني في الكبير، ورجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۱۱/۲۸ (۱۹۰۳)، وأبو داود ۱۳۲۶ (۲٤۷۹).

قال البغوي في شرح السنة ١٠/ ٣٣١: «وهذا حديث في إسناده مقال». وقال الألباني في الإرواء ٣٣/٥ (١٢٠٨): (صحيح». وكذا في صحيح أبي داود ٧/٤٤٣ (٢٢٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠٦/٣ (١٦٧١).

قال ابن عساكر في تاريخه ٣٠٦/٣١: «قال ابن منده: غريب، لا يعرف إلا من هذا الوجه». وقال ابن كثير في تفسيره ٢٧٥/٣: «هذا الحديث حسن الإسناد، ولم يخرجه أحد من أصحاب الكتب الستة». وقال في البداية والنهاية ٢٦٣/١٩: «وهذا إسناد جيد قوي». وقال الهيثمي في المجمع ٢٥٠/٥ ـ ٢٥١ (٩٢٨٠): «ورجال أحمد ثقات». وقال الألباني في الإرواء ٢٤/٥: «وهذا إسناد شامي حسن».

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ، وابن مردويه.

وأكناف السماء، فيُجاوِزان ما شاء الله أن يُجاوِزا في الهواء، فيشُقُّ ظلمة الليل بجناحيه بالتسبيح والتقديس لله، حتى يبلُغَ المغرب علَى قدْر ساعات الليل، فإذا بلَغَ المغرب انفجَرَ الصُّبحُ من المشرق، ضمَّ جناحَه، وضمَّ الظُّلمة بعضها إلى بعض بكفِّيه، حتى يقبضَ عليها بكفُّ واحدة مثل قبضتِه حين تناوَلَها من الحجاب بالمشرق، ثم يضعُها عند المغرب على البحر السابع، فمِن هناك تكون ظلمة الليل، فإذا حوَّلَ ذلك الحجاب من المشرق إلى المغرب نَفَخَ في الصُّور، فضوء النهار من قِبَل الشمس، وظُلمة الليل من قِبَل ذلك الحجاب، فلا تزال الشمس تجرى من مَطْلِعِها إلىّ مَغْرِبها حتى يأتي الوقت الذِّي جعلَ الله لتوبة عباده، فتستأذن الشمس من أين تطلُّعُ، ويَسْتَأْذِنُ القمر من أين يطلُعُ، فلا يؤذَّنُ لهما، فيُحبسان مقدار ثلاث ليال للشمس وليلتين للقمر، فلا يَعْرِفُ مقدار حبسِهما إلا قليلٌ من الناس، وهم بقيةُ أهل الأرض، وحمَلةُ القرآن، يقرأُ كلُّ رجل منهم وِرْدَهُ في تلك الليلة، حتى إذا فرَغَ منه نظَرَ فإذا ليلتُه على حالِها، فيعودُ، فيقرِّأُ وِرْدَه، فإذا فرَغَ منه نظَرَ فإذا الليلة على حالها، فيعودُ، فيقرأُ وِرْدَه، فإذا فرغَ منه نظر فإذا الليلة على حالها، فلا يعرف طول تلك الليلة إلا حملة القرآن، فينادي بعضُهم بعضًا، فيجتمِعون في مساجِّدهم بالتضرُّع والبكاء والصُّراخ بقية تلك الليلة، ومقدار تلك الليلة مقدار ثلاث ليال، ثم يرسِلُ الله جبريل على الشمس والقمر، فيقول: إنَّ الرب عَن أمَرَكما أن ترجعا إلى مغاربكما فتطلُعا منها، فإنَّه لا ضوء لكما عندنا ولا نور. فتبكى الشمس والقمر من خوف يوم القيامة وخوف الموت، فيرجِعُ الشمس والقمر فيطلُعان مِن مغارِبهما، فبينًا الناس كذلك يبكون ويتضرعون إلى الله ﷺ، والغافلون في غَفَلاتِهم، إذْ نادي منادٍ: ألا إنَّ باب التوبة قد أُغلِقَ، والشمس والقمر قد طلَعا من مغارِبِهما. فينظر الناس فإذا هما أسودان كالعِكْمين، لا ضوء لهما ولا نور، فذلك قوله: ﴿وَثُمِيمَ ٱلنَّمْشُ وَٱلْقَمُّو﴾ [النبامة: ٩]. فيرتفعان مثل البعيرين المقرونين المعقورين، يُنازِعُ كلُّ واحدٍ منهما صاحبه استباقًا، ويتصابحُ أهل الدنيا، وتذهَلُ الأُمهات، وتضعُ كلُّ ذاتِ حَمْل حملَها، فأمَّا الصالحون والأبرار ُ فإنه ينفَعُهم بكاؤُهم يومنذ، ويُكتَبُ لَهم عبادة، وأمَّا ُ الفاسقون والفجَّار فلا ينفعُهم بكاؤُهم يومئذ، ويُكتبُ عليهم حسرة، فإذا بلغتِ الشمس والقمر سُرَّةَ السماء ـ وهو مَنصِفُها ـ جاءَهما جبريل ﷺ، فأخَذَ بقرونهما، فردَّهما إلى المغرب، فلا يُغرِبُهما في مغارِبِهما، ولكن يُغرِبُهما مغارِبِها التي في باب التوبة». فقال عمر بن الخطاب للنبي ﷺ: وما بابُ التوبة؟ فقال: «يا عمر، خلَقَ الله بابًا

للتوبة خلفَ المغرب، وهو من أبواب الجنة، له مِصْراعان من ذهب، مُكَلَّلان بالدُّرِّ والجوهر، ما بين المصراع إلى المصراع مسيرة أربعين عامًا للراكب المُسْرع، فذلك الباب المفتوح منذ خلقَ الله خلقه إلى صَبيحة تلك الليلة عند طُلوع الشمس والقمر من مغاربهما، ولم يَتُب عبد من عباد الله توبة نصوحًا من لدُنْ آدم إلى ذلك اليوم إلا وَلَجَتْ تلك التوبة في ذلك الباب، ثم تُرفعُ إلى الله. فقال معاذ بن جبل: يا رسول الله، وما النَّوبة النَّصُوح؟ قال: ﴿ أَن يَنْدَمَ العبدُ على الذَّنب الذَّى أصاب، فيهرُبَ إلى الله منه، ثم لا يعود إليه حتى يعود اللبن في الضَّرْع. قال: "فَيُغرِبُهما جبريل في ذلك الباب، ثم يَرُدُّ المصراعين، فيلتئمُ ما بينهما، ويصيران كأنَّهما لم يكن فيهما صَدْعٌ قطَّ ولا خَلَلٌ، فإذا أُغلِقَ باب التوبة لم تُقبَلُ لعبدٍ بعد ذلك توبة ، ولم تنفعُهُ حسنةٌ يعمَلُها بعد ذلك إلا ما كان قبلَ ذلك، فإنه يجري لهم وعليهم بعد ذلك ما كان يجرى لهم قبل ذلك، فذلك قوله: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْشُ ءَايْتِ رَبِّكَ لَا يَنَعُمُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَر نَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرُكُ. فقال أُبَيُّ بن كعب: يا رسول الله، فِداكَ أبي وأمي، فكيف بالشمس والقمر بعد ذلك؟ وكيف بالناس والدنيا؟ قال: «يا أَبَيُّ، إنَّ الشمس والقمر يُكسَيَانِ بعدَ ذلك ضوء النُّور، ثم يطلُعان على الناس ويَغرُبان كما كانا قبل ذلك، وأمَّا الناس فإنهم حين رأوًا ما رأوًا من تلك الآية وعِظَمْها يُلِحُّونَ على الدنيا فيعمُرُونها، ويُجرُون فيها الأنهار، ويغرسُون فيها الأشجار، ويبنُون فيها البنيان، فأمَّا الدنيا فإنه لو نُتِجَ رجلٌ مُهرًا لم يُركَبْ حتى تقوم الساعة من لدُن طلوع الشمس من مغربها إلى يوم يُنْفَخُ في الصُّور؟ (١٠). (٢٨١/٦)

۲۶۸۳۱ ـ عن أبي سَرِيحة حذيفة بن أُسِيد، قال: قال رسول الله ﷺ: "تجيءُ الريحُ التي يَقبِضُ الله تعالى فيها نفسَ كلِّ مؤمن، ثم طلوع الشمس من مغربها، وهي الآية التي ذكرها الله في كتابها(۲) . (۲۹۰/۲)

٢٦٨٣٢ \_ عن عبدالله بن مسعود، عن النبي ﷺ، قال: "بين أُذُنَي حِمارِ اللَّجَّال أَربعون ذراعًا، وخطوةً حِمارِه مسيرة ثلاثة أيام، يخوضُ البحرَ على حماره كما يخوضُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣/٣٧٦ ـ.

قال ابن كثير: "وَهُو حديث غَريب حَدًّا، بل منكر، بل موضوع ـ والله أعلم ـ إنَّ ادعى أنه مرفوع، فأما وقفه على ابن عباس أو وهب بن منه ـ وهو الأشبه ـ فغير مدفوع. وقال السيوطي: "بسند واو".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٣/ ٦٨٦ (٢٥٢٠).

قال الهيثمي في المجمع ٩/٨ (١٢٥٨٠): قرواه الطبراني، وفيه عبيد بن إسحاق العطار، وهو متروك.

أحدُكم السَّاقيةَ على فرسه، ويقول: أنا ربُّ العالمين، وهذه الشمس تجري بإذني، أفتُريدُون أن أحبِسَها؟ فتُحبَسُ الشمس حتى يجعلَ اليوم كالشهر والجُمُعة، ويقول: أتريدُون أن أُسيِّرَها؟ فيقولون: نعم. فيجعلُ اليوم كالساعة، وتأتيه المرأة فتقول: يا ربِّ، أخْي لي ابني وأخي وزوجي. حتى إنَّها تُعانِقُ شيطانًا، وبيوتُهم مملوءةٌ شياطين، ويأتيه الأَّعرابي، فيقول: يا ربِّ، أَحْي لنا إبلَنَا وغَنَمنا. فيُعطيهم شياطين أمثال إبلِهم وغنمهم سواءً بالسِّنِّ والسِّمَة، فيقولونَ: لو لم يكن هذا ربَّنا لم يُحْي لنا موتانا. ومعه جبلٌ من مَرَقٍ، وعُراقُ اللحم حارٌّ لا يبرُدُ، ونهر جارٍ، وجبلٌ من جِنانَ وخُضرة، وجبلٌ من نار ودُخان، يقول: هذه جنتى، وهذه ناري، وهذا طعامى، وهذا شرابى. واليَسَعُ ﷺ معه يُنذِرُ الناس، يقول: هذا المسيح الكذَّاب؛ فاحذَرُوه ـ لعَنَه الله ـ. ويُعطيه اللهُ من السُّرعة والخِفَّة ما لا يلحَقُه الدجال، فإذا قال: أنا ربُّ العالمين. قال له الناس: كذَّبْتَ. ويقول اليَسَع: صدَّقَ الناس. فيمُرُّ بمكة، فإذا هو بخُلْق عظيم، فيقول: مَن أنت؟ فيقول: أنا ميكائيل، بعثني الله لأمنَّعَه من حَرَمِه. ويمرُّ بالمدينة، فإذا هو بخُلْقِ عظيم، فيقول: مَن أنت؟ فيقول: أنا جبريل، بعثني الله لأمنَّعَهُ مِن حَرَم رسوله. فَيمُرُّ الدَّجال بمكة، فإذا رأى ميكائيل ولَّى هاربًا، ويَصيحُ، فيخرُجُ إليه من مكة منافقُوها، ومن المدينة كذلك، ويأتى النذير إلى الذين فتَحُوا القسطنطينية، ومَن تألُّف من المسلمين ببيت المقدس. قال: فيتناولُ الدجال ذلك الرجل، فيقول: هذا الذي يزعُمُ أنِّي لا أقلِرُ عليه، فاقتُلُوه. فيُنشَرُ، ثم يقول: أنا أُحْيِيه، قُمْ. ولا يأذنُ الله لنفس غيرِها، فيقول: ألبسَ قد أمتُّك ثم أحبيتُك؟ فيقول: الآن ازدَدتُ فيك يقينًا؛ بشَّرنَّى رَسُول الله ﷺ أنَّك تقتُلُني ثم أُحْيَا بإذن الله. فيوضَعُ على جلْدِه صفائحُ من نُحاسَ فلا يَحِيكُ(١) فيه سلاحُهم، فيقول: اطرَحُوه في ناريّ. فيُحَوِّلُ اللهُ ذلك الجبلَ على النذير جِنانًا، فيشُكُّ الناس فيه، ويبادِرُ إلى بيت المقدس، فإذا صعِدَ على عَقَبَةٍ أَفِيْقَ<sup>(٢)</sup> وقَعَ ظِلَّه على المسلمين، فيُوتِرونَ قِسِيَّهم لقتاله، فأقواهم مَن بَرَكَ أو جَلَسَ من الجوع والضَّعف، ويسمعون النداء: جاءكُمُ الغَوْث. فيقولون: هذا كلام رجلِ شبعان. وتُشرِقُ الأرض بنور ربِّها، وينزِلُ عيسى ابن مريم، ويقول: يا معشر المسلمين، احمَدُوا ربَّكم، وسبِّحُوهُ. فيفعلون، ويُريدون الفِرار، فيُضيِّقُ الله عليهم الأرض، فإذا

<sup>(</sup>١) حاك السيف يحيك حَيكًا: إذا أثَّر. تاج العروس (حيك).

<sup>(</sup>٢) أَفِيْق: قرية من حوران في طريق الغور \_ وهو الأردن \_. معجم البلدان ١/٣٣٢، ٣٣٣.

أَتُوا باب لُدِّ(١) في نصف ساحة فيُوافِقون حيسى، فإذا نظرَ إلى حيسى يقول: أقِم الصلاة. فيقول الدَّجال: يا نبيَّ الله، قد أُقيمتِ الصلاة. فيقول: يا عدوَّ الله، زعَمتُّ أنك ربُّ العالمين، فلمَن تُصلِّي؟! فيضربهُ بمِقْرَعةٍ فيقتُلُه، فلا يبقى أحدٌ من أنصاره خلفَ شيءٍ إلا نادى: يا مؤمن، هذا دجالى فاقتُله. فيُمتَّعُون أربعين سنة، لا يموتُ أحدٌ، ولا يمرَضُ أحد، ويقول الرجل لغَنَمِه ولدوابِّه: اذهبُوا فارعَوا. وتمرُّ الماشية بين الزَّرعين لا تأكلُ منه سُنبُلة، والحيَّاتُ والعقارب لا تُؤذِي أحدًا، والسَّبُعُ على أبواب الدُّورِ لا يؤذي أحدًا، ويأخُذُ الرجل المُدَّ من القمح فيَبنُرُه بلا حرثٍ، فيجيءُ منه سبعمائة مُدًّ، فيمكثُون في ذلك حتى يُكسَرَ سدُّ يأجوج ومأجُوج، فيموجُون ويُفسِدون، ويستغيثُ الناس فلاّ يُسْتجابُ لهم، وأهل طور سَيْناء هُمُ الَّذين فتَحَ الله عليهم، فيَدْعُون، فيبعثُ الله دابَّةً من الأرض ذاتَ قوائم، فتدخُلُ في آذانهم، فيُصبّحون مَوْتَى أجمعين، وتُنتِنُ الأرضُ منهم، فيؤذُون الناس بنَتَنِهم أشدَّ من حياتهم، فيستغيثُون بالله، فيبعثُ الله ربحًا يَمانيةً غبراء، فتصيرُ على الناس غمًّا ودخانًا، وتقعُ عليهم الزُّكْمة، ويُكشَفُ ما بهم بعدَ ثلاث، وقد قُذِفتْ جِيَفُهم في البحر، ولا يلبَنُونَ إلا قليلًا حتى تطلُعَ الشمس من مغربها، وجفَّتِ الأقلام، وطُويتِ الصُّحف، ولا يُقبَلُ من أحد توبة، ويَخِرُّ إبليس ساجدًا يُنادِي: إلهي، مُرْنِي أن أسجُدَ لمن شئتَ. وتجتمعُ إليه الشياطين، فتقول: يا سيِّدَنا، إلى مَن تَفْزَعُ؟ فيقول: إنَّما سألتُ ربِّي أن يُنظِرني إلى يوم البعث، وقد طلَعتِ الشمس من مغربها، وهذا الوقتُ المعلوم. وتصيرُ الشياطين ظاهرةً في الأرض حتى يقولَ الرجل: هذا قريني الذي كان يُغويني، فالحمد لله الذي أخزاه. ولا يزالُ إبليسُ ساجدًا باكيًا حتى تخرُجَ الدابَّةُ فتقتُلَه وهو ساجد، ويتمتَّمُ المؤمنون بعد ذلك أربعين سنة لا يتمنَّوْن شيئًا إلَّا أُعطُوه، حتى تتِمَّ أربعون سنة بعدُّ الدِابة، ثم يعودُ فيهم الموت ويُسرِعُ، فلا يَبقَى مؤمن، ويَبقَى الكُفَّار يتهارَجُون في الطُّرُق كالبهائم، حتى يَنكِحَ الرجلُ أُمَّه في وسَطِ الطريق، يقومُ واحدٌ عنها، وينزلُ واحد، وأفضلُهم يقول: لو تنحَّيتُم عن الطريق كان أحسن. فيكونون على مثل ذلك حتى لا يولَدَ أحدٌ من نكاح، ثم يَعْقِمُ اللهُ النساءَ ثلاثين سنة، ويكونون كلُّهمَ أولادَ زنى، شرارَ الناس، عليهم تقومُ الساعة»(٢٠). (٦/ ٢٨٥)

<sup>(</sup>١) لدّ: قرية قرب بيت المقدس من نواحي فلسطين. معجم البلدان ٤/٣٥٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه نعيم بن حماد في كتاب الفتن ٢/٥٤٣ ـ ٥٤٦ (١٥٢٧)، وأخرج الحاكم بعضه ٥٦٦/٤ (٨٥٩٠)، وفيه محمد بن ثابت بن أسلم البناني.

٢٦٨٣٣ ـ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: اإذا طلّعت الشمس من مغربها تَلْهَلُ الأمهات عن أولادها، والأحبَّةُ عن ثمرات قلوبها، وتشتغِلُ كلُّ نفسٍ بما أتاها، ولا يُقبَلُ بعدها لأحدٍ توبة، إلا مَن كان محسنًا في إيمانه، فإنه يُكتبُ لهم بعدَ ذلك كما كان يُكتبُ لهم قبلَ ذلك، وأمَّا الكُفَّار فتكون عليهم حسرةً وندامة، لو أنَّ رجلًا أنتَج فرسًا لم يَرْكَبُه حتى تقوم الساعة، مِن لَكُن طلوع الشمس من مغربها إلى أن تقوم الساعة، ولتَقُومَنَّ الساعةُ والناسُ في أسواقهم، قد نشر الرجلان الثوبَ فلا يَتبايعانِه ولا يَطويانِه، وقد رفّع الرجل لقمته إلى فيه فلا يَطْعَمُها». ثم تلا: ﴿وَلَيَأَيْتُهُم بَفْتَةُ وَمُمْ لا يَطْعَمُها». ثم تلا: ﴿وَلَيَأْنِيَهُم بَفْتَةُ وَمُمْ لا يَشْعُمُها». ثم تلا: ﴿وَلَيَأْنِيَهُم بَفْتَةُ وَمُمْ لا يَشْعُمُها».

٢٦٨٣٤ عن عبدالله بن عباس - من طريق عطية - في قوله: ﴿ يَوْمَ بَأِيْ بَسَشُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنْعُ نَشَا إِينَابًا لَرَ تَكُنْ ءَامَنَتَ مِن فَيَلُ ﴾، فهو آية، لا ينفعُ مشركًا إيمائه عند الآيات، وينفعُ أهل الإيمان عند الآيات إن كانوا اكتسبوا خيرًا قبل ذلك. قال ابن عباس: خرَج رسول الله على عشيةً من العشيَّات، فقال لهم: «يا عباد الله، توبوا إلى الله بقرابٍ (٢)، فإنَّكم تُوشِكون أن ترَوُا الشمس من قِبَل المغرب، فإذا فعلتْ ذلك حُبِست التوبة، وطوي العمل، وحُتِم الإيمان، فقال الناس: هل لذلك من آيةٍ، يا رسول الله؟ فقال: «آية تلكم الليلة أن تطول كقلر ثلاث ليال، فيستيَقِظ الذين يخشون ربهم، فيُصَلُّون له، ثم يقضُون صلاتَهم والليلُ كأنه لم ينقضِ، فيضطجعون، حتى إذا استيقظوا والليل مكانه، فإذا رأوا ذلك خافوا أن يكونَ ذلك بينَ يدَي أمر عظيم، فإذا أصبتحوا فطال عليهم طلوع الشمس، فبينما هم ينتظرونها إذ طلَّعتْ عليهم من قِبَلِ أَصبَحوا فطال عليهم طلوع الشمس، فبينما هم ينتظرونها إذ طلَّعتْ عليهم من قِبَل المغرب، فإذا فعلتْ ذلك لم ينقعْ نفسًا إيمائها لم تكُنْ آمنتْ مِن قبل (٣٠/١). (٢٠/٧)

قال الحاكم: «محمد بن ثابت بن أسلم البناني من أعزّ البصريين وأولاد التابعين، إلا أن عبدالوهاب بن الحسين مجهول». وقال البداية والنهاية ٢١١/١٩ \_
 ٢١٤ «خبر عجيب، ونبأ غريب... قال شيخنا الحافظ الذهبي: وهذا الحديث شبه موضوع، وأبو عمر مجهول، وعبدالوهاب كذلك، وشيخه يقال له: البناني».

<sup>(</sup>١) أخرجه نعيم بن حماد في كتاب الفتن ٢٥٥/٢ (١٨٤٤)، من طريق نوح بن أبي مريم، عن مقاتل بن حيان، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

إسناده تالف؛ فيه نوح بن أبي مريم، قال عنه ابن حجر في التقريب (٧٢١٠): •كذَّبوه في الحديث، وقال ابن المبارك: كان يضع.

<sup>(</sup>٢) بقِراب: مثلثة القاف، أي: بقُرَب. التاج (قرب).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١/١٠ دون قوله: قبقِراب، وابن أبي حاتم ١٤٢٨/٥ (٨١٤٥) واللفظ له، من طريق محمد بن سعد العوفي، عن أبيه، قال: حدَّثني عمي الحسين بن الحسن، عن أبيه، عن جدَّه عطية =

٧٦٨٣٥ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ وَمَّمَ يَأْتِهَ بَشُنُ اَيَكِ رَبِّكَ ﴾ الآية، قال: ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله على الشهس من مغربها، واللَّجَّال، واللُّخان، ودابة الأرض، وخُورُسَة أحدكم (١٠)، وأمرَ العامة؛ القيامة، ذُكِر لنا: أنَّ قائلًا قال: يا نبي الله، ما آيةُ طلوع الشمس من مغربها؟ قال: «تطولُ تلك الليلة حتى تكون قدْرَ ليلتين، فيقوم المتهجِّدون لحينهم الذي كانوا يُصَلُّون فيه، فيُصلُّون حتى يقضوا صلاتهم والنجومُ مكانها لا تَسْرِى، ثم يأتون فُرْشَهم، فيرقُدون حتى تَكِلُ جُنوبُهم، ثم يقومون فيُصلُّون حتى يتطاول عليهم الليل، فيفزَعُ الناس، ثم يُصْبِحون، ولا يُصْبِحون إلا عصرًا، فبينما هم ينتظِرونها من مشرقها إذ فجِيَّهم من مغربها (٢٠/١٠). (٢٠/٢٧)

٣٦٨٣٦ ـ عن **عبدالله بن مسعود** ـ من طريق زُرارة بن أَوْفَى ـ في قوله: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَشَشُ مَايَكتِ رَبِّكَ﴾، قال: طلوع الشمس من مغربها<sup>(١٣)</sup>. (٢٦٢٦)

٢٦٨٣٧ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق مسروق - ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَسَشُ ءَايْتِ رَبِّكَ ﴾ ،
 قال: طلوع الشمس والقمر من مغربهما مُقْتَرِنَيْن ، كالبعيرين القَرِينَيْن . ثم قرأ: ﴿ وَيُحْجَ لَهُمْ سُرُ النَّمْ رُالْقَدْعُ ﴾ القيامة: ٩] (١٠ / ٢٦١)

٣٦٨٣٨ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق القاسم ـ قال: التوبة معروضة على ابن آدم، ما لم يخرُجُ إحدى ثلاث: ما لم تطلُع الشمس من مغربها، أو تخرُج الدَّابَّةُ، أو يخرُجُ يأجوج ومأجوج. وقال: مهما يأتي عليكم عامٌ فالآخرُ شرَّ(١٩٤٤٠٠). (٢٧٥/٦)

٢٤٤٤] رجَّح ابنُ جرير (٢٨/١٠) مستندًا إلى السُّنَّة قول ابن عباس، وعبدالله بن عمرو من ==

<sup>=</sup> العوفي، عن ابن عباس به.

إسناده ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>١) يريد: حادثة الموت التي تخص كل إنسان، وهي تصغير خاصة، وصُفِّرت لاحتقارها في جنب ما بعدها من البعث والعرض والحساب وغير ذلك. النهاية (خصص).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (٣٩٩ ـ تفسير)، وابن جرير ٢٢/١٠، وابن أبي شيبة ١٧٩/١٥، ونعيم بن
 حماد في الفِتن (١٨٤١، ١٨٤٨) من طريق مسروق. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، والطبراني.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٤/١٠ بلفظ: طلوع الشمس من مغربها مع القمر كالبعيرين القرينين، وابن أبي حاتم /١٤٢٧ بلفظ: طلوع الشمس والقمر كالبعيرين القرينين من مغربها، وأبو الشيخ (٦٦٥)، والطبراني (٩٠١٩) بلفظ: طلوع الشمس مع القمر من مغربها كالبعيرين القرينين. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، والفريابي، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٦/١٠، والطبراني (٩٨٣٧). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٢٦٨٣٩ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق أبي عبيدة \_ قال: مضَتِ الآياتُ غير أربعة: الدَّجَّال، والدَّابَّة، ويأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها، والآية التي يختِمُ الله بها الأعمال طلوع الشمس من مغربها. ثم قرأ: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَسْشُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ الآية. قال: فهي طلوع الشمس من مغربها (١٠) (٢٧٦/٣)

٢٦٨٤٠ عن عبدالله بن مسعود - من طريق أشعث بن أبي الشعثاء، عن أبيه - في قوله: ﴿لا تَوْالُ التوبةُ مبسوطةً ما لم تطلع الشمس من مغربها(٢٠). (ز)

**۲٦٨٤١ ـ عن عبدالله بن مسعود، ق**ال: إنَّ الناس بعدَ الآية يُصَلُّون ويَصومون ويحُجُّون، فيتقبَّل الله ممن كان يتقبَّلُ منه قبل الآية، ومَن لم يتقبَّلْ منه قبل الآية لم يتقبَّلْ منه بعد الآية<sup>٣٧</sup>. (٢٧٨٦)

٢٦٨٤٢ \_ عن عبدالله بن مسعود: أنَّه قال ذات يوم لجُلسائه: أرأيتم قول الله ﷺ: ٢٦٨٤ في عَيْنٍ جَنَةٍ الكهف: ٢٦]، ماذا يعني بها؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: فإنَّها إذا غَرَبتْ سجدَتْ له، وسبَّحتْه، وعظَّمتْه، وكانت تحت العرش، فإذا حضرَ طلوعُها سجَدتْ له، وسبَّحته، وعظَّمته، واستأذَنته، فيؤذنُ لها، فإذا كان اليومُ الذي تُحبَسُ فيه سجدَتْ له، وسبَّحته، وعظَّمته، ثم استأذَنته، فيقال لها: اثبُتي. فإذا حضر طلوعها سجدَت له، وسبَّحته، وعظَّمته، ثم استأذَنته، فيقال لها: اثبُتي. فتُحبَسُ مقدار ليلتين. قال: ويفزَعُ إليها الْمُتَهَجِّدون، ويُنادي الرجلُ جاره: يا فلان، ما شائنًا اللهة؟ لقد نبتُ حتى شبِعتُ، وصلَّتُ حتى أُغيَيْتُ! ثم يقال لها: اطلعى من حيث اللهة؛ لقم يقال لها: اطلعى من حيث

<sup>==</sup> طريق عبدالله بن أبي مليكة، وابن مسعود من طريق أشعث بن أبي الشعثاء، ومسروق، وصفوان بن عسال، وعبيد بن عمير، ومجاهد، والضحاك، ومحمد بن كعب، والسدي؛ أنَّ الآية في قوله: ﴿وَيَمْ يَأْتِ بَشْشُ مَائِكَ بَرْقَك﴾ هي: طلوع الشمس من مغربها؛ لتظاهر الأخبار عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «ذلك حين تطلع الشمس من مغربها».

وانتَقَد ابنُ عطية (٣/ ٥٠٠) مستندًا إلى السُنَّة قول آبن مسعود، فقال: 'وهذا فيه نظر؛ لأن الأحاديث تردُّه، وتُخصِّص الشمس؛.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۳/۱۰، وابن أبي شيبة ۲۰/۵ ـ ۲3، ۱۷۹ ـ ۱۸۰، والحاكم ۵/۵۶، والبيهقي في الاعتقاد ص۲۸۰. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠/ ٢٠. (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

غَرَبْتِ، فذاك يوم ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينَهُمَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ﴾ الآية (١٠/٠١)

٣٦٨٤٣ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق ابن سيرين \_ قال: التوبةُ مقبولةٌ ما لم تطلع الشمس من مغربها (٢). (ز)

٢٦٨٤٤ ـ عن عائشة ـ من طريق عامر الشعبي ـ قالت: إذا خرَجت أولُ الآيات طُرِحَت اللهِ الآيات طُرِحَت الأقلام، وطُويَتِ الصحف، وحُبِسَتِ الحفَظَة، وشهِدَتِ الأجساد على الأعمال (٢٠). (٢٧٦/٦)

٧٦٨٤٥ ـ عن أبي سعيد الخدري ـ من طريق عطية ـ ﴿وَوَمَ يَأْتِي بَعْشُ ءَايَّتِ رَبِّكَ﴾، قال: طلوع الشمس من مغربها (٤٠٠ (٢٦٦/٦)

٢٦٨٤٦ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص \_ من طريق عبدالله بن أبي مليكة \_ قال: الآية التي لا ينفع نفسًا إيمانُها: إذا طلعتِ الشمسُ من مغربها<sup>(٥)</sup>. (٢٧٣/٦)

٢٦٨٤٨ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص، قال: إنَّ يأجوج ومأجوج ما يموتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٦٣٧). وعزاه السيوطي إلى البيهقي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۷/۱۰.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٧٢/، وابن جرير ٢٧/١٠، وابن أبي شبية ١٧٩/١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ١٧٩/١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢٨/٥. وعزاه السيوطي إلى البيهقي في البعث.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه أبو الشَّيخ في العظمة ((٦٣) في تُعسير قوله: ﴿وَلَاَقَتَسْ ثَجَرِي لِنَّسَتَقَرِّ لَهَا ۖ ﴿ السَّدِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ والحاكم ٤/٥٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه يحيى بن سلام ١/ ٢٤ مطولًا بلفظ يختلف قليلًا، وفيه: ثم تستأذن فلا يؤذن لها، فتقول: يا رب إن المشرق بعيد ولا أبلغه إلا بجهد، تتُحسِ حتى يجيء القمر، فيُسلم فلا يُردُّ عليه، فيسجد فلا يُنظر إليه، ويستأذن فلا يُؤذن له، ثم يقال لهما: ارجعا من حيث جتما. فيطلعان من المغرب كالبعيرين المقترنين، وهو قوله: ﴿ قَلْ يُظُرُّنُ إِلاَّ التَّهُمُ النَّلُهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّ

الرجل منهم حتى يُولَدَ له مِن صُلْبِهِ أَلفٌ فصاعدًا، وإنَّ مِن وراثهم ثلاثَ أُمَم ما يعلم عِنْتَهم إلا الله: منسكُ، وتأويلُ، وتاريسُ، وإنَّ الشمس إذا طلَعتُ كلَّ يوم أبصَرَها الخلقُ كلَّهم، فإذا غربتْ خرَّت ساجدة، فتُسَلِّمُ، وتستأذنُ، فلا يؤذَنُ لها، ثم تستأذِنُ فلا يؤذَنُ لها، ثم تستأذِنُ فلا يؤذَنُ لها، فتقول: يا ربِّ، إنَّ عبادك ينظُرُوني والمدى بعيد. فلا يؤذَنُ لها، حتى إذا كان قلرُ ليلتين أو ثلاث قيل لها: اطلُعي من حيثُ غرَبْتِ. فتطلُعُ، فيراها أهلُ الأرضِ كلُّهم، وهي ـ فيما بلَغَنا ـ أولُ الآيات؛ لا ينفع نفسًا إيمانُها لم تكن آمنت من قبل، فيذهب الناس فيتصدَّقون بالذهب الأحمر، فلا يؤخذُ منهم، ويقال: لو كان بالأمس<sup>(۱)</sup>. (٢٧٩/٢)

٢٦٨٤٩ ـ عن صفوان بن عسال ـ من طريق زِرِّ بن حُبَيْش ـ قال: إذا طلعت الشمس من مغربها فيومئذ لا ينفع نفسًا إيمانها لم تكن آمنت من قبل<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٦٨٥٠ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق عبدالرحمن بن البَيْلَماني ـ قال: يبيتُ الناس يسيرون إليهم، فيُصبِحون وقد جعَلَتهم الناس يسيرون إليهم، فيُصبِحون وقد جعَلَتهم بين رأسها وذَنَبها، فما مِن مؤمن إلا تمسَحُه، ولا منافق ولا كافر إلا تخطِمُه، وإنَّ التوبة لَمَفتوحة، ثم يخرُجُ الدَّجَّال، فيأخُذُ المؤمن منه كهيئة الرُّحُمة، ويدخُلُ في مسامع الكافر والمنافق، حتى يكون كالشيء الحنِيذ، وإنَّ التوبة لَمفتوحة، ثم تطلع الشمس من مغربها (٤٠٠). (٢٧٨/٦)

٣٦٨٥١ ـ عن عُبيد بن عُمير ـ من طريق عمرو بن دينار ـ ﴿يَوْمَ يَأْتِى بَعْشَ مَايَنتِ رَبِّكَ﴾، قال: طلوع الشمس من مغربها<sup>(ه)</sup>. (ز)

**۲۲۸۰۲ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طریق ابن أبي نجیح ـ ﴿يَوْمَ يَأْتِى بَعَثُى ءَايَنتِ رَبِّكَ﴾، قال: طلوع الشمس من مغربها<sup>(۱)</sup>. (۲۲۲/۲)** 

٣٦٨٥٣ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق الحسن بن عقبة أبي كِيرانَ ـ ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْشُ مَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنْفُمُ نَفْسًا إِيتَثْبَا﴾، قال: طلوع الشمس من مغربها(٧٠). (ز)

٢٦٨٥٤ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيدبن سليمان \_ يقول، في قوله:

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى البيهقي. (٢) أخرجه ابن جرير ١٠/٢٠.

<sup>(</sup>٣) جمع: المزدلَّفة. النهاية (جَمَعَ). (٤) أخرجه الحاكم ٤/٥٨٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شبية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٣١١/١٩ (٣٦١٥٠)، وابن جرير ٢٥/١٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٣٣١، وأخرجه ابن جرير ١٢/١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱۰/۲۵.

﴿ يَرْمَ يَأْتِي بَشَشُ مَايَدَ رَبِّكَ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِينَهُا﴾، قال: مَن أدركه بعضُ الآيات وهو على عمل عمل صالح مع إيمانه قَبِل منه قبل عمد نزول الآبة، كما قَبِل منه قبل ذلك (١٠). (ز)

٢٦٨٥٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله تعالى: ﴿أَوْ يَأْتِكَ بَهْشُ اللّهِ عَلَيْ كَنْ عَنْ اللّهُ عَلَيْ وَيَكَ ﴾ قال: آية موجبة؛ طلوع الشمس من مغربها، أو ما شاء الله (٢٧١٥٤٠ . (ز) ٢٦٨٥٦ \_ عن محمد بن كعب القرظي \_ من طريق أبي صخر \_ أنَّه كان يقول في هذه الآية: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْشُ مَايَتِ رَبِّكَ لَا يَعْمُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن فَبْلُ﴾، يقول: إذا جاءت الآيات لم ينفع نفسًا إيمانها، يقول: طلوع الشمس من مغربها (٣٠). (ز)

٧٦٨٥٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿أَوْ يَأْلِكَ بَهَضُ ءَايَتِ رَبِّكُۗ﴾، يقول: طلوع الشمس من مغربها<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٨٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَهُمْ يَأْتِى بَشَنُ اللَّهُ كَلِكُ كَلِّكَ ﴾ يعني: طلوع الشمس من المغرب ﴿ لاَ يَنَفُ نَشَا إِيكُنْهَا ﴾ يعني: نفسًا كافرة حين لم تُؤمِن قبل أن تجيء هذه الآية ﴿ لَا تَكُنْ عَامَنَتْ مِن قَبْلُ ﴾ يقول: لم تكن صدَّقت من قبل طلوع الشمس من مغربها (٥٠). (ز)

### ﴿ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾

آذَذِهُ ابنُ عطية (٣/ ٥٠٠) احتمالًا آخر في معنى الآية، فقال: ﴿ويصِحُ أَن يريد بقوله تعالى: ﴿أَوْ يَأْلِكَ بَعْشُ مَايَتِ رَبِّكُ ﴾ جميع ما يقطع بوقوعه من أشراط الساعة، ثم خصص بعد ذلك بقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَسْشُ مَايَئِتِ رَبِّكَ ﴾ الآية التي ترفع التوبة معها، وقد بيَّنت الأحاديثُ أنها طلوع الشمس من مغربها».

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٥٩٨ ـ ٥٩٩.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹/۱۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق ٢/ ٢٢٢، وابن جرير ١٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠/٦٠، وعبدالله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/٧٧ (١٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٢/١٠.

مُصَدِّقةً لم تعملُ قبلَ ذلك خيرًا فعمِلت بعدَ أن رأتِ الآية لم يُقْبَلُ منها، وإن عمِلَتْ قبل الآية خيرًا ثم عمِلَتْ بعد الآية خيرًا قُبِل منها<sup>(۱)</sup>. (۲/۲۷۱)

٢٦٨٦ - قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿لا يَنفُ نَشًّا إِينَهًا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَهَا خَيْلًا» لا تُقْبَل التوبة يومنذ مِمَّن لم يكن مؤمنًا، ولا مِمَّن كان يدَّى مؤمنًا، ولا مِمَّن كان يدَّى الإيمان إذا لم يكن مُخلِصًا (٣٠). (ز)

٢٦٨٦١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْ﴾ لم تكن ﴿كَسَبَتْ فِيهَ إِينَنِهَا خَيْراً﴾ يقول: لم تكن هذه النفس عملت قَبْل طلوع الشمس من مغربها، ولم يُقْبَل منها بعد طلوعها، ومَن كان يُقْبَل منه عمله قبل طلوع الشمس من مغربها فإنَّه يُتَقَبَّل منه بعد طلوعها (٣٠). (ز)

٢٦٨٦٢ \_ عن مقاتل بن حيَّان \_ من طريق بُكَيْر بن معروف \_ في قوله: ﴿أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانُهُ عَيْرًا، وكان قبل الآية مقيمًا عَلَى الكِمَانُهُ عَيْرًا، وكان قبل الآية مقيمًا عَلَى الكِمَاقُ (٤٠) . (٢٧٧٦)

٢٦٨٦٣ ـ عن عبد الملك ابن جُريْج، في قوله: ﴿ لَا تَكُنْ عَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَتِهَا خَيْراً ﴾، قال: لا ينفعُها الإيمانُ إن آمنت، ولا تزداد في عملٍ إن لم تكنْ عبلتُه (٥٠).
 ٢٧١/٦)

### ﴿ قُلِ ٱنْغَظِرُوا إِنَّا مُنْفَظِرُونَ ۞

٢٦٨٦٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ يعني: قوله: ﴿فَلِ
 أَنْظِرُوا إِنَّا مُنْظِرُونَ﴾، خَوَّفهم عذابه، وعقوبته، ونقمته (٦).

٢٦٨٦٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم أوعدهم العذاب، فقال الله لنبيّه ﷺ: ﴿فَلِ
 أَنظِرُوا ﴾ العذاب؛ ﴿إِنَّا مُنظِرُونَ ﴾ بكم العذاب (١).

أثار متعلقة بالآية:

٢٦٨٦٦ ـ عن أبي موسى الأشعري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ يَبِسُطُ يَدُهُ

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٨/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٢٨/٥ ـ ١٤٢٨. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٢) تفسير ابن أبي زمنين ١٠٨/٢.
 (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١.

 <sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي زمنين ۱۰۸/۲.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٩/٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٩/٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٥٩٨/١ ـ ٥٩٩.

مَوْيُونَ الْمُسَيِّدِ اللَّهُ الْمُسَيِّدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

بالليل لِيتوب مُسِيءُ النهار، ويبسُطُ يده بالنهار لِيتوب مُسِيءُ الليل، حتى تطلُعَ الشمس من مغربها، ( ). (۲۸۹/٦)

٢٦٨٦٧ \_ عن أبي هريرة: أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «بايرُوا بالأعمال سِتًا: طلوع الشمس من مغربها، واللَّجَال، واللُّخان، ودابَّة الأرض، وخُويْهَة أحدِكم، وأمْر العامَّة». قال قتادة: خُويْهَة أحدِكم: (٢٧٦/٦)

٢٦٨٦٨ \_ عن أنس، عن رسول الله ﷺ، قال: «بايروا بالأعمال سِتًا: طلوع الشمس من مغربها، والدُّخان، ودابَّة الأرض، والدَّجَّال، وخُوَيْعَة أحدكم، وأمرَ العامة، (٢٠٠/١٠) ٢٦٨٦٩ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساحة حتى يلتقي الشيخان الكبيران، فيقول أحدُهما لصاحبه: متى وُلِدتَ؟ فيقول: زمن طلعتِ الشمس من مغربها، (٢٠٠/١٠)

• ٢٦٨٧٠ \_ عن أبي أمامة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ أُولَ الآيات طلوع الشمس من مغربها (٥٠). (٢٧٨/٦)

٧٦٨٧١ ـ عن حذيفة بن أُسِيدٍ، قال: أَشرَفَ علينا رسول الله ﷺ من عُلَيَّةٍ (١) ونحن نتذاكر، فقال: «فإنَّها لا تقوم حتى تَرَوُّا ونتذاكر، فقال: «فإنَّها لا تقوم حتى تَرَوُّا قبلها عشر آيات: الدُّخان، والدجال، وعيسى ابن مريم، ويأجوج ومأجوج، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، وثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٢١١٣/٤ (٢٧٥٩).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٠/١٥ (٩٣٠٣) وقال: كان قتادة يقول: إذا قال: وأمر العامة، قال: أي: أمر الساعة، وأخرجه مسلم ٢٢٦٧/٤٤ (٢٩٤٧) دون ذكر قول قتادة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه ١٧٨/٥ (٤٠٥٦).

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ١٩٦/٤ (١٣٤١): «هذا إسناد حسن».

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ٨/٢٦٣ (٨٠٢٢)، والخطيب في تاريخه ٢/٩٣٩ (٤٢٣)، ١٦٠/٦. (١٦٨١).

قال ابن حبان في المجروحين ٢/ ٢٠٤/: "فضال بن جبير... يروي عن أبي أمامة ما ليس من حديثه، لا يجلُّ الاحتجاج به بحاله. وقال ابن عدي في الكامل ١/ ١٣١ (١٥٦٨) ترجمة فضال بن جبير: «ولفضال بن جبير عن أبي أمامة قدر عشرة أحاديث، كلها غير محفوظة». وقال الهيشمي في المجمع ١/٩٨ (١٢٥٨): «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه فضالة بن جبير، وهو ضعيف، وأنكر هذا الحديث. وقال الذهبي في تاريخ الإسلام ١/٩٥٠: «هذا حديث ضعيف الإسناد». وقال الألباني في الصحيحة ٧/ ٨٩٤ ـ ١٩٥٨ (٣٣٠٠): «الحديث صحيح بشاهده».

 <sup>(</sup>٦) عُلِّيَة \_ بضم العين وكسرها \_: الغُرفة. النهاية (علا).

وخسف بجزيرة العرب، وآخِرُ ذلك نارٌ تخرُجُ من قعر عدن أو اليمن، تطرُدُ الناس إلى المحشر، تنزِلُ معهم إذا نزَلوا، وتَقيلُ معهم إذا قالُوا» (١٠ ( ٢٧٩/٠)

۲۲۸۷۲ \_ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: «العظائمُ سبعٌ، مضتْ واحدة، وهي الطوفان، وبقِيت فيكم ستٌّ: طلوع الشمس من مغربها، واللُّخان، واللجال، ودابَّة الأرض، ويأجوج ومأجوج، والعبُّور، (۲۷۷/۲)

٣٦٨٧٣ ـ عن عبدالله بن عمرو بن العاصي، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إذَا طَلَعتِ الشمسُ من مغربها خرَّ إبليسُ ساجدًا، ينادي، ويجهَرُ: إلهي، مُرْني أن أسجد لمن شئت. فتجتمعُ إليه زبانيتُه، فيقولون: يا سيَّدَهم، ما هذا التضرُّعُ؟! فيقول: إنَّما سألتُ ربي أن يُنظرَني إلى الوقت المعلوم، وهذا الوقت المعلوم. قال: وتخرُبُ دابَّة الأرض من صَدْعٍ يُنظرَني إلى الوقت المعلوم، في الصَّفا، فأولُ خُطومُ (١٨/٨٦). (٥/ (٢٨٨/١))

۲۲۸۷٤ ـ عن ابن عباس، قال: خطبنا عمر بن الخطاب، فقال: أيُها الناس، سيكون قومٌ من هذه الأمة يُكَذِّبون بالرَّجْم، ويكذِّبون بالدَّجَّال، ويُكذَّبون بطلوع الشمس من مغربها، ويُكذِّبون بعذاب القبر، ويُكذَّبون بالشفاعة، ويُكذِّبون بقومٍ يخرجون من النار بعدما امْتَحَشُوا(۱۰. (۲۸۰۲۰)

۲٦٨٧ \_ عن حذيفة [بن اليمان] \_ من طريق عبدالله بن مُرَّة \_ قال: لو أنَّ رجلًا ارْتَبَطَ فرسًا في سبيل الله، فأنتَجَتْ مهرًا عند أول الآيات؛ ما رَكِب الْمُهْرَ حتى يَرى آخرَها (٧٠٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٤/ ٢٢٢٥ ـ ٢٢٢٧ (٢٩٠١). وأورده الثعلبي ٢٠٩/٤ ـ ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أنْطَاكِية: مدينة تاريخية قديمة، وتقع اليوم في جنوب تركيا. ينظر: الموسوعة العربية العالمية (أنطاكية).

 <sup>(</sup>٤) تَخُولُمُه: أي: تسمُه بِسِمَة يُعرف بها. لسان العرب (خطم).
 (٥) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٦/١٣ (١١١)، وفي الأوسط ٣٦/١٣ (٩٤).

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٣٧٥: همذا حديث غريب جدًّا، وسنده ضعيف. وقال أيضًا في البداية والنهاية ٢٩٠ - ٢٦: "وهذا حديث غريب جدًّا، ورفعه فيه نكارة، لعله من الزاملتين اللتين أصابهما عبدالله بن عمرو يوم اليرموك من كتب أهل الكتاب، فكان يحدث منهما أشياء غرائب. وقال الهيثمي في المجمع ٨/٨ (١٢٥٧٨): «رواه الطبراني في الكبير، والأوسط، وفيه إسحاق بن إبراهيم بن زبريق، وهو ضعيف.

وامْتَحَشُوا: أي: احترقوا. والْمَحْشُ: احتراق الجلد وظهور العظم. النهاية (مَحَشَ).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي شيبة ١٥/٦٣.

۲٦٨٧٦ \_ عن حذيفة [بن اليمان] \_ من طريق صلة \_ قال: إذا رأيتم أول الآيات تنابعُت (١٠). (٢٧٣/٦)

۲٦٨٧٧ ـ عن جُندُب بن عبدالله البَجَلِيِّ، قال: استأذنتُ على حليفة ثلاث مرات، فلم يأذن لي، فرجَعْتُ، فإذا رسولُه قد لحقني، فقال: ما ردَّك؟ قلتُ: ظنَنتُ أنَّك نائم. قال: ما كنتُ لأنام حتى أنظُرَ مِن أين تطلُعُ الشمس. قال ابن عون: فحدَّثتُ به محمدًا، فقال: قد فعلَه غيرُ واحدٍ من أصحاب محمد ﷺ (٢٦/ ٢٨٩)

٢٦٨٧٨ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق أبِي المُهَزَّمِ ـ قال: الآياتُ كلُّها في ثمانية أشهر <sup>٣٢)</sup>. (٢٧٣/٦)

٢٦٨٧٩ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص، قال: الآياتُ خرزاتٌ مَنظُومات في سِلْك، انقطع السَّلْك فتيعَ بعضُهنَّ بعضًا<sup>(٤)</sup>. (٢٧٧/٦)

٢٦٨٨ ـ عن عبد الله بن عمرو بن العاص ـ من طريق وهب بن جابر ـ قال: إذا طَلَعَتِ الشمسُ من مغربها ذَهَبَ الرجلُ إلى المال كَنْزَه، فيستخرِجُه، فيحملُه على ظهره، فيقول: مَن له في هذه؟ فيُقال له: أَفَلا جئتَ به بالأمس! فلا يُقبَلُ منه، فيجيءُ إلى المكان الذي احتَقَرَه، فيضرِبُ به الأرض، ويقول: ليتني لم أَرَكُ (٥٠) (٢٨٩/١).

٢٦٨٨١ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص \_ من طريق أبي خيثمة \_ قال: يبقى الناسُ بعد طلوع الشمس من مغربها عشرين ومائة سنة (٢) (٢٧٢/١)

٢٦٨٨٢ \_ عن كعب الأحبار \_ من طريق يزيد بن شريح \_ قال: إذا أراد الله أن تطلُع الشمس من مغربها أدارَها بالقُطْبِ، فجعَلَ مشرقَها مغربها، ومغربَها مشرقَها أدارَها بالقُطْبِ، فجعَلَ مشرقَها مغربها، ومغربَها مشرقَها أدارَها (٢٨١/٦)
 ٢٦٨٨٣ \_ عن أبي العالية الرَّياحي، قال: الآياتُ كلُها في ستة أشهر (٨). (٢٧٣/٦)

٢٦٨٨٤ ـ عن أبي سلمة بن عبدالرحمن بن عوف ـ من طريق محمد بن عمرو ـ
 قال: إن صبح يوم القيامة تطول تلك الليلة كطول ثلاث ليال، فيقوم الذين يخشون

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ١٨٢/١٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ٩/ ٣٧ ـ ٣٨، ١٣٨٢/١٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ١٥/ ١٨٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) أخرجه ابن أبي شيبة ١٧٨/١٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة ١٧٩/١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في تاريخه ٨/ ٣٤١، وأبو الشيخ في العظمة (٦٣٨)، وابن عساكر ٦٥/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

والمنظالة المنظالة

ربهم فيُصَلُّون، حتى إذا فرَغُوا مِن صلاتِهم أصبَحُوا ينظُرون إلى الشمس مِن مَطلِعِها، فإذا هي قد طلَعتْ من مغربها (١٠ . ٢٩٠/٦)

. ٢٦٨٨ - عن قتادة بن دعامة، قال: كُنّا نحدَّثُ: أنَّ الآيات يَتَتابَعْنَ تتابُعُ النّظَامِ<sup>(٣)</sup> في الخيط عامًا فعامًا<sup>(٣)</sup>. (٢٧٧/)

# ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَقُواْ دِينِهُمْ وَكَانُواْ شِيَمًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي مَنَوَّ إِنَّمَا الْمُرْهُمْ إِلَى اللَّوْ ثَمْ يُنْتِئُهُم يَا كَانُواْ يَسْمَلُونَ ﷺ﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٦٨٨٨ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق عمرو بن دينار \_ أنَّه قرَأها: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَارَقُواْ دِينَهُمْ﴾ بالألف ٢١٤٠٤٠١ . (٢٩٣/٦)

٢٤٤٦ وجُّه ابنُ جرير (١٠/ ٣٠) قراءة عليٌّ بقوله: •وكأنَّ عليًا ذهب بقوله: ﴿فَارَقُواْ دِينَهُمْ﴾: خرجوا فارتدوا عنه، من المفارقة.

(١) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٣/١٣.

(٢) النَّظَامُ: العِقْدُ من الْجَوْهَرِ وَالْخَرَزِ ونحوهما. النهاية (نَظَمَ).

(٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(٤) أخرجه حفص الدوري في جزء قراءات النبي ﷺ ص٩٦ ـ ٩٧ (٤٦)، من طريق عباد، عن ليث، عن طاووس، عن أبي هريرة به.

إسناده ضعيف جدًّا؛ فيه عبَّاد بن أبي كثير التقفي البصري، قال ابن حجر في التقريب (٣٦٣٩): «متروك، قال أحمد: روى أحاديث كذب. وفيه ليث بن أبي سليم، قال عنه ابن حجر في التقريب (٥٦٨٥): «صدوق اختلط جدًّا، ولم يتميز حديثُه؛ فتُرك.

و﴿فَارَقُوا﴾ بالألف مع تخفيف الراء قراءةً متواترة، قرأ بها حمزة، والكسائي، وقرأ بقية العشرة: ﴿فَرَّقُوا﴾ بالألف مع تشديد الراء. انظر: النشر ٢/٦٦/، والإتحاف ص٧٧٨.

(٥) أخرجه ابن جرير ٢٠/١٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٠/١٠، وكذلك روي من طريق حمزة الزيات، وابن أبي حاتم ١٤٢٩/٥ من طريق عمرو بن مرة أنّه سمع علنًا قرأ عنده رجل التي في الأنعام: ﴿فَرَّتُواْ وِيَهُمْ ﴾، فقال علي: «لا ما فرقوا دينهم؛ ولكنهم فارقوا دينهم». وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

٢٦٨٨٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سفيان ـ: ﴿فَارَقُواْ دِينَهُمْ﴾(١). (ز)

#### 🏶 نزول الآية:

٢٦٨٩٠ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عطية - قال: اختَلَفتِ اليهود والنصارى قبلَ أن يُبعثَ محمد ﷺ أنزِلَ عليه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ فَرَقُوا فِلمَّا بُعثَ محمد ﷺ أنزِلَ عليه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ فَرَقُوا وَيَهُمْ ﴾ الآية (٢٠) (٢٩١/٦)

٢٦٨٩١ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ وِيَهُمْ﴾، قال: نزلت بمكة<sup>(٣)</sup>. (٢٩١/٦)

🏶 تفسير الآية:

### ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَمًا﴾

٢٦٨٩٢ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ مِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَمًا﴾، قال: أهم أهل البدع والأهواء من هذه الأمةا<sup>(2)</sup>. (٢٩٢/٦)

== ثم وجَّه قراءة ابن مسعود (٣٠/١٠) بقوله: «وكأنَّ عبدالله تأول بقراءته ذلك كذلك أن دين الله واحد، وهو دين إبراهيم الحنيفية المسلمة، ففرَّق ذلك اليهود والنصارى، فتَهَوَّد قوم، وتنصَّر آخرون، فجعلوه شِيَعًا متفرقة».

ثم علَّق على القراءتين فقال: ﴿والصواب من القول في ذلك أن يُقال: إنهما قراءتان معروفتان، قد قرأت بكل واحدة منهما أثمةٌ من القُرَّاء، وهما متفقتا المعنى غير مختَلِفَتَيْه. وذلك أن كل ضالٌ فَلِدِينه مُفارق، وقد فرَّق الأحزابُ دينَ الله الذي ارتضاه لعباده، فتَهرَّد بعضٌ، وتنصَّر وتنصَّر آخرون، وتَمَجَّس بعضٌ، وذلك هو التفريق بعَيْبهن ومصير أهله شِيَعًا متفرقين غير مجتمعين، فَهُم لدين الله الحق مُفارقون وله مُفَرِّقون، فبأيِّ ذلك قرأ القارئ فهو للحق مُصيب، غير أني أختارُ القراء من ﴿فَرَقُوالهِ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰/۳۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠/١٣، وابن أبي حاتم ١٤٣٠/٥ (٢١٥٣)، من طريق محمد بن سعد العوفي، عن أيه، قال: حدثني عمي الحسين بن الحسن، عن أبيه، عن جله عطية العوفي، عن ابن عباس به. إسناده ضعيف، لكنها صحيفة صالحة ما لم تأت بمنكر أو مخالفة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النحاس في ناسخه ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢٠٧/١ (٦٦٤).

٢٦٨٩٣ \_ عن أبي غالب \_ من طريق حميد بن مهران المالكي الخرَّاط \_ أنَّه سُئِلَ عن هذه الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّفُواْ مِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيكا﴾. فقال: حدثني أبو أمامة، عن رسول الله ﷺ: أنهم الخوارج (١٠) (٢٩٢)

يَّ ٢٦٨٩٤ ـ عَن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال لعائشة: «يا عائِشُ، ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّوُا دِينَهُمْ وَكُوْا فِينَهُمْ وَكُوْا فِينَهُمْ وَكُوْا فِينَهُمْ وَكُواْ فِينَهُمْ وَكُواْ فِينَهُمْ وَكُوا فِينَهُمْ اللّمة، وَأَصحاب الضلالة من هذه الأمة، ليست لهم توبة. يا عائشة، إنَّ لكلِّ صاحب ذنب توبةً، غيرَ أصحاب البدع وأصحاب الأهواء ليس لهم توبة، أنا منهم بريء، وهم مِنِّي بُرَآة، (٢٣/٦)

٢٦٨٩٥ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق طاووس \_ في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ ﴾
 الآية، قال: هم في هذه الأُمَّة (٣) . (٢٩٢/٦)

٢٦٨٩٦ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق طاووس \_ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَمًا﴾، قال: هم أهل الصلاة (٤٠). (ز)

٢٦٨٩٧ - عن عبدالله بن عباس - من طريق الضحاك - في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرُقُواْ وَيَهُمْ ﴿ وَلَكُواْ الْمِسلام واللَّين الذي أُمِرُوا به، ﴿ وَلَكُواْ الْمِسلام واللَّين الذي أُمِرُوا به، ﴿ وَلَكُواْ الْمِسلام واللَّين الذي أَمِرُوا به، ﴿ وَلَكُنْ مِنْهُمْ فِي شَيْهُ ﴾. نزلت بمكة، ثم نسَخها: ﴿ يَتَمِنُونَ ﴾ لَلَية النوبة: ٢٩١٥، (٢٩١/٦)

= قال السيوطي في الإثقان في علوم القرآن ٢٥٠/٤: «بسند صحيح». وقال الهيثمي في المجمع ٢٧/٧ ـ ٣٣ (١٠٠٩): «ورجاله رجال الصحيح» غير معلل بن نفيل وهو ثقة». وقال الصالحي في سبل الهدى والرشاد ١٤٤/٩: «سند صحيح».

(١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٢٩/٥ (٨١٥٠).

قال ابن كثير في تفسيره ٣/ ٣٧٧: ﴿وروي عنه \_ أبي أمامة \_ مرفوعًا، ولا يصِحُّ﴾.

(٢) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٤٧/٤ ـ ١٣٨، والطبراني في الصغير ٣٣٨/١ (٥٦٠)، وابن أبي حاتم
 ٥/١٤٣ (٨١٥٧). وأورده الثعلبي ٢٠٣/٧.

قال أبو نعيم: «هذا حديث غريب من حديث شعبة، تفرَّد به بَقِيَّة». وقال ابن كثير في تفسيره ٣٧٧/٣: «وهو غريب أيضًا، ولا يصِحُّ رفعه». وقال الهيشمي في المجمع ١٨٨/١ (٨٩٦): «رواه الطبراني في الصغير، وفيه بقية ومجالد بن سعيد، وكلاهما ضعيف». وقال في ٧/ ٢٢ (١١٠٠٨): «رواه الطبراني في الصغير، وإسناده جيه».

- (٣) أخرجه ابن جرير ٣٣/١٠ بلفظ: نزلت هذه الآية في هذه الأمة، وابن أبي حاتم ١٤٢٩/٥. وعزاه
   السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.
- (٤) أُخرجه ابن جرير ٢٣/١٠. ذكر محققوه أن جاء في بعض النسخ: أهل الضلالة. والمثبت صحيح المعنى يوضحه الأثر السابق، وينظر تعليق الشيخ شاكر على ذلك في تحقيقه لتفسير ابن جرير ٢٧٠/١٢.
  - (٥) أخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ ١/٤٤٢، من طريق جويبر، عن الضحاك، عن ابن عباس به.

٢٦٨٩٨ \_ عن عبد الله بن عباس: ﴿وَكَانُواْ شِيَكَا﴾، قال: مِلَلَا شتَّى(١). (٢٩٢/٦)

٢٦٨٩٩ \_ عــن أبــي أمــامــة، ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَاثُواْ شِيَمًا﴾، قــال: هـــم الحَرُورِيَّة <sup>٢١</sup>. (٢٩٢/٦)

۲٦٩٠٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ﴾، قال: يهود<sup>(٣)</sup>. (٢٩٤/٢)

٢٦٩٠١ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق عبيد بن سليمان \_ يقول في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِي هَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَ

۲٦٩٠٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ﴾، قال: هم اليهود، والنصاري<sup>(ه)[۲۲٤۷</sup>. (۲۹٤/٦)

٣٦٩٠٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ وِينَهُمْ ﴾ قال: فَرَقًا (٢١٤/٦) قال: فِرَقًا (٢٤/٦)

٢٦٩٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ فَرَقُواْ وِيَهُمْ ﴾ الإسلام الذي أُمِروا به،
 ودخلوا في غيره، يعني: اليهود والنصارى قبل أن يُبعَث محمد ﷺ، ﴿وَكَانُواْ شِيَمًا﴾
 يعني: أحزابًا؛ يهود، ونصارى، وصابئين، وغيرهم (١٨٤٤٠٠). (ز)

٢٤٤٧ علّق ابنُ عطية (٣/ ٥٠١) على قول قتادة وما في معناه بقوله: (أي: فرّقوا دين إبراهيم الحنيفية).

﴿٢٤٤٨ ْرَجَّح ابنُ جرير (٣٠ / ٣٣ ـ ٣٤)، وابنُ كثير (٦/ ٢٤٠) استنادًا إلى دلالة العموم أنَّ الآيةَ عامَّةٌ في كُلِّ مَن فارق دين الله وفرَّقه، وكانوا فِرَقًا فيه وأحزابًا وشِيَعًا، فهو بريء من النبي ﷺ، والنبي ﷺ منه بريء.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٣٣١، وأخرجه ابن جرير ١٠/ ٣٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٣٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٢٢/١، وابن جرير ٢١/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٣٠، وفي تفسير ابن أبي زمنين ١٠٨/٢ زيادة لفظ: والصائبون، وغيرهم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠/ ٣٢، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩٥.

# ﴿لَسْتَ مِنْهُمْ فِي مَنَيْءً إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنْتِئْهُم بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴿

٧٦٩٠٥ ـ عن أُمِّ سلمة هند بنت أبي أُمَيَّة، قالت: لِيَتَّقِينَّ امرُوَّ ألَّا يكون مِن رسول الله ﷺ في شيء. ثم قَرَأتْ هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ وِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمْ إِنَّا وَيَنَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَسَتَ مِنْهُمْ إِنَّا اللَّهِ (١٠٠٠) مِنْهُمْ فِي فَيْهُ الآية (١٠٠٠)

٢٦٩٠٦ \_ عن مُرَّة الطيِّب \_ من طريق عمرو بن قيس الْمُلَائيِّ \_ قال: لِيتَّقِ امرؤُ الَّا يكون من رسول الله ﷺ في شيء. ثم قرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَمَا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي تَحَيْهُ (٢٠٤/١).

٢٦٩٠٧ ـ عن أبي الأحوص عوف بن مالك ـ من طريق علي بن الأقمر ـ في قوله:
 ﴿ لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْرٌ ﴾، قال: بُرِّئَ منهم نبيُكم ﷺ (٣). (٢٩٤/٦)

#### النسخ في الآية:

٢٦٩٠٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي مَنَيَّهُ : نزلت بمكة، ثم نسَخها: ﴿فَنَيْلُواْ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ الآية [التربة: ٢٩](٤). (٢٩١/٦)

٢٦٩٠٩ \_ عن إسماعيل السُّلِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿لَّسَتَ مِنْهُمْ فِي تَوَيَّهُ ، قَالَ عَلَى السُّلِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في سورة براءة (١٩٤/٥) . (٢٩٤/١)

آذِكَة ذكر ابنُ جرير اختلاف المفسرين في أي شيء نزلت على النبي ﷺ: ﴿لَسَتَ مِنْهُمْ فِي مُنَّهُۚ إِنْمَا آمُهُمُمْ إِلَى اللَّهِ﴾؟ على قولين: الأول: نزلت بالأمر بترك قتال المشركين قبل وجوب فرض قتالهم، ثم نسخها الأمر بقتالهم بقوله: ﴿فَاقْتُلُوا ٱلْشَرِكِينَ حَيْثُ وَجَلَّمُوهُمُ التوبة: ٥]. وهو قول السدي، ومقاتل بن سليمان. الثاني: نزلت إعلامًا مِن الله له أنَّ مِن أُمَّته مَن ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٥/١٠، وابن منبع - كما في المطالب العالية ٥٦٧ - ٥٦٨ (٣٩٧٥) -. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ١٠/ ٣٥، وابن أبي حاتم ١٤٣١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/٣، وابن أبي حاتم ١٤٣١/٠ وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن
 حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النحاس في ناسخه ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٣٤، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

### أثار متعلقة بالآية:

۲۲۹۱۱ \_ عن الحسن، قال: رأيتُ يومَ قُتِلَ عثمان ذراع امرأةٍ من أزواج النبي ﷺ قد أُخرِجَتْ من بين الحائط والسِّتر، وهي تنادي: ألَا إنَّ الله ورسوله بَرِنا مِن الذين فارتُوا دينهم، وكانوا شِيئَعًا(٢٠). (٢٩٥/٢)

# ﴿مَن جَلَّة بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ. عَشْرُ أَمْنَالِهَا ۗ وَمَن جَاة بِالسَّيْئَةِ فَلا يُجْزَئ إِلَّا بِشْلَهَا وَهُمْ لَا يُطْلَمُونَ ﴿﴾

### 🏶 نزول الآية:

٢٦٩١٢ \_ عن أبي ذرٍّ، قال: قال رسول الله ﷺ: امَّن صام ثلاثة أيام مِن كلُّ شهر

= يُخدِث بعده في دينه، وليست بمنسوخة. وهو قول أم سلمة، ومرة الطيب، وأبي الأحوص. ورجَّح ابنُ جرير (٣٥/١٠ ـ ٣٦) مستندًا إلى الدلالة العقلية القول الثاني، واستدل قائلًا: ورجَّح ابنُ جرير (٣٥/١٠ ـ ٣٦) مستندًا إلى الدلالة العقلية القول الثاني، واستدل قائلًا: قوليس في إعلامه ذلك ـ أي: النبي ﷺ ـ ما يُوجِب أن يكون نهاه عن قتالهم، فإنَّ أَمْرَهم مُحالِ أن يُقال في الكلام: لست من دين اليهود والنصارى في شيء، فقاتِلهم، فإنَّ أَمْرَهم إلى الله في أن يتفضَّل على مَن شاء منهم فيتوب عليه، ويُهلِك مَن أراد إهلاكه منهم كافرًا، فيقبض روحه، أو يُقتَّلُه بيدك على كفره، ثم ينبئهم بما كانوا يفعلون عند مَقْدَمهم عليه. ثم انتقد مستندًا إلى عدم الدليل القول بنسخ الآية، فقال: «وإذ كان غيرُ مستحيل اجتماع الأمر بقتالهم وقوله: ﴿ للسَّتَ يَنهُمُ فِي لَيَّهُ إِنَّمَا آمَرُهُمْ إِلَى التَوْلِي ولم يكن في الآية دليلُ واضحٌ على أنها منسوخةً، ولا ورد بأنها منسوخةً عن الرسولِ خبرٌ، كان غير جائز أن

المنسوخ هو ما لم يَجُزِ اجتماعه وناسخه في حالٍ واحدةٍ....... وانتقد ابنُ عطية (٢/ ٥٠٢) قول السدي بأنَّ الآية منسوخة، فقال: «وهذا كلام غير متقن، فإنَّ الآية خبرٌ لا يَلخُله نسخ». غير أنه وجَّهه بقوله: «ولكنها تضمنت بالمعنى أمرًا بالموادعة، فيُشبه أن يُقال: إنَّ النسخ وقع في ذلك المعنى الذي تقرَّر في آيات أُخَر».

يُقْضَى عليها بأنها منسوخةٌ حتى تقوم حجةٌ موجِبَةٌ صحة القول بذلك؛ لِما قد بيَّنًا من أنَّ

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٩٩.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

فذلك صيام الدهر». فأنزل الله تصديقَ ذلك في كتابه: ﴿مَن جَلَة بِٱلْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَتَكَالِهَا ﴾؛ اليومُ بعشرة أيام (١٠) (٢٩٧/٦)

٢٦٩١٣ ـ عن أُمَّ هاني، قالت: دخل عَلَيَّ رسولُ الله ﷺ، فقال: «أبشِري! فإنَّ الله ﷺ فقد أنزل الممتني الخير كُلُه، وقد أنزل: ﴿إِنَّ الْمُسَنَّتِ يُذُوبَنَ السَّيِّاتِ﴾ [مود: ١١٤]. فقالت: بأبي أنت وأمي، ما تلك الحسنات؟ قال: «الصلوات المخمس». ثم دخل عَلَيَّ، فقال: «أبشري! فإنَّه قد نزل خيرٌ لا شرَّ بعده». قلت: ما هو، بأبي أنت وأمي؟ قال: «أنزل الله \_ جلَّ ذِكْرُه \_ : ﴿مَنَ جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَتَنَالِهَا ﴾. فقلت: يا ربِّ، زِدْ أُمَّتِي. أَنْتَ سَنَجَ سَنَالِ فِي كُلِ سُبُلِرَ مِلَا مُرَّ مَنَّ اللهَ الربَّ، زِدْ أَمَّتِي. أَنْتِكَ سَنَجَ سَنَالِلَ فِي كُلِ سُبُلِرَ مِلَا أَمْ مَنْتُ وَاللهِ قَالَ (٢٦١]. فقلت: يا ربِّ، زِدْ أَمَّتِي. فَأَنْول الله تعالى: ﴿ إِلَى اللهُ لِكُونُ أَمْولُهُمْ بِغَيْرٍ حِسَانٍ ﴾ [البقرة: ٢٦١]. فقلت: يا ربِّ، زِدْ أَمْتِي. فأنزل الله تعالى: ﴿ إِلْمَا يُرِقَ لَهَمْ مِغَيْرٍ حِسَانٍ ﴾ [الزم: ٢١٠]. (ز)

٢٦٩١٤ ـ عن سفيان الثوري: لَمَّا نُزلت: ﴿ مَن جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَتَنَالِهَ ﴾ قال النبي ﷺ: «ربي، زدني». فنزلت: ﴿ مَنْ لَلَهُ كَنْ يُنِفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَنْشَلِ حَبَّيَةٍ ﴾ الآية [البقرة: ٢٦١]. قال: «يا ربّ، زدْ أُمّني». فنزلت: ﴿ مَن ذَا اللّذِي يُقْرِضُ اللّهَ وَرَشًا حَسَنًا فَهَمَلُوهُ لَهُ أَنْهَافًا كَيْمِرُ ﴾ [البقرة: ٢٥١]. قال: «ربّ، زدْ أُمّني». فنزلت: ﴿ إِنَّا يُرفّى المَنْمُونَ أَجْرُمُ بِقَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ٢٥] (١). (ز)

٢٦٩١٥ ـ عن عبدالله بن عمر ـ من طريق عطية العوفي ـ قال: نزلتْ هذه الآية في الأعراب: ﴿مَن جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَدُ عَشْرُ أَتَكَالِهَا ﴾. والأضعاف للمهاجرين. وفي لفظ: فقال رجل: يا أبا عبدالرحمن، ما للمهاجرين؟ قال: ما هو أفضلُ من ذلك: ﴿إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۵/۲۲۷ (۲۱۳۰۱)، والترمذي ۲۸۸/۲ (۷۷۲)، وابن ماجه ۲۰۱/۲ (۱۷۰۸)، وابن أبي حاتم ۱۶۳۱/ (۸۱۹۲).

قال الترمذي: «حديث حسن». وقال ابن أبي حاتم في علل الحديث ٢/ ٢٦، ٦٣ (١٩٠): «قال أبي: حديث أبي فرِّ أشبه؛ لأنه يروى هذا الكلام عن أبي فر». وقال ابن عدي ١٩٠/٨) الله ترجمة مخول النهدي: «ومخول هذا كأنه قد يقبل بإسرائيل، وأكثر رواياته عنه، وقد روى عنه أحاديث لا يرويها غيره، وهو في جملة مُتَشَيِّعي أهل الكوفة».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الصبر والثواب عليه ص٣٩ (٣٩)، من طريق إسحاق بن إدريس، حدثنا محمد بن عيسى أبو مالك، حدثني محمد بن عبدالله، عن عوف بن محمد، عن أبيه، عن أم هانئ به.

إسناده تالف؛ إن كان إسحاق بن إدريس الذي في إسناده هو الأسواري البصري أبو يعقوب، فقد تركه ابن المديني، وقال أبو زرعة: "واو"، وقال البخاري: «تركه الناس». وقال ابن معين: «كذَّاب يضع الحديث». ينظر: لسان الميزان ٢/١٤.

<sup>(</sup>٣) أورده الثعلبي ٢١٢/٤.

اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ۚ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُفَنعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُّتُهُ أَبْرًا عَظِيمًا﴾ [الــــــــاء: ٤٤]. وإذا قال الله لشيءٍ: عظيم. فهو عظيم (١١) وإذا قال الله الله عظيم

٢٦٩١٦ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق المحرر بن أبي هريرة \_ أنَّه قال: ما تقولون: ﴿ مَن جَاتَهُ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾، لِمَن هي؟ قُلنا: للمسلمين. قال: لا، واللهِ، ما هي إلا للأعراب خاصة، فأمَّا المهاجرون فسبعُماثة(٢). (٢٩٧/٦)

٢٦٩١٧ ـ عن أبي سعيد الخدري ـ من طريق أبي الصديق الناجي ـ في قوله: ﴿مَن جَلَة بِٱلْحَسَنَةِ فَلَلُهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَ**آ﴾**، قال: هذه للأعراب، وللمهاجرين سبع مائة<sup>٣٣)</sup>. (ز)

٢٦٩١٨ ـ عن عبدالله بن عباس: ﴿مَن جَلَّة بِالْحَسَنَةِ فَلَدُ عَشُرُ أَشَالِهَا ﴾، قال: إنَّما هي للأعراب، ومُضَعَّفَةٌ للمهاجرين بسبعمائة ضِعف(٤). (٢٩٧/٦)

٢٦٩١٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: نزّلت هذه الآية: ﴿مَن جَلَة بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَآ﴾ وهم يصومون ثلاثة أيام من الشهر، ويُؤذُّون عُشْرَ أموالهم، ثم نزَلتِ الفرائضُ بعدَ ذلك؛ صوم رمضان والزكاة (٥٠ (٢٩٦/٦)

#### 🏶 تفسير الآبة:

### ﴿ مَن جَاةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَدُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾

• ٣٦٩٢ ـ عن أبي هريرة ـ أراهُ رفَعَه ـ ﴿مَن جَلَّة بِالْحَسَنَةِ﴾، قال: ﴿لا إِله إِلا اللهُ (٦/ ٢٩٦)

٧٤٥٠ انتَقَد ابنُ عطية (٣/ ٥٠٢) مستندًا إلى عدم الدليل الخبرى في تحديد أمر غيبيٌّ قولَ ابن عمر من طريق العوفي، وأبي سعيد الخدري، وأبي هريرة من طريق المحرر، وابن عباس، فقال: «وهذا تأويل يحتاج إلى سند يقطع العُذْر».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير (ت: الحميد والجريسي) ١٣/ ١٦٥ (١٣٨٥٧)، وابن جرير ٣٦/٧، ١٠/ ٤٣، وابن أبي حاتم ٣/ ٩٥٥ (٨٣٣٨)، ٥/ ١٤٣٢ (٨١٦٨)، وابن المنذر٢/ ٧١٠ (١٧٧٧)، وسعيد بن منصور في التفسير من سننه ٤/ ١٢٥٢ (٦٣٦)، من طريق الفضيل بن مرزوق، عن عطية، عن ابن عمر به. إسناده ضعيف؛ فيه عطية بن سعد العوفي، قال عنه ابن حجر في التقريب (٤٦١٦): اصدوق يخطِئ كثيرًا». (۳) أخرجه ابن جرير ۱۰/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٣٢/٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠/٣٤.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه إسحاق في مسنده ١/ ٤٦٥ (٥٤٢)، والمحاملي في أماليه ص٣٩٤ (٤٥٨)، وابن جرير =

٧٦٩٢١ ـ عن أبي ذرّ، قال: قلتُ: يا رسول الله، علّمني عملًا يُقَرِّبُني من الجنة، ويُباعِدُني من النار. قال: الإذا عبلتَ سيئةً فاعمَلْ حسنة، فإنها عشر أمثالها». قلتُ: يا رسول الله، لا إله إلا الله من الحسنات؟ قال: (هي أحسنُ الحسنات، (١٦/ ٢٩٧٢) يا رسول الله على الحسنات، (١٩٧٢ ـ عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله على قال: (قال الله تعالى ـ وقولُه الحق ـ: إذا همَّ عبدي بحسنة فاكتبُوها له حسنة، فإن عمِلَها فاكتبُوها له بعشر أمثالها، وإذا همَّ بسيئة فلا تكتبُوها، فإن عمِلَها فاكتبُوها به مثلها، فإن تركّها فاكتبُوها له حسنة». ثم قرأ: ﴿ ٢٩٩/٣)

٢٦٩٢٣ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الله لَيُعطي بالحسنة الواحدة الف الله عَشْرُ أَشَالِهَا ﴾ (٣٠٣/٦)

٢٦٩٢٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق جعفر بن أبي المغيرة ـ قال: لَمَّا نزَلتْ: ﴿مَن جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آمَنَالِهَا﴾ قال رجل من المسلمين: يا رسول الله، لا إله إلا الله حسنة؟ قال: (نعم، أفضلُ الحسنات)(٤). (٢٩٥/٦)

٧٦٩٢٥ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿مَن جَاتَة بِالْمَسَنَةِ ﴾ الآية، قال: ذُكِرَ لنا: أنَّ النبي ﷺ كان يقول: ﴿إِذَا همَّ العبدُ بحسنةٍ فلم يعمَلُها كُتِيَتْ له حسنة، وإذا همَّ بسيئة ثم عبلُها كُتِيَتْ له سيئة، (٥). (٢٩٨/٦)

٢٦٩٢٦ ـ عن قتادة بن دعامة، قوله: ﴿ مَن جَلَّةَ بِالْحَسَنَةِ فَلَدُ عَشْرُ أَتَثَالِهَا ۚ وَمَن جَلَّة

<sup>=</sup> ۱۳۹/۱۸ ـ ۱۲۰، من طرق، عن يحيى بن أيوب، قال: سمعت أبا زرعة يقول: قال أبو هريرة به. إسناده صحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٢١٧/٤ ـ ٢١٨، والطبراني في الدعاء ص٤٣٩ (١٤٩٨)، وابن جرير ١٠/ ٤٢، وابن أبي حاتم ٥/١٤٣١ (١٤٣٨، ٨١٦٤)، ٢/٢٩٣٤ (١٦٦٤٣)، ٩/٢٢٤٢).

قال ابن حجر في الأمالي المطلقة ص١٢٩: (هذا حديث حسن».

<sup>(</sup>۲) أُخَرِجه التَّرَمَانِي ٥/٣٣١ (٣٣٢٧). وأصله في البخاريَ ١٤٤/٩ \_ ١٤٥ (٧٥٠١)، ومسلم ١١٧/١ (١٢٨) دون ذكر الأية.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٧٩٧/١٣ (٩٩٤٥)، ٢١/ ٤٤٢ (١٠٧٦٠)، وابن جرير ٧/ ٣٥، وابن أبي حاتم ٢/ ٤٦١، ٩٥/ وابن أبي حاتم ٢/ ٤٦١، ٩٧/١٧ دون ذكر الآية، وقد أخرجها بهذا السياق أبو إسحاق المزكى في المزكيات ص ٣٦١ (١٣١).

قال الهيثمي في المجمع ١٤٥/١٠: «رواه أحمد بإسنادين، والبزار بنحوه، وأحد إسنادي أحمد جيده. قلنا: لكن في إسنادي أحمد علي بن زيد بن جدعان، وهو ضعيف، كما قال ابن حجر في التقريب (٤٧٣٤)، وقد ذكر الحديث بنحوه الدارقطني في العلل ٢٦١/٨، وذكر ما في أسانيده من اختلاف بين رفعه ووقفه على أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٨/١٠. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/٣٣٣ (٨١٧٢).

إِللَّهَانِكَةِ فَلَا يُمْرَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾: ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله على كان يقول: «الأعمال سِتَّةً: مُوجِبةٌ ومُوجِبةٌ، ومُضْبِفةٌ ومُضْبِفةٌ، ومِثْلٌ ومِثْلٌ. فأما المُوجِبتان: فمَن لقي الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، ومَن لقي الله مشركًا به دخل النار. وأما المُضْعِفُ والمُضْعِفُ: فنفقة المؤمن في سبيل الله سبع مائة ضعف، ونفقته على أهل بيته حشر أمثالها. وأما مِثْلٌ ومِثْلٌ: فإذا همَّ العبد بحسنة فلم يعملها كُتِبَت له حسنة، وإذا همَّ بسيئة ثم عملها كتبت عليه سيئة، (()

٣٦٩٢٧ ـ عن عبدالله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ قال: تعلَّموا القرآن، واتلُوه؛ فإنَّكم تُؤجَرون به بكل حرفٍ منه عشر حسنات، أما إني لا أقول: ﴿الدِّهَ عشر، ولكن ألفٌ ولامٌ وميمٌ ثلاثون حسنة، ذلك بأنَّ الله ﷺ يقول: ﴿مَن جَاتَهَ بِالْمُسْتَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَتَنَالِهَا ﴾ (٢٠٧٠)

۲۲۹۲۸ \_ عن عبدالله بن مسعود \_ من طريق الأسود بن هلال \_ ﴿ مَن جَانَه بِالْمُسَنَةِ ﴾ ، قال: لا إله إلا الله (٣) . (٢/ ٢٩٥)

۲٦٩٢٩ ـ عن أبي هريرة، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٦٩٣٠ ـ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿مَن جَاتَه بِالْمُسَنَةِ﴾،
 قال: لا إله إلا الله (٥٠). (٢٩١٦/٦)

٢٦٩٣١ \_ قال عبدالله بن عمر: الآية في غير الصدقات من الحسنات، فأمًا الصدقاتُ تضاعف سبعمائة ضعف<sup>(٦)</sup>. (ز)

٢٦٩٣٢ \_ عن أبي وائل شقيق بن سلمة \_ من طريق عاصم \_ ﴿ مَن جَلَة بِالْمُسَنَقِ ﴾ ، قال: لا إله إلا الله كلمة الإخلاص (٧). (ز)

٢٦٩٣٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق سالم ـ ﴿مَن جَلَة بِٱلْحَسَنَةِ﴾، قال: لا إله إلا الله (^^).

(۷) أخرجه ابن جرير ۱۰/۳۹.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰/ ٤٢. وأورده الثعلبي ٢١١ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني (٨٦٤٨، ٨٦٤٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٠/٣٥، وابن أبي حاتم ١٤٣١، وأبو نعيم في الحلية ٢٣/٩. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أمي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علُّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٤١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ٣/ ٢١١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٤١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣١/٥.

**٢٦٩٣٤** \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ليث \_، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٦٩٣٥ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق أبي المحجل \_ ﴿مَن جَآهَ بِٱلْمَسْنَةِ﴾، قال: لا إله إلا الله (٢). (ز)

٢٦٩٣٦ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق سلمة \_ ﴿مَن جَلَة بِٱلْمَسَنَةِ ﴾، قال: لا الله (٣) . (ز)

7797 \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أشعث \_ ﴿مَن جَلَة بِٱلْمَسَنَةِ﴾، قال:  $\mathbb{K}$  إلا الله  $\binom{(3)}{2}$ . (ز)

٢٦٩٣٨ \_ عن على بن الحسين =

٢٦٩٣٩ \_ وأبي صالح ذكوان السمان =

۲٦٩٤٠ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

٢٦٩٤١ ـ وقتادة بن دعامة =

۲٦٩٤٢ ـ ومحمد ابن شهاب الزهري =

۲٦٩٤٣ \_ وزيد بن أسلم، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٦٩٤٤ \_ عن أبي صالح باذام \_ من طريق الأعمش \_ ﴿مَن جَآةَ بِالْمَسَنَةِ﴾، قال: لا إله إلا الله(١). (ز)

٢٦٩٤٥ \_ عن عطاء \_ من طريق عبدالملك \_ في قوله: ﴿مَن جَآةَ بِالْمُسَنَةِ﴾، قال: كلمة الإخلاص: لا إله إلا الله(٧). (ز)

٢٦٩٤٦ \_ عن القاسم بن أبي بزَّة \_ من طريق عثمان بن الأسود \_ ﴿مَن جَالَة بِالْمُسَنَةِ﴾، قال: كلمة الإخلاص(^^). (ز)

٧٦٩٤٧ ـ عن محمد بن كعب القرظي ـ من طريق موسى بن عبيدة ـ ﴿مَن جَآةَ بِالْحَسَنَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٤٠/١٠، ومن طريق أبي المحجل عن أبي معشر مثله. وعلّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣١.

<sup>(</sup>٤) أخِرجه ابن جرير ٢٠/١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣١/٥.

<sup>(</sup>٥) علّقه ابن أبي حاتم ١٤٣١/٥. (٧) أخرجه ابن جرير ٤٠/١٠. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٤٣١/٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠.

فَلَدُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾، قال: لا إله إلا الله (١١)١٥٥ . (ز)

٢٦٩٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَن جَآنَ﴾ في الآخرة ﴿ بِالْمَسْنَةِ ﴾ بالتوحيد، والعمل الصالح؛ ﴿ فَاللَّهُ عَشْرُ أَتَنَالِهَا ﴾ في الأضعاف (''). (ز)

# ﴿ وَمَن جَانَهُ وَالسَّيْعَةِ فَلَا يُجْزَئَ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞

Y٦٩٤٩ \_ عن عقبة بن عامر: تلقّاني أصحابي، فقالوا: قال النبي ﷺ: ﴿وَمَن جَآهَ إِلَسَيْتَهُ ﴿ قَال: «هي كلمة الإشراك (٣). (ز)

اتنا علَّق ابنُ عطية (٥٠٣/٣) على قول ابن مسعود، وابن عباس، ومجاهد، وسعيد بن جبير من طريق سالم، والضحاك، والحسن، وأبي وائل، والقاسم بن أبي بزة، والنخعي من طريق أبي المحجل، وأبي صالح، وعطاء، والقرظي، فقال: «وهذه هي الغاية من الطوفين».

واستدل ابنُ تبعية (٣/ ١٢١ بتصرف) لقولهم من القرآن، فقال: «دليله: قوله تعالى: ﴿ وَمَن جَلَةَ بِالْسَيِّئَةِ فَكُبَّتَ رُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلَ جَلَةً بِالْسَيِّئَةِ فَكُبَّتَ رُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلَ غُيْرَوْنِكَ إِلَّا مِن كُنتُر تَمْمُلُونَ ﴾ [النمل: ٨٩ ـ ١٩]، وذلك لأنَّ جميع أعمال البر هي داخلة في التوحيد، فجميع الأعمال الحسنة تضاعف لصاحبها، وجميعها من عبادة الله وحده، وهي من فروع قول: لا إله إلا الله».

ثم وجَّه قولهم بقوله: ﴿فَمَن قال: الحسنة لا إله إلا الله. لم يُرِد أنَّ هذه الكلمة وحدها هي الحسنة دون العمل بمقتضاها، بل هي عنده الشجرة الجامعة، والأعمال داخلة فيها وفروع المحسنة دون العمل بمقتضاها، بل هي عنده الشجرة الجامعة، والأعمال داخلة جزء من الشرك، وكذلك السينة هي العمل لغير الله، وهذا هو الشرك. والمذنوب كلها جزء من الشرك، وهي من فروعه، فإنها جميعها طاعة للشيطان واتباع لخطواته، قال الله تعالى: ﴿أَلَوْ أَمْهَدُ كُثُر عَدُو لَمُ بِينَ ﴿ وَلَنِ اَعْبُدُونَ عَلَا مِرَدُ اللهُ عَلَيْ مِرَدُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله الله الله عنه الذنوب نقص إيمانه وتوحيده بحسب ذلك، كما قال النبي ﷺ: ﴿لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن».

ورجُّح ابنُ عطية (٣/ ٥٠٣) مستندًا إلى دلالة العموْم أنَّ الْظاهرَ هو أَنَّ الحسنة والسيئة لفظ عام في جميع الحسنات والسيئات.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩/١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/١٤٣١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الروياني في مسنده ١٨٦/١ ـ ١٨٧ (٢٤٦) مطولًا، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٢ (٨١٧٠) واللفظ له، =

٢٦٩٥٠ عن عبدالله بن عباس ـ من طريق علي بن ابن أبي طلحة ـ قوله: ﴿ وَمَن جَآةَ 
 إِلسَّ إِنسَةٍ عَنْ إِلسَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

۲٦٩٥١ \_ عن أنس بن مالك، مثله (٢). (ز)

٢٦٩٥٢ \_ عن أبي وائل شقيق بن سلمة \_ من طريق عاصم \_ ﴿وَمَن جَآةَ بِٱلسَّنِكَةِ﴾، قال: الشِّرك'''). (ز)

۲٦٩٥٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق جعفر \_ =

٢٦٩٥٤ \_ وعن مجاهد بن جبر \_ من طريق عثمان بن الأسود \_ =

٧٦٩٥٥ - والقاسم بن أبي بزَّة - من طريق عثمان بن الأسود - ﴿وَمَن جَمَاة بِالسَّنِكَةِ ﴾،
 قالوا: بالشِّرك، وبالكفر<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٦٩٥٦ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق أبي المُحَجَّلِ \_ ﴿ وَمَن جَآة بِالسَّيِنَاتِ ﴾، قال: الشرك (٥). (ز)

٧٦٩٥٧ \_ عن أبي صالح باذام \_ من طريق الأعمش \_ ﴿وَمَن جَاتَهُ إِللَّهَ إِللَّهَ عَال: الشَّوكَ ﴾، قال: الشرك (١٠). (ز)

٢٦٩٥٨ \_ عن عطاء \_ من طريق عبد الملك \_ ﴿ وَمَن جَاتَهُ بِالنَّبِيْتَةِ ﴾، قال: الشرك (١٠). (ز)

۲٦٩٥٩ \_ عن الضحاك بن مزاحم =
 ۲٦٩٦٠ \_ وعكرمة مولى ابن عباس =

- (١) أخرجه ابن جرير ١٠ / ٤١، وابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٢.
  - (٢) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٢. ِ
- (٣) أخرجه أبن جرير ١٠/ ٣٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣٢/٥.
  - (٤) أخرجه ابن جرير ٢٩/١٠.
- (٥) أخرجه ابن جرير ٤٠/١٠، وكذا من طريق أبي المحجل عن أبي معشر مثله. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٢.
  - (٦) أخرجه ابن جرير ١٠/٠٠. وعلقه ابنِ أبي حاتم ١٤٣٢/٥.
  - (٧) أخرجه ابن جرير ٢٠/٣٩ ـ ٤٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣٢/٥.

إسناده ضَعيف؛ فيه مُحَمَّد بنَّ عَزيز، قالَ عنه ابن حَجر في التقريب (٦١٣٩): فيه ضعف، وقد تكلموا في صحّة سماعه من عمّه سلامة. وفيه عمّه سلامة بن روح، قال عنه ابن حجر في التقريب (٢٧١٣): «صدوق له أوهام، وقيل: لم يسمع من عمّه ـ عقيل بن خالد الأيلي ـ، وإنّما يحدث من كتبه.

٢٦٩٦١ ـ والحسن البصري =

۲٦٩٦٢ ـ وقتادة بن دعامة =

٢٦٩٦٣ ـ ومحمد بن كعب القرظى =

٢٦٩٦٤ \_ ومحمد ابن شهاب الزهري =

٢٦٩٦٥ \_ وإسماعيل السُّدِّيّ =

۲٦٩٦٦ \_ وزيد بن أسلم، مثله<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٦٩٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَن جَآنَ﴾ في الآخرة ﴿ بِالسَّيْدَةِ ﴾ يعني: الشرك ﴿ فَلَا يُجْرَى إِلَّهَ عِنْهِ اللهِ العقوبة، ﴿ فَلَا يَخْلُهُ إِلَّهَ عِنْهَا ﴾ في العِظم، فجزاء الشرك أعظم الذنوب، والنار أعظم العقوبة، وذلك قوله: ﴿ جَزَاتُهُ وَلَا يُظْلَمُونَ ﴾ كلا وذلك قوله: ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ كلا الفريقين جميعًا (٢). (ز)

٢٦٩٦٨ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة بن الفضل \_ ﴿وَهُمْ لَا يُطْلَمُونَ﴾، أي: لا يَظلمُونَ﴾،

### أثار متعلقة بالآية:

٢٦٩٦٩ ـ عن ابن عباس، عن النبي على فيما يروى عن ربه، قال: إن الله كتب الحسنات والسيئات، ثم بين ذلك، فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبع مائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة (١/ ٢٩٨/٢)

٢٦٩٧ ـ عن أبي ذرّ، قال: قال رسول الله ﷺ: ايقول الله ﷺ: مَن حمِلَ حسنة فله عشر أمثالها وأَزِيدُ، ومَن عمِلَ سيئة فجزاؤُها مثلُها أو أغفِرُ، ومَن عمِلَ قُرابَ الأرض خطيئةً ثم لقيمَني لا يُشرِكُ بي شيئًا جعلتُ له مثلَها مغفرة، ومَن اقتَرَبَ إِلَيَّ شبرًا اقترَبتُ إليه فِراعًا، ومَن اقترَبَ إِلَيَّ شبرًا اقترَبتُ إليه فِراعًا، ومَن اقترَبَ إلَيَّ هُرُولَةً، ٥٠٠ . (٢٩٩/٦)

٢٦٩٧١ ـ عَنْ أَنس: أنَّ رسول الله ﷺ قال: أمَن همَّ بحسنةٍ فلم يعمَلُها كُتبتْ له

(۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩٩/١ ـ ٦٠٠.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٣٣/٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ١٠٣/٨ (٦٤٩١)، ومسلم ١١٨/١ (١٣١).

<sup>(</sup>٥) أخرَجه مسلم ٤/ ٢٠٦٨ (٢٦٨٧)، وأحمد (٢/ ٢٨٩ (٢١٣٦٠)، ٣٨٦ (٣٨٣ (٢١٤٨٨) واللفظ له.

حسنة، فإن عمِلَها كُتبتْ له حشرًا، ومَن همَّ بسيئة فلم يعمَلْها لم يُكتَبُ عليه شيء، فإن عمِلَها كُتبتْ عليه سيئة،(۱). (۲۹۹/٦)

Y٦٩٧٢ \_ عن عثمان بن أبي العاصي، قال: قال رسول الله 繼: «الحسنة بعشر أمثالها» (٢). (٢٠١/٦)

٧٦٩٧٣ ـ عن خُريْم بن فاتكِ، عن رسول الله ﷺ، قال: «الناس أربعة، والأحمال سنة؛ فمُوجِبتان، ومِثْلُ بمثل، وعشرة أضعاف، وسبمُماثة ضعف: فمَن ماتَ كافرًا وجَبتْ له النار، ومَن مات مؤمنًا وجبتْ له الجنة، والعبد يعملُ بالسيئة فلا يُجزى إلا مِثلها، والعبد يَهمُ بالحسنة فتُكتبُ له عشرًا، والعبد يعملُ بالحسنة فتُكتبُ له عشرًا، والعبد يُنفقُ النفقة في سبيل الله فتُضاعَفُ له سبعمائة ضِعف. والناس أربعة: فمُوسَعَّ عليه في الدنيا ومُقتَّر عليه في الآخرة، ومُوسَعَّ عليه في الدنيا ومُقتَّر عليه في الآخرة، ومُقتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الانبا وموسَّع عليه في الآخرة، ومُقتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الانبا وموسَّع عليه في الدنيا ومَقتَر عليه في الاحرة، ومُقتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الانبا وموسَّع عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الأخرة، ومُقتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الدنيا وموسَّع عليه في الأخرة، ومُقتَرّ عليه في الدنيا وموسَّع عليه في المُتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في المُتَّر عليه في المُتَّر عليه في الدنيا وموسَّع عليه في المُتَّر عليه في المُتَّر عليه في المُتَّر عليه في الدنيا والآخرة،

Y٦٩٧٤ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿كُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا العبد المسلم بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، (٤٠٠ / ٣٠٢)

٧٦٩٧٥ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: فمن همَّ بحسنة فلم يعمَلُها كُتبتْ له حسنة، فإن عجلها كُتبتْ له بعشر أمثالها إلى سبعمائة وسبع أمثالها (٥٠٣/١٠)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو يعلى ١/ ١٧٠ (٣٤٥١)، والحارث في مسنده ٩٥١/٢ (١٠٥٠). وأخرجه مسلم ١٤٥/١ (١٦٢) في حديث طويل.

قال الهيشي في المجمع ١٠/ ١٤٥ (١٧١٨٧): قرواه أبو يعلى، ورجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الروياني في مسنده ٤٩٠/٢ (١٥١٧)، وابن عدي في الكامل في الضعفاء ٢٦٦٦٦ (١٤١٠) في ترجمة عنيسة بن سعيد.

قال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٣/ ١٢٥٩ (٢٧٠٩): فرواه عنبسة بن سعيد القطان البصري الغنوي، عن الحسن، عن عثمان بن أبي العاص، عن النبي ﷺ... وعنبسة ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣٨٣/٣١ (٩٠٣٥)، وابن حبان ٤٠/١٤ - ٤٦ (١٦٧٦)، والحاكم ٩٦/٢ (٢٤٤٢). قال الهيشمي في المجمع ٢١/١ (٣٣): (رواه أحمد، والطبراني في الكبير، والأوسط، ورجال أحمد رجال الصحيح، إلا أنه قال: عن الركين بن الربيع، عن رجل، عن خريم. وقال الطبراني: عن الركين بن الربيع، عن أبيه، عن عمه يسير بن عميلة، ورجاله ثقات. وأورده الألباني في الصحيحة ٢٠١/٦ (٢٦٠٤).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٨٠٧/٢ (١١٥١) بلفظ: •كل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة عشر أمثالها، إلى سبعمائة ضعف... الحديث.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ١٣٣/١/ ١٢٣/١٧)، ١٨٨/١٥ (٩٣٢٥) بزيادة فيه، من طريق محمد بن جعفر، ثنا هشام، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة به.

إسناده صحيح.

٢٦٩٧٦ \_ عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الله جعل حسنة ابن آدم عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، إلا الصوم، والصوم لي، وأنا أجزي به، (١٠) ( ٢٠١/٦) ٢٦٩٧٧ \_ عن عبدالله بن عمرو بن العاص، قال: أُخبِرَ رسول الله ﷺ أنِّي أقولُ: واللهِ، لأَصُومَنَّ النهارَ، ولأَقُومنَّ الليل ما عشتُ. فقلتُ له: قد قلتُه، يا رسول الله. قال: «فإنَّك لا تستطيعُ ذلك؛ صمْ وأفطِرْ، ونَمْ وقُمْ، وصُمْ من الشهر ثلاثة أيام، فإنَّ الحسنة بعشرِ أمثالها، وذلك مثل صيام الدهر، (٢٩٦/٦)

٢٦٩٧٨ \_ عَن أبي سعيد وأبي هريرة، قالا: قال رسول الله ﷺ: "مَن اغتسَل يوم الجمعة، واستاك، ومسَّ من طيب إن كان عنده، ولَيِس مِن أحسن ثيابه، ثم خرج حتى يأتي المسجد، ولم يتخطَّ رقاب الناس، ثم ركّع ما شاء أن يركع، ثم أنصَتَ إذا خرج الإمام، فلم يتكلم حتى يفرُغَ من صلاته؛ كانت كفارةً لِما بينها وبين الجمعة التي قبلها». وكان أبو هريرة يقول: ثلاثة أيام زيادة، إنَّ الله جعلَ الحسنة بعشر أمثالها(٣) (٢٩٨/١)

٢٦٩٧٩ \_ عن أبي مالك الأشعري، قال: قال رسول الله ﷺ: «الجمعة كفارةً لما بينها وبين الجُمعة الأخرى وزيادةً ثلاثة أيام؛ وذلك لأنَّ الله تعالى قال: ﴿مَن جَآةً بِلَمْسَكَةِ فَلَدُ عَشْرُ ٱتَنَالِهَا ﴾: ١٠٠(٣٠)

٢٦٩٨٠ ـ عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه، عن النبي ﷺ، قال: «يحضُرُ الجمعة ثلاثةُ نفر: رجلٌ حضرَها يلغُو فهو حظُّه منها، ورجلٌ حَضَرها يَدْعو؛ فإن شاء منّعه، ورجلٌ حضَرَها بإنصات وسكوت، ولم يتخطّ رقبةً

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٧/ ٢٨٩ \_ ٣٩٠ (٤٢٥٦).

قال الهيثمي في المجمع ٣/ ١٧٩ - ١٨٠ (٥٠٧٣): •وله أسانيد عند الطبراني، وبعض طرقه رجالها رجال الصحيح، وفي إسناد أحمد عمرو بن مجمع، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ۳/ ۳۹ (۱۹۷۰)، ۳/ ۶۰ (۱۹۷۱، ۱۹۷۷)، ۲/ ۱۹۰۱ (۲۵۱۸)، ومسلم ۲/ ۸۱۳ \_ ۸۱۵ (۱۱۰۹).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۱۸/ ۲۹۲ (۱۱۷۸)، وأبو داود ۲۰۷۱ (۳۶۳)، وابن حبان ۱۱٫۷ – ۱۷ (۲۷۷۸)، والحاكم ۲۹/۱۱ (۲۶۲)، وابن خزيمة ۲۶۳۳ – ۲۶۳ (۱۷۲۳).

قال النوري في خلاصة الأحكام ٧٩/٢ - ٧٨٠ (٢٧٣٤): «إسناد حسن». وقال الألباني في صحيح أبي داود ٢/ ١٧٢ (٧٦١): «إسناده حسن».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ٣/ ٢٩٨ (٣٤٥٩).

قال الهيشمي في المُجمَّع //١٧٣ \_ ١٧٤ (٣٠٥٨): «وفيه محمد بن إسماعيل بن عياش، عن أبيه، قال أبو حاتم: لم يسمع من أبيه شيئًا».

مسلم، ولم يؤذِ أحدًا، فهي كفارةٌ له إلى الجُمعة التي تليها وزيادةُ ثلاثة أيام؛ وذلك لأنَّ الله يقول: ﴿مَرَا اللهِ عَلَمُ عَشُرُ أَنْدَالِهَا ﴾ (٢٠٠/١)

٢٦٩٨١ ـ عن أبي الدرداء، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن اختسَلَ يوم الجمعة، ومسَّ من طِيبٍ إن كان يجلُه، ثم أتى المسجد فلم يؤذ أحدًا، ولم يتخطَّ أحدًا؛ كانت كفارةً لما بينها وبينَ الجمعة الثانية، وزيادةُ ثلاثة أيام؛ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿مَن جَاةَ بِالْحَسَنَةِ فَلَا عَشْرُ آمَنَالِكَا ﴾ (٣٠٠/٦).

٢٦٩٨٢ ـ عن علي، عن النبي ﷺ، قال: اصيام ثلاثة أيام من كل شهر صيام الدهر كلّه؛ يومٌ بعشرة أيام: ﴿مَن جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَتَنَالِهَا ۖ﴾'`` (٢٠١/٣)

٢٦٩٨٣ - عن علي بن أبي طالب - من طريق علي بن الحسين -، موقوفًا (٤٠) (٣٠١/٦) 
٢٦٩٨٤ - عن ابن عمرو: أنَّ النبي ﷺ قال: «خَصْلتان لا يحافظ عليهما عبد مسلم 
إلا دخل الجنة، هما يسيرٌ، ومَن يَمْمَلُ بهما قليل: يُسبِّع الله دُبُرَ كلَّ صلاة عشرًا، 
ويحمدُ عشرًا، ويكبِّرُ عشرًا، فذلك خمسون ومائةٌ باللسان، وألفٌ وخمسمائة في 
الميزان، ويُكبِّرُ أربعًا وثلاثين إذا أخذ مضجَمَه، ويَحمدُ ثلاثًا وثلاثين، ويُسبِّحُ ثلاثًا 
وثلاثين، فذلك مائةٌ باللسان، وألفٌ في الميزان، وأيُّكم يعمَلُ في اليوم والليلة ألفين 
وخمسمائة سينة؟ إنه (٠٠٠ (٣٠١٠))

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱۱/ ۳۰۶ (۲۷۰۱)، ۲۱/ ۵۸۰ (۷۰۰۲)، وأبو داود ۲/ ۳۳۰ (۱۱۱۳)، وابن خزيمة ۲/ ۲۸۳۳ (۱۸۱۳)، وابن أبي حاتم ۱۲۳۷ (۲۸۱۷).

حريمه ۱۱ /۱۱ (۱۱۸۱۱) وبين ابي حام ۱۱۰۷ (۲۸۳۲). قال النووي في خلاصة الأحكام ۲/ ۸۰۶ (۲۸۳۳): «رواه أبو داود بإسناد صحيح». وقال ابن الملقن في البدر المنير ۲/ ۱۸۳٪: «إسناد صحيح».

<sup>(</sup>٢) اخرجه أحمد ٣٦/ ٥٩ (٢١٧٢٩) دون ذكر الآية.

قال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٧٨/ (١٠٣١): قرواه أحمد، والطبراني، من رواية حرب عن أبي الدداه، ولم يسمع منه. وقال الهيثمي في المجمع ١٧١/ (٣٠٣٩): قرواه أحمد، والطبراني في الكبير، عن حرب بن قيس عن أبي اللدداه، وحرب لم يسمع من أبي اللدداه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد ٥/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>۵) أخسرجسه أحسمسلد ٢٠٠١ ع. ٤١ (٦٤٩٨)، ٥٠٩/١١ و ٥٠١٠)، وأبسو داود ٤٠١/٧ ع. ٤٠٢ (٥٠٦٥)، والترمذي ٣/٣٣ ـ ٣٤ (٣٧٩)، والنسائي ٣/٤٧ (١٣٤٨)، وابن ماجه ٨٦/٢ (٩٣٦)، وابن حبان /٣٥٤ (٢٠١٢)، ١٦١/٥)، وإبن جرير ٢٣/ ٣٩٥ ـ ٣٩٦.

قال الترمذي ٣٦/٦ ـ ٣٤ (٣٠٠٩): «هذا حديث حسن صحيح». وقال النووي في الأذكار ص٣٧: «إسناده صحيح، إلا أنَّ فيه عطاء بن السائب، وفيه اختلاف بسبب اختلاطه، وقد أشار أيوبُ السختياني إلى صحة حديث هذا».

٧٦٩٨٥ ـ عن أبي عبيدة بن الجراح، قال: قال رسول الله ﷺ: امَن عاد مريضًا، أو أماطَ أذّى عن طريق؛ فحسنةٌ بعشر أمثالهاا\". (٣٠٢/٦)

٢٦٩٨٦ ـ عن أبي عثمان، قال: كُنًا مع أبي هريرة في سفر، فحضر الطعام، فبعَثْنا إلى أبي هريرة، فجاء الرسول، فذكر أنَّه صائم، فوُضِعَ الطعام ليؤكلَ، فجاء أبو هريرة، فجعل يأكُلُ، فنظَروا إلى الرجل الذي أرسَلُوه، فقال: ما تَنظُرُون إلَيَّ؟ قد \_ واللهِ \_ أخبرني أنَّه صائم. قال: صدَق. ثم قال أبو هريرة: سمعتُ رسول الله على يقول: اصومُ الدَّهُر، فأنا صائمٌ في يقول: اصومُ الدَّهُر، فأنا صائمٌ في تضعيف الله، ومُفْطِرٌ في تخفيفه. ولفظ ابن حبَّان: سمعتُ رسول الله على يقول: امن صام ثلاثة أيام من كلَّ شهر فقد صام الشهر كلَّه، وقد صُمتُ ثلاثة أيام من كلَّ شهر، وإخدتُ تصديقَ ذلك في كتاب الله: ﴿ مَن جَلَة بِالْحَسَنَةِ مَلَكُ عَشْرُ أَنْنَالِهَا ﴾ (٢٠٣/٦)

٧٦٩٨٧ ـ عن الأزرق بن قيس، عن رجل من بني تميم، قال: كُنًا على باب معاوية ومعنا أبو ذر، فذكر أنَّه صائم، فلمَّا دخلنا وُضِعَت الموائد، جعلَ أبو ذر يأكُلُ، فنظَرتُ إليه، فقال: ما لك؟ قلتُ: ألم تُخبِر أنَّك صائم؟ قال: بلى، أقرَاتَ القرآن؟ قلتُ: نعم. قال: لعلَّك قرأتَ المفردة منه، ولم تقرَأ المضعَّف؛ ﴿مَن جَلَة بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَثْرُ أَشَالِهَا﴾. ثم قال: سمِعتُ رسول الله ﷺ يقول: اصوم شهر الصبر، وثلاثة من كلَّ شهر ـ حسبتُه قال: صومُ اللهر ـ ، يُذهبُ مَغْلَةً (٣) الصدرة. قلت: وما مَغْلَةً الصدرة قال: ارجرُ الشيطان) ...

ويسقطه بعضهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد مطولًا ٢٠٠٣ (١٦٩٠)، ٢٢٧/٣ - ٢٢٨ (١٧٠٠)، والحاكم ٣٧/٣ (١٦٥٠)، والدارمي ٢٠٥/٤ (٢٧٦٣)، وابن أبي شيبة ٤/٤٤٤ (١٠٥٣٨)، ٥/٣٠٥ (٢٦٣٤٥) واللفظ له، من طرق، عن بشار بن أبي سيف، [عن الوليد بن عبدالرحمن]، عن خُضَيف بن الحارث، قال: سمعت أبا عبيدة به. إسناده ضعيف؛ لجهالة بشار بن أبي سيف، وإسناده مضطرب، فيذكر بعض رواته: الوليد بن عبدالرحمن،

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۲/۸۳۵ (۲۸۸۸)، ۲۱/۸۳۸ (۱۰۲۳۳)، وابن حبان ۱۸/۱۸ ـ ۲۱۸ (۲۵۹۳).

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ٣/ ٣٧ (٢٢٠٤): «رواه أبو داود الطيالسي، وأبو يعلى بسند الصحيح». وقال الألباني في الإرواء ٤٩/٤ (٩٤٦): «إسناده صحيح، على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٣) المَغْلَة: الفساد. التاج (مغل).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣٥/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣ (٢١٣٦٤)، والطيالسي ١/ ٣٨٨ (٤٨٤) واللفظ له.

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ٣/ ٧٧ (٣٢٠٣): قرواه أبو داود الطيالسي بسند ضعيف، لجهالة بعض رواته.

۲٦٩٨٨ \_ عن أبي أيوب الأنصاري: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: امَن صام رمضان، وأَتَبعه سِتًا من شوال؛ فذاك صيام الدهر، (١٠٤)

٢٦٩٨٩ \_ عن ثوبان: أنَّ رسول الله على قال: الصيامُ شهر بعشرة أشهر، وسِتَّةُ أيام بعده (٢٠٤/٦) بعده بسهرين، فذلك تمام السنة. يعني: رمضان، وستة أيام بعده (٢٠). (٢٠٤/٦)

٢٦٩٩ ـ عن ثوبان، عن رسول الله ﷺ: امن صام ستة أيام بعد الفطر كان تمام السنة؛ (مَن جَلَة بِالْحَسَنَةِ فَاللهُ عَشْرُ أَشَالِهَا ﴾(٣). (١-(٣٠٥)

رسول الله على بالمدينة أنَّه قام فيهم، فحيد الله، وأثنى عليه بما هو أهله، ثم قال: رسول الله على بالمدينة أنَّه قام فيهم، فحيد الله، وأثنى عليه بما هو أهله، ثم قال: «أما بعدُ، أيُّها الناس، فقلّموا الأنفسِكم، تَعْلَمُنَّ والله وليُصفَقَنَّ أحدُكم، ثم ليدَعنَّ غنمَه ليس لها راع، ثم ليتَقُولَنَّ له ربُّه ليس له ترجمانُ ولا حاجبٌ يحجُبُه دونَه: ألم يأتِك رسولي، فللَّفك، وآتيتُك مالاً، وأفْضَلتُ عليك، فما قدَّمت؟ فينظرُ يمينًا وشمالًا فلا يرى شير جهنم، فمَن استطاع أن يَقِيَ وجهه من النار ولو بشيقٌ من تمرة فليفمَل، ومَن لم يَجدُ فبكلمة طيبة؛ فإنَّ بها تُجزى الحسنة عشر أمشالها إلى سبعمائة ضعف، والسلام على رسول الله ورحمةُ الله وبركاته...) (٥٠/٥)

# ﴿ فُلْ إِنَّنِي هَلَانِي رَفِّ إِلَى مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِنْهَ إِبْرَهِمَ حَنِهَا أَوَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾

#### 🏶 قراءات:

٢٦٩٩٢ ـ عن عاصم ابن أبي النجود: أنَّه قرأ: ﴿وِينَا قِيمًا ﴾ بكسر القاف، ونصب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٢/ ٨٢٢ (١١٦٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۳۷/ ۹۶ (۲۲٤۱۲)، والدارمي ۴٪ ۳۶ ـ ۳۵ (۱۷۵۵) واللفظ له، وابن خزيمة ۴/۲۵ (۲۱۱۵).

قال المناوي في التيسير ٤٨٦/١: «إسناد ضعيف». وقال الألباني في الإرواء ١٠٧/٤: «إسنادهم جميمًا صحيح».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣٧/ ٩٤ (٢٢٤١٢)، وابن ماجه ٢/ ٢١١ (١٧١٥) وهذا لفظه، وابن حبان ٣٩٨/٨
 (٣٦٣٥)، من طرق، عن يحيى بن الحارث الذهاري، قال: سمعت أبا أسماء الرحبي، عن ثوبان به.

إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الدلائل ٥٢٤/١٢ \_ ٥٢٥.

الياء مخففة <sup>(١)</sup>. (٣٠٦/٦)

### 🏶 تفسير الآية:

٢٦٩٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَمْ إِنِّنِ هَلَنْ لِيَ إِلَى مِرَاطٍ تُسْتَقِيرِ ﴾ يعني:
 الإسلام، ﴿ وَيِنَا قِيمَا ﴾ مستقيمًا لا عِوج فيه، ﴿ وَلَمْ إِنَّوْمِ مَ خِيفًا ﴾ يعني: مُخْلِصًا، ﴿ وَمَا كَانَ ﴾ إبراهيم ﴿ وَمِنَ ٱلْشَرِكِينَ ﴾ من اليهود والنصارى (٢). (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

۲۹۹۴ - عن ابن أبْرَى، عن أبيه، قال: كان رسول الش 籌 إذا أصبَح قال:
 أصبَحنا على فطرة الإسلام، وكلمة الإخلاص، ودين نبينا محمد ﷺ، وملة أبينا إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين، وإذا أمسى قال مثل ذلك (٣٠/٣).

### ﴿ فُلْ إِنَّ صَلَانِي وَنُشَكِي وَتَمْيَاىَ وَمَنَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾

٢٦٩٩٥ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق إسماعيل \_ ﴿إِنَّ صَلَاقِ وَثُنْكِي﴾، قال: ذَبيحتى (٤٠)
 . (٣٠٧/٦)

٢٦٩٩٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَنُسْكِي﴾،

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة متوانرة، قرأ بها ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف العاشر، وقرأ بقية العشرة: ﴿وَيَبُنا﴾ بنتج القاف، وكسر الياء مشددة. انظر: النشر ٢٧٧/، والإتحاف ص٧٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠٠.

وقد تقدم معنى ﴿حَنِيثًا﴾ في سورة البقرة، آية ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه أحمد ٢٤/٧٧ (١٣٥٠)، ٢٤/٧٧ (١٣٦٣٠)، ٢٤/ ٨٠ (١٣٣٥١)، ٢٤/ ٨١ (١٣٦٥١)، ٣٥/ ٨١ (٢١١٤٤)، والدارمي ٢/٨٧٧ (١٨٨٨).

قال النووي في الأذكار ص٨٦ (٢٢٥): «وروينا في كتاب ابن السني بإسناد صحيح». وقال ابن الإمام في سلاح المؤمن ص١٨٦ (٥٠٧): «رواه النسائي من طُرُق، ورجال إسناده رجال الصحيح». وقال الهيشمي في المجمع ١١٦/١١ (١٠٠٣): «رواه أحمد، والطبراني، ورجالهما رجال الصحيح». وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص٣٩٥ (٩): «أخرجه النسائي في اليوم والليلة من حديث عبدالرحمن بن أبزى بسند صحيح». وقال الصالحي في سبل الهدى والرشاد ٧/ ٢٥٧: «رجال ثقات». وقال المناوي في التيسير بشرح الجامع الصغير ٢/ ١٢٥٠ (٢٩٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧٠/١٠ وفي لفظ له: ذَبحي، وفي لفظ آخر: صلاتي وذبيحتي. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبى الشيخ.

قال: ذَبيحَتي في الحجِّ والعمرة(١). (٣٠٧/٦)

**۲٦٩٩٧ \_ عن سعيد بن جبير =** 

٢٦٩٩٨ ـ والحسن البصري =

٢٦٩٩٩ ـ وقتادة بن دعامة =

۲۷۰۰۰ ـ وإسماعيل السُّدِّيّ، مثل ذلك (۲). (ز)

٢٧٠٠١ عن الضحاك بن مُزاحِم من طريق جُوَيْبِر - ﴿ صَلَاقِ وَتُشْكِي ﴾، قال: الصلاة: الصلاة. والنسك: الذبع (١)

٣٠٠٢ ـ عن قتادة بن دعامة: ﴿إِنَّ صَلَاتِي وَتُشْكِي﴾، قال: حَجِّي، ومَذْبَحي<sup>(٤)</sup>. (٣٠٧/٦)

۲۷۰۰۳ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَنُشَكِي﴾، قال: ضَحِيَّتِي<sup>(٥)</sup> . (۲۷/۲)

۲۷۰۰۶ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَمُسْكِي﴾، قال: ذبيحتي (٢)٢٤٥٢]. (ز)

۲۷۰۰۵ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿إِنَّ صَلَاقِ ﴾ الخمس، ﴿وَتُنْكِي ﴾ يعني: وذبحي، ﴿وَصَيَاكَ وَمُمَاتِي لِلْهُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (۱۱٬۵۵۳ ـ (ز)

\(\frac{\frac{1}}{2} = \frac{1}{\text{L}} \) على قول مجاهد، وسعيد بن جبير، والضحاك، وقتادة، والسدي، ومقاتل بن سليمان، فقال: (ويُحَسِّن تخصيص الذبيحة بالذكر في هذه الآية أنَّها نازلة قد تقدَّم ذكرها والجدل فيها في السورة».

المُوكِينَ ذكر ابنُ عُطية (٣/ ٥٠٥) أنَّ قوله تعالى: ﴿ فَلْ إِنَّ صَلَاتِهِ الآية: ﴿ أَمرٌ من الله عَلَى أَن يعلن بأنَّ مَلاقِهِ الآية: ﴿ أَمرٌ من الله عَلَى أَن يعلن بأنَّ مقصده في صلاته وطاعته من ذبيحة وغيرها، وتصرفه مدة حياته، وحاله من الإخلاص والإيمان عند مماته إنَّما هو لله عَلَى، وإرادة وجهه، وطلب رضاه، وفي إعلان النبي على بهذه المقالة ما يُلْزِم المؤمنين التأسي به حتى يلتزموا في جميع أعمالهم قصد وجه الله عَلَى، ثم ذكر ==

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٣٣٦، وأخرجه ابن جرير ٤٦/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٣٤/، وعزاه السيوطي إلىابن أبي شبية، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

ابن ايمي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المندر، وابي الشيح. (٢) علَّه ابن أبي حاتم ١٤٣٤/٥.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق ٢٢٢/١ - ٢٢٣، وابن جرير ٤٧/١٠ بلفظ: ذبحي، وابن أبي حاتم ٥/١٤٣٤ ـ ١٤٣٥. وعزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٠/٤٧.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠٠/١.

وَقَيْنِ عَالِيَهِ مِنْ يَالِكُونَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ

٢٧٠٠٦ ـ عن مقاتل بن حيَّان ـ من طريق بُكيْر بن معروف ـ في قوله: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِيهِ قال: صلاتي المفروضة، ﴿وَثَشْكِيهِ قال: يعني: الحج(المَانِثَةِ: ٢٠٧٦)

### أثار متعلقة بالآية:

۲۷۰۰۷ ـ عن عمران بن حُصين، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿يا فاطمة، قومي فاشهدي أُضحيتَكِ؛ فإنَّه يُغفَرُ لك بأول قطرة تَقْطُرُ مِن دمها كلَّ ذنب عَمِلْتِيه، وقُولي: ﴿إِنَّ صَلَاتِي وَمُشَكِي وَمَعَلَى وَمَعَلَى اللهِ يَتَو رَبِّ الْمَلْمِينَ ﴿ لاَ شَرِيكَ لَثُمْ وَبِذَلِكَ أَمْرَتُ وَاتَا أَوْلُ اللهِ اللهُ عَذَا لَكَ ولأهل بيتك خاصة، فأهلُ ذلك أنتم، أم للمسلمين عامة؟ قال: ﴿بل للمسلمين عامة» (٣٠٧/١).

٢٧٠٠٨ ـ عن جابر بن عبداله، قال: ضحَّى رسول الله ﷺ في العيد كبشين، وقال

== احتمالًا آخر، فقال: (ويحتمل أن يريد بهذه المقالة أنَّ صلاته ونسكه وحياته وموته بيد الله رَجْلًا، يصرفه في جميع ذلك كيف يشاء، وأنَّه قد هداه من ذلك إلى صراط مستقيم، ويكون قوله تعالى: ﴿ يَرَلِنُكُ اللهِ عَلَى هذا التأويل راجعًا إلى قوله تعالى: ﴿ لاَ شَرِيكَ اللهُ فَعَلَم المَّا أَوْل يرجع إلى جميع ما ذكر من صلاة وغيرها، أي: أُمِرْتُ بأن أقصد وجه الله في في ذلك، وأن ألتَزِم العمل».

٢٤٥٤ لم يذكر ابنُ جرير (٤٦/١٠ ـ ٤٨) في معنى: ﴿وَثُشَكِي﴾ سوى قول مجاهد، وسعيد بن جبير، والضحاك، وقتادة، والسدي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢٤٧/٤ (٧٥٢٤). وأورده الثعلبي ٢١٢/٤. وفيه أبو حمزة الثمالي.

قال الطبراني في الأوسط ٣/ ٦٩ (٢٠٥٩): ولا يروى هذا الحديث عن عمران بن الحصين إلا بهذا الإسناد، تفرد به أبو حمزة، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التخيص: «بل أبو حمزة ضعيف جنًا». وقال البيهتي في شعب الإيمان ٢٥٩/٩ (١٩٥٧): «قال الأمام أحمد كَلِّفَةُ: هذا، والذي قبله، والأحاديث الأربعة التي قبله وقبل أثر على فله: في أسانيدها مقال». وقال ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٢٦٧/٨ (١٩٦٦) في ترجمة النضر بن كثير السعدي: «وهذا لا يرويه وقال ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٢٦٧/٨ (١٩٦٦) في ترجمة النضر بن كثير السعدي: «وهذا لا يرويه عن أبي حمزة الثمالي غير النضر، وللنضر غير ما ذكرت، وأرجو أنه لا بأس به، وقال الزيلمي في نصب الرابة ٢١٩/٤: «رواه البيهقي في سننه، والطبراني في معجمه، قال البيهقي: في إسناده مقال». وقال ابن المهلب بن أبي صفية مولى المهلب بن أبي صفية، وهو ضعيف جدًا. قال أحمد وابن معين: ليس بشيء، وقال ابن حبان: فَحُش المهلب بن أبي صفية، وهو ضعيف جدًا. قال أحمد وابن معين: ليس بشيء، وقال البن حبان: فَحُش خطؤه، وكثر وهمه؛ فاستحق التُرك، وقال الهيشمي في المجمع ٢٤/١ (١٩٥٥): «رواه الطبراني في الكبير، والأوسط، وفيه أبو حمزة الثمالي، وهو ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢/١٥ (١٨٥٥): «مورك».

حـيــن وجَّــهــهــمــا : ﴿وَجَهْتُ وَجْهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ النَّمَنُوْتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۚ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ [الانـعـام: ٧٩]، ﴿إِنَّ صَلَاقِ وَتُشْكِى وَتَمْيَاىَ وَمَمَالِفَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ إلـى آخــر الآيتين<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٧٠٠٩ ـ عن قتادة، قال: ذُكِر لنا: أنَّ أبا موسى قال: وَودتُ أن كلَّ مسلم يقرَأُ
 هذه الآية مع ما يَقْرَأُ من كتاب الله: ﴿قَلْ إِنَّ صَلَاتِي وَشُكِي ﴾ الآية (٢). (٢٠٦/٣)

# ﴿لَا شَرِيكَ لَثُّمْ وَبِذَلِكَ أَبْرَتُ زَأَنَا أَوَّلُ ٱلسَّلِينَ **ۖ ۞**﴾

۲۷۰۱۰ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَأَنَا أَوْلُ ٱلشَّيْلِينَ﴾، قال: مِن هذه الأُمَّة<sup>(٣)[10</sup>[07]. (۳۰۷/٦)

حميع علَّق ابنُ كثير (٢٠٠/٦ - ٢٥١) على قول قتادة، فقال: قوهو كما قال، فإنَّ جميع النبياء قبله كلهم كانت دعوتهم إلى الإسلام، وأصله عبادة الله وحده لا شريك له، كما النبياء قبله كلهم كانت دعوتهم إلى الإسلام، وأصله عبادة الله وحده لا شريك له، كما قال: ﴿وَمَا أَنْسَلُونِ﴾ [الانبياء: والنبياء: وقد أخبر تعالى عن نوح أنه قال لقومه: ﴿فَإِن ثَوَلَتُمْدُ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَخْرُ إِنَّ أَنْ أَكُنُ مِنَ الشَّلُونِيَ﴾ [يونس: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿وَمَن بَرْغَبُ عَن يَلَة اللهِ وَأَمْرُتُ أَنْ أَكُنُ مِنَ الشَّلُونِيَ إِلا اللهُ وَاشْدُ مُسْلِمُونِ﴾ [البغرة: ١٣٠ - ١٣١]، وقال يوسف: ﴿وَتِي قَدْ مَالِينَا إِللهُ اللهُ وَاللهُ وَال

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٢٢٧/٢٣ (١٥٠٢٢)، وأبو داود ٢١/٤٤ (٢٧٥٥)، وابن ماجه ٢٠٠/٤ (٣١٢١)، وابن خزيمة ٤٨٧/٤ (٢٨٩٩)، والحاكم ٢٣٩١ (١٧١٦)، وابن أبي حاتم ١٤٣٤/ (٨١٨٣)، ٨/٢٤٩٣). (١٣٩٠).

قال الحاكم: فهذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يخرجاه. وقال الألباني في الإرواء ٢٥٠/٤. فورجاله ثقات، غير أبي عياش هذا، وهو المعافري المصري، وهو مستور، روى عنه ثلاثة من الثقات.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق ٢٧٢/١ - ٢٢٣، وابن جرير ٤٨/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٣٥ - ١٤٣٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٢٧٠١١ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَأَنَّا أَوَّلُ ٱلسَّلِينَ ﴾: أول مَن أطاع الله مِن أهل زمانه<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٧٠١٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا شَرِيكَ أَدُّكُ يقول: ليس معه شريك، ﴿وَيَذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلسُّلِمِينَ ﴾ يعني: المخلصين من أهل مكة (٢) [١٤٠٠]. (ز)

﴿ فَلْ أَغَثَرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَهَرٍّ. وَلَا تَكْسِتُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْماً وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْدَ أَخْرَئُ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِعُكُو فِينُهَتِكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ غَنلِغُونَ 🚳

#### نزول الآية:

٢٧٠١٣ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿قُلُّ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْنِي رَبًّا وَلَهُوَ رَبُّ كُلِّل شَيَّءٍ﴾، وذلك أنَّ الكفار كانوا يقولون للنبي ﷺ: ارجع إلى ديننا. قال ابن عباس: كان الوليد بن المغيرة يقول: اتَّبعوا سبيلي أحمل عنكم أوزاركم. فقال الله تعالى: ﴿وَلَا تُكْسِبُ كُلُ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْماً **﴾**("). (ز)

٢٧٠١٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذلك أنَّ كفار قريش قالوا للنبي ﷺ: ارجع عن هذا الأمر، فنحن لك كُفلاء بما أصابك من تَبِعَة. فأنزل الله: ﴿ فَأَنَّ لَهُ مَا اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ أَبْغِي رَبُّاكُ<sup>(1)</sup>. (ز)

== ٱلْكَفِينَ﴾ [يونس: ٨٤ ـ ٨٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَنَةَ فِيهَا هُدَى وَوُرٌّ يَحَكُمُهُ بهَا ٱلنَّبِيُّونِ اَلَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبِّنِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا السُّتُّحْفِظُوا مِن كِتَبِ اللَّهِ الآيـة [الـمـائــة: ١٤]، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَوْحَبْتُ إِلَى الْعَوَارِتِينَ أَنْ مَامِنُواْ بِ وَيَرَسُولِي قَالُواْ مَامَنًا وَاشْهَدَ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾ [المائدة: ۱۱۱]».

الله عند ابنُ جرير (٤٨/١٠) في معنى: ﴿وَأَنَّا أَزُّلُ ٱلسَّلِينَ﴾ سوى قول قتادة من طريق

وذكر ابنُ عطية (٣/ ٥٠٧) قولين: الأول: أنَّ المعنى: وأنا أول المسلمين من هذه الأمة، وهو قول قتادة. والثاني: من أهل مكة، وهو قول مقاتل. ثم جمع بينهما قائلًا: •والمعنى واحد». ثم قدَّم الأول، فقال: «بل الأول أعمُّ وأحسن».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢١٢/٤. (٣) تفسير البغوي ٣/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٠٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٠٠٠.

### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ فَلَ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَنْهِى رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّي فَيْءً وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْمًا ﴾

٢٧٠١٥ ـ قال عبدالله بن عباس: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللّهِ أَنِن رَبًّا﴾: سيِّذًا، وإلهّا(١٠). (ز)
 ٢٧٠١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلْ﴾ لهم: ﴿أَغَيْرُ اللّهِ أَنِن رَبًّا﴾ يعني: أتَّخِذ ربًّا، ﴿وَكُو رَبُّ كُلِ نَمْنَهُ ﴾ في السموات والأرض، ﴿وَكَا تَكْمِيبُ كُلُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْماً﴾ يعني: إلا على نفسها(٢). (ز)

### ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَئُ

۲۷۰۱۷ \_ عن عبدالله بن عباس، في قوله: ﴿وَلاَ أَزِدُ وَازِدَهُ وَلَدَ أُخَرَكُهُ»، قال: لا يُؤخذُ أحدٌ بذنب غيره (۳). (۲۰۸/۱)

٢٧٠١٨ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِلَدَ أَخَرَكَاۗ﴾، قال: لا يحملُ الله على عبدِ ذنبَ غيره، ولا يُؤاخِذُه إلا بعمله'<sup>٤)</sup>. (٣٠٩/٦)

٢٧٠١٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا أَيْرُ وَازِدَةٌ وَلَدَ أَخَرَكُ ﴾، يعني: لا تَحْمِل نفسٌ خطيئة نفس أخرى، لقولهم للنبي ﷺ: نحن لك الكفلاء بما أصابك من تَبِعَة (٥٠). (ز)

# ﴿ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَّرْجِيْتُكُو فَبُنْتِثَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِلْفُونَ ﴿

۲۷۰۲۰ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر الرازي \_ قال: يبعثهم من بعد الموت، فيبعث أولياءه وأعداءه، فينبئهم بأعمالهم<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٧٠٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّكُ ﴾ في الآخرة ﴿تَرْجِعُكُرُ فَيُنتِثُكُم بِنَا
 كُنتُم فِيهِ في الدين، أنتم وكل قبيلة في الدين ﴿غَنَالِقُونَ ﴾ أنتم وكفار مكة. نظيرُها

(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ۴/ ۲۱۲. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٥٣/١٩ ـ ٣٥٤ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٥.

# في الروم<sup>(١) (٢٤٥٧</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٣٧٠٢٣ ـ عن عانشة، قالتْ: قال رسول الله ﷺ: اليس على ولمد الزِّنا مِن وزْرِ أبويه شيءً، ﴿لا نِزُرُ وَازِرَةٌ وِنَدَ أَخْرَنَكُهِ، (٣٠٠/٦) (٣٠٨٦)

٢٤٥٧ ذكر ابنُ عطية (٥٠٧/٣) أنَّ قوله: قتبارك وتعالى: ﴿يَمِنَا كُثُمُّ فِيهِ غَيْلِكُونَ﴾ يريد على ما حكى بعض المتأولين: من أمري في قول بعضكم: هو ساحر. وبعضكم: هو شاعر. وبعضكم: افتراه. وبعضكم: اكتتبه. ونحو هذا ٤. ثم علَّق عليه بقوله: قوهذا التأويل يحسن في هذا الموضع، وإن كان اللفظ يعم جميع أنواع الاختلافات من الأديان والملل والمذاهب وغير ذلك.

 <sup>(</sup>١) كذا في المطبوع من تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٠/١. ولعل مراده سورة الزمر، فآيتها نظير هذه الآية في معظمها، قال تعالى: ﴿وَلَا نَزِدُ وَاذِنَةٌ وِنْدَ أَخْرَى ثُمَّ إِلَى نَوْكُمْ مَنْتِهُكُمْ فِلَيْتِكُمْ مِنَا كُمُّمْ تَمْمَلُونَ إِلَّهُ عَلِيدًا بنَاتَ الشَّمْدِ ﴾ [الزم: ٧].

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۲۸/۸۱۱ ـ ۱۹۱۱ (۲۰۱۰ ، ۷۱۰۷ ، ۷۱۰۸ ، ۷۱۰۹ ، ۷۱۱۰ ، ۱۱۱۷ ، ۲۱۱۲ ، ۱۱۲۰ ، ۷۱۱۳ ، ۷۱۱۳ وابن ۷۱۱۲ ، ۲۱۱۳ ، ۲۱۱۳ ، ۱۱۲۳ وابن ۷۱۲ ، ۲۱۱۳ ، ۲۱۲۳ ، وابن حبان ۳۲/۷ (۳۸۳ ، ۱۹۳۹ ) وابن ۳۳۷/۳۲ (۹۹۹۰ ) وابن ۳۳۷/۱۳ (۹۹۹۰ ) والتعليم ني تفسيره ۱۵۳/۹ .

قال الحاكم: "صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال ابن الملقن في البدر المنير ٨/٤٧٢: «الحديث صحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٢/٧٤٤ ـ ٣٧٥ (٧٤٩): «وهذا سند صحيح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ١١٢/٤ (٧٠٥٣).

۲۷۰۲٤ ـ عن عروة، قال: سُئِلتْ عائشة عن ولد الزَّنا. فقالت: ليس عليه من خطيئة أبويه شيء. وقرَأتْ: ﴿وَلَا رَبِّهُ وَلَا أَخْرَتُ وَلَا أَخْرَتُ وَلَا أَخْرَتُ الْإِدْرَةُ وَلَا الْرَبِّةُ وَلَا الْرَبِّةُ وَلَا الْرَبِّةُ وَلَا الرَّبِينَا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

٢٧٠٢٦ ـ عن أبي نَهيك، قال: سألت طاووسًا عن امرأة تُوُفِّيت، وقد بقي عليها من نُسُكها. قال: ألا علم لي بما قال طاووس، قال الله: ﴿لا نَزِرُ وَلِزَرُةٌ لِزَرَةٌ أَخَرَنَا ﴾ (ز)

۲۷۰۲۷ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: كان في ذلك الزمان لا مخرج للعلماء العابدين إلا إحدى خلتين، إحداهما أفضل من صاحبتها: إما أمر

<sup>=</sup> قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخَرِّجاه». وقال الذهبي في التلخيص: «صحيح، وصحِّ ضِدُّه». وقال البيهقي في الكبرى ١٠٠/١٠ (١٩٩٢): «رفعه بعض الضعفاء، والصحيح موقوف». وقال الألباني في الصحيحة ٥/١٨٦ (٢١٨٦): «أما إنه صحيح ففيه عندي نظر».

<sup>(</sup>۱) أُخْرِجُه عبدالرزاق (١٣٨٦، ١٣٨٦)، وابن أبي شيبة (القسم الأول من الجزء الرابع) ص٥٧، وابن أبي حاتم ٥/١٤٣٥.

<sup>(</sup>٢ُ) أخرَجه البخاري ٢/ ٧٩ (١٢٨٦ ـ ١٢٨٧)، ومسلم ٢/ ٦٤٠ ـ ٦٤٢ (٩٢٨ ـ ٩٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٨/ ٣٨٨ (١٤٣٢٤).

ودعاء إلى الحق، أو الاعتزال. فلا تشارك أهل الباطل في عملهم، وتؤدي الفرائض فيما بينك وبين ربك، وتحب لله، وتبغض لله، ولا تشارك أحدًا في إلم. قال: وقد أنزل في ذلك آية محكمة: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَيْقِ رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيَّرٍ ﴾ إلى قوله: ﴿فِيهِ تَخْلِلُونَ ﴾، وفي ذلك قال: ﴿وَمَا نَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ إِلَّا مِنْ بَقَدِ مَا عَرَبُهُمُ ٱلْبَيْنَةُ ﴾ [البية: ٤] (١). (ز)

# ﴿وَهُوَ الَّذِى جَمَلَكُمْ خَلَتِهَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَسْمَكُمْ فَوْقَ بَسْضِ دَرَجَنتِ لِيَنْهُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَنَشُورٌ رَبِيْمٌ ﴿﴾

#### 🇱 نزول الآية:

۲۷۰۲۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَوَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوَق بَسْض دَرَجَتِ لِيَتَبُوكُمْ فِي مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى بِاللّهِ جات: الفضائل، والرزق، لقولهم للنبي ﷺ: ما يحملك على الذي أتيتنا به إلا الحاجة، فنحن نجمع لك من أموالنا. فنزلت: ﴿ وَرَبَّعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضَكُمْ فَوْق.

### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِكَ ٱلْأَرْضِ﴾

۲۷۰۲۹ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَمَلَكُمْ مَا لَاحْمَلُ الْمُرْضِ ﴾، قال: أهلك القرون، واستخلَفنا فيها من بعدهم (٣٠ / ٣٠٩/٦)

۲۷۰۳۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُوَ الَّذِى جَعَلَكُمُّ خَلَتِفَ ٱلْأَرْضِ﴾، يعني: من بعد هلاك الأمم الخالية<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲۷۰۳۱ ـ عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق أصبغ بن الفرج ـ في قوله:
 ﴿جَمَلَكُمْ خَلَتِكَ ٱلأَرْضِ﴾، قال: يستخلِفُ في الأرض قومًا بعد قوم، وقومًا بعد

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٤٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٠/٥٠، وابن أبي حاتم ١٤٣٥/٥ ـ ١٤٣٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٠٠٠.

قوم (١١)٨٥٤٦ . (١/٣٠٩)

# ﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَبْلُؤَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُرُ ۗ ﴾

٢٧٠٣٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَرَفَعَ بَعَضَكُمْ فَوْقَ بَمْضِ دَرَجَنتِ﴾، قال: في الرِّزْق<sup>(٢)</sup>. (٣٠٩/٦)

٢٧٠٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَفَعَ بَعْمَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَبْلُوُكُمْ فِي مَآ التَنكُرُّ ، يعنى: ليبتليكم فيما أعطاكم. يقول: يبتلي بعض المؤمنين الْمُوسِر بالغنى، ويبتلى بعض المؤمنين المُعْسِر بالفاقة (ت). (ز)

٢٧٠٣٤ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بكير بن معروف ـ فى قوله: ﴿وَرَوْهُمْ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَعتِ﴾ يعني: في الفضل والغِنى، ﴿لِيَتَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُزُۗ﴾ يقول: ُليبتَليَكم فيما أعطاكم؛ ليبلوَ الغني والفقير، والشريف والوضيع، والحُرَّ والعبد<sup>(1)</sup>. (٣٠٩/٦)

## ﴿ إِنَّ رَبُّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَنَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞﴾

٣٧٠٣٥ ـ قال عطاء: ﴿ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ﴾ لأعدائه، ﴿ وَإِنَّذُرُ لَغَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ لأوليائه (°). (ز) ۲۷۰۳٦ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: إذا عاقب فعقابه سريع (ز)

٢٧٠٣٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ رَبُّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ﴾ لِمَن عصاه في فاقَةٍ أو غِنى، يخوفهم، كأنَّه قد جاء ذلك اليوم، ﴿وَإِنَّهُ لَهُنُورٌ رَّحِيٌّ ﴾ بعد التوبة (٧). (ز)

٢٤٥٨] ذكر ابنُ عطية (٥٠٨/٣) أن (﴿ خَلَتُهِ فَ ﴾ جمع خليفة، أي: يخلف بعضكم بعضًا». ثم علَّق عليه بقوله: ﴿وهذا يُتَصَوَّر في جميع الأمم وسائر أصناف الناس، لأنَّ مَن أتى خليفةٌ لمن مضى، ولكنه يحسن في أمة محمد ﷺ أن يسمى أهلها بجملتهم خلائف للأمم، وليس لهم من يخلفهم؛ لأنهم آخر الأمم، وعليهم قيام الساعة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٠/١٠، وابن أبي حاتم ١٤٣٦/٠. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/ ـ ٦٠٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/١٤٣٦. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٦) تفسير الثعلبي ٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٦٠١.

## فهرس الموضوعات

| صفحة | الموضوع ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مفحة      | الموضوع الع                                                       |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| ٥٦   | <br>قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | ﴿ لَتَجِدَذَّ أَشَدً ٱلنَّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا       |
| ٥٧   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥         | الَّيَهُودَ وَالَّذِينَ﴾                                          |
| ٥٩   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥         | آثار متعلقة بالآية                                                |
|      | ﴿ يُكَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا ٱلْمَنْتُرُ وَٱلْمَيْتُرُ وَٱلْمَيْتِرُ وَٱلْأَصَابُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           | ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مُودَّةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا         |
| ٦.   | ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥         | الَّذِينَ قَالُوا ﴾                                               |
| ٦.   | نزول الآية، والنسخ فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥         | نزول الآيتين                                                      |
| ٧١   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۸        | تفسير الآيتين                                                     |
| ٧٤   | ﴿وَالْمَيْسِرِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | ﴿وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَآمَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ  |
| ٧٨   | رو الرابيري المتعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲٠        | وَنَقْلَمَعُ أَنَ ﴾                                               |
| ۸۱   | ﴿ وَأَجْتَنِبُوهُ لَمَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲٠        | ﴿ فَأَتَّنَاهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّنتِ تَجْرِي مِن ﴿    |
| ۸۲   | من أحكام الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           | ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا ۚ يِنَايَنِينَا ۚ أَوْلَتِهِكَ |
| ۸۳   | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 71        | أَمْمَلُ ﴾                                                        |
|      | ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | ﴿ يَتَأَيُّهَا ۚ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَحْرَبُوا طَيِّبَتِ مَا |
| ٨٤   | وَالْبُغْضَاءَ فِي الْخَسِرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۱        | أَخَلُ ﴾                                                          |
| ٨٤   | ر بسمون علم الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۱        | نزول الآية                                                        |
| ,,,  | ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن السَّاسِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 77        | تفسير الآية                                                       |
| ۸۸   | ورفيو الله ويهو الرسون وسدرو من<br>وَلَيْنَمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۸        | آثار متعلقة بالآية                                                |
|      | ويسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | ﴿وَكُنُوا مِمَّا رَزَفَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَاتَّـٰقُوا |
| ۸۹   | عولين على البيات السوا وعلون الصيوب الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳.        |                                                                   |
| ۸۹   | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّفِو فِي أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن   |
| 97   | توون ، ديه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۳.        | يُؤلِنِذُكُم ﴾                                                    |
| 9 8  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳۱        | نزول الآية                                                        |
| •    | ﴿يَائِيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِيَبْلُولَكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1 1<br>27 | تفسير الآية                                                       |
| 90   | ويايه اليين ماسو يبهون الله إلى يوني<br>الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 21        | ﴿ أَوْ كِسُوتُهُمْ ﴾                                              |
| 90   | الصيوب الله اليويام له المستنطقة الم | ٤٧        | قراءات<br>تفسير الآية                                             |
| 90   | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥٦        | نفسير الايه                                                       |
| ,-   | ا مسير ، د يه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | • •       | موضيام شنو ايادي                                                  |

| الصفحا                                                         | الموضوع               | مفحة | <u>.</u>                                                       | موضوع           |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------|------|----------------------------------------------------------------|-----------------|
| الآية ١٦٣                                                      |                       |      | لَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنْلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۗ | (يَأْلِيًا)     |
| ِالآية ١٦٣                                                     |                       | 41   | نَاهُ ﴾                                                        | وَمَن قَا       |
| تعلقة بالآية                                                   | آثار م                | 9.8  | ، الآية                                                        | نزول            |
| ن سيَّب السوائب                                                | أول م                 | 9.4  | رالآية                                                         | تفسي            |
| لَىٰ لَمُنتُدَ تَصَالَوْاً إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَىٰ | ﴿وَإِذَا فِي          | 1.7  | مِثْلُ مَا قَنْلَ مِنَ ٱلنَّصَدِ ﴾                             | وْفَجَزَّآءٌ    |
| وَ قَالُواْ حَسْبُنَاكُ                                        | الرَّسُولِ            | 1.7  | حكام الآية                                                     | من أ            |
| بِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ ﴾ ١٧٥ | هِٰ يَأَيُّهُا ٱلَّهِ | ۱۲٦  | بِيرٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴾                                          | ﴿ وَاللَّهُ عَ  |
| الآيةالآية                                                     | نزول                  | 177  | اًم متعلقة بالآية                                              | أحك             |
| الآية                                                          | تفسير                 | 177  | كُمْ مَنْيَدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَنَاعًا لَكُمْ ﴾ .        | وْأَجِلَ لَا    |
| تعلقة بالآيةمم                                                 | آثار م                |      | اللهُ ٱلْكُفْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ لِيَنْهَا             | ﴿جَعَلَ         |
| لَذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ            | أ لَيْأُتِيْ          | 127  | وَالشُّهُرَ ٱلْحَرَامَ﴾                                        | ُ لِلنَّاسِ     |
| ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِــيَّةِ﴾١٨٥                             | لَعَدَّكُمُ           | 127  | ، الآية                                                        | نزول            |
|                                                                | قراءاد                | 127  | • •                                                            |                 |
| الآيات، وتفسيرها إجمالًا ١٨٦                                   | نزول                  | ۱٤٧  | خ في الآية                                                     | النسا           |
| ِالآية                                                         |                       | ١٤٧  | إِ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ ﴾          | وأغلمو          |
| نُدُ شَهَدَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلْأَثِمِينَ﴾ ٢٠٦   | ﴿وَلَا نَكُ           | ۱٤۸  | متعلقة بالآية                                                  | آثار            |
|                                                                | قراءاد                | ۱٤۸  | (1                                                             | ﴿مَّا عَلَى     |
| ِالآية                                                         | تفسير                 |      | : يَسْنَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلْطَيِّبُ وَلَوْ                     | وْقُلِ لَهُ     |
| نِّينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلأَوْلِيَانِ﴾ ٢١١                | ﴿ مِنَ ٱلَّهِ         | ١٤٨  | ف∳                                                             | أغجبا           |
| ت                                                              | قراءاد                | ١٤٨  | ١١ يه                                                          | نزور            |
| ِ الآية                                                        | تفسير                 | 189  | ر الآية                                                        | تفسي            |
| ئَةَ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجْهِهَاۤ أَوْ       | ﴿ ذَالِكَ أَدَ        | 10.  | متعلقة بالآية                                                  | آثار            |
| ۲۱٤                                                            | يَخَافُوآ }           |      | ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ ٱشْــَهَآهُ إِن        |                 |
| يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنسِقِينَ﴾ ٢١٦                           |                       | 10.  |                                                                | ئِنْدَ <b>﴾</b> |
| ع في الآية                                                     | النسخ                 | 10.  | ت                                                              |                 |
| عُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا ﴾ ٢١٧                    | ﴿يُومَ يَجِي          | 10.  | ، الآية                                                        |                 |
| َ اللَّهُ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمُ ٱذْكُرْ                     |                       | 109  | رالآية                                                         | تفسي            |
|                                                                | نِعْمَتِي             | 171  | متعلقة بالآية                                                  | آثار            |
| تعلقة بالآيةي                                                  |                       | 177  | أَلْهَا قَوْمٌ مِن قَبْلِكُمْ ثُدَّ أَمْسَحُوا ﴾               |                 |
| يْتُ إِلَىٰ ٱلْحَوَارِيَتِـٰنَ أَنَّ﴾ ٢٢٥                      | ﴿ وَإِذْ أَوْءَ       | 177  | ات                                                             |                 |
| ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَـدَ هَلْ                | ﴿إِذْ قَالَ           | 177  | رالآية                                                         | تفسي            |
|                                                                | يَسْتَطِيبًا          |      | لَلِ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةِ وَلَا سَآلِبَـٰتِو وَلَا           |                 |
| ت                                                              | أ قراءاد              | 175  |                                                                | وَصِيلَ         |

|       | •                                                                                                               | , ,  |                                                                              |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------------------------|
| مفحة  | الموضوع الع                                                                                                     | بفحة | الموضوع الع                                                                  |
| 377   | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى ﴾                                                               | 779  | تفسير الآية                                                                  |
| **    | ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ﴾                                             |      | ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَّ قُلُوبُنَا              |
|       | ﴿ وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ                                           | 74.  | <b>4</b> √1 1755                                                             |
| 441   |                                                                                                                 |      | ﴿ وَالَّهِ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمُ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَّا أَزِلْ عَلَيْنَا      |
| 441   | 11. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12.                                                                         | 74.  | مَآبِدَةً مِنْ ٱلسَّمَاءِ ﴾                                                  |
|       | ﴿ أَنْهُ بَرُوا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ مَّكَّنَّهُمْ                                         | 777  | ﴿ قَالٌ اللَّهُ ۚ إِنِّي مُنَزِّلُهَا ۚ عَلَيْكُمُّ فَمَن يَكُفُرُ ﴾         |
| 777   | (=                                                                                                              | 747  | قراءات                                                                       |
| 787   |                                                                                                                 |      | تفسير الآية                                                                  |
|       | ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًّا فِي قِرْطَاسِ فَلْمَسُومُ بِأَيْدِيهِمْ                                   | ۲۳۸  | بسط قصة إنزال المائدة                                                        |
| 277   | لَقَالَ ٱلَّذِينَ ﴾                                                                                             |      | ﴿وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنْجِينَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ               |
| 377   | نزول الآية                                                                                                      | 727  | 40,000,000                                                                   |
|       | تفسير الآية                                                                                                     | 727  | ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَآ أَمْرَتَنِي بِدِهِ أَنِ ٱعْبُدُوا ﴾           |
| 777   | ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا﴾                                                  | 757  | ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِم ﴾                           |
|       | نزول الآية                                                                                                      |      | آثار متعلَّقة بالآية                                                         |
| ***   | تفسير الآية                                                                                                     |      | ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكٌّ وَإِن تَغْفِرُ ﴾                  |
|       | ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَمَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا                                                 | 728  | قراءات                                                                       |
| 444   | عَلَيْهِم ﴿ مَلِيهِم اللَّهِ مِنْ |      | تفسير الآية                                                                  |
|       | ﴿ وَلَقَيِّهِ أَسْنُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن فَبْلِكَ فَحَاقَ                                                        | 789  | آثار متعلقة بالآية                                                           |
| 171   | بِٱلَّذِينَ ﴾                                                                                                   |      | ﴿قَالَ ٱللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّلِيقِينَ صِدْقُهُمْ لَمُمَّ لَمُمَّ |
|       | نزول الآية                                                                                                      | 401  | جَنْتُ ♦                                                                     |
|       | تفسير الآية                                                                                                     | 202  | آثار متعلقة بالآية                                                           |
| 7.7.7 | (3)                                                                                                             | 202  | ﴿ يَلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ ﴾   |
|       | ﴿ وَأُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَّهِ ﴾                                                  | 707  | قراءات                                                                       |
| 140   | ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْفِيكَمَةِ﴾                                                                  | 202  | تفسير الآية                                                                  |
| 440   | آثار متعلقة بالآية                                                                                              |      | 1 -541 -                                                                     |
| 7.7.7 | ﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَارِّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ﴾ .                                            |      | سورة الأنعام                                                                 |
| 7.7.7 | نزول الآية                                                                                                      |      | مقدمة السورة                                                                 |
|       | تفسير الآية                                                                                                     | 401  | J                                                                            |
|       | ﴿ قُلْ أَغَيْرُ اللَّهِ أَنَّفِذُ وَلِنَّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ ﴾                                               |      | ﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ                 |
| 7.7.  | نزول الآية                                                                                                      |      | وَجَعَلَ الظُّلُنتِ ﴾                                                        |
|       | تفْسير الآية                                                                                                    |      | نزول الآية                                                                   |
| 719   | آثار متعلقة بالآية                                                                                              | 777  | آثار متعلقة بالآية                                                           |

| الصفحة | الموضوع                                                                     | مفحة       | لموضوع الع                                                                 |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۹.   | تفسير الآية                                                                 |            | ﴿ قُلُ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ                   |
| ۳۱۲ .  | ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِنُوا عَلَ ٱلنَّادِ فَقَالُواْ يَلَيَّلُنَّا ﴾      | 79.        |                                                                            |
| ۳۱۲ .  | قراءات                                                                      | 79.        | النسخ في الآية                                                             |
|        | تفسير الآية                                                                 |            | وْمَنْ يُمْرَفْ عَنْهُ يَوْمَهِـنْ فَقَدْ رَحِـمَهُۥ وَذَالِكَ             |
| ۳۱۳ .  | ﴿ بَلَ بَدَا لَمُهُمْ مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلٌ وَلَوْ رُدُواْ ﴾   | 79.        |                                                                            |
| ۳۱٦ .  | ﴿ وَقَالُوٓا إِنْ هِي إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنِّيا وَمَا نَحَنُّ ﴾          | 79.        | 3                                                                          |
|        | ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ قَالَ ٱلْيَسَ ﴾            | 79.        |                                                                            |
| ۳۱۷ .  | ﴿ فَقَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّهُوا ۚ بِلِّقَلَوْ ٱللَّهِ حَقَّتِ إِذَا ﴾   |            | ﴿ وَإِن يَنْسَسُكَ ٱللَّهُ بِشَرِّ فَلَا كَاشِكَ لَلَّهِ                   |
|        | ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنيَّا إِلَّا لَيِبُّ وَلَهُو ۗ وَلَلْدَارُ         | 791        | (3.5)                                                                      |
| ۳۲۰.   | ٱلْآخِرَةُ ﴾                                                                | 797        |                                                                            |
| ۳۲۰.   | ﴿ فَدَّ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا ﴾ |            | وَوَهُوَ الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَهُوَ الْفَكِيمُ ﴾ ا                |
| ۳۲۰.   | قراءات                                                                      | 797        | ( 9 1 5 20 0)                                                              |
| ۳۲۱ .  | نزول الآية                                                                  | 797        |                                                                            |
| ۳۲۳ .  | تفسير الآية                                                                 | 798<br>79V |                                                                            |
| 440    | ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى ﴾                 | 144        | آنار متعلقه بالا يه                                                        |
| 440    | نزول الآية                                                                  | 797        |                                                                            |
| ۳۲٥ .  | تفسير الآية                                                                 | 797        |                                                                            |
|        | ﴿ وَإِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ ﴾            | 797        |                                                                            |
| ٩٢٣    | ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونًا وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ      |            | ﴿ وَمَنْ أَظْلَا مِنَّنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ﴾ . ١ |
| ۳۳۰.   | ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن زَيِّهِ؞ قُلْ إِنَّ ﴾ .    | 799        | رون عربِقِ عن عن من من من الله الله الله الله الله الله الله الل           |
| ۳۳۰.   | ﴿وَمَا مِن دَابَتُو فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ ﴾                          |            | تفسير الآية١                                                               |
|        | آثار متعلقة بالآية                                                          | ٣          |                                                                            |
| ۳۳٤ .  | وَثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ ﴾                                      | ٣.,        |                                                                            |
| ۳۳٦ .  | آثار متعلقة بالآية                                                          | ٣٠٠        |                                                                            |
|        | ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنتِنَا صُدٍّ وَبُكُمٌّ فِي الظُّلُمَاتِ       |            | تفسير الآية                                                                |
| ۲۳٦ .  | مَن يَشَالِ ﴾                                                               | 4.5        | ﴿ اَنْظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَىٰ إِنْفُسِيهِمْ وَمَسَلَّ عَنْهُم ﴾ ؛      |
| ۲۳٦ .  | نزول الآية                                                                  | 4.0        |                                                                            |
| ۳۳٦ .  | النسخ في الآية                                                              | 4.0        | نزول الآية                                                                 |
| ۳۳۷ .  | تفسيرً الآية                                                                | 4.0        | تفسير الآية                                                                |
|        | ﴿ قُلِلَ إِلَا مَا يُنَكُّمُ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ            | ۳۰۸        | (3 76.9)                                                                   |
| ***    | أَنْنُكُمْ ﴾                                                                | ۳۰۸        | نزول الآية                                                                 |

| صفحا           | الموضوع ال                                                            | سفحة        | اله<br>—                                                                                                      | موضوع                     |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ۸۲۲            | تفسير الآية                                                           |             | تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن                                                               | (بَلْ إِيَّاهُ            |
| ۳٦۸            | آثار متعلقة بالآية                                                    | <b>የ</b> ሞአ |                                                                                                               | شَآةٍ ﴾ .                 |
|                | ﴿ قُلُّ إِنِّى عَلَىٰ بَـيْنَةِ مِن زَّتِي وَكَذَّبْتُم               |             | سَلَّنَا ۚ إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم                                                          | وْوَلَقَدُ أَرّ           |
| ۸۲۳            | پو <b>.﴾</b>                                                          | ۳۳۸         | •                                                                                                             | ِ <b>بِٱلْبَا</b> ٰسَلَةِ |
| ۳٦٩            | قراءات الآية، وتفسيرها                                                |             | ذُ جَآءَهُم بَأْسُنَا نَضَرَّعُوا وَلَكِن                                                                     |                           |
|                | ﴿ وَلَوْ الَّهُ عِندِى مَا نَسْتَعْجِلُونَ بِهِ. لَقُضِيَ             | 444         |                                                                                                               | قَسَتْ ﴾                  |
| ۲۷۱            | الأمْرُ ﴾                                                             | 45.         | وَا مَا ذُكِرُوا بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ ﴾                                                                 |                           |
| ۲۷۲            | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا ﴾                     | 45.         | علقة بالآية                                                                                                   | آثار مت                   |
| ٥٧٣            | ﴿ وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلْمُنَتِ ٱلأَرْضِ ﴾                             | 450         | رُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ طَلَمُوا وَٱلْحِمْدُ لِلَّهِ﴾                                                          | ﴿فَقُطِعَ دَابِ           |
| ٥٧٣            | آثار مِتعلقة بِالآية                                                  |             | مَّ إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنُمَ                                                  |                           |
| ۲۷۷            | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَقَّنْكُم بِالَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا ﴾           | ۳٤٦         |                                                                                                               | عَلَىٰ 🍑                  |
| ۴۸۰            | ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةٍ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ ﴾          | 727         | كُمْ إِنْ أَلْنَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَفْتَةً أَوْ ﴾                                                          | وْقُلُ أَرْءَيْنَا        |
| ۲۸۱            | ﴿ حَتَّى إِذَا جَلَةَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ تُوفَتَهُ رُسُلُنَا ﴾      |             | لُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَّ                                                           |                           |
| ۲۸۱            | قراءات                                                                | ٣٤٨         |                                                                                                               | فَكُنْ ءَا                |
| ۲۸۱            | تفسير الآية                                                           |             | بَنَ كُذَّبُواْ بِكَايَنْتِنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا                                                   | <b>﴿</b> وَٱلٰٰٰٰٰٰٰۡ     |
| ۳۸۳            | ﴿ أَوْ أَوْلَا لَهُ لَكُ مُؤْلَنُهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ﴾           | 454         |                                                                                                               | كَانُوا ﴾                 |
| ۳۸۳            | أثار متعلقة بالآية                                                    |             | لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَّآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا                                                            | وقل                       |
|                | ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُمْ مِن ظُلُمُنتِ ٱلْذِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ   | 729         | 5 / 3 / / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5 / 5                                                                       | أَعْلَمُ                  |
| ۳۸۳            | نفرها<br>نفرها<br>د من در سال در رده من من دن کامه                    |             | بِهِ ٱلَّذِينَ يَغَافُونَ أَن يُعْشَرُواْ إِلَى                                                               | ووانذر                    |
| 3 ۸ ۴          | ﴿ قُلُ اللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُمْ ﴾ | 40.         | لَيْسَ لَهُم ﴾                                                                                                | ڒێۣڣۣڐ                    |
|                | ﴿ قُلُّ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن    | ۳٥٠         | الآيات                                                                                                        | نزول                      |
|                | فَوَقِكُمْ ﴾                                                          | ٣٥٦         | الآياتا                                                                                                       | تفسیر<br>۱۲۰۰۲            |
|                | نزول الآية                                                            |             | كَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِتُقُولُوا                                                                     | ورڪناله<br>ڏينوڙ          |
| * A 9<br>* 4 0 | تفسير الآية                                                           | ۲۲۳         | ﴿ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِخَايَنَوْنَ فَقُلْ                                                                 | ٱۿؾٷؙڵٳٙ <u>؞</u>         |
| 40             | آثار متعلقة بالآية                                                    | ۳٦٣         |                                                                                                               |                           |
|                | ورندب بِهِم فومك وهو الحق فل لست من<br>نزول الآية                     | 414         | الآية                                                                                                         | سَلَنُمُ                  |
|                |                                                                       | 770         | الآية                                                                                                         | ىزو∪<br>                  |
| . • •          | النسخ في الآية                                                        | 777         | الايه<br>تعلقة بالآية                                                                                         |                           |
|                | تفسير الآية                                                           | 777         |                                                                                                               |                           |
|                | ﴿ وَإِنَّا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُومُنُونَ فِي ءَايَٰذِنَا فَأَعْرِضُ | 1 17        | رِّلِكَ مُعْمِىلُ الْاَيْنَةِ وَلِنْسَدِينَ سَبِيلُ ﴾<br>نُهِيتُ أَنَّ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِ | جورت<br>لائل ان           |
|                | وولدا رایت البین یعوصون بی ماینیا هایها<br>بهدم                       | <b>474</b>  | نهیت آن اعبد الدین مدعون مِن دورِ<br>آنا که                                                                   | وس إني                    |
| ٠,             | ا عنهم 🗫 🗬 منهم                                                       | 1 1/        |                                                                                                               | اللبوافس                  |

|      |                                                                                                                | 1        |                                                                 |      |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------|------|
| مفحة | الموضوع ال                                                                                                     | مفحة     | <u>ضوع</u> ا <u>له</u>                                          | لمو  |
|      | ﴿ فَلَمَّا رَهَ الشَّمْسَ بَانِفَةً قَالَ هَلِذَا رَبِّي هَلْدَآ                                               | ٤٠٤      |                                                                 |      |
| ٤٥٠  | أَكْبُرُ ﴾                                                                                                     | ٤٠٥      | - J.                                                            |      |
| 804  | ﴿ إِنِّ وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي نَطَرَ ﴾                                                                   | ٤٠٧      | _                                                               | i    |
| ۲٥٤  | آثار متعلقة بالآية                                                                                             | ٤٠٨      |                                                                 |      |
| ۴٥٣  | ﴿ وَحَالَجَدُ فَوْمُدُ قَالَ أَنْحُكَجُونِ ﴾                                                                   |          | مَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَلَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن             |      |
| ٤٥٤  | ﴿ قَالَ أَتَحَكَجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَدْنِّ ﴾                                                          | ٤٠٨      | شَىءِ وَلَاكِن ذِكْرَىٰ﴾                                        | •    |
| ٤٥٤  | قراءات                                                                                                         | ٤٠٨      |                                                                 |      |
| ٤٥٤  | تفسير الآية                                                                                                    | ٤٠٩      | تفسير الآية                                                     |      |
|      | ﴿ وَكَيْنَ أَخَاتُ مَّا أَشَرَكُمُ مُ وَلا                                                                     | ٤١١      | النسخ في الآية                                                  |      |
| ٥٥٤  | تَغَافُوك ﴾                                                                                                    |          | ذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّحَكُّوا دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهَوَا          | (وَ  |
|      | ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَنَكُمُ يِظُلِّمِ                                                  | 113      | وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ﴾                                     | ,    |
| ۷٥٤  | أُوْلَتِكَ لَمُهُ اللهِ الله           | ٤١٣      | ے پی د                                                          |      |
| ۷٥٤  | نزول الآية وتفسيرها                                                                                            |          | لَّ أَنَدَّعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا     | (قا  |
| 173  | ﴿ أَوْلَتِكَ لَمُهُمْ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْمَدُونَ ﴾                                                           | ٤١٨      | (0 00 0                                                         |      |
| 173  | آثار متعلقة بالآية                                                                                             | ٤١٨      |                                                                 |      |
|      | ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِيَّهُ                                               | 277      | (3 3 3 . 3                                                      |      |
| ۲۲ ع | نَزْفَعُ دَرَجَاتِهِ                                                                                           | 277      | آثار متعلقة بالآية                                              |      |
|      | ﴿ وَوَهَبُّنَا لِلهُ ۚ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبُ كُلًّا                                                           |          | هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَنُونِ وَالأَرْضَ                     |      |
| 173  | هَدَيْتُ أَ وَنُوحًا هَدَيْنَا﴾                                                                                | 274      | بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ﴾                                    |      |
| ٤٦٥  | (0 0 19 0 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19                                                               | ٤٢٣      | (3) 9 ( 1) 2 - 1                                                | ود   |
| 277  | آثار متعلقة بالآية                                                                                             | ٤٢٣      | ,                                                               |      |
|      | ﴿ وَإِسْمَنِعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُونُسَ وَلُومًا ۚ وَكُلَّا                                                    | ٤٢٣      |                                                                 |      |
| ٤٦٦  | فَضَّلْنَا﴾                                                                                                    | 277      | آثار متعلقة بالآية                                              |      |
|      | ﴿ وَمِنْ ءَابَآلِهِمْ وَذُرِّيَّتُهِمْ وَإِخْوَيْهِمْ وَآجَنَيْنَاتُمْ                                         | ۱۳۶      | إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَدَ أَنَتَخِذُ أَصْنَامًا﴾ | وَوَ |
| ٤٦٧  | وَهُدَيْنَهُمْ اللَّهِ | ۱۳۶      | قراءات                                                          |      |
|      | ﴿ ذَالِكَ هُدَى أُللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاكُ مِنْ عِبَادِمَّ                                              | ۱۳۶      |                                                                 |      |
| ٤٦٧  | وَلَوْ أَشْرِكُوا ﴾                                                                                            |          | كَنْدَاكَ نُرِئَ إِبْرَهِيدَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَنَوَتِ            | ۇۋ   |
|      | ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَبْنَهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمُثَوِّةً                                                 | 240      | (-> -33                                                         |      |
| 173  | فَإِنْ يَكُفُرُ ﴾                                                                                              |          | آثار متعلقة بالآية                                              |      |
|      | ﴿ أُولَٰتِكُ إِلَّا إِنَّ مَدَى اللَّهُ فَهُدَهُمُ الْمُسَدِّةُ                                                | 133      | لَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَمَا كَوْكُبُّ قَالَ هَنْدَا    |      |
| ٤٧١  | ثُلُ لَآ﴾                                                                                                      | <b> </b> | لَمَّا رَمَا ٱلْفَمَرَ بَانِفَ قَالَ هَلَا رَبِّي فَلَمَّا ۗ    |      |
| ٤٧١  | ق اءات                                                                                                         | 1 2 2 9  | أَفْلَ ﴾                                                        |      |

| صفحة  | الموضوع ال                                                              | مفحة       | الـ<br>ـــــ                                              | موضوع                     |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------|---------------------------|
| 019   | آثار متعلقة بالآية                                                      | ٤٧١        | الآية                                                     | تفسير                     |
|       | ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ. نَبَاتَ كُلِّي شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ        | ٤٧٤        | اَللَّهَ حَقَّ قَدْرِود إِذْ قَالُواْ﴾                    | وَوَمَا قَدَرُوا          |
| ۰۲۰   | خَفِرًا﴾                                                                | ٤٧٤        |                                                           | قراءات                    |
| ٥٢٠   | آثار متعلقة بالآية                                                      | ٤٧٤        | لآية                                                      |                           |
| ۲۲٥   | ﴿وَجَنَّتِ مِّنْ أَعْنَابِ وَالزَّيْثُونَ وَالرُّمَّانَ﴾                | ٤٧٧        | الآية                                                     | تفسير                     |
| ۲۲٥   | قراءات                                                                  | ٤٨١        | نُ أَزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِي ﴿                | وَوَهَاذَا كِئَةً         |
| ۲۲٥   | تفسير الآية                                                             | ٤٨٤        | مُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ﴾ .   | وَوَمَنَّ أَظُلُمُ        |
| ۲۲٥   | ﴿ أَنظُارُوا ۚ إِنَّا تُمَرِود إِذَا أَثْمَرُ وَيَنْعِدُه ﴾             | ٤٨٤        |                                                           | نزول ا                    |
| ۲۲٥   | قراءات                                                                  | ٤٨٧        |                                                           | تفسير                     |
| ۲۲٥   | تفسير الآية                                                             | १९१        | ملقة بالآية                                               |                           |
| ۲۲٥   | آثار متعلقة بالآية                                                      |            | خُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ      |                           |
|       | ﴿وَجَعَلُوا بِلَّهِ شُرَّكَاتَهُ لَلِمَنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ | 190        | - St                                                      | وَتَرَكَّتُمُ             |
| ٥٢٥   | بَنِينَ وَبَنَايَتِهِ                                                   | 190<br>190 |                                                           | نزول ا                    |
| ٥٢٥   | نزُول الآيَٰةُ                                                          | 240        | الآية<br>تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمُ وَضَلَّ عَنڪُم مَّا        | تفسیر<br>۱2               |
| ٥٢٥   | قراءات                                                                  | ٤٩٧        | نقطع بينكم وصل عنكم ما<br>عُمُونَ ﴾                       | عولاد                     |
| 770   | تفسير الآية                                                             | £ 9 V      |                                                           | تىم ر<br>قراءان           |
| ۸۲۵   | ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنِوَتِ وَٱلْإِرْضِ أَنَّ يَكُونُ ﴾                     | ٤٩٨        |                                                           | قراءار<br>تفسیر           |
|       | ﴿ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا مُوَّ خَالِقُ           | 299        | إِنَّ ٱلْمَتِ وَٱلنَّوَكُ يُغْرِجُ ٱلْمَاكِ               | ئىسىر<br>ھانَّ ٱللَّهَ ھَ |
| 979   | ڪُلِ ﴾                                                                  | ٥٠١        | رَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُعْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ﴾ | 11:22                     |
|       | ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ بُدْرِكُ الْأَبْصَارُ              | ٥٠٣        | علقة بالآية                                               |                           |
| ۰۳۰   | وَهُوَ اللَّطِيفُ ﴾                                                     | ٤٠٥        | <br>نَبَلج وَجَعَلَ ٱلۡيَٰلَ﴾                             |                           |
| 370   | ﴿ فَدَ جَاءَكُم بَصَايِرُ مِن زَيْكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ ﴾                | ٥٠٧        |                                                           | ِ<br>آثار مَّ             |
|       | ﴿ وَكُنَالِكَ نُمُرِفُ الْأَيْنَ وَلِيَقُولُوا دُرَسْتَ                 |            | ى جَعَـٰ لَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِلْهَنَّدُوا بِهَا فِي     | ﴿وَهُوَ ٱلَّذِ            |
| ٥٣٥   | وَلِنُهِيِّنَهُ لِقَوْمِ ﴾                                              | ٥٠٨        |                                                           | ظُلُمَكَتِ                |
| ٥٣٥   | قراءات الآية، وتفسيرها                                                  | ٥٠٩        | علقة بالآية                                               | آثار مت                   |
|       | ﴿ الَّيْعُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن زُلِكٌ ۖ لَا إِلَكَ ﴿               |            | يِّ أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ         |                           |
| ٠ ٤ د | نزول الآية                                                              | ٥١٣        |                                                           | ومستود                    |
| ٠ ٤ د | تفسير الآية، ونسخها                                                     | ۱۳         | وَمُسْتُودِعُ ﴾                                           |                           |
| ٠ ٤ د | ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشَرَّكُوا أَوْمَا جَمَلَنكَ ﴾              | ۱۳         | ت                                                         |                           |
|       | ﴿ وَلَا نَسُبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ                  | 310        | الآية                                                     | تفسير                     |
| 130   | فَيَسُبُوا اللَّهُ اللَّهُ                                              |            | علقة بالآية                                               |                           |
| 130   | قراءات                                                                  | 019        | ى أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَلَهِ مَآهُ ﴾                        | ﴿وَهُوَ الذِ              |

|       | \$ V                                                                      | 11 &                                                                  |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| لصفحة | الموضوع ال                                                                | وضوع الصفحة                                                           |
| ۰۷۰   | تفسير الآية                                                               | نزول الآية ٤١٥                                                        |
| ٥٧٣   | آثار متعلقة بالآية                                                        | تفسير الآية٣٠٠                                                        |
|       | ﴿ وَلَا تَأْبُ كُواْ مِنَا لَدَ بُنِّكُم اسْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ | وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَّدَ أَتِمَنِّهِمْ لَهِن جَآةَتُهُمْ ﴾ ٥٤٤ |
| ٥٧٣   | لَفِسْقُ ﴾                                                                | نزول الآية ٤٤٥                                                        |
| ٥٧٣   | نزول الآية                                                                | تفسير الآية ٥٤٥                                                       |
| ٥٧٧   | تفسير الآية                                                               | قراءت الآية، وتفسيرها ٥٤٦                                             |
| ٥٨٢   | النسخ في الآية                                                            | ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْتِكَ تُهُمْ وَأَبْصَكُ رَقُمْ كُمَا لَرَ ﴾ ٥٤٨      |
| ٥٨٣   | أحكام متعلقة بالآية                                                       | آثار متعلقة بالآية ٥٥٢                                                |
| ٥٨٥   | آثار متعلقة بالآية                                                        | وَلَوْ أَنْنَا زَأَلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةَ وَكُلَّمَهُمُ       |
| ۲۸٥   | ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْسَتًا فَأَحْسَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ ﴾               | الْتُونَى ﴾                                                           |
| ۲۸٥   |                                                                           | نزول الآية، وتفسيرها ٥٥٢                                              |
| ۸۸۵   | تفسير الآية                                                               | قراءات الآية، وتفسيرها ٥٥٣                                            |
|       | ﴿ وَكَلَالِكَ جَمَلْنَا فِي كُلِّي فَرْيَةٍ أَكَايِرَ                     | وْكَلَدْلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَنطِينَ              |
| ٥٩٠   | مُجْرِمِيهَا لِنَكُرُواْ فِيهَا ﴾                                         | آلٍانِين﴾ ٥٥٥                                                         |
| ۰۹۰   | نزوُلُ الآيةُ                                                             | وَلِيْضَمَعَ إِلَيْهِ أَنْفِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ            |
| 991   | تفسير الآية                                                               | َ بِٱلْكَخِرَةِ وَلِيْرَضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُوْكِ ٥٦١                 |
|       | ﴿ وَلِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَى نُؤْنَى          | إِلْفَكَيْرِ ٱللَّهِ أَبْتَنِي حَكَّمًا وَهُو الَّذِيَّ ﴾ ٥٦٣         |
| 944   | مِثْلَ مَا أُونِيَ رُسُلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ ﴾                      | آثار متعلقة بالآية ٥٦٥                                                |
| 944   |                                                                           | إِوْتَنَتْ كَلِمْتُ رَبِّكَ مِنْقًا وَعَدَّلًا لَّا مُبَدِّلَ ﴾ . ٥٦٤ |
|       | تفسير الآية                                                               | آثار متعلقة بالآية ٥٦٥                                                |
| 98    | آثار متعلقة بالآية                                                        | وَإِن تُطِعْ أَكْثَرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُعَيْدُلُوكَ                 |
|       | ﴿ فَكُنَ يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْخَ صَدْرُهُ                   | عَنْ سَكِيلٍ ﴾                                                        |
| ०९१   | الْإِسْلَنَةِ وَمَن يُردِه ﴾                                              | وْقَكُلُواْ مِمَّا ۚ فَكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم ﴾ ٥٦٧   |
| 96    | قراءات                                                                    | نزول الآية ٧٦٥                                                        |
| ٥٩٥   | نزول الآية                                                                | تفسير الآية ٧٦٥                                                       |
| 090   | تفسير الآية                                                               | وْمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُلُوا مِنَا ذَكِرَ ٱسْدُ اللَّهِ              |
| 7     | ﴿ كَأَنَّمَا يَضَعَدُ فِي السَّمَاءُ ﴾                                    | عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ ﴾ ٧٦٥                                         |
| 7     | قراءات                                                                    | قراءات ٧٦٥                                                            |
| 7     | تفسير الآية                                                               | نزول الآية ٨٦٥                                                        |
| 7.5   | ﴿ وَهَاذَا صِرَالًا رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَدْ فَصَّلْنَا ﴾                | تفسير الآية ٥٦٨                                                       |
| ۳۰۲   | ﴿ لَمُنْمُ دَارُ ٱلسَّلَامِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيُّهُم ﴾           | إِوَذَرُوا خَلَيْهِ رَ ٱلْإِنْدِ وَبَاطِنَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ ﴾. ٥٦٩ |
| 3٠٢   | ﴿ وَيُوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَيِعًا يَنْمَعْشَرَ لَلْهِنَّ ﴾                  | نزول الآية ٢٩٥ أ                                                      |

| صفحا | الموضوع                                                               | صفحة | اله                                                                               | موضوع                    |
|------|-----------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 377  |                                                                       |      | <br>، نُوَلِّى بَعْضَ ٱلظَّلامِينَ بَعْضًا﴾                                       |                          |
| 772  | فزول الآية                                                            | 71.  |                                                                                   | تورىدود<br>آثار متعا     |
| 770  | تفسير الآية                                                           | 715  |                                                                                   | فقالدًا تَسَلَمُ         |
| (10  | فىسىر اديە<br>﴿وَهُو الَّذِيَّ النَّمَا جَنَّتِ مَعْهُوشَنتِ وَغَيْرَ |      | مِّ يَكُنِ زَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ                                    | ر الروسية<br>الألك أن أ  |
| 777  | مَعْرُوشَتِ وَالنَّخْلُ وَالزَّرْعَ ﴾                                 | ٦١٤  | وَلُونَ ﴾ونون الله الله الله الله الله الله الله الل                              | وَأَهْلُهَا غَا          |
| ۱۳۸  | ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِيةٍ ﴾                               |      | ُ دَرَجُنْتُ مِنا عَكِلُوا وَمَا                                                  | وَلِكُلّ                 |
| 177  | النسخ في الآية                                                        | 710  |                                                                                   | ُ رَبُّكَ ﴾              |
| 12.  | تفسير الآية                                                           | 710  | لقة بالآية                                                                        |                          |
| 121  | ﴿ وَلَا تُشْرِقُوا ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾              | 717  | نَوْقُ ذُو ٱلرَّحْــمَةً إِن يَشَــــأَ﴾                                          | وَرَبُّكَ أَا            |
| 121  | ورد شرو إدر آيوب الشروي المسروي المستروي الآية                        | 717  | كُم مِن ذُرِيكةِ قَوْمٍ مَاحَدِينَ﴾                                               | وكما أنشأ                |
| 129  | تفسير الآية                                                           | ٦١٧  |                                                                                   | قراءات                   |
| 101  | آثار متعلقة بالآية                                                    | 717  |                                                                                   | تفسير اا                 |
| ,,,  | ﴿وَيِنَ ٱلْأَنْعَدِ حَمُولَةً وَفَهُ شَا كُلُوا                       |      | يُوْعَكُونَ لَآتِ وَمَا أَنتُه                                                    | (إنَّ مَا                |
| 705  | مِمَّا﴾                                                               | 717  |                                                                                   | بمعجزير                  |
|      | ﴿ ثَكَنِينَةً أَزْوَجٌ مِنَ ٱلطَّكَأَنِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ              |      | أَعْمَلُواْ عَلَنَ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَنَامِلُّهُ                              | فقل ينقوم أ<br>برء ي     |
| ٧٥٢  | الْمَعْذِ الْمُنَيْةِ قُلْ ءَالذَّكرَيْنِ ﴿ أَلْمُ                    | ۸۱۲  | 1-3                                                                               |                          |
| ۱٥٧  | قراءات                                                                |      | يَّهِ مِمَّا ذَرَأُ مِنَ ٱلْحَصَرْثِ<br>مَا مَا مَا مُنْ أَمَا كَانَا الْحَصَرْثِ | و خعاوا<br>استانگاه      |
| 107  | تفسير الآية                                                           | 77.  | ر نَصِيبًا فَقَالُوا هَنَذَا ﴾<br>كَ نَتَّكَ لِكَثِيرٍ مِنَ                       | والانعكم<br>( / سَاكَة)  |
|      | ﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱلْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَغَرِ ٱلْنَايَٰنُ قُلَّ       |      | بِينَ وَبِينَ يَكْمِيرِ مِنَ<br>كِينَ قَشْلَ أَوْلَندِهِمْ شُرَكَآوُهُمْ          | ووڪدي<br>آاڻڙي           |
| ٦٦٠  | مَّ ٱلنِّكَرِيْنِ ﴾                                                   | 777  | ي كن المن الواليوم سرك وسم المن المن المن المن المن المن المن الم                 |                          |
| ٦٦٠  | نزول الآية، وتفسيرها                                                  |      | المُورِدُ أَنْفُنَدُ وَكُرْثُ حِجْرٌ لَا                                          | مِيرِدر<br>(وَقَالُوا هُ |
|      | ﴿ فُلُ لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرِّمًا عَلَىٰ           | 770  |                                                                                   |                          |
| 171  | ماًعِدِ﴾                                                              | 770  |                                                                                   | قراءات                   |
| 177  | نزول الآية                                                            | 777  |                                                                                   |                          |
| 177  | تفسير الآية، وأحكامها                                                 |      | نَا فِي بُطُونِ هَمَاذِهِ ٱلْأَمْدَمِ                                             | وَوَقَالُوا              |
| 777  | أحكام متعلقة بالآية                                                   | ٦٣٠  | لِنُكُودِنَا وَمُحَدِّمٌ عَلَىٰ ﴾                                                 | خالِصَتُهُ               |
|      | ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَـادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى                     | 74.  |                                                                                   |                          |
| 177  | طُلْفُرِ ﴾                                                            | ٦٣٠  | لاَية                                                                             |                          |
|      | ﴿ فَإِن كَ لَهُ لُوكَ فَقُل زَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ                   | 377  |                                                                                   | آثار متع                 |
| 179  | وَسِعَةِ وَلَا يُرَدُّهُ                                              |      | ِ ٱلَّذِينَ قَـنَكُوٓا أَوْلَئِدَهُمْ سَفَهَا                                     |                          |
| 779  | نزول الآية، وتفسيرها                                                  | 377  |                                                                                   | بِغَيْرِ ﴾               |

| مفحا  | الموضوع ال                                                              | مفحة  | ال                                     |                                    | لموضوع              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------|------------------------------------|---------------------|
| ۲۲۷   | آثار متعلقة بالآية                                                      |       | شآة ألله ما                            | ٱلَّذِينَ أَشَرَّكُواْ لَوْ        | (سَيَقُولَ          |
|       | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَّسْتَ          | ٦٨٠   |                                        | الله والآ والآؤنام                 | ·<br>أشرَك          |
| ۰۳۰   | مِنْهُمْ اللهِ                                                          | ٦٨٠   | آهَ﴾                                   | لْلُحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَ | ﴿ قُلُّ فَلِلَّهِ ٱ |
| ٧٣٠   | قراءات                                                                  | 147   |                                        | علقة بالآية                        | ِ<br>آثار مت        |
| ۷۳۱   | نزول الآية                                                              |       | شَهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ                | شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَ         | وْقُلْ هَلُمَّ      |
| ۱۳۷   | تفسير الآية                                                             | 7.8.1 |                                        | نَذُأَ فَإِن شَبِيدُوا ﴾ .         | حَرَّمَ هَ          |
| ٤ ٣٧  | النسخ في الآية                                                          |       | كُمْ عَلَيْكُمْ                        | وَا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّ       | ﴿ قُلُ تَكَالُ      |
| ٥٣٧   | آثار متعلقة بالآية                                                      | ٦٨٢   |                                        | گُون≯                              | أَلَّا تُشَرِّ      |
| ٥٣٧   | ﴿ مَن جَاةَ بِالْحُسَنَةِ فَلَدُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۚ وَمَن جَآةً ﴾    |       | بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                | بُواْ مَالَ ٱلْكِتِيمِ إِلَّا      | ﴿وَلَا نَقُرَهُ     |
| ٥٣٧   | نزول الآية                                                              | ۸۸۶   |                                        | <b>﴿</b>                           | حَتَّىٰ يَبْلُغُ    |
| /۳۷   | تفْسير الآية                                                            | ۸۸۶   |                                        | الآيةا                             | نزول ا              |
| 124   | آثار متعلقة بالآية                                                      | ٦٨٩   |                                        | الاَّية                            | تفسير               |
|       | ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَلَانِي رَبِّ إِلَى مِسْرَطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينَا        | 790   |                                        | علقة بالآية                        |                     |
| /٤٨   | فِيْمًا﴾                                                                | 790   | أُتَّبِعُونُ وَلَاكِ                   | جيزيطى مُسْتَقِيمًا أ              | ﴿وَأَنَّ هَٰذَا     |
| ۸٤/   | قراءات                                                                  | 790   |                                        | ت                                  |                     |
| 189   | تفسير الآية                                                             | 790   |                                        | الآية                              | تفسير               |
| 189   | آثار متعلقة بالآية                                                      | 797   |                                        | <br>في الآيات                      | النسخ               |
|       | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَانِي وَنُشَكِى وَتَعْيَاىَ وَمَمَانِ لِلَّهِ           | 791   |                                        | نعلَقة بالآيات                     |                     |
| 189   | (10)                                                                    | ٧٠٠   | كَامًا عَلَىٰ﴾                         | نَا مُوسَى ٱلْكِئَلَبَ تَـٰ        | ﴿ ثُمَّ ءَاتَيْهُ   |
| / O N | آثار متعلقة بالآية                                                      | ٧.,   |                                        | ت                                  | قراءات              |
|       | ﴿ لَا شَرِيكَ لَدُّ وَيِذَاكِ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَلُ ٱلسَّلِينَ        | ٧٠١   |                                        | الآية                              | تفسير               |
| 101   |                                                                         | ٧٠٤   |                                        | لْنَبُ أَنزَلْنِهُ مُبَارَكُ       |                     |
|       | ﴿ فَلَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَنْفِى رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّي شَيْءً وَلَا | ٧٠٤   |                                        | نعلقة بالآية                       | آثار ما             |
| 104   | تَكْسِبُ﴾                                                               |       | نُبُ عَلَىٰ طُأَ بِفُتَيْنِ            | رًا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِذَ       |                     |
| 104   | نزول الآية                                                              | ٧٠٥   |                                        | €ن                                 | مِن قَبَلِهُ        |
| 10 8  | تفسير الآية                                                             | ۷۰٥   | ••••••                                 | الآية                              |                     |
| 00    | آثار متعلقة بالآية                                                      | ۷۰٥   |                                        | الآية                              | تفسير               |
|       | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتِهِكَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ               |       |                                        | وُا لَوَ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْهِ    |                     |
| 0 V   | بَعْضَكُمْ ﴾                                                            | ۷٠٧   | ······································ | مِنْهُمُ فَقَدْ جَآةَكُمُ          | آهدَی               |
| · • V | نزول الآية                                                              | ۷•۷   |                                        | الآية                              | نزول                |
| · • • | تفسير الآية                                                             |       |                                        | الآية                              | تفسير               |
| 09    | ا 🛎 فه سر الممضمعات                                                     | V1 .  | X:1 : : - 1:                           | しつべる きちょくく                         | 11.5 TCX            |