

# مؤبيرون في التنفيد المانا المورد

أَكِبرُجَامِع لِتَفْسِيْرِ النَّهِيِّ وَالصَّحَابةِ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِيهِم مَعْرُوًّا إِلَى مَصَادِرِه الأَصْلِيَّةِ مَقرونًا بِتَعليقَاتِ خَمسَة مِنْ أَبْرَز اللَّحَقِّتِينَ فِي التَّفْسِيْرِ

## ٳۼڗۮ ڡڒڲڔٝڵڵڸؚڒڵؽێٳ۫ؾ۬ۥٛٙڰڵؠٛۼڵٷۼٳؾٚڔڒڸۿ۬ڷؚڹؾٚؾؚٞ

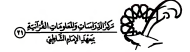
ٱلشَّرِفُ العِلْعِيَّ أ.د . مُمَسَّلِظِ لم بِرِّسُلِيِّكِ عِلَى الْطَلِيَّالَ اسْتَاذَالَةِ وَاسِّيَاتِ الْفُرِيَّةِ يَجَامِعَ لِلْكِيْنِ سُمُودِهِ الرَّسِيَاضِ



البَعْزِ (١٢٣) البَعْزِ (١٢٣) 🛊

ألآثار (۱-۱۲۳۳)

دار ابن حزم



© مركز الدراسات والمطومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي جدة، ١٤٣٨ هـ

فَهرِمَمَةُ مَكْثِبَةُ المَلْكُ فَهِدَ الْوطَنِيةُ لَثَنَاءُ النَّشَرِ مركز الدراسات والمطومات القرقية بمعهد الإمام الشاطبي جدة موسوعة انتضير المأثور أكبر جامع لتضير النبي صلى الله عليه ومعلم والصحفية والتابعين وأثباعهم (٢٤) مجلد/ مركز الدراسات والمطومات القرقية بمعهد الإمام الشاطبي جدة - جدة، ١٤٣٨ هـ

> ردمك: ۸-۲۱۳ د ۲۰۰۳ د ۱۸۷۰ (مجموعة) ۲-۱۵ د ۲۰۰۳ د ۱۸۷۰ (۲۲) ۱- القرآن ـ التضير بالماقور أدالغوان نيوي ۲۷۷٫۲۲ د ۲۲۷/۲۲۲

رقع الإيداع: ۱۴۳۸/۲۹۲۲ ريمك: ۸-۲۶:۱۳-۲-۳۰،۳۵۸ (مجموعة) ۲-۲-۲-۲-۲۰۲۰ ۹۷۸ (ج۲)

جَمِيعُ الْحُقُونَ عَلَى فَوَظَدُّ الطَّبْعَ الْحُلْلِ الطَّلْبَعَ الْوَلِيُ الطَّلْبَعَ الْوَلِيُ الْحَلْلُ المُولِيُ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

## تركزُ الدِّرَاسَاتِ وَالمَعلومَاتِ القُّرَآنَيَّةِ بَيْمَهْدِ الإِمَامِ الشَّاطِيْ

التابع لجمعية تصفيط القرآن بجدة (خيركم)
المقوان الوطني (بريد واصل):
معيد الإمام الشاطبي
1-77 غ م \_ حي الرحاب
جدة 277 المحاب
المحاكة العربية المحودية
المحاكة العربية المحودية
ماتند، ٢٠٠٠/١٧/١٢/٢٠٠٠.

هاكس: ۰۰۹٬۱۱۲٬۷۰۰۰ هاكس: www.shatiby.com > http://www.shatiby.com > الموقع الإلكتروني: Drasatl@gmail.com

## دار ابن حزم

بيروت – ليذان – ص.ب : 14/6366 متف ولملص : 701974 – 300227 (009611) البريد الإشتروني : ibnhazim@cyberia.net.lb الموقع الإشتروني : www.daribnhazm.com

## لجان الموسوعة وأعضاؤها

| عضوًا                | أ. نصار محمد محمد المرصد                  |                | اللجنة الإشرافية                                 |
|----------------------|-------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------|
| عضوًا                | أ. معمر عبد العزيز محمد سعيد              | لمشرف العام    | د. نوح بن يحيى الشهري ا                          |
| عضوًا                | أ. فارس عب <mark>د ا</mark> لوهاب الكبودي | لمشرف العلمي   | <ol> <li>أ. د. مساعد بن سليمان الطيار</li> </ol> |
| فوعة                 | لجنة مراجعة تخريج الآثار المرا            | الأمين العام   |                                                  |
| رئيسًا               | د. علي بن محمد العمران                    | المدير العلمي  | د. خالد بن يوسف الواصل                           |
| عضوًا                | أ. عدنًان بن صفاخان البخاري               |                | لجنة جرد الكتب                                   |
| عضوًا                | أ. عبد القادر محمد جلال                   | عضوًا          | <ol> <li>أ. الطيب بن إبراهيم الحمودي</li> </ol>  |
| عضوًا                | أ. مصطفى بن سعيد إيتيم                    | عضوًا          | أ. طارق بن عبد الله الواحدي                      |
|                      | لجنة التدقيق                              | عضوًا          | أ. حسام بن عبد الرحمٰن فتني                      |
| رئيسًا               | د. محمد منقذ عمر فاروق الأصيل             | عضوًا          | أ. فايز بن خميس عامر                             |
| عضوًا                | د. محمد امبالو فال                        |                | لجنة الصياغة                                     |
| عضوًا                | أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث                 | ئيسًا ومراجعًا | د. خالد بن ي <mark>وسف الواص</mark> ل ر          |
| عضوًا                | أ. علي بن عبد الله العولقي                | عضوًا          | د. محمد عطا الله العزب                           |
|                      | لجنة المقدمات العلمية                     | عضوًا          | أ. فوزي بن نا <mark>صر بامرحو</mark> ل           |
| شا ومراجعًا          |                                           | عضوًا          | أ. عثمان حسن عثمان سيد                           |
| یا وعراجات<br>مشارگا | د. خالد بن يوسف الواص <mark>ل</mark>      |                | لجنة التوجيه                                     |
| مشارگا               | د. نایف بن سعید الزهرانی                  | رٹیسًا         | د. محمد صالح محمد سليمان                         |
| مشارگا               | د. محمد صالح محمد سليمان                  | مراجعًا        | د. نايف بن س <mark>عيد الزهراني</mark>           |
| -                    | _                                         | عضوًا          | <ol> <li>أحمد علي أحمد علي</li> </ol>            |
|                      | لجنة الفهرسة                              | عضوًا          | أ. خليل محمود محمد                               |
| رئيسًا               | أ. فؤاد بن عبده أبو الغيث                 | عضوًا          | أ. باسل عمر المجايدة                             |
| عضوًا                | أ. طارق بن عبد الله الواحدي               | عضوًا          | <ol> <li>أ. محمود حمد السيد</li> </ol>           |
| عضوًا                | أ. فوزي بن ناصر بامرحول                   | فوعة           | لجنة تخريج الآثار المر                           |
| عضوًا                | أ. محمد بن إبراهيم الحمودي                | رئيسًا         | أ. تميم محمد عبد الله الأصنج                     |
|                      | الصف والإخراج الفني                       | ع عضوًا        | أ. عمار محمد عبد الله الأصنع                     |
|                      | مؤسسة السنابل للصف الإلكتروني             | عضوًا          | أ. جلال عبده محمد البعداني                       |



## رموز الموسوعة

| SIXTI                       | الرمز                           | الموضع         |
|-----------------------------|---------------------------------|----------------|
| الصحابة                     | اللون الأحمر                    |                |
| التابعون                    | اللون الأخضر                    |                |
| أتباع التابعين              | اللون الأسود العريض             | متن الموسوعة   |
| الإحالة على الدر المنثور    | (/) عقب الأثر                   |                |
| للسيوطي، طبعة دار هجر       |                                 |                |
| الزيادة على الدر المنثور    | (ز) عقب الأثر                   |                |
| التوجيهات والتعليقات العامة | اللون الأحمر                    |                |
| الترجيح                     | اللون الأخضر                    | الحاشية الأولى |
| الانتقاد والاستدراك         | اللون الأحمر                    |                |
| مستندات التفسير             | اللون الأحمر                    |                |
| مواضع تعليقات أثمة التفسير  | الأرقام المتسلسلة في المستطيلات | عام            |
| الخمسة                      | الخضراء                         |                |



## تفسير سورة الفاتحة



#### مقدمة السورة

#### 🗱 نزولها:

ا ـ عن أبي مَيْسَرَة عمرو بن شُرَحْبِيل، أنَّ رسول الله على قال لخديجة: «إنِّي إذا خلوت وحدي سمعت نداء، فقد ـ والله ـ خشيت أن يكون هذا أمرًا». فقالت: معاذَ الله، ما كان الله ليفعل بك، فوالله، إنَّك لَتَوْدِي الأمانة، وتصل الرَّجِم، وتضدق الحديث. فلمَّا دخل أبو بكر ـ وليس رسول الله على ثَمَّ ـ ذَكَرَتُ خديجة حديثه له، وقالت: اذهب مع محمد إلى وَرَقة. فلمًا دخل رسول الله الحَدِية. فانطلقا إليه، فقال: انطلق بنا إلى وَرَقة. فقال: «ومَن أخبرك؟». قال: خديجة. فانطلقا إليه، فققال: «إذا خَلُوتُ وحدي سمعت نداء خلفي: يا محمد، يا محمد، فأنطلق هاربًا في الأرض، فقال: لا تفعل، إذا أتاك فاثبت حتى تسمع ما يقول، ثم فأنطبي في المرض، فقال: لا تفعل، إذا أتاك فاثبت حتى تسمع ما يقول، ثم المُتِينِي، فأخبرني. فلما خلا ناداه: يا محمد، قل: ﴿ يَسِمُ مَا لَلُ الله إلا الله. فأتى ورقة، فذكر ذلك له، فقال له ورقةً: أبشِر، ثُمَّ أبشِر، فإني أشهد أنك الذي بَشّر به ورقة، فذكر ذلك له، فقال له ورقةً أبشِر، ثمَّ أبشِر، فإني أشهد أنك الذي بَشّر به ابنُ مريم، وأنَّك على مثل ناموس موسى، وأنَّك نيَّ مُرْسَل (١٠).

٢ ـ عن إسحاق بن يسار، عن رجل من بني سلمة، قال: لَمَّا أَسْلَمَ فِتْيَانُ بني سلمة،
 وأسلم ولد عمرو بن الجَمُوح؛ قالت امرأة عمرو له: هل لك أن تَسْمَعَ من ابنك ما
 رُوي عنه؟ فقال: أخبرني ما سمعت من كلام هذا الرجل. فقرأ عليه: ﴿الْحَكْمُدُ لِلَهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شبية في المصنف ٧/٣٢٩ (٣٦٥٥٥)، والثعلبي ٢٤٤/١٥، والبيهقي في دلائل النبوة ١٥٨/٢ واللفظ له.

قال البيهقي: «هذا منقطع، فإن كان محفوظًا فيحتمل أن يكون خبرًا عن نزولها بعد ما نزلت عليه: ﴿وَاثَوَاْ يِّسَيْرَيَكَ﴾ ﴿﴿يَاتُكِنَا النَّبَرُّ﴾». وقال ابن كثير في البداية والنهاية ٢٣/٤: «هو مرسل، وفيه غرابة، وهو كون الفاتحة أول ما نزل». وقال ابن حجر في العُجَاب ٢٢٤/١: «هو مرسل، ورجاله ثقات، فإن تَبَتَ حُمِلَ على أنَّ ذلك كان بعد قصة غار حراء، ولعله كان بعد فترة الوحي».

رَبِّ الْمَالَكِينَ﴾ إلى قوله: ﴿ الْمِيْرَكُ الْمُسْتَقِيدَ﴾. فقال: ما أحسن هذا وأجمله! وكل كلامه مثل هذا؟ فقال: يا أبتاه، وأحسنُ من هذا. وذلك قبل الهجرة (١٠). (٧/١)

٣ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق الفُضَيل بن عمرو ـ قال: نزلت فاتحة الكتاب بمكة من كنز تحت العرش (١٠)

 $\frac{3}{4}$  = عن ابي هريرة = من طريق مجاهد =: أنَّ إبليس رَنَّ ( $^{(7)}$  حين أنزلت فاتحةُ الكتاب، وأُنزِلَت بالمدينة  $^{(4)}$ . ( $^{(7)}$ )

ه ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق منصور ـ قال: نزلت فاتحة الكتاب بالمدينة (٥/١)

٦ عن مجاهد بن جبر، قال: فاتحة الكتاب مدنية (١٠).

۷ \_ عن قتادة بن دعامة، قال: نزلت فاتحة الكتاب بمكة $^{(\lambda/1)}$ . (۸/۱)

١ ـ أنه وردت تسمية الفاتحة بالسبع المثاني في السنة، وذلك قوله ﷺ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ
الْمَالَمِينَ هِيَ السَّبِّعُ الْمَثَانِيّ. وقد جاءت هذه التسمية في سورة مكية، وهي سورة الحجر،
في قوله تعالى: ﴿ لِلْلَهُ مَالِيَنَكُ سَبِّنًا يَنَ النَّنَانِ وَالْقُرْءَاتُ الْعَلِيمَ ﴾ [الحجر: ٨٧].

٢ ـ أنَّ قَرْضَ الصَلاة كان بمكة، ولم يُحفظ أنه كانت هناك صلاة بغير الفاتحة. قاله ابن عطية (١٩/١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الدلائل ٣١١/١ (٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه النعلبي ١/ ٨٩، والواحدي في أسباب النزول ١٩/١.

رمز له السيوطي بالضعف في الجامع الصغير (٥٨٢٩)، وضَعَّفه الألباني في السلسلة الضعيفة (٤٠٢٤)، وأعلّه بالانقطاع، فالفضيل بن عمرو لم يدرك عليًا، كما أن في إسناده إسحاق بن الربيع، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٣) رنَّ: صاح. القاموس (رنن).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابَّن أبي شبية ٦/ ١٣٩ (٣٠١٣٩)، والطبراني في الأوسط ٥/ ١٠٠ (٤٧٨٨) واللفظ له.

قال الهيشمي في المجمع ٦/ ٣١١ (١٠٨١٣): فشبيه المرفوع، ورجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>و) أخرجاً ابن أبي شَبِية في المصنف ٥١٤/١٥ (٢٠٧١)، وأبو الشيخ في المُظَّمَة (١١٣٥)، وأبو نعيم في الحلية ٢/١٩٩، وأخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ٢٠٢/٢ من طريق ابن أبي نجيح. وعزاه السيوطي إلى وكيم، والغريابي في تفسيريهما، وعبد بن حميد، وابن المنذر في تفسيره، وأبي بكر ابن الأنباري في كتاب المصاحف.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى وكيع في تفسيره.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي بكر ابن الأنباري في المصاحف.

٨ ـ عـن أبـي هـريـرة، قـال: قـال رسـول الله ﷺ: (﴿الْكَنْدُ لِللهِ رَبِ الْعَلَمِينَ﴾
 أم الغرآن، وأم الكتاب، والسبع المَثَانِي، (١٠). (٩/١)

 ٩ ـ عن أبي هريرة، عن رسول الله ﷺ أنَّه قال لأم القرآن: «هي أم القرآن، وهي فاتحة الكتاب، وهي السبع المثاني، وهي القرآن العظيم» (٢٠).

١٠ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله : إذا قرأتم ﴿الْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ فاقرؤوا ﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ فاقرؤوا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

١١ - عن أبي هريرة - من طريق ابن لَبِيبة - أنَّه قال عن الفاتحة: هذه السبع المثاني

== ٣ - أن القائلين بمكيتها معهم زيادة علم. قاله ابنُ تيمية (١/٥٩).

وانتقد ابنُ تيمية (٩٩/١) القول بكونها لم تنزل إلا بالمدينة بقوله: "وهو غلط بلا ريب».

قال الدارقطني في العلل ١٤٨/٨ (١٤٦٨): «عن أبي هريرة موقوقًا، وهو أشبهها بالصواب». وقال ابن الجوزي في التحقيق في مسائل الخلاف ١٣٤/١؛ «برويه أبو بكر الحنفي، عن عبد الحميد بن جعفر، عن الجوزي في التحقيق في مسائل الخلاف ١٣٤/١؛ «برويه أبو بكر الحنفي، عن عبد الحميد بن جعفر، عن نوحًا نوح بن أبي بلال وكان يحيى بن سعيد والثوري يُضَعِفّان عبد الحميد. قال أبو بكر الحنفي: لقبت نوحًا فَخَلَّتِي به موقوقًا على أبي هريرة، وقال ابن القطّان في بيان الوهم والإيهام في كتاب الأحكام ٥/ ١٤٠ (٢٣٨): «ثم قال - أي: عبد الحق الإشبيلي .: رفع هذا الحديث عبد الحميد بن جعفر، وعبد الحميد هذا يُقفّ أحمد بن حنول، ويحيى بن سعيد، وابن معين، وأبو حاتم يقول فيه: محله الصدق. وكان سفيان الثوري يُضَعِفه، ويحمل عليه، ونوح بن أبي بلال ثقة مشهور. هذا نص ما ذكره به، وهو بهذا القول مَحْحه، وهو لا يصح، وقال النووي في خلاصة الأحكام ١/٣٦٨ (١٦٣١): «رواه الداوقطني» وقال عصحية، وقال النووي في خلاصة الأحكام ١/٣٦٨ (١٦٣١): «رواه الداوقطني» وقاله إلى المنافق في البدر المنير ٣/ محمد عنه الله المنير ٣/ ١٤٥٠ (١٤٤٨): «وهذا الإساد رجاله ثقات، وصَمَّح غيرُ واحد من الأثمة وقلّه عيرُ واحد من الأثمة وقلّه على رفعه، وأورده الألباني في الصحيحة ٢/١٧٩ (١١٤٧).

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ٢/٨٥٥ (١٤٥٧) واللفظ له. وأخرجه البخاري ٨١/٦ (٤٧٠٤)، بلفظ: «أم القرآن هي السبع المثاني، والقرآن العظيم».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ١٩/١٥ (٨٩٨٨)، ١٠٧/٥ (٩٧٩٠)، وابن جرير ١٠٧/١.

ورجال إسناده رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني ٢/ ٨٦ (١١٩٠)، والبيهقي في الكبري ٢/ ٦٧ (٢٣٩٠).

التي يقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْمًا يَنَ ٱلْمَنَانِي وَٱلْقُرْءَانَ﴾ [الحجر: ٨٧](١). (ز)

١٢ \_ كان محمد بن سيرين \_ من طريق أيوب \_ يكره أن يقول: أم الكتاب. ويقول:
 قال الله: ﴿وَعِندُهُم أُمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩]. ولكن يقول: فاتحة الكتاب (١٨١٣). (٨/١)

۱۳ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق وكيع ـ أنَّ رجلًا شَكَا إليه وَجَعَ الخَاصِرَة، فقال: عليك بأساس القرآن. قال: وما أساس القرآن؟ قال: فاتحة الكتاب<sup>(۳)</sup>. (۱۰/۱)

18 \_ عن عفيف بن سالم، قال: سألت عبد الله بن يحيى بن أبي كثير عن قراءة الفاتحة خلف الإمام. فقال: الفاتحة، أمّا علمت أنها تكفي عن سواها، ولا يكفي سواها عنها؟ (١٠/١).

 ١٥ ـ عن عبد الجبار بن العلاء، قال: كان سفيان بن عيينة يسمي فاتحة الكتاب: الوافية<sup>(٥)</sup>. (٩/١)

#### 🗱 عدد آیاتها:

١٦ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ وَالْكَنْدُ يَاتِ الْعَلَيْبَ ﴾ سبع آبات، ﴿ يَتِ الْمَانِي، والقرآن العظيم، آبات، ﴿ يَسْبِع المثاني، والقرآن العظيم، وهي أم القرآن، وهي فاتحة الكتاب، (١٠/١)

الحديث الذي تقدم ذكره وتخريجه برقم ١٠.

بيّن ابن عطية (٦٩/١ ـ ٧٠) أن العلماء اختلفوا في جواز قول «أم الكتاب» عن الفاتحة، فذكر أن منهم من كره هذا، ومنهم من أباحه، وكذا في تسميتها بـ«أم القرآن».

آ وجَّه ابن كثير (١٥٢/١) هذا القول بما جاء في بعض الأحاديث المرسلة: «أم القرآن عِنْ من غيرها، وليس غيرُها عِنْ عنها».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ١/٥٣٧ ـ ٥٣٩ (٢٠٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الضُّرَيس في فضائل القرآن ص١٤٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي في تفسيره ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الثعلبي في تفسيره ١/١٢٨. وذكره ابن كثير في تفسيره ١٥٢/١ مختصرًا عن يحيى بن أبي كثير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الثعلبي في تفسيره ١٢٧/١.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الطيراني في الأوسط ٢٠٨/٥ (٢٠٨٠)، واليبهتي في الكبرى ٢٧/٣ (٢٣٨٩).
 وفيه عبد الحميد بن جعفر، قال ابن التركماني في الجوهر النقي ٢/٣٧٦: •عبد الحميد ضَعَّة القطان،
 والثوري،. وقال الهيشمي في المجمع ٢/١٠٥ (٢٦٣٥): •رواه الطيراني في الأوسط، ورجاله ثقات. وهو

١٧ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا قَرَاتُم ﴿الْحَمَدُ يَاهِ ﴾ فاقرؤوا ﴿إِنَّهُ مَا أَنْ الرَّحْمِينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمَينِ الرَّحْمَينِ الرَّحْمَينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمَينِ الرَّحْمِينِ الرَّحْمَينِ الرَّحْمِينِ إحدى آياتها (١/٨)

19 ـ قال أبو هريرة: هي آية من كتاب الله، اقرؤوا إن شئتم فاتحة الكتاب، فإنها الآية السابعة (۱) (۱۱/۱)

٢٠ ـ عن أُمْ سَلَمَة، قالت: قرأ رسول الله ﷺ: ﴿الْحَمَنْدُ لِنَو رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ الدَّمَنُ المَمْرَكُ الْحَمْرُ النَّمْنِ الْحَمْرُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ المَمْرُكُ الْحَمْرُ اللَّهُ المَمْرُكُ اللَّهُ اللَّ

٢١ ـ عن عبد خير، قال: سُئِلَ علي عن السبع المثاني. فقال: ﴿ لَلْمَنْ لِلَّهِ رَبِّ الْكَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْكَلِينَ ﴾. فقيل له: إنما هي ست آيات. فقال: ﴿ إِنْسَدِ آلَةُ الرِّمْنِ الرَّحِيدِ ﴾
 آية (١٠/١))

٢٣ ـ قال عبد الله بن عباس: قد أخرجها الله لكم، فما أخرجها لأحد قبلكم. قال عبد الرزاق: قرأها علينا عبد الملك ابن جريج ﴿ إنس عِلْهَ الرَّمُونَ الرَّحِيدِ ﴾ آية،

<sup>(</sup>۱) تقدم ذكره وتخريجه برقم ١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الدارقطني ٧/ ٧٤ (١٧١١)، والبيهقي في السنن ٢٨/٦ (٢٣٩٦) من طريق أبي أويس، عن العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة به. العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة به. قال الزيلعي في نصب الراية ٢٩٤/١ : «أبو أويس لا يُحتَّجُ بما انفَرَدَ به، فكيف إذا انفرد بشيء وخالفه من هو أوثق منه؟! مع أنه متكلم فيه، فوَقَّقه جماعة، وضَعَّفه آخرون». وقد تابعه سعيد المقبري عند الدارقطني ٢/ ٣١٢/ ٢/ ٣١٢)، ولذلك قال ابن الملقن في البدر العنير ٣/ ٥٥٨: «هذا الحديث صحيح». (٣) أخرجه الداني في البيان ٢٧/١.

وإسناده ضعيف جَّدًا ، فيه عمر بن هارون البلخي متروك. انظر: ميزان الاعتدال ٢٢٨/٣.

<sup>(</sup>غ) أخرجه الدارقطني ٣١٣/١، والبيهقي في السَّن ٢/ ٤٥، وأبو القاسم بن بشران في أماليه ٢٧٩/١ (٦٤٤). قال السيوطي: «بسند صحيح».

﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ﴾ آيـة، ﴿الرَّمْنَ الرَّحِيمِ﴾ آيـة، ﴿مَالِكِ يَوْمِ اللَّهِيَ﴾ آيـة، ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ وَلِيَاكَ نَسْفَينُ﴾ آيـة، ﴿اهْدِنَا السِّرَطُ الْمُسْتَقِيدَ﴾ آيـة، ﴿مِسْرَطُ اللَّهِيَ أَنْصُتُ عَلِيْهِمْ﴾ إلى آخرها(١١٤). (ز)

#### 🌞 تفسير السورة:

## ﴿يِنْسِهِ اللَّهِ ٱلزَّمْمَنِ ٱلرَّحِيهِ ۞﴾

🗱 نزولها:

٢٤ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق قتادة ـ قال: كنا نكتب: باسمك اللَّهُمَّ. زمانًا؛ فلَمَّا نزلت: ﴿قُولُ اللَّهُ أَلِ الْمُعَنَّ اللَّهُمَّ [الإسراء: ١١٠] كتبنا: بسم الله الرحمن. فلَمَّا نزلت: ﴿قَدُ مِن شُلِيَنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنَ الرَّحِيرِ اللهِ اللهِ الرَّحْنَ الرَّحِيرِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيرِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّحْنَ الرَّحِيرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

٢٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: أولَ ما نزل جبريلُ على محمد قال: يا محمد، استعذ؛ قل: أستعيذ بالسميع العليم من الشيطان الرجيم. ثم قال: ﴿ اَقُرْأُ بِاللَّهِ لَهِ اَلَّهِ لَكُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولُولُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَ

نقل ابن عطية (٩٩/١)، وابن تيمية (٦٨/١)، وابن كثير (١٥٣/١) الإجماع على أناً
 سورة الفاتحة سبع آيات.

وانتقد ابنُ تيمية وابنُ كثير قولَ من قال: إنَّها ثماني آبات، أو ستة. وحكما عليه بالشُّذوذِ. وقال ابنُ عطية: •وقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدَ ءَانَيْنَكَ سَبَمًا مِنَ ٱلْمُنَانِي وَٱلْشُرَّءَاكَ ٱلْعَلِيمَ﴾ [الحجر: ٨٧] هو الفَصْلُ في ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٢/ ٩٠.

وقد أورد السيوطي ٥/١، أ ١٠ ـ ٢٨ آثارًا عديدة في فضائل سورة الفاتحة، وكتابتها في القرآن، وحكم قراءتها في الصلاة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١١٧/١ ـ. وإسناده ضعيف جدًّا، فيه أبو يعلى إسماعيل بن أمية متروك. انظر: ميزان الاعتدال ٢٥٤/١.

فأمره أن يتعوذ بالله دون خلقه<sup>(۱)</sup>. (ز)

YV \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: كان رسول الله 護 إذا قرأ: ﴿ يَسَدِ اللهِ الرَّمَيْنِ الرَّحِيرِ ﴾ هَزَأ منه المشركون، وقالوا: محمد يذكر إِلَهَ اليَمامة. وكان مسيلمة يُتَسَمَّى: الرحمن، فلما نزلت هذه الآية أُمِرَ رسول الله ﷺ أن لا يجهر بها (٣٠). (٧/١٥)

٢٨ ـ عن عامر الشعبي، قال: كان رسول الله ﷺ يكتب في بدء الأمر على رَسْم قريش: باسمك اللَّهُمَّ. حتى نزلت: ﴿وَقَالَ ارْحَجُواْ فِهَا بِسَدِ اللَّهِ بَعْرِنها﴾ [مود: ١١]، فكتب: بسم الله. حتى نزلت: ﴿قُلِ ادْعُواْ اللَّهْ أَوِ ادْعُواْ الرَّعْفَيْ [الإسراء: ١١٠]، فكتب: بسم الله الرحمن. حتى نزلت: ﴿إِنَّهُ مِن شَلِيَكَنَ وَإِنَّهُ بِسَدِ اللَّهِ الرَّعْفَيٰ الرَّعِيمِ ﴾ [النمل: ٢٠]، فكتب مثلها (٤). (ز)

٢٩ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس=

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١١١/١، ١١٥، وابن أبي حاتم ٢٥/١ ـ ٢٦ (١، ٤، ٦)، والواحدي في أسباب النزول ص١٧.

<sup>.</sup> قال ابن كثير ١١٣/١: ﴿وهذا الأثر غريب، وإنما ذكرناه ليُعرف، فإنَّ في إسناده ضعفًا وانقطاعًا». قال ابن حجر في العجاب ٢٣٣/١: «الراوي له عن أبي رَوْق ضعيف؛ فلا ينبغي أن يُعْتَجَّ به».

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الثعلبي ١/ ٩٠، والواحدي في أسباب النزول ص١٩.

إسناده ضعيف جِدًّا؛ فيه محمد بن السَّائبُ الكلبي متهم بالكذب. انظر: ميزان الاعتدال ٣/٥٥٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٢١/ ٤٣٩ (١٢/٢٤٥)، والأوسط ٥/ ٨٩ (٤٧٥٦).

قال الطبراني في الأوسط: قلم يُرُو هذا الحديث عن سالم بن الأفطس إلا شريك، تفرد به عَبَّاد بن الماطبراني في الأوسط: قلم يُرُو هذا الحديث عن سالم بن الأفطس إلا شريك، تفرد به عَبَّاد بن العوام. وقال الزيلعي في نصح الرابة ١٣٤١، قورد في الصحيح أن هذه الآية نزلت في باسم، قال: نزلت هذه الآية: ﴿وَكَ جَمَّرٌ سِكَرُكُ وَلا عُلِقَتْ يَهِ ﴿ وَسُولُ الله مُخْتَفِ بِمَكّة كان إذا صَلَّى باصحابه رفع صوته بالقرآن، فإن سمعه المشركون سَبُّوا القرآن ومن أنزله ومن جاء به، فقال الله لنبيه: ﴿وَكَ جَمَّرٌ الله عَلَى المُحتَلِقَ ﴾ أي: بقراءتك، فيسب المشركون، فيسبوا القرآن... وورد في الصحيح أيضًا أنها نزلت في الدعاء، أخرجه البخاري أيضًا عن زائدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة، وقال الهيثمي في المجمع ١٠٨/٢): قرجاله مُرْتُقُونَه.

<sup>(</sup>٤) أُورَده البغوي في تفسيره ١/ ٥٢ دون إسناد. (٥) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص١٠٢.

## هل البسملة آية من الفاتحة؟

٣١ ـ عن أم سلمة: أنَّ النبي ﷺ كان يفرأ: ﴿ينسه الله الزَّمَـنِ الرَّيسِهِ ۞ الْحَسَدُ
 يَّهِ رَبِّ الْمَلَينِ ۞ الرَّمَـنِ الرَّحِيهِ ۞ مَلِكِ يَوْمِ النبِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْبُهُ وَلِيَاكَ مَنْمَوْنُ المَّسْمَةِ مَنْ وَاللهُ مَنْهُ وَلِيَاكَ الْمَسْتَقِيمَ عَنْهِ الْمُسْتَقِيمَ وَلَا اللهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ اللهِ عَدْ ﴿ وَينسهِ اللهِ الرَّمَنِ الرَّعِيمِ ﴾ (١٠ . (١٨٨١))

اية، ولم يعَدَّ ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ ''. (۱۸۸۱) ٣٧-عن أم سلمة: أن رسول الله ﷺ قرأ في الصلاة: ﴿ينسبهِ الْهَ الرَّمْنِ الرَّحِيدِ ﴾ فعدَّها الله و ﴿الْحَمْنُ الرَّحِيدِ ﴾ فعدَّها أربع آيات، ﴿الْحَمَدُ وَلَيْكِ وَالْمَانُ الرَّحِيدِ ﴾ ثلاث آيات، ﴿مَالِكِ بَوْمِ اللهِ بَهِ وَالْمَانُ الرَّحِيدِ ﴾ ثلاث آيات، ﴿مَالِكِ بَوْمِ النَّبِ ﴾ أربع آيات، وقال هكذا ﴿إِيَّاكُ نَعْبُدُ وَلِيَّاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهُ وَلِيَاكُ نَسْبَهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْكُ وَلَيْكُ اللهِ وَلَا أَخْرِجُ مِن المسجد حتى أخبرك بآية الوسورة - لم تنزل على نبيَّ بعد سليمان غيري ' قال: فمشى، وتبعته حتى انتهى إلى باب المسجد، فأخرج عن الأخرى في إلى باب المسجد، فأخرج إحدى رجليه من أُسكُفَّة ''ا المسجد، وتَقِيتِ الأخرى في المسجد، فقال: ﴿بَا فِي شِيءُ المُورِفُ وَلَيْكُ الرَّمِنِ الرَّمِنِ الرَّمِيدِ ﴾ (٤٠) قال: فمن أنتَ إذا افْتَتَحْتُ الصلاة؟؟ قلت: بـ﴿إنسـهِ أَلُو الرَّمَانِ الرَّمِيدِ ﴾ (٤٠) قال: همي هي ، ثم خرج (٩٠)

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٠٦/٤٤ (٢٦٥٨٣)، وأبو داود ١٧٤/٦ (٤٠٠١)، والترمذي ١٨٥٠) وابد (٣١٥٠) وليس فيه محل الشاهد، وابن خزيمة ٢/٥٤٧ (٤٩٣) باللفظ الآتي بعده، والحاكم ٣٥٦/١ (٨٤٧)، والدارقطني ٢/٢٧ (١١٧٥) واللفظ له.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب، لا نعرفه إلا من حديث ليث بن سعد، عن ابن أبي مليكة، عن يعلى بن مملك، عن أم سلمة، وقال الدارقطني ـ كما في المجموع للنووي ٣٤/٣٤٥ ـ: «رجال إسناده كلهم ثقات، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: «على شرطهما، وقال ابن الملقن في البدر المنير ٣/٥٥٥: «هذا حديث سائر رواته ثقات،

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن خُزَيْمَة ١/٥٤٧ (٤٩٣)، والحاكم ٥٦/١ (٨٤٨).

وفي إسناده عمر بن هارون، قال الحاكم: "عمر بن هارون أصل في الشُنَّة، ولم يخرجاه، وإنما أخرجته شاهدًا». فتعقبه الذهبي في التلخيص بقوله: «أجمعوا على ضعفه. وقال النسائي: متروك».

<sup>(</sup>٣) أَسْكُفَّة الباب: العتبة التي يوطأ عليها. لسان العرب (سكف).

<sup>(</sup>٤) لفظ ابن أبي حاتم: ثم التفت إلي فقال: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيْكُنَ وَلِئَهُ مِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ﴾.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٨٧٣/٩ (١٦٣٠٦)، والطيراني في الأوسط ١٩٦/١ (١٩٦)، والبيهقي ١٠/ ١٠٦ (٢٠٠٣).

قال الطبراني: «لم يَرْوِ هذا الحديثَ عن ابن بريدة إلا عبدُ الكريم، ولا عن عبد الكريم إلا يزيدُ أبو خالد، تفرد به سلمة بن صالح، وقال البيهقي: «إسناده ضعيف». وقال الهيشمي في المجمع ٢٠٩/ (٢٦٣٨): «فيه عبد الكريم بن أبي المخارق، وهو ضعيف لسوء حفظه، وفيه من لم أعرفهم». وقال السيوطي: «بسند ضعيف».

٣٤ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ أنَّه كان يقول: ﴿ وَالْحَمَّدُ بِلَهِ رَبِّ الْمَالَمِينَ ﴾ سبع آيات، إحداهن ﴿ يَسُلُونَ الرَّحِيرِ ﴾، وهي السبع المثاني، والقرآن العظيم، وهي أم القرآن، وفاتحة الكتاب...) (١٠/١)

٣٥ ـ عن أبي هريرة، قال: كنت مع النبي ﷺ في المسجد، إذ دخل رجلٌ يُصَلِّي، فافتتح المسلاء، وتَعَوَّذَ، ثم قال: ﴿الْحَدُدُ يَقِو رَبِّ الْمَلْكِينَ﴾. فسمع النبي ﷺ، فقال: ﴿يا رجل، قَطَعْتَ على نفسك الصلاة، أما علمت أن ﴿ينسدِ آمَ الرَّمْنَ الرَّحِيدِ﴾ من «الحمد»، فمن تركها فقد ترك آية فقد قُطِعت عليه صلاته (٣٠/١). (١٣/١)

٣٧ ـ عن عبد الرزاق، عن ابن جُرِيْج، قال: أخبرني أبي، عن سعيد بن جبير، أخبره قال: ﴿وَلَمْ اللَّهُ عَلَى سَعِيد أَخْبَره قال: ﴿وَلَمْ اللَّهُ عَلَى سَعِيد كما قرأتها على الله الله على الله على الله بن كما قرأتها عليك، ثم قال: ﴿يِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ ٱلرَّهِيرِ ﴾ الآية السابعة. قال عبد الله بن عباس: قد أخرجها الله لأحد قبلكم.

٣٨ ـ قال عبد الرزاق: قرأها علينا ابن جُرَيْج: ﴿ نِسَدِ اللهِ الرَّمْنِ الرَّحِيرِ ﴾ آية،
 ﴿ الْحَسْدُ يَّةِ رَبِّ الْمُنْكِينَ ﴾ آية، ﴿ الرَّمْنِ الرَّحِيرِ ﴾ آية، ﴿ مَنِكِ بَوْرِ اللَّهِنِ ﴾ آية،
 ﴿ يَاكُ نَمْبُدُ وَلِيَاكُ نَمْنُونُ ﴾ آية، ﴿ أَهْدِنَا الْعَرْطُ اللَّهُ عَيْدَ ﴾ آية، ﴿ عَرَبُولُ اللَّهُ عَنْدَ ﴾ آية،
 عَلَيْهِم ﴾ إلى آخرها (٤٠). (ز)

🖸 رجَّح ابنُ عطية (٥٨/١ ـ ٦٠)، وابنُ تيمية (١٨/١) أنَّ البسملة ليست آية من الفاتحة، ==

<sup>(</sup>٢) أخرجه الثعلبي ١٠٤/١.

<sup>(</sup>۱) تقدم ذكره وتخريجه برقم ۱۰. إسناده ضعيف؛ فيه مجاهيل.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٩٩/ (٣٩٩) واللفظ له، وأخرجه البخاري ١٤٩/١ (٧٤٣) بلفظ: كانوا يفتتحون الصلاة بـ﴿الْحَكَمْدُ يَقَّهِ رَبِّ الْمُلْكِينِ﴾.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٧/ ٩٠ (٦٠٩)، ومن طريقه ابن جرير ١١٤/١٤، والمستغفري في فضائل القرآن ١/ ٤٥٥ (٩٥٥)، وقد تقدم برقم٢٢ ـ ٢٤.

إسناده ضعيف؛ عبد العزيز بن جريج والد عبد الملك يُضَعَّف. انظر: تهذيب الكمال ١١٧/١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو عبيد ١٩/٢.

(1) 經過間數

#### ٤ ا

#### هل البسملة آية من القرآن؟

٤٠ عن طلحة بن عُبَيْد الله، قال: قال رسول الله ﷺ: المَن توك ﴿ يَنْسَدِ اللهِ اللهِ

٤١ ـ عن ابن عمر، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «كان جبريلُ إذا جاءني بالوحي أول ما يُلقي عليَّ ﴿ إِنسَدِ اللَّهُ عَنْ الرَّحِبْ فِي اللهِ اللهِ عليَّ ﴿ إِنسَدِ اللهُ اللهِ عليَ اللهُ عليَ اللهُ اللهُ اللهُ علي اللهُ علي اللهُ علي اللهُ علي اللهُ عليهُ عليهُ اللهُ اللهُ عليهُ عليهُ عليهُ اللهُ اللهُ عليهُ عليهُ عليهُ عليهُ عليهُ عليهُ اللهُ عليهُ عليهُ عليهُ عليهُ اللهُ عليهُ عليهُ

## == استنادًا إلى آثارِ النّبي ﷺ، والصّحابة ﷺ، والدّلالات العقلية، وذلك فيما يأتي:

انه لم يرد ذكر البسملة في الأحاديث التي بَيَّنت آيات الفاتحة، كحديث: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، وحديث أبي بن كعب في تعلمه الفاتحة من النبي ﷺ، فقد قال له ﷺ: قمل لك أن لا تخرج من المسجد حتى تعلم سورة ما أنزل الله في التوراة ولا في القرآة مثلها،.

٢ ـ لو كانت منها لكان للرب ثلاث آيات ونصف، وللعبد ثلاث آيات ونصف. قاله ابنُ
 نسمة.

" أنه لم يُحفظ عن النبي ﷺ، ولا أبي بكر، ولا عمر، ولا عثمان ﷺ الجهر بالبسملة في الصلاة. قاله ابنُ عطية.

٤ ـ البسملة مكتوبة في أول كل سورة، ولا فرق بين الفاتحة وبين غيرها من السور في مثل
 ذلك. قاله ابن تيمية.

لو كانت منها لتُلِين في الصلاة جهرًا كما تتلى سائر آيات السورة. قاله ابنُ تيمية.
 وقد وجَّه ابنُ عطية (٩٩/١) بعض الأحاديث التي قد يُفهم منها كون البسملة آية، بأنها
 كانت قراءة في غير صلاة على جهة التعلم، فأمر النبي ﷺ بقراءة البسملة لهذا، لا لأنها
 آنة.

وبيَّن ابنُ تيمية أنه رُوي ذكرها في حديث موضوع.

ووجَّه ابن تيمية (٦٨/١ بتصرّف) عدَّ الفاتحة سبعًا على اختلاف القولين بقوله: «وكلا القولين حتَّ، فمن وَجُو لا تكون منها فالآية القولين حتَّ، فمن وَجُو لا تكون منها فالآية السابعة ﴿أَنْعَسْنَ عَلَيْهِمْ﴾؛ لأن البسملة أنزِلت تبعًا للسور».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن بشران في أماليه ٨١/١ (١٥١)، وابن الأعرابي في معجمه ٤٠٣/١ (٧٦٠)، والثعلبي ٨٠٠٠

قال ابن الجوزي في التحقيق ٣٤٨/١: «يرويه سليم بن مسلم المكي، قال يحيى بن معين: ليس بثقة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني ٢/ ٧٢ (١١٦٧)، والطبراني في الأوسط ١٠/٤ (٣٤٨٠).

قال الطبراني: «لم يروه عن موسى بن عقبة إلا داود بن عطاء». وقال السيوطي: «بسند ضعيف».

٤٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: كان النبي ﷺ لا يعرف فصل السورة ـ وفي لفظ: خاتمة السورة ـ حتى ينزل عليه: ﴿ إِنْ الطّبَرَ انِيُّ : فإذا نزلت عرف أن السورة قد خُتِمَت، واستقبلت ـ أو ابتُدِنْت ـ سورة أخرى (۱۰) . (۱/۱۳)

٤٣ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق عبد الله بن أبي حسين ـ قال: كُنًا لا نعلم فَضلَ ما بين السورتين حتى تنزل: ﴿ وَسِيدٍ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ الرَّحِيدِ ﴾ (٢٠)

٤٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عمرو بن دينار ـ أنَّه في عهد النبي ﷺ كانوا لا يعرفون انقضاء السورة حتى تنزل: ﴿إِنسَــهِ أَمْ ٱلرَّمْنَنِ ٱلرَّحِيدِ﴾، فإذا نزلت علموا أن قد انقَضَتْ سورةٌ ونَزَلَتُ أُخْرَى(°). (٣١/١)

٤٧ \_ عن علي بن أبي طالب: أنَّه كان إذا افتتح السورة في الصلاة يقرأ: ﴿ينسم

(۱) أخرجه أبو داود ۲/۹۱ (۷۸۸)، والبزار ۴/۶۰ ـ كما في كشف الأستار (۲۱۸۷) ـ، والطبراني ۱۳/ ۸۱ (۱۲۵۶٤)، ۲۲/۲۲ (۲۰۵۶)، والحاكم ۲/۰۵۱).

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُحَرِّجاه. وعزاه ابن كثير ١١٦/١ إلى أبي داود، وقال: «إسناد صحيح». وقال ابن حجر في العجاب ٢٧٤/١: «وواته ثقات، وأخرجه أبو داود، لكنه اختلف في وصله وإرساله، وأورد الواحدي له شاهِدَيْن بسندين ضعيفين».

(٢) أخرجه البيهقي في الشعب ٢٢/٤ (٢١٢٩)، والواحدي في أسباب النزول ١٧/١.

وضَعَّفَه ابنُ حجر في العُجَابِ ٢٢٥/١. (٣) أخرجه الحاكم ٣٥٦/١ (٨٤٦).

وقال الحاكم: قحديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يُخرجاه، وقال ابن المُلَقِّن في البدر المنير ٣/ ٥٦١ بعد ذكر كلام الحاكم: قوهو كما قال».

(٤) أخرجه الحاكم ١/ ٣٥٥ (٨٤٤).

وقال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخرجاه، وفي إسناده المثنى بن صباح، لذا تَعَقَّبَ الذهبيُّ الحاكمُ بقوله: "مثنى، قال النسائي: متروك، وقال ابن الملقن في البدر المنير ٢/ ٢١: "فيه نظر؛ فإن فيه المثنى بن الصباح، وهو ضعيف. قال أحمد: لا يساوي شيئًا، هو مضطرب. وقال النسائي: متروك الحديث. وضَعَّفُه يحيى والدارقطني».

(٥) أخرجه أبو عبيد ٢/ ١٩. وروي عن سعيد، عن ابن عباس مرفوعًا.

آلةِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيدِ﴾. وكان يقول: من ترك قراءتها فقد نقص. وكان يقول: هي تمام السبع المثاني<sup>(١)</sup>. (١٣/١)

43 \_ عن عبيد بن رِفَاعَة: أنَّ معاوية قَدِم المدينة، فصلَّى بهم، ولم يقرأ ﴿ إِنْ رَبِهِ الْهَ الرَّحْنَ الرَّحْنَ الرَّحِيرِ ﴾، ولم يُكبِّر إذا خَفَضَ وإذا رفع، فناداه المهاجرون والأنصار حين سلَّم: يا معاوية، أسرقت صلاتك؟ أين ﴿ إِنْ التَكبير إِنَّا التَكبير أَنَّوْ الرَّحْنَ الرَّحْنَ الرَّحْنَ الرَّحْنَ الرَّحْنِ الرَّحْنَ الله فيها الذي عابوا عله (۳۲/۱). (۱۳۳/۱)

٤٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جريج، عن أبيه، عن سعيد بن جبير ـ قال: ﴿ نَسُمُ اللَّهُ مَنِ الرَّحِيدِ ﴾ آية من كتاب الله(٣). (٢٩/١)

عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عمر بن ذَرِّ، عن أبيه ـ قال: اسْتَرَقَ الشيطانُ
 من الناس أعظمَ آية من القرآن؛ ﴿ إِنْسَـدِ أَلَوْ الزَّمْنِ الرَّحِيدِ ﴾ (٤٠). (٢٠/١)

٥٢ ـ عن عبد الله بن عمر ـ من طريق نافع ـ قال: نزلت ﴿ يَسَدُ الْوَ الزَّمَانِ اللَّهِ الدَّرَمَانِ
 الرَّحِيدِ ﴾ فى كل سودة (٢٠). (٣١/١)

٣٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الحسن بن دينار ـ قال: لم تنزل ﴿ يِنســـــــ أَقَرَ
 الرَّمْنَ الرَّحِيـــ في شيء من القرآن إلا في هذه الآية: ﴿ إِنَّهُ مِن شُلِتَكَنَ ﴾ [النمل: ٣٠]،

<sup>(</sup>١) أخرجه الثعلبي ١٠٣/١.

وفي إسناده الحسين بن عبد الله، وهو الحسين بن عبد الله بن ضميرة بن أبي ضميرة، متروك الحديث عند علماء الجرح والتعديل. ينظر: ميزان الاعتدال ١٩٣٨/١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الشافعي في الأم ١٠٨/١ واللفظ له، والدارقطني ٣١١/١، والحاكم ٢٣٣/١، والبيهقي في الكبرى ٢٠٠/، وأورده السيوطي بمعناه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن الضُّرَيس ص٢٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي ٢٠/٥٠ وفيه بلفظ: من أهل القرآن، بدل: من الناس. وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور في سننه، وابن خزيمة في كتاب البسملة. وذكر أنه في لفظ البيهقي: من أهل العراق.

<sup>(</sup>٥) أخرجُه أبو عبيد في فضائل القرآن ١٩/٢، والبيهقي في شعب الإيمان (٣٣٢٨). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ١١٥/١.

ويجعله مفتاح القراءة إذا قرأ<sup>(١)</sup>. (ز)

٤٠ ـ عن يحيى بن عتيق، قال: كان الحسن البصري يقول: اكتبوا في أول الإمام:
 إنســ اله الرَّحْنِ الرَّحِيرِ ﴾، واجعلوا بين كل سورتين خَطًّا (١٠٠٠).

## 🏶 تفسير البسملة:

٥٥ ـ عن ابن عباس: أنَّ عثمان بن عفان سأل النبي ﷺ عن ﴿ نِسَدِ الْمَ النَّمَانِ النَّحِيرِ ﴾. فقال: ١هو اسم من أسماء الله تعالى، وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلا كما بين سواد العين وبياضها من القُرْبُ (٣٨/١).

٥٦ ـ عن ابن عباس ـ من طريق الضحاك ـ عن النبي ﷺ، قال: ﴿إِنَّ اللهُ أَنزَلَ عَلَيَّ سُورة لم يُنزِلها على أحد من الأنبياء والرسل من قبلي، قال النبي ﷺ: ﴿قَالَ اللهُ تَعالَى: قسمت هذه السورة بيني وبين عبادي؛ فاتحة الكتاب، جعلت نصفها لي وضفها لهم، وآية بيني وبينهم، فإذا قال العبد: ﴿يَسْدِ الْوَ الزَّحْيِدِ ﴾ قال الله:

الرجَّع ابنُ تيمية (١٦٢/) مُستندًا إلى فعلِ الصّحابة القولَ بأن البسملة آية من كتاب الله حيث كُتبَت في المصاحف، وليست من السور، وذكر أنَّ هذا القول هو أوسط الأقوال، وقال: (وبه تجتمع الأدلة، فإن كتابة الصحابة لها في المصاحف دليلٌ على أنها من كتاب الله، وكونهم فصلوها عن السورة التي بعدها دليلٌ على أنها ليست منها».

▼ ذكر ابنُ تيمية (١/ ٧٠) في مسألة الفصل بين السورتين بالبسملة، أو عدم الفصل؛ 
جوازَ الأمرين.

وبَيْنَ أن القراء منهم مَن لم يَفْصِل بالبسملة؛ لكون القرآن كله كلام الله، ومنهم من فصَل بالبسملة، ومردُّ ذلك إلى إقراء النبي ﷺ تارةً بالفصل، وتارة بدونه.

ورجَّح الفصلَ بالبسملة اتَّباعًا لخَط المصحف، مُستندًا إلى فعلِ الصّحابة، ثم ذكر أن ترجيح أحد الوجهين لا يلزم منه كون الوجه الثاني منهيًّا عن قراءته، وأنه ليس من القرآن، بل هذا يدل على جواز الوجهين، كالحروف التي ثبتت في قراءة دون قراءة.

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١١٧/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الضُّرَيس (٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٧٣٨/١ (٢٠٢٧)، وابن أبي حاتم ٢٠/١ (٥). قال ابن أبي حاتم في العِلَل ٣٤٢/ (٢٠٢٩): «قال أبِي: هذا حديث منكر». وقال الذهبي في الميزان ٢/ ١٨٢ (٣٣٥٨) «خير منكر، بل كذب».

عبدي دعاني باسمين رقيقين، أحدهما أرق من الآخر، فالرحيم أرق من الرحمن، وكلاهما رقيقان...،(۱). (٤٢/١)

## ﴿يِنْسِمِ أَنَّهِ﴾

٧٥ \_ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ عيسى ابن مريم أَسْلَمَتُهُ أَمُهُ إِلَى النِّعَلِيمِ ابن مريم أَسْلَمَتُهُ أَمُهُ إِلَى النَّعَابِ لِيُعَلِّمه، فقال له المعلم: اكتب ﴿يَسْبَ الرَّمْنِ الرَّعِيدِ ﴾. قال له عيسى: والمؤين والمحلم: لا أدري. فقال له عيسى: الباء بهاء الله، والسين سناؤه، والمميم مملكته، والله إله الآلهة، والرحمن رحمان الدنيا والآخرة، والرحم رحيم الآخرة (٢٨/١). (٢٨/١)

۵۸ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جويبر \_، مثله<sup>(۳)</sup>. (۲۹/۱)

٩٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ قال: أولَ ما نزل جبريل على
 محمد قال له جبريل: قل: ﴿إِنْسَالَ الْمُؤْنِ الرَّحِيدِ﴾، يا محمد. يقول: اقرأ

△ انتقد ابن جرير (١١٩/١ - ١٢٠) هذا الأثر استنادًا إلى مخالفته لغة العرب، فقال: «فأخشى أنْ يكون غَلَظًا من المحدِّث، وأن يكون أراد (ب س م) على سبيل ما يعلَّم المبتدئ من الصبيان في الكتَّاب حروف أبي جاد، فغلط بذلك، فوصَله، فقال: (بسم)؛ لأنه لا معنى لهذا التأويل إذا تُلي ﴿ يَسْبَ اللهِ الرَّحْيَنِ الرَّحِيدِ ﴾ على ما يتلوه القارئ في كتاب الله؛ لاستحالة معناه على المفهوم به عند جميع العرب وأهل لسانها، إذا حُبِل تأويله على ذلك،

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٤/٣٧ (٢١٤٧). وقال: قوله: «وقيقان» قيل: هذا تصحيف وقع في الأصل، وإنما هو: رفيقان، والرفيق من أسماء الله تعالى.

قال المنتقي الهندي في كنز العمال ٢٠٠/٣ (٤٠٥٥): •وفي سنده ضعف وانقطاع، ويظهر لي أن فيه ألفاظًا مدرجة من قول ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١١٩/١، والثعلبي ٩٣/١ ـ ٩٤، وأبو نعيم في الحلية ٧/ ٢٥١.

قال ابن البجوزي في الموضوعات ٢٠٤/٣: «هذا حديث موضوع محال». وقال ابن كثير (١١٩/١): «هذا غريب جدًا، وقد يكون صحيحًا إلى من دون رسول الله 藏، ويكون من الإسرائيليات لا من المرفوعات». وقال الشوكاني في الفوائد المجموعة ص٤٩٧ (٧٥): «هو موضوع، كما قال ابن الجوزي، وفي إسناده: إسماعيل بن يعيى كذاب».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٥/١ (٢).

بذكر الله، والله ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين<sup>(١) [١]</sup>. (٣٩/١)

٦٠ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: اسم الله الأعظم هو الله (٢٠). (٣٩/١)

٦١ ـ عن جابر بن زيد ـ من طريق حَيَّان الأعرج ـ قال: اسم الله الأعظم هو الله،
 ألا ترى أنه في جميع القرآن يبدأ به قبل كلِّ اسم<sup>(٣)</sup>. (١٠٠١)

٦٢ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مِسْعَر، عمَّن سمع الشعبي ـ قال: اسم الله الأعظم هو: يا الله (٤٠/١). (١٠/١)

## ﴿الرَّمْنَنِ الرَّحِيمِ

٦٣ ـ عن عائشة، قالت: قال لي أبي: أَلَا أُعَلِّمُكِ دعاء عَلَّمَنِيه رسول الله ﷺ؟ قال: وكان عيسى يعلمه الحواربين، لو كان عليك مثل أحد ذهبًا لقضاه الله عنكِ. قلت:

☑ بين ابنُ جرير (١١٣/١) أن هذا الأثر يقوي ما رجّعه من أنَّ المراد بقول القارئ ﴿ يَسْتِ اللهُ وَذَكُوه ، وأفتت القراءة بتسمية الله ، القارئ ﴿ يَسْتِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عند المطعم والمشرب، وسائر أفعالهم، وكذلك الذي أمروا به من تسميته عند الفتاح تلاوة تنزيل الله، وصدور رسائلهم وكتبهم ».

☑ رَجِّع ابنُ جَرير (١/ ١٣٢ - ١٣٣) في تأويل قوله تعالى: ﴿اللَّهِ﴾ أن يكون على معنى ما رُوي عن ابن عباس ﷺ: قوالله ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، هو الذي يَالَهه كل شيء، ويعبده كل خلق. مِن ألَّه يَألَه إلاهمة، مستندًا إلى الأثر المذكور، وإلى قراءة ابن عباس ومجاهد: (وَيَلْرَكُ وإلاهَتَكُ) [الأعراف: ١٢٧]، وتفسيرهما الإلاهة بالمبادة».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١١٢/١، ١١٦، وابن أبي حاتم ٢٥/١ (٤) وزاد: قال له جبريل: قل يا محمد:
 بسم الله. يقول: اقرأ بذكر ربك، وقم واقعد بذكره؛ بسم الله الرحمن.

بسم الله. يقول: أفرا بدكر ربت، وهم والعد بدكره؛ بسم الله الرحمن. قال الحافظ ابن كثير في تفسيره ١١٣/١: «هذا الأثر غريب، وإنما ذكرناه ليعرف، فإن في إسناده ضعفًا وانقطاحًا».

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. (۳) أخرجه ابن أبي شيبة ۲۷۳/۱۰ ، والبخاري في تاريخه ۲۰۹/۱ ، وابن الشُّرَيس في فضائل القرآن ص۱۵۰، وابن أبي حاتم ۲۰/۱ واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ١٠/٢٧٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا في الدعاء.

بلى. قال: قولي: «اللُّهُمَّ فارجَ الهم، كاشفَ الغم، ـ وفي لفظ عند البزار: وكاشف الكرب ـ مجيبَ دعوة المضطرين، رحمنَ الدنيا والآخرة ورحيمهما، أنت ترحمني، فارحمني رحمة تُغْنِيني بها عَمَّن سِواك (١١/١). (٤١/١)

٦٤ ـ عن عبد الرحمن بن سابط، قال: كان رسول الله ﷺ يدعو بهؤلاء الكلمات، ويُعَلِّمُهُنَّ: «اللَّهُمَّ فارجَ الهم، وكاشفَ الكرب، ومجيبَ المضطرين، ورحمنَ الدنيا والآخرة ورحيمَهما، ارحمني اليوم رحمة تغنيني بها عن رحمة سِواك<sup>(٢)</sup>. (١/١١)

٦٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ قال: ﴿ الرَّمْنَ ﴾: وهو الرقيقِ. ﴿الرَّحِيـدِ﴾: وهو العاطف على خلقه بالرزق. وهما اسمان رقيقان، أحدهما أرَقَّ من الآخر<sup>(۱۱)(۱۱</sup>. (٤٠/١)

٦٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: ﴿ الرَّمْنَ ﴾ الفَّعْلان من الرحمة. ﴿الرَّحِيدِ﴾: الرفيق الرقيق بمن أحب أن يرحمه، والبعيد الشديد على من أحب أن يضعّف عليه العذاب(٤). (٣٩/١)

٦٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: ليس أحد يُسمَّى الرحمن غبره<sup>(ه)</sup>. (ز)

٨٨ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق جُوَيْبِر \_ قال: الرحمن لجميع الخلق،

🚻 ذكر ابن كثير (١٩٧/١) عن ابن عباس قوله: أحدهما أرق من الآخر. ثم ذكر أنَّ بعض أهل العلم استشكلوا هذه الصفة، ووجّهوها بقولهم: العله أرفق المستدلين بالحديث: (إن الله رفيق).

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ١/٦٩٦ (١٨٩٨)، والبزار في البحر الزخار ١٣١/١ (٦٢).

قال البزار: «الحديث لا نعلم أحدًا رواه عن رسول الله 瓣 إلا أبو بكر، ولا نعلم له طريقًا عن أبى بكر إلا هذا الطريق، والحكم بن عبد الله ضعيف جدًّا، وإنما ذكرنا هذا الحديث إذ لم نحفظه عن رسول الله ﷺ إلا من هذا الوجه، وقد حَدَّث به على ما فيه أهل العلم، واحتملوه. وقال الهيثمي في المجمع ١٨٦/١٠ (١٧٤٤٤): افيه الحكم بن عبد الله الأيلي، وهو متروك. وقال السيوطي: ابسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٤٠٨/١٥ (٣٠٤٨٦).

إسناده ضعيف، ابن سابط لم يدرك النبي ﷺ؛ فالحديث مرسل. انظر: المراسيل لابن أبي حاتم (٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ١/١٣٩ (٨٢). (٤) أخرجه ابن جرير ١٢٨/١ ـ ١٢٩، وابن أبي حاتم ٢٦/١ (٦) مختصرًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٨/ ٢٧١٥.

والرحيم بالمؤمنين خاصة (١١<u>)١٦</u>. (٤٠/١)

٦٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ قال: ﴿ الرَّمْنَنِ ﴾ اسم ممنوع (٢٠/١). ٧٠ - عن الحسن البصري - من طريق أبي الأشهب - قال: ﴿ الرَّجِيدِ ﴾ اسم لا يستطيع الناس أن ينتحلوه، تسمى به تبارك وتعالى (٣). (٤٠/١)

٧١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبى الأشهب ـ أنَّه قال: هذان الاسمان من أسماء الله ممنوعان، لم يستطع أحد من الخلق أن ينتحلهما: الله، والرحمن (١). (ز) ٧٧ ـ عن خالد بن صفوان ـ من طريق الحكم بن هشام ـ: في قوله: ﴿الرِّمْنِي الرَّحِيمِ ﴾ قال: هما رقيقان، أحدهما أرق من الآخر(٥). (٢/١١)

٧٣ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق أبي الأزْهَر نصر بن عمرو اللخمي ـ قال: كان الرحمن، فلما اختُزِل<sup>(١)</sup> الرحمن من اسمه؛ كان الرحمن الرحيم (١١/١). (٤١/١)

😗 عَلَّقَ ابنُ جرير (١٢٨/١ ـ ١٢٩) على هذا الأثر بكونه يقتضي فرقًا بين اسم (الرحمن) واسم (الرحيم) في المعنى، مع كون الاسمين داخلين تحت صفة الرحمة.

ورجَّح ابنُ جرير (١٢٩/١)، وابنُ عطية (١/٧٠ ـ ٦٨)، وابنُ كثير (١٩٦/١) أنَّ (الرحمن) أشد مبالغة من (الرحيم)، فالرحمن رحمن الدنيا والآخرة، فرحمته عامة لجميع الخلق، والرحيم رحيم الآخرة، فرحمته خاصة بالمؤمنين.

ووجَّه ابنُ جرير (١/٦١٦ ـ ١٢٨) الأقوالَ الواردة في بيان معنى ﴿الرَّحْـٰنِ ٱلرَّحِيــــِ﴾ بأنها صحيحة مع اختلافها في بيان الفرق بين الاسمين، مُبيِّنًا أن الله رحمن الدنيا والآخرة بجميع خلقه، ورحيم الدنيا والآخرة أيضًا، ولكن هذه الرحمة خاصة بالمؤمنين من عباده.

وجمع ابنُ عطية (١/ ٦٧ ـ ٦٨) بين هذه الأقوال بقوله: ﴿وهذه كلها أقوال تتعاضدُهُ.

™ وَجُّه ابنُ جرير (١٢٩/١ ـ ١٣٠)، وابنُ كثير (١٩٩/١) قولَ عطاء بأنه أراد بيان أن ==

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٣٤/١. أخرجه ابن أبي حاتم ٢٨/١ (٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلًّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١١٧/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٨/١. (٦) اختُزِل: الاختزال: الاقتطاع، يقال: اختزل المال؛ إذا اقتطعه. لسان العرب (خزل). والمراد أن اسم الرحمن اقتطع منه سبحانه كما يقتطع المال من صاحبه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٢٩/١. وينظر: الفتح ٨/١٥٥.

٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الرَّحْنَنِ الرَّحِيرِ ﴾ اسمان رقيقان، أحدهما أرق من الآخر، ﴿الرَّحِيرِ ﴾ يعني: المترحم. ﴿الرَّحِيرِ ﴾ يعني: المتعطف بالرحمة (١).

## ﴿ ٱلْحَسَدُ لِلَّهِ ﴾

٧٥ ـ عن قتادة، عن عبد الله بن عمرو بن العاصي، عن رسول الله ﷺ أنَّه قال:
 اللحمد رأس الشكر، فما شكر الله عبد لا يحمده (٢٠). (١/٤٥)

٧٦ ـ عن النواس بن سَمْعَان، قال: شُرِقَت ناقة رسول الله ﷺ، فقال: ﴿لَيْن رَدُّهَا اللهُ عَلَي لِأَسْكَرَنَّ ربي، فوقعت في حي من أحياء العرب فيهم امرأةً مُسْلِمَة، فوقع في خَلَيها أن تهرب عليها، فرأت من القوم غفلة، فقعدت عليها، ثم حركتها، فصبّحت بها المدينة، فلما رآها المسلمون فرحوا بها، ومشوا بجنبها حتى أتوًا رسول الله ﷺ، فلما رآها قال: ﴿الحمد لللهِ؟ فانتظروا هل يُحْدِثُ رسولُ الله ﷺ صومًا أو صلاة، فظنوا أنه نسي، فقالوا: يا رسول الله، قد كنت قلت: ﴿لمن ردها الله لأشكرن ربي، قال: ﴿المحمد لله؟! المحمد لله؟! من وراه) )

==اسمي ﴿الرَّحْنِ الرَّحِيدِ﴾ على اجتماعهما لم يَتَسَمَّ بهما غيرُ الله؛ لأن (الرحمن) على انفراده قد يوصف به المخلوق، فكرر ﴿الرَّحِيدِ﴾ بعد ﴿الرَّحْنَزِ﴾؛ ليعلم الخلق ما انفرد به الله من اجتماعهما له، وما ادَّعاه بعض خلقه من أسمائه سبحانه.

وانتقد ابنُ عطّية (٦٨/١) قولَ عطاء مستندًا إلى دلالة التاريخ، فقال: اوهذا قول ضعيف؛ لأن ﴿ يُنسِهِ أَهَرَ ٱلرَّمْنَنِ ٱلرَّحِيدِ ﴾ كان قبل أن ينجم أمر مسيلمة، وأيضًا فتَسَمِّي مسيلمةً بهذا لم يكن مما تأصَّل وثبت.

<sup>=</sup> أورد السيوطي 1/43 ـ 62 مقب تفسير البسملة آثارًا عديدة عن فضائل البسملة، وهل يجهر بها في الصلاة؟ وأحكامًا أخرى متملقة بكتابتها وتعظيمها.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل ٣٦/١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق عن مَغمَر في جامعه ٢٤/١٠ (٢٩٥٤)، والبيهقي في الشعب ٢-٣٣ (٤٠٨٥).
 قال المناوي في الفتح السماري ١٠٠٠: «رجاله ثقات، لكنه منقطع بين قتادة وابن عمرو». وقال الألباني في الضعيفة ٣/٢٥ (١٣٧٢): «ضعيف».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢/١٤ (١٠٧١).

قال الطبراني: ﴿لاَّ يُروُّى هَذَا الحديث عن النواس إلا بهذا الإسناد، تفرد به النفيليُّ. وقال الهيشمي في =

٧٧ ـ عن الحكم بن عمير ـ وكانت له صحبة ـ قال: قال رسول الله 纏: ﴿إِذَا قَلَتَ: الحمد لله رب العالمين. فقد شكرت الله، فزادك، (١/٥٥)

٧٨ - عن عبد الله بن عباس - من طريق مقاتل بن سليمان، عن الضحاك - عن النبي ﷺ، قال: ﴿إِنَّ اللهُ أَنزِل عَلَيَّ سورةً لم يُنزلها على أحد من الأنبياء والرسل من قبليُّ. قال النبي ﷺ: ﴿قال الله تعالى: قسمت هذه السورة بيني وبين عبادي؛ فاتحة الكتَّاب، جعلت نصفها لي ونصفها لهم، وآية بيني وبينهم، فإذا قال العبد: ﴿إِنْكِ أَهُ ٱلرَّمْنَ ِ ٱلرَّحِيدِ ﴾ قال الله: عبدي دعاني باسمين رقيقين، أحدهما أرق من الآخر، فالرحيم أرق من الرحمن، وكلاهما رقيقان. فإذا قال: ﴿الْحَكَمُدُ لِلَّهِ﴾ قال الله: شكرني عبدني وحمدني. فإذا قال: ﴿رَبِّ أَلْعَلَمِينَ﴾ قال الله: شهد عبدي أنى رب العالمين، يعني بـ﴿رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾: رب الإنس والجن والملائكة والشياطين وسائر الخلق، ورب كل شيء، وخالق كل شيء. افإذا قال: ﴿الرَّمْنِ الرَّحِيدِ، يقول: مَجَّدنى عبدي. وإذا قال: ﴿ملك يوم الدين﴾). يعنى: بـ﴿يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾: يوم الحساب. «قال الله تعالى: شهد عبدي أنه لا مالك ليوم الحساب أحد غيرى. وإذا قال: ﴿ملك يوم الدين﴾ فقد أثنى على عبدي. ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾، يعني: الله أعبد وأُوِّحُد. ﴿﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَمِثُ﴾ قال الله تعالى: هذا بيني وبين عبدي، إياي يعبد، فهذه لي، وإياي يستعين، فهذه له، ولعبدي بعد ما سأل [بقية [هذه] السورة] (٢٠). ﴿ أَهْدِنَّا ﴾: أرشدنا، ﴿ الْشِرَطُ أَلْمُسْتَقِيرَ ﴾ يعني: دين الإسلام؛ لأن كل دين غير الإسلام فليس بمستقيم، الذي ليس فيه التوحيد، ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِيكَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ۖ يعني به: النبيين والمؤمنين الذين أنعم الله عليهم بالإسلام والنبوة، ﴿فَيْرِ الْمُنْشُوبِ عَلَيْهِمْ﴾ يقول: أرشدنا غير دين هؤلاء الذين غضبت عليهم، وهم اليهود، ﴿وَلا الْمُنَالِّينَ ﴾ وهم النصارى؛ أضلهم الله بعد الهدى،

<sup>=</sup> المجمع ٤/١٨٧ (١٩٦٠): «فيه عمرو بن واقد القرشي، وقد وثقه محمد بن المبارك الصوري، ورد عليه، وقد ضعفه الأثمة، وترك حديثه». وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ١١٩/١٤ (١٥٤٩): «ضعيف جدًّا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (١٣٦/١).

قال السيوطي: ﴿بِسند ضعيفٍ﴾.

<sup>(</sup>٢) في مطبوعة شعب الإيمان (ت: عبد العلمي عبد الحميد حامد): ولعبدي ما سأل. بقية هذه السورة، ﴿ مَنْ الله عَنْ الله عَنْ الحاشية: إن هذه الجملة زيادة من الدر المنثور. يعني: أنه استدركها من الدر المنثور. يعني: أنه استدركها من الدر المنثور. والدر المنثور (ت: التركي) فيه نقطة بعد كلمة «ما سأل»، وليس فيه كلمة «مذه». ويظهر أن الكلام متصل، كما أثبتنا، والمعنى: ولعبدي ما سأل في بقية هذه السورة. والله أعلم.

فبمعصبتهم غضب الله عليهم فجعل منهم القردة والخنازير وعبد الطاغوت. ﴿ أَنْلَيْكَ مَنَّ مَكَانَا ﴾ في الدنيا والآخرة، يعني: شر منزلًا من النار، ﴿ وَأَشَلُ عَن سَوَلَهِ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٢٠] من المؤمنين. يعني: أضل عن قصد السبيل المَهْدِيِّ من المسلمين، قال النبي ﷺ: ﴿ فَإِذَا قَالَ الإمام: ﴿ وَلاَ الشَّالَيْنَ ﴾. فقولوا: آمين. يجبكم الله ، قال النبي ﷺ: ﴿ قَالَ لَي: يا محمد، هذه نجاتك، ونجاة أمتك، ومن اتبعك على دينك من النار) (() . ((/٢٤))

٧٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طرق \_ قال: ﴿الْحَمْدُ بِنَوِ﴾ كلمة الشكر، إذا قال العبد: ﴿الْحَمْدُ بِنَوِهِ قال الله: شكرني عبدي (٢) . (٩٦/١)

٨٠ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: الحمد لله هو الشكر، والاستِخْذَاءُ لله (٣)،
 والإقرار بنعمته، وهدايته، وابتدائه وغير ذلك (٤٠٠).

٨١\_عن ابن عباس، قال: قال عمر: قد علمنا سبحان الله، ولا إله إلا الله، فما الحمد لله؟ فقال ع**لي [بن أبي طالب**]: كلمة رضيها الله لنفسه، وأحبًّ أن تُقَال<sup>(٥)</sup>. (٥٦/١)

٨٢ عن كعب الأحبار ـ من طريق السَّلُولي ـ قال: ﴿ ٱلْحَسَدُ لِلَّهِ ﴾ ثناء على الله (١٠). (٧/١٥)

٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلْحَـنَّدُ يِلَّهِ ﴾ يعني: الشكر الله (٧). (ز)

٨٤ ـ عن محمد بن حرب، قال: قال سفيان الثوري: حمدُ الله ذِكْر وشُكْر، وليس شىء يكون ذِكْرًا وشُكْرًا غيره (١٦٣/٨).

🔢 رجَّح ابنُ جرير (١/ ١٣٥ ـ ١٣٦) أنَّ الحمد والشكر بمعنَى واحد استنادًا إلى لغة ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب ٤/٣٧ (٢١٤٧). وقال: •قوله: •رقيقان، قيل: هذا تصحيف وقع في الأصل، وإنما هو رفيقان، والرفيق من أسماء الله تعالى،

قال المتقي الهندي في كنز العمال ٢٠٠/٢ (٢٠٥٥): قوفي سنده ضعف وانقطاع، ويظهر لي أن فيه ألفاظًا مدرجة من قول ابن عباس. وقد سبق ذكره مختصرًا برقم ٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/١٣٥، ١٣٦، وابن أبي حاتم ٢٦/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) استخذيت: خضعت. فالاستِخْذَاءُ لله: الخُضُوعُ له. ينظر: لسان العرب (خذا).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٣٥/١، ١٣٦، وابن أبي حاتم ٢٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٧/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٣٦/١، وابن أبي حاتم ٢٦/١.

<sup>(</sup>۷) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٦/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البيهقي في الشعب (٤٤٥٧). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

## ﴿رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾

٨٥ ـ عن أُبَيِّ بن كعب ـ من طريق شَهْر بن حَوْشَب ـ قال: العالمون: الملائكة. وهم ثمانية عشر ألف ملك، منهم أربعة آلاف وخمسمائة ملك بالمشرق، ومثلها بالمعنب، ومثلها بالكتف الرابع من الدنيا، مع كل ملك من الأعوان ما لا يعلم عددهم إلا الله(١٠). (١٦/١)

٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿ رَبِّ

== العرب؛ لأن الحمد لله قد يُنطَق به في موضع الشكر، وأن الشكر قد يُوضَع موضع الحمد؛ لأنَّ ذلك لو لم يكن كذلك لَمَا جاز أن يقال: "الحمد لله شكرًا"، فيخرج من قول القائل: «الحمد لله مصدر "أشكر"، لأن الشكر لو لم يكن بمعنى الحمد كان خطأ أن يصدر من الحمد غير معناه وغير لفظه.

ورجَّح ابنُ عطية (١/ ٧١) أنَّ الحمدَ أعمُّ من الشكر.

ثم انتقد ابن جوير (١/ ٧١) في جَغْلِهما بمعنى واحد، فقال: «وذهب الطبري إلى أن الحمد والشكر بمعنى واحد، وذلك غير مرضيَّ، وحُكِي عن بعض الناس أنه قال: الشكر ثناء على الله بأفعاله وإنعامه. والحمد ثناء بأوصافه، ... وهذا أصح معنى من أنهما بمعنى واحد، واستدل الطبري على أنهما بمعنى بصحة قولك: «الحمد لله شكرًا»، وهو في الحقيقة دليل على خلاف ما ذهب إليه، لأن قولك: شكرًا، إنما خصصت به الحمد أنه على نعمة من النعم».

وانتقده ابنُ كثير (٢٠٢/١) كذلك بقوله: ﴿وهذا الذي ادَّعاه ابن جرير فيه نظر؛ لأنه اشتهر عند كثير من العلماء من المتأخرين أن الحمد هو الثناء بالقول على المحمود بصفاته اللازمة والمتعدية، والشكر لا يكون إلا على المتعدية، ويكون بالجنان واللسان والأركان... ولكنَّهم اختلفوا أيهما أعم، الحمد أو الشكر؟ على قولين، والتحقيق أن بينهما عمومًا وخصوصًا، فالحمد أعم من الشكر من حيث ما يقعان عليه؛ لأنه يكون على الصفات اللازمة والمتعدية، تقول: حَمدته لفروسيته، وحمدته لكرمه. وهو أخص لأنه لا يكون إلا بالقول، والشكر أعم من حيث ما يقعان به؛ لأنه يكون بالقول والعمل والنية، كما تقدم، وهو أخص لأنه لا يكون إلا على الصفات المتعدية، لا يقال: شكرته لفروسيته، وتقول: شكرته على كرمه وإحسانه إلى، هذا حاصل ما حرره بعض المتأخرين؟.

<sup>(</sup>١) أخرجه الثعلبي ١١١١.

والمالة المالة ا

أَلْمُنْكَبِينَ﴾، قال: الجن والإنس(١١). (١/٦٤)

۸۷ \_ عن على بن أبي طالب، مثله<sup>(۲)</sup>. (ز)

٨٨ عن عبد الله بن عباس من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك قال: قال جبريل لمحمد: يا محمد، قل: ﴿رَبِّ الْعَلْمِيَ ﴾. قال ابن عباس: يقول: قل: الحمد لله الذي له الخلق كله، السموات كلهن ومن فيهن، والأرضون كلهن ومن فيهن وما بينهن، مما يعلم ومما لا يعلم. يقول: اعلم يا محمد أنَّ ربك هذا لا يشبهه شيء (٣٠).

٨٩ ـ عن كعب الأحبار أنَّه قال: لا يُحْصِي عددَ العالمين إلا الله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَلَدُ جُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَكِ [العدر: ٢٦]<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩٠ عن تُبَيْع الحِمْيَرِيِّ ـ من طريق مُعَتِّبِ بنِ سُمَيٍّ ـ قال: العالمون ألف أمة؛
 فستمائة في البحر، وأربعمائة في البر<sup>(٥)</sup>. (١/١٦)

٩١ ـ عن أبي العالية رفيع بن مهران ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿رَبِّ الْمَنْكِينَ﴾، قال: الإنس عالَم، والجن عالَم، وما سوى ذلك ثمانية عشر ألف عالَم من الملائكة، وللأرض أربع زوايا، في كل زاوية ثلاثة آلاف عالَم وخمسمائة عالَم خلقهم لعبادته (١٦٢١).

 $\mathbf{97}$  - عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن السائب - قال: الجن والإنس $^{(V)}$ . (12/1)

 انتَقد ابن كثير (٢٠٨/١) هذا الأثر بقوله: اوهذا كلام غريب، يحتاج مثله إلى دليل صحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١٤٥/١، وابن أبي حاتم ٢٨/١ (١٨)، والحاكم ٢/٣٥٨. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر. كما أخرجه ابن جرير ١٤٥/١ من طريق عكرمة.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٨/١ (عقب ١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٥/١، وابن أبي حاتم ٢٧/١ (١٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٧/٣٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٧/١ (١٦)، وأبو الشيخ (٩٤٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٧٤١، وابن أبي حاتم ٢٧/١ (١٥).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١٤٦/١.

٩٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾، قال: ابن آدم، والجن، والإنس كل أمة منهم عالَم على حِدَته' ( ( ز )

٩٤ ـ عن مجاهد بن جبر =

٩٥ \_ والحسن البصرى =

٩٦ \_ وقتادة بن دعامة: أنهم جميع المخلوقات<sup>(٢)</sup>. (ز)

 ٩٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق سفيان ـ في قوله: ﴿رَبِّ أَلْكَلِينَ﴾، قال: الجن، والإنس<sup>(٣)</sup>. (٦٤/١)

 ٩٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ فى قوله: ﴿الْعَلَمِينَ﴾، قال: الناس كلهم<sup>(1)</sup>. (ز)

٩٩ \_ عن وهب بن مُنبِّه، قال: إن شه إلى ثمانية عشر ألف عالَم، الدنيا منها عالَم واحد<sup>(ه)</sup>. (۱/ ٦٥)

١٠٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿رَبِّ ٱلْعَاكِينَ﴾، قال: كل صنف عالَم<sup>(١)</sup>. (ز)

١٠١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَطَر الوَرَّاق ـ في قول الله: ﴿رَبِّ ٱلْعَلَمُونَ﴾، قال: ما وَصَفَ من خلقه<sup>(٧)</sup>.

. ١٠٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي: ﴿لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ﴾ [الفرقان: ١]، يعني: الإنس، والجن<sup>(۸)</sup>. (ز)

١٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿رَبِّ الْعَلَيْكِ﴾، يعنى: الجن، والإنس. مثلُ قوله: ﴿ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١] ( ( )

١٠٤ \_ عن مقاتل بن حيان، أنَّه قال: لله ثمانون ألف عالَم؛ أربعون ألفًا في البحر، وأربعون ألفًا في البر<sup>(١٠)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ١/ ٥٣. (١) أخرجه ابن جرير ١٤٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٦/١. وعلُّقه ابن أبي حاتم ٢٨/١ (بعد ١٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٨/ ٢٦٦٠ (١٤٩٥٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٩٥٠) من طريق عبد المنعم عن أبيه، وأبو نعيم في الحلية ٤/٧٠ من طريق أبي سنان.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٧/١ (١٧). (٦) أخرجه ابن جرير ١٤٦/١.

<sup>(</sup>٨) علُّقه يحيى بن سلام ٤٦٨/١.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير البغوى ١/٥٢.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٦/١.

١٠٥ ـ عن عبد الملك ابن جُرئيج ـ من طريق حجاج ـ في قوله: ﴿رَبِّ الْعَلَيْبِ﴾،
 قال: الجن، والإنس (١٦٤٠). (ز)

## ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيدِ ۞﴾

1.٠٦ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مطر الوَرَّاق ـ في قول الله: ﴿ الْحَسَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَسَدُ لِلَهِ رَبِ الْعَلَيْكِ﴾ قال: ما وُصف من خلقه. وفي قوله: ﴿ الرَّمْنَ الرَّحِيدِ ﴾ قال: مَدَح نفسه. ﴿ مَلك يوم الدين ﴾ قال: يوم يُدَان بين الخلائق، أي: هكذا فقولوا. ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلِيَاكَ نَسْتَمِينُ ﴾ قال: دلَّ على نفسه. ﴿ آهٰدِنَا الْقِبْرَطُ الْسُتَقِيدَ ﴾ أي: الطريق المستقيم؛ ﴿ حِبَرُطُ النَّيْرِكَ أَنْمَتْ عَلَيْمٍ ﴾ أي: طريق الأنبياء، ﴿ غَيْرِ الْمُشْدُبِ عَلَيْهِمْ ﴾ قال: اليهود، ﴿ وَلَا الشَّمَالَيْنَ ﴾ قال: النصاري (٢٠). (١٧/١)

## ﴿مَنِيكِ﴾

#### 🎇 قراءات:

المبر، عن عائشة، قالت: شكا الناس إلى رسول الله ﷺ قُحوطَ المطر، فأمر بمنبر، فوضع له في المُصَلَّى، ووعد الناس يومًا يخرجون فيه، فخرج حين بدا حاجبُ الشمس، فقعد على المنبر، فكَبَّر، وحَبد الله، ثم قال: ﴿إِنكم شكوتم جَدْب دياركم، واسْتِتْخَار المطر عن إِبَّان زمانه عنكم، وقد أمركم الله أن تدعوه، ووعدكم أن يستجيب لكم، ثم قال: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْمَالَمِينَ، الرَّحْمَنِ الرَّحِيم، مَلِكِ يَوْمِ اللَّينِ ﴾، لا إله إلا الله، يفعل ما يريد، اللَّهُمُّ أنت الله، لا إله إلا أنت الغني ونحن الفقراء، أنزل علينا الغيث، واجعل ما أنزلت قوة وبلاغًا إلى حين (٣٠). (٧٢/١)

الآ رَجَّحَ ابنُ جرير (١/ ١٤٤ ـ ١٤٥) أن يكون (العالَم) اسمًا لأصناف الأمم، وكل صنف منها عالمٌ، وأهل كل قَرْن من كل صنف منها عالَمُ ذلك القرن وذلك الزمان، قال كَلَّلَة: (وهذا القول الذي قلناه... هو معنى قول عامّة المفسرين).

(۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٤٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ٢/ ٣٧٣ (١١٧٣)، وابن حِبان ٣/ ٢٧١ (٩٩١)، والحاكم ١/ ٤٧٦ (١٢٢٥).

١٠٨ \_ عن أُمِّ سَلَمَة: أنَّ النبي ﷺ كان يقرأ: ﴿مَلِكِ يَوْمِ النَّينِ﴾، بغير ألفُ". (١٨٨٠)

١٠٩ ـ عن أنس، قال: قرأ رسول الله ﷺ، وأبو بكر، وعمر، وطلحة، والزبير، وعبد الرحمن بن عوف، ومعاذ بن جبل: ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾، بغير ألف (٢٠/١) (١٨/١) ـ عن ابن أمَّ الحُصَين، عن أمّه: أنَّها صلَّت خلف رسول الله ﷺ، فسَمِعَتْه وهو يقول: ﴿مَلِكِ بَوْمِ النِّينِ﴾، فلما قرأ ﴿وَلا المُبَالَيْنَ﴾ قال: ﴿آمين، حتى سمعته وهي في صف النساء (٣).

١١١ ـ عن أنس: أنَّ النبي ﷺ، وأبا بكر، وعمر، وعثمان كانوا يقرءون: ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلنِّينِ﴾ بالألف<sup>(٤)</sup>. (١٨/١)

117 ـ عن ابن عمر ـ من طريق ابنه سالم ـ أنَّ النبي ﷺ، وأبا بكر، وعمر، وعثمان كانوا يقرءون: ﴿مَالِكِ بَوْرِ ٱلدِّينِ﴾ (٥٠).

1۱۳ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري: أنَّ رسول الله ﷺ، وأبا بكر، وعمر، وعمان، والخلفاء كانوا قرؤوا: ﴿مَلِكِ يَوْم

= قال أبو داود: قحديث غريب إسناده جيد، أهل المدينة يقرمون: ﴿مَلِكِ يَرْمِ الدِّينِ﴾، وهذا الحديث حجة لهم،. وقال الحاكم: قمذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يُخَرِّجَاه،. وقال الألباني في صحيح أبي داود ٢٣٦/٤ ٣٣٧ (٢٠٦٤): قإسناده حسن.

وَهْمَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ قراءة متواترة، قرأ بها العشرة ما عدا عاصمًا، والكسائي، ويعقوب، وخلفًا العاشر؛ فإنهم قرؤواً هِمْمَلِكِ يَوْمِ النَّيْنِ﴾ بالألف. انظر: النشر ٢٧١/١، والإتحاف ص١٦٣.

(١) أخرجه الترمذي ١٨٩/٥ (٣١٥٤).

قال الترمذي: •هذا حديث غريب.، وقال الذهبي في السُّيَر ٢٥٢/١٥: •غريب منكر، وإسناده نظيف.

(۲) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

ولم نقف على إسناده حتى يُعْرَف حاله صحة وضعفًا.

(٣) أخرجه إسحاق بن راهويه ٥/ ٢٤٤ (٣٣٩٦)، والطبراني في الكبير ١٥٨/٢٥ (٣٨٣).

قال الهيشمي في المجمع ١١٣/٢ (٢٦٦٩): «رواه الطيراني في الكبير، وفيه إسماعيل بن مسلم المكي، وهو ضعيفه.

(٤) أخرجه الترمذي ٥/ ١٩٠ (٣١٥٥).

قال الترمذي: ‹حديث غريب،

(٥) أخرجه سعيد بن منصور فمي سننه ٢/٥١٥ (١٦٩)، من طريق هُشَيْم، قال: أخبرنا مـُـُمُيِّر، عن الزهري، عن سالم به.

وإسناده ضعيف؛ فشيخ هشيم مبهم لم يسم، مع مخالفته للثقات في إسناده.

الدِّين﴾ مروان(١١) الله. (١/ ١٨)

118 \_ عن البراء بن عازب، وسعيد بن المسيب ـ من طريق محمد ابن شهاب الزهري ـ قالا: قرأ رسول الله 義 وأبو بكر وعمر: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلنَّبِينِ﴾(١٦) . (١٩/١) عن محمد ابن شهاب الذهري: أنَّه بلغَه: أنَّ النب ﷺ، وأما بك، وعمد،

١١٥ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري: أنَّه بلغَه: أنَّ النبي ﷺ، وأبا بكر، وعمر،
 وعثمان، ومعاوية، وابنه يزيد كانوا يقرءون: ﴿نَـٰكِكِ بَوْمِ النِّينِــ﴾. =

١١٦ ـ قال ابن شهاب [الزهري]: وأوَّل من أحدث: ﴿مَلِكِ﴾ مروان(٣٠). (١٩/١)

11V ـ عن محمد ابن شهاب الزهري، أنَّ النبي ﷺ كان يقرأ: ﴿مَلِكِ يَوْمِ النَّبِ ﴾، وأبا بكر، وعمر، وعثمان، وطلحة، والزبير، وأُبيًّا، وابن مسعود، ومعاذ بن جبا (۲۰/۱)

انتقد ابن كثير (٢١٢/١) قول الزهري بأنَّ مروان أول من أحدث قراءة ﴿مَلِك﴾ بقوله:
 امروان عنده علم بصحة ما قرأه، لم يَطَّلِع عليه ابن شهاب».

ووجَّه ابنُ عطية (١/ ٧٧) ذلك بقوله: ﴿قَالَ أَبُو بَكُر: الأَخْبَارِ الوَارِدَةُ تُبْطِلُ أَنَّ أُولَ مَن قَرأ ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ مروان بن الحكم، بل القراءة بذلك أوسع، ولعلَّ قائل ذلك أراد أنه أول من قرأ في ذلك العصر أو البلد ونحوه.

🔀 عَلَّقَ ابْنِ كَثْيِر (٢١١/١ ـ ٢١٢) على أثر الزهري بأنه غريب.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ٦/ ١٢١ (٤٠٠٠)، والثعلبي ١١٣/١.

قال أبو داود: «هذا أصح من حديث الزهري عن أنس، والزهري عن سالم عن أبيه». ومع هذا فهو ضعيف؛ إذ إنَّ الزهري من صغار التابعين، فالحديث مرسل. انظر: تهذيب التهذيب ٣/ ٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٣٢٩ عن الكسائي، عن أبي بكر، عن سليمان التيمي، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب، والبراء بن عازب. قال أبو بكر بن أبي داود: «هذا عندنا وَهُم، إنما هو سليمان بن أرقم». وأخرجه الخطيب في تاريخه ٢٠٧/١٥ (٤٤٧٠) في ترجمة ميمون بن خفص أبي توبة (٧١٣٣) قال: أخبرنا علي بن محمد بن عبد الله المعدل، قال: أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، قال: حدثنا محمد بن الجهم بن هارون النحوي، قال: حدثنا أبي توبة ميمون بن حفص النحوي، قال: حدثنا علي بن حمزة الكسائي، عن أبي بكر بن عياش، عن سليمان التيمي، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب والبراء بن عازب. قال الخطيب: «قال الصفار: هكذا قال ابن الجهم في هذا الحديث: سليمان التيمي، عن ابن شهاب،

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٢٣٠.

فيه ضعف؛ الزهريُّ من صغَّار التابعين، وحديثه مرسل. انظر: تهذيب التهذيب ٢٩٦٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٢٢٩ ـ ٢٣٠.

فيه ضعف؛ الزهري من صغار التابعين، وحديثه مرسل. انظر: تهذيب التهذيب ٣/٦٩٦.

۱۱۸ ـ عن أنس، قال: صلَّيْت خلف النبي ﷺ وأبي بكر وعمر وعثمان وعلي، كلهم كان يقرأ: ﴿مَالِكِ يَوْمِ النَّيِنِ﴾(١). (٧٠/١)

114 ـ عن بعض أزواج النبي ﷺ، أنَّ النبي ﷺ قرأ: ﴿مَنْلِكِ بَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ (٧٠/١).

١٢٠ ـ عن أبي هريرة، أنَّ النبي ﷺ كان يقرأ: ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ (٣٠). (١٠/١)

١٢١ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ كان يقرأ: ﴿مَلِكِ يَوْمُ الدِّينِ﴾ (١٠/١)

١٢٢ ـ عن عبد الله بن مسعود: أنه قرأ على رسول الله ﷺ: ﴿مَالِكِ بَوْمِ ٱلذِّبِ﴾ بالألف، ﴿غَيْرِ ٱلمَنْشُرِبِ عَلَيْهِمَ﴾ خفضٌ<sup>(٥)</sup>. (٧١/١)

۱۲۳ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طرق ـ أنَّه كان يقرأ: ﴿مَلِكِ بَوْمِ النَّبِ ﴾ بالألف (١/١٠)

۱۲٤ ـ عن أبي قِلابة، أنَّ أُبَيِّ بن كعب كان يقرأ: ﴿مَنْلِكِ بَوْرِ ٱلنَّبِنِ﴾ (٢١/١)

١٢٥ ـ عن أبي عبيدة، أنَّ عبد الله [بن مسعود] قرأها: ﴿مَالِكِ بَوْمِ ٱلنَّبِ ﴾ (١/١٠)
 ١٢٦ ـ عن أبي هريرة: أنَّه كان يقرؤها: ﴿مَالِكِ بَوْمِ ٱلنَّبِ ﴾ بالألف (٩٠). (١/١١)

(١) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٢٣٠.

إسناده ضعيف؛ فيه أبو إسحاق الحميسي لا يحتج به. انظر: تهذيب التهذيب ١٣/١٥.

 (٢) أخرجه أحمد ٤٤/ ٧٠ (٢٦٤٧٠) مُطَوَّلًا، وابن أبي داود في كتاب المصاحف ٣٩٦/١ واللفظ له، من طرق عن ابن أبي مليكة به.
 وإسناده جيد.

1 1 (4)

- (٣) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٢٣١ ـ ٢٣٢، وابن جُمَيْعٍ في معجم الشيوخ ١/١٧٥.
  - (٤) أخرجه الحاكم ٢/٢٥٢ (٢٩١١).
  - قال السيوطي: ﴿وأخرج الحاكم، وصَحَّحَهُۥ
  - (٥) أخرجه الطبراني في الكبير ١٠/ ٩٥ (١٠٠٦٧).

وهي قراءة العشرة.

قال الهيثمي في المجمع ٣١١/٦ (١٠٨١١): «فيه الفَيَّاض بن غزوان، وهو ضعيف، وجماعة لم أعرفهم».

- (٦) أخرجه سعيد بن منصور (١٧٠) ٢١٧) من طريق إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف. وعزاه السيوطي إلى وكيم، والفريابي، وأبي عبيد، وعبد بن حميد، وابن المنذر. وهو القائل: من طرق.
  - (٧) أخرجه سعيد بن منصور (١٧١). وعزاه السيوطي إلى وكيع.
    - (٨) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
- (٩) أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٩٤. وعزاه السيوطي إلى وكيع، والفريابي، وعبد بن حميد.

۱۲۷ ـ عن يحيى بن وثاب ـ من طريق الأعمش ـ أنه كان يقرأ: ﴿مَالِكِ يَوْمِ اَلْيَكِ ﴾(۱الله: (ز)

١٢٨ عن محمد بن الحسن الشَّيْبَانيِّ: أَنَّ أبا حنيفة صَلَّى بهم في شهر رمضان،
 وقرأ حروفًا اختارها لنفسه من الحروف التي قَرَأُهُنَّ الصحابة والتابعون، فقرأ: (مَلَكَ
 يُومُ الدِّينِ) على مثال: فَعَل، ونصب اليومَ، جعله مفعولًا (٢٠). (ز)

1۲٩ ـ قال يحيى بن سلَّم: من قرأ ﴿مَلِكِ﴾ فهو من باب: الـمُلْكِ؛ يقول: هو مَلِكُ ذلك اليوم. وأخبرني بَحْرٌ السَّقَّاءُ، عن الزهري، أنَّ رسول الله ﷺ وأبا بكر وعمر كانوا يقرؤونها: ﴿مَلِكِ بَوْمِ ٱلْذِبِ﴾ بكسر الكاف، وتفسيرها على هذا المقرأ: مالكه الذي يَمْلِكُه. وقرأ بعض القراء: (مَالِكَ) بفتح الكاف، يجعله نداء: يا مالك

اً رَجَّحَ ابنُ جرير (١٥١/١ ـ ١٥٤) قراءة ﴿مَلِكِ يَوْمِ اللَّينِ﴾ مُسْتَدِلًا على ذلك بإجماع القراء، وبالدلالات اللغوية؛ حيث إن لفظة «ملك» أعم من لفظة «مالك»، فكل ملكِ فهو مالك، وليس كل مالكِ ملكًا، ومستدلًا بأن في قراءة ﴿مَلِك﴾ مع الآيات السابقة زيادة معنى ليست في قراءة ﴿مَلِك﴾ مع ما قبلها من الآيات؛ لأنه أخبر أنه مالك كل شيء بقوله: ﴿رَبِّ الْمَلْكِيكِ﴾ فنصير قراءة ﴿مَلِكِ﴾ تكريرًا لما قبلها من معنى.

ورجِّح ابن عطية (٧٤/١ ـ ٧٦) وابن كثير (٢١١/١) صِحَّة القراءتين معًا. واستشهد ابن عطية بقراءة النبي ﷺ: ﴿مَلِك﴾ و﴿مَلِكِ﴾.

وانتَقَدَ ابنُ عطية (٧٦/١ ـ ٧٧) قولَ مَن احتجَّ لقراءة ﴿مَلِك﴾ بأنَّ لفظة «مَلِك» أعم من لفظة «مالِك» بقوله: «تتابع المفسرون على سَرْد هذه الحجة، وهي عندي غير لازمة؛ لأنهم أخذوا اللفظتين مطلقتين لا بنسبة إلى ما هو المملوك وفيه الملك، فأما إذا كانت نسبة الملك هي نسبة المالك، فالمالك أبلغ».

ووجّه ابن جرير (١/ ١٥٤ ـ ١٥٥) قراءة ﴿مَلِك﴾ بأنَّ لله المُلْك يوم الدين خالصًا دون جميع خلقه الذين كانوا قبل ذلك في الدنيا ملوكًا جبابرة ينازعونه الملك، ويدافعونه الانفراذ بالكبرياء والعظمة والسلطان والجبرية.

ووجّه قراءة ﴿كَلِكَ﴾ بمعنى: أنه يملك الحكمَ بينهم وفصلَ القضاء، متفرّدًا به دون سائر خلقه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ۲/ ٥٢٤ (١٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٥٢/ ٢٣٠.

والقراءة شاذة، وتروى أيضًا عن أنس بن مالك. انظر: مختصر ابن خالويه ص٩.

#### تفسير الآية:

1٣٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿مَالِكِ بَوْمِ النَّبِيْ ﴾، يقول: لا يملك أحد معه في ذلك اليوم حُكْمًا كولمْكِهِم في اللّذنيا. ثم قال: ﴿لَا يَنْكُلُمُونَ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّعْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾ [النبا: ٣٦]، وقال: ﴿وَلَا يَنْفَعُونَ إِلّا لِمَنِ الرَّعَنَىٰ﴾ [طــــ: ١٠٨]، وقــال: ﴿وَلَا يَنْفَعُونَ إِلّا لِمَنِ الرَّعَنَىٰ﴾ [النبا: ٢٨]،

## ﴿يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞﴾

١٣١ ـ عن ابن مسعود، وناس من الصحابة ـ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني ـ = ١٣٢ ـ وعن عبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدُيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿مَـٰلِكِ يَوْمِ النِّبِيٰ﴾، قال: هو يوم الحساب<sup>٣١)</sup>. (٧٢/١)

١٣٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿يَوْمِ ٱلذَيْنِ﴾، قال: يومِ حساب الخلائق، وهو يوم القيامة، يدينهم بأعمالهم؛ إنْ خيرًا فخير، وإن شرًا فَشَر، إلَّا مَنْ عَفَا عنه؛ فالأمر أمره. ثم قال: ﴿أَلَا لَهُ ٱلْمُثَاثُقُ وَالْأَشَّهُ [الأعراف: ٤٥]<sup>(٤)</sup>. (٧٢/)

۱۳٤ \_ عن مجاهد بن جبر أنَّه قال: الدين: الحساب (م) آ. (ز)

علَّق ابنُ عطية (٧٩/١ ـ ٨١) على قول مجاهد بقوله: (وهذا عندي يرجع إلى معنى الجزاء).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي زمنين ۱۱۸/۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٥١/١، وابن أبي حاتم ٢٩/١ (٢٤) مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٨/١، والحاكم ٢٥٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٥٨/١، وابن أبي حاتم ٢٩/١ (٢٥)، ٢٧٨٠/٨ (١٥٧٠٤) مختصرًا. (٥) علَّقه يحيى بن سلام ٢٠٨/٠. وينظر: تفسير البغوي ٢/٢٥.

١٣٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾، قال: يوم يُدِيْنُ الله العباد بأعمالهم<sup>(١)</sup>. (٧٢/١)

١٣٦ \_ عن محمد بن كعب القرظي أنَّه قال: مَلِكُ يَوْمٍ لا ينفع فيه إلا الدين<sup>(١)</sup>. (ز) ١٣٧ \_ عن السدى =

١٣٨ ـ ومقاتل، قالا: ﴿مَلْلِكِ بَوْمِ ٱلدِّبِ﴾ قاضي يوم الحساب(٣). (ز)

١٣٩ ـ عن حُمَيْد الأعرج ـ من طريق سفيان بن عيينة ـ في قول الله: ﴿ كَالِكِ يَوْمِ ٱلذَيِنِ﴾، قال: يوم الجزاء<sup>(1)</sup>. (ز)

١٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ نَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ يعني: يوم الحساب، كقوله سبحانه: ﴿ أَيَّا لَمَدِيثُونَ ﴾ [الصافات: ٥٣]، يعنى: لمحاسبون. وذلك أنَّ ملوك الدنيا يملكون في الدنيا، فأخبر سبحانه أنه لا يملك يوم القيامة أحد غيره، فذلك قوله تعالى: ﴿وَٱلْأَمْرُ يَوْمَهِذِ لِلَّهِ﴾ [الانفطار: ١٩] (٥). (ز)

١٤١ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ ﴿مَلَاكِ بَوْمِ ٱلدِّيبِ﴾، قال: يوم يُدَانُ الناس بالحساب<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِينُ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

١٤٢ ـ عن أبى رُزِين الأسدي، قال: سمعتُ عليًّا قرأ هذا الحرف \_ وكان قرشيًّا عربيًّا فصيحًا \_: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِبُ ۞ آهْدِنَا ﴾ برفعهما جميعًا (٧٤/١). (٧٤/١) ١٤٣ ـ عن أبى رَزِين، أنَّ عليًّا قرأ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَمِينُ﴾، فهَمَز ومَدًّ وشَدُّد (١/ ٧٤/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٢٧/١، وابن جرير ١٥٨/١. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١١٨/١ \_. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى ١/ ٥٣. (٢) تفسير البغوي ١/٥٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩/١ (٢٦)، ٨٠/٢٧٨ (١٥٧٠٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٥٩/١. (٥) تفسير مقاتل ٣٦/١.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى وكيع، والفريابي.

وهي قراءة العشرة.

<sup>(</sup>A) أخرجه الخطيب في تاريخه ٥/ ٣٢٤.

#### 🏶 تفسير الآية:

184 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿إِيَّاكَ نَمُنُهُ عِلَى الْمُعَاكَ وَخَرَانَ اللهُ عَلَى ﴿وَلِيَّاكَ نَمُنُونُ ﴾ على طاعتك، وعلى أمورنا كلها(١٠) (٧٣/)

1٤٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مطر الوراق ـ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَمِيثُ ﴾،
 قال: دلَّ على نفسه أنَّه كذا؛ فقولوا(٢٠). (ز)

18V ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ يعني: نُوَحِّد، كقوله سبحانه في المُفَصَّل: ﴿ وَلِيَّاكَ نَسْتَمِئُ ﴾ على عالمَنَا المُفَصَّل: ﴿ وَلِيَّاكَ نَسْتَمِئُ ﴾ على عبادتك (١٤٠٠]. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

18A \_ عن أنس بن مالك، عن أبي طلحة، قال: كُنَّا معَ رسول الله ﷺ في غزاة، فلقي العدو، فسمعته يقول: (يا مالك يوم الدين، إياك نعبد وإياك نستعين. قال: فلقد رأيت الرجال تُضرَع، تَضرِبُها الملائكة من بين يديها ومن خلفها(٥٠). (٧٤/١)

آآ قال ابن جرير (١٥٩/١ ـ ١٦٠): وتأويل قوله ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾: لك اللهم نَخشعُ ونَذِلُ ونستكينُ، إقرارًا لك يا رَبنا بالرَّبوبية، لا لغيرك. وقال: ﴿... معنى ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَمِثُ﴾: وإياك رَبَّنا نستعين على عبادتنا إيّاك وطاعتنا لك وفي أمورنا كلها، لا أحدًا سواك. مستشهدًا بأثر ابن عباس من طريق أي رَوْق عن الضحاك.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/١٥٩، وابن أبي حاتم ١/٢٩ (٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩/١ (٢٨). (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩/١ (٢٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣٦/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الطيراني في الأوسط ١٢٣/٨ (٩٦٦٣)، وابن السني في عمل اليوم والليلة ٢٩٧/١ (٣٣٤).
 قال الهيشمي في المجمع ٥/٣٢٨ (٩٦٨٠): «وفيه عبد السلام بن هاشم، وهو ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ١/١٧٩ (٥٠١٠): «إسناد ضعيف».

## ﴿ ٱهْدِنَا ﴾

#### 🎇 قراءات:

184 \_ قال مقاتل بن سليمان: في قراءة ابن مسعود: (أَرْشِدْنَا)(١). (ز)

## 🎇 تفسير الآية:

١٥٠ \_ عن على بن أبي طالب =

101 \_ وأبي بن كعب، أنهما قالا في قوله تعالى: ﴿أَفُدِنَا﴾: ثبُّتنا(٢). (ز)

107 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: قال جبريل لمحمد: قُلْ يا محمد: ﴿ اَهْلِنَا الْلِهِ مَنَ الْلَهُ مَنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ (ز) لمحمد: قُلْ يا محمد: ﴿ اَهْلِنَا اللهِ مَنَ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٦/١.

والقراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص.٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوى ١/٥٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٦٦/١، وابن أبي حاتم ٢٠/١ (٣١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٣٠ (٣٦).

### ﴿ الْعِرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

104 \_ عــن أبــي هــريــرة: أنَّ رســول الله ﷺ قــرأ: ﴿آهَٰذِنَا ٱلصِّرَا لَـُ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾ اللهُ عَلَيْ السَّرَا اللهُ ال

100 \_ عن عبد الله بن عباس أنَّه قرأ: ﴿ اهْدِنَا السِّرَاطَ ﴾ بالسين (٢٠). (١/٧٠)

١٥٦ \_ عن عبد الله بن كثير أنه كان يقرأ: ﴿السِّرَاطَ ﴾ بالسين (٣٠). (١/٥٧)

١٥٧ \_ عن الفراء، قال: قرأ حمزة: ﴿ الزِّرَاطَ ﴾ بالزاي (١٠). (١/٥٧)

#### 🏶 تفسير الآية:

104 - عن النواس بن سَمْعَان، عن رسول الله ﷺ، قال: (ضَرَب الله مثلًا صراطًا مستقيمًا، وعلى جنبتي الصِّراط سوران، فيهما أبواب مُفَتَّحَة، وعلى الأبواب سُتُور مُرْحَاة، وعلى باب الصراط داع يقول: يا أيها الناس، ادخلوا الصراط جميمًا، ولا تتفرقوا. وداع يدعو من فوق الصَّراط، فإذا أراد الإنسان أن يفتح شيئًا من تلك الأبواب قال: ويحك، لا تفتحه، فإنك إن تفتحه تَلِجْه. فالصراط: الإسلام. والسوران: حدود الله. والأبواب المفتحة: محارم الله. وذلك الداعى على رأس الصراط: كتاب الله. والداعى

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٥٣ (٢٩١٢).

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وتعقبه الذهبي بقوله: "بل لم يصح». وقال ابن المُلُقَّن في مختصر التلخيص ٢٩٦/٢ (٢٥٧): "لم يصح، وإبراهيم بن سليمان متكلم فيه».

<sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (۱۷۵)، والبخاري في تاريخه ۲/۱۷۳. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن الأنباري.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها قنبل عن ابن كثير، ورويس عن يعقوب، وقرأ بقية العشرة: ﴿اَلْهَبَرَطُكُ﴾ بالصاد، إلا حمزة؛ فإنه قرأ بإشمام الصاد زايًا. انظر: النشر ١/ ٧٧١ ـ ٢٧٢، والإتحاف ص٦٦٣.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وما رواه الفراء عن حمزة من قراءة (الصراط) بزاي خالصة (الزراط) ذكرها أبو حيان في البحر ١٤٣/١ عن الأصمعي عن أبي عمرو، ثم قال: •قال بعض اللغويين: ما حكاه الأصمعي في هذه الفراءة خطأ منه، إنما سمع أبا عمرو يقرؤها بالمضارعة (الإشمام) فتوهمها زايًا». وإن ثبتت عنه فهي قراءة شاذة.

من فوق: واعظ الله تعالى في قلب كل مسلم، (١٠). (٧٦/١)

104 ـ عن علي بن أبي طالب، قال: سمعت رسول الله على يقول: «ستكون فتن». قلت: وما المخرج منها؟ قال: «كتاب الله، فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحُكُمُ ما بينكم، هو الفصل ليس بالهَزْل، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم، (۲٪). (۷۸/۱)

۱۹۰ ـ عن الحارث، قال: دخلتُ على عليٌ بن أبي طالب، فقال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (الصراط المستقيم: كتاب الله(٣٠). (ز)

١٦١ ـ عن رجل، عن النبي ﷺ، قال: «القرآن هو النور المبين، والذُّكْر الحكيم، والصراط المستقيم» (٤٠٠)

١٦٢ \_ عن عبد الله بن مسعود وناس من الصحابة \_ من طريق السُّدِي، عن مُوَّة الهمداني \_ = \_ 1٦٣ \_ وغن عبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِي، عن أبي مالك وأبي صالح \_: الصراط المستقيم: الإسلام (٥٠). (٧٦/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱۸۱/۲۹ (۱۷۹۳، ۱۷۹۳۰)، والترمذي ۱۳۱/ (۳۰۷۰)، والحاكم ۱٤٤/۱ (۲۶۵)، وابن جرير ۱۷۰/۱.

قالُ الترمذي: «هذا حديث حسن غريب»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولا أعرف له عِلَّة، ولم يُخرجه». وقال الذهبي في التلخيص: «على شرط مسلم، ولا عِلَّة له».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٥/ ١٧١ (٣١٣٠).

قال الترمذي: «هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث حمزة الزيات، وإسناده مجهول، وفي حديث الحداث مقال». وقال الحداث مقال». وقال الحداث مقال». وقال المجارث مقال». وقال المجارث الأعجار، وقال المجمع ١٦٧/٨٥): «ضعيف من طريق ابن أخي الحارث الأعور». قال ابن كثير ١/ ٢١: «وقصارى هذا الحديث أن يكون من كلام أمير المؤمنين علي را الله عقد وهم بعضهم في رفعه، وهو كلام حسن صحيح، على أنه قد رُوى له شاهد عن عبد الله بن مسعود عن النبي على الله .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (/۱۷۳ ، وَابْن أبي حاتم //٣٠ (٣١، ٣/٢١٧ (٣٩٠٣)، ٣/٢٩٩ (٧٢٠٥)، ٤/ ١١٢٥ (١٣٣١)، ٤/٤٨٢ (٤٧٢٤)، ٤/٣٣٦ (٥٥٥٠)، ٤/٣٨٦ (٧٨٨٠)، والثعلبي //١٢٠.

وهو مختصر من الحديث السابق قبله. (٤) أخرجه البيهقي في الشعب ٢/ ٣٢٦ (١٩٣٧) عن إبراهيم بن مرزوق، قال: حدثنا وهب بن جرير،

<sup>(2)</sup> آخرجه البيهفي في الشعب ٢٠١/٦ (١٩٣٧) عن إبراهيم بن مرزوق، قال: حلتنا وهب بن جرير، قال: حلثنا أبي، قال: سمعت قيس بن سعد يحدث عن رجل...

قال الألباني في الضعيفة ١١٤/٣ (٦١٨٩): «هذا إسناد ضعيف؛ مرسل، رجاله ثقات غير إبراهيم بن مرزوق... ثقة يخطئ... ولمل من أخطائه قوله في هذا الإسناد: عن رجل. فإنه يبدو لي أنه يعني بالرجل: الحارث الأعور؛ فإنه من طبقته، ويعني بالحديث: حديث الحارث عن علي؛ السابق.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/١٧٤.

178 \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق منصور، عن أبي وائل \_ في قوله: ﴿آهٰدِنَا السَّرْطُ ٱلسُّرْتَيْدَ ﴾. قالمُ السَّرْطُ ٱلسُّرْتَيْدَ ﴾. قالمُ السَّرْطُ السُّرْتَيْدَ ﴾. قالم الله (١/٧٧)

170 \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق الأعمش، عن أبي واثل \_ قال: الصراط المستقيم: الذي تركنا عليه رسول الله  $_{(Y)}^{(Y)}$ . (/٧٨)

177 \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق الأعمش، عن أبي واثل \_ قال: الصراط المستقيم تركّنا رسول الله ﷺ على طرفه، والطرف الآخر في الجنة (٣٠/١)

17V \_ عن عبيد الله بن عمر بن الخطاب، قال: أتى ابنَ مسعود عَشِيَّة خميس، وهو يُدَكِّرُ أصحابَه، قال: فقلت: يا أبا عبد الرحمن، ما الصراط المستقيم؟ قال: يا ابن أخي، تَرَكَنَا رسول الله ﷺ في أدناه، وطرفه في الجنة، وعن يمينه جَوَاد، وعن شماله جَوَاد، وعلى كل جَوَاد رجال يدعون كل من مرَّ بهم: هَلُمَّ لك، هَلُمَّ لك. فمن أخذ معهم وَرَدُوا به النار، ومن لزم الطريق الأعظم وَرَدُوا به الجنة (ذ)

كمن الحد تعليم وردوا به الدر، ومن درم السريق المستقيم وردو. به المبياطين، يا عباد الله بن مسعود، قال: إن هذا الصراط مُحْتَضَر تَحْضُرُه الشياطين، يا عباد الله، هذا الصراط فاتبعوه، والصراط المستقيم: كتاب الله، فتمسكوا به (٥٠/١) ١٦٩ عن عبد الله بن عباس من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك في قوله: ﴿أَهُونَا الطريق الهادي، وهو دين الله الذي لا عِوَج له (١٠). (١/٥٧) ١٧٠ عن عبد الله بن عباس من طريق أبي العالية في قوله: ﴿الْمِمْطُ اللَّمْشَيْمَ﴾، قال: هو رسول الله ﷺ، وصاحباه (٧٠) (٧٩/١)

۱۷۱ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْج ـ قال: الصراط: الطريق (^^). (١٠٥٧) ۱۷۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ميمون بن مِهْرَان ـ قال: الصراط

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٧٣/١، والحاكم ٢٠٥٨/٢، والبيهقي في شعب الإيمان (١٩٣٨). وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي بكر ابن الأنباري في كتاب المصاحف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير (١٠٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١٥٩٨). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١/٣٨ ـ ٣٩ (٨١).
 (٥) عزاه السيوطي إلى ابن الأنبارى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۱۱۱، ۱۷٤، وابن أبي حاتم ۱/۲۰ (۳۱) بنحوه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الحاكم ٢٥٩/٢.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/ ١٧٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

والمنافقة المنافقة المنافقة

المستقيم: الإسلام<sup>(۱)</sup>. (۲٦/۱)

1۷۳ ـ عن جابر بن عبد الله ـ من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل ـ في قوله:
 ﴿أَهْنِنَا ٱلمَّرْطُ ٱلْمُشْتَوِيدَ﴾، قال: هـ و الإسلام، وهـ و أوسع مِـمًا بـ يـ ن الـــــماء والأرض (٢٠/١).

١٧٤ ـ عن محمد بن الحنفية ـ من طريق أبي عمر البزار ـ في قوله: ﴿آهْدِنَا ٱلْعِبْرَكَ الْجَبْرَكَ الْجَبْرَكَ الْمَادِ غيرَهُ (").
 (ز)

١٧٥ ـ عن أبي العالية رفيع بن مهران ـ من طريق عاصم الأحول ـ في قوله:
 ﴿ ٱلۡشَيۡوَيۡهُ ﴾، قال: هو رسول الله ﷺ، وصاحباه من بعده. قال: فذكرنا ذلك للحسن، فقال: صدق أبو العالية ونصح (١٩٤٣).

1٧٦ \_ عن أبي العالية رفيع بن مهران، قال: تَعَلَّمُوا الإسلام، فإذا عَلِمْتُمُوه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم؛ فإنَّ الصراط المستقيم: الإسلام، ولا تحرفوا يمينًا ولا شمالًا (٥٠). (٧٩/١)

۱۷۷ \_ عن سعيد بن جبير أنَّه قال: طريق الجنة (٦). (ز)

۱۷۸ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق عمر بن ذر \_ في قوله تعالى: ﴿الْصِّرَطُ ٱلْسُّقِيدَ﴾، قال: الحق<sup>(۱۱</sup>۲۲٪. (ز)

وابي بدو وعمر، وقال: "وقعد الموى في المنعى، قال فقطية المتحاصم عرب المبرر . [1] عَلَقُ البنُ كثير (١/ ٢٢١) على قول مجاهد هذا بقوله: «وهذا أشمل، ولا منافاة بيته وبين ما تقَدَّم».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۱۷٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۷۳/۱، والحاكم ۲۰۸۲ - ۲۰۹، والثعلبي ۱۲۰/۱. وعزاه السيوطي إلى وكيع،
 وعبد بن حميد، وابن المنذر، والمحاملي في أماليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٧٥/١، وابن أبي حاتم ٣٠/١ (٣٤)، وابن عدي ١٠٢٣/١، وابن عساكر ١٧٠/١٨. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/١٢٠، وتفسير البغوي ١/٥٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٣٠ (٣٥).

1۷۹ ـ وقال بكر بن عبد الله المزني: رأيتُ رسول الله ﷺ في المنام، فسألته عن الصراط المستقيم، فقال: سُنتي وسُنَّة الخلفاء الراشدين من بعدي<sup>(۱)</sup>. (ز)

١٨٠ ـ عن بكر بن عبد الله المزنى، قال: طريق رسول الله ﷺ (ز)

 ١٨١ ـ قال إسماعيل السُّدِّيّ: أَرْشدنا إلى دين يَدْخُلُ صاحبُه به الجنة، ولا يعذب في النار أبدًا، ويكون خروجه من قبره إلى الجنة<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٨٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الْمَيْرَكَ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾، يعني: دين الإسلام؛ لأن غير دين الإسلام؛ لأن غير دين الإسلام ليس بمستقيم (٤). (ز)

١٨٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: ﴿آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمَشْرَطَ اللهِ عَلَى اللهُ ال

# ﴿ صِرَٰطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْنَ عَلَيْهِمْ ﴾

#### 🇱 قراءات:

١٨٤ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق الأسود بن يزيد ـ أنَّه كان يقرأ: (سِرَاطَ مَنْ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْر الْمَغْضُوب عَلَيْهِمْ وَغَيْر الشَّالَيْنَ)(١٥٠٠)

١٨٥ ـ عن عبد الله بن الزبير ـ من طريق محمد بن عقبة اليَشْكُرِيّ، عن أبيه ـ أنَّه قرأ: (صِرَاطَ مَنْ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَغَيْرِ الضَّالَينَ) في

وَجَّه ابن كثير (١/ ٢٢٤) هذه القراءة بقوله: اوهو محمول على أنه صَدَرَ منه على وَجْهِ التفسيرا.

(٤) تفسير مقاتل ٣٦/١.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/١٢٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي: ١/ ٥٤. وزاد في رواية أخرى: وآله.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/١٢٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو عبيد ص١٦٦، وسعيد بن منصور (١٧٦، ١٧٧)، وابن أبي داود في المصاحف ص٥٠، من طرقٍ، وعندهم ﴿وَسِرَطُ﴾ بالصاد. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن الأنباري.

و(سِرَاظَ مَنْ أَنْمَمْتَ) قراءة شاذة، وتروى أيضًا عن ابن مسعود وغيره. انظر: مختصر ابن خالويه ص٩. و(وَغَيْرِ الضَّالِّينَ) كذلك قراءة شاذة، تروى أيضًا عن أُنِي وغيره. انظر: البحر المحيط ١/ ١٥٠.

والمالية المالية

الصلاة (١/ ٨٢)

١٨٦ \_ عن إبراهيم، قال: كان علقمة بن قيس =

۱۸۷ ـ والأسود بن يزيد يقرآنها: (صِرَاطَ مَنْ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَغَيْرِ الضَّالِّينَ)(۲۲). (۱/۸۶)

1۸۸ ـ عن الحسن البصري أنه كان يقرأ: (عَلَيْهِمِي) بكسر الهاء والميم، وإثبات الياء<sup>(۲۲)</sup>. (۸۲/۱)

۱۸۹ ـ عن عبد الله بن كثير أنَّه كان يقرأ: ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمُۥ﴾ بكسر الهاء، وضم الميم، مع إلحاق الواو<sup>(٤)</sup>. (۸۲/۱۱)

19. ـ عن أبي إسحاق [السبيعي] أنَّه قرأ: (عَلَيْهُمُ) بضم الهاء والميم، من غير الحاق واو<sup>(٥)</sup>. (١/٢٨)

191 \_ عن [حُمَيْد] الأعرج أنه كان يقرأ: (عَلَيْهُمُر) بضم الهاء والميم، وإلحاق الوا<sup>(٢٠)</sup>. (٨٢/١)

#### عدُ الآبة:

191 \_ عن أبي هريرة، قال: ﴿ أَنْعُنْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ الآية السادسة (٧٠).

 (١) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص١٦٢، وابن أبي داود في المصاحف ص٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن الأنبارى.

(٢) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص٩٠. وفي الدر: عكرمة، بدل: علقمة.

(٣) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

والقراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٩، والمحتسب ١/٤٤.

(٤) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

﴿عَلَيْهِمُۥ﴾ بالحاق واو في اللفظ وصلًا قراءة متواترة، قرأ بها ابن كثير، وأبو جعفر، وهمي وجه عن قالون، وقرأ حمزة ويعقوب ﴿عَلَيْهُمْ﴾ بضم الهاء وإسكان الميم، وقرأ بقية العشرة ﴿عَلَيْهِمَ﴾ بكسر الهاء وإسكان الميم، وهمي الوجه الثاني لقالون. انظر: الإتحاف ص١٦٤.

(٥) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

والقراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٩، والمحتسب ١/٤٤.

(٦) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

والقراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعرج. انظر: مختصر ابن خالويه ص٩، والمحتسب ١/٤٤.

(٧) تفسير الثعلبي ١٠١/١.

#### 🏶 تفسير الآية:

19۳ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله:
 ﴿ مِسْرَطُ اللَّذِينَ أَنْمَتْ عَلَيْهِم ﴾، يقول: طريق من أنعمت عليهم من الملائكة والنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، الذين أطاعوك وعبدوك (۱۱). (۱/۸۸)

198 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْمَتَ مَايِهِم ﴾، قال: المؤمنين (٢٠). (٨٣/١)

١٩٥ \_ عن عبد الله بن عباس أنَّه قال: هم قوم موسى وعيسى ﷺ قبل أن يُغَيِّرُوا
 دينهم (٢٠). (ز)

١٩٦ ـ عن أبي العالية رفيع بن مهران قال: هم الرسول ﷺ، وأبو بكر وعمر ﷺ: (ز)

۱۹۷ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ مِرْطَ ٱلَّذِي ٱلْعَلَّ اَلَّذِي ٱلْعَلَّ َ عَبِهِمَ ﴾، قال: هم المؤمنون (٥). (ز)

١٩٨ \_ وقال عكرمة مولى ابن عباس: ﴿أَنْمُسْتَ عَلَيْوِمْ لِالنبات على الإيمان، والاستقامة (١)

١٩٩ ـ عن شهر بن حَوْشَب، قال: هم أصحاب النبي ﷺ، وأهل بيته (٧). (ز)

٢٠٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ في قوله: ﴿وَسِرَاطُ اللَّذِينَ النَّذِينَ
 أَنْمَتْ عَلَيْهِمَ ، قال: النبيون (٨٦) . (٨٣/١)

٢٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْصَٰتَ عَلَيْهِمْ ﴾، يعني: دُلَّنا على طريق الذين أنعم الله عليهم بالنبوة، كقوله سبحانه: ﴿ أَنْهَا لَهُ عَلَيْهِمُ بِالنبوة، كقوله سبحانه: ﴿ أَنْهَا لَنَهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيِّينَ ﴾ [مريم، ٥٩] ٩٠]. (ز)

٢٠٢ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ صِرَطَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ا

(٣) تفسير الثعلبي ١٣٢/١ وفيه: قبل أن يغيروا نعم الله عليهم، وتفسير البغوي ٥٤/١.
 (٤) تفسير البغوي (ط: إحياء التراث) ٧٦/١.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۷۷/۱، وابن أبي حاتم ۱/۳۱ (۳۸) بنحوه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۷۸/۱.

 <sup>(</sup>٤) تفسير البغوي (ط: إحياء التراث) ٧٦/١.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١
 (٦) تفسير الثعلبي ٢٢٢/١، وتفسير البغوي ٥٩٤/١.

الله عبد بن حميد. (٩) تفسير البغوى ١٠٢١٥. إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۱۰) أخرجه ابن جرير ۱۷۸/۱.

٢٠٣ ـ عن وكيع ـ من طريق الحسين ـ قال: ﴿ أَنْمَنْ عَلَيْهِم ﴾: المسلمين (١٠٠٠). (ز)

# ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَكَالَةِنَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

٢٠٤ ـ عن إسماعيل بن مسلم، قال: في حرف أبي بن كعب: (غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَغَيْرِ الضَّالِّينَ. آمين. بِسْمِ اللهِ)<sup>(٢)</sup>. (١٣/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٠٥ ـ عن عدي بن حاتم، قال: قال رسول ال ﷺ: النَّ المغضوب عليهم: اليهود، وإنَّ الضَّالُين: النصاري<sup>(٣)</sup>. (٥/١٨)

٢٠٦ ـ عن عبد الله بن شَقِيقِ المُقَيَّلِي، قال: أخبرني مَن سَمِع النبيَّ ﷺ وهو بوادي القرى على فرسٍ له، وسأله رجل من بني بَلْقَيِّن، فقال: مَن المخضوب عليهم، يا رسول الله؟ قال: «اليهود». قال: فمن الضالون؟ قال: «النصارى)<sup>(٤)</sup>. (٨٤/١)

٢٠٧ ـ عن عبد الله بن شَقِيقٍ، عن أبي ذرِّ، قال: سألتُ رسول الله ﷺ عن

آتا بين ابنُ جرير (١٧٦/١ ـ ١٧٧)، وابنُ عطية (١٧٨)، وابنُ تيمية (١١٦/١)، وابنُ تيمية (١١٦/١ ـ ١١٦)، وابنُ كثير (٢٣٣١) أنَّ المراد بالمُنتم عليهم: هم المذكورون في قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطِع اللهِ وَالسَّدِينَ وَالسَّدِينَ وَالسَّدِينَ وَالسَّدِينَ وَالسَّدِينَ وَالشَّدِينَ وَكَسَّدَ وَكَسَّدُ وَكَسَّدُ وَكَسَّدُ وَحَسُنَ أَوْلَمَ لِللهِ اللهِ وَهمولِه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۷۸/۱.

<sup>(</sup>۲) احرج ابن جرير ۱۲۸۸۲.(۲) عزاه السيوطي إلى ابن شاهين في السنة.

والقراءة شاذة لمخالفتها رسم المصاحف.

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۱۲۳/۳۲ (۱۹۳۸)، والترمذي ۱۱۵٬۰ (۳۱۸۳)، وابن جرير ۱۹٤/۱، وابن أبي حاتم ۱/۱۱ (٤٠)، وابن حبان (۲۷/۷ (۱۸۷۷) ۱۸۳/۱ (۷۲۰).

ا ۱۲/۱ (۱۲۰ و ۱۲۰ عباد ۱۳۷۰ ۱۳۷۰). قال الترمذي: قحديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث سماك بن حرب، عن عدي بن حاتم. وقال الهيثمي

في المجمع ٥/٣٣٥ (٩٧١٩): «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح غير عباد بن حبيش، وهو ثقة. (٤) أخرجه أحمد ٣٣/٣٦ع (٢٠٣٥)، ٣٤/٣٣٩ (٢٠٧٣٦)، وأبو يعلى (٧١٧٩)، وابن جرير ١٨٧/١.

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ((٧/١): «رجاله ثقات». وقال الهيثمي في المجمع ٣١٣/٦: «رجال الجميع رجال الصحيح». وصححه الألباني في الصحيحة (٢٦٦٣).

المغضوب عليهم؟ قال: «اليهود». قلتُ: الضالين؟ قال: «النصاري»(١). (١/م٨)

۲۰۸ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد، أنَّ النبي ﷺ قال: «المغضوب عليهم: اليهود. والضالون: هم النصاري<sup>(۲)</sup>. (۱/۸۰)

٢٠٩ \_ عن الشَّرِيْد، قال: مرَّ بي رسول الله ﷺ وأنا جالس هكذا، وقد وضعت يدي اليسرى خلف ظهري، واتكأت على ألْية (١٠٠ على أله المغضوب عليم؟!ه (١٠٠).

٢١٠ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن
 مرة الهمداني ـ =

 ٢١١ - وعبد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح -: المغضوب عليهم: اليهود. والضالين: النصارى<sup>(٥)</sup>. (٨٦/١)

٢١٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - ﴿غَيْرِ الْمَغْنُوبِ عَلَيْمٍ ﴾ يعني: اليهود الذين غضب الله عليهم، ﴿وَلاَ الْهُمْالَيْنَ ﴾ قال: وغير طريق النصارى الذين أضلهم الله بفريّتهم عليه. قال: يقول: فألْهِمْنا دينَك الحقّ، وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك له، حتى لا تغضب علينا، كما غضبت على اليهود، ولا تُضِلَّنا كما أضللت النصارى، فتعذبنا بما تعذبهم به. يقول: امنعنا من ذلك برفقك ورحمتك وقدرتك (٦). (ز)

٢١٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طرق \_ قال: ﴿ الْمَنْفُرِبِ عَلَيْهِمَ ﴾: اليهود، ﴿ وَلَا اللهِ وَاللهِ عَلَيْهِمَ ﴾: اليهود، ﴿ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمَ ﴾: البهود، ﴿ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمَ ﴾ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ١٤٢/١ ـ.

وحسَّنه الحافظ ابن حجر في الفتح ١٥٩/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ٢/ ٥٣٧ (١٧٩)، وتَمَّام في فوائده ١٧٧/١ (٤١٨) مرسلًا.

وقد جاء موصولًا من وجه آخر عن عدي بن حاتم، وله شواهد صحيحة؛ فالحديث بها حسن.

<sup>(</sup>٣) ألية اليد: اللحمة التي في أصل الإبهام. لسان العرب (ألا).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣٣/٤٠٤ (١٩٤٥٤)، وأبو داود ٢١٦/٧ (٤٨٤٨)، وابن حبان ٤٨٨/١٢ (٤٧٥٥)، والحاكم ٢٩٩/٤ (٧٠٠٣).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخرجاه». وقال اللهبي في التلخيص: «صحيح». وقال الألباني في صحيح أبي داود ٢٦٣/٤ (٤٨٤٨): «صحيح».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/١٨٨، ١٩٦. (٦) أخرجه ابن جرير ١/١٨٨، ١٩٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/١٨٨، ١٨٩، ١٩٦ من طريق الضحاك وابن جريج والسدي.

وتوزع البقينية المؤلفة

٢١٤ ـ عن سعيد بن جبير: ﴿غَيْرِ الْمَضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَالَقِنَ﴾، قال: اليهود، والنصاري<sup>(١)</sup>. (٨٤/١)

(۸۷/۱) مثله د عن مجاهد بن جبر \_ من طریق سفیان \_، مثله (۲). (۸۷/۱)

٢١٦ \_ عن مجاهد بن جبر: ﴿غَيْرِ النَّفُوبِ عَلَيْهِمْ﴾ قال: اليهود، ﴿وَلا الفِّمَالَإِنَ﴾ قال: النصاري(٣٠). (٨٤/١)

٢١٧ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَضُوبِ عَلَيْهِم ﴾ قال: اليهود، ﴿ الشَّالِينَ ﴾ قال: اليهود،
 ﴿ الشَّالِينَ ﴾ قال: النصارى (٤٤). (٨٤/١)

٢١٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الراذي ـ في قوله: ﴿غَيْرِ ٱلْمُنْشُوبِ عَلَيْ الْمُنْشُوبِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلْعُلَّالِلْمُلْمُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

۲۱۹ \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق ابنه عبد الرحمن \_ قال: ﴿ الْمَغْنُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾: البهود، ﴿ الفَّنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾: البهود، ﴿ الفَّنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾:

٢٠٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿غَيْرِ الْمُنْشُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: ذُلَّنا على دين غير اليهود الذين غضب الله عليهم فجعل منهم القردة والخنازير، ﴿وَلَا اَلْشَكَالَيْنَ ﴾ يقول: ولا دين المشركين، يعني: النصاري(). (ز)

٢٢١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: ﴿غَيْرِ النَّهُوبِ عَلَيْهِمَ النَّهُ وَاللَّهُ النَّهُ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّهُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالَةُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّامُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّهُ النَّهُ النَّامِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالَةُ النَّالِمُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَّةُ النَّالَةُ النَّالُّولُ اللَّهُ النَّالِقُ النَّالُّ النَّالِ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ النَّالِقُلْلُولُ النَّالِيلُولُ اللَّهُ اللَّالِمُ النَّالِيلُولُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَّالِلَّالِيلُولُ اللَّالِيلُولُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّالِلَّالِيلَّالِ اللَّلّ

٢٢٢\_قال الحسن البصري: المغضوب عليهم: اليهود، والضالون: النصارى<sup>(٩)ڒ٢</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۱) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (۲) أخرجه ابن جرير ١٩٦١، ١٩٥، ١٩٦.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/١٩٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٥٤/١ (١١٨)، وابن جرير ١٨٩/١، ١٩٦، ١٩٧ من طريقه.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٦/١. (٨) أخرجه ابن جرير ١٩٨١، ١٩٦، ١٩٧.

<sup>(</sup>٩) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١١٩/١ ـ وجاء عقبه: وهذا دعاء أمر الله رسوله =

٢٢٣ ـ قال إسماعيل بن مسلم: كان الحسن البصري إذا سُئِل عن «آمين»: ما تفسيرها؟ قال: هو: اللَّهُمَّ استجب (١٠٨٦). (٩٢/١)

آلاً قال ابن عطية (٩٧/١): الفمقتضى هذه الآثار: أنَّ كلّ داع ينبغي له في آخر دعائه أن يقول: آمين. وكذلك كل قارئ للحمد في غير صلاة، لكن ليس بجهر الترتيل، وأما في الصلاة فهناك خلاف في الإمام، ولم يُختلف في الفَذِّ، ولا في المأموم.

<sup>=</sup> أن يدعو به، وجعله سنة له وللمؤمنين.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن شاهين في السنة.

وقد عقد السيوطي ٨٧/١ ـ ٩٣ مبحثًا في (ذكر آمين) وما ورد في معناها وفضائلها.





### سورة البقرة



#### مقدمة سورة البقرة:

#### 🗱 نزولها:

٢٢٤ ـ عن عائشة أم المؤمنين، قالت: لقد نزل بمكة على محمد على وإنّي لَجارية العب العب العب المؤمنين، قالتائه أدّفن وَأَمْرُ النمر: ٤٦]، وما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده (١). (ز)

 $^{94}$  - عن عبد الله بن عباس ـ من طرق ـ قال: نزلت بالمدينة سورة البقرة $^{(7)}$ .  $^{(1)}$  (  $^{94}$  )  $^{95}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^{96}$  -  $^$ 

٣٢٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_: مدنية، وهي أول ما نزل بالمدينة، نزلت بعد المطففين (٤). (ز)

۲۲۸ ـ عن عبد الله بن الزبير، قال: أنزل بالمدينة سورة البقرة (٥٤/١).

۲۲۹ \_ عن عكرمة \_ من طريق عطاء الخراساني \_ قال: أول سورة نزلت بالمدينة سورة البقرة (۱۶/۱)

 $^{(Y)}$  عن عكرمة، والحسن البصري \_ من طريق يزيدَ النحويِّ \_: مدنية  $^{(Y)}$ . (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٦/ ١٨٥ (٤٩٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو جعفر النحاس في الناسخ والمنسوخ ٣١٧/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

قال السيوطي في الإتقان في علوم القرآن ٥٠/١٠: «إسناده جيد، رجاله كلهم ثقات، من علماء العربية المشهورين».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ١٤٣/٧ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن الضريس في فضائل القرآن ٣٣/١ ـ ٣٥.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الثعلبي في تفسيره ١/١٣٥، والواحدي في أسباب النزول ص١٢١. وعزاه السيوطي إلى أبي
 داود في الناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٢ ـ ١٤٣.

۲۳۱ \_ عن قتادة \_ من طرق \_: مدنية (١). (ز)

(3) محمد بن مسلم الزهري: مدنية، نزلت بعد الفاتحة (7).

۲۳۳ ـ عن علي بن أبي طلحة: مدنية<sup>(۳)</sup>. (ز)

۲۳٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: مدنية، وهي ست وثمانون وماثتا آية (٤) [٢]. (ز)

#### 🏶 أسماؤها:

٢٣٥ ـ عن أبي أمامة الباهلي، قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «اقرءوا القرآن؛ فإنه يأتي يوم القيامة شفيمًا لأصحابه، اقرءوا الزهراوين؛ سورة البقرة وسورة آل عمران؛ فإنهما يأتيان يوم القيامة كأنهما فَيَايَتَان أو كأنهما غَمامَتان، أو كأنهما فِرقَان (١) من طير صَوَافٌ (١) ، تُحَاجًانِ عن صاحبهما، اقرءوا سورة البقرة؛ فإنَّ أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البَطلة (١٩٧٨).

٢٣٦ ـ عن سَهْل بن سَعْد السَّاعِدِيّ، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ لَكُلْ شَيْءُ سَنامًا (١٠٠)، وسَنام القرآن سورة البقرة، من قرأها في بيته نهارًا لم يدخله الشيطان

آتا قال ابن كثير (٢٤٨/١): ﴿والبقرة جميعها مدنية بلا خلاف، ثم ذكر الروايات عن السلف في بيان مدنية السورة، ثم قال: ﴿وهكذا قال غيرُ واحد من الأثمة، والعلماء، والمفسرين، ولا خلاف فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحارث المحاسبي في فهم القرآن ص٣٩٥ من طريق سعيد ومعمر، وأبو بكر ابن الأنباري ــ كما في الإنقان ٧١/١ه ــ من طريق همام.

<sup>(</sup>٢) تنزيل القرآن ص٣٧، ٤٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في فضائله (ت: الخياطي) ٢/ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٣/١.

 <sup>(</sup>٥) مثنى غَيَاية - بياءين مثناتين تحتيتين - وقد ذكر لها في القاموس عدة معان، المناسب منها هنا هو: كل
 ما أظلَّ الإنسان من فوق رأسه كالسَّحابة ونحوها. (غير).

 <sup>(</sup>٦) أي قطيعان، وفي القاموس: والفررق ـ بالكسر ـ: القطيع من الغنم العظيم ومن البقر أو الظباء أو من الغنم فقط أو من الغنم الضالمة، أو ما دون المئة، والقسم من كل شيء... إلخ. (فَرَقَ).

<sup>(</sup>٧) صواف: باسطات أجنحتها. لسان العرب (صفف).

<sup>(</sup>A) في صحيح مسلم: البّطّلة: السُّحرة. وفي النهاية في غريب الحديث (بطل): قيل هم السحرة. يقال: أبطل إذا جاء بالباطل.

<sup>(</sup>٩) أخرجه مسلم ٥٣/١ (٨٠٤). (١٠) سنام الشيء: أعلاه. لسان العرب (سنم).

ثلاثة أيام، ومن قرأها في بيته ليلًا لم يدخله الشيطان ثلاث ليال؛ (١٠٦/١)

٧٣٧ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول ال 震؛ وإن لكل شيء سنامًا، وإنَّ سنام القرآن البقرة، وفيها آية هي سيدة آي القرآن؛ آية الكرسي، لا تُقرأ في بيت فيه شيطان إلا خرج منه (٢٠). (١٠٧/١)

٢٣٨ \_ عن مَغْقِلِ بن يَسَار، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «البقرة سنام القرآن، وذُرُوتُه (٣٠)؛
 نزل مع كل آية منها ثمانون مَلكًا، واستُخْرِجَت: ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلنَّىُ ٱلْقَيُّرَمُ ﴾
 [البقرة: ٢٥٥] من تحت العرش، فوصِلَت بها» (٤٠٠/١)

**٢٣٩ ـ عن عبد الله بن مسعود، قال: إنَّ لكل شيء سنامًا، وسنام القرآن البقرة، وإنَّ** الشيطان إذا سمع سورة البقرة تُقرأ خرج من البيت الذي يُقرأ فيه وله ضَريط<sup>(٥٠)</sup>. (١٠٦/١)

٢٤٠ عن السائب بن خبّاب \_ ويُقال: له صحبة \_ قال: البقرة سنام القرآن (١٠٧/١).

٢٤١ \_ عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ، قال: قال رسول الله ﷺ: «السورة التي يُذْكَر فيها البقرة فُسطاطُ القرآن (٧٠)، فتَعَلَّمُوها؛ فإنَّ تعلمها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان ٣/ ٥٩ (٧٨٠).

قال الهيشمي في المجمع ٢/٣١٣ (١٠٨١٧): ففيه سعيد بن خالد الخزاعي المدني، وهو ضعيف. [كذا في المجمع: سعيد بن خالد، والصحيح: خالد بن سعيد، كما في سند ابن حبان. من حاشية تخريج ابن حبان ٢/ ٦٠]. وقال الألباني في الضعيفة ٣/ ٥٢٥ (١٣٤٩): فضعيف.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي ۱٤٨/٥ (٣٠٩٤)، والحاكم ٧٤٨/١ (٢٠٥٨، ٢٠٥٩، ٢٠٦٠)، ٢٨٥٢ (٣٠٢٧)، وسعيد بن متصور في التفسير من سنته ٩٠٠/٣ (٤٢٤).

قال الترمذي: فمذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث حكيم بن جبير، وقد تكلم شعبة في حكيم بن جبير، وضقفه.. وقال الحاكم: فمذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخَرِّجاه.. وقال الألباني في الضعيفة ٣/ ٥٢٤ (١٣٤٨): فضعيف، غير أنَّ طرفه الأول قد وجد ما يشهد له.

<sup>(</sup>٣) ذروة السنام: أعلاه. لسان العرب (ذرا).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٠٣٠ (٢٠٣٠).

قال الهيشمي في المجمع ٣٩١/٦ (١٠٨١): فني سنن أبي داود منه طرف، رواه أحمد، وفيه راوٍ لم يُسمّ، وبقية رجال بجال الصحيح، ورواه الطبراني، وأسقط المبهم،. وقال الألباني في الضعيفة ٧٨٧/١٤ (٦٨٤٣): دمنكر،

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي ٢/٤٤٧، وابن الضريس (١٧٧)، والطبراني (٦٦٤٤)، والحاكم ١/٥٦١، والبيهقي في الشعب (٢٤٨٧). وذكره محمد بن نصر في قيام الليل ص٦٨ دون إسناد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في تاريخه ١٥١/٤ ـ ١٥٢.

 <sup>(</sup>٧) البقرة فُسطاط القرآن: أي أنَّ سوره تجتمع حولها، كما أنَّ فسطاط المِضْرِ: مجتمع أهله حول جامعه.
 ينظر: لسان العرب (فسط).

البَطَلَة، (١٠٨/١)

۲٤٢ ـ عن خالد بن مَعْدَان موقوفًا، مثله<sup>(۲)</sup>. (۱۰۸/۱)

٧٤٣ ـ عن ربيعة الجُرَشِيِّ، قال: سُئِل رسول الله ﷺ: أيُّ القرآن أفضل؟ قال: «آية الكرسي، «السورة التي تُذكر فيها البقرة». قبل: فأيُّ البقرة أفضل؟ قال: «آية الكرسي، وخواتيم سورة البقرة نزلت من تحت العرش؛ () ( (١٠٨/١))

🏶 ما جاء في قول: سورة البقرة، ونحوه:

٢٤٤ ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: الا تقولوا: سورة البقرة، ولا سورة آل عمران، ولا سورة التي يُذكر فيها المبرة، ولا سورة التي يُذكر فيها البقرة، والسورة التي يُذكر فيها البقرة، والسورة التي يُذكر فيها المبرة، وكذلك القرآن كله، (١٩٥١).

٧٤٥ ـ عن جامع بن شَدَّاد، قال: كُتًا في غَزَاةٍ فيها عبد الرحمن بن يزيد، ففشا في الناس أنَّ ناسًا يكرهون أن يقولوا: سورة البقرة وآل عمران، حتى يقولوا: السورة التي يذكر فيها آل عمران. فقال عبد الرحمن: إنِّي لَمَّعَ عبدِ الله بن مسعود إذ استبطن الوادي، فجعل الجمرة على حاجبه الأيمن، ثم استقبل الكعبة، فرماها بسبع حَصَياتٍ، يكبر مع كل حصاة، فلما فرغ قال: من ههنا استقبل الكعبة، فرماها بسبع حَصَياتٍ، يكبر مع كل حصاة، فلما فرغ قال: من ههنا المحبدة، فرماها بسبع حَصَياتٍ، يكبر مع كل حصاة، فلما فرغ قال: من ههنا المنافرة على حياتٍ عن المنافرة والله عنها فرغ قال المنافرة والله عنها فرغ قال المنافرة والله عنها المنافرة والله والله عنها فرغ قال الله عنها فرغ قال الله عنها في المنافرة والله وا

آ انتَقَدَ ابنُ كثير (٢٤٩/١) هذا الحديث، مستندًا إلى السنة، وأقوال السلف، فقال: «هذا حديثُ غريبٌ، لا يصح رفعُه... وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود: أنَّه رمى الجمرة... ثم قال: هذا مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة». وذكر آثارًا أخرى.

<sup>(</sup>١) أورده الديلمي ٢/ ٣٤٤ (٥٥٥٩).

قال الألباني في الضعيفة ٨/ ٢١٤ (٣٧٣٨): "موضوع".

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارمي ۲/٤٤٦.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البغوي في معجم الصحابة ٢/ ٤٠٠ (٧٦٤)، وابن عساكر في تاريخه ـ كما في مختصر ابن منظور ٨/ ٢٨٠ ـ.

وفي إسناده عبد الله بن لهيعة، وهو ضعيف. انظر ترجمته في: ميزان الاعتدال ٢٧٥/٢، وتهذيب التهذيب ٣٧٣/٥. وفي سماع ربيعة الجوشي من النبي ﷺ كلام، قال البغوي: «يُحَدِّث عن النبي ﷺ، ويُشَكُّ في سماعه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢/٦٤ (٥٧٥٥)، والبيهقي في الشعب ٤/١٧٢ (٣٣٤٦).

قال البيهقي: «عبيس بن ميمون منكر الحديث، وهو لا يصح، وإنما يروى فيه عن ابن عمر من قوله». وقال الهيشمي في المجمع ١٥٧/٧ (١٦٦١٧): «وفيه عبيس بن ميمون، وهو متروك».

ـ والذي لا إله غيره ـ رمى الذي أُنزِلت عليه سورة البقرة<sup>(١)</sup>. (٩٤/١) ٢٤٦ ـ عن **عبد الله بن عمر** ـ من طريق نافع ـ قال: لا تقولوا: سورة البقرة. ولكن قولوا: السورة التي يُذكر فيها البقرة<sup>(٢)</sup>. (١٩/١)

#### 🏶 تفسير السورة:



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود الطيالسي ٢٠١/ ٣١٨)، وأخرج النسائي ٥/٧٤/ (٣٠٧٣)، والبيهقي ٢١٠/٥ (٩٥٤٧) عن الأعمش أنَّه سمع الحجاج بن يوسف ينهى عن التسمية بسورة كذًا. وأصل الحديث عند البخاري ١٧٧/٢ (١٧٤٧)، ومسلم ٢/ ٩٤٢) دون ذكر سبب القصة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب (٢٥٨٣).

وقد ذكر السيوطي بعد هذا ١٩٥/١ - ١١٨ آثارًا عديدة في فضائل سورة البقرة.

هذا يا محمد غيره؟ قال: انعم، ﴿التَرَّهِ). قال: فهذه أثقل وأطول؛ الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والراء مائتان، فهذه إحدى وسبعون سنة ومائتان. ثم قال: لقد لبُس علينا أمرك، يا محمد، حتى ما ندري أقليلًا أُغطِيتًا أم كثيرًا؟ ثم قاموا، فقال أبو ياسر لأخيه حُبِيّ ومَن معه مِن الأحبار: ما يُدريكم، لعلم قد جُمع هذا لمحمد كله؛ إحدى وسبعون، وإحدى وستون ومائة، وإحدى وثلاثون ومائة، وإحدى وثلاثون ومائتان، فذلك سبعمائة وأربع وثلاثون. فقالوا: لقد تشابه علينا أمره. فيزعمون أن هذه الآيات نزلت فيهم: ﴿هُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ على اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

**٧٤٨ ـ قال أبو بكر الصديق: في كل كتاب سِرُّ، وسِرُّ الله تعالى في القرآن أوائل** السور<sup>(٢)</sup>. (ز)

**٢٤٩** ـ وقال علي بن أبي طالب: لكل كتاب صفوة، وصفوة هذا الكتاب حروف التجمي<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٥٠ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق مُرَّة الهمداني \_ في قوله: ﴿الَّدَ﴾، قال: هو اسم الله الأعظم<sup>(٤)</sup>. (١٣٢/١)

[7] انتقد ابنُ كثير (٢٠٧/١ - ٢٥٨) هذا الحديث، فقال: ﴿وأمَّا مَن زعم أنها دالّةٌ على معرفة المُدّه، وأنه يُسْتَخرج من ذلك أوقات الحوادث والفتن والملاحم؛ فقد ادَّعى ما ليس له، وطار في غير مطاره، وقد ورد في ذلك حديث ضعيف، وهو مع ذلك أدل على بطلان هذا المسلك من التمسك به على صحته. ثمَّ ساق الأثر، وتعقّبه بقوله: ﴿فهذا الحديث مداره على محمد بن السائب الكلبي، وهو ممن لا يحتج بما انفرد به، ثم كان مقتضى هذا المسلك إن كان صحيحًا أن يُحسَبَ ما لكل حرف من الحروف الأربعة عشر التي ذكرناها، وذلك يبلغ منه جملة كثيرة، وإن حُسبَت مع التكرر فأتم وأعظم،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في تاريخه ٢٠٨/٢ (٢٢٠٩)، وابن جرير ٢٢١١ ـ ٢٢٢.

قال ابن جرير (٢١٠/١): فكرهنا ذكر الذي حُكيّ ذلك عنه، إذ كان الذي رواه ممن لا يُعتمد على روايته ونقله. وقال السيوطي: «بسند ضعيف».

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/١٣٦، وتفسير البغوي ١/٥٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٣٦/١، وتفسير البغوي ٥٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٦/١.

٢٥١ \_ عن عبد الله بن مسعود وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٢١/١)

**٢٥٢ \_ وعبد الله بن عباس \_** من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ قالوا : ﴿الدَّ﴾ حروف اشْتَقَّتْ من حروف هجاء أسماء الله<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي الضُّحى \_ في قوله ﴿الَّدَ﴾، قال: أنا الله أعلم (٢٠). (١٢١/١)

٢٥٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿الدَّبُ»،
 وهرحتم، وهرتَّه، قال: اسم مُقطَّع (٢٣/١٠).

۲۰۵ عن عبد الله بن عباس - من طریق علی بن أبی طلحة - فی قوله: ﴿الدّهِ ،
 و﴿النّصَهِ ، و﴿الدّهُ ، و﴿الدّرّهُ ، و﴿الدّهُ ، و﴿طلمته ، و﴿طلمته ، و﴿طلمَه ، و﴿طلمَه ، و﴿فَكُ ، و﴿نَكُ ، وَإِنْكُ ، وَإِنْكُ ، وَإِنْكُ ، وَإِنْكُ ، وَإِنْكُ ،

٣٤ بيّن ابنُ جرير (٢١٥/١ ـ ٢١٨) أنَّ أقوال ابن مسعود من طريق السدي، وابن عباس من طريق السدي وأبي الضحى، وسعيد بن جبير، المراد بها: أنها حروف مقطعة من أسماء وأفعال، كل حرف من ذلك لمعنى غير معنى الحرف الآخر.

ثم وجَّه ذلك بأن القائلين بها نَحَوْا بذلك منحى العرب في الاكتفاء بذكر حرف واحد من الكلمة إذا كان فيه دلالة على ما حُذِف منها، وأن ذلك مستفيضٌ ظاهرٌ في كلام العرب، ثم استشهد على صحة ذلك عند العرب بأبيات من الشعر، وبيَّن أن الأمر في الحروف المقطعة على هذا القول كذلك، في كون كل حرف منها دالًا على كلمة تامة.

وانتقد ابنُ كثير (٢٥٣/١) هذا بقوله: ﴿وما أنشدوه من الشواهد على صحة إطلاق الحرف الواحد على بقية الكلمة، فإنَّ فِي السياق ما يدل على ما حُذف بخلاف هذا».

ورَجُّح ابنُ عطية (١٠١/١) أنَّ الصواب في هذه الحروف تَلَمُّسُ تفسيرِها، وأن ذلك قول الجمهور، معلِّلاً ذلك بصنيع العرب الذي أشار إليه ابن جرير.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۸/۱، والبيهقي في الأسماء والصفات (۱٦٨)، وعند ابن أبي حاتم من قول السدي كما سيأتي. وذكره السيوطي مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أُخرجه ابن جرير ٢٠٨/١، وابن أبي حاتم ٢٠٣١، والنحاس في القطع والائتناف ص١١١، وابن النجار في تاريخه ٣/١٧ ـ ٤. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١، ٢٠٤/٢٠، ٣٢/٢٣ ـ ١٤٣، وابن أبي حاتم ٣٢/١. وعزاه السيوطي إلى
 ابن مردويه.

من أسماء الله (١/١١).

۲۰۲ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: فواتح السور أسماء من أسماء الله<sup>(۲)</sup>. (۱۲۲/۱) ۲۰۷ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السدي ـ في قوله: ﴿الّدَ﴾، و﴿حَدَبُ، و﴿طَنَّ ﴾، قال: هي اسم الله الأعظم<sup>(۲)</sup>. (۱۲۲/۱)

٢٥٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ، مثله<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٦٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن السائب ـ في قوله: ﴿الَّهَ﴾، قال: أنا الله أعلم (٦). (ز)

٢٦١ ـ عن سعيد بن جبير أنَّه قال: هي أسماء الله تعالى مُقَطَّعة، لو علم الناسُ تَأْلِفَها لَعَلِمُوا اسم الله الأعظم(٧). (ز)

٢٦٢ ـ عن مجاهد ـ من طريق شبل، عن ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿الَّمَّ﴾، قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۷۱، ۲۰۷۱، ۵۳/۱۰، ۲۰۷۱، ۸۰/۲۰، ۵۳/۱۰، ۵۳/۱۰، ۵۳/۱۰، ۳۹۸/۱۹، ۳۹۸/۱۰، ۳۱/۲۰، ۳۷۸، ۲۷۶، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۷۵، ۱۲۳۰، ۱۲۳۰، واین أبی حاتم ۵/ ۲۵۳، ۲۷۷۷، ۲۸۳۸، ۲۸۳۸ ـ ۲۸۳۹، والبیهقی فی الأسماء والصفات ص۱۹۳. وعزاه السیوطی إلی ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف للزيلعي ١/ ٣٤ \_.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٦/١، وابن أبي حاتم ٢/٣٢، ٨/ ٢٨٣٨، ٣٠٢٩.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٣/١، ٣٤/ ٥٨٤. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير، وهو عنده من قول الربيع ـ كما
 سبأتر ـ ..

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/١ ـ ٢١٠، وابن أبي حاتم ٣٣/١، ٢/٨٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٠٨/١، والنحاس في معاني القرآن ٧٣/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٣٢/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١٣٦/١، وتفسير البغوي ٩/١٥.

وَيُرِي الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعِلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِلْل

اسم من أسماء القرآن<sup>(۱)</sup>. (۱۲۳/۱)

۲۲۳ \_ عن مجاهد \_ من طریق ابن جُریْج \_ قال: ﴿الّدَ﴾، و﴿حَدَ﴾، و﴿التّسَ﴾، و﴿مَرَّبُ وُالتّسَ﴾،
 و﴿مَنَّ ﴾ فواتح الله بها القرآن (١٣٣/١). (١٣٣/١)

٢٦٤ \_ عن مجاهد \_ من طریق خُصَیْف \_ قال: فواتح السور کلها ﴿الدّی﴾، و﴿الدّی﴾، و﴿الدّی﴾،
 و﴿حَمَهُ، و﴿قَـنَّهُ، وغیر ذلك هجاء موضوع<sup>(٣)</sup>. (۱۲٤/۱)

**٢٦٥** ـ وقال مجاهد: هي أسماء السور<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٦٦ \_ عن الضحاك بن مُزاجِم \_ من طريق أبي رَوْق \_ قال : ﴿ الَّمِّ ﴾ : أنا الله أعلم (٥) . (ز)

٢٦٧ \_ عن عكرمة \_ من طريق خالد الحذاء \_ قال: ﴿ الْمَرْ ﴾ قَسَمٌ ١٢٠).

٢٦٨ \_ عن سالم بن عبد الله، قال: ﴿الْدَ﴾، و﴿حدَ﴾، و﴿نَّهُ، ونحوها أسماء الله مُقطَّعة (٧). (ز)

٢٦٩ \_ عن داود بن أبي هند، قال: كنت أسأل الشعبي عن فواتح السور. فقال: يا داود، إنَّ لكل كتاب سِرًّا، وإنَّ سِرًّ هذا القرآن فواتح السور، فدعها وسَلْ عمًّا بدا لك<sup>(٨)</sup>. (١٧٧/١)

آآ وجّه ابنُ جرير (١/ ٢١٥) ذلك بما نقله عن بعض أهل العربية أنه قال: «ذلك أدِلّةٌ على انقضاء سُورة وابتداء في أخرى، وعلامةٌ لانقطاع ما بينهما، كما جعلت (بل) في ابتداء قصيدةٍ دلالةً على ابتداء فيها، وانقضاءِ أخرى قبلها، كما ذكرنا عن العرب إذا أرادوا الابتداء في إنشاد قصيدة، قالوا: بل... و(بل) ليست من البيت ولا داخلةً في وزنه، ولكن ليدًّل به على قطع كلام وابتداء آخره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰٤/۱، وابن أبي حاتم ۳۳/۱.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۰/۱، وابن أبي حاتم ۱٤٣٧/۰ كما أخرجه ابن جرير من طريق سفيان، عن ابن
 أبي نجيح. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ ابن حيان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٩٠١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوى ١/٥٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٨/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/٣٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١، وابن أبي حاتم ١/٣٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ ابن حيّان في التفسير.

٢٧٠ ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق إسماعيل بن سالم ـ أنَّه سُئِل عن فواتح السور؟ نحو: ﴿اللَّهِ﴾، و﴿اللَّهُ﴾، و﴿اللَّهُ﴾، و﴿اللَّهُ اللهجاء، فإذا وصَلْتُها كانَتِ اسمًا من أسماء الله (١٢/١)

۲۷۱ \_ عن الحسن البصري، قال: ﴿الَّدَ﴾، و﴿طَسَّرَ﴾ فواتح يفتتح الله بها السور (٢٠/١)

۲۷۲ \_ قال يحيى بن سلام: كان الحسن يقول: ما أدري ما تفسير ﴿الدِّ>، و﴿النَّمْ>، و﴿النَّمْ>، وأشباه ذلك من حروف المعجم (٣). (ز)

٧٧٣ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿الّذَ﴾، قال: اسم من أسماء القرآنُ ( ١٦٣/١)

774 - قال محمد بن كعب القرظي: الألف: آلاء الله، واللام: لطفه، والميم: ملكه ( $^{(0)}$ . (ز)

**٧٧٥ ـ** عن إسماعيل السدي ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ قال: فواتح السور كلها من أسماء الله<sup>(١٦)</sup>. (١٣٣/١)

٢٧٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قال: أما ﴿الَّمَ﴾ فهو حرف اشْتُقُ من حروف اسم الله(٧٠). (ز)

**۲۷۷** \_ عن زيد بن أسلم \_ من طريق ابنه عبد الرحمن \_ قال: ﴿ الَّمْ ﴾ ونحوها أسماء السور (-174).

# 🗺 علَّق ابنُ كثير (١/ ٢٥٠) على هذا الأثر بقوله: •ويعتضد هذا بما ورد في الصحيحين، ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/ ٣٢، وابن جرير ٢٠٦/١ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة في تفسيره، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وأخرج نحوه ابن أبي حاتم ٢٧٤٧/٨ من طريق أبي بكر الهذلي، بلفظ: فواتح افتتح الله بها كتابه، أو القرآن.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي زمنين ١٢٠/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٣٩/١، وابن جرير ٢٠٤/١. وعلقه ابن أبي حاتم ٣٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/١٣٩، وتفسير البغوي ١/٥٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (١٦٩). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٢/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبد الله بن وُهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٢/ ١٦٢ (٣٤٠)، وابن جرير ٢٠٦/١ من طريقه.

٥٨

۲۷۸ ـ عن زيد بن أسلم: ﴿الَّدَ﴾ اسم من أسماء القرآن<sup>(١)™</sup>. (ز)

٢٧٩ \_ عن الربيع بن أنس: في قوله: ﴿الدَّ>، قال: ألف: مفتاح اسمه الله، ولام: مفتاح اسمه الله، ولام:

• ٢٨٠ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر الرازي \_ في قول الله: ﴿الدّهُ، قال: هذه الأحرف من التسعة والعشرين حرفًا، دارت فيها الألسن كلها، ليس منها حرف إلا وهو مِفتاح اسم من أسمائه، وليس منها حرف إلا وهو في آلائه وبكلائه، وليس منها حرف إلا وهو في مُدّة قوم وآجالهم. وقال عيسى ابن مريم وعجب: ينطقون في أسمائه، ويعيشون في رزقه، فكيف يكفرون به؟! قال: الألف: مفتاح اسمه «الله»، واللام: مفتاح اسمه «لطيف»، والميم: مفتاح اسمه «مجيد». والألف: آلاء الله، واللام: ثلاثون سنة، واللام: ثلاثون سنة، والميم: أربعون سنة "المناح. (ز)

== عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله على كان يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة: ﴿الدَّهُ السجدة، و﴿ قَلْ أَنْ عَلَى الإِنْدُنِكِ».

☑ وجّه ابن جرير (١/٣/٣ ـ ٢١٥) هذا الأثر بتوجيهين: الأول: أن ﴿الدّي اسم للقرآن، فيكون تأويل ﴿الدّر أَلَى الْكِتَابُ على معنى القسم، كأنه قال: والقرآن، هذا الكتاب لا ريب فيه. الثاني: أنه اسمٌ من أسماء السورة التي تُعرف به، فينهم السامع من القائل يقول: قرأت اليوم ﴿النّمنِ ﴾، ﴿نَا ﴾، أيّ الشّور التي قرأها من سُور القرآن.

آآ بيَّن ابنُ جرير (۲۱۸/۱ ـ ۲۲۰) أنَّ القائلين بذلك وجَّهوا ذلك إلى أنَّ كلَّ حرف من السحووف المقطعة بعضُ حروفِ كلمةٍ تامة استُغْنِيَ بدلالته عَلى تَمامه عن ذكر تمامه، وإنما أُفْرِد كلَّ حرف من ذلك، وقصَّر به عن تمام حروف الكلمة، أنَّ جميعَ حُروف الكلمة لو أُفْهرت لم تدلُّ الكلمة التي تُظهر إلا على معنى واحد، لا على معنيين وأكثر منهما، وإذا ==

(٢) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/١. وعلّق ابن أبي حاتم ٣٣/١ نحوه.

٢٨١ ـ قال أبو رَوْق عطية بن الحارث الهمداني: إنها تسكيت للكفار، وذلك أنَّ رسول الله ﷺ كان يجهر بالقراءة في الصلوات كلها، وكان المشركون يقولون: ﴿لاَ مَسْمُوا لِمِنْنَا اللَّمْوَانِ وَالْعَلَمْ عَلَيْمُ تَقْلِمُونَ إِنْسَلت: ٢٦]، فربما صَفَّقوا، وربما صَفَّرُوا، وربما لغطوا أَيْغَلِّطُوا النبي ﷺ، فلما رأى رسول الله ذلك أَسرَّ في الظُّهْر والعصر، وجهر في سائرها، فكانوا أيضًا يأتونه ويُؤذُونه، فأنزل الله تعالى هذه الحروف المقطعة، فلمًا سمعوها بَقَوْا مُتَحَيِّرِين مُتَفَكِّرِين؛ فاشتغلوا بذلك عن إيذائه وتغليطه، فكان ذلك سببًا لاستماعهم، وطريقًا إلى انتفاعهم (١٠). (ز)

المحال ولله المساحهم، وعريه إلى استجهم . ١٠٠٠ وقد سُيْل عن قوله: المحال عن قوله: المحال المح

<sup>==</sup> كان الله \_ جل ثناؤه \_ قد أراد الدلالة بكلّ حرف منها على معانٍ كثيرة لشيء واحد لم يَجُز إلا أن يُفرَد الحرفُ الدالُّ على تلك المعاني، لِيَعلمَ المخاطبون به أنَّ الله ﷺ لم يقصد بما خاطبهم به مَعنّى واحدًا، وإنما قصد الدلالةً به على أشياء كثيرة.

وانتقد ابن كثير (١/ ٢٥٣ ـ ٢٥٤ بتصرف) هذا التوجيه بقوله: فهذا ليس كما ذكره أبو العالية ـ يعني الأثر السابق ـ، فإنَّ أبا العالية زعم أنَّ الحرف دلَّ على هذا، وعلى هذا، وعلى هذا، وعلى هذا، وعلى هذا معًا...، ودلالة الحرف الواحد على اسم يمكن أن يدل على اسم آخر من غير أن يكون أحدهما أولى من الآخر في التقدير أو الإضمار بوضع ولا بغيره، فهذا مما لا يُغْهَم إلا بتوقيف، والمسألة مختلف فيها، وليس فيها إجماع حتى يُحكم به.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الثعلبي ۱٤٠/١.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/١٣٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/١.

محمدًا ﷺ، وأنزل ﴿ آلمَ ﴾؛ قالوا: قد كُنّا نعلم أن هذه الأمة مبعوثة، وكنا لا ندري كم مدتها، فإن كان محمد صادقًا فهو نبي هذه الأمة، قد بيّن لنا كم مدة محمد ـ لأن ﴿ آلمَ ﴾ في حساب جُمَّلِهم ( ) إحدى وسبعون سنة ـ، فما نصنع بدين إنما هو واحد وسبعون سنة ?! فلمًا نزلت ﴿ آلَ ﴾ ـ وكانت في حساب جُمَّلهم مائتي سنة وإحدى وثلاثين سنة . فقالوا: هذه الآن مائتان وإحدى وثلاثون سنة، وواحدة وسبعون. قيل: ثم أُنزل ﴿ آلمَ ﴾ ـ فكان في حساب جُمَّلِهم مائتي سنة وإحدى وسبعين سنة \_ في نحو هذا من صدور السور. فقالوا: قد التبس علينا أمره ( ) ( ( ١٣٦١) )

٢٨٥ \_ وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: هي أسماء السور المُفتَتَحَة بها<sup>(٣)</sup>. (ز)

▼ رجَّح ابنُ جرير (١/ ٢٢٣ ـ ٢٢٥) أنَّ الحروف المقطعة في فواتح السور تحوي سائر ما قاله مفسرو السلف؛ لأن الله ـ جلّ ثناؤه ـ لو أراد بذلك الدلالة على معنى واحد دون سائر المعاني غيره لأبان ذلك لهم رسول الله 義، وفي تركه 義 إبانة ذلك أوضحُ الدليل على أنه مُرادٌ به جميعُ وجوهه التي هو لها محتمل، إذ لم يكن مستحيلًا في العقل وجهٌ منها أن يكون من تأويله ومعناه، كما كان غير مستحيل اجتماعُ المعاني الكثيرة للكلمة الواحدة باللفظ الواحد في كلام واحد.

ونقل ابنُّ عطية (١/٩٩ ـ ١٠١) اختلافًا في التكلم في تفسير الحروف المقطعة، أو الامتناع عن تفسيرها، ثم قال: (والصواب ما قاله الجمهور: أن تُفَسَّر هذه الحروف، ويُلْتَمَس لها التأويل».

و<mark>علَّق آبنُ كث</mark>ير (١/ ٢٥٥ ـ ٢٥٧)، فقال: اولم يُجمِع العلماء فيها على شيء معين، وإنما اختلفوا، فمَن ظهر له بعض الأقوال بدليلٍ فعليه اتبّاعه، وإلا فالوقف حتى يتبين!.

وفي بيان الحكمة من إيراد هذه الحروف في أوائل السور نقل ابنُ كثير (٢٥٧/١) قولَ مَن قال: «إنما ذُكِرَت فيها بيانًا لإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنه تركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها». ثم رجَّع ذلك بقوله: •ولهذا كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن، وبيان إعجازه وعظمته، وهذا معلوم بالاستقراء، وهو الواقع في تسع ==

 <sup>(</sup>١) حساب المجمل: طريقة لتسجيل الأعداد والتواريخ باستعمال الحروف الأبجدية؛ إذ يعطى كل حرف
رقمًا معينًا يدل عليه؛ فتكون من هذه الحروف جملة تدل على رقم أو تاريخ مقصود، وبالعكس تستخدم
الأرقام للوصول إلى الجمل والنصوص. تنظر: الموسوعة العربية العالمية (حساب الجمل).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المنذر ١١١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٣٦/١، وتفسير البغوي ١٩٩١.

#### أثار متعلقة بالآبة:

۲۸٦ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: آخرُ حرف عارَضَ به جبريلُ ﷺ النبيﷺ: ﴿لَمْ ۚ ۚ وَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبَّ فِيهُ هُدًى اللِّشَقِينَ﴾(١٠ . (١٧٧١))

٧٨٧ ـ عن أبي عبد الرحمن السلمي: أنَّه كان يَعُدُّ ﴿الَّمَهُ، و﴿حَمَّهُ آية (٢). (١١٨/١)

﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِنَٰبُ لَا رَبُّ فِيهُ هُدًى لِلْمُنَقِينَ ۞ الَّذِنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَبِّ وَلِيَّسِمُونَ السَّلَوَةُ وَمَمَّا رَزَفْنَهُمْ يُنِفُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَّا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَّا أَنْزِلَ مِن قَبْلِك وَبِالْكِثِرَةِ هُمْ يُوفِئُونَ ۞ أُولَتِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَبِّهِمٌّ وَلُولَتِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ۞﴾

#### 🎇 نزول الآيات:

٢٨٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: هذه الأربع الآيات من فاتحة السورة في المؤمنين (٢).

٢٨٩ - عن مجاهد - من طريق ابن أبي نَجِيح - قال: من أول البقرة أربع آيات في نَعْت المنافقين، ومن أَوْت المؤمنين، وآيتان في نعت الكافرين، وثلاث عشرة آية في نعت المنافقين، ومن أربعين آية إلى عشرين ومائة في بني إسرائيل<sup>(2)</sup>. (١٣٨/١)

٢٩٠ عن مجاهد، قال: هؤلاء الآيات الأربع في أول سورة البقرة إلى ﴿الْمُلْلِحُونَ﴾
 نزلت في نعت المؤمنين، واثنتان من بعدها إلى ﴿عَظِيمُ ﴾ نزلت في نعت الكافرين،

== وعشرين سورة، ولهذا يقول تعالى: ﴿اللّهِ ۚ وَاللّهِ الْكِنَبُ لَا رَبُّ فِيهُ [البقرة: ١ ـ ٢]، ﴿اللّهُ لَهُ لَا لَكُ اللّهُ يَكُنُ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ يَنْهُ [الاعراف: ١ ـ ٢]، [آل عمران: ١ ـ ٣]، ﴿النّهُ لِللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ على صحة ما ذهب إليه هؤلاء لِمَنْ أَمْمَن النظر».

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي نصر السُّجْزِيّ في الإبانة. (٢) عزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٩/١ (٨٧).

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص1٩٥، وأخرج نحوه ابن جرير ٢٤٥/١ ـ ٢٤٦. وعزاه السيوطي إلى الفِرْيابيّ، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن الضريس.

وإلى العشرين نزلت في المنافقين<sup>(١)</sup>. (١٢٨/١)

الناس عن عبد العزيز: سأله (آ) عطاء بن أبي رباح عن قوم يشهدون على الناس بالشرك والكفر. فأنكر ذلك وأباه، ثم قال: أنا أقرأ عليك بعث (آ) المؤمنين، وبعث الكافرين، وبعث المنافقين، ففيها: بسم الله الرحمن (٤) ﴿لَمّ شَلَقَ الْكِتُبُ لَا رَبُّ فِيهِا عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

٢٩٢ ـ عن قنادة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَبَيْ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَرْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾ حتى بلغ: ﴿وَفَمَا رَبِحَت يَّغَنَرَتُهُمْ وَمَا كَاثُواْ مُهْتَلِيرَ>﴾، قال: هذه في المنافقين''. (ز)

**٢٩٣** ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ قال: أربع آيات من فاتحة سورة البقرة في الذين آمنوا، وآيتان في قادة الأحزاب<sup>(٧)</sup>. (١٢٨/١)

٢٩٤ ـ قال أبو رَوْق عطية بن الحارث الهمداني ـ من طريق الهُذَيْل بن حبيب ـ:
 هذه (٨) للعرب خاصة (٩)

٢٩٥ ـ عن [محمد بن السائب] الكلبي ـ من طريق الهُذَيل بن حبيب ـ: قالت اليهود ـ جُدَيٌّ، وحُدييٌّ، ومَن معهما ـ: نَحْنُ المتقون، الَّذِين يؤمنون بالغيب، آمنا بمحمد قبل أن يُبتَث. قال الكلبي: هاتان الآيتان (١٠) نزلتا في اليهود (١٠). (ز)

٢٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قَالِكَ ٱلۡكِتَٰتُ ﴾ وذلك أنَّ كعب بن الأشرف، وكعب بن أسَّيْد لَمَّا دعاهما النبي ﷺ إلى الإسلام قالا: ما أنزل الله كتابًا من بعد موسى. تكذيبًا به، فأنزل الله ﷺ في قولهما: ﴿ آلَمَ لَيُ قَالِكَ أَلَكِنَٰتُ لَا رَبِّ فِيدُ ﴿ ١٣١ ُ. (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى وكيم، ومن طريقه أخرج ابن جرير ٢٤٦/١ نحوه عن رجل عن مجاهد. وعند الواحدي في أسباب النزول ص١٢١ نحوه من طريق ابن أبي نجيح.

<sup>(</sup>٢) كذا في المصدر ولعل الصواب دون هاء.

 <sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع في جميع المواطن من هذه الرواية (بعث)، وفي طبعة أخرى من الحلية: (نعت) أي:
 صفة، وهو أشبه.

حيم). (٥) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ١٩٣/٨.

<sup>(</sup>٤) كذا في المطبوع دون (الرحيم).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٣٩/١.

 <sup>(</sup>٨) قولة: همذه يشير إلى قول الله تعالى: ﴿اللَّيْنَ يُؤْمِثُونَ بِالْفَيْبِ﴾ إلى قوله: ﴿يَثَوْمُونَ﴾.
 (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٩/١.

<sup>(</sup>١٠) قولهُ: «هاتَّانَ الآيتان؛ يشير إلى قول الله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ﴾ إلى قوله: ﴿يُفِقُوك﴾.

<sup>(</sup>۱۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٩/١. (١٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

٢٩٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: لَمَّا سمع أبو ياسر بن أَخْطَب اليهودي بهؤلاء الآيات قال لأخيه جُدَيّ بن أخطب: لقد سمعتُ من محمد كلمات أنزلهن الله على موسى بن عمران. فقال جُدَىٌّ لأخيه: لا تَعْجَل حتى تَتَنَبَّتَ في أمره. فعَمَدَ أبو ياسر وجُدَيُّ ابنا أُخْطَب، وكعب بن الأشرف، وكعب بن أُسَيْد، ومالك بن الضَّيْف، وحُيَىّ بن أَخْطَب، وسعيد بن عمرو الشاعر، وأبو لُبَابة بن عمرو، ورؤساء اليهود، فأتَوُا النبي ﷺ، فقال جُدَيٌّ للنبي ﷺ: يا أبا القاسم، أُخْبَرَني أبو ياسر بكلمات تقولهنَّ آنفًا. فقرأهنَّ النبي ﷺ، فقال جُدَيٌّ: صدقتم، أمَّا ﴿لَدَ ۞ ذَٰلِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبُّ فِيهُ هُدِّى لِلْمُنْقِينَ ﴾ الَّذِينَ يُؤمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقيمُونَ الصَّالَوَ وَمِمَّا رَزْقَنَهُمْ يُفِقُوبُ فنحن هم، وأما ﴿وَلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنِلَ إِلَىٰكَ﴾ فهو كتابك، ﴿وَمَّا أَنِلَ مِن قَلِكَ﴾ فهو كتابنا، ﴿وَيَالْآخِرَةِ هُمْ يُوفِنُنَ ١ أُولَٰتِكَ عَلَى هُدِّى مِّن رَّبِّهِمٌّ وَأُولَٰتِكَ هُم ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ فَأَنتُم هِم، قد آمنتم بما أنزل اليكم والينا، وآمنتم بالجنة والنار، فآيتان فينا، وآيتان فيكم. ثم قالوا للنبي ﷺ: نَنشُدُكَ بالله أنَّها نزلت عليك من السماء؟ فقال النبي ﷺ: ﴿أَشْهِدُ بِاللهُ أَنْهَا نزلت عَلَيَّ من السماءً. فذلك قوله سبحانه في يونس [٥٣]: ﴿ وَيَسْتَنْكُونَكَ أَحَقُّ هُو ۚ قُلْ إِي وَرَقِ ﴾. يعني: ويستخبرونك أحق هو؟ ﴿قُلُّ إِي وَرَقِيُّ يعني: بلي وربي، ﴿ إِنَّهُ لَحُقٌّ ﴾...(١). فآيتان من أول هذه السورة نزلتا في أصحاب النبي ﷺ المهاجرين والأنصار، والآيتان اللتان تلِيانِهِما نزلتا في مشركي العرب، وثلاث عشرة آية في المنافقين من أهل التوراة<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٩٨ - عن سفيان الثوري: نزلت أربع آيات من أول البقرة في نعت المؤمنين،
 وثلاث آيات في نعت الكافرين، وثلاث عشرة آية في نعت المنافقين<sup>(۱۳)</sup>. (ز)

### ﴿ ذَالِكُ ﴾

**٢٩٩ ـ** عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق ابن جُريْج ـ في قوله: ﴿ وَلِكَ ٱلْكِتَبُ﴾، قال: هذا الكتاب<sup>(٤)</sup>. (١٢٨/١)

 <sup>(</sup>١) ذكر هنا القصة بطولها بنحو ما في حديث جابر بن عبد الله بن رئاب السابق في حساب الجُمَّل، ثم أورد أيضًا نزول أول سورة آل عمران لنفس السبب.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٤ ـ ٨٨. (٣) تفسير سفيان الثوري ص٤١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٢٩/١.

۳۰۰ \_ عن سعيد بن جبير =

**٣٠١** ـ وزيد بن أسلم، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٠٢ \_ ومقاتل بن حيان \_ من طريق بُكَيْر بن معروف \_، مثله<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٠٣ \_ عن عكرمة \_ من طريق خالد الحذاء \_، مثله (٢). (١٢٩/١)

٣٠٤ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُريْج ـ ﴿ وَلَا لَكِنَبُ ﴾، قال: هو هذا الكتاب (٤). (ز)

٣٠٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق الحكم بن ظُهَيْر \_ في قوله: ﴿ وَآلِكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ ، قال: هذا الكتاب (٥٠). (ز)

٣٠٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَكِ ٱلْكِنَّابُ ﴾، بمعنى: هذا الكتاب(٢٠). (ز)

٣٠٧ \_ عن ابن جُريع \_ من طريق حجاج \_ قوله: ﴿ وَآلِكَ ٱلۡكِتَابُ ﴾: هذا الكتاب ( الكتاب ( ١٠٠٠ . ( ز )

☑ وجّه ابنُ جریر (۲۲۸ - ۲۳۰) مجيء النص القرآني باسم الإشارة ﴿وَلِكَ﴾ الدال على الإشارة إلى حاضر، بقوله: الإشارة إلى خائب، وتفسير المفسرين له بـ الهذاء الدال على الإشارة إلى حاضر، بقوله: الأنه ـ جلّ ذِكْرُه ـ لَمَّا قدم قبلَ ﴿وَلِكَ ٱلْكِتَبُ﴾: ﴿الدّي وَالدّي مَا لنبيه ﷺ: يا محمد، هذا الذي ذكرته وبيَّنته لك الكتابُ. ولذلك حَسُن وضع ﴿وَلِكَ ﴿ فِي مكان (هذا)، لأنه أُشِير به إلى الخبر عما تضمَّنهُ قوله: ﴿الدّي من المعاني، بعد تقضّي الخبر عنه بـ ﴿الدّي ﴿ ... فأخبر به بـ ﴿وَلِكَ ﴾ لانقضائه، ومصير الخبر عنه كالخبر عن الغائب، وترجمهُ المفسّرون أنه بعنى: هذا؛ لقرب الخبر عنه من انقضائه، فكان كالمشاهد المشار إليه بـ: هذا».

وذكر نحوه ابنُ عطية (١٠٢/١).

وقالُ ابنُ تيمية (أ/١٤٤): «ذلك أنه لما أنزل قوله: ﴿ وَلَاِكَ الْكِنْبُ ﴾... لم يكن الكتاب المشار إليه قد أنزل قبل ذلك، فصار كالغائب الذي يشار إليه كما يشار إلى الغائب، وهو باعتبار حضوره عند النبي ﷺ يُشار إليه كما يشار إلى الخاضر... ولهذا قال غير واحد من السلف: ﴿ وَالْكِ ٱلْكِكْنَبُ ﴾، أي: هذا الكتاب،

(۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۳۳/۱.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٨٢١. وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢٨/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٣٣/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٨١/١. (٧) أخرجه ابن جرير ٢٢٩/١.

### ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ

٣٠٨ \_ عن عبد الله بن مسعود وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٩٨/١)

٣٠٩ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح \_: ﴿ آلِكِتُبُ ﴾: القرآن (١٠). (ز)

٣١٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي الضُّحَى ـ قال: معناه: ذلك الكتاب الذي أخبرتك أن أُوحِيه إليك (٢).

**٣١١** ـ قال سعيد بن جبير: هو اللوح المحفوظ<sup>٣١</sup>٠٠. (ز)

٣١٢ ـ عن عكرمة ـ من طريق الهُلَيْل بن حبيب، عن أبي بكر الهُلَلِيِّ ـ: هو التوراة، والإنجيل، والكتب المتقدمة (٤٠٤٪. (ز)

== وقال ابنُ كثير (٢٥٨/١ ـ ٢٥٩): ﴿والعرب تُقارِض بين هذين الاسمين من أسماء الإشارة، فيستعملون كلًا منهما مكان الآخر، وهذا معروف في كلامهم؟.

آج وجّه ابن عطية (١/٢٠١، ١٠٣) قول سعيد بن جبير بقوله: (أي: الكتاب الذي هو القدر».

وزاد أقوالًا أخرى في معنى الآية: «فقيل: ما قد كان نزل من القرآن، ... وقيل: إنَّ الله قد كان وحد نبيه أن ينزل عليه كتابًا لا يمحوه الماء، فأشار إلى ذلك الوعد. وقال الكسائي: 

﴿ ثَالِكُ ﴾ إشارة إلى القرآن الذي في السماء لم ينزل بعد. وقيل: إن الله قد كان وعد أهل الكتاب أن ينزل على محمد كتابًا، فالإشارة إلى ذلك الوعد. وقيل: إن الإشارة إلى حروف المعجم في قول مَن قال: ﴿ المَنْهَ حروف المعجم التي تحديتكم بالنظم منها».

اللّ وَجّه ابن جرير (١/ ٢٣١) هذا القول، فقال: ﴿وَإِذَا وَجْه تأويل ﴿ وَلِكَ ﴾ إلى هذا الوجه، فلا مؤونة فيه على متأوّله... لأن تأويل ﴿ وَلَكَ ﴾ يكون حيننذ إخبارًا عن غائب على صحةٍ ٩. وانتقله ابن كثير (٢٥٩١) بقوله: ﴿ وَمَن قال: إنّ المراد بذلك الكتاب الإشارة إلى التوراة والإنجيل... فقد أبعد النجعة، وأغرق في النزع، وتكلف ما لا علم له به ٩٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٣٢، والحاكم ٢٦٠/٢ مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٤١/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٤. وينظر: تفسير الثعلبي ١٤١/١.

(Y) 经二联验

٣١٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي بكر الهُذَلِيّ ـ في قول الله: ﴿ٱلْكِنْبُ﴾، قال: القرآن''). (ز)

٣١٤ \_ عن عبد الله بن عباس، مثل ذلك(٢). (ز)

٣١٥ \_ قال عطاء بن السائب: ﴿ وَلَكُ ٱلْكِنَّا ﴾ الذي وعدتكم يوم الميثاق (٣). (ز)

٣١٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَالِّكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ بمعنى: هذا الكتاب الذي كفرت به اليهود (٤) . (ز)

## ﴿لَا رَبُّ فِيهِ

٣١٧ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٢٨/١)

٣١٨ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿لَا رَبَّبُ فِيْهِهُ: لا شك فيه <sup>(٥)</sup>. (ز)

٣١٩ ـ عن أبي الدرداء ـ من طريق عبد الرحمن بن مسعود الفَزَادِيِّ ـ قال: الرَّيْب: الشَّكُّ من الكفر<sup>(١)</sup>. (١٢٩/١)

٣٢٠ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قوله على:
 وَلا رَبَّ فِيهِ قَال: لا شَكَّ فيه. قال: وهل تعرفُ العرب ذلك؟ قال: نعم، أمَا سمعتَ ابن الزَّبَعْرَى وهو يقول:

ليس في الحقّ يا أُمامةُ رَيْبُ إنما الرَّيْبُ ما يقولُ الكَذوبُ (٧٠).
(١٢٩/١)

 $ext{TY1} _{-}$  عن  $ext{$ ext{$ -1 \sime} }$  بن طریق ابن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو عن سعيد بن جبير \_ في قوله:  $ext{$ ilde{V}$ }$   $ilde{V}$   $ilde{V}$  ild

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٣٤. (٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٣٤.

 <sup>(</sup>۳) تفسير الثعلبي ۱/۱۱۱.
 (۱۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۱۸.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٣٢، والحاكم ٢/ ٢٦٠ مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في الزهد ص١٤١، وابن أبي حاتم ٣٤/١ ٥٥). (٧) عزاه السيوطى إلى الطستى في مسائله عن ابن عباس. وينظر: الإتقان ٣/٣/٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠ ـ، وابن جرير ١/ ٢٣٢، وابن أبي حاتم ١/ ٣٤، ٦٣.

۳۲۲ \_ عن مجاهد \_ من طریق ابن جُرَیِّج \_، مثله (۱۲۹/۱) .

٣٢٣ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر - في قوله: ﴿لا رَبُّ فِيبُهِ، قال: لا شَكَّ فِهِ ( ''). (١٢٩/١)

٣٢٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ ـ من طريق الحكم بن ظُهَيْر ـ قال: ﴿ لَا رَبَّ فِيرُ ﴾: لا شكَّ فيه<sup>٣٠</sup>). (ز)

٣٢٥ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ قوله: ﴿لَا رَبُّ فِيهُ ، قول لَا رَبُّ فِيهُ ، يقول: لا شكَّ فيه (٤٠). (ز)

٣٢٦ \_ قال أبو رَوْق عطية بن الحارث الهمداني \_ من طريق الهُذَيْل بن حبيب \_ في قوله: ﴿لا رَبُّ فِيهُهُ: لا شكَّ فيه (١٤٠٠). (ز)

٣٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لا رَبُّ فِيهِ ، يعني: لا شكَّ فيه أنَّه من الله جاء، وهو أنزله على محمد ﷺ (٦).

٣٢٨ ـ قال ابن أبي حاتم: ولا أعلم في هذا الحرف اختلافًا بين المفسرين؛ منهم ابن عباس =

٣٢٩ \_ وسعيد بن جبير =

٣٣٠ \_ وأبو مالك =

٣٣١ ـ ونافع مولى ابن عمر =

٣٣٢ \_ وعطاء بن أبي رباح =

٣٣٣ \_ وأبو العالية =

٣٣٤ ـ والربيع بن أنس =

(١) وجُّه ابن عطية (١٠٣/١) هذا المعنى بقوله: "والمعنى: أنه في ذاته لا ريب فيه، وإن وقع ريب للكفار". وزاد قولين آخرين: الأول: أن "لفظ قوله: ﴿لَا رَيْبَ فِيئِهُ لفظ الخبر، ومعناه النهي". والثاني: "هو عموم يراد به الخصوص، أي: عند المؤمنين". ثم انتقده قائلًا: "وهذا ضعيف".

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ۲۳۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٣٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٣٢. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٩/١. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

٣٣٥ \_ وقتادة =

٣٣٦ ـ ومقاتل بن حيان =

٣٣٧ \_ والسُّدِّي =

۳۳۸ ـ وإسماعيل بن أبى خالد(۱۱)[23]. (ز)

### ﴿هُدُى

٣٣٩ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني ـ =

٣٤٠ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ ﴿ هُدُى لِلْمُ اللَّهِ عِلَى صالح \_ ﴿ هُدُى لِلْمُقَانِ (٢) . (ز)

٣٤١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ ﴿مُدِّى لِلْمُنِّينَ﴾: تبيان للمتقين (٣). (ز)

٣٤٢ \_ عن عامر الشعبي \_ من طريق بيان \_ في قوله: ﴿ هُدُّى ﴾، قال: من الضلالة ( \*) . (١٣٠١)

٣٤٣ ـ عن قتادة، في قوله: ﴿ هُمُدُى لِلْمُنْقِينَ﴾، قال: جعله الله هُدّى وضياء لِمَن صدَّق به، ونورًا للمتقين<sup>(ه)</sup>. (١٣٠/١)

٣٤٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط بن نصر ـ: وأمَّا ﴿ هُدَّى آلِمُنَّقِينَ ﴾: نور للمتقين (٦)

آناً وجّه ابن تيمية (١٣٧/١) تفسير الريب بالشك بأنه تقريب للمعنى، فقال: وفهذا تقريب، وإلا فالريب فيه اضطراب وحركة... فكما أنَّ اليقين ضُمِّن السكون والطمأنينة، فالريب ضده ضُمِّن الاضطراب والحركة، ولفظ الشك وإن قيل: إنه يستلزم هذا المعنى؛ لكن لفظه لا يدل عليه.

(٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٣٤ (٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن أبي حاتم ١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٣٤ (٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٣٤/١، وابن أبي حاتم ٣٤/١ (٥٨). وعزاه السيوطي إلى وكيع.

٣٤٥ ـ قال أبو رَوْق عطية بن الحارث الهمداني ـ من طريق الهُذَيْل بن حبيب ـ في قوله: ﴿هُدُّى لِلنُّنَّقِينَ﴾، قال: كرامة لهم هداهم إليه'<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ هُدُى لِتُنتَينَ ﴾ هَذَا القرآن هُدَّى من الضلالة (٢) [[. (ز)

## ﴿ لِلْمُنَّقِينَ ﴾

٣٤٧ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٣٠/١)

٣٤٨ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدّي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿ هُدَّى لِلْمُنَّقِينَ ﴾، قال: هم المؤمنون (٣). (ز)

٣٤٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ هُدُّى لِلْتُنَّقِينَ﴾، أي: الذين يَحْذَرُون من الله عقوبته في ترك ما يعرفون من الهُدَى، ويرجون رحمته في التصديق بما جاء منه (٤). (١٣٠/١)

٣٥٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿ هُدُّى لِلْمُتَّقِينَ﴾، قال: للمؤمنين الذين يَتَّقون الشرك، ويعملون بطاعتي (٥٠). (١٣٠/١)

٣٥١ ـ عن الحسن [البصري] ـ من طريق سفيان، عن رجل ـ قوله: ﴿ لِلَّمُ فَيِّنَكُ ، قال: اتَّقَوْا ما حُرِّم عليهم، وأدَّوْا ما افتُرض عليهم<sup>(٦)</sup>. (ز)

٣٥٢ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد بن أبي عروبة ـ ﴿ هُدُّى لِلسُّنَّةِينَ ﴾، قال: هم مَنْ نعتَهم ووصفَهم فأثبت صفتهم، فقال: ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنَبِّ وَيُثِيبُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَفَتَهُمْ يُقِفُوكَ♦<sup>(٧)</sup>. (١٣٧/١)

🟗 حكم ابنُ كثير (١/ ٢٦٠) على هذه الأقوال الواردة في معنى ﴿مُدُّى﴾ بقوله: "وكل ذلك صحيح».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود. (٤) سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠، وابن جرير ١/ ٢٣٧، وابن أبي حاتم ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٣٨ ـ ٢٣٩. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٣٧/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٣٨، وابن أبي حاتم ١/ ٣٥.

٣٥٣ ـ عن إسماعيل السُّلِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿هُدَّى لِلْتُنَقِينَ﴾، قال: نور للمتقين، وهم المؤمنون<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٥٤ ـ عن أبي بكر ابن عيّاش، قال: سألني الأعمش عن المتقين. قال: فأجبتُه. فقال لي: سل عنها الكُلْبِيّ. فسألتُه، فقال: الذين يَجتنِبُون كبائِرَ الإثم. =

٥٠٥ \_ قال: فرجَعْت إلى الأعمش، فقال: نُرَى أنه كذلك. ولم ينكره (٢). (ز)

٣٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِلْمُنْقِينَ ﴾ من الشرك، نعتهم فقال ـ سبحانه ـ: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُنَ بَالْغَبِ ﴾ الآيات (٣٠ . (ز)

٣٥٧ ـ عن سفيان الثوري، قال: إنما سُمُّوا المتقين لأنهم اتَّقَوْا ما لا يُتَّقَى (١٣٢/١)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٥٨ ـ عن عطية السَّعْدِيّ ـ وكان من الصحابة ـ قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لا يبلغ العبد أَن يكون من المتقين حتى يَدَع ما لا بأس به حَلَرًا لِمَا به البأس (٥٠٠). (١٣١/١) ٣٥٩ ـ عن معاذ بن جبل ـ من طريق أبي عَفِيْف ـ قال: يُحْبَس الناس يوم القيامة في بقيع واحد، فينادي مُنادِ: أين المتقون؟ فيقومون في كَنَفِ(٦٠) من الرحمن، لا يحتجب الله منهم ولا يستتر، قيل: مَن المتقون؟ قال: قوم اتَّقَوُا الشِّرُك وعبادة الأوثان، وأخلصوا لله العبادة، فيمرون إلى الجنة (١٠٠/١)

آناً رجِّح ابنُ جرير (٢٩٩/١) العمومَ في معنى المتقين مستندًا إلى دلالة العموم، فقال: «وذلك أنَّ الله أبهم وَصْفَهُم بالتقوَى، فلم يحصُرْ تقواهم إيَّاه على بعضِ ما هو أهلُ له منهم دون بعض، فليس لأحد من الناس أن يحصُر معنى ذلك على وَصْفهم بشيء من تقوى الله دون شيء، إلا بحجة يجبُ التسليمُ لها».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/ ۳۵.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٢٣٨.(٤) عزاه السيوطى إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي £/£22 (٢٦١٩)، وابن ماجه (٢٩٨/ (٤٢١٥)، والحاكم ٤/٣٥٥ (٣٨٩٩)، وابن أبي حاتم ٢٥١/ (٢٦).

<sup>...</sup> قال الترمذي: «حسن غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخرِّجاه، وقال الذهبي «صحيح». وقال ابن رجب في فتح الباري ١٦/١: «وفي إسناده بعضُ مقال».

<sup>(</sup>٦) قال في القاموس: أنتَ في كَنَّبٍ ـ محرِّكةً ـ الله تعالى: في جِرْزِه وستره. (كنف)، ونحوه في اللسان (كنف).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٣٥ (٦١).

٣٦٠ \_ عن أبي الدرداء، قال: تمامُ التقوى أن يتقي الله العبدُ، حتى يتَّقِيَه من مثقال ذرة، وحتى يترك بعض ما يرى أنه حلالٌ خشية أن يكون حرامًا، يكون حجابًا بينه وبين الحرام (١٠). (١٣٢/١)

٣٦١ ـ عن محمد بن يزيد الرَّحَبِيِّ، قال: قيل لأبي الدرداء: إنَّه ليس أحدٌ له بيت في الأنصار إلا قال شعرًا، فما لك لا تقول؟ قال: وأنا قلت، فاستمعوه:

يريد المرء أن يُعْطى مُناه ويابي اللّه إلا ما أرادا يقول المرء: فائدتي وذُخْرِي وتقوى اللّه أفضلُ ما استفادا(٬٬٬

٣٦٢ ـ عن أبي هريرة، أنَّ رجلًا قال له: ما التَّقوى؟ قال: اتخذتَ طريقًا ذا شوك؟ قال: نعم. قال: فكيف صنعت؟ قال: إذا رأيتُ الشوك عدلتُ عنه، أو جاوزتُه، أو قَصُرتُ عنه. قال: ذاك التقوى<sup>(٣)</sup>. (١٣١/١)

٣٦٣ \_ قال ابن عباس: المُتَّقِي: مَن يَتَّقِي الشِّركَ، والكبائرَ، والفواحشَ (٤). (ز) ٣٦٣ \_ وقال ابن عمر: التقوى: أن لا ترى نفسك خيرًا من أحد (٥). (ز)

٣٦٥ ـ قال عمر بن الخطاب لكعب الأحبار: حَدِّثني عن التقوى. فقال: هل أخذت طريقًا ذا شوك؟ قال: نعم. قال: فما عملتَ فيه؟ قال: حَذِرْتُ، وشَمَّرْتُ. قال كعب: ذلك التقوى<sup>(17)</sup>. (ز)

٣٦٦ ـ عن وهب بن كيْسان، قال: كتب رجلٌ إلى عبد الله بن الزبير بموعظة: أمَّا بعد، فإنَّ لأهل التقوى علامات يُعرَفون بها، ويعرفونها من أنفسهم؛ مِن صبرٍ على البلاء، ورِضًى بالقضاء، وشكرِ النَّعُماء، وذُلِّ لحُكُم القرآن (٧٠). (١٣٣١)

٣٦٧ ـ عن أبي العفيف ـ وكان من أصحاب معاذ بن جبل ـ قال: يدخل أهلُ الجنةِ المجنة على أربعة أصناف: المتقين، ثم الشاكرين، ثم الخائفين، ثم أصحاب

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد، وابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطى إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا في كتاب التقوى.

 <sup>(3)</sup> تفسير الثعلبي ١٩٤١/، وتفسير البغوي ١٠/١. (٥) تفسير الثعلبي ١/١٤٢، وتفسير البغوي ١٠/١.
 (٦) تفسير الثعلبي ١١٤٢/، وتفسير البغوي ١٠/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٣٣٦/١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا. وعند الثعلبي ١٤٤/١ عن بعض فقهاء أهل المدينة.

اليمين (١) . (١/١٣٧)

٣٦٨ ـ عن أبي رجاء، قال: من سَرَّه أن يكون مُتَّقِيًا فليكن أذلَّ من قَعُود إبل، كل من أتى عليه أرْغَاه (٢٠). (١٣٣/٣)

٣٦٩ ـ عن طَلْق بن حبيب ـ من طريق عاصم ـ أنه قيل له: ألا تَجْمَع لنا التقوى في كلام يسير نَرْوِيه؟ فقال: التقوى: العمل بطاعة الله، على نورٍ من الله، رجاءَ رحمة الله. والتقوى: ترك معاصي الله، على نور من الله، مخافةً عذاب الله". (١٣١/)

۳۷۰ ـ عن عمر بن عبد العزیز، قال: لیس تقوی الله بصیام النهار، ولا بقیام اللیل، والتخلیط فیما بین ذلك، ولكن تقوی الله: ترك ما حرم الله، وأداء ما افترض الله، فمن رُزق بعد ذلك خیرًا فهو خیر إلى خیر (٤). (۱۳٤/۱)

 $701 _{-}$  عن عمر بن عبد العزيز: أنَّه لما وَلِي حَمِد الله، وأثنى عليه، ثم قال: أوصيكم بتقوى الله؛ فإن تقوى الله خَلَفٌ من كل شيء، وليس من تقوى الله خلف $^{(0)}$ . (177/1)

٣٧٢ \_ عن عمر بن عبد العزيز، قال: يا أيها الناس، اتقوا الله؛ فإنه ليس من هالك إلا له خَلَفٌ، إلا التقوى<sup>(٦)</sup>. (١٣٦/١)

٣٧٣ \_ عن الحسن البصري، قال: ما زالت التقوى بالمتقين حتى تركوا كثيرًا من الحلال مخافة الحرام(٧٠). (١٣٢/١)

٣٧٤ \_ وقال شَهْر بن حَوْشَب: المُتَّقِي: الذي يترك ما لا بأس به حذرًا لِما به بأس (^^). (ز)

٣٧٥ ـ عن ميمون بن مِهْران ـ من طريق جعفر ـ قال: لا يكون الرجل من المتقين حتى يحاسب نفسه أشد من محاسبة شريكه؛ حتى يعلم من أين مطعمه، ومن أين

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠٨/٤ (٧٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

ومعنى أرغاه: قهره وأذله؛ لأن البعير إنما يرغو عن ذل واستكانة، وإنما خص القعود لأنَّ الفتي من الإبل يكون كثير الرغاء. النهاية ٢٤٠/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٤٨٨/١٣، وابن أبي حاتم ٩٨/١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا. (٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي اللنيا.(٧) عزاه السيوطي إلى ابن أبي اللنيا.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ١٤٣/١، وتفسير البغوي ١/ ٦٠.

٧٣

ملبسه، ومن أين مشربه، أمن حِلِّ ذلك أم من حرام؟ (١١٥/١). (١٣٥/١)

٣٧٦ ـ عن قتادة، قال: لَمَّا خلق الله الجنة قال لها: تكلمي. قالت: طوبى للمتقين (٢٠). (١٣٦/١)

٣٧٧ \_ عن عون بن عبد الله، قال: تمام التقوى أن تبتغي عِلم ما لم تعلم منها إلى ما قد عَلِمت منها (٣٠) ما قد عَلِمت منها (٣٠) . (١٣٢/١)

٣٧٨ ـ عن عون بن عبد الله، قال: فواتح التقوى حسن النية، وخواتمها التوفيق، والعبد فيما بين ذلك بين هَلَكات وشُبُهات، ونفس تَحْطِبُ على سَلْوِها، وعدو مَكِيد غير غافل ولا عاجز (١٠٤٠).

٣٧٩ \_ عن إياس بن معاوية، قال: رأس التقوى ومُعظَمُه ألَّا تعبد شيئًا دون الله، ثم تَتَفاضَل الناس بالتُّقي والنُّهي<sup>(٥)</sup>. (١٣٤/١)

· ٣٨٠ \_ عن مالك بن دينار، قال: القيامة عُرْسُ المتقين<sup>(١)</sup>. (١٣٦/١)

٣٨١ ـ عن سعيد بن أبي سعيد المَقْبُرِيّ، قال: بلَغَنا: أنَّ رجلًا جاء إلى عيسى، فقال: يا معلم الخير، كيف أكون تقيًّا لله كما ينبغي له؟ قال: بيسير من الأمر؛ تُحِبُّ الله بقلبك كله، وتعمل بكَدْجِك وقُوتِك ما استطعت، وتَرْحَمُ ابنَ جنسك كما ترحم نفسك. قال: من ابن جنسي، يا معلم الخير؟ قال: ولد آدم كلهم، وما لا تحب أن يؤتى إليك فلا تأتِه إلى أحد، فأنت تقيًّ لله حقًا(١). (١٣٣١)

٣٨٢ ـ قال سفيان الثوري: المتقي: هو الذي اتَّقى الدنيا وأقلُّها (^). (ز)

٣٨٣ \_ قال سفيان الثورى =

٣٨٤ \_ والفُضَيْل: هو الذي يُحِبُّ للناس ما يُحِبُّ لنفسه (٩). (ز)

(١) أخرجه ابن أبي شبية ٣٦/١٤، ١٩/١، وأبو نعيم ٨٩/٤ واللفظ له.

(٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (٣٩).

(٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٤٢٨/١٣. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

(٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا. وقد رواه أبو نعيم في الحلية ٢٥٠/٤، من طريق ابن أبي الدنيا، وفيه قوله: «شلوها» بالشين المعجمة، ورواه كذلك ابن عساكر في تاريخ دمشق ٧٦/٤٧، من طريق ابن أبي الدنيا، وفيه أيضًا: «يكيد» بدل مكيد.

(٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا. (٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

(٧) أخرجه أحمد في الزهد (ص٩٥). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

(٨) تفسير الثعلبي ١٤٣/١. (٩) تفسير الثعلبي ١٤٣/١.

٣٨٥ \_ قال الفضيل: لا يكون العبد من المتقين حتى يأمنه عدوُّه كما يأمنه صديُّه (١). (ز)

٣٨٦ ـ عن **عبد الله بن المبارك،** قال: لو أن رجلًا اتَّقَى مائة شيء، ولم يتق شيئًا واحدًا؛ لم يكن من المتقين<sup>(٢)</sup>. (١٣٢/١)

٣٨٧ \_ عن عبد الله بن المبارك، قال: قال داود لابنه سليمان ﷺ: يا بُنيَّ، إنما يُستَدَلُ على الله فيما نابه، وبُحسن يُستَدَلُ على الله فيما نابه، وبُحسن رضاه فيما آتاه، وبُحسن زهده فيما فاته (١٣٣/١)

٣٨٨ ـ عن سَهْم بن مِنجاب، قال: مَعْدِنٌ من التقوى؛ لا يزال لسانك رَطْبًا من ذكر الله (٤٠) (١٣٣/١)

٣٨٩ ـ عن [أبي] مُحْرِزٍ الطُّفَاوِيّ، قال: كيف يرجو مفاتيح التقوى من يُؤْثِر على الآخرة الدنيا؟!<sup>(ه)</sup>. (١٣٤/١)

٣٩٠ ـ عن محمد بن يوسف الفِرْيَابِيّ، قال: قلتُ لسفيان: أرى الناس يقولون: سفيان الشوري. وأنت تنام الليل! فقال لي: اسكت، مَلَاك هذا الأمر التقوى<sup>(١)</sup>. (١٩٤/١))

٣٩١ - عن شَبِيبِ بْنِ شَيْبَةً، قال: تكلم رجل من الحكماء عند عبد الملك بن مروان، فوصف المُتَّقِيَ، فقال: رجل آثَرَ الله على خلقه، وآثر الآخرة على الدنيا، ولم تَكُرُثُه المطالب، ولم تمنعه المطامع، نظر ببصر قلبه إلى معالي إرادته فسما لها مُلْتَمِسًا لها، فدهره محزون، يبيت إذا نام الناس ذا شُجُون، ويصبح مغمومًا في الدنيا مسجون، قد انقطعت من همته الراحة دون منيته، فشفاؤه القرآن، ودواؤه الكلمة من الحكمة والموعظة الحسنة، لا يرى منها الدنيا عوضًا، ولا يستريح إلى لذة سواها. فقال عبد الملك: أشهد أنَّ هذا أرخى بالاً مِنَّا، وأنعم عيشًا(\*).

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا .

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا .

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الهم والحزن ص٨٠ (١١٩).

# ﴿ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٩٢ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدّيّ، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٣٧/١)

٣٩٣ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: أمَّا ﴿الَّذِيۡ يُوۡمُونَ إِلَّذِیٓ﴾ فهم المؤمنون من العرب'''. (ز)

**٣٩٤** ـ وعن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ، مثله (٢). (ز)

٣٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: هاتان الآيتان نزلتا في مؤمني أصحاب النبي 義。
 والمهاجرين (٢) . (ز)

### ﴿ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ﴾

**٣٩٦** ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق أبي الأحوص ـ قال: الإيمان: التعديق (٤). (١٣٧١)

٣٩٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة، وابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ النِّينَ بُوْيَرُنَكِهِ، قال: يُصَدِّقون (٥٠ ). (١٣٧/١)

۳۹۸ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: الإيمانُ العملُ (٦) (٤) . (ز)

 آجَ ابنُ جرير (١/١١) شمول معنى الإيمان للقول والاعتقاد والعمل، فقال:
 والإيمان: كلمة جامعةٌ للإقرار بالله، وكتُبه، ورسله، وتصديق الإقرار بالفعل. وإذ كان ذلك كذلك فالذي هو أولى بتأويل الآية، وأشبه بصفة القوم: أن يكونوا موصوفين ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤٤/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

أسانيدها جيدة. وينظر: مقدمة الموسوعة. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٥/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٤٠/١ ـ ٢٤١. وينظر: سيرة ابن هشام ١/٥٣٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٤٠.

(r) KI

٣٩٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ : يخشون (١٠) [الله عنه الرازي ـ ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ : يخشون (١٠) [الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله

### ﴿ بِٱلْغَيْبِ ﴾

٤٠٠ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٣٧/١)

٤٠١ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: أمَّا ﴿ اللّٰهِ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهِ فَي القرآن لم يكن تصديقهم بذلك من قِبَل أصلِ كتاب أو علم كان عندهم (''). (ز)

٤٠٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_، مثله (٣). (ز)

4.8 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طریق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ إِلْنَيْبِ ﴾ ، قال: بما جاء منه، یعنی: من الله (3). (۱۳۷/۱)

٤٠٤ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرْني عن قوله ﷺ:
 ﴿ آلَيْنَ بُوْمُن إَلْفَيْ ﴾. قال: وهل تعرف

== بالتصديق بالغَيْبِ قولًا واعتقادًا وعملًا؛ إذ كان \_ جلّ ثناؤه \_ لم يحصُرُهم من معنى الإيمان على معنى دون معنى».

وقال ابنُ كثير (١/ ٢٦٤): «أما الإيمان في اللغة: فيطلق على التصديق المحض. وقد يستعمل في القرآن والمراد به ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَثِوْمِنُ بِاللَّهُ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [التوبة: ١٦]...، وكذلك إذا اسْتُشْعِل مقرونًا مع الأعمال؛ كقوله: ﴿إِلَّا اللَّيْنَ مَاسَوُّا وَصَهْلًا السَّيْلِحَاتِ﴾ [الانشقاق: ٢٥]، فأما إذا اسْتُشْعِل مطلقًا فالإيمان الشرعي المطلوب لا يكون إلا اعتقادًا وقولًا وعملًا».

بيّن ابنُ جرير (١/ ٢٤١) اندراج الخشية تحت معنى الإيمان، فقال: (وقد تدخل الخشية لله في معنى الإيمان، الذي هو تصديق القول بالعمل).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٤١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠ ـ، وابن جرير ٢٤٠/١ ـ ٢٤١ واللفظ له.

العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أبا سفيان بن الحارث يقول:

يُصَلُّون للأوثان قبل محمد(١). وبالغيب آمنًا وقد كان قومُنا

(144/1)

٤٠٥ ـ عن زِرِّ بن حُبَيْش ـ من طريق عاصم ـ قال: الغيب: القرآن (٢). (ز)

٤٠٦ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنَيْبِ ﴾ ، قال: بالله، وملائكته، ورسله، واليوم الآخر، وجنته، وناره، ولقائه، ويؤمنون بالحياة بعد الموت، وبالبعث؛ فهذا غيب كله (٣). (١٣٧/١)

٤٠٧ ـ عن مجاهد ـ من طريق عثمان بن الأسود ـ ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنَيْبِ ﴾، قال: يؤمنون بالله<sup>(٤)</sup>. (ز)

٤٠٨ \_ قال الحسن [البصري]: يعني: بالآخرة (٥). (ز)

٤٠٩ ـ عن عطاء بن أبي رباح ـ من طريق عثمان بن الأسود ـ في قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْدِ﴾، قال: مَن آمن بالله فقد آمن بالغيب(٦). (ز)

٤١٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد بن أبي عَرُوبة ـ في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنَيْبِ ﴾، قال: آمنوا بالبعث بعد الموت، والحساب، والجنة، والنار، وصدَّقوا بموعود الله الذي وعد في القرآن (٧٠). (١٣٨/١)

٤١١ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق عبد الله بن جعفر ـ ﴿ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْمَيْبِ ﴾، قال: بالقدر<sup>(۸)</sup>. (ز)

٤١٢ ـ عن الربيع بن أنس، ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنَيْبِ﴾: آمنوا بالله، وملائكته، ورُسُلِه، واليوم الآخِر، وجَنّته، وناره، ولقائه، وآمنوا بالحياة بعد الموت؛ فهذا غيبٌ كله<sup>(٩)</sup>. (ز)

١٣٤ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد ـ من طريق إبراهيم بن حميد ـ ﴿ يُوْمِنُونَ بِٱلْنَيْبِ ﴾ ،

<sup>(</sup>١) مسائل نافع بن الأزرق (٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابنَ أبي حاتم ٣٦/١ (٦٩)، وفي تفسير الثعلبي ١٤٤/١، وتفسير البغوي١/٦٢: بالوحي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٦/١ (٦٧)، وهو عند ابن جرير من قول الربيع ـ كما سيأتي ـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٤٧/١. (٤) أخرجه الحربي في غريب الحديث ٢/ ٦١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٦/١ (٧٠). (٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه يحيى بن سلّام في تفسيره ١/ ٢٣١، وابن جرير ١/ ٢٤٢

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢٤٢/١. (A) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٦/١.

والمنظمة المنظمة المنظ

قال: بغيب الإسلام<sup>(۱)</sup>. (ز)

٤١٦ ـ قال ابن جُرَيْج: بالوحي<sup>(٤)</sup>. (ز)

٤١٧ \_ قال عبد الله بن هانئ: هو ما غاب عنهم من علوم القرآن (٤٠٠٠. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

414 \_ عن تُويْلَة بنت أَسْلَم، قالت: صَلَّيْتُ الظهر أو العصر في مسجد بني حارثة، فاستقبلنا مسجد إيليّاء (٢)، فصلَّينا سجدتين، ثم جاءنا مَن يُخْبِرُنا: أَنَّ رسول الله عَلَيْ استقبل البيت الحرام، فتحول الرجال مكان النساء، والنساء مكان الرجال، فصلَّيْنا السجدتين الباقِيَتَيْن ونحن مستقبلو البيت الحرام، فبلغ رسول الله عَلَيْ ذلك، فقال: «أولئك قوم آمنوا بالغيب» (٧). (١٣٨/١)

القول بالعموم (١/ ١٠٥)، وابنُ تيمية (١/ ١٣٦)، وابنُ كثير (١/ ٢٦٥) القول بالعموم في معنى الغيب.

. وجمع ابنُ عطية بين تلك الأقوال بقوله: (وهذه الأقوال لا تتعارض، بل يقع الغيب على جميعها».

وجمع ابنُ كثير بينها، فقال: (وأما الغيب المراد هاهنا فقد اختلفت عبارات السلف فيه، وكلها صحيحة ترجع إلى أن الجميع مراد، فكل هذه متقاربة في معنى واحد؛ لأن جميع هذه المذكورات من الغيب الذي يجب الإيمان به.

ونقل ابن عطية عن طائفة أن: «معناه: يصدقون إذا غابوا وخلوا، لا كالمنافقين الذين يؤمنون إذا حضروا، ويكفرون إذا غابوا».

(٤) تفسير البغوى ١/ ٦٢.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/١٤٧، وتفسير البغوي ١/٦٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٥) تفسير التعلّبي ١٤٧/١. وعبد الله بن هانئ لعله أبو الزعراء صاحبٌ ابن مسعود. ينظر: تهذيب الكمال ٢٣٧/٣٣.

<sup>(</sup>٦) إيلياء: مدينة بيت المقدس. لسان العرب (إيل).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٠٧/٢٤ (٥٣٠) دون اللفظ النبوي، ورواه ٢٥/٢٤ (٨٢) بلفظه الذي هنا، =

### ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّاوَةَ ﴾

٤٢٠ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿ وَيُقِيمُنَ السَّلَوْنَ ﴾، قال: الصلوات الخمس<sup>(٢)</sup>. (١/١٤٥)

٤٢١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَيُقِيمُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّالَّالِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

٤٢٢ عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - قال: إقامة الصلاة: إتمامُ الركوعِ والسجودِ والتلاوةِ، والخشوعُ، والإقبالُ عليها فيها (٤٤/١) (١٤٦/١) عليها عني: الصلاة عن الضحاك - من طريق جُونيبر - في قوله: ﴿وَثُيِدِمُن الصَّلَوَةِ﴾، يعني: الصلاة المفروضة (٥٠). (ز)

٤٧٤ ـ عن أبي سعيد، أنَّه سمع الحسن يقول في قول الله: ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّالَوَ ﴾، قال:

<sup>=</sup> ولكنه سمى الراوية أم نويلة بنت مسلم، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره ٣٧/١ (٣٧) بزيادة اللفظ الندى.

قال ابن كثير في تفسيره ١٦٨/١ عن رواية ابن أبي حاتم: «هذا حديث غريب من هذا الوجه». وقال الهيشمي في المجمع ١٤/٢ (١٩٧٨): «فيه إسحاق بن إدريس الأسواري، وهو ضعيف متروك». وقال عن رواية الطبراني التي ليس فيها الزيادة ٢/١٤ (١٩٧٧): «رجاله مُؤتَّقُون».

<sup>(</sup>۱) جمع السيوطي بين روايتين لهذا الأثر: إحداهما من أوله إلى قوله: قولم تروه. وقد أخرجها سفيان بن عيبة، وعنه سعيد بن منصور (۱۸ ـ تفسير) عن الحارث بن قيس. والثانية من قوله: قإن أمر محمده إلى آخره. وقد أخرجها سعيد بن منصور في سننه (۱۸۰ ـ تفسير)، وابن منبع ـ كما في المطالب العالية (۲۲۱۳) ـ، وابن أبي حاتم /۳۲۱ (۱۲)، والحاكم ۲۲۰/۲، وابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ۱۳/۱ ـ، وابن منده في الإيمان ۳۷۱/۲ (۲۰۹)، والبغوي في التفسير ۱۲/۱ من طريق عبد الرحمن بن يزيد، عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢١/ ٣٠، وابن أبي حاتم ٢٦٢٢. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٧/١، وابن أبي حاتم ٣٠/١. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٨/١.

يقيمون الصلوات الخمس بوضوئها، وركوعها، وسجودها، وخشوعها، في مواقيتها (۱) . (ز)

٤٢٥ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَرُئِينُونَ ٱلْصَلَافَ ﴾، قال: إقامة الصلاة: المحافظة على مواقيتها، ووضوئها، وركوعها، وسجودها (١٠٠٠)

273 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَيُقِينُونَ السَّالُونَ ﴾ المكتوبة الخمس، يعني: يقيمون ركوعها، وسجودها، في مواقيتها (٢٠). (ز)

87٧ ـ عن مقاتل بن حبان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ في قوله: ﴿وَيُقِينُونَ ٱلسَّلَوْكَ﴾، قال: إقامتها: المحافظة على مواقيتها، وإسباغ الطهور فيها، وتمام ركوعها وسجودها، وتلاوة القران فيها، والتشهد، والصلاة على النبي ﷺ؛ فهذا إقامتها<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿وَمِنَّا رَزَقَتُهُمْ يُتِفُونَ ۞﴾

874 \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني \_ =

٤٢٩ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح \_: هي نَفقةُ الرَّجُل على أهله، وهذا قبل أن تنزل الزكاة<sup>(٥)</sup>. (ز)

٤٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿ وَمِمَّا رَفَعُهُمْ بُنِقُونَ ﴾، قال: (١/١٤٥٠)

٣٦١ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ وَمِمَّا لَهُ اللَّهُ عَمْ مُنْفِئُهُمْ بُنِفُونَ ﴾ ، قال: يُؤدُّون الزكاة احتسابًا لها (٧) . (١٤٦/١)

٤٣٢ \_ عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿ وَمِنَّا رَنَقَتُهُمْ يُفِقُوكَ ﴾، قال: إنما يعني الزكاة خاصة، دون سائر النفقات، لا يَذكرُ الصلاة إلا ذَكرَ معها الزكاة، فإذا لم

<sup>(</sup>١) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/٧١. (٥) أخرجه ابن جرير ٢٥٠/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١١/١، ٤٩، ٢/٣٠، وابن أبي حاتم ٢٦٣٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠ ـ، وابن جرير ٢٤٩/١، وابن أبي حاتم ١/٣٧.

يُسَمُّ الزكاة قال في إثر ذكر الصلاة: ﴿ وَمِمَّا رَزَفَتُهُمْ يُفِقُونَ ﴾ (١٤٦/١).

٤٣٣ \_ عن الضحاك \_ من طريق جُونِبر \_ في قوله: ﴿وَمِمَّا رَزْفَتُهُمْ بُنِفُونَ ﴾، قال: كانت النفقات قُرْبانًا يتقربون بها إلى الله على قدر ميسورهم وجُهْدِهم، حتى نزلت فرائض الصدقات في سورة براءة، هُنَّ الناسخات المُبَيِّنات<sup>(٢)</sup>. (١٤٧/١)

٤٣٤ \_ عن قتادة، في قوله: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ﴾، قال: أنفَقوا في فرائض الله التي افترض الله عليهم في طاعته وسبيله (٣٠). (١٤٦/١)

٤٣٥ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَمِمَّا رَزَقَتُهُمْ يُنِقُوكَ ﴾، قال: فأنفِقوا مما أعطاكم الله، فإنما هذه الأموال عَوَارِ وودائع عندك، يا ابن آدم، أوشكت أن تفارقها(٤). (ز)

٤٣٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَمِمَّا رَزَفَتُهُم يُنِفُوك ﴾ فهي نفقة الرجل على أهله، وهذا قبل أن تنزل الزكاة (٥). (ز)

٤٣٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ ﴾ من الأموال ﴿يُنِقُرُكُ عِنى: الزكاة المفروضة. نظيرها في لقمان(٦٠١٪. (ز)

٤٣٨ ـ قال أبو توبة الربيع بن نافع: سئل سفيان بن عيينة عن قوله: ﴿وَمِمَّا رَزُفْتُهُمْ يُنِفُونَ﴾. قال: القرآن؛ ألم تسمع إلى قوله تعالى: ﴿وَلِقَدْ مَالَيْنَكُ سَبْعًا مِّنَ آلَمُنَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ﴾ [الـحـجـر: ٨٧]، وإلـى قــولــه: ﴿وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ﴾ [طــه: ۱۳۱]؟!<sup>(۷)</sup>....(ز)

🖾 رجَّح ابنُ جرير (١/ ٢٥٠)، وابنُ عطية (١٠٧/١)، وابنُ كثير (٢٦٩/١ \_ ٢٧٠) شمول معنى ﴿يُنِفِّونَ ﴾ لكل أنواع النفقات؛ لأن الله مدحهم بالإنفاق، ولم يخصص نوعًا من أنواع الإنفاق.

وجُّه ابن عطية أقوال السلف بأن: «الآية تعمّ الجميع، وهذه الأقوال تمثيل لا خلاف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٤٩/١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٨/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١. وآخره يشير إلى قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الشَّلَوْةَ وَيُؤَيُّونَ الزَّكَوْةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ﴾ [لقمان: ٤].

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٧/ ٣٠١.

# ﴿ وَالَّذِينَ أَوْمِنُونَ بِمَا أَنزلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٤٣٩ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٣٧/١)

٤٤٠ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿وَلَلَّذِينَ يُوْمِنُوكَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ﴾: المؤمنون من أهل الكتاب(االكَّنَا (ز)

آغ رجَّح ابنُ جرير (٢٤٦/١ ـ ٢٤٧) مستندًا إلى أحوال النزول، والسياق، ودلالة العقل، قولُ ابن مسعود، وابن عباس من طريق السدي: أنَّ المراد بقوله: ﴿ اللَّذِينَ بُوْمِنُنَ بِالْغَبِ ﴾ . مؤمنو العرب، وأنَّ المراد بقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ بُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ بِنَ مُبْلِكَ ﴾ . مؤمنو العرب، وأنَّ المراد بقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ بُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَىٰكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن مؤمنو أهل الكتاب، وذلك أنه تعالى قال: ﴿ وَاللَّذِينَ بُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَىٰكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن مَبْلَكَ ﴾ ، ولم يكن للعرب كتابٌ قبل الكتاب الذي أنزله الله على محمد ﷺ ، وبأنَّ الله صنفين: منافق، وكافر، فكذلك المؤمنون صنَّفهم إلى عبين، وكتابئ.

وانتقد ابنُ تيمية (١٢٧/١) هذا القول، ووصفه بالغلط؛ لأن امشركي العرب إن لم يؤمنوا بما أنُول إليه وما أنُول من قبله لم يكونوا مُفلِحين، وأهل الكتاب إن لم يؤمنوا بالغيب ويقيموا الصلاة ومما رزقناهم ينفقون لم يكونوا مفلحين؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ لَٰوَلَٰتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِّهِمٌ ۖ وَلَٰتُلِكَ هُمُ الْمُفلِحُونَ ﴾، فدلُ على أنهم صنف واحد».

ولم ير **ابنُ عطية (١٠٨/١)** تعارضًا بين قول من جعل الآيتين في صنف واحد، أو فسر كل آية بصنف منهما، فقال: ﴿وهذه الأقوال لا تتعارض﴾.

ورجَّح ابنُ تيمية (١٢٧/١ ـ ١٢٨، ١٤٢) أن الآيات صفة لموصوف واحد، وأن عطف الشيء على الشيء قد يكون لتغاير الصفات، وإن كانت الذات واحدة.

وبنحُوه قال ابنُ كثير (١/ ٢٧٢ ـ ٢٧٤)، فقد رجَّح أن الآيات عامة في كل مؤمن اتصف ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٢٥١/١، وأخرجه ابن أبي حاتم ٣٨/١ من قول السدي ـ كما سيأتي ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير مقتصرًا على ابن مسعود.

أسانيدها جيدة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

٤٤١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيّ: ﴿ وَاللَّيْنَ يُوْبِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْكِ وَإِلَّاخِرَةِ هُمْ
 يُونِّرُنَّ﴾، قال: هؤلاء المؤمنون من أهل الكتاب، ثم جمع الفريقين (١١). (ز)

287 ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذكر مؤمني أهل التوراة؛ عبد الله بن سَلَام وأصحابه، منهم أُسَيْد بن زيد، وأسد بن كعب، وسَلَام بن قيس، وثعلبة بن عمر، واسحابه، منهم شَلَام، فقال: ﴿وَاللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلْيَكَ﴾ (1). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنزلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾

**٤٤٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ** من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَلَأَلِينَ يُوْبَنُونَ بِمَّا أَنِّلَ إِلَيْكَ وَمَّا أَنِّلَ مِن قَبِّكَ﴾، أي: يُصَدِّقُونك بما جئتَ به من الله، وما جاء به مَن قبلك مِن المرسلين، لا يُفرِّقون بينهم، ولا يجحدون ما جاؤوهم به من ربهم <sup>(١٤٧</sup>). (١٤٧/)

==بها، وذلك أنه ليس تصح واحدة من هذه الصفات دون الأخرى، بل كل واحدة مستلزمة للأخرى وشرط معها، وقوَّى قولَه بعدد من الآيات الدالة على أمر جميع المؤمنين بالإيمان بالله ورسله وكتبه، كقوله تعالى: ﴿يَكَائُهُا الَّذِينَ مَامَنُواْ مَامِئُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ الَّذِي نَزَلَ عَلَى مُثَلِّهُ الآية [النساء: ١٣٦]، وقوله: ﴿وَلَا جُمُنِلُواْ أَهْلَ الْكِنْبِ إِلَّا بِاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللللّهِ الللللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ال

وبيَّن ابنُ عطية (١٠٨/١) اختلاف الإعراب على كلا القولين، فقال: ففمن جعل الآيتين في صنف واحد فإعراب ﴿وَالَّذِينَ﴾ خفض على العطف، ويصح أن يكون رفعًا على الاستثناف، أي: وهم الذين. ومن جعل الآيتين في صنفين فإعراب ﴿وَالَّذِينَ﴾ رفع على الابتداء، وخبره ﴿أَوْلَيِكَ عَلَى هُدُى﴾، ويحتمل أن يكون عطفًا».

 علّق ابنُ جرير (٢٥٢/١) على أثر ابن عباس بأنه وإن كانت الآيات في صفات المؤمنين إلا أنها تعريض بذم كفار أهل الكتاب في زعمهم الإيمانَ بالرسل، وأنهم مهتدون، وأنَّه لن يدخل الجنة إلا من كان هودًا أو نصارى، وهم كاذبون فيما زعموا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۲/ ٤٠. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠ ـ، وابن جرير ١/ ٢٥٠، وابن أبي حاتم ١/ ٣٨.

388 \_ عن قتادة، في قوله: ﴿وَاللَّذِينَ نُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلْكَ﴾ قال: هو الفرقان الذي فرق الله به بين الحق والباطل، ﴿وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ﴾ قال: الكتب التي خَلَت قبله (١٤٧/١)

488 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالَّذِينَ يُوْبَدُونَ بِمَا أَنْنِلَ إِلَيْكَ﴾ يعني: يُصَدِّقون بما أنزل إليك يا محمد من القرآن أنَّه من الله، ﴿وَمَّا أَنْنِلَ مِن قَبْلِكَ﴾ على الأنبياء، يعني: التوراة، والإنجيل، والزبور(٢٠). (ز)

# ﴿وَرَأِلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ۞﴾

٤٤٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَإِلَّائِرَةَ مُمْ يُوقِئُنَ﴾، أي: بالبعث، والقيامة، والجنة، والنار، والحساب، والميزان، أي: لا هؤلاء الذين يزعمون أنهم آمنوا بما كان قبلك، ويَكْفُرُون بما جاءك من ربك (١٤٧/١).

88٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَإِلْآخِرَةِ مُمْ يُوتِرُنَ﴾، يعني: يُصَدِّقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال بأنَّه كائن<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ ﴾

٤٤٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّي،
 عن مُرَّة الهمداني ـ =

٤٤٩ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: أمَّا ﴿ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللللللَّاللَّهُ اللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرج ابن أبي حاتم ٣٨/١ نحوه من طريق سعيد.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٨١/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٠ ـ، وابن جرير ٢٥٢/١، وابن أبي حاتم ٣٨/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٦ ـ ٨٢.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير (٣٤٤/١ ، ٢٥١، ٢٥٣، وأخرجه ابن حاتم من قول السدي ٣٥/١، ٣٦، ٣٨. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير عن ابن مسعود.

٤٥٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ ﴿ أُولَٰتِكَ عَلَىٰ هُمُكَى مِن رَبِّهِمْ ﴾ أي: على نور من ربهم، واستقامة على ما جاءهم(١٠). (ز)

٤٥١ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿ أَوْلَتِكَ عَلَى هُدِّى مِّن رَبِّهِمْ ﴿ ).
 رَبِّهِمْ ﴾، قال: على بَيْنَة من ربهم (٢). (ز)

# ﴿ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞﴾

404 \_ عن عبد الله بن عمرو، قال: قيل: يا رسول الله، إنّا نقرأ من القرآن فنرجو، ونقرأ فنكاد نيأس. فقال: ﴿اللّا أخبركم عن أهل العبنة وأهل النار؟». قالوا: بلى، يا رسول الله. فقال: ﴿اللّه وَلَا أَلْكِنَبُ لا رَبَّ فِيدُ مُدَى إِثْنَاقِينَ إلى قوله: ﴿اللّهُ مُدَى إِثْنَاقِينَ إلى قوله: ﴿اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مُدَى هَوْلاً عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ قال: ﴿إِنَّ اللّهِ عَلَيْهُ مُعَلِّا أَهُل النار». قلنا: لسنا أَلْذِينَ كَمْرُوا مَنْهُ عَلَيْهِ إلى قوله: ﴿عَظِيمُ مُعَوِلاً أَهُل النار». قلنا: لسنا هم، يا رسول الله؟ قال: ﴿أَجَلٌ ﴿ (١٥٣/١)

\$08 عن قنادة - من طريق شَيْبان بن عبد الرحمن - في قوله: ﴿ أَتُلِيَّكُ عَلَى هُدَى مِن رَبِّهِمْ مُلْكَاتِكَ مُ الْمُلْكُونَ ﴾، قال: اسْتَحَقَّوْا الهدى والفلاح بحق، فأحقه الله لهم، وهذا نَعْتُ أهل الإيمان. ثم نَعَتَ المشركين، فقال: ﴿ إِنَّ النِيكَ كَثَرُوا سَوَاتُ عَيْهِمَ ﴾ الآيين (٥٠). (١٤٧/١).

408 ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم جمعهم جميعًا، فقال سبحانه: ﴿ أُولَٰتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِهِم م الله الله عَلَى الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥٦/١ وابن أبي حاتم ٣٩/١. وعند النحاس في معاني القرآن ٨٥/١ عن ابن إسحاق من قوله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبن أبي حاتم ٣٩/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٣٩/١ (٨٦).

وفي إسناده عبد الله بن لهيعة، وهو ضعيف. انظر: ميزان الاعتدال ٢/ ٤٧٥. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٦٦، وابن أبي حاتم ٣٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨١.

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِيرَ كُفَرُواْ سَوَآةً عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنزِرُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

### 🏶 نزول الآية:

403 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَثَنُوا سَوَاتًا عَلَيْهِمْ ءَانَدْنَهُمْ أَمْ لَمْ نُيْزِهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ ونحو هذا من القرآن، قال: كان رسول الله ﷺ يحرص أن يؤمن جميع الناس، ويتابعوه على الهدى، فأخبره الله أنَّه لا يؤمن إلا من سبق له من الله السعادة في الذِّكْرِ الأول، ولا يَضِلُّ إلا من سَبَق له من الله الشقاء في الذُّكْر الأول(١٠). (١٩٣/١)

40V \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_: أنَّ صدر سورة البقرة إلى المائة منها نزل في رجالٍ سَمَّاهُم بأعيانهم وأنسابهم من أحبار اليهود، ومن المنافقين من الأوس والخزرج(٢٠). (ز)

\$20. عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿إِنَّ النِّيْكَ كَنْرُوا﴾، قال: أُنِزِلَت هاتان الآيتان في قادة الأحزاب، وهم الذين ذَكَرهم الله في هذه الآية: ﴿أَنْرَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَنَّلُوا مِشْتَ اللهِ كُفْرً﴾ [إبراميم: ٢٨]، قال: فهم الذين قُتِلوا يوم بدر، ولم يدخل من القادة أحدٌ في الإسلام إلا رجلان: أبو سفيان، والحكم بن أبي العاص(٣). (١٥٤/١)

**٤٥٩** ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ، مثله<sup>(٤)[</sup>[٥]. (ز)

وجَّه ابنُ جرير (١/ ٢٦٠) أثر الربيع بن أنس بقوله: ﴿إِنَّ الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ لَـمًا أخبرَ عن قوم من أهل الكفر بأنهم لا يؤمنون، وأنَّ الإنذارَ غيرُ نافعهم، ثم كانَ من الكُفّار مَن قد نَفعه الله بإنذار النبي ﷺ إيّاه، \_ لم يَجُز أن تكون الآية نزلت إلا في خاصٌ من الكفار \_ ==

قال الهيشمي في المجمع ٥/٨٥ (١١٢٤٣): «ورجاله وثقوا، إلا علي بن ابي طلحة، قيل: لم يسمع من ابز عباس؛. وقال الحافظ ابن حجر في العجاب ١/٣١٥: «إسناد جيد».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الكبير ۲۰(۲۰۲ (۱۳۰۳)، وابن جرير ۲۹۸/۱۲ (۲۹۸/۱ وابن أبي حاتم ٤/ ۱۲۸۵ (۷۲۵۰)، ۱۳۸۰/۱ (۷۷۸۷)، ۱۷۲۹/۸ (۱۰۵۳۱). قال الهيشمي في المجمع ۷/۸۰ (۱۲۲۳): فورجاله وُتُقُوا، إلا على بن أبي طلحة، قيل: لم يسمع من ابن

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٥٨/١.إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٠ (٩٣) دون آخره. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٢٥٩، ٢٧٣.

٤٦٠ ـ عن الحسن [البصري] ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: أمَّا القادةُ فليس فيهم نَجِيبٌ، ولا ناجٍ، ولا مُهتَلِ<sup>(١)</sup>. (ز)

٤٦١ ـ قال الضحاكَ: نزلت في أبي جهل، وخمسة من أهل بيته<sup>(٢)</sup>. (ز)

٤٩٢ \_ قال الكلبي: يعني: اليهود<sup>(٣)</sup>. (ز)

27% \_ قال مقاتل بن سليمان: نزلت هاتان الآيتان في مشركي العرب، منهم: شيبة وعتبة ابنا ربيعة، والوليد بن المغيرة، وأبو جهل ابن هشام \_ اسمه عمرو \_، وعبد الله بن أبي أُمَيَّة، وأُميَّة بن خَلَف، وعمرو بن وهب، والعاص بن وائل، والحارث بن عمرو، والنَّضْر بن الحارث، وعَدِيُّ بن مُظْعِم بن عَدِيِّ، وعامر بن خالد، وأبو البَخْتَرِي ابن هشام. ثم رجع إلى المنافقين فقال قَلَى: ﴿وَيَنَ اتَاّى مَن يَعُولُ عَالَمًا إِلَيْ وَإِلْيَرِمِ ٱلْتَعْرِيُ (اَكَآتِ). (ز)

== وإذا كان قادة الأحزاب لا شك أنَّهم مِمَّن لم ينفعه الله بإنذار النبي ﷺ إياه، حتى قتلهم الله بأيدي المؤمنين يوم بدرٍ؛ عُلِم أنهم مِمّن عنى الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ بهذه الآية،

وقال ابنُ عطية (١/٠١٠ ـ ١١١): ﴿وَكُلُّ مَنْ عَيَّنَ أَحَدًا فَإِنْمَا مَثَّلَ بَمَنَ كَشَفَ الغَيْبُ بَمُوتُه على الكفر أنه في ضمن الآية؛

ووجّهه ابنُ تيمية (١٥٥/١) بقوله: «جعلهم قادة الأحزاب لكَوْنهم أَصَلُوا الأتباعَ، والأحزاب يوم الخندق قد أسلم عامة قادتها وحَسُن إسلامهم، والحزب الآخر غطفان وقد أسلموا أيضًا».

وانتقد ابنُ عطية (١١١/١) قولَ الربيع بن أنس بقوله: «هكذا حُكِي هذا القول، وهو خطأ؛ لأن قادة الأحزاب قد أسلم كثيرٌ منهم، وإنما ترتيب الآية في أصحاب القَلِيب».

☑ رجَّح ابنُ جرير (١٩٠١ - ٢٦٠) مستندًا إلى دلالة السياق أنَّ الآية نزلت •في أحبار اليهود الذين قُتِلوا وماتوا على الكفر، مُسْتَدِلًا بأنَّ مجيء قول الله: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَثَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِ ﴾ عَقِيبَ خبر الله عن مؤمني أهل الكتاب يُقوِّي أن المراد بذلك الخبر عن كُفّار أهل الكتاب، ومُسْتَدِلًا باستمرار آيات السورة في ذكر أخبارهم، وبيان أخذ الله العهود والمواثيق ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۷۳/۱ ـ ۲۷۴.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٤٩/١. وعلَّقه الواحدي في أسباب النزولِ (ت: الفحل) ص٢٣١، والوسيط ٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٤٩/١، وتفسير البغوي ٦٤/١. وعلّقه الواحدي في أسباب النزول (ت: الفحل) ص٢٣١، والوسيط ٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٨/١.

#### # تفسير الآية:

373 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِيثَ كَثُوا﴾ أي: بما أُنزِل إليك، وإن قالوا: إنَّا قد آمَنًا بما جاء من قبلك، ﴿سَوَاتُم عَنَيهِ عَالَمَتُوا﴾ أي: بما يُؤيئُوكُ أي: إنهم قد كفروا بما عندهم من ذِكْرِك، وجَحَدوا ما أُخِذ عليهم من الميثاق لك، فقد كفروا بما جاءك، وبما عندهم مما جاءهم به غيرُك، فكيف يسمعون منك إنذارًا وتحذيرًا وقد كفروا بما عندهم من علمك؟! (١٠٤٠١)

370 \_ عن السُّدِّيّ، في قوله: ﴿ أَنذَنَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِهُ ﴾ ، قال: أَوْعَظْتَهم، أَمْ لَمْ تُونْظُهم ( ) . ( / ١٠٥٠ )

### ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ﴾

٤٦٦ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٠٥٠١)

٤٦٧ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ ﴿ مَنْهَمُ

== عليهم في أمر محمد ﷺ في قوله: ﴿يَبَنِي إِسْهَا لِمَا أَذْكُواْ نِفَتِقَ ٱلَّتِي أَفْسَتُ عَلَيْكُم [البقرة: ٤٠] وما بعدها، وأنَّ الخبر إذا كان أوَّلًا عن مُؤمِني أهل الكتاب، وآخرًا عن مشركيهم، فأوْلَى أن يكون وَسَطًا عنهم، إذْ كان الكلامُ بعضُه لبعض تَبَعٌ».

ورجَّح ا**بنُ عطية** (١/ ١١٠ ـ ١١١) ما أفاده قول ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة من أنَّ الآية عامة فيمن سبق في علم الله أنه لا يؤمن.

وكذا رجَّحه ابنُ كثير (١/٢٧٧).

وبيَّن ابنُ تيمية (١/ ١٥٢ ـ ١٥٦) أنَّ الآية مطلقةٌ عامَّةٌ تتناولُ كلَّ الكفار، وأنَّ المراد بها أن الكافر ما دام مُصِرًّا على كُفْرِه لا ينفعه الإنذار؛ للحُجُب التي على قلبه وسمعه وبصره، وذلك لا يمنع انتفاعَه بالإنذار إذا زالت تلك الحُجُب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣١/١ ـ، وابن جرير ٢٥٨/١، ٢٦٥، وابن أبي حاتم ٢٠/١.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْبِهِمْ ﴾، يقول: فلا يعقلون، ولا يَسْمعون(١١). (ز)

٤٦٨ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأرزق قال له: أخْبِرْني عن قوله ﷺ: ﴿خَتَمَ اللهُ عَنَ ثَلُوبِهِم﴾. قال: طَبَع الله عليها. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الأعشى وهو يقول:

وصَـهُـباء<sup>(٢)</sup> طَـافَ يـهـودِيُـها فأبْرَزَها وعليها خَتَمْ<sup>(٣)</sup>. (١٥٥١) 178 عن ابن جُرِيْج، قال: قال مجاهد: نُبُنت أنَّ الذنوبَ على القلب تَحُثُ به من

نواحيه، حتى تلتقي عليه، فالتقاؤها عليه الطَّبعُ، والطبعُ: الخَدْمُ. =

٤٧٠ ـ قال ابن جُرَيْج: الخَتْم: الخَتْم على القلب، والسَّمع<sup>(١)</sup>. (ز)

٤٧١ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الفِفَادِيّ ـ من طريق السُّدِّيّ ـ ﴿ غَتَمَ اللَّهُ ، يعني : طبع الله (٥).

4۷۲ ـ عن قنادة ـ من طريق شَيْبَان ـ في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَنْرُوا سَوَاتُ عَلَيْمِدْ ءَانَذَيْقَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِثُهُ لَا يُؤْمِئُونَ﴾، قال: أطاعوا الشيطان، فاسْتَحْوَذ عليهم، فختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم، وعلى أبصارهم غشاوة، فهم لا يُبصِرون هُدَّى، ولا يسمعون، ولا يفقهون، ولا يعقلون<sup>(۱)</sup>. (١/٥٠٥)

8٧٣ ـ عن سعيد المَقْبُرِيّ ـ من طريق أبي مَعْشَر ـ يُقال: ختم الله على قلوبهم بالكفر<sup>(٧)</sup>. (ز)

٤٧٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِم وَعَلَى سَنبِهِم ﴾، يقول: فلا يسمعون، ولا يعقلون (١٠). (ز)

٤٧٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَن تُلْوِيمِ ﴾ يعني: طبع الله على قلوبهم؛

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٧٣/١، وابن أبي حاتم ٤١/١ ـ ٤٢ موقوفًا على السدي. وأورده السيوطي مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) الصهباء: الخمر. لسان العرب (صهب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ١٠٤/٢ ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٦/١، وابن أبي حاتم ٤١/١ دون قول ابن جريج.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤١.
 (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٦.(٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٤١/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٤.

(V) ECTES

فهم لا يعقلون الهُدَى، ﴿وَعَلَ سَنِيهِمْ ﴾ يعني: آذانهم؛ فلا يسمعون الهُدَى (١) [١٠]. (ز)

# ﴿وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴾

#### 🎇 قراءات:

٤٧٦ \_ عن الحسن. =

وأبي رجاء: قرأ أحدهما: (غُشَاوَةً)، والآخر: (غَشُوَةً) (٢٠٦/١).

8۷۷ \_ قال الفراء: قرأها عَاصِم \_ فيما حَدَّثَنِي المفضل، وزعم أن عاصمًا أخذها عليه مرتين \_ بالنصب<sup>(٣)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

8٧٨ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ = (١/٥٥١)

آن رجَّح ابنُ جرير (٢٦٨/١) مستندًا إلى السنة أنَّ الختم في الآية حقيقيًّ وعلى ظاهره. وانتقدَ قول من قال: إنَّ الختم مجاز عن التكبر والإعراض، بقوله: "والحق في ذلك عندي وانتقدَ قول من قال: إنَّ الختم مجاز عن التكبر والإعراض، بقوله: "والحق في قلبه، ما صَحَّ بنظيره الخبرُ عن رسول الله ﷺ: "إن المؤمن إذا أذنب ذنبًا كانت نكتة سوداه في قلبه، فإن تاب ونزع واستغفر صفلت قلبه، فإن الذو التحقيق قال الله عن القلوب أغلَقتُها، وإذا أغلَقتُها أتاها حينذ الختمُ من قبل الله على والطبع، فلا يكون تتابعت على القلوب أغلَقتُها، وإذا أغلَقتُها أتاها حينذ الختمُ من قبل الله على والطبع، فلا يكون للإيمان إليها مَسلك، ولا للكفر منها مَخْلَص، فذلك هو الطبع والختم الذي ذكره الله يتارك وتعالى \_، نظير الطبع والختم على ما تدركه الأبصار من الأوعية والظروف، التي لا يوصل إلى ما فيها إلا بقضٌ ذلك عنها، ثم حَلها، فكذلك لا يصل الإيمان إلى قلوب من وصَف الله أنه خَتَم على قلوبهم، إلا بعد فَضَّه خاتمَه، وحَلَّه رباطَه عنها».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور (۱۸۲ ـ تفسير).

و(غُشَاوَةً) عن الحسن، أما (غَشْرَةً) فعن أبي رجاء، وسفيان، وهما قراءتان شاذتان. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفراء في معانى القرآن ٤٠٦/١.

قراءة عاصم بنصب (غِشَاوَةً) قراءة شاذة. انظر: تفسير القرطبي ١٩١/١.

٤٧٩ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿وَعَلَىٰ أَتِمَنْرِهِمْ غِشَوَةً ﴾، يقول: على أعينهم؛ فلا يُبصِرون (١٠). (ز)

 ٤٨٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ في الآية، قال: ﴿ غَتَمَ اللهُ اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ اللهُ على اللهُ عل عَلَىٰ تُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَنْمِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَرُهِمْ غِشَوَةً﴾، والغشاوة على أبصارهم(٢٠). (١/١٥٥)

٤٨١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ غَمَّمَ اللَّهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَدِهِمْ غِشَوَةً﴾، أي: عن الهُدَى أن يُصِيبوه أبدًا بغير ما كَذَّبُوك به من الحق الَّذي جاءك من ربك، حتى يؤمنوا به، وإن آمنوا بكل ما كان قبلك (٢). (١/١٥٤)

٤٨٢ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَعَلَىٰ آبْصَنْرِهِمْ غِشَوَةٌ ﴾، يقول: جعل على أبصارهم غشاوة. يقول: على أعينهم؛ فهم لا يُبصرون (٤). (ز)

 ٤٨٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَعَلَ أَبْسَرِهِمْ غِشَنَوْ ۗ ﴾، يعنى: غطاءً؛ فلا يُبْصِرون الهُدَى<sup>(ه)</sup>. (ز)

٤٨٤ ـ قال ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ: الختم على القلب والسمع، والغشاوة على البصر، قال الله \_ تعالى ذِكْرُه \_: ﴿ فَإِن يَشَإِ اللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ [الشورى: ٢٤]، وقال: ﴿وَخَتَّمَ عَلَىٰ سَمُّوهِ. وَقَلْيِهِ. وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ. غِشَنُوَّةٌ ﴾ [الجاثية: ٣٣](٦). (ز)

### ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ١

 ٤٨٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: ﴿ وَلَهُمْ ﴾ بما هم عليه من خِلافِك ﴿عَذَابٌ عَظِيرٌ ﴾. قال: فهذا في الأحبار من يهود، فيما كذبوك به من الحق الذي جاءك من ربك بعد معرفتهم (V). (١٥٤/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٢٧٣، وابن أبي حاتم ٤٢/١ موقوفًا على السدي. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٠، وابن أبي حاتم ١/١٤ (١٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣١ ـ، وابن جرير ١/ ٢٧٢، وابن أبي حاتم ١/١٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٧١/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣١ ـ، وابن جرير ١/ ٢٧٤، وابن أبي حاتم ١/ ٤١ .(4٤)

٤٨٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله:
﴿عَذَابُ ﴾، يقول: نَكال(١٠) . (ز)

8AV ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيبُهُ، يعني: وافِر، لا انقِطاع له<sup>(٢)</sup>. (ز)

8۸۸ ـ عن **مقاتل بن حیان ـ** من طریق بُگیْر بن معروف ـ قوله: ﴿وَلَهُمْ عَدَّابُ عَظِیرُ﴾، یعنی: عذاب وافِر<sup>(۳۲)</sup>. (ز)

# ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآيِخِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞﴾

### 🏶 نزول الآيات:

8۸۹ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ = (١٠٦/١)

**٤٩٠ \_ وعبد الله بن عباس \_** من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ ﴿وَمِينَ النَّاسِ مَن يَقُولُ مَاشَنًا بِآتَهِ وَبِٱلْيَوْرِ الْآيْخِرِ وَمَا لَمْم بِمُؤْمِنِينَ﴾: هم المنافقون<sup>(1)</sup>. (ز)

**٤٩١** \_ عن السدي \_ من طريق أسباط \_، مثله (٥). (ز)

**497** \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_: أنَّ صدر سورة البقرة إلى المائة منها في رجال سَمَّاهم بأعيانهم وأنسابهم، من أحبار يهود، ومن المنافقين من الأوس والخزرج<sup>(۲)</sup>. (۱۰۶۱)

89٣ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ وَمِينَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا إِلَّهَ وَإِلْيَرْ مِ الْآَيْرِ وَمَا ثَم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ، قال: هؤلاء المنافقون (٧٠). (ز)

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٢/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/١. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير مقتصرًا على ابن مسعود.
 أسانيدها جيدة. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٢/١ (عَقِب ١٠٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٠/١ ـ، وابن جرير ٢٥٨/١، وابن أبي حاتم ٤٢/١ بنحوه بلفظ: المنافقين من الأوس والخزرج، ومن كان على أمرهم، ومثله عند ابن جرير ٢٧٥/١. إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٢.

**٤٩٤** ـ عن الحسن البصري، كذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

49 عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ وَبِينَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِأَلَهِ وَإِلْهَرِ ٱلْاَئِرِ وَاللَّهِ مَعْمَر \_ في قال : هذه في وَمّا كُمْ أَوْ أَمُهْ تَدِيرَكُ ﴾ ، قال : هذه في المنافقين (۲) . (۱۷۷۱)

٤٩٦ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ في قوله: ﴿وَمِينَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَاشَاً إِلَّتِهِ وَإِلْيَوْرِ الْآخِرِ ﴾ إلى ﴿فَنَرَادُهُمُ اللَّهُ مَرَمُنّا ﴾، قال: هؤلاء أهلُ النفاق<sup>(٣)</sup>. (ز)

﴿ \$4V ـ قَالَ مَقَاتَلُ بِن سَلِيمانُ: ﴿ يُخَدِغُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ اَمَدُوا وَمَا يَخْدَعُوكَ إِلَّا الشَّهُمْ وَمَا يَخْدَعُوكَ إِلَّا الشَّهُمْ وَمَا يَخْدَعُوكَ إِلَّا الشَّهُمْ وَمَا يَخْدُمُونَ وَمَا يَخْدُمُونَ وَمَا يَخْدُمُونَ وَمَا يَخْدُمُونَ وَمَا يَخْدُمُونَ وَمَا اللَّهُ بِن أَبَيِّ بِن سَلُول، وجَدُّ بِن قيس، والحارث بن عمرو، ومُغِيْثُ (٥) بن قُشَيْر، وعمرو بن زيد (١٤). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآيِنِ ﴾

قل ابن جرير (١/ ٢٧٥ ـ ٢٧٧) إجماع أهل التأويل على «أن هذه الآية نزلت في قوم
 من أهل النّفاق، وأن هذه الصّفة صِفتُهم».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٤. قال أبو محمد: وكذلك فسَّره الحسن، وقتادة، والسدي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرّزاق ١/٣٩، وابن جرير ١/ ٢٧٥ ـ ٢٧٦، وابن أبيّ حاتم ١/٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/١.

 <sup>(</sup>٤) المُمثَّل بهم ليسوا من أهل الكتاب؛ فلعل العراد: الذين ينافقون أهل الكتاب، كما قال الله تعالى:
 ﴿أَمْ ثَرَ إِلَّ اللَّذِيكَ كَانَتُواْ يَكُولُونَ يِلِخَنْهِمُ اللَّذِينَ كَنْوَأ مِنْ أَهْلِ اللَّكِنْبِ لَهِنْ أَشْرِعُتُمْ لَنَامُ يَكُونُهِمُ اللَّذِينَ كَنْوَأ مِنْ أَهْلِ اللَّحِيْبَ لَهِنْ يَشْرُدُ اللَّهِمُ لَكُونُكِ [الحشر: ٢١].

<sup>(</sup>٥) كذا في المطبوع، وفي تفسير البغوي عند هذه الآية ١/٦٥: مُعَتَّب بن قُشَيْر.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٩/١.

<sup>(</sup>٧) خنع الأخلاق: أن يكون فيها فساد وريبة وفجور وغدر. لسان العرب (خنع).

<sup>(</sup>٨) يَتَكَفَّأُ: يتمايل ويتقلب. لسان العرب (كفأ).

السفينة، كُلَّمَا هَبَّت ريح هَبَّ فيها(١١). (١٥٧/١)

494 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهَنَ النَّاسِ مَن يَعُولُ ءَامَنًا إِلَهَ وَإِلْتَوْمِ ٱلَّخِرِ﴾، يعني: صَدَّقْنَا بالله بأنَّه واحد لا شريك له، وصَدَّقْنا بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال بأنه كائن (٦).

٥٠٠ عن ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿وَمِنَ النَّابِ مَن يَثُولُ مَامَنًا إِللَهِ وَبِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْ اللَّهُ ا

٥٠١ ـ قال يحيى بن سَلَّام: ثم ذكر صنفًا آخر من الناس ـ يعني: المنافقين ـ فقال:
 ﴿ وَينَ اَتَابِ مَن يَعُولُ وَامْتًا بِأَلَّهِ وَبِالْكِوْرِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَمُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾، إنـمـا تـكـــــمــوا بــه فـــي العَلائية (٤).
 (ز)

### ﴿وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞﴾

٥٠٢ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ قوله: ﴿وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ﴾،
 قال: مُصَدِّقين (٥٠). (ز)

٥٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: كذبهم الله فين، فقال: ﴿وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ﴾، يعني: بمُصدِّقين بالتوحيد، ولا بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال<sup>(١)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٩٠٤ عن أبي يحيى، قال: سأل رجل حذيفة وأنا عنده، فقال: ما النفاق؟ قال:
 أن تتكلم بالإسلام ولا تعمل به (٧٠). (١٠٨/١)

٥٠٥ \_ عن محمد بن سيرين، قال: لم يكن عندهم أخوف من هذه الآية: ﴿وَبَنَ النَّاسِ
 مَن يَقُولُ وَاسْتُما بِاللَّهِ وَاللَّهِ مُؤْمِنينَ﴾ (٨) . (١٥٧/١)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٨٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٧٦/١. (٤) تفسير ابن أبي زمنين ٢٧٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٤. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٩/١.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن سعد.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، كما عزاه إلى عبد بن حميد بلفظ: كانوا يتخوفون من هذه الآية.

٥٠٦ عن يحيى بن عَتِيْقٍ، قال: كان محمد [بن سيرين] يتلو هذه الآية عِند ذِكْرِ الحَجَّاج، ويقول: إنَّا لِغَيْرِ ذلك أخوف: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَثُولُ ءَامَنًا بِاللَهِ وَوَالْتِورِ الْآتِيرِ وَمَا هُم بُنْهِينَ﴾
 (١٨/١١). (١٨/١٠)

### ﴿ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾

٥٠٧ \_ قال الحسن [البصري]: معناه: يُخادِعون رسول الله على (ز). (ز)

٥٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يُخَايِعُونَ اللّهَ ﴾ حين أظهروا الإيمان بمحمد، وأسَرُّوا التكذيب (٣). (ز)

٩٠٥ ـ عن ابن جُرَيْج، في قوله: ﴿ يُمَكِنُونُونَ اللّهَ ﴾، قال: يُظْهِرُون لا إله إلا الله، يريدون أن يُحْرِزُوا بذلك دماءهم وأموالهم، وفي أنفسهم غيرُ ذلك (٤٠/١٥) ٥١٠ ـ عن ابن وهب، قال: سألت ابن زيمد عن قوله: ﴿ يُمَكِنِيمُونَ اللّهَ وَالّذِينَ اللّهَ وَالّذِينَ آمنوا، أنَّهم يؤمنون بما أظهروه (٥٠). (١٩٩/١)

٥١١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ يُخَلِيعُونَ اللهَ وَٱلَّذِينَ مَامَثُوا ﴾ حتى يَكُفُوا عن دمائِهم وأموالهم وسَبْي ذَرارِيهم، ومخادعتُهم لرسول الله وللمؤمنين مخادعةٌ لله (١). (ز)

# ﴿ وَمَا يُخْذَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞

٥١٢ - عن ابن وَهْب، قال: سألتُ ابن زيد عن قوله: ﴿ وَمَا يَغْدَعُونَ إِلَا أَنْشُهُمْ وَمَا يَشْمُهُمْ وَمَا يَشْمُهُمْ وَمَا يَشْمُهُمْ وَمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُ جَيِعًا ﴾ [المجادلة: ٦]، قال: هم المنافقون. حتى بلغ قوله: ﴿ وَمُصَّبُّرُنَ أَيْمٌ ظَنَ فَوَيْهُ [المجادلة: ١٨] (١٥٩/١)

🙉 لم یذکر ابن جریر (۱/ ۲۸۱، ۲۸۲) سوی قول ابن زید.

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ۱/ ٦٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١١ (١٠٧).

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن أبي زمنين ١٢٢/١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٨١، ٢٨٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٨٦/١.

٥١٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا يَغَدَّعُونَ إِلَّا أَنْسَهُمْ وَمَا يَشْمُرُونَ ﴾... فخدعهم الله في الآخرة حين يقول في سورة الحديد [١٦]: ﴿ أَرْجِمُوا وَرَلَةُمُ فَالْيَسُوا وَرَكَ مُ قَالَيسُوا وَرَكَ مُ قَالَيسُوا وَمَا استهزاء بهم كما استهزؤوا في الدنيا بالمؤمنين حين قالوا: آمنًا. وليسوا بمؤمنين، وذلك قوله قلى: ﴿ إِنَّ الْمُتَوْقِينَ يُخْلِعُونَ اللهَ وَهُو خَدِعُهُمْ ﴾ [النساه: ١٤٢] أيضًا على الصراط حين يُقال لهم: ﴿ أَلْجَمُوا وَرَكُمُ قَالَتِسُوا وَرُكُ الحديد: ١٤٢]. (ز)

٥١٤ \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿وَمَا يَغْنَعُونَ إِلَّا أَشْسَهُمْ ﴾ أي: أنَّ ذلك يرجع عليهم عليه

### أثار متعلقة بالآية:

010 \_ عن رجل من الصحابة، أنَّ قاتلًا من المسلمين قال: يا رسول الله، ما النجاةُ غدًا؟ قال: ﴿لا تُخادِع الله، قال: وكيف نُخادِع الله؟ قال: ﴿أَن تعمل بما أَمرك به تُريد به غيرَه، فاتقوا الرياء؛ فإنه الشرك بالله، فإنَّ المراثي يُنادَى به يوم القيامة على رؤوس الخلائق بأربعة أسماء: يا كافر، يا فاجر، يا خاسر، يا فادر، ضَلَّ عملُك، وبَطَل أجرُك، فلا خلاق لك اليوم عند الله، فالْتَمِسْ أَجرُك مِمَّن كنتَ تعمل له، يا مخادع، وقرأ آيات من القرآن: ﴿فَن كَانَ يَرْمُوا لِقَلَة رَبِيهِ فَلْمَمْلُ عَمَلًا مَلِكُمُ الآية [الـكهف: ١١٥]، و﴿إِنَّ ٱلْمُتَوْقِينَ يُخْذِعُونَ ٱللَّهُ الآية [الـنــاء: ١٤٤]. و﴿إِنَّ ٱلْمُتَوْقِينَ يُخْذِعُونَ ٱللَّهُ الآية [الـنـاء: الـنـاء: ١٤٤]. و﴿إِنَّ ٱلْمُتَوْقِينَ يُخْذِعُونَ ٱللَّهُ الآية [الـنـاء: الـنـاء: ١٤٤]. و ﴿إِنَّ الْمُتَوْقِينَ عُكِرَاءً اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

٥١٦ ـ عن قيس بن سعد، قال: لولا أنّي سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «المكرُ والخديعةُ في النار». لكنتُ أمْكَر هذه الأمة <sup>(٤)</sup>. ((١٥٩/١)

آنقل ابن عطية (١/ ١١٩) في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَشْتُهُنَّ﴾ قولًا ولم ينسبه أنَّ المعنى:
 «وما يشعرون أن الله يكشف لك سرهم ومخادعتهم في قولهم: آمنا».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٩. (٢) تفسير ابن أبي زمنين ١/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) عزاه البوصيري في إتحاف الخيرة ٢٦٠/١ (٤٠٠) إلى أحمد بن منيع.

قال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٩٢٨/١٣ (٦٤١٢): «منكر».

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الشعب ٢٠٨/٧ (٤٨٨٧)، ٤٤٤/١٥ (١٠٥٩٥)، وابن عدي في الكامل ٤٠٩/٢
 (٥١) في ترجمه الجراح بن مليح البهراني الحمصي.

وقال ابنَّ حجر في الفتح ٣٥٦/٤: «وإستاده لا بأس به». وقال الألباني في الصحيحة ٣/٨٤ (١٠٥٧): «صحيح».

### ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾

٥١٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَرَشٌ ﴾، قال: شَكُ (١٠٠/١)

٥١٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٩٠/١٠)

**٥١٩ ـ وعبد الله بن عباس ـ** من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: في قلوبهم شك<sup>(٢١)</sup>. (ز)

٥٢٠ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رُوْق، عن الضحاك - قال: المرضُ: النفاق<sup>(٣)</sup>. (١٦٠/١)

٥٢١ - عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخيرني عن قوله تعالى:
 ﴿ قُلُوبِهِم مَرَمَّلُ ﴾. قال: النفاق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أمَا سمعت قول الشاعر:

أُجامِلُ أَقوامًا حَياةً وقد أرى صدورَهُمُ تَغْلِي عَلَيَّ مِراضُها (١٠٠/١).

٩٢٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ يقول الله: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَشٌ ﴾ ،
يعني: الشك(٥). (ز)

۵۲۳ \_ وعن مجاهد =

٥٢٤ \_ وعكرمة =

٥٢٥ \_ والحسن [البصرى]، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٣١/١٥ ـ، وابن جرير ٢٨٨/١، وابن أبي حاتم ٤٣/١(١١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٨٨. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٨٨، وابن أبي حاتم ٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى الطستي. وينظر: الإتقان ٢/٧٧، ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٣/١.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ٢/ ٤٣. وذكر يحيى بن سلام قول الحسن ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٢/١ ـ.

٥٢٦ ـ وعن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ =

**٥٢٧ \_ والسدي \_ م**ن طريق أسباط \_، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

٥٢٨ ـ عن عكرمة ـ من طريق مالك بن دينار ـ ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَمٌ ﴾ ، قال: الزُّنا (٢) . (ز)

**٢٩٥ ـ** عن طاووس ـ من طريق ابنه ـ ﴿فِي تُلُوبِهِم تَرَمُّنُ﴾، قال: ذلك في بعض أمور النساء<sup>(۱۳)</sup>. (ز)

٣٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿فِي قُلُوبِهِم تَرَشُّهُ، قال: رِيبَةٌ وشَكٌّ في أمر الله<sup>(٤)</sup>. (١٦١/١)

٣٦٥ ـ عن زيد بن علي ـ من طريق سعد الإِسْكَاف ـ أنه قال: المرض مرضان:
 مرض زنا، ومرض نفاق<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٣٥ عن الربيع بن أنس من طريق أبي جعفر - في قوله: ﴿فِي تُمُونِهِم مَرَشُهُ قَالَ: هُو نَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

٣٣٥ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَرَشُ ﴾، يعني: الشك بالله وبمحمد. نظيرها في سورة محمد: ﴿أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَشُ ﴾ [محمد: ٢٩]، يعنى: الشك (٧). (ز) 9٣٤ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - في قوله: ﴿فِي مُرَضَّ ﴾، قال: هذا مرض في الدين، وليس مرضًا في الأجساد، وهم المنافقون، والمرضُ: الشكُّ الذي دَخَلَهم في الإسلام (٨). (١٦٢/١)

# ﴿ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾

٥٣٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَهُ اللهُ
 مَرَهُمُ آلِهِ، قال: شَكَّا (٩٠). (١٦٠/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/٣٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٨٩، ٢٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٤. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٨٩/١

 <sup>(</sup>۵) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٤.
 (۲) أخرجه ابن جرير ١٩٩١.
 (۷) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٨٩.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن إسحاق\_كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣١\_، وابن جرير ١/ ٢٩٠، وابن أبي حاتم ١/٤٣ (١١٤).

٣٦٥ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ =

**٥٣٧ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_،** مثله (١٠). (١٦٠/١)

٣٨ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ يقول: ﴿ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ ،
يعني: شَكًا (٢). (ز)

٣٩ه ـ عن عكرمة ـ من طريق مالك بن دينار ـ ﴿فَزَادَهُمُ اللّهُ مُرَضُّا ۗ﴾، قال: زِنَّا<sup>(٣)</sup>. (ز) **٥٤٠** ـ عن قتادة ـ من طريق ابن المبارك، عن سعيد ـ في قوله: ﴿فَزَادَهُمُ اللّهُ مُرَضًا ﴾، قال: رِيبَة وشكًا في أمر الله <sup>(٤)</sup>. (١٦١/)

٤١ - عن قتادة - من طريق يزيد، عن سعيد - في قوله: ﴿ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرْضًا ﴾ ،
 أي: نفاقًا (٥٠) . (ز)

٥٤٢ - عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر - في قوله: ﴿فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضَاً ﴾،
 قال: شكًّا (١)

98 - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَنَزَادَهُمُ آللهُ مَرَضَاً ﴾، يعني: شكًا في قلوبهم (٧). (ز) 988 - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، في قول الله: ﴿ فِي قُلُوبِهِم تَهَمُّ فَزَادَهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى قَالَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

٥٤٥ \_ قال يحيى بن سلَّم: ﴿فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ بالطَّبْع على قلوبهم (٩). (ز)

وَجَّه ابن كثير (١/ ٢٨٥) قول ابن زيد بقوله: «وهذا الذي قاله عبد الرحمن بن زيد بن أسلم حسنٌ، وهو الجزاء من جنس العمل، وكذلك قاله الأوَّلُون، وهو نظير قوله تعالى أسلم حسنٌ، أَوْمَلُ مُلك وَالنَّهُم تَقْوَنهُم ﴿ العمل العمل العمل العمل العمل العمل المُحَلِّم المُحْلِم المُحْ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٨٨/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٤ (١١٥).(٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٤ (١١٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٢٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٤/١ (١١٨). (٦) أخرجه ابن جرير ٢٩١/١.

 <sup>(</sup>۷) تفسير مقاتل بن سليمان ۸۹/۱.
 (۸) أخرجه ابن جرير ۲۹۱/۱.
 (۹) تفسير ابن أبي زمنين ۲۲۲/۱.

حن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرْني عن قوله تعالى:
 وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ . قال: الأليم: الوَجِيع. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أمَّا سمعت قول الشاعر:

نــام مَــن كــان خَــلِــيًّــا مِــن ألَــمْ وبَقِيتُ اللَّيْلَ طُولًا لَمْ أَنَمْ (``. (١٦١١) **٧٤٥ ـ** عن ع**بد الله بن عباس ـ** من طريق عكرمة ـ قال: كل شيء في القرآن ﴿أَلِيدٌ﴾ فهو الموجع<sup>(٢٢)</sup>. (١٦١/١)

٨٤٥ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: الأليمُ: المُوجِع في القرآن
 كله (٣) . (١٦١/١)

٩٤٥ \_ عن الضحاك، في قوله: ﴿ أَلِيرٌ ﴾، قال: هو العذاب المُوجِع، وكل شيء في القرآن من الأليم فهو الموجع<sup>(٤)</sup>. (١٦٢/١)

• ٥٥ \_ عن أبي مالك غَزْوَان الغفاري =

١٥٥ ـ وأبي عمران الجَوْنِيّ، كذلك (٥). (ز)

٢٥٥ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُگير بن معروف ـ، كذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٥٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَهُمْ عَذَاكُ أَلِيلُا ﴾ ، يعني: وَجِيع في الآخرة (٧). (ز)

# ﴿بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ۞﴾

### 🇱 قراءات:

٥٥٤ \_ قال يحيى بن سلَّام: ﴿ بِمَا كَانُواْ يُكَذِّبُونَ ﴾ بقلوبهم، في قراءة من قرأها

<sup>(</sup>١) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٢/٧٧، ١٠٣ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/ ٦٢١ بلفظ: كل شيء وَجَع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٤.

<sup>(</sup>٤) أُخِرجه ابن جرير ٢٩٣/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤٤/١.

٥٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١/٤٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٤ (عَقِب ١١٩).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٩/١.

بالتثقيل، ومن قرأها بالتخفيف ﴿يَكْذِبُونَ﴾ يعني: في قولهم(١١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

هه \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُذِ بُونَ ﴾، قال: يُبَدِّلُون ويُحرِّفون (٢٠). (١٦٠/١)

٥٥٦ عن قتادة، في قوله: ﴿وَلَهُمْ عَدَابُ أَلِيرٌ بِمَا كَانُواْ يَكَذِيبُونَ﴾، قال: إيّاكم والكَذِبَ؛ فإنّه باب النفاق، وإنّا \_ والله \_ ما رأينا عملًا قطّ أسرع في فساد قلب عبدٍ من كِبْر أو كَذِب<sup>(٣)</sup>. (١٦١/))

٧٥٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُذِ بُونَ ﴾ لقولهم: آمنًا بالله، وباليوم الآخر (٤). (ز)

### ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ﴾

٥٥٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٦٢/١)

•٥٩ وعبد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح - ﴿ وَإِذَا يَتِلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ فإنَّ اللهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ فإنَّ الفساد: هو الكفر، والعملُ بالمعصية (٥٠). (ز)

٥٦٠ عن عَبَّادِ بن عبد الله الأسدي، قال: قرأ سلمان هذه الآية: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ
 فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا غَنْنُ مُعْلِحُوبُ ﴾، قال: لم يجئ أهلُ هذه الآية بعدُ (١٩٣٨)

الله وجَّه ابن جرير (١/ ٢٩٨)، وابن عطية (١/ ١٢١) قول سلمان بأنه أراد أنهم لم ==

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبى زمنين ۱۲۲/۱.

و﴿يَكُونِيُونَ﴾ بفتح الياء مع تخفيف الذال قراءة متواترة، قرأ بها عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف العاشر، وقرأ بقية العشرة: ﴿يُكَذُّبُونَ﴾ بضم الياء، وتثقيل الذال. انظر: النشر ٢٧/٢-٢٠٨، والإتحاف ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٤ (١٢٠). (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٨٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٧٩٧، وابن أبي حاتم ١/٥٤، وهو عند ابن أبي حاتم من طريق وكيع. وعزاه =

٥٦١ عن أبي العالية \_ من طريق الرَّبيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا لَهُمْ لَا أَنْسِدُوا فِي الْأَرْضِ، وكان فسادهم ذلك معصية الله؛ لأنه من عصى الله في الأرض أو أمر بمعصية الله فقد أفسد في الأرض؛ لأنَّ صلاح الأرض والسماء بالطاعة (١). (ز)

٩٦٧ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن جُرَيج \_ في قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّا اللَّهِمَ لَا تُفعلوا كذا.
قَالُوا: إِنَّمَا نَحْنَ عَلَى الهدى(١٩٤٥) (١٩٢/١)

==ينقرضوا، بل هم يجيئون في كل زمان، ويحتمل أنه أراد بهذا أنَّ الذين يأتون بهذه الصفة أعظم فسادًا من الذين كانوا في زمان النبي ﷺ، لا أنَّه عنى أنه لم يَمْضِ مِمَّن تلك صفتُه أحدٌ.

وذكر ابنُ جرير (٢/٩٨١) في مقابلة قولِ سلمان قولُ ابن مسعود وابن عباس وناس من الصحابة، وقولُ الربيع بن أنس، ثم رجَّع مستندًا إلى دلالة الإجماع ما أفادته أقوالُهم من الصحابة، وقولُ الربيع بن أنس، ثم رجَّع مستندًا إلى دلالة الإجماع ما أفادته أقوالُهم من ناقي بعدهم، نقول بكونها نازلة في المنافقين في عهد النبوة، وإن كانت تشمل غيرهم ممن يأتي بعدهم، فقال: «وإنما قلنا أولَى التأويلي على أن ذلك صفة من كان بين ظهراني أصحاب رسول الله هي من المنافقين، وأنَّ هذه الآيات فيهم نزلت، والتأويل المُجْمَعُ عليه أوْلَى بتأويل القرآن مِن قولٍ لا دلالة على صحته من أصل ولا نظير».

وجمع ابنُ تيمية (١٥٦/١) بين قول سلمان والأقوال الأخرى، ولم ير بينها تَعارُضًا، فقال: «... وقال تعالى: ﴿وَإِنَا قِلَ لَهُمْ لَا لُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ قَالُوّاْ إِنَّمَا غَنُو مُشلِوُكَ ۖ ﴾ آلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلشَّفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُنَ ﴾ [البقرة: ١١ ـ ١٦]، والضمير عائد على المنافقين في قوله: ﴿وَيَنَ النَّابِ مَنَ يَقُولُ عَامَنًا بِأَلْتَوْ وَبِالْيَوْرِ ٱلْآيْرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٨]، وهذا مُطلَق يتناول مَن كان على عهد النبي ﷺ، ومَن سيكون بعدهم، ولهذا قال سلمان الفارسي ﷺ: إنه عنى بهذه الآية قومًا لم يكونوا خُلِقوا حين نزولها».

أفاد قولُ ابنِ عباس وغيرِه من السلف أنهم قائمون بمهمة الإصلاح، وأفاد قول مجاهد
 نفيهم الفساد عن أنفسهم ووصفها بالصلاح، وقد جمع ابنُ جرير (١/ ٣٠٠) بين القولين،
 فقال: "وأيُّ الأمرين كان منهم في ذلك \_ أعنى: في دعواهم أنهم مصلحون \_ فهم لا شكَّ ==

السيوطي إلى وكيع، كما أخرجه ابن جرير من طريق زيد بن وهب.
 (١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٤١ (١٢١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۳۰۰.

٣٣٥ \_ وقال الضحّاك: بتبديل الملّة، وتغيير السُّنَّة، وتَحْرِيف كتاب الله (١). (ز)
٩٦٤ \_ عن السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَإِنَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوّا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُونَ ﴾، قال: أمَّا ﴿لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فإن الفساد هو: الكفرُ، والعملُ بالمعصية (١). (ز)

٥٦٥ عن الرَّبيع بن أنس: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ يقول: لا تغصوا في الأرض ﴿ قَالُوا إِنَّمَا غَنُ مُمْلِهُونَ ﴾ قال: فكان فسادُهم ذلك معصية الله \_ جلَّ ثناؤه \_؛ لأنَّ مَنْ عَصى الله في الأرض أو أمر بمعصيته فقد أفسد في الأرض؛ لأن إصلاحَ الأرض والسماء بالطاعة (٣). (ز)

٥٦٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْمِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ﴾، يعني: لا تعملوا في الأرض بالمعاصى (٤٠). (ز)

### ﴿ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُونَ ﴿ ﴾

97V - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿إِنَّمَا غَنُ مُسْلِحُونَ﴾، أي: إنما نريد الإصلاح بين الفريقين من المؤمنين وأهل الكتاب(٥). (١٦٣/١)

٥٦٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُ مُمْلِعُوكَ﴾، يعني: مُطِيعين <sup>[١]</sup>. (ز)

==أنهم كانوا يحسبون أنهم فيما أتوا من ذلك مصلحون، فسواء بين اليهود والمسلمين كانت دعواهم الإصلاح، أو في أديانهم، وفيما ركبوا من معصية الله...؛ لأنهم كانوا في جميع ذلك من أمرهم عند أنفسهم محسنين، وهم عند الله مسينون، ولأمر الله مخالفون».

وجمع بينهما ابنُ تيمية (١٥٧/١) بنحو ما ذكره ابن جرير.

🔃 ذكر ابن عطية (١/ ١٢١ ـ ١٢٢) ثلاث تأويلات في معنى الآية: ا**أحدها**: جحد أنهم ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/ ١٥٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٧/١، وابن أبي حاتم ١/٤٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١٩١/١ -، وابن جرير ٢٩٩/١ ـ ٣٠٠، وابن أبي حاتم ١/٥٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

# ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُرُهَنَ ۞﴾

٩٦٥ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ اللَّهُمْ هُمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْكُمْ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَم

٥٧٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ ﴾ يعني: العاصين، ﴿ وَلَكِن لَا يَتُمُونَ ﴾ بأنهم مفسدون (١١٠٠٠. (ز)

### ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمَّا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ

#### 🇱 نزول الآية:

== يفسدون، وهذا استمرار منهم على النفاق. والثاني: أن يقروا بموالاة الكفار ويدَّعون أنها صلاح من حيث إنهم قرابة توصل. والثالث: أنهم مصلحون بين الكفار والمؤمنين، فلذلك يداخلون الكفار.

الآ ذكر ابن عطية (١٢٢/١) في معنى: ﴿وَلَكِن لاَ يَثَمُّهُنَ ﴾ احتمالين: الأول: ما ذكره مقاتل: ﴿لا يشعرون أنه مفسدون ». والثاني: ﴿أَن يراد: لا يشعرون أن الله يفضحهم ». ثم وجّهه بقوله: ﴿وَمَا مع أَن يكون قولهم: ﴿إِنَّا غَنُ مُسْلِمُن ﴾ جحدًا محضًا للإنساد ». ووجّه الاحتمال الأول بقوله: ﴿إِنَّا لَيْنُ مُسْلِمُن ﴾ اعتقادًا منهم أنه صلاح في صلة القرابة، أو إصلاح بين المؤمنين والكافرين ».

آت نقل أبن عطية (١٢٣/١) عن قوم: أن «الآية نزلت في منافقي اليهود، والمراد بالناس: عبد الله بن سلام ومن أسلم من بني إسرائيل». ثم انتقاه قائلًا: «وهذا تخصيص لا دليل عليه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٤٥ (١٢٥). (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

#### 🏶 تفسير الآية:

9٧٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَإِذَا قِيلُهُ عَامِنُوا كَمَا صَدَّق أصحابُ فَيلًا لَهُمْ عَامِنُوا كَمَا صَدَّق أصحابُ محمد، قولوا: إنه نبي ورسولٌ، وأنَّ ما أُنزِل عليه حق، وصَدِّقوا بالآخرة، وأنَّكم معوثون من بعد الموت<sup>(١)</sup>. (١٦٣/)

٥٧٣ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿ وَإِذَا قِلَ لَهُمْ مَامِثُوا كُمْا مَامَنُ النَّاشُ ﴾،
 قال: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي (١٦٤/١).

### ﴿ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كُمَّا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَا أَهُ

٥٧٥ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني \_ = (١٦٤/١)

٥٧٦ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿قَالُوا أَنْوَينُ كُمّا مَامَنَ السُفَهَا أَنْهُ، يعنون: أصحاب محمد ﷺ (ذ)

٥٧٧ - عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - ﴿ قَالُوا أَنْوْمِنُ كُمّا عَامَنَ السُّفَهَا أَهُ ،
 يعنون: أصحاب محمد ﷺ (٥). (ز)

آياً بيَّن ابنُ جرير (٢٠٢/١) عِنَّة مجيء لفظ ﴿النَّاسُ﴾ معرَّفًا بقوله: (وإنما أدخلت الألف واللام في ﴿النَّاسُ﴾ وهم بعض الناس لا جميعهم؛ لأنَّهم كانوا معروفين عند الذين خُوطِبوا بهذه الآية بأعيانهم، وإنما معناه: آمنوا كما آمن الناس الذين تعرفونهم من أهل اليقين، والتصديق بالله، وبمحمد ﷺ، وما جاء به من عند الله، وباليوم الآخر».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٠١، وابن أبي حاتم ١/٤٥، ٤٦ برقم (١٢٦، ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (ترجمة عثمان بن عفان) ص١٦٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٤٠٤، وابن أبي حاتم ٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٠٣/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٦/١.

النبي ﷺ (١٦٤/١)

٥٧٨ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، مثله(١). (ز)

**٧٩ ـ** عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله (٢٠ . (١٦٤/١)

٥٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: قالت اليهود: ﴿ أَنْوَيْنُ ﴾ يعني: نُصَدِّق ﴿ كُمَا عَامَنُ الشَّهَاآهُ ﴾ يعني: الجهال، يعنون: عبد الله بن سلام وأصحابه (٢). (ز)

سهم، كي يلى المجهودة يعلود المسلم بالمسلم و المسلم و عدد المراقب على المسلم و المس

# ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَآةُ وَلَكِن لَا يَعَلَمُونَ ۞﴾

٩٨٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله: ﴿اللهُ اللهُ عَمْ الشَّعَهَاءُ ﴾ يقول: ﴿اللهُ عَلَمُ وَلَكِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ يقول: لا يعقلون (٥٠٠) (١٦٣/١)
٩٨٣ - قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ظل ردًّا عليهم: ﴿إَلَا إِنَّهُمْ مُمُ ٱلشَّعَكَةُ وَلَكِينَ لَا يَعْلُمُونَ ﴾ بأنهم السفهاء، ثم أخبر عنهم فقال سبحانه: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (ز)

﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَطِينِهِمْ وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَلُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنْ اسْتَمْزِدُونَ ﴿ ﴾ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنْ اسْتَمْزِدُونَ ﴿ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٥٨٤ \_ عن اليماني أنَّه قرأ: (وَإِذَا لَاقَوُا الَّذِينَ آمَنُواْ)(٧). (١٦٧/١)

#### 🏶 نزول الآية:

٥٨٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ قال: نزلت

(٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابنَ جرّير ١/٣٠٣، وابن أبي حاتم ٤٦/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/٣٠٥، وابن أبي حاتم ٤٦/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٠.

هذه الآية في عبد الله بن أبيّ وأصحابه، وذلك أنهم خرجوا ذات يوم، فاستقبلهم نفرٌ من أصحاب رسول الله هي فقال عبد الله بن أبيّ: انظروا كيف أردٌ هؤلاء السفهاء عنكم. فذهب، فأخذ بيد أبي بكر، فقال: مرحبًا بالصّدِّيق، سيد بني تيم، وشيخ الإسلام، وثاني رسول الله في الغار، الباذل نفسه وماله لرسول الله هي الغار، الباذل نفسه وماله لرسول الله هي. ثم أخذ بيد عمر، فقال: مرحبًا بسيد عَدِيٍّ بن كعب الفاروق، القوي في دين الله، الباذل نفسه وماله لرسول الله هي. ثم أخذ بيد عليّ، وقال: مرحبًا بابن عم رسول الله وحَتَنِه (١) سيّد بني هاشم ما خلا رسول الله هي. ثم افترقوا، فقال عبد الله لأصحابه: كيف رأيتموني فعلت؟ فإذا رأيتموهم فافعلوا كما فعلتُ، فأثنوا عليه خيرًا، فرجع المسلمون إلى النبي، وأخبروه بذلك، فنزلت هذه الآية (١٠٤/١)

٥٨٦ ـ ذكر مقاتل بن سليمان نحوه في سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النّابِى مَن يَتُولُ ءَامَنًا بِاللّهِ إلى قوله: ﴿قَالُوا إِنَّمَا غَنُ مُمْلِحُن﴾، وزاد فيه: فقال عمر بن الخطاب ﷺ: ويحك، يا ابن أُبَيِّ، اتَّتِ الله، ولا تُنافق، وأصْلِح، ولا تُفْسِد؛ فإن المنافق شرُّ خليقة الله، وأخبتُهم خُبْنًا، وأكثرهم غِشًا. فقال عبد الله بن أبي بن سلول: يا عمر، مهلًا، فواللهِ، لقد آمنتُ كإيمانكم، وشهدتُ كشهادتكم (٢). (ز)

٩٨٧ عن عبد الله بن عباس - من طريق جُونِير، عن الضَّحَّاك - قال: كان عبد الله بن أي بن سلول الخزرجي عظيم المنافقين من رهط سعد بن عبادة، وكان إذا لَقِيَ سعدًا قال: نِعْم الدينُ دين محمد. وكان إذا رجع إلى رؤساء قومه من أهل الكفر قال: شُدُّوا أيديكم بدين آبائكم. فأنزل الله هذه الآية (ز)

<sup>(</sup>١) خَتَنه: صِهْره؛ زوج ابنته. لسان العرب (ختن).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص٢٢. وأورده الثعلبي ١/١٥٥.

قال ابن حجر في المُحجاب / ٢٣٧/ ـ ٢٣٣: «... وآثار الوضع لائحة على هذا الكلام، وسورة البقرة نزلت في أوائل ما قدم رسول الله ﷺ المدينة كما ذكره ابن إسحاق وغيره، وعليٌّ إنما تزوج فاطمة ﷺ في السنة الثانية من الهجرة». وقال السيوطي في لباب النقول ص٧: «هذا الإسناد واءٍ جدًّا؛ فإنَّ السدي الصغير كذابٌ، وكذا الكلبي، وأبو صالح ضعيف».

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الثعلبي ١/١٥٥.

إسناده ضعيف جدًّا. وينظر: مقدمة الموسوعة.

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيْطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَمَكُمْ ﴾

٥٨٨ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني \_ = (١٦٧/١)

٥٨٩ ـ و**عبد الله بن عباس** ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿وَإِذَا خَلَوَا إِنْ شَيَطِينِومَ﴾، وقال: أما شياطينهم: فهم رءوسهم في الكُفر<sup>(١)</sup>. (ز)

•٩٥ عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله: ﴿ وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

٥٩١ - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ عَالَمُوا اللَّهِ عَالَمُوا اللَّهِ عَالَمُوا اللَّهِ عَلَمُوا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى إِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلِيهُ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ

99 - عن عبد الله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في قوله: ﴿وَإِذَا لَهُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ لَكُوا اللَّذِينَ اَامَنُوا قَالُوا اَامَنَا﴾ وهم منافقو أهل الكتاب، فلْكَرَهم وذَكَر استهزاءهم، وأنهم إذا خلوا إلى شياطينهم قالوا: إنا معكم على دينكم، ﴿إِنَّهَا غَيْنُ مُسْتَقِرْمُونَ﴾ بأصحاب محمد (٤٠). (١٩٥/١)

• وهم خمسة نفر من الله بن عباس: ﴿وَإِنَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَعِلِينِهِ ﴾، وهم خمسة نفر من اليهود: كعب بن الأشرف بالمدينة، وأبو بُرْدَة في بني أسلم، وعبد الدار في جُهيئية، وعوف بن عامر في بني أسد، وعبد الله بن السوداء بالشام. ولا يكون كاهن إلا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٠٧/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٦/١، وابن أبي حاتم ٤٦/١ ـ ٤٧ مختصرًا بلفظ: ﴿إِلَّ شَيَطِينِهِم﴾ وهم
 إخوانهم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما فمي سيرة ابن هشام ٥٣١/١ ـ، وابن جرير ٣٠٧/١ دون ذكر أوله، وابن أبي حاتم ٤٧/١ ـ ٤٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (١٠١٨).

ومعه شيطانٌ تابعٌ له(١). (ز)

٩٩٤ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِم ﴾،
 قال: أصحابهم من المنافقين والمشركين (٢٠). (١٦٧/١)

٩٥ عن أبي مالك غَزْوَان الغفاري من طريق السُّدِّي عني قوله: ﴿وَإِنَّا خَلَوا﴾
 قال: مضوا ﴿إِلَى شَيَطِينِهِمْ يعني: رؤوس اليهود، وكعب بن الأشرف<sup>٣٠)</sup>. (١٦٧/١)

٩٩٦ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ =

٩٩٧ ـ والسدي ـ من طريق أسباط ـ =

٥٩٨ \_ والربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه في تفسير ﴿شَيَطِينِهِم﴾ (١٠) . (ز) ٥٩٨ \_ والربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه في تفسير ﴿شَيَطِينِهِم﴾ قال: إلى إخوانهم من المشركين، ورؤوسهم وقادتهم في الشر ﴿قَالُوۤا إِنَّا مَمَكُمُ ﴾ (٥٠٠ ) ٢٠٠ ـ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ قال: أما شياطينهم فهم رؤساؤهم في الكفر (١٠) . (ز)

٣٠١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَإِذَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِومَ﴾، قال: إخوانهم من المشركين<sup>(٧)</sup>!!. (ز)

آتا رجَّح ابنُ جرير (٣٠٦/١)، وابنُ عطية (١٧٢/١)، وابنُ تيمية (١٥٩/١) العمومَ في معنى ﴿ مَيَطِينِهِ ﴾، قال ابنُ عطية: ﴿ ولفظ الشيطنة \_ الذي معناه: البعد عن الإيمان، والخير \_ يعمُ جميع من ذُكِر والمنافقين، حتى يُقدَّر كل واحد شيطان غيره، فمنهم الخالون، ومنهم الشياطين. .

وقال ابنُ تيمية: ﴿وَالَّايَةُ تَتَنَاوَلُ هَذَا كُلُّهُ وَغَيْرُهُۥ .

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/١٥٦، وتفسير البغوي ١/٦٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص١٩٦، وأخرجه ابن جرير ٣٠٨/١، وابن أبي حاتم ٤٧/١. وعزاه ابن حجر في تغليق التعليق ٤/٧٢/ والسيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٤. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/٨٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٠٧/١ دون لفظ: إلى إخوانهم من المشركين. وعند عبد الرزاق ٣٩/١ من طريق مَغْمَر. وابن جرير ٣٠٨/١ من طريقه بلفظ: المشركون. كما أخرج نحوه ابن أبي حاتم ٤٧/١. وذكر نحوه يحيى بن سلام - كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٩٣/١ -. وعزاه ابن حجر في فتح الباري ١٦١/٨ والسوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه النحاس في معاني القرآن ١/ ٩٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٠٨/١، ٣١٢، وابن أبي حاتم ٧/١٤ ـ ٤٨.

٦٠٣ ـ عن ابن جُريْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُوا اَلَّذِينَ اَسَنُواْ قَالُواْ
 اَمَنَا﴾، قال: إذا أصاب المؤمنين رخاء قالوا: إنَّا نحنُ معكم، إنما نحن إخوانكم.
 وإذا خَلُواْ إلى شياطينهم استهزءوا بالمؤمنين<sup>(٢)</sup>. (ز)

## ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ ﴾

١٠٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا عَنْ الضحاك ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا عَنْ مُسْتَهْزِهُونَ﴾، قال: ساخِرون بأصحاب محمد<sup>(٣)</sup>. (١٦٥/١)

٦٠٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَزِدُونَ﴾، أي: إنما نحن مستهزئون بالقوم، ونلعب بهم<sup>(٤)</sup>. (١٦٦/١)

٩٠٦ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِهُونَ﴾، يقولون: إنما

== ونقل ابن عطية عن ابن الكلبي وغيره قوله: «هم شياطين الجن». ثم انتقده قائلًا: «وهذا في هذا الموضع بعيد».

وكذا ابن تيمية مستندًا لدلالة العقل قائلًا: "ولفظها - أي: الآية - يدل على أنَّ المراد: شياطين الإنس؛ لأنه قال: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنًا وَإِذَا خَلُواْ إِنَّ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَمَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَمَكُمْ ﴾. ومعلوم أن شيطان الجن معهم لما لقوا الذين آمنوا لا يحتاج أن يخلوا به، وشول: إنا وشيطان الجن هو الذي أمرهم بالنفاق ولم يكن ظاهرًا حتى يخلو معهم، ويقول: إنا معكم، لا سيما إذا كانوا يظنون أنهم على حق. كما قال تعالى: ﴿وَإِنَا قِلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا عَامَ اللَّهُ عَلَيْ لَكُمْ مَاللَّهُ وَلَكِنَ لَا يَعَلَمُونَ ﴾، ولو علموا أن الذي يأمرهم بذلك شيطان لم يرضوه ».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣١١، ٣٠٦، وابن أبي حاتم ٤٦/١ ـ ٤٨ (١٣٣، ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣١ ـ، وابن جرير ١/ ٣١١.

نَسْخَر من هؤلاء القوم، ونَسْتَهْزِئُ بهم (١٦٧/١). (١٦٧/١)

٦٠٧ - عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر - ﴿إِلَّمَا غَنْ مُسْتَهْزِهُونَ﴾، قال:
 أي: نستهزئ بأصحاب محمد ﷺ (()

٦٠٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّمَا غَنْ سُتَهْزِءُونَ ﴾ بمحمد وأصحابه، فقال الله سبحانه: ﴿أَنَّهُ يُسْتَهْزِعُ عِنْ عِنْ ﴿"". (ز)

#### ﴿أَلَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ﴾

٦٠٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿اللهُ عَلَيْهُ لَلهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَنهم النَّقْمَة منهم النَّقْمَة منهم النَّقَمَة النَّهم النَّقَمَة النَّهم النَّقَمَة النَّهم النَّهم النَّقَمَة النَّهم النَّهم

نقل ابن جرير (١/ ٣١١) إجماع المفسرين أنَّ معنى الاستهزاء في هذه الآية: السخرية، فقال: «أجمع أهل التأويل جميعًا ـ لا خلاف بينهم ـ على أنَّ معنى قوله: ﴿إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِهُونَ﴾: إنما نحن ساخرون.

☑ ذكر ابنُ جرير (١٩٥/١ ـ ٣١٥ بتصرف) عدة أقوال في بيان معنى استهزاء الله بالمنافقين، ولم يُسْنِد منها غير قول ابن عباس، ورجَّح معنى قول ابن عباس مُستندًا إلى كلام العرب، وقول ابن عباس، فقال: «والصواب في ذلك من القول والتأويل عندنا: أنَّ معنى الاستهزاء في كلام العرب: إظهارُ المستهزَّغ به من القول والفعل ما يُرضيه ظاهرًا، وهو بذلك من قِيله وفِعْله به مُورِثه مَساءة باطنًا، فإذا كان ذلك كذلك، وكان الله ـ جَلَّ ثناؤه ـ قد جعل لأهل النفاق في الدنيا من الأحكام أحكام المسلمين، حتى ظنُّوا في الآخرة إذ خُشِرُوا في عِداد من كانوا في عِدادهم في الدنيا أنَّهم واردُون مؤرِدَهم، والله ﷺ المَّخرَاء من فعلِه بهم مستهزئًا، وبهم ساخرًا، وبهم مستهزئًا، وبهم ساخرًا،

وقد نَقل ابنُ كثير (٢٩٣/١) ترجيحه، ثم علَّق بقوله: •ثم شَرَع ابن جرير يُوَجِّه هذا القول وينصره؛ لأن المكر والخداع والسخرية على وجه اللعب والعبث منتفٍ عن الله ﷺ ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٣١١/١، وعبد بن حميد ـ كما في فتح الباري ١٦١/٨ ـ. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ . .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣١٢/١، وابن أبي حاتم ٨/٨٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩١/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣١٧/١، وابن أبي حاتم ٤٨/١ (١٤٣).

71. عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ في قوله: ﴿ أَلَهُ يَسْتَهْزِئُ بِوَمْ ﴾ في الآخرة، يفتح لهم بابًا في جهنم من الجنة، ثم يقال لهم: تعالَوا. فيُقْبِلون يَسْبَحُون في النار، والمؤمنون على الأرائك \_ وهي السُّرر في الحِجَال(١٠) \_ ينظرون إليهم، فإذا انتهوا إلى الباب سُدَّ عنهم، فضحك المؤمنون منهم، فذلك قول الله: ﴿ أَلَهُ يَسْتَهْزِئُ بِوَمْ ﴾ في الآخرة، ويضحك المؤمنون منهم حين عُلِقت دونهم الأبواب، فذلك قوله: ﴿ فَالْيَقَ اللَّذِينَ ءَامَثُوا مِن الْكُمَّارِ يَشْعَكُونَ ﴾ والمغنين: ٢٤] (١٦٥/١).

711 ـ قال عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ: هو أن الله تعالى إذا قَسَم النور يوم القيامة للجواز على الصراط أعطى المنافقين مع المؤمنين نورًا، حتى إذا ساروا على الصراط طفئ نورهم. قال: فذلك قوله: ﴿آلَهُ يُسْتَهْزِئُ بَوْمٌ﴾، حيث يعطيهم ما لا يتم، ولا ينتفعون به (٣). (ز)

717 \_ وقال الحسن [البصري]: معناه: الله يُظْهِر المؤمنين على نفاقهم (3). (ز)
718 \_ عن أبي صالح [باذام] \_ من طريق الكَلْبِيّ \_ في قوله: ﴿ اللهُ يُسَتَهِرُيّ بِهِ ﴾ ، قال: يُقال الأهل النار وهم في النار: اخرجوا. وتفتح لهم أبواب النار، فإذا رأوها قد فُتِحَت أقبلوا إليها يريدون الخروج، والمؤمنون ينظرون إليهم على الأرائك، فإذا انتهَوا إلى أبوابها خلقت دونهم، فذلك قوله: ﴿ اللهُ يُسْتَرِيْ بِهِ ﴾ ، ويضحك منهم المؤمنون حين عُلِقت دونهم، فذلك قوله: ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>==</sup> بالإجماع، وأما على وجه الانتقام والمقابلة بالعدل والمجازاة فلا يمتنع ذلك.

ونقل ابن عطية (١/٨/١، ١٢٩) في معنى الاستهزاء قولين آخرين: الأول: «هي تسمية العقوبة باسم الذنب»، ونسبه لجمهور العلماء. والثاني: «استهزاؤه بهم هو استدراجهم من حيث لا يعلمون»، ولم ينسبه، ووجّهه بقوله: «وذلك أنهم بدرور نِعَم الله الدنيوية عليهم يظنون أنه راض عنهم، وهو تعالى قد حتَّم عذابهم، فهذا على تأمل البشر كأنه استهزاء».

<sup>(</sup>١) الحِجال: بيت كالقبّة يُستر بالثياب، ويكون له أزرار كبار. لسان العرب (حجل).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (١٠١٨). (٣) علَّقه الواحدي في الوسيط ١/ ٩١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/١٥٧، وتفسير البغوي ١/ ٦٨.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة النار ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٦/٥٦ (٢٥٤) ـ. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

718 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنَهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ في الآخرة، إذا ضُرِب بينهم وبين المؤمنين بسور له باب على الصراط، فيبقون في الظُّلْمَة، حتَّى يُقال لهم: ﴿ أَرْجِعُوا وَ الْكُلْمَةُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

#### أثار متعلقة بالآية:

710 \_ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: ايُجاء بالمستهزئين يوم القيامة، يفتح لهم باب من أبواب الجنة، فيُدُعُون ليَدْخُلُوا، فيجيئون، فإذا بَلَعُوا البابَ أُغْلِق، فيرجعون، ثم يُدْعَون فيرجعون، ثم يُدْعَون ليدخلوا، فيجيئون، فإذا بلغوا الباب أُغْلِق، فيرجعون، ثم يُدْعَون ليدخلوا، فيجيئون، فإذا بلغوا الباب أُغْلِق، فيرجعون، ثم يُدْعَون، حتى إنهم يُدْعَوْن فلا يجيئون من الياس، (ز)

# ﴿ وَيَنْدُمُنُّهُ

٦١٦ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مُرَّة الهمداني ـ = (١٦٨/١)

117 - وعبد الله بن عباس - من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح -﴿وَيَتُكُمُ ﴾: يُمْلِي لهم (٣). (ز)

٦١٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قوله: ﴿وَيَسْدُمُ فِي كُلْفَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾،
 يعني: يترددون. يقول: زادهم ضلالة إلى ضلالتهم، وعمّى إلى عماهم<sup>(1)</sup>. (ز)

٦١٩ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُريْج ـ في قوله: ﴿وَيَنْكُمُ ﴾، قال: 
 زيدهم (٥). (١٦٩/١)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في الصمت ص١٦٨ ـ ١٦٩ (٢٨٥) مرسلًا. وأورده ابن أبي زمنين في تفسيره١٦٣٠/

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣١٨/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم ٤٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جَرير ١/٣١٩، وابن أبي حاتم ٤٨/١. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

٩٢٠ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَيَسُدُمُ ﴾، يقول: يُمْلِي لهم (١٦٧٠ . (ز) ٢٢١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَسُدُمُ ﴾ : ويَلِجُهم (١٨٠٠ . (ز)

#### ﴿فِي مُلْفَيْنِهِمْ

٦٢٢ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ =

٦٢٣ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿ فِي طُفْنَيْوَمُ ﴾: في كفرهم (٢٣). (١٦٨/١)

٢٢٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَيَسُلُمُ فِي طُفْيَنِومٍ﴾، قال: في كفرهم (٤٠٠) (١٦٥/١)

**٦٢٥** \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، نحوه<sup>(٥)</sup>. (ز)

☑ أورد ابن جرير (١٩٩١ ـ ٣٢٠) قولًا عن بعض نحاة البصرة: أنَّ معنى ﴿وَيَتُلُكُمُ ﴾: يَمُدُّ لهم، ثم انتقله، ورجِّح عليه الآثار الواردة هنا عن السلف؛ مستندًا إلى النظائر، وجَمَع بين قول ابن عباس وابن مسعود وناس من الصحابة والسدي، وبين قول مجاهد، فقال: ووأولَى هذه الأقوال بالصواب في قوله: ﴿وَيَنْكُمُ ﴾: أن يكون بمعنى: يزيدهم، على وجه الإملاء والترك لهم في عُتوهم وتمردهم، كما وصف ربُّنا أنه فعل بنظرائهم في قوله: ﴿وَيَنْكُمُ مُنَّا لِمَ يُؤْمِنُوا بِهِ قَلْكَ مَرَّو وَنَذَدُهُمْ فِي طُفِينَهِم مَنَّهُونَ ﴿ وَلَهُ اللَّهُ المَهُ عنى: نَذَرُهم وتركهم فيه، ونُمْلِي لهم ليزدادوا إثمَّا إلى إشهم».

☑ نقل ابن عطية (١٣٠/١) عن بعض اللغويين أن معنى: ﴿وَيَسْدُمُ فِي طُلْيَنِهِمْ﴾ «أي: يمهلهم ويلجُهم»، ثم علَّق عليه بقوله: «فتحتمل اللفظة أن تكون من المد الذي هو المطل والتطويل، كما فسر: ﴿فِي عَمْرِ مُمَدَّمَ ﴾ [الهمزة: ٩]. ويحتمل أن تكون هي معنى الزيادة في نفس الطغيان».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبى حاتم ٤٨/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١.

ويَلجُّهم أي: يجعلهم يتمادون في طغيانهم، لأن اللجَّ هو التمادي. القاموس المحيط (لجج).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٢١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٢١، وابن أبي حاتم ١/ ٤٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٩/١.

7٢٦ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَيَنْلُكُمُ فِي كُلْفَيْنِهِمْ﴾، يعنى: في ضلالتهم(١). (ز)

۱۲۷ - عن مجاهد - من طريق ابن أبي نجيح - ﴿فَي كُلْفَيْنِهِمْ ﴾، يعني: في ضلالتهم (٢٠). (ز)

۱۲۸ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ ﴿فِي كُلْفَيْنِهِمْ ﴾: في ضلالتهم (٣). (ز)

١٢٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ فِي كُلْفَيْنِهِمْ ﴾: في ضلالتهم (٤). (ز)

٩٣٠ ـ عن مقاتل بن سليمان: ﴿ فِي كُلْفِيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يعني: في ضلالتهم (٥). (ز)

171 - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - في قوله: ﴿ فِي لَمُنْ يَنْهِمْ ﴾ ، قال: طغيانهم: كفرهم وضلالتهم (١٠). (ز)

## ﴿ يَعْمَهُونَ ١

٣٣٢ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مرة الهمداني ـ = (١٦٨/١)

۱۳۳ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿ وَعَبِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَّمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَّمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ

٦٣٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله:
﴿يَسْمُهُونَ﴾، قال: يترددون(١٠). (١/١٥٢)

٦٣٥ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - في قوله: ﴿يَعْمَهُونَ﴾،
 قال: يتمادؤن(٩). (١٦٨/١)

(۲) تفسير مجاهد ص١٩٦.

٦٣٦ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، كذلك<sup>(١٠)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/١٣٢١، وابن أبي حاتم ٤٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢١، وابن أبي حاتم ٤٩/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١. (٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٣٢٣. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٢١، وابن أبي حاتم ١/ ٤٩.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢/٣٢٣، وابن أبي حاتم ٤٩/١.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٩/١.

والمنافقة المنافقة ال

٣٣٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريِّج ـ ﴿ يَعْمَهُونَ ﴾ ، قال: المُتَلَدِّد (١) . (ز) ٣٨٨ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخيِرْني عن قوله على المحرَّقِيَّة عن قوله على ﴿ يَتَمَدُّونَ ، ويَتَرَدَّدُونَ . قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم ، أمَّا سمعتَ قول الشاعر :

أُراني قد عَمِهْتُ وشاب رأسي وهذا اللَّعْبُ شَيْنٌ بالكبير(٢٠). (١٦٨/١)

٦٣٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قوله: ﴿ يَهْمَهُونَ ﴾، يعني: يتردُّدون (٣).

٦٤٠ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَارِيّ، كذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩٤١ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿فِي طُفَيْنَوِمْ يَعْمَهُونَ﴾، يعني: يترددون. يقول: زادهم الله ضلالة إلى ضلالتهم، وعمّى إلى عماهم (٥٠). (١٦٩/١)

٦٤٢ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿يَعْمَهُونَ﴾، قال: يَتَرَدُّدون<sup>(١)</sup>. (ز)

٦٤٣ ـ عن سليمان الأعمش ـ من طريق سفيان ـ ﴿ فِي كُلْفَيْنِهِمْ يَعْمُهُونَ ﴾، قال: بلعبون (٧) . (ز)

38. \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يَعْمَهُونَ ﴾: يترددون. ثُمَّ نعتهم فقال سبحانه: ﴿ وَأَنْكِكُ النِّينَ الْشَرُوا الطَّلْلَةُ بِالْهُلَاكُ ﴾ (.)

## ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُوا ٱلضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ ﴾

٦٤٥ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ =

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٢٣/١.

المتلدد: المتلفت يمينًا وشمالًا، والمتحير المتبلد. لسان العرب (لدد).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطستى \_ كما في الإتقان ٢/١٠٣ \_. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٤٨/١ \_ ٤٩.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٩/١.

 <sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص١٩٦٦، وأخرجه ابن جرير ٣٢٤/١ مختصرًا. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٤٩/١، وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر بلفظ: يلعبون، ويترددون في الضلالة.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٢٤٤/١، وابن أبي حاتم ٤٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٤٩. (٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩١.

787 - وعبد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح - ﴿ أُولَٰتِكُ اللّٰهِ اللّٰهَ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰه

٦٤٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿أُولَكِهَكَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٦٤٨ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُواُ ٱلضَّالَلَةَ وَالْهُدَىٰ﴾، قال: آمنوا ثم كفروا<sup>(٣)</sup>. (١٦٩/)

٦٤٩ ـ عن الحسن البصري: ﴿أَشْتَرُوا الضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ﴾: اختاروا الضلالة على الهدى (٤٠) . (ز)

١٥٠ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ أَوْلَتَيْكَ الَّذِينَ اَشْتَرُوا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ﴾ ،

آ وجّه ابن جرير (٣٣٦/١) هذا الأثر بقوله: «فكأن الذين قالوا في تأويل ذلك: أخذوا الفضلالة وتركوا الهدى، وَجّهوا معنى الشراء إلى أنه أخذ المشتري المشترى مكان الثمن المشترى به، فكذلك المنافق والكافر، قد أخذا مكان الإيمان الكفر، فكان ذلك منهما شراء للكفر والضلالة اللذين أخذاهما بتركهما ما تركا من الهدى، وكان الهدى الذي تركاه هو الثمن الذي جعلاه عِوضًا من الضلالة التي أخذاها».

وقد رجَّح ابنُ جرير (٢٣٦/١) مُسْتَيْدًا إلى المعنى المعروف للشراء في لغة العرب قول ابن عباس، وابن مسعود أنَّ معنى ﴿آشَكَوُا الشَّلَالَةَ بِالْهَدَىٰ﴾: أخذوا الضلالة، وتركوا الهدى، بقوله: ووذلك أن كل كافر بالله فإنه مستبدل بالإيمان كفرًا، باكتسابه الكفر الذي وُجِد منه بدلًا من الإيمان الذي أُمِرَ به، أوما تسمعُ الله ـ جلَّ ثناؤه ـ يقول فيمن اكتسب كفرًا به مكان الإيمان به وبرسوله: ﴿وَمَن يَنْبَلُوا الشَّيْرِ اللَّمِيْنَ فَقَدْ صَلَّ سَوَلَهُ الشَّيدِ ﴾ [البقرة: مكان الإيمان به ومعنى الشراء؛ لأن كل مُشترِ شيئًا فإنَّما يستبدل مكان الذي يؤخذ منه من البدل آخر بديلًا منه . فكذلك المنافق والكافر استبدلا بالهدى الضلالة والنفاق، فأضلهما الله، وسلبهما نور الهدى، فترك جميعهم في ظلمات لا يبصرون». وسيأتي أثر السدى بنفس قولهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢٥. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٢ ـ، وابن جرير ١/ ٣٢٥، وابن أبي حاتم ١/ ٤٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٢١/، وابن أبي حاتم ١/ ٥٠ (١٥٤). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٤/١ ـ.

قال: اسْتَحَبُّوا الضلالة على الهدى(١١٠٠٠. (١٦٩/١)

701 \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_: ﴿ أُولَكِكَ ٱلَّذِينَ آشَتَرُا الضَّلَالَةُ لِللَّهِ السَّلَالَةُ السَّلَالَةُ وَتَرَكُوا الهدى (٢) [٢]. (ز)

☑ ذكر ابنُ جرير (١/٣٢٦ ـ ٣٢٧) أنَّ القاتلين بذلك القول وجَّهوا معنى الشراء إلى معنى الاختيار، فقال عن قاتليه: قانهم لما وجدوا الله ـ جل ثناؤه ـ قد وصف الكفار في موضع آخر، فنسبهم إلى استحبابهم الكفر على الهدى، فقال: ﴿أَمَّا لَمُونَّ فَهَدَيْتُهُمْ فَاسْتَحَبُّوا أَلْعَكَ عَلَى الْهَدَى الْقَالَ: ﴿أَمْتَكَا اللَّهَ اللَّهُ عَلَى الله وقالوا: قد تدخل الباء مكان على، وعلى مكان الباء، كما يقال: مردت بفلان، ومردت على فلان، بمعنى واحد...، فكان تأويل الآية على معنى هؤلاء: أولئك الذين اختاروا الضلالة على الهدى. وأراهم وجَّهوا معنى قول الله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿أَشْتَرُولُ ﴾ إلى معنى: اختاروا؛ لأن العرب تقول: اشتريت كذا على كذا، يعنون: اخترته عليه...

ثم انتقده ابنُ جرير ((٣٢٨/١) مستندًا إلى مخالفته المعنى الأعرف والأشهرَ للشِّراء، مع دلالةِ السِّياقِ على خلافِه، فقال: ﴿وهذا، وإن كان وجهًا من التأويل، فلست له بمختار؛ لأن الله \_ جل ثناؤه \_ قال: ﴿فَمَا رَحِّتَ يَحْمَرُهُمْ ﴾، فدلَّ بذلك على أن معنى قوله: ﴿أَوْلَتُهِكُ الَّذِينَ آشَةَرُا الطَّلَكَةُ بِالْهُدَىٰ ﴾ معنى الشراء الذي يتعارفه الناس، من استبدال شيء مكان شيء، وأخذ عوض على عوض ٩.

علَّق ابن عطية (١٣١/١) على قول قتادة بقوله: «كما قال تعالى: ﴿ فَاسْتَحَبُّوا أَلْعَنَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٢٥/١ من طريق سعيد، وابن أبي حاتم ٤٩/١. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٠.

70٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْلَتِكَ الَّذِينَ اَشْتَرُا الضَّلَالَةَ بِالْهَلَىٰ﴾، وذلك أنَّ الهجود وجدوا نعت محمد النبي ﷺ في التوراة قبل أن يُبعث، فآمَنُوا به، وظَنُوا أنه من وَلَد إسحاق ﷺ، فلما بُعِث محمد ﷺ من العرب من ولد إسماعيل ﷺ كفروا به حَسَدًا، واشتروا الضلالة بالهدى، يقول: باعوا الهدى الذي كانوا فيه من الإيمان بمحمد ﷺ قبل أن يُبعث؛ بالضلالة التي دخلوا فيها بعد ما بُعث؛ من تكذيبهم بمحمد ﷺ، فيشُسُ التجارة، فذلك قوله سبحانه: ﴿فَمَا رَعِتَ غِيمَرَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ من الضلالة (ز)

# ﴿فَمَا رَحِتَ يَجْنَرَنُّهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴿

٢٥٤ ـ قال سفيان الثوري: كلكم تاجر، فلينظر امرؤ ما تجارتُه؟ قال الله: ﴿فَمَا رَجُونَهُمْ عَلَى الله: ﴿فَمَا رَجُنَهُمْ عَلَى إِنْهِمْ أَنْلُكُو عَلَى فِهَزَمْ لَنُهِمْ مِنْ عَلَى اللهِ ﴾ [السف: ١٠]<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾

٦٥٥ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٧١١/١)

== ﴿ نَالُكُ بِأَنْهُمْ مَامَنُواْ ثُمُّ كُنَرُواْ فَطْيَعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِ ﴾ [المنافقون: ٣]، أو أنهم استحبوا الضلالة على الهدى، كما يكون حال فريق آخر منهم، فإنهم أنواع وأقسام.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٣٠، وابن أبي حاتم ١/ ٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٥٩/١.

707 \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ في قوله: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلُ اللّٰذِى الشَّوَّةَ نَارًا﴾ الآية، قال: إنَّ أناسًا دخلوا في الإسلام مَثَلَمَ النبي ﷺ المدينة، ثم إنهم نافقوا، فكان مَثَلُهم كمَثَل رجل كان في ظُلْمة، فأوقد نارًا، فأضاءت له ما حوله من قَلَى أو أذّى، فأبصره حتى عرف ما يتّقي، فبينا هو كذلك إذ طُفِتَت ناره، فأقبل لا يدري ما يتّقي من أذى، فكذلك المنافق، كان في ظلمة الشرك، فأسلم فعرف الحلال من الحرام، والخير من الشر، فبينا هو كذلك إذ كفر، فصار لا يعرف الحلال من الحرام، ولا الخير من الشر؛ فهم صُمَّ بُكُمِّ، فَهُمُ الخُرْس، فهُم لا يرجعون إلى الإسلام، وأما النور فالإيمان بما جاء به محمد ﷺ، وكانت الظلمة نفاقهم (۱). (ز)

**٦٥٧** \_ وعن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، مثله (٢) . (١٧٢/١)

704 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العوفي \_ في قوله: ﴿مَثَلُهُمْ كَنَتُلُو اللَّهِ اللَّهُ بِتُوهِمْ كَنَتُلُو اللَّهُ مَثَلَا للمنافق. وقوله: ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِتُوهِمْ ﴾، قال: أمَّا النَّور فهو إيمانهم الذي يتكلمون به، وأما الظَّلْمَة فهي ضلالتهم وكفرهم الذي يتكلمون به، وهم قوم كانوا على هُدّى، ثم نُزع منهم، فعَتَوا بعد ذلك (٤٠٠). (١٧٢/١)

٦٦٠ عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿مَثَلُهُمْ كُنْثُلِ اللَّذِى السّتَوَقَدُ نَازًا﴾ الآية، قال: ضرب الله مَثَلًا للمنافقين، يُبْصِرون الحق، ويقولون به، حتى إذا خرجوا من ظُلْمة الكفر أطْفَقُوه بكفرهم ونفاقهم، فتركهم في

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۱/۳۳۷ ـ ۳۲۸، ۳۶۸ ـ ۳٤۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٥١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٣٧، وابن أبي حاتم ٥٠/١، ٥٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والصابوني في كتاب المائين.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٣٣٨.

ظلمات الكفر، فهم لا يُبصرون هُدّى، ولا يستقيمون على حق(ا<sup>ا™</sup>. (١٧٣/١)

٦٦١ \_ عن سعيد بن جبير =

٦٦٢ \_ ومحمد بن كعب =

7٦٣ ـ وعطاء: نزلت في اليهود، وانتظارهم خروج النبي ﷺ، وإيمانهم به، واستفتاحهم به على مشركي العرب، فلمّا خرج كفروا به، وذلك بأنّ قريظة والنضير و[بني] قَيْنُقَاع قَدِموا من الشام إلى يثرب، حتى انقطعت النُّبُوَّة من بني إسرائيل، وأفضت إلى العرب، فدخلوا المدينة يشهدون لمحمد ﷺ بالنبوة، وأنّ أمّته خير الأمم، وكان يغشاهم رجل من بني إسرائيل يُقال له: عبد الله بن مَيْبَان \_ قبل أن يُوحَى إلى رسول الله ﷺ \_ كلّ سنة، فيَوغُهم على طاعة الله تعالى، وإقامة التوراة، والإيمان بمحمد ﷺ رسولًا إذا خرج: فلا تَفرَّقوا عنه، وانصروه، وقد كنت أَطْمَع أَنْ أُذْرِكَه. ثمّ مات قبل خروج النبي ﷺ، فقَبِلُوا منه، ثم لَمَّا خرج رسول الله ﷺ كَثَرُوا به، فضرب الله لهم هذا المَثَلُّ (ز)

وكذا رجَّحه ابنُ كثير (٢٩٦/١).

وما رجَّحاه انتقده أبنُ جرير (١/ ٣٤١ ـ ٣٤٢) مستندًا إلى الدلالات العقلية، فقال: «لو كان المَثَل لِمَن آمن إيمانًا صحيحًا، لم يكن هناك من القوم خداع ولا استهزاء عند أنفسهم ولا نفاق، وإذ كان القوم لم تكن لهم إلا حالتان: حال إيمان ظاهر، وحال كفر ظاهر، فقد سقط عن القوم اسم النفاق؛ لأنهم في حال إيمانهم الصحيح كانوا كافرين، ولا حالة هناك ثالثة كانوا الصحيح كانوا كافرين، ولا حالة هناك ثالثة كانوا بها منافقين، وفي وصف الله \_ جلَّ ثناؤه \_ إياهم بصفة النفاق ما يُنبئ عن أنَّ القول غير القول الذي زعمه من زعم: أنَّ القوم كانوا مؤمنين، ثم ارتدوا إلى الكفر فأقاموا عليه، إلا أن يكون قائل ذلك أراد أنهم انتقلوا من إيمانهم الذي كانوا عليه إلى الكفر الذي هو نفاق. \_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٢/ ٥٣٢ ـ، وابن جرير ٢٣٦/١، وابن أبي حاتم ٢/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١٦٠/١، وتفسير البغوي ٦٩/١ مختصرًا عن عطاء، ومحمد بن كعب.

وفي المستنظمة

778 \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا﴾، قال: هذا مَثُل ضربه الله للمنافق، إنَّ المنافق تكلم بـ لا إله إلا الله، فناكَح بها المسلمين، ووارَث بها المسلمين، وعادَّ بها المسلمين، وحَقَن بها دمّه ومالَه، فلمًا كان عند الموت لم يكن لها أصلٌ في قلبه، ولا حقيقة في عمله، فسُلِبها المنافق عند الموت، فتُرِك في ظُلُماتٍ وعمَّى، يَتَسَكَّع فيها كما كان أعمى في الدنيا عن حق الله وطاعته (١٠٤/١).

٦٦٥ \_ عن الضحّاك =

**٦٦٦ \_ ومقاتل، نحوه (٢٦** . (ز)

77V ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: ضَرب مثلَ أهل النفاق، فقال: ﴿ مَثْلُهُمْ كَمَثَلُهُمْ كَمَثَلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

7٦٨ عن عطاء الخراساني - من طريق أبي شيبة شعيب بن رزيق - في قوله:
 ﴿مَثَلُهُمْ كَنْتُلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْفَدُ تَارًا﴾، قال: هذا مَثَل المنافق، يُبصِر أحيانًا، ثم يدركه عمى القلب<sup>(2)</sup>. (ز)

٦٦٩ ـ وعن عكرمة =

ونقل ابن عطية (١٣٥/١) قولين آخرين، فقال: «وقالت فرقة: إن إقبال المنافقين إلى المسلمين وكلامهم معهم كالنار، وانصرافهم إلى مردتهم، وارتكاسهم عندهم كذهابها. وقالت فرقة: إن المنافقين كانوا عند رسول الله 數 والمؤمنين في منزلة بما أظهروه، فلما فضحهم الله وأعلم بنفاقهم سقطت المنزلة، فكان ذلك كله بمنزلة النار وانطفائها».

(٣) أخرجه ابن جرير ١/٣٤٠.

<sup>==</sup> وذلك قول إن قاله لم تدرك صحته إلا بخبر مستفيض، أو ببعض المعاني الموجبة صحته، فأما في ظاهر الكتاب فلا دلالة على صحته، لاحتماله من التأويل ما هو أولى به منه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۳۳۹، وعبد الرزاق ۹۹/۱ بنحوه من طريق معمر، وكذا ابن جرير ۳۳۹/۱ وابن أبي حاتم ۵۱/۱ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/١٦٠، وتفسير البغوي ١/ ٦٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٠.

۹۷۰ \_ والحسن، نحوه (۱) آ<sup>یک</sup>. (ز)

☑ رجَّح ابنُ جرير (٣٤١/١) مستندًا إلى الدلالات العقلية الآثارَ الدالَّة على أن المراد بالنور في المثل ما حصل في الدنيا للمنافقين من حقن دمائهم وأموالهم، وسائر وجوه الانتفاع كالمناكحة والموارثة إلغ، مُعلِّلًا ذلك بقوله: ﴿وذلك أن الله \_ جلَّ ثناؤه \_ إنّما ضرب هذا المثل للمنافقين الذين وصف صفتهم بقوله: ﴿وَيَنَ اتنَابِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَهِ وَبِالْتِيْرِ الْخَيْرِ وَمَاكُم بِمُؤْمِنِينَ﴾، لا للمُعالنين بالكفر المجاهرين بالشرك، ولو كان المثل لمن آمن إيمانًا صحيحًا ... لم يكن هناك من القوم خداع ولا استهزاء عند أنفسهم ولا نفاق... وإن كان القوم لم تكن لهم إلا حالتان: حال إيمان ظاهر، وحال كفر ظاهر، فقد سقط عن القوم اسم النفاق...

قام، وحال كفر ظاهر، فقد سقط عن القوم اسم النفاق...

وما رجَحْده ابنُ جَرير انتقده ابنُ تيمية (١٦٢/١ عـ ١٦٤) مستندًا إلى مخالفته دلالة ألفاظ الآية ، فقال بقوله: قوأما قول من قال: المراد بالنور: ما حصل في الدنيا من حقن دمائهم وأموالهم، فلفظ الآية يدل على خلاف ذلك، فإنه قال: ﴿وَرَرَّكُمْم فِي كُلُمُتتِ لَا يَبْهِمُونَ ﴿ وَمُوالهم، فلفظ الآية يدل على خلاف ذلك، فإنه قال: ﴿وَرَرَّكُمْم فِي كُلُمُتتِ لَا يَبْهِمُونَ فَي مُمْم لَا يَجِمُونَ فَي العذاب، كما قال تعالى: ﴿وَيَرَّ لَمُنْ الْمُنْتِقُونَ وَلَا العذاب، كما قال تعالى: ﴿وَيَرَ المَنْتِقُونَ وَلَا المَنْقِقَ يَمْقلى يوم القيامة نورًا الآية [الحديد: ١٣ ـ ١٤٤]، وقد قال غير واحد من السلف: إنَّ المنافق يُعْقلي يوم القيامة نورًا ثم يُظفّأ؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَيْمَ لَا يُغْزِي اللّهُ النّيقَ وَالْذِينَ مَامُوا مَنْهُ وَوُمُم يَسَيّ بَيْكَ الْمُومنون نور المنافقين يطفأ سألوا الله أن يتم لهم نورهم، ويبلغهم به الجند...، فلهذا المؤمنون نور المنافقين يطفأ سألوا الله أن يتم لهم نورهم، ويبلغهم به الجند...، فلهذا أعْموب الله أعشر المثل هو لمن كان فيهم آمن ثم كفر، وهؤلاء الذين يعطون في الإجرا في الأخرة نورًا ثم يُطْفَأ، ولهذا قال: ﴿فَهُمْ لَا يُرْجِمُونَهُ».

وقد انتقد ابنُ كثير (٢٩٦/١) ترجيح ابن جرير بقوله: «وزعم ابنُ جرير أنَّ المضروب لهم الممثل هاهنا لم يُؤْمِنُوا في وقت من الأوقات، واحتج بقوله تعالى: ﴿وَيَنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ اَمثَلَ هَالَقِهِ وَكُفِرهُم، وهذا لا عَاشَا إِلَّهِ البقرة: ٨]. والصواب: أنَّ هذا إخبار عنهم في حال نفاقهم وكفرهم، وهذا لا ينفي أنه كان حصل لهم إيمان قبل ذلك، ثم سُلبوه وطبع على قلوبهم، ولم يستحضر ابن جرير كَثَلَثُهُ هذه الآية هاهنا، وهي قوله تعالى: ﴿وَنَاكَ إِلَّهُمْ مَاسُؤا فَمُ كَثَوُا فَلَيْعَ عَلَى قُلْهِمْ فَهُمُونَ المنافقون: ٣]؛ فلهذا وَجّه ابنُ جرير هذا المَثَل بأنهم استضاءوا بما أظهروه من كلمة الإيمان، أي: في الدنيا، ثم أعقبهم ظلمات يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١/٥٠.

7V1 \_ قال يحيى بن سلَّم: قال الحسن: يعني: مَثَلُهم كمَثَل رجل يمشي في ليلة مظلمة، في يده شُغلَة من نار، فهو يُبْصِر بها موضع قدميه، فبينما هو كذلك إذ أُطْفِئَت ناره؛ فلم يُبْصِر كيف يمشي، وإنَّ المنافق تكلم بقول: لا إله إلا الله؛ فناكح بها المسلمين، وحَقَن دمه وماله، فلمَّا كان عند الموت سلبه الله إياها. قال يحيى: لأنه لم يكن لها حقيقة في قلبه (١). (ز)

7٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم ضرب الله للمنافقين مَثَلًا، فقال ﷺ: ﴿مَثَلُهُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

70٣ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿كُنتُلِ اللّذِى اَسْتَوْفَدَ نَازَا﴾ إلى آخر الآية، قال: هذه صفة المنافقين، كانوا قد آمنوا حتى أضاء الإيمانُ في قلوبهم، كما أضاءت النارُ لهؤلاء الذين استوقدوا، ثم كفروا، فذهب الله بنورهم، فانتزعه، كما ذهب بضوء هذه النار، فتركهم في ظلمات لا يبصرون (٣). (ز)

# ﴿ فَلَمَّا ۚ أَضَاءَتْ مَا حَوْلُهُ, ذَهَبَ اللَّهُ يِنُورِهِمْ وَزَّكُهُمْ فِي ظُلَّمَنتُو لَا يُبْصِرُونَ ۞﴾

774 \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿مَثَلُهُمْ كَنَثُلِ الَّذِى اَسْتَوَقَدَ نَارَا﴾، قال: فإنما ضوء النار ما أوقدتها، فإذا خمدت ذهب نورها، وكذلك المنافق كلما تكلم بكلمة الإخلاص \_ بلا إله الا الله \_ أضاء له، فإذا شَكَّ وقع في الظُّلْمَة (٤٠) . (ز) 700 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبى نَجِيح \_ ﴿مَثَلُهُمْ كَنَثُلِ اللَّذِى اَسْتَوْقَدُ فَالاَ قَلْمَا

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٤/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩١ ـ ٩٢. (٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٥ (١٥٩).

أَصَاآةَتْ مَا حَوْلَهُ هِ، قال: أما إضاءة النار فإقبالهم إلى المؤمنين والهُدَى، وذهاب نورهم إقبالهم إلى الكافرين والضلالة، وإضاءة البرق وإظلامه على نحو ذلك المثل(١٠). (١٧٤/١)

١٧٦ عن الضحاك بن مُزاحِم من طريق عبيد بن سليمان ـ قوله: ﴿مَثَلُهُمْ كَنَثَلِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ ع

٦٧٧ - عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق عبيد بن سليمان - ﴿ وَرَبَّكُهُمْ فِي ظُلْمَنتِ ﴾ ،
 قال: هم أهل النار<sup>(٣)</sup>. (ز)

٦٧٨ ـ قال الضحاك: لَمَّا أضاءت النارُ أرسل الله عليها ريحًا عاصِفًا، فأطفأها،
 فكذلك اليهود كُلَّما أوقدوا نارًا لحرب محمد ﷺ أطفأها الله (٤٠).

1۷۹ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبّاد بن منصور \_ في قوله: ﴿وَرَزَّكُمْمْ فِي ظُلْمَتُو وَ الْمَنْوَ لَا يُبْعِرُونَ﴾، قال: فذلك حين يموت المنافق، فيُظْلِم عليه عملُه؛ عملُ السوء، فلا يجد له عملًا من خيرٍ عَمِلَ به يصدق به قول: لا إله إلا هو<sup>(٥)</sup>. (ز) ١٨٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَزَّكُمْمْ فِي ظُلْمُتَوَى يعنى: الشرك، ﴿لَا يُعْرُدُنَ﴾

١٨٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَرَرَّكُمْمْ فِي طُلْمَنتِ ﴾ يعني: الشرك، ﴿ لَا يُتَّهِرُونَ ﴾ الله تَدى. ثم نعتهم فقال سبحانه: ﴿ مُثِّمُ عُنَّ ﴾ (١٠). (ز)

# وصُمُّ بُكُمُ عُنيُّ

٦٨١ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٧١/١)

٦٨٢ - وعبد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح - في قوله: ﴿ إِنَّهُ مُ اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّالِي اللَّهُ مِن اللَّالِي اللَّهُ مِن اللَّا

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد ص۱۹۷، وأخرجه ابن جرير ۳٤٠/۱، وابن أبي حاتم ۱/۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٣٩/١، وابن أبي حاتم ١/١٥ ـ ٥٢ من طريق علي بن الحكم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٢/١ (١٦٦). (٤) تفسير الثعلبي ١٦١/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢/١٥ (١٧٠). (٦) تفسير مقاتلٌ بن سليمان ٢/١٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

والمنابعة المنابعة المنابعة

٦٨٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿مُثُمُّ بَكُمُّ عُنْيُهُ عن الخير<sup>(۱)</sup>. (١٧٣/١)

٦٨٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿مُثُمُّ بَكُمُّ عُمْيُّ﴾: لا يسمعون الهُدَى، ولا يُبْصِرُونه، ولا يعقلونه (٢٠/١)

من أبي مالك \_ من طريق السُّدِي \_ قوله: ﴿ بَكُمْ لَهُ يعني: خُرْسًا عن الكلام بالإيمان، فلا يستطيعون الكلام، ﴿ مُثْمَ لِهِ يعني: صم الآذان (٣٠). (()

٦٨٦ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿مُثْمُ عَنِ الحق؛ فلا يسمعونه، ﴿بُكُمْ عَنِ الحق؛ فلا يُبْصِرونه (٤) عن الحق؛ فلا يُبْصِرونه (٤) (١٧٥/١)

٦٨٧ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ مُثُمُّ بُكُمُ ﴾ قال: هم الخُرْس، ﴿ عُنْهُ ﴾ عن الحقال: هم الخُرْس، ﴿ عُنْهُ ﴾ عن الحقال: هم الخُرْس،

٦٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مُثْمُ لا يسمعون، يعني: لا يعقلون، ﴿بَكُمُ ﴾ لا يسمعون، يعني: لا يعقلون، ﴿بَكُمُ ﴾ خرس لا يتكلمون بالهُدَى، ﴿عُمَٰنَ ﴾ فهم لا يبصرون الهُدَى حين ذهب الله بنورهم، يعني: بإيمانهم (٦٠). (ز)

### ﴿ فَهُمْ لَا يُرْجِعُونَ ۞﴾

٦٨٩ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٧١/١)

٦٩٠ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يُرْجِمُونَ ﴾ إلى الإسلام (٧).

- (١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٢/١ ـ، وابن جرير ٣٤٧/١، وابن أبي حاتم ٥٣/١(١٧٧).
- (٢) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١، وابن أبي حاتم ٥٢/١، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والصابوني في الماتين.
  - (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٣/١.
  - (٤) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/١، وابن أبي حاتم ٥٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
    - (٥) أخرج ابن أبي حاتم الشطر الأول ٥٣/١، وابن جرير الشطر الثاني ٣/ ٥٢.
      - (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٢.
      - (٧) أخرجه ابن جرير ٣٤٩/١. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

191 - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿فَهُمْ لَا يُرْجِعُونَ ﴾ إلى الهدى، ولا إلى خير، ولا يُصيبون نجاة، ما كانوا على ما هم عليه<sup>(۱)ها</sup>. (۱۷۳/۱)

١٩٢ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يُزْجِعُونَ ﴾ عن ضلالتهم، ولا يتوبون، ولا يتذكرون<sup>(۲)</sup>. (۱۷٤/۱)

٦٩٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَهُمْ لَا يُرْجِمُونَ﴾ إلى الإسلام<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٩٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿فَهُمْ لَا يُرْجِعُونَ﴾ إلى هُدًى<sup>(١)</sup>. (ز)

 ٦٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهُمْ لَا يُرْجِمُونَ ﴾ عن الضلالة إلى الهدى. ثُمَّ ضرب للمنافقين مثلًا، فقال سبحانه: ﴿أَوْ كُصَيِّبِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ﴾<sup>(٥)</sup>. (ز)

انتَقَدَ ابنُ جرير (١/ ٣٥٠) أثر ابن عباس هذا، مستندًا إلى مخالفته ظاهر القرآن، فقال: ﴿وهذا تأويلٌ ظاهرُ التلاوة بخلافه؛ وذلك أنَّ الله أخبر عن القوم أنهم لا يرجعون عن اشترائهم الضلالة بالهدى، إلى ابتغاء الهدى وإبصار الحق من غير حصر منه ذلك من حالهم على وقت دون وقت، وحال دون حال. وهذا الخبرُ... ينبئ أنَّ ذلك من صفتهم محصور على وقت، وهو ما كانوا على أمرهم مقيمين، وأنَّ لهم السبيل إلى الرجوع عنه، وذلك دعوى باطلة، لا دلالة عليها من ظاهر ولا من خبر تقوم بمثله الحجة فيسلم

وقد انتَقَدَ ابنُ عطية (١٣٦/١) مستندًا إلى الدلالة العقلية ابنَ جرير، ورجَّح ما انتقده بقوله: اقال بعض المفسرين: قوله تعالى: ﴿ فَهُمْ لَا يُزِّعِمُونَ ﴾ إخبارٌ منه تعالى أنهم لا يؤمنون بوَجْهِ. قال القاضي أبو محمد: وإنما كان يصِحُّ هذا أن لو كانت الآية في مُعَيَّنين. وقال غيره: معناه: فهم لا يرجعون ما داموا على الحال التي وَصَفَهم بها، وهذا هو الصحيح؛ لأن الآية لم تُعَيِّن، وكلهم مُعَرَّضٌ للرُّجُوع، مَدْعُوٌّ إليه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٢/١ ـ، وابن جرير ٢٥٠/١، وابن أبي حاتم ٢/٣٥ مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٣٤٩/١، وابن أبي حاتم ٥٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبى حاتم ١/٥٣/.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٢/١.

## ﴿ أَوْ كُصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾

٦٩٦ \_ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: (إنما الصَّيِّب من ههنا). وأشار بيده إلى السماء(١). (١٧٦/١)

٦٩٧ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ : الصَّبِّب: المطر<sup>(۲)</sup>. (ز)

٦٩٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طرق \_ في قوله: ﴿ أَوْ كُصَيِّبِ مِن اَلسَّمَلَهِ ﴾ قال: المطر<sup>(٣)</sup>. (١٧٦/١)

٦٩٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع \_، مثله<sup>(٤)</sup>. (ز)

٧٠٠ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_، مثله<sup>(٥)</sup>. (١٧٦/١)

٧٠١ \_ عن الحسن البصري، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

۷۰۲ \_ عن عطية العوفي، مثله (ز)

٧٠٣ \_ عن عطاء بن أبي رباح \_ من طريق ابن جريج \_، مثله<sup>(٨)</sup>. (١٧٦/١)

٧٠٤ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد، ومَعْمَر ـ، مثله (٩). (ز)

٧٠٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_، مثله(١٠). (ز)

قال الطبراني: ولم يَذكر أحدٌ مِثَن روى هذا الحديث عن ابن عجلان إلا ابن لهيعة،. وقال الهيثمي في المجمع ١٦٦/٢ (٢٣٩٦): ووفيه ابن لهيعة، وفيه كلام،

(٢) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٢.

(٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده (٢٦١٤)، وابن جرير ٢٥٢/١ من طريق هارون بن عنترة، عن أبيه، وابن أبي حاتم ٢/١٥ (١٨٠٠)، وأبو الشيخ في العظمة (٧٤٧). وعزاه السيوطي إلى وكيم، وعبد بن حميد، وابن المنذر. كما أخرجه ابن جرير ٣٥٢/١ ـ ٣٥٣ من طريق علمي، والسدي عن أبي مالك وأبي صالح، والعوفي، والضحاك.

(٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ١٤٠/٩ (٩٣٥٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٥٣/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٧١.٥١.

<sup>(</sup>٦) علّقه ابن أبي حاتم ١/٥٤. (٧) علّقه ابن أبي حاتم ١/٥٤.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٣٥٢/١ ـ ٣٥٣. وعلمة ابن أبي حاتم ٤٤/١.
 (٩) أخرجه ابن جرير ٢٥٢/١ ـ ٣٥٣، وعند عبد الرزاق ٣٩/١ من طريق مَغمَر. وعلمة ابن أبي حاتم

۰۱٪۵. (۱۰) أخرجه ابن أبي حاتم ۰۱٪۵.

۷۰٦ ـ عن عطاء الخراساني، مثله<sup>(۱)</sup>. (ز)

٧٠٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله (٢). (١٧٦/١)

۷۰۸ \_ عن مقاتل بن سليمان، مثله<sup>(۳)</sup>. (ز)

٧٠٩ عن سعيد بن جبير - من طريق أبي الهيثم - قال: السحاب فيه المطر<sup>(٤)</sup>. (ز)
 ٧١٠ قال سفيان - من طريق سَوَّار بن عبد الله العَنبَرِيّ -: الصَّيِّب: الذي فيه المطر<sup>(٥)</sup>. (ز)

٧١١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿ أَوْ كُصَيْبِ مِنَ السَّمَا السَّمَا السَّمَا اللهِ عَنَى السَّمَا اللهِ عَنْ السَّمَا اللهِ عَنْ السَّمَا اللهِ عَنْ السَّمَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ السَّمَا اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَلْمَا عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلْمَا عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلْمِي عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلّمِ عَلْمَا عَلَمِ عَلْمَا

٧١٢ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ ﴿أَوْ كُصَيِّبِ مِنَ ٱلسَّمَايَ﴾، قال: هو السحاب (١٧١٧). (ز)

## ﴿فِيهِ ظُلُمَنتُ﴾

٧١٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ ﴿فِيهِ ظُلُبَتُ﴾، يقول: ابتلاء<sup>(٨)</sup>. (١/ ١٧٠)

٧١٤ عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿فِيهِ طُلْبَتُ ﴾ ، يقول: أي: هم في ظُلْمَة ما هُم فيه من الكفر ، والحذر من القتل ، على الذي هم عليه من الخلاف والتخويف منكم ؛ على مثل ما وُصِف مِن الذي هو في ظُلْمة الصيب (١٠) . (١٧٣/١)

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١/٥٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٣٥٣، وابن أبي حاتم ١/٥٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سفيان الثوري ص٤١. وعلَّق ابن أبي حاتم ١/٥٤ نحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٥٣/١. (٦) أخرجه ابن جرير ٣٥٣/١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٥٤.
 (٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٦٩، وابن أبي حاتم ١/ ٥٤.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١ ـ، وابن جرير ٣٦٧/١، وابن أبي حاتم ١/٥٤.

٧١٥ ـ عن الضحاك بن مُزاحِم ـ من طريق علي بن الحكم ـ ﴿فِيهِ ظُلْتَنُّهُ، قال:
 أمًا الظلمات فالضلالة(١٠). (ز)

#### ﴿ وَرَعْدُ ﴾

٧١٦ ـ عن ابن عباس، قال: أقبلتْ يهودُ إلى رسول الله ﷺ، فقالوا: يا أبا القاسم، إنَّا نسألك عن خمسة أشباء، فإن أنبَأتنا بهنَّ عرفنا أنك نبيٍّ، واتَّبَعْناك... قالوا: أخرِنا ما هذا الرعد؟ قال: (مَلَكُ من ملائكة الله، مُوكَّلُ بالسحاب، بيديه مِحْرَاق(٢٠) من نار، يَرْجُر به السَّحاب، يسُوقُه حيثُ أمره الله، قالوا: فما هذا الصوت الذي نسمع؟ قال: (صوته، قالوا: صدقت...(٣١). (٣٩٩٨)

٧١٧ ـ عن **علي بن أبي طالب** ـ من طريق عَمِيرَة بن سالم، عن أبيه أو غيره ـ قال: الرَّعد: الـمَلَك<sup>(٤٤)</sup>. (٤٠٠/٨)

٧١٨ ـ عن أ**بي هريرة،** قال: ما خلق اللهُ شيئًا أشدَّ سَوْقًا من السحاب، مَلَكٌ يسوقه، والرعدُ صوتُ الملك يزجر به، والمخاريقُ يسوقُه بها<sup>(٥)</sup>. (٤٠١/٨)

٧١٩ ـ عن عبد الله بن عمرو، أنه سُئِل عن الرعد. فقال: مَلَكُ وكَّله الله بسياق السحاب، فإذا أراد الله أن يسوقه إلى بلدة أمره فساقه، فإذا تفرَّق عليه زجره بصوته حتى يجتمع، كما يَرُدُّ أحدكم ركابَه. ثم تلا هذه الآية: ﴿وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ يِحَمِّدِهِ.﴾ [الرعد: ١٣] (١٠). (٨٠٢/٨)

(١٨٧٢): «وجملة القول أنَّ الحديث عندي حسن على أقل الدرجات.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧٢ من طريق عبيد بن سليمان، وابن أبي حاتم ١/ ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المخراق: اسم الآلة التي يحصل بها الشق والخرق، ويُحتمل أن يكون هو ما عبر عنه في بعض الآثار بالسوط. قال في النهاية في غريب الحديث: (خرق): وفي حديث عليّ: «البرق مخاريق الملائكة». هي جمع مخراق، وهو في الأصل ثوب يُلف ويضرب به الصبيان بعضهم بعضًا، أراد أنه آلة تزجر بها الملائكة السحاب وتسوقه، ويفسره حديث ابن عباس: «البرق سوط من نور تزجر به الملائكة السحاب».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٨٥/٤ (٢٤٨٣) مطولًا، والترمذي ٥٤٨/١ (٣٨٠)، وابن أبي حاتم ٥٥/١). قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وقال الهيشمي في المجمع ٥٤٢/ ٢٤٢/١): «رواه الترمذي باختصار، ورواه أحمد والطبراني، ورجالهما ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٤٩١/٤ ـ ٤٩٣

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر (١٢٦)، وابن جرير ٢١٠/١، والبيهقي ٣٦٣/٣. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والخرائطي.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم. (٦) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٧٢٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَرَعْدُ ﴾، يقول:
 تخويف (١٠). (١٠٠١١)

٧٢١ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ أنَّه قال: إنَّ الرعد مَلَك يَنْعِق بالغيث كما يَنْعِق الراعي بغنم (٢٠١/٨).

٧٢٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: الرَّعْد:
 مَلَك من الملائكة، اسمه الرَّعْد، وهو الذي تسمعون صوته (١٠٠). (١٠١/٨)

٧٢٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك \_ قال: الرعد: مَلَك يزجر السَّحاب بالتسبيع والتكبير<sup>(٤)</sup>. (٤٠١/٨)

٧٢٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج، عن مجاهد ـ قال: الرعد: اسم مَلَك، وصوته هذا تسبيحه، فإذا اشتد زَجْرُهُ السحابُ اضطرب السحابُ واختَكَ، فتخرج الصواعق من بينه (٥٠٠/٨)

٧٢٥ عن عبد الله بن عباس من طريق شَهْر بن حَوْشَب مقال: الرَّعد: مَلَك
 يسوق السحاب بالتسبيح، كما يسوق الحادي الإبل بجدائه (١٠).

٧٢٦ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق موسى بن سالم مولى ابن عباس ـ قال: الرعدُ الملَكُ، والبرقُ الماءُ<sup>(٧)</sup>. (٤٠٣/٨)

٧٢٧ ـ عن موسى بن سالم أبي جَهْضَم مولى ابن عباس، قال: كتب ابن عباس إلى أبي الجَلْدِ [جَيْلان بن فَرْوَة] يسألهُ عن الرعد. فقال: الرعدُ مَلَك<sup>(٨)</sup>. (١٠٠/٦)

٧٢٨ ـ عن الحسن بن الفرات، عن أبيه: كتب ابن عباس إلى أبي الجَلْد يسأله عن الرعد. فقال: الرعد: ربع (١٠). (ز)

٧٢٩ \_ عن مجاهد، أنَّ رجلًا سأله عن الرعد. فقال: ملَكُ يُسبِّح بحمده (١٠٠). (٤٠٣/٨)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٣٦٩، وابن أبي حاتم ١/٥٥ (١٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٧٢٢)، وابن أبي الدنيا في المطر (٩٤)، وابن جرير ١/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧. (٤) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٥٨/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مرْدُويَه.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧، وأبو الشيخ (٧٧٥)، والخرائطي ص٣٣١ (١٠١٧). وعزاه السيوطي إلى
 ابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الخرائطي ص٣٣٠ (١٠١١). (٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٦١، وابن أبي حاتم ١/ ٥٥.

<sup>(</sup>١٠) عزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد.

٧٣٠ ـ عن مجاهد ـ من طريق الحكم ـ قال: الرَّعْد: مَلَك يَزْجُر السحاب بصوته (٤٠٣/٨). (٤٠٣/٨)

٧٣١ ـ عن مجاهد، قال: الرعدُ مَلَكٌ يُنشِئُ السحاب، ودويُّه صوتُه (٢٠٢/٨).

٧٣٣ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق عتاب بن زياد \_ قال: إنَّ الرعد مَلَك من الملائكة، قد وُكُّل بالسحاب يسوقها كما يَسوق الراعي الإبل<sup>(٤٠</sup>). (٤٠٢/٨)

∑ وجّه ابنُ جرير (١/ ٣٦١ - ٣٦٢) قول ابن عباس ومجاهد بقوله: فإن كان الرعدُ ما ذكره ابن عباس ومجاهد، فمعنى الآية: أو كَصَيّب من السماء فيه ظلمات وصوت رعد؛ لأنَّ الرعد إن كان مَلَكِا يسوق السحاب فغير كائن في الصَّيِّب؛ لأنَّ الصَّيِّب إنما هو ما تحَدَّر من صَوْب السحاب، والرَّغد إنَّما هو في جو السماء يسوق السحاب، على أنه لو كان فيه ثُمَّ لم يكن له صوت مسموع، لم يكن هنالك رعب يُرْعَب به أحد، لأنه قد قيل: إن مع كل قطرة من قطر المَطَر مَلكًا، فلا يعدو المَلك الذي اسمه الرعد، لو كان مع الصَّيِّب، إذا لم يكن مسموعًا صوته؛ أن يكون كبعض تلك الملائكة التي تنزل مع القطر إلى الأرض، في أن لا رعب على أحد بكونه فيه، فقد علم \_ إذ كان الأمر على ما وصفنا من قول ابن عباس \_ أنَّ معنى الآية: أو كَمَثَل غيث تَحَدَّر من السماء فيه ظلمات وصوت رعد، إن كان الرعد هو ما قاله ابن عباس، وأنه استغنى بدلالة ذكر الرعد باسمه، على المراد في الكلام من ذكر صوته.

ووجِّه (١/ ٣٦٢) قول أبي الجَلْد بقوله: •وإن كان الرَّعد ما قاله أبو الجَلْد فلا شيء في قوله: ﴿فِيْدِ ظُلُبَتُ ۗ وَرَعْلُهُ متروك؛ لأن معنى الكلام حينئذ: فيه ظلمات ورعد الذي هو ما وصفنا صفته.

وقال ابنُ صطية (١٣٩/١): «وقيل: الرعد: اسم الصوت المسموع. قاله علي بن أبي طالب ﷺ، وهذا المعلوم في لغة العرب... وأكثر العلماء على أن الرعد مَلَك، وذلك صوته يُسَبِّح ويزجر السحاب... وقيل: الرعد اصطكاك أجرام السحاب..... وانتقد هذا كما سبق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ۳۳۳/۲، وابن جرير ۳۵۷/۱. والخرائطي في مكارم الأخلاق ص٣٣١. (١٠١٣). وذكره البغوي في تفسيره 19/1 بلفظ: الرحد اسم الملّك، ويقال لصوته أيضًا: رعد.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ (٧٧٠). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧، والبيهقي في سُنَنِه ٣٦٣/٣ من طريق إسماعيل بن أبي خالد. وعزاه =

٧٣٤ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق عمر بن أبي زائدة \_ قال: الرعدُ مَلَكٌ يزجُرُ السحاب بصوتِه (١٠) . (٤٠٣/٨)

٧٣٥ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ قال: الرعد مَلَك يؤمر
 بإزجاء السحاب فيؤلف بينه، فذلك الصوت تسبيحه ". (ز)

٧٣٦ ـ قال عطية العوفي: الرعد ملك، وهذا تسبيحه'<sup>٣)</sup>. (ز)

٧٣٧ \_ عن شَهْر بن حَوْشَب \_ من طريق أبي الخطاب البصري \_ قال: إن الرَّعد مَلَك يزجُر السحاب كما يَحُثُّ الراعي الإبِلَ، فإذا شَذَّت سحابةٌ ضَمَّها (٤٠٢/٨)

٧٣٨ \_ عن أبي صالح [باذام] \_ من طريق إسماعيل بن سالم \_ قال: الرَّعْد: مَلَك من الملائكة (٥٠). (٤٠٢/٨)

الملائكة (٥٠). (٢٠٨٨) ٧٣٩ عن قتادة من طريق سعيد قال: الرَّعد خَلْقٌ من خَلق الله، سامعٌ مطبعٌ لله (٢). (ز) ٧٤٠ عن معمر، في قوله تعالى: ﴿ وَشُرَيّحُ ٱلرَّقَدُ بِحَمَّدِو، ﴾ [الرحد: ١٦]، قال: سألت [محمد ابن شهاب] الزهري عن الرعد، ما هو؟ فقال: الله أعلم (٧). (ز) ٧٤١ عن إسماعيل السُّدِّي من طريق أسباط - ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّقَدُ بِحَمَّدِو، وَٱلْلَهِ كَمُ مِنْ خِفَتِه ﴾، قال: والرعد هو ملك يُقال له: الرعد، يُسبِّره بأمره بما يريد أن يعط (٨). (١٩/٤٠)

#### ﴿ وَبَرْقُ ﴾

٧٤٢ ـ عن **علي بن أبي طالب** ـ من طريق عَمِيرَة بن سالم، عن أبيه أو غيره ـ قال: البرق: مَخاريقُ من نار، بأيدي ملائكة السحاب، يزجرون به السحاب<sup>(٩)[٨]</sup>. (٣٩٧/٨).

Ⅵ ذكر ابن عطية (٥/ ١٨٨) أن البرق روي فيه عن النبي ﷺ أنَّه مخراق بيد ملك يزجر به ==

<sup>=</sup> السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد، وَابن المنذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق ص٣٣١ (١٠١٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۳۵۷. (۳) تفسير الثعلبي ۲۷۹/۰.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٧١، وأبو الشيخ في العظمة (٧٧٧). وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد. (د) أن بدا (١/٨٥٣

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧. (٦) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٢/ ٣٣٣. (٨) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٤/ ١٢٨٤ (٧٧٢).

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٨/ ٤٤١ (١٢٦) \_، وابن جرير =

فن يع القينة المادن

٧٤٣ \_ عن أبي هريرة \_ من طريق شَهْر بن حَوْشَب \_ أنه سُئِل عن البرق. فقال: اصْطِفاقُ البَرَد (١) ( ٣٩٧/٨)

٧٤٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك ـ: البرقُ: مخاريقُ بأيي الملائكة، يزجرون بها السحاب<sup>(٢)</sup>. (ز)

٧٤٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: هو سَوْط من نور، يزجر به المَلَك السحاب $\nabla (x)$ . (ز)

٧٤٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق جُوَيْبِر، عن الضحاك ـ قال: مَلَك يُتَوَايَا<sup>(٤)</sup>. (٣٩٧/٨)

٧٤٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج، عن مجاهد ـ: البرق مَلَك (٥). (ز)

==السحاب، ثم علَّق عليه بقوله: «وهذا أصح ما روي فيه».

ونقل عن بعض العلماء أنه قال: البرق: اصطكاك الأجرام، ثم انتقده قائلًا: «وهذا عندي مردود».

الله جمع ابنُ جرير (٣٦٦/١ ـ ٣٦٣) بين قول علي، وابن عباس من طريق الضحاك، وقول مجاهد، فقال: قوقد يحتمل أن يكون ما قاله علي بن أبي طالب وابن عباس ومجاهد بمعنى واحد، وذلك أن تكون المخاريق التي ذكر علي الله أنها هي البرق، هي السياط التي هي من نور الَّتي يزجي بها الملك السحاب، كما قال ابن عباس، ويكون إزجاء المَلك بها السحاب مَصْعَه إياه، وذلك أن المِصاع عند العرب أصله: المجالدة بالسيوف، ثم تستعمله في كل شيء جُولِد به في حرب وغير حرب.

واصْطِفَاق البرد: ضَرُّبُ بعضِه بعضًا. لسان العرب (صفق).

(۲) أخرجه ابن جرير ۳۱۳/۱. (۳) أخرجه ابن جرير ۳۱۳/۱.

<sup>=</sup> ١/٣٦٣، والخرائطي في مكارم الأخلاق ص٣٣١ (١٠١٤)، وأبو الشيخ (٧٧١)، والبيهقي ٣٦٣/٣، كما أخرجه ابن أبي حاتم ٥٠/١، من طريق ربيعة بن الأبيض بلفظ: البرق مخاريقُ الملائكة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر - موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ١/ ٤٤١ (١٢٤) -، وأبو الشيخ في العظمة (٧٨٠). وقوله: •يترايا» كما في العظمة (ت: الأعظمي) ص١٢٨٦، وفي كتاب المطر (ت: طارق العمودي) ص١٣١: •يتراءي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٦٥.

 $V$A _ = 3$  من شَهْر بن حَوْشَب، قال: قال عبد الله بن عمرو لرجل: سَلْ كعبًا عن البرق. فقال كعب: البرق: تصفيقُ المَلَكِ البَرَدَ \_ وحكى حَمَّاد $^{(1)}$  بيده \_، لو ظَهَر لأهل الأرض لَصقِقا $^{(7)}$ .  $^{(8V/A)}$ 

٧٤٩ ـ عن الشعبي، قال: كتب ابن عباس إلى أبي الجَلْد [جَيْلان بن فَرْوَة] يسأله عن البرق ـ وكان عالِمًا يقرأ الكتب ـ، فكتب إليه: البرق مِن تَلأَلُوعِ الماء<sup>(٢٢].</sup>. (٣٩١/٨)

٧٥٠ ـ عن ربيعة بن الأبيض ـ من طريق ابن أشوع ـ قال: البَرْقُ: مَخارِيق بيد الملائكة، يَسوقون بها السحاب<sup>(1)</sup>. (ز)

٧٥١ \_ عن مجاهد \_ من طريق عثمان بن الأسود \_ قال: البَرْق: مَضعُ (٥) مَلك يسوق به السحاب (٦١/١٦)

٧٥٢ ـ عن مجاهد، قال: البَرْق: مَخَارِيق يسوق به الرعدُ السحابَ<sup>(٧)</sup>. (٩٩٧/٨)

٧٥٣ ـ عن مجاهد، في قوله: ﴿ رُبِيكُمُ ٱلْبَرْفَ ﴾ [الرعد: ١٢]، قال: ملائكة تَمْصَع بأجنحتها، فذلك البرق، زعموا أنها تُدعى: الحيَّات (٨٠. (٣٩٦/٨))

انتقد ابن عطية (١/ ١٣٩) هذا الأثر بقوله: «وهذا قول ضعيف». ولم يذكر مُسْتَنَدًا.
 ١٨ وجّه ابن جرير (١/ ٣٦٧) قول مجاهد بقوله: «وكأنَّ مجاهدًا إنما قال: مصع ملك، إذ

آا وجَّه ابنُ جرير (١/ ٣٦٧) قول مجاهد بقوله: (وكأنّ مجاهدًا إنما قال: مصع ملك، إذ كان السحاب لا يماصع الملك، وإنما الرعد هو الماصع له، فجعله مصدرًا من مَصَعَه يُمْصَعه مَصْعًا».

<sup>(</sup>١) هو ابن سلمة من رواة هذا الأثر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٨/٤٤٢ (١٢٧) ـ، وابن أبي حاتم ٥١/٥٥، وأبو الشيخ في العظمة (٧٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ١٤٤/ ١٩٠١) -، وابن أبي حاتم ٥٥/١. وابن أبي حاتم ٥٥/١ من طريق الحسن بن الفرات بلفظ: البرق الماء، وعند ابن جرير ٣٦٤/١ من طريق عطاء، عن رجل من أهل البصرة، قال: كتب ابن عباس إلى أبي الجلد ـ رجل من أهل البشائي عن البرق: وإنه من الماء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٨/ ٤٤١ (١٢٥) ـ.

<sup>(</sup>٥) قال في النهاية (مصم): أي يضرب السحاب ضربة فيرى البرق يلمع. وأصل المصم: الحركة والفرب، والمماصعة واليصاع: المجاللة والمضاربة.

والسوب والمسالمات و إسماع المسار. (1) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٦٤ مختصرًا، وابن أبي حاتم ٥٤/١. وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيدٍ، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
 (٨) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٧٥٤ عن الضحاك من طريق علي بن الحكم في قوله: ﴿فِيهِ طُلْبَتُ وَرَعْدٌ وَرَقْهُ وَرَقْدٌ
 وَرَقَهُم، قال: أمَّا البرق فالإيمان، عُنِي بذلك أهل الكتاب(١٠). (ز)

٧٥٥ ـ عن شَهْر بن حَوْشَب ـ من طريق أبي الخطاب البصري ـ قال: إنَّ الرعد مَلكٌ يزجُرُ السحاب كما يحثُّ الراعي الإبل، فإذا شذَّت سحابةٌ ضمَّها، فإذا اشتدَّ غضبُه طار مِن فيه النارُ، فهي الصواعقُ<sup>(٢)</sup>. (٤٠٢/٨)

٧٥٦ ـ قال عطية الموفي: الرعد مَلَك، وهذا تسبيحه، والبرق سَوْطُه الذي يزجر به السحاب (٣). (ز)

٧٥٧ \_ عن ابن جُرَيْع \_ من طريق حَجَّاج \_ قال: الصَوَاعِق: مَلَك يضربُ السحابَ بالمطارق، فيُصيب منه مَن يشاء<sup>(٤)</sup>. (ز)

٧٥٨ عن محمد بن مسلم الطائفي ـ من طريق هشام بن عبيد الله ـ قال: بلَغنا: أنَّ البرقَ ملَكُ له أربعة أوجه: وجه إنسانٍ، ووجه ثورٍ، ووجه نسرٍ، ووجه أسدٍ، فإذا مصم بذنبه فذلك البرقُ<sup>(٥)</sup>. (٣٩٦/٨)

٧٠٩ عن ابن جريج، في قوله: ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ ﴾ [الرعد: ١٢]، قال شعيبٌ الْجَبَائيُ (الرعد: ١٢]، قال شعيبٌ الجَبَائيُ (٢) في كتاب الله الحيَّات، لكلَّ ملك وجه إنسان وأسدٍ ونسرٍ، فإذا حرَّكوا أجنحتهم فهو البرقُ. قال أميةُ بن أبي الصَّلتِ: رجلٌ وثورٌ تحت رجُل يمينه والنسر للأُخرَى وليثٌ مرصدُ (٧).

(111///

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٥/١، وعند ابن جرير ٣٧٢/١ من طريق عبيد بن سليمان دون قوله: عني بذلك أها, الكتاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٣٥٧، وأبو الشيخ في العظمة (٧٧٧). وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حُمَيد.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٥/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٦٦/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٦٥/١ بلفظ: فإذا مصع بأجنحته، وابن أبي حاتم ـ كما في تفسير ابن كثير ٤/
 ٣٦٣، والبداية والنهاية ٨٧/١ ـ.

<sup>(</sup>٦) قال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ٢٤٥٣: «شعيب الجبائي: يماني يروي عن الكتب [يعني: المنسوبة إلى أهل الكتاب]، روى عنه سلمة بن وهرام، ثم جزم ابن أبي حاتم بأنه شعيب بن الأسود. وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٢٧٨/٢: «شعيب الجبائي، أخباري متروك، قاله الأزدي...، وجبأ: جبل من أعمال الجند باليمن، فكأنه شعيب بن الأسود صاحب الملاحم، تابعي، وله ترجمة في لسان الميزان ٢٨/١٠، قال ابن حجر فها: «إخباري متروك، ثم ذكر شيئًا من غرائه».

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

#### ﴿ مِنَ ٱلصَّوْعِقِ ﴾

٧٦٠ ـ عن الشَّعْبِيِّ، قال: كتب ابن عباس إلى أبي الجَلْد [جَيْلان بن فَرْوَة] يسأله
 عن الصواعق. فكتب إليه: أنَّ الصواعق: مخاريق يُزْجَر بها السحاب<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿ أَوْ كُصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَآ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعُدٌ وَرَقٌ يَجْعَلُونَ أَصَنِعُهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ ٱلضَّوَعِي ۗ الآيية

٧٦١ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مرة الهمداني ـ =

والله الله الله الله المسركين، عن المنافقين من أهل وأبي صالح - في قوله: وأرّ كَمْيِسِ الله المدينة مَرَبا من المنافقين من أهل المدينة مَرَبا من رسول الله هي الآية، قال: كان رجلان من المنافقين من أهل المدينة مَرَبا من رسول الله هي إلى المشركين، فأصابهما هذا المطر الذي ذكر الله، فيه رعدٌ شديد وصواعقُ وبرقٌ، فجعلا كُلما أصابتهما الصواعقُ يجعلان أصابعهما في آذانهما من الفَرّق (٢٠) أن تدخل الصواعق في مسامعهما فتقتلهما، وإذا لَمَع البرقُ مَشَيًا في ضوئه، وإذا لم يلمع لم يُبْصِرا؛ قاما مكانهما لا يمشيان، فجعلا يقولان: ليتنا قد أصبحنا، فناتي محمدًا، فنضع أيدينا في يده، فأصبحا، فأتياه، فأسلما، ووضعا أيديهما في يده، وتأني المنافقين الخارجَيْن مثلًا للمنافقين الذين بالمدينة، وكان المنافقون إذا حضروا مجلس النبي على جعلوا أصابعهم في آذائهم فَرقًا من كلام النبي الله أن المنافقان عنهم أو يُذكروا بشيء فيُقْتَلوا، كما كان ذائك المنافقان من كلام النبي على أذا أضاء لهم مَشَوًا فيه، فإذا كُثُرتُ أموالهم وأولادهم وأصابوا غنيمة وفتحًا مَشَوًا فيه، وقالوا: إنَّ دين محمد حينئذ صدق واستقاموا عليه، كما كان ذائك المنافقان يمشيان إذا أضاء بهما البرق، وإذا أظلم عليهم واستقاموا المدى ثما كان ذائك المنافقان يمشيان إذا أضاء بهما البرق، عليهم من الما من أجل دين محمد. فارْتَدُوا كُفًارًا، كما كان ذائك المنافقان حين أظلم البرق عليهما المنافقان من أجل دين أطلم البرق عليهما محمد. فارْتَدُوا كُفًارًا، كما كان ذائك المنافقان حين أظلم البرق عليهما المنافقان عين أطلم البرق عليهما مدد. فارْتَدُوا كُفُرَا، كما كان ذائك المنافقان حين أطلم البرق عليهما المنافقان عين أطلم البرق عليهما المنافقان عين أطلم المرق عليهما المنافقان عين أطلم البرق عليهما المنافقان عن المنافقان حين أطلم البرق عليهما المنافقان عليهم المنافقان حين أطلم البرق عليهما المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافقان حين أطلم البرق عليهما المنافقان المنافقان حين أطلم البرق عليهما المنافقان المنافقان عن المنافقان حين أطلاء المنافقان المنافقان المنافقان حين أطلاء المنافقان عليهما المنافقان المنافقان المنافقان عليهما المنافقان المنافقان المنافقان المنافقان المنافقان المنافقان عليهما المنافقان المنافقان

انقَقد ابن جرير (١/ ٣٧٥) هذا الأثر بقوله: «وقد ذكرنا الخبر الذي روي عن ==

<sup>(</sup>٢) الفَرَق: الخوف. لسان العرب (فرق).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٣٦٨.

م ۱۳۸ هـ الله بن عباس - من طريق العوني - في قوله: ﴿ أَوْ كُمُيْتِ بِينَ عباس - من طريق العوني - في قوله: ﴿ أَوْ كُمْيُتِ بِنَ

٧٦٣ - عن عبد الله بن عباس - من طريق العوفي - في قوله: ﴿أَوْ كُمَيْمِ مِّنَ الْسَمَاةِ﴾ قال: كمطر، ﴿فِيهِ ظُلُبَتُ وَيَقَدُّ وَرَقَّ ﴾ إلى آخر الآية: هو مَثَل المنافق في ضوء ما تكلم بما معه من كتاب الله، وعَمِل مُراءاةً للناس، فإذا خلا وحده عَمِل بغيره، فهو في ظُلْمَةٍ ما أقام على ذلك، وأما الظلمات فالضلالة، وأما البرق فالإيمان، وهم أهل الكتاب، ﴿وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْمٌ ﴾ فهو رجل يأخذ بطرف الحق، لا يستطيع أن يجاوزه(١٠). ((١٧٢١)

٧٦٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿أَوْ كُمَيْكِ﴾ الآية، يقول: ﴿أَوْ كُمَيْكِ﴾ الآية، يقول: أي: هم من ظلمات ما هم فيه من الكفر، والحَذَر من القتل، على الذي هم عليه من الخلاف والتخويف منكم؛ على مثل ما وُصِف مَن الذي هو في ظُلْمَة الصَّيِّب، فجعل أصابعه في أذنيه من الصواعق حذر الموت (٢٠). (١٧٣/١)

970 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْفَدَ نَازًا فَلَمَّا أَمْنَاتُ مَا حَوْلَهُمْ ﴾ قال: أما إضاءة النار فإقبالهم إلى المؤمنين والهدى، وذهاب نورهم إقبالهم إلى الكافرين والضلالة، وإضاءة البرق وإظلامه على نحو ذلك المثار". (١٧٤/١)

٧٦٦ ـ عن عطاء بن أبي رباح ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿أَوْ كُصَهِّمِ مِّنَ ٱلسَّمَآةِ فِيهِ طُلُبَتُ وَرَقَةٌ وَرَقَةٌ﴾، قال: مَثَل ضُربَ للكافرين'<sup>1)</sup>. (ز)

٧٦٧ ـ عن قنادة ـ من طريق سعيد ـ ﴿أَوْ كَمَهِيْرِ مِنَ الشَّمَاةِ فِيهِ ظُلْبَتُ وَرَعَةً وَرَقَةً وَرَقَةً وَكَنَّ وَمَثَّ وَمَثَّ وَمَثَلُونَ أَسَنِهُمُ فِي اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِهُولِيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّةُ اللْمُواللَّةُ اللْمُوالِمُ اللْمُواللَّةُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللِمُواللَّةُ اللِهُ اللِهُ ا

== ابن مسعود وابن عباس... فإِن كان ذلك صحيحًا \_ ولست أعلمه صحيحًا، إذ كنت بإسناده مُرتابًا \_ فإنَّ القولَ الذي رُوي عنهما هو القول، وإِن يكن غيرَ صحيح فأَوْلَى بتأويل الآية ما قلنا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۳۵۲، ۳۲۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١ ـ، وابن جرير ٣٦٧/١، وابن أبي حاتم ١/٥٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٤٠، ٣٧٠، وابن أبي حاتم ١/ ٥١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٣٧٣.

[المنافقون: ٤] (١/١٧٤). (١/٤٧١)

٧٦٨ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿فِيهِ ظُلْبَتْ وَرَقَادٌ وَرَقَى ﴾، يقول: أَجْبَنُ قوم، لا يسمعون شيئًا إلا إذا ظَنُوا أنهم هالكون فيه حَذْرًا من الموت، ﴿وَاللهُ مُحِطًّا إِلَّاكِيْنِكُ (٢٠). (ز)

٧٦٩ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: كان المنافقون إذا حضروا مجلس النبي 繼 أن ينزل فيهم مجلس النبي 繼 أن ينزل فيهم شيء، أو يُذكّروا بشيء فيُقتّلُوا (٣٠). (ز)

٧٧٠ عن الربيع بن أنس من طريق أبي جعفر - ﴿فِيهِ ظُلْبَتُ وَرَعْدٌ وَرَقْدٌ وَرَقْدٌ وَرَقْهٌ وَرَقْهٌ ) قال ا مَنْلُهم كَمَثَل قوم ساروا في ليلة مُظْلِمة ، ولها مطر ورعد وبرق على جادة (أن المنافق ، كُلما أبرقت أَبْصَرُوا الجادّة ، فمَضَوْا فيها ، وإذا ذهب البرق تَحَيَّروا . وكذلك المنافق ، كُلما تكلم بكلمة الإخلاص أضاء له ، فإذا شكَّ تَحَيَّر ووقع في الظُّلْمة ، فكذلك قوله : ﴿كُلُّمَا أَمَالَة لَهُم مَشْؤاً فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْم قَامُولُ . ثم قال في أسماعهم وأبصارهم التي عاشوا بها في الناس : ﴿وَلَوْ شَاة اللهُ لَدَهَب بِسَعِهم وأَبْسَد بِهُم ﴿ \* (٥ ) . (ز)

٧٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: مَثَل المطر مَثَل القرآن، كَمَا أنَّ المطر حياةُ الناس

آما انتقد ابنُ جرير (١/ ٣٧٧ بتصرّف) أثرَ قتادة وأثر ابن جريج [الآي] مُسْتَقِدًا إلى مخالفته الواقع المشاهد، فقال: قوكان قتادة وابن جريج يَتَأوَّلان قوله: ﴿يَجَمُلُونَ آمَنِهُمُ فِي انْدَابِم بَنَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ وَلَمُ اللهَ المنافقين بالهَلَم، وضعفِ القلوب، وكراهةِ الموت، ويتأولان في ذلك قوله: ﴿يَحَبُونَ كُلُّ مَيْمَةٍ عَلَيْهُ المنافون؛ ٤]. وليس الأمر في ذلك عندي كالذي قالا، وذلك أنَّه قد كان فيهم مَن لا تُنكر شجاعته، ولا تُنكر شجاعته، ولا تُنكر شجاعته، ولا المنافورين، ولا برسول الله ﷺ لأنهم لم يكونوا في أديانهم مُسْتَبْصِرين، ولا برسول الله ﷺ مُصَدِّقين، فكانوا للحضور معه مشاهدَه كارهين، إلا بالتخذيل عنه. ولكن ذلك وصف من الله عَبَلُ ثناؤه \_ لهم بالإشفاق من حُلُول عقوبة الله بهم على نفاقهم، إمَّا عاجلًا وإما آجلًا ً وأثر ابن جُريُج المنتقد هنا سيأتي عند نفسير قوله تمالى: ﴿عَدَرَ الْمَوْتِ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۳۷۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٤٠، وابن جرير ١/ ٣٧١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٦.

<sup>(</sup>٤) جادّة: طريق. لسان العرب (جدد).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٧٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٥٩.

والمستنبط المستنبط ال

٧٧٧ - قال ابن جُرَيْج - من طريق حجاج -: ليس في الأرض شيء يسمعه المنافق إلا ظَنَّ أنه يُراد به، وأنه الموت؛ كراهيةً له، والمنافق أكْرَهُ خلق الله للموت، كما إذا كانوا بالبراري في المطر فَرُّوا من الصواعق (٢). (ز)

المفسرين في هذا المَثل يندرج تحت مقامين:

المقام الأول: معنى المَثل: قال ابنُ جرير (٣٧٣ ـ ٣٧٤) بعد أن سرد الآثار السالفة الذكر، وسرد غيرها مما سيأتي: اوهذه الأقوال التي ذكرنا عمَّن رويناها عنه، فإنها ـ وإن اختلفت فيها ألفاظ قائليها ـ متقاربات المعاني؛ لأنها جميمًا تُنبئ عن أنَّ الله صَرَب الصَّيِّب لظاهرٍ إيمان المنافق مثلًا، ومَثَّل ما فيه من ظُلُماتٍ بضلالته، وما فيه من ضياء برقٍ بنور إيمانه، واتَّقَاءه من الصواعق بتصيير أصابعه في أذنيه لِضَعْف جَنانِه ونخب فؤاده من حُلول عقوبة الله بساحته، ومَشْيه في ضوء البرق باستقامته على نور إيمانه، وقيامه في الظلام بعيرته في ضلالته وارتكاسه في عَمَهِه، وذَكَر أيضًا: أنَّ الرعدَ والصواعق صُربَت مثلًا المِما عليه من الوَجَل من وعيد الله إياهم... إما في العاجل وإما في الآجل، أن يحل بهم، ... هم عليه من الوَجَل من وعيد الله يَتَّقُونه بالإقرار بما جاء به محمد على بالسنتهم، مخافة على أنفسهم من الهلاك.

وواَفقه ابنُ كثير (١/ ٣٠١)، واستدل بالقرآنِ على أنَّ من شأن المنافقين الخوف والفزع، في قوله تعالى: ﴿يَمُسَبُّونَ كُلُّ مَنْيَمَةٍ عَلَيْهِمُ [المنافقون: ٤]، وقوله: ﴿وَلَلِكَنَّهُمْ قَرُمٌ يُفَرَقُونَ ﴿ لَوَ يَجِدُونَ مَلَجَنَا أَوَّ مَغَنَرَتِ أَنَّ مُذَّغَلًا لَوَلَوْا إِلَيْهِ وَهُمْ يَهَمَـُونَ﴾ [التربة: ٥٦ ـ ١٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٧٣.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧١.

== وقريب منهما صنيعُ ابنِ عطية (١٤٠/١)، إلا أنَّه ذكر أنَّ قول الجمهور تفسير نزول الصيب بنزول القرآن، وفسر الظلمات بالعمى عن آياته، وفسر البرق بنور القرآن وحُجَجه، وزاد في تفسير الصواعق أنها تكاليف الشرع التي يكرهونها، ثم عقب عليه بقوله: "وكله بيِّنٌ صحيح. ثم ذكر ما رُوِي عن ابن مسعود سالفًا من أنه قال: إن رجلين من المنافقين هربا إلى وكذا أنَّ المنافقين كانوا يضعون أصابعهم في آذانهم في مجلس رسول الله ﷺ، ثم عقب بقوله: "وهذا وفاق لقول الجمهور».

المقام الثاني: في كون هذا المَثَل وسابقه لصنف واحد، أو كل منهما لصنف: فقد رجَّح ابنُ جرير (١/٣٥٤ ـ ٣٥٦) مُسْتَنِدًا إلى لغة العرب أنَّهما لصنف واحد، مُسْتَدِلًا بكون ﴿أَوْ﴾ في الآية بمعنى الواو، واستشهد على ذلك بأبيات من الشعر.

وانتقده أبنُ عطية (١/ ١٣٧ ـ ١٣٨) بقوله: ﴿وقالَ ابن جَرير ﴿أَوْ﴾ بمعنى الواو، وهذه عُجْمةً .

ورجَّع ابنُ تيمية (١٦٤/١ ـ ١٦٥ بتصرّف) مستندًا إلى لغة العرب، والدّلالات العقليّة كونهما مَثَلَيْن بقوله: «فإنَّ المفسرين اختلفوا: هل المثلان مضروبان لهم كلهم، أو هذا المثل لبعضهم؟ على قولين، والثاني هو الصواب.

واستَدل على ذلك بــ1) دَلالة ﴿أَوْ﴾، وأنه إنما يثبت بها أحد الأمرين، وانتقد من قال إنها في الآية للتخيير، أو بمعنى الواو.

آ) بالمقابلة بين المَثَلَيْن، وبيان الفروق بينهما، فقد قال تعالى في المثل الأول: ﴿مُثُمُّ بَكُمُّ عُنَّهُ، وقال في المثل الثاني: ﴿يَجَمَّلُونَ آسَيْهَمْ فِي عَالَيْنِهِ مِنَ الشَيْهِيَ حَدَّرَ الْمَثَوْتُ وَاللَّهُ مُحِيدًا وَاللَّهُ عَنَّهُ، وَقَاللَهُ عَنِّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَنْ الشَّوْقِ عَدَّرَ الْمَثْوَةُ وَاللَّهُ مُحِيدًا لَنَهُ اللَّهُ عَنْ يَقْلُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيلًا إِنَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلِيْكُوا عَالِمُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَ

٣) أنه قد يكون المنافق والكافر تارة مُمَّصِفًا بهذا الوصف، وتارة مُتَّصِفًا بهذا الوصف،
 فيكون التقسيم في المَثَلَيْن لتنوع الأشخاص، ولتنوع أحوالهم... وكذلك المنافق يضرب له المثل بمن أبصر ثم عنى،
 المثل بمن أبصر ثم عنى،

وبنحوه قال ابن كثير (٣٠٣/١، ٣٠٤، ٣٠٦). َ

### ﴿ عَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾

٧٧٤ عن قتادة \_ من طريق مَمْمَر \_ ﴿ عَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ ، قال: حذرًا من الموت (١٠٠٠ [٥]. (ز) ٧٧٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ عَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ ، يعني: مخافة الموت. يقول: كما كُوه الموت من الصاعقة فكذلك يكره الكافرُ القرآن، فالموت خيرٌ لَهُ من الكفر بالله ﷺ ، والقرآن (٢). (ز)

## ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَنِفِرِينَ ﴿ ﴾

٧٧٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالكَفِرِينَ﴾، قال: مُنزِل ذلك بهم من النَّقمة<sup>(٣)</sup>. (١٧٣/١)

٧٧٧ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِٱلْكَثِرِينَ﴾، قال: جامعهم في جهنبر<sup>نئ</sup>. (١/١٧٤)

٧٧٨ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قول الله ﷺ: ﴿وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَفِرِينَ﴾: جامعهم في جهنم<sup>(ه)</sup>. (ز)

٧٧٩ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطًا إِللَّكِيْفِينَ ﴾: يبعثهم الله من بعد الموت، فيبعث أولياءه [و]أعداءه، فينُبَنَّهم بأعمالهم، فذلك قوله: ﴿ وَاللَّهُ مُعِيدًا بَالْكَفِينَ ﴾ (ز)

٧٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَاللَّهُ يُحِيظُ إِلْكَفِرِينَ ﴾، يعنى: أحاط علمه

انتقد ابن جرير (١/ ٣٧٦) قول قتادة مستندًا إلى السياق، فقال: «وذلك مذهب من التأويل ضعيف؛ لأن القوم لم يجعلوا أصابعهم في آذانهم حذرًا من الموت، فيكون معناه ما قال: إنه يراد به حذرًا من الموت، وإنما جعلوها من حذار الموت في آذانهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٢٠/١، وابن جرير ٢/ ٣٧٦. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٢/ ٩٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/٣٣٠ ـ، وابن جرير ١/٣٧٨، وابن أبي حاتم ١/٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧/ ٣٧٨، وابن أبي حاتم ٧/ ٥٧ بلفظ: يوم القيامة في جهنم.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص١٩٧، وأخرجه ابن جرير ٥٧/١، وابن أبي حاتم ٥٧/١ بلفظ: جامعهم، يعني: يوم القيامة. وجعله وجهًا آخر عن مجاهد لمعنى الآية غير السابق.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٥ (٢٠٢).

بالكافرين (١<sup>)</sup>. (ز)

# ﴿يَكَادُ الْبَقُ يَعْلَمُكُ أَبْصَرَكُمُ لَمُكَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَفْلَمَ عَلَيْمٍ فَامُوأ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَدَهَبَ بِسَغِيفٍ وَأَيْصَارِهُمْ﴾

#### 🗱 قراءات:

٧٨١ ـ عن المبارك بن فَضَالَة، قال: سمعت الحسن [البصري] يقرؤها: (يَكَادُ الْبُرْقُ يِخِطُّفُ أَبْصَارَهُمْ)(٢). (١٧٧/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

٧٨٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله: ﴿ يَكُادُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

٧٨٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ: هم اليهود، لَمَّا نُصِر رسول الله ﷺ ببدر طَمِعوا، وقالوا: هذا ـ والله ـ النبيُّ الذي بَشَّرَنا به موسى، لا تُرتُدُ له راية، فلمَّا نُكِبَ<sup>(1)</sup> بأُحُد ارْتَدُوا وشكُّوا<sup>(0)</sup>. (ز)

٧٨٤ - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن أبي طلحة - ﴿ كُلُّهُ ٱلْبَقُ يَعْلَفُ الْمَسَرُهُمُّ عِيهِ يقول: يكاد مُحْكُم القرآن يدُلُّ على عورات المنافقين، ﴿ كُلُّمَا أَضَاهَ لَهُم مَّشَوَا فِيهِ يقول: كُلُّما أصاب الإسلام عِزَّا اطْمَأْنُوا، وإن أصاب الإسلام يَقِدُ قاموا ليرجعوا إلى الكفر، يقول: ﴿ وَإِنَّا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ﴾. كقوله: ﴿ وَمِنَ آلنَاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللّهَ عَلَى حَرْفِ قَانُ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَأَنَ بِيدُ وَإِنَ أَصَابَتُهُ فِنْنَهُ ﴾ [الحج: ١١] إلى آخر (١٠٠/١)

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى وكيع.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعمش. انظر: مختصر ابن خالويه ص١١، والمحتسب ٥٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٩، ٢/١١٤، وابن أبي حاتم ١/٥٧ (٢٠٤). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) نُكِبَ: أصيب بمصيبة. لسان العرب (نكب). (٥) تفسير الثعلبي ١٦٦/١

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٦٩/١، وابن أبي حاتم ٥٧/١ - ٥٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والصابوني في المائين.

٧٨٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ يَكَادُ ٱللَّهِ أَنَ يَعْلَتُ اللَّهِ مَ الْمَشَرَعُمْ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ قولهم به على استقامة، فإذا ارْتَكُسُوا منه إلى الكفر ﴿ قَامُوا لَهُ مُتَحَيِّرِين ، ﴿ وَلَوْ شَاءُ ٱللَّهُ لَذَهُ مَن وَلِهُم إِنَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّاللَّاللَّالَاللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ال

٧٨٦ عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿ كُلُمَا آَ أَشَالَة لَهُم مَّشُواْ فِيهِ اللهِ مظلمة، لها مطر ورعد وبرق، على جَادَّة، كلما أَبْرَقَت أبصروا الجَادَّة، فمَضَوْا فيها، فإذا ذهب البرق تَحيَّرُوا. فكذلك المنافق، كلما أَبْرَقَت أبصروا الجَادَّة، فمَضَوْا فيها، فإذا ذهب البرق تَحيَّرُوا. فكذلك المنافق، كلما تكلم بكلمة الإخلاص أضاء له، وكلما شَكَّ تحيَّر ووقع في الظلمة، ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ إِسَمْهِمْ وَأَنْصَدَهِمْ ﴾ قال: ذكر أسماعهم وأبصارهم التي [عاشوا] (٢) بها في الناس (٣). (ز)

٧٨٧ \_ عن الحسن [البصري]، نحو ذلك(٤). (ز)

٧٨٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_، نحو ذلك (٥). (ز)

٧٨٩ \_ عن مجاهد \_ من طريق الشافعي، عَمَّن وصفه بالثُقة \_ أنه قال: ما سَمِعْتُ بأَحَدِ
 ذَهَب البرقُ بَبَصَرِه. كأنه ذهب إلى قوله تعالى: ﴿ يَكُادُ الْبَقُ يَخْطُثُ أَبْصَرُهُمْ ﴿ ` ). (ز)

٧٩٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ ﴿يَكَادُ ٱلْبَقُ يَخْطَفُ أَبْصَنَرُهُمُّ﴾ الآية، قال: البرق

آع ذكر ابن كثير (١٩١/١) هذا الأثر في معرض تفسير قوله تعالى: ﴿ كُلْمَا أَضَاةً لَهُم مَّشَوْا فِي وَإِذَا أَظْلَمَ كَلَيْمٍ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١ ـ، وابن جرير ٣٦٧/١ ـ ٣٦٨، وابن أبي حاتم ١/٤٥، ٥٧ ـ ٨٥.

 <sup>(</sup>٢) في المطبوع: عاثوا، والتصحيح من النسخة المحققة المرقومة بالآلة الكاتبة ص٢٣٢. وهي كذلك في أثر الربيم بن أنس، وقد تقدم ذكره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٩/١، كما رواه ابن جرير موقوفًا على الربيع، وسيأتي.

<sup>(</sup>٤) علّقه ابن أبي حاتم ١/٥٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الشافعي في الأم ٢/٥٥٨، وعنه البيهقي في أحكام القرآن للشافعي ١/٩٩.

هو الإسلام، والظلمة هو البلاء والفتنة، فإذا رأى المنافق من الإسلام طُمَأُنِينَةً وعافية ورَخَاء وسَلْرَةً من عيش قالوا: إنَّا معكم ومنكم. وإذا رأى من الإسلام شدة وبلاء تَحَقَّحَقَ<sup>(۱)</sup> عند الشدة، فلا يصبر لبلاثها، ولم يحتسب أجرها، ولم يَرْجُ عاقبتها، إنما هو صاحب دنيا، لها يغضب، ولها يرضى، وهو كما نعته الله<sup>(۱)</sup>. (۱۷٤/)

٧٩١ ـ عن قتادة ـ من طريق معمر ـ قال: ثم ضرب لهم مَثَلًا آخر، فقال: ﴿يَكَادُ ٱلبَّقُ عَمْلُكُ أَبْمَتُكُ الْمَثَلِيَّةُ مَالَمَا أَضَالَةً لَهُم مَشَوَا فِيهِ ، يقول: هذا المنافق إذا كَثُر ماله، وكَثُرت ماشيته، وأصابته عافية؛ قال: لم يُصِبْنِي منذُ دخلت في ديني هذا إلا خيرٌ. ﴿وَإِذَا أَظْلَمُ كَلَيْمٍ قَامُوا ﴾ وهلكت مواشيهم، وأصابهم البلاء؛ قاموا مُتَحَيِّرين (٣٠). (ز)

٧٩٢ ـ عن عمرو بن دينار ـ من طريق سفيان ـ قال: لم أَسْمَع بأحد ذهب البرقُ ببصره؛ لقول الله: ﴿يَكَادُ ٱلْبَكُ يَخْطُكُ أَبْمَنَرُهُمْ ﴾ (<sup>(٤)</sup>. (ز)

٧٩٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال سبحانه: ﴿ يَكُادُ ٱلْبَقُ ﴾ الذي في المطر ﴿ يَخْلُثُ الْبَرَهُمُ ﴾ ، يعني: يذهب بأبصارهم من شِدَّة نوره . يقول سبحانه: مَثَل الإيمان إذا تَكُلَّم به المنافق مَثَلُ نور البرق الذي يكاد أن يذهب بأبصارهم، ﴿ كُلِّمَا أَشَادًا لَهُم ﴾ البرق ﴿ مَشَوْا فيه ، يقول: ويضيء لهم نورًا البرق ﴿ مَشَوْا فيه ، يقول: ويضيء لهم نورًا يهتدون به ، ﴿ وَإِنَّا أَطْلَمَ عَلَيْتِم ﴾ البرق، أي: ذهب صَوْؤُه ﴿ فَامُول ﴾ في ظُلْمَة ، لا يبصون الهدّى ، ﴿ وَلَوْ شَاءٌ اللهُ لَدَهَب سِتَمِهم ﴾ فلا يسمعون ﴿ وَالْسَكرُهُم ﴾ فلا يرون أبنًا ؛ عُقوبة لهم ( و السَكر الله ) . ( ز )

الد ابن عطية (١/ ١٤٢) في معنى الآية قولين آخرين: الأول: (كلما سمع المنافقون القرآن، وظهرت لهم الحجج؛ أنسوا ومشوا معه، فإذا نزل من القرآن ما يعمون فيه ويضلون به أو يكلفونه؛ قاموا، أي: ثبتوا على نفاقهم، ونسبه لابن عباس وغيره. ==

<sup>(</sup>١) جاء في لسان العرب (حقحق): •والحَقْحقةُ شئّة السير، حَقْحقَ القومُ إذا اشتدّوا في السير، ... قال الأزهري: والحقحقة عند العرب أن يُسار البعيرُ ويُحمل على ما يتعبه وما لا يطيقه حتى يُبْدِعَ براكبه وقيل هو النُتيب من السيره. وعليه فمعنى قول قتادة: أن المنافق إذا رأى من الإسلام شدة وبلاء أصابه الجهد والتعب والشدة، كما يصيب البعير إذا سار مُحَمَّلًا بما يتعبه وما لا يطيقه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٧١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٥٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه عبد الرزاق ٤٠/١، وابن جرير ٢٧١/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥٨/١ (٢٠٥).

## ﴿إِنَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞﴾

٧٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ من ذلك وغيره (١٠). (ز)
 ٧٩٥ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة بن الفَضْل ـ ﴿إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ
 قَدِيرٌ﴾، أي: إنَّ الله على ما أراد بعباده من نقمة أو عفو قديرٌ (١٠). (ز)

### ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾

٧٩٦ \_ عن ابن مسعود \_ من طريق عَلْقَمَة \_ قال: ما كان ﴿ يَكَأَيْهَا ٱلَّذِينَ مَامَوًا ﴾ أُنزِل بالمدينة، وما كان ﴿ يَكَأَيُهَا ٱلنَّاسُ ﴾ فبمكة (١٧٧/١)

٧٩٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٧٩٨ ـ عن <mark>عبد الله بن عباس</mark>، قال: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلنَّاشُ﴾ خطاب أهل مكة، و﴿يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوَا﴾ خطاب أهل المدينة<sup>(١٨٨٥</sup>. (ز)

٧٩٩ ـ عن علقمة ـ من طريق إبراهيم ـ قال: كل شيء في القرآن ﴿يَتَأَيُّمُا ٱلنَّاسُ﴾ فهو مكى، وكل شيء في القرآن ﴿يَتَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا﴾ فإنه مَدَنيٌّ<sup>(١)</sup>. (١٧٧/١)

== والثاني: أن المعنى الآية: كلما خفي عليكم نفاقهم، وظهر لكم منهم الإيمان؛ مشوا فيه، فإذا افتضحوا عندكم قاموا.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٩/١ (٢١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار (١٥٣١)، والحاكم ٣/ ١٨، والبيهقي في الدلائل ٧/ ١٤٤. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٨٥/١، وابن أبي حاتم ٥٩/١. وعزاه السيوطي إليهما وإلى ابن إسحاق بلفظ: من الكفار والمؤمنين. وهو في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١، من قول ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/١٦٠، وتفسير البغوي ١/١٧.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه أبو عبيد (٢٢٢)، وابن أبي شيبة (٢٠٥٢)، وابن الضريس (٢٦)، والواحدي في أسباب النزول ص١٩٤٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنظر، وأبي الشيخ في التفسير.

. . . من الضحاك \_ من طريق سلمة \_، مثله<sup>(١)</sup>. (١٧٨/١)

٨٠١ عن عكرمة \_ من طريق أيوب \_ قال: كل سورة فيها ﴿ يَأْيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا ﴾ فهي مدنية (٢٠/١)

٨٠٢ ـ عن عروة ـ من طريق النَّصْر بن قيس ـ قال: ما كان ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ﴾ بمكة،
 وما كان ﴿يَتَأَيُّهُا اللَّيْنَ ءَامَنُوا﴾ بالمدينة (٣٠). (١٧٨/١)

٨٠٤ عن ابن شهاب [الزهري] - من طريق خالد بن حُمَيْدٍ، عن عُقيْلٍ - قال: كل شيء في القرآن ﴿يَاآيُمُا النّاسُ﴾ - ما لم يكن سورة تامة - فإنما أنزل الله ذلك بمكة، وكل شيء في القرآن ﴿يَاآيُمُا اللَّذِينَ ءَامُثُوا﴾ فإنما أنزل كله بالمدينة حين اسْتَحْكَم الأمرُ(٥). (ز)

### ﴿ أَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾

٨٠٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿آغَبُدُوا﴾،
 قال: وَحُدُوا ربكم (٢٠). (١٧٩/١)

 $\Lambda$ ٠٦ ـ قال عبد الله بن عباس: كلُّ ما ورد في القرآن من العبادة فمعناها التوحيد $\frac{\Lambda}{\Lambda}$ . (ز)

🗚 علَّق ابنُ جرير (٣٨٦/١) على قول ابن عباس بقوله: ﴿والذي أراد ابن عباس ـ ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ١٠/٥٢٢. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ١٠/ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ١٥/ ٥١٤ - ٥١٥ (٣٠٧٧٣). وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيّد ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١٢/١ (١٢٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٨٥/١، وابن آبي حاتم ٢٠/١. وهو في سيرة ابن هشام ٣٣/١ من قول ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٧) تفسير البغوي ١/ ١٧.

٨٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثُم دلَّ على نفسه بصنعه؛ لِيُوَحِّدُوه، وذَكَّرهم النَّعَم فقال سبحانه: ﴿آعَبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾(١) . (ز)

## ﴿ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾

٨٠٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ =

٨٠٩ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ اللَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَبْلِكُمْ ﴾، يقول: خَلقكم، وخَلق الذين من قبلكم (٣). (ز)

۸۱۰ ـ عن مجاهد، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿لَمَلَكُمْ﴾

٨١٢ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغفاري ـ من طريق السدي ـ قوله: ﴿لَمَلَكُمْ ﴾، يعني:
 كي، غير آية في الشعراء: ﴿لَمَلَكُمْ غَنْلُدُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٩]، يعني: كأنكم تخلدون (٥٠). (١٧٩/١)

٨١٣ - عن عون بن عبد الله بن عتبة - من طريق مِسْعَر - قال: ﴿ لَمَلَّ ﴾ من الله واجب<sup>(١)</sup>. (١٧٩/١)

== إن شاء الله \_ بقوله في تأويل قوله: ﴿أَغَبُدُواْ رَبُّكُمُ﴾: وَخُدُوه، أي: أفردوا الطاعة والعبادة لربكم دون سائر خلقه.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١. (٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٠/١. (١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٠، ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٨/١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

## ﴿لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ١

۸۱٤ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ﴾، قال: تطيعون(١٠٠٠).

٨١٥ ـ عن الضحاك ـ من طريق جُويْبر ـ في قوله: ﴿ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾، قال: يقول:
 لعلكم تتقون النار بالصلوات الخمس (٢٠). (ز)

### ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمْ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا﴾

٨١٦ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٨٠/١)

٨١٧ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ ﴿الَّذِى جَمَلُ لَكُمُ الْأَرْضَ وَرَشَا﴾: فهي فراشٌ يُمشى عليها، وهي المهاد والقرار'''). (ز)

٨١٨ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، مثله (ز)

۸۱۹ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَاشًا ﴾ ، قال: مِهادًا (٥) . (ز)

٨٢٠ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ ٱلَّذِي جَمَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا﴾، قال: مِهادًا
 لكم (٦).

۸۲۱ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَشَا﴾ ،
 أي: مِهادًا (٧) . (ز)

علّق ابنُ جرير (٣٨٦/١ ـ ٣٨٧) على قول مجاهد بقوله: ﴿والذي أَظُنُّ أَن مجاهدًا أراد بقوله هذا: لعلكم أن تتقوا ربكم بطاعتكم إياه، وإقلاعكم عن ضلالتكم».

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري ص٤٢، ومن طريقه ابن جرير ٣٨٦/١، وابن أبي حاتم ٢٠/١. وعزاه السيوطي إلى وكبع، وعبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن أبي حاتم ٢٠/١ (٢١٩). (٣) أخرجه ابن جرير ٢٨٨٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٠. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٨٨/١. وعلِّقه ابن أبي حاتم ٢٠/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٨٨. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٦٠.

٨٢٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا﴾، يعني: بِساطًا(١٠). (ز)

### ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بِنَآةً ﴾

٨٢٣ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١/ ١٨٠)

٨٢٤ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءُ﴾، قال: بَنَى السماء على الأرض كهَيْئَةِ القُبَّة، وهي سَقْفٌ على الأرض (٢). (ز)

**٨٢٥** ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ، مثله<sup>(٣)</sup>. (ز)

۸۲٦ ـ عن قتادة، مثله<sup>(۱)</sup>. (ز)

٨٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ﴾، يعنى: سَقْفًا<sup>(ه)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٨٢٨ ـ عن جُبَيْر بن مُطْعِم، قال: جاء أعرابيُّ إلى رسول الله ﷺ، فقال: يا رسول الله، جَهَدَت (٦) الأنفس، وضاعت العيال، ونَهَكَت (٧) الأموال، وهلكت المواشى، اسْتَسْق لنا ربك، فإنَّا نستشفع بالله عليك، وبك على الله، فقال النبي ﷺ: «سبحان الله!». فما زال يُسَبِّح حتى عُرف ذلك في وجوه أصحابه، فقال: «ويحك، أتدري ما الله؟! إنَّ شأنه أعظمُ من ذاك، وإنه لا يُسْتَشْفَعُ به على أحد، وإنه لفوق سماواته على عرشه، وعرشه على سمواته، وسمواته على أرضيه هكذا \_ وقال بأصابعه مثل القُبَّة \_، وإنه لَيَثِطُّ (^) به أطيطَ الرَّحْل بالراكب، (٩). (١٨٠/١)

۸۲۹ \_ عن وَهْب بن مُنَبِّه \_ من طريق عبد الصمد \_ قال: شيء من أطراف السماء

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبى حاتم ١٩١/١.

<sup>(</sup>٦) جَهَدَت: تَعِبَت. لسان العرب (جهد).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩١/١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٧) نَهَكَت: نقصت. لسان العرب (نهك).

<sup>(</sup>٨) يَيْطَ: يصوُّت، والأطيط صوت الرحل من ثقل الراكب. القاموس المحيط (أطط).

<sup>(</sup>٩) أخرجه أبو داود ١٠٦/٧ (٤٧٢٦)، وابن أبي حاتم ١/ ٦١ (٢٢٣)، ٨/ ٢٥١٥ (١٤٠٧٨).

قال الألباني في الضعيفة ٦/ ١٤٥ (٢٦٣٩): «ضعيف».

مُحْدِقٌ بالأرَضين والبحار، كأَطْرَاف الفُسْطاط(١). (١٨١/١)

٨٣٠ ـ عن القاسم بن أبي بَزَّة، قال: ليست السماءُ مُرَبَّعَةً، ولكنها مَقْبُوَّة (٢)، يراها الناس خضراء (٣). (١٨١/١)

AT1 \_ عن إياس بن معاوية \_ من طريق حماد بن سلمة \_ قال: السماء مُقَبَّبة على الأرض، مِثْل القُبَّة (٤٠). (١٨١/١)

## ﴿ وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدٍ. مِنَ ٱلشَّمَرْتِ رِزْقًا لَكُمُّ ﴾

ATY \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآهُ يعني: المطر، ﴿فَأَنْجَ بِمِهُ يَعِهُ عَلَى المُعلَمُ عَلَى المعلم عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَلَى المُعلمُ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَ

#### أثار متعلقة بالآية:

٨٣٣ ـ عن المُطَّلِب بن حَنطَب، أنَّ النبي ﷺ قال: (ما من ساعة من ليل ولا نهار إلا والسماء تُمْطِرُ فيها، يصرفه الله حيث يشاء) (١٨٤/١)

**٨٣٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ م**ن طريق الجُمَحِي، عن شيخ من أهل مكة ـ قال: المطر مِزاجُه من الجنة، فإذا كَثُر المِزاج عظُمت البركة وإن قَلَّ المطر، وإذا قَلَّ المِزاج قَلَّت البركة وإن كَثُر المطر<sup>(٧)</sup>. (١/١٨٤)

 $\Lambda$ 00 من الحسن البصري من طريق عمران القطّان من أنه سُئِل: المطرُ من السماء أم من السحاب؟ قال: من السماء، إنّما السحاب عَلَمْ (  $^{(\Lambda)}$  ينزل عليه الماء من

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٥٧٢).

والفسطاط: الخيمة. لسان العرب (فسط).

<sup>(</sup>٢) مقبوَّة: أي مرفوعة، ولا يقال مقبوبة من القبة؛ ولكن مقبّبة. والقُبُو: الضَّم. قال الخليل: نبرة مقبوة أي مضمومة. لسان العرب (قبا).

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٥٤٢). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الشافعي كما في مسنده ٨/ ٨٢، وأبو الشيخ في كتاب العظمة ١٢٦٤/٤ مرسلًا.

قال الألباني في الضعيفة ٩/ ٤٧٦ (٤٤٩٤): «ضعيف».

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر (ت: طارق العمودي) ص٥٤ ـ ٥٥ (٨)، وأبو الشيخ (٧٦٦).

<sup>(</sup>٨) عَلَمٌ: علامة. لسان العرب (علم).

وتوريخ التهنية الملاف

السماء (١/ ١٨٢)

٨٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق إسماعيل ـ قال: ما من عام بأُمْظَرَ من عام، ولكن الله يُصَرِّفه حيث يشاء، وينزل مع المطر كذا وكذا من الملائكة، يكتبون حيث يقع ذلك المطر، ومَن يُرْزَقُه، وما يخرج منه مع كل قَطْرَةً<sup>(٢)</sup>. (١٥/١١)

٨٣٧ \_ عن وَهْب بن مُنبَّه \_ من طريق عبد الصمد \_ قال: لا أدري المطر أُنزِل قَطْرُه من السماء في السحاب، أم خُلِق في السحاب فأمطر؟<sup>(١٢)</sup>. (١٨٢/١)

### ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾

۸۳۸ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١٨٥/١)

٨٣٩ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿ فَكَ جَمْمُ لُوا بِيهُ أَندَادًا ﴾، قال: أَكُفُاء من الرجال، تطيعونهم في معصية الله (٤)

٨٤٠ عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - قال: نَزَل ذلك في الفريقين جميمًا من الكفار والمنافقين. وإنما عَنَى - تعالى ذِكْرُه - بقوله: ﴿فَكَلا عَمَى أَو أَندَادُ اللّهِ ، أي: لا تشركوا بالله غيرَه من الأنداد اللّي لا تَنفع ولا تضر (٥١٠٠). (ز)

اختلف المفسرون في المُخاطَب بهذه الآية، فقيل: جميع المشركين، كما في هذا
 الأثر. وقيل: مشركو أهل الكتاب خاصة، كما في أثر مجاهد الآتي.

وقد رجَّح ابنُ جرير (١/ ٣٩٤ ـ ٣٩٥) مستندًا إلى عموم الآية قولَ ابن عباس وقتادة، فقال: ﴿والذي هو أَوْلَى بتأويل قوله: ﴿وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ﴾ ـ إذ كان ما كان عند العرب من ==

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٧٦٧). (٢) أخرجه أبو الشيخ (٧٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ (٧٦٨).

وقد أورد السيوطي ١٨٢/١ ــ ١٨٥ آثارًا عديدة عن المطر ونزوله. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٩١، وعزاه السيوطى إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١٩٣١ ـ، وابن جرير ١٩٩٣، وابن أبي حاتم ١٩٢١.

٨٤١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: 
﴿ أَنْدَادًا ﴾ ، قال: أَشْبَاهًا (١٠) . (١/١٥٥)

٨٤٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ في قوله: ﴿ فَكَلا بَخَمَلُوا لِلهِ الْمَدَادُ ﴾، قال: الأنداد: هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صَفاةٍ (٢٠ سوداء، في ظلمة الليل. وهو أن يقول: والله، وحياتك يا فلانة، وحياتي. ويقول: لولا كلبة هذا لأتانا اللصوص، ولولا البط في الدار لأتي اللصوص. وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشنت. وقول الرجل: لولا الله وفلان. لا تجعل فيها «فلان»، فإن هذا كله به شرك (ز)

٨٤٣ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرني عن قول الله ﷺ: ﴿ أَمَا لَا الْمُشِاه، والأمثال. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أمَا سمعت قول لَبيد:

أحمد اللَّه فلا نِدَّ له بِيَدَيْهِ الخيرُ ما شاء فَعَلْ (١٠)

٨٤٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ أَندَاذًا ﴾، أي:

==العلم بوحدانية الله، وأنه مبدع الخلق وخالقهم ورازقهم، نظير الذي كان من ذلك عند أهل الكتابين، ولم يكن في الآية دلالة على أن الله جل ثناؤه عنى بقوله: ﴿وَلَنْتُمْ قَلْمُوكِ﴾ أحدَ الحزبين، بل مَخْرَج الخطاب بذلك عام للناس كافة لهم؛ لأنه تحدى الناس كلهم بقوله: ﴿يَتَأَيُّنَا النَّاسُ اَعْبُدُوا رَيَّكُمُ ﴾ \_ أن يكون تأويله ما قاله ابن عباس وقتادة، من أنه يعني بذلك كُلَّ مكلف عالم بوحدانية الله، وأنه لا شريك له في خلقه، يشرك معه في عبادته غيره، كاننا مَن كان من الناس، عربيًا كان أو أعجبيًا، كاتبًا أو أمّيًا».

وزاد ابن عطية (١٤٦/١) قولًا آخر نقله عن ابن فورك، فقال: «وقال ابن فورك: يحتمل أن تتناول الآية المؤمنين». ثم وجَّهه بقوله: «فالمعنى: لا ترتدوا أيها المؤمنون وتجعلوا لله أندادًا بعد علمكم ـ الذي هو نفى الجهل ـ بأن الله واحده.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٢/١، وابن أبي حاتم ٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) الصَّفَاة: الصخرة، والحجر الأملس. لسان العرب (صفو).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطستى \_ كما في الإتقان ٢٦/٢ \_.

والمنظمة المنظمة المنظ

عِدْلًا؛ شِرْكًا<sup>(١)</sup>. (ز)

٨٤٥ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفارِيّ =

٨٤٦ \_ والسدى =

٨٤٧ ـ والربيع بن أنس =

۸٤۸ ـ وإسماعيل بن أبي خالد، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٨٤٩ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿فَكَلَا تَجَعَــُلُوا لِيَهِ أَنــَدَادًا﴾، أى: عَدْلًا<sup>(٣)</sup> . (١٨٨/١)

٨٥٠ ـ عن عكرمة ـ من طريق شَبِيْبٍ ـ ﴿فَكَلاَ جَمْعَـلُواْ بِنَهِ أَنْـدَادًا﴾: أن تقولوا: لولا كلبُنا لَدَخل علينا اللصّ الدارَ، لولا كلبنا في الدار. ونحو هذا<sup>(١)</sup>. (ز)

٨٥١ عن قتادة، في قوله: ﴿أَندَادًا﴾، قال: شُركاء (٥٠). (١٨٦/١)

٨٥٢ \_ عن قنادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ لَكَ يَجْمَـلُوا لِيَهِ أَندَادًا ﴾، أي: عذلًا "). (١٨٨/١)

^^ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَكَلا بَعْمَـ لُواْ بِيَهِ أَندَادًا﴾، يقول: لا تجعلوا مع الله شركاء () . (ز)

٨٥٤ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قول الله:
﴿ فَكَلا جَمْعَ لُوا لِللهِ أَندَادًا﴾ ، قال: الأنداد: الآلهة التي جعلوها معه، وجعلوا لها مِثْلَ ما جعلوا له\(^\).

### ﴿وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ١

٨٥٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ قال: ﴿وَأَنْتُمْ تَمْلُـوُكِ﴾ أنَّه لا ربّ لكم يرزقكم غيره، وقد علمتم الذي يدعوكم إليه الرسولُ من

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٢/١. (٢) علَّقه ابن أبي حاتم ٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سفيان الثوري ص٤٢، وابن جرير ١/ ٣٩١. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٩٣١. (٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٩٩١/. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٢/٠.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٣٩١.

توحيده هو الحقُّ لا يُشَكُّ فيه (١). (ز)

٨٥٦ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نجيح، وغيره \_ في قوله: ﴿وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾،
 قال: تعلمون أنَّه إله واحد في التوراة والإنجيل، لا نِدَّ له (١١١٤). (١٨٨/١)

٨٥٧ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَأَتُكُمْ تَمْلَمُونَ﴾، قال: أنَّ الله خلقكم، وخلق السموات والأرض<sup>(٣)</sup>. (١٨٨١)

٨٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنتُمْ تَمْلَتُونَ﴾ أنَّ هذا الذي ذَكَرَ كُلَّه من صنعه؛
 فكيف تعبدون غيره؟ (١٠٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٨٥٩ ـ عن ابن عباس، قال: قال رجل للنبي ﷺ: ما شاء الله وشئت. فقال:
 «جعلتنی لله نِدًا، بل: ما شاء الله وحده (٥٠). (١٨٦/١)

﴿١٤ وجَّه ابنُ جوير (١/ ٣٩٤) قولَ مجاهد، فقال: ﴿وأحسب أنَّ الذي دعا مجاهدًا إلى هذا التأويل، وإضافة ذلك إلى أنه خطاب الأهل التوراة والإنجيل دون غيرهم؛ الظنَّ منه بالعرب أنها لم تكن تعلم أنَّ الله خالقها ورازقها، بجحودها وحدانية ربها، وإشراكها معه في العبادة غيره، وإن ذلك لَقَوْلٌ».

ئم انتقده (٣٩٤/١) بقوله: «ولكن الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ قد أخبر في كتابه عنها أنها كانت تُقِرُّ بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك فيها، فقال \_ جَلَّ ثناؤه \_: بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك فيها، فقال \_ جَلَّ ثناؤه \_: ﴿وَكَنِ سَأَلَتُهُم مِّنَ خَلَقَهُم يَقُولُنَّ اللَّهُمُ وَالزَّخِينِ (٨٥) وقال: ﴿قُلْ مَن يَرَزُقُكُم مِنَ اللَّمَيْ وَالزَّخِينِ أَلْكُنَ مِنَ النَّيِّتِ وَيُغْرِجُ النَّيِّتَ وَمُثْرِجُ النَّيِّ وَمَنْ النَّيِّتِ وَيُغْرِجُ النَّيِّتَ وَمُثْرِجُ النَّيِّتَ وَمُثْرِكُ النَّيِّ وَمَن يُبَرِّ الأَثَرِ المَّارِق اللَّهُ وَالنَّالِ اللَّمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٢/٣٦ ـ، وابن جرير ٣٩٣/١، وابن أبي حاتم ٢٠/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه سفيان الثوري ص٤٦، وابن جرير ٣٩٣/١ - ٣٩٤، وابن أبي حاتم ٦٢/١. وعزاه السيوطي إلىوكيم، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٣٩٤، وابن أبي حاتم ٦٢/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>۵) أخرجه أحمد ٣/ ٣٣٩ (١٨٣٩)، ٣/ ٣٦١ (١٩٦٤)، ١٩٤٤ (١٢٥١)، ٥/ ٢٩٧ (٣٢٤٧)، وابن ماجه ٣/ ٢٥٢ (٢١١٧).

قال البوصيري في مصباح الزجاجة ١٣٦/٢: •هذا إسناد فيه الأجلح بن عبد الله، مُخْتَلَفُ فيه، ضَعَّفه أحمد وأبو حاتم والنسائي وأبو داود وابن سعد، ووقَّقه ابن معين والعجلي ويعقوب بن سفيان، وباقي رجال =

٨٦٠ عن عَوْن بن عبد الله (١٠)، قال: خرج النبي 繼 ذات ليلة من المدينة، فسمع مُنادِيًا يُنادِي للصلاة، فقال: الله أكبر، الله أكبر، فقال رسول الله 繼: (على الفطرة). (قال: أشهد أن لا إله إلا الله. فقال: ﴿خَلَع الأَنْدَادَا (٢٠). (١٨٦١)

A71 \_ عن قُتَيْلة بنت صَيْفِيِّ، قالت: جاء حَبْرٌ من الأُحْبار إلى النبي ﷺ، فقال: يا محمد، نِغْمَ القومُ أنتم، لولا أنكم تشركون. قال: ووكيف؟، قال: يقول أحدكم: لا، والكعبة. فقال النبي ﷺ: وإنَّه قد قال: فمن حلف فلْيُحْلِف برب الكعبة. فقال: يا محمد، نِغْمَ القومُ أنتم، لولا أنكم تجعلون لله أندادًا. قال: ووكيف ذلك؟، قال: يقول أحدكم: ما شاء الله وشئت. فقال النبي ﷺ للحَبْر: وإنه قد قال، فمن قال منكم فليقل: ما شاء ثم شئت، (١٨٧/١)

# ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبٍّ مِّمَّا زَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾

#### 🌞 نزول الآية:

٨٩٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: قالت اليهود \_ منهم رِفَاعة بن زيد، وزيد بن عمرو \_: ما يُشْبِه هذا الكلامُ الوحيَ، وإنَّا لفي شَكُ منه. فأنزل الله ﷺ: ﴿وَلِن

الإسناد ثقات. ورواه النسائي في عمل اليوم والليلة عن علي بن خَشْرَم، عن عيسى بن يونس به، ورواه الإمام أحمد في مسنده من حديث ابن عباس أيضًا، ورواه أبو بكر ابن أبي شيبة في مسنده عن علي بن مسهر، عن الأجلح به، إلا أنه قال: جعلتني لله عِذلًا، بل: ما شاء الله. وله شاهد من حديث قتيلة، رواه الثلاثة، وقال الألباني في الصحيحة ٢٦١/١ (٣٦): «الإسناد حسن».

<sup>(</sup>١) كذا في كتاب الصلاة لأبي نعيم الفضل بن دكين ص ١٥٧، وفي بقية مصادر التخريج: عون بن أبي ححقة عن أبه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار ١٠/ ١٠٤ (٤٢٣٥)، والطبراني في الدعاء (٤٧٧)، وفي الكبير ٢٢/ ١٠٩ (٤٧٤). وعزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

وليس في المصادر المذكورة، قوله تعقيبًا على قول المؤذن: (الله أكبر): "على الفطرة"، وقد ورد في أحاديث أخرى رواها الإمام أحمد؛ فيظهر أن السيوطي قد خلط بين حديث عون وهذه الأحاديث إلا أن يكون الحديث هكذا في كتاب ابن أبي حاتم؛ لأن السيوطي عزاه إليه، وليس في المطبوع منه. وقال الهيثمي في المجمم ٢٥-٣٣ (١٨٩٣): فرجاله ثقات".

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٤٣/٤٥ (٢٧٠٩٣).

قال الألباني في الصحيحة ٣/ ١٥٤ (١٦٦٦): «إسناد رجاله ثقات، إلا أن المسعودي ـ وهو عبد الرحمن بن عبد الله بن عتبة بن مسعود ـ كان اختلط» وذكر أن المسعودي قد توبع؛ تابعه مسعر بن كدام. وذكر محققو مسند أحمد أن الراوي عن المسعودي، وهو يحيى بن سعيد القطان، قد حمل عنه قبل الاختلاط.

## كُنتُمْ فِي رَبِّ﴾ الآية (١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٨٦٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَّا زَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾، أي: في شكِّ مِمَّا جاءكم به (٢٠). (ز)

**٨٦٤** ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحوه<sup>(٣)</sup>. (ز)

٨٧٤ عن الربيح بن الس - من طريق ابي جمعر - ، صود ، ، ر.
 ٨٦٥ عن الحسن البصري - من طريق عَبَّاد بن منصور - في قوله: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّيكِ ، قال: هذا قول الله لِمَن شكَّ من الكفار في ما جاء به محمد ﷺ<sup>(2)</sup>. (١٨٩/١)
 ٨٦٦ عن قتادة، في قوله: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّيكِ ، قال: في شَكَّ (٥)

٨٦٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّهِ يعني: في شَكِّ ﴿ وَمَا نَزَلْنَاهُ مَن القرآن ﴿ عَنِي عَبْدِنَا ﴾ يعني: محمدًا ﷺ (1) . (ز)

## ﴿ فَأَثُوا بِسُورَةِ مِن مِثْلِهِ ﴾

٨٦٨ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿فَأَلُوا بِسُورَةِ مِن مِشْلِهِ،﴾، قال: مِثْل القرآن<sup>(٧)</sup>. (١٨٩/١)

٨٦٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ في قوله: ﴿ فَأَنْوَا بِسُورَةٍ مِن مَثْلِهِ. ﴾ قال: فلا يستطيعون ـ والله ـ أن يأتوا بسورة من مثله، ولو حَرَصُوا (٨٠٠). (ز)
 ٨٧٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ مَنَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن مَثْلِ هذا القرآن حَقًا وصِدْقًا لا باطل فيه ولا كَذِب (١٩٩١). (١٨٩/١)

٣ بَيَّن ابنُ جرير (١/٣٩٧) معنى قول مجاهد وقتادة، فقال: (فمعنى قول مجاهد وقتادة ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٣/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٣/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٦٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٧/٣٩٧، وابن أبي حاتم ١/٦٣. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩/١ (٢٣٩).

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جُرير ١/٣٩٦، وابن أبي حاتم ١/٦٣، كما أخرجه عبد الرزاق ١/٤٠ مختصرًا من طريق =

AV1 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةِ ﴾ مِن الله مِثْلِه، يعني: مثل هذا القرآن(١٩٤٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

## ﴿وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ ﴾

٨٧٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَأَدْعُواْ

==اللَّذَيْن ذكرنا عنهما: أن الله \_ جَلَّ ذِكْرُه \_ قال لِمَنْ حاجَّه في نبيه محمد ﷺ من الكفار: فَأْتُوا بسورة من مثل هذا القرآن من كلامكم أيتها العرب، كما أتى به محمد بلغاتكم، ومعانى مَنطِقِكم،

١٤ ذكر ابنُ جرير (١٩٧/١ ـ ٣٩٧) اختلاف المفسرين في عود الضمير في قوله تعالى: 
﴿ إِنْ مِثْلِهِ هِ عَالِد على القرآن، أو عائد على الرسول ﴿ وَ عَلَد على الرسول ﴿ وَ التَّاوِيلِ اللّهِ عَلَم رَجِّع مستندًا إلى 
دلالة القرآن، والدلالة المقلية عود الضمير على القرآن بقوله: "والتأويل الذي قاله مجاهد 
وقتادة هو التأويل الصحيح؛ لأن الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ قال في سورة أخرى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَنْمَنَكُ 
مُنْ كَأْتُوا بِسُورَةٍ يَتْلِيهِ لِيونس: ١٦٨، ومعلومٌ أن السورة ليست لمحمد بنظير ولا شبيه، 
فيجوز أن يقال: فأتوا بسورة مثل محمد».

ورجَّحه ابن كثير (١/ ٣١٤) مستندًا إلى أحوال النزول، ودلالة العقل، فقال بعد حكاية القول بعد على القرآن: «وقال بعضهم: من مِثْل محمد ﷺ، يعني: من رَجُلٌ أُمِّيٍّ مِثْلِه، والصحيح الأول؛ لأنَّ التَّحدُدي عامٌ لهم كلهم، مع أنهم أفصح الأمم، وقد تَحدَّاهم بهذا في مكة والمدينة مرات عديدة، مع شدة عداوتهم له وبغضهم لدينه، ومع هذا عجزوا عن ذلك.

وَدَادُ ابْنُ عُطِيةً (١٤٧/١) عن طائفةً: أن «الضمير في ﴿مُثْلِدِي﴾ عائد على الكتب القديمة: التوراة، والإنجيل، والزبور».

<sup>=</sup> مَعْمَر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٦/ ١٨٢ (٤٩٨١)، ومسلم ١/١٣٤ (١٥٢).

شُهَدَآءَكُم﴾، قال: أعوانكم على ما أنتم عليه (١٩٠/١).

٨٧٤ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَأَدْعُواْ شُهَدَآءَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾، قال: ناس يشهدون لكم إذا أتَيْتُم بها أنها مِثْلُه (٢٠٠٠). (١٨٩/١)

٨٧٥ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَارِيّ ـ من طريق السُّدّيّ ـ ﴿وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾، يعنى: شركاءَكم<sup>(٣)</sup>. (ز)

۸۷٦ \_ قال محمد بن كعب القُرَظيّ: ناسًا يشهدون لكم (٤). (ز)

٨٧٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُم ﴾ يقول: واستعينوا بالآلهة التي تعبدون ﴿مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ﴾ بأنَّ محمدًا ﷺ يقول من تِلْقاء نفسه (١١٠٠. (ز)

🗈 رجَّح ابنُ جرير (١/ ٤٠٠ ـ ٤٠١) قولَ ابن عباس أنَّ المراد بالشهداء: الأعوان، فقال: «وأما الشهداء فإنها جمعُ شهيد، والشهيد يسمى به الشاهدُ على الشيء لغيره بما يُحَقِّن دَعواه، وقد يُسَمَّى به المُشَاهِدُ للشيء، فإذا كانت الشهداء محتملةً أن تكون جمع الشهيد الذي هو مُنصَرِفٌ للمَعْنَيَيْنِ اللَّذَيْنِ وَصَفْتُ؛ فأَوْلَى وَجْهَيْه بتأويل الآية ما قاله ابن عباس، وهو أن يكون معناه: واستنصروا على أن تأتوا بسورة من مثله أعوانَكم وشهداءَكم الذين يشاهدونكم ويعاونونكم على تكذيبكم الله ورسوله، ويُظاهِرُونكم على كفركم ونفاقكم، ... هل تقدرون على أن تأتوا بسورة من مثله، فيقدر محمدٌ على أن يأتي بجميعه من قِبَل نفسه

وقال ابنُ تيمية (١/٦٧٦): ﴿ والصوابُ: أن شهداءهم الذين يشهدون لهم ؛ كما ذكر ابن إسحاق بإسناده المعروف عن ابن عباس، قال: ﴿شُهَدَآءَكُمْ﴾: من استطعتم من أعوانكم على ما أنتم عليه.

🖪 نقل ابن عطية (١/١٤٧، ١٤٨) في معنى: ﴿إِن كُنتُدْ صَدِوْقِيَ﴾ قولين آخرين: الأول: «أي: فيما قلتم من الريب». والثاني: «فيما قلتم من أنكم تقدرون على المعارضة». وعلَّق عليه بقوله: ﴿ويؤيد هذا القول أنه قد حكي عنهم في آية أخرى ﴿لَوْ نَشَاهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذَأُ ﴾ [الأنفال: ٣١]».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١ ـ، وابن جرير ٣٩٩/١، وابن أبي حاتم ٦٣/١. (٢) تفسير مجاهد ص١٩٨، وأخرجه ابن جرير ٣٩٩/١ ـ ٤٠٠، وابن أبي حاتم ٦٤/١ إلى قوله: لكم.

وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١٦٨/١.

٨٧٨ ـ عن ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ: ﴿ شُهَدَآءَكُم ﴾ عليها إذا أَتَيْتُم بها أَنه مُ مِنْ الكفار فيما جاء به أنها مِثْلُه ؛ مِثْلُ القرآن. وذلك قول الله لِمَن شَكَّ مِن الكفار فيما جاء به محمد ﷺ (١٧٤٠ . (ز)

## ﴿ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا ﴾

AV4 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾، قال: قد تَبَيَّن لكم الحق<sup>(۲)</sup>. (۱/۱۹۰)

٨٨٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد بن أبي عَرُوبَة ـ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْمَلُوا وَلَن تَفْمَلُوا ﴾ ،
 يقول: لن تَقْدِرُوا على ذلك، ولن تُطِيقوه (٣٠) . (١١٠/١١)

AA1 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِن لَمْ تَقْمَلُوا وَلَن تَقْمَلُوا ﴾ يعني: تجيئوا به. فيها تقديم، تقديمها: ولن تفعلوا ذلك، فإن تفعلوا فأتوا بسورة من مِثْل هذا القرآن. فلم يُجِيئُوه، وسكتوا، يقول الله سبحانه: ﴿ وَأَنْقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلِحَارَةُ ﴾ (3). (ز)

آلاً انتقد ابنُ جرير (٢٠١/١) قولَ مجاهد وابنَ جريج، مُسْنَيْدًا إلى دلالة القرآن، والدلالة العقلية، فقال: فأمّا ما قاله مجاهد وابن جريج فلا وجه له؛ لأن القوم كانوا على عهد رسول الله أصنافًا ثلاثة: أهل إيمان، وأهل كفر، وأهل نفاق بين ذلك. فأهل الإيمان كانوا بلله وبرسوله مؤمنين، فكان من المُمّال أن يَدَّعِي الكفار أن لهم شهداء من المؤمنين، فأمّا أهل النفاق والكفر فلا شكَّ أنهم لو دُعُوا إلى تحقيق الباطل وإبطال الحق لسارعوا إليه مع كفرهم، فمن أيِّ الفريقين كانت تكون شهداؤهم لو ادَّعُوا أنهم قد أتوا بسورة من مثل القرآن؟ ولكن ذلك كما قال الله: ﴿ قُلْ أَيْنِ آجَمَّمَتِ آلاِسُ وَالْمِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِهِ مَكَا اللهُ يَعْنِ فَهِ الإسراء: ١٨٨٤.

وانتَقَدُ قُولُ مجاهد أيضًا ابنُ عَطية (١/١٤٧)، ولم يذكر لذلك مُسْتَنَدًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٣/١ ـ، وابن جرير ١/٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢٠١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن أبي حاتم ٦٤/١ من طريق سعيد بن بشير بلفظ: فإن لم تطبقوه ولن تطبقوه.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٣/١.

### ﴿فَأَتَّقُوا ٱلنَّارَ﴾

۸۸۲ ـ عن أبي ليلى، قال: صَلَّيْتُ إلى جنب النبي ﷺ، فمَرَّ بآية [عذاب]، فقال: «أعوذ بالله من النار، وَيْلُ لأهل النار، (١٩٠/١)

٨٨٣ ـ عن النعمان بن بشير، قال: سمعتُ النبي ﷺ وهو على المنبر يقول: «أنذركم النار، أنذركم النار». حَتَّى سقط أحد عِطْفَيْ رِدائه على مَنكِبَيّه (٢٠). (١٩٠١) ٨٨٤ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق الشَّعْبِيّ ـ قال: «إذا مَرَّ أحدُكم في الصلاة بنِّحْرِ النار فلْيَسْتَمِذُ بالله من النار، وإذا مَرَّ أحدكم بذِكْرِ الجنة فلْيَسْأَل الله الجنة (٣٠). (١٩٠١)

## ﴿ الَّذِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٨٨٥ ـ عن مجاهد ـ من طريق طلحة ـ أنّه كان يقرأ كُلَّ شيء في القرآن: (وُقُودُهَا)
 برفع الواو الأولى، إلا التي في ﴿وَالسَّمَهُ ذَاتِ ٱلْبُرْيَجِ»: ﴿النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُومُ﴾ [البروج: ٥]
 بنصب الواو (١٩١٨٠).

ه ذكر ابنُ عطية (١٤٨/١ ـ ١٤٩) أن قراءة ﴿وَقُودُهَا﴾ ـ بفتح الواو ـ المراد بها: الحطب، ـ وبالضم ـ المراد بها: المصدر. ثم نقل عن ابن جني قوله: «من قرأ بضم الواو ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۳۱/ ٤٠١ (١٩٠٥٥)، وأبو داود ٢/١٥٩ (٨٨١)، وابن ماجه ٣٧٣/٢ (١٣٥٢).

نقل العظيم أبادي في عون المعبود ٩٦/٣ (٨٨١) عن المنظري قوله: "وفي إسناده محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي، وهو ضعيف الحديث". وقال الألباني في ضعيف أبي داود ١/ ٣٤٠ (١٥٤): «إسناده ضعيف».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٧/ ٥ (٣٤١٣٦) واللفظ له، وأحمد ٣٤٩/٣٠ (٣٤٩٣٩) بلفظ:
 «أنذرتكم النار، أنذرتكم النار». حتى لو كان رجل كان في أقصى السوق سمعه، وسمع أهل السوق صوته،
 وهو على المنبر، وابن حبان ٢/ ٤١١ (١٤٤)، ٢/ ٤٤١) (٦٦٧) بنحوه.

قال الهيشمي في المجمع ٢/١٨٨ (٣١٤٤): الرجاله رجال الصحيح،

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شبية ٢١١/٢.
 (٤) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

و(وُقُونُهُمًا) بضم الواو قراءة شاذة، تروى أيضًا عن طلحة بن مصرف، وعيسى الهمداني، والحسن بخلاف. انظر: مختصر ابن خالويه ص11، والمحتسب 1،77.

ويوني التفييد المالخ

#### 🌞 تفسير الآية:

٨٨٦ \_ عن أنس، قال: تلا رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿ وَقُودُهُمَا النّاسُ وَلَلْمِ جَارَةُ ﴾ ، فقال: ﴿ أُوقِد عليها ألف عام حتى احْمَرَّت، وألف عام حتى البُيْطَت، وألف عام حتى السُودَّت، فهي سوداء مظلمة، لا يُطفَّنا لهيُهاه (١١) . (١٩٢/١)

٨٨٧ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق عمرو بن ميمون ـ قال: إنَّ الحجارة التي ذكرها الله في القرآن في قوله: ﴿وَقُودُهُمَا ٱلنَّاسُ وَلَفِجَارَةٌ ﴾؛ حجارةٌ من كِبْرِيت، خلقها الله عنده كيف شاء (١٩١/١). (١٩١/١)

٨٨٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (ز)

٨٨٩ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ في الآية: هي حجارة في النار من كِبْرِيت أسود، يُعَذَّبون به مع النار (١٩١/١).

٨٩٠ \_ عن عمرو بن ميمون، قال: هي حجارة من كِبْرِيت، خلقها الله يوم خلق

== فهو على حذف مضاف، تقديره: ذو وقودها؛ لأن الوُقود ـ بالضم ـ مصدر، وليس بالناس، وقد جاء عنهم الوَقود ـ بالفتح ـ في المصدر، ومثله: ولعت به وَلوعًا ـ بفتح الواو ـ، وكله شاذ، والباب هو الضم».

آ٩٤ علَّق ابن عطية (١٤٩/١) على قول ابن مسعود بأنها حجارة الكبريت، بقوله: وخُصَّت بذلك لأنها تزيد على جميع الأحجار بخمسة أنواع من العذاب: سرعة الاتقاد، ونتن الرائحة، وكثرة الدخان، وشدة الالتصاق بالأبدان، وقوة حرها إذا حميت.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ١٩٠/٤ ـ، والبيهقي في الشعب ٢٣٤/٢ (٧٧٨). وعزاه ابن كثير في تفسيره ١٩٠/٤.

قال ابن رجب في التخويف من النار، ص٩١: «الكديمي؛ ليس بحجة». والكديمي أحد رواته. وقال الألباني في السلسلة الضعيفة ٣/ ٤٧١ أثناء الكلام على الحديث ذي الرقم (١٣٠٥): «حديث أنس ضعيف الإسنادة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٤٠/١، ومَنَّاد في كتاب الزهد (٢٦٣)، وابن أبي الدنيا في صفة النار \_ موسوعة الإمام ابن أبي حاتم ١٩٤١، والطبراني (٢٩٠٦)، الإمام ابن أبي حاتم ١٩٤١، والطبراني (٢٩٠٦)، والعاراني (٩٠٢١) والحاكم ٢٤٤١، والبيهقي (٥٥٣). وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٤٠٤. وفي تفسير سفيان الثوري ص٤٢ عن ابن مسعود قال: كبريت أحمر.

السموات والأرض في السماء الدنيا، فأعَدُّها للكافرين (١). (١٩٢/١)

٨٩١ - عن مجاهد - من طريق ابن أبي نَجِيح - ﴿ فَأَتَمُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْمَارَةُ ﴾ قال: حجارة أنتُنُ من الجِيفة، من كِبْريت (٢٠). (ز)

٨٩٢ ـ عن أبي جعفر محمد بن علي، قال: حجارة من كِبُريت (٣). (ز)

٨٩٣ ـ عن عمرو بن دينار ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿ فَالَّتُمُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْمِهَا وَالنَّاسُ وَلَلْمِهَا النَّاسُ وَلَلْمِهَا النَّاسُ وَلَلْمِهَا النَّاسُ وَلَلْمِهَا النَّاسُ وَلَلْمِهَا النَّاسُ وَلَا الْمَعْالُمُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

^ • من إسماعيل السُّدِّيّ - من طريق أسباط - ﴿فَأَتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلِيَّارَةُ ﴾ ، قال: فأمَّا الحجارة فهي حجارةٌ في النار من كِبْرِيت أسود، يُعَذَّبُون به مع النار (°). (ز)

٨٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَتَعُوا النّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَلَغِمَارَةُ ﴾، وتلك الحجارة تحت الأرض الثانية، مِثلُ الكِبْرِيت، تُجْعَل في أعناقهم، إذا اشتعلت فيها النار احترقت عامَّة اليوم، فكان وَهَجُهَا على وجوههم، وذلك قوله سبحانه: ﴿أَفَنَن يَنْتِي بِوَجْهِهِ سُوّةَ ٱلْفَلَابِ عني: شدة العذاب ﴿يَوْمَ ٱلْقِنَكَةُ ﴾ [الزم: ٢٤](١٠). (ز)

٨٩٦ - عن ابن جُرَيْج - من طريق حجاج - في قوله: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَلَلْمِكَارَةً ﴾،
 قال: حجارة من كَبْرِيت أسود في النار(٧). (ز)

(۱۱۷) ما وود عن السعف من أن السراد بالعجارة. عجارة العبريت.
 وعلَّل أبنُ جرير ذلك بأنها «أشد الحجارة فيما بلغنا حرًّا إذا أحميّت».

وقال ابن عطية: «تُحصَّت بذلك لأنها تزيد على جميع الأحجار بخمسة أنواع من العذاب: سرعة ==

آرجَّح ابنُ جرير (٤٠٣/١ ـ ٤٠٤)، وابنُ عطية (١٤٩/١)، وابنُ كثير (٣١٦/١ ـ
 ٣١٧) ما ورد عن السلف من أن المراد بالحجارة: حجارة الكبريت.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وهو عنده ٤٠٣/١ من قول ابن مسعود من طريق عمرو بن ميمون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٦٤. (٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١/٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٤٠٤، وابن أبي حاتم ١٥/١.

 <sup>(</sup>٤) اخرجه ابن جرير ۲۰۲۱، وابن ابي حاسم ۲۰۷۱.
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۹٤/۱.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٤٠٤.

<sup>(</sup>٨) تفسير سفيان الثوري ص٤٢. ومما تجدر الإشارة إليه ما ورد في المطبوع من تفسير الثعلبي (ت: أبي محمد ابن عاشور) ١٦٩/١: •وقال حفص بن المعلى: أراد بها الأصنام؛ لأن أكثر أصنامهم كانت معمولة =

#### أثار متعلقة بالآية:

٨٩٨ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «أُوقِد على النار ألف سنة حتى احْمَرَّت، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتى الْبَيْضَّت، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتى الْبَيْضَّت، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتى الْبَيْضَّت، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتى الْبَيْضَت، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتى الْبُودَّت، فهي سوداء مظلمة)(١). (١٩٢/١)

٨٩٩ \_ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله على قال: «نار بني آدم التي تُوقِلون جزءٌ من سبمين جزءً الله عن المجاهة عنها المجاهة عليها بتسعة وستين جزءًا، كلهن مثل حَرَّها (٢٠/١٠).

٩٠٠ عن أبي هريرة، قال: أتَرَونها حمراء مثلَ ناركم هذه التي توقدون؟! إنها لأَشَدُّ سوادًا من القارِ<sup>(٣)</sup>. (١٩٣/١)

٩٠١ \_ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ نارِكِم هِلْهِ جَزَّ مِن سبعين جزَّاً من نار جهنم، ولولا أنها أُطْفِئت بالماء مَرَّتَيْن ما انتَفَعْتُم بها، وإنَّها لتَدْعُو اللهُ أَلَّا يُعينَما فيها نَنَهُ ( ١٩٣/١ )

## ﴿أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ ﴿

٩٠٢ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق عمرو بن ميمون \_ في قوله: ﴿وَقُودُهُمَا

==الاتِّقاد، ونَنَن الرائحة، وكثرة الدُّخَان، وشِدَّة الالتصاق بالأبدان، وقوة حرها إذا حَمِيَت».

من الحجر، ولم نجد هذا الاسم في كتب التفسير والتراجم، وبعد صدور طبعة دار التفسير تبيَّن أنه ناتج
 عن تصحيف عبارة: • وقال بعض أهل المعانى؛!

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ٤/ ٥٤٥ (٢٧٧٣)، وابنَ ماجه ٥/ ٣٧٢ (٤٣٢٠).

قال الترمذي: •حديث أبي هريرة في هذا موقوف أصح، ولا أعلم أحدًا رفعه غير يحيى بن أبي بكير عن شريك. وقال الألباني في الضعيفة ٤٧٠/٣ (١٣٠٥): •ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ١٢١/٤ (٣٢٦٥)، ومسلم ٤/ ٢١٨٤ (٣٨٤٣) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطإ ٩٩٤/٢، والبيهقي في البعث (٥٥١)، وهو مرفوع عند البيهقي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجَّه ٥/ ٣٧٠ (٤٣١٨)، والحاكم ٤/ ٦٣٥ (٨٧٥٣).

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخرِّجاه بهذه السياقة، وقال الذهبي في التلخيص: "حسن واوه، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة ٤/ ٢٦١: "نفيع ضَغَفه ابن معين، وأبو حاتم، وأبو رُزْعَة، وأبو رُزْعَة، وأبو رُزْعَة، والبو رُزْعَة، والمُخاري، والترمذي، والنساني، وابن حِبَّان، وغيرهم، وقال العقبلي: كان ممن يغلو في الرفض، ... وقال العبلي في الضعيفة ١٩١/٨ الرفض، ... وقال الألباني في الضعيفة ١٩١/٨) وخررة، وقال الألباني في الضعيفة ١٩١/٨)

اَلنَّاسُ وَاَلْحِبَارَةُ ﴾، قال: هي حجارة من كِبْرِيت، خلقها الله يوم خلق السموات والأرض، في السماء الدنيا، يُعِدُّها للكافرين (١٠/١٠)

٩٠٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ أُمِدَتُ لِلْكَفِرِنَ ﴾ أي: لِمَن كان على مثل ما أنتم عليه من الكفر (١١٥/١).

٩٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ أُوَدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بالتوحيد، يُخَوِّفهم الله هذا، فلم يخافوا، فقالوا مِن تكذيبهم: هذه النار وقودها الناس، فما بال الحجارة؟ ("). (ز)

﴿وَيَشِي اَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّنلِخَتِ أَنَّ لَمَّمْ جَنَّتٍ تَجْدِى مِن تَحْيِهَا الْأَنْهَـُنْ كُلَمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةِ رِزْقًا قَالُواْ هَنَذَا الَّذِى رُزِقْنَا مِن مَّنْلُ وَأَنُواْ بِهِـ مُتَشَيْهَا ۖ وَلَهُمْ فِيهَا خَدِلُونَ ۞

#### 🇱 نزول الآية:

٩٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ أَعِنَتْ لِلْكَفِينِ ﴾ بالتوحيد، يُخَوِّفهم الله ﷺ ،
 فلم يخافوا، .... فَرَقَّ المؤمنون عند التخويف، فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَيَتِيْرِ ٱلَّذِينَ اَمَنُوا وَعَكِمُوا الْفَئَلِكَ إِنَّا اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيَّا اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

🏶 تفسير الآية:

### ﴿وَبَيْتِهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾

٩٠٦ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿وَيَثِيرِ ٱلَّذِيكَ

땐 لم يذكر ابنُ جرير (١/ ٤٠٥) سوى هذا القول.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٠٤/١. وأورده السيوطي منسوبًا إلى عمرو بن ميمون، وعزاه إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في تفسير ابن كثير ٩٠/١ \_، ومن طريقه ابن جرير ٤٠٥/١، وابن أبي حاتم ٢/٢٠، وهو في سيرة ابن هشام ٥٣٤/١ من قول ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٤.

مَامَنُولِهِ، يقول: بَشِّرهم بالنصر في الدنيا، والجنةِ في الآخرة(١). (ز)

#### ﴿وَعَكِمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ﴾

**٩٠٧** \_ عن معاذ [بن جبل]، قال: العمل الصالح الذي فيه أربعة أشياء: العلم، والنية، والصبر، والإخلاص<sup>(٢)</sup>. (ز)

٩٠٨ \_ عن عثمان بن عفان، قال: ﴿وَعَكِيلُوا الْهَنكِلِخَتِ۞، أي: أُخْلَصوا الأعمال (٣). (ز)

9.٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطاء \_ قال: الأعمال الصالحة: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩١٠ \_ قال عبد الله بن عباس: عملوا الصالحات فيما بينهم وبين ربُّهم (٥). (ز)

### ﴿أَنَّ لَمُمْ جَنَّتِ﴾

٩١١ \_ عن أنس، قال: أُصِيب حارثةُ يوم بدر، فجاءت أُمُّه، فقالت: يا رسول الله، قد علِمتَ منزلةً حارثة منِّي، فإن يكن في الجنة صبَرْتُ، وإن يكن غير ذلك تَرَى ما أَصنع؟ فقال: ﴿إِنها ليست بجنة واحدة، إنَّها جنان كثيرة، وإنَّه في الفردوس الأعلى، (٢٠/١)

٩١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَيْشِ ٱلَّذِينَ المَثُوا وَعَكِلُوا ٱلْعَكَلِكَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ . يعنى: البساتين (١٠) . (ز)

### ﴿ يَعْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُ

٩١٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء ـ في قوله: ﴿تَجْرِى مِن نَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُّكُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٧٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١٧٠/١، وتفسير البغوي ٧٣/١. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٦٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري ٢٠/٤ (٢٨٠٩)، ٥/٧٧ (٣٩٨٢)، ٨/١١٤ (٢٥٥٠)، ٨/١١٦ (٢٥٦٧).

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٤.

يعنى: تحتها الأنهار؛ تحت الشجر في البساتين<sup>(١)</sup>. (ز)

٩١٤ \_ عن أبي مالك غَزْوَان الغفاري، قوله: ﴿ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾، يعني: المساكن، تجري أسفلها أنهارُها (٢٠٢/١). (٢٠٢/١)

### أثار متعلقة بالآية:

٩١٥ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «أنهارُ الجنة تَفَجَّرُ من تحتِ جبالِ
 مِسْكِ (٣) . (٢٠٢/١)

٩١٦ عن ابن مسعود - من طريق مسروق - قال: إنَّ أنهار الجنة تَفَجُّرُ من جبلِ
 مِسْكِ<sup>(٤)</sup>. (۲۰۲/۱)

91٧ \_ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: (لعلكم تظنون أنَّ أنهار الجنة أُخْلُود في الأرض؟! لا والله، إنها لَسائِحة على وجه الأرض؛ حَافَتاه خيامُ اللؤلق، وطينها المِسْك الأَذْفَرُ؟ قال: (الذي لا خَلْط معه،(٥). (١/٥٠١)

٩١٨ ـ عن أبي موسى، عن النبي ﷺ، قال: ﴿إِنْ أَنْهَارُ الْجِنْةُ تَشْخُبُ (٦) من جنة

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۳۰۷۷/۹. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن حبَّان ٢٦/٦٦ (٧٤٠٨)، وابن أبي حاتم ١/٥٥ (٢٥٢).

وفي إسناده عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، مختلف فيه. ينظر: تهذيب التهذيب ٦/١٥٠ ــ ١٥١. وشيخه عطاء بن قرة لم يوثقه غير ابن حبان. ينظر: تهذيب التهذيب ٧/ ٢١٠ ــ ٢١١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٩٦/١٣، والبيهقي في البعث (٢٩٣). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، وأبي الشيخ ابن حَيَّان في التفسير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة ص٩٠ (٦٩)، وأبو نعيم في الحلية ٦٠٥/٦.

قال المنذري في الْترغيب والْترهيب ١٨/٤: «رواه ابن أبي الدنيا موقوفًا، ورواه غيره مرفوعًا، والموقوف أشبه بالصواب؛

<sup>(</sup>٦) تشخب: تتفجر وتستخرج. لسان العرب (شخب).

عَكَن في جَوْيَةٍ (١)، ثم تصدَّع بعدُ أنهارًا) (٢٠٦/١).

919 ـ عن مسروق ـ من طريق أبي عبيدة ـ قال: أنهار الجنة تجري في غير أخدود، ونخل الجنة نَضِيد من أصلها إلى فرعها، وثَمَرُها أمثال القِلال<sup>(٢٢)</sup>، كُلَّما نُزِعَت ثمرة عادت مكانها أخرى، والعُنقُود اثنا عشر ذِراعًا<sup>(١٤)[[[[]</sup>]. (٢٠٥/١)

٩٢٠ \_ عن أبي عبيلة [بن عبد الله بن مسعود] \_ من طريق عمرو بن مرة \_،
 بنحوه (°). (ز)

# ﴿ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةِ رِزْقًا قَالُوا هَنذَا ٱلَّذِي رُزِقُنَا مِن مِّبْلُ

٩٢١ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (٢٠٦/١)

انتَقَلَ ابنُ جرير (١٠/١) هذا الأثرَ الدالَّ على أن المراد من قوله تعالى: ﴿هَذَا اللَّهِ لَ اللَّهُ رُزِقْنَا مِن مَبْلُ ﴾ أي: من ثمار الجنة ، وذكر أن عِلَّة قائلي هذا القول: أنَّ ثمار الجنة كُلَّما نُزع منها شيء عاد مكانه آخر مثله.

ورجَّحه ابن القيم (١١١/١) في ظاهر كلابه، مستندًا إلى الدلالات العقلية، فقال: قوقال أخرون: هذا الذي رُزِقنا من قبل من ثمار الجنة من قبل هذا؛ لشدة مشابهة بعضه بعضًا في اللون والطعم، واحتج أصحاب هذا القول بحجج: إحداها: أن المشابهة التي بين ثمار الجنة بعضها لبعض أعظم من المشابهة التي بينها وبين ثمار الدنيا، ولشدة المشابهة قالوا: هذا هو. الحجة الثانية: ما حكاه ابن جرير عنهم أنَّ ثمار الجنة كلما نُزع منها شيء عاد مكانه آخر مئله. الحجة الثالثة: قوله: ﴿وَاثُوا مِهِ مُتَكَبِّها ﴾، وهذا كالتعليل والسبب الموجب لقولهم: ﴿ وَاثَنَا مِن مَبِّلُ ﴾. الحجة الرابعة: أنَّ من المعلوم أنه ليس كل ما في الجنة من الثمار قد رُزقُوه في الدنيا، وكثيرٌ من أهلها لا يعرفون ثمار الدنيا، ولا رأوهاه.

<sup>(</sup>١) الجَوْبة: المكان الوطيء السهل الأملس، والحُفْرَة الواسعة المستديرة. لسان العرب (جوب).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة ص٩٨ (٨٤)، وأبو نعيم في صفة الجنة ١٦٠ (٢١٤).
 وضعف الألباني في السلسلة الضعيفة ٧/ ٤٦٥ (٣٤٦٠) هذه الرواية.

<sup>(</sup>٣) القلال: جُمعُ قلة، وهي الحَبُ العظيم أو الإناء الكبير. لسان العرب (قلل).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن المبارك (١٤٨٩، ١٤٩٠ ـ زواند الحسين وابن صاعد)، وابن أبي شيبة ٩٧/١٣، وهناد
 (٣٢٠)، وابن جوير (٢٠٦١، والبهقي في البعث (٣٢٠). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/٤٠٨.

٩٢٢ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ ﴿قَالُواْ مَذَا الَّذِي مَالَكَ وأبي صالح \_ ﴿قَالُواْ مَذَا الَّذِي مَالُوا مِنْ مَبْلُ ﴾: أَتُوا بالثمرة في الجنة، فنظروا إليها، فقالوا: هذا الذي رزقنا من قبلُ في الدنيا(١١) المنافقة.

١٠٤ رجَّح ابنُ جرير (١/ ٤١٠ ـ ٤١٢ بتصرف) مستندًا إلى الدلالات العقلية قول ابن مسعود وابن عباس، وقول عكرمة: أنَّ المراد من قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن مِّبَلُّكُ، أي: في الدنيا، فقال: ﴿والذي بدل على صحته ظاهر الآية، ويُحَفِّن صحته؛ قولُ القائلين: إنَّ معنى ذلك: هذا الذي رُزِقنا من قبلُ في الدنيا، وذلك أنَّ الله ـ جل ثناؤه ـ قال: ﴿كُلِّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن تُمَرِّمَ رُزْقًا﴾، فأخبر ـ جلَّ ثناؤه ـ أن من قبل أهل الجنة كلما رزقوا من ثمر الجنة رزقًا أن يقولوا: هذا الذي رُزقنا من قبل، ولم يُخَصَّص بأن ذلك من قيلهم في بعض ذلك دون بعض، فإذ كان لا شك أن ذلك من قيلهم في أوله، كما هو من قيلهم في أوسطه وما يتلوه؛ فمعلوم أنه مُحَال أن يكون من قيلهم لأول رزق رُزِقوه من ثمار الجنة: هذا الذي رُزِقْنا من قبل هذا من ثمار الجنة! وكيف يجوز أن يقولوا لأول رزق رُزقُوه من ثمارها ولَمَّا يتقدمه عندهم غيره: هذا هو الذي رُزِقْنَاه من قبل؟ إلا أن ينسبهم ذو عَتَهِ وضلال إلى قيل الكذب الذي قد طَهَّرهم الله منه، أو يدفع دافع أن يكون ذلك من قيلهم لأول رزق رزقوه منها من ثمارها، فيدفع صحة ما أوجب الله صحته بقوله: ﴿كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن تُمَرِّم رِزْقًا ﴾ من غير نصب دلالة على أنه مَعْنِيٌّ به حال من أحوال دون حال». وذكر ابنُ القيم (١/١١٠ ـ ١١٢ بتصرف) ترجيحَ ابن جرير، ثم انتقده بقوله: اقلت: أصحاب القول الأول يَخُشُون هذا العامُّ بما عدا الرزق الأول؛ لدلالة العقل والسياق عليه، وليس هذا ببدُّع من طريقة القرآن، وأنت مضطر إلى تخصيصه، ولا بد بأنواع من التخصيصات، أحدها: أنَّ كثيرًا من ثمار الجنة \_ وهي التي لا نظير لها في الدنيا \_ لا يُقال فيها ذلك. الثاني: أن كثيرًا من أهلها لم يُرْزَقوا جميع ثمرات الدنيا التي لها نظير في الجنة. الثالث: أنه من المعلوم أنهم لا يستمرون على هذا القول أبد الآباد... والقرآن العظيم لم يقصد إلى هذا المعنى، ولا هو مما يعتني بهم من نعيمهم ولذتهم، وإنما هو كلام مبين خارج على المعتاد المفهوم من المخاطب. ومعناه: أنه يشبه بعضه بعضًا... [لا] يعرض له ما يعرض لثمار الدنيا عند تقادم الشجر وكِبرها من نُقْصَان حملها، وصِغَر ثمرها، وغير ذلك، بل أوله مثل آخره، وآخره مثل أوله، هو خيار كله، فهذا وجه قولهم، ولا يلزم مخالفة ما نَصُّه الله ﷺ، ولا نسبة أهل الجنة إلى الكذب بوجه، والذي يلزمهم من التخصيص يلزمك نظيره وأكثر منه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٠٨.

**٩٢٣ ـ عن إسماعيل السدي، مثله (١)** . (ز)

٩٢٤ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قالوا: ﴿ هَنَذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن مَبْلُ ﴾ ، يقولون: ما أشْبَهَه به. يقولُ: من كل صنف مِثْل (٢). (ز)

٩٢٥ \_ عن أبي عبيدة [بن عبد الله بن مسعود] \_ من طريق عمرو بن مُرَّة \_ قال: نخل المجنة نَضِيد، من أصلها إلى فرعها، وتُمَرُها مثل القِلال، كُلَّما نُزِعت منها ثَمَرَة عادت مكانها أخرى<sup>(٣)</sup>. (ز)

9۲۹ \_ عن عكرمة \_ من طريق الحَكَم بن أَبَان \_ في قوله: ﴿ هَٰذَا اللَّهِ كُرُوْقُنَا مِن أَبَان \_ في قوله: ﴿ هَٰذَا اللَّهِ كُرُوْقُنَا مِن أَبِّلُ ﴾، قال: قال قولهم: ﴿ وَمِن فَبِلْ ﴾ معناه: مثل الذي كان بالأمس<sup>(1)</sup>. (٢٠٨/١) عبر قتادة، نحو ذلكُ<sup>(٥)</sup>. (ز)

**٩٢٨ \_** عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك<sup>(٦)</sup>. (ز)

٩٢٩ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ هَنَذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن مَبْلُ ﴾، أي: في الدنا<sup>(۱)</sup>. (۲۰۷/۱)

٩٣٠ ـ عن علي بن زيد: ﴿كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن تَمَرَّرَ رِزْقًا ۚ قَالُوا هَلَاَ الَّذِي رُزِقْنَا مِن مَـُـلُّ﴾، يعني به: ما رُزِقوا به من فاكهة الدنيا قبلَ الجنة<sup>(۸)</sup>. (٢٠٦/)

== وقال ابنُ عطية (١/ ١٥٣): «وقال بعض المتأولين: المعنى: أنهم يرون الثَّمر فيُميَّزون أجناسه حين أشبّه منظره ما كان في الدنيا، فيقولون: ﴿هَنَدَا الَّذِي اُرْفَتَا مِن قَبْلُ ﴿ في الدنيا». ثم انتقده بقوله: «وقول ابن عباس الذي قبل هذا يَرُدُّ على هذا القول بعض الرد». وقول ابن عباس الذي أورده ابن عطية قبل هذا هو: «ليس في الجنة شيء مما في الدنيا سوى الأسماء، وأما الذوات فمتاينة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص١٩٨، وأخرجه ابن جرير ٤٠٨/١ ـ ٤٠٩ مختصرًا، وابن أبي حاتم ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٦٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٦/. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٩/١ ـ نحوه، وزاد: يعرفونه بأسمائه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٠٨، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٨٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٨) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

٩٣١ عن يحيى بن أبي كثير - من طريق الأوزَاعِيّ - قال: يُؤتَى أحدهم بالصَّحْفَةِ، فيأكل منها، ثم يُؤتى باخرى، فيقول: هذا الذي أتينا به من قبل. فيقول المَلك: كُلْ، فاللَّون واحد والطعم مختلف (١٠٤/١).

٩٣٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كُلما رُزِقُوا بِنها مِن ثَمَرَةٍ﴾: كُلما أُطْهِمُوا منها من الجنة من ثمرة ﴿زُزُقًا قَالُوا مَنَا اللَّذِي رُزِقَنا مِن قَبْلٌ﴾، وذلك أنَّ لهم في الجنة رزقهم فيها بُكْرَةً وعشيًّا، فإذا أُتُوا بالفاكهة في صِحافٌ الدُّنْ والياقوت في مِقدار بُكْرة الدُّنْيا، وأَتُوا بالفاكهة غيرها على مِقْدار عشاء الدُّنْيَا؛ فإذا نظروا إليه متشابة الألوان ﴿قَالُوا مَذَا اللَّهِ عَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْحُرْةَ (١٠). (ز)

**٩٣٣ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ** من طريق ابن وَهْب ـ: ﴿هَلَاَ الَّذِى رُوْقُنَا مِن قَبَلُ ﴾ في الدنيا<sup>٣٦)</sup>. (ز)

### ﴿وَأَتُوا بِهِ مُتَشَيِّهَا ﴾

٩٣٤ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِي، عن مُوَّة الهمداني \_ = (١٠٦/١)

٩٣٥ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح \_: ﴿وَأَتُواْ
 بِدِ مُتَشَرِّهُ آَلِهُ فِي اللَّوْن والمَرْأَى، وليس يُشبه الطَّعْمَ (٤). (ز)

977 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي ظَبْيَان \_ قال: ليس في الدنيا مِمَّا في الجنة شيء إلا الأسماء<sup>(ه)</sup>. (٢٠٧١)

٩٣٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿وَأَثُواْ بِهِ مُتَشَرِّهَا ﴾، قال: يُشْبِه بعضُه بعضًا، ويختلف في الطعم(٦٠). (ز)

انتَقَلَ ابنُ جرير (٢١٠/١) قول يحيى بن أبي كثير، مستندًا إلى مخالفته ظاهرَ القرآن،
 فقال: «وهذا التأويل مَذْهبٌ من تأويل الآية، غير أنه يَدْفَع صِحَّتَه ظاهرُ التلاوة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/٤١٠. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٤٠٩. (٤) أخرجه ابن جرير ١/٤١٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مُسَدِّد ـ كما في المطالب العالية (٥٠٠٣) ـ، وهنَّاد (٣، ٨)، وابن جرير ٤١٦/١، وابن أبي حاتم ٢٦/١، والبيهقي في البعث (٣٦٨). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٧.

**٩٣٨** \_ عن إسماعيل السدى \_ من طريق أسباط \_، نحوه (١). (ز)

٩٣٩ ـ عن مجاهد ـ من طريق شِبْل، عن ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَأَتُواْ بِهِـ مُتَنَبِهَا ﴾، قال: مُتَشَبِها في اللون، مُخْتَلِفًا في الطعم، مثلَ الخيار من القاء (١٠٨/١٠)

۹٤٠ \_ عن مجاهد =

**٩٤١** \_ ويحيى بن سعيد \_ من طريق التَّوْرِي، عن ابن أبي نَجِيح \_: ﴿مُتَشَيِّهُ ۖ ﴾، قالا: في اللَّوْن، والطعم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٩٤٢ \_ عن الضحاك بن مُزاحِم \_ من طريق قيس بن سليم العنبري \_ قال: بَيْنَا

الله والمنظر والاسم، والطعم مختلف، فقال: «وأولى هذه التأويلات العقلية أنَّ التشابه في الله و والمنظر والاسم، والطعم مختلف، فقال: «وأولى هذه التأويلات تأويل من قال: وأثوا به متشابها في اللون والمنظر، والطعم مختلف، لِمَا قَدَّمْنَا من العِلَّة في تأويل قوله: وحُسُلما رُوْقُوا مِنْهَا مِن العِلَّة في تأويل قوله: وحُسُلما رُوْقُوا مِنْهَا مِن تُمَرة من ثمارها رزقًا قالوا: هذا الذي رزقنا من قبل هذا في الدنيا، فاخبر الله - جل ثناؤه - عنهم أنهم قالوا ذلك، ومن أجل أنهم أثوا بما أثوا به من ذلك في الجنة متشابها، يعني بذلك: تَشابُه ما أثوا به في الجنة منه، والذي كانوا رزقوه في الدنيا، في اللون والمَرآة والمنظر، وإن اختلفا في الطعم والذوق، فتباينا، فلم يكن لشيء مما في الجنة من ذلك نظير في الدنيا. وقد دلَّلنَا على فساد قول من زعم أنَّ معنى قوله: ﴿قَالُوا وَتَلْكُ الدُلالة على فساد قول من زعم أنَّ معنى قوله: وقالوا وتلك الدلالة على فساد قول من خالف قولنا في تأويل وتلك الدلالة على فساد قول من خالف قولنا في تأويل وقله: ﴿وَالْوَا بِهِهُ مُتَنْبِهُا ﴾؛ لأن الله - جل ثناؤه - إنما أخبر عن المعنى الذي من أجله قال القول عن ذلك القول عن قبلة ﴾ القوله: ﴿وَالْوَا بِهِهُ مُتَنْبِهَا ﴾؛

وَتَعَقَّبُ ابِنُ القيم (١١٣/١) ترجيح ابن جرير بقوله: •قلت: هذا لا يدل على فساد قولهم، كما تقدم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٦٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/٤١٤. وعزاه السيوطي إلى وكبع، وعبد بن حميد. وفي تفسير مجاهد ص١٩٨ بلفظ: خيار أيضًا. كما أخرجه عبد الرزاق ١/١٦ مختصرًا من طريق الثوري، عن ابن أبي نجيح، ومن طريقه ابن جرير ١/٤١٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١/١٤، وابن جرير ١/٤١٥ من طريقه.

وَلَيُّ الله عَلَى فِي منزله إذ أتاه رسولٌ من الله عَلى، فقال للآذِن: اسْتَأْذِن لرسول الله عَلَى على وَلِيِّ الله، هذا رسولٌ من الله عَلى وَلِيِّ الله، هذا رسولٌ من الله عَلى، فيضع بين يديه تُحْفَقَ، فيقول: يا وَلِيَّ الله، إنَّ ربك يقرأ عليك السلام، ويأمرك أن تأكل من هذه. فيُشَبِّهه بطعام أُكِل آنِفًا، فيقول: إني أكلتُ من هذا الآن. فيقول: إنَّ ربك يأمرك أن تَأكُل منها، فيأكل منها، فيجدُ طعم كل ثمرة في الجنة، فذلك قوله تعالى: 
وَمُأْتُوا بِدِ مُتَشَبِها هِ (١). (ز)

٩٤٣ ـ عن عكرمة ـ من طريق الحَكم بن أَبَان ـ في قوله: ﴿وَأَتُوا بِهِ مُتَشَيْهَا ﴾، قال: يُشْبِهُ ثَمَرَ الدنيا، غير أنَّ ثمرَ الجنة أطيبُ (١). (ز)

٩٤٤ \_ عَن الحسن البصري \_ من طريق أبي عامر \_ في قوله: ﴿وَأَتُواْ بِهِ مُتَشْبِهَا ﴾، قال: ﴿يَالُواْ بِهِ مُتَشْبِها ﴾، قال: ﴿يَالُوا لِلهِ مُلَا رَذْلُ (٣) فيه، ألم تروا إلى ثمار الدنيا كيف تُرتَّلُون بعضه! (٤) . (٢٠٨/١)

9\$0 \_ عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَأَتُواْ بِهِه مُتَشَرِّهَا ﴾، قال: يُشْبِه ثمار الدنيا، غير أنَّ ثمر الجنة أطيب (٥٠٠/١٠)

٩٤٦ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_: ﴿ وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَنِهَا ﴾، أي: خِيَارًا كله، لا رَذْلَ فيه، وإنَّ ثمار الدنيا يُنتقى منها، ويُرذَل منها، وثمار الجنة خِيَارٌ كله، لا يُرذَل منه شيء (١٩٧٠٠).

آبن عطية (١/ ١٥٢) أثر قتادة وما في معناه بقوله: «كأنه يريد: مُتناسِبًا في أنَّ كل
 صنف هو أعلى جنسه، فهذا تشابه ماء.

ووجِّه ابنُ القيم (١/٢١١) بأن «المراد بالتشابه: التوافُّق، والتماثل».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة الجنة ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٣٦٠/٦ (٢٠٠) ـ. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٤١٥. وعلَّق ابن أبي حاتم ٦٧/١ نحوه.

<sup>(</sup>٣) رذل: دونٌ خسيس أو رديء. لسان العرب (رذل).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٣/١، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرج عبد الرزاق ١٠/١ نحوه مختصرًا من طريق مُعْمَر .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٤١/١، وابن جرير ٤١٥/١، وابن الأنباري في كتاب الأضداد ص٣٨٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٤١٣/١، وابن أبي حاتم ٦٧/١ من طريق سعيد بن بشير. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حمد.

وَفَيْنِ اللَّهُ اللَّ

٩٤٧ \_ قال محمد بن كعب =

**٩٤٨ ـ وعلي بن زيد: يُشْبِهُ ثَمَر الدنيا، غير أنَّها أطيب<sup>(١)</sup>. (ز)** 

989 عن يحيى بن أبي كثير - من طريق عامر بن يَسَاف - قال: عُشْب الجنة الرَّغْفَران، وكُثْبانها المِسك، ويطوف عليهم الوِلْدَان بالفواكه، فيأكلونها، ثم يُؤْتَوْن الرَّغْفَران، وكُثْبانها المِسك، ويطوف عليهم الوِلْدَان: كُلوا؛ بمثلها، فيقول لهم الولدان: كُلوا؛ فإنَّ اللون واحد، والطعم مختلف. وهو قول الله: ﴿وَأَثُواْ بِمِهِ مُتَشَنِها ﴾ (١٠٨/٠). (٢٠٨/١) عضه عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر - ﴿وَأَثُواْ بِمِهِ مُتَشَنِها ﴾ يُشْبِه بعضه بعضه، ويختلف الطعم "٠٠ (ز)

٩٥١ \_ قال [محمد بن السائب] الكلبي: يعني: مُتشابهًا في المنظر، مُخْتَلِفًا في المنظر، مُخْتَلِفًا في المعمر<sup>(٤)</sup>. (ز)

٩٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: فإذا أكلوا وجدوا طعمه غَيْر الَّذِي أَتُوا به بُكْرةً، فللك قوله سبحانه: ﴿وَأَتُوا بِهِ مُتَشَيّهُ ۗ ، يعني: يُشْبِه بعضه بعضًا فِي الألوان، مختلفًا في الطعم(٥٠). (ز)

٩٥٣ \_ عن ابن جُرَيْج \_ من طريق حَجَّاج \_ قال: ثَمَر الدنيا منه ما يُرْذَل، ومنه نَقَاوَةٌ كله، يشبه بعضه بعضًا في الطَّيب، ليس منه مَرْدُول<sup>(١)</sup>. (ز) قاوَةٌ، وثمرُ الجنة نَقَاوَةٌ كله، يشبه بعضه بعضًا في الطَّيب، ليس منه مَرْدُول<sup>(١)</sup>. (ز) ٩٥٤ \_ عن سفيان الثوري، قال: ﴿مُتَشَيْها ﴾، في لونه واحد، مختلف طعمه (٧). (ز) ٩٥٥ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿وَأَتُوا لِهِهِ مُتَشَيْها ﴾، قال: يعرفون أسماءه كما كانوا في الدنيا، التَّفاح بالتفاح، والرَّمان بالرمان، قالوا في الدنيا، ﴿وَأَتُوا بِهِ عَلَيْهَا لَهُ عَلَى الدنيا، ﴿وَأَتُوا بِهِ عَلَيْهِ عَلَى الدنيا، ﴿وَأَتُوا بِهِ عَلَى عَلَى عَرفونه، وليس هو مثله في الطعم (١٨٠٠). (ز)

الله نقل ابن عطية (١/ ١٥٢) أقوالًا أخرى في معنى الآية، وعلَّق على أحدها، فقال: ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/ ١٧١، وتفسير البغوي ١/ ٧٤ دون علي بن زيد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧/١١، وابن جرير ١٠/١١ بنحوه من طريق الأوزاعي، وتقدم أوله قريبًا .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٤١٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧/١.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٩/١ ـ.

 <sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٤١. (٦) أخرجه ابن جرير ١٣/١٤.
 (٧) تفسير سفيان الثوري ص٤٢. (٨) أخرجه ابن جرير ١٦٦١٤.

# ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَذَوَجٌ مُطَهَدَةً ﴾

٩٥٦ - عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ، عن النبي ﷺ، في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجٌ مُّ مُهَا أَزْوَجٌ مُ

٩٥٧ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مرة الهمداني ـ = (٢١١/١)

**٩٥٩ \_** عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا ۗ أَزْوَجُ مُطَهَّكُرُهُۗ﴾، قال: من القَذَر، والأَذَى<sup>(٣)</sup>. (١٧١١/)

٩٦٠ عن مجاهد - من طريق ابن أبي نَجِيح - في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِهَا آَزْوَجٌ مُ مِنْهَا آَزْوَجٌ مُ مَلْكَرَةً ﴾، قال: من الحَيْض، والغائط، والبَوْل، والمُخاط، والنُخامَة، والبُزاق، والمَنْغُ، والوَلَدُ<sup>(٤)</sup>. (٢١١/١)

٩٦١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا ۚ أَذَوَجٌ

== ووقال ابن عباس: ليس في الجنة شيء مما في الدنيا سوى الأسماء، وأما الذوات فمتباينة. وقال بعض المتأولين: المعنى أنهم يرون الثمر فيميّزون أجناسه، حين أشبه منظره ما كان في الدنيا، فيقولون: هذا الذي رزقنا من قبل في الدنيا. قال القاضي أبو محمد: قول ابن عباس الذي قبل هذا يرد على هذا القول بعض الرد. وقال بعض المفسرين: المعنى هذا الذي وعدنا به في الدنيا، فكأنهم قد رزقوه في الدنيا إذ وعد الله منتجز. وقال قوم: إن ثمر الجنة إذا قطف منه شيءٌ خرج في الحين في موضعه مثله، فهذا إشارة إلى الخارج في موضع المجنى».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في صفة الجنة ٢/ ٢٠٠ (٣٦٣)، وابن جرير ١/ ٤٢٠.

قال ابن كثير في التُفسير ٢٠٥/١: «هذا حديث غريب»، ورجَّح أنه من كلام قتادة. وقال ابن حجر في فتح الباري ٢٠٠/١: «لا يَصِحُّ إسناده».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٤١٩. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤١٩، وابن أبي حاتم ٢/٧٦، ٣/ ٩٨٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص١٩٨، وأخرج عبد الرزاق ٢١/١ نحوه، وهناد (٢٧)، وابن جرير ٢٠٠/١ ـ ٤٢١.
 وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

والمنافقة المنافقة ا

مُّطَهَرَةً ﴾، يقول: مُطَهَّرة من الحَيْض (١). (ز)

٩٦٢ \_ قال الحسن البصري، في هذه الآية: هُنَّ عجائزكم الغُمْصُ<sup>(٢)</sup> الرُّمْصُ<sup>(٣)</sup> الرُّمْصُ<sup>(٣)</sup> العُمْشُ<sup>(٤)</sup>، طُهُرْن من قَلَرَاتِ الدنيا<sup>(٥)</sup>. (ز)

٩٦٣ \_ عن عطاء [بن أبي رباح] \_ من طريق ابن جُريْج \_ في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا أَنْوَجٌ مُ مَا الْوَكُمْ فِيهَا أَنْوَجٌ مُ مَلَكُمْ وَالْجَالُمُ وَالْبَول، وذكر أشياء من هذا النحو<sup>(۱)</sup>. (۲۱۱/۱)

٩٦٤ \_ عن الضحاك =

٩٦٥ \_ وأبي صالح [باذام] =

٩٦٦ \_ وعطية [العوفي] =

**٩٦٧** ـ والسدى، نحوه (٧). (ز)

٩٦٨ \_ عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا ٓ أَزْوَجٌ مُطَهَــَرُهُ ﴾، قال: طَهْرُهُنَّ الله من كل بول، وغائط، وقَذَر، ومُأثَم (٨). (٢١١/١)

٩٦٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا ۚ أَنْوَجٌ مُّطَهَرَةٌ ﴾، خُلِفْنَ في الجنة مع شجرها وحُلَلِها، مُطَهَّرَة من الحيض، والغائط، والبول، والأقذار كلها<sup>(٩)</sup>. (ز)

٩٧٠ عن سفيان الشوري: ﴿وَلَهُمْ فِهَا أَزْوَجٌ مُّطَهَّرَةٌ ﴾، قال: لا يُمْنِين، ولا يَتَغَوَّطْنَ، ولا يَتَعَلَّهُونَ (١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٢٢/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧/١. وذكر نحوه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٩/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) الغُمْص: تلفظ أعينهن قذى مثل الزّبَد. لسان العرب (غمص).

 <sup>(</sup>٣) الرَّمَس: جمع رَمْصَاء، والرَّمَس ـ بالتحريك ـ وسخ أبيض يجتمع في المُوق، فإن سال فهو غمص،
 وإن جمد فهو رمص. لسان العرب (ومص).

 <sup>(</sup>٤) العُمْش: جمع عمشاء، والمَمَش ـ بالتحريك ـ ضعف البصر مع سيلان الدمع في أكثر الأوقات. لسان العرب (عمش).

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٧٢/١.

<sup>(</sup>٦) أخِرجه هناد (٢٨)، وابن جرير ١/ ٤٢٢. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٧) علَّقه ابن أبي حاتم ٦٧/١.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢١/١، من طريق عبد الرزاق. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد.
 وأخرج ابن أبي حاتم ٢٧/١ نحوه من طريق سعيد، وأبان، وخليد.

<sup>(</sup>٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٤. (١٠) تفسير سفيان الثوري ص٤٣.

4v1 - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - ﴿وَلَهُمْ فِيهَا آزَوَجُ مُطَهَرَةً اللهُ مُطَهَرَةً النا المُطَهَّرَة التي لا تحيض. قال: وأزواج الدنيا ليست بمُطَهَّرة الا ترَاهُنَّ يَدْمَيْن ويَتْرُكُن الصلاة والصيام؟ قال ابن زيد: وكذلك خُلِقَتْ حواء حَتَّى عَصَتْ، فلما عَصَتْ قال الله: إني خلقتُكِ مُطَهَّرَةً، وسأُدْمِيك كما دَمَّيْتِ هذه الشجرة (١١) الشجرة (١)

#### أثار متعلقة بالآية:

9VY \_ عن زيد بن أَرْقَم، قال: جاء رجل من أهل الكتاب إلى رسول الله ﷺ، قال: يا أبا القاسم، تزعم أن أهل الجنة يأكلون ويشربون؟!. فقال: ووالذي نفسي بيده، إنَّ الرجل ليُوتَى قوة مائة رجل في الأكل، والشرب، والجماع، والشهوة، قال: فإنَّ الذي يأكل ويشرب يكون له الحاجة، والجنة طاهرة، ليس فيها قَذَر ولا أَذَى. فقال رسول الله ﷺ: وحاجتهم عَرَق يَفِيضُ مِثْلَ رِيعِ مِسْمُك، فإذا كان ذلك ضَمُر له بَطْنُه، (٢٠ (١/١٠))

9٧٣ ـ عن أبي أُمَامة، أنَّ رجلًا سأل رسول الله ﷺ: هل تَتَناكَح أهلُ الجنة؟ فقال: «دِكَامًا" وَحَامًا، لا مَنِيَّ ولا مَنِيَّة الْأُنَّ. (٢١٧/١)

٩٧٤ ـ عن زيد بن أرقم، أنَّ النبي ﷺ قال: «إن البَوْل والجَنَابَة عَرَقٌ يَسِيل من
 تحت ذَوَائِيهم إلى أقدامهم كالمِسْك)(٥٠). (٢١٩/١)

آال ابن كثير (٣٢٣/١) مُنتَقِدًا: اوهذا غريب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ٤٢١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٣٦/ ٦٥ (١٩٣١٤)، وابن أبي شيبة في المصنف ١٣٦/٩، وهناد بن السري في الزهد ٧/٣/، وعبد بن حميد كما في المتتخب من مسنده ١/ ٢٠٤، والنسائي في السنن الكبرى ٢٠٠/١٠.

قال الهيشمي في المجمع ١٩/٢٤ (١٨٧٤٥): فورجال أحمد والبزار رجال الصحيح غير ثمامة بن عقبة، وهو ثقة.

<sup>(</sup>٣) الدحم: النكاح والوطء بدفع وإزعاج. النهاية ٢/ ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ٨/ ٩٦ (٧٤٧٩)، وأبو نعيم في صفة الجنة ٣/ ٢٠٣ (٣٦٧).

قال الهيشمي في المُجتَمع ١٩٧٠، ٤١٦/١) بعد أن ذكر روايات أخرى للحديث: «رواها كلها الطبراني بأسانيد، ورجال بعضها رُثقوا، على ضعف في بعضهم».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ٥/ ١٧٨ (٥٠١٠)، وفي الأوسط ٧/ ٣٦٥ (٧٧٤١).

قال الطبراني في الأوسط: "تفرد به عبد النور بن عبد الله. وقال العقيلي في الضعفاء ٣/ ١١٤: =

٩٧٥ \_ عن أبي هريرة، عن رسول الله ﷺ، أنَّه سُئِل: أَنَظُأُ في الجنة؟ قال: «نعم والذي نفسي بيده، دَحْمًا دَحْمًا، فإذا قام عنها رَجَعَتْ مُطَهَّرَةً بِكُرُاا ً''. (٢٢٠/١)

٩٧٦ ـ عن أبي سعيد الخُدْرِيّ، قال: قال رسول الله 纏: ﴿أَهُلُ الْجِنَةَ إِذَا جَامَعُوا نساءهم عَادُوا أَبِكَارًا (٢٠/١). (٢٠/١)

٩٧٧ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ في نساء أهل الجنة: ايَدْخُلْنها عُرُبًا أَرْرَابًا، لا يَجْضُنَ، ولا يَلْمُخُلْنها عُرُبًا
 أَرْرَابًا، لا يَجِضْنَ، ولا يَلِدْنَ، ولا يَمْتَخِطْنَ، ولا يَقْضِينَ حاجةً". (ز)

٩٧٨ \_ عن أبي الدرداء، قال: ليس في الجنة مَنِيٌّ ولا مَنِيَّةٌ، إنما يدَحَمُونَهُنَّ دَحْمًا<sup>(٤)</sup>. (٢١٩/١)

٩٧٩ ـ عن <mark>عبد الله بن عمرو</mark>، قال: إنَّ المؤمن كلما أراد زوجته وجدها بِكْرًا<sup>(٥)</sup>. (٢٢٠/١) ٩٨٠ ـ عن طاووس، قال: أهل الجنة ينكحون النساء، ولا يَلِدُنَ، ليس فيها مَنِيُّ ولا

مَنِيَّةً (٢ /٢١٩/١) **١٨٨ ـ** عن عطاء الخراساني، مثله<sup>(٧)</sup>. (٢٢٠/١)

### ﴿وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞﴾

9۸۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَهُمْ فِيهَا خَلِلُونَ ﴾، أي: خالدون أبدًا، يخبرهم أنَّ الثواب بالخير والشر مُقيم على أهله، لا

ولا يقيم الحديث، وليس من أهله. وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٢/ ٢٧١: «كذاب» وساق له حديثًا موضوعًا. وحكم الألباني في ضعيف الترغيب والترهيب ٢/ ٢٤٨ (٢٢٠٤) على الحديث بالوضع.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حِبان ١٦/٤١٥ (٧٤٠٢).

قال الألباني في الصحيحة ٧/ ١٠٦١ (٣٣٥١): ﴿وهَذَا إِسَنَادَ حَسَنَّ ۗ.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الصغير ١/ ١٦٠ (٢٤٩)، وأبو الشيخ في العظمة ٣/ ١٠٨١ (٥٨٣)، والثعلبي ٨/
 ١٣١.

قال الهيشمي في المجمع ١٧/١٠ (١٨٧٥): فيه مُعَلَّى بن عبد الرحمن الواسطي، وهو كذاب.. وقال الألباني في الصحيحة ١٠٦٣/ : فلم يروه عن عاصم إلا شريك، تفرد به مُعَلَّى بن عبد الرحمن، قلت: هو منهم بالوضم..

<sup>(</sup>٣) أورده يحيى بن سلام ٢/ ٨١٥، وابن أبي زمنين في تفسيره ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق (٢٠٨٩٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، والأصبهاني في الترغيب.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأحمد بن حنبل في زوائد الزهد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق (٢٠٨٨٧). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٧) أخرجه عبد الرزاق (٢٠٨٨٩). وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

انقطاع له<sup>(۱)</sup>. (۱/۲۲۱)

٩٨٣ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبِرْني عن قوله ﷺ: ﴿ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُكِ ﴾. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول عَدِيٌ بن زيد:

فهل من خالد إمَّا هلكنا وهل بالموت يا لَلنَّاس عارُ (٢٠٠).

٩٨٤ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿وَهُمْ فِيهَا خَلِدُلاک﴾، يعني: لا يموتو<sup>(١٢)</sup>. (٢٢١/١)

٩٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ لا يموتون (٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٩٨٦ ـ عن عمر، عن النبي ﷺ، قال: «يدخل أهلُ الجنةِ الجنةَ، وأهلُ النارِ النارَ، ثم يقومُ مُؤَذَّن بينهم: يا أهل النار، لا موت، ويا أهل الجنة، لا موت، كُلُّ خالدٌ فيما هم فعه (٥٠). (٢٢٢/١)

9۸۷ \_ عن أبي هريرة، قال: قال النبي ﷺ: (يقال لأهل الجنة: خلود ولا موت. ولأهل النار: خلود ولا موت (77/1). ((77/1))

٩٨٨ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ايُوْتَى بالموت في هَيْقة كَبْش أَلْلَحُ<sup>(٧)</sup>، فيُوقَف على الصراط، فيُقال: يا أهل الجنة. فيَطَلِعون خاثفين وَجِلين؛ مخافة أن يُخْرَجُوا مِمَّا هُمْ فيه، فيُقال: تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت. فيقال: يا أهل النار. فيَطَّلِعُون مُسْتَبْشِرِين فرحين؛ أن يخرجوا مِمَّا هُمْ فيه. فيقال: أتعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت. فيُؤْمَر به فيُذْبَح على الصراط، فيُقال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٢٩٧١ه ـ، وابن جرير ١٨٧/٢، وابن أبي حاتم ١٨٨٦.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى الطستي. وينظر: الإتقان ٢/٧٥.
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٨١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٤٨.
 (٥) أخرجه البخاري ١١٣/٨ (٦٥٤٤)، ومسلم ٢١٨٩/٤ (٢٨٥٠) كلاهما من حديث ابن عمر، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري ١١٣/٨ (٦٥٤٥).

<sup>(</sup>٧) أَمْلُح: فيه بياض وسواد والبياض أكثر. لسان العرب (ملح).

للفريقين: خلود فيما تجدون، لا موت فيها أبدًا اله (١). (٢٢٢/١)

٩٨٩ \_ عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله على الله النار: إنَّكم ماكنون في النار عددَ كُلِّ حصاة في الدنيا. لَقَرِحُوا بها، ولو قيل الأهل الجنة: إنَّكم ماكنون عدد كُلِّ حصاة. لَحَزنوا، ولكن جعل لهم الأبده (٢٣/١٠).

٩٩٠ \_ عن معاذ بن جبل: أنَّ رسول الله ﷺ بعثه إلى اليمن، فلَمَّا قَدِم عليهم، قال: يا أيها الناس، إنِّي رسولُ رسولِ الله إليكم، يخبركم أن المَردَّ إلى الله؛ إلى جنة، أو نار، خلود بلا موت، وإقامة بلا ظَمَن، في أجساد لا تموت (٢٣). (٢٣٣/١)

## ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَخِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَأَ﴾

#### 🎇 نزول الآية:

991 \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ =

997 \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ قالوا: لَمَّا ضرب الله هذين المثلين للمنافقين؛ قوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَنَتُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدُ ثَارًا﴾ [البقرة: ١٧]، وقوله: ﴿أَوْ كُمْيِيْ مِنَ ٱلشَمَلَيُ﴾ [البقرة: ١٩]، قال المنافقون: الله أعلى وأَجَلُّ من أن يضرب هذه الأمثال. فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَشْتَخِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَكُ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه ٥/٣٧٦ ـ ٣٧٦ (٣٤٢٧)، والحاكم ١٥٦/١ (٢٧٨، ٢٧٩، ٢٨٠).

قال الحاكم: •هذا حديث صحيح، على شرط مسلم. ولم يتعقبه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ١٧٩/١٠ (١٠٣٨٤)، وأبو نعيم في حلية الأولياء ١٦٨/٤.

قال ابن أبي حاتم في علل الحديث ٥٢٨/٥ (٢١٦١): وقال أبي: هذا حديث منكر؟. وقال أبو نعيم في المجمع الحلية: وهذا حديث غريب من حديث مُرَّة والسُّلُّي، تفرد به الحكم بن ظهيره. وقال الهيثمي في المجمع ١٨٦٣ (١٨٦٣ (١٨٦٣)): وفيه الحكم بن ظهير، وهو مُجْمَع على ضعفه، وقال الألباني في الضعيفة ٢٠/٧ (٢٠٥): وموضوع».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ٢/ ١٨١ (١٦٥١)، والحاكم ١/١٥٧ (٢٨١) إلا أنه قال: يا بني أوْدٍ.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، رواته مَكَّيُون، ومسلم بن خالد الزنجي إمام أهل مكة ومفتيهم، إلا أن الشيخين قد نسباء إلى أن الحديث ليس من صنعته. ولم يتعقبه الذهبي. وقال الهيشمي في المجمع ٢٢٧/١٠ (١٧٦٩٥): «رواه البزار، ورجاله وُثقوا، إلا أن ابن سابط لم يُدُرِك معاذًا». وصحَّحَه الألباني في السلسلة الصحيحة ٢٣١/٤ (١٦٦٨).

إلى قوله: ﴿ أُوْلَكُتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ (١/ ٢٢٤)

**٩٩٣ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ، مثله (٢). (ز)** 

٩٩٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْج، عن عطاء ـ قال: إنَّ الله ذكر المهة المشركين، فقال: ﴿وَإِن يَسْأَتُهُمُ النَّبَالُ شَيْئًا﴾ [الحج: ٣٧]. وذَكر كيد الآلهة، فجعله كبيت العنكبوت، فقالوا: أرأيتم حيث ذكر الله الذباب والعنكبوت فيما أنزِل من القرآن على محمد، أيَّ شيء كان يصنع بهذا؟! فأنزل الله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَغْيِء أَن يَعْنِي. مَثَلًا﴾ الآية لا يَسْتَغْي. أن يَعْنِي. مَثَلًا﴾ الآية " ( ٢٢٤/١)

940 ـ قال الحسن، وقتادة، وعطاء، عن ابن عباس: لما ذكر الله ﷺ الذباب والعنكبوت في كتابه وضرب للمشركين به المثل ضحكت اليهود، وقالوا: ما يشبه هذا كلام الله. فأنزل الله هذه الآية (د).

997 \_ عن الحسن البصري، قال: لَمَّا نزلت: ﴿ يَكَأَيُّهَا اَلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ ﴾ [الحج: ٧٣] قال المشركون: ما هذا من الأمثال فيُضْرَب \_ أو: ما يشبه هذا الأمثال \_. فأنزل الله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَغَيْء أَن يَعْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾، لـم يُرِد البعوضة، إنما أراد المَثَلُ (٥٠). ((٧٣/١)

99٧ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَنِيْ اَنَ يَغْرِبَ مَثَلًا مَّا بَوُومَهُ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ ، أي: إن الله لا يستحيي من الحق أن يذكر منه شيئًا، قَلَّ منه أو كُثُر. إنَّ الله = ذكرُه \_ حين ذكر في كتابه الذباب والعنكبوت قال أهل الضلالة: ما أراد الله من ذِكْرٍ هذا؟ فأنزل الله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَنَى اللهِ مَنْ يَغْرِبَ مَثَلًا مًا بَعُوضَةً فَمَا ﴾ . (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٣/١، والواحدي في أسباب النزول ص٣٣ عن ابن عباس من رواية أبي صالح.
 قال ابن حجر في المُجاب في بيان الأسباب ٢٤٥/١ ـ ٢٤٦: «الروايتان عن ابن عباس واهيتان».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۸/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص٢٣ ـ ٢٤.

فيه عبد الغني بن سُعيدٌ. قال ابن حجر في النُجاب في بيان الأسباب ٢٤٥/١ - ٢٤٦: «الروايتان عن ابن عباس واهيتان». وقال السيوطي في لباب النقول ص٨ - ٩: «عبد الغني واهٍ جدًّا».

<sup>(</sup>٤) علَّقه الواحدي في الوسيطُ ١٠٧٪.

<sup>(</sup>٥) علّق ابن أبي حاتم ٦٩/١ نحوه. وعزاه السيوطي إليه، ويبدو أن ابن أبي حاتم أسنده في تفسير سورة الحج (وهو في القطعة المفقودة من تفسيره). كذلك علّق نحوه الواحدي في أسباب النزول ص١٣٥، وفيه: ضحكت اليهود، وقالوا: ما يشبه هذا كلام الله.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٤٢٤.

99A \_ عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: لَمَّا ذَكَر الله العنكبوت والنباب قال المشركون \_ ولفظ ابن المنذر: قال أهل الكتاب \_: ما بالُ العنكبوت والنباب يُسنَدِّر َ مَا اللهُ العنكبوت والنباب يُسنَدِّي وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

**٩٩٩** ـ عن إسماعيل بن أبي خالد، نحوه (٢). (ز)

١٠٠٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ أَلَهُ لَا يَسْتَخِيء أَن يَضْرِبَ مَثَلًا﴾، وذلك أنَّ الله وَلله وَلله

انكر ابن كثير في تفسيره (١/ ٣٢٤) أنَّ عبارة رواية سعيد أقرب؛ لأن عبارة رواية مَغْمَر
 فيها إشعار بأن الآية مكية، وليس كذلك.

الله رَجَّعَ ابن جرير (١/ ٤٢٤ ـ ٤٢٥ بتصرف) ما حكاه السدي في تفسيره عن ابن مسعود، وعن ابن عباس ـ من طريق أبي صالح ـ، وعن ناس من الصحابة مِنْ أَنَّ الآية نزلت جوابًا لنكير الكفار والمنافقين ما ضُرِبَ لهم من الأمثال في سورة البقرة، وعَلَّل ابن جرير ذلك بدلالة السياق، وأن الله ـ جَلَّ ذِكْرُه ـ أخبر عبادَه أنَّه لا يستحيي أن يضرب مثلًا ما بعوضة فما فوقها، عقيب أمثالٍ قد تقدمت في هذه السورة ضربها للمنافقين، دون الأمثال التي ضربها في سائر السُّور غيرها. فلأن يكون هذا القول... جوابًا لنكير الكفار والمنافقين ما شُرِب لهم من الأمثال في هذه السورة أحقُ وأولى من أن يكون ذلك جوابًا لنكيرهم ما شُرِب لهم من الأمثال في غيرها من السورة.

وارتضى ترجيحُه ابنُ كثير (١/٣٢٥) بقوله: «وقد اختار ابن جرير ما حكاه السُّدي؛ لأنه أَنسُّ بالسورة، وهو مناسب.

وانتقد ابنُ جرير (٢٥/١) عالى يمكن أن يَظُنَّه ظانٌّ من أنه إذا كانت هذه الآية نزلت جوابًا لنكير الكفار والمنافقين ما ضُرِب لهم من الأمثال في هذه السورة، فالواجب أن يكون ذلك في بقية الأمثال في غيرها من السور؛ لموافقتها لها في المعنى. وذكرَ أنَّ الأمر بخلاف ما ظن؛ لكون الآية خبرًا منه ـ جَلَّ ذِكْرُه ـ أنه لا يستحي أن يضرب في الحق من ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٢١/١، وابن جرير ٢٤٢٤/١، وابن أبي حاتم ٦٩/١ (٢٧٣). وعلَّق نحوه الواحدي في أسباب النزول ص٢٥٥ وفيه: ضحكت اليهود، وقالوا: ما يشبه هذا كلام الله. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

 <sup>(</sup>۲) علَّقه ابن أبي حاتم ۱۸/۱ (عَقِب ۲۷۳).
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٩٥.

#### 🏶 تفسير الآية:

10.١٠ عن أبي العالبة - من طريق الرَّبيع بن أنس - في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَغَيْهُ اللَّهُ لَا يَسْتَغَيْء أَن يَشْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾: فإذا جاءت آجالهم وانقطعت مدتهم صاروا كالبعوضة، تحيا ما جاعت، وتموت إذا رَوِيت. فكذلك هؤلاء الذين ضُرِب لهم هذا المثل إذا امْتَلُؤوا من الدنيا رِيًّا أخذهم الله، فأهلكهم (٢٠). (ز)

١٠٠٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق ابن أبي جعفر الرازي، عن أبيه ـ نحوه، وزاد في آخره: فذلك قوله: ﴿ مُثِلِّمُونَ إِذَا وَرِحُوا بِمَا أُولُوا أَخَذْتُهُم بَمَّنَةُ فَإِذَا هُم مُبْلِمُونَ الْعَامِ: ٤٤] [الأنعام: ٤٤] . =

١٠٠٤ - وفي رواية أخرى - من طريق قُرَادٍ، عن أبي جعفر الرازي - قال: هذا مَثَل ضربه الله للدنيا، إنَّ البعوضة تَحْيَا ما جاعت، فإذا سَمِنَت ماتت، وكذلك مَثَل هؤلاء القوم الذين ضرب الله لهم هذا المَثَل في القرآن، إذا امْتَلَوُوا من الدنيا رِيًّا أخذهم الله عند ذلك. قال: ثم تلا ﴿ فَلَـمًا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُونَ كُلِ شَيْعٍ لَيْ تَوْسَيْهِ الآنام: ٤٤] الآية [الانعام: ٤٤]

== الأمثال صغيرها وكبيرها؛ ابتلاءً بذلك عباده؛ ليميز به أهلَ الإيمان والتصديق به من أهلِ الضلال والكفر به، لا أنَّه ـ جَلَّ ذِكْرُه ـ قصد الخبر عن عين البعوضة أنه لا يستحي من ضرب المثل بها، ولكن البعوضة لَمَّا كانت أضعف الخلق حَصَّها الله بالذَّكْرِ في القِلَّة.

آ١١ ونقل ابن عطية (١٥٣/١) عن ابن قتيبة أن الآية: (إنما نزلت لأن الكفار أنكروا ضرب المثل في غير هذه السورة بالذباب والعنكبوت.

الله المُتَقَد ابنُ عطية (١/١٥٤) القولَ بأنَّ هذه الآية مَثَلٌ للدنيا، مُستندًا إلى السياق، فقال: ==

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨/١ (٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٣/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي زمنين ۱۲۹/۱. (۳) أخرجه ابن جرير ٤٢٤/١.

١٠٠٥ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا
 فَوْقَهَأُ ﴾، يعنى: الأمثال كلها؛ صغيرها وكبيرها(١٠). (ز)

1007 \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَغَيْءَ أَن يَغْبِرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا﴾، أي: إنَّ الله لا يستحيي مِن الحق أن يذكر منه شيئًا، قَلَّ منه أو كُتُر (٢) . (ز)

١٠٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ أَلَنَهُ لَا يَسْتَغَيْء أَن يَشْرِبُ مَشَلًا﴾، يعني:
 إِنَّ الله فَيْق لا يمنعه الحياء أن يَصِف للخلق مثلًا ما؛ ﴿بَعُوضَة فَمَا فَوْقَهَا ﴾ ("). (ز)

### ﴿بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَأَ﴾

١٠٠٨ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿يَا أَيْهَا النَّاس، لا تَغْتَرُوا بالله؛
 فإنَّ الله لو كان مُغْفِلاً شيئًا لأغفل البعوضة، والذَّرَة، والخَرْدَلَة، (٤٠/١)

١٠٠٩ \_ عن عبد الله بن عباس: ﴿ فَمَا فَرْقَهَا ﴾، يعني: الذباب، والعنكبوت (٥). (ز)
 ١٠٠٠ \_ عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: البعوضة أَضْعَفُ ما خلق الله (٢٥). (٢٥٠١)

١٠١١ ـ عن ابن جُرَيْع ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: خَصَّها الله بالذِّكْرِ في القِلَّة [الله]،

== اوهذا ضعيف؛ يأباه رَضْف الكلام، واتَّسَاقُ المعنى".

113 رَجَّعَ ابن جرير (٢٠/١) بتصرف) أن يكون معنى ﴿فَمَا فَوْقَهَا ﴾ أي: فما هو أعظم منها؛ لأنه ليس شيء أحقر ولا أصغر من البعوضة، مستندًا في ذلك إلى ما ورد عن قتادة وابن جريج من أنَّ البعوضة أضعف ما خلق الله.

وأَيْدَهُ ابن كثير (٣٣٦/١) مُستندًا إلى السّنّة، فقال: •يؤيده ما رواه مسلم عن عائشة ﷺ، أنَّ رسول الله ﷺ قال: •ما من مسلم يشاك شوكة فما فوقها. فأخبر أنه لا يَسْتَضْخِر شيئًا يَضْرِب به مثلًا، ولو كان في الحقارة والصَّغَر كالبعوضة، كما لا يستنكف عن خلقها كذلك =

(٥) تفسير الثعلبي ١٧٢/١.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص١٩٨، وأخرجه ابن جرير ٢٥/١، وابن أبي حاتم ١٨/١ (٢٧١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/٤٢٤.(۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ٩٥.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٢/ ٥٣٣ ـ ٥٣٤. وعلّقه ابن أبي حاتم ٢٩٣٧/٩ (١٦٦٥٩). وأورده الديلمي في الفردوس / ٢٩٣٧ (١٦٦٥٨)، ويحيى بن سلام / ٣١٩/١.

قال الألباني في الضعيفة ٣/ ٣٥٩ (١٢١٤): "ضعيف جدًّا".

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٦/١.

فأخبر أنه لا يستحيي أن يضرب أقلَّ الأمثال في الحقِّ، وأحقرها، وأعلاها إلى غير نهاية في الارتفاع؛ جوابًا منه ـ جَلَّ ذِكْرُه ـ لِمَن أنكر من منافقي خلقه ما ضرب لهم من المثل بموقد النار، والصَّيِّب من السماء على ما نتَتَهما به مِن نَعْتِهما (١٠). (ز)

# ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا فَيُعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِيًّمُ

101٢ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِيرَ مَامَنُواْ
 يَعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَبِهِمْ ﴾، يعني: هذا المَثَل (٢٠). (٢٥٠١)

١٠١٣ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ المَنُوا فَيَعَلَمُونَ اللهِ عَلَمَ الْمَنْونَ اللهُ الْحَقِيمِ اللهُ المؤمنون، ويعلمون أنَّه الحق من ربهم، ويهديهم الله به (٣٠). ((٢٢٠/١)

١٠١٥ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ مَامَنُواْ فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ
مِن رَبِهِمْ ﴾ أي: يعلمون أنه كلام الرحمن، وأنه الحق من الله، ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ كَمَرُواْ
فَيْقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلًا مُثَلًا﴾ (٥/ ٢٧٥)

وعَلَّقَ ابن عَطْيَةُ (١/٧٥١) على القولين قائلًا: ﴿وَالْكُلُّ مُحْتَمَلُۗ﴾.

<sup>==</sup> لا يستنكف من ضرب المثل بها".

وانتَقَد ابنُ جرير (١/ ٤٣١) قولَ من جعل معنى ﴿فَمَا فَزَفَيَأَهُ أَي: في الصغر والقِلَّة والحقارة؛ لمخالفتِه تأويلَ أهلِ التأويل، فقال: "وهذا قولٌ خلافُ تأويل أهل العلم الذين تُرْتَضَى معرفتُهم بتأويل القرآن".

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩/١. وعزاه السيوطي إليه بلفظ الربيع التالي.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص١٩٨، وأخرجه ابن جرير ١/ ٤٣٢. وعلّق ابن أبي حاتم ١٩/١ نحوه مختصرًا. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩/١.

<sup>(</sup>ه) أخرجه الدارمُي (٢/ ٣٣٠)، وابن جرير ١/ ٤٣١، وابن أبي حاتم ١٩/١ من طريق سعيد بن أبي عروبة، وسعيد بن بشير. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

101٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني: يُصَدِّقون بالقرآن ﴿فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ أَي: هذا المثل هو ﴿أَلْتَقُ بِن زَيِهِمْ ﴾ (()

## ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَنذَا مَثَلًا ﴾

١٠١٨ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُولَ﴾ في قلوبهم مرض ﴿فَقُولُوكَ مَاذَا أَلَادُ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا﴾ (٣). (ز)

١٠١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ كَعَرُواْ ﴾ بالقرآن، يعني: اليهود ﴿نَتُلاُ ﴾، إنما يقوله محمد من تلقاء نفسه، وليس من الله. فأنزل الله هِل: ﴿يُوبُلُ لِهِم كَيْرُكُ الآية ''. (ز)

1 • ١٠٠٠ عن ابن جُرَيْج: ﴿ فَيَغُولُوكَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَنذَا مَثَلاً ﴾ ، قال غير مجاهد: قال ذلك الكافرون لمّا سمعوا ذِكْر العنكبوت والذباب وغير ذلك لِمَا ضربه مثلًا من خلقه في كتابه ، قالوا: ﴿ مَاذَا أَرَادُ اللهُ بِهَنذَا مَثَلاً ﴾ أي: ذِكْر العنكبوت والذباب . فقال: ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يَسْتَعْي اللّهُ يَهْرَبُ مَثَلًا ﴾ (ز)

# ﴿ يُضِلُّ بِهِ، كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ، كَثِيرًا ﴾

١٠٢١ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مُرَّة الهمداني ـ = (١٢٢١/١)

١١٥] جمع ابن جرير (١/ ٤٣١ ـ ٤٣١) بين قول الربيع بن أنس وقول قتادة، وقال مبينًا معنى قوله تعالى: ﴿فَيْمَلُمُونَ أَنَّهُ ٱلدَّقَ مِن رَّبِهِمٍّ﴾: ﴿يعني: فيعرفون أن المثل الذي ضربه الله لما ضربه له مثلًا مثلًا ،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٣١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٥/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩١.

سليمان ١/ ٩٥. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٧٠ (٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

عدد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح - في قوله: ﴿ يُضِلُ بِهِ حَكْيِراً ﴾ يعني: المنافقين، ﴿ وَيَهْدِى بِهِ كَثِيراً ﴾ يعني: الممافقين، ﴿ وَيَهْدِى بِهِ كَثِيراً ﴾ يعني: المؤمنين، فيزيد هؤلاء ضلالاً إلى ضلالهم؛ لتكذيبهم بما قد عَلِمُوه حقًا يقينًا من المثل الذي ضربه الله لِمَا ضربه له موافق، فذلك إضلال الله إياهم به. ﴿ وَيَهْدِى بِهِ ، ﴾ - يعني: بالمثل - كثيرًا من أهل الإيمان والتصديق، فيزيدهم هدّى إلى هداهم، وإيمانًا إلى إيمانهم؛ لتصديقهم بما قد علموه حقًا يقينًا أنه موافقٌ ما ضربه الله مثلًا، وإقرارهم به، وذلك هداية الله لهم به (١٠). (ز)

۱۰۲۳ ـ عن سعد بن أبي وقاص ـ من طريق ابنه مصعب ـ ﴿يُضِلُ بِهِ، كَثِيرًا﴾، يعني: الخوارج<sup>(۲)</sup>. (ز)

۱۰۲۶ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿يُضِلُ بِهِ. كَثِيرًا﴾، يقول: يَعْرِفُه المؤمنون فيؤمنون به، ويعرفه الفاسقون فيكفرون به (۳۳). (۲۲۰/۱)

۱۰۲۵ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ قوله: ﴿وَيَهْدِى بِهِ كُثِيرًا ﴾،
يعني: المؤمنين (٤). (ز)

1 • ٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يُمِنِلُ بِهِ • أَي: يُضِلُّ الله بهذا المثل ﴿كَثِيرًا﴾ من الناس، يعني: اليهود، ﴿وَيَهْدِى بِهِ • أَي: بهذا المثل ﴿كَثِيرًا﴾ من الناس، يعني: المؤمنين (ألله) (ز)

آا رَجَّحَ ابنُ جرير (٢٩١١) ـ ٤٣٣ بتصرف) أن يكون قوله تعالى: ﴿يُفِيلُ بِدِ كَيْبِكُ اللهِ عَلَيْهِ وَيَهِ اللهُ عَلَيْهِ مَسْتَنِدًا فِي ذَلِكُ إِلَى النظائر، وما ورد عن السلف، فقال: ﴿وهذا خبر من الله \_ جل ثناؤه \_ مبتداً، ومعنى الكلام: أنَّ الله يُضِلُ بالمَمَلُ اللهَ يُضِرُ بالمَمَلُ اللهَ يُضِرُ بالمَمَلُ اللهَ يَصُوبه كثيرًا من أهل النفاق والكفر. وقد زعم بعضهم أنَّ ذلك خبرٌ عن المنافقين، كأنهم قالوا: ماذا أراد الله بمَثَلِ لا يعرفه كل أحد، يضل به هذا ويهدي به هذا. ثم استؤنف الكلام والخبر عن الله، فقال الله: ﴿وَمَا يُضِلُ بِدِهِ إِلَّا ٱلفَنسِقِينَ ﴾. وفيما في سورة الممدثر من قول الله: ﴿وَلِيُقُلُ النَّبِينَ فِي تُؤْرِم مَنْ وَالْكَبُرُونَ مَنَا أَلَوَ اللهُ عَبُولُ اللهُ مَنَا لَهُ مَنْهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا لَهُ مَنَا اللهُ عَنْ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا لَهُ مَنَا لَهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنَا اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٣. وعزاه السيوطي إليه مختصرًا دون ذكر ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۷۰/۱.(٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٠/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

## ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ۞

۱۰۲۷ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ = (٢٢٦/١)

١٠٢٨ ـ و**عبد الله بن عباس** ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ﴾: هم المنافقون<sup>(١)</sup>. (ز)

۱۰۲۹ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق ابن جُريُج، عن مجاهد ـ في قوله: ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ﴾، يقول: يعني: الكافرين<sup>(۲۲</sup>) . (٢٢٦/١)

١٠٣٠ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَدْدَا مَشَلًا يُفِيلُ بِهِ. كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ. كَذِيرًا وَمَا يُفِيلُ بِهِ ۖ إِلّا آلفَنسِقِينَ﴾، قال: فهم أهل النفاق<sup>(١)</sup>. (ز)

١٠٣١ ـ وعن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

۱۰۳۲ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْمَنسِقِينَ﴾، يقول: يَعْرِفُه الفاسقون، ويكفرون به<sup>(ه)</sup>. (۲۲۰/۱)

١٠٣٣ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْنَسِقِينَ ﴾ ،
 يقول: فسقوا؛ فأضلَهم الله بفسقهم (٦) . (٢٢٦/١)

١٠٣٤ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْمُسِقِينَ﴾، قال: هم المنافقون (١١٧٠٠٠). (ز)

==وذكر ابن عطية (١٥٨/١) احتمالًا آخر، وهو: «أن يكون قوله تعالى: ﴿وَيَهْدِى بِـوَ٠ كَثِيرًا﴾ إلى آخر الآية ردًّا من الله تعالى على قول الكفار: ﴿يُمِيْسُلُ بِهِۥ كَثِيرًا﴾».

땐 اختار ابنُ جرير (١/ ١٣٤ ـ ٤٣٥) أن يكون المعنى: وما يضل الله ﷺ به إلا أهل ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٣٤. وعزاه السيوطي إليه دون ذكر ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٠/١. وعزاه السيوطي إليه بلفظ: يعرفه الكافرون؛ فيكفرون به.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن أبي حاتم ٢/٧٠. ﴿ (٤) أخرَجه ابن جَرير ٢/٤٣٤، وابن أبي حاتم ١/٧٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص١٩٨. وعزا السيوطئ نحوه إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٤٣٤، وابن أبي حاتم ١/٧٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٧٠.

فوري التهنية المافي

1.70 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا يُصِلُ بِدِيهِ أَي: بهذا المثل ﴿ إِلَّا ٱلْنَسِقِينَ ﴾ يعنى: اليهود. ثم أخبر فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَقَضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَدْدِ مِدَّتَقِدِ ﴾ (١). (ز)

### ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾

۱۰۳٦ ـ عن **سعد بن أبي وقاص** ـ من طريق ابنه مصعب ـ قال: الحَرُورِيَّةُ هم الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه، وكان يسميهم الفاسقين<sup>(۲۲)[۱۱</sup>. (۲۲۲)

الله عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿اَلَذِينَ يَنَفُنُونَ عَهْدَ الله عَنْ الله عَنْ

== الفسق من الكفار والمنافقين، فقال: «معنى قوله: ﴿وَمَا يُعِندُ لَ بِعِهِ إِلَّا الْغَسِقِينَ﴾: وما يُضِلُّ الله بالمَثَل الذي يضربه الأهل الضَّلال والنَّفاق إلا الخارجين عن طاعته، والتَّارِكين اتِّباع أمرِه، مِن أهل الكفر به من أهل الكتاب، وأهل الضَّلال من أهل النَّفاق، واستدل على ذلك بما ورد عن السلف.

ورَجَّحَ ابنُ تيمية (١٧٨/١) أن يكون المعنى: كلُّ من ضل به فهو فاسق. فهو ذم لمن يَضِلُّ به؛ فإنه يفسق بذلك، وإن لم يكن فاسقًا من قبل؛ مستدلًّا على ذلك بتأوّل سعد بن أي وقاص لها في الخوارج، وسماهم فاسقين؛ لأنهم ضلوا بالقرآن.

الله عن الله عن المراه (٣٢٨/١) على قول سعد الله بقوله: «وهذا الاسناد إن صعّ عن سعد بن أبي وقاص الله فهو تفسير على المعنى، لا أنَّ الآية أُرِيد منها التنصيص على الخوارج الذين خرجوا على علي بالنهروان؛ فإن أولئك لم يكونوا حال نزول الآية، وإنما هم داخلون بوصفهم فيها مع من دخل؛ لأنهم سُمُّوا خوارج لخروجهم عن طاعة الإمام والقيام بشرائع الإسلام.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٧٢٨)، وابن جرير ١٥/ ٤٢٥، وابن أبي حاتم ٧١/١ ـ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٧١.

۱۰۳۸ \_ وعن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه (١). (ز)

1 • ٣٩ ـ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ اللَّذِينَ يَنَفُضُونَ عَهَدَ اللَّهِ مِنْ بَمّدِ مِيثَقِيهِ ، قال: إِيّاكم ونقضَ هذا الميثاق، فإن الله قد كَرِه نقضَه، وأوْعَد فيه، وقدَّم فيه في آي من القرآن تقدمة ونصيحة وموعظة وحجة، ما نعلم الله أوْعَد في ذنب ما أوْعَد في أوْعَد في ذنب ما أوْعَد في أَعْد في أَنْ أَعْد في أَعْد أَعْد في أَعْد أَع

1 • ٤٠٠ عن إسماعيل السدي - من طريق أسباط - ﴿ الَّذِينَ يَنْقُشُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَسْدِ مِينَقِدِ ﴾ ، قال: هو ما عَهِد عليهم في القرآن، فأقرُّوا به ، ثم كفروا ، فنقضُوه (٣٠ . (ز) 1 • 10 عال مقاتل بن سليمان: ﴿ اللَّذِينَ يَنْقُشُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَسْدِ مِينَقِهِ ﴾ فنقضوا العهد الأول ، ونقضوا ما أخذ عليهم في التوراة - أن يعبدوا الله ، ولا يُشْرِكوا به شيئًا ، وأن يؤمنوا بالنبي ﷺ - ، وكفروا بعيسى وبمحمد ﷺ ، وآمنوا ببعض النباء ، وكفروا بعض 2 كله عليه عنه النبياء ، وكفروا بعض ٤٠٠ . (ز)

الله علق ابن عطية (١٩٩/١) على قولٍ مشابه لهذا، واستبعدَه لدلالة السّباق، بقوله:
 افالآية على هذا في أهل الكتاب، وظاهر ما قبلُ وبعدُ أنّها في جميع الكفار.

آرَجَّحَ ابنُ جرير (٤٣٨/١) بالسياق أن تكون هذه الآية نازلة في كُفَّارِ أَحْبَارِ أهل
 الكتاب، والمنافقين منهم، وأن يكون المراد بالعهد ما أخذه الله عليهم في التوراة من ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٣٩/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٧١/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٣٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبن أبي حاتم ١/ ٧١. وعزا السيوطي آخره إلى ابن جرير من قول ابن مسعود وناس من الصحابة.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٧١.

 <sup>(</sup>٦) تفسير ابن أبي زمنين ١٣٠/١. وآخر كلامه يشير إلى قوله تعالى: وَوَزَاؤً أَخَذَ رُبُكُ بِنُ بَيْ مَادَمَ بِن ظُهُورِهِرَ دُرْتَبُهُمْ وَأَشْبَهُمْ عَلَى أَفْشِيمَ ٱلنَّتُ بَرَيْكُمْ قَالَوا نَتْيُ شَهِىنَا أَلَت تَقُولُوا بِيَنَ إلَى الْتَيْمَةُ إِنَّا كَانًا عَنْ هَدَا عَنِيلِينَهِ.

#### أثار متعلقة بالآية:

1088 \_ عن أنس، قال: خَطَبَنا رسول ال 整، فقال: «ألا لا إيمان لمن لا أمانة b، ولا دين لمن لا عهد لها(۱) ( (۲۲۷/۱)

==العمل بما فيها، واتبًاع محمد ﷺ إذا بُعِث، والتصديق به، ونقضهم ذلك: هو جحودهم به بعد معرفتهم بحقيقته، وإنكارهم ذلك، وكتمانهم عِلْمَ ذلك الناسَ. ويدخل في أحكامهم كلَّ مَنْ كان على مِثْلِ ما كانوا عليه من الصَّلال، فقال: فوإنما قلت: إنه عنى بهذه الآيات مَن قلتُ إنه عنى بها؛ لأن الآيات من ابتداء الآيات الخمس والست من سورة البقرة فيهم نزلت إلى تمام قصصهم، وفي الآية التي بعد الخبر عن خلق آدم وبيانه في قوله: ﴿كَبَيْقُ إِسْمِيلُ اللّٰهِ اللّٰهِ التي بعد الخبر عن خلق آدم وبيانه في قوله: ﴿كَبَيْقُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَى أَن قوله: ﴿اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَى أَن قوله: ﴿اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَمُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَى أَن قوله: ﴿الَّذِينَ يَتَقَمُونَ عَلَمُ اللّٰهِ عَلَى مَا اللّٰهِ عَلَى أَن قوله: ﴿الّٰذِينَ يَتَقَمُونَ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمَا أَوْجِبِ اللّٰهُ لِهم من الوعيد والذم والتوبيخ كُلُّ من كان على سبيلهم في أحكامهم وفيما أوجب الله لهم من الوعيد والذم والتوبيخ كُلُّ من كان على سبيلهم ومنهاجهم من جميع الخلق، وأصناف الأمم المخاطبين بالأمر والنهي».

وحَسَّنَ أَبِنُ كثير (٣٢٩/١ ـ ٣٣٠) أن يكون عُنِي بهذه الآية جميعُ أهل الشرك والكفر والكفر والنفاق، وأنَّ المراد بالعهد: هو ما وضعه الله لجميع الكُفَّار من الأدلة الدَّالَّة على ربوبيته، وما احتج به لرسله من المعجزات. ونقضُهم إياه: تركُهم الإقرارَ بما ثبتت لهم صحتُه، وتكذيبهم الرسل والكتب، مع علمهم أنَّ ما أتوا به حقُّ.

ونقل ابن عطية (١٩٩/١) في معنى العهد أقوالًا أخرى، فقال: ﴿وقال آخرون: بل نصب الأدلة على وحدانية الله بالسماوات والأرض وسائر الصنعة هو بمنزلة العهد. وقال آخرون: بل هذا العهد هو الذي أخذه الله على عباده بواسطة رسله: أن يوحدوه، وأن لا يعبدوا غيره... وقال قتادة: هذه الآية هي فيمن كان آمن بالنبي ﷺ ثم كفر به فنقض العهد».

(۱) أخرجه أحمد ۲۱/۵۷۹ ـ ۳۷ (۱۲۳۸۳)، ۲۰/۳۰ ـ ۳۳ (۱۲۵۷۷)، ۲۳/۲۰ (۱۳۱۹۹)، ۲۱/۳۲۱ (۱۲/۱۳۹) (۱۳۲۷۷)، وابن حبان ۲۳/۱۱ (۱۹۲۵).

قال البزار في مسنده ٢٩٩/١٣ (٢٩١٩): وهذا الحديث لا نعلم أحدًا رواه عن النبي ﷺ بهذا اللفظ إلا أنسًا، ولا نعلم له طريقًا عن أنس إلا هذا الطريق، وأبو هلال قد روى عنه جماعة من أهل العلم، واحتملوا حديثه، وإن كان غير حافظ». وقال البغوي في شرح السنة ٧٤/١٠ و (٨٣): «هذا حديث حسن». وقال الضياء المقدسي في الأحاديث المختارة ٥/٧٣ ـ ٧٤ (١٦٩٩): «كذا رواه مُؤمّل، وخالفه حجاج، فرواه عن حماد، عن ثابت وحميد ويونس، عن الحسن، عن النبي ﷺ مرسلًا. قال الدارقطني: والمرسل أصح». وقال المهتمي في المجمع ١٩٦١): «وفيه أبو هلال، وتُقه ابنُ معين وغيره، وضَعَقَه النسائيُ وغيره.

٥٤٠٥ \_ عن عائشة، قالت: قال رسول الله ﷺ: احسن العَهد من الإيمان (١٠٨٠١). (٢٢٨/١)

### ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُومَلَكُ

١٠٤٦ \_ عن سعد بن أبي وقاص \_ من طريق ابنه مصعب \_ قال: الحَرُورِيَّةُ الذين قال الله: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِدِ أَن يُومَلَ ﴾ (١). (ز)

١٠٤٧ \_ عن عبد الله بن عباس: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُومَلَ ﴾، يعنى: ما أمر الله به من الإيمان بالنبيين كلهم (٣). (ز)

١٠٤٨ ـ عن قـتـادة ـ مـن طريـق سـعـيـد ـ فـى قـولـه: ﴿وَيَقَطَّمُونَ مَاۤ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُومَكُنُ ، قال: الرَّحِم، والقَرابَة (٤٠). (٢٢٨/١)

١٠٤٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُومَهُلُ من الأرحام (٥). (ز)

١٠٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: نظيرها في الرعد [٢٥]: ﴿وَالَّذِينَ يَنْفُسُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَقِد مِيثَاقِدِه وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَر اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ من إيماني بمحمد ﷺ، ﴿وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولَتِكَ لَمُنُمُ ٱللَّقَنَـٰةُ وَلَمُتُمْ سُوَّهُ ٱلدَّارِ﴾(¹). (ز)

١٠٥١ ـ عن مُقاتِل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قوله: ﴿وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِعِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ في محمد ﷺ، والنبيين والمرسلين من قبله، أن يؤمنوا جميعًا، ولا يُفَرِّقوا بين أحد منهم<sup>(٧)[١٢]</sup>. (ز)

آ١٠٠ رَجَّحَ ابن جرير (١/ ٤٤٠) بدلالة القرآن، والنظائر أنَّ الذي رَغّب اللهُ في وَصْله، وذَمّ على قطعه في هذه الآية: الرَّحِمُ، فقال: •الذي رَغَّب اللهُ في وَصْله، وذمَّ على قطعه في ==

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ١/ ٦٢ (٤٠).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين؛ فقد اتفقا على الاحتجاج برواته في أحاديث كثيرة، وليس له عِلْمُهُ. ولم يتعقّبه الذهبي. وقال ابن حجر في الفتح ٢٣٦/١٠: (وإسناده ضعيف. وصَحَّحه الألباني في الصحيحة ١/ ٤٢٤ (٢١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٢/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٠/١ ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٤١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٢/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٢/١.

#### ﴿ رَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

١٠٥٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، قال: يعملون فيها بالمعصية (١٠) ( ٢٧٨/١)

۱۰۰۳ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمُنْسِدُوكَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، يعني: ويعملون فيها بالمعاصى (۲). (ز)

۱۰**۰**8 ـ عن م**قاتل بن حيان ـ** من طريق بُكَيْر بن معروف ـ في قوله: ﴿وَيُفْسِدُونَ فِى ٱلْأَرْشِٰ﴾، قال: أعمالهم السيئة التي يعملون بها في الأرض<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿ أُوْلَتِكَ مُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ ﴾

١٠٥٥ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - قال: كُلُّ شيء نسبه الله إلى غير أهل الإسلام من اسم - مثل: خاسِر، ومُسْرِف، وظالِم، وفاسِق - فإنما يعني به: الذَّنب (٤٠). (٢٨/١)

== هذه الآية: الرَّحِمُ، وقد بَيَّن ذلك في كتابه، فقال تعالى: ﴿فَهَلَ عَسَيْتُدُ إِن نَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ رَقُطِعُواْ أَتِمَامَكُمْ} [محمد: ٢٢]».

ثُمَّ حَكَى (١/ ٤٤١) القرآل بالعموم في المراد من القطع، بقوله: "وقد تَأوَّل بعضُهم ذلك أنَّ الله ذَمَّهم واستشهد على ذلك بعموم أنَّ الله ذَمَّهم واستشهد على ذلك بعموم ظاهر الآية، وأن لا دلالة على أنه مَعْنِيٍّ بها بعض ما أمر الله بوصله دون بعض. وهذا مذهبٌ من تأويل الآية غيرُ بعيد من الصواب، ولكن الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ قد ذكر المنافقين في غير آية من كتابه، فوصفهم بقطع الأرحام. فهذه نظيرة تلك، غير أنها وإن كانت كذلك فهى دالة على ذُمِّ الله وألى على أنها وإن كانت كذلك فهى دالة على ذُمِّ الله وألى على ما أمر الله بوصله رَحِمًا كانت أو غيرها».

ورَجُّحَ ابنُ عطية (١/٩٥/ - ١٦٠ بتصرف) العمومَ في الآية، فقال: قال جمهور أهل العلم: الإشارة في هذه الآية إلى دين الله، وعبادته في الأرض، وإقامة شرائعه، وحفظ حدوده. وهذا هو الحقُّ، والرَّحِمُ جزءٌ من هذا ٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبى حاتم ۷۲/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٢/١ (٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٤٤٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

1001 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَقْتَلُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ: أَن يُومَلَ وَيُفْدِدُكَ فِي الْحَقُوبَة، ﴿أَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾ في المعقوبة، ﴿أَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾ في المعقوبة، يعنى: اليهود(١٠). (ز)

۱۰**۵۷** ـ عن **مقاتل بن حيان ـ** من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قوله: ﴿أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾، يقول: هم أهل النار<sup>(۲۲</sup>). (۲۲۸/۱)

# ﴿كَيْفَ تَكُفُّرُونَ إِلَّهَ وَكُنتُمْ أَمُونَا فَأَخَيْكُمْ ثُمَّ يُعِينَكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ رُجَعُونَ ۞﴾

١٠٥٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مُرَّة الهمداني ـ =

اوعبد الله بن عباس - من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح - في قوله: ﴿ كَيْنَكُمُ مُنَمَ يُمْسِيكُمُ ﴾ قال: ﴿ كَيْنَكُ مُنْ يُمْسِيكُمُ مُنَمَ يُمْسِيكُمُ ﴾ قال: لم تكونوا شيئًا، فخلقكم، ثم يُعينكم، ثم يُعينيكم يوم القيامة (١٧٨/١).

آرَجَّحَ ابنُ جرير (١/٤٤٧)، وابنُ عطية (١/ ١٦١)، وابنُ كثير (١/ ٣٣٢) القولَ
 بكونهما إحيادين وإماتتين.

قال ابنُ عطية: •هو أُولَى هذه الأقوال؛ لأنه الذي لا محيد للكُفَّار عن الإقرار به في أول ترتيبه، ثم إن قوله أولاً: ﴿كُنْتُمُ أَمُواتًا﴾، وإسناده آخرًا الإماتةَ إليه تبارك وتعالى؛ مِمَّا يقوى ذلك القولُ»، وهو في هذا مُستنِدٌ إلى دلائل عقليّة.

وحكم ابنُ كثير عليه بالصحة مُستندًا لنظائرِه في القرآن، فقال: «وهو كقوله تعالى: ﴿فُلِ آلَهُ يُخِيكُو ثُمَّ يُسِنُكُو ثُمَّ يَسَمُّكُمْ لَكَ يَنِهِ ٱلْقِينَدَةِ لَا رَبَّ نِيهِ﴾ [الجائية: ٢٦]».

ووجَّههُ ابنُ جُرير (١/٧٤٧ ـ ٤٤٨ بتصرف) بقوله: «فأمَّا وجه تأويل من تَأوَّل قوله: ﴿كَيْفَ تَكُفُّرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمُ أَمْوَكًا فَأَخَيَكُمُ ۗ أي: لم تكونوا شيئًا؛ فإنه ذَهَب إلى نحو قول العرب للشيء الدارس، والأمر الخامل الذكر: هذا شيء ميت، وهذا أمر ميت. يراد ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۷۲/۱ (۲۹۹) من رواية محمد بن مزاحم، عن بكير، وأخرجه ۷۲/۱ (۲۹۸) من رواية الوليد عن بكير، بلفظ: في الأخرة. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٤٣. وعزاه السيوطي إليه دون ذكر ابن عباس.

الله عن عبد الله بن مسعود - من طريق أبي الأخوص - في قوله - جلَّ وعزِّ -:
 وَكَيْنَ نَكْمُورُنَ إِللَهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَنَا فَأَخْيَكُمْ ثُمَّ يُبِيئُكُمْ ثُمَّ يُجِيدِكُمْ ﴾: هي مثلُ الآية التي في أول المؤمن: ﴿وَبَنَا آمُنتَا أُنْسَيَنِ وَأَخِينَتَنَا أَنْفَتَيْنِ ﴿ [غافر: ١١] (١) . (١٣/١٣)

١٠٦١ \_ عن الضحاك =

۱۰۲۲ ـ وعطاء، نحو ذلك(۲). (ز)

1.٦٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْج، عن عطاء الخراساني ـ في قوله: ﴿وَكُنتُمْ أَمْوَتَا﴾ في أصلاب آبائكم، لم تكونوا شيئًا، حتى خلقكم، ثم يميتكم موتة الحق، ثم يحييكم حين يبعثكم. قال: وهي مثل قوله: ﴿وَهَنّا أَمْنَا أَشْنَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَنْتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَنْتَا أَتُنتَا أَتَنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتَنتَا أَتَنتَا أَتُنتَا أَتَنتَا أَتُنتَا أَتَنتَا أَتَنتَا أَتَنتَا أَتُنتَا أَتُنتَا أَتَلَا أَتُونَا أَتَنتَا أَتُنتَا أَتَنتَا أَتَنا أَتَنتَا أَلْنَا أَلْنَا أَنْ أَنْ أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَنْ أَلْنَا أَنْ أَلَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَنْ أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلْنَا أَلَا أَلْنَا أَلَا أَلَا أَلْنَا أَلَالًا أَلْنَا أُلْنَا أَلَا أَلَا أُلْنَا أَلَا أُلِنَا أُلِنا أَلَا أَ

١٠٦٤ \_ وعن الحسن البصري، نحو ذلك(٤). (ز)

١٠٦٥ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله:
 ﴿ رَبَّا آمْتَنا الْمُتَيْنِ وَأَهْيَتَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّاللَّالِي اللَّاللَّالِي اللَّاللَّا اللَّلْمُلْل

==بوصفه بالموت: خمول ذكره، ودروس أثره من الناس. فكذلك تأويل قول من قال في قوله: ﴿وَكُنْ لَكُم، وذلك كان قوله: ﴿وَكُنْ لَكُم، وذلك كان موتكم فأحياكم، فجعلكم بشرًا أحياء، ثم يميتكم بقبض أرواحكم وإعادتكم، ثم يحييكم بإعادة أجسامكم إلى هيئاتها، ونفخ الروح فيها، ومُستندُهم في هذا لغةُ العربِ كما هو ظاهر.

وقال ابنُ كثير (١/ ٣٣٢) مُستندًا إلى النظائرِ: «عَبَّر عن الحال قبل الوجود بالموت؛ بجامع ما يشتركان فيه من عدم الإحساس، كما قال في الأصنام: ﴿أَنُونَتُ غَيْرُ لَعَيَالًا﴾ [النحل: ٢١]، وقال: ﴿وَمَالِيَّهُ لِمُنَّمُ ٱلْأَرْشُ ٱلْنَبَتُهُ ٱلْحَيْبَةُ﴾ [يس: ١٣٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه سفيان الثوري ص٣٤، وابن جرير ٢/٢٤٤٠ ٢٩١/٢٠، وابن أبي حاتم ٢٧٣/١ كلاهما من طريق سفيان بلفظ: في قوله: ﴿ أَنْتُنَا الْشَيْقِينَ وَأَعْيَشَنَا ٱلْمُنْتَقِينَ ﴿ [18]، قال: هي كالتي في البقرة: ﴿ كَيْتَ كَمُّ يُوسِكُمُ لَمُ مُ يُحِيكُمُ أَمُّ مُ يَحْدِكُمُ لَمُ مُ يُحِيكُمُ أَمُّ مَ يَحْدِكُمُ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>٢) علُّقه ابن أبي حاتم ٧٣/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٤٤ مُقتصِرًا على آخره، وابن أبي حاتم ٧٣/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٧٣/١.

والمنابعة المنابعة المنابعة

ميتة، ثم أحياكم فخلقكم؛ فهذه حياة، ثم يميتكم فترجعون إلى القبور؛ فهذه ميتة أخرى، ثم يبعثكم يوم القيامة؛ فهذه حياة؛ فهما ميتتان وحياتان، فهو قوله: ﴿كَيْتُ تَكُثُّرُونَ بِاللّٰهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَهْبَكُمْ ثُمَّ يُصِيتُكُمْ ثُمَّ يُمْسِيكُمْ ۖ (٢٤/١٣)

1977 \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في الآية، يقول: حين لم يكونوا شيئًا، ثم أحياهم حين خلقهم، ثم أماتهم، ثم أحياهم يوم القيامة، ثم رجعوا إليه بعد الحياة (٢٠/١)

10.٦٧ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في الآية، قال: لم تكونوا شيئًا حتى خلقكم، ثم يميتكم الموتة الحق، ثم يحييكم. وقوله: ﴿نَبَّنَا ٱشَنَا ٱشْنَانُ وَأَهْيَلَــَا ٱلْمُنَكَيْنِ﴾ [غافر: ١١] مثلُها(٣٠). (٢٧٩/١)

١٠٦٨ \_ عن أبي صالح [باذام] \_ من طريق السدي \_ في الآية، قال: يميتكم، ثم يحييكم في القبر، ثم يميتكم (١٣٣<sup>(٤)</sup>. (٢٢٩/١)

١٠٦٩ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في الآية، قال: كانوا أمواتًا في أصلاب آبائهم، فأحياهم الله فأخرجهم، ثم أماتهم الموتة التي لا بد منها، ثم أحياهم للبعث يوم القيامة؛ فهما حياتان ومَوْتتان<sup>(١٠٤/٥)</sup>. (٢٢٩/١)

آلاً وَجُّهَ ابنُ جرير (٤٤٨/١) قولُ أبي صالح، فقال: قوامًّا وَجُهُ تأويل من تَأوَّل ذلك: ﴿ وَكُنتُمُ الْإِماتة التي هي خروج الروح من الجسد، فإنه ينبغي أن يكون ذهب بقوله: ﴿ وَكُنتُمُ الْمَوْرَةِ اللهِ اللهُ وَكُنتُ مَن إجرامهم، لا استعتاب واسترجاع. وقوله \_ جَلَّ ذِكْرُه \_: ﴿ كَيْفَ تَكُمُّوُنِ كَافَةٍ وَكُنتُمُ مِن المعاصي إلى الطاعة، ومن المعاصي إلى الطاعة، ومن الضلالة إلى الإنابة في القبور بعد الممات، ولا توبة فيها بعد الوفاة ﴾. الشكلة إلى الإنابة في القبور بعد الممات، ولا توبة فيها بعد الوفاة ﴾. وعلنَّ ابنُ كثير (٢٣٢/١) على قول أبي صالح بقوله: ﴿ وهذا غريبٍ ﴾.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٤٥، وابن أبي حاتم ٧٣/١. وأورده السيوطي عند تفسير آية سورة غافر، وعزاه إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٤٤، وابن أبي حاتم ٧٣/١. (٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٤٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٤٤٥. وعلَّقه ٍابن أبي حاتم ٧٣/١. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٧٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. =

١٠٧٠ \_ وعن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، نحو ذلك (١). (ز)

1011 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿كَيْتُ تَكُنُّرُونَ بِاللّهِ بِانَّهُ واحد لا شريك له، ﴿وَكُنْتُمُ أَنُونَا لِهِ عَنِي: فَطَفًا، ﴿فَأَخِيَا إِلَهُ عِنْي: فخلقكم، وذلك قوله سبحانه: ﴿يَعْنُ النَّيْتِ وَشَوْجُ النَّيْتِ مِنَ الْغَيْبُ لِيونس: ٣١، والروم: ١٩١، ﴿مُمَّ يُبِيئُكُمُ عند إحيائكم، ﴿ثُمَّ يُبِيئُمُ مَ من بعد الموت يوم القيامة، ﴿ثُمَّ يُبِيئُمُ وَمَن بعد الموت يوم القيامة، ﴿ثُمَّ أَيِّهِ نُرَّمُونَ فَقَالُوا: أَيْذَا كَنَا فَيَجزيكم بأعمالكم. فأمَّ اليهود فعرفوا وسكتوا، وأما المشركون فقالُوا: أَيْذَا كَنَا تَرَابًا مَن يقدِر أَن يَبعثنا من بعد الموت؟! فأنزل الله عَنْيَ ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ كَثُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيمًا ﴾ (١).

تعالى: ﴿ وَنَهَا آَتُنَا آَتُ

<sup>==</sup>أرواح فيها، فكانت بمعنى سائر الأشياء الموات التي لا أرواح فيها، وإحياؤه إيَّاها ـ تعالى ذكره ـ نفخُه الأرواحَ فيها، وإماتتُه إيَّاهم بعد ذلك قبضُه أرواحَهم، وإحياؤه إيَّاهم بعد ذلك نفخُ الأرواح في أجسامهم يومَ يُنفخ في الصور، ويُبْعَث الخلق للموعود».

<sup>=</sup> وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٠/١ ـ أنَّ في تفسير قتادة: ﴿ فَأَخِيُكُمْ ۖ ﴾ في الأرحام، وفي الدنيا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۷۳/۱. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۹۵/۱.

<sup>(</sup>٣) القُصَيْرى \_ مقصورة \_ أسفل الأضلاع أو آخر ضلع في الجنب. القاموس المحيط (قصر).

١٥٤، والأحزاب: ٧]، قال: يومئذ. قال: وقرأ قول الله: ﴿وَأَنْكُرُواْ يَعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِينْكُهُ الَّذِى وَاتَقَكُمْ بِهِ: إِذْ قُلْتُمْ سَكِمْنَا وَأَطَعْنَا﴾ [الماندة: ٧](١١٥٠٠). (ز)

## ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾

١٠٧٣ عن مجاهد من طريق ابن أبي نَجِيح عني قوله: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ كَكُم مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴿ ). (١٣٠/١)

المائة الأولى عنده إعادة الله المائة الأولى عنده إعادة الله الله الله الله الله الأولى عنده إعادة الله - جل ثناؤه - عبادة في أصلاب آبائهم، بعد ما أخذهم من صُلْب آدم، وأنَّ الإحياء الآخر هو نفخُ الأرواح فيهم في بطون أمهائهم، وأن الإمائة الثانية هي قبض أرواحهم للعود إلى التراب، والمصير في البرزخ إلى يوم البعث، وأنَّ الإحياء الثالث هو نفخ الأرواح فيهم لبعث الساعة ونشر القيامة، ثم انتقله لمخالفته ظاهر الآية بقوله: وهذا تأويلٌ إذا تَدَبَّره المتدبر وجده خلافًا لظاهر قول الله الذي زعم مُفَسِّرُه أن الذي وصفنا من قوله تفسيره، وذلك أنَّ الله - جل ثناؤه - أخبر في كتابه عن الذين أخبر عنهم من خلقه أنَّهم قالوا: ﴿ وَلِلّا أَلْتَكَا الله الله إعادت وأمائهم ثلاث إمائات ... وليس ذلك من تأويل هاتين الآيتين - أعني قوله: ﴿ كَيْفَ كَمُثُورِكَ بِاللّهِ وَصُحْدَكُم الله أمات من ذَرًا يومثذ غيرَ الإمائة التي صار إعلى البرزخ إلى يوم البعث».

وعلَّقَ ابنُ كثير (١/ ٣٣٢) على قول ابن زيد بقوله: ﴿وهذا غريبٍ﴾.

وزاد ابن عطية (بتصرف ١٦٠/، ١٦٠) أقوالًا أخرى في معنى الآية، فقال: فوقال آخرى في معنى الآية، فقال: فوقال آخرون: كنتم أمواتًا بكون آدم من طين ميتًا قبل أن يحيى، ثم نفخ فيه الروح فأحياكم بحياة آدم، ثم يميتكم الموت المعهود، ثم يحييكم للبعث يوم القيامة... كنتم أمواتًا في الأرحام قبل نفخ الروح، ثم أحياكم بالإخراج إلى الدنيا، ثم كما تقدم... وروي عن ابن عباس أيضًا أنه قال: وكنتم أمواتًا بالخمول، فأحياكم بأن ذكرتم وشرفتم بهذا الدين والنبي الذي جاءكمه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۹۲/۲۰ ـ ۲۹۲، ۲۹۲/۲۰.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

١٠٧٤ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ كَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا ﴾ ، قال: سَخَّر لكم ما في الأرض جميعًا؛ كرامة من الله، ونعمة لابن آدم؛ متاعًا وبُلغة ومنفعة إلى أجل (١٩٣٠/١)

١٠٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ هُوَ اللَّذِى خَلَقَ كُمُم مَّا فِى ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا ﴾ من شيء، ﴿ وَهُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَّمَا إِلَى السَّمَا إِخْلَقِهِنَّ وخَلْقِ الأرض (٢٠). (ز)

### ﴿ أُمُّ أَسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآ ۗ ﴾

١٠٧٦ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكَلْبِيِّ، عن أبي صالح ـ في قوله: ﴿ثُمَّةُ السَّمَةِ إِلَى السَّمَةِ اللهِ السَّمَةِ اللهِ السَّمَةِ إِلَى السَّمَةِ إِلَى السَّمَةِ اللهِ السَّمَةِ اللهِ اللهِ السَّمَةِ اللهِ السَّمَةِ اللهِ اللهُ اللهِل

١٠٧٧ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَىٰ السَّمَانِ ﴾ السَّمَانِ إلى المتحدد ال

١٠٧٨ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ﴾،
 قال: خلق الله الأرض قبل السماء، فلمَّا خلق الأرض ثَار منها دُخَان، فذلك قوله:
 ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَسَوَّنَهُنَ سَمْعٌ سَمَوْتُوْ﴾ (٥٠. (٢٣٠/١))

١٠٧٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَآهِ﴾، يقول: ارْتَفَع إلى السماء<sup>(١)</sup>. (ز)

آ١٤ ذهب ابنُ جرير (١/ ٤٥٣ ـ ٤٥٤) في تأويل قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا في الآين خَلَقَ لَكُم مَّا في الأَرْضِ جَكِيمًا﴾ إلى معنى ما ذكره قتادة، مُسْتَنِدًا فيه إلى قول السلف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٤٥٤/١، وابن أبي حاتم ٧٤/١ من طريق سعيد بن بشير. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٨٧٢).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٢، ٢٦٩٨، وابن جرير \_ كما في التغليق ٥،٤٤٤، والفتح ٢٠٥/٣ .. وابن أبي حاتم / ٧٥٠. وعَلَم البيهقي في الأسماء والصفات (عَقِب ٨٧٢). وهو في تفسير الطبري ٤٥٦/١ من قول الربيع كما سيأتي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٢٠٢١، وابن جرير ٤٦٣/١، وابن أبي حاتم ٧٥/١، وأبو الشيخ في العظمة (٨٨٥). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٤٦٥، وابن أبي حاتم ١/٧٥.

١٠٨٠ \_ عن الحسن البصري، مثله(١١٧٧٠ . (ز)

## ﴿ فَسَوَّتُهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتُ إِ

۱۰۸۱ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ =

الآلا رجَّح ابنُ جرير (١/٥٧) أن ﴿اَسْتَوَىٰ ﴾ بمعنى: علا، وارتفع. فقال: ﴿وَأُولَى المعاني بقول الله \_ جل ثناؤه \_: ﴿ثُمُّمُ السَّوَىٰ إِلَى اَلسَّمَآ ۚ فَسَوَّائُونَ ﴾: عَلا عليهن، وارتفع، فلتَرْمُنَّ بقدرته، وخَلَقَهُنَّ سبع سموات. .

وَعَلَّلُ ابنُ تيمية (١/ ١٨٥ - ١٨٦) تفسيرَ السلف له بالارتفاع بدلالة القرآن في قوله تعالى:
﴿ مُ السَّرَى إِلَى السَّلَةِ وَهِى دُخَانَ ﴾ [فصلت: ٢١]: "وهذه نزلت في سورة (حم) بمكة، شم أنزَل الله في المدينة سورة البقرة: ﴿ مُثَمَّ السَّوَيَّ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّهُنَّ سَبَعَ سَمَوَنُوْ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَيْمٌ ﴾، فلمَّا ذَكَرَ أَنَّ السِّمَاء ولى السماء كان بعد أن خلق الأرض، وخلق ما فيها، تَضَمَّن معنى الشُّعُود؛ لأنَّ السماء فوق الأرض، فالاستواءُ إليها ارتفاعٌ إليها».

وعلَّقَ ابنُ كَثير (١/ ٣٣٢) بقُولُه: ﴿ أَي: قَصَد إِلَى السّماء، والاستواءُ هاهنا تَضَمَّن معنى القصد والإقبال؛ لأنه عُدِّى بـ﴿إِلَىٰ﴾.

علَّقه ابن أبى حاتم ١/ ٧٥.

﴿نَّ وَٱلْقَلَرِ﴾ [القلم: ١]، والحوتُ في الماء، والماءُ على ظهر صَفَاةٍ، والصَّفاة على ظهر ملك، والملكُ على صخرة، والصخرةُ في الريح، وهي الصخرةُ التي ذكرها لقمان، ليست في السماء ولا في الأرض، فتحرك الحوت، فاضطرَب، فتزلزلت الأرض، فأرسى عليها الجبالَ، فقرّت، فالجبال تفخر على الأرض، فذلك قوله: ﴿وَٱلْقَنْ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِكَ أَن تَهِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥]. وخلق الجبال فيها، وأقوات أهلها، وشجرها، وما ينبغي لها في يومين؛ في الثلاثاء والأربعاء، وذلك قوله: ﴿ أَيِّنَّكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ﴾ إلى قوله: ﴿وَبَنَرُكَ فِيهَا﴾ [نصلت: ٩ ـ ١٠]، يقول: أنبت شجرها، ﴿وَقَلَّارَ فِيهَا أَقُوْتَهَا﴾ يقول: أقواتها لأهلها، ﴿فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَّلَةً لِلسَّآبِلِينَ ﴾ يقول: من سأل فهكذا الأمر، ﴿ أَمُّ السُّمَوَىٰ إِلَى السَّمَآ وَهِيَ دُخَانُّ ﴾ [فصلت: ١١]، وكان ذلك الدخانُ من تَنفُّس الماء حين تَنَفَّس، فجعلها سماءً واحدة، ثم فتقها، فجعلها سبع سموات في يومين؛ في الخميس والجمعة، وإنما سُمِّي يوم الجمعة لأنه جمع فيه خلق السموات والأرض، ﴿ وَأَوْجَىٰ فِي كُلِّ سَمَّاهِ أَمْرُهَا ﴾ [نصلت: ١٦] قال: خلق في كل سماء خَلْقَها؛ من الملائكة، والخلق الذي فيها من البحار، وجبال البَرَد، ومما لا يُعلم، ثم زَيَّن السماء الدنيا بالكواكب، فجعلها زينةً وحِفْظًا من الشياطين. فلمَّا فرغ من خلق ما أحبُّ استوى على العرش، فذلك حين يقول: ﴿ غَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّارِ ﴾ [الأعراف: ٥٥]، يقول: ﴿كَانَنَا رَبُقًا فَفَنَقَنَاهُمَا ﴾ [الأنبياء: ٣٠](). (٢٣٢/١)

١٠٨٣ \_ عن إسماعيل السُّلِّيِّ \_ من طريق أسباط \_، مثله (ز)

١٠٨٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله \_ حيث ذكر خلق الأرض قبل السماء، ثم ذكر السماء قبل الأرض، وذلك أن الله خَلق الأرض بأقواتها من غير أن يدحوها قبل السماء \_: ﴿ أُمَّمَ السَّمَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّنَهُنَّ سَنَعٌ سَمَوَنَوْكِ، ثم دحا الأرض بعد ذلك، فذلك قوله: ﴿ وَٱلدَّرَ اللهُ بَعَدُ ذَلِكَ أَن حَمَا إِلَى السَّمَاءِ النازعات: ٣٥٠ ( ( )

1 • ١٠٨٥ عن عبد الله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في قوله: ﴿ فَسَوَّنَهُنَّ ﴾ ، يعني: خلق سبع سموات. قال: أجرى النار على الماء، فبَخَرُ البحر، فصعد في الهواء، فجعل السموات منه (٤٠٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٢٦، وابن أبي حاتم ١/٧٤ موقوفًا على السدي، والبيهتي في الأسماء والصفات (٨٠٧). وعزاه السيوطي إلى ابن العنذر.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/ ۷٤.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۱/ ٤٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٨٧٢).

١٠٨٦ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ فَسَوَّنهُنَّ ﴾، قال: سوَّى خَلْقَهُنَّ (١٠٣٢)

١٠٨٧ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿ثُمُّمُ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاآِهِ فَسُوَّنَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَنَتِكِهِ، يقول: خلق سبع سموات بعضهن فوق بعض، وسبع أرضين بعضهن تحت بعض (٢٠). (١/ ٧٣٠)

۱۰۸۸ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿فَسَوَنَهُنَّ سَبَعَ سَمَلَاتُكِ، قال: بعضهن فوق بعض، بين كل سماءين مسيرة خمسمائة عام<sup>(۳)</sup>. (۲٤٠/۱)

١٠٨٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿فَسَوَّنهُنَّ سَبْعَ سَمَوَنتُهِۥ يقول: سوَّى خلقهن، ﴿وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ (٤)

١٠٩٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَسَوَنهُنَّ ﴾ يعني: فَخَلَقَهُنَّ ﴿ سَبَعْ سَمَوْتُ ﴾، فهذا أعظمُ مِن خَلْق الإنسان، وذلك قوله سبحانه: ﴿ لَكَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْق ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْق ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ
 خَلْق التَّالِي ﴾ [غافر: ٥٥] (٥٠)

### ﴿وَوَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞﴾

١٠٩١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قال: العالِمُ الذي قد كَمُل في عِلْمِه  $\frac{1}{1}$ . (ز)

آ۱۲۸ نقل ابن عطية (۱۹۳/۱) في معنى ﴿فَسَوْنَهُنَّ﴾ قولًا غير ما ذُكِر، فقال: اوقيل: سوَّى سطوحها بالإملاس؟.

١٣٩ قال ابن جرير (٢٦٦/١): «وقوله: ﴿عَلِيمٌ﴾ بمعنى: عالم». مُستندًا الأثرِ ابن عباس، ولم يذكر غيرَه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٢٦٩٨/٦، وابن جرير ـ كما في التغليق ٥٩٤٤، والفتح ٣٠٥/٣ ـ، وابن أبي حاتم ١/٥٠٠ وعَلَم المبيع. ١/٥٠٠ وعَلَم المبيع. والسماء والصفات (عقب ٨٧٢). وهو في تفسير الطبري ١٨٥/١ من قول الربيع. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٩٣١، وابن أبي حاتم ٢٥٥١، وأبو الشيخ (٨٨٥). وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٢/١٤، وابن جرير ٢/٤٦٤، وابن أبي حاتم ٧٥/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٨/ ٤٥٨. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٤٦٦.

۱۰۹۲ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ﴾، يعني: من أعمالكم عليم<sup>(۱)</sup>. (ز)

1.98 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُو بِكُلِّ شَيْهِ مِن الخلق ﴿عَلِيمٌ ﴾ بالبعث وغيره (٢٠) . (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

١٠٩٥ \_ عن عبد الله بن مسعود، قال: إنَّ أَعْدَل آية في القرآن آخرُها اسمٌ من أسماء الله (٤٤).

١٠٩٦ ـ عن حَبَّةَ العُرنِيّ، قال: سمعت عليًّا ذات يوم يحلِفُ: والذي خلق السماء
 من دخان وماء<sup>(٥)</sup>. (٢٣٩/١)

109٧ \_ عن عبد الله بن سكلم \_ من طريق سعيد بن أبي سعيد \_ أنَّه قال: إنَّ الله بدأ الخلق يوم الأحد، فخلق الأرضين في الأحد والاثنين، وخلق الأقوات والرَّواسِي في الثلاثاء والأربعاء، وخلق السموات في الخميس والجمعة، وفرغ في آخر ساعة من يوم الجمعة، فخلق فيها آدم على عجل؛ فتلك الساعة التي تقوم فيها الساعة (1)

١٠٩٨ \_ عن عبد الله بن عمرو، قال: لَمَّا أراد الله أن يخلق الأشياء \_ إذ كان عرشه على الماء، وإذ لا أرض ولا سماء \_ خَلَق الربح، فسَلَّطها على الماء، حتى

أخرجه ابن أبى حاتم ١/٧٥ (٣١٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢١٤٩/٤ (٢٧٨٩)، وابن جرير ٣٢٨/١٢ ـ ٣٣٩، ٣٨٣/٠ ـ ٣٨٣، وابن أبي حاتم ٧٤/١ (٣٠٤).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن الضريس.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٤٦٤.

اضطربت أمواجُه، وأثار ركامه، فأخرج من الماء دخانًا وطينًا وزَبَدًا، فأمر الدُّخان فعلا وسما ونما، فخلق منه السموات، وخلق من الطين الأرضين، وخلق من الزَّبد الجبال<sup>(۱)</sup>. (۱/۲۳۲)

1.99 \_ قال محمد بن إسحاق \_ من طريق سَلَمة بن الفَصْل \_: كان أوَّل ما خلق الله تبارك وتعالى النُّور والظُّلْمَة، ثم ميَّز بينهما، فجعل الظُّلْمَة ليلاً أسود مُظْلِمًا، وجعل النور نهارا مُضِينًا مُبْصِرًا، ثم سَمَك السموات السبع من دخان، يقال \_ والله أعلم \_: من دخان الماء، حتى استقللن، ولم يُحْبَكُنَ، وقد أغْطَش في السماء الدنيا ليلَها، وأخرج ضُحاها، فجرى فيها الليلُ والنهارُ، وليس فيها في السماء الدنيا ليلَها، وأخرج ضُحاها، فقرع من الأرض وما قَدَّر فيها من الأقوات، وبثَّ فيها ما أراد من الخَلْق، فقرع من الأرض وما قَدَّر فيها من أواتها في أربعة أيام، ثم استوى إلى السماء وهي دخان \_ كما قال \_ فحَبَكُهُنَّ، وجعل في السماء الدنيا شمسها وقمرَها ونجومَها، وأوحى في كل سماء أمرها، فأكمل خَلْقَهُنَّ في يومين، ففرغ من خلق السموات والأرض في ستة أيام، ثم استوى في اليوم السابع فوق سماواته، ثم قال للسماوات والأرض: ﴿ أَقِينَا طَوْمًا اللهِ كَرَهَا . ﴿ وَالنَّلَ الْنِيَا الْمَنَا الْمَانَا اللهَ الله علومًا أو كرمًا . ﴿ وَالنَّا الْنَانَ الله كَانَا الْمَانَاتِ . (ز)

وانتَقَد قولَ من قال: إن السماء وإن كانت سماء فوق سماء، فهي في التأويل واحدة. مُسْتَدِلًا بأثرِ ابن اسحاق، ثُمَّ أَعْقَبَه بقوله: "وإنما استشهدنا لقولنا الذي قلنا في ذلك بقول ابن إسحاق؛ لأنه أوضح بيانًا عن خبر السموات أنهن كُنَّ سبعًا من دخان قبل استواء ربنا إليها بتسويتها من غيره، وأحسنُ شرحًا لما أردنا الاستدلال به من أنَّ معنى السماء التي قال الله فيها: ﴿مُ اسْتَوْقَ إِلَى النَّمَا ﴾ بمعنى الجمع على ما وصفنا، وأنه إنما قال ـ جَلَّ ثناؤه ـ: ﴿ فَسَوَّهُنَ ﴾ إذ كانت السماء بمعنى الجمع على ما منتَّاه.

<sup>(</sup>١) أخرجه عثمان بن سعيد الدارمي في كتاب الرد على الجهمية ص١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٦٠.

## ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ الآيات

#### 🏶 سياقات القصة كاملة:

١١٠٠ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني ـ = (٢٤٤/١)

١١٠١ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّيّ، عن أبى مالك وأبى صالح \_: لَمَّا فَرَغَ اللهُ مِن خَلْق ما أحبُّ استوى على العرش، فجعل إبليسُ على مُلْك سماء الدنيا، وكان من قبيلةٍ من الملائكة يقال لهم: الجن؛ وإنما سموا الجِنَّ لأنهم خُزَّان الجنة، وكان إبليس مع مُلْكِه خازِنًا، فوقع في صدره كِبْر، وقال: ما أعطاني الله هذا إلا لمزيد(١) لي على الملائكة، فلما وقع ذلك الكِبْرُ في نفسه اطَّلَع الله على ذلك منه، فقال الله للملائكة: ﴿ إِنِّي جَاءِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾. قالوا: ربَّنا، وما يكون ذلك الخليفة؟ قال: يكون له ذريةٌ، يُفْسِدون في الأرض، ويَتَحاسَدُون، ويقتل بعضهم بعضًا. قالوا: ربنا، أتجعل فيها من يفسد فيها، ويسفك الدماء، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك؟! قال: إنى أعلم ما لا تعلمون. يعنى: من شأن إبليس. فبعث جبريلَ عَلِيهِ إلى الأرض؛ ليأتيه بطِين منها، فقالت الأرض: إنِّي أعوذ بالله منك أن تنقص مني، أو تُشِينَنِي. فرجع، ولم يأخذ، وقال: ربِّ، إنها عاذتْ بك؛ فأعذتُها. فبعث الله ميكائيل، فعاذت منه، فأعاذها، فرجع، فقال كما قال جبريل، فبعث ملك الموت، فعاذت منه، فقال: وأنا أعوذ بالله أن أرجع ولم أنفذ أمره. فأخذ من وجه الأرض، وخلط، فلم يأخذ من مكان واحد، وأخذ من تربة حمراء وبيضاء وسوداء؛ فلذلك خرج بنو آدم مختلفين، فصعد به، فبلَّ التراب حتى عاد طينًا لازِبًا -واللازِب: هو الذي يلتزق بعضه ببعض ـ، ثم تُرِك حتى أَنتَن وتَغَيَّر، وذلك حين يقول: ﴿مِّنْ حَمْلٍ مَّسْنُونِ﴾ [الحجر: ٢٦]، قال: مُنتِن. ثم قال للملائكة: ﴿إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينِ ۞ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ﴾ [ص: ٧١، ٧٢]، فخلقه الله بيديه لكيلا يتكبر إبليس عليه؛ ليقول له: تتكبَّر عما عَمِلْتُ بيَدَيَّ ولم أتكبر أنا عنه؟ فخلقه بشرًا، فكان جسدًا من طين أربعين سنة من مقدار يوم الجمعة، فمرَّت به

<sup>(</sup>١) قال ابن جرير ٤٨٦/١: «هكذا قال موسى بن هارون [شيخ ابن جرير]، وقد حدثني به غيره، وقال: لعزية لي».

الملائكة، ففزعوا منه لَمَّا رَأُوْه، وكان أشدهم منه فَزَعًا إبليس، فكان يَمُرُّ فيضربه، فيُصَوِّت الجسدُ كما يُصَوِّت الفَخَّارُ، وتكون له صَلْصَلَة، فذلك حين يقول: ﴿مِن صَلَّصَنْ لِ كَالْفَخَّادِ﴾ [الرحمن: ١٤]، ويقول: لأمر ما خُلِقْتَ. ودخل من فِيه، فخرج من دُّبُرِه، فقال للملائكة: لا ترهبوا من هذا، فإن ربكم صَمَد، وهذا أَجْوَف، لئن سُلِّطت عليه لأُهْلِكَنَّه. فلما بلغ الحينُ الذي يريد الله \_ جل ثناؤه \_ أن ينفخ فيه الروح، قال للملائكة: إذا نفخت فيه من روحي فاسجدوا له. فلما نفخ فيه الروح، فدخل الروح في رأسه عَطَس، فقالت له الملائكة: قل: الحمد لله. فقال: الحمد لله. فقال له الله: رحمك ربك. فلما دخل الروح في عينيه نظر إلى ثمار الجنة، فلما دخل في جوفه اشتهى الطعام، فوثب قبل أن تبلغ الروح رجليه عَجْلان إلى ثمار الجنة، فذلك حين يقول: ﴿ فُلِقَ ٱلْإِنْسُنُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ [الانبياء: ٣٧]. ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِكَةُ حُنَّلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِلِيسَ أَنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ﴾ [الــحــجـــر: ٣٠ ـ ٣١]، أي: استكبر، وكان من الكافرين. قال الله له: ما منعك أن تسجد إذ أمرتك لما خَلَقْتُ بِيَدَيُّ؟ قال: أنا خير منه، لم أكن لأسجد لبشر خلقتَه من طين. قال الله له: اخرج منها ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ ﴾ يعني: ما ينبغي لك ﴿ أَن تَنَّكَّبُرَ فِهَا فَأَخْرُمُ إِنَّكَ مِنَ الصَّنفِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣]. والصَّخار هو الـذُّلُّ. قال: ﴿وَعَلَمْ ءَادَمُ ٱلْأَسَّمَاءَ كُلُّهَا﴾، ثـم عَرَض الخلق على الملائكة، فقال: ﴿ أَنْعُونِي إِلْسَمَاءِ هَوُلْآهِ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ أنَّ بني آدم يُفْسِدون في الأرض، ويسفكون الدماء. فقالوا له: ﴿سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ۚ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَّأ إِنَّكَ أَنتَ الْمَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾. قال الله: ﴿يَكَادَمُ أَنْبِغَهُم إِسْمَايِيمٌ فَلَمَّا أَلْبَأَهُم بِأَسْمَايِمٍمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لُّكُمْ إِنِّى أَغَلَمُ غَيْبَ ٱلسَّهَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنُّمُ تَكْنُبُونَ ﴾. قال: قولـهـم: ﴿ أَجُّمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾، فهذا الذي أبدوا، وأعلم ما كنتم تكتمون، يعنى: ما أَسَرَّ إبليسُ في نفسه من الكِبْر (١) الآلاً. (ز)

الآيا قال ابن جرير (١٧٩١ ـ ٤٨٠) مُبَيّناً تأويل الآية على هذه الرواية: «تأويل الآية على هذه الرواية: إني جاعل في الأرض خليفة مني، يخلفني في الحكم بين خلقي، وذلك الخليفة هو آدم، ومن قام مقامه في طاعة الله والحكم بالعدل بين خلقه، وأمّا الإفساد وسفك الدماء بغير حقها فمن غير خلفائه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ٤٨٧ ـ ٤٨٨، وابن عساكر ٧/ ٣٧٧. وأورده السيوطي دون ذكر ابن عباس إلى قوله: من شأن إبليس.

1107 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: كان إبليس مِنْ حَيِّ من أحياء الملائكة، يقال لهم: الجن، خُلِقوا من نار السَّمُوم من بين الملائكة، قال: وكان خازنًا من خُرَّان الجنة. قال: وخان المهائكة كلهم من نورٍ غير هذا الحي. قال: وخُلِقَت الجِنُّ الذين ذُكِروا في القرآن من مارج من نار ـ وهو لسان النار الذي يكون في طرفها إذا ألهِبَت ـ. قال:

== ثم انتقد ابنُ جرير (١/ ٤٨٩ ـ ٤٩١ بتصرف) هذا الخبر بدلالةِ العقلِ بقوله: «هذا إذا تَدَبَّره ذُو الفَهْم عَلِم أنَّ أُوله يُفسِد آخرَه، وأنَّ آخرَه يُبْطِل معنى أولُّه؛ وذلك أن الله \_ جل ثناؤه \_ إن كان أخبر الملائكة أن ذرية الخليفة الذي يجعله في الأرض تفسد فيها، فقالت الملائكة لربها: ﴿أَتَّجَمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾؛ فلا وجه لتوبيخها على أن أخبرت عمَّن أخبرها اللهُ عنه أنه يفسد في الأرض، فيجوز أن يقال لها فيما طُوي عنها من العلوم: أخبرونا بالذي قد طوى الله عنكم علمه، كما قد أخبرتمونا بالذي قد أَطْلَعَكُم الله عليه. بَل ذلك خَلْفٌ من التأويل، ودعوى على الله ما لا يجوز أن يكون له صفة، وأُخشى أن يكون بعض نقلة هذا الخبر هو الذي غلط على مَن رواه عنه من الصحابة، وأن يكون التأويل منهم كان على ذلك: أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين فيما ظننتم أنكم أدركتموه من العلم بخبري إيَّاكم أن بني آدم يُفسدون في الأرض، ويسفكون الدماء، حتى استجزتم أن تقولوا: أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء. فيكون التوبيخُ حينتذ واقعًا على ما ظُنُّوا أنهم قد أدركوا بقول الله لهم: إنه يكون له ذرية يفسدون في الأرض ويسفكون الدماء. لا على إخبارهم بما أخبرهم الله به أنه كائن؛ وذلك أنَّ الله ـ جل ثناؤه ـ وإن كان أخبرهم عما يكون من بعض ذرية خليفته في الأرض ما يكون منه فيها من الفساد وسفك الدماء، فقد كان طوى عنهم الخبر عَمَّا يكون من كثير منهم بما يكون من طاعتهم ربهم، وإصلاحهم في أرضه، وحقن الدماء، ورفعه منزلتهم، وكرامتهم عليه، فلم يخبرهم بذلك. فقالت الملائكة: ﴿أَجُّمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾ على ظُنِّ منها \_ على تأويل هذين الخبرين اللذين ذكرت وظاهرهما ـ أنَّ جميع ذرية الخليفة الذي يجعله في الأرض يُفسِدون فيها، ويسفكون فيها الدماء. فقال الله لهم: ﴿ أَنْجُونِي إِلَسْمَاءِ هَمُؤُلَّاهِ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ﴾ أنَّكم تعلمون أن جميع بني آدم يفسدون في الأرض ويسفكون الدماء، على ما ظننتم في أنفسكم. إنكارًا منه ـ جل ثناؤه ـ لقيلهم ما قالوا من ذلك على الجميع والعموم، وهو من صفة خاصٌ ذرية الخليفة منهم. وعلَّقَ ابن كثير (١/ ٢٣٠) على هذه الرواية بقوله: •هذا الإسناد إلى هؤلاء الصحابة مشهور في تفسير السُّدِّي، ويقع فيه إسرائيليات كثيرة، فلعل بعضها مُدْرَج ليس من كلام الصحابة، أو أنهم أخذوه من بعض الكتب المتقدمة».

وخُلِق الإنسان من طين، فأول من سكن الأرضَ الجنُّ، فأفسدوا فيها، وسفكوا الدماء، وقتل بعضهم بعضًا. قال: فبعث الله إليهم إبليسَ في جُندٍ من الملائكة \_ وهم هذا الحي الذين يقال لهم: الجن \_، فقتلهم إبليسُ ومن معه، حتى ألحقهم بجزائر البحور وأطراف الجبال، فلمَّا فعل إبليس ذلك اغْتَرَّ في نفسه، وقال: قد صنعتُ شيئًا لم يصنعه أحد. قال: فاطَّلع اللهُ على ذلك مِن قلبه، ولم تَطَّلِع عليه الملائكةُ الذين كانوا معه؛ فقال الله للملائكة الذين معه: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾. فقالت الملائكة مجيبين له: ﴿ أَتَّجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَآةِ ﴾، كما أفسدت الجنُّ، وسفكت الدماء، وإنما بعثتنا عليهم لذلك. فقال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ﴾. يقول: إنى قد اطَّلَعْتُ مِن قَلْب إبليس على ما لم تَطَّلِعوا عليه من كِبْره واغْتِرَاره. قال: ثم أمر بتربة آدم فرُفِعَت، فخلق الله آدم من طين لازِب ـ واللازب: اللَّزج الطيِّب ـ من حَمَامٍ مَسْنُون مُنتِن. قال: وإنما كان حَمَاً مسنونًا بعد التراب. قال: فخلق منه آدم على بيده. قال: فمكث أربعين ليلة جسدًا مُلْقَى، فكان إبليس يأتيه، فيضربه برجله، فيُصَلُّصِل ـ أي: فيُصَوِّت ـ. قال: فهو قول الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ: ﴿ مِن صَلَّصَكُ لِ كُالْفَخَّارِ ﴾ [الرحمن: ١٤]. يقول: كالشيء المنفوخ الذي ليس بمُصْمَت. قال: ثم يدخل في فِيه، ويَخْرُج من دُبُرِه، ويدخل من دُبُره، ويَخْرُج مِن فيه. ثم يقول: لَسْتَ شيئًا للصَّلْصَلَة، ولشيء ما خُلِقت! لَيْن سُلِّطتُ عليك الْأَهْلِكَنَّك، ولئن سُلِّطتَّ عَليَّ لأَعْصِيَنَّك. قال: فلمَّا نفخ الله فيه من روحه، أتت النفخة من قِبل رأسه، فجعل لا يجري شيء منها في جسده إلا صار لحمًا ودَمًا، فلما انتهت النفخة إلى سُرَّتِه نظر إلى جسده، فأعجبه ما رأى من حُسْنه، فذهب لينهض فلم يَقْدِر، فهو قول الله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ عَجُولًا ﴾ [الإسراء: ١١]. قال: ضَجِرًا، لا صبر له على سراء ولا ضراء. قال: فلمَّا تَمَّت النفخة في جسده عَطَس، فقال: الحمد لله رب العالمين. بإلهام الله له. فقال الله له: يرحمك الله، يا آدم. قال: ثم قال الله للملائكة الذين كانوا مع إبليس خاصة دون الملائكة الذين في السموات: اسجدوا لآدم. فسجدوا كلهم أجمعون، إلا إبليس أبي واستكبر، لِمَا كان حدَّث به نفسَه من كِبْره واغْتِرَاره، فقال: لا أسجد له، وأنا خير منه، وأكبر سِنًّا، وأقوى خَلْقًا، خلقتني منّ نار وخلقته من طين. يقول: إنَّ النار أقوى من الطين. قال: فلَمَّا أبي إبليسُ أن يسجد أَبْلَسَه الله، أي: آيَسَه من الخير كُلُّه، وجعله شيطانًا رجيمًا؛ عقوبة لمعصيته. ثُمُّ عَلَّم آدم الأسماء كلها، وهي هذه الأسماء التي يتعارف بها الناس: إنسان، ودابة، وأرض، وسهل، وبحر، وجبل، وحمار، وأشباه ذلك من الأمم وغيرها. ثم عرض هذه الأسماء على أولئك الملائكة \_ يعني: الملائكة الذين كانوا مع إبليس الذين خُلِقوا من نار السَّموم \_، وقال لهم: ﴿ أَلْبُونِي إِنْسَاءٍ هَوْلَاهِ يَقُول: أخبروني بأسماء هؤلاء، ﴿إِن كُنتُم صَدِيقِنَ﴾: إن كنتم تعلمون لِمَ أجعل في الأرض خليفة. قال: فلمَّا علمت الملائكة مؤاخذة الله عليهم فيما تكلموا به من علم الغيب الذي لا يعلمه غيره، الذي ليس لهم به علم، قالوا: ﴿ شَبْحَنْكَ ﴾ تنزيهًا لله من أن يكون أحد يعلم الغيب غيره، ثبنًا إليك، ﴿لا عِلْمَ إِنّا إِلّا مَا عَلَيْتَنَا ﴾ تَبَرِيّا منهم من علم الغيب ﴿إِلّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ كما علمت آدم. فقال: ﴿يَكَاثَمُ أَلْمِتْهُم إِنْمَالِهِم ﴾ يقول: أخبرهم بأسمائهم، ﴿قَالَ أَلْمَ أَلُو كُمُ عَلَم الملائكة خيري، ﴿وَأَعَلَمُ مَا بُدُونَ ﴾ خلصة: ﴿إِنّا أَلَمْ المُلائكة عندي، ﴿وَأَعَلَمُ مَا بُدُونَ ﴾ يقول: ما تظهرون، ﴿وَلَعْلَمُ مَا كُنّم وقول: أعلم السر كما أعلم العلانية، يعني: يقول: ما تظهرون، ﴿وَمَا كُنّمُ وَلا غَيْراد (١٤٤٠) الله ما العرب العلم العلانية، يعني:

آآآ عَلَى ابن جرير (١/ ٤٨٥ ـ ٤٨٦) على هذه الرواية بقوله: «وهذه الرواية عن ابن عباس تُنبِئ عن أنّ قول الله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِكَةِ إِنْ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ غَلِيمَةُ ﴾ خطابٌ من الله ـ جل ثناؤه ـ خطابٌ من الملائكة دون الجميع، وأنّ الذين قبل لهم ذلك من الملائكة كانوا قبيلة إبليس خاصة، وأنّ الله إنّما خَصَّهم بقيل ذلك امتحانًا منه لهم وابتلاء؛ لِيُعرِّفهم قصورَ علمهم، وفضل كثير مِمَّن هو أضعف خلقًا منهم من خلقه عليهم، وأنّ كرامته لا تنال بقُوى الأبدان وشِدَّة الأجسام، كما ظنه إبليس عدو الله، ومصرح بأن قيلهم لربهم: ﴿أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُشْفِكُ الْمِنْمَاتَهُ كانت هفوة منهم، ورجمًا بالغيب، وأنّ الله ـ جل ثناؤه ـ أُطْلَعَهم على مكروهِ ما نطقوا به من ذلك، ووَقَفَهم عليه، حتى تابوا وأنابوا إليه مما قالوا ونطقوا من رجم الغيب بالظنون، وتَبَرَّعُوا إليه أن يعلم الغيب غيره، وأظهر لهم من إبليس ما كان منطويًا عليه من الكبر الذي قد كان عنهم مُستَخْفِيًا».

ويَبِيَّنَ (١/ ٥٠٠) أيضًا أنَّ الرواية تحتمل ورود قول الملائكة: (على وجه الاستعلام منهم لربهم، لا على وجه الإيجاب أنّ ذلك كائن كذلك، فيكون ذلك منها إخبارًا عما لم تَطَّلع عليه من علم الغيب.

وانتَقَد ابنُ كثير (١/ ٣٥٥) هذا الأثر بقوله: •هذا سياق غريب، وفيه أشياء فيها نظر يطول مناقشتها».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٨٢ ـ ٤٨٥. وأورده السيوطي إلى قوله: وجعله شيطانًا رجيمًا عقوبة لمعصيته.
 وعزاه إلى عبد بن حميد.

١١٠٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر ـ =

110.٤ \_ وقتادة \_ من طريق أبي بكر \_ قالا: قال الله لملائكته: ﴿إِنِّي جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِفَةً ﴾. قال لهم: إني فاعل. فَعَرَّضُوا برأيهم، فعلَّمَهم عِلْمًا، وطوى عنهم عِلْمًا عَلِمَه لا يعلمونه، فقالوا بالعلم الذي علَّمهم: ﴿ أَتَّجَمُّلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَآةَ﴾. وقد كانت الملائكةُ عَلِمَتْ من علم الله أنه لا ذنب أعظم عند الله من سفك الدماء، ﴿ وَغَنْ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُّ قَالَ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾. فلما أخذ في خلق آدم همست الملائكة فيما بينها، فقالوا: ليخلق ربُّنا ما شاء أن يخلق، فلن يخلق خُلقًا إلا كنا أعلم منه، وأكرم عليه منه. فلمَّا خلقه، ونفخ فيه من روحه، أمرهم أن يسجدوا له لِمَا قالوا، ففضَّله عليهم، فعلموا أنهم ليسوا بخير منه، فقالوا: إن لم نكن خيرًا منه فنحن أعلم منه؛ لأنَّا كُنَّا قبله، وَخُلِقَتْ الأمَّم قبله، فلما أُغْجِبُوا بعلمهم ابتُلُوا، ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمُ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَهَيْهُمْ عَلَى ٱلْمُلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِثُونِي بِأَسْمَاء **هَــُؤُلَّهُ** إِن كُنتُمْ صَدِيْقِنَ﴾ أنِّي لا أخلق خلقًا إلا كنتم أعلم منه، فأخبروني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين. قال: ففَزع القوم إلى التوبة - وإليها يفزَع كلُّ مؤمن -، فـقـالــوا: ﴿سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلْمَتَنَّا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ يَخَادَمُ الْبِغْهُم بِأَسْمَا إِيهِ ۚ فَلَمَّا ۚ الْبَأَهُم بِأَسْمَا بِيمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّي أَغَلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْنُبُونَ﴾ لقولهم: ليخلق ربنا ما شاء، فلن يخلق خلقًا أكرم عليه مِنًّا، ولا أعلم مِنًّا. قال: علَّمه اسمَ كل شيء، هذه الخيل، وهذه البغال، والإبل، والجن، والوحش، وجعل يسمي كل شيء باسمه، وعرضت عليه أمة أمة: ﴿قَالَ أَلُمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَغَلَمُ غَيْبَ السَّهَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَأَغَلَمُ مَا لُبْدُونَ وَمَا كُفتُمْ تَكْنُبُونَ﴾. قال: أمَّا ما أَبْدَوا فقولهم: ﴿ أَتَّجَمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ﴾. وأما ما كتموا فقول بعضهم لبعض: نحن خير منه، وأعلم<sup>(١)</sup>. (ز)

1100 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِي جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيهَ أَهُ وذلك أن الله عَلَىٰ الملائكة والجن قبل خلق الشياطين والإنس، وهو آدم عَظِه، فجعلهم سُكَّانَ الأرض، وجعل الملائكة سُكَّانَ السماوات، فوقع في الجن الفتنُ والحسدُ؛ فاقتتلوا، فبعث الله جُندًا من أهل سماء الدنيا \_ يُقال لهم: الجن، إبليس عدو الله منهم، خُلِقوا جميعًا من نار، وهم خُزَّان الجنة، رأسهم إبليس \_، فهبطوا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٩٢.

إلى الأرض، فلم يُكَلَّفوا من العبادة في الأرض ما كُلِّفوا في السماء، فأحبوا القيام في الأرض، فأوحى الله ﷺ إليهم: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ سواكم، ورافعكم إِلَيَّ. فَكُرِهُوا ذَلُك؛ لأنهم كانوا أهون الملائكة أعمالًا. ﴿قَالُوٓا أَتَّجَمَلُ فِيهَا﴾ يقول: أتجعل في الأرض ﴿ مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ يعنى: من يعمل فيها بالمعاصي، ﴿ وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَآهَ ﴾ بغير حق كفعل الجن، ﴿وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُّ ﴾ يقول: نحن نذكرك بأمرك. كقوله سبحانه: ﴿وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَّدِهِ ﴾ [الرعد: ١٣] يعنى: يذكره بأمره. ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكُّ ﴾ ونُصَلِّى لك، ونُعَظِّم أمرك. قال الله سبحانه: ﴿ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا نْفَلْمُونَ﴾ إنَّ فِي علمي أنَّكم سكان السماء، ويكون آدم وذريته سكان الأرض، ويكون منهم من يسبح بحمدي ويعبدني. فخلق آدم على من طين أحمر وأبيض، من السَّبَخَةِ (١) والعَذْبَةِ؛ فَمِن ثُمَّ نسلُه أبيض وأحمر وأسود، مؤمن وكافر. فحَسَد إبليسُ تلك الصورة، فقال للملائكة الذين هم معه: أرأيتم هذا الذي لم تَرَوا شيئًا من الخلق على خِلْقَته، إن فُضِّل عَلَىَّ ماذا تصنعون؟ قالوا: نسمع ونطيع لأمر الله. وأُسَرًّ عدوُّ الله إبليسُ في نفسه: لَيْن فُضِّل آدمُ عليه لا يطيعه، ولِّيَسْتَفِرَّنُّه. فتُرك آدمُ طينًا أربعين سنة مُصَوَّرًا، فجعل إبليس يدخل من دُبُره ويخرج من فِيهِ، ويقول: أنا نار وهذا طين أجوف، والنار تغلب الطين، ولأُغْلِبَنَّه. فذلَّك قوله ﷺ: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِللِيسُ ظُنَّهُ فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [سبا: ٢٠]، يعني: قوله يومشذ: لأُغَلْبنهُ. وقوله: ﴿لأَخْتَنِكُنَّ﴾ يعني: لأَخْتَوِيَنَّ على ﴿ذُرِّيَّتَنُّهُ إِلَّا قَلِملَا﴾ [الإسراء: ٦٢]. فقال للرُّوح: ادخلي هذا الجَسَد. فقالت: أيْ ربِّ، أين تُدْخِلُنِي هذا الجسد المظلم؟! فقال الله ـ تبارك وتعالى ـ: ادخُلِيه كُرْهًا. فدخلته كُرْهًا، وهي لا تخرج منه إِلَّا كُرْهًا. ثُمَّ نُفِخ فيه الروحُ من قِبَل رأسه، فترددت الرُّوحُ فيه حتَّى بَلَغَت نِصْفَ جسده موضع السُّرَّة، فعَجَّل للقعود، فذلك قوله تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا﴾ [الإسراء: ١١]. فَجَعَلَتَ الرُّوحُ تَتَرَدُّدُ فيه، حتَّى بلغت أصابِع الرِّجْلَيْن، فأرادت أن تخرج منها فلم تَجِد منفذًا، فرجعت إلى الرأس، فخرجت من المِنْخَرَيْن، فعطس عند ذلك لخروجها من مِنْخَرَيْهِ، فقال: الحمد لله. فكان أول كلامه، فرد ربُّه الله: يرحمك الله، لهذا خلقتك، تُسَبِّح بحمدي، وتُقَدِّس لي. فسبقت رحمتُه لآدم ﷺ. ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمُ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا﴾ ثُمَّ إن الله تبارك وتعالى حشر الطير، والدوابُّ، وهوام

<sup>(</sup>١) السبخة: الأرض المالحة. لسان العرب (سبخ).

الأرض كلها، فعلم آدم على أسماءها، فقال: يا آدم، هذا فرس، وهذا بغل، وهذا الأرض كلها، فعلم آدم على أسماءها، فقال: يا آدم، هذا فرس، وهذا بغل، وهذا حمار. حتى سَمَّى له كلَّ دابة، وكل طير باسمه، ﴿ثُمَّ عَرَهُمُهُمْ عَلَى ٱلْمَلْتِكَةِ وَنُمَّ عَرض أهل تلك الأسماء على الملائكة الذين هم في الأرض، ﴿فَقَالَ أَنْبُونِ ﴾ يعني: دواب الأرض كلها، ﴿إِنْ كُنتُم صَدِقِنَ ﴾ بأنِّي جاعلٌ في الأرض مَن يُفسِد فيها ويَسْفِك الدماء. ﴿قَالُوا ﴾ قالت الملائكة: وَسُبْكَنَكَ لا عِلْمَ لَنَا إلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إلَّكَ أَنتَ آلَولِمُ مَا أَمْكِمُ ﴾. قال الله ظلى لهم: كيف تَدُعُون العلمَ فيما لَمْ يُخلق بعدُ، وَلَم تَرَوْه، وأنتم لا تعلمون مَن تَرَوْن. قال الله ظلى الأحمد عنها والطير كلها. ففعل، قال الله ظلى: ﴿فَلَكُمُ الْمُنْوَمِينَ عَلَيْهُم إِلْمَاتِهُمُ عَلَى الله الله عَلى الله عَلَى الله عَلى ال

يخلق آدم بقدرته ليبتليه ويبتلي به، لعلمه بما في ملائكته وجميع خلقه \_ وكان أوَّل بلاء ابتُلِيّت به الملائكة مِمَّا لها فيه ما تحب وما تكره؛ للبلاء والتمحيص لِمَا فيهم بلاء ابتُلِيّت به الملائكة مِمَّا لها فيه ما تحب وما تكره؛ للبلاء والتمحيص لِمَا فيهم مِمَّا لم يعلموا، وأحاط به علمُ الله منهم \_؛ جمع الملائكة من سكان السموات والأرض، ثم قال: ﴿إِنِي جَاءِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيقَةً ﴾. يقول: ساكنًا وعامِرًا ليسكنها ويعمرُها، خلقًا ليس منكم. ثم أخبرهم بعلمه فيهم، فقال: يفسدون في الأرض، ويسفكون الدماء، ويعملون بالمعاصي. فقالوا جميعًا: ﴿أَجَمَّلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَرَيْنَوْلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَقَدُسُ لَكُ ﴾، لا نعصي، ولا نأتي شيئًا كرهته؟ والفساد، وسفك الدماء، وإتيان ما أكرَه منهم، مما يكون في الأرض مما ذكرتُ في والفساد، وسفك الدماء، وإتيان ما أكرَه منهم، مما يكون في الأرض مما ذكرتُ في بني آدم. قال الله لمحمد على قوله: ﴿فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴾ [ص: ٢٩ ـ ٢٧]. فذكر لنبيه الله الذي كان من ذِكْرِه آدم على حين أراد خلقه، ومراجعة الملائكة إيَّاه فيما ذكر لنبيه الذي كان من ذِكْرِه آدم على حين أراد خلقه، ومراجعة الملائكة إيَّاه فيما ذكر لهم منه. فلمًا عَزَم الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ على خلق آدم قال للملائكة: ﴿إِنِي خَلِيَّ بُسَكِرًا مِن منه. فلمًا عَزَم الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ على خلق آدم قال للملائكة: ﴿إِنِي خَلِقُ بُسَكِرًا مِن

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١ ـ ٩٧.

صَلَّهَ لِي يَنْ حَمَّلٍ مَّسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٨] بيديه تكرمة له، وتعظيمًا لأمره، وتشريفًا له؛ حفظت الملائكة عهده، ووعَوا قوله، وأجمعوا لطاعته، إلا ما كان من عدو الله إبليس، فإنَّه صمت على ما كان في نفسه من الحسد، والبغي، والتكبر، والمعصية. وخلق الله آدم من أَدَمَة (١) الأرض، من طين لازب من حملٍ مسنون، بيديه تكرمة له، وتعظيمًا لأمره، وتشريفًا له على سائر خلقه.

قال ابن إسحاق: فيُقال ـ والله أعلم ـ: خلق الله آدم، ثم وضعه ينظر إليه أربعين عامًا قبل أن ينفخ فيه الروح، حتى عاد صلصالًا كالفخار، ولم تمسه نار. قال: فيُقال ـ والله أعلم ـ: إنه لَمَّا انتهى الروح إلى رأسه عطس، فقال: الحمد لله. فقال له ربه: يرحمك ربك. ووقع الملائكة حين استوى سجودًا له؛ حفظًا لعهد الله الذي عهد إليهم، وطاعة لأمره الذي أمرهم به، وقام عدو الله إبليس من بينهم، فلم يسجد مُكابرًا مُتَعَظِّمًا، بغيًا وحسدًا، فقال له: ﴿ يَالِيلُسُ مَا مَنْمَكَ أَن شَبِّمً لَيَا خَلْقَتُ بِيَكَافَى إلى الله ومعاتبته، وأبى إلا المعصية؛ أوقع عليه اللعنة، وأخرجه من الجنة. ثم أقبل المبلى ومعاتبته، وأبى إلا المعصية؛ أوقع عليه اللعنة، وأخرجه من الجنة. ثم أقبل على آدم، وقد علمه الأسماء كلها، فقال: ﴿ يَكَادَمُ أَنْ النَّهُ مَن أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ الله فَعَل الله المنتقى أَنْ أَنْ النَّهُ النَّا النَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّمُ النَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ عَلْهُ النَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الذي على يوم القيامة (١٠). (ز)

🏶 تفسير الآيات:

#### ﴿وَإِذْ قَالَ﴾

١١٠٧ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَارِيّ ـ من طريق السُّدِّيّ ـ قال: ما كان في القرآن ﴿إِنْ فَي مَا كَانَ فَي القرآن ﴿إِنْ فَي مَا كَانَ فَي القرآن ﴿إِنْ فَقَد كَان (٢٤٠/١)

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٧٥.

۱۱۰۸ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنَّهُ، يعني: وقد (٤). (ز)

<sup>(</sup>١) أدمة الأرض: باطنها، وقيل: ظاهرها. لسان العرب (أدم).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/٤٩٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١.

### وَقَيْنِ الْمِنْسِينِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللّ

### ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ ﴾

١١٠٩ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاءِلٌ فِي الْمَائِخَةِ إِنَّ جَاءِلٌ فِي الْمَائِخَةِ فِي خلق آدم (١). (ز)

١١١٠ عن السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله تعالى: ﴿ بَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ،
 قال: فاستشار الملائكة في خلق آدم (٢) إنهال.

#### ﴿ إِنِّي جَاعِلُ ﴾

١١١١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر الهُذَلِي
 ـ في قوله: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ﴾، قال: فاعل<sup>٣١</sup>. (٢٤٠/١)

١١١٢ \_ عن قتادة \_ من طريق أبي بكر الهُذَلِيّ \_ قال: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾،
 قال لهم: إنى فاعل (١٤٠٤). (ز)

**١١١٣ \_ عن أبي رَوْق عطية بن الحارث الهمداني \_ من طريق بِشْرِ بن عُمَارة \_ قال:** كل شيء في القرآن (جعل) فهو: خلق<sup>(ه)[١٧٥</sup>٠ . (٢٤٠/١)

وانتَقَد ما سوى ذلك، فقال: ﴿وهذه العبارة إن لم ترجع إلى معنى الإخبار ففيها تساهل﴾.

آ™ قال ابنُ جرير (١/ ٤٧٦) مرجِّحًا هذا القول: «والصواب في تأويل قوله: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ في الأَرْضِ خَلِيفَةٌ﴾: إني مُسْتَخْلِفٌ في الأرض خليفةً، ومُصَيِّرٌ فيها خَلَفًا. وذلك أشبه بتأويل قول الحسن وقتادة.

وَعَلَقَ ابنُ كثير (١/ ٣٣٨) على قول قتادة قائلًا: «وهذا معناه أنه أخبرهم بذلك».

الله علية (١/ ١٦٥): (و﴿ كَاعِلُ ﴾ في هذه الآية بمعنى: خالْق. ذكره ابن جرير ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٢٩١/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٧٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٥، وابن أبي حاتم ٧٦/١ من طريق مبارك بن فضالة، كما أخرجه ابن جرير (٣) أخرجه ابن جرير ا/٤٧٥ وقد تقدم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٤٧٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابنَ جرير ١/ ٤٧٥. وعزاه السيوطي إليه من قول الضحاك. قال الشيخ شاكر في تحقيقه لتفسير =

### ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

1114 \_ عن ابن سابط، أنَّ النبي ﷺ قال: قدُحِيَت الأرض من مكة، وكانت الملائكة تطوف بالبيت، فهي أول من طاف به، وهي الأرض التي قال الله: ﴿إِنَّ جَاءِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ﴾. وكان النبيُّ إذا هلك قومُه، ونجا هو والصالحون؛ أتاها هو ومن معه، فيعبدون الله بها حَتَّى يموتوا فيها، وإنَّ قبر نوح، وهود، وشعيب، وصالح بين زمزم وبين الركن والمقام، (۱۳۲۳، ۲۲۲۱)

1110 - عن عبد الله بن عباس - من طريق سالم بن أبي حفصة، عن رجل - قال: إنَّ الله أخرج آدم من الجنة قبل أن يخلقه. ثم قرأ: ﴿إِنِّي جَاءِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيدَةٌ ﴾ (١٣٧٤). (٢٤١/١)

1117 ـ عن خالد الحذاء، قال: سألتُ الحسن، فقلتُ: يا أبا سعيد، آدمُ للسماء خُلِق أم الأرض؟ قال: أمَا تقرأ القرآن: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾؟ لا، بل للأرض خُلِق<sup>77</sup>. (ز)

<sup>==</sup> عن أبي رَوْق، ويقضي بذلك تعديها إلى مفعول واحد».

آآً أَنتَقَدُ ابن كثير (١/٣٣٩) هذا الآثر بقوله: (وفيه مُدْرَج، وهو أن المراد بالأرض: مكة، والله أعلم، فإن الظاهر أن المراد بالأرض أعم من ذلك.

آت قال ابن تيمية (١/ ١٩٠ ـ ١٩١ بتصرف): «دَلَّتُ هذه الآية على أنه يعلم أنَّ آدم يخرج من الجنة؛ فإنه لولا خروجه من الجنة لم يَصِرْ خليفة في الأرض، ولهذا قال مَن قال مَن السلف: إنه قَدَّر خروجه من الجنة قبل أن يأمره بدخولها».

ابن جرير ٤٤٨/١ معللًا ذلك: «وأبو روق يكثر رواية التفسير عن الضحاك، فلعل ذِكْر الضحاك سقط من الناسخين في بعض نسخ الطبري. لكن السيوطي في الإتقان (ط: مجمع الملك فهد) ٩٩٩/١ عزا هذا الأثر إلى ابن جرير من قول أبي روق.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ٧٤/٧٤ مختصرًا، وابن جرير ٢٧٦/١ واللفظ له، وابن أبي حاتم ٢٦/١ (٣١٧) مختصرًا.

قال ابن كثير في تفسيره ٢١٧/١: "وهذا مرسل، وفي سنده ضعف».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه سفيان الثوري ص٤٣، وابن أبي حاتم ٧٦/١، وابن عساكر ٤٥٢/٧ كلاهما من طريقه. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق، ووكيم، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٦/١ (٣١٨).

# ﴿إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾

111V \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: أوَّل من سكن الأرضَ الجنُّ، فأفسدوا فيها، وسفكوا فيها الدماء، وقتل بعضهم بعضًا. قال: فبعث الله إليهم إبليسَ في جند من الملائكة، فقتلهم إبليسُ ومن معه، حتى ألحقهم بجزائر البحور، وأطراف الجبال، ثم خلق آدم، فأسكنه إياها، فلذلك قال: ﴿إِنَّى بَاعِلُ فِي اَلْأَرْضِ غَلِيفَةٌ ﴾(١). (ز)

1114 ـ عن الحسن البصري، في الآية، أي: خلفاء يخلف بعضهم بعضا (المستلاقة). (ز) 1119 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلْتِكَةِ إِنّي جَاءِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ، وذلك أنَّ الله على خلق الملائكة والجن قبل خلق الشياطين والإنس ـ وَهُو آدم ﷺ و فجعلهم سُكَّانَ الأرض، وجعل الملائكة سكان السماوات، فوقع في الجن الفتن والحسد؛ فاقتتلوا، فبعث الله جُندًا مِن أهل سماء الدنيا ـ يُقال لهم: الجن، إبليس عدو الله منهم، خُلِقوا جميعًا من نار، وهم خُرَّان الجنة، رأسهم إبليس ـ ، فهبطوا إلى الأرض، فلم يُكلِّفُوا من العبادة فِي الأرض ما كُلفُوا في السماء، فأحبوا القيام في الأرض، فأوحى الله عَلَي الهم: ﴿ إِنِي جَاءِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ سواكم، ورافعكم إليً. فكرهوا ذلك؛ لأنهم كانوا أهونَ الملائكة أعمالًا ("). (ز)

۱۱۲۰ ـ عن م**حمد بن إسحاق ـ** من طريق سَلَمة ـ ﴿جَاءِلٌ فِى ٱلْأَرْضِ خَلِيفَـُهُّهُ، يقول: ساكِنًا وعامِرًا يسكنها ويعمرها، ليس خَلْقًا منكم<sup>(١٩)٢]</sup>. (ز)

. ١٣٦١ ذهب ابنُ جرير (١/ ٤٧٧)، وابنُ عطية (١/ ١٦٥) إلى أنَّ ﴿ غَلِيمَةٌ ﴾ بمعنى: مَن ==

آآل نقل ابن عطية (١/ ١٦٥) عن الحسن قوله: (إنما سمى الله بني آدم: خليفة؛ لأن كل قرن منهم يخلف الذي قبله، الجيل بعد الجيل. ثم علَّق عليه بقوله: (ففي هذا القول يحتمل أن تكون بمعنى: خالفة، وبمعنى: مخلوفة». ونقل عن ابن مسعود قوله: (إنما معناه: خليفة مني في الحكم بين عبادي بالحق وبأوامري». ثم وجَّهه بقوله: (يعني بذلك: آدم ﷺ، ومَن قام مقامه بعده من ذريته».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٧٧. (٢) علَّقه ابن جرير ٢/٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١ ـ ٩٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧٦/١، ٤٩٦، وابن أبي حاتم ٧٦/١.

١١٢١ ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: قال الله للملائكة: إنِّي أُريدُ أن أخلق في الأرض خَلْقًا، وأجعل فيها خليفة. وليس لله يومئذ عَلْقٌ إلا الملائكة، والأرض ليس فيها خَلْقٌ (١).

## ﴿قَالُوٓا أَتَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَشْفِكُ ٱلدِّمَآءَ﴾

1177 \_ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ أَوَّلَ من لَبَى الملائكةُ، قال الله: ﴿إِنَّ جَاعِلُ فِي المَلائكةُ، قال الله: ﴿إِنْ جَاعِلُ فِي الْمَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اَلْدِمَاتَهُ. قــال: فَرَادُّوه، فأُعرض عنهم، فطافوا بالعرش ست سنين يقولون: لبيك لبيك لبيك اعتذارًا إليك، لبيك نستغفرك ونتوب إليك، (٢٤٠/١).

11٢٣ ـ عن عبد الله بن عمر، أنَّه سمع رسول الله على يقول: ﴿إِنَّ آدَم لَمَّا أَهْبِطُه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ مَا لا اللهُ للملائكة حتى نُهْبِطهما إلى اللهُ الل

== يخلف. قال ابن جرير: قوالخليفة: الفَعِيلة، من قولك: خَلف فلانٌ فلانٌ في هذا الأمر، إذا قام مقامه فيه بعده. كما قال \_ جل ثناؤه \_: ﴿ثُمُّ جَمَلَنَكُمُّ خَلَقِكَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمَ ﴾ [يونس: ١٤]، يعني بذلك: أنّه أبدلكم في الأرض منهم، فجعلكم خلفاء بعدهم، ومن ذلك قبل للسلطان الأعظم: خلفة؛ لأنه خلف الذي كان قبله، فقام بالأمر مقامه، فكان منه خلفاًه. وانتقد ابنُ جرير أثرَ ابن إسحاق هذا بقوله: قوليس الذي قال ابنُ إسحاق في معنى الخليفة بتأويلها، وإن كان الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ إنّما أخبر ملائكته أنه جاعل في الأرض خليفة يسكنها، ولكن معناها ما وصفت قبلُه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٤٧٩.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الأصبهاني في الترغيب والترهيب ١/٤٤٠ (٧٧٦) من طريق ابن أبي الدنيا. وعزاه السيوطي إلى
 ابن أبي الدنيا في كتاب التوبة.

وفي إسناده جهالة، فقد رواه فضيل بن يونس، عن شيخ من أهل البصرة، عن أنس.

 <sup>(</sup>٣) ينظر تتمة الأثر عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنِنَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَالِلَ هَـٰرُوتَ وَمَرُوتَ ﴾.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٣١٧/١٠ ـ ٣١٨ (٣١٧٨)، وابن حبان ٣/١٤ ـ ٦٢ (٢١٨٦)، والحاكم ٤/٥٥٠ (٢٨٨٦). (٢٩٨٨).

وتاريخ التقييد الملاف

1178 \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (١/٤٥/١)

1170 \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_: لَمَّا فرغ الله من خلق ما أحبَّ؛ اسْتَوَى على العرش، فجعل إبليسَ على مُلْك سماء الدنيا، وكان من قبيلة من الملائكة يقال لهم: الجن. وإنما سُمُّوا الجِنَّ لأنهم خزانُ الجنة، وكان إبليس مع مُلْكِه خازِنًا، فوقع في صدره كِبْر، وقال: ما أعطاني الله هذا إلا لمزيد (۱) لي على الملائكة. فلما وقع ذلك الكِبْر في نفسه؛ اطَّلَع الله على ذلك منه، فقال الله للملائكة: ﴿إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾. قالوا: ربَّنا، وما يكون ذلك الخليفة؟ قال: يكون له ذرية، يفسدون في الأرض، ويتحاسدون، ويقتل بعضهم المخليفة؟ قال: يكون له ذرية، يفسدون في الأرض، ويتحاسدون، ويقتل بعضهم بعضًا. قالوا: ربنا، ﴿أَنَّ مَنْ مُنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْوِمَاتُهُ (۲٬۰). (ز)

11۲٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رُوَّق، عن الضحاك ـ قال: كان إبليس من حَيِّ من أحياء الملائكة يقال لهم: الجن، خُلِقوا من نار السموم من بين الملائكة. قال: وكان اسمه الحارث. قال: وكان خازنًا من خُرَّان الجنة. قال: وخُلِقَت الملائكة كلهم من نورٍ غير هذا الحي. قال: وخلقت الجن الذين ذكروا في

<sup>=</sup> وفيه يحيى بن سلمة، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وترك حديث يحيى بن سلمة عن أبيه من المحالات التي يردها العقل؛ فإنه لا خلاف أنه من أهل الصنعة، فلا ينكر لأبيه أن يخصه بأحاديث يتفرد بها عنه، وقال الذهبي في التلخيص: «قال النسائي: متروك». وقال ابن أبي حاتم في العلل المحايث عالم 182. عدد عديث منكر». وقال البزار في مسنله ١٩٤٨/١٢٤ (١٩٩٥): فوهذا الحديث رواه غير موسى بن جبير، عن نافع، عن أبن عمر موتوفًا. وموسى بن جبير ليس به بأس، وإنما أتى دفع هذا الحديث عندي من زهير بن محمد؛ لأنه لم يكن بالحافظ، على أنه قد دروى عنه: عبد الرحمن بن مهذي، وابن وهب، وأبو عامر وغيرهم». وقال ابن كثير في تفسيره ١٩٥٨، وقال المنذري في الترغيب الوجه، ورجاله كلهم ثقات من رجال الصحيحين، إلا موسى بن جبير هذا». وقال ابن حجر في القرف والترهيب ١٩٧٦/١ مـ ١٨٠ (١٩٥٥): «قد قبل: إن الصحيح وثفّه على تُخب، وقال ابن حجر في القول والترهيب ١٩٧٦ مـ ١٨٥ (١٩٥٥): «قد قبل: إن الصحيح، يكون الواقف عليه أن يقطع بوقوع هذه القصة؛ لكثرة الطرق الواردة فيها، وقوة مخارج أكثرها». وقال الهيثمي في المجمع م/١٨ (١٩٨٥)، ٢/ التوجر عن اقتراف الكبائر ٢/٢٥٠ ـ ١٠٣؛ وقيل: الصحيح، خلا موسى بن جبير، وهو ثقة، وقال الهيثمي في الرواجر عن اقتراف الكبائر ٢/٢٥٠ ـ ١٠٥، وقيل: الصحيح، خلا موسى بن جبير، عود ثقة، وقال الهيثمي في الرواجر عن اقتراف الكبائر ٢/٢٥٠ ـ ١٠٥، وقيل: الصحيح، خلا موسى بن جبير، عن ابن عمر». وقال الألباني في الضعية ١/٢٤ ـ ١٣٥ (١٠٥٠): «باطل مرفرة)».

 <sup>(</sup>١) قال ابن جرير ١/٤٨٦: •هكذا قال موسى بن هارون [شيخ ابن جرير]، وقد حدثني به غيره، وقال: لمزية لي.».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٤٨٧ ـ ٤٨٨، وابن عساكر ٧/٣٧٧.

القرآن من مارج من نار \_ وهو لسان النار الذي يكون في طرفها إذا ألهِبَت \_. قال: وحُلِق الإنسان من طين، فأول من سكن الأرض الجنَّ، فأفسدوا فيها، وسفكوا الدماء، وقتل بعضهم بعضًا. قال: فبعث الله إليهم إبليس في جُندٍ من الملائكة \_ وهم هذا الحي الذين يقال لهم: الجن \_، فقتلهم إبليس ومن معه، حتى ألحقهم بجزائر البحور وأطراف الجبال، فلما فعل إبليس ذلك اغترَّ في نفسه، وقال: قد صنعت السيئًا لم يصنعه أحد. قال: فاطلع الله على ذلك من قلبه، ولم تطلع عليه الملائكة الذين كانوا معه، فقال الله للملائكة الذين معه: ﴿إِنَى جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ عَلِيمَةً ﴾. الذين كانوا معه، فقال الله للملائكة الذين معه: ﴿إِنَى جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ عَلِيمَةً ﴾. فقالت الملائكة مجيبين له: ﴿أَجْمَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾، كما أفسدت الجن، وسفكت الدماء، وإنما بعثنا عليهم لذلك (١٠). (ز)

۱۱۲۸ ـ وعن عبد الله بن عمرو ـ من طريق مجاهد ـ، مثله(٣). (٢٤١/١)

1179 - عن عبد الله بن عباس - من طريق السدي، عَمَّن حدثه - في قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَكِكَةِ ﴾ الآية، قال: إنَّ الله قال للملائكة: إنِّي خالقٌ بشرًا، وإنهم يتحاسدون، فيقتل بقيقًا فيهَا يتحاسدون، فلذلك قالوا: ﴿أَتَجْمَلُ فِيهَا مَن يُنْسِدُ فِيهَا﴾ (٤٠/ ). ((٧٤٥)

١١٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: إيّاكم والرّأي؟ فإن الله تعالى رد الرّأي على المدائكة، وذلك أن الله تعالى قال: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾. قالت الملائكة:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٨٢ ـ ٤٨٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٦١.

وقال: الهذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُخَرُّجاه. ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٧/١ (٣٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٧٧.

﴿ أَجَّمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾. قال: ﴿ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (١/ ٢٤٦)

1 1 - عن قتادة - من طريق سعيد - : ﴿ أَجَمَعُلُ فِيهَا مَن يُنْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ ﴾ وقد علم من سفك الدماء والفساد وقد علم من سفك الدماء والفساد في الأرض، ﴿ وَمَعْنُ نُسْيَحُ عِمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَمْلَمُونَ ﴾ . فكان في علم الله - جَلَّ ثناؤه - أنَّه سيكون من ذلك الخليفة أنبياء، ورسل، وقوم صالحون، وساكنو الجنة . =

11٣٢ ـ قال قتادة: وذُكِر لنا أنَّ ابن عباس كان يقول: إنَّ الله لَمَّا أَخَذَ في خلق آدم قالت الملائكة: ما الله خالقُ خَلْقًا أكرم عليه مِنَّا، ولا أعلم مِنَّا. فابْتُلُوا بخلق آدم، وكل خَلْقٍ مُبْتَلَى، كما ابتُلِيَت السموات والأرض بالطاعة، فقال الله: ﴿اثْقِيَا طَوْمًا أَوْ كُرَّهًا قَالَنَا لَلْيَا طَآهِينَ﴾ [نصلت: ١١](١٤٠٠٠. (ز)

11٣٣ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: إنَّ الله خلق الملائكة يوم الأربعاء، وخلق المهرنكة يوم الأربعاء، وخلق الجن يوم الجمعة، فكَفَر قوم من الجن، فكانت الملائكة تهبط إليهم في الأرض فتقاتلهم، فكانت الدماء، وكان الفساد في الأرض، فمن ثَمَّ قالوا: ﴿أَجْمَلُ فِيهَا مَن يُمْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاتَ﴾ ((٢٤٣/)

1174 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابنه عبد الوهاب \_ قال: كان إبليس على سُلُطان سماء الدنيا وسُلُطان الأرض، وكان [مكتوبًا] في الرفيع الأعلى عند الله أنه سيجعل في الأرض خليفة، وأنه سيكون دمًا و[أحداثًا]، فوجد ذلك إبليس، فقرأه أو أبصره دون الملائكة، فلمًا ذكر أمر آدم للملائكة أخبر إبليسُ الملائكة أنَّ هذا الخليفة الذي يكون ستسجد له الملائكة، وأسرَّ إبليس في نفسه أن لن يسجد له، وأخبر الملائكة

اَنَا عَلَقَ ابنُ جرير (٤٩٢/١) على قول قتادة هذا بقوله: قوهذا الخبر عن قتادة يدل على أن ابنُ جرير (٤٩٢/١) على أن قتادة كان، أن قتادة كان يرى أن الملائكة قالت ما قالت على غير يقين علم تَقَدَّم منها بأنَّ ذلك كائن، ولكن على الرأي منها والظنّ، وأن الله ـ جَلَّ ثناؤه ـ أنكر ذلكُ من قِيلِها، وردّ عليها ما رأت بقوله: ﴿إِنِي أَعْلَمُ مَا لاَ فَعَلَمُونَ﴾ من أنه يكون من ذرية ذلك الخليفة الأنبياء، والرسل، والمجتهد في طاعة الله.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن بطة في أماليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩١، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٩٩/٧ من طريق شَيْبَان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٧/١، وهو عند ابن جرير وأبي الشيخ من قول الربيع، كما سيأتي.

أن الله سيخلق خلقًا، وأنه يسفك الدماء، وأنه سيأمر المهلائكة يسجدون لذلك الخليفة، قال: فلما قال الله على الله على المؤلف على الأرض عَلِيفَةً حَفِظُوا ما كان قال لهم إبليس قبل ذلك، فقالوا: ﴿ أَنْجَمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاآ، وَخَمُنُ لُسَيّحُ لِهِمَ إِللهِ مَا لَا لَمُلَمُونَ ﴿ ( ) ( ( )

يُعْدِدُ وَيَعْدِنَ مَدَّ دَنِي الْجَمْرِدُ وَ الْحَدَّى وَ الْحَدَّى وَ مَبَارِكُ، وَأَبِي بَكْرِ = 1170 \_ عن الحسن البصري \_ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر \_ = المُتَّاقِقُ وَ قَالَانَ قَالَ الله لملائكته: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيمَةً ﴾. قال لهم: إني فاعِل. فعَرَضُوا برأيهم، فعلَّمهم عِلْمًا، وطوى عنهم عِلمًا عَلِمه لا يعلمونه. فقالوا بالعلم الذي عَلَّمهم: ﴿ أَتَجَمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ اللهُ أَنْهُ لا ذنب أعظم عند الله من سفك الدِمَاء، ﴿ وَمَعْنُ لُسُونَهُ إِنْهَ عَلَمَ اللهُ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لا نَعْلَمُونَهُ (''). (ز)

11٣٧ ـ عن أبي جعفر محمد بن علي ـ من طريق معروف المَكِّيَ عَمَّن سمع أبا جعفر \_ قال: السِّجِلُّ مَلَكُ، وكان هاروت وماروت من أعوانه، وكان له كل يوم ثلاث لَمَحَات ينظرهن في أُمِّ الكتاب، فنظر نظرة لم تكن له، فأبصر فيها خَلْق آدم وما فيه من الأمور، فأسرَّ ذلك إلى هاروت وماروت وكانا من أعوانه، فلما قال: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيمَةً ﴾ قالوا: ﴿أَتَجَمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾. قال ذلك استطالة على الملائكة (١٩٦/١٠)

1۱۳۸ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿ أَتَجْمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾، قال: كان الله أَعْلَمَهُم إذا كان في الأرض خَلْقُ أفسدوا فيها، وسفكوا الدماء، فذلك قوله: ﴿ أَجْمَعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾. يعنون: الناس<sup>(٤)</sup>. (ز)

انتقد ابن كثير (١/ ٣٤٢) هذه الرواية بقوله: «هذا أثر غريب. وبتقدير صحته إلى أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين الباقر، فهو نقله عن أهل الكتاب، وفيه نكارة توجب رده، والله أعلم. ومقتضاه: أن الذين قالوا ذلك إنما كانوا اثنين فقط، وهو خلاف السياق.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٩٨/٧.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱٬۹۲۱، وابن أبي حاتم ۷۷/۱ عن الحسن فقط من طريق مبارك. كما ذكر نحوه يحيى بن سلام مختصرًا ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱٬۱۳۱ ـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٨/١ (٣٣٧). وقد أورده السيوطي عند تفسير آية سورة الأنبياء: ﴿يَهُمْ نَطْوِى السَّيَاةَ كُلُنَ النِّبِيلِ إِلْكُتُنِّ﴾ [١٠٤].

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٢/١٤، وابن جرير ٢/٤٩٢، وابن أبي حاتم ٧٨/١.

١١٣٩ \_ عن عبد الرحمن بن سابط \_ من طريق عطاء بن السائب \_ قوله: ﴿أَيَحْمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَشْفِكُ ٱلدِّمَاتَهُه، قال: يعنون الناس(١٠). (ز)

11٤٠ \_ قال إسماعيل السّدي: لما قال الله لهم ذلك قالوا: وما يكون من ذلك الخليفة؟ قال: تكون له ذرية، يفسدون في الأرض، ويتحاسدون، ويقتل بعضهم بعضًا. قالوا عند ذلك: ﴿أَيَّمَكُمْ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْبِمَاتُهُ (٢٠). (ز)

1181 - عن يحيى بن أبي كثير - من طريق ابنه عبد الله - قال: إنَّ الملائكة الذين قالوا: ﴿ أَجْمَلُ فِيهَا مَن يُمْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَكُنْ ثُسَيْحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ كانوا عشرة آلاف، فخرجت نارٌ من عند الله، فأخرقَتُهُم (٣). (ز)

1117 \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ في قوله: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ الآية، قال: إنَّ الله خلق الملائكة يوم الأربعاء، وخلق الجِنَّ يوم الخميس، وخلق آدم يوم الجمعة. قال: فكفر قوم من الجِنّ، فكانت الملائكة تهبط إليهم في الأرض، فتقاتلهم، فكانت الدماء، وكان الفساد في الأرض، فمِن ثَمَّ قالوا: ﴿أَجَمَّلُ فِهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ الآية (3). (ز)

11٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَواۤ أَغَيَّمُكُ فِيهَا﴾ يقول: أنجعل في الأرض ﴿مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾ يعني: من يعمل فيها بالمعاصي، ﴿وَيَشْفِكُ ٱلدِّمَآنَ﴾ بغير حتَّ، كَفِعْلِ الجِنِّ<sup>(®)</sup>. (ز) 1188 ـ عن ابن جُرئِيج ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: إنَّما تَكَلَّمُوا بِما أَعْلَمَهم أنَّه كائنٌ مِن خَلْق آدم، فقالوا: ﴿أَتَجَمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَشْفِكُ ٱلدِّمَآنَ﴾("). (ز)

1180 مَعن محمد بن إسحاق من طريق سَلَمَة بن الفضل - قال: ... ثم أخبرهم بعلمه فيهم، فقال: يفسدون في الأرض، ويسفكون الدماء، ويعملون بالمعاصي. فقالوا جميمًا: ﴿ أَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآةَ وَغَنُ نُسْيَحُ بِحَدْكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ (٧). (ز) جميمًا: ﴿ أَجْمَدُ لَلْ عَبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب -: لَمَّا خلق الله النارَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٤٩١، وفي لفظ آخر ٤٧٩/١: يعنون به: ابن آدم، وابن أبي حاتم ٧٨/١، وفي لفظ آخر عنده ٧٧/١: يعنون: الحرام.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٨/١ (٣٢٧). وقد أورده السيوطي عند تفسير آية سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٤٩٤، وأبو الشيخ في العظمة (٨٨٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١ ـ ٩٧. (٦) أخرجه ابن جرير ٩٦/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩٦.

ذُعِرَتْ منها الملائكة ذُعْرًا شديدًا، وقالوا: ربّنَا، لِمَ خلقتَ هذه النار، ولأيِّ شيء خلقتَها؟ قال: لِمَن عصاني مِن خلقي. قال: ولَمْ يكن لله خلق يومنذ إلا الملائكة، والأرض ليس فيها خلق، إنما خلق آدم بعد ذلك. وقرأ قول الله: ﴿هَلَ أَنْ عَلَ ٱلإِنسَان: ١١. قال: قال عصر بن الخطاب: يا رسول الله، ليت ذلك الحين (١٠) ثم قال: قالت الملائكة: يا رب، أزياتي علينا دهر نعصيك فيه! لا يرون له خلقًا غيرهم، قال: لا الإ إني أريد أن أخلق في الأرض خلقًا، وأجعل فيها خليفة، يسفكون الدماء، ويفسدون في الأرض. فقالت الملائكة: أتجعل في الأرض من يفسد فيها ويسفك الماء، وقد اختَرْتَنا؟ فاجعلنا نحن فيها، فنحن نسبّح بحمدك ونُقدّس لك، ونعمل فيها بطاعتك. وأغظَمَتِ الملائكة أن يجعل الله في الأرض من يعصيه، فقال: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لا لَمُنْمَنِكَ ﴾ ﴿ يَكَادُمُ الْمِنْهُمُ مِ أَمْنَاتِيمَ ﴿ فَالَانَ عَلَيْ مِنْ أَنْ وَمَنْقَدَمُ مِن طِينِ فلان، وفلان. قال: فلما رَأَوْا ما أعطاه الله من العلم عليهم، أقرُوا لادم بالفضل عليهم، وأبَى الخبيثُ إبليسُ أن يُقِرَّ له، قال: ﴿إِنَّا خَيِّ مِنْهُ خَلَقْنَهُ مِن نَارٍ وَمُلَانَهُ اللهُ مَنْ العلم عليهم، أقرُوا لادم بالفضل عليهم، وأبَى الخبيثُ إبليسُ أن يُقِرَّ له، قال: ﴿إِنَا خَيَّ مِنْهُ خَلَقَتَهُ مِن نَارٍ وَمُلَانَهُ اللهُ مَن يَلْهُ وَمُقَلَتُهُمْ إِنْهَا اللهُ مَنْهُ اللهُ وَلَى اللهُ مَلَا لَا مَالَا عَلَى اللهُ عَلَى النَّهُمُ اللهُ وَلَانَهُ اللهُ مَنْهُ اللهُ مَلَاكَ مَنْهُ اللهُ اللهُ مَنْهَا مَنْهُ اللهُ مَنْهُ مَا لَا اللهُ عَلَيْهِم، وأبَى الخبيثُ إبليسُ أن يُقِرَّ له، قال: ﴿إِنَا خَلَالَا عَلَا اللهُ الل

المَنَّ اللهُ جرير (١/ ٤٧٩) على قول ابن زيد بقوله: "وهذا القول يَحْتَمِل ما حُكِي عن الحسن [من أنَّ المراد بالخليفة: هم ولد آدم الذين يخلفون أباهم، ويخلف كل قرن منهم القرن الذي سلف قبل]، ويَحْتَمِل أن يكون أراد ابنُ زيد أنَّ الله أخبر الملائكة أنَّه جاعِلٌ في الأرض خليفة له، يَحْكُم فيها بين خلقه بحُكُمِه، وقال في (١/ ٥٠٠): "وغيرُ خطإ أيضًا ما قاله ابن زيد من أن يكون قبلُ الملائكة ما قالتُ من ذلك على وجه التَّمَجُّب منها من أن يكون لله خَلْق يعصي خالقه». وعلن ابن عطية (١/ ١٦٧) على قول ابن زيد بقوله: "فهذا إما على طريق التعجب من استخلاف الله من يعصيه، أو من عصيان من يستخلف الله في أرضه وينعم عليه بذلك، وإما على طريق العصيان».

وقال ابن عطية (١/ ١٦٨): «قال قوم: معنى الآية: ونحن لو جعلتنا في الأرض واستخلفتنا نسبح بحمدك. وهذا أيضًا حسن مع التعجب والاستعظام في قولهم: أَتُجْعَلُ.

🖅 رَجَّحَ ابن جرير (٤٩٨/١ ـ ٥٠١) بدلالة ظاهر الآية، ونظائرها أن الله ﷺ أخبر ==

<sup>(</sup>۱) قوله: ليت ذلك الحين، يعني: ليت الإنسان بقي شيئًا غير مذكور، قالها خوفًا من عذاب الله. وبنحو هذا المعنى ما أخرجه ابن العبارك (٢٣٥)، وأبو عبيد في فضائله (٧٧) عن عمر بن الخطاب أنه سمع رجلًا يقرأ: ﴿فَلَ اتَنْ ظَلَ ٱلإَمْنَنِ مِنْ يَنْ ٱلدَّهُو لَمْ يَكُنْ شَيْعًا مُلْلُؤَرُ﴾، فقال: ليتها تمت. وسيأتي في تفسير الآية. (٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٩٥ ـ ٤٩٦.

# ﴿ وَنَعْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُّ

۱۱٤٧ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني \_ = (۲،۲۸/۱)

١١٤٨ ـ و**عبد الله بن عباس** ـ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿وَنَحْنُ شُرَبِعُ مِحْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَّ﴾، قال: يقولون: نصلي لك<sup>(١)[[[[]</sup>. (ز)

==الملائكة بأن ذرية خليفته في الأرض يفسدون فيها، ويسفكون فيها الدماء. وأنَّ قول السملائكة له: ﴿ أَيَّهُمُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْدِمَّةَ وَغَنُ نُسَيِّحُ عِمْدِكَ وَتُقَيِّصُ الله السخبارُ منها لربها، لا إنكار منها لما أعلمها ربها أنه فاعل. وقال (١/ ٥٠٠ - ٥٠١): فنإن قال قائل: فإن كان أولَى التأويلات بالآية هو ما ذكرت، من أنَّ الله أخبر الملائكة بأن ذرية آدم خليفته في الأرض يفسدون فيها، ويسفكون فيها الدماء، فمن أجل ذلك قالت الملائكة: ﴿ أَغَمَّلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾، فأين ذكر إخبار الله إياهم في كتابه بذلك؟ قيل له: اكتفى بدلالة ما قد ظهر من الكلام عليه عنه، فقوله: ﴿ وَالْنَ أَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾؛ ليم كان فيه دلالة على ما تُرِك ذِكْرُه بعد قوله: ﴿ إِنْ يَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ من الخبر عمًا يكون من إفساد ذريته في الأرض، اكتفى بدلالته، وحذف وترك ذِكْرَه، ونظائر ذلك في يكون من إفساد ذريته في الأرض، اكتفى بدلالته، وحذف وترك ذِكْرَه، ونظائر ذلك في القرآن، وأشعار العرب، وكلامها أكثر من أن يحصى».

وانتقد ابن جرير (١/ ٥٠٠) ما سوى ذلك بقوله: فوإنما تركنا القول بالذي رواه الضحاك عن ابن عباس، ووافقه عليه الربيع بن أنس، وبالذي قاله ابن زيد في تأويل ذلك؛ لأنه لا خبر عندنا بالذي قالوه من وجه يقطع مجيئه العذر، ويلزم سامعه به الحجة، والخبر عما مضى وما قد سلف، لا يدرك علم صحته إلا بمجيئه مجيئًا يمتنع معه التَّشاغُب والتَّوَاطُوْ، ويستحيل معه الكذبُ والخطأ والسَّهُو، وليس ذلك بموجود كذلك فيما حكاه الضحاك عن ابن عباس، ووافقه عليه الربيع، ولا فيما قاله ابن زيده.

اذا علَى الله على الله على الله القول، فقال: (وأما قول من قال: القول، فقال: (وأما قول من قال: إن التقديس: الصلاة أو التعظيم. فإن معنى قوله ذلك راجع إلى المعنى الذي ذكرناه من التطهير، من أجل أن صلاتها لربها تعظيم منها له، وتطهير مما ينسبه إليه أهل الكفر به.

وانتقد ابنُ عطية (١٦٨/١) تفسير التقديس بالصلاة، فقال: ﴿وهَذَا ضَعَيْفٍ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٠٤.

1189 \_ وعن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_، مثله(١). (ز)

١١٥٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: التقديس: التطهير(٢) ١٤٤٠/١٠.

1۱۰۱ \_ عن عبد الله بن عباس: كل ما في القرآن من التسبيح فالمراد منه الصلاة (٣٠). (ز) ۱۱۵۲ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿وَنُقُدِّسُ لَكُهُ، قال: نُعَظِّمك، ونُكَبِّرِكُ (٤٠/١٠).

110٣ \_ عن الضحاك \_ من طريق أبي رَوْق \_ في قوله: ﴿وَنُقَدِّسُ لَكُّ﴾، قال: التقديس: التطهير (٥٠). (ز)

١١٥٤ \_ قال الحسن البصري: يقولون: سبحان الله وبحمده، وهو صلاة الخلق، وتسبيحهم، وعليها يُرزقون (٦). (ز)

1100 \_ عن أبي صالح [باذام] \_ من طريق إسماعيل \_ في قوله: ﴿وَتَمَنُ نُسَيَحُ بِحَمْدِكَ وَتُقَدِّسُ لَكَ ﴾ وتُقَدِّسُ لَكَ ﴾ قال: نُعَظِّمك، ونُمَجِّدك (٧٠) . (١٤٨/١)

١١٥٦ \_ عن قنادة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَكُنْ نُسَيَحُ مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّشُ لَكُّ﴾، قال: التسبيح: التسبيح. والتقديس: الصلاة<sup>(٨)</sup>. (٢٤٧١)

110٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ قال: التقديس: الصلاة (٩٠) . (ز) 110٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَغَنْ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُنَّ عَلَيْ يَقُول: نحن نَذْكُرُكُ بأمرك. كقوله سبحانه: ﴿ وَشِيَّحَ الرَّعَدُ بِحَمْدِهِ ﴾ [الرعد: ١٣]، يعني: يَذْكُرُه

الحتار ابن عطية (١٦٨/١) أنَّ المراد بالتقديس: التطهير، مستندًا إلى اللغة، فقال: «والتقديس: التطهير، بلا خلاف، ومنه: الأرض المقدسة، أي: المطهرة، ومنه: بيت المقدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس، ومنه: المقدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس، ومنه: القدس الذي يتطهر به،.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٩/١ (٣٣٠). (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٩/١ (٣٣١).

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوى ١/٧٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص١٩٩، وأخرجه ابن جرير ٥٠٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/١٧٦، وتفسير البغوي ١/٩٧.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٥٠٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٨) أخرجه عبد الرزاق (٤٣/١، وابن جرير ٥٠٠٥/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٩/١.

بأمره، ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكُّ ﴾: ونُصَلِّي لك، ونُعَظِّم أمرك (١). (ز)

11**0**9 ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة بن الفَضْل ـ ﴿وَثَمَّنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَتُقَدِّسُ لَكُّ﴾: لا نعصى، ولا ناتى شيئًا تكرهه<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٦٦٠ - قال سفيان الشوري: ﴿ وَخَنْ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾: نُمَجِّدك، ونُعَظّمك (٣) [13]. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

١١٦١ ـ عن أبي ذر، أنَّ النبي ﷺ قال: «أحبُّ الكلام إلى الله ما اصطفاه الله لملائكته: سبحان ربي وبحمده، وفي لفظ: (سبحان الله وبحمده (٤٤) (٢٤٧/١)

1177 \_ عن سعيد بن جبير، أنَّ عمر بن الخطاب سأل النبي ﷺ عن صلاة الملائكة. فلم يَرُدُّ عليه شيئًا، فأتاه جبريل، فقال: إنَّ أهل السماء الدنيا سجودٌ إلى

الكتاحكى ابنُ جرير (٥٠٥/) خلافًا في معنى التسبيح في الآية: أهو التسبيح المعلوم، أم الصلاة؟ ثم جمع بين القولين بقوله: قمعنى قول الملائكة إذن: ﴿وَمُثَنَّ ثُسَيَّمٌ عِصَدِكَ ﴾: ثُنزُهك، ونُبرُقُك مما يُضِيفُه إليك أهلُ الشرك بك، ونصلي لك. ﴿وَمُقَلِّسُ لَكَ ﴾: ننسبك إلى ما هو من صفاتك، من الطهارة من الأذناس، وما أضاف إليك أهل الكفر بك».

وقال ابن القيم (١١٦/١): «المعنى: نُقَدِّسك، ونُنَزَّهُك عما لا يليق بك. هذا قول جمهور أهل التفسير».

ونقل ابن عطية (١٦٨/) أقوالًا في معنى الآية ووجّهها، فقال: فقال بعض المتأولين: هو على جهة الاستفهام، كأنهم أرادوا: ﴿وَثَمْنُ نُسَيّحُ مِسْدِكُ الآية، أم نتغير عن هذه الحال؟ على جهة الاستفهام، كأنهم أرادوا: ﴿وَثَمْنُ نُسَيّحُ مِسْدِكُ الآية، أم نتغير عن هذه الحال؟ قال القاضي أبو محمد كلالله: وهذا يحسن مع القول بالاستفهام المحض في قولهم: يوسف عجه: ﴿إِنّي حَفِيظٌ عَلِيدٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]. وهذا يحسن مع التعجب والاستعظام لأن يستخلف الله من يعصيه في قولهم: ﴿أَيَّمَلُ ﴾؟ وعلى هذا أدّبهم بقوله تعالى: ﴿إِنّي أَعَلُمُ مَا لا نَهْ مَن يعصيه في قولهم: ﴿أَيَّمَلُ ﴾؟ وعلى هذا أدّبهم بقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَعَلُمُ مَا لا أَيْهُمُ أَلُهُ عَلَى الأَرْضِ واستخلفتنا نسبح بحمدك. وهذا أيضًا حسن مع التعجب والاستعظام في قولهم: ﴿أَيَّمَلُ ﴾؟ ٩٠.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١ ـ ٩٧. (٢) أخرجه ابن جرير ٤٩٦/١، ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير سفيان الثوري ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٢٠٩٣/٤ (٢٧٣١)، والترمذي ٦/١٨٦(٣٩١٠) واللفظ له.

يوم القيامة، يقولون: سبحان ذي المُلْك والمَلَكُوت. وأهل السماء الثانية ركوع إلى يوم القيامة، يقولون: سبحان ذي العِرَّة والجَبَرُوت. وأهل السماء الثالثة قيام إلى يوم القيامة، يقولون: سبحان الحيِّ الذي لا يموت<sup>(۱)</sup>. (۲٤٧/۱)

# ﴿ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾

١١٦٣ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السلَّديّ، عن مُرَّة الهمداني ـ =

1178 - وعبد الله بن عباس - من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح - ﴿ قَالَ إِنِّ أَنْكُمُ مَا لَا نَهْلُمُونَ ﴾، يعني: من شأن إبليس (٢٠). (ز)

١١٦٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿إِنِّيَ أَعَلَمُ مَا لَا نَسْلَمُونَ﴾، يقول: إنّي قد اطّلَعْتُ من قلب إبليس على ما لم تطّلِعُوا عليه من كِبْرِه واغْتِرارِه<sup>(٣)</sup>. (ز)

١١٦٦ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق السُّدِّيّ، عمَّن حَدَّثه ـ: كان إبليسُ أميرًا على ملائكة سماء الدنيا، فاستكبر، وهَمَّ بالمعصية، وطغى، فعلم الله ذلك منه، فذلك قوله: ﴿إِنِّ أَعَلَمُ مَا لَا نَهْلَمُونَ﴾، وأنَّ في نفس إبليس بَغْيًا<sup>(٤)</sup>. (١/٤٥/١)

١١٦٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_، نحو ذلك (٥). (ز)

117٨ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿ إِنِّ آَعْلُمُ مَا لَا فَمُلَمُونَ ﴿ ، اللَّهِ مَن إبليس المعصية، وحَلْقَه لها (١٠ / ٢٤٩)

<sup>(</sup>۱) أخرجه محمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة ٢٦٢١ ـ ٢٦٦ (٢٥٧)، وأبو نعيم في الحلية ٢٧٧/٤ ـ ٢٧٨، وابن جرير ٢٠٧/١ ـ ٢٠٥ مُطَوَّلًا.

قال المتقي الهندي في كنز العمال ٣٦٥/١٠ ـ ٣٦٦ (٢٩٨٣٥): «عن سعيد بن جبير مرسلًا». وقال أحمد شاكر في تعليقه على تفسير الطبري ٤٧٣/١: «هو حديث مرفوع، لكنه مرسل؛ لأن سعيد بن جبير تابعي، وإسناده إليه إسناد جيد».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧/٥٠٧، ٥٨٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/٥٨٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٩/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص١٩٩، وأخرجه سعيد بن منصور (١٨٤ ـ تفسير)، وابن جرير ١٩٩١ ـ ٥٠٠٨ من طرق عن ابن أبي نجيح، والقاسم بن أبي بزة، وعلي بن بَذِيمَة، وابن أبي حاتم ٧٩/١ من طريق علي بن بَذِيمَة. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وسفيان بن عبينة، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد. وعند ابن جرير في لفظ آخر: علم من إبليس كتمانه الكبر ألا يسجد لآدم.

١١٦٩ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابنه عبد الوهاب \_ قال: عَلِم من إبليس المعصية، وخَلَقه لها، وعَلِمَ من آدم الطاعة، وخَلَقه لها(١). (ز)

• ١١٧٠ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَمْلُمُونَ﴾، قال: كان في علم الله أنَّه سيكون من تلك الخليفة أنبياء ورسل، وقوم صالحون، وساكنو الجنة (٢٠ / (٢٤٩/١)

11V1 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ إِنَّ في علمي أَنَّكم سكان السماء، ويكون آدم وذريته سكان الأرض، ويكون منهم من يُسَبِّح بحمدي ويعبدني (٣). (ز)

١١٧٢ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة بن الفضل ـ ﴿قَالَ إِنِّ أَعَلَمُ مَا لَا لَمُعَلَمُ ، أي أَد أيكُم مَا لَا لَمُعْلَمُ ، أي: فيكم ومنكم ـ ولم يُبْدِها لهم ـ من المعصية، والفساد، وسفك الدماء (١١٧٤٠٠ . (ز)

# ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ﴾

١١٧٣ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مُرَّة الهمداني ـ =

١١٧٤ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_: إنَّ مَلك الموت لَمَّا بُعِث ليَأْخُذ من الأرض تُرْبَة آدم؛ أخَذ من وَجُه الأرض، وخَلَط، فلم يأخذ من مكان واحد، وأخذ من تربة حمراء وبيضاء وسوداء؛ فلذلك خرج بنو آدم مختلفين، ولذلك سُمِّي: آدم؛ لأنه أُخِذ من أويم الأرض<sup>(٥)</sup>. (ز)

الله الله الله الله على الله التأويل في تأويل ذلك. وحكى القولين، وحكى القولين، ولم يُرجِّع.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/٥٠٩.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٥٠٠/١، وابن أبي حاتم ٧٩/١ من طريق سعيد بن بشير. وعزاه السيوطي إلى عبد بن
 حميد. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٣/١ ـ نحوه.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٦/١ ـ ٩٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩٦، ٥١٠، وقد تقدم مطولًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/٥١٢.

1100 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: بَعَث ربُّ العزة إبليسَ، فأخذ من أَدِيم الأرض: من عَذْبِها ومالِحها، فخلق منها آدم، فكل شيء خلقه من عذبها فهو صائر إلى السعادة، وإن كان ابن كَافِريْن، وكل شيء خلقه من مالحها فهو صائر إلى الشقاء، وإن كان ابن نبيين. قال: ومن ثَمَّ قال إبليس: ﴿ اللَّمِ اللَّهُ عَلَيْهُ لِنَنْ خَلَقْتَ طِينَا﴾ [الإسراء: ٢١]، إنَّ هذه الطينة أنا جئت بها. ومن ثَمَّ سُمِّي: آدم؛ لأنه أُخِذ من أَدِيم الأرض (١٠) ( (٢٥٦/١))

1117 - عن عبد الله بن عباس - من طريق الحسن بن مسلم، عن سعيد بن جبير - قال: إنَّما سُمِّي: آدم؛ لأنه نُحلِق من أدِيم الأرض - زاد الفريابي: قَبَض قَبْضَةً من تُرْبَة الأرض، فخَلَقَه منها -، وفي الأرض البياض والحمرة والسواد؛ ولذلك ألوان الناس مختلفة، فيهم الأحمر والأبيض والأسود، والطَّيِّب والخبيث (٢٦٣/١) الناس مختلفة، فيهم الأحمر والأبيض قال: خلق الله آدم من أدِيم الأرض؛ من طينة

حمراء وبيضاء وسوداء<sup>(٣)</sup>. (/٢٦٣/) ١١٧٨ ـ عن سعيد بن جُبَيْر ـ من طريق أبي حَصِين ـ قال: أَتَذْرُون لِمَ سُمِّي: آدم؟ لأنه خُلِق من أديم الأرض<sup>(٤)[١</sup>٨٤٠]. (٢٦٣/)

ثُم وَجُّه هَذَا التَّأُويُل بقوله: ﴿ فَعَلَى التَّأُويُل الذِي تَّأُوَّل آدَم بمعنى: أنه خُلِق من أديم الأرض، يجب أن يكون أصل آدم فِعُلَّا سُمِّي به أبو البشر، كما سُمِّي أحمد بالفعل من الإحماد، وأسعد من الإسعاد، فلذلك لم يُجُر [لم يُصْرَف]، ويكون تأويله حينئذ: آدَمَ الملكُ الأرضَ، يعني: به بلغ أَدَمَتَها. ثم نُقِلَ من الفعل فُجُعِل اسمًا للشخص بعينه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١/٥١٢، وابن عساكر في تاريخه ٧/ ٣٨٠. وعزاه السيوطي إلى ابن سعد في طبقاته، وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٤٣/٥، والحاكم ٢٠٠٣، والبيهقي في الأسماء والصفات (٧٧٣، ٨١٦).
 وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وابن سعد، وابن جرير. كما أخرجه ابن أبي حاتم ٨٥/١ من طريق أبي الضحى.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٢/٠١، وابن سعد ٢٦/١، وابن جرير ١/٥١٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

#### أثار متعلقة بالآية:

11٧٩ ـ عن أبي هريرة، عن النبي على قال: اخلق الله آدم وطوله ستون ذراعًا، قال: اذهب، فسلَّم على أولئك النفر من الملائكة، فاسمع ما يحيُّونك؛ فإنها تحيَّتُك وتَحِيَّةُ ذُرِّيَتك. فذهب، فقال: السلام عليكم. فقالوا: السلام عليك ورحمة الله. فزادوه: ورحمة الله. فكل من يدخل الجنة على صورة آدم، طوله ستون ذراعًا، فلم يزل الخلق ينقص حتى الآن (۱/۱۰)

1110 - عن أبي موسى الأشعري، قال: قال ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ خَلَق آدَمَ مِن قَبِضَة قَبَضَهَا مِن جميع الأرض، فجاء منهم الأحمر والأبيض والمرسود، وبين ذلك، والسَهْل والحَرْن، والخبيثُ والطَّيِّبُ (٢٠/١). ((/٢٥٩١)

١١٨١ ـ عن أنس، أنَّ النبي عَلَيْ قال: «ما صَوَّر الله تعالى آدم في الجنة، تركه ما شاء أن يتركه، فجعل إبليس يَطِيف به؛ ينظر ما هو، فلَمَّا رآه أجوف عرف أنه خَلْقٌ لا يتمالك، ولفظ أبي الشيخ: «قال: خَلْق لا يتمالك، ظَفَرْتُ به، (٣). (١٩٥/١)

١١٨٢ ـ عن أنس، أنَّ النبي ﷺ قال: ﴿لَمَّا نفخ الله في آدم الروح، فبلغ الروحُ رأسَه عطس، فقال: الحمد لله رب العالمين. فقال له ـ تبارك وتعالى ـ: يرحمك الله) (٤٠/١٠). (٧٥٧١)

١١٨٣ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لَمَّا خَلَقَ اللهَ آدم عطس، فألهمه الله أن قال: الحمد لله. قال له ربه: يرحمك الله. فلذلك سبقت رحمته غضبه، (٥٠). (٢٥٨١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٤/ ١٣١ ـ ١٣٢ (٣٣٢٦)، ٨/ ٥٠ (٦٢٢٧)، ومسلم ٢١٨٣/٤ (٢٨٤١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٣٣/٣٥٣ (١٩٥٨٢)، ٣٣/٣١٤ (١٩٦٤٢)، وأبو داود ٧٨/٧ (٤٦٩٣)، والترمذي ٥/ ٢١٨ (٣٠٣٧)، وابن جيًّان ٢٩/١٤ (٢١٦٠)، والمحاكم ٢٨٨/٢ (٣٠٣٧)، وعبد الرزاق في تفسيره ٢/٧٢١ (٤٠٣٧)، وابن جرير /٥١٣١.

قال الترمذي: فعلما حديث حسن صحيح. وقال الحاكم: فعلما حديث صحيح الإسناد، ولم يُخَرِّجاه. ولم يتعقبه الذهبي. وصححه الألباني في الصحيحة ٤/٧٧ (١٦٣٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢٠١٦/٤ (٢٦١١). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان ٣٧/١٤ (٦١٦٥).

قال المناوي في التيمير بشرح الجامع الصغير ٣٠٢/٢: فبإسناد صحيح. وصححه الألباني في الصحيحة ٥/١٩١ (٢١٥٩).

ورواه الحاكم في المستدرك ٢٦٣/٤ (٧٦٧٩) عن أنس موقوفًا، ثم قال: •هذا حديث صحيح الإسناد، على شرط مسلم، وإن كان موقوفًا فإن إسناده صحيح بمَرَّة».

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي ٥/٥٥٠ ـ ٥٥٢ (٣٦٦٣)، وابن حِبان ٣٦/١٤ (٣١٦٤) واللفظ له، ٤٠/١٤ (٣١٦٧) مطولًا.

جعله طينًا، ثم تركه، حتَّى إذا كان حماً مسنونًا خَلَقه وصَوَّره، ثم تركه، حَتَّى إذا كان جعله طينًا، ثم تركه، حتَّى إذا كان حماً مسنونًا خَلَقه وصَوَّره، ثم تركه، حَتَّى إذا كان صَلْصالًا كالفَخَّار، وجعل إبليس يَمُرُّ به، فيقول: لقد خُلِقْتَ لأمر عظيم. ثم نفخ الله فيه من روحه، فكان أول شيء جرى فيه الروح بصره وخياشيمه، فعطس، فَلَقَّتُه الله حمد ربه، فقال الرب: يرحمك ربك. ثم قال: يا آدم، اذهب إلى أولئك النفر، فقل لهم، وانظر ماذا يقولون؟ فجاء، فسلّم عليهم، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله. فجاء إلى ربه، فقال: ماذا قالوا لك؟ وهو أعلم بما قالوا له. قال: يا رب، سلَّمت عليهم، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله. قال: يا آدم، هذه تحيَّتُك، وتحيَّةُ ذريتك. قال: يا رب، وما ذريتي؟ قال: اختر يَدَيَّ ، يا آدم. قال: أختار يمين ربي، وكلتا يدي ربي يمين. فبسط الله ذياذا كل ما هو كائن من ذريته في كف الرحمن ﷺ (۲۰۸/۳).

<sup>=</sup> قال الترمذي: "هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه، وقد رُوي من غير وجه عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ من رواية زيد بن أسلم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى ٤٥٣/١١ ـ ٥٥٥ (٦٥٨٠). وأورده ابن عساكر ـ كما في مختصر تاريخه لابن منظور ١٣٩/٨ ـ، والتعليم ١٣٤/٤.

قال الهيشمي في المجمع ٨/١٩٧ (١٣٧٤): «وفيه إسماعيل بن رافع، قال البخاري: ثقة مقارب الحديث، وضَمَّنه الجمهور، وبقية رجاله رجال الصحيح». وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٣٦/٧ ــ ١٣٧ (٦٥١٩): «هذا إسناد ضعيف؛ لضعف إسماعيل ابن رافع».

11۸٦ - عن علي بن أبي طالب - من طريق عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن جده - قال: إنَّ آدم خُلِق من أويم الأرض، فيه الطَّيِّب والصالح والرديء، فكلُّ ذلك أنت راءٍ في ولده، الصالحُ والرَّدِيءُ (٢٥٦/١).

114V \_ عن أبي هريرة، قال: خُلِقَت الكعبةُ قبل الأرض بأَلْفَيْ سنة. قالوا: كيف خُلِقَتْ قبلُ وهي من الأرض؟ قال: كانت خَشَفة (٣) على الماء، عليها ملكان يسبّحان الليل والنهار، ألْفَيْ سنة، فلمّا أراد الله أن يخلق الأرض دحاها منها، فجعلها في وسط الأرض، فلمّا أراد الله أن يخلق آدم بَعَث مَلكًا من حَمَلة العرش يأتي بتراب من الأرض، فلمّا هوى ليأخذ قالت الأرض: أسألك بالذي أرسلك أن لا تأخذ مني اليوم شيئًا يكون منه للنار نصيبٌ غدًا. فتركها، فلما رجع إلى ربه قال: ما مَنعَك أن تأتي بما أمرتك؟ قال: سألتني بك، فعَظّمتُ أن أردًّ شيئًا سألني بك. فأرسل مَلكًا آخو، فقال مثل تأخر، فقال مثل ذلك، حتى أرسلهم كلهم، فأرسل مَلكَ الموت، فقالت له مثل ذلك، قال: إنَّ الذي أرسلني أحقُ بالطاعة منك. فأخذ من وجه الأرض كلها؛ من ظلبها وخبيثها، حتى كانت قَبضَة عند موضع الكعبة، فجاء به إلى ربه، فصبً عليه طيبها وخبيثها، حتى كانت قَبضَة عند موضع الكعبة، فجاء به إلى ربه، فصبً عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٥/١٥٦٣ ـ ١٥٦٤ (١٠٤٤)، وهو معضل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥١٢.

<sup>(</sup>٣) الخشفة: واحدة الخشف، وهي حجارة تنبت في الأرض نباتًا. النهاية (خشف).

من ماء الجنة، فجاء حَمَأً مسنونًا، فخلق منه آدم بيده، ثم مسح على ظهره، فقال: تبارك الله أحسن الخالقين. فتركه أربعين ليلة لا ينفخ فيه الروح، ثم نفخ فيه من روحه، فجرى فيه الروح من رأسه إلى صدره، فأراد أن يثب، فتلا أبو هريرة: ﴿ لَٰكِنَّ ٱلْإِنْسُنُ مِنْ عَجَلُ ﴾ [الانبياء: ٣٧]. فلمَّا جرى فيه الروح جلس جالسًا، فعطس، فقال الله: قل: الحمد لله. فقال: الحمد لله. فقال: رحمك ربك. ثم قال: انطلق إلى هؤلاء الملائكة، فسلِّم عليهم. فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته. فقال: هذه تحيتك، وتحية ذريتك، يا آدم، أيُّ مكان أحَبُّ إليك أن أُرِيَك ذريتك فيه؟ فقال: بيمين ربي، وكلتا يدي ربي يمين. فبسط يمينه، فأراه فيها ذريته كلهم، وما هو خالق إلى يوم القيامة؛ الصحيح على هيئته، والمُبْتَلي على هيئته، والأنبياء على هيئتهم، فقال: أيّ رب، ألّا عَافَيْتَهم كلهم! فقال: إنى أحببت أن أشكرَ. فرأى فيها رجلًا ساطعًا نورُه، فقال: أيْ رب، مَن هذا؟ فقال: هذا ابنك داود. فقال: كم عمرُه؟ قال: ستون سنة. قال: كم عُمُري؟ قال: ألف سنة. قال: انقص من عمري أربعين سنة، فزدها في عمره. ثم رأى آخر ساطعًا نوره، ليس مع أحد من الأنبياء مثل ما معه، فقال: أي رب، من هذا؟ قال: هذا ابنك محمد، وهو أول من يدخل الجنة. فقال آدم: الحمد لله الذي جعل من ذريتي من يسبقني إلى الجنة، ولا أحسده. فلما مضى لآدم ألف سنة إلا أربعين جاءته الملائكة يَتَوَفَّوْنه عيانًا، قال: ما تريدون؟ قالوا: نُريد أن نَتَوَفَّاك. قال: بقي من أجلي أربعون. قالوا: أليس قد أعطيتها ابنك داود؟ قال: ما أعطيت أحدًا شيئًا. قال أبو هريرة: جحد آدم، وجحدت ذريته، ونسِيَ، ونسِيَت ذريته (١٠١/١). ١١٨٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: لَمَّا فرغ الله من خلق آدم، وجرى فيه الروح؛ عطس، فقال: الحمد لله. فقال له ربه: يرحمك ربك (٢٠٨/١). (٢٥٨/١) ١١٨٩ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن السائب \_ قال: خلق الله آدم من أرضِ يقال لها: دَحْنَاءُ<sup>(٣)</sup>. (٢٥٦/١)

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. وهو يخالف ما سبق في الذي أتى بالقبضة؛ ففي السابق أنه إبليس، وفي هذا: ملك الموت.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢/٢٦١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات ٢٥/١ ـ ٢٦، وابن عساكر ٧/ ٣٨٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبى بكر الشافعي في النّيالاينّات.

119 ـ قال مجاهد: خلق الله آدم آخر ساعات النهار من يوم الجمعة، بعد ما خلق الخلق كلهم(١٠).

۱۱۹۱ ـ عن ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: خلق الله آدم في سماء الدنيا، وإنَّما أسجد له ملائكةَ سماءِ الدنيا، ولم يُسْجِد له ملائكةَ السمواتِ<sup>(۲۲)</sup>. (۲٦٠/۱)

#### ﴿ ٱلأَسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾

1197 \_ عن عطية بن بُسْر مرفوعًا، في قوله: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَّمَآةَ كُلَّهَا﴾، قال: 

• علَّم الله آدم في تلك الأسماء ألف حِرْفَةٍ من الجِرَفِ، وقال له: قل لولدك وذريتك 

يا آدم \_: إن لم تصبروا عن الدنيا فاطلبوا الدنيا بهذه الجِرَف، ولا تطلبوها بالدِّين، فإن الدَّين لي وحدي خالِصًا، ويلٌ لِمَن طلب الدنيا بالدِّين، ويل له (٢٦٠). (١٧٥٢)

١١٩٣ \_ عن أبي رافع، قال: قال رسول الله ﷺ: المُثَلَث لي أمتي في الماء والطين، وَلَمِيتُ اللهِ عَلَمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

1198 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله:
﴿وَعَلَمَ مَادَمَ ٱلْأَسَمَاءَ كُلُهَا﴾، قال: علَّم الله آدم الأسماء كلها، وهي هذه الأسماء التي يتعارف بها الناس؛ إنسان، ودابَّة، وأرض، وبَحْر، وسَهْل، وجَبَل، وحمار، وأشباه ذلك من الأمم وغيرها(٥). (٢٦٦/١)

1190 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق جُوثِير، عن الضحّاك \_ قال: علّم الله آدم أسماء الخلق، والقُرى، والمُدُن، والجبال، والسّباع، وأسماء الطير، والشجر، وأسماء ما كان وما يكون، وكلّ نَسَمَةٍ الله على بارِئُها إلى يوم القيامة، وعرض تلك الأسماء على الملائكة (())

١١٩٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن مَغبَد \_ في قوله: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْفَسْرَة، كُلُّهَا﴾، قال: عَلْمه اسم الصَّحْفَة، والقِدْر، وكل شيء، حتى الفَسْرَة،

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلًّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٩/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ (١٠٤٣).

<sup>(</sup>٣) أورده الديلمي في الفردوس ٣/ ٤٢ (٤١٠٥)، ١٦/٤ (٧٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) أورده الديلميّ فيّ الفردوس ١٦٦/٤(٢٥١٩). (٥) أخرجه ابن جرير ١/١٥٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

والفُسَيَّة (١/٢٦٤ ـ ٢٦٣)

۱۱۹۷ ـ عن قتادة، نحوه<sup>(۲)</sup>. (ز)

119۸ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّيِّ، عَمَّن حَدَّثَه \_ في قوله: ﴿وَعَلَمَ اللَّاسَةَ عَلَمَ اللَّهَ عَلَمَ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّ

1119 \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق سالم الأَفْظَس \_ في قوله: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَفْظَس \_ في قوله: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَنْكَآءَ كُلُّهَا﴾، قال: علَّمه اسمَ كل شيء؛ حتى البعير، والبقرة، والشاة (٤٠٤/١) (٢٦٤/١) \_ عن الضحاك، نحوه (٥٠). (ز)

١٢٠١ \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿ وَعَلَمْ مَادَمُ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾، قال: ما خلق الله كُله ٢٠٠١ . (ز)

۱۲۰۲ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر ـ = ۱۲۰۳ ـ وقتادة ـ من طريق أبي بكر ـ قالا: علَّمه اسمَ كل شيء؛ هذه الخيل، وهذه

الكَلاَ رَجَّح ابن جرير (١٩/١ م بتصرف) أن الأسماء التي عُلْمها آدم هي أسماء ذريته، وأسماء الملائكة، مُستندًا إلى لغة العرب، ثم وجَّه قول ابن عباس المخالف لِمَا رَجَّحه بقوله: قوإن كان ما قال ابن عباس جائزًا، على مثال ما جاء في كتاب الله من قوله: ﴿وَاللّهُ خَلْقَ كُلُّ ذَلْتَكِ مَنْ يَنْمُ فَي مَنْ يَنْفِى عَلْ بَطْنِيهِ الآية [النور: ١٤٥]، وقد ذُكِرَ أنها في حرف ابن مسعود: (ثُمَّ عَرَضَهُنَّ)، وأنها في حرف أَبِيِّ: (ثُمَّ عَرَضَهُنَا)، ولعل ابنُ عباس تَأوَّل ما تَأوَّل على قراءة أَبِيِّ؛ فإنه فيما بلغنا كان يقرأ قراءة أَبِيّ، وتأويل ابن عباس ـ على ما حُكِى عن

أَبَيِّ من قراءته ـ غيرُ مستنكر، بل هو صحيح مستفيض في كلام العرب.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥١٥، ٥٦٦ من طرق مختلفة وألفاظ متقاربة، وابن أبي حاتم ١/٨٠ (٣٣٧).
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، كما عزا إلى وكيع نحوه.

<sup>(</sup>٢) علُّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٠ (عَقِب ٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن جرير ١/٥١٥. وعلَق ابن أبي حاتم ١/ ٨٠ نحوه. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٧٧/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص١٩٩، وأخرجه ابن جرير ٥٥١٥، وابن أبي حاتم/٨١ ـ ٨٢ نحوه. وروى نحوه عند تفسير قوله تعالى: ﴿قَالَا يَكْامَمُ الْمَيْقَمِمُ إِلَّمَاتُهِمُ ﴾. وأخرج ابن جرير ٥١٥/١ من طريق خُصَيْف، بلفظ: علمه اسم الغراب، والحمامة، واسم كل شيء.

البغال، والإبِل، والجن، والوحش، وجعل يسمي كلَّ شيء باسمه، وعرضت عليه أُمَّة أُمَّةً(١٠). (ز)

17.4 \_ عن قتادة: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُهَا﴾، قال: عَلَّم آدم من الأسماء أسماء خلقه ما لم يُعَلِّم الملائكة؛ فسَمَّى كُلَّ شيء باسمه، وأَلْجَأ كلَّ شيء إلى جنسه (). (٢٦٦/١)

١٢٠٥ \_ عن حُمَيْد الشَّامي \_ من طريق الحسن بن صالح، عن أبيه \_ قال: عَلَّم آدمَ
 النُّجوم (""). (ز)

1٢٠٦ \_ عن الرَّبيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ في قوله: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَّمَآةَ لَلْأَسَّمَآةً كُلُهَا﴾، قال: أسماء الملائكة (٤٠) . (٢٦٥/١)

**١٢٠٧ ـ قال الكلبي:** ثم علَّمه أسماء الخلق كلهم، بالسُّرْيَانِيَّة، اللسان الأول، سِرًّا مِن الملائكة...<sup>(۵)</sup>. (ز)

1۲۰۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَلَّةَ كُلُهَا﴾، ثُمَ إِنَّ الله ـ تبارك وتعالى ـ حَشَر الطير، والدوابَّ، وهَوَامَّ الأرض كُلَّها، فعَلم آدم ﷺ أسماءها، فقال: يا آدم، هذا فرس، وهذا بَعْل، وهذا حمار. حَتَّى سمى له كلَّ دابة، وكل طير باسمه (۲). (ز)

== ووَجَّه ابن تيمية (١/ ١٩٢) هذا التأويل بقوله: «أراد أسماء الأغراض، والأغيان، مكبرها ومصغرها».

وقال ابن كثير (٣٤٨/١): «والصحيح أنَّه علمه أسماء الأشياء كلها؛ ذواتها، وصفاتها، وأفعالها، كما قال ابن عباس.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩٢، ٥١٧. وعلَّق ابن أبي حاتم ١/ ٨٠ نحوه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرج ابن جرير ١٦/١ نحوه مختصرًا من طريق سعيد. وعند عبد الرزاق ٢/١٤، وابن جرير ١٦/١ من طريقه، عن معمر، عن قتادة، بلفظ: قال: علمه اسم كل شيء؛ هذا جبل، وهذا بحر، وهذا كذا، وهذا كذا، لكل شيء، ثم عرض تلك الأسماء على الملائكة، قال: ﴿ أَنْجُونِي بأَشْنَا مَلَوُلاتِهِ إِن كُنُمُ صَدِوْقِينَ ﴾.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٠، وعلَق بقوله: يعني: أسماء النجوم.
 (٤) أخرجه ابن جرير ١٧/١٥.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلَّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٩/١ ـ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٨. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

1۲۰۹ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ قوله: ﴿وَعَلَّمَ الْاَسْمَاءُ كُلُّهَا﴾، قال: أسماء ذريته أجمعين (١١نها القالد)

[10] ذكر ابنُ تيمية (١٩٢/١) مُستندَ هذا القول، فقال: «وهذا يناسب الحديث الذي رواه الترمذي، وصَحَّحه عن النبي ﷺ: ﴿إِن آدم سأل ربَّه أَن يُرَيه صُورَ الأنبياء من ذريته، فيكون قد أراه صور ذريته، أو بعضهم، وأسماءهم، وهذه أسماء أعلام لا أجناس.

الآن اختلف أهل التأويل في الأسماء التي عَلَمها أدمَ ثم عَرضها على الملائكة. ورجَّعَ ابنُ جرير (١٨/١ - ٥١٩ بتصرف) أنها أسماء مَن يعقِل؛ وهم ذرِّيَّته، والملائكة، دون أسماء جرير (١٨/١ - ٥١٩ متصرف) أنها أسماء مَن يعقِل؛ وهم ذرِّيَّته، والملائكة، دون أسماء سائر أجناس الخلق، مُستَقِلًا بلغةِ العرب؛ وذلك أنَّ الله ـ جلّ ثناؤه ـ كنَّى عن الأسماء بالهاء والميم، فقال: ﴿ثَمَّ مَهَّتُهُمْ عَلَى الْمَلَيَّ كَذَهِ، ولا تكادُ العرب ثُكنِّي بالهاء والميم إلا عن أسماء بني آدم والملائكة، وأمّا إذا كانت عن أسماء البهائم وسائر الخلق سِوى من وصفناها فإنَّها تكني عنها بالهاء والألف، أو بالهاء والنون، فقالت: عَرضَهَنَّ، أو عَرضَها، وربما كَنَّتْ عنها إذا كان كالله بالهاء والميم، كما قال \_ جلَّ ثناؤه \_ : ﴿رَاللهُ خَلَقَ كُلُّ مَاتَتُ عِنها بالهاء والميم، وهي أصناف مختلفة، فيها الآدمي وغيره. وذلك، وإن كان خارًا، فإنَّ الغالب المستفيض في كلام العرب ما وصفناه.

وانتقد ابنُ كثير (٣٤٧/١) ترجيحَ ابن جرير، واستنادَه إلى كون الفعل ﴿ مَرَهَّهُمْ ﴾ عبارة عما يعقل، فقال: فوهذا الذي رَجَّح به ليس بلازم؛ فإنه لا ينفي أن يُدْخِل معهم غيرهم، ويُعبَّر عن الجميع بصيغة مَن يعقل للتغليب، كما قال: ﴿ وَإِلَّلَهُ خَلَقَ كُلَّ مَاتَبَةٌ مِن مَلَّوٍ فَيْتُهُم مَن يَشْفى عَلَىٰ بَطْنِهِ وَنِهُمْ مَن يَشِي عَلَى رِجَلَيْنِ وَنِهُمْ مَن يَشِي عَلَى أَنْفِهُ النور: ٤٤٥٠.

وَرَجُعُ أَبِنُ تَيمية (١/ ١٩٢ ـ ١٩٢٠)، وأبن كثير (١/ ٣٤٨ ـ ٣٤٩) أنَّ الله علّمه أسماء كل شيء؛ مَن يعقِل، ومَن لا يعقِل، واسْتَدَلَّا بِما ثبت في الصحيحين من حديث الشفاعة، وفيه قول ذرية آدم لآدم ﷺ: ووعلمك أسماء كل شيء؛ وزاد ابنُ تيمية استدلاًلا بظاهر اللفظ، فقال: ووأيضًا قوله: ﴿ اللَّمْ اللَّمْ اللَّهُ عَامٌ مُؤَكّد؛ فلا يجوز تخصيصه بالدَّعْوَى، وقوله: ﴿ مُن عَلَى اللَّمَ اللَّمَ عَلَى اللَّمَ اللَّمَ عَلَى اللَّمَ اللَّمَ عَلَى اللَّمَ اللَّمَ عَلَى اللَّمَ عَلَى اللَّمَ عَلَى اللَّمَ عَلَى اللَّمَ عَلَى اللَّمَ اللَّمَ عَلَى يَعْفِل مَن يعقل ومَن لا يعقل، فغلَّب من يغقِل، كما قال: ﴿ وَمَنْهُم مَن يَعْفِل مَن يعقل مِن يعقل مَن يعقل

ريّاً إِن ع**طية (١/ ١٧٠ ـ ١٧١) أقوالًا أُخْ**رى في هذه المَسألة، فقال: قوحكى النقاش عن ابن عباس أنه تعالى علمه كلمة واحدة عرف منها جميع الأسماء. وقال آخرون: علمه أسماء الأجناس، كالجبال والخيل والأودية ونحو ذلك، دون أن يعين ما سمته ذريته منها. ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥١٨.

فوري التقييد المادي

#### أثار متعلقة بالآية:

١٢١٠ ـ عن حُمَيْد الشامي، قال: النجوم هي عِلمُ آدم عَلِيَّة (١٥٠/٦). (١٥٠/٦)

## ﴿ مُ مَهُمْ عَلَى ٱلْمُلْتِكُةِ ﴾

#### 🎇 قراءات:

١٢١١ ـ ذُكر أنها في حرف ابن مسعود: (ثُمَّ عَرَضَهُنَّ)، وأنها في حرف أُبَيِّ: (ثُمَّ عَرَضَهَا)<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

۱۲۱۲ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني ـ =

۱۲۱۳ ـ و**عبد الله بن عباس** ـ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿ثُمَّ عَرَهُمُهُ﴾: ثُمَّ عَرَض الخَلْق على الملائكة<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٢١٤ \_ وعن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_، مثله(٤). (ز)

== وقال ابن قتيبة: علمه أسماء ما خلق في الأرض. وقال قوم: علمه الأسماء بلغة واحدة، ثم وقع الاصطلاح من ذريته فيما سواها. وقال بعضهم: بل علمه الأسماء لكل لغة تكلمت بها ذريته. وقد غلا قوم في هذا المعنى حتى حكى ابن جني عن أبي علي الفارسي أنه قال: علم الله تعالى آدم كل شيء، حتى أنه كان يحسن من النحو مثل ما أحسن سيبويه، ونحو هذا من القول الذي هو بين الخطأ من جهات. وقال أكثر العلماء: علمه تعالى منافع كل شيء ولما يصلح. وقال قوم: عرض عليه الأشخاص عند التعليم. وقال قوم: بل وصفها له دون عرض أشخاص». ثم علق عليها بقوله: «وهذه كلها احتمالات قال الناس بها».

(٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٢٠.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم، والْمُرهِبيِّ في فَضْل العلم.

<sup>(</sup>۲) علّقه ابن جرير ۱/٥٢٠.

وهما قراءتان شاذتان. انظر: مختصر ابن خالویه ص١٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٠ (٣٤١).

1۲۱٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضَّحَّاك \_ في قوله: ﴿ثُمَّ عَلَى ٱلْمُلْتَهِكَةِ ﴾، يعني: عَرَض أسماء جميع الأشياء التي عَلَّمها آدم من أصناف الخَلْق<sup>(۱)</sup>. (۲۱۲/۱)

۱۲۱٦ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿ثُمَّ عَرَهَمُهُم اللهُ عَرَضَ اللهُ عَرَضَ أَمُكُمُهُم الله عَلَى الملائكة (٢٠ (٢٦٦))

١٢١٧ \_ عن الحسن \_ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر \_ =

1۲۱۸ \_ وقتادة \_ من طريق أبي بكر \_ قالا: عَلَّمَه اسمَ كل شيء؛ هذه الخيل، وهذه البغال، وما أشبه ذلك، وجعل يُسمِّي كلَّ شيء باسمه، وعُرِضَت عليه أمة أمة (٦). (ز) 1۲۱۹ \_ عن قتادة \_ من طريق مَعْمَر \_ ﴿ عُمَّ عَمَهُمْ ﴾، قال: علّمه اسمَ كل شيء، ثم عرض تلك الأسماء على الملائكة (٤). (ز)

17۲٠ ـ قال الكَلْمِيُّ: ثُمُّ عَلَّمه أسماء الخلق كلهم بالسُّرْيَانِيَّة، اللسان الأول، سِرًّا مِن الملائكة، ثُمَّ حشر الله الدوابَّ كلها، والسباع، والطير، وما ذرأ في الأرض، ثُمَّ قال للملائكة: ﴿أَنْهُونِي بِأَسْنَاءِ هَنُؤَلَاهِ إِن كُنتُمْ صَدِوْنِنَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَّمَتَنَّاً إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْمَلِيمُ الْمَكِيمُ ۞ قَالَ يَكَادَمُ أَلْبِقْهُم بِأَسْمَاتِهِۗ﴾، فــقــال آدم ﷺ: هذا كذا، وهذا كذا<sup>(ه)</sup>. (ز)

1۲۲۱ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مُ عَهَنَّهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ ﴾: ثُمَّ عرض أهلُ تلك الأسماء على الملائكة الذين هم في الأرض (٦٠). (ز)

۱۲۲۲ ـ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وَهْب ـ قال: أسماء ذرَّيَّته کلّها، أخذهم من ظهره، ثُمَّ عَرَضهم على الملائكة<sup>(۱۵۲</sup>۲۰). (۲۹۵۱)

🗺 وَجَّه ابنُ عطية (١/ ١٧١) الاختلافَ في كون المعروض التسميات، أم الأسماء بقوله: ==

(٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٢١.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/۵۲۱ ـ ۵۲۲.

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲۱/۱ه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٤٣/١، وابن جرير ١/٥٢١، وابن أبي حاتم ٨١/١ كلاهما من طريق عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلَّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٩/١ ـ.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١. وفي تفسير البغوي ١٩٨/١ عن مقاتل ـ دون تقييد ـ بلفظ: خلق الله كل شيء؛ الحيوان، والجماد، ثُمَّ عرض تلك الشُّخُوص على الملائكة.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱/٥٢٠.

#### ﴿فَقَالَ أَنْبِتُونِي﴾

١٢٢٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله:
 ﴿فَقَالَ أَلْبِكُونِي﴾، يقول: أخْبِروني بأسماء هؤلاء(١)١٥٣٠.

١٢٢٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَقَالَ أَنْبِتُونِي﴾، يعنى: أخبروني(٢). (ز)

#### ﴿ بِأَسْمَاءِ هَـٰؤُلَاءِ﴾

١٢٢٥ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قول الله: ﴿ إِلَّهُمَآ مَثَوُلآ ﴾ ،
 قال: بأسماء هذه التي حدّثتُ بها آدم (١٠٤٠٠٠). (ز)

١٢٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وِأَسْمَاءِ هَنَّوُكُمْ ﴾، يعني: دوابَّ الأرض كلها(٤٠). (ز)

== قفين قال في الأسماء بعموم كل شيء؛ قال: عرضهم أمةً أمةً، ونوعًا نوعًا، ومن قال في الأسماء إنها التسميات استقام على قراءة أبيّ عرضها، ونقول في قراءة مَن قرأ ﴿عَهَمْهُ﴾: إن لفظ الأسماء يدل على الأشخاص، فلذلك ساغ أن يقول للأسماء: عرضهم، وقال (١/٢٢): «وقوله تعالى: ﴿مَلَوُلَاهُ﴾ ظاهره حضور أشخاص، وذلك عند المَرْض على الملائكة، فمن قال: إنه تعالى عَرض على الملائكة أشخاصًا استقام له مع لفظ ﴿مَلُولَاهُ﴾ ومن قال: إنّه إنّم المَماء فقط جَعَل الإشارة بـ ﴿مَلُولَاهُ﴾ إلى أشخاص الأسماء وهي غائبة، إذ قد حضر ما هو منها بسبب، وذلك أسماؤها، وكأنه قال لهم في كل اسم لأي شخص هذا؟».

ثُمَّ قالَ ابنُ عطية (١٧٢/) مُرَجِّحًا: ﴿والذي يظهر: أنَّ الله تعالى عَلَّمَ آدم الأسماء، وعرض مع ذلك عليه الأجناس أشخاصًا، ثم عرض تلك على الملائكة، وسألهم عن تسمياتهم التي قد تعلّمها آدم، ثم إنَّ آدمِ قال لهم: هذا اسمه كذا، وهذا اسمه كذا،

١٠٥٣ لم يُورِد ابنُ جرير (١/ ٥٢٢) في تأويل قوله: ﴿أَنْجُونِ﴾ إلا قول ابن عباس.

🗺 لم يُورِد ابنُ جرير (١/ ٥٢٢) في تأويل قوله: ﴿أَسْمَآءِ هَؤُلَاءِ﴾ إلا قول مجاهد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ١٩٩/، وأخرجه ابن جرير ١/٥٢٢، وابن أبي حاتم ١/٨١ (٣٤٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

# ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾

۱۲۲۷ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني ـ =

۱۲۲۸ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّيّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: ﴿إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ﴾ أَنَّ بني آدم يُفْسِدون في الأرض، ويَسْفِكون الدّماء(١١). (ز)

۱۲۲۹ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ﴾: إن كنتم تعلمون أنِّي لَمْ أَجْعَل في الأرض خليفة<sup>(٢)</sup>. (٢٦٦/١)

١٢٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق قتادة ـ قال: إنَّ الله لَمَّا أخذ في خلق آدم قالت الملائكة: ما الله خَالِقٌ خلقًا أكرمَ عليه مِنَّا، ولا أعلم مِنَّا. فابْتُلُوا بِخَلْق آدم (٢٠). (١/٦٦/)

1٣٣١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر ـ = 1٣٣١ ـ وقتادة ـ من طريق أبي بكر ـ قالا: فَلَمَّا أَخَذ في خلق آدم هَمَسَت الملائكةُ فيما بينها، فقالوا: لِيَخْلُقُ رَبُّنا ما شاء أن يخلق، فلن يخلُق خَلْقًا إلا كُنَّا أعلم منه، وأكرم عليه منه. فلَمَّا خلقه، ونَفَخ فيه من روحه؛ أمرهم أن يسجدوا له لِمَا قالوا، ففضًله عليهم، فعَلِموا أنَّهم ليسوا بخير منه، فقالوا: إن لم نكن خيرًا منه فنحن أعلم منه؛ لأنا كُنَّا قبله، وخُلِقَت الأمم قبله. فلَمَّا أُعْجِبوا بعلمهم ابْتُلُوا، ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ الْمُسَلَّمَ كُلُهُمْ مَكَوْلَامٍ إِن كُنتُمْ مَكوفِينَ ﴾ أنِّي لا أَلْمَلَكِكُو فَقَالَ أَلْبِكُونِ بِأَسْمَاء هؤلاء إن كُنتُم صَدوقينَ ﴾ أنِّي لا أَخلق بلا كنتم صادقين. قال: ففرَع أخلق القوم إلى النوبة ـ وإليها يفزع كلُّ مؤمن ـ، فقالوا: ﴿سُبَكَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ﴾ القوم إلى النوبة ـ وإليها يفزع كلُّ مؤمن ـ، فقالوا: ﴿سُبَكَنَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا ﴾ الآهَ فَنَا اللهُ اللهُ

الله الله الله الله الكلم الكلم الكلم الكلم الكلم الكلم الله الله الله الكلم الكلم

(١) أخرجه ابن جرير ١/٥٢٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۵۲۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٩١ ـ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن جرير ٢/ ٤٩٢، ٥٢١، ٥٢٣ وقد تقدم مُطَوَّلًا.

17٣٣ \_ عن عبد الله بن أبي جعفر، عن أبيه، عن غير (١) الرّبيع بن أنس: ﴿ثُمَّ عَهُمْ مَلَ ٱلْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَلْبِشُونِ إِلْسَمَآهِ هَوْلَكَمْ إِن كُنتُمْ صَدوقِينَ اللهِ قوله: ﴿إِلْكَ أَنتَ اللّهُمُ مَلَ الْمَلَيْمُ كُلُ اللّهُ قَالَ: وذلك حين قالوا: ﴿أَيَّمَالُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ اللّهَمَاةَ وَقَنْ نُسْيَعُ عِمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾. قال: فلَمّا عَرفوا أنّه جاعل في الأرض خليفة قالوا بينهم: لن يخلق الله خَلْقًا إلا كُنّا نحن أعلم منه وأكرم. فأراد الله أن يُخْرِهم أنّه قد فقل عليهم آدم، وعَلَم آدم الأسماء كلّها، فقال للملائكة: ﴿أَلْبُونَ إِلَّسَامَ هَوْلَاهُ إِن كُنتُمْ صَدوقِينَ اللّهُ إلى قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنُونَ ﴾ [١]. (ز)

1۲۳٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ بأنّي جاعل فِي الأرض مَن يُشِد فيها، ويَسْفِكُ الدّماء (٣) [1].

اما رَجَّحَ ابنُ جرير (٧٣/١ بتصرف) تأويلَ ابن عباس ومَن قال بقوله، وقال: «ومعنى ذلك: فقال: أنبِتوني بأسماء مَن عَرَضتُه عليكم - أيتها الملائكة - إن كنتم صادقين في قيلكم أني إن جعلتُ خليفتي في الأرض من غيركم عَصَاني ذريته، وأفسدوا فيها، وإن جعلتكم فيها أطعتموني، فإنكم إن كنتم لا تعلمون أسماء هؤلاء الذين عرضتُهم عليكم من خلقي، وهم مخلوقون موجودون ترونهم وتُعَايِئُونهم؛ فأنتم بما هو غير موجود من الأمور الكائنة التي لم توجد بَعدُ، وبما هو مُسْتَيِرٌ من الأمور؛ أحرى أن تكونوا غير عالمين، فلا تسألوني ما ليس لكم به علم، فإني أعلم بما يُصلحكم، ويُصلِح خَلْقي،.

وجمل ابنُ جُرير قول الملائكة هنا نظير قول نوح على: ﴿ رَبِّ إِنَّ آبِي مِنْ أَهَلِي ﴾ [مود: ٤٥]. وذكر ابن عطية (١/ ١٧٢ - ١٧٣) قول ابن مسعود وابن عباس، وقول الحسن وقتادة، وما في معناهما، ثم زاد عليها أقوالاً أخرى، فقال: ﴿ وقال آخرون: صادِقِينَ في أني إن استخلفتكم سبحتم بحمدي، وقدستم لي... وقال قوم: معنى الآية إِن كُنتُمُ صادِقِينَ في جواب السؤال، عالمين بالأسماء. قالوا: ولذلك لم يسغ للملائكة الاجتهاد وقالوا: سُبْحانَكَ. حكاه النقاش، قال: ولو لم يشترط عليهم الصدق في الإنباء لجاز لهم الاجتهاد، كما جاز للذي أماته الله مائة عام، حين قال له: ﴿ حَمَّمَ لَمِلْتُهُ وَالبَورَة: ١٩٧٦ - ولم يشترط عليه الإصابة. فقال ولم يصب، فلم يُعنَّف،. وقال ابنُ عطية (١/ ١٧٢ - ١٧٣): ﴿ وهذا كله مُعْتَمَلُ».

<sup>(</sup>١) كذا في ابن جرير. وعلق المحققون على هذا الحرف بقولهم: سقط من: ر (إحدى النسخ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٤٩٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٨. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

## ﴿قَالُواْ سُبْحَننَكَ﴾

١٢٣٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنٰكَ ﴾ تنزيهًا لله مِن أن يكون يعلمُ الغيبَ أحدٌ غيره: تُبّنا إليك (١٠). (٢٦٦/١)

#### أثار متعلقة بالآية:

١٢٣٦ ـ عن عبد الله بن عباس قال: قال عمر لعلى وأصحابه عنده: ﴿لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ، والحمد لله، والله أكبرٌ، قد عرفناها، فما «سبحان اللهُّ؟ فقال له على: كلمة أُحَبُّها اللهُ لنفسه، ورَضِيها، وأحبُّ أن تُقال(٢). (ز)

١٢٣٧ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أبي الأشْهَب \_ قال: (سبحان الله) اسمٌ لا يستطيع الناس أن يَنتَجِلُوه (٣). (ز)

١٢٣٨ - عن ميمون بن مِهْران - من طريق النَّصْر بن عَرَبيٌّ - أنه سُئِل عن: "سبحان الله". فقال: اسم يُعَظِّم اللهُ به، ويُحَاشى به من السوء(1). (ز)

## ﴿ لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَّا ﴾

١٢٣٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبى رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا﴾ تَبَرِّيًا منهم من علم الغيب، ﴿إِلَّا مَا عَلَّمَتَنَّا ۗ﴾ كما علَّمت آدم (٥)١٥٦٠). (٢٦٦/١) ١٢٤٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قَالُوا ﴾ قالت الملائكة: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَّآ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ﴾. قال الله ﷺ لهم: كيف تَدَّعُون العِلْم فيما لَمْ يخلق بعدُ، وَلَم تَرَوْه، وأنتم لا تعلمون من تَرَوْن؟!(٢٠). (ز)

١٥٧ لم يُورِد ابنُ جرير (١/ ٥٢٨) في تأويل الآية إلا قول ابن عباس.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٢٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨١ (٣٤٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٢٨/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٧/١، ٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨١ (٣٤٤).

1781 ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمة بن الفضل ـ ﴿ قَالُواْ سُبَكَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَ اللَّهِ عَلَمَ لَكُم عَلَمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَمْ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ

## ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ

١٣٤٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي \_ في قوله: ﴿إِنَّكَ أَنَ ٱلْمَلِيمُ﴾، قال: العليم الذي قد كَمُل في علمه (٢٠/١)

17٤٣ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سَلَمَة بن الفضل \_ ﴿ ٱلۡمَلِيدُ ﴾، أي: عليم بما تُخفُون (٢٠). (ز)

## ﴿ اَلْمَالِمُ اللَّهِ ﴾

۱۲٤٤ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق علي ـ في قوله: ﴿ اَلَّهُمِكُمُ : الذي قد كَمُل في حُكْمِه <sup>(١٨٨٤</sup>. (٢٦٧/١)

١٢٤٥ ـ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ الْمُتَكِيدُ ﴾، قال:
 حكيم في أمره (٥٠). (ز)

۱۷٤٦ ـ عن محمد بن جعفر بن الزبير ـ من طريق محمد بن إسحاق ـ قوله: ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَيْكِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّ عَلَيْكُمُ عَلَّ عَلَيْكُمُ عَ

#### أثار متعلقة بالآية:

١٢٤٧ ـ عن أيوب بن حسان، قال: سأل رجلٌ [سفيان] بن مُينينَة عن القَدَرِيَّة. فقال: يا ابن أخي، قالت القَدَرِيُّة ما لم يَقُلِ الله هي، ولا الملائكة، ولا النبيون،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/۸۱ (٣٤٦). (۲) أخرجه ابن جرير ١/٩٢٩.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابنَ أبيّ حاتمُ ٨/١٨ (٣٤٥). ﴿ ٤) أخرَجه ابنَ جريرَ ٨/٩٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨١ (٣٤٩).

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/۸ (٣٤٨).

### ﴿قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِعْهُم بِأَسْمَآمِهِمْ

۱۲۶۸ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿ قَالَ يَكَادَمُ ٱلْبِئْتُهُم أِشْمَالِهِمْ ﴾ . يقول: أخبِرهم بأسمائهم <sup>(۲)</sup>. (ز)

1۲٤٩ ـ عن محمد بن أبان، قال: سألتُ زيدَ بن أسلم عن قوله: ﴿ الْبِعْمُمُ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَمُ الْأَسْمَاءُ وَالْمَاءُ مَا اللَّهُ اللَّالَّالَالَاللَّالَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَّ

1۲٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال الله ﷺ لآدم: ﴿ يَكَادَمُ أَنْبِقَهُم بِأَسْمَآ بِهِمْ ﴾. يقول: أخبر الملائكة بأسماء دوابٌ الأرض والطير كلها. فنَعَل (٤٠). (ز)

#### ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَآيِهِمْ ﴾

1۲01 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن جُريْج \_ ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم بِأَسْلَومٍ ﴾: أنبأ آدمُ الملائكةَ بأسمائهم؛ أسماء أصحاب الأسماء (٥). (ز)

۱۲۵۲ \_ قال قتادة: فسَمَّى كُلَّ نَوْع باسمه (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في القضاء والقدر ٣/ ٨٢٤. (٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبى حاتم ٨٢/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٢ (٣٥٢).

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلَّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٢٩/١ ـ.

# ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعَلَمُ غَيْبَ السَّهَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

1۲۰۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضّحاك ـ ﴿قَالَ يَكَادَمُ أَلْمِنْهُم مِأْسَمَايِمٍ ۗ﴾ يقول: أخبِرهم بأسمائهم. ﴿قَالَمَا ٱلنَّأَهُم وَاسْتَهِمْ قَالَ ٱلْتُمَ أَقُل لَكُمْ﴾ أيّها الملائكة خاصّة ﴿إِنِّ أَغَلَمُ غَيْبَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَنْفِ﴾ ولا يعلمه غيري'``. (ز)

1708 \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبَّاد بن منصور \_ قال: فجعل آدم يُنبِئهم بأسمائهم، ويقول: هذا اسم كذا وكذا من خلق الله وهذا اسم كذا وكذا، فقلَّم الله آدمَ من ذلك ما لم يعلموا، حَتَّى عَلِموا أنه أعلمُ منهم. قال: ﴿ فَلَمَّا اللهُ عَبْسَ الشَّهُمُ بِأَسْلَهُمْ قَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبْسَ السَّهَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴿ ( ) . ( ز )

١٢٥٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال الله على: ﴿ فَلَمَّا أَلْنَاهُم بِأَسْآتِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ
 إِنّ أَعْلَمُ غَيْبَ ﴾ ما يكون في ﴿ السّكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١).

الملائكة على عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - في قصة الملائكة وآدم: فقال الله للملائكة: كما لم تَعْلَموا هذه الأسماء فليس لكم عِلْمُ أَنَّما أردتُ أن أجعلهم ليُفْسِدوا فيها، هذا عندي قد عَلِمْتُه؛ فكذلك أخفيت عنكم أتي أجعل فيها من يعصيني، ومن يُطِيعُني. قال: وسبق من الله: ﴿ لِأَمْلَانَ جَهَنَدُ مِن الْهِتَةِ وَالنَّاسِ أَجْمِينَ ﴾ [هود: ١١٩]. قال: ولم تعلم الملائكةُ ذلك، ولم يَدْرُوه. قال: فلَمَّا رَأُوا ما أعطى الله آدم من العِلْم أقرُوا لآدم بالفضل (١٩٤٤). (ز)

# ﴿وَأَعْلَمُ مَا لُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنْمُونَ ۗ

۱۲۵۷ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مرة الهمداني \_ =

أدهب ابنُ جرير (١/ ٥٣٠ ـ ٥٣١) إلى ما ذهب إليه ابن عباس، وابن زيد مِن أنَّ الآية
 تربيخٌ من الله ﷺ لهم على ما سَلَف من قِيلهم، وفَرَط منهم من خَطَا مسألتهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ٥٣٠. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣٠.

١٢٥٨ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ في قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ﴾، قال: قولهم: ﴿أَجَمَلُ فِهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ الدِّمَاءَ﴾. فهذا الذي أبدوا، ﴿وَمَا كُثْمُ تَكُنُونَ﴾ يعني: ما أسَرَّ إبليسُ في نفسه من الكِبُر (١١٠٠٠).

1704 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا نُبُدُونَ﴾ قال: ما تُظْهِرون، ﴿وَمَا كُثُمُ لَكُنُمُونَ﴾ يقول: أعلم السَّرَّ كما أعلم العلانية، يعني: ما كتم إبليس في نفسه من الكِبْر والاغترار''). (٢٦٨١)

17٦٠ ـ قال عبد الله بن عباس: هو أنَّ إبليس مَرَّ على جسد آدم وهو مُلْقَى بين مكة والطائف، لا رُوحَ فيه، فقال: لأَمْر مَا خُلِق هذا. ثم دخل في فيه، وخرج من دُبُرِه، وقال: إنَّه خَلْقٌ لا يَتَماسَك؛ لأَنه أَجْوَف. ثم قال للملائكة الذين معه: أرأيتم إن فُضُل هذا عليكم وأُمِرْتُم بطاعته، ماذا تصنعون؟ قالوا: نطيع أمر ربنا. فقال إليسُ في نفسه: والله لَيْن سُلطتُ عليه لأَهْلِكنَّه، ولئن سُلط عَلَيَّ لأَعْصِيَتُه. فقال الله تعالى: ﴿وَاَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ ﴾ يعني: ما تبديه الملائكة من الطاعة، ﴿وَمَا كُثْمُ مَكْنُونَ ﴾ تعلى:

آآ رجَّع ابن جرير (١/ ٣٤) ما أفاده أثرُ ابن عباس هذا، وما ماثله، من أنَّ المكتوم: ما أسره إبليس في نفسه من الكِبْر، مُسْتَدِلًا بما أخبرَ الله في كتابِه من حالِ إبليس، فقال: «والذي قاله ابن عباس يدل على صحته خبرُ الله \_ جل ثناؤه \_ عن إبليس وعصيانه إياه، إذ دعاه إلى السجود لآدم فأبى واستكبر، وإظهارُه لسائر الملائكة من معصيته وكِبْره، ما كان له كاتمًا قبل ذلك».

ثم وجَّة (١/ ٣٤٥ بتصرف) خروج الخبر عن إبليس مخرج الخبر عن الجميع بقوله: فوذلك أنَّ من شأن العرب إذا أخبرت خبرًا عن بعض جماعة بغير تسمية شخص بعينه؛ أن تُخرِج الخبر عن جميعهم، وذلك كقولهم: قُتِل الجيش وهُرَموا. وإنَّما قُتِل الحبر عن جميعهم، وذلك كقولهم: قُتِل الجيش وهُرَموا. وإنَّما قُتِل الواحد أو البعض منهم، وهُرِم الواحد أو البعض... كما قال ـ جَلَّ ثناؤه ـ: ﴿إِنَّ اللَّينَ يَادُونَكَ مِن وَلِيَّة لَلْمُكْرِبُ أَصَّمُونُمُ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ [الـحـجـرات: ٤]، ذُكِر أن الـذي نادَى رسول الله ﷺ... كان رجلًا من جماعة بني تميم، ... فكذلك قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا مُنْهُونَ وَمَا أَخْرِهِ الخبر مخرج الخبر عن الجميع، والمراد به الواحد منهم.

وبنحو توجيهه قال ابنُ عطية (١٧٦/١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣١. وعزاه السيوطي إليه دون ذكر ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٣١/١، وابن أبي حاتم ٨٣/١ مختصرًا من طريق عبيد بن سليمان، عن الضحاك.

يعني: إبليس من المعصية<sup>(١)</sup>. (ز)

۱۲٦٢ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عمرو بن ثابت، عن أبيه \_ قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ وَمَا كُنُمُ وَكُلُمُونَ﴾، قال: ما أَسَرَّ إبليسُ في نفسه "". (ز)

۱۲۲۳ \_ عن الضحاك، نحوه (٤). (ز)

١٢٦٤ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_، نحوه (٥). (ز)

١٢٦٥ ـ عن مجاهد، في قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُمْتُمْ تَكْنُبُونَ﴾، قال: ما أَسَرً إلليسُ من الكفر في السجود<sup>(١٦)</sup>. (١٢٦٨/١)

١٣٦٦ ـ عن عبد الله بن بُريَّدَة ـ من طريق صالح بن حيان ـ قال: فكان الله قد عَلِم من إبليس فيما يُخْفِي أنَّه غير فاعل، فذلك قوله: ﴿وَأَصْلَمُ مَا نُبُدُونَ وَمَا كُنُمُ كَكُنُمُونَ﴾، أما إبداؤه فإقراره بالسجود، وأما ما يُخْفِي فإباؤه له'''. (ز)

الاتمار عن مهدي بن ميمون، قال: سمعت الحسن، وسأله الحسن بن دينار، وقال: يا أبا سعيد، أرأيت قول الله للملائكة: ﴿وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ وَمَا كُمُّتُمْ تَكُنُّونَ﴾، ما الذي كَتَمَتِ الملائكة خَلْقًا عَجَبًا، فكأنهم الذي كَتَمَتِ الملائكة خَلْقًا عَجَبًا، فكأنهم دخلهم من ذلك شيء. قال: ثُمَّ أقبل بعضهم على بعض، فأسَرُّوا ذلك بينهم، فقال بعضهم لبعض: ما الذي يُهِمُّكُمْ من هذا الخَلْق؛ إنَّ الله لا يَخُلُق خَلْقًا إلا كُنَّا أكرم عليه منه. فذلك الذي كَتَمَت (٨) ( ٢٦٨/١)

۱۲۶۸ ـ عن الحسن [البصري] ـ من طريق جرير بن حازم، ومبارك، وأبي بكر ـ = ۱۲۹۹ ـ وقتادة ـ من طريق أبي بكر ـ ﴿ وَأَصْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنُمُهُ تَكُنُبُونَ﴾، قالا: أمَّا

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/١٧٩، وتفسير البغوي ١/٠٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) علِّقه ابن أبي حاتم ٨٣/١. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٣/١.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٣/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

ما أَبْدَوْا فقولهم: ﴿ أَتَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآهَ﴾. وأمَّا ما كتموا فقولُ بعضهم لبعض: نحن خير منه، وأعلم (١١١٠). (ز)

1۲۷۰ \_ عن قتادة \_ من طریق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَأَشَلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُنُونَ﴾، قال: أَسَرُّوا بينهم، فقالوا: يخلق الله ما يشاء أن يخلق، فلن يخلق خَلْقًا إلّا ونحن أكرمُ عليه منه (۲). (ز)

1۲۷۱ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ وَمَا كُثُمُّمُ لَكُمُ وَمَا كُثُمُّمُ كَكُنُونَ﴾، قال: فكان الّذي أَبْدُوا حين قالوا: ﴿أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾. وكان الّذي كتموا بينهم قولَهم: لن يخلق ربُّنا خلقًا إلّا كُنًا نحن أعلم منه، وأكرم. فعرفوا أنَّ الله فضًل عليهم آدم في العِلم، والكَرَمُ ("). (ز)

1۲۷۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: قال الله شن: ﴿وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ ﴾ يعني: ما أظهرت الملائكة لإبليس من السمع والطاعة للرب، ﴿وَ العَامِ هُمَا كُنْتُمْ تَكُتُمُونَ ﴾ يعني: إبليس وحده؛ ما كان أُسَرَّ إبليسُ في نفسه من المعصية لله شي في السجود لأدم (٤) الله (ز)

١٢٧٣ - عن سفيان [الثوري] - من طريق أبي أحمد - في قوله: ﴿وَأَغَلُمْ مَا لِبُدُونَ وَمَا كُثُمُ تَكُثُونَ﴾، قال: ما أَسَرَّ إبليسُ في نفسه من الكِبْر أن لا يسجد لآده (°). (ز)

الله ابن عطية (١/٦٧٦) نقلًا عن المهدوي أنَّ المراد بقوله: • ﴿ مَا لَبُدُونَ ﴾ قولهم: المخلق ربنا ما شاء فلن يخلق أعلم منا ولا أكرم عليه. فجعل هذا مما أبدوه لما قالوا».

الله التقد ابنُ جرير (١/ ٥٣٤) ذلك التأويل بأنَّه لا دلالة عليه من كتاب ولا سُنَّة، فقال: «والذي حكي عن الحسن، وقتادة، ومن قال بقولهما في تأويل ذلك، غيرُ موجودةِ الدلالةُ على صحته من الكتاب، ولا من خبر يجب به حُجَّة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٩٣/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٢/١. وذكره يحيى بن سَلَّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/١٣١ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٤٣/١، وابن جرير ١/ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٥٣٣، وابن أبي حاتم ٨٢/١.

 <sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/٥٣٢.

#### ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتْمِكُةِ﴾

١٢٧٥ ـ عن عمر بن عبد العزيز، قال: لَمَّا أمر الله الملائكة بالسجود لآدم كان أوَّل مَن الله من المراث من سجد إسرافيلُ، فأثابه الله أن كتب القرآن في جبهته (٢). (٢٦٩/١)

١٢٧٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنْهُ يعني: وقَدْ ﴿ قُلْنَا لِلْهَكَتِهِ كَالَهُ لِللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

١٣٧٧ ـ عن ضَمْرة ـ من طريق أبي عُمَيْر ـ قال: سمعتُ من يَذكُر: أنَّ أول الملائكة خَرَّ ساجدًا لله حين أمِرت الملائكة بالسجود لآدم إسرافيلُ، فأثابه الله بذلك أن كتب القرآن في جبهته (٤٠٠).

#### ﴿ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا ﴾

۱۲۷۸ ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن اللهَ أَمَرَ آدم بالسجود، فسجد، فقال: لك الجنةُ، ولِمَن سَجَد مِن ولدك. وأمر إبليسَ بالسجود، فأبى أن يسجد، فقال: لك النار، ولِمَن أَبِي مِن ولدك أن يسجد، (٬۳۷۳/۱)

١٢٧٩ \_ قال أُبِيّ بن كعب: معناه: أَقِرُوا لآدم أنَّه خيرٌ وأَكْرَمُ عَلَيَّ مِنكم. فأَقَرُوا بذلك<sup>(٦)</sup>. (ز)

١٢٨٠ \_ قال ابن مسعود: أمرهم الله تعالى أن يأتمُّوا بآدم، فسجدت الملائكة وآدمُ لله

- (٢) أخرجه ابن عساكر ٣٩٨/٧.
- (١) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٣/١ (٣٥٨).
  - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١.
- (٤) أخرجه أبو الشيخ (١٠٤٢). وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.
- (٥) أخرجه محمد بن نصر في تعظيم قدر الصلاة ١/٣٢٨ ـ ٣٢٩ (٣١٨).
- وإسناده ضعيف، فيه كنانة بن جبلة، كلّبه ابن معين، وضعفه السعدي جلًّا، وقال أبو حاتم: «محله الصدق». ينظر: الجرح والتعديل //١٦٩، والميزان ٣/٤١٥. وفيه أيضًا سهيل بن أبي حزم، ضعّفه غير واحد، وقال أحمد: «روى عن ثابت أحاديث منكرة». ينظر: الجرح والتعديل ٤٤٧/٤، وتهذيب التهذيب ٤/١١/٢.
  - (٦) تفسير الثعلبي ١٨٠/١.

رب العالمين<sup>(۱)</sup>. (ز)

۱۲۸۱ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق قتادة \_ في قوله: ﴿ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ﴾، قال: كانت السجدةُ لآدم، والطاعةُ لله  $^{(7)}$ .  $^{(7)}$ 

۱۲۸۲ ـ عن الحسن [البصري] ـ من طريق عَبّاد بن منصور ـ في الآية، قال: أمرهم أن يسجدوا، فسجدوا له؛ كرامةً من الله أكرم بها آدم<sup>(۲۲</sup>). (۱۲۹۸)

۱۲۸۳ ـ عن محمد بن عَبَّاد بن جعفر المخزومي، قال: كان سجود الملائكة لآدم إيماء أنَّ. (۲۱۹/۱)

١٢٨٤ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ وَإِذْ فُلْنَا لِلْمَلَتِهِكُوا لِآكَمَ ﴾، قال: كانت السجدة لآدم، والطاعة لله، أكْرَم اللهُ آدمَ أن أُسْجَد له ملائكته (١١٠٠٠٠٠).

۱۲۸0 ـ عن أبي إبراهيم المزني أنَّه سُئِل: عن سجود الملائكة لآدم. فقال: إنَّ الله تعالى جعل آدم كالكعبة<sup>(٦)[١٦][١٦]</sup>. (٢٧٠/١)

اختار ابن جرير (۱/٣٤/)، وابن كثير (٣٥٩/١ ـ ٣٦٠) تأويل قتادة للآية، قال
 ابن جرير: (وكان سجود الملائكة لآدم تكرمة لآدم، وطاعة لله، لا عبادة لآدم».

وقال ابن كثير: (والسجدة لآدم إكرامًا وإعظامًا واحترامًا وسلامًا، وهي طاعة لله ﷺ؛ لأنها امتنال لأمره تعالى؛.

الله علن الله على الله على الله القول قائلًا: (قال بعضهم: بل كانت السجدة الله على الله على الله التنظير نظر».
وآدم قبلة فيها، كما قال: ﴿ أَقِيرَ السَّمَلَةُ اللَّهُ إِلَى اللَّمْسِينَ ﴿ الإسراء: ٧٨]، وفي هذا التّنظير نظر».

وادم قبله فيها، حما قال: ﴿وَاقِرِ الصَّاوَةِ لِدَوْقِ الصَّمِينِ ﴾ الإسراء: ١٧٨، وفي هذا النَّفِير نصر.. [17] ع<mark>لَّقُ ابنُ صطية (١٧٨/١)</mark> على الوجوه المذكورة في الآثار بقوله: ﴿وَفِي هَذَه الوجوه كلها كرامة لآدم ﷺ.

ثم نقل حكاية «النقاش عن مقاتل: أن الله إنما أمر الملائكة بالسجود لآدم قبل أن يخلقه. قال: والقرآن يرد على هذا القول». ثم نقل عن قوم أن «سجود الملائكة كان مرتين». ثم انتقدهم مستندًا إلى الإجماع قائلًا: «والإجماع يرد هذا».

<sup>(</sup>۱) تفسير الثعلبي ۱/ ۱۸۰.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/ ۸٤ (٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٣/١ (٣٥٩). (٤) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١٠٤١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٤٦/١. وذكر يحيى بن سلّام شطره الثاني ــ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/ ١٣٣ ـ. وعزا السيوطي شطره الأول إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٩٨/٧.

#### وَيُرِي الْمِينِينِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّلَّمِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِينَا الللَّهِي الللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّهِ الللللَّمِي الللَّهِ الللَّهِ ا

#### ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱلسَّجُدُوا لِآدَمَ مَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ﴾

۱۲۸٦ \_ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ \_ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني \_ = (۱۲٤٢)

۱۲۸۷ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ: جُعِل إبليسُ على مُلك سماء الدنيا، وكان من قبيلة من الملائكة يقال لهم: الجن، وإنَّما سُمُّوا الجِنَّ لأنهم خُزَّان الجنة، وكان إبليس مع مُلْكِه خازِنَّا<sup>(۱)</sup>. (ز)

۱۲۸۸ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق حبيب بن أبي ثابت، عن سعيد بن جبير ـ قال: كان إبليسُ من خُزَّان الجنة، وكان يُدَبِّر أمرَ السماء الدنيا<sup>(۲)</sup>. (۲۷۱/۱)

۱۲۸۹ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق يَعْلَى بن مسلم، عن سعيد بن جبير \_ قال: كان إبليسُ اسمه: عزازيلُ، وكان من أشرف الملائكة، من ذوي الأجنحة الأربعة، ثم أُبلِس بعد<sup>(۳)</sup>. (۲۰۰/۱)

· ١٢٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_، مثله (٤). (ز)

۱۲۹۱ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق طاووس \_ قال: كان إبليس قبل أن يركب المعصية من الملائكة، اسمه: عزازيل، وكان من سُكَّان الأرض<sup>(٥)</sup>. (١٧٠/١)

1۲۹۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: كان إبليسُ من حَيِّ من أحياء الملائكة، يقال لهم: المجن. خُلِقوا من نار السَّموم من بين الملائكة. قال: وكان اسمه المحارث. قال: وكان خازِنًا من خُزَّان الجنة. قال: وخُلِقت الملائكة من نورٍ، غيرَ هذا الحَيّ. قال: وخُلِقت الجن الذين ذكروا في القرآن من مارج من نار، وهو لسان النار الذي يكون في طرفها إذا التَّهَبَ شُ<sup>(17)</sup>. (۲٤٢/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٣٦. وقد تقدم بطوله من رواية السدي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي (١٤٧). وعزاه السيوطي إلى وكيع، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٤/١ (٣٦١)، وابن الآنباري في الأضداد ص٣٣٦، والبيهقي في الشعب (١٤٦). وعزاه السيوطي لابن أبي الدنيا في مكايد الشيطان.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٤ (عَقِب ٣٦٢).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٩٣/١، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٤٥ كلاهما من طريق ابن إسحاق. وعزاه
السيوطي لابن إسحاق في المبتدأ. وفي لفظ عند ابن جرير عن ابن عباس وغيره من طريق طاووس أو
مجاهد: وكان سكان الأرض فيهم يُسمَّؤن الجن من بين الملائكة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٨٢ \_ ٤٨٥.

1۲۹٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْج ـ قال: كان إبليس من أشراف الملائكة، وأكرمهم قبيلة، وكان خازِنًا على الجِنان، وكان له سلطانُ سماء الدّنيا، وكان له سلطانُ الأرض. قال: قال ابن عبّاس: وقوله: ﴿كَانَ مِنَ ٱلْجِنَ﴾ [الكهف: ٥]، إِنَّما سُمِّي بالجَنَّان أنّه كان خازنًا عليها، كما يقال للرّجل: مكّيّ، ومدنيّ، وكوفيّ، وبصريّ. =

1۲۹٤ ـ قال ابن جريج: وقال آخرون: هم سِبْطٌ من الملائكة قبيلة، فكان اسم قبيله: الجنّ (۱).

1790 - عن عبد الله بن عباس - من طريق صالح مولى التَّوْأَمَة - قال: إنَّ من الملائكة قبيلًا يُقال لهم: الجن. فكان إبليس منهم، وكان إبليس يَسُوس ما بين السماء والأرض، فعصى، فمسخه الله شيطانًا رجيمًا ("). (ز)

1۲۹٦ - عن سعيد بن المسيب - من طريق قتادة - قال: كان إبليس رئيسَ ملائكة سماء الدنيا<sup>(۱)</sup>. ((۲۷۱/۱)

١٢٩٧ \_ قال سعيد بن جبير: مِن الذين يعملون في الجنة (ز)

1۲۹۸ ـ عن فتادة، قال: كان الحسنُ يقول في قوله: ﴿إِلَّا إِنْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْمِينَ﴾ [الكهف: ١٥٠]: أَلْجَأُه إلى نَسَبِه، فقال الله: ﴿أَنْتَخِذُنْتُهُ وَذُرْيَتَكُ وَلِيكَآءَ مِن دُونِي الآية [الكهف: ٥٠]: وهم يَتَوَالَدُون كما يَتَوَالَدُ بنو آدم (٥). (ز)

١٢٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِلَيْسَ﴾ وحده، فاستثنى؛ لَمْ يسجُد<sup>(٦)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٤٠، وابن أبي حاتم ١/٨٥ (٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٣٨/١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٤٠. وينظر: تفسير البغوي ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٨/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١٧٨/١.

وذلك لقول قريش: إنَّ الملائكة بنات الله. فيقول الله: إن تكن الملائكة بناتي فإبليس منها، وقد جعلوا بيني وبين إبليس وذريته نَسَبًا. قال: وقد قال الأعشى أعشى بني قيس بن نَعْلَبَة البَكْرِيّ، وهو يذكر سليمان بن داود وما أعطاه الله:

ولو كان شيء خالِدًا أو مُعَمَّرًا لكان سليمان الْبَريَّ من الدَّهْر بَرَاهُ إلهي واصطَفَاه عِبَادَه ومَلَّكه ما بين ثُرْيَا إلى مِصْر

وسَخَّر من جِنَّ الملائكِ تِسْعَةً قيامًا لديه يعملون بلا أجر

قال: فأبت العرب في لغتها إلا أنَّ الجنَّ: كُلُّ مَا اجْنَنَّ. يقول: ما سَمَّى الله الجنَّ إلا أنَّهم اجْتَنُّوا؛ فلم يُرَوَّا، وما سَمَّى بنى آدم: الإنس، إلا أنهم ظهروا فلَم يَجْتَنُّوا، فما ظهر فهو إِنس، وما اجْتَنَّ فلم يُرَ فهو جِنٌّ (١). (ز)

١٣٠١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ أنه قال: إبليس أبو الجن، كما آدم أبو الإنس (٢) تتا الآنا. (ز)

آ۱۱ رجَّح ابنُ جرير (١/ ٥٤٢ ـ ٥٤٣) قولَ من قال: (إن إبليس كان من الملائكة) مُسْتَدِلًّا بأنَّ الله استثنى من جميعهم إبليس، فدلُّ باستثنائه إياه منهم على أنه منهم.

وذكر ابنُ عطية (١/٨٧٨ ـ ١٧٩) أنه قول الجمهور، وقال: 'وهو ظاهر الآية'. وبيّن كون الاستثناء مُتَّصِلًا على هذا القول.

١٦٧ قال ابنُ جرير (١/ ٥٤٣ ـ ٥٤٣) مُبيّنًا العِلَل التي استند إليها القائلون بكونه ليس من الملائكة: ﴿وعِلَّة من قال هذه المقالة: أنَّ الله \_ جَلَّ ثَناؤُه \_ أُخْبَرَ في كتابه أنَّه خلق إبليس من نار السَّموم، ومن مارج من نار، ولم يخبر عن الملائكة أنه خَلقها من شيء من ذلك، وأن الله \_ جَلَّ ثناؤُه \_ أخبر أنه من الجنِّ، فقالوا: فغيرُ جائز أن يُنسب إلى غير ما نسبه الله إليه. قالوا: ولإبليس نسل وذرية، والملائكة لا تتناسل ولا تتوالد».

وانتَقَد هذه المقالةَ بقولِه: ﴿وهذه عِلَلٌ تُنبئُ عن ضَعْف معرفةِ أهلها؛ وذلك أنه غيرُ مستنكر أن يكون الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ خَلق أصناف ملائكته من أصنافٍ من خَلْقه شَتَّى، فخلق بعضًا من نُور، وبعضًا من نار، وبعضًا مما شاء من غير ذلك، وليس في تَرْك الله ـ جَلَّ ثناؤُه ـ الخبر عَمَّا خَلق منه ملائكته، وإخباره عما خلق منه إبليس ما يُوجِب أن يكون إبليس خارجًا عن معناهم؛ إذْ كان جائزًا أن يكون خَلَق صِنفًا من ملائكته من نار كان منهم إبليس، وأن يكون أفرد إبليس بأنْ خَلقه من نار السموم دون سائر ملائكته. وكذلك غيرُ ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/٥٣٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥٤٠، وابن أبي حاتم ١/٨٥ (٣٦٧).

### ﴿ إِبْلِيسَ ﴾

۱۳۰۲ - عن عبد الله بن عباس - من طريق يَعْلى بن مسلم، عن سعيد بن جبير - قال: كان إبليسُ اسمُه: عزازيل، وكان من أشرف الملائكة، من ذوي الأجنحة الأربعة، ثم أبلس بعدُ<sup>(۱)</sup>. (۱/۷۰/)

۱۳۰۳ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: إِنَّما سُمِّي إبليس لأنَّ اللهُ أَبْلَسَه من الخير كله؛ آيَسَه منه (۲۷۰/۱)

١٣٠٤ \_ عن قتادة: أنَّه أَبْلَس عن الطاعة (٣). (ز)

١٣٠٥ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - قال: كان اسمُ إبليس الحارث، وإِنَّما سُمِّي إبليس حين أبلس فقيرًا (()

== مخرجه أن يكون كان من الملائكة بأنْ كان له نسل وذرية، لِمَا رَكَّب فيه من الشهوة واللذة التي نُزِعت من سائر الملائكة، لِمَا أراد الله به من المعصية. وأما خبرُ الله عن أنَّه ﴿مِنَ ٱلْجِنَ﴾ فغير مدفوع أن يُسَمَّى ما اجتنّ من الأشياء عن الأبصار كلها: جِنَّا».

الْجِيْلِ فَعَيْرُ مَدَّوَعُ أَنْ يُسْمَى مَا أَجْسُ مِنْ أَمْ سَيَّاءُ مِنْ أَلْوِنَ الْجَنْ وَوَلَهُ فَيْكَ : ﴿ كُانَ مِنَ ٱلْجِنَّ فَشَلَقُ عَنْ أَشْرِ رَبِّعَهُ [الكهف: ١٥] يتخرج على أنَّه عمل عملهم، فكان منهم في هذا، أو على أنَّ الملائكة قد تُسَمَّى جِنَّا لاستتارها، قال تعالى: ﴿ وَيَعَمَّلُوا يَبْتُهُ وَيَبَّ لَمُنْتُهُ وَاللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ وَيَنَ لَمُنْتُ وَلَيْ لَمُنْتُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ لَلْمُنْ وَلَهُ وَلَيْ لَلْمُنْ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْ وَلَهُمْ يَعْتَفَى كُونَ الاستثناءُ منقطعًا.

الله فَهُب ابنُ جرير (ا/ ٤٤٣) إلى أنَّ إبليس: إفْعِيل من الإِبْلاس، وهو الإِياس من الخِير، والندمُ والحزنُ، مُشتَقِدًا إلى قول ابن عباس هذا، ولغة العرب.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٤/١ (٣٦١)، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٣٦، والبيهقي في الشعب
 (١٤٦). وعزاه السيوطى إلى ابن أبي الدنيا في مكايد الشيطان.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥٤٣/١، وأبن أبي حاتم ٨٤/١ (٣٦٢) واللفظ له، وابن الأنباري في الأضداد
 ص٣٣٦. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وعند ابن جرير بلفظ: إيليس أبلسه الله من الخير كله، وجعله شيطانًا رجيمًا عقوبة لمعصيته.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٤٣، وابن أبي حاتم ١/٨٤.

# ﴿أَنْ

1٣٠٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق رجل، عن عكرمة \_ قال: إنَّ الله خَلَق خلقًا، فقال: استجدوا لآدم، فقالوا: لا نفعل. فبعث عليهم نارًا تحرقهم، ثم خَلَق خلقًا آخر، فقال: إني خالق بشرًا من طين، اسجدوا لآدم. فَأَبُوا، فبعث عليهم نارًا تحرقهم، ثم خلق هؤلاء، فقال: اسجدوا لآدم. فقالوا: نعم. وكان إبليسُ من أولئك الذين أَبُوا أن يسجدوا لآدم (١٩١٦/١).

اسب بن بشر، عن عبد الله بن عباس - من طريق شبيب بن بشر، عن عكرمة - قال: لَمَّا خلق الله الملائكة قال: إني خالقٌ بشرًا من طين، فإذا أنا خلقته فاسجدوا له. فقالوا: لا نفعل. فأرسل عليهم نارًا، فأحرقتهم، وخلق ملائكة أخرى، فقال: إني خالق بشرًا من طين، فإذا أنا خلقته فاسجدوا له. فأبَوّا؛ فأرسل عليهم نارًا، فأحرقتهم، ثم خلق ملائكة أخرى، فقال: إني خالق بشرًا من طين، فإذا أنا خلقته فاسجدوا له. فأبَوًا؛ فأرسل عليهم نارًا فأحرقتهم، ثم خلق ملائكة أخرى، فقال: إني خالقٌ بشرًا من طين، فإذا أنا خلقته فاسجدوا له. فقالوا: سَمِعْنا، وأطعنا. إلا

١٣٠٨ \_ عن سفيان بن خُبَيْنَة \_ من طريق عمر بن عبد الغفار \_ أنَّه سُئِل عن قوله: (لَيَدْخُلَنَّ الله سُئِل عن قوله: (لَيَدْخُلَنَّ الله سُئِدُوا إلا مَن أَتِيهِ) (() الجنة إلا مَن أَتِيهِ) إلا إليسَله ("). (()

### ﴿ وَٱسْتَكْبَرَ ﴾

۱۳۰۹ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق طاووس \_ قال: كان إبليس قبل أن يركب

الحَمَّ انتَقَد ابنُ عطية (١٨٠/١) هذا الأثر بقوله: «الإسناد في مثل هذا غير وثيق».
وكذا انتَقَده ابنُ كثير (١/ ٢٣١)، فقال: «وهذا غريب، ولا يكاد يصح إسناده؛ فإنَّ فيه رجلًا مُنهَمًا، ومثله لا يُختَجُّ به».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٤١، وابن الأنباري ص٣٣٥ ـ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٤/ ٦٥ ـ ٦٦ واللفظ له، وأبو الشيخ في العظمة (١٠٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٤/١.

المعصية من الملائكة، اسمه: عزازيل، وكان من سكان الأرض، وكان أشدًّ الملائكة اجتهادًا، وأكثرهم علمًا، فذلك دعاه إلى الكِبر، وكان من حيٍّ يُسَمَّوْن: جِنًّا(۱۰). (/۷۲۷)

1810 \_ عن عبد الله بن عباس، قال: كان إبليس من أشرف الملائكة، من أكثرهم قبيلة، وكان خازن الجنان، وكان له سلطان سماء الدنيا، وسلطان الأرض، فرأى أنَّ ذلك له عظمة وسلطانًا على أهل السماوات، فأضمر في قلبه من ذلك كِبْرًا لم يعلمه إلا الله، فلمَّا أمر الله الملائكة بالسجود لآدم خرج كِبْرُه الذي كان يُسِرُّ (۲۷۱/۱)

١٣١١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّي، عمَّن حدثه ـ قال: كان إبليس أمينًا على ملائكة سماء الدنيا، قال: فَهَمَّ بالمعصية، وبَغَى، واسْتَكْبَرُ<sup>(٣)</sup>. (ز)

1٣١٢ \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿ أَيْنَ وَٱسْتَكَبَرُ ﴾ ، قال: حَسَدَ عدُوُّ الله إبليسُ آدمَ على ما أعطاه من الكرامة ، فقال: أنا ناريٌّ ، وهذا طينيٌّ . فكان بدء الذنوب الكِبْر ، استكبر عدوُّ الله أن يسجد لآدم (٤٠) . (٢٠٠/١)

1۳۱۳ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَنَى وَاسْتَكْبَرُ﴾، يعني: وتكبر عن السجود لآدم، وإنما أمره الله ﷺ بالسجود لآدم لحما علم الله منه، فأحب أن يُظْهِر ذلك للملائكة ما كان أسر في نفسه، قال: ﴿أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَى بِن نَارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ﴾ [الأعراف: ١٢، ومر: ٢١].

# ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿

١٣١٤ ـ عن عبد الله بن عباس: في قوله: ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ﴾، قال: جعله الله كافرًا لا يستطيع أن يؤمن<sup>(١)</sup>. ((/٢٧٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٣٦/١، وابن الأنباري في الأضداد ص٣٤٤ كلاهما من طريق ابن إسحاق. وعزاه السيوطي لابن إسحاق في المبتدأ. وفي لفظ عند ابن جرير عن ابن عباس وغيره من طريق طاووس أو مجاهد: وكان سكان الأرض فيهم يسمون الجن من بين الملائكة.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٤./١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١.

والمنافئة المنافظة

١٣١٥ - عن أبي العالبة - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿وَكَانَ مِنَ الْكَثِيرِكِ﴾، يعنى: العاصين (١١٠٠٠). (ز)

۱۳۱٦ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، بمثله (٢).

۱۳۱۷ ـ عن عبد الله بن بُرَيْدَة ـ من طريق صالح بن حَيَّان ـ في قوله: ﴿وَقَانَ مِنَ ٱلكَفِيرِكِ﴾، قال: من الذين أَبُوا؛ فأحرقتهم النار"". (ز)

١٣١٨ ـ عن محمد بن كعب القُرَظِيِّ ـ من طريق موسى بن عُبَيْدَة الرَّبَذِيِّ ـ قال: ابتدأ الله خلق إبليس على الكفر والضلالة، وعمل بعمل الملائكة، فصيَّره إلى ما ابتدأ إليه خلقه من الكفر، قال الله: ﴿وَكُانَ بِنَ الْكَنْفِينَ﴾ (٤٠٠. (٢٧٤/١))

١٣١٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِ ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾، قال: من الكافرين الذين لم يخلقهم الله يومئذ، يكونون بعد (٥٠). (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

۱۳۲۱ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا قَرَأُ ابِن آدَمِ السَّبُحِلَة، فَسَجَدُ فَلَهُ فَسَجَد؛ اعتزل الشيطان عنه يبكي، فيقول: يا ويلتي، أُمر ابن آدم بالسجود فسجد فله الجنّة، وأُمرت بالسجود فأبَيْت فَلِي النّار) (﴿)

١٣٢٧ ـ عن جُنَادَة بن أبي أُمَيَّة ـ من طريق مجاهد ـ قال: أول خطيئة كانت الحسد،

اختار ابن جرير (١/ ٥٤٦) في معنى الآية: أنه كان \_ حين أبى السجود \_ من الكافرين. وعلى على هذا الأثر والذي قبله، بقوله: (وذلك شبيه بمعنى قولنا فه).

وطِّلَقَ ابنُ عطية (١/ ١٨٠) على هذا الأثر بقوله: •وتلك معصية كفر؛ لأنها عن مُعْتَقَد فاسد صَدَرَتْ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٤٦، وابن أبي حاتم ١/٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٥٤٦. . . . (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٥. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ١/ ٨٧ (٨١). وأورده الثعلبي ١/ ١٨١.

حسد إبليسُ آدمَ أن يسجد له حين أمر، فحمله الحسد على المعصية (۱). (۲۷۲/۱) ۱۳۲۳ ـ عن أبي العالية ـ من طريق زياد بن الحُصَيْن ـ قال: لَمَّا رَكِب نوحٌ السفينةَ إذا هو بإبليس على كَوْثَلِها (۱۳)، فقال له: ويحك، قد غرق الناس من أجلك. قال: فما تأمرني؟ قال: تُبُ. قال: سل ربَّك، هل لي من توبة؟ قال: فقيل له: إنّ توبته أن يسجد لقبر آدم. قال: تركته حيًّا وأسجد له ميتنّا؟! (۳). (ز)

### ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ

1974 \_ عن أبي ذرِّ، قال: قلت: يا رسول الله، أرأيتَ آدم، أنبيًّا كان؟ قال: «نعم، كان نبيًّا رسولًا، كَلَّمَة الله قُبُلًا، قال له: ﴿ يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَنَ وَرَوْجُكَ اَلْمَنَهُ ﴾ (أ). (١٧٥/١) ٢٥٠٠ \_ عن أبي ذرِّ، قلتُ: يا رسول الله، مَن أوَّل الأنبياء؟ قال: «آدم». قلت: نَبِيٍّ كان؟ قال: «نعم، مُكَلِّم». قلت: نُمَّ مَن؟ قال: «نوح، وبينهما عشرة آبامه (ف). (٧٥/١)

١٣٢٦ \_ عن أبي ذر، قال: قلت: يا رسول الله، أي الأنبياء كان أول؟ قال: «آدم». قلت: يا رسول الله، ونبيّ كان؟ قال: «نعم، نبيّ مُكلّم». قلت: كم كان المرسلون، يا رسول الله؟ قال: «ثلاثمائة وخمسة عشر، جَمًّا عَفيرًا» (١٠/٥٠٠)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) الكَوْثَل: مؤخر السفينة. لسان العرب (كوثل).

<sup>(</sup>۳) قراه الشيوطي إلى ابن العلمير(۳) تفسير الثعلبي ۱/۱۸۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ٧/ ٢٢٤ (٧٣٣٥)، وأبو الشيخ في العظمة ١٥٥٣/ ــ ١٥٥٨.

وفيه سلمة بن الفضل. قال الطبراني: قلم يرو هذا الحديث عن إبراهيم التيمي إلا ليث، ولا عن ليث إلا ميكانيل شيخ كوفي، ولا عن ميكائيل إلا سلمة بن الفضل، وقال ابن عدي في الكامال ٢٠٠/٣ (٧٩٠) في ترجمة سلمة بن الفضل الأبرش: قلم أجد في حديث حديثًا قد جاوز الحد في الإنكار، وأحاديثه مقاربة معتملة، وقال ابن حبان في المجروحين /٢٣٧ (٢٤٥): قسلمة بن الفضل الأبرش صاحب ابن إسحاق، قال ابن عدي: ضَعَّقه ابن راهويه، وقال: في حديثه بعض المناكير، وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢/ ١٩٩٧ (٣٨٠): قرواه سلمة بن الفضل، عن ميكال، عن ليث، عن إبراهيم التيمي، عن أبيه، عن أبيه فر . وسلمة ضعيف، وقال الألباني في الضعيفة ٥٨/٩ (٤٠٦٣): قمنكوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة ٧/ ٢٦٥ (٣٥٩٣٣)، والطبراني في الأوسط ٥/٧٧ ـ ٧٨ (٤٧٢١).

قال الطبراني: «لَمْ يرو هذا الحديث عن صفوان بن سليم إلا خالد بن يزيد، تفرد به ابن لَهِيْمَة». وقال الهيشمي في المجمع ١٩٦/ ١٩٧ ـ ١٩٧): «وفيه ابن لهيعة، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ٢٥/ ٤٣١ \_ ٤٣٢ (٢١٥٤٦)، ٣٥/ ٤٣٧ \_ ٤٣٨ (٢١٥٥٢).

قال البَرَّار في مسنده ٩/٤٢٧ (٤٠٣٤): اوهذا الكلام لا نعلمه يُرْوَى بهذا اللفظ إلا عن أبي ذر. وعبيد بن =

والمنافقة المنافقة المنافقة

۱۳۲۷ ـ عن أبي ذرِّ، قال: قلتُ: يا رسول الله، مَن كان أولهم؟ ـ يعني: الرسل ـ. قال: «آدم». قلتُه الله بيده، ونفخ فيه قال: «آدم». قلتُه الله بيده، ونفخ فيه من روحه، وسَوَّاه تُبَلِّدُ (۱) ۱۲۵) من روحه، وسَوَّاه تُبَلِّدُ (۱) ۱۲۵)

١٣٧٨ \_ عن أبي أمامة الباهِلِيّ، أنَّ رجلًا قال: يا رسول الله، أنَبِيِّ كان آدم؟ قال: العمم، مُكلَّم، قال: كم بين نوح وبين لاعم، مُكلَّم، قال: كم بين نوح وبين إبراهيم؟ قال: احشرة قرون، قال: يا رسول الله، كم الأنبياء؟ قال: امائة ألف وأربعة وحشرون ألفًا، قال: يا رسول الله، كم كانت الرسل من ذلك؟ قال: الالثمائة وخمسة عشر جَمًّا ففيرًا، (٣/ ٢٧٠)

1٣٢٩ \_ عن أبي أمامة، أنَّ أبا ذرِّ قال: يا نبي الله، أيُّ الأنبياء كان أول؟ قال: 
«آدم». قال: أُونَبِيِّ كان آدم؟ قال: «نعم، نبيُّ مُكلَّم، خلقه الله بيده، ثم نفخ فيه من 
روحه، ثم قال له: يا آدم. قُبُلًا». قلت: يا رسول الله، كم وَفاءُ عِدَّة الأنبياء؟ قال: 
«ماثة ألف وأربعة وعشرون ألفًا؛ الرسل من ذلك ثلاثمائة وخمسة عشر، جمًّا 
غفيرًا»(\*). (٢٧٦/)

# ﴿ اَسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ ﴾

**١٣٣٠** ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق سعيد بن جُبَيْر ـ قال: ما سَكَنَ آدمُ الجَنَّةَ إلا ما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس<sup>(٥)</sup>. (٢٧٧/١)

<sup>=</sup> الخشخاش لا نعلم روى عن أبي ذر إلا هذا الحديث. وقال الهيشمي في المجمع ١٦٠/١ (٧٣٦): «وفيه المسعودي، وهو ثقة، ولكنّه اختلط.

<sup>(</sup>١) قُبُلًا: أي: مقابلة وعيانًا. غريب الحديث للخطابي ٢/١٥٧، ولسان العرب (قبل).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الأجري في كتاب الأربعين ص١٩٥ (٤٤)، وأبو نعيم في الحلية ١٦٦/١ ـ ١٦٩.

قال الزَّيْلَعِيُّ في تخريج الكشاف ٢٨٨/٢: فيه يحيى بن سعيد السعدي، قال البيهقي: ضعيف، وله طريق

آخر». وقالَ ابنَ كثير فَي إرشاد الفقيه ٢٣٦/٢ : هغريب جدًّا، ومن وجه آخر عن أبي ذر بإسناد لا بأس به». (٣) أخرجه الحاكم ٢٨٨/٢ (٣٠٣) واللفظ له، وابن جيًّان ١٩/١٤ (٦١٩٠)، وابن أبي حاتم ٢٦٩٦/٨

<sup>(</sup>١٥١٨٣). قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يُخَرِّجاه». ولم يتعقبه الذهبي. وصححه الألباني

في الصحيحة ٦/ ٣٥٨ (١٣٦٨). (٤) أخرجه أحمد ١٦/ ١٨٨ \_ ٦١٩ (٨٢٢٨).

قال الهيثمي في المجمع ١٩٩/١ (٧٢٥): امداره على علي بن يزيد، وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٢/٢٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

1٣٣١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق مَعْمَر، عن شيخ ـ قال: خلق الله آدم من أُدِيم الأرض، يومَ الجمعة، بعد العصر؛ فسَمَّاه: آدم، ثم عَهِد إليه فنسي؛ فسَمَّاه: الإنسان. قال ابن عباس: فتالله، ما غابت الشمس من ذلك اليوم حتى أُهْبِط من الجنة (١/ ٧٧٧)

١٣٣٢ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: خلق الله آدم يوم الجمعة، وأدخله الجنة يوم الجمعة، فجعله في جنّات الفردوس<sup>(٢)</sup>. (١٧٧/٢)

۱۳۳۳ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق معاوية بن إسحاق \_ قال: ما كان آدم ﷺ في الجنة إلا مقدار ما بين الظهر والعصر<sup>(٣)</sup>. (٢٧٨/١)

١٣٣٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق هشام ـ قال: كَبِث آدمُ في الجنة ساعةً من نهار، تلك الساعةُ مائة وثلاثون سنة من أيام الدنيا<sup>(٤)</sup>. (٢٧٨/١)

**۱۳۳۵** ـ عن موسى بن عقبة، قال: مكث آدم في الجنة رُبْع النهار، وذلك ساعتان ونصف، وذلك مائتان سنة وخمسون سنة، فبكى على الجنة مائة سنة<sup>(ه)</sup>. (۲۷۸/۱)

### ﴿ وَزَوْجُكَ ﴾

1887 - عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ - من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني - =

۱۳۳۷ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ قالوا: لَمَّا أُسكن آدم الجنة كان يمشي فيها وَحْشًا، ليس له زوج يسكن إليها، فنام نَوْمَة، فاستيقظ فإذا عند رأسه امرأةً قاعدة، خلقها الله من ضلعه، فسألها: ما أنت؟ قالت: امرأة. قال: ولِمَ خُلِقْتِ؟ قالت: تَشكُن إِلَيَّ. قالت له الملائكة \_ ينظرون ما بَلَغ عِلْمُه \_: ما اسمها، يا آدم؟ قال: حواء. قالوا: لِمَ سُمِّيَتْ حَوَّاء؟ قال: لأنها خُلِقَت

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق ٢/٣٤، والبيهقي في الأسماء والصفات (٨١٦، ٨١٧)، وابن عساكر ٧/ ٣٧٥، ٣٧٦، ٣٧٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٥ (٣٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في الزهد ص٤٧.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في الزهد ص٤٧، وعبد بن حميد \_ كما في تفسير ابن كثير ٢٤٠/١ \_. وعزاه السيوطي
 إلى الفريابي، وابن المنظر.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد الله في زوائده على المسند.

مِن حَيٍّ. فقال الله: ﴿ يَكَادَمُ السَّكُنَّ أَنتَ وَزَقِجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (١١/١). (٢٨١/١)

۱۳۳۸ ـ عن مجاهد، قال: نام آدم، فخُلِقَت حَوَّاء من قُصَيْراهُ<sup>(۲)</sup> فاستيقظ فرآها، فقال: من أنتِ؟ فقالت: أنا أنًا. يعني: امرأة بالسُّرْيَائِيَّة<sup>(۳)</sup>. (۲۷۹)

١٣٣٩ ـ عن عطاء، قال: لَمَّا سجدت الملائكة لآدم نَفَر إبليس نَفْرَة، ثُمَّ وَلَّى مُدْبرًا، وهو يلتفت أحيانًا ينظر هل عصى ربَّه أحدٌ غيرُه، فعصمهم الله، ثم قال الله لآدم: قُمْ، يا آدم، فسَلِّم عليهم. فقام، فسَلَّم عليهم، وردوا عليه، ثم عرض الأسماء على الملائكة، فقال الله لملائكته: زعمتم أنكم أعلم منه، ﴿ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُؤُكُّم إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ﴾. قالوا: ﴿سُبْحَنكَ﴾ إنَّ العلم منك ولك، و﴿لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلْمَتَنَّآ﴾. فلما أقَرُّوا بذلك قال: ﴿يَكَادَمُ أَنْبِغُهُم بِأَسْآبِهِمْ ﴾. فقال آدم: هذه ناقة، جمل، بقرة، نَعْجَة، شاة، فَرَس، وهو من خلق ربي. فكل شيء سَمَّى آدمُ فهو اسمه إلى يوم القيامة، وجعل يدعو كُلُّ شيء باسمه حِين يَمُرُّ بين يديه، حتى بَقِي الحمار، وهو آخر شيء مَرَّ عليه، فخالف الحمار من وراء ظهره، فدعا آدم: أقْبِل، يا حمار. فعلمت الملائكة أنه أكرم على الله، وأعلم منهم، ثم قال له ربه: يا آدم، ادخل الجنة تُحَيَّى وتُكرَمْ. فدخل الجنة، فنهاه عن الشجرة قبل أن يخلق حواء، فكان آدم لا يستأنس إلى خَلْقِ في الجنة، ولا يسكن إليه، ولم يكن في الجنة شيء يشبهه، فألقى الله عليه النوم، وهو أول نوم كان، فانتزعت من ضلعه الصُّغْرَى من جانبه الأيسر، فخُلِقَت حواء منه، فلما استيقظ آدم جلس، فنظر إلى حواء تشبهه، من أحسن البشر \_ ولكل امرأة فضل على الرجل بضلع \_، وكان الله عَلَّم آدم اسم كل شيء، فجاءته الملائكة فَهَنُّوه، وسلَّموا عليه، فقالوا: يا آدم، ما هذه؟ قال: هذه مرأة. قيل له: فما اسمها؟ قال: حَوَّاء. فقيل له: لِمَ سَمَّيْتَها حَوَّاء؟ قال: لأنَّها خُلِقَت من حيٍّ. فنُفِخ بينهما من روح الله، فما كان من شيء يتراحم الناس به فهو

الله عَلَق ابنُ جرير (١/ ٥٤٨) بقوله: الفهذا الخبر يُنبِئ أنَّ حواء خُلقت بعد أن سَكن آدمُ
 الجنة ، فجُولَتْ له سَكنًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٤٨/١، وابن أبي حاتم ٨٥/١ (٣٧٣)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٨٢٠)، وابن عساكر ٧٣/٢. وهو عند ابن أبي حاتم من قول السدي.

<sup>(</sup>٢) قُصَيْراه: آخر الأضلاع. غريب الحديث للحربي ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى سفيان بن عيينة.

من فَضْل رحمتها<sup>(۱)</sup>. (۲۸۰/۱)

١٣٤٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقُلْنَا يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَتَ وَرُقِيهُكَ ٱلْمِنْنَةَ﴾، يعني: حواء، خُلِقا يوم الجمعة<sup>(٢)</sup>. (ز)

1٣٤١ \_ عن ابن إسحاق \_ من طريق سَلَمة \_ قال: لَمَّا فَرَغ اللهُ من مُعاتَبة إبليس أقبل على آدم وقد عَلَمه الأسماء كلها، فقال: ﴿يَكَادَمُ أَنْبِقَهُم إِسْمَآهِمِ ﴾ إلى قوله: ﴿إِلَكُ اللهُ وَمَا اللّهُ عَلَى أَدَم \_ فيما بلغنا عن أهل الكتاب من أهل الكتاب من أهل العلم، عن عبد الله بن عباس وغيره \_ ثم أخذ ضِلَعًا من أصلاعه مِن شِقّه الأيسر، ولام مكانه لحمًا، وآدم ناثم لم يَهْبُبُ من نومته، حتى خلق الله من ضِلَعه تلك زوجته حواء، فسَوَّاها أمرأة ليسكن إليها. فلما كشف عنه السَّنة وهَبَّ من نومته رآها إلى جنبه، فقال \_ فيما يزعمون والله أعلم \_: لحمي، ودمي، وزوجتي. فسَكن إليها، فلما زَوَّجه الله \_ تبارك وتعالى \_، وجَعَل له سكنًا من نفسِه؛ قال له قُبُلاً: ﴿يَتُكُ اللّهُمَةُ وَلِكُلاً مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِئْتُنا وَلا لَقْرَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مِنْهُا رَعَدًا عَيْثُ شِئْتُنا وَلا لَقْرَا مِنْها رَعَدًا عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ

### ﴿وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا﴾

۱۳٤٢ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني ـ = (١/ ٢٨٢)

**١٣٤٣ ـ وعبد الله بن عباس ـ م**ن طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ قال: الرَّغَد: الهَنِيء<sup>(٤)</sup>. (ز)

١٣٤٤ \_ وعن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، مثله<sup>(٥)</sup>. (ز)

١٣٤٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضَّحَّاك ـ قال: الرَّغَد: سَعَة العِيشَة (٦) . (٢٨٢/١)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى إسحاق بن بشر، وابن عساكر.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/۹۹.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۱/۹۶.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٥٠، وابن عساكر ٧/٤٠٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٥٥١، وابن أبي حاتم ١/٨٥.

۱۳٤٦ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَگُلَا مِنْهَا رَغَدًا خَيْثُ شِثْتُمَا﴾، قال: لا حِساب عليهم(١\١٧١٢)

## ﴿ حَيْثُ شِنْتُمَا ﴾

۱۳٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَمُلَا مِنْهَا رَغَدًا خَيْثُ ﴾ يعني: ما ﴿شِئْتُنَا ﴾، وإذا شئتما من حيث شنتما (٢).

### ﴿ وَلَا نَقْرَبَا هَلَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾

**١٣٤٨** ـ قال على بن أبي طالب: شجرة الكافور<sup>(٣)</sup>. (ز)

۱۳٤٩ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي،
 عن مرة الهمداني ـ = (١٩٨٢)

١٣٥٠ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ ﴿وَلَا لَمُنْهِرُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعِلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ

١٣٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طُرُق ـ قال: الشجرة التي نهى الله عنها آدم: السنبلة. وفي لفظ: البرّ(٥). (١/٢٨٢)

١٣٥٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِّيّ، عَمَّن حَدَّثه \_ قال: الشجرة التي نُهى عنها آدم الكرْم<sup>(١)</sup>. (١/٩٨٣)

الان قال ابن جرير (١/ ٥٥١) مُبيئنا معنى الآية مُعْتَمِدًا على ما ورد عن السلف: (وكُلا من الجنة رزقًا واسعًا هنيئا من العيش، حيث شئتما.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٥٠، وابن أبي حاتم ٨٦/١ (٣٧٤).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١. (٣) تفسير البغوي ٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٤. وعزاه السيوطي إليه مقتصرًا على ابن مسعود.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٥٩/١ - ٥٥٣ من طريق عكرمة، و٥/٥٥ من طريق سعيد بن جبير، و٥٥/٥٥ من طريق سعيد بن جبير، و٥/٥٥٣ طريق الم مناكر طريق المن عكرمة، وابن عساكر ٥٣/١ من طريق عكرمة، وابن عساكر ٤٠٣/٧ وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٣/١ ـ بلفظ: السنبلة. كذلك عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٤، وابن أبي حاتم ٨٦/١ (٣٧٦). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

۱۳۵۳ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: هي اللَّوز (١). (٢٨٤/١)

**١٣٥٤** ـ عن **جَعْدَة بن هُبَيْرة** ـ من طريق الشعبي ـ قال: الشجرة التي افْتَتَنَ بها آدم: الكَرْم، وجعلت فتنةً لولده من بعده، والتي أكل منها آدم: العنب<sup>(٢)</sup>. (٢٨٣/١)

١٣٥٥ \_ عن بعض الصحابة \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قال: هي تينة (٣٠). (٢٨٤/١)

١٣٥٦ \_ عن ابن عباس \_ من طريق القاسم، عن رجل من بني تميم \_ أنه كتب إلى أبي البحلْد يسأله عن الشجرة التي أكل منها آدم، والشجرة التي تاب عندها. فكتب إليه أبو الجَلْد [جَيْلان بن فَرْوَة]: سَأَلْتَنِي عن الشجرة التي نُهي عنها آدم، وهي السبلة. وسَألْتَنِي عن الشجرة التي تاب عندها آدم، وهي النيتونة (٤٠). (ز)

۱۳۵۷ ـ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى: أنها السنبلة<sup>(ه)</sup>. (ز)

**١٣٥٨** ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: كانت الشجرة مَن أكَلَ منها أُخدَث، ولا ينبغي أن يكون في الجنة حَدَث<sup>(١)</sup>. (١٨٥/١)

۱۳۵۹ ـ عن سعید بن جبیر ـ من طریق یَعْلَی بن مسلم ـ قوله: ﴿وَلَا نَتْرَا هَانِو السَّمْرَا﴾، قال: الکّرم(۲). (ز)

١٣٦٠ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَارِيّ ـ من طريق هُشَيْم وابن وكيع وعمران بن عُييْنَة، عن حُصَيْن ـ في قوله: ﴿وَلَا نَقْرَا هَنُو الشَّجَرَ﴾، قال: هي السنبلة (٨) ( (٧٨٣/)

١٣٦١ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَارِيّ ـ من طريق سفيان، عن حصين ـ في قوله: ﴿وَلَا نَثْرًا مُنْوِ النَّجَرَةَ﴾، قال: هي النخلة<sup>(٩)</sup>. (٢٨٤/١)

١٣٦٢ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿وَلَا نَقْرَيا هَانِهِ ٱلسَّجَرَةَ ﴾، قال:

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. وقال: كذا في النسخة، وهي قديمة، وعندي أِنها تصحفت من الكرم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد ٣٤/١، وابن جرير ٥٠٥/١ ـ ٥٥٠ كلاهما مختصرًا. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١. وعزاه السيوطي إلى وكيم، وأبي الشيخ. وفي لفظ عند ابن جرير: شجرة الخمر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٥٥٦/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٧/٨١ (٣٨١)، ٥/١٤٤٩ (٨٢٨٤). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٦).

<sup>(</sup>A) أخرجه ابن جرير ٢/٥٥٣. وعلَّقه ابن أَبي حاتُم ٨٦/١ (٣٧٧). وعزاه السيوطي إلى وكيم، وعبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦ (٣٨٠).

بَلَغَنِي: أَنَّها التينة (١) . (٢٨٤/١)

١٣٦٣ \_ عن الضحّاك \_ من طريق أبي رَوْق \_: أنها شجرة التين (٢). (ز)

**١٣٦٤** ـ عن عامر الشعبي: أنَّها الكَرْم<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٣٦٥ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يزيد بن إبراهيم \_ قال: هي السنبلة التي جعل الله بزقًا لولده في الدنيا<sup>(2)</sup>. (ز)

١٣٦٦ \_ عن عطية العوفي \_ من طريق إدريس \_: أنَّها السُّنبُلة (٥). (ز)

١٣٦٧ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّه ـ من طريق ابن إسحاق، عن رجل ـ قال: الشجرة التي نهى الله عنها آدم البُرِّ، ولكن الحبة منها في الجنة ككُلَى البقر، أَلْيَن مِن الزُّبُّد، وأخلَى من العسل، وأهل التوراة يقولون: هي البُرْ<sup>(١٦)</sup>. ((٢٨٣/١)

1871 \_ عن وَهْب بن مُنَّبِه \_ من طريق عبد الرزاق، عن عمر بن عبد الرحمن \_ قال: لَمَّا أسكن الله آدم وزوجه الجنة نهاه عن الشجرة، وكانت شجرة غصونها متشعب بعضها في بعض، وكان لها ثمر يأكله الملائكة لخلدهم، وهي الثمرة التي نهى الله عنها آدم وزوجته (۱۷). (ز)

١٣٦٩ \_ عن مُحارِب بن دِثار \_ من طريق جابر بن يزيد بن رِفَاعَة \_ قال: هي السنبلة(٨)

١٣٧٠ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ قال: الشجرة التي نُهِي عنها آدم هي السبلة<sup>(٩)</sup>. (ز)

١٣٧١ \_ عن قتادة، قال: هي التين (١٠٠). (٢٨٤/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٦/١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/ ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦ (عَقِب ٣٧٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٥٥٣، وابن أبي حاتم ١/٨٦ (٣٧٨).

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق ٢٢٦/٢، وِابن جرير ١/٥٦١، وابن أبي حاتم ٨٧/١ (٣٨٣).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٧).

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>١٠) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٣/١ ـ. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١.

١٣٧٢ ـ قال قتادة: شجرة العلم، وفيها من كل شيء(١)إ٧٧٠. (ز)

۱۳۷۳ \_ قال محمد بن كعب: هي السنبلة<sup>(۲)</sup>. (ز)

١٣٧٤ \_ عن يزيد بن عبد الله بن قُسَيْط، قال: هي الْأَثْرُجُ (٣). (١/ ٢٨٤)

۱۳۷۵ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: الشجرة هي الكرم<sup>(٤)</sup>. (ز)

١٣٧٦ ـ عن يعقوب بن عتبةً ـ من طريق ابن إسحاق ـ: أنَّه حَدَّثُ أنها الشجرة التي تَحتَّك بها الملائكة للخُلْدَةُ (مُ الْكِلَاِ. (ز)

١٣٧٧ ـ عن محمد بن قيس ـ من طريق أبي مَعْشَر ـ قال: بلغني: أنَّ الشجرة التي أكل منها آدم هي حَبلة العنب<sup>(1)</sup>. (ز)

١٣٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا نَقْرَا كَنُوهِ ٱلشَّجَرَةُ ﴾، يعني: السنبلة، وهي الحِنطة (٧) الحِنطة (٧)

۱۳۷۹ \_ عن ابن جُرَيْج: أنها التّينة (٨). (ز)

۱۳۸۰ ـ عن شعیب الجبائي ـ من طریق رَباح ـ قال: كانت الشجرة التي نهی الله عنها آدم وزوجته شبه البر، تسمى الدَّعة، وكان لباسهم النور (٩١٥٤/١).

™ نقل ا**بن عطية (١٨٣/١) أنه «**وروي عن ابن عباس أيضًا: أنها شجرة العلم، فيها ثمر كل شيءً. ثم انت**قده لعدم ثبوته** قائلًا: «وهذا ضعيف لا يصح عن ابن عباس..

الله على الله علية (١/١٨٣ المعرف) على هذا القول بقوله: (وهذا ضعيف).

ابن جرير (١/٥٥٦ ـ ٥٥٧ بتصرف)، وابن عطية (١/١٨٣)، وابن كثير (١/ ١٦٥ عدم القطع بتعيين شجرة بعينها.

- (١) تفسير الثعلبي ١/ ١٨٢، وتفسير البغوي ٨٣/١. (٢) تفسير الثعلبي ١٨٢/١، وتفسير البغوي ٨٣/١.
  - (٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.
- (٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٥٥، وابن أبي حاتم ٨٦/١، كما أخرجه ابن جرير من طريق سفيان بلفظ: العنب.
  - (٥) أخرجه ابن جرير ٧/٥٣/١.
- (٦) أخرجه عبد الله بن وهب في جامعه ١١٩/٢ (٣٣٠)، وابن جرير ١/٥٥٥. وعلّقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٦).
- وحبلة العنب: بفتح الحاء والباء وربما سكنت، هي القضيب من شجر الأعناب أو الأصل. لسان العرب (حبل).
  - (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩. وينظر: تفسير الثعلبي ١/ ١٨٢، وتفسير البغوي ٨٣/١.
    - (٨) علقه ابن أبي حاتم ٨٦/١ (عَقِب ٣٧٩). وينظر: تفسير البغوي ٨٣/١.
      - (٩) أخرجه أحمد في الزهد ص٤٨.

# ﴿ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ۞﴾

١٣٨١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ نَكُونَا مِنَ الظَّالِبِينَ ﴾ لأنفسكما (١). (ز)

## ﴿فَأَزَلَّهُمَا﴾

#### 🎇 قراءات:

۱۳۸۳ ـ قال سفيان الثوري: كان أصحاب عبد الله يقرؤونها: (فَأَزُلَّهُمَا الشَّيَاطِينُ<sup>(۳)</sup>. (ز)

== قال ابن جرير: «الصواب في ذلك أن يُقال: إنَّ الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ نَهَى آدم وزوجته عن أكل شجرة بعينها من أشجار الجنة دون سائر أشجارها، فخالفا إلى ما نهاهما الله عنه، فأكلا منها كما وصفهما الله \_ جَلَّ ثناؤه \_ به. ولا علم عندنا أيَّ شجرة كانت على التعيين؛ لأنَّ الله لَمْ يَضَعُ لعباده دليلًا على ذلك في القرآن ولا في السُّنَّة الصَّحيحة، فأنَّى يأتي ذلك مَنْ أتى؟ وقد قيل: كانت شجرة البُرِّ. وقيل: كانت شجرة البُرِّ، وقيل: كانت شجرة البُّين. وجائِرٌ أن تكون واحدة منها، وذلك عِلْمٌ إذا عُلِمَ لم ينفع العالم به علمُه، وإن جَهِله جاهِل لَمْ يَضُرَه جَهْلُه به».

وقال ابنُ عطية: «وليس في شيء من هذا التَّمْيِين ما يَعْضُدُه خبر، وإنَّما الصواب أن يُعْتَقَد وقال ابنُ عطية: «وليس في شيء من هذا التَّمْيِين ما يَعْضُدُه خبر، وإنَّما الصواب أن يُعْتَقَد أنَّ الله تعالى نهى آدم عن شجرة، فخالف هو إليها، وعصى في الأكل منها».

ونقل ابنُ كثير كلام ابن جرير، ثم قال: "وكذلك رجَّح الإمام فخر الدين الرازي في تفسيره وغيره، وهو الصواب».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ٢/٣٠٢.

<sup>﴿</sup>فَأَوْلَكُمَّا﴾ بالألفُ وتخفيف اللام قراءة متواترة، قرأ بها حمزة، وقرأ بقية العشرة: ﴿فَأَزَّلُهُمَّا﴾ بإسقاط الألف وتشديد اللام. النشر ٢/ ٢١٦.

أما استبدالهما بـ(فَوَسُوسُ) فقراءة شادّة، وتروى أيضًا عن ابن مسعود. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢. (٣) تفسير سفيان الثوري ص٤٤ (١٣).

و(الشَّيَاطِينُ) بالجمع قراءة شاذَّة، وقراءة العشرة ﴿الشَّيَطَنُ﴾ بالإفراد.

#### 🏶 تفسير الآية:

۱۳۸٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ فَأَزَّلُهُمَا ﴾، قال: فأغواهما(١). (٢٨٦١)

١٣٨٥ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق إسماعيل \_ ﴿ فَأَزَلُهُمَا ﴾، قال: من قِبَل الزَّلُو<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٣٨٦ \_ عن قتادة \_ من طريق أبّان العَطَّار \_، مثل ذلك (٣). (ز)

١٣٨٧ \_ عن عاصم بن بَهْدَلَة \_ من طريق أَبَان العَطَّار \_ ﴿ فَأَذَلَهُمَا ﴾: فنَحَّاهُما (٤٠ . (٢٨٦/١)

1٣٨٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَزَّلُهُمَا ٱلشَّيْكَانُ عَنْهَا ﴾، يقول سبحانه: فاستزلهما الشيطان عنها. يعني: عن الطاعة (٥٠). (ز)

## ﴿ٱلشَّيْطُانُ﴾

۱۳۸۹ \_ عن عكرمة \_ من طريق الزُّبير بن خِرِّيت \_ قال: إنَّما سُمِّي: الشيطان؛ لأنه تَشَيْطُن<sup>(۲)</sup> (۱۲۷/۲)

١٣٩٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَرْلَهُمَا ٱلشَيْطَانُ عَنْهَا ﴾: هو إبليس (٧). (ز)

# ﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطُانُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرِّهِ

۱۳۹۱ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السدي، عن مُرَّة الهمداني ـ = (١/٦١/١)

١٣٩٢ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عن أبي مالك وأبي صالح \_ قالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٠، وابن أبي حاتم ١/٨٧ (٣٨٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٧/١٨ (٣٨٤). (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٧/١ (٣٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٧٨/١ (٣٨٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ٩٩. وينظر: تفسير الثعلبي ١/ ١٨٢، وتفسير البغوي ١/ ٨٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٧/١، ١٤٠٢/٥

وتَشَيْطِنَ من شَطَلَنَ، أي: بَمُد، أي: عن الخير. وقيل: مِن شاط يشيط إذا هلك واحترق. لسان العرب (شطن).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١/١٨٢، وتفسير البغوي ١/ ٨٣.

**١٣٩٣ ـ قال يحيى بن سلَّام: بلغنا: أنَّ أبا هريرة قال: حواء هي التي دَلَّت الشيطان** على ما كانا نُهيا عنه <sup>(٢)</sup>. (ز)

1991 - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق، عن ليث، عن طاووس اليماني - قال: إنَّ عدو الله إبليس عَرَض نفسه على دوابٌ الأرض أنها تحمله حتى يدخل الجنة معها، ويكلّم آدم، فكلُّ الدواب أبى ذلك عليه، حتى كلَّم الحية فقال لها: أَمْنَعُكِ من ابن آدم، فأنتِ في ذِمَّتِي إن أَذْخَلْتِنِي الجنة. فحملته بين نابين من أنيابها، ثم دخلت به، فكلَّمه من فِيها، وكانت كاسية تمشي على أربع قوائم، فأعراها الله، وجعلها تمشي على بطنها. يقول ابن عباس: فاقتلوها حيث وجنتموها، الخفِرُوا ذِمَّة عدو الله فيها "". =

١٣٩٥ ـ قال ابن إسحاق: وأهل الكتاب يدرسون: إنَّما كلَّم آدمَ الحَيَّةُ. ولم يُفَسِّروا كتفسير ابن عباس (٤٠) . (٢٨٧/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٣. وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن أبي حاتم مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي زمنين ۱/۱۳۶.(۳) أي: انقضوا عهده. لسان العرب (خفر) (ذمم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٥٦٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق.

البيعة عن عبد الله بن عباس - من طريق العنهال بن عمرو، عن سعيد بن جُبيْر - الله كان كانت الشجرة التي نهى الله عنها آدم وزوجته السنبلة، فلما أكلا منها هِبَنَتْ لَمُنَا الله كان الذي وارى عنهما من سوآتهما أظفارهما، ﴿وَمَلِيقا يَقْصِفانِ عَلَيْما مِن وَرَقِ المَبْنَةِ ﴾ وكان الذي وارى عنهما من سوآتهما أظفارهما، ﴿وَمَلِيقا يَقْصِفانِ عَلَيْما مِن فَاخلت برأسه شجرة من شجر الجنة، فناداه رَبُّهُ: يا آدم، أمنِي تَفِرُ ؟ قال: لا، فأخذت برأسه شجرة من شجر الجنة، فناداه رَبُّهُ: يا آدم، أمنِي تَفِرُ ؟ قال: لا، مندوحة عما حَرَّمْتُ عليك؟ قال: بلى، يا رب، ولكن - وَعِزْتِك - ما حَسِبْتُ أنَّ أَحَدًا يعلف بك كاذبًا. قال: فهزي يا رب، ولكن - وَعِزْتِك - ما حَسِبْتُ أنَّ أَحَدًا فأهْبِط إلى غير رَغَد من طعام ولا كَدًّا. فأهْبِط إلى غير رَغَد من طعام ولا شراب، فعُلَم صنعة الحديد، وأمِر بالحَرْث فحَرَث، وزرع، ثم الحه، فلم يبلغه حتى شراب، فعُلَم صنعة الحديد، وأمِر بالحَرْث فحَرَث، وزرع، ثم الحه، فلم يبلغه حتى بلغ منه ما شاء الله أن يبلغ، وكان آدم حين أهبط من الجنة بكى بكاء لم يَبْكِه أحد، فلو وُضِع بكاء داود على خطيئته، وبكاء يعقوب على ابنه، وبكاء ابن آدم على أخيه حين قتله، مع بكاء أهل الأرض؛ ما عدل ببُكاء آدم عين قتله، مع بكاء أهل الأرض؛ ما عدل ببُكاء آدم عين عنه عين أبيه وبكاء أهل الأرض؛ ما عدل ببُكاء آدم عين قبيه حين أهبط من الجنة بكى بكاء أهل الأرض؛ ما عدل بيكاء آدم عين عن عين أميد حين أهبط من الجنة بكى عدن أهبط أمن المناء عين أهبط أمن آدم على أخيه حين قبل أمنه مع بكاء أهل الأرض؛ ما عدل ببُكاء آدم عين عين عين عين عين أبيه عين آدم على أخيه حين أهبط أمن المناء أله الأرض؟ ما عدل أبية عين أبيه عين أبيه عين أبيه عين أبية عين أبية

1۳۹۷ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق يَعْلَى بن مسلم، عن سعيد بن جبير \_ قال الله لآدم: يا آدم، ما حَمَلَك على أَنْ أكلت من الشجرة التي نَهَيْتُك عنها؟ قال: يا رب، زَيَّنَتْ لي حواء. قال: فإنِّي عاقبتها بأن لا تحمل إلا كُرْهًا، ولا تضع إلا كُرْهًا، وكم يُنْتُ (٢٠ حواء عند ذلك، فقيل لها: علىك الزَّنَّة، وعلى بناتك (٣٠). (١٩٠/١)

١٣٩٨ ـ عن أبي العالِيَة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ: أنَّ من الإبل ما كان أولها من الجن. قال: فأبيحت له الجنة كلها إلا الشجرة، وقيل لهما: ﴿لا نَقْرَا هَلَا الشَّجَرَةُ وَقِيل لهما: ﴿لا نَقْرَا هَلَا الشَّجَرَةُ وَقَيل لهما: فَأَلُوبِينَ﴾. قال: فأنهيشُما عن شيء؟

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ٧٠٣/٧ من طريق عبد الرزاق، عن سفيان. وعزاه السيوطي إلى سفيان بن عيبة، وعبد الرزاق، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أي صاحَتْ، والرنَّةُ: الصوت، والصيحة الحزينة. لسان العرب (رنن).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب البكاء (٣٠٧)، وأبو الشيخ في العظمة (١٠٦٠)، والحاكم ٢/ ٣٨١، والبيهقي في الشعب ١٤/٥، وابن عساكر ١٠٨/٦٩. وعزاه السيوطي إلى ابن منيم، وابن المنذر. وينظر: المطالب العالمية (٢٣٧).

قالت: نعم، عن هذه الشجرة. فقال: ﴿مَا نَبَكُمًا رَبُّكُما عَنَ هَنِو الشَّبَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَنَ هَنو الشَّبَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَنَ أَكُونَا مِنَ الْخَلِينَ اللهِ الاعراف: ٢٥]. قال: فبدأت حواء، فأكلت منها، ثم أمرتُ آدم، فأكل منها. قال: ولا ينبغي أن يكون في الجنة حَدَث. قال: ﴿فَازَلَهُمَا الشَّيَطُنُ عَنَهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيقِهُ. قال: فَأُخْرِجَ آدمُ من الجنة (١). (ز)

١٣٩٩ ـ عن يزيد بن عبد الله بن قُسَيْط، عن سعيد بن المسيب: أنَّه سَمِعه يَحْلِف بالله، ما يستثني: ما أكل آدم من الشجرة وهو يعقل، ولكن حَوَّاء سقته الخمر، حتى إذا سكِر قادته إليها، فأكل<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٤٠٠ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّه ـ من طريق عبد الرزاق، عن عمر بن عبد الرحمن بن مَهْرَب \_ قال: ... فَلَمَّا أَرَاد إِبليسُ أَن يَسْتَزلُّهما دخل في جوف الحَيَّة، وكانت للحَيَّة أربعة قوائم، كأنها بُخْتِيَة (٣)، من أحسن دابة خلقها الله. فلما دخلت الحَيَّةُ الجنة خرج من جوفها إبليس، فأخذ من الشجرة التي نهي الله عنها آدم وزوجته، فجاء بها إلى حواء، فقال: انظُري إلى هذه الشجرة، ما أَطْيَبَ ريحها، وأطيب طعمها، وأحسن لونها. فأخذتْ حواء فأكلتْ منها، ثم ذهبتْ بها إلى آدم، فقالت: انظر إلى هذه الشجرة، ما أطيب ريحها، وأطيب طعمها، وأحسن لونها. فأكل منها آدم، فبدت لهما سَوْآتهما، فدخل آدمُ في جوف الشجرة، فناداه ربه: يا آدم، أين أنت؟ قال: أنا هنا، يا رب. قال: ألا تخرج؟ قال: أستحيى منك، يا رب. قال: ملعونة الأرض التي خُلِقْتَ منها لعنةً يَتَحَوَّل ثَمرُها شَوْكًا. قال: ولم يكن في الجنة ولا في الأرض شجرةٌ كان أفضلَ من الطَّلْح والسِّدْر. ثم قال: يا حواء، أنتِ الَّتِي غَرَّرْتِ عبدي؛ فإنَّك لا تحملين حَمْلًا إلا حَمَلْتِه كُرْهًا، فإذا أردتِ أن تضعى ما في بطنك أَشْرَفْتِ على الموتِ مِرارًا. وقال للحَيَّة: أنتِ التي دخل الملعون في جَوْفِك حتى غَرَّ عبدي؛ ملعونةٌ أنت لعنة تتحول قوائمك في بطنك، ولا [يكون] لك رِزْقٌ إلا التراب، أنتِ عَدُوَّةُ بنى آدم وهم أعداؤك، حيث لقيت أحدًا منهم أَخَذْتِ بعَقِبه، وحيثُ لَقِيَك شَدَخُ (٤) رأسَك. قال عمر: قيل لوَهْب: وما كانت الملائكة تأكل؟

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٦٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٥٦٦، والثعلبي ١/١٨٣. وينظر: تفسير البغوي ١/٨٣.

<sup>(</sup>٣) هي أنثى الإبل الخراسانية. لسان العرب (بخت).

<sup>(</sup>٤) شَدَخَ: كسر الشيء الأجوف. لسان العرب (شدخ).

قال: يفعل الله ما يشاء (١٠) [١٧]. (ز)

18.١ عنال الحسن البصري: إنَّما رآهما على باب الجنة؛ لأنهما كانا يخرجان منها، وقد كان آدم حين دخل الجنة ورأى ما فيها من النعيم قال: لو أنَّ خُلدًا. فأعتنم ذلك منه الشيطان، فأتاه الشيطان من قِبَلِ الخُلد، فلَمَّا دخل الجنة وقف بين يدي آدم وحواء، وهما لا يعلمان أنه إبليس، فبكى وناح نياحَةً أَحَزَنتُهُما، وهُوَ أَوَّلُ من ناح، فقالا له: ما يُبْكِيك؟ قال: أبكي عليكما؛ تموتان فتُفارِقان ما أنتما فيه من النعمة. فوقع ذلك في أنفسهما، فاغتمَّا، ومضى إبليس، ثم أتاهما بعد ذلك، وقال: يا آدم، هل أَدُلُك على شجرة الخلد؟ فأبى أن يقبل منه، وقاسمهما بالله إنه لهما لَمِن الناصحين، فاغترًا وما ظَنَّا أن أحدًا يحلف بالله كاذبًا، فبادرت حواء إلى أكل الشجرة، ثم ناولت آدم حتى أكلها(٢٠). (ز)

ا 1٤٠٢ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَنَتَ وَدَقَبُكَ اَلَمَنَهُ وَكُلا مِنْهَا رَخَقًا رَغَدًا حَبْثُ شِنْشَا﴾: ثُمَّ أَنَى البلاء الذي كُتِب على الخلق على آدم، كما ابتُلي الخلقُ قبله، إنّ الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ أَحَلَّ له ما في الجنّة أن يأكل منها رغدًا حيث شاء، غير شجرة واحدة نُهِي عنها، وقدّم إليه فيها، فما زال به البلاء حتّى وقع بالّذي نُهِيَ عنه (٣٠). (١/١٥/٨)

١٤٠٣ \_ عن قتادة، في قوله: ﴿وَلَا نَقْرَيا هَلَاهِ ٱلشَّحْرَةَ ﴾، قال: ابتلى الله آدم كما ابتلى الله الملائكة قبله، وكل شيء خُلق مُبْتَلًى، ولم يَدَع الله شيئًا من خلقه إلا ابتلاه بالطاعة،

آسا علَّق ابنُ جرير (١/ ٥٦٩) على قول وَهْب بن مُنبَّه، فقال: «أمَّا سبب وصوله إلى الجنة حَتَّى كلم آدم بعد أن أخرجه الله منها وطرده عنها، فليس فيما رُوي عن ابن عباس ووَهْب بن منبه في ذلك معنى يجوز لذي فَهْم مدافعته؛ إذ كان ذلك قولًا لا يدفعه عقل، ولا خبر يلزم تصديقه من حجة بخلافه، وهو من الأمور الممكنة، والقول في ذلك أنَّه وصل إلى خطابهما على ما أخبرنا الله \_ جَلَّ ثناؤه \_، وممكن أن يكون وصل إلى ذلك بنحو الذي قاله المتأولون، بل ذلك \_ إن شاء الله \_ كذلك، لتتابع أقوال أهل التأويل على تصحيح ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٢٢٦/٢، وابن جرير ١/٥٦١.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ١/ ٨٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٥١. وعزا السيوطي نحوه إلى عبد بن حميد.

فما زال البلاء بآدم حتى وقع فيما نُهِي عنه<sup>(۱)</sup>. (١/٥٥/١)

18.٤ عن محمد بن قيس - من طريق أبي مَعْشَر - قال: نهى الله آدم وحوًا اأن يأكلا من شجرة واحدة في الجنة، ويأكلا منها رغدًا حيث شاءا، فجاء الشيطان، فلخت فن جوف الحية، فكلًم حواء، ووسوس الشيطان إلى آدم، فقال: ﴿مَا نَهَكُمُا وَرُهُكُما عَنْ مَنْوِ الشَّبَرَةِ إِلَّا أَن تَكُوناً مَلكَيْنِ أَوْ تَكُوناً مِنَ الْخَيْدِينَ ﴿ وَاسْمَهُمَا إِنِي لَكُما كِنَ الشَّجِرةِ وَالْمَالِي وَلَا الشَّجَرةِ وَالْعَلْمَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللْهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

1٤٠٥ ـ عن الربيع بن أنس، قال: حَدَّثَنِي مُحَدِّث: أنَّ الشيطان دخل الجنة في صورة دَابَةٍ ذات قوائم، فكان يرى أنه البعير. قال: فلُعِن، فسقطت قوائمه، فصار حية (٣).

18.٦ ـ عن بعض أهل العلم ـ من طريق ابن إسحاق ـ: أنَّ آدم حين دخل الجنة، ورأى ما فيها من الكرامة، وما أعطاه الله منها؛ قال: لو أنَّ خُلْدًا كان. فاغتنمها منه الشيطان لَمَّا سمعها منه، فأتاه من قِبَل الخُلْدُ<sup>(٤)</sup>. (ز)

18.٧ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمة ـ قال: حُدِّثُتُ: أَنَّ أُول ما ابتدأهما به من كيده إياهما أنَّه ناح عليهما نِياحَة أَخْرَنْتُهُما حين سَمِعاها، فقالا له: ما يُبكيك؟ قال: أبكي عليكما؛ تموتان فتفارقان ما أنتما فيه من النعمة والكرامة. فوقع ذلك في أنفسهما، ثم أتاهما فوسوس إليهما، فقال: ﴿يَكَادُمُ هَلَ أَدُلُّكَ عَلَى شَجَرَةِ لَلَّا لِهِ وَمُلْكٍ لاَ يَبَلَّى اللهَ اللهُ عَلَى شَجَرَةً لَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/۲۷. (۲)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.(٣) أخرجه ابن جرير ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٤.

تكونا مَلَكين، أو تُخَلَّدَان \_ إن لم تكونا مَلَكين \_ في نعمة الجنة؛ فلا تموتان. يقول الله \_ جَلَّ ثناؤه \_: ﴿ وَلَنَّلُهُمَّا بِمُؤْرِّ ﴾ [الاعراف: ٢٢] (١). (ز)

١٤٠٨ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمة ـ في ذلك: الله أعلم، أكمًا قال ابن عباس وأهل التوراة، أم أنه خَلَص إلى آدم وزوجته بسُلُطانه الذي جعل الله له؛ ليبتلي به آدم وذريته؟ وأنه يأتي ابن آدم في نومته، وفي يقظته، وفي كل حال من أحواله، حتى يخلص إلى ما أراد منه، حتى يدعوه إلى المعصية، ويوقع في نفسه الشهوة وهو لا يراه، وقد قال الله \_ تعالى ذِكْرُه \_: ﴿ فَوَسُّوسَ لَمُمَا ٱلشَّيْطُانُ ﴾ [الأعراف: ٢٠]، ﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيدِّهِ. وقال: ﴿ يَنْبِنِي عَادَمَ لَا يَنْفِنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُنَّا أَخْرَجَ أَبَوْيَكُم مِنَ ٱلْمَئَةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا الْبِرَيْهُمَا سَوْءَتِماً ۚ إِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا لَوْبَهُمُّ إِنَّا جَمَلُنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَّاتَهَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الاعراف: ٢٧]. وقد قال الله لنبيه ـ عليه الصلاة السورة. ثم ذكر الأخبار التي رُوِيت عن النبي ﷺ أنَّه قال: ﴿إِنَّ الشيطان يجرى من ابن آدم مَجْرَى الدَّم، ثم قال ابنُ إسحاق: وإنما أمر ابن آدم فيما بينه وبين عدو الله كأمره فيما بينه وبين آدم، فقال الله: ﴿ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَّكَّبُرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلمَّنفِرِينَ﴾ [الأعراف: ١٣]. ثم خلص إلى آدم وزوجته حتى كَلَّمَهِما، كما قَصَّ الله علينا من خبرهما، قال: ﴿فَوَسُوسَ إِلَيْهِ ٱلشَّيْطَانُ قَالَ يَتَكَادُمُ هَلَ أَدْلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلْدِ وَمُلْكِ لَّا يَبُّكُوكُ [طه: ١٢٠]. فخلص إليهما بما خلص إلى ذريته من حيث لا يريانه، فالله أعلم أي ذلك كان، فتابا إلى ربهما(٢). (ز)

18.٩ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_: وَسُوَس السيطان إلى حواء في الشجرة، حتى أتى بها إليها، ثم حَسَّنها في عين آدم. قال: فلاعاها آدم لحاجته. قالت: لا، إلا أن تأتي ههنا. فلَمَّا أتى قالت: لا، إلا أن تأكل من هذه الشجرة. قال: فأكلا منها، فبدت لهما سوآتهما. قال: وذهب آدم هارِبًا في الجنة، فناداه ربه: يا آدم، أُمِنِّي تَفِرُ ؟ قال: لا، يا رب، ولكن حياءً منك. قال: يا آدم، أنَّى أُرْبِّت؟ قال: من قِبَل حواء، أيْ رب. فقال الله: فإنَّ لها عَلَيَّ أن أُوْمِيها في كل شهر مرة كما أدميت هذه الشجرة، وأن أجعلها سفيهة، فقد كنت خعلتها تحمل كرهًا وتضع كرهًا، فقد كنت جعلتها تحمل يُسرًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٥.

وتضع يُسرًا. قال ابن زيد: ولولا البَلِيّة التي أصابت حواء لكان نساء الدنيا لا يَحِضْنَ، ولَكُنَّ حليمات، وكُنَّ يَحْمِلْنَ يُسْرًا، ويَضَعْنَ يُسْرًا (١). (ز)

١٤١٠ ـ قال يحيى بن سَلَّام: بَلَغَنا: أنَّ إبليس دخل في الحَيَّة، فكَلَّمهما منها، وكانت أحسنَ الدَّوَابِّ، فمسخها الله، ورَدَّ قوائمها في جوفها، وأمشاها على ىطنها<sup>(۲)</sup>. (ز)

## ﴿ فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيدِّهِ

١٤١١ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ... ﴿ فَأَزَّلُهُمَا ٱلشَّيْطُكُ عَنَّهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴾، قال: فأُخْرَجَ آدَمَ من الجنة (٣). (ز)

١٤١٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيدِّ ﴾ مِن الخير في الجنة (٤) ١٧٧٠. (ز)

### 🏶 آثار متعلقة بالآية:

١٤١٣ ـ عن أَبَيّ بن كعب، عن النبي ﷺ، قال: ﴿إِنَّ آدم كان رجلا طُوَالًا، كَأَنَّه نخلة سَحُوق<sup>(ه)</sup> ستين ذراعًا، كثير شعر الرأس، فلما ركب الخطيئة بدت له سَوْأَتُه، وكان لا يراها قبل ذلك، فانطلق هاربًا في الجنة، فتعلقت به شجرة، فأُخَذَتْ بناصيته، فقال لها: أرسليني. قالت: لست بمُرْسِلَتِك. وناداه ربُّه: يا آدم، أُمِنِّي تَفِرُّ؟ قال: يا رب، إنِّي اسْتَحْيَيْتُك. قال: يا آدم، اخْرُج من جواري، فبعِزَّتي، لا أَسَاكِنُ مَن عصانى، ولو خلقتُ ملءَ الأرض مثلك خلقًا ثم عصوني لأسكنتهم دار العاصين. قال: أرأيتَ إِنْ أَنَا تُبُتُ ورجعت، أتتوبُ عَلَيَّ؟ قال: نعم، يا آدم، (٢٨٩/١).

١٧٧ علُّقَ ابنُ عطية (١/١٨٦) على الوجوه المذكورة في معنى الإخراج، فقال: •قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرِّكِ يحتمل وجوهًا: فقيل: أخرجهما من الطاعة إلى المعصية. وقيل: من نعمة الجنة إلى شقاء الدنيا. وقيل: من رفعة المنزلة إلى سفل مكانة الذنب،... وهذا كله يتقارب.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن أبی زمنین ۱/۱۳٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٥. (٣) أخرجه ابن جرير ١/٥٦٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١.

<sup>(</sup>٥) نخلة سحوق: طويلة. لسان العرب (سحق).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم ٢٨٨/٢ (٣٠٣٨)، ٢/٩٩٨ (٣٩٩٨)، وابن جرير ١١/ ١١١، ١١٣، وابن أبي حاتم =

**١٤١٤ \_ ومن حديث أنس، مثله (١) . (٢٨٩/١**)

اللَّهُ عن أبي هُرَيْرة، عن النبي ﷺ، قال: الولا بنو إسرائيل لم يَخْنَز<sup>(۲)</sup> اللَّحْمُ، ولولا حواءً لم تَخُن أنثى زوجَهاه<sup>(۲)</sup>. (۲۹۰/۱)

1817 \_ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «تَحَاجَّ آدمُ وموسى، فحجَّ آدمُ موسى، قال موسى: أنتَ آدم الذي أغويتَ الناس، وأخرجتَهم من الجنة؟ قال له آدم: أنت موسى الذي أعطاك الله عِلْم كُلِّ شيء، واصطفاك برسالته؟ قال: نعم. قال: فتلومني على أمر قُلْر عليّ قبل أن أُخْلَقَ<sup>(٤)</sup>. (٢٩١/١)

۱٤۱۷ ـ قال الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ: أُخْرِج آدمُ من الجنة للساعة التاسعة أو العاشرة، فأخرج آدم معه غُصْنًا من شجر الجنة، على رأسه تاجٌ من شجر الجنة، وهو الإِكْلِيلُ<sup>(٥)</sup> من ورق الجنة<sup>(٦)</sup>. (ز)

**١٤١٨ ـ وعن إبراهيم بن الأشعث، قال: سمعت إبراهيم بن أدهم: أَوْرَتَتْنا تلك** الأكلةُ حُزْنًا طويلًا<sup>(٧)</sup>. (ز)

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُحَرِّجاه». ولم يتعقبه الذهبي. وقال ابن عدي في الكامل (٥٤٧/ ١٦٣) في ترجمة إسحاق بن الربيع أبي حمزة العطار: «... حدث عن الحسن بحديث منكر...» وذكره. وقال ابن كثير في تفسيره ٢٣٦/١: «هذا حديث غريب، وفيه انقطاع، بل إعضال بين قتادة وأبي بن كعب، وقال الحافظ في الفتح ٢٧٣٦: «رواه ابن أبي حاتم بإسناد حسن».

(۱) أخرجه ابن عساكر ٧/٤٠٤.

قال ابن كثير في البداية والنهاية ١٨٤/١: (رواه ابن عساكر... عن الحسن البصري، عن أبي بن كعب... ثم رواه من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قنادة، عن الحسن، عن عُنَيّ بن ضمرة، عن أبي بن كعب، عن النبي ﷺ بنحوه. وهذا أصح، فإن الحَسَن لم يدرك أُبيًّا. ثم أورده أيضًا من طريق...، عن قنادة، عن أنس مرفوعًا بنحوه.

- (٢) خَنَزَ اللحم: أنتَنَ. القاموس المحيط (خنز).
- (٣) أخرجه البخاري ١٣٢/٤ \_ ١٣٣ (٣٣٣٠)، ١٥٤/٤ (٣٣٩٩)، ومسلم ١٠٩٢/٢ (١٤٧٠). وأورده التعليي ٢٠١/١.
- (٤) أخرجه البخاري ١٥٨/٤ (٣٤٠٩)، ٢٦٦/ (٣٤٧٦)، ١٢٦/ (١٦٢٤)، ١٤٨/٩) (٥١٥٠)، ومسلم ٢٠٤٣/ (٢٦٥٣) واللفظ له، وابن أبي حاتم ٧/٧٤٣٧ (١٣٥٥٠)، والثعلبي ١٧٧/١، ١٨٤، ٢٢٥/١٠.
  - (٥) التكلُّل: الإحاطة، والإكليل: شبه عصابة مزينة بالجواهر. النهاية (كلل).
    - (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٨/١ (٣٩٠).
    - (٧) أخرجه الثعلبي ١/١٨٣، تفسير البغوي ١/ ٨٤.

<sup>=</sup> ١/٧٧ ـ ٨٨ (٣٨٨، ٩٨٩)، ٥/١٤٥١ ـ ١٤٥٢ (٩٢٩٩)، ٥/٣٥٦ (٨٣٠٨). وأورده يحيى بن سلام ١/ ٢٨٥، والتعلبي ٤/٢٢٤.

والمالينية المالة

1819 \_ عن عبد العزيز بن عُمَير، قال: قال الله لآدم: اخرُج من جواري، وعِزَّتِي، لا يُجَاوِرُني في داري مَنْ عصاني، يا جبريل، أخرجه إخراجًا غير عنيف. فأخذ بيده يخرجه (١) ( ٢٨٩/١).

# ﴿وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوًّ ﴾

١٤٢٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق السدي، عمَّن حَدَّثه \_ في قوله: ﴿وَقُلْنَا الْمَهِمُ وَالْحَيَّةُ (٢٩٤/١) الْمَهْوَلُونَا بَشَمُكُمْ لِيَمْضِ عَدُوُّ ﴾. قال: آدم، وحواء، وإبليس، والحَيَّة (٢٠ (٢٩٤/١))

١٤٢١ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ بَسْضُكُمْ لِيَمْفِن عُدُوًّ ﴾، قال: يعني: إبليس، وآدم<sup>(٣)</sup>. (ز)

1877 \_ عن مجاهد \_ من طريق وَرْقاء، عن ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿ بَمُشَكَّرُ لِيَمْفِنُ مَا يَعْدُ اللَّهِ عَدُونُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَدُونُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّالِلْمُ اللَّاللَّالِي اللَّاللَّالِمُ اللَّالِي اللَّلْ

۱٤۲٣ ـ عن مجاهد ـ من طريق عيسى بن ميمون وشِبْل، عن ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ أَمْمِطُوا بَسَمُنُكُو لِيَمْضِ عَدُوَّ﴾، قال: آدم، وإبليس، والحية؛ ذُرِّيَّةٌ بعضهم أعداء لبعض<sup>(۵)</sup>. (١/٩٤٢)

1878 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قال: آدم وذُرِّيَّتُه، وإبليس ودُرِّيَّة (٢)

18۲0 ـ عن أبي صالح [باذام] ـ من طريق إسماعيل بن سالم ـ ﴿اَهْمِطُواْ﴾، قال: آدم، وحواء، والحية (<sup>٧٧٨/١</sup>). (١٩٥/١)

اللَّهُ عَلَى ابنُ القيم (١٢٢/١) على هذا قائلًا: (هذا ضعيف جِدًا؛ إذ لا ذكر لِلْحَيَّة في الساق ما يَدُلُ عليها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر ٤٠٦/٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٥٧٣/١، وابن أبي حاتم ٨٩/١ (٣٩٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧٣/١. (٤) تفسير مجاهد ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧٣/١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ بلفظ: آدم، والحية، والشيطان.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٧٢، وابن أبي حاتم ١/ ٩٢. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ من طريق قتادة.

1877 \_ عن قتادة قال: ﴿ أَهْمِطُوا ﴾، يعني: آدم، وحوَّاء، وإبليس (١٠٠٠٠). (٢٩٥/١) 187٧ \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿ أَهْمِطُواْ بَسْمُكُمْ لِيَعْمِن عَدُوُّ﴾، قال: فلَعَنَ الحَيَّة، وقطع قوائمها، وتركها تمشي على بطنها، وجعل رزقها من التراب، وأهبط إلى الأرض آدم، وحواء، وإبليس، والحَيَّة (٢). (ز)

التراب، والهبط إلى الارض ادم، وخواء، وإبليس، والحيه . (ر) 18۲۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقُلْنَا اَلْمِطُواْ ﴾ منها، يعني: آدم، وحواء، وإبليس بوحي منه... ﴿ بَمْشُكُرْ لِبَعْنِي عَدُوْ ﴾ فإبليس لهما عدو، وهما لإبليس عدو (<sup>(7)</sup>. (ز) 18۲۹ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ وَهُمُ لِلْدُنِيَّةُ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

### أثار متعلقة بالآية:

١٤٣٠ ـ عن علي، قال: قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ الله أهبط آدم بالهند، وحوّاء بجُدَّة، وإبليسَ بمَيْسَانَ، والحية بأصبهان، (٥٠٠ /٣٢٣)

ا√ا قال ابنُ عطية (١/ ١٩١): •واختُلِف في المقصود بهذا الخطاب، فقيل: آدم، وحواء، وإبليس، وذريتهم. وقيل: ظاهره العموم، ومعناه الخصوص في آدم وحواء؛ لأن إبليس لا يأتيه هدّى، وخُوطبا بلفظ الجمع تشريفًا لهما. والأول أصح؛ لأن إبليس مخاطب بالإيمان بإجماع..

وقال ابنُ القيم (١/ ١٢٢ ـ ١٢٣): ﴿وهذا إهباط آدم وحواء وإبليس من الجنة، فلهذا أتى فيه بضمير الجمع». واختار هذا القول وقوًاه مستندًا للغة.

علَّق ابنُ القيم (١/ ١٢٢) على هذا القول، وانتَقَلَه مُبَيّنًا أنه قول لا دليل عليه، واللفظ
 على خلافه.

وزاد ابن عطية (١٨٦/١) قولين آخرين في مَن المخاطب بالهبوط؟ الأول: نقله عن الحسن: أنه «آدم وحواء والوسوسة». والثاني عن غيره: أنه «آدم وحواء والوسوسة والحية، لأن إبليس قد كان أهبط قبل عند معصيته.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٣، وابن أبي حاتم ١/٩٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٩٩. وينظّر: تفسير الثعلبي ١/١٨٢، وتفسير البغوي ١/٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٥) أورده الديلمي في الفردوس ٣/ ١٥١ (٤٤٠٩).

قال السيوطي: «بسند واهٍ».

1871 \_ عن ابن مسعود، عن النبي على قال: ﴿إِنَّ آدَمَ لَمَّا أَكُلُ مِن الشَّجْرَةَ أَوْحَى اللهُ إِلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مُسُودًا، إليه: اهبِط من جِواري، وعِزَّتِي، لا يُجاوِرُني مَن عصاني. فهَبَط إلى الأرض مُسُودًا، فَبَكَت الأَرض، وضَجَّت، فأوحى الله: يا آدم، صُم لي اليوم، يوم ألبعة عشر. فصامه، فأصبح ثلثه أبيض، ثم أوحى الله إليه: صم لي هذا اليوم، يوم خمسة عشر. فصامه، فأصبح ثلثاه أبيض، ثم أوحى الله إليه: صم لي هذا اليوم، يوم خمسة عشر. فصامه، فأصبح كله أبيض، فسُمَّيَت أيام البيض، (١٠) ( ٢٢٤/١)

1877 \_ عن أبي موسى الأشعري \_ من طريق قَسَامَةً بن زُهَيْر \_: أنَّ الله حين أهبط آدم من الجنة إلى الأرض عَلَّمه صنعة كلِّ شيء، وزَوَّده من ثمار الجنة؛ فثماركم هذه من ثمار الجنة، غير أنَّ هذه تتغير، وتلك لا تتغير (<sup>(7)</sup>). (ز)

١٤٣٣ \_ عن عبد الله بن عمر \_ من طريق الزُّبيْر بن عدي \_ قال: أَهْبِط آدمُ بالصَّفا، وحواءُ بالمَرْوَة (٣). (ز)

**١٤٣٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ م**ن طريق سعيد بن جبير ـ قال: إنَّ أول ما أهبط الله آدم إلى الأرض أهبطه بدَّحْنَا أرض بالهند<sup>(٤)</sup>. (ز)

18۳٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ قال: أَهْبِط آدم ﷺ إلى أرض يُقال لها: دُحْنَا، بين مكة والطائف(٥). (ز)

18٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن مَيْسَرَة ـ قال: أَهْبِط آدم بالهند، وحواء بجُدَّة، وإبليس بدَسْتِ مَيْسَان من البصرة على أميال، وأَهْبِطَت الحية بأصبهان (٦). (ز)

187۷ ـ قال مقاتل بن سليمان: فهبط آدم بالهند، وحواء بجدة، وإبليس بالبصرة وهي [الأُبُلَّة] (٧٠)، وهبط آدم فِي وادٍ اسمه: نُوذُ، في شِعب يقال له: سَرَندِيب،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر ٧/٤١٩، وابن الجوزي في الموضوعات ٧٢/٢ ـ ٧٣.

قال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يُشَكُّ في وضعه، وفي إسناده جماعة مجهولون لا يعرفون». وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٢/ ٣٠٠ (٤٢٧) في ترجمة عبد الأعلى بن سليمان: «عن الهيثم بن جميل بخبر باطل في الأيام البيض، لَمَلُه آفته؛ لكن رواه عنه مجهول أيضًا». وقال السيوطي: «سنده فيه مجاهيل».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٨/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ۱/٤٤.(٤) أخرجه ابن أبي حاتم ۱/۸۸.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٩.

<sup>(</sup>٧) في المطبوع الأيلة، وأشار المحقق أن في نسخة: الأبلة. وهو الأشبه.

وفارئ التقييد الدادي

فاجتمع آدم وحواء بالمزدلفة، فمن ثُمَّ [سُمِّيَت] جَمْع؛ لاجتماعهما بها...، وهبط إلمايسُ قبل آدم (۱). (ز)

١٤٣٨ ـ عن رجاء بن أبي سلمة ـ من طريق ضَمْرَة ـ قال: أُهبِط آدم يديه على ركبتيه مُطَاطِئًا رأسَه، وأُهبِط إبليس مُشَبِّكًا بين أصابعه، رافِعًا رأسه إلى السماء<sup>(٢٢)</sup>. (ز)

**١٤٣٩** ـ عن السَّرِيِّ بن يحيى ـ من طريق ضَمْرَة ـ قال: أُهْبِط آدمُ من الجنة ومعه البُّنُور، فوضع إبليس عليها يده، فما أصاب يدُه ذهبَ منفعتُه (أ).

# ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقَرٌّ ﴾

1880 ـ عن عبد الله بن مسعود، في قوله: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾، قال: القبور (٤٠) . (٢٩٥/١)

1881 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق كُرَيْبٍ ـ ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾، قال: مُسْتَقَرُّ فوق الأرض، ومُسْتَقَرُّ تحت الأرض<sup>(٥)</sup>. (١٩٥/١)

1887 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السدي، عمَّن حَدَّنه ـ في قوله: ﴿وَلَكُمْ فِي اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى ٱلْأَيْضِ مُسَنَقِّهُ﴾، قال: القبور<sup>(٦)</sup>. (٢٩٤/)

١٤٤٣ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَلَكُمْ فِي اَلْأَرْضِ مُسْلَقُرُّ﴾، قال: هو قوله: ﴿الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرْشَا﴾ [البقرة: ٢٢](٧). (ز)

1888 \_ عن إسماعيل السُّدِّيّ \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَلَكُرْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾، يعني: القبور (^^). (ز)

١٤٤٥ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ

مان ٩٩/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٨/١.

(١) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١.

إليها، وأخبار وفاته، وغير ذلك.

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٨٨١. وقد ذكر السيوطي ٣١٥-٣٣ ـ ٣٣٥ آثارًا كثيرة في أخبار آدم بعد ما أهبط إلى الأرض، وما صَنَع عند وصوله

(٤) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٩ (٤٠١).

(٦) أخرجه ابن جرير ٢/٥٧٦، وابن أبي حاتم ٨٩/١ (٣٩٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٥، وابن أبي حاتم ١/٩٠ (٤٠٠).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٦.

مُسْتَقَرٌّ ﴾، قال: هو قوله: ﴿جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ قَكَرَازًا﴾ [غافر: ٢٤](١). (ز) ١٤٤٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ ﴾، قال: مُقامُهم فيها(٢) الله. (ز)

# ﴿رَمَتُنُّم إِلَىٰ حِينِ ۞﴾

١٤٤٧ \_ عن عبد الله بن مسعود، في قوله: ﴿ وَمَثَمُّ إِلَّا حِيزِ﴾، قال: إلى يوم القيامة (٢/ ٢٩٥).

١٤٤٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق كُريْب ـ ﴿ وَمَتَّكُم إِلَى حِينِ ﴾، قال: حَتَّى يصير إلى الجنة، أو إلى النار(؛). (١/٢٩٥)

١٤٤٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّيّ، عن عِكْرِمة ـ في قوله: ﴿ وَمَتَّلُّمْ إِلَّى حِينِكِ، قال: الحياة (٥). (٢٩٤/١)

١٤٥٠ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ وَمَتَّكُم إِلَىٰ حِيزِ ﴾، قال: إلى يوم القيامة؛ إلى انقطاع الدنيا<sup>(٦)</sup>. (ز)

١٤٥١ ـ عن عِكْرِمة ـ من طريق يزيد النحوي ـ ﴿وَمَتَّعُ إِلَّا حِينِ ﴾، قال: الحين الذي لا نُدْرَك<sup>(٧)</sup>. (ز)

📶 قال ابنُ جرير (٧٦/١ ـ ٧٧٠ بتصرف): ﴿والمُسْتَقَرُّ فَي كلام العرب: هو موضع الاستقرار. وإنَّما عنى الله ـ جل ثناؤه ـ بذلك: أنَّ لهم في الأرض مُسْتَقَرًّا ومَنزِلَا بأماكنهم ومستقرِّهم من الجنة والسماءً.

وعلَّقَ ابنُ عطية (١/ ١٨٨) قائلًا: ﴿ويترتب أيضًا على أنَّ المستقر في الدنيا أن يُراد بقوله: ﴿وَلَكُمْ ﴾ أي: لأنواعكم في الدنيا استقرار ومتاع قرنًا بعد قرن إلى يوم القيامة».

环 علَّقَ ابنُ عطية (١/١٨٨) على هذا القولَ، فقال: ﴿وهذا قول مَن يقول: المستقر هو في القبور.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٠، وابن جرير ١/ ٥٧٧ من طريق السدي، عمَّن حَدَّثه. وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٨.

١٤٥٢ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَمَنَتُم ۚ إِلَىٰ حِيزِ﴾، قال يقول: بلاغ إلى الموت<sup>(١)[[[[</sup> (ز)

180٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَمَتَثَعُ إِلَىٰ حِينِ﴾، قال: إلى أجارً<sup>(٢)</sup>. (ز)

1808 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقَرٌ وَمَتَثُمُ إِلَىٰ حِيزِ﴾، يعني: بلاغًا إلى منتهى آجالكم؛ الموت<sup>(٣)</sup>فلاً. (ز)

# ﴿ فَنَلَقَّتْ ءَادَمُ مِن زَيِّمِهِ ﴾

۱**٤٥٥** ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ فَنَلَقَّتُ عَادَمُ مِن تَيِّمِهِ كَلِمَنتِ﴾ الآية، قال: لقَّاهما هذه الآية: ﴿ رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْسُنَا وَإِن لَّر تَثَغِرُ لَنَا وَرَّتَحَمَّنَا لَنَكُوْنَ مِنَ ٱلْخَمِرِينَ﴾ [الأعراف: ٢٣]<sup>(٤)هما</sup>. (ز)

المتاع علَقَ ابنُ عطية (١٨٨/١) على هذا القول قائلًا: ﴿وهذا قول من يقول: المستقر هو المتام في الدنيا».

المَلاَ فَهَبِ ابن جرير ( ١ / ٧٥ - ٧٥ ، بتصرف) إلى العموم في معنى الآية مُعتهدًا على لغة المَلابِ فقل المَلابِ فقال: «المتاع في كلام العرب: كلَّ ما استُمْتِع به من شيء؛ من معاش استُمتع به ، أو يباش ، أو زينة ، أو للذة أو غير ذلك . فإذْ كان ذلك كذلك كان أولى التأويلات بالآية \_ إذْ لم يكن الله جلَّ ثناؤه وضع دلالة دالة على أنه قصد بقوله : ﴿ وَيَتَمُّ إِلَى عِينِ \* بعضًا دون بعض، وخاصًا دون عام في عقل و لا خبر \_ أن يكون ذلك في معنى العام ، وأن يكون الخبر أيضًا كذلك، إلى وقت يطول استمتاع بني آدم وبني إبليس بها ، وذلك إلى أن تُبدَّل الأرض غير الأرض .

ا الله الله الله الله الله (٩٩٧/) مُبَيِّنًا معنى ﴿فَلَلْقَعَ﴾ في الآية: ﴿فَلَقًى الله آدَمَ كَلَمَات توبة، فتلقًاها آدم من ربه، وأخذها عنه تائبًا، فتاب الله عليه بقيله إياها، وقبوله إياها من ربه. ولم يورد فيه إلا قول ابن زيد.

قال ابن عطية (١/٩٩/): «والتلقي من آدم هو الإقبال عليها، والقبول لها، والفهم، وحكى مكيٌّ قولًا أنه أَلْهِمَهَا فانتفع بها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٧، وابن أبي حاتم ١/٩٠ (٤٠٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/ ۷۷۸. (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۹۹/۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٧٩، ٥٨٦.

# ﴿ فَنَلَقَّتْ ءَادَمُ مِن زَّبِهِ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ

1807 \_ عن الحسن، عن أُبَيِّ بن كعب، قال: قال رسول الله ﷺ: قال آدم ﷺ: أَرْأَيتَ \_ يا ربِّ \_ إن تبتُ ورجعتُ، أعايدي إلى الجنة؟ قال: نعم. قال: فذلك قوله: ﴿ فَلَلْغَيْنَ ءَادَمُ مِن تَرِيدِ كَلِمَتِكِ﴾ (١٠). (ز)

180٧ \_ عن عمر بن الخطاب، قال: قال رسول الله ﷺ: وَلَمَّا أَذَنب آدمُ بالذَنب الذي أَذَنب رَمَّ الذَنب الذَنب الذي أَذَنب رفع رأسه إلى السماء، فقال: أسألك بحقٌ محمد إلا غفرت لي. فأوحى الله إليه: ومَن محمد؟ فقال: تبارك اسمك، لَمَّا خلقتني رفعتُ رأسي إلى عرشك، فإذا فيه مكتوب: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنه ليس أحدٌ أعظم عندك قدرًا مِمَّن جعلت اسمه مع اسمك. فأوحى الله إليه: يا آدم، إنَّه آخر النبيين من ذُرُيَّبك، ولولا هم ما خَلَقْتُك، (١٣/٣)

180٨ \_ عن عليّ، قال: سألتُ النبي ﷺ عن قول الله: ﴿ فَلَلْقَنْ ءَادَمُ بِن زَيِّهِ كَلِمُنْتِ فَاكَ عَلَيْهِ . فقال: ﴿ إِنَّ الله أهبط آدم بالهند، وحواء بجُدَّة، وإبليس بمَيْسانَ، والحية بأصبهان، وكان للحية قوائم كقوائم البعير، ومكث آدم بالهند مائة سنة باكيًا على خطيئته، حتى بعث الله إليه جبريل، وقال: يا آدم، ألم أخلقك بيدي؟! ألم أنفخ فيك من روحي؟! ألم أُسْجِد لك ملائكتي؟! ألم أزوجك حوَّاء أمَتِي؟! قال: بلى. قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب العقوبات ص٦٩ (١٠٢)، وابن أبي حاتم ٩٠/١ (٤٠٦) واللفظ له، ٥/١٤٥١ ـ ١٤٥٢ (٩٢٩٩) بنحو حديث أُبِيّ السابق.

قال ابن كثير في تفسيره ٣٧١/٥. (وهذا منقطع بين الحسن وأبي بن كعب؛ فلم يسمعه منه، وفي رفعه نظر أيضًا». وقال في البداية والنهاية ١٨٩/١. (وهذا غريب من هذا الوجه، وفيه انقطاع».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٧٢ (٤٢٢٨).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد». وقال الذهبي في التلخيص: «بل موضوع». وقال في ميزان الاعتدال ٥٠٤/٣، (٤٠٠٤) في ترجمة عبد الله بن مسلم: «روى عن إسماعيل بن مَسْلَمَة بن قَعْنَب» عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم خبرًا باطلًا فيه: «يا آدم، لولا محمد ما خلقتك». وقال البيهقي في الدلائل ١٤٥٨: «تفرد به عبد الرحمن بن زيد بن أسلم من هذا الوجه عنه، وهو ضعيف». وقال شيخ الإسلام في الفتاوى ١٥٤/١ - ٢٥٥: «ورواية الحاكم لهذا الحديث مما أنكِر عليه؛ فإنه نفسه قد قال في كتاب المدخل إلى معرفة الصحيح من السقيم: عبد الرحمن بن زيد بن أسلم روى عن أبيه أحاديث موضوعة، لا تخفى على من تأملها من أهل الصنعة أنَّ الحمل فيها عليه». وقال ابن حجر في إتحاف المهرة ٢٥/١٧ (١٥٦٣) تعقيبًا على قول الحاكم: «قلت: عبد الرحمن متفق على تضعيفه». وقال الألباني في الضعيفة ١٨٨/ (٢٥): «موضوع».

فما هذا البكاء؟! قال: وما يمنعني من البكاء، وقد أُخْرِجتُ من جِوار الرحمن؟ قال: فعليك بهؤلاء الكلمات؛ فإنَّ الله قابلٌ توبتك، وخافرٌ ذنبَك، قل: اللهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد، سبحانك لا إله إلا أنت، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي، فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم، اللهم إني أسألك بحقِّ محمد وآل محمد، سبحانك لا إله إلا أنت، عملت سوءًا وظلمت نفسي، فتب عليَّ إنك أنت التواب الرحيم. فهؤلاء الكلمات التي تَلَقَّى آدمه (١٠) (٢٣٣/)

180٩ ـ عن بُرِيْدَة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لَمَّا أَهْبِطُ اللهُ آدَم إِلَى الأَرْضُ طَافُ بِالبَّبِتُ أَسْبُومًا، وصلى حِدَاء المقام ركعتين، ثم قال: اللهم، أنت تعلم سِرِّي وطلانيتي؛ فاقبل مَدْنِرتي، وتعلم حاجتي؛ فأعطني سُؤْلِي، وتعلم ما عندي؛ فاففر لي ذنوبي، أسألك إيمانا يُباهِي (٢) قلبي، ويقينًا صادقًا حتى أعلم أنه لا يصيبني إلا ما كتبت لي، ورضِّني بقضائك. فأوحى الله إليه: يا آدم، إنَّك دعوتني بدعاء، فاستجبت لك فيه، ولن يدعوني به أحد من ذريتك من بعدك إلا استجبت له، وغفرت له ذنبه، وفَرَجْتُ هَمَّه وغمومه، واتَّجرت له من وراء كل تاجر، وأتته الدنيا راغمة، وإن كان لا

<sup>(</sup>١) أورده الدَّيْلَمِيُّ في الفردوس ٣/ ١٥١ (٤٤٠٩).

قال السيوطي: "بسند واو". وقال المتقي الهندي في كنز العمال ٢/٣٥٩ (٤٢٣٧): "سنده واو، وفيه حُمَّاد بن عمر النصيبي، عن السري، عن خالد، واهيان».

ومما يروى في هذا المعنى من الأحاديث المنكرة ما عزاه السيوطي (٣١٤ إلى ابن النجار، أن ابن عباس قال: سأل بحقَّ محمد، قال: سأل بحقَّ محمد، قال: سأل بحقَّ محمد، وعلى الله على الله على الكلمات التي تَلقَّاها آدمُ من ربه فتاب عليه، وأورده السيوطي أيضًا في اللآلئ وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين؛ إلَّا تُبْتَ عليّ. فتاب عليه، وأورده السيوطي أيضًا في اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة /٣٦٩، وقلد قال المصنوعة في الأحاديث الموضوعة /٣٦٩، وقل ابن حبان: يروي الموضوعات عن الأثبات.

وانتقد ابنُّ تيمية (١٩٩/١) هذا الأثر بقوله: ﴿لُو كَانَ آمَ قَالَ هَذَا لَكَانَتُ أَمَّ مَحَمَدُ أَحَقَ بِه منه، بل كانَ الأنبياء من ذريته أحق به، وقد علم كل عالم بالآثار أنَّ النبي ﷺ لم يأمر أمته به، ولا نقل عن أحد من الصحابة الأخيار، ولا نقله أحد من العلماء الأبرار، فعُلِم أنه من أكاذيب أهل الوضع والاختلاق الذين وَضَعوا من الكذب أكثر مما بأيدي المسلمين من الصحيح».

كما انتقده [ويدخل ضمن نقده أثر المتن والذي قبله] في منهاج السنة النبوية 181/ من ثمانية أوجه، من ذلك: «الخامس: أن النبي ﷺ لم يأمر أحدًا بالتوبة بمثل هذا الدعاء، بل ولا أمر أحدًا بمثل هذا الدعاء في توبة ولا غيرها، بل ولا شرع لأمته أن يقسموا على الله بمخلوق، ولو كان هذا الدعاء مشروعًا لشرعه لأمته. المستعدد أن الإقسام على الله بالملائكة والأنبياء أمر لم يرد به كتاب ولا سنة، بل قد نص غير واحد من أهل العلم ـ كأبي حنيفة وأبي يوسف وغيرهما ـ على أنه لا يجوز أن يقسم على الله بمخلوق، وقد بسطنا الكلام على ذلك».

<sup>(</sup>٢) يباهي قلبي: أي يُحَبَّب إليه ويأنس به. لسان العرب (بها).

یریدها»<sup>(۱)</sup>. (۱/۳۱۰)

187٠ \_ عن عائشة، عن النبي ﷺ، قال: «لَمَّا أهبط الله آدم إلى الأرض قام وِجَاة الكعبة، فصَلَّى ركعتبن، فألهمه الله هذا الدعاء: اللهم، إنَّك تعلم سريرتي وعلانيتي؛ فاقبل معذرتي، وتعلم حاجتي؛ فأعطني سُؤلي، وتعلم ما في نفسي؛ فاغفر لي ذنبي، اللهم إني أسألك إيمانًا يُباشِر قلبي، ويقينًا صادقًا حتى أعلم أنه لا يصيبني إلا ما كتبت لي، ورضّني بما قسمت لي. فأوحى الله إليه: يا آدم، قد قبلتُ توبتك، وغفرتُ كتبت لي، ولن يدعوني أحد بهذا الدعاء إلا غفرتُ له ذنبه، وكفيته المهم من أمره، وزجرت عنه الشيطان، واتَّجَرْتُ له من وراء كل تاجر، وأقبلت إليه الدنيا راغمة، وإن لم يُودُها، (٢٠٤/٢)

1871 \_ عن عائشة \_ من طريق هشام بن عروة، عن أبيه \_ قالت: لَمَّا أراد الله أن يتوب على آدم؛ أذِنَ له، فطاف بالبيت سبعًا، والبيت يومئذ ربوة حمراء، فلما صلى ركعتين قام استقبل البيت، وقال: اللَّهُمَّ، إنك تعلم سريرتي وعلانيتي؛ فاقبل معذرتي، وتعلم حاجتي؛ فأعطني سُؤلي، وتعلم ما في نفسي؛ فاغفر لي ذنوبي، اللهم إني أسألك إيمانًا يُباشِر قلبي، ويقينًا صادقًا حتى أعلم أنه لا يصيبني إلا ما كتبت لي، والرضا بما قسمت لي. فأوحى الله إليه: إنِّي قد غفرت ذنبك، ولن يأتي أحد من ذريتك يدعوني بمثل ما دعوتني إلا غفرتُ ذنوبه، وكشفتُ غمومه وهمومه، ونزعت الفقر من بين عينيه، واتَّجَرْتُ له من وراء كل تاجر، وجاءته الدنيا وهي راغمة، وإن كان لا يريدها (٣٠٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في كتاب الدعوات ١/ ٣٥٢ (٢٦٢)، وابن عساكر ٧/٤٢٨.

قال ابن حجر في نتأتج الأفكار ٥/ ٢٩٠: همذا حديث غريب، فيه سليمان بن مسلم الخشاب، ضعيف جدًا، لكن تابعه حفص بن سليمان... وهو ضعيف أيضًا، لكنه إمام في القراءة، وقال السيوطي: «بسند لا بأس به، وقال ابن كثير في البداية والنهاية ١٦٣/١: «ولم يجئ في خبر صحيح عن معصوم: أن البيت كان مبنًا قبل الخليل على ....

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ١١٧/٦ ـ ١١٨ (٥٩٧٤) واللفظ له، وابن عساكر ٧/ ٤٣١.

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن هشام بن عروة إلا معاذ بن محمد، تفرد به النضر بن طاهر». وقال الهيشمي في المجمع ١٨٣/١٠ (١٧٤٢): «وفيه النضر بن طاهر، وهو ضعيف». وقال السيوطي: «بسند ضعيف». وقال الألباني في الضعيفة ٢٥/١٣ (٦٤١١): «متكر».

وقال ابن حجر في نتأتج الأفكار ٥/ ٢٩١ بعد أن صَمَّف حديثي بُرَيِّلَة وعائشة: «وهذه الطرق الأربعة تُرَقِّي الحديث إلى مرتبة ما يُعْمَل به من فضائل الأعمال؛ كالدعاء».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر ٧/ ٤٣١. وعزاه السيوطي إلى الجندي في فضائل مكة، والطبراني.

وتنبئ التقسيد المادي

214 - عن أبي برزة الأسلمي، قال: إنَّ آدم لما طُؤطئ ('' عن كلام الملائكة، وكان يَسْتَأْنِسُ بكلامهم؛ بكى على الجنة مائة سنة، فقال الله على له: يا آدم، ما يُخزِنُك؟ قال: كيف لا أحزن وقد أهبطتني من الجنة، ولا أدري أعود إليها أم لا؟ وقال الله تعالى: يا آدم، قل: اللهم لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك، سبحانك وبحمدك، ربِّ إني عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فاغفر لي، إنك أنت خير الغافرين. والثانية: اللهم لا إله إلا أنت، وحدك لا شريك لك، سبحانك وبحمدك، ربِّ إني عملت سوءًا، وظلمت نفسي؛ فاغفر لي، إنك أنت أرحم الراحمين. والثالثة: اللهم لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، لا شريك لك، ربِّ عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فاغفر لي، إنك أنت التواب الرحيم. فهي الكلمات التي أنزل الله على محمد على العند. (٢٠ عنه أنزل الله على محمد على العند. (٢٠ عنه قال وهي لولده من بعده... (٢٠) (٢٣٧١)

187٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿ فَلَلْقَىٰ ءَادَمُ مِن تَهِيهِ كَلَمْتُونَ ، قَالَمُ مِن تَهْدِ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ قال: قسوله: ﴿ وَرَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَرْ نَشْفِرْ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٦].

١٤٦٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ قال: هو قولهما: ﴿رَبُّنَا ظَلْنَا اللَّهُ اللَّهَ عَلَمُنَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالَةُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

١٤٦٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْج ـ في قوله: ﴿ فَلَلْقَتْ ءَادَمُ بِن تَرْبِد كَلِيد كَلِيدِ»، قال: هو قوله: ﴿ رَبُّنَا كَالَمَنَا ٱللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ (٥٠) (٢١٧/١)

1877 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق المِنْهال، عن سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿ فَاللَّهُ عَادُمُ مِن تَوْيِهِ كَلِنَتِهِ ، قال: أَيْ رَبِّ، أَلم تخلقني بيدك؟ قال: بلي. قال: أيْ

<sup>=</sup> وقد روي مرفوعًا، كما تقدم، ولا يصح، وتقدم ذكر كلام ابن كثير في المرفوع، وقد قال بعده ٢٧٩/١. •كل هذه الأخبار عن بني إسرائيل، وقد قررنا أنها لا تصدق، ولا تكذب؛ فلا يحتج بها، فأما إن ردها الحق فهي مردودة......

<sup>(</sup>١) طؤطئ: أي: أخفِض وأُهبِط. لسان العرب (طأطأ).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي إلى الطبراني.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي في تفسيره (ط: دار التفسير) ٣/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلًّام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٤/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

ربِّ، ألم تنفخ فِيَّ من روحك؟ قال: بلى. قال: أيْ ربِّ، ألم تسبق إليَّ رحمتك قبل غضبك؟ قال: بلى. قال: أيْ ربِّ، ألم تُسْكِنِّي جنتَكَ؟ قال: بلى. قال: أيْ ربِّ، أرأيتَ إن تبتُ وأصلحتُ أراجعي أنت إلى الجنة؟ قال: نعم (١٠) (٢١٣/١)

187٧ \_ عن التميمي، قال: قلت لابن عباس: ما الكلمات التي تلقى آدم من ربه؟ قال: عُلِّم شَأْنَ الحجِّ، فهى الكلمات<sup>(٢)</sup>. (٣١٨/١)

187۸ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العوفي \_ قوله: ﴿ فَلَلْقَىٰ عَادَمُ مِن تَوْمِه كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾، قال: إنَّ آدم قال لربه إِذ عصاه: ربِّ، أرأيتَ إِن أَنَا تبتُ وأصلحتُ؟ فقال له ربه: إنِّى راجعُك إلى الجنة (٣). (ز)

المجاد عن عبد الله بن عباس من طريق جُويْبِر، عن الضحاك -: إنّ آدم على طلب التوبة مائتي سنة، حتى آتاه الله الكلمات، ولقّنه إياها، قال: بينا آدم على جالس يبكي، واضعٌ راحته على جبينه، إذ أتاه جبريل، فسَلَّم عليه، فبكى آدم، ويكى جبريل لبكائه، فقال له: يا آدم، ما هذه البَلِيَّةُ التي أَجْحَفَ بك بلاؤها وشقاؤها؟ وما هذا البكاء؟ قال: يا جبريل، وكيف لا أبكي وقد حَوَّلَنِي ربّي من ملكوت السموات إلى هوان الأرض، ومن دار المقامة إلى دار الظّمن والزوال، ومن دار النعمة إلى دار البؤس والشقاء، ومن دار الخلد إلى دار الفناء؟! كيف أحصي يا جبريل هذه المصيبة؟! فانطلق جبريل إلى ربه، فأخبره بمقالة آدم، فقال الله على الطلق يا جبريل إلى آدم، فقال الله على الله أنفخ فيك من روحي؟ قال: بلى، يا رب. قال: الم أنفخ فيك من روحي؟ قال: بلى، يا رب. قال: ألم أُسْجِد لك ملائكتي؟ قال: بلى، يا رب. قال: ألم آمرك بلى، يا رب. قال: ألم آمرك بلى، يا رب. قال: ألم آمرك فعصيتيني؟ قال: بلى، يا رب. قال: ألم آمرك فعصيتيني؟ قال: الما أمرك ألم أخلق ملائكتي؟ قال: الما أمرك ألم وجالا مناك أطاعوني ثم عصوني لأنزلتهم منازل العاصين، غير أنه - يا آدم وتضرعك، ورحمتُ بكاءك، وأقلَتُ الله سبقت رحمتي غضبي، قد سمعتُ صوتك وتضرعك، ورحمتُ بكاءك، وأقلَتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨١ واللفظ له، وابن أبي حاتم ١٠/١ من طريق السُّدِي عمَّن حدثه، والحاكم ٥٤٥/٢. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن أبي اللنيا في كتاب التوبة، وابن المنذر، وابن مردويه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٩١/١ من طريق أبي إسحاق، عن رجل من بني تميم. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨١.

والمنظمة المنظمة المنظ

عثرتك، فقل: لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فاغفر لي ذنوبي، إنَّك أنت خير الغافرين، لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فارحمني، إنك خير الراحمين، لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فتب عليًّ، إنك أنت التواب الرحيم. فذلك قوله تعالى: ﴿فَلَكُونُ مَا تَرَبِّهُ كُلِنَوْ الآية (٢٠/١).

187 - عن أنس بن مالك - من طريق ثابت - في قوله: ﴿ فَنَلْقَى اَدَمُ بِن رَبِّهِ كَلِبَتِ ﴾، قال: سبحانك اللهم وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فاغفر لي، إنَّك خير الغافرين، لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فارحمني، إنك أنت أرحم الراحمين، لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملتُ سوءًا، وظلمت نفسي؛ فتُبُ عَلَيَّ، إنك أنت التواب الرحيم. وذكر أنه عن النبي ﷺ، ولكن شَكَّ فيه (۲) . (۱۹۱۷)

1871 \_ عن عُبَيْد بن عُمَيْر الليشي \_ من طريق عبد العزيز بن رُفَيْع \_ قال: قال آدم: يا ربّ، أرأيت ما أتيتُ، أشيءٌ كتبته عليّ قبل أن تخلقني، أو شيءٌ ابتدعته على نفسي؟ قال: بل شيءٌ كتبته عليك قبل أن أخلقك. قال: يا رب، فكما كتبته عَلَيْ فاغُـنِهِ مُو اللهُ يُن مُو اللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ اللهُ مُو اللهُ اللهُ مُو اللهُ اللهُ اللهُ مُو اللهُ ال

18۷۲ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿فَلَلْقَتْ ءَادَمُ مِن نَيْمِهُ كَلِمْتُو﴾، قال: إنَّ آدم لَمَّا أصاب الخطيثة قال: يا رب، أرأيت إن تبتُ وأصلحتُ؟ فقال الله: إذّا أُرْجِعك إلى الجنة. فهي من الكلمات، ومن الكلمات أيضًا: ﴿رَبَّتُ طَلَّنَا أَنْشَكَا وَإِن لَرْ تَنْفِرْ لَنَا وَرَّتَحَمَّنَا لَتَكُونَّ مِنَ الْخَبِينَ﴾ الاعراف: ٢٣] ((ز)

18۷۳ \_ عن سعيد بن جُبَيْر \_ من طريق أبان بن أبي عَيَّاش \_ قال: لَمَّا أصاب آدمُ الخطيئةَ فزع إلى كلمة الإخلاص، فقال: لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسى؛ فارحمني، إنَّك أنت أرحم الراحمين، لا إله إلا أنت

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر ٧/ ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧١٧٣)، وابن عساكر ٧/٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١/٤٤، وابن جرير ٥٨٣/١، وابن أبي حاتم ٧٠/١، وأبو الشيخ في العظمة (١٠٢٣)، وأبو نعيم في الحلية ٢٧٣/٣. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨٢.

سبحانك وبحمدك، ربِّ عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فتُبُ عَلَيَّ، إنَّك أنت التواب الرحيم (١٠). (٣١٩/١)

18٧٤ - عن سعيد بن جُبَيْر - من طريق خُصَيْفٍ - ﴿ فَلَلَقَّ مَادَمُ مِن زَيِهِ كَلِمَتِ ﴾، قال: وقول: ﴿ وَالْمَ

18۷٥ \_ عن عبد الرحمن بن يزيد بن معاوية \_ من طريق حميد بن نبهان \_ أنه قال: قوله: ﴿ فَلَكُمْ عَادَمُ مِن تَوْمِهُ كَلِنْتُو فَالَ عَلَيْمُ ﴾، قال آدم: اللهم، لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، أستغفرك وأتوب إليك، تُبْ عَلَيْء؛ إنك أنت التواب الرحيم (٣٠). (ز)

1877 \_ عن مجاهد \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ كان يقول في قول الله: ﴿ فَلَلَقَّ ءَادَمُ لِنَهِ كَلَّتِ ﴾ : الكلمات: اللهم لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ إنِّي ظلمت نفسي؛ فاغفر لي، إنك خير الغافرين، اللهم لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ إنِّي ظلمت نفسي؛ فارحمني، إنك خير الراحمين، اللهم لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ إني ظلمت نفسي؛ فتب علي، إنك أنت التواب الرحيم (٤).

۱٤۷۷ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿فَلْلَقَّتِ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنَتُو﴾، قال: أيْ رب، أتتوبُ عَلَيَّ إن تُبْتُ؟ قال: نعم. فتاب آدمُ، فتاب عليه ربُّهُ<sup>(ه)</sup>. (ز)

۱٤٧٨ ـ عن مجاهد ـ من طريق خُصَيْف ـ في قوله: ﴿ فَلَلْقَنْ مَادَمُ مِن تَرْبِهِ كَلِنَتِ ﴾، قسال: هـــو قسولــه: ﴿ رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَلِن لَّرْ تُغْفِرْ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٢]<sup>(١)</sup>. (٣١٨/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه مَنّاد في الزُّهد (٩١٨). وأخرج نحوه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٧/٤٣٤ من طريق أبي رجاء الخراساني، ولفظه: لا إله إلا أنت سبحانك وبحمك، رب عملت سوءًا، فظلمت نفسي؛ فاغفر لي، وأنت خير الغافرين، لا إله إلا أنت، عملت سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فارحمني، وأنت أرحم الراحمين، لا إله إلا أنت سبحانك، ربّ، عملتُ سوءًا، فظلمت نفسي؛ فثبُ عَلَيْ، إنك أنت التواب الرحيم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١١٢/١ (٢٥٥)، وابن أبي حاتم ٩١/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جوير ٥٨٤/١، وابن أبي الدنيا في كتاب التوبة ص٤٧ (٢١) من طريق عبد الرحمن المُكْتِب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٨٥، وابن أبي حاتم ١/ ٩١ مختصرًا من طريق عبد الله بن كثير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨٥، وابن أبي حاتم ١/ ٩٢.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ١١٢/١ (٢٥٥)، وابن جرير ١٩٨٤، وابن أبي حاتم
 ١/ ٩١، كما أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨٥ من طريق النَّصْر بن عَرَبِيَّ. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

12**٧٩** \_ عن الضحاك، مثله (١) . (٣١٨/١)

18.0 عن عبد الله بن زيد: في قوله: ﴿ فَلْلَقَّ ءَادَمُ مِن تَرِّمِهِ كَلِنَتِ ﴾، قال: لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمك، ربِّ، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فاغفر لي، إنَّك أنت خير الغافرين، لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمك، ربِّ، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فارحمني، إنَّك أنت أرحم الراحمين، لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمك، ربِّ، عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فتَبْ عَلَيَّ، إنك أنت التواب الرحيم (١٠٠/١٠). (١٩٨١) ولا تَن تَنفِقُ لَنَ وَتَلَادَةً وَاللهِ إِلَّا أَنْ اللهِ اللهِ إِلاَ أَنْ اللهِ اللهِ إِلَّا أَنْ اللهُ اللهُ إِللهُ عَلَيْكُ اللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ اللهُ وَيُتَحَمِّنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَدِينَ فَاللهُ اللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ اللهُ وَيَعْمَلُنَا لَلْهُ وَلَيْ أَنْ مَنْ الْمُؤْتِقُ لِنَا اللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلْهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِلهُ إِلهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِلهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِلهُ إِلهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللْهُ إِلْمُنْ أَلْهُ إِلْهُ إِللْهُ إِلْمُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلهُ إِلْهُ إِلْمُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ

١٤٨٢ \_ عن خالد بن مَعْدَان =

١٤٨٣ ـ وعطاء الخراساني، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

١٤٨٤ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك (٥). (ز)

١٤٨٥ - عن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، قال: لَمّا أصاب آدَمُ الخطيئة عَظُمَ كربُه، واشْتَدْ ندمُه، فجاءه جبريل، فقال: يا آدم، هل أدلُك على باب توبتك الذي يتوب الله عليك منه؟ قال: بلى، يا جبريل. قال: قُمْ في مقامك الذي تُناجِي فيه ربَّك، فمجِّدْه، وامْدَحْ، فليس شيء أحب إلى الله من المدح. قال: فأقول ماذا، يا جبريل؟ قال: تقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، وهو حيِّ لا يموت، بيده الخير كله، وهو على كل شيء قدير. ثم تبوء بخطيئتك، فتقول: سبحانك اللهم وبحمدك، لا إله إلا الله، رب إني ظلمت نفسي، وعملت السوء؛ فاغفر لي، إنَّه لا يغفر الذنوب إلا أنت، اللهم إني أسألك بجاه محمد عبدك، وكرامته عليك، أن تغفر لي خطيئتي. قال: ففعل آدم، فقال الله: يا آدم، مَنْ عَلَمك هذا؟ فقال: يا رب، إنَّك لَمَّا نفختَ فِيَّ الرُّوحَ، فقمتُ بشرًا سويًا، أسمع وأَبْصِر وأغقِل وأنظُر؛ رأيتُ على ساق عرشك مكتوبًا: بسم الله الرحمن الرحيم، لا إله إلا الله وحده لا شريك له، محمد رسول الله. فلمًا لَمْ أر إثْرَ المحد السمك اسم مَلك مُقرَّب ولا نبى مرسل غير اسمه؛ علِمتُ أنه أكرم خلقك عليك.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٥٨٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٩١/١ (عَقِب ٤١٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٩١ (عَقِب ٤١٠). (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٩١/١ (عَقِب ٤١٠).

قال: صدقت، يا آدم، وقد تبتُ عليك، وغفرتُ لك خطيئتك. قال: فحمد آدم ربَّه، وشكره، وانصرف بأعظم سرور، ولم ينصرف به عبدٌ من عند ربه. وكان لباس آدم النور، قال الله: ﴿ فَيَنْهُمَا لِلْمِلْهُمَا لِلْمِيْهُمَا سَوَى يَشِمَا لَهُ لِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

١٤٨٦ ـ عن قنادة ـ من طريق مُعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَلَلَقَٰتِ ءَادَمُ مِن زَیْهِ کَلِمَتِ ﴾، قال:
 وهو قوله: ﴿ رَبُّنَا طَلَمْنَا أَنشَنَا وَإِن لَرْ تَشْفِر لَنَا وَرَّحَمْنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَدْمِينَ ﴾ (١)

18AV - عن قتادة - من طريق شَيْبَان - في قوله: ﴿ فَلْلَقَّ اَدَمُ مِن رَبِّهِ كُلِنْتِ ﴾ ، قال: 

ذُكِر لنا: أنَّه قال: يا رب ، أرأيتَ إن تبتُ وأصلحتُ؟ قال: فإنِّي إذن أَرْجِعُك إلى 
السجنة. قال: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْشَكَ وَإِن لَّا تَغْفِر لَنَا وَرَّتِحَمْنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَيْرِينَ ﴾ 
[الأعراف: ٣٣]. فاستغفر آدمُ ربه ، وتاب إليه ، فتاب عليه . وأما عدوُّ الله إبليس ، 
فوالله ، ما تَنَصَّل مِن ذنبه ، ولا سأل التوبة ، حَتَّى وقع بما وقع به ، ولكنه سأل النَّظرَة 
إلى يوم الدين ، فأعطى الله كلَّ واحد منهما ما سأل (٣١٧/١)

١٤٨٨ ـ عن محمد بن كعب القُرَظيّ ـ من طريق موسى بن عُبَيْلة الرَّبْذِي ـ في قوله:
 ﴿ فَلَلْقَ ءَادُمُ بِن تَرْبِيهِ كَلِمُنتِ ﴾ قال: هو قوله: ﴿ رَبَّنَا ظَلْمَنّا أَنْشُتَا ﴾ الآية [الاعراف: ٢٣]،
 ولو سكت الله عنها لم يُخْبِرْنا عنها لتَقَحَصَ رجالٌ حتى يعلموا ما هي (٤٠).

18۸۹ ـ قال محمد بن كعب القُرَظِي: هي قوله: لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فاغفر لي، إنك أنت التواب الرحيم، لا إله إلا أنت، سبحانك وبحمدك، ربِّ عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي؛ فارحمني، إنك أنت أرحم الراحمين (٥). (ز)

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

وقد تقدم كلام ابن تيمية على سؤال الله بحق محمد ﷺ، وأن النبي ﷺ لم يأمر به، ولا نقل عن أحد من الصحابة الأخيار؛ فعلم أنه من أكاذيب أهل الوضع.

<sup>(</sup>٢) تفسير عبد الرزاق ١/ ٤٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧٧٤)، وابن جرير ٥٨٢/١ من طريق سعيد، إلى قوله: أرجعك إلى الجنة. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(؛)</sup> أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧١٧٢) مختصرًا. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٩١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/١٨٤، وتفسير البغوى ١/٥٥.

189٠ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ فَلْلَقَّةِ ءَادَمُ مِن رَّيِدٍ كَلِمُتَوْ ، قال: رَبِّ، أَلَم تخلقني بيدك؟ قيل له: بلى. قال: ونفختَ فِيَّ من رُوحِك؟ قيل له: بلى. قال: رَبِّ، هل كنتَ كتبتَ هذا عَلَيَّ؟ قيل له: نعم. قال: رَبِّ، هل المجنة؟ قيل له: نعم. قال: رَبِّ، إن تبتُ وأصلحتُ هل أنت راجِعِي إلى الجنة؟ قيل له: نعم. قال الله تعالى: ﴿ مُمَّ آَتَمَنَكُ رُبُّهُ فَنَاكَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ الله: الله تعالى: ﴿ مُمَّ آَتَمَنَكُ مُرَّهُ فَنَاكَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ الله: الله تعالى: ﴿ مُنَاكِ مَلَيْهِ وَهَدَىٰ الله: الله تعالى: ﴿ مُنَاكِ مَلَيْهِ وَهَدَىٰ الله: الله تعالى: ﴿ مَنْ الله الله تعالى: ﴿ مُنْ اللَّهِ لَمُنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّه تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّالَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُو

**١٤٩١ ـ عن عطية العوفي، نحوه (٢). (ز)** 

1897 عن شعيب صاحب جَبَاً (٣) عن طريق سَلَمَة بن وَهْرَام قال: لَمَّا خُلِقَ آدَم ﷺ خَلَقَةُ خُلَقًا عظيمًا، قال: فنفخ فيه الروح، وأجراه في رجليه، تَحرَّك، فقال الله ﷺ خُلق الإنسان عجولًا. ثم جرى الروح فيه حتى عطس، فقال: الحمد لله رب العالمين. فقال الله ﷺ: يرحمك ربك، آدم، مَن أنا؟ قال: أنت الله، لا إله إلا أنت. قال: صدقت. قال: فَلَمَّا أصاب المعصية قال: يا رب، رحمتني قبل أن تَكَذَّبني؛ فَتُبْ عَلَيَّ . فتاب الله ﷺ عليه. قال: فلك قوله: ﴿ فَلُكُ مُو اللَّوْلُ الرَّمِهُ ﴿ الْمَرْهُ لَلْهُ وَلَا لَلْهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه اللهِ اللهُ اللَّه اللهُ المُعْلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

189٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلَلْقَنْ ءَادَمُ مِن تَلِيهِ كُلْتَوْ بعد ما هبط إلى الأرض يوم الجمعة، يعني بالكلمات أن قال: ربّ، أكان هذا شيء كُنْتَ قدَّرْتَه عليَّ قبل أن تخلقني، فسبق لي به الكتاب أني عامله، وسبقت لي منك الرحمة حين خلقتني؟ قال: نعم، يا آدم. قال: يا ربّ، خلقتني بيدك، فسَوَّيْتَنِي، ونفخت من روحك، فعطستُ، فحمدتُك، فدعوت لي برحمتك؛ فسبقت رحمتك إليَّ غضبك؟ قال: نعم، يا آدم. قال: أخرجتني من الجنة، وأنزلتني الأرض، يا رب، إن تبتُ وأصلحتُ تُرْجِمُنِي إلى الجنة؟ قال الله ﷺ له: نعم، يا آدم. فتاب آدم وحواء يَوْم الجمعة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير / ۵۸۲، وابن أبي حاتم / ۹۰، وسعيد بن منصور في سننه (۱۸٦ ـ تفسير) مختصرًا من طريق الحسن بن يزيد الأصم، وكذا ابن عساكر في تاريخ دمشق //٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٩١ (عَقِب ٤٠٧).

 <sup>(</sup>٣) جَبّاً ـ بالتحريك ـ بوزن جَبّلِ: جَبّلُ باليمن قرب الجَند. وقيل: قرية باليمن. وقيل: جبأ: مدينة كورة المعافر، وهي لأل الكرندي من حمير. مراصد الاطلاع مادة (جبأ).

وشعيب هذا هُو المشهور بشعيب الجَبَائي أو الجَبَئي، أخباري، تقدمت ترجمته مختصرة في آخر تفسير قوله تعالى: ﴿وَرَبِّهُ﴾ [البقرة: 19].

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٧/ ٣٨٥.

ف من دلك قالا: ﴿رَبُّنَا طَلَتَنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَرْ تَنْفِرْ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِرِينَ﴾ [الأعراف: ٢٣](١). (ز)

1898 ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ فَلَلْقَتْ اللَّهِ عَلَيْتُ لَنَا عَلَمْنَا أَنْسُنَا وَلِن لَّز تَشْفِرْ لَنَا عَالَمَنَا أَنْسُنَا وَلِن لَّز تَشْفِرْ لَنَا وَرَبَّنَا طَلَقَناً أَنْسُنَا وَلِن لَّز تَشْفِرْ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَدِيرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣] (١٥) (١٠) (١)

امرَّحَ ابنُ جرير (١/ ٥٨٦ - ٥٨٧ بتصرف)، وابنُ تيمية (١٩٨/١ - ١٩٩) أنَّ الكلمات التي تلقاها آدم من ربه هي قوله تعالى: ﴿رَبُنَا طُلْتَنا أَنْشَنَا وَإِن لَّز تَشْفِر لَنَا وَرَّحَمْنَا لَنَكُوْنَنَ مِنَ الْخَيْسِينَ﴾ [الأعراف: ٣٣]، واستندا إلى دلالةِ القرآن.

قال ابنُ جرير: «والذي يدلُّ عليه كتابُ الله: أنَّ الكلمات التي تلقاهن آدمُ من ربه هُنَّ الكلمات التي تلقاهن آدمُ من ربه هُنَّ الكلمات التي أخبر الله عنه أنه قالها، وهو قوله: ﴿وَرَبَّنَا طَلَيْنَا أَنْفُتُنَا وَإِن لَّا تَغْفِر لَنَا وَرَّحَمَّنَا لَتُكُونَنَّ مِنَ الْأَقُوال التي حكيناها \_ لتكُونَنَّ مِنَ اللَّقُوال التي حكيناها \_ بمدفوع قوله، ولكنه قولٌ لا شاهد عليه من حُجَّة يجب التسليم لها، فيجوز لنا إضافته إلى آدم، وأنه مما تلقاه من ربّه عند إنابته إليه من ذنبه.

وقال ابنُ تيمية: ﴿وَمِن ذَكُرَ أَنَ الكُلُمَاتِ الَّتِي تَلْقَاهَا مِن رَبِّه غَيْرَ هَذْهُ لَم يَكُن معه حجة في خلاف ظاهر القرآنَ».

√√√ علن ابن جرير (١/ ٥٨٦ - ٥٨٧) على الأنوال المحكية بأنها «وإن كانت مختلفة الأنفاظ، فإن معانيها متفقة في أنَّ الله - جل ثناؤه - لقَّى آدمَ كلماتٍ، فتلقاهن آدمُ من ربه، فقبِلَهُنَّ، وعمل بِهِنَّ، وتاب بقيله إيَّاهُن وعملِه بهن إلى الله من خطيئته، معترفًا بذنبه، مُتَنَصِّلًا إلى ربه من خطيئته، نادمًا على ما سلف منه من خلاف أمره، فتاب الله عليه بقبوله الكلمات التي تلقاهُنَّ منه، وندمه على سالف الذنب منه.

ونقل ابن عطية (١/ ١٨٩) قولين آخرين عن طائفة في معنى الكلمات: الأول: «إن آدم رأى مكتوبًا على ساق العرش: محمد رسول الله، فتشفع بذلك، فهي الكلمات، والثاني: «إن المراد بالكلمات ندمه واستغفاره وحزنه، وسماها كلمات مجازًا لما هي في خلقها، صادرة عن كلمات، وهي «كن» في كل واحدة منهن». وعلَّق عليه بقوله: «وهذا قول يقتضي أن آدم لم يقل شيئًا إلا الاستغفار المعهود».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/ ۹۷۹، ۵۸٦.

### ﴿إِنَّهُ مُو ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾

1890 \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿ الرَّحِيمُ ﴾، قال: رحيم بهم بعد التوبة (١٠)

1897 \_ قال مقاتل بن سليمان: فتاب الله الله عليه يوم الجمعة، ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّبِيرُ ﴾ لخلقه (٢).

18**9**۷ ـ عن **محمد بن إسحاق** ـ من طريق سلمة ـ في قوله: ﴿اَلَّتِيمُ﴾، قال: يرحم العباد على ما فيهم<sup>(۳)</sup>. (ز)

### ﴿ قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ﴾

189۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قُلْنَا ٱلْمِطُواْ مِنْهَا جَمِيمًا ﴾ يعني: من الجنة جميمًا ؟ آدم، وحواء، وإبليس، فأوحى الله إليهم بعد ما هبطوا: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مَنِّي مُلْكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

### ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِنِي هُدًى ﴾

1899 ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيكُا ۗ فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِنِي هُدُى﴾، قال: الهدى: الأنبياء، والرسل، والبيان (٥ ١٨٥٠). (١٣٥/٣)

ا المن عطية (١/ ١٩١): «واختلف في المقصود بهذا الخطاب، فقيل: آدم وحواء وإبليس وذريتهم، وقيل: ظاهره العموم ومعناه الخصوص في آدم وحواء؛ لأن إبليس لا يأتيه هدى، وخوطبا بلفظ الجمع تشريفًا لهما، والأول أصح؛ لأن إبليس مخاطب بالإيمان بإجماع.

🙌 علَّقَ ابنُ جرير (١/ ٥٨٩ ـ ٥٩٠) على أثر أبي العالية بقوله: ﴿فَإِنْ كَانَ مَا قَالَ ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۲/۱۹. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٢. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٨٩، وابن أبي حاتم ٩٣/١.

١٥٠٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق البراء بن يزيد ـ في قوله: ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمُ يَقِي هُدَى﴾، قال: القرآن(١١\١١٠٠. (ز)

10٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِمَّا يَأْلِنَكُمْ ﴾ يعني: ذُرِّيَّة آدم، فإن يأتيكم (٢ ) يا ذريَّة آدم وَمِني مُنكى ﴾ يعني: رسولًا وكتابًا فيه البيان. ثُمَّ أخبر بمستقر من اتَّبع الهدى في الآخرة، قال سُبحانه: ﴿ وَقَمَن تَبِعَ هُدَاكَ ﴾ (٢).

۱۰۰۲ \_ عن م**قاتل بن حيان \_** من طريق بُكَيْر بن معروف \_ في قول الله ﷺ: ﴿فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِنِي هُدُى﴾، يعني بالهدى: محمدًا ﷺ<sup>(١٩][١]</sup>. (ز)

== أبو العالية في ذلك كما قال؛ فالخطاب بقوله: ﴿ أَهْمِلُوا ﴾ وإن كان لآدم وزوجته، فيجب أن يكون مرادًا به آدم وزوجته وذريتهما. فيكون ذلك حينئذ نظير قوله: ﴿ فَقَالَ لَمَّا وَالْأَرْفِى الْوَيْمَ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ ا

١٩٠١ حكم ابن كثير (١/ ٣٧٢) على قولي الحسن ومقاتل بن حيان الآتي بقوله: «وهذان القولان صحيحان». ثم قال: «وقول أبى العالية أعمّ».

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ٩٩/١.

### ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاى ﴾

#### 🎇 قراءات:

10·٣ \_ عن أبي الطُّفَيْل، قال: قرأ رسول الله ﷺ: (فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَيَّ)، بتثقيل الياء وفتحها<sup>(۱)</sup>. (١/٣٣٠)

#### 🇱 تفسير الآية:

100£ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿فَنَن بَيِّعَ هُدَاىَ﴾، يعني: بياني (١٩٣٤). (ز)

== تاب إليه من ذنوبه، والرحيم لمن أناب إليه، كما وصف نفسه بقوله: ﴿ أَشَّهُ هُوَ النَّتِكِ النَّحِيمُ ﴾ وذلك أن ظاهر الخطاب بذلك إنما هو للذين قال لهم - جلَّ ثناؤه -: ﴿ أَهْمِلُواْ مِنَهَ جَمِعًا ﴾ والذين خُوطِبوا به هم مَن سمَّينا في قول الحُجَّة من الصحابة والتابعين الذين قد قَدَّمنا الرواية عنهم. وذلك وإن كان خطابًا من الله - جلَّ ذِكْرُه - لِمَن أهيط حينئذ من السماء إلى الأرض، فهو سنة الله في جميع خلقه، وتعريف منه بذلك للذين أخبر عنهم في أول هذه السورة بما أخبر عنهم في قوله: ﴿ إِنَّ النَّبِيكَ كَثَرُوا سَوَاةً عَلَيْهِمَ مَا لَذَنَهُمْ أَمْ لَمُ يُنْذِنُهُ لا يُؤمِئُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦]، وفي قوله: ﴿ وَنَهُ اللّهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ إِللّهُ اللّهُ على لسان رسوله حكمه فيهم إن تابوا إليه وأنابوا واتبعوا ما أتاهم من البيان من عند الله على لسان رسوله محمد ﷺ أنَّهم عنده في الآخرة مِمَّن لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، وأنَّهم إن هلكوا على كفرهم وضلالتهم قبل الإنابة والتوبة كانوا من أهل النار المُخَلِّدين فيها ».

آفال ابن جرير (١/ ٩٩) مُبَيّنًا معنى قوله تعالى: ﴿فَنَن تَبِعَ هُدَائَ﴾: "يعني: فمن اتّبع
 بَياني الذي آنيتُه على ألسن رُسُلي، أو مع رسلي، ولم يُورد فيه إلا أثر أبي العالية.

وقال ابنُ عطية (١٩١/١ بتصرف): •واختُلِف في معنى قوله: ﴿هَٰلَک﴾، فقيل: بيان وإرشاد. والصواب أن يقال: بيان ودعاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن الأعرابي في معجمه ٢٩٤/١ - ٣٩٥ (٧٣٩). وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في كتاب المصاحف.

قال ابن أبي حاتم في العلل ٦/٦٣٦ ـ ٦٣٦ (٢٨٢٣) عن أبي زرعة: •... إسماعيل بن مسلم المكي عن أبي الطفيل، مرسل».

والَّقراءة شاذة، تروى أيضًا عن أبي إسحاق. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٢، والمحتسب ١٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥٩١، وابن أبي حاتم ٩٣/١.

1000 \_ عن قتادة: في قوله: ﴿فَنَن تَبِعَ هُدَائ﴾ الآية، قال: ما زال شه في الأرض أولياء منذُ هَبَط آدم، ما أخلى الله الأرض لإبليس إلا وفيها أولياء له، يعملون شه بطاعته (١٠) (٣٣٥/١).

۱۵۰٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَائَ﴾، يعني: رسولي، وكتابي<sup>(٢)</sup>. (ز) ۱۵۰۷ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ في قول الله: ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَائَ﴾، يقول: فمن تَبع محمدًا ﷺ<sup>(۲)</sup>. (ز)

۱۵۰۸ ـ عن أبي خالد [ثور بن يزيد الكلاعي] ـ من طريق إبراهيم بن حميد ـ ﴿فَمَن تَبِّعُ هُدَایَ﴾، يعني: كتابي<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا لَهُمْ يُمْزَنُونَ ۞﴾

١٥٠٩ عن سعيد بن جبير - من طريق عطاء بن دينار - في قوله: ﴿ وَلَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: في الآخرة، ﴿ وَلَلَا هُمْ يَمْرَثُونَ ﴾ يعني: لا يحزنون للموت (٥٠) (٢٢٥/١) ١٥١٠ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْرَثُونَ ﴾ من الموت (٦٠) . (ز) ١٥١١ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - ﴿ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ ، يقول: لا خوف عليكم أمامكم، وليس شيء أعظم في صدر الذي يموت مما بعد الموت، فأمّنهم منه، وسلّاهم عن الدنيا، فقال: ﴿ وَلَا هُمْ يَمْرُونَ ﴾ (ز)

آآآً! ذَهَبَ ابن جرير (١/ ٥٩١) في تأويل الآية إلى ما ذهب إليه ابنُ زيد للآية.

وذكر ابن عطية (١٩٢/١) في معنى الآية عدة احتمالات، فقال: "ويحتمل قوله تعالى: ﴿ وَلَا خُرْثُ عَلَيْهِم ﴾ أي: فيما بين أيديهم من الدنيا، ﴿ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ على ما فاتهم منها، ويحتمل أن لا خوف عليهم يوم القيامة وَلا هُمْ يَخْرَنُونَ فيه، ويحتمل أن يريد: أنه يدخلهم الجنة حيث لا خوف ولا حزن».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١ (٤٢٥، ٤٢٦). (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱/ ۹۹۱.

### ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾

1017 \_ عن قتادة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفُرُهُ ﴾، قال: المشركون من قريش<sup>(۱)</sup>. (ز)

### ﴿ وَكَذَّبُواْ بِنَايَنْتِنَا ﴾

١٥١٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ قوله: ﴿ مِكَايَدَيَّا ﴾، يعني: القرآن (١٩٤١). (ز)

١٥١٤ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_: أمَّا آيات الله فمحمد ﷺ (ز)

# ﴿ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾

١٥١٥ \_ عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ، قال: قال رسول الله ﷺ: ‹ أمَّا أهلُ النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، ولكنَّ أقوامًا أصابتهم النارُ بخطاياهم \_ أو بذوبهم \_، فأماتتهم إماتة، حتى إذا صاروا فَحْمًا أَذِن في الشفاعة... (٤). (ز)

١٥١٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ ﴿ أُوْلَكِكَ أَضَعَتُ ٱلنَّارِ فَهُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ . أي: خالدون أبدًا (٥)
 شمّ فيهَا خَلِدُونَ ﴾ . أي: خالدون أبدًا (٥)

١٥١٧ ـ عن أبي مالك غَزْوان الفِفارِيّ ـ من طريق السُّدِّي ـ في قوله: ﴿أَضَعَبُ النَّارِ ﴾ يُعَذَّبُون فيها (١).
 (ز)

١٥١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثُمَّ أُخْبَر بمُسْتَقَرِّ مَن تَرَك الهُدى، فقال: ﴿وَٱلَّذِينَ كَقُولُ﴾ بـرســـلـي ﴿وَكَذَّبُوا بِاَيَتِنَاۗ﴾ الــقــرآن ﴿أُولَيْكِكَ أَضَاتُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾ لا

191 قال ابن عطية (١/ ١٩٢): «ويحتمل أن يريد: العلامة المنصوبة».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٤/١ (٤٢٧). (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١ (٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٤ (٤٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٢/١٧٢ (١٨٥)، وابن جرير ٢/٩٥، ٢٨٢/١٩، وابن أبي حاتم ٢٤٢٨/٧ ـ ٢٤٢٩). (١٣٤٨٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١ (٤٣١). (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٣/١ (٤٣٠).

يموتون<sup>(١)[١٩٥</sup>. (ز)

#### ﴿يَنِينَ إِسْرَوْمِلُ﴾

١٥١٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿يَبَنِىَ إِسُرَاكُ عِنْ الْمُعْرَادِ مَنْ اليهود(٢) [١٩١٨]. (٣٣٨/١)

#### ﴿ إِسْرَ عِيلَ ﴾

۱۵۲۰ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق شَهْر ـ قال: حَضَرَتْ عِصابةٌ من اليهود نبيَّ الله ﷺ، فقال لهم: «هل تعلمون أنَّ إسرائيلَ يعقوبَ...<sup>(۳)</sup>. (ز)

١٥٢١ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق عَبِيدَة بن ربيعة ـ قال: إسرائيل هو

آ١٩٥ قال ابنُ جرير (١/ ٩٩٢) في تأويل قوله تعالى: ﴿ أُولَٰتِكَ أَصَنَبُ ٱلنَّالِ ﴾: «يعني: أهلها الذين هم أهلها دون غيرهم، المُخَلَّدون فيها أبدًا إلى غير أُمَدِ ولا نهاية. ولم يُورِد فيه إلا حديث أبى سعيد الخدري في الشفاعة.

[19] قال أبنُ جرير (١/ ٩٣٠ - ٩٩٤ بتصرف) مُبَيّنًا سبب اختصاص أحبارِ اليهود من بني إسرائيل بالخطاب في الآية: وإنما خصهم بالخطاب في هذه الآية والتي بعدها من الآي التي ذكّرهم فيها نعمّه، أنَّ الذي احتج به من الحجج والآيات التي فيها أنباء أسلافهم، وأخبارُ أوائلهم، وقصصُ الأمور التي هم بعلمها مخصوصون دون غيرهم من سائر الأمم، ليس عند غيرهم من العلم بصحته وحقيقته مثلُ الذي لهم من العلم به، إلا لمن اقتبس علم ذلك منهم. فعرَّفهم بإطلاع محمَّد على علمها أنَّ محمدًا ﷺ لم يَصلُ إلى علم ذلك إلا بوحي من الله وتنزيل منه ذلك إله؛ لأنهم من عِلْم صحة ذلك بمحل ليس به من الأمم غيرهم، فلذلك \_ تعالى ذكره \_ خص بقوله: ﴿ يَبَنِي إِسْرَيلُ ﴾ خطابهم .

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٤، وابن أبي حاتم ١/٩٤ (٣٤٤). وينظر: سيرة ابن هشام ١/٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود الطيالسي ٤٠٠/٤ (٢٥٥٤)، وأحمد ٢٧٧/٤ (٢٤٢١)، ٢٠٠٤ (٢٥١٤)، وابن أبي حاتم ٩٤/١ (٣٣٣)، وسياتي بتمامه في سورة آل عمران عند قوله تعالى: ﴿قُلُّ الظُّمَارِ كَانَ حِلَّا لِيَهِ ٍ [سُرُهيلَ﴾ [97].

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٣/٧: «هذا إسناد حسن».

يعقوب<sup>(۱)</sup>. (۱/۳۳۷)

۱۹۲۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جُبَيْر ـ قال: إسرائيل: يعقوب (۲). (۲۳۷/۱)

10۲۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: كانت الأنبياء من بني إسرائيل إلا عشرة: نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب، وإبراهيم، وإسماعيل، وإسحق، ويعقوب، ومحمد على وإسحق، ويعقوب، ومحمد على المسيح (٣٧/١). (٣٣٧/١)

۱۵۲٤ \_ عن حبد الله بن حباس \_ من طريق عُمَير مولى ابن عباس \_: إنَّ إسرائيل، وميكائيل، وجبريل، وإسرافيل؛ كقولك: عبد الله (٤٠) (٣٣٧/١)

1070 \_ عن أبي مِجْلَز \_ من طريق عمران بن حُدَيْر \_ قال: كان يعقوب رجلًا بَطِيشًا، فلَقِي مَلَكًا، فعَالَجه، فصَرَعَه المَلك، فضربه على فَخِذَيْه، فلمَّا رأى يعقوبُ ما صنع به بَطَشَ به، فقال: ما أنا بتاركك حتى تسميني اسمًا. فسماه إسرائيل. قال أبو مِجْلَز: ألا ترى أنه من أسماء الملائكة؛ إسرائيل، وجبريل، وميكائيل، وإسرافيل، (٣٣٧/١)

۱۹۲٦ \_ عن عبد الله بن الحارث البصري \_ من طريق المنهال \_ قال: إيل: الله بالعبرانية (۱۹۷۲).

### ﴿ يَنْبَيْ إِسْرُهُ مِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّذِي أَنْعَنْتُ عَلَيْكُرُ ﴾

١٥٢٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ أَذُّمُوا أَ

العال جمع ابن جرير (١٩٣/١) بين ما ورد في أثر ابن عباس وأثر عبد الله بن الحارث، فبيّنَ أنَّ يعقوب ﷺ يُدْعى: إسرائيل، بمعنى: عبد الله وصفوته من خلقه. وإيل هو الله، وإسرا هو العبد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٩/ ٣٨٣، وابن المنذر (٦٩٩). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المنذر (٦٩٨). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٣٧٣/٢ ـ ٣٧٤.
 (٤) أخرجه ابن جرير ١/٩٩٥، ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المنذر (٧٠٠). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٥٩٣، ٢٩٦/٢.

نِعْتِیَ اَلَیْقَ أَنْمُنتُ عَلَیَکُرُ﴾، أي: بلائي عندکم وعند آبائکم، لما کان نجاهم به من فرعون وقومه<sup>(۱)</sup>. (۱/۳۳۸)

١٥٢٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ أَذَّكُوا نِعَبَقَ﴾، قال: نعمته أن جعل منهم الأنبياء والرسل، وأنزل عليهم الكتب (٢٠). (ز)

107۹ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ أَذَّرُوا نِمَتِيَ ٱلْآَيَ أَشَتُ عَلَيَّهُ ﴾ ، يعني: نعمته التي أنعم على بني إسرائيل فيما سَمَّى، وفيما سوى ذلك، فجَّر لهم الحجر، وأنزل عليهم المَنَّ والسلوى، وأنجاهم من عبودية آل فرعون (٣٠). (ز)

**١٥٣٠** ـ عن قتادة، قال: هي النعم التي خُصَّت بها بنو إسرائيل؛ من فَلْق البحر، وإنجائهم من فرعون بإغراقه، وتظليل الغمام عليهم في النِّيه، وإنزال المَنِّ والسَّلْوَى، وإنزال التوراة، في نِعَم كثيرة لا تُحْصَى<sup>(٤)</sup>. (ز)

1011 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَبَنِى إِسْرَهِ بِلَ أَذَكُوا نِفْبَى آلِّى آفَشْتُ عَلَيْكُو ﴾، يعني: أجدادهم، فكانت النعمة حين أنجاهم من آل فرعون، وأهلك عدوهم، وحين فَرَق البحر لهم، وحين أنزل عليهم المَنَّ والسَّلْوَى، وحين ظَلَّل عليهم الغمام بالنهار من حَرِّ الشمس، وَجَعَل لهم عمودًا من نور يضيء لهم بالليل إذا لَمْ يَكُن ضوءُ القمر، وفَجَّر لهم اثني عشر عينًا من الحَجَر، وأعطاهم التوراة فيها بيان كُلِّ شيء، فدلَّهم على صُنْعه لِيُو حِدُوه ﷺ (()

10٣٢ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿ أَذَّمُوا لَمْ الْمِهْ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّمْ اللَّهُ اللَّهِ أَنْهَتُ عَلَيْكُو الله للله والنَّمْ بعدُ تَبَعْ لَها. وقرأ قول الله \_ تعالى ذِكْرُه \_: ﴿ يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلُمُوا قُل لا تَمْنُوا عَلَى إِسْلَنَكُم اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ا

المجمّع ابنُ جرير (١/ ٥٩٤ ـ ٥٩٥) العمومَ في المراد من النعمة مُسْتَنِدًا إلى آثار
 السلف، فقال: «ونعمته التي أنعم بها على بني إسرائيل ـ جلّ ذِكْرُه ـ: اصطفاؤه منهم ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٥، وابن أبي حاتم ١/٩٤ (٤٣٤). وينظر: سيرة ابن هشام ١/٥٣٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (/ ٥٩٥، وابن أبي حاتم (/ ٩٥ (٣٤)). ١٠٠٠ - الد (/ ١٧١ أن سال مي ( ١٨٥٥) بالد أن حاته (/ ٩٥ (٣٣٦))

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ٧/٧١، وأخرجه ابن جرير ٥٩٠/١، وابن أبي حاتم ٥٩٠١ (٣٦٤).
 (٤) تفسير البغوي ٨٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٥٩٥.

#### ﴿ وَأَوْفُوا بِمَهْدِئَ أُونِ بِمَهْدِكُمْ ﴾

10٣٣ ـ عن قنادة، في قوله: ﴿وَأَوْفُوا بِهَدِي اللَّهِ مِهْدِكُمْ﴾، قال: العَهْدُ الذي أخذ الله عليهم وأعطاهم الآية التي في سورة المائدة [١٦]: ﴿وَلَقَدْ أَخَكُ اللَّهُ مِيثَنَى بَغِيت إِسْرَةٍ الْمَائِدةِ [١٨]: ﴿وَلَقَدْ أَخَكُ اللَّهُ مِيثَنَى بَغِيت إِسْرَةٍ إِلَى قوله: ﴿وَلَدُعِلْتُهُ مَثَنَتِ جَمِّرِي مِن تَقِيمَ الْأَنْهَالُـهُ (١٠) (٣٩٨)

١٥٣٤ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَأَوْفُوا بِهَدِئَ أُوفِ بِهَدِكُمُ ﴾ قال: أمَّا ﴿وَأَوْفُوا بِهَدِئَ أُوفِ بِهَدِكُمُ ﴾ قالجنة، وأمَّا ﴿أُوفِ بِهَدِكُمُ ﴾ فالجنة، عَهدت إليكم في الكتاب، وأمَّا ﴿أُوفِ بِهَدِكُمُ ﴾ فالجنة، عَهدت إليكم أنَّكم إن عملتم بطاعتي أدخلتكم الجنة (٢). (ز)

**١٥٣٥** ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

**١٥٣٦ ـ** عن الكلبي: ﴿وَأَنْوُأُ بِهَٰدِئَ﴾ في الإيمان بمحمد، ﴿أُونِ بِهَدِكُمُ﴾ الذي عهدت لكم من الجنة أ<sup>لَ</sup>. (ز)

١٥٣٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَوْفُوا بِهَهِ يَهَ ﴾ يعني: اليهود، وذلك أن الله عَلَىٰ

==الرسلَ، وإنزاله عليهم الكتب، واستنقاذُه إيَّاهم مما كانوا فيه من البلاء والضَّرَّاء من فرعون وقومه، إلى التمكين لهم في الأرض، وتفجير عيون الماء من الحجر، وإطعام المنّ والسلوى. فأمر ـ جلَّ ثناؤه ـ أعقابهم أن يكون ما سلَف منه إلى آبائهم على ذِكْر، وأن لا ينسوا صنيعه إلى أسلافهم وآبائهم، فيحلِّ بهم من النقم ما أحلِّ بمن نسي نعمَه عنده منهم وكفرها، وجحد صنائعه عنده.

وكذا رجَّح ابنُ عطية (١٩٤/ بتصرف)، وقال مُوجِّهًا أقوال السلف: «وخَصَّص بعضُ العلماء النَّمْمَة في هذه الآية، وهذه أقوالٌ على جهة المثال، والعموم في اللفظة هو الحسن». ثم نقل أقوالًا أخرى، فقال: «النعمة هنا أن دركهم مدة محمد ﷺ. وقال آخرون: هي أن منحهم علم التوراة، وجعلهم أهله وحملته.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٧/ ٥٩٧، وابن أبي حاتم ٩٦/١ (عَقِب ٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٥ ـ ٩٦.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٥/١ ـ. وفي تفسير الثعلبي ١٩٦/١، وتفسير البعائية بالمجاهزة بالمؤوي ١٨٧/١ وتفسير البعائية بالمؤوي ١٨٧/١ قال الكلبي: عهد الله إلى بني إسرائيل على لسان موسى: إنَّي باعثٌ من بني إسماعيل نبيًّا أثبًا، فمن اتبعه وصدق بالنور الذي يأتي به غفرت له ذنبه، وأدخلته الجنة، وجعلت له أجرين اثنين، وهو قوله: ﴿ وَلَهُ لَنَهُ اللَّهُ لَلْهَا لَلَكِنَاتُ لِلنَّائِينَ النَّانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ اللهُلْمُ اللهُ الله

107٨ \_ عن ابن جُرَيْج \_ من طريق حَجَّاج \_ في قوله: ﴿وَأَوْفُواْ بِهَدِي َ أُونِ فِي قوله: ﴿وَأَوْفُواْ بِهَدِي َ أُونِ مِهْدَكُمْ ﴾، قال: ذلك الميثاق الذي أُخِدُ عليهم في المائدة: ﴿وَلَقَدَ أَحَدُ اللهُ مِيثَنَ بَغِتَ إِسْرَهِ مِلْ وَيَعَشَىٰ مِنْهُدُ اثْفَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ إلى آخر الآية [المائدة: ١٦]، فهذا عَهْدُ الله الذي عَهِد إليهم، وهو عَهْدُ الله فينا، فمن أوفى بعهد الله وَفَى الله له بعهده (١٠). (ز)

١٥٣٩ ـ عن سفيان الثوري، في قول الله ـ جل وعز ـ ﴿وَلَزَفُواْ مِبْدِئَ﴾ قال: بأمري، ﴿أُونِ بِهَدِكُمُ﴾ قال: بما أمرتكم به (٢). (ز)

١٥٤٠ ـ عن داود بن مِهْران، قال: سمعت فضيلًا يقول في قوله: ﴿وَلَوْفُوا مِبْهَدِى ٓ أُونِ يِهْدِكُمْ﴾، قال: أَوْفُوا بما أمرتُكم أوفِ لكم بما وعدتُكم (٤٠). (ز)

١٥٤١ \_ قال إسماعيل بن زياد: ولا تفرّوا من الزحف؛ أدخلكم الجنة (٥). (ز)

1087 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَلَوْفُوا يِهْدِى ۚ أُوفِ يِهْدِكُمْ﴾، قال: أَوْفُوا بأمري أُوفِ بالذي وعدتكم. وقرأ: ﴿إِنَّ اللّهَ اشْتَكَىٰ مِنَ النَّوْنِينِكَ أَنْشُسَهُمْ وَأَمْوَلَامُهُ حتى بلغ: ﴿وَمَنْ أَنْكَ يِمَهْدِهِ مِنَ النَّهُ النوبة:

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٠/١. وأورد البغوي عنه ٨٧/١ أنه قال في تفسير الآية: هو قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا بِينَتْنَ بَيْنَ إِشَرَهِ بِلَ لاَ تَشْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ ﴾ [البقرة: ٨٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير سفيان الثوري ص٤٤ (١٣).(٤) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٨/١٠٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/١٨٧.

١١١]. قال: هذا عهده الذي عهده لهم (١)٩٩١. (ز)

## ﴿ وَإِنَّنَى فَأَزْهَبُونِ ۞

102٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَإِنَّكَ لَانَكُمُونِ ﴾، أي: أَنْ أُنْزِل بكم ما أَنزَلْتُ بمَن كان قبلكم من آبائكم، من النَّقْمَات التي عرفتم؛ من المَشْخِ وغيره (٢٣). (١٣٨/١)

١٥٤٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ وَلِيِّنَى فَأَزْهُبُونِ ﴾ ،
 قال: فاخشَوْنِ (٢٠) . (٢٠/١)

١٥٤٥ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ وَلِتَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾، يقول: وإياي فاخْشَوْنِ اللهِ اللهِ اللهِ عن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل

وأثبت ابنُ عطية (١/ ١٩٤ ـ ١٩٥) الخلافَ دون ترجيح.

﴿ كَمْعُ ابنُ جرير (٥٩/١ - ٥٩٥) بين قول ابن عباس، وأبي العالية، والسدي، فقال:
 ﴿ وَتَأْوِيلُ قُولُهِ: ﴿ وَإِنَّا فِي فَاخْشُوا وَاتَّقُوا، أَيُّهَا المُضَيِّمُونَ عهدي من بني إسرائيل، والمُكَلِّبُونُ رسولي الذي أخذت ميثاقكم فيما أَنزَلْتُ مِن الكُتُبُ على أَنبِيَائِي أَنْ تُومُوا به وتتَّبعوه أَنْ أُحِلَّ بكم من عقوبتي، إن لم تُنيبُوا وتتُوبُوا إليَّ بِاتَّباعه والإقرار بما ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٩٦/١، وابن أبي حاتم ٩٦/١ (٤٤٢). وينظر: سيرة ابن هشام ٩٣٤/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٥٩٨، وابن أبي حاتم ٩٦/١ (عَقِب ٤٤٠).

**١٥٤٦** \_ وعن قتادة، نحوه (١). (ز)

١٥٤٧ \_ وعن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك(٢). (ز)

١٥٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنِّي قَارَهُبُونِ﴾، يعني: وإيَّاي فخافونِ في محمد ﷺ، فمَن كَذَّب به فله النار<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿وَءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ﴾

1084 ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في الآية، قال: يقول: يا معشر أهل الكتاب، آمنوا بما أنزلت على محمد، ﴿مُصَدِّقًا لِمَا مَمَّكُمْ﴾ لأنهم يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل<sup>(1)</sup>. (۲۴۰۸)

• ١٥٥٠ \_ عن قتادة، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

١٥٥١ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك (١). (ز)

١٥٥٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثُمَّ قال: ﴿وَوَامِثُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُمَدَقًا﴾، نَزَلَتْ في كعب بن الأشرف وأصحابه رؤوس اليهود، يقول: صَدِّقُوا بما أنزلتُ من القرآن على محمد ﴿مُمَدَقًا لِمَا مَكَمُهُ»، يقول: محمد تصديقه معكم أنه نبي رسول(٨). (ز)

== أنزلت إليه ما أَحْلَلْتُ بِمَنْ خالف أمري وكذَّب رُسُلِي من أسلافكم٠.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ٩٦/١ (عَقِب ٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٦/١ (عَقِب ٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٦٠٠، وابن أبي حاتم ٩٦/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (عَقِب ٤٤٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (عَقِب ٤٤٥).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٠٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وفي تفسير مجاهد ص٢٠١ من طريق وَرْقًاء، عن ابن أي نجيح دون ذكر النوراة، وكذا ابن أيي حاتم ٩٦/١.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.

### ﴿ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ مِدِّيهِ

#### 🏶 نزول الآية:

١٥٥٤ \_ عن أبي سِنان \_ من طريق عبيد الله بن حمزة، عن أبيه \_ في قوله: ﴿وَلَا تَكُونُوا أَوْلَ كَافِرٍ رَبُّهِ، قال: أُنزِلَت في يهود يثرب (١٠) . (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

١٥٥٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَمَالِمَثُوا بَانَ اللَّهِ مَعْ اللَّهِ مَعْ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

١٥٥٦ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿وَلَا تَكُولُوا أَوَّلَ كَافِمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ المُعَلَّمُ اللَّهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

١٥٥٧ \_ عن الحسن، نحو ذلك(٤). (ز)

١٥٥٨ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

1004 \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

أخرجه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جُرير ٢/٣٠٣، وابن أبي حاتم ٩٧/١ (٤٤٦). وينظر: سيرة ابن هشام ٤/١٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخِرجه ابن جرير ٢٠٢/١، وابن أبي حاتم ٩٧/١.

 <sup>(</sup>٤) علّقه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (عَقِب ٤٤٨).
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (عَقِب ٤٤٨).
 (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (عَقِب ٤٤٨).

والمالية المالية المالية

١٥٦١ ـ عن ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِمِ سِبْهُ ، قال: بالقرآن (٢٠١٣٠ . (٢٠٤٠))

### ﴿وَلَا نَشْتُوا بِعَانِتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِنِّنَ فَاتَّقُونِ ﴿ ﴾

١٥٦٢ ـ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ وَلَا تَشْتُوا بِهَاتِي ثَبَنَا قَلِيلاً ﴾ ، يقول: لا تأخذوا عليه أجرًا. قال: وهو مكتوب عندهم في الكتاب الأول: يا ابن آدم، علّم مَجَّانًا كما عُلِّمت مَجَّانًا  $(^{()}.^{()}.)$  ( $(^{()}.)$ 

آ َ فَهَبَ ابن جرير (١٠٠/١) إلى أن الضمير في ﴿بِهِ عائد على القرآن، فقال: ﴿يا معشر أحبار أهل الكتاب، صدِّقوا بما أنزلتُ على رسولي محمد ﷺ من القرآن المصدِّق كتابكم، ولا تكونوا أوَّل أمْتكُمْ كَذَّبَ به وَجحد أنه من عندي، وعندكم من العلم به ما ليس عند غيركم.

وذَهَبَ ابنُ كثير (٢٧٦/١) إلى أنَّ المقصود بالضمير في ﴿بِي﴾ محمد ﷺ، ثم قال جامِعًا بينهما: ﴿وكلا القولين صحيح؛ لأنهما متلازمان؛ لأنَّ من كفر بالقرآن فقد كفر بمحمد ﷺ، ومن كفر بمحمد ﷺ فقد كفر بالقرآن،

ونقل ابن عطية (١٩٦/١) قولًا ولم ينسبه أن الضمير يعود اعلى التوراة إذا تضمنها قوله: ﴿ لِمَا مَكُمُ ﴾. ثم وجُّهه بقوله: "وعلى هذا القول يجي، ﴿ أَوَّلَ كَافِرٍ بِيِّبُ مستقيمًا على ظاهره في الأولية».

下下 عَلَقَ ابنُ جرير (١٠٤/١ بتصرف) على ما ورد عن أبي العالية، مُبَيِّنًا معناه بقوله: «معنى ذلك: بَيِّنُوا للناس أمر محمّد ﷺ، ولا تبتغوا عليه منهم أجرًا. فيكون حينئذ نهيُه عن أخذ الأجر على تبيينه هو النهى عن شراء الثمن القليل بآياته».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٠٣/١. وعزا السيوطي نحوه إلى أبي الشيخ، وفي أوله: لا تأخذ على ما عَلَمتَ أجرًا؛ فإنما أجر العلماء والحلماء على الله.

١٥٦٣ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿وَلَا تَشْتُرُوا بِعَابَقِ ثَمَنًا قَلِيلًا﴾، قال: وإنَّ آياتِه كتابُه الذي أُنزِل إليهم، وإنَّ الثمن القليل هو الدنيا وشهواتُها<sup>(۱)</sup>. (ز)

١٥٦٤ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق هارون بن يزيد \_ أنه سُئِل عن قوله ﷺ: ﴿ تُمَنَّا قَلِيلًا ﴾، ما الثمن القليل؟ قال: الدنيا بحَذافيرها (٢٠). (ز)

١٥٦٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ وَلَا نَشْتُرُوا بِنَابَقِ ثَبَنًا فَلِيلًا ﴾ ، يقول: لا تأخذوا طمعًا قليلًا وتكتموا اسم الله، فذلك الطمع هو الثمن (٣٠١٤٠٠). (ز) ١٥٦٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلا تَشْتُرُوا بِعَائِق ثَمَنًا قَلِيلاً ﴾، وذلك أنَّ رؤوس اليهود كتموا أمر محمد ﷺ في التوراة، وكتموا أمره عن سَفِلة اليهود، وكانت للرؤساء منهم مَأْكَلَةٌ في كل عام من زَرْعِهم وثِمارهم، ولو تابعوا محمدًا ﷺ لَحُبسَت تلك المَأْكَلَةُ عنهم، فقال الله لهم: ﴿ وَلَا نَشْتُرُهُا بِهَابَتِي ثَبَنًا قَلِيلًا ﴾، يعنى: بكتمان بَعْثِ محمد ﷺ عَرَضًا قليلًا من الدنيا مما تصيبون من سَفِلة اليهود، ثم يخوفهم ﴿وَإِتِّنَى فَأَتَّقُونِ ﴾ في محمد؛ فمَن كَذَّب به فله النار<sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿وَلَا تُلْبِسُوا ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِل﴾

١٥٦٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْعَقِّ بِٱلْبَطِلِ﴾، قال: لا تَخْلِطوا الصدق بالكذب(٥). (٣٤١/١)

١٥٦٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَلَا تُلْمِسُوا ٱلْحَقُّ بِٱلْبَطِلِ﴾،

갠 علَّقَ ابنُ جرير (١/ ٢٠٤ بتصرف) مُبَيِّنًا معنى ما ورد عن السدي بقوله: ﴿أَي: لا تبيعوا ما آتيتكم من العلم بكتابي وآياته بثمن خسيسٍ وعَرضٍ من الدنيا قليل. وبيعُهم إياه: تركهم إبانةً ما في كتابهم من أمر محمد ﷺ للناس.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٧/١ (٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب ذم الدنيا ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ١٩٧/٥ ـ، وابن أبي حاتم .(204) 44/1

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/١، وابن أبي حاتم ٩٧/١ (٤٥١).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٠٦/١.

والمنظمة المنطقة

يقول: لا تَخْلِطوا الحق بالباطل، وأدُّوا النصيحة لعباد الله في أمر محمد عليه الصلاة والسلام<sup>(۱)</sup>. (ز)

**١٥٦٩ ـ عن سعيد بن جبير، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)** 

١٥٧٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٥٧١ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ ﴿ وَلَا تَلْسُوا ٱلْعَقَ إِلْبَطِلِ ﴾، قال: البهودية والنصرانية بالإسلام (٤٠). (ز)

١٥٧٢ \_ عن الحسن، نحوه (٥). (ز)

19۷۳ ـ عن قتادة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَا تَلْسُوا ٱلْحَقَ إِلْبَطِلِ﴾ قال: لا تلبسوا اليهودية والنصرانية بالإسلام، ﴿وَأَنْتُمْ تَمْلُونَ﴾ أنَّ دين الله الإسلام، وأنَّ البيمودية والنصرانية بدُعَة ليست من الله(٢٠). (٣٤١/١)

1000 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَلَا تَلْهِسُوا ٱلْمَثَى بِٱلْبَطِلِ﴾، قال: الحق: التوراة التي أنزل الله. والباطل: الذي كتبوه بأيديهم(٩). (ا/٣٤١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٦/١، وابن أبي حاتم ٩٨/١ (٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ٩٨/١ (عَقِب ٤٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٨/١ (عَقِب ٤٥٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٩٨/١ (عَقِب ٤٥٥).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٨/١، وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٦/١ ـ مُختصرًا.
 وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) يشير إلى قُوله تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُوكَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُسُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ۗ ۖ ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>A) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١١. وفي تفسير الثعلبي ١٨٨/١، وتفسير البغوي ٨٧/١ عن مقاتل قوله:
 إن اليهود أقروا ببعض صفة محمد ﷺ، وكتموا بعضًا؛ ليُصَدَّقوا في ذلك، فقال: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْمَقَّــ﴾ الذي تُؤرُّون به ﴿إِلَّكِيلِ﴾ يعني: بما تكتمونه، فالحق: بيانهم، والباطل: كتمانهم.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٦٠٧/١.

### ﴿وَتَكْنُمُوا ٱلْعَقَّ وَأَنتُمْ تَفَامُونَ ﴿ ﴾

10٧٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: 

﴿ وَتَكُنُّهُوا اللَّمَ اللَّهُ مَنْالُونَ ﴾، قال: لا تكتموا الحقّ وقد علمتم أن محمدًا رسول الله. 
فنهاهم عن ذلك(١). (٣٤١/١)

۱۹۷۷ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَيَكْخُبُواُ ٱلْحَقَّ وَأَلْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾، أي: لا تكتموا ما عندكم من المعرفة برسولي، وما جاء به، وأنتم تجدونه عندكم فيما تعلمون من الكتب التي بأيديكم(۲۰٪. (۳۳۸/۱)

١٥٧٨ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿وَتَكُنُبُوا ٱلْحَقَّ وَٱلتُمْ تَمَلُّونَ﴾، قال: كتموا نعتَ محمد ﷺ (٣) . (ز)

10٧٩ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ وَتَكُثُمُوا الْعَقَّ وَأَتُمُ تَمَاكُونَ ﴾، قال: يكتم أهل الكتابِ محمدًا ﷺ، وهم يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل (نَافَاتَ. (ز)

آله الله الله جرير (١٩٩١ - ١٦٠): وفي قوله: ﴿وَتَكْنُوا الْحَقّ وجهان من التأويل: أحلهما: أن يكون الله - جل ثناؤه - نهاهم عن أن يكتموا الحق، كما نهاهم أن يلبسوا الحق بالباطل ولا تكتموا الحق، الحق بالباطل ولا تكتموا الحق، ويكون قوله: ﴿وَتَكْنُوا عَنْدُ ذلك مجزومًا بما جُزِم به ﴿تَلْسُوا ﴾ عطفًا عليه. والوجه الآخر منهما: أن يكون النهي من الله - جل ثناؤه - لهم عن أن يلبسوا الحق بالباطل، ويكون قوله: ﴿وَتَكْنُوا الْحَقِّ خبرًا منه عنهم بكتمانهم الحق الذي يعلمونه، فيكون قوله: ﴿وَتَكُنُوا الْحَقِّ إِلْبَولِهِ ﴾ إذ كان قوله: ﴿وَتَكْنُوا الْحَقِ اللهِ عَنْم جائز أن يُعاد قوله: ﴿وَتَكُنُوا الْحَقِ خبرًا معطوفًا عليه، غير جائز أن يُعاد عليه ما عمل في قوله: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا ﴾ وذلك هو المعنى الذي يسميه عليه ما عمل في قوله: ﴿وَلَا الْوَلُ قول ابن عباس، وأن الثاني قول أبي العالية، ومجاهد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٠٨/١ ـ ٦٠٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/١، وابن أبي حاتم ٩٨/١ (٤٥٨). وينظر: سيرة ابن هشام ١/٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير /،٦٠٨، ٦١٠، ولفظه: كتموا بعث محمد 纖، وابن أبي حاتم ٩٨/١، وزاد: وهم يجدونه مكتوبًا عندهم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٩/١، وابن أبي حاتم ٩٩/١ (عَقِب ٤٥٨).

1001 - عن قسدادة، في قسوله: ﴿وَتَكُمُّهُوا اللَّقُ وَالنَّم تَعْلَوْنَ﴾، قال: كسموا محمدًا، وهم يعلمون أنَّه رسول الله، ﴿يَعِدُونَهُ مَكُنُونًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَدَةِ وَٱلْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْعَدُونِ وَيَنْهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيَبَدَتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتَ﴾ وَالْعَرف الطَّيبَدَتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتَ﴾ [الأعراف: ١٥٧]

١٥٨١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ وَتَكْنُبُوا ٱلْحَقَ ﴾، قال: هو محمد ﷺ (٢). (ز)

١٥٨٢ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك (٣). (ز)

١٥٨٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَتَكْثُنُوا ٱلْعَقَّ﴾ أي: ولا تكتموا أمر محمد ﷺ، ﴿وَأَتُمُ تَمْانُونَ ﴾ أنَّ محمدًا نبعٌ، ونعته في التوراة<sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّالَوْةَ ﴾

١٥٨٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مبارك بن فَضَالة ـ في قوله: ﴿وَأَقِيمُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

۱۵۸۵ ـ عن عطاء بن أبي رباح، نحوه (٦٠). (ز)

١٥٨٦ ـ عن قتادة ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا اَلْشَلَوْةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ ﴾ ،
 قال: فريضتان واجبتان، فأذُوهُما إلى الله ـ جل ثناؤه ـ (١٠)(١٠٠٠ . (ز)

١٥٨٧ ـ عن عبد الرحمن بن نُمَيْر، قال: سألتُ الزُّهْريَّ عن قول الله: ﴿وَأَقِيمُواْ

آنا ذَهَب ابن جرير (١/ ٦١١ بتصرف) في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةُ وَعَاثُوا الرَّكُوةَ ﴾ إلى أنّه أمر من الله تعالى لأحبار اليهود بتأديتهما، والخضوع لله ورسوله كما خضع المسلمون، مُسْتَتِدًا إلى ما ذهب إليه تتادة.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرج ابن أبي حاتم ٩٩/١ نحوه دون ذكر آية الأعراف، وزاد: وكتموا الإسلام وهم يعلمون أنه دين الله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٠٠، وابن أبي حاتم ٩٩/١ (٤٥٨).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٩/١ (عَقِب ٤٥٨).
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١. وينظر نحوه في: تفسير التعلمي ١٨٨٨/، وتفسير البغوي ٨٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٩٩/١ (٤٦١). (٦) علَّقه ابن أبي حاتم ٩٩/١ (عَقِب ٤٦٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢١١/١، وابن أبي حاتم ٩٩/١، ١٠٠ (عَقِب ٤٦٢، ٤٦٧).

وت المالية

الشِّلَوْةَ ﴾. فقال: إقامتُها: أن تصلى الصلوات الخمس لوقتها(١). (ز)

١٥٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: وقال لليهود: ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ في مواقيتها (٢). (ز)

١٥٨٩ \_ عن مقاتل بن حيان \_ من طريق بُكيْر بن معروف \_ قال: قوله لأهل الكتاب: ﴿وَاقِيمُوا الْهَلَوْمُ أَمْرِهُم أَن يُصَلُّوا مع النبي ﷺ<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿وَوَالُّوا ٱلزَّكُوٰةَ ﴾

•١٥٩٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿وَمَاثُوا ٱلرَّكُونَ﴾، يعني بالزكاة: طاعة الله، والإخلاص<sup>(٤)</sup>. (ز)

١٥٩١ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿وَمَا أَوُ الرَّكُوةَ﴾، قال: ما يُوجِب الزكاة؛ قال ماثتين فصاعدًا (٥).

1097 \_ عن عكرمة \_ من طريق الحكم بن أبّان \_ ﴿وَمَاثُوا ٱلرَّكُونَ﴾، قال: زكاة المال، من كل ماثتي درهم قَفْلَة (١) خمسة دراهم (١). (ز)

**١٥٩٣** ـ عن الحارث المُكُلِيِّ ـ من طريق أبي حيان التَّيْمِيِّ ـ في قوله: ﴿وَمَاثُواً ٱلرَّكُوّنَ﴾، قال: صدقة الفطر<sup>(٨)</sup>. (ز)

١٥٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: وقال لليهود: ﴿وَأَقِيمُوا اَلْشَلَوْهَ ۚ فِي مواقيتها، ﴿وَعَالَوا الرَّاوَةُ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّه

1090 ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قوله لأهل الكتاب:
 ﴿وَيَاثُؤُ ٱلرَّكَوَةَ ﴾ أمرهم أن يُؤتوا الزكاة، يدفعونها إلى النبي ﷺ<(١١). (ز)</li>

# ﴿وَآزَكُمُواْ مَعَ ٱلرَّكِمِينَ ۞﴾

١٥٩٦ ـ عن مجاهد ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿ وَأَزْكُوا ﴾، قال:

- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.
- (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٩٩ (٤٦٤).
  - (٦) قَفْلَةً: وَازْنَ. لَّسانَ الْعربِ (قفل).
- (٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٠/١ (٤٦٨).
- (١٠) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٠/١ (٤٦٩).

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٩ (٤٦٢).
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٩٩ (٤٦٣).
- (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٠/١ (٤٦٥).
- (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٠٠ (٤٦٦).
  - (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.

صَلُوا(١). (٣٤٢/١)

109٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَآزَكُوا مَعَ ٱلرَّكِينَ ﴾ يعني: اليهود، صَلُوا مع المصلين؛ يعنى: م المؤمنين من أصحاب النبي محمد ﷺ (ز)

١٥٩٨ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكيْر بن معروف ـ في قوله: ﴿ وَأَزَكُمُواْ مَمَ ٱلرَّكِينَ ﴾ ، قال: أمرهم أن يركعوا مع أمة محمد. يقول: أمرهم أن يركعوا مع أمة محمد. يقول: كونوا منهم، ومعهم (٣٤/١).

# ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنسَبُ

#### 🏶 نزول الآية:

1099 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكُلْبِيِّ، عن أبي صالح \_ قال: نزلت هذه الآية في يهود أهل المدينة، كان الرجل منهم يقول لصِهْره ولذوي قرابته ولمن بينه وبينهم رَضَاع من المسلمين: اثبت على الدين الذي أنت عليه وما يأمرك به هذا الرجل \_ يعنون به: محمدًا ﷺ \_؛ فإنَّ أمره حتَّ. وكانوا يأمرون الناس بذلك ولا يفعلونه (٤) . (١٩٤٧)

#### 🏶 تفسير الآية:

١٦٠٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْقٍ، عن الضحاك ـ في قوله:
 ﴿أَتَّالُ مُن النَّاسَ بِالْمِرِ﴾، قال: بالدخول في دين محمد، وغير ذلك مما أُمِرْتُم به من
 إقام الصلاة وإيتاء الزكاة (٥٠). (١٩٤٢)

1901 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في الآية، قال: تَنْهَوْن الناس عن الكفر بما عندكم من النبوة والعهد من التوراة، وتتركون أنفسكم وأنتم تكفرون بما فيها من عهدي إليكم في تصديق رسولي، وتنقضون ميثاقي، وتجحدون ما تَعْلَمُون من كتابي<sup>(1)</sup>. (٣٤٣/)

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠١/١.

(۳) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۰۰/۱ (٤٧١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٠/١ (٤٧٠).

 <sup>(</sup>١) احرجه ابن ابي حاتم ١٩٠٢ (١٠٠٠).
 (٤) أورده الواحِدِي في أسباب النزول ص٢٤.

إسناده ضعيف جِدًّا. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦١٤/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢١٣/١، وابن أبي حاتم ١٠١/١. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.

17.۲ ـ عن قتادة بن دِعَامَة، في قوله: ﴿ آَتَأَمُّهُونَ ٱلنَّاسَ بِالْبِرِ وَتَسَوَّنَ أَنْسَكُمْ ﴾، قال: أولئك أهل الكتاب، كانوا يأمرون الناس بالبر ويَنسَوْن أنفسهم وهم يتلون الكتاب، ولا ينتفعون بما فيه (۱۰). (۳٤٢/۱)

١٩٠٣ \_ عن قتادة بن دِعَامَة \_ من طريق مَغمَر \_ في قوله: ﴿ أَتَأْثُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ ، قال: كان بنو إسرائيل يأمرون الناس بطاعة الله، وبتقواه، وبالبر، وهم يخالفون ذلك؛ فمَيَرَهُم الله به (٢٠). (ز)

13·8 ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسْبَاط ـ ﴿آتَأَنُّوٰهُ ٱلنَّاسُ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنْمُسَكُمْ ﴾، قال: كانوا يأمرون الناس بطاعة الله وبتقواه، وهم يعصونه (٣). (ز)

١٦٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذلك أنَّ اليهود قالوا لبعض أصحاب النبي ﷺ: إنَّ محمدًا حتَّ؛ فاتَّبِحُوه تَرْشُدُوا، فقال الله ﷺ لليهود: ﴿ أَتَأْثُرُهُنَ النَّاسَ بِٱلْهِرِ ﴾ يعني: أصحاب محمد، ﴿ وَتَنَرَّنَ أَنْفُتَكُمْ ﴾ يقول: وتتركون أنفسكم فلا تَتَّبِعوه ( ) . ( ( )

17.٦ \_ عن عبد الملك ابن جُرَيْج \_ من طريق حَجَّاج \_ في قوله: ﴿ أَتَأْسُونَ النَّاسَ إَلْهِرَ ﴾، قال: أهل الكتاب والمنافقون، كانوا يأمرون الناس بالصوم والصلاة، ويَدْعُون العمل بما يأمرون به الناس، فعيَّرهم الله بذلك، فمَن أَمَرَ بخير فليكن أشدً الناس فيه مُسَارَعَة (٥). (ز)

13.٠٧ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أَسْلَم ـ من طريق ابن وَهْب ـ هؤلاء اليهود، كان إذا جاء الرجل يسألهم ما ليس فيه حقَّ ولا رشوة ولا شيء أمروه بالحق، فـ قـ الله الله لــهـــم: ﴿ آتُأْمُهُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقَلُونَ الْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقَلُونَ الْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقَلُونَ الْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقَلُونَ الْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقَلُونَ الْعَسَادُ وَاللهِ وَتَسْتُونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْكِنَبُ أَفَلاً مَنْقِلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهُ اللهِ ا

آ١٧٠ جمع ابنُ جرير (١/ ٦١٥ ـ ٦١٦) بين قَوْلَي ابن عباس من طريق ابن إسحاق بسنده ومن طريق الفحاك، وقول قتادة من طريق مَعْمَر، وقول السُّدي وابن جريج وابن زيد الواردة في معنى «الْبِرِّ» بكونها متقاربة، ومندرجة تحت العموم الذي أفادته ألفاظ الآية، فقال: (وجميع الذي قيل في تأويل هذه الآية متقارب المعنى؛ لأنهم وإن اختلفوا في صفة ==

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦١٤، وابن أبي حاتم ١٠١/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١. (٥) أخرجه ابن جرير ٦١٤/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/٦١٥.

وفيرف المقتني المالان

#### أثار متعلقة بالآية:

17.۸ ـ عن أبي قِلابة في الآية، قال: قال أبو النَّرْدَاء: لا يفقه الرجلُ كلَّ الفِقْه حتى يَمْقُت الناس في ذات الله، ثم يرجع إلى نفسه فيكون لها أشد مقتًا (۱) ( (۱۹۳۸) 17.۹ ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق عمرو بن صفوان المزني ـ قال: نعوذ بالله أن نامر الناس بالبر وننسى أنفسنا، وتلا: ﴿ أَتَأْتُهُ لَا النَّاسَ بِالْبِرَ وَتَشَوْنَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ (١) . (ز)

### ﴿ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئنَا ﴾

١٦١٠ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله:
 ﴿وَأَنتُمْ نَتُلُونَ﴾، يقول: تَذُرُسُون الكتاب بذلك(٣). (٢٤٢/١)

١٦١١ ـ قال مُقَاتِل بن سُلَيْمَان: ﴿وَالْتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبُّ ﴾ يعني: التوراة فيها بيان أمر محمد ونعته، ﴿أَفَلَا تُمْقِلُونَ ﴾ أنتم فَتَتَّبِعُونَهُ <sup>(٤)</sup>. (ز)

### ﴿أَفَلَا تُعْقِلُونَ ﴾

١٦١٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْقٍ، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ أَفَلًا

== البِرِّ الذي كان القوم يأمرون به غيرهم، فهم متَّفقون في أنهم كانوا يأمرون الناس بما لله فيه رضًا من القول أو العمل، ويخالفون ما أمروهم به من ذلك إلى غيره بأفعالهم، فالتأويل الذي يدل على صحته ظاهر التلاوة إذن: أتأمرون الناس بطاعة الله وتتركون أنفسكم تعصيه؟! فهلا تأمرونها بما تأمرون به الناس من طاعة ربكم. معيِّرهم بذلك، ومقبِّحًا لهم قبيحً ما أتوا به.

وزاد ابن عطية (٢٠٠/١) نقلًا عن فرقة قولهم في معنى الآية: اكانوا يحضون على الصدقة ويبخلون.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٢٠٤٧٣)، وابن أبي شيبة ٣٠٦/١٣، وابن جرير ٢١٥/١، والبيهةي في الأسماء والصفات (٢٦٩).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب األمر بالمعروف والنهي عن المنكر \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٢/
 ٢١٥ \_ ٢١٥ \_.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦١٦/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

تَمْقِلُونَهُ، قال: أفلا تفقهون، فنهاهم عن هذا الخلق القبيح<sup>(۱)</sup>. (۳٤٢/۱) 1318 ـ عن زيد بن أسلم ـ من طريق ابنه عبد الرحمن ـ في قوله: ﴿أَفَلَا تُمْقِلُونَ﴾ أفلا تتفكرون<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

1718 ـ عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: «رأيتُ ليلة أسري بي رجالًا تُقْرَض شفاههم بِمَقَارِيضَ من نار، كلما قُرِضَت رجعت، فقلت لجبريل: مَن هؤلاء؟ قال: هؤلاء خطباء مِن أُمَّتِك، كانوا يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم، وهم يتلون الكتاب، أفلا يعقلون؟ (٣٤٣/١).

1310 ـ عن أبي أُمَامة، قال: قال رسول الله على الله المجاه بالعالم السوء يوم القيامة، فيقذف في جهنم، فيدور بِقُصْبِهِ ـ قلت: وما قُصْبُه؟ قال: أمعاؤه ـ كما يدور الحمار بالرَّحًا، فيقال: يا ويله! بِمَ لقيت هذا، وإنما اهتدينا بك؟ قال: كنت أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه (٤٠). (٣٤٧/١)

العيامة فيُلقَى في النار، فَتَندَلِقُ<sup>(ع)</sup> به أقْتَابُه<sup>(۱)</sup>، فيدور بها كما يدور الحمار برَحَاه (<sup>۷۷)</sup>، فيدور بها كما يدور الحمار برَحَاه (<sup>۷۷)</sup>، فيدور بها كما يدور الحمار برَحَاه (<sup>۷۷)</sup>، فيُطِيفُ به أهل النار، فيقولون: يا فلان، ما لك، ما أصابك؟ ألم تكن تأمُّرُ بالمعروف

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٦١٧. وعزاه السيوطي إليه بلفظ: تفهمون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠١/١ (٤٧٤).

قال البَوَّار في مسنده ٤٥٦/١٣: وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن قتادة عن أنس إلا من رواية عمر بن نبهان، ولا نعلم عن عمر إلا جعفر بن سليمان». وقال البغوي في شرح السنة ٣٥٣/١٤: «حديث حسن». وقال الهيشمي في المجمع ٧٢٦/٧ (٢٢١٨): «رواها كلها أبو يعلى، والبزار ببعضها، والطبراني في الأوسط، وأحد أسانيد أبي يعلى رجاله رجال الصحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٥٨٧/١ (٢٩١): «وجملة القول أنَّ الحديث بمجموع هذه الطرق صحيح بلا ريب».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الأصبهاني في الترغيب ٢/ ١٠٢ (٢١٦٣).

قال السيوطي: ابسند ضعيف.

<sup>(</sup>٥) الاندلاق: خروج الشيء من مكانه. لسان العرب (دلق).

<sup>(</sup>٦) الأقتاب: الأمعاء، واحدها: قِتْب بالكسر. النهاية في غريب الحديث (قتب).

<sup>(</sup>٧) الرحا: التي يُطحن بها. النهاية في غريب الحديث (رحا).

وتنهى عن المنكر؟ فيقول: كنت آمركم بالمعروف ولا آتيه، وأنهاكم عن المنكر وآتيها (١٠). (٣٤٤/١)

171٧ \_ عن جابر، عن النبي ﷺ، قال: "اطلَّكَ قومٌ مِن أهل الجنة على قوم من أهل النار، فقالوا: إنا كنا نأمركم ولا النار، وإنما دخلنا الجنة بتعليمكم؟ قالوا: إنا كنا نأمركم ولا نفعل (٢٠٠). (٢٤٤/١)

1718 ـ عن الوليد بن عقبة، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنْ أَنَاسًا مِن أَهِلِ الجِنةَ يتطلعون إلى أُنَاس من أهل النار، فيقولون: بِمَ دخلتم النار؟ فواللهِ، ما دخلنا الجنةَ إلا بتعلمنا منكم! فيقولون: إنا كنا نقول ولا نفعل (٣٠٠). ((٣٤٥/١)

1319 ـ عن الوليد بن عقبة أنَّه خطب الناس، فقال في خطبته: لَيَدُخُلُنَّ أَمراءُ النار، ويدُخُلُ من أطاعهم الجنة، فيقولون لهم وهم في النار: كيف دخلتم النار، وإنما دخلنا الجنة بطاعتكم؟ فيقولون: إنا كنا نأمركم بأشياء نُخَالِف إلى غيرها(٤٠). (١/٩٤٣)

17۲۰ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الزبير بن عدي، عن الضحاك \_ أنه جاءه رجل، فقال: يا ابن عباس، إني أريد أن آمر بالمعروف، وأنهى عن المنكر. قال: أوبَلَغْت ذلك؟ قال: أرجو. قال: فإن لم تخش أن تُفْتَضَحَ بثلاثة أحرف في كتاب الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٤/ ١٢١ (٣٢٦٧)، ومسلم ٤/ ٢٢٩٠ (٢٩٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن شاذان في مشيخته ص٢٢، والخطيب في اقتضاء العلم ص٥٠ (٧٢)، وابن الجوزي في القصاص والمذكرين ص٢٠٥ كلهم من طريق أبي العَيْناء، حدثنا أبو عاصم، عن ابن جريج، عن أبي الناس، عن حاد.

قال ابن شاذان: «غريب، تفرد به أبو المنيناء عن أبي عاصم». وفيه عنعنة ابن جريج وأبي الزبير، وكلاهما مدلسّ، أما ابن جريج فهو عبد الملك بن عبد العزيز كثير الإرسال والتدليس، بل قال الدارقطني: «شر التدليس تدليس ابن جريج؛ فإنه قبيح التدليس، لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح». وأما أبو الزبير فهو محمد بن مسلم بن تُذرُس المكي، وهو مشهور أيضًا بالتدليس، وروايته عن جابر بالعنعنة فيها مقال إن كانت من غير رواية الليث عنه. ينظر: طبقات المدلسين لابن حجر ص٤٠، ٥٥، ٥٥، وجامع التحصيل للعلائي ص١١٥، ٢٦٩، ٢٦٩، ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٢/ ١٥٠ (٤٠٥)، وفي الأوسط ٧/٣ (٩٩).

قال الطيراني في الأوسط: الم يرو هذا الحديث عن إسماعيل بن أبي خالد إلا أبو بكر الدّاهري، تفرد به زهير،. وقال الهيثمي في المجمع ٢٧٦/٧ (١٢١٧٩): اوفيه أبو بكر الدّاهري، وهو ضعيف جِدًا،. وقال السيوطي في الدر المنثور ١٧٧/١: ابسند ضعيف،. وقال الألباني في الضعيفة ٢٩٩/٣ (١٢٦٨): اضعيف حاًا؛

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد الله بن أحمد في زوائد الزهد.

والمنظلة المنطقة

فافعل. قال: وما هُنَّ؟ قال: قوله ﴿ أَثَّاثُهُنَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِ وَتَنسَوْنَ أَنْسُكُمْ ﴾ ، أَحَكَمْت هذه الآية؟ قال: لا. قال: فالحرف الثاني؟ قال: قوله تعالى: ﴿ لِمَ تَقُولُونَ كَا لَا نَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢- تَقُولُونَ كَا لَا نَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢- ٣]، أَحَكَمْت هذه الآية؟ قال: لا. قال: فالحرف الثالث؟ قال: قول العبد الصالح شعيب: ﴿ مَا أُرِيدُ أَنْ أَنْهَلِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَنَكُمْ عَنَهُ ﴾ [مود: ٨٨]، أَحَكَمْت هذه الآية؟ قال: لا. قال: لا. قال: لا. قال: فابدأ بنفسك (١٠) . (١٩٤٣)

1771 - عن عامر الشَّغْبِيِّ، قال: يُشرِف قوم في الجنة على قوم في النار، فيقولون: ما لكم في النار، وإنما كنا نعمل بما تُعَلِّمونا؟ قالوا: كنا نُعَلِّمكم ولا نَعْمَل به(۱۲. (۱/ ۳٤۵)

1777 ـ عن عامر الشَّعْبِيِّ، قال: يَطَّلِعُ قوم من أهل الجنة إلى قوم في النار، فيقولون: ما أدخلكم النار، وإنَّما دخلنا الجنة بفضل تأديبكم وتعليمكم؟ قالوا: إنَّا كنا نأمر بالخير ولا نفعله (٣) . (١/٤٥٠)

### ﴿ وَأَسْتَعِينُوا إِلْشَبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ﴾

#### 🇱 قراءات:

١٦٢٣ ـ قال سفيان الثوري: في قراءة عبد الله [بن مسعود] في قول الله ـ جل وعز ـ: (وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَبِالصَّلَاقِ)<sup>(١)</sup>. (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

١٦٢٤ عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا إِلْلَمَانِي 
 وَٱلشَّكَوْبُ ، قال: على مرضاة الله ، واعلموا أنهما من طاعة الله (٥٠).

١٦٢٥ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قوله: ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ﴾،

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٧١٦٢)، وابن عساكر ٧٣/٣٣. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ١٣/ ٥٥٤. (٣) أخرجه ابن المبارك (٦٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير سفيان الثوري ص٤٥.

وهى قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠/١، ٦٩٨/٢.

وتوريخ التقييم التقالي

قال: الصبر: الصيام(١١)١٠٠٠. (ز)

17٢٦ ـ عن الحسن البصري: استعينوا بالصبر على الدِّين كله (٢). (ز)

١٦٢٧ \_ عن قتادة بن دِعامة، في قوله: ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقَ﴾، قال: إنهما مُعُونَتَان من الله، فاستعينوا بهما(٣) ( (٣٤٨/١)

1774 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَسْتَمِيثُوا عَلَى طلب الآخرة ﴿وَإِلْمَارِ ﴾ على المارة ﴿ وَإِلْمَارِ ﴾ على الفرائض، ﴿وَالْمَالُورُ ﴾ الخمس، حافظوا عليها في مواقيتها (٤).

١٦٢٩ ـ عن مقاتل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن مَعْرُوف ـ في قوله: ﴿وَٱسْتَعِينُواْ

آباً وجّه ابن جرير (١١٧/١) تفسير الصبر بالصوم بقوله: (والصوم بعض معاني الصبر... وأصل الصبر: منع النفس محابّها، وكفها عن هواها؛ ... وقيل لشهر رمضان: شهر الصبر؛ لصبر صائميه عن المطاعم والمشارب نهارًا».

ووجَّهه ابنُ عطية (١/ ٢٠١) فقال: (وخصَّ الصوم والصلاة على هذا القول بالذكر لتناسبهما في أنَّ الصيام يمنع الشهوات ويُزَمِّد في الدنيا، والصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر... ويقرأ فيها القرآن الذي يذكر بالآخرة.

ووجُّهه أبنُ تيمية (٢٠٥/١ ـ ٢٠٦) بقوله: (لأن الصائم يصبر نفسه عن شهواتها).

ورجَّع ابنُّ جرير (٦١٧/١) العموم في معنى الصبر، فقال: • وقد قيل: إن معنى الصبر في هذا الموضع: الصوم، والصوم بعض معاني الصبر عندنا، بل تأويل ذلك عندنا: أنَّ الله \_ تعالى ذكره \_ أمرهم بالصبر على كلِّ ما كرهته نفوسهم من طاعة الله، وترك معاصيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٢/١ (٤٨٠). وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٧/١ ـ.

 <sup>(</sup>۲) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٧/١ \_.
 (۳) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١

إِلَّشَيْرِ وَالْشَلَوْقِ)، يقول: استعينوا على طلب الآخرة بالصبر على الفرائض والصلاة، فحافظوا عليها، وعلى مواقيتها، وتلاوة القرآن فيها، وركوعها، وسجودها، وتكبيرها، والتشهد فيها، والصلاة على النبي هي، وإكمال طهورها؛ فذلك إقامتها وإتمامها(١٠). (٣٠٠/١)

١٦٣٠ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا إِلَهَمْ رِ
 وَالْشَلَوْقُ ﴾ قال: إنهما معونتان على رحمة الله (٢). (ز)

١٦٣١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أُسْلَم ـ من طريق ابن وَهْبِ ـ في قوله:
 ﴿وَاسْتَمِينُوا إِلْشَهْرِ وَالشِّهَلَوْقِ الآية، قال: قال المشركون: والله، يا محمدُ، إنَّك لتدعونا إلى أمر كبير. قال: إلى الصلاة، والإيمان بالله"). (٢١٠/١)

١٦٣٢ \_ عن محمد بن طلحة الأسدي \_ من طريق ابن أبي فُدَيْك \_ يقول: استعينوا بالصبر على الصيام<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية (٥):

1777 \_ عن علي، قال: قال رسول الله ﷺ: «الصبر ثلاثة: فصبر على المصيبة، وصبر على المصيبة، وصبر على المعصية، (٣٤٩/١)

1978 \_ عن عسعس: أنَّ رسول الله ﷺ فَقَدَ رَجُلًا، فسأل عنه، فجاء، فقال: يا رسول الله، إنِّي أردت أن آتي هذا الجبل، فأخلو فيه، وأتعبد. فقال رسول الله ﷺ: «لَصَبْرُ أحدكم ساعةً على ما يكره في بعض مواطن الإسلام خيرٌ مِن عبادته خاليًا أربعين سنة، (۲). (۳۰٤/۱)

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب (٩٦٨٥)، وابن أبي حاتم مختصرًا ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٢١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۲۱.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۰۲/۱ (٤٨٢).

<sup>(</sup>٥) ذكر السيوطي هنا ١/٣٤٩ ـ ٣٥٨ آثارًا كثيرة عن فضل الصبر.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه أبن أبي الدنيا في الصبر والثواب عليه ٢٠/١ (٢٤)، وأورده الدَّيْلَمِيُّ في مسند الفردوس ٢/

قال ابن الجوزي في الموضوعات ٣/ ٤٥٠ (١٦٧٨): «موضوع». وقال الألباني في الضعيفة ٨/٢٦٤ (٣٧٩١): «ضعيف».

<sup>(</sup>٧) أخرجه الحارث بن أبي أسامة في مسنده ٢٤٧/٢ (٦٢٠)، والبيهقي في السنن الكبرى ٨٩/١٠.

قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ١٦٨٩/١ «أخرجه البيهقي من حديث عسعس بن سلامة، قال ابن عبد البر: يقولون: إن حديثه مرسل. وكذا ذكره ابن حبان في ثقات التابعين٩. وقال ابن منده: ﴿ فَكِر فِي =

BAR THE STATE OF

١٦٣٥ ـ عن أبي حاضر الأسدي: أنَّ رسول الله عَلَيْ فَقَد رَجُلًا، فسأل عنه، فقيل: إنه قد تفرَّد يتعبَّد. فبعث إليه، فأتِي به، فقال رسول الله عَلَيْ: ﴿ أَلَا إِنَّ مَوْطِئًا من مواطن المسلمين أفضلُ من عبادة الرجل وحده ستين سنة عالها ثلاثًا (١٠). (١/٤٥١)

1787 ـ عن عمر بن الخطاب، قال: الصبر صبران: صبر عند المصيبة حسن، وأحسن منه الصبر عن محارم الله (۲۱۹) (۳٤٩/۱)

137٧ \_ عن سعيد بن جبير، قال: الصبر: اعتراف العبد لله بما أصاب منه، واحتسابه عند الله رجاء ثوابه. وقد يجزع الرجلُ وهو مُتَجلِّدٌ لا يُرى منه إلا الصبر (٣٤٩/١) (٣٤٩/١) 137٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وهب \_، قال: الصبر في بابين: الصبر لله فيما أحب وإن تُقُل على الأنفس والأبدان، والصبر لله عمًّا كره وإن نازعت إليه الأهواء. فمن كان هكذا فهو من الصابرين الذين يُسَلِّمُ عليهم \_ إن شاء الله تعالى \_(3). ((٣٤٩/١)

#### ﴿وَالصَّلَوٰةِ﴾

1779 \_ عن عُبادة بن محمد بن عُبَادة بن الصامت، قال: لما حضرت عُبادة إبن الصامت] الوفاة قال: أُحَرِّج على إنسان منكم يبكي، فإذا خرجت نفسي فتوضؤوا، وأحسنوا الوضوء، ثم ليَدْخُلُ كلُّ إنسان منكم مسجدًا، فيصلي، ثم يستغفر لعُبادة ولنفسه؛ فإنَّ الله \_ تبارك وتعالى \_ قال: ﴿وَالسَّيْدِينُوا بِالسَّبِرِ وَالشَّلَوْقُ﴾، ثم أُسْرِعُوا بي إلى حُفْرَتي (٥٠) . (١٩٩٨)

17٤٠ ـ عن حُميد بن عبد الرحمن بن عوف، عن أمه أم كُلُنُوم بنت عُقْبة ـ وكانت من الممهاجرات الأوَل ـ في قوله: ﴿وَالسَّيَمِنُوا بِالشَّبْرِ وَالشَّلْوَقُ﴾، قالت: غُشِيَ على عبد الرحمن بن عوف غَشْية، فظنوا أنه أفاض نفسه فيها، فخرجت امرأته أم كُلُنُوم إلى المسجد تستعين بما أمرت به من الصبر والصلاة، فلما أفاق قال: أُغْشِي عَلَيَّ آنِفًا؟

<sup>=</sup> الصحابة ولا يثبت. وينظر: تحفة التحصيل للعراقي ص٢٢٨، والإصابة ٤٩٩٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشُّعب ٢٠٠/١٢ (٩٣٢) من طريق عسعس، عن أبي حاضر الأسدي به مرسلًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۰۲/۱.

<sup>(</sup>٣) أحرجه ابن أبي حاتم ١٠٢/١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا في كتاب العزاء.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٦١/١ ـ ٢٦٢.
 (٥) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٩٦٨٣).

قالوا: نعم. قال: صدقتم، إنه جاءني مَلكان، فقالا لي: انطلق نحاكمك إلى العزيز الأمين. فقال ملك آخر: ارجعا، فإن هذا ممن كتبت له السعادة وهم في بطون أمهاتهم، ويستمتع به بنوه ما شاء الله. فعاش بعد ذلك شهرًا، ثم مات (٢٠٠١). (٢٠٠١) 17٤١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق زيد بن علي ـ أنَّه كان في مسير له، فنُعِي إليه ابنٌ له، فنزل، فصلى ركعتين، ثم استرجع، وقال: فعلنا كما أمرنا الله، فقال: ﴿ وَالسَّلَوَ عُهُ اللهُ اللهُ

1787 ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عُيينَةً بن عبد الرحمن، عن أبيه ـ أنه نُعِيَ إليه أخوه قُثَم وهو في مسير، فاسترجع، ثم تَنَحَّى عن الطريق، فصلى ركعتين أطال فيهما الجلوس، ثم قام يمشي إلى راحلته وهو يقول: ﴿وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوَةُ وَإِنَّهَا لَكَثْبُونَ ﴾ [٣٥٩/١] لَكَبُرِهُ إِلَّا مَنْ الْتَسْلُونُ وَالْتَمْلُوةُ وَإِنَّهَا لَكَثْبُونَ الْعَمْلُونُ وَالْتَمْلُونُ وَالْتَمْلُونُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

#### أثار متعلقة بالآية:

1787 \_ عن حذيفة، قال: كان رسول الله ﷺ إذا حَزَبَه أمر (أ) فَزِعَ إلى السلاة (٥) . (١٩٥٨)

☑ ذكر ابن بحرير (١٣٣/١) أناً الأمر بالاستعانة بالصبر والصلاة في الآية خوطب به أحبار بني إسرائيل، فقال: قفمعنى الآية: واستعينوا أيها الأحبار من أهل الكتاب بحبس أنفسكم على طاعة الله، وكفّها عن معاصي الله، وبإقامة الصلاة المانعة من الفحشاء والمنكر، المقربة من مراضي الله، العظيمة إقامتها إلا على المتواضعين لله، المستكينين لطاعته، المتذللين من مخافته.

ونقل ابنُ كثير (١/ ٣٩١) قول ابن جرير، ثم رجَّع العموم بقوله: «هكذا قال، والظاهر أنَّ الآية وإن كانت خطابًا في سياق إنذار بني إسرائيل فإنهم لم يقصدوا بها على سبيل التخصيص، وإنما هي عامة لهم ولغيرهم».

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق عن مَعْمر في جامعه (٢٠٠٦٥)، والبيهقي في الشعب (٩٦٨٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور (١٨٩ ـ تفسير)، والحاكم ٢٦٩/٢ ـ ٢٧٠، والبيهقي في شعب الإيمان
 (٩٦٨١). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور (١٨٩، ٢٣١ ـ تفسير)، وابن جرير ١/ ٦٢٠، والبيهقي في الشعب (٩٦٨٢).

 <sup>(</sup>٤) أي: إذا نزل به مُهمِّ، أو أصابه خَمَّ، يقال: حَزَّتِه الأمر يحْزُتُه حَزْبًا: نابه، واشتد عليه. وقيل: ضغطه. لسان العرب (حزب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ٣٨/ ٣٣٠ (٢٣٢٩٩)، وأبو داود ٢/ ٤٨٥ (١٣١٩)، وابن جرير ١/٦١٨.

1784 \_ عن أبي الدرداء، قال: كان رسول الله ﷺ إذا كانت ليلةٌ ربح كان مَفْزَعُه إلى المسجد حتى تسكن، وإذا حدث في السماء حَدَثٌ من كسوف شمس أو قمر كان مَفْزَعُه إلى الصلاة حتى ينجلى (١٠). (٣٥٨/١)

1780 ـ عن صهيب، عن النبي ﷺ، قال: اكانوا ـ يعني: الأنبياء ـ يفزعون إذا فزعوا إلى الصلاة) ". (٩٠٩/١)

۱٦٤٦ ـ روي عنه ﷺ أنَّه رأى أبا هريرة مُنبَطِحًا على بطنه، فقال له: ﴿أَشْكَنبَ دَرُدَ؟ (٣)». قال: نعم. قال: ﴿قَم فَصَلُ؛ فإن في الصلاة شفاء) (:)

# ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً ﴾

١٦٤٧ ـ عن مجاهد بنَّ جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَإِنَّهَا لَكَمِيرَّهُ﴾، قال: الصلاة (١٥٥٠). (ز)

آنا ذهب ابن جرير (١/ ٦٢١) إلى معنى ما روي عن مجاهد من عَوْد الضمير في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ إِلَى الصلاة؛ مُستندًا إلى ظاهر التلاوة.

= قال ابن حجر في الفتح ٣/ ٢٠٥: «بإسناد حسن». وقال الألباني في صحيح أبي داود ٥/٥٥ (١١٩٢): «حسر».

(۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في المطر والرعد والبرق ص١٣٦ (١٣٢)، والطبراني في مسند الشاميين ١/ ٣٢٣، وأبو الشيخ في العظمة ١٣٣٤.

قال ابن رجب في الفتح ٢٣٢٧٦: •وهو منقطع، وفي إسناده نعيم بن حماد، وله مناكيره. وقال الهيثمي في المجمع ٢١١/٢ (٣٢٧٧): •رواه الطبراني في الكبير من رواية زياد بن صخّر عن أبي الدِّرداء، ولم أجد من ترجمه، ويقية رجاله ثقات.

- (۲) أخرجه أحمد ۲٦٨/٣١ (١٨٩٣٨)، وابن حبان ٥/٣١٢ (١٩٧٥).
- قال الألباني في الصحيحة ٣/ ٥٠ لـ(١٠٦١): اوهذا إسناد صحيح، على شرط الشيخين.
- (٣) أي: أتشتكي بطنك. انظر: تعليق الشيخ أحمد شاكر على هذا الحديث في تحقيقه لتفسير ابن جرير.
   (٤) أخرجه أحمد ٢٩/١٥ (٣٤٥٦) بلفظ: أأثيكَمتُ دُرْدُ؟، وابن ماجه ٢٤/١٥ (٣٤٥٨)، وابن جرير ١/
- /ع) احرجه احمد ۱۹/۱۰ (۱۹۲۱) بلفظ، «اسِحمت درد:»، وابن ماجه ۱/۱۵ (۱۵۸۸)، وابن جرير ۱/

قال ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٧١/ ـ ١٧٢: «فواد بن علبة أبو المنذر الحارثي قال يحيى: لا يكتب حديثه. وقال مرة: ليس بشيء. وقال ابن حبان: يروي عن الثقات ما لا أصل له. وقال ابن القيم في الزاد ٤/ ٢١٠: «وقد روي هذا الحديث موقوفًا على أبي هريرة، وأنه هو الذي قال ذلك لمجاهد، وهو أشبه. وقال الألباني في الضعيفة ٢/٢٩ (٤٠٦): «ضعيف».

(٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٣/١ (٤٨٦).

178A \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنَّهَا لَكِيدَةُ ﴾، يعني: حين صُرِفَت القبلة عن بيت المقدس إلى الكعبة، فكبر ذلك على اليهود، منهم: جُدَيُّ بن أَخْطَب، وسعيد بن عمرو الشاعر، وغيرهم(١٠). (ز)

1784 ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكيْر بن مَعْروف ـ في قوله: ﴿وَإِنْهَا لَكِيْرَةُ إِلَّا عَلَى لَلْتَشِينَ﴾، يقول: صَرْفُك عن بيت المقدس إلى الكعبة، كَبُر ذلك على المنافقين واليهود(١١/١١٠٪. (٢٠٠٨)

١٦٥٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِنَّكَ اللَّهِ عَالَ المشركون: والله، يا محمد، إنَّك لتدعونا إلى أمر كبير. قال: إلى الصلاة، والإيمان بالله(٣٠). (٢٦١/١)

== وقال ابنُ كثير (٢٩٠/١): (ويحتمل أن يكون عائدًا على ما يدل عليه الكلام، وهو الوصية بذلك، كقوله تعالى في قصة قارون: ﴿وَقَلَالُ اللَّذِينَ أَوْثُوا الْعِلْمَ وَيَلَكُمْ وَلَابُ اللَّهِ عَبَرُ لِمَنْ عَامَنَ وَيَعَلَى مَنْهِمُ وَلَا اللّهِ عَبَرُ لَكُنْ عَامَنَ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهَ عَبَرُهُ وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

وقد نقل ابنُ جرير (١/ ٦٢١) وابنُ عطية (١/ ٢٠١) قولًا بكون الضمير فيه عائدًا على: إجابة محمد 義 لم يَجْرِ لها ذكر في الآية، ولم يَدُلُّ عليها دليلُ حتى يُقال بعود الضمير إليها.

ونقل ابنُ عطية قولين آخرين في عود الضمير، ولم ينسبهما، فقال: قوقيل: على الاستعانة التي يقتضيها قوله: ﴿وَٱسْتَعِبنُوا﴾. وقيل: على العبادة التي يتضمنها بالمعنى ذكر الصبر والصلاة.

[٢٦] انتَقَدَ ابنُ عطية (١/ ٢٠١) القول بعود الضمير على الكعبة، ولم يذكر مستندًا، فقال: \*وقيل: يعود الضمير على الكعبة؛ لأن الأمر بالصلاة إنما هو إليها، وهذا أضعف من الذي قبله.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٣/١، والبيهقي في الشعب (٩٦٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٢١.

### ﴿ لَكِيدِنَ

1701 \_ عن الضحاك بن مُزَاحم \_ من طريق جُوَيْبِر \_ في قوله: ﴿وَإِنَّهَا لَكَمِيرُهُ﴾، قال: لثقيلةً (١٦٠/١)

### ﴿إِلَّا عَلَى ٱلْمَنْشِعِينَ ۞﴾

1707 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿إِلَّا عَلَى لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا لَقُوْمِينَ﴾، قال: الْمُصَدِّقِينَ بما أنزل الله (٢٠). (٣٦١/١)

170٣ \_ قال ابن عباس: يعني: المصلّين<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٦٥٤ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ إِلَّا عَلَى الْمُعْتِيْمِينَ ﴾، قال: الخانفين ( $^{(1)}$ ). ((/٣٦))

١٦٥٥ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿إِلَّا عَلَى لَا عَلَى الْمؤمنين حَقًا<sup>(٥)</sup>. (٣٦١/١)

1707 \_ قال الحسن البصرى: الخائفين(١). (ز)

١٦٥٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم استثنى فقال: ﴿إِلَّا عَلَى لَكُثِيْوِينَ﴾، يعني: إلا على المتواضعين من المؤمنين، لم يُكُبُر عليهم تحويل القبلة (٧٠). (ز)

۱**٦٥٨** ـ عن **مقاتل بن حَيَّان** ـ من طريق بُكيْر بن مَعْرُوف ـ في قوله: ﴿إِلَّا عَلَى ٱلْمُنْهِينَ﴾، يعنى: المتواضعين<sup>(٨)</sup>. (٣٦٠/١)

١٦٥٩ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ: الخشوع:
 الخوف والخشية لله على . وقرأ قول الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ عَشِمِينَ مِنَ الذَّلِـ ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٢٢، وابن أبي حاتم ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/١٨٩. (٤) أخرجه ابن جرير ١٨٩٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص١٠١، وأخرجه البخاري ١٦٢٥/٤، وابن جرير ١٦٢٢/١، وابن أبي حاتم ١٠٣/١ (٤٩٠). وعزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/ ١٨٩، وتفسير البغوي ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٣/١، والبيهقي في الشعب (٩٦٨٥).

[الشورى: ٤٥]، قال: قد أذلُّهم الخوفُ الذي نزل بهم، وخشعوا له(١٧٣٠). (ز)

## ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَعْتُوا رَبِّهِمْ ﴾

١٦٦٠ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ يُطْنُونَ أَنُّهُم مُلْنُعُوا رَبُهُم مُلْنُعُوا
 رَبِّهُم ﴾، قال: الظنُّ ههنا يقين (٢٠). (ز)

1771 ـ عن سعيد [بن جبير] ـ من طريق جعفر ـ في قوله: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنْهُم مُلَقُولًا رَبِّهِم﴾، قال: الذين شَرَوًا أنفسهم لله، ووَطَّنُوها على الموت<sup>(٣)</sup>. (ز)

۱۹۹۷ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق جابر \_ قال: كُلُّ ظنٌ في القرآن فهو يقين (۲۱/۱). (۲۱۱/۱)

**١٦٦٣ ـ عن قتادة بن دِعَامة ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: ما كان مِن ظَنِّ الآخرة فهو** عِلْمٌ<sup>(ه)</sup>. (٣٦٢/١)

١٦٦٤ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - ﴿ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَتَهُم مُلَقُوا رَبِيمٍ ﴾ ،
 قال: أمَّا ﴿ يَظُنُونَ ﴾ فيستيقنون (١٠) . (ز)

(ز) الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك  $^{(\vee)}$ .

١٦٦٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم نعت الخاشعين، فقال: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ ﴾ يعني: يعلمون يقينًا ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ ﴾ يعني: يعلمون يقينًا ﴿اللَّهِمُ اللَّهُوا رَبِّهُم ﴾ يعني: في الآخرة (^^). (ز)

٢١٣] جمع ابنُ جرير (١/ ٦٢٢) بين قول ابن عباس من طريق علي بن أبي طلحة، وقول أبي العالية ومجاهد وابن زيد بقوله: ﴿ يعني بقوله: ﴿إِلَّا عَلَى لَكَتْثِينَـ﴾: إلا على الخاضمين لطاعته، الخائفين سطواته، المصدقين بوعده ووعيده.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٦٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٦٢٣، وابن أبي حاتم ١٠٣/١ (٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٤/١ (٤٩٤).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٧٥/١. وعَلَقه ابن أبي حاتم ١٠٤/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وعند سفيان الثوري ص٤٥، وابن جرير ٢٧٥/١ من طريقه عن ابن أبي نجيح بلفظ: فهو علم.

<sup>(</sup>٥) أُخرِجَه ابن جرير ٢٣٢/٢٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن جرير ١/٥٢٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

المنافقة المنافقة

١٦٦٧ ـ قال عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ: ﴿الَّذِينَ يَطُنُونَ أَنَهُم مُلْفُواْ رَبِّهِم﴾ علموا أنهم مُلاقُو ربهم. قال: هي كقوله: ﴿إِنِّ ظَنْتُ أَلِّى مُلَتِي حِسَايَة﴾ [الحاقة: ٢٠]، يقول: علمت<sup>(١)</sup>. (ز)

١٦٦٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ آتَهُم مُلَكُولً رَبَيْمَ﴾، قال: لأنَّهم لم يُعَايِنُوا، فكان ظنَّهم يقينًا، وليس ظنًا في شكٌ. وقرأ: ﴿إِنَّ كَلْنَتُ إَنْ مُلْتِي حِسَايِيَةُ﴾ [الحافة: ٢٠](١١) [١٦٠]. (ز)

### ﴿وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞﴾

١٦٦٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الرَّبِيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَأَتَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِسُونَ﴾، قال: يستيقنون أنهم يرجعون إليه يوم القيامة (٣١٠ الـ ٣٦٢)

آاً رَجَّح ابنُ جرير (١٣/١ - ١٦٥)، وابنُ عطية (١/ ٢٠١ - ٢٠١)، وابنُ كثير (١/ ٣٩١) ستنادًا إلى النظائر، ولغة العرب، وأقوال السلف ما أفادته الآثار هنا بكون الظن في هذه الآية بمعنى اليقين. وذكر ابنُ عطية أن هذا هو قول الجمهور. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَرَهَا اللَّهَ بَمِعنَى اليَّقِينَ. وذكر ابنُ عطية أن هذا هو قول الجمهور. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَرَهَا اللَّهَ مُوا اللَّهَ اللَّهَ مُوا اللَّهَ اللَّهُ اللَّه

ونقل ابنُ مطية عن المهدوي وغيره قوله: «إنَّ الظن هنا يصح أن يكون على بابه، ويضمر في الكلام بذنوبهم، فكأنهم يتوقعون لقاءه مذنبين، ثم انتقده مستندًا إلى كلام العرب قائلًا: «وهذا تعشّفٌ، والظنُّ في كلام العرب قاعدته الشكُّ مع ميل إلى أحد معتقديه، وقد يوقع الظن موقع اليقين في الأمور المتحققة، لكنه لا يوقع فيما قد خرج إلى الحس، لا تقول العرب في رجل مرئي حاضر: أظن هذا إنسانًا، وإنما تجد الاستعمال فيما لم يخرج إلى الحس بعد كهذه الآية، وكقوله تعالى: ﴿فَظَنُوا أَنْهُم مُوانِقُومًا﴾ [الكهف: ٥٣]، وكقول ديد بد الصمة:

فقلت لهم: ظُنُّوا بألفي ملجَّع سراتُهُمُ بالفارسي المُسَرَّد، ٢١٤ ذكر ابنُ جوير (١٨/١١) في معنى: ﴿وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِسُونَ﴾ قولًا آخر غير قول أبي العالية ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ١/٦٢٥. (۲) أخرجه ابن جرير ١/٦٢٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٢٨، وابن أبي حاتم ١٠٤/١.

١٦٧٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَنَّهُمْ إِلَّهِ رُجِعُونَ ﴾ فيجزيهم بأعمالهم (١). (ز)

## ﴿يَنَنِينَ إِسْرَوِيلَ انْذُكُوا نِعْمَتِيَ الَّتِيَّ أَنْضُتُ عَلَيْكُرُ﴾

١٦٧١ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق قَنَادَة ـ أنه كان إذا تلا: ﴿اَنْكُرُواْ نِمْتِيَ اَلَيْقَ أَشَنْتُ عَلَيْكُرُ﴾ قال: مضى القوم، وإنما يعني به أنتم<sup>(٢٢</sup>). (٣٦٢/١)

١٦٧٢ \_ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿ يَنَبَيْ إِنْهُ مِنْ أَذْكُرُهَا نِعْمَقَ الَّتِي آَشَتْ عُلَيْكُر ﴾ ، قال: نعمة الله التي أنعم على بني إسرائيل فيما سمي، وفيما سوى ذلك؛ فَجَّر لهم الحَجَر، وأنزل عليهم الْمُنَّ والسَّلْوَى، وأنجاهم من عبودية آل فرعون (٣١٠/١)

١٦٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَنَنِيَ إِسْرَهِيلَ﴾ يعني: اليهود بالمدينة، ﴿الْذَلُوا نِعْنَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله عليه عني: أجدادكم، والنعمة عليهم حين أنجاهم من آل فرعون فأهلك عدوهم، والخير الذي أنزل عليهم في أرض التّيّه، وأعطاهم التوراة (٤). (ز)

١٦٧٤ عن سفيان بن عُينينة من طريق عبد الله بن الزبير من قوله: ﴿ أَنْكُوا لَهُ بَن الزبير من قوله: ﴿ أَنْكُوا لَهُ بَنَيْ كَالَ اللهِ عندكم وأيامه (٥٠٠ (٣٦٢))

==لم يُسنده، فقال: (وقال آخرون: معنى ذلك أنهم إليه يرجعون بموتهم).

ثم رَجَّح قول أبي العالية استنادًا إلى السياق، فقال: قواولى التأويلين بالآية: القول الذي قال أبن العالية؛ لأن الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ قال في الآية التي قبلها: ﴿ كَيْفَ تَكُمُّرُكَ إِلَّهُ وَكَانَتُمُ أَمُّ اللَّهِ اللَّهِ التي قبلها: ﴿ كَيْفَ تَكُمُّرُكَ إِلَّهُ وَكَانَتُمُ أَمُّ اللَّهِ وَتُجْمُونَ ﴾ فأخبر \_ جل ثناؤه \_ أنَّ مرجعهم إليه بعد نشرهم وإحيائهم من مماتهم، وذلك لا شك يوم القيامة، فكذلك تأويل قوله: ﴿ وَأَنْهُمُ إِلَيْهُ رَبِّهُونَ ﴾ .

وبنحوه قال ابنُ عطية (٢٠٣/١).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٤/١ (٤٩٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٢/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٩٩٩/١٣ في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْيُو أَذْكُرُواْ يَصْمَةَ أَلَوْ عَلَيْكُمْ﴾
 [إيراهيم: ٦].

# ﴿وَأَنِّي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿

١٦٧٥ - عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿وَأَتِي فَشَلْتُكُمْ عَلَ الْتَكِينَ﴾، قال: بما أُعْطُوا من الملك والرُّسُل والكُتُب، على مَن كان في ذلك الزمان، فإنَّ لكل زمان عالمًا(١٠). (١٣٣/١)

١٦٧٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحوه<sup>(٢)</sup>. (ز)

(3) الماعيل بن أبي خالد، نحوه (7).

١٦٧٨ عن مجاهد بن جبر من طريق ابن أبي نَجِيح عني قوله: ﴿ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْمَاكِينَ ﴾، قال: على مَن هم بين ظَهْرَانِيهِم (٤٠٠)

1779 - عن قتادة بن دِعَامة - من طريق مَعْمَر - في قوله: ﴿وَأَلِّي فَشَلْتُكُو عَلَى الْمَالُهُ وَاللَّهُ عَلَى الْعَالُم الذي كانوا فيه، ولكل زمان عالَم (٥٠ ٢٦٢)

١٦٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنِّ فَشَلْتُكُم عَلَ ٱلْتَلَينَ﴾، يعني: عالَمِي ذلك الزمان، يعني: أجدادَهم من غير بني إسرائيل<sup>(١)</sup>. (ز)

١٦٨١ ـ عن ابن وَهْب، قال: سألتُ ابن زيد عن قول الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿وَأَنِي فَشَلْنَكُمُ عَلَى عِـلْمٍ أَمْلَ اللهُ اللهِ عَلَى عِـلْمٍ عَلَى عِـلْمٍ عَلَى عِـلْمٍ عَلَى عِـلْمٍ عَلَى اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عِـلْمٍ عَلَى اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عِـلْمٍ اللهِ عَلَى عِـلْمٍ اللهِ عَلَى عِلَى عِلْمَ عَلَى عِلَى عَلَى عِلَى عَلَى عِلَى عَلَى عِلَى عَلَى عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٦٢٩، وابن أبي حاتم ١٠٤/١ (٤٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٤/١. (٣) عَلَّقه ابن أبي حاتم ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٢٠١، وأخرجه ابن جرير ٦/٩٢١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٤٤/١ ـ ٤٥، وابن جرير ٢٢٩/١. وعَلَّقه ابنَ أبي حاتم ١٠٤/١. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٣٧/١ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١. (٧) أخرجه ابن جرير ٦٣٠/١.

#### أثار متعلقة بالآية:

۱٦٨٢ \_ عن بَهْز بن حكيم بن معاوية القُشَيْرِيِّ، عن أبيه، عن جده، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: الأنتم تُوتُمُون سبمين أُمَّةً، أنتم خيرُها وأكرمُها على اللها(''. (ز) ١٦٨٣ \_ وقال الكَلْبِيُّ \_ من طريق مَعْمَر \_: أنتم خير الناس للناس(''). (ز)

# ﴿ وَآتَقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشٌ عَن نَفْسٍ شَيْكًا ﴾

#### 🎇 قراءات:

17.48 \_ عن عبد الله بن عباس، قال: قرأت على أُبَيِّ بن كَعْب: ﴿وَاَتَمُوا يَهُمُا لاَ غَيْرِى لَمُ اللهُ عَيْرَ فَشُ عَن أَغْسِ شَيْكِ بالتاء، ﴿وَلَا تُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَتُّ ﴾. قال أُبَيّ: أقرأني رسول الله ﷺ: ﴿لاّ غَيْرى ﴾ بالتاء، ﴿وَلَا تُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾ بالتاء، ﴿وَلَا يُوْفَدُ مِنْهَا عَدْلُ ﴾ بالباء "". (٣٦/١)

==أمة محمد ﷺ، وهو قوله ﷺ: ﴿أَلَا إِنكُم وَفَيتُم سَبِعَينَ أَمَّةَ أَنْتُم آخَرِهَا ۚ)، وفي رواية: ﴿أَنْتُم خيرها وأكرمها على الله ﴾.

خيرها واكرمها على الله». وبنحوه قال ابنُ عطية (٢٠٣/١) استنادًا إلى القرآن؛ وذلك قول الله ﷺ: ﴿ثُمُّتُمْ خَيْرَ أُمْتُو أُمْرِبَتْ لِلنَّاسِ﴾.

وبنحوهما قال ابنُ كثير (١/٣٩٣ ـ ٣٩٤).

وانتقد ما حكاه الرازي من كون «المراد تفضيل بنوع ما من الفضل على سائر الناس، ولا يلزم تفضيلهم مطلقًا». وما حكاه القرطبي من أنهم «فُضَّلُوا على سائر الأمم؛ لاشتمال أمتهم على الأنبياء منهم».

<sup>(</sup>۱) أخـرجـه أحـمـد ۱۳/۳۱۳ (۲۰۰۱)، ۱۳۸/۳۳ (۲۰۰۷)، ۱۳۳/ ۲۵۱ (۲۰۰۳)، ۱۳۳/ (۲۰۰۹)، ۱۳۹/ ۲۵۷)، (۲۰۷۷)، (۲۰۷۷)، (۲۰۷۷)، (۲۰۷۷)، والحاكم ۹٤/۶ (۲۰۰۷)، والترمذي ۲۰۵/ ۲۰۵۰ – ۲۰۵ (۲۶۲۳)، وابن ماجه ۲۵/۳۵ (۲۵۲)، وابن جرير ۲۰۷۵، وابن المنظر ۲۰۷۱، (۲۰۷۸)، وابن ايي حاتم ۲۷/۳۳ (۲۳۷)، وأورده التعلبي ۲۳/۲۲.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولَم يخَرِّجاه». وقال ابن تيمية في الجواب الصحيح ٢/ ٢٣٣: «حديث جيد». وقال ابن حجر في الفتح ٨/ ٢٢٥: «حديث حسن صحيح».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ۲/ ٤٥/١.
 (۳) أخرجه الحاكم ۲/ ۲۵۲ (۲۹۱٦).

قال الحاكم: •هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. وقال الذهبي في التلخيص: •صحيح.. قرأ ابن كثير وأبو عمرو ﴿ولا تُقتَل﴾ بالتاء، والباقون بالياء. انظر: التيسير ص٧٣، والسبعة ص١٥٤.

#### 🇱 تفسير الآية:

١٦٨٥ \_ عن سعيد بن جبير، قال: ﴿يَجْزِي﴾: تُغْنِي<sup>(١)</sup>. (ز)

١٦٨٦ ـ عن أبي مالك ـ من طريق السُّدِّيِّ ـ قوله: ﴿لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْكَا﴾، يعني: لا تُغْنِي نفسٌ مؤمنة عن نفس كافرة من المنفعة شيئًا<sup>(٢)</sup>. (ز)

١٦٨٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿لَا غَرِّى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْنَا﴾، قال: أَمَّا ﴿غَرِّي﴾ فَتُغْنِي (٢٣٠/١٠)

١٦٨٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثُمَّ خوَّفهم، فقال: ﴿وَاَتَّقُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى نَفْسُ﴾، يقول: لا تُغْنِي نفس كافرة ﴿عَنْ نَفْنِي شَيْا﴾ من المنفعة في الآخرة، ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِبْهَ﴾ يعني: من هذه النفس الكافرة ﴿شَقَعَةٌ وَلَا يُؤْمَذُ مِنْهَا عَدْلُ﴾ (:)

### ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾

#### 🎇 قراءات:

١٦٨٩ \_ عن الأعمش \_ من طريق زَائِدة \_ قال: في قراءتنا قبل الخمسين من البقرة مكان: ﴿ لاَ تُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾: (لاَ يُؤخَذُ)(٥) . (٣١٤/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

١٦٩٠ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿ وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا

آآآ نقل ابنُ عطية (٢٠٤/١) عن السدي في قوله تعالى: ﴿ لا يَجْزِى ﴾ أن المعناه: لا تقضيه. ثم علَّق عليه بقوله: (ويقرِّيه قوله: ﴿ فَيَنَا ﴾ . ونقل عن غيره أنَّ المعنى: (لا تكافئ».

<sup>(</sup>١) عَلَّقه ابن أبي حاتم ١٠٤/١ (عقب ٤٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٤/ (٤٩٩). وعزاه السيوطي إليه موقوفًا على السدي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٣٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص٥٧.
 وهي قراءة شاذة.

شَنْعَةً﴾، فقال: يوم القيامة يوم لا ينفع فيه شفاعةُ شافِعِ أحدًا(۱). (ز) ١٦٩١ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَلَا يُقَبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ﴾ لو جاءت بكل شيء لم يُقْبَل منها(١١٧٤٠٠. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

١٦٩٢ ـ عن أنس، عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: الشفاعتي الأهل الكبائر من أمتي، (ت) . (ز) ١٦٩٣ ـ عن أبي هريرة، عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: اليس من نَبِيٍّ إلا وقد أُصْطِيَ دعوة، وإني خَبَّاتُ دعوتي شفاعة الأمتي، وهي نَائِلَةٌ منهم مَن لا يُشْرِكُ بالله شيئًا (أ). (ز)

### ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُهُ

١٦٩٤ \_ عن عمرو بن قَيْس الْمُلَائِيِّ، عن رجل من بني أُميَّة من أهل الشام أحسن الثناء عليه، قال: قبل: يا رسول الله، ما العدل؟. قال: «العَدْك: الْفِلْدَيّة» (٥٠٠. (٣٦٤/١))

١١٧٧ بين ابنُ جرير (١٣٧/١): أن قوله تعالى: ﴿وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ مخصوص بمن «مات على كفره غير تائب إلى الله ﷺ.

وكذا ابنُ عطية (١/ ٢٠٥)، فقال: «وهذا إنما هو في الكافرين؛ للإجماع وتواتر الحديث بالشفاعة في المؤمنين».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٠٠ (٥٠٠)، وقال عَقِبَه: يعني: من الكفار.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٤٥.

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد ۲۰/۳۵ (۱۳۲۲)، وأبو داود ۱۱۹/۷ (۱۱۹)، والترمذي ۴۳۳٪ (۲۲۰٪)، وابن حبان ۲۵/۷۸ (۲۲۸۸)، والحاكم ۱۳۹۱ (۲۲۸)، ۱۴۰/۱ (۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲)، ۲۱٤۲٪ (۳۶۲٪). وأورده الثعلبي ۱۹۶۲.

قال الترمذي: «وهذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح» على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذا اللفظ». وقال الذهبي في التلخيص: «على شرط مسلم». وقال ابن كثير في التفسير ١٤٨٨/ «إسناد صحيح، على شرط الشيخين». وقال الهيشمي في المجمع ٧/٥ (١٠٩٣): «رواه أبو يعلى، ورجاله رجال الصحيح غير حرب بن سريج، وهو ثقة». وأورده الألباني في الضعيفة ١/٣٧٦ وقال: «حديث صحيح».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري //٦٧ (١٣٠٤، ١٣٠٥)، ١٣٩/٩ (١٧٤٧)، ومسلم ١٨٨/١ (١٩٩)، ١٨٩/١ (١٩٩)، ١/١٩٠ (٢٠٠، ٢٠٠) واللفظ له.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/٦٣٩ مرسلًا، وعمرو بن قيس الملائي من أتباع التابعين، ومن روى عنه مجهول.

١٦٩٥ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق إبراهيم التَّيْمِيِّ، عن أبيه ـ في حديث طويل: والصَّرْف والعَدْل: التطوع والفريضة (١١١٨٠٠). (ز)

1797 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج، عن مجاهد \_ في قوله: ﴿وَلَا لِهُولَا \_ عَنْ مَجَاهَد \_ في قوله: ﴿وَلَا يُوْخَذُ مِنْهَا عَدْلُهُ ، قال: بَدَلُّ؛ البدل: الفدية (٣١٤/١)

179٧ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُهُ، قال: يعنى: فداء (٣). (ز)

179۸ \_ عن سعید بن جبیر =

١٦٩٩ \_ وأبي مالك =

١٧٠٠ \_ والحسن البصري =

۱۷۰۱ ـ وقتادة بن دِعَامة، نحوه<sup>(٤)</sup>. (ز)

۱۷۰۲ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحوه<sup>(ه)</sup>. (ز)

١٧٠٣ ـ عن عمير بن هانئ ـ من طريق عثمان بن أبي العاتِكة ـ في قوله: ﴿وَلَا يُقْبَلُ
 مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخِذُ مِنْهَا عَدْلُهُ، قال: لا فريضة، ولا نافلة (1).

١٧٠٤ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ ﴾ ،
 قال: لو جاءت بكل شيء لم يُقْبَل منها(٧) . (ز)

١٧٠٥ عن إسماعيل السُّدِّي من طريق أَسْبَاط ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ ﴾، قال: أما
 وَعَدْلُ ﴾ فيعدلها، من العدل. يقول: لو جاءت بملء الأرض ذهبًا تفتدي به ما تُقُبِّل منها (ز)

١٧٠٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾، يعني: فداء، كفعل أهل

انتَقَدَ ابنُ كثير (١/ ٣٩٥) تفسير العدل في الآية بالتطوع والفريضة كما في هذا الأثر
 والأثر التالى عن عمير بن هانئ بقوله: «وهذا القول غريب هاهنا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٠٢ (٥٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٦٣٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٣٨، وابن أبي حاتم ١/٥٠١ (٥٠١).

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٠٥/١ (عَقِّب ٥٠١). (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٥/١. (٧) أخرجه ابن جرير ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٦٣٨/١.

الدنيا بعضهم من بعض(١). (ز)

۱۷۰۷ ـ عن هبد ا**لرحمن بن زید بن أسلم ـ** من طریق ابن وهب ـ ﴿وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدَٰلُّ﴾، قال: لو أنَّ لها ملء الأرض ذهبًا لم يُقْبَل منها؛ لم يُؤخَذ منها فداء. قال: ولو جاءت بكل شيء لم يُقْبَل منها<sup>(۱۱۲۲</sup>٪ (ز)

### ﴿ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ۞

۱۷۰۸ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ ﴿وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ﴾ ... قال: يوم القيامة (۱۲۰٪۲۰ . (ز)

٢١٩] ذكر ابنُ جرير (١/ ٦٣٧ ـ ٦٣٩) أنَّ العدل في كلام العرب: الفدية. واستدل له بلغة العرب، وأقوال السلف، والسُّنَّة، والنِّطائر، ولم يذكر قولًا غيرَه.

ووجَّه تفسير العدل بالفدية بقوله: ﴿وَإِنَّمَا قَيْلُ لَلْفَدَيَةُ مِنَ الشِيءَ وَالْبَدُلُ مَنَهُ: عَدَلَ؛ لمعادلته إياه وهو من غير جنسه، ومصيره له مِثلًا من وجه الجزاء، لا من وجه المشابهة في الصورة والخلقة، كما قال ـ جل ثناؤه ـ: ﴿وَإِنْ تَشَوِلُ كُلُ عَنْلٍ لَا يُؤْخَذُ مِنْهَا﴾ [الأنعام: ٧٠]، بمعنى: وإن تُقْدَ كل فدية لا يؤخذ منها».

ورجَّح ابنُ كثير (٣٩٤/١ ـ ٣٩٥ بتصرف) هذا المعنى بقوله: «وهو أظهر في تفسير هذه الآية، وقد ورد حديثٌ يقويه، قيل: يا رسول الله، ما العدل؟ قال: «ا**لعدل الفدية»**.

آ٢٠٠ ذكر ابنُ جرير (١/ ٦٣٠ - ٦٤٠): أنَّ تأويل قوله: ﴿وَلا هُمْ يُنصَرُونَ﴾: أنهم يومئذ لا ينصرهم ناصر، كما لا يشفع لهم شافع، ولا يقبل منهم عدل ولا فدية. ثم ذكر أقوالا أخرى لم يسندها في معنى ﴿وَلا هُمْ يُصَرُّونَ﴾، فقال: ﴿وقد قال بعضهم في معنى قوله: ﴿وَلا هُمْ يُسَرُّونَ﴾، نقال: أو الله إذا عاقبهم. وقد قبل: ولا هم ينصرون بالطلب فيهم والشفاعة والفدية.

ثم رجِّح مستندًا إلى النظائر، وأحوال النزول القول الأول بقوله: «والقول الأول أولى بتأويل الآية؛ لِما وصفنا مِن أنَّ الله ـ جل ثناؤه ـ إنما أعلم المخاطبين بهذه الآية أنَّ يوم القيامة يوم لا فدية لمن استحق من خلقه عقوبته، ولا شفاعة فيه، ولا ناصر له، وذلك أنَّ ذلك قد كان لهم في الدنيا، فأخبر أنَّ ذلك يوم القيامة معدوم لا سبيل لهم إليه».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٦٣٨/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٥/١.

١٧٠٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾، يقول: ولا هم يُمْنَعُون من العذاب<sup>(۱)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

١٧١٠ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: امَن كانت له مَظْلَمَةٌ لأخيه من عِرْضِه أو شيء فلْيَتَحَلَّلُه منه اليوم، قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أُخِذ منه بقدر مظلمته، وإن لم تكن له حسنات أُخِذ من سيئات صاحبه فحُمِل عليهه<sup>(٢)</sup>. (ز) ١٧١١ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ لا يموتَنَّ أُحدُكم وعليه دَيْن، فإنه ليس هناك دينار ولا درهم، إنما يَقْتَسِمُون هنالك الحسنات والسيئات). وأشار رسول الله ﷺ بيده يمينًا وشمالًا (٣). (ز)

## ﴿ وَإِذْ نَجْنَنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾

١٧١٢ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمة ـ: أنَّ اسم فرعون موسى: الوليدُ بن مُصْعَب<sup>(٤)[۲۲]</sup>. (ز)

### ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوَّهَ ٱلْعَذَابِ ﴾

١٧١٣ ـ قال وهب [بن مُنَبِّه]: كانوا أصنافًا في أعمال فرعون، فذوو القوة ينجتون السَّوَارِيَ من الجبال، حتى قَرِحَت أعناقهم وأيديهم، ودَبِرَت (٥) ظهورهم من قطعها

٢٢١] زاد ابنُ عطية (٢٠٦/١) قائلًا: ﴿وقيل: اسمه مصعب بن الريان﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٣/ ١٢٩ (٢٤٤٩). (٣) أخرجه ابن رشيد الفهري في مثلء العيبة ص٢٩١، وابن جرير ١٣٤/١ واللفظ له، والثعلبي ١٠٧/٤ من طريق نعيم بن حماد، عن الدُّرَاوردي، عن عكرمة، عن ابن عباس.

وفي إسناده نعيم بن حماد ليّن الحديث، فلا يحتمل مثله التفرّد بمثل هذا الحديث. قال الذهبي في المغنى ٢/ ٧٠٠: ﴿ وَقَالَ النَّسَائِي: ليس بثقة. وقال الدارقطني: كثير الوهم... وقال أبو زُرعة الدمشقي: وصل أحاديث يوقفها الناس. وقال النسائي: ... كثر تفرّده عن الأثمة المعروفين بأحاديث كثيرة، فصار في حدّ من لا يحتج به. وتنظر ترجمته في: تهذيب الكمال للمزي ٢٩/ ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٤٢/١، ٦٤٥.

<sup>(</sup>٥) أصابتهم الدَّبَرة، وهي القرحة. لسان العرب (دبر).

ونقلها، وطائفة ينقلون الحجارة، وطائفة يبنون له القصور، وطائفة منهم يضربون اللَّين، ويطبخون الآجُرَّ، وطائفة نَجَّارون وحَدَّادون، والضَّعَفَةُ منهم يُضْرَبُ عليهم الخراج ضريبة يؤدونها كل يوم، فمن غربت عليه الشمس قبل أن يؤدي ضريبته خُلَّت يمينه إلى عنقه شهرًا، والنساء يَغْزِلْن الكَتَّان ويَنسِجْنَ (()

١٧١٤ - عن إسماعيل السُّدِي - من طريق أَسْبَاط - قال: جَعَلَهم في الأعمال القذرة، وجعل يقتل أبناءهم، ويستحيى نساءهم (٢). (ز)

## ﴿ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَغَيُونَ نِسَآءَكُمْ ﴾

1۷۱٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرِمَة ـ قال: قالت الكَهَنَة لفرعون: إِنَّه يولد في هذا العام مولود يذهب بِمُلْكِك. فجعل فرعون على كل ألف امرأة مائة رجل، وعلى كل مائة عشرًا، وعلى كل عشر رجلًا، فقال: انظروا كلَّ امرأة حامل في المدينة، فإذا وَضَعَتْ حملها، فإن كان ذكرًا فاذبحوه، وإن كانت أنثى فَخَلُوا عنها. وذلك قوله: ﴿ يُثَاتِمُنُ فَنَا اللهُ عَلْمَا اللهُ اللهُ عَلْما اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ قوله: ﴿ يَا اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَى

1۷۱۷ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿يَسُومُونَكُمُ سُوّهَ ٱلْمَثَادِ﴾ الآية، قال: إنَّ فرعون مَلَكَهم أربعمائة سنة، فقال له الكَهَنَةُ: سيولد العامَ بمصر غلامٌ يكون هلاكُك على يديه. فبعث في أهل مصر نساء قَوَابِل<sup>(۱)</sup> فإذا ولدت امرأة غلامًا أَتِيَ به فرعون فقتله، ويستحى الجواري<sup>(۷)</sup>. (۳۱۵/۱)

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى ١/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) الخَوَل: اسم يقع على العبد والأمة. لسان العرب (خول).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٦٤٥.

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ۲٤٧/۱.

 <sup>(</sup>٦) القوابل: جمع قابلة، وهي المرأة التي تأخذ الولد عند الولادة. القاموس المحيط (قبل).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٦٤٧، وابن أبي حاتم ١٠٥/١.

۱۷۱۸ ـ وعن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحوه (١)٢٣٢. (ز)

1۷۱۹ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذَكَّرَهم النَّمَم لِيُرَخِّلُوه، فقال سبحانه: ﴿وَإِذَ الْمَاسَحُمُ عِني: أهل مصر، ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوهَ الْمَنَاكِ هِ عِني: أهل مصر، ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوهَ الْمَلَاكِ هِ عِني: يعذبونكم شدة العذاب، يعني: ذبح الأبناء واستحياء النساء؛ لأن فرعون أمر بذبح البنين في حُجُور أمهاتهم، ﴿ وَيُسَتَعْمُونَ يَسَاءَكُمُ عِني: قَتَل البنين وتَرَك البنات، قتل منهم فرعون ثمانية عشر طفلًا مخافة أن يكون فيهم مولود يكون هلاكه في سبه (ز).

۱۷۲۰ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج ـ من طريق حَجَّاج ـ قوله: ﴿ وَلِسْتَعْيُرِنَ لِسَاءَكُمُ ﴿ ) قَالَ: يَسْتَرُقُونَ نساءكم (٣) اللهُ (ز)

[ المنافق المن المن المن المنافق المن

وكذًا رجَّحه أبنُ عطية (٢٠٧/١) بقوله: «والصحيح من التأويل: أنَّ الأبناء هم الأطفال الذكور، والنساء بالمآل، وليذكُرهنَّ بالاسم النحور، والنساء بالمآل، وليذكُرهنَّ بالاسم الذي في وقته يستخدمن ويُمْتَهَنَّ، ونفس الاستحياء ليس بعذاب، لكن العذاب بسببه وقع الاستحياء».

آ فسر ابن جريج الاستحياء بالاسترقاق. وقد انتقد تفسيره ابنُ جرير (١٥١/٦) استنادًا إلى مخالفته لغة العرب، فقال: «حَادَ ابنُ جريج بقوله هذا عما قاله مَن ذكرنا قوله في قوله: ﴿وَيَسْتَعْبِنُ فِينَا الْأَطْفَال، إذ لم يجدهن يلزمهن اسم نساء، ثم دخل فيما هو أعظم مما أنكر بتأويله ﴿وَيُسْتَعْبِنَ﴾: يسترِقُون، وذلك تأويل غير موجود في لغة عربية ولا أعجمية، وذلك أنَّ الاستحياء إنما هو استفعال من الحياة، نظير الاستبقاء من البقاء، والاستسقاء من السقى، وهو من معنى الاسترقاق بمعزل.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٨/٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/١٥١.

# ﴿وَفِى ذَلِكُم بَـكَآءٌ نِن زَنِكُمْ عَظِيمٌ ۗ ۗ

1۷۲۱ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿بَلاَمُ مِن تَرِّكُمْ عَظِيمٌ﴾، يقول: نعمة (١/ ٣٦٥)

۱۷۲۲ ـ وعن أبي مالك، نحوه<sup>(۲)</sup>. (ز)

۱۷۲۳ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طریق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَفِى ذَلِكُم بَـــَلاَّهُ ۗ تِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ﴾، قال: نعمة من ربكم عظيمة<sup>(۱۲)</sup>. (۲۳۵/۱)

١٧٢٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ في قوله: ﴿وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاَّ مِن رَيِّكُمْ عَظِيدُ﴾، قال: أمَّا البلاء فالنعمة<sup>(٤)</sup>. (ز)

۱۷۲۵ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَفِى ذَلِكُم ﴾ يعني: فيما يُخْبِرُكم من قتل الأبناء وترك البنات ﴿بَكَنَ ۗ عَنِي: نِقْمَة ﴿ مِنْ تَرْبُكُم عَظِيمٌ ﴾، فاذكروا فضله عليكم حين أنجاكم من آل فرعون (١٤٥٠). (ز)

۱۷۲٦ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ ﴿وَفِى ذَلِكُم بَـكَآءٌ تِن زَيِكُمْ عَظِيمٌ﴾، قال: نعمة عظيمة (٢) (ز)

ثم نقل قولين آخرين ووجَّههما، فقال: ﴿وقال قوم: الإشارة بـ﴿تَالِكُمْ﴾ إلى التنجية، فيكون الْبَلاءُ على هذا في الخير، أي: وفي تنجيتكم نعمة من الله عليكم. وقال جمهور الناس: الإشارة إلى الذبح ونحوه، والبلاء هنا في الشر، والمعنى: وفي الذبح مكروه وامتحان.

آلِهُ وَجُهُ ابنُ جَرِيرِ (١/ ٦٥٣، ٦٥٤) تفسير البلاء بالنعمة بقوله: ﴿وأصل البلاء في كلام

. العرب: الاختبار والامتحان، ثم يستعمل في الخير والشر؛ لأن الامتحان والاختبار قد ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٥٣/١، وابن أبي حاتم ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٥٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٠٦/١. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٦٥٣/١، وابن أبي حاتم ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٥٣/١، وابن أبي حاتم ١٠٦/١ (عَقِب ٥٠٧).

#### 🏶 ذكر قصة ذلك:

1۷۲۷ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: لقد ذُكِر أنَّه كان لَيَأْمُرُ بالقَصَبِ فَيُشَقَّ حتى يجعل أمثال الشُّفَار ('')، ثم يُصَفَّ بعضه إلى بعض، ثم يؤتى بالْخبَالى من بني إسرائيل، فيُوقَفُنَ عليه، فيَحُزَّ أقدامَهُنَّ، حتى إنَّ المرأة مِنْهُنَّ لَتَمْصَع بولدها ('')، فيقع من بين رجليها، فتظل تَطَوْه تَتَقِي به حَدَّ القَصَبِ عن رجلها لما بلغ مِن جَهْدِها، حتى أَسْرَف في ذلك، وكاد يُفْنِيهم، فقيل له: أَفْنَيْتَ الناس، وقطعت النَّسْل، وإنهم خَوَلُك وعُمَّالُك. فأمر أن يقتل الغلمان عامًا، ويُسْتَحْيوا عامًا. فؤلِد هارون في السنة التي يُسْتَحْيَا فيها الغلمان، ووُلِد موسى في السنة التي فيها يُقْتَلون (''). (ز)

1۷۲۸ ـ عن إسماعيل السُّدِيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: كان من شأن فرعون أنَّه رأى في منامه أنَّ نارًا أَقْبَلَت من بيت المقدس، حتى اشتملت على بيوت مصر، فأحرقت القِبْظ، وتركت بني إسرائيل، وأخربت بيوت مصر، فدعا السَّحَرة والكَهَنة والعَافَة (أ) والعَافَة (أ) والعَازَة (أ)، فسألهم عن رُوَّياه، فقالوا له: يخرج من هذا البلد الذي جاء بنو إسرائيل منه ـ يعنون: بيت المقدس ـ رجل يكون على وجهه هلاك مصر. فأمر ببني إسرائيل أن لا يولد لهم غلام إلا ذبحوه، ولا تولد لهم جارية إلا تُركَتْ. وقال للقبط: انظروا مملوكيكم الذين يعملون خارجًا فأدخلوهم، واجعلوا بني إسرائيل في أعمال غلمانهم، وأدخلوا غلمانهم؛ فذلك حين يقول الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿إِنَّ فِرَعَرَكَ كَلا فِي

<sup>==</sup> يكون بالخير كما يكون بالشر، كما قال ربنا \_ جل ثناؤه \_: ﴿وَيَكَوْنَهُمْ وَلَمَسَنَتِ وَالسَّيَعَاتِ
لَمَلَهُمْ بَرِّجِمُونَ﴾ [الاعراف: ١٦٨]، يقول: اختبرناهم، وكما قال \_ جلَّ ذِكْرَتْه \_: ﴿وَيَبْلُوكُمُ
يَالتَّرِ وَلْفَيْرِ وَتَنَفُّ﴾ [الانبياء: ٣٥]، ثم تسمي العرب الخير: بلاء، والشر: بلاء. غير أن
الاكثر في الشر أن يقال: بلوته أبُلُوه بلاءً، وفي الخير: أبليته أبليه إبلاءً وبلاءًه.

<sup>(</sup>١) الشُّفَار: جمع شَفْرَة، وهي السكين العريضة. المحيط في اللغة (شفر).

<sup>(</sup>٢) مصعت الأم بولدها: أن تُلْقِي به بزحرة واحدة. لسان العرب (مصع).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٤٩.

<sup>(</sup>٤) العافة: جمع عائف، وهو المتكهن بالطير وغيرها. القاموس المحيط (عيف).

<sup>(</sup>٥) القافة: جمع قائف، وهو الذي يعرف الآثار. لسان العرب (قوف).

<sup>(</sup>٦) الحازَة: هم الذين يزجرون الطير. تفسير ابن أبي حاتم ١٠٦/١.

الْأَرْضِ فِي يقول: تَجَبَّر في الأرض، ﴿ وَيَعَمَلُ أَهَلَهَا شِيمًا ﴾ يعني: بني إسرائيل حين جعلهم في الأعمال القذرة، ﴿ يَسَتَضُعِتُ طَآيَةَ مُ بَدِّتُمُ أَبُنَا مُهُم الله النفصص: ١٤ فجعل لا يُولد لبني إسرائيل مولود إلا ذُبِح، فلا يكبر الصغير، وقذف الله في مشيخة بني إسرائيل الموت، فأسرع فيهم، فدخل رُءُوس القِبْط على فرعون، فكلموه، فقالوا: إنَّ هؤلاء قد وقع فيهم الموت، فيوشك أن يقع العمل على غلماننا بذبح أبنائهم، فلا تبلغ الصغار، وتفنى الكبار، فلو أنَّك كنت تُبقِي مِن أولادهم. فأمر أن يُذبَحوا سنة ويُثرَكوا سنة، فلمَّا كان في السنة التي لا يُذْبَحُون فيها ويُلد هارون فتُرِك، فلما كان في السنة التي المناه التي يذبحون فيها حملت بموسى (١٠). (ز)

رمان موسى أتى مُنَجِّمُو فرعون وحُزاته إليه، فقالوا له: تَعْلَمُ أَنَّا نَجِد في عِلْمِنا أَنَّ موسى أَتَى مُنَجِّمُو فرعون وحُزاته إليه، فقالوا له: تَعْلَمُ أَنَّا نَجِد في عِلْمِنا أَنَّ مولى أَنَّا نَجِد في عِلْمِنا أَنَّ مولودًا من بني إسرائيل قد أَظَلَّك زمانه الذي يُولَدُ فيه، يَسْلِبُك مُلْكَك، ويغلبك على سلطانك، ويُجرجك من أرضك، ويُبَدُّلُ دينك. فلما قالوا له ذلك أَمَر بقتل كلِّ مولود يولد من بني إسرائيل من الغلمان، وأمر بالنساء يُسْتَحْيَيْن، فجمع القَوَائِل من نساء مملكته، فقال لهن: لا يَسْقُطَنَّ على أيديكنَّ غلام من بني إسرائيل إلا قَتَلْتُه. نساء مملكته، فقال لهن: لا يَسْقُطَنَّ على أيديكنَّ غلام من بني إسرائيل إلا قَتَلْتُه. فكنَّ يَقْمَلْنَ ذلك، وكان يُذْبَحُ مَن فوق ذلك من الفِلْمان، ويُأْمَرُ بالْحُبَالى فيُعَذَّبْنَ حتى يُطْرَحْن ما في بطونهنَ (۱)

### ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾

[٢٣٦] نقل ابن عطية (٢٠٧/١) عن ابن عباس قوله: «إن فرعون وقومه تذاكروا وعد الله لإبراهيم أن يجعل في ذريته أنبياء وملوكًا، فأمر عند ذلك بذبح الذكور من المولودين في بني إسرائيل، ووكل بكل عشر نساء رجلًا يحفظ مَن يحمل منهن».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٤٨/١، وابن أبي حاتم ١٠٦/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲٤٨/١.

يشكروا ويعرفوا حَقَّه (١) . (١/٣٦٥)

١٧٣١ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أُسبباط \_ قال: لَمَّا أتى موسى البحر كنّاه: أبا خالد، وضربه فانفلق، فكان كل فِرْقي كالطَّوْد العظيم، فدخلت بنو إسرائيل، وكان في البحر اثنا عشر طريقاً، في كل طريق سِبطٌ (١٠). (ز)

# ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَخِينَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَشْدَ نَظُرُونَ ۞

المعمد المعمد

1۷۳۳ \_ قال مَعْمَر: قال قتادة: كان مع موسى ستمائة ألف، وأتبعه فرعون على ألف ألف ومائة ألف حصان (٤). (ز)

١٧٣٤ عن عبد الله بن شَدَّاد بن الْهَاد اللَّيْشي عمن طريق محمد بن كعب القُرَظِيِّ عالى الله عن الله عنه ال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٧/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٥٤.

<sup>(</sup>٣) الغَمْر: الماء الكثير. القاموس المحيط (غمر).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٤٥، وابن جرير ١/ ٦٥٧، وابن أبي حاتم ١٠٦/١.

1۷۳٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمْ ٱلْبَحْرَ﴾، وذلك أنَّه فَرَق البحر يمينًا وشمالًا كالجبلين الْمُتَقَابِلَيْن، كل واحد منهما على الآخر، وبينهما كُوكُ<sup>(٤)</sup> من طريق إلى طريق، ينظر كل سِبْط إلى الآخر ليكون آنسَ لهم، ﴿فَأَنْجَنَّهُم من الغرق، ﴿وَأَغْرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ ﴾ من الغرق، وفَأَغَرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ ﴾ يعني: القبط ﴿وَأَنْتُمْ تَنَظُرُونَ ﴾ أجدادَهم، يعني: القبط ﴿وَأَنْتُمْ تَنَظُرُونَ ﴾ أجدادَهم، يعلمون أنَّ ذلك حق، وكان ذلك من النَّعَمُ (٥).

المجاد عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - قال: لما أخذ عليهم فرعون الأرض إلى البحر قال لهم فرعون: قولوا لهم يدخلون البحر إن كانوا صادقين. فلما رآهم أصحاب موسى قالوا: ﴿إِنَّا لَمُذَكِّفُنَ ﴾ قَالَ كُلَّا إِنَّ مِنَى رَبِّهِ سَيَهَدِينِ الشعراء: ٦١ - ١٢]. فقال موسى للبحر: النَّسْتَ تعلمُ أني رسول الله؟ قال: بلى. قال: وتعلمُ أنَّ هؤلاء عباد من عباد الله أمرني أن آيَيَ بهم؟ قال: بلى. قال: أعلم أنَّ هذا عدو الله؟ قال: بلى. قال: فانفَرِقْ لي طريقًا ولِمَن معي. قال: يا موسى، إنما أنا عبد مملوك، ليس لي أمر إلا أن يأمرني الله تعالى. فأوحى الله الله البحر، إلى البحر؛ إذا ضربك موسى بعصاه فانفرِق. وأوحى إلى موسى أن يضرب البحر، وقرأ قول الله تعالى: ﴿ فَاضَرِبُ لَمُ طَرِيقًا فِي الْبَعْرِ عَبْسًا لَا يَعْنَفُ وَلًا تَعْنَفَيْ الله وقرأ قول الله تعالى: ﴿ وَالْ مَوْسِي بِعَصاه فانفرِق. وأوحى إلى موسى أن يضرب البحر، وقرأ قول الله تعالى: ﴿ وَالْ مَنْفُرِقَ لَا يَعْنَفُ ﴾ [طه:

<sup>(</sup>١) الشفير: الجانب. لسان العرب (شفر).

<sup>(</sup>٢) الفرس الوَدِيق: هي التي تشتهي الفحل. لسان العرب (ودق).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن جرير ٢٥٦/١، وابن أبي حاتم ٨/٢٧٧٥.

<sup>(</sup>٤) الكُوى: جمع كُوَّةٍ، الخرق في الحائط. القاموس المحيط (كوى).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٣/١.

الاعتمال المنظم ال

#### أثار متعلقة بالآية:

1٧٣٧ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: قدم النبي الله المدينة، فرأى اليهودَ تصوم يوم عاشوراء، فقال: «ما هذا؟». قالوا: هذا يوم صالح، هذا يوم نَجَى الله فيه بني إسرائيل من عدوهم، فصامه موسى. فقال رسول الله الله الله على: «أنا أحق بموسى منكم». فصامه، وأمر بصيامه (٣٦٠).

۱۷۳۸ ـ عن أنس، عن النبي ﷺ، قال: ﴿فُلِقَ البحر لبني إسرائيل يوم عاشوراء)(٤). (٣٦٧/١)

1۷۳۹ ـ عن سعيد بن جبير: أنَّ هِرَقُل كتب إلى معاوية، وقال: إن كان بقي فيهم شيء من النبوة فسيخبرني عما أسألهم عنه. قال: وكتب إليه يسأله عن الْمُجَرَّة، وعن القَوْس، وعن البقعة التي لم تصبها الشمس إلا ساعة واحدة. قال: فلما أتى معاوية الكتابُ والرسولُ، قال: إنَّ هذا شيء ما كنت أُؤبَهُ له أن أسأل عنه إلى يومي هذا، مَن لِهَذَا؟ قالوا: ابن عباس، فطوى معاوية كتاب هِرَقْل، فبعث به إلى ابن عباس،

<sup>(</sup>١) القناطر: جمع قنطرة، وهي الجسر. القاموس المحيط (قنطر).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٦٣/١.

وسيأتي مزيد تفصيل لذلك في سورتي طه والشعراء.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٣/٤٤ (٢٠٠٤)، ٢/٢٧ (٤٦٨٠)، ومسلم ٢/٩٥٧ (١١٣٠)، ٧٩٦/٢ (١١٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى ٧/ ١٣٣ (٤٠٩٤).

قال ابن القطان في بيان الوهم والإيهام ٣/ ١٩٤/ (٩٠٨): وولعل البلاء فيه من سلام الطويل، أو منهما جميعًا [يعني: زيد العمي]؛ فإنهما ضعيفان،. وقال ابن كثير ١/ ٩٢: وهذا ضعيف من هذا الوجه؛ فإنَّ زيد العمي فيه ضعف، وشيخه يزيد الرقاشي أضعف منه. وقال الهيشمي في المجمع ٣/ ١٨٨ (١٩٣٣): وفيه يزيد الرقاشي، وفيه كلام، وقد وُتُق، وقال الألباني في الضعيفة ٣/ ١٩٥ (١٤٩٩): وموضوع.

فكتب إليه: إنَّ القوس أمانٌ لأهل الأرض من الغرق، والمجرة باب السماء الذي تُشقّ منه، وأما البقعة التي لم تصبها الشمس إلا ساعة من نهار فالبحر الذي أفرج عن بني إسرائيل(١٠). (٣٦٦/١)

### ﴿ وَإِذْ وَعَذْنَا مُوسَىٰ ﴾

1٧٤٠ عن إسماعيل السُّدِّيِّ من طريق أَسْبَاط من أَموسى إنَّما سُمِّي بذلك لأنَّ الله عليه في اليم كما أوحى الله أمه لما جعلته في التابوت حين خافت عليه من فرعون، والقته في اليم كما أوحى الله إليها، دفعته أمواج الْيَمِّ، حتى أدخلته بين أشجار عند بيت فرعون، فخرج جواري آسِيةَ أمرأةٍ فرعون يغتسلن، فوَجَدْنَ التَّابُوت، فأَخَذْنَه، فسُمِّي باسم المكان الذي أصيب فيه، وكان ذلك المكان فيه ماء وشجر، فقيل: موسى؛ ماء وشجر (٢). (ز) 1٧٤١ عن محمد بن إسحاق من طريق سَلَمة من أنَّه موسى بن عمران بن يَصْهَر بن قَاهِث بن لاوى بن يعقوب إسرائيل الله بن إسحاق ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله (ت). (ز)

### ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾

1٧٤٢ ـ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَإِذْ وَعَذَا مُوسَىٰ الرَّبِينِ لَلْهُ ﴾ قال: يعني: ذي القعدة وعشرًا من ذي الحجة، وذلك حين خلَف موسى أصحابه، واستخلف عليهم هارون، فمكث على الطور أربعين ليلة، وأنزل عليهم التوراة في الألواح، فقرَّبه الرب نَجِيًّا وكَلَّمَه، وسمع صَرِيفَ القلم (أ). وبَلغَنَا: أنَّه لم يُحْدِث حَدَثًا في الأربعين ليلة حتى هبط من الطور (٥). (١٩٧٢)

۱۷٤٣ ـ وعن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، بنحوه (٦). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني (١٠٥٩١). وعزاه السيوطي إلى أبي نعيم في الحلية.

قال ابن كثير في البداية والنهاية ٢٠٥/١ «وهذا إسناد صحيح إلى ابن عباس». وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٧٨/٩: «رجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٦٦٦/١. (٣) أخرجه ابن جرير ٦٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) صريف القلم: صوت جريانه. لسان العرب (صرف).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٦٦٧/١، وابن أبي حاتم ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٦٦٧.

١٧٤٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ قال: انطلق موسى، واستَخْلَف هارونَ على بني إسرائيل، وواعدهم ثلاثين ليلة، وأتمها الله بعشر<sup>(١)</sup>. (ز)

١٧٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ وَعَذَا مُوسَى عني: الميعاد ﴿أَرْبَيِنَ لِللّهُ لِيعْلَى الميعاد ﴿أَرْبَيِنَ لِللّهُ لِيعْلَى عني: ثلاثين من ذي القعدة، وعشر لَيَالٍ من ذي الحجة، فكان الميعادُ الجبلَ لَيُعْطَى التوراة (٢٠).

1۷٤٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة ـ قال: وعد الله موسى ـ حين أهلك فرعون وقومه، ونَجَّاه وقومه ـ ثلاثين ليلة، ثم أتمها بعشر، فتَمَّ ميقات ربه أربعين ليلة، تلقاه ربه فيها بما شاء، واستخلف موسى هارون على بني إسرائيل، وقال: إني مُتَعَجِّل إلى ربي، فاخلفني في قومي، ولا تَتَّبع سبيل المفسدين. فخرج موسى إلى ربه مُتَعَجِّلًا للقائه شوقًا إليه، وأقام هارون في بني إسرائيل ومعه السَّامِرِيُّ يسير بهم على أثر موسى ليلحقهم به (١٤)

## ﴿ ثُمَّ ٱلْخَذْئُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَصْدِهِ ﴾

١٧٤٧ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ أنَّه قال: إنَّما سُمِّي: العجل؛ لأنهم عَجَّلوا فاتخذوه قبل أن يأتيهم موسى (٤٠). (ز)

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٤/١.

الله عن أبي العالية والربيع والسدي والتالي عن أبي العالية والربيع والسدي وابن إسحاق أنَّ مواعدة موسى على الله كانت أربعين ليلة بتمامها.

وانتَقَد قول بعض نحويي البصرة أنَّ المعنى: وإذ واعدانا موسى انقضاء أربعين ليلة، أي: رأس الأربعين، مستندًا إلى مخالفته ظاهر القرآن، وأقوال السلف، فقال: «وذلك خلاف ما جاءت به الرواية عن أهل التأويل، وخلاف ظاهر التلاوة، فأما ظاهر التلاوة فإنَّ الله ـ جل ثناؤه ـ قد أخبر أنه واعد موسى أربعين ليلة، فليس لأحد إحالة ظاهر خبره إلى باطن بغير برهان دال على صحته، وأما أهل التأويل... «وذكر الآثار عمن سبقت الإسارة إليهم.

وَانتقده ابنُ عطّية (٢١١/١) كذلك، وبيَّن أنَّ كُلَّ المفسرين على أن الأربعين كلها ميعاد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٦٨٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٦٧٤، وابن أبي حاتم ١٠٨/١ (١٠٨).

1٧٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ثُمَّ اَتَّغَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عبدوه: اللهُ عبدوه: اللهُ عبدوه: اللهُ على اللهُ عبدوه: اللهُ اللهِ عبدوه: اللهُ اللهُ عبدوه: المُعْلَى اللهُ اللهُ عبدوه: المُعْلَى اللهُ اللهُ على اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

١٧٥٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: كان موسى ﷺ أخبر بني إسرائيل بمصر، فقال لهم: إذا خرجنا منها أتيناكم من الله ﷺ بكتاب يُبيّن لكم فيه ما تَأْتُون وما تَتَّقُون، فلما فارقهم موسى مع السبعين، واستخلف هارونُ أخاه عليهم؛ اتَّخَذوا العجل، فلملك قوله سبحانه: ﴿ مُنَّمَ الْعَبْلُ مِنْ بَعْدِو، ﴾، يقول: من بعد انطلاق موسى إلى الحبل ﴿ وَأَنْتُم طَللِمُون ﴾ (()

# ﴿وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ۞﴾

١٧٥١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قوله: الظالمون، قال: أصحاب العجل<sup>(ه)</sup>. (ز)

#### 🎇 ذكر قصة ذلك:

۱۷۰۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرِمَة ـ قال: لَمَّا هَجَمَ فرعون على البحر هو وأصحابه، وكان فرعون على فَرَس أَدْهَمَ ذُنُوب<sup>(٦)</sup> حصان؛ فلما هجم على

آ۲۲۷ نقل ابن عطية (١/ ٢١١) في قوله تعالى: ﴿ بِنْ بَهْدِهِ ﴾ قولين آخرين في عود الضمير: الأول: أنه يعود اعلى الأول: أنه يعود اعلى الواعدة تقتضيه. والثاني: أنه يعود اعلى الوعده.

<sup>(</sup>١) الحسيل: ولد البقرة الأهلية، وقيل: ولد البقرة بشكل عام. لسان العرب (حسل).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱/۲۷۶، ۲۷۰، وابن أبي حاتم ۱۰۸/۱، ۱۰۹ (۵۱۳، ۵۶۲). وقد أورد السيوطي الأثر عند تفسير سورة طه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/ ١٥٧١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٥) أخِرجه ابن أبي حاتم ١٠٨/١ (٥١٤).

<sup>(</sup>٦) الذُّنُوب: الفرس الوافر الذنب. لسان العرب (ذنب).

البحر هاب الحصان أن يقتحم في البحر، فتَمَثَّل له جبريل على فرسِ أنثى وَدِيق، فلما رآها الحصان تَقَحَّم خلفها. قال: وعرف السامريُّ جبريلَ؛ لأنَّ أمَّه حين خافت أن يُذبَح خلفته في غَارِ، وأطبقت عليه، فكان جبريل يأتيه فيَغْذُوه بأصابعه، فيجد في بعض أصابعه لبنًا، وفي الأخرى عسلًا، وفي الأخرى سمنًا، فلم يزل يغذوه حتى نشأ، فلما عَايَنَه في البحر عَرَفَه، فقبض قبضة من أثر فرسه. قال: أخذ من تحت الحافر قبضة. قال سفيان: فكان ابنُ مسعود يقرؤها: (فَقَبَضتُ قَبْضَةٌ مِّنْ أَثَر فَرَس الرَّسُولِ)(١). قال أبو سعيد: قال عكرمة، عن ابن عباس: وألقى في رُوع السامري: أنَّك لا تلقيها على شيء فتقول: كن كذا وكذا، إلا كان. فلم تزل القبضة معه في يده حتى جاوز البحر، فلما جاوز موسى وبنو إسرائيل البحر وأغرق الله آل فرعون قال موسى لأخيه هارون: ﴿ أَغُلُّنُهُ فِي قَرِّى وَأَصْلِحُ ﴾ [الأعراف: ١٤٢]. ومضى موسى لِمَوْعِد ربه، قال: وكان مع بني إسرائيل حُلِيٌّ مِن حُلِيٌّ آل فرعون قد تَعَوَّرُوه (٢٠)، فكأنهم تَأثَّمُوا منه، فأخرجوه لتَنزل النار فتأكله، فلما جمعوه، قال السامري بالقبضة التي كانت في يده هكذا، فقذفها فيه ـ وأومأ ابن إسحاق بيده هكذا ـ، وقال: كن عجلًا جسدًا له خوار. فصار عجلًا جسدًا له خوار، وكان يدخل الربح في دُبُره ويخرج من فِيهِ يسمع له صوت، فقال: هذا إلهكم وإله موسى. فعكفوا على العجل يعبدونه، فقال هارون: ﴿يَقَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِرٌّ وَإِنَّ رَبِّكُمُ ٱلرَّحْنُنُ فَٱلْبِعُونِ وَأَطِيعُوا أَمْرِى ۞ قَالُواْ لَن نَّبَرَحَ عَلَيْهِ عَكِكِفِينَ حَتَّى بَرْجَعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ﴾ [طه: ٩٠ ـ ٩١]<sup>٣١)</sup>. (ز)

1۷٥٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: لَمَّا أمر الله موسى أن يخرج ببني إسرائيل أن يخرجوا، وأمرهم ببني إسرائيل أن يخرجوا، وأمرهم أن يستعيروا الْحُلِيَّ من القِبْظِ، فلما نَجَّى الله موسى ومَن معه من بني إسرائيل من البحر، وغرق آل فرعون؛ أتى جبريلُ إلى موسى يذهب به إلى الله، فأقبل على فرس، فرآه السَّامِرِيُّ، فأنكره، وقال: إنه فرس الحياة. فقال حين رآه: إنَّ لِهذا لَشَاأَنا. فأخذ مِن تربة الحافر حافر الفرس، فانطلق موسى، واستخلف هارون على بني إسرائيل، وواعدهم ثلاثين ليلة، وأتمها الله بعشر. فقال لهم هارون: يا بني إسرائيل، إنَّ الغنيمة لا تَعِلُ لكم، وإنَّ حُلِيَّ القِبْط إنما هو غنيمة، فاجمعوها جميعًا، واحفروا لها حفرة فادفنوها، فإن جاء موسى فأحَلَها أخذتموها، وإلا كان

<sup>(</sup>١) وهي قراءة شاذة. انظر: الكشاف ٢/ ٥٥١، والبحر المحيط ٦/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) أي: استعاروه. لسان العرب (عور). (٣) أخرجه ابن جرير ٦٦٩/١.

شيئًا لم تأكلوه. فجمعوا ذلك الحُلِيَّ في تلك الحفرة، وجاء السامريُّ بتلك القبضة، فقدفها، فأخرج الله مِن الحُلِيِّ عِجْلاً جَسَدًا له خُوَار، وعَدَّت بنو إسرائيل موعد موسى، فعَدُّوا الليلة يومًا واليوم يومًا، فلما كان تمام العشرين خرج لهم العجل، فلما رأوه قال لهم السامري: ﴿هَٰذَا إِللهُ كُمْ وَإِلَٰهُ مُوسَىٰ فَنَيْى ﴾ [طه: ٨٨]. يقول: ترك موسى إلهه ههنا، وذهب يطلبه. فعكفوا عليه يعبدونه، وكان يخور ويمشي، فقال لهم هارون: يا بني إسرائيل، ﴿إِنَّمَا فَيْنَتُ بِينِهِ [طه: ٢٠]، يقول: إنما ابتليتم به، يقول: بالعجل، ﴿وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمَّنُ ﴾. فأقام هارون ومن معه من بني إسرائيل لا يقاتلونهم، وانطلق موسى إلى إلهه يكلمه، فلما كلمه قال له: ﴿وَمَا أَصَهَلُكَ عَن فَوَيكَ يَنُوسَىٰ فِي قَالَ هُإِنَّا فَدَ فَتَنَا وَقَمِكَ يَنُوسَىٰ فِي قَالَ هُإِنَّا فَدَ فَتَنَا وَقَمِكَ يُنُوسَىٰ في قَالَ هُمْ أَوْلَاهُ عَلَٰ أَثْرِي وَعَيِثْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ في قَالَ مُوسى: يا وَقَمِكَ يَنُوسَىٰ في قَالَ مُوسى: يا وَقَمِكَ يَنُوسَىٰ فَا لَهُمْ أَنْكُمْ الرَّانِيُّ إلله يكلمه، فلما كلمه قال له: ﴿وَمَا أَصَهَاكَ عَن وَمَالًا مُوسى: يا وَقَمَلُ مَا مُوسى: يا وَمَنْ الصّامريُّ أَمرهم أَن يتخذوا العجل، أَرأيت الروح مَن نفخها فيه؟ قال رب، هذا السامريُّ أمرهم أَن يتخذوا العجل، أَرأيت الروح مَن نفخها فيه؟ قال الرب: أنا. قال: ربٌ، أنت إذا أضللتهم (١٩١٤).

المحرم، فقال بنو إسرائيل: وعدتنا ـ يا موسى ـ أن تأتينا بكتاب من ربنا إلى شهر، المحرم، فقال بنو إسرائيل: وعدتنا ـ يا موسى ـ أن تأتينا بكتاب من ربنا إلى شهر، فأينا بما وعدتنا . فانطلق موسى، وأخبرهم أنه يرجع إلى أربعين يومًا عن أمر ربه ﷺ، فلما سار موسى فلانا من الجبل أمر السبعين أن يقيموا في أصل الجبل، وصعد موسى الجبل، فكلم ربَّه ـ تبارك اسمه ـ، وأخذ الألواح فيها التوراة، فلما مضى عشرون يومًا قالوا: أخلفنا موسى العهد. فَعَدُّوا عشرين يومًا وعشرين ليلة، فقالوا: هذا أربعون يومًا ، فاتخذوا العجل، فأخبر الله ﷺ موسى بذلك على الجبل، فقال موسى لربه: من صَنع لهم العِجْل؟ قال: السامريُّ صنعه لهم. قال موسى لربه: فمن نفخ فيه الروح؟ قال الربُ ﷺ: أنا. فقال موسى: يا رب، السامري صنع لهم العجل فأضَلَّهُم، وصَنَعْتَ فيه الخوار؛ فأنت فَتَنت قومي. فين ثَمَّ قال الله ﷺ: المعجل فأضَلَّهُم من الخوار؛ فأنت فَتَنت قومي. فين ثَمَّ قال الله ﷺ: المدين خين الذين خَلْقَهُم مع هارون سوى السبعين حين أمرهم بعبادة العجل، فلما نزل موسى من الجبل إلى السبعين

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ٦٧٠.

أخبرهم بما كان، ولم يخبرهم بأمر العجل،... ثم انصرفوا مع موسى راجعين، فلما 
دَنَوْا مِن الْمُعَسُّكُر على ساحل البحر سَمِعُوا اللَّغَط حول العِجْل، فقالوا: هذا قتال 
في الْمُحَلَّة. فقال موسى ﷺ: ليس بقتال، ولكنه صوت الفتنة. فلما دخلوا 
المعسكر رأى موسى ماذا يصنعون حول العجل، فغضب، وألقى الألواح، فانكسر 
منها لوحان، فارتفع من اللوح بعض كلام الله ﷺ، فأمر بالسامري، فأخرج مِن 
مَحَلَّة بني إسرائيل، ثم عمد إلى العجل فبَرَدَه بالْمِبْرَد، وأحرقه بالنار، ثم ذَرًاه في 
البحر، فذلك قوله: ﴿ لَمُحَرِّقَتُهُ ثُرَّ لَنَسِفَتَهُ فِي ٱلْمِيْرُ مَنْهَا ﴾ [طه: ٧٧](١). (ز)

المواقع المواقع المواقع المواقع المواقع المواقع المواقع الله المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المواقع المواقع

## ﴿ ثُمَّ عَفُونًا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ ﴾

1۷٥٦ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ثُمَّ عَفُونًا عَنكُم مِنْ بَدْدِ ذَالِكَ ﴾، يعني: من بعد ما اتخذتم العجل<sup>(٣)</sup>. (٣٦٨/١)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٤/١ ـ ١٠٦. (٢) أخرجه ابن جرير ١٧٣/٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٧٥، وابن أبي حاتم ١٠٨/١.

١٧٥٧ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه (١). (ز)

۱۷۰۸ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ ثُمَّ عَقَوْنَا عَنكُم ﴾ فلم نهلككم جميعًا ﴿ ثِينَ بَمْدِ ذَالِكَ ﴾ يعني: بعد العجل (٢٠) . (ز)

# ﴿لَتَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ۞﴾

۱۷۰۹ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الفِفَارِيّ ـ من طريق السُّدِيِّ ـ قوله: ﴿لَمَلَكُمْ ﴾، يعني: كي ("). (ز)

۱۷۹۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَمَلَكُمْ ﴾ يعني: لكي ﴿تَشَكُّرُونَ ﴾ ربكم في هذه النَّعُم، يعني: العفو<sup>(٤)</sup>. (ز)

۱۷٦۱ ـ قال سُفْیَان بن عُیَیْنَة ـ من طریق عمر بن عبد الغَفَّار ـ: علی کل مسلم أن یشکر ربه ﷺ؛ لأن الله قال: ﴿لَعَلَّكُمْ تَشَکُّرُونَ﴾ (۵). (ز)

### ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾

۱۷۹۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قال: الفرقان جماع اسم التوراة، والإنجل، والزَّبُور، والفرقان (۱۲۸/۳)

۱۷۶۳ ـ قال عبد الله بن عباس: أراد بالفرقان: النصر على الأعداء، نصر الله ﷺ موسى، وأهلك فرعون وقومه<sup>(۷)</sup>. (ز)

١٧٦٤ - عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنَابُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُلَّالِمُواللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُلَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّلَّالِلَّالِمُلَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالَّالِمُولِلَّالِمُ اللَّلَّالِ

١٧٦٥ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه (٩). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٧/١.

٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٨/١.

 <sup>(</sup>٦) الحرج بين بي حام ١٠٠٠.
 (١) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٧٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>V) تفسير الثعلبي 1/١٩٧.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٠٩/١، وابن أبي حاتم ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٩/١.

۱۷٦٦ ـ عن سعيد بن جُبيْر ـ من طريق عطاء بن دِينَار ـ ﴿وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابُ وَٱلْفَرْقَانَ﴾ عِلْم الكتاب ويَثْيَانُه وحكمته، ﴿لَمَلَكُمْ﴾ يعني: لكي(١٠). (ز)

1۷٦٧ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿ وَإِذْ مَاتَيْنَا مُومَى الْكِنْبَ وَالْفَرْقَانَ مُ فَرَق بينَ الحق والباطل (٢٠). (٣٦٨١) الْكِنْبَ وَالْفُرْقَانَ ﴾ . (١/ ٣٦٨) ١٧٦٨ \_ قال مجاهد بن جَبْر: ﴿ وَالْفُرْقَانَ ﴾ هو التوراة أيضًا، ذكرها باستَمْن (٢٠). (ز)

الكراد عن قتادة بن دِعَامة ـ من طريق خالد بن قيس ـ في قوله: ﴿الْكِتَنَابُ﴾، قال: التوراة (٤)
 التوراة (٤)

1۷۷٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْدَبُ عِني: التوراة، ﴿وَالْفُرْقَانَ ﴾ يعني: النصر حين فرق بين الحق والباطل، ونصر موسى، وأهلك فرعون. نظيرها في الانفال [13] قوله سبحانه: ﴿وَمَا أَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ ﴾ يعني: يوم النصر ﴿وَيْرَمَ الْفُرْقَانِ ﴾ يعني: يوم النصر ﴿وَيْرَمَ الْفُرْقَانِ ﴾ نصر الله ﷺ المؤمنين، وهزم المشركين (٥٠). (ز)

الا۱۷۷ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قول الله ﷺ: ﴿وَوَا الله ﷺ: ﴿وَيْمَ الْكِنْبَ وَالْفَرْقَانَ ﴾، قال: أما الفرقان الذي قال الله ﷺ: ﴿وَيْمَ الْفَرْقَانِ بِمَ مَ الْفَكِنَ الْمُعْمَانِ ﴾ [الانفال: ٤] فذلك يوم بدر، يوم فرق الله بين الحق والباطل، والقضاء الذي فرق به بين الحق والباطل. قال: فكذلك أعطى الله موسى الفرقان، فرق الله بينهم، وسلمه الله وأنجاه، فرق بينهم بالنصر، فكما جعل الله ذلك بين محمد والمشركين، فكذلك جعله بين موسى وفرعون (١) المنتال. (ز)

ا التقارِجُع ابنُ جرير (( ۱۷۸/ بتصرف) مستندًا إلى السياق أن ﴿الْفُرْقَانَ﴾ في هذا الموضع: هو الكتاب الذي فرق بين الحق والباطل، وأنه نعتٌ للتوراة. كما أفاده قول ابن عباس من طريق ابن جريع، وقول أبي العالية ومجاهد، لا كما قال ابن زيد، فقال: •وأولى هذين التأويلين بتأويل الآية: أنَّ الفرقان الذي ذكر الله أنه آناه موسى في هذا الموضع هو الكتاب الذي فرق به بين الحق والباطل، وهو نعت للتوراة وصفة لها. فيكون تأويل الآية حيننذ:؛

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٩/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير //۱۷۷. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٠٩/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وهو بنصه في تفسير مجاهد ص٢٠٢ من طريق ابن أبي نجيح، وعند ابن جرير //١٧٧ من طريقه بلفظ: فرقان بين الحق والباطل.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٩٥/١. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٩/١.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٧/١. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٧٧١.

## ﴿لَمَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ٢

1۷۷۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَلَكُمُ مُبَدُّونَ ﴾ من الضلالة بالتوراة، يعني: بالنور(١٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۱۷۷۳ ـ عن واثلة، أنَّ النبي ﷺ قال: «أنزِلَت صحف إبراهيم أول ليلة من شهر رمضان، وأنزِل الإنجيل لثلاث عشر خَلَتْ من شهر رمضان، وأنزِل الإنجيل لثلاث عشر خَلَتْ من شهر رمضان، وأنزِل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان، (¹٬). (ز)

## ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ- يَنَقُومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيْخَاذِكُمُ ٱلْمِجْلَ﴾

١٧٧٤ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿إِيُّغَاذِكُمُ ٱلْمِبْلُ﴾، قال: حُلِيٍّ استعاروه من آل فرعون، فقال لهم هارون: أحرِقوه،

ونقل ابنُ عطية (١٣/١ ـ ٢١٤) قولين آخرين: الأول: «الْكِتَابُ: التوراة. والْفُرْقانَ: سائر الآيات التي أوتي موسى ﷺ؛ لأنها فرقت بين الحق والباطلّ. والثاني: نقله عن الفراء وقطرب: أنَّ «معنى هذه الآية: آتينا موسى الكتاب، ومحمدًا الفرقان». ثم انتقدهما قائلًا: «وهذا ضعيف».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۹۱/۲۸ (۱۹۸۶)، وابن جرير ۱۸۹۳، وابن أبي حاتم ۱۰۸/۱ (۱۰۹)، ۱۰/۱۳۲۹
 (۲) ۱۲۹۹)، ۱۰/۱۲۹۸ (۱۹۲۴).

قال الهيشمي في المجمع ٧/١٩٧ (٩٥٩): ففيه عمران بن ذَارَر القطّان، ضعفه يحيى، ووثقه ابن حبان، وقال أحمد: أرجو أن يكون صالح الحديث. وبقية رجاله ثقات.. وقال الألباني في الصحيحة ٤/٤٠٤ (١٥٧٥): فوهذا إسناد حسن.

تَطَهّرُوا منه<sup>(۱)</sup>. (ز)

١٧٧٥ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ في قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَوْمِهِ . يَغَوْمِ إِنَّكُمْ طَلَمْتُمُ أَنْشُكُم إِنِّعَادِكُمْ الْمِجْلَ﴾، فقال: ذلك حين وقع في قلوبهم من شأن عبادتهم العجل ما وقع، وحين قال الله: ﴿وَيَا سُقِطَ فِت أَيْدِيهِمْ وَرَأَوًا أَنْهُمْ فَدَ ضَلُوا قَالُوا لَهِنَ لَمْ اللهِ عَلَى اللهِ الله الله الله الله عن يقول موسى: ﴿يَكُمْ طَلَمْتُمُ الْمُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عن يقول موسى: ﴿يَكُمْ طَلَمْتُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

1۷۷٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِلَّكُمْ ظَلَنتُمْ﴾ أي: صَرَرْتِم ﴿أَنشَكُمُ إِيِّخَاذِكُمُ آلِيَعْلَ﴾ إِلَهًا من دون الله ﷺ"().

### ﴿فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِيكُمْ﴾

1۷۷٧ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله 畿: ﴿إِلَى بَارِيكُمْ﴾. قال: خالقكم. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول تُبع:

شهدت على أحمد أنه رسول من الله باري النَّسَم (١٠).

١٧٧٨ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ إِلَىٰ بَارِيكُمْ ﴾، قال:
 خالقكم (٥٠). (٣٠٠/١)

1۷۷۹ \_ عن سعيد بن جبير، أنه فَسَّره كذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

۱۷۸۰ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، أنه فَسَّره كذلك<sup>(۷)</sup>. (ز)

١٧٨١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِيكُمْ ﴾، يعنى: خالقكم (١). (ز)

۱۷۸۲ ـ عن سفيان الشوري في قوله: ﴿فَتُوبُوا إِلَى بَالِيكُمْ ﴾، قال: خالقكم الذي خلقكم (٩٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٩/١ (٥٢٥). (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٠٩/١ (٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٦/١. (٤) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ١٠٣/٢ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٥، وابن أبي حاتم ١١٠/١. (٦) علّقه ابن أبي حاتم ١/١١٠ (عَقِب ٧٢٥). (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٠/١ (عَقِب ٥٢٦).

<sup>(</sup>A) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٦/١. (٩) أخرجه سفيان الثوري ص٥٥ (١٦).

# ﴿فَاقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّجِيهُ ﴿

١٧٨٣ ـ عن على بن أبي طالب ـ من طريق عُمَارَة بن عبد، وأبى عبد الرحمن ـ قال: قالوا لموسى: ما توبتنا؟ قال: يقتل بعضكم بعضًا. فأخذوا السكاكين، فجعل الرجل يقتل أخاه وأباه وابنه، لا يُبالي مَن قتل، حتى قُتِل منهم سبعون ألفًا، فأوحى الله إلى موسى: مُرْهُم فليرفعوا أيديهم، وقد غُفِر لمن قتل، وتِيبَ على مَن بقی<sup>(۱)</sup>. (۲۹۹/۱)

١٧٨٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرمة ـ قال: أمر موسى قومه عن أمر ربه أن يقتلوا أنفسهم، واحْتَبَى<sup>(٢)</sup> الذين عكفوا على العجل، فجلسوا، وقام الذين لم يعكفوا على العجل، فأخذوا الخناجر بأيديهم، وأصابتهم ظلمة شديدة، فجعل يقتل بعضهم بعضًا، فانجَلَتِ الظلمةُ عنهم، وقد أجلوا عن سبعين ألف قتيل، كلَّ مَن قتل منهم كانت له توبة، وكل مَن بقي كانت له توبة (٣٦٨/١).

١٧٨٥ ـ عن ابن جُرَيْج، قال: قال لي عطاء: سمعت عُبَيْد بن عُمَير يقول: قام بعضهم إلى بعض يقتلَ بعضهم بعضًا، ما يتَوَقَّى الرجلُ أخاه ولا أباه ولا ابنه ولا أحدًا، حتى نزلت التوبة. =

١٧٨٦ ـ قال ابن جريج: وقال ابن عباس: بلغ قتلاهم سبعين ألفًا، ثم رفع الله ﷺ عنهم القتل، وتاب عليهم<sup>(1)</sup>. (ز)

١٧٨٧ ـ عن أبي عبد الرحمن (٥) ـ من طريق أبي إسحاق ـ أنَّه قال في هذه الآية: ﴿ فَأَقْتُلُواْ أَنْفُسَكُمْ ﴾، قال: عمدوا إلى الخناجر، فجعل يطعن بعضهم بعضًا (٦). (ز)

١٧٨٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَنَقُوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ أَنْشَكُمْ ۗ الآية، قال: فصاروا صَفَّيْن، فجعل يقتل بعضهم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١١/، وعند البغوي ١٩٦/ نحوه، وفيه: فاشتد ذلك على موسى، فأوحى الله تعالى إليه: أما يرضيك أن أدخل القاتِل والمقتول الجنة، فكان مَن قُتِل منهم شهيدًا، ومَن بقى مكفرًا عنه ذنوبه، فذلك قوله تعالى: ﴿فَنَابُ عَلَيْكُو ۗ﴾.

<sup>(</sup>٢) الاحتباء: أن يضم الإنسان رجليه إلى بطنه بثوب يجمعهما به مع ظهره، ويشده عليها. وقد يكون الاحتباء باليدين عوضًا عن الثوب. لسان العرب (حبا). (٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٧٩.

<sup>(</sup>٥) لعله: أبو عبد الرحمن السلمي.

بعضًا، فبلغ القتلى ما شاء الله، ثم قبل لهم: قد تيب على القاتل والمقتول (١). (ز) 1٧٨٩ \_ عن القاسم بن أبي بَرَّة، أنَّه سمع سعيد بن جبير =

1۷۹۰ ـ ومجاهدًا قالا: قام بعضهم إلى بعض بالخناجر يقتل بعضهم بعضًا، لا يَجِنُّ رجل على رجل قريب ولا بعيد، حتى أَلْوَى (٢) موسى بثوبه، فطرحوا ما بأيديهم، فتكشَّف عن سبعين ألف قتيل. وإنَّ الله أوحى إلى موسى: أن حسبي، قد اكتفيت. فذك شين ألوى بثوبه (٣). (ز)

1۷۹۱ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ قال: كان موسى أمر قومه عن أمر ربه أن يقتل بعضهم بعضًا بالخناجر، ففعلوا، فتاب الله عليهم (٤٠) (٢٧٠١) 1۷٩٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق ابن شَوْذَبٍ \_ في قوله: ﴿ فَأَقُلُواْ أَنْفُسَكُمْ ﴾، قال: أصابت بني إسرائيل ظلمة حِنلِس (٥٠)، فقتل بعضهم بعضًا، ثم انكشف عنهم، فجعل توبتهم في ذلك (١٠) . (ز)

1۷۹٣ \_ عن قتادة بن دِعَامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ أَنْفُكُمْ ﴾ الآية، قال: أُمِرَ القوم بشديد من البلاء، فقاموا يتناحرون بالشُّفَار، ويقتل بعضهم بعضًا، حتى بلغ الله نقمته فيهم وعقوبته، فلما بلغ ذلك سقطت الشُّفَار من أيديهم، وأمسك عنهم القتل، فجعله الله لِلْحَيِّ منهم توبة، وللمقتول شهادةً(١٧). (٣٦٤/١)

١٧٩٤ \_ وقال قتادة بن دِعامة: جعل عقوبة عبدة العجل القتل؛ لأنّهم ارتدّوا، والكفر يبيح الدّم(^^). (ز)

١٧٩٥ ـ عن الزُّهْرِيِّ ـ من طريق عَقِيل ـ قال: لَمَّا أُمِرَت بنو إسرائيل بقتل أنفسها برزوا ومعهم موسى، فاضطربوا بالسيوف، وتطاعنوا بالخناجر، وموسى رافع يديه، حتى إذا أَفْتَوْا بعضهم قالوا: يا نبيَّ الله، ادعُ لنا. وأخذوا بعَضْدَيْه، فلم يزل أمرهم

<sup>(</sup>٢) أي: فَتَلَه. لسان العرب (لوى).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ٦٨٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٠، وابن أبي حاتم ١١٠/١ (٥٣١).

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٢٠٧، وأخرجه ابن جرير ١٦٨٢، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وفي لفظ عند ابن جرير ١/٨٢: كان موسى أمر قومه ـ عن أمر ربه ـ أن يقتل بعضهم بعضًا، ولا يقتل الرجل أباه ولا أخاه، فبلغ ذلك في ساعة من نهار سبعين ألفًا.

<sup>(</sup>٥) الحِندِس: شدة الظلمة. لسان العرب (حندس). (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٠/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٠/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وعند ابن جرير ١٩٨٣ بنحوه مختصرًا من طريق معمر.

<sup>(</sup>٨) تفسير الثعلبي ١٩٨/١.

على ذلك، حتى إذا قبل الله توبتهم قبض أيديهم بعضهم عن بعض، فألقوا السلاح، وحزن موسى وبنو إسرائيل للذي كان من القتل فيهم، فأرحى الله إلى موسى: ما يحزنك؟ أمًّا مَن قُتِل منكم فحيٍّ عندي يرزق، وأما مَن بقي فقد قبلت توبته. فسرًّ بذلك موسى وبنو إسرائيل(۱). ((۳۹۹)

1947 - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - قال: ... فلمَّا سُقِط في أيدي بني إسرائيل حين جاء موسى، ورأوا أنهم قد ضلوا؛ قالوا: لئن لم يرحمنا ربنا ويغفر لنا لنكونن من الخاسرين. فأبى الله أن يقبل توبة بني إسرائيل إلا بالحال التي كرهوا أن يقالوهم حين عبدوا العجل، فقال لهم موسى: ﴿ يَعَقِّمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ أَنْشُكُمُ إِلَيْحَانُ كَمُ ظَلَمْتُمُ أَنْشُكُمُ وَالله وَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٢. وعزاه السيوطي إلى أحمد في الزهد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٠، وابن أبي حاتم ١١١/ (٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) الحَوْر: الرجوع عن الشيء وإلى الشيء. لسان العرب (حور).

مِن لدن طلوع الشمس إلى انتصاف النهار يوم الجمعة، وأرسل الله ﷺ عليهم الظُّلْمَة حتى لا يعرف بعضهم بعضًا، فبلغت القتلى سبعين ألفًا، ثم أنزل الله ﷺ الرحمة، فلم يحدّ فيهم السلاح، فأخبر الله ﷺ موسى ﷺ أنه قد نزلت الرحمة. فقال لهم: قد نزلت الرحمة. ثم أمر موسى المنادي، فنادى: أنِ ارفعوا سيوفكم عن إخوانكم. فجعل الله ﷺ القتلي شهداء، وتاب الله على الأحياء، وعفا عن الذين صبروا للقتل فلم يقتلوا، فمَن مات قبل أن يأتيهم موسى ﷺ على عبادة العجل دخل النار، ومَن هرب مِن القتل لعنهم الله وضربت عليهم الذلة والمسكنة، فذلك قوله: ﴿ سَيَنَالُمُمُّ غَضَبُ مِّن رَّبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي ٱلْحَيْزَةِ ٱلدُّنيّا﴾ [الاعراف: ١٥٢]، وذلك قوله سبحانه: ﴿وَإِذّ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيْبَعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ شُوَّهَ ٱلْعَذَابُ ﴾ [الأعـــراف: ١٦٧]، فكان الرجل يأتي نادي قومَه وهم جلوس، فيقتل من العشرة ثلاثة، ويدع البقية، ويقتل الخمسة من العشرين ومَن كتب عليهم الشهادة، ويبقى الذين لم يُقْضَ لهم أن يُقْتَلُوا، فذلك قوله ﷺ: ﴿ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم﴾ فلم نهلككم جميعًا ﴿مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ﴾ يعني: بعد العجل؛ ﴿لَقَلَّكُمْ عِني: لَكِي ﴿تَشْكُرُونَ ﴾ ربكم في هذه النعم، يعني: العفو، ﴿ فَنَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ﴾ وذلك قوله سبحانه في الأعراف: ﴿وَالَّذِينَ عَبِلُوا ٱلسَّيِّئَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَهْدِهَا﴾ يعني: من بعد عبادة العجل، ﴿وَءَامَنُوٓا﴾ يعنى: وصَدقوا بأن الله واحد لا شريك له ﴿إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَهْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾: لَذو تَجَاوُزِ عنهم، رحيم بهم عند التوبة<sup>(١)</sup>. (ز)

1۷۹۸ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: قاموا صَفَّيْن، فاقتتلوا بينهم، فجعل الله القتل لِمَن قُتِل منهم شهادة، وكانت توبة لمن بقي، وكان قتل بعضهم بعضًا أنَّ الله عَلِم أنَّ ناسًا منهم علموا أنَّ العجل باطل، فلم يمنعهم أن ينكروا عليهم إلا مخافة القتال، فلذلك أمر أن يقتل بعضهم بعضًا (٢). (ز)

1۷۹۹ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ قال: لَمَّا رجع موسى إلى قومه، وأحرق العجل وذَرَّاه في اليم؛ خرج إلى ربه بمن اختار من قومه، فأخذتهم الصاعقة، ثم بُعِثوا، سأل موسى ربه التوبة لبني إسرائيل من عبادة العجل، فقال: لا، إلا أن يقتلوا أنفسهم. قال: فبلغني: أنهم قالوا لموسى: نصبر لأمر الله. فأمر موسى مَن لم يكن عبد العجل أن يقتل مَن عبده، فجلسوا بالأفنية، وأصلت عليهم

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٦/١ ـ ١٠٠. (٢) أخرجه ابن جرير ١٨٤٨.

<sup>(</sup>٣) أَصْلَت السيف: أي: جَرَّده. لسان العرب (صلت).

القوم السيوف، فجعلوا يقتلونهم، وبكى موسى، وبَهَشَ (۱) إليه النساء والصبيان يطلبون العفو عنهم، فتاب عليهم، وعفا عنهم، وأمر موسى أن ترفع عنهم السيوف (عالمتنا (ز)

١٨٠٠ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - قال: لَمَّا رجع موسى إلى قومه، وكانوا سبعين رجلًا قد اعتزلوا مع هارون العجل لم يعبدوه، فقال لهم موسى: انطلقوا إلى موعد ربكم. فقالوا: يا موسى، أمّا من توبة؟ قال: بلى، وقاقلُوا أنفسَكُم ذَلِكُم خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ الآية. فاختَرَطُوا السيوف والجِرزة " والخناجر والسكاكين، قال: وبعث عليهم ضَبَابَة، قال: فجعلوا يتلامسون بالأيدي، ويقتل بعضهم بعضًا، قال: ويلقى الرجل أباه وأخاه فيقتله ولا يدري، ويتنادون فيها: رحم الله عبدًا صبر حتى يبلغ الله رضاه. وقرأ قول الله جل ثناؤه: ﴿وَيَالْيَنُهُم يَنَ الْآيَنَةِ مَا يَهِ بَلَتُواْ مُبِينُ ﴾ الدخان: ٣٣]، قال: فقتلاهم شهداء، وتيب على أحيائهم. وقرأ: ﴿وَيَالَ عَلَيْكُمُ إِنَّهُ هُوَ النَّوابُ الرَّجِيمُ ﴿ الرَّالُ الرَّجِيمُ ﴿ اللَّالُ الرَّبِيمُ اللَّالَ الرَّالُ الرَّجِيمُ ﴿ اللَّالُ الرَّالُ الرَّالُ الرَّالُ الرَّالُ الرَّالُ اللَّالَ اللَّالَةِ الللَّالَ اللَّالَةُ اللَّالَ اللَّالَةُ وَلَالَةً اللَّالَةُ اللَّالَالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ المِلْلُهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّاللَّةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالْمُلْلَالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّذَالِيلَةُ اللَّالْمُلْلَالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّذَالِيلُولُولَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالْمُلْلَالَةُ اللَّالْمُلْلَالْمُلْلَالِلْمُلْلَالْمُلْلَالَةُ اللَّلْمُلْلَالِلَالَةُ الللَّالِيلَةُ الللَّالِلْمُلْلَالِلْمُلْلَالِلْمُلْلَاللَّالِي

## ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَنْمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى ٱللَّهَ جَهْـرَةً ﴾

١٨٠١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿مَثَّى رَبَّى اللهَ جَمْلُ مَنْ اللهَ عَلاَيْلَةٌ (٥٠ /٣٧٠)

١٨٠٢ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ مَنَّى اللَّهَ جَهْرَةُ ﴾، أي:

[TT] أفاد هذا الأثر وأثر ابن زيد التالي أن وقت اختيار السبعين كان بعد عبادة العجل، وهو ما رجِّحه ابن عطية (٢١٧/١)، وعزاه لأكثر المُفسّرين، فقال: قواختلف في وقت اختيارهم، فحكى أكثرُ المفسرين أنَّ ذلك بعد عبادة العجل، اختارهم ليستغفروا لبني إسرائيل. وحكى النقاش وغيره أنَّه اختارهم حين خرج من البحر وطلب بالميعاد، والأول أصحه.

<sup>(</sup>١) أي: اجتمع. القاموس المحيط (بهش). (٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٤.

<sup>(</sup>٣) الجُرْزُ من السلاح: والجمع الجِرَزَة، والجُرْزُ، والجُرُزُ: العمود من الحديد. لسان العرب (جرز).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٨٤/١، وابن أبي حاتم ١١١١/١ من طريق أبي الحويرث. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

عِيانًا<sup>(١)</sup>. (ز)

 ١٨٠٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ عَنَّ نَرَى اللهَ جَهْـرَةٌ ﴾، يقول: عانًا (٢).

١٨٠٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿حَقَّ زَى ٱللَّهَ جَهْرَةُ﴾، يعني: مُعَايَنَةً، كما رَأَيْهُ<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٨٠٥ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن ولهب ـ ﴿ مَنْ ذَى اللهَ جَهْرَهُ ﴾ ، قال: حتى يَطَّلِع إلينا<sup>(٤)</sup> . (ز)

## ﴿ فَأَخَذَنْكُمُ ٱلصَّاحِقَةُ وَأَنشُر نَنظُرُونَ ﴿ ﴾

١٨٠٦ ـ عن عبد الله بن عباس: أنّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله في:
 ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ ٱلشَّنِعَةُ ﴾. قال: العذاب، وأصله: الموت. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت لبيد بن ربيعة وهو يقول:

وقد كنتُ أخشى عليك الْحُتوف وقد كنتُ آمنك الصاعِقة (٥٠). (٢١/١٥)

1۸۰۷ ـ عن ابن مُحَيْضِن، عن أبيه، قال: رأيتُ مروان بن الحكم على منبر مكة، فسمعته يقول وهو يخطب: ﴿فَأَخَذَتْكُمُ ٱلشَّنْوَقَةُ﴾، والصاعقة من السماء: صيحة من السماء (¹). (ز)

1۸۰۸ \_ قال وَهْب بن مُنَبِّه: أرسل الله ﴿ عليهم جندًا من السماء، فلما سمعوا بحِسّها ماتوا يومًا وليلة (۱). (ز)

١٨٠٩ ـ عن قتادة بن دِعامة، في الآية، قال: عُوقِب القوم، فأماتهم الله عقوبة (٨٠. (٢٧١١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٨، وابن أبي حاتم ١١١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٨٨، وابن أبي حاتم ١١١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٦٨٨.(٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٢/١ (٥٤١).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى الطستي.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١٩٩/١.

<sup>(</sup>A) عزاء السيوطّي إلى عبد بن حميد. وأخرجه عبد الرزاق ٤٦/١، وابن جرير ٢٩٠/١، وابن أبي حاتم ١/ ١١٢ من طريق معمر مختصرًا بلفظ: ماتوا. وذكر يحيى بن سلام ـ تفسير ابن أبي زمنين ١٤١/١ ـ نحوه.

١٨١٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ الْقَدْمِقَةُ ﴾، والصاعقة:
 نار(١). (ز)

1۸۱۱ ـ عن محمد بن شعيب، قال: سمعت عُرْوَة بن رُويْم اللَّخْمِيَّ يقول في قول في ينظرون، فردت إليهم أزواجهم، ثم أخذت النصف الباقي وهؤلاء قيام ينظرون. ثم تلا هذه: ﴿ مَ مَ نَعْدِ مَوْتِكُمْ لَمَا لَحُمْمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُونُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُو

1۸۱۲ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ قال: هم السبعون الذين الذين التجارة من السبعون الذين الله أختارهم موسى فساروا معه، قال: فسمعوا كلامًا، فقالوا: ﴿ لَنَ لَلْهَ مَتَّا مُثَنَّكُم مِن الله عَلَا الله قوله: ﴿ مُّمَ بَعَثْنَكُم مِن الله يَعْدِ مَوْتِكُمْ ﴾ . فالمعثوا من بعد موتهم؛ لأنَّ موتهم ذاك كان عقوبة لهم، فبعثوا لبقية آجالهم (۳) . (۲۷۱/۱)

١٨١٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّنِعَةُ لَهُ يعني: الموت ـ نظيرها: ﴿ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَوِقاً ﴾ [الاعراف: ١٤٣]، يعني: مَيِّتًا، وكقوله فَاللهُ: ﴿ فَصَوِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ [الزمر: ٢٦]، يعنى: فمات ـ، ﴿ وَأَنشَدُ تَنظُرُونَ ﴾ يعنى: السبعين (٤٠).

۱۸۱٤ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ قال: أخذتهم الرجفة، وهي: الصاعقة، فماتوا جميعا(٥٠). (ز)

# ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

١٨١٥ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ مُ مَنْنَكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْ
 مَوْتِكُمْ ﴾، قال: ثم بعثهم الله تعالى ليُكْمِلوا بَقِيَّة آجَالِهِم (٢٠/١/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱/ ٦٩٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب العقوبات \_ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٤٠٨/٤ \_، وابن أبي حاتم ١١١/١ \_ ١١٦، ولفظه: سأل بنو إسرائيل موسى، فقالوا: ﴿إَنْ نُؤْيِنَ لَكَ حَقِّ نَرَى اللهَ جَهْرَةٌ﴾، فأخبرهم أنهم لن يطيقوا ذلك، فأبوا، فسمعوا من كلام الله، فصعق بعضهم وبعض ينظرون، ثم بعث هؤلاء وصعق هؤلاء. وفي لفظ: ثم بعث الذين صعقوا، وصعق الآخرون، ثم بعثوا، فقال الله: ﴿فَلَخَذْتُكُمُ ٱلصَّنَوقَدُ وَالشَّرُ
يَظُرُونَ﴾ إلى قوله: ﴿لَتَلَّكُمُ اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْلُولِهِ اللهِ عَلَيْلُ اللهِ عَلَيْلُولُونَا اللهِ عَلَيْلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْلُ اللهِ عَلَيْلُونَا عَلَيْ اللهِ عَلَيْلُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْلُ اللهِ عَلَيْلُونَا عَلَيْلُونَا عَلَيْلُونَا عَلَى اللهِ عَلَيْلُ عَلَيْلُونَا عَلَى اللهِ عَلَيْكُونَا عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّه

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٦٩٧، وابن أبي حاتم ١/٢١٢ (٥٣٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٠٥. (٥) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٩٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٢/٤٦، وابن جرير ٢٩٦/١، وابن أبي حاتم ٢/١١٢. وذكر يحيى بن سلام ـ كما =

١٨١٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ في قوله: ﴿ مَّ بَعَثْنَكُم ﴾، أي: بعثناكم أبياء، ولكنه قدَّم حرفًا وأخَّر حرفًا (١) الآلال. (ز)

1۸۱۷ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ مُ مَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ
 مَوْتِكُمْ ﴾ ، قال: فبعثوا من بعد موتهم؛ لأن موتهم ذاك كان عقوبة لهم، فبعثوا لبقية آجالهم (۲) . (۱/۳۷)

۱۸۱۸ ـ قال مقاتل بن سلیمان: ... بُعِثوا یوم ماتوا، ثم انصرفوا مع موسی راجعین<sup>(۳)</sup>. (ز)

#### 🏶 ذكر قصة ذلك:

العجل، وتاب الله عليهم بقتل بعضهم بعضًا كما أمرهم به؛ أمر الله تعالى موسى أن ياحجل، وتاب الله عليهم بقتل بعضهم بعضًا كما أمرهم به؛ أمر الله تعالى موسى أن يأتيه في ناس مِن بني إسرائيل يعتذرون إليه من عبادة العجل، ووعدهم موعدًا، فاختار موسى من قومه سبعين رجلًا على عينه، ثم ذهب بهم ليعتذروا، فلما أتوا ذلك المكان قالوا: ﴿ لَن نَّوْنَ لَكَ حَقَّ نَرَى اللهَ جَهَرَهُ ﴾، فإنَّك قد كلمته، فَأرناهُ. فلخ الممكان قالوا: ﴿ لَن نَّوْنَ لَكَ حَقَّ نَرَى اللهَ جَهَرَهُ ﴾، فإنَّك قد كلمته، فَأرناهُ. لبني إسرائيل إذا أتيتهم وقد أهلكتُ خيارهم؟ ﴿ وَبِ لَوْ شِثْتَ أَهْلَكُنَهُم مِن فَبْلُ وَإِنَّنَ البَيْكُ إِللهُ مِن مَن اتخذ العجل. فذلك حين يقول موسى: ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا فِنْنَكَ تُوسُلُ عِهَا مَن تَشَكُهُ إِل قوله: ﴿ إِنَّ هُولًا عَلَى موسى: وإنَّ هولاء السبعين ممن اتخذ العجل. فذلك حين يقول موسى: ﴿ إِنَّ هِي إِلَا فِنْكُ تُوسُلُ عِهَا مَن تَنَكُنُكُ وَالاعراف: ١٥٥]. وذلك قوله:

<sup>[</sup>TT] انتَقَدَ ابنُ جرير ((٦٩٣/١) قول السُّدي استنادًا إلى مخالفته ظاهر القرآن، وإجماع أهل التأويل على التأويل، فقال: وهذا تأويل يَدُلُّ ظاهرُ التلاوة على خلافه، مع إجماع أهل التأويل على تخطئته. ثم وجَّهه بقوله: والواجب على تأويل السدي الذي حكيناه عنه أن يكون معنى قوله: ﴿لَمَاكُمْ تَشَكُرُونَ﴾: تشكروني على تصييري إياكم أنبياء».

<sup>=</sup> في تفسير ابن أبي زمنين ١/ ١٤١ ـ نحوه. وعزا السيوطي إلى عبد بن حميد نحوه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٦٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٦٩٧/١، وابن أبي حاتم ١١٢/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٥/١.

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوبَىٰ لَنَ نُؤْمِنَ لَكَ حَقَىٰ نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذْتُكُمُ اَلصَّنِهَةُ ﴾. ثم إنَّ الله ـ جلَّ ثناؤه ـ أحياهم، فقاموا، وعاشوا رجلًا رجلًا، ينظر بعضهم إلى بعض كيف يُحْيَون، فقالوا: يا موسى، أنت تدعو الله فلا تسأله شيئًا إلا أعطاك، فادعه يجعلنا أنبياء. فدعا الله تعالى، فجعلهم أنبياء، فذلك قوله: ﴿ ثُمَّ بَمَنْتَكُمُ مِنْ بَعْدِ مَوْيَكُمُ ﴾، ولكنه قدّم حرفًا وأخَّر حرفًا (المُتَتَالَدُ (ز)

المعك، ولم نخالفك في أمر، ولنا عليك حق؛ فأرنا الله جهرة \_ يعني: مُعَايَنة \_ كما رأيته. فقال موسى: واللهِ، ما رأيتُه، ولقد أردتُه على ذلك، فأبى، وتجلى للجبل فجعله دكًا \_ يعني: فصار دَكًا \_، وكان أشدَّ مني وأقوى. فقالوا: إنَّا لا نؤمن بك ولا نقبل ما جئت به حتى تُرِينَاهُ مُعَايَنة . فلما قالوا ذلك أخذتهم الصاعقة، يعني: الموت عقوبة ... ثم أنعم الله عليهم، فبعثهم، وذلك أنهم لما صعقوا قام موسى يبكي، وظن أنهم إنما صعقوا بخطيئة أصحاب العجل، فقال فَيْن في سورة الأعراف يبكي، وظن أنهم إنما صعقوا بخطيئة أصحاب العجل، فقال فَيْن في سورة الأعراف [٥٠٠]: ﴿ رَبِّ لَوْ شِنْتَ أَهْلَكُنَهُم مِن أَمرهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿ مُن مَنْتَكُم مِن بَعدٍ مَوسى من أمرهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿ مُن مَنْتَكُم مِن بُعدٍ مَوْيكُم لَمُلَكُ مُلَكُ لَلْمُكَوَلُم الله فَيْلُ لَللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى العَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

آت علنى ابن كثير (/ ٤٠٥ ع - ٤٠٠) على هذا الأثر بقوله: ﴿ وهذا السياق يقتضي أنَّ المَّخَطَاب توجَّه إلى بني إسرائيل في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُومَن لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَمَّ زَى اللَّهَ جَمَّرَ ﴾، والمراد السبعون المختارون منهم، ولم يحك كثير من المفسرين سواه، وقد أغرب فخر الدين الرازي في تفسيره حين حكى في قصة هؤلاء السبعين: أنهم بعد إحيائهم قالوا: يا موسى، إنك لا تطلب من الله شيئًا إلا أعطاك، فادعه أن يجعلنا أنبياء، فدعا بذلك فأجاب الله دعوته. وهذا غريب جدًا، إذ لا يُعرَف في زمان موسى نبئي سوى هارون، ثم يوشع بن نون. وقد غلط أهل الكتاب أيضًا في دعواهم أنَّ هؤلاء رأوا الله عَلى المن موسى الكليم على الله هؤلاء السبعون؟! على المناو موسى الكليم على الكليم الكتاب أيضًا في دعواهم أنَّ هؤلاء رأوا الله عَلى المناو موسى الكليم على الكليم على الكليم على الكليم الكتاب المناه هؤلاء السبعون؟! على المناه على الكليم الكليم الكليم الكليم المناه المناه الكليم المناه الكليم الكليم الكليم الكليم الكليم الكليم الكليم المناه الكليم الله الكتاب أيضًا في دعواهم أنَّ هؤلاء السبعون؟! على الكليم المناه الكليم الكليم الكليم الكليم الكليم الكيم الكليم الكيم الكليم الكيم الكليم الكليم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/٦٩٥، وابن أبي حاتم ١١٣/١.

 <sup>(</sup>٢) ذكر محققه أن هذه الآية في إحدى النسخ، لكن أثبت بدلاً عنها قوله تعالى: ﴿ثَمْ عَلَوْمًا عَنكُم مِنْ بَنْهِ
 كَالِكَ لَقَلَكُمْ تَشْكُورَكُ بناء على نسخ أخرى!، والصحيح خلاف ذلك؛ لأنَّ الآية التي أثبتها قد تقدمت، وهي في سياق اتخاذ بني إسرائيل العجل.

انصرفوا مع موسى راجعين<sup>(١)</sup>. (ز)

١٨٢١ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: لَمَّا رجع موسى إلى قومه، ورأى ما هم فيه من عبادة العِجْل، وقال لأخيه وللسَّامِرِيِّ ما قال، وحَرَّق العجل وذُرَّاه في الْيَمِّ؛ اختار موسى منهم سبعين رجلًا الخيِّر فالخيِّر، وقال: انطلقوا إلى الله، فتوبوا إليه مما صنعتم، وسلوه التوبة على مَن تركتم وراءكم من قومكم، صوموا، وتَطَهَّروا، وطَهِّروا ثيابكم. فخرج بهم إلى طُور سَيْنَاء لميقاتٍ وقَّته له ربه، وكان لا يأتيه إلا بإذن منه وعِلْم. فقال له السبعون ـ فيما ذكر لي ـ حين صنعوا ما أمرهم به، وخرجوا للقاء ربه، قالوا: يا موسى، اطلب لنا إلى ربك نسمع كلام ربنا. فقال: أفعلُ. فلما دنا موسى من الجبل وقع عليه عمود الغمام، حتى تغشَّى الجبل كله، ودنا موسى، فدخل فيه، وقال للقوم: ادْنُوا. ــ وكان موسى إذا كلمه ربُّه وقع على جبهته نورٌ ساطع لا يستطيع أحد من بني آدم أن ينظر إليه، فضرب دونه بالحجاب \_، ودنا القوم، حتى إذا دخلوا في الغمام وقعوا سجودًا، فسمعوه وهو يكلم موسى، يأمره وينهاه: افعل، ولا تفعل. فلما فرغ إليه من أمره وانكشف عن موسى الغمام، فأقبل إليهم، فقالوا لموسى: ﴿ لَن نَّوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾. فأخذتكم الرجفة، وهي الصاعقة، فماتوا جميعًا، وقام موسى يناشد ربه، ويدعوه، ويرغب إليه، ويقول: رب لو شئت أهلكتهم من قبل وإياي، قد سفِهوا، أفتهلك مَن ورائي من بني إسرائيل بما فعل السفهاء منا؟ \_ أي: إن هذا لهم هلاك \_، اخترت منهم سبعين رجلًا؛ الخيِّر فالخيِّر، أرجع إليهم وليس معي منهم رجل واحد، فما الذي يصدقوني به أو يأمنوني عليه بعد هذا؟! إنا هدنا إليك. فلم يزل موسى يُناشِد ربه، ويسأله، ويطلب إليه، حتى رَدَّ إليهم أرواحهم، وطلب إليه التوبةَ لبني إسرائيل من عبادة العجل، فقال: لا، إلا أن يقتلوا أنفسهم (٢٠٤٠٠). (ز)

<sup>[</sup>٣٣٤] نقل ابن عطية (٢١٨/١) عن السدي وغيره قوله: «وسمعوا كلام الله يأمر وينهى، فلم يطيقوا سماعه، واختلطت أذهانهم، ورغبوا أن يكون موسى يسمع ويعبر لهم، ففعل، فلما فرع وخرجوا بدلت منهم طائفة ما سمعت من كلام الله. فذلك قوله تعالى: ﴿وَقَدْ كَانَ شَرِيقٌ مِنْهُ وَالبَرَةِ: ٧٥]».

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١/٦٩٣.

المعمل عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - قال: قال لهم موسى - لَمَّا رجع من عند ربه بالألواح، قد كتب فيها التوراة، فوجدهم يعبدون العجل، فأمرهم بقتل أنفسهم، ففعلوا، فتاب الله عليهم -: إنَّ هذه الألواح فيها كتاب الله، فيه أمره الذي أمركم به، ونهيه الذي نهاكم عنه. فقالوا: ومَن يأخذ بقولك أنت؟! لا والله، حتى نرى الله جهرة، حتى يطّلِع الله إلينا، فيقول: هذا كتابي؛ فخُذُوه. فما له لا يكلمنا كما كلمك أنت يا موسى، فيقول: هذا كتابي فخذوه؟! وقرأ قول الله تعالى: ﴿نَ نُوْمِنَ لَكَ حَيَّ نَرَى الله جَهْرَهُ ﴾. قال: فجاءت غضبة من الله على، فجاءتهم صاعقة بعد التوبة، فصعقتهم، فماتوا أجمعون. قال: ثم أحياهم الله من بعد موتهم، وقرأ قول الله تعالى: ﴿مُ مَن بَعْد مَوْيَكُمُ لَمِن بَعْد مَوْيكُمْ الله على نقال: أي شيء أصابكم؟ قالوا: لا. فقال! أي منيء أصابكم؟ قالوا: لا. فقالوا: لا. فقال! أي شيء فيمث الله ملائكة، فنتقت الجبل فوقهم (١٩٤٢). (ز)

آس علن ابن كثير (٤٠٦/١) على أثر ابن زيد بقوله: وهذا السياق يدل على أنهم كُلفوا بعد ما أحيوا، وقد حكى الماوردي في ذلك قولين: أحدهما: أنَّه سقط التكليف عنهم لمعاينتهم الأمر جهرة حتى صاروا مضطرين إلى التصديق. والثاني: أنهم مكلفون لئلا يخلو عاقل من تكليف. قال القرطبي: وهذا هو الصحيح لأن معاينتهم للأمور الفظيعة لا تمنع تكليفهم؛ لأن بني إسرائيل قد شاهدوا أمورًا عظامًا من خوارق العادات، وهم في ذلك مكلفون، وهذا واضحه.

وذكر ابنُ جرير (١/ ٦٩٧ ـ ٦٩٨) الآثار المروية عن السدي ومحمد بن إسحاق وابن زيد في بيان سبب قول بني إسرائيل لموسى: ﴿ لَنَ نُؤْيِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللّهَ جَهْرَهُ ﴾، ولم يرجِّح قولًا منها على آخر، فقال: وولا خبر عندنا بصحة شيء مما قاله من ذكرنا قولَه في سبب قبلهم ذلك لموسى عُلِيَّة تقوم به حجة فيُسلَّم له، وجائز أن يكون ذلك بعض ما قالوه، فإذ كان لا خبر بذلك تقوم به حجة فالصواب مِن القول فيه أن يقال: إنَّ الله قد أخبر عن قوم موسى أنهم قالو اله: ﴿ يَكُونُونَ لَكَ حَتَى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً ﴾ كما أخبر عنهم أنهم قالوه، وإنما أخبر الله بذلك عنهم الذين خوطبوا بهذه الآيات توبيخًا لهم في كفرهم بمحمد، وقد قامت حجته على من احتج به عليه، ولا حاجة لمن انتهت إليه إلى معرفة السبب الداعي لهم إلى قبل ذلك، وقد قال الذين أخبرنا عنهم الأقوال التي ذكرناها، وجائز أن يكون بعضُها حقًا كما قال».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٦٩٦/١.

## ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ ﴾

۱۸۲۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: ثُمَّ ظَلَّل عليهم في التّيهِ بالغَمَام  $^{(1)}$ . (ز)

١٨٢٤ \_ عن عبد الله بن عمر =

۱۸۲٥ \_ والضحاك بن مزاحم، نحوه (۲). (ز)

١٨٢٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ =

١٨٢٧ \_ وعن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه<sup>(٣)</sup>. (ز)

1۸۲۹ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سفيان ـ قال: كان هذا في البَرُيَّةِ، ظلل عليهم الغمام من الشمس  $^{(0)}$ .  $^{(707/1)}$ 

۱۸۳۰ ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

1۸۳۱ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة ـ قال: لَمَّا تاب الله عَلَى على بني إسرائيل، وأمر موسى أن يرفع عنهم السيف من عبادة العجل؛ أمر موسى أن يسير بهم إلى الأرض المقدسة، وقال: إنني قد كتبتها لكم دارًا وقرارًا ومنزلًا، فاخرج إليها، وجاهد مَن فيها مِن العدو، فإنِّي ناصركم عليهم. فسار بهم موسى إلى الأرض المقدسة بأمر الله عَلى، حتى إذا نزل التيّة بين مصر والشام، وهي أرض ليس فيها خمَر (٧) ولا ظِلِّ، دعا موسى ربَّه حين آذاهم الحر، فظلل عليهم بالغمام، ودعا لهم بالزق، فأنزل الله لهم المن والسلوى (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٣/١. (٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٣/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٣/١.
 (٤) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤١/١ ـ نحوه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبن أبي حاتم ١١٣/١.

<sup>(</sup>٧) الخمّر ـ بالتحريك ـ: ما واراك من الشجر والجبال ونحوها. لسان العرب (خمر).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٧٠٨/١.

#### ﴿ ٱلْغَمَامَ ﴾

1۸۳۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُريْجٍ ـ في قوله: ﴿وَطَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَامَ﴾، قال: غمام أبرد من هذا وأطيب، وهو الذي يأتي الله ـ جل وعز ـ فيه يوم القيامة، في قوله: ﴿فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْمَكَارِ﴾ [البقرة: ٢١٠]، وهو الذي جاءت فيه الملائكة يوم بدر. قال ابن عباس: وكان معهم في التِّيو<sup>(۱)</sup>. (١/٧١/١)

١٨٣٣ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَطَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْفَكَامُ﴾، قال: ليس بالسحاب، هو الغمام الذي يأتي الله فيه يوم القيامة، ولم يكن إلا لهم (٣)(٣٠٠. (٢٩٢/١)

١٨٣٤ \_ عن قتادة بن دِعامة، ﴿وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْقَمَامَ﴾، قال: هو السحاب الأبيض الذي لا ماء فيه (٣٧٠).

١٨٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْفَكَامَ﴾، ظَلَّل الله ﷺ عليهم الغَمَام الأبيض؛ يقيهم حَرَّ الشمس<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ﴾

١٨٣٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قال: كان المَنُّ ينزِل

آآآآ وجَّه ابنُ كثير (٤٠٧/١) قول مجاهد، فقال: «وكانّه يريد أنه ليس من زِيّ هذا السحاب، بل أحسن منه وأطيب وأبهى منظرًا، كما قال ابن عباس: ﴿وَطَلَلْنَا عَلَيْكُمُ اللّهَامَهُ»، قال: غمام أبرد من هذا وأطيب، وهو الذي يأتي الله فيه في قوله: ﴿هَلَ يَظُلُونَ اللّهَامُ اللّهَ عُلَالِ مِنَ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٩٩/٦. وأخرج ابن أبي حاتم ١١٣/١ بإسناده عن ابن جريج قال: قال آخرون: غمام أبرد من هذا وأطيب.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۹/۱، وابن أبي حاتم ۱۱۳/۱ (۱۹۵). وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن
 حميد. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱٤١/۱ ـ نحوه.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١.

المنظانية المنظانية

عليهم بالليل على الأشجار، فيَغْدُون إليه، فيأكلون منه ما شاءوا(١١). (٣٧٤/١)

١٨٣٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْقٍ، عن الضحاك ـ قال: الْمَنُ
 الذي يسقط من السماء على الشجر، فيأكله الناس<sup>(٢)</sup>. (١/٤٣٤)

١٨٣٨ \_ عن مجاهد بن جَبْرٍ \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: الْمَنُّ: صَمْعَةٌ (٣٧٣/١).

١٨٣٩ \_ عن الضحاك بن مُزَاحِم، في ﴿ ٱلْمَنَّ ﴾، قال: هو الطُّرنجبين (٤). (ز)

۱۸٤٠ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبانٍ ـ قال: المَنُّ: شيء أنزله الله عليهم مثل الطلل<sup>(٥)</sup>، شبه الرُّبُ<sup>(٦)</sup> الغليظ<sup>(٧)</sup>. (١٣٣/١)

١٨٤١ ـ عن عامر الشَّعْبِيِّ ـ من طريق جابر ـ قال: عَسَلُكُم هذا جزء من سبعين جزءًا من المَنِّ<sup>(٨)</sup>. (ز)

١٨٤٢ \_ عن عامر الشَّعْبِيِّ \_ من طريق مُجَالِد \_ في قوله: ﴿وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ ﴾، قال: المَنُّ: الذي يقع على الشجر(٩). (ز)

١٨٤٣ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّهٍ ـ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل ـ أنَّه سُثِل: ما الْمَنُّ؟ قال: خبز الرقاق، مثل الذرة، أو مثل النَّقِيم<sup>(١١</sup>). (٢٧٤/١)

١٨٤٤ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد بن بشير ـ في قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ

(۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٤/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. كما أخرجه ابن جرير ٢٠٢/١ من طريق ابن جريج.

ردن بن بریج (۲) أخرجه ابن جریر ۲/ ۷۰۲.

(٣) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجه ابن جرير ٢٠٠٠/١، وابن أبي حاتم ١١١٤/١. وعزاه السيوطي إلىوكيع، وعبد بن حميد.

والصَّمغ: شيء يَنضَحه الشجر، ويسيل منها. لسان العرب (صمغ).

(٤) تفسير الثعلبي ١/٢٠٠.

والطرنجيين ـ ويقال: الترنجيين ـ: ظلُّ يحدث في الهواء، ويقع على أطراف الأشجار، قريب من العسل في الطعم والشكل. تفسير الألوسي عند تفسير الآية [٦٩] من سورة النحل.

 (٥) الطل: المطر الضعيف، أو أخف المطر وأضعفه، أو الندى، أو فوقه ودون المطر. القاموس المحيط (طلا).

(٦) الرُّبُّ: دبس الرُّطَب إذا طُبخ. المصباح المنير (رب).

(٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٤/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

(A) أخرجه ابن جرير ٧٠٠/١.

(۹) أخرجه ابن جرير ۷۰۲/۱.

(١٠) أخرجه ابن جرير ٧٠١/١، وابن أبي حاتم ١١٥/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وَالسَّلَوَىٰ ۗ الآية، قال: ... أطعمهم المنَّ والسلوى حين بَرَزُوا إلى البَرِّيَّة، فكان الْمَنُّ يسقط عليهم في مَحِلَّتهم سقوط الثلج، أشد بياضًا من اللبن، وأحلى من العسل، يسقط عليهم من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، فيأخذ الرجل قدر ما يكفيه يومه ذلك، فإن تعدى فسد وما يبقى عنده، حتى إذا كان يوم سادسه يوم جُمْعَته أخذ ما يكفيه ليوم سادسه ويوم سابعه فيبقى عنده؛ لأنه إذا كان يوم عيدٍ لا يَشْخَصُ فيه لأمر معيشة، ولا لطلب شيء، وهذا كله في الْبَرِّيَّةِ (١). (٢٧٢/١)

١٨٤٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: قالوا: يا موسى، كيف لنا بماء ههنا؟! أين الطعام؟! فأنزل الله عليهم الْمَنَّ، فكان يسقط على الشجرة الزنجبيل<sup>(۲)</sup>. (۳۷۳/۱)

١٨٤٦ \_ قال إسماعيل السُّدِّيُّ في ﴿ ٱلْمَنَّ ﴾: عسلٌ كان يقع على الشجر من الليل، فیأکلون منه<sup>(۳)</sup>. (ز)

١٨٤٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: الْمَنُّ: شراب كان ينزل عليهم مثل العسل، فيمزجونه بالماء، ثم يشربونه (٤). (ز)

١٨٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: أما الْمَنُّ: فهو التَّرَنجَبِين، فكان ينزل بالليل على شجرهم، أبيض كالثلج، حلو مثل العسل(٥). (ز)

١٨٤٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ قال: الْمَنُّ: عسل كان ينزل لهم من السماء (٢) المعربي (ز)

٢٣٧ بيَّن ابن كثير (١/ ٤٠٨ ـ ٤٠٩) أنه لا تعارض بين أقوال المفسرين في المراد من المنِّ، ورجَّح المعنى العام الذي يشمل كل تلك الأقوال، فقال: «والغرض: أنَّ عبارات المفسرين متقاربة في شرح المنِّ؛ فمنهم مَن فسره بالطعام، ومنهم مَن فسره بالشراب، ==

والنقى: هو الدقيق الحُوّارَى، وهو الذي يُنقّى من لباب البر. تاج العروس (حور).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٤/١ (٥٥٦). وعزاه السيوطي إلَّى عبد بن حميد. وأخرج نحوه يحيى بن سلّام في تفسيره ٢٦٩/١ من طريق سعيد بن أبي عروبة، وعبّد الرزاق ٤٦/١ من طريق معمر مختصرًا، ومن طریقه ابن جریر ۱/۷۰۰.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۷۰۲/۱، ۷۰۷، وابن أبي حاتم ۱۱٤/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٠٠٠، وابن أبي حاتم ١١٥/١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١/ ٧٠١.

#### وفيري البقينية الملاف

#### ﴿ وَٱلسَّلُوَيُّ ﴾

١٨٥٠ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السلَّديّ، عن مُرَّة الْهُمَدَانِيّ ـ =

١٨٥١ ـ وعبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّيِّ، عن أبي مالك وأبي صالح ـ السلوى: طائر يشبه السُّمَانَي (١) ( ٢٧٥/١)

**۱۸۵۲** \_ عن **عبد الله بن عباس** \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ قال: السلوى: طاثر شبيه بالسُّمَانَى، كانوا يأكلون منه ما شاءوا<sup>(۲۲</sup>). (۲۷٤/۱)

۱۸۵۳ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْقٍ، عن الضحاك \_ قال: السَّلْوى: هو السُّمانَى (۳۲۰). (۳۷٤/۱)

١٨٥٤ \_ عن أبي العالية، في أَلسَّلْوَىٰ، قال: هو طير حمر، بعث الله سحابة، فمطرت السَّمانى في عرض مِيْل، وقدر طول رمح في السماء، بعضه على بعض (٤).
(ز)

۱۸۰۵ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: السلوى: طائر<sup>(٥)</sup>. (٣٧٣/١) ١٨٥٦ ـ عن الضحاك بن مُزَاحِم ـ من طريق قُرُّةً بن خالد ـ أنه كان يقول: السُّمَانَى

== والظاهر: أنَّه كل ما امتن الله به عليهم من طعام وشراب وغير ذلك، مما ليس لهم فيه عمل ولا كدّ، فالمن المشهور إن أُكِل وحده كان طعامًا وحلاوة، وإن مُزِج مع الماء صار شرابًا طيبًا، وإن رُكِّب مع غيره صار نوعًا آخر، ولكن ليس هو المراد من الآية وحده، والدليل قول النبي ﷺ: «الكمأة من المن، وماؤها شفاء للمين».

وأما أبنُ عطية (١/ ٢٢٠) فذكر الأقوال الواردة في معنى المن، ثم انتقد بعضها بقوله: اوفى بعض الأقوال بُعدًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٧٠٤/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبى حاتم ١١٤/١ ـ ١١٥. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٧٠٥. وأخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١١٥ من طريق جَهْضَم.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجه ابن جرير ٧٠٥/١. وعلّقه ابن أبي حاتم ١١٥/١. وعزاه السيوطي إلى وكيم، وعبد بن حميد.

هي السلوي<sup>(۱)</sup>. (۱/۳۷۰)

۱۸۵۷ ـ عن عِكْرِمَة مولى ابن عباس ـ من طريق الحَكَم بن أَبَان ـ قال: السَّلْوَى: طير أكبر من العصفور<sup>(۲۲)</sup>. (۳۷۲/۱)

ر السُمْ عامر الشَّعْبِيِّ ـ من طريق مُجَالِد ـ قال: السلوى: السُّمَانَى<sup>(٣)</sup>. (ز) ١٨٥٩ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

1 1 - عن الحسن البصري - من طريق الحسن بن دينار - قال: السلوى: السُّمَانُه (ف). (ز)

۱۸٦۱ ـ عن وَهْب بن مُنَبَّه ـ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل ـ أنَّه سُيْلَ عن السلوى. فقال: طير سَمِين مثل الْحَمَام، كان يأتيهم فيأخذون منه من سَبْت إلى سَبْت (٦٠) ( ١٣٦٢) ( ١٨٦٢ ) م ١٨٦٢ ـ عن وهب بن مُنَبَّه ـ من طريق عمرو بن دينار ـ قال: سَأَلَتْ بنو إسرائيل موسى اللحم، فقال الله: لأطعمنهم مِن أقل لَحْم يُعْلَم في الأرض. فأرسل عليهم ريحًا، فأذَرَتْ عند مساكنهم السلوى ـ وهو: الشَّمَانَى ـ ميلًا في ميل، قِيدَ رُمْحٍ في السماء، فَخَبَّوا للغد، فَنْتُنَ اللحم (٧٠) (٣٧٦/١)

1۸٦٣ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد بن بشير ـ قال: كانت السلوى طيرًا إلى الحمرة، تحشرها عليهم الريح الجَنُوب، فكان الرجل منهم يذبح منها قدر ما يكفيه يومه ذلك، فإذا تَعَدَّى فسد ولم يبق عنده، حتى إذا كان يوم سادسه يوم جمعته أخذ ما يكفيه ليوم سادسه ويوم سابعه (٨٠٠. (٣٧٦/١)

١٨٦٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد [بن أبي عروبة] \_ قال: السلوى: هو

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلام في تفسيره ٢٦٩/١، وابن جرير ٧٠٦/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٥/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جَرير ٢/٧٠٥ ـ ٧٠٦. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٥/١.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١١٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه يحيى بن سلام في تفسيره ٢٦٩/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٥٥١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧٠٦/١ مختصرًا، وابن أبي حاتم ١١٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١١٥. وعزاه السيوطي إلى سفيان بن عينية.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٥/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرجه عبد الرزاق ٤٦/١ مختصرًا من طريق مَعمر، وابن جرير ٥٠٧/١ من طريقه.

الطير الذي يُقال له: السُّمَانَي (١). (ز)

١٨٦٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: كان طيرًا أكبر من السُّمَانَي (٢). (ز)

١٨٦٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: السلوى: كان طيرًا يأتيهم مثل السُّمَانَي (٣). (ز)

١٨٦٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: وأما السلوى فهو الطير، وذلك أنَّ بني إسرائيل سألوا موسى اللحم، وهم في النِّيهِ، فسأل موسى ربه ﷺ، فقال الله: لأطعمنهم أقلَّ الطير لحمًا. فبعث الله سبحانه السماء، فأمطرت لهم السلوى، وهي السُّمَاني، وجمعتهم ريح الجنوب، وهي طير حمر تكون في طريق مصر، فأمطرت قدر ميل فى عرض الأرض، وقدر رمح في السماء بعضه على بعض<sup>(1)</sup>. (ز)

 ۱۸٦٨ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ قال: السلوى طر (۱۹۱۵) (ز)

## ﴿ كُلُوا مِن طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾

١٨٦٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي عامر الخَزَّاز ـ في قول الله: ﴿كُلُوا مِن كَلِيَّبُتِ مَا رَزَقْتَكُمْمُ﴾، قال: أمّا إنَّه لم يذكر أصفرَكم وأحمرَكم، ولكنه قال: ينتهون إلى حلاله<sup>(١)</sup>. (ز)

۱۸۷۰ ـ عن مقاتل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن مَعْرُوف ـ، نحو ذلك (١). (ز) ١٨٧١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ ﴾ يعنى: من حلال، كقوله: ﴿فَتَيَمُّواْ صَعِيدًا طَيِّبًا﴾ [المائدة: ٦]، يعنى: حلالًا طيبًا في غير مأثم، وإذا وجدوا

٢٣٨ قال ابن عطية (١/ ٢٢١): (والسلوى طير بإجماع من المفسرين».

<sup>(</sup>١) أخرجه يحيى بن سلّام في تفسيره ٢٦٩/١. (۲) أخرجه ابن جرير ٧٠٥/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧٠٦/١، وابن أبي حاتم ١١٦/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١. وفي تفسير الثعلبي ١/٢٠٠ بنحوه منسوبًا إلى مقاتل دون تعيينه. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧٠٦/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٦/١.

الماء فهو حرام، فمِن ثُمَّ قال: ﴿ لَيَّبَا﴾، يعني: حلالًا، مِن ﴿ مَا رَزَقْنَكُمُ ۗ من السلوى(١٠). (ز)

# ﴿وَمَا ظُلَمُونَا وَلَئِكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞﴾

۱۸۷۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طریق عمرو بن عطیة، عن أبیه \_ في قوله: ﴿وَمَا ظُلْمُونَا﴾، قال: نحن أعزُ مِن أن نُظْلَم (٣٧٦/١)

۱۸۷۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رُوْقٍ، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَلَكِن كَانُوا أَنْسُهُمْ يَظْلِمُونَ﴾، قال: يَضُرُّون<sup>(٣)</sup>. (٣٧٧١)

1474 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا ظَلَمُواَ لِهِ يعني: وما ضَرُّونا، يعني: ما نقصونا من مُذْكِنا بمعصيتهم شيئًا حين رفعوا وقَدُوا<sup>(٤)</sup> منه في غد، ﴿وَلَكِن كَافُوا أَنْشُكُمُ مَيْطُكُونَ بمعصيتهم شيئًا حين رفعوا وقَدُوا<sup>(٤)</sup> منه في عني: أنفسهم يضرون. نظيرها في الأعراف [١٦٠] قوله سبحانه: ﴿مِن كَلِبَنْتِ مَا رَدَقَتُكُمُ إِلَى آخر الآية (٥٠). (ز)

#### 🏶 ذكر قصة ذلك:

1400 \_ عن وَهْبِ بن مُنبَّه \_ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل \_ قال: إنَّ بني إسرائيل لما حرّم الله عليهم أن يدخلوا الأرض المقدسة أربعين سنة يتيهون في الأرض؛ شَكُوا إلى موسى، فقالوا: ما نأكل؟ فقال: إنَّ الله سيأتيكم بما تأكلون. قالوا: مِن أين لنا إلا أن يمطر علينا خبرًا؟! قال: إنَّ الله في سينزل عليكم خبرًا مخبورًا. فكان ينزل عليهم الْمَنِّ ـ سئل وَهْب: ما الْمَنُّ؟ قال: خبز الرُّقَاق مثل اللرة، أو مثل النَّقِيّ \_، قالوا: وما نأتيم؟ ولا بُدَّ لنا من لحم؟ قال: فإنَّ الله يأتيكم به. فقالوا: من أين لنا إلا أن تأتينا به الريح؟! قال: فإنَّ الله يأتيكم به. فكانت الريح تأتيهم بالسلوى \_ فسُئِل وهب: ما السلوى؟ قال: طير سمين مثل الحمام، كانت يأتيهم فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنَّ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: فما نلبس؟ قال: لا يَخْلَقُنْ الله فيأخذون منه من السبت إلى السبت \_، قالوا: في المنافق المناف

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٩/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٦/١ (٥٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧١٢/١، وابن أبي حاتم ١١٦/١ (٥٦٧). وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) التقديد: فعل القديد. والقديد: اللحم المملوح المجفف في الشمس. لسان العرب (قدد).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٦) أي: لا يبلى. لسان العرب (خلق).

منكم ثوب أربعين سنة. قالوا: فما نحتذي؟ قال: لا ينقطع لأحدكم شِسْعٌ أربعين سنة. قالوا: فإنَّ فينا أولادًا، فما نكسوهم؟ قال: ثوب الصغير يشِبُّ معه. قالوا: فمن أين لنا الماء؟ قال: يأتيكم به الله. قالوا: فمن أين إلا أن يخرج لنا من الحَجَر؟! فأمر الله تبارك وتعالى موسى أن يضرب بعصاه الحجر. قالوا: فيم نُبصِرُ إذ تَّغَشَانا الظلمة؟ فضرب لهم عمودًا من نور في وسط عسكرهم أضاء عسكرهم كله. قالوا: فيم نستظل؛ فإنَّ الشمس علينا شديدة؟ قال: يظلكم الله بالغمام(١). (ز)

١٨٧٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: لما تاب الله على قوم موسى، وأحيا السبعين الذين اختارهم موسى بعد ما أماتهم؛ أمرهم الله بالمسير إلى أريحا، وهي أرض بيت المقدس، فساروا، حتى إذا كانوا قريبًا منها بعث موسى اثنى عشر نقيبًا، وكان من أمرهم وأمر الجَبَّارِين وأمر قوم موسى ما قد قَصَّ الله فى كتابه، فقال قوم موسى لموسى: ﴿فَأَذْهَبْ أَنَّ وَرَبُّكَ فَقَنْتِلآ إِنَّا هَهُنَا قَعِدُونَ﴾ [المائدة: ٢٤]. فغضب موسى، فدعا عليهم، قال: ﴿رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَشِّيقِ وَأَلِخَيًّ فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْكَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٥]. فكانت عجلة من موسى عَجلَها، فقال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمُ أَرْبَعِينَ سَنَةٌ يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [الماندة: ٢٦]. فلما ضرب عليهم التِّيه ندم موسى، وأتاه قومه الذين كانوا معه يطيعونه، فقالوا له: ما صنعت بنا، يا موسى؟ فلما نَدِم أوحى الله إليه: أن لا تَأْسَ على القوم الفاسقين. أي: لا تحزن على القوم الذين سميتهم فاسقين، فلم يحزن، فقالوا: يا موسى، كيف لنا بماء ههنا؟! أين الطعام؟ فأنزل الله عليهم المن، فكان يسقط على الشجر الزنجبيل، والسلوى، وهو طير يشبه السُّمَانَى، فكان يأتي أحدهم، فينظر إلى الطير إن كان سمينًا ذبحه، وإلا أرسله، فإذا سمن أتاه، فقالوا: هذا الطعام، فأين الشراب؟ فأمر موسى، فضرب بعصاه الحجر، فانفجرت منه اثنتا عشرة عينًا، فشرب كل سِبْط من عين، فقالوا: هذا الطعام والشراب، فأين الظِلُّ؟ فظَلُّل عليهم الغمام، فقالوا: هذا الظل، فأين اللباس؟ فكانت ثيابهم تطول معهم كما تطول الصبيان، ولا يتخرَّق لهم ثوب، فذلك قوله: ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْفَيَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَالسَّلُوتَا، وقوله: ﴿وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِۦ فَقُلْنَا أَضْرِب بِمَصَاكَ ٱلْحَكَبُّرُ فَالْفَجَـرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةٍ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُ أَنَاسٍ مَشْرَيَهُمْ ﴿ [البقرة: ٦٠] (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٧٠٩/١.

١٨٧٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ =

١٨٧٨ ـ وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهُب ـ، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز) ١٨٧٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ﴾، وذلك أنَّ موسى ﷺ قالت له بنو إسرائيل وهم في التِّيه: كيف لنا بالأبنية، وقد نزلنا في القَفْر(٢)، وخرجنا من العُمْرَان، مِن حَرِّ الشمس؟!. فظلل الله عليهم الغمام الأبيض يقيهم حر الشمس، ثم إنهم سألوا موسى على الطعام، فأنزل الله عليهم طعام الجنة، وهو المن والسلوى، أما المن فهو التَّرَنجَبين، فكان ينزل بالليل على شجرهم، أبيض كالثلج، حلو مثل العسل، فيغدون عليه، لكل إنسان صاع لكل ليلة، فيغدون عليه، فيأخذون ما يكفيهم ليومهم ذلك، لكل رجل صاع، ولا يرفعون منه في غد، ويأخذون يوم الجمعة ليومين؛ لأنَّ السبت كان عندهم لا يشخصون فيه ولا يعملون، كان هذا لهم في التِّيه، وتنبت ثيابهم مع أولادهم، فأما الرجال فكانت ثيابهم عليهم، لا تبلى، ولا تنخرق، ولا تَدَنَّس، وأما السلوى فهو الطير، وذلك أنَّ بني إسرائيل سألوا موسى اللحم، وهم في التِّيه، فسأل موسى ربه ﷺ، فقال الله: لأطعمنهم أقل الطير لحمًا. فبعث الله سبحانه السماء، فأمطرت لهم السلوي، وهي السماني، وجمعتهم ريح الجنوب، وهي طير حمر تكون في طريق مصر، فأمطرت قدر ميل في عرض الأرض، وقدر رمح في السماء بعضه على بعض، فقال الله ﷺ لهم: ﴿ كُنُواْ مِن كَلِبَنَتِ ﴾ يعنى: من حلال ـ كقوله: ﴿ فَتَيَمُّمُواْ صَعِيدًا طَيْبًا ﴾ [المائدة: ٦]، يعنى: حلالًا طيبًا في غير مأثم، وإذا وجدوا الماء فهو حرام، فمِن ثُمَّ قال: ﴿ طَيِّبَأُهُ ، يعني: حلالًا \_، ﴿ وَنِ مَّا رَزَقَنَّكُم ﴾ من السلوى، ﴿ وَلَا تَطْفَوْاْ فِيهِ ﴾ [طه: ٨١] يعنى: تعصوا الله في الرزق فيما رزقكم، ولا ترفعوا منه لغد، فرفعوا وقَدَّدُوا مخافة أن ينفد، ولو لم يفعلوا لدام لهم ذلك، فقدَّدُوا منه، ورفعوا، فدَوَّد، وتغير ما قَدَّدوا منه وما رفعوا، فعصوا ربهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿وَمَا ظُلُمُونَا﴾، يعني: وما ضرونا، يعنى: ما نقصونا من ملكنا بمعصيتهم شيئًا حين رفعوا وقَدُّدوا منه في غد، ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ يعنى: أنفسهم يضرون. نظيرها في الأعراف [١٦٠] قوله سبحانه: ﴿ مِن كَلِيَكِتِ مَا رَزَقُنَكُم ۗ إلى آخر الآية (٣). (ز)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٠٨/١، ٧١٠. وقد أورد السيوطي بعضًا مما سبق عند تفسير قوله تعالى: ﴿يَنِهُونَكَ في الأَرْضِيُّ [المائدة: ٢٦].

<sup>(</sup>٢) القَفْر: الخلاء من الأرض. لسان العرب (قفر). (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٨/١ ــ ١٠٩.

#### # آثار متعلقة بالآية:

۱۸۸۱ ـ ومن حدیث أبي هریرة، مثله<sup>(۲)</sup>. (۱/۳۷۰)

۱۸۸۲ \_ ومن حديث جابر بن عبد الله، وأبي سعيد الخدري، وعبد الله بن عباس، مثله (۳). (۱/۷۳)

1۸۸۳ ـ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أحد أحب اليه المدح من الله، ولا أكثر معاذيرًا من الله، عدَّب قومًا بذنوبهم، اعتذر إلى المؤمنين قال: ﴿وَمَا ظَلَمْنَهُمْ وَلَكُن كَانُوا أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ [النحل: ١١٨] (ز)

۱۸۸٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق حجاج، عن ابن جُرَيْج \_ قال: خُلِق لهم في النّيه ثبابٌ لا تَخْلَق ولا تَذْرُنْ (٥٠). =

١٨٨٥ ـ وقال ابن جُرَيْج: إن أخذ الرجل من المن والسلوى فوق طعام يوم فسد،
 إلا أنهم كانوا يأخذون في يوم الجمعة طعام يوم السبت فلا يصبح فاسدًا(١٦). (ز)

[٣٣] علَّق ابنُ عطية (٢٢٠/١) على هذا الحديث بقوله: «أراد 瓣 أنَّ الكمأة نفسها مما أنزل نوعها على بني إسرائيل. وقيل: أراد أنه لا تعب في الكمأة ولا جذاذ ولا حصاد، فهي مِنَّة دون تكلف، مِن جنس مَنِّ بني إسرائيل في أنه كان دون تكلف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۱۸/۱ (۱۶۷۸)، ۱۲۲/۷ (۵۷۰۸)، ومسلم ۱۳۱۹ (۲۰۶۹)، ۱۳۲۰/۳ (۲۰۶۹)، ۲/۱۲۲ (۲۰۶۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۱۳/۳۷۳ (۲۰۰۸)، ۱۳/۷۱۶ (۲۰۰۸)، ۱۰/۱۲ (۲۰۳۸)، ۲۰/۱۲ (۲۰۳۸)، ۱۱/۳۰۲ (۲۳۲۸)، ۱۱/۳۱۲ (۲۰۳۰)، ۱۰/۳۲۲ (۲۰۳۰)، ۱۰/۳۲۲ (۲۰۳۰)، ۱۰/۳۲۲ (۲۰۳۰)، ۱۰/۳۲۲ (۲۰۳۰)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۶۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۴۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲۲ (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲) (۱۸۳۳)، ۱۰/۳۲) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱۸۳) (۱

قال النرمذي: •هذا حديث حسن صحيح غريب. وقال البزار في مسنده ٨٢/٤ (١٢٥٠): •وقد روي عن النبي ﷺ من وجوه، روى ذلك أبو هريرة، وابن عمر، وبريدة، وغيرهم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد عن جابر وأبي سعيد ٣٦/١٨ (٣١٤٥٣)، والنسائي في الكبرى عن ابن عباس ٢٣٣/٦
 (٦٦٣٥)، وابن حبان عن أبي سعيد ٤٣٨/١٣٣ (٢٠٧٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ١/ ٢٨٥ (٨٣٦)، وابن أبي حاتم ١١٦/١ (٥٦٨).

وأورده الألباني في الصحيحة ٥/٣١٣ (٢١٨٠) وقال: •إسناد ضعيف.. وأصل الحديث في الصحيحين بلفظ مقارب، ودون ذكر الآية.

<sup>(</sup>٥) الدَّرَن: الوسخ. لسان العرب (درن). (٦) أخرجه ابن جرير ١/٧١٠.

#### ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُواْ مَاذِهِ ٱلْقَرْبَيَّةَ ﴾

۱۸۸۸ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزَاحِم: هي الرّملة، والأردن، وفلسطين، وتدمر<sup>٣)</sup>. (ز)
۱۸۸۹ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمر ـ في قوله: ﴿انْخُلُواْ هَذِهِ ٱلْقَهْيَةَ﴾، قال:

بيت المقدس<sup>(٤)</sup>. (٢٧٧/١) ١٨٩٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿وَإِذْ قُتَا ٱنْظُواْ هَـٰذِهِ ٱلْتَهَيّـــَة﴾، قال: أمَّا القرية فييت المقدس<sup>(٥)</sup>. (ز)

1۸۹۱ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱلنَّالُوا مَنْذِو ٱلْتَهَيَّةَ ﴾ ، يعنى: بيت المقدس<sup>(۱)</sup>. (ز)

1۸۹۲ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِنْ قُلْنَا ٱلنَّالُوا مَلَاهِ ٱلْقَهَيَةَ ﴾، يعني: إِيلْيَاء، وهم يومئذ من وراء البحر (٧٠). (ز)

1**٨٩٣** ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ قال: هي أريحا، وهي قرية من بيت المقدس (١٨٤٠). (ز)

آنكا انتقد ابن كثير (١٧/١) القول بأنها أريحا، معللًا ذلك بمخالفته للدلالات العقلية، فقال: «وقال آخرون: هي أريحا، ... وهذا بعيد؛ لأنها ليست على طريقهم، وهم قاصدون بيت المقدس لا أريحا، ... والصحيح هو الأول؛ لأنها بيت المقدس».

ويلاحظ أن ابنَ جرير (٧١٣/١) ذكر أثر ابن زيد ضمن الآثار التي أوردها لبيان أن القرية التي أُمروا بدخولها بيت المقدس، ولم يجعل قوله مخالفًا لبقية الأقوال كما فعل ابن كثير.

 <sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٠١/١، وتفسير البغوي ٩٨/١.
 (٣) تفسير الثعلبي ٢٠١/١، وتفسير البغوي ٩٨/١.
 (٣) تفسير الثعلبي ٢٠١/١، وتفسير البغوي ٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٢/١١، وابن جرير ٢/٧١٢، وابن أبي حاتم ٢١٦١، والحاكم ٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٠١٠، وابن أبي حاتم ١١٦/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧١٠/١، وابن أبي حاتم ١١٦٢/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٩/١. وينظر: تفسير الثعلبي ١/٢٠١، وتفسير البغوي ١/٩٨.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٧١٣/١.

#### وتنبؤ كالمتنبي الماري

#### ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِثْتُمْ رَغَدًا ﴾

1۸۹٤ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طریق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿ رَفَدَا ﴾ ، قال: بلا حساب عليهم (۱). (ز)

١٨٩٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَشبَاط ـ ﴿ وَهَلَا﴾، قال: الهنيء (١٠). (ز)
١٨٩٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْمٌ رَهَا ﴾، يعني: ما شئتم،
وإذ شئتم، وحيث شئتم (١٠). (ز)

#### ﴿ وَادْخُلُواْ ٱلْبَالِ ﴾

١٨٩٧ ـ عن أبي سعيد الخدري، عن النبي ﷺ: **اقال الله لبني إسرائيل: ﴿**وَٱنْغُلُواْ آلِبَابُ شَجَّكَا وَقُلُواْ حِطَّةٌ فَنَوْرَ لَكُمْ خَطَيَتُكُمُّ﴾<sup>(٤)</sup>. (٢٨٠/١)

۱۸۹۸ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿وَآدَغُلُواْ آلِبَابَ شُجُكَا﴾، قال: باب صغير<sup>(ه)</sup>. (٣٧٧/١)

1**٨٩٩** ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: كان الباب قِبَل الملة<sup>(٢)</sup>. (٣٧٩/١)

1900 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفي \_ في قوله: ﴿وَلَنْخُلُوا آلْبَابَ مُثَمِّكُنَّا﴾، قال: هو أحد أبواب بيت المقدس، وهو يُدْعَى: باب حِطَّة (١٧٧/)

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجه ابن أبي حاتم ١١٧/١. وقد أورده قبل ذلك ٢٥/١ عند قوله تعالى: ﴿وَثَمَّا يَكَانُمُ السَّكُنُ لَنَكَ وَلَكُمْ لَلْهُمَّ وَكُلَا مِنْهَا رَكِمَالُهِ. أما السيوطي فاكتفى بإيراده عند هذه الآية.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۱۷/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٠٩/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧١٤/١، وابن أبي حاتم ١١٧/١، والحاكم ٢/٣٦٢. وذكره السيوطي بلفظ: باب ضيئ، وعزاه إلى من سبق إضافة إلى وكيم، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنظر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٧/١.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱/٤/۱.

۱۹۰۱ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: باب حِطَّة مِن باب إِيلْيَاء بيت المقدس<sup>(۱)</sup>. (۲۷۹/۱)

١٩٠٢ \_ وعن الضَّحَّاك بن مُزَاحم، نحوه (٢). (ز)

190٣ ـ عن قتادة بن دِعَامة، في قوله: ﴿وَاتَخُلُواْ آلْبَابَ سُجَكَا﴾، قال: كنا نتحدث أنه باب من أبواب بيت المقدس<sup>(٣)</sup>. (٣٧٩/١)

19.4 - عن إسماعيل السُّلِّي - من طريق أَسْبَاط - ﴿وَالْخَلُوا ٱلْبَابَ سُجَكَدًا﴾، قال: أمَّا الباب فباب من أبواب بيت المقدس (٤). (ز)

١٩٠٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَمْ خُلُوا آلِنَابَ سُجَكَنا ﴾، يعني: باب إِيلْيَاء سُجَّدًا، فلخلوا مُتَحَرِّفِين على شق وجوههم (٥) النال.

## ﴿ سُجَّدُا﴾

۱۹۰۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طریق سعید بن جبیر \_ في قوله: ﴿وَآتَنَالُوا لَهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلّه

الذي نقل ابن عطية (١/ ٢٢٢) قولين آخرين في معنى الباب؛ فقال: (وقيل: هو باب القبة التي كان يصلي إليها موسى ﷺ. وروي عن مجاهد أيضًا: أنَّه باب في الجبل الذي كلَّم عليه موسى كالفرضة».
 عليه موسى كالفرضة».

الآلاً وجّه ابنُ جرير (١١٤/١ ـ ٧١٥ بتصرف) معنى السجود في أثر ابن عباس قائلًا: «وأصل السجود: الانحناء لمن سجد له معظمًا بذلك. فكل مُتْحَنِ لشيء تعظيمًا له فهو ساجد... فذلك تأويل ابن عباس قوله: ﴿شَجَّكَا﴾: ركمًا؛ لأن الراكع منحنٍ، وإن كان الساجد أشد انحناء منه..

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجه ابن جرير ٧١٤/١، وابن أبي حاتم ١١٧/١. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد.

<sup>(</sup>٢) عَلَّقه ابن أبي حاتم ١١٧/١ (عَقِب ٥٧٤). (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧١٠/١، وابن أبي حاتم ١١٧/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٠/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧١٤/١، وابن أبي حاتم ١١٧/١.

**١٩٠٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ** من طريق عِكْرِمة ـ ﴿وَانَخُلُواْ ٱلبَّابَ شُجَّكَةَ﴾، قال: فدخلوا على شِق<sup>َّ(۱)</sup>. (ز)

١٩٠٨ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: أمر موسى قومه أن يدخلوا المسجد، ويقولوا: جطّة، وطُؤهلئ لهم الباب ليخفضوا رؤوسهم (٢٠). (ز)

۱۹۰۹ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس، في قوله: ﴿وَالَّمَٰتُوا ٱلْبَابَ شُجَّكَا﴾، قال: طَأَطِئُوا رؤوسكم<sup>(؟)</sup>. (۲۷۹۱)

== ووجّه ابنُ تيمية (١/ ٢١٤ - ٢١٦) تفسير السجود بالانحناء أو بالركوع بقوله: «السجود في اللغة: هو الخضوع. وقال غير واحد من المفسرين: أمروا أن يدخلوا رُمّعًا منحنين، فإنَّ الله اللخول مع وضع الجبهة على الأرض لا يمكن، وقد قال تعالى: ﴿أَلَّوَ لَمّ اللّهَ يَسَبُّهُ لَهُ مَن فِي الشَّمُونِ وَمَن فِي اللَّرْضِ وَالشَّمُ وَالشَّرُ وَالنَّجُمُ وَلَلْمِالُ وَالشَّبُرُ وَالنَّوَابُ وَكَيْرِ مِنَ اللَّرَضِ ... [الحج: ١٨]، ومعلوم أنَّ سجود كل شيء بحسبه، ليس سجود هذه المخلوقات وضع جباهها على الأرض، وقد قال النبي على الله غربت الشمس: ﴿إنها تلهب فتسجد تحت العرش، ... فيلم أنَّ السجود اسم جنس، وهو كمال الخضوع لله، وقال أيضًا: (من قال بهذا \_ كان سجود أحدهم على خده \_ أو قال بأنهم أمروا بالركوع، فهو يقول دخولهم وهم سجد بالأرض فيه صعوبة، وقد يؤذي أحدهم، ولكن هو ممكن، فإنَّ الإنسان يمكنه حال السجود أن يزحف إذا كانت الأرض لا تؤذيه.

وانتَقَدَ ابنُ تيمية (٢١٧/) أيضًا هذا المعنى بقوله: ٤... وقال: قيل ادخلوا رُكَّعًا، فلو جزمنا أن هذا مأخوذ عن النبي ﷺ لجزمنا بأنَّ الله أمرهم بالركوع، لكن ظاهر القرآن هو السجود، والسجود المطلق هو السجود المعروف، وكون الباب جعل صغيرًا إنما يكون لمن يُكره على الدخول منه ليحتاج أن ينحني، وهؤلاء قصدت طاعتهم، فأمروا بالخضوع لله والاستغفار، فدخولهم سُجَّدًا هو خضوع لله.

ورجَّح ابنُ عطية (١/ ٢٢٢) عموم معنى السجود للقولين، فقال: ﴿و﴿ سُجَكَا ﴾ قال ابن عباس ﷺ: معناه: ركوعًا. وقبل: متواضعين خضوعًا لا على هيئة معينة. والسجود يعم هذا كله؛ لأنه التواضع».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجه ابن جرير ٧٧٧/. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٨/١ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

### ﴿ وَقُولُوا حِطَّةٌ نَنْفِرْ لَكُمْ ﴾

۱۹۱۰ - عن عبد الله بن عباس - من طريق سعيد بن جُبيْر - في قوله: ﴿وَقُولُواْ
 عِنَّةُ ﴾، قال: مغفرة (۱۰) (۳۷۷/۱)

۱۹۱۱ ـ عن صبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرِمَة ـ في قوله: ﴿وَقُولُوا حِطَلَةٌ ﴾، قال: لا إله إلا الله (۲۰). (۲۷۹/۱)

1917 - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّلَةٌ ﴾، قال: قولوا: هذا الأمرَ حقٌ. كما قيل لكم (٣٠). (ز)

1918 - عن البراء [بن عازب] - من طريق أبي إسحاق - في قول الله: ﴿مَيَقُولُ اللهَ: ﴿مَيَقُولُ اللهَ: ﴿مَيَقُولُ اللهَ اللهُود، قيل لهم: ﴿وَاتَخُلُوا آلِبَابَ شَجَكَا﴾ قال: ركعًا، ﴿وَقُولُواْ حِظَةٌ﴾: مغفرة، فدخلوا على أَسْتَاهِهم، وجعلوا يقولون: حنطة: حبة حمراء فيها شعرة، فذلك قوله تعالى: ﴿فَيَذَلُ اللَّذِكَ طَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَ اللَّذِكَ وَلَا غَيْرًا لَقُوكَ أَلَّا اللَّذِكَ (أَنْ ). (ز)

١٩١٥ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: باب حِطَّة من باب بيت المقدس، أمر موسى قومه أن يدخلوا ويقولوا: حِطَّة. وطُؤْطِئ لهم الباب ليخفضوا رؤوسهم، فلما سجدوا قالوا: حِنطَة (١٠/ ٣٧٩))

١٩١٦ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس ـ من طريق الْحَكَمِ بن أبان ـ في قوله: ﴿وَقُولُواْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٧١٦/١، وابن أبي حاتم ١١٨/١، والحاكم ٢/٦٢٪. وعزاه السيوطي إلى وكيع، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر. وفي لفظ عند ابن جرير ٧١٨/١: أمروا أن يستففروا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات (٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧١٨/١، وابن أبي حاتم ١١٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو الشيخ الأصبهاني في طبقات المحدثين بأصبهان ١١/٤. وفي الدر وتفسير ابن أبي حاتم ذِكْر اليهود فقط.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧١٤/١، ٧٢٦، وابن أبي حاتم ١١٧/١ (٧٧٤). وعزاه السيوطي إلى عبد حيد.

حِمَّاتُهُ، قال: قولوا: لا إله إلا الله (١) TEE (١١) عنه (١٠ (٣٧٩)). (١/ ٣٧٩)

191۷ \_ عن الحسن البصري =

١٩١٨ \_ وقتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَقُولُواْ حِئَلةٌ ﴾، أي: احْطط عنا خطايانا(٢٧/١٤٤٠).

آنة وجَّه ابنُ جرير (١٧١٧) أثر عكرمة قائلًا: «كأنهم وَجَّهوا تأويله: قولوا الذي يحط عنكم خطاياكم، وهو قول: لا إله إلا الله.

ووجهه ابنُ القيم (١٢٦/١) بقوله: «وكأن أصحاب هذا القول اعتبروا الكلمة التي تحط بها الخطايا، وهي كلمة التوحيد».

آلكتا بين ابن جرير (١٩٩١) إعراب ﴿ عِلله على قول عكرمة بقوله: "وأما على تأويل قول عكرمة بقوله: عكرمة فإنَّ الواجب أن تكون القراءة بالنصب في ﴿ عِلله الله القوم إن كانوا أمروا أن يقولوا: لا إله إلا الله، أو أن يقولوا: نستغفر الله، فقد قبل لهم: قولوا هذا القول، ف ﴿ وَقُولُوا الله واقع حينتذ على الحطة؛ لأنَّ الحطة على قول عكرمة هي قول: لا إله إلا الله، وإذا كانت هي قول: لا إله إلا الله، فالقول عليها واقع، كما لو أمر رجل رجلًا بقول الخير فقال له: (قل خيرًا) نصبًا، ولم يكن صوابًا أن يقول له: قل خير، إلا على استكراه شديده.

ثم انتَقد ابنُ جرير قولُ عكرمة معللًا ذلك بمخالفته لإجماع القراء، فقال: ﴿وَقُولُواْ حِقَاتُهُۥ على رفع الحطة بيان واضح على خلاف الذي قاله عكرمة من التأويل في قوله: ﴿وَقُولُواْ حِقَاتُهُۥ وقال ابنُ عطية (٢٢٢/١، ٣٢٣) موجِّهًا: ﴿وقال عكرمة وغيره: أمروا أن يقولوا: لا إله إلا الله، لتحط بها ذنوبهم. وقال ابن عباس: قيل لهم: استغفروا، وقولوا ما يحط ذنوبكم. وقال آخرون: قيل لهم أن يقولوا: هذا الأمر حقَّ كما أُعْلِمنا. وهذه الأقوال الثلاثة تقتضى النصب.

الدربه تقطي النصب. القال بين ابنُ جرير (٢٠٠١ بتصرف) إعراب ﴿ عِلَّةٌ ﴾ على قول الحسن وقتادة بقوله: «الواجب على التأويل الذي رويناه عن الحسن وقتادة في قوله: ﴿ وَقُولُواْ عِلَّةٌ ﴾ أن تكون القراءة في ﴿ عِلَّةٌ ﴾ نصبًا؛ لأن من شأن العرب إذا وضعوا المصادر مواضع الأفعال وحذفوا الأفعال أن ينصبوا المصادر، كقول القائل للرجل: سمعًا وطاعة. بمعنى: أسمم سمعًا وأطبع طاعةً، وكما قال جل ثناؤه: ﴿ مُعَاذَ اللَّهِ ﴾ [يرسف: ٢٣]. بمعنى: نعوذ بالله ، الكا علن القيم (١/١٢٦) على قول مَن قال: أمِروا بكلمة التوحيد. وكذا قول مَن ===

(۱) أخرجه ابن جرير ۱۷۱۷، وابن أبي حاتم ۱۱۸/۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ۲/۲۱، وابن جرير ۲/۲۱، وابن أبي حاتم ۱۱۹۱. وفي تفسير الثعلبي ۲۰۱/۱، وتفي تفسير الثعلبي ۲۰۱/۱، وتفسير البغوي ۱۸۸۲ هذا القول عن قتادة، وجاء في آخره: وهو أمرٌ بالاستغفار.

١٩١٩ ـ عن ابن جُرَيْجٍ، قال: قال لي عطاء في قوله: ﴿وَقُولُواْ حِثَالَهُ، قال: سمعنا أنه يحط عنهم خطاياهم (١). (ز)

۱۹۲۱ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَقُولُواْ حِطَاتُهُ، قال: تُحَطَّ عنكم خطاياكم (۲). (ز)

1977 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَوَلُواْ حِظَةٌ﴾، وذلك أنَّ بني إسرائيل خرجوا مع يُؤسَّع بن نُون بن اليشامع بن عميهوذ بن غيران بن شونالخ بن إفرَايِيم بن يوسف ﷺ من أرض التيه إلى العُمْران حِيَال أَرِيحا، وكانوا أصابوا خطيئة، فأراد الله ﷺ أن يغفر لهم، وكانت الخطيئة أنَّ موسى ﷺ كان أمرهم أن يدخلوا أرض أريحا التي فيها الجبارون، فلهذا قال لهم: ﴿وَوُلُواْ حِنَّةٌ﴾، يعني: بحطة حُطَّ عنا خطايانا (٤٠). (ز)

۱۹۲۳ ـ عن عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وهَبْ ـ قال: ﴿وَقُولُواْ حِظَةٌ﴾ یحط الله بها عنکم ذنبکم وخطیتتکم (۱۹۸۵). (ز)

==قال: أمُروا بالاستغفار. بقوله (١٢٦/١): «وعلى القولين فيكونون مأمورين بالدخول بالتوحيد والاستغفار، وضُون لهم بذلك مغفرة خطاياهم».

٣٤٧ وجَّه ابن تيمية (٢١٦/١) هذا القول بقوله: (فكأنَّ صاحب هذا القول جعل السجود بعد الدخول).

المَنْ رَجَعَ ابنُ جرير (٧١٩/١) رفع ﴿ حَقَالُهُ ، وأنَّ معناها: احطط عنا خطايانا، مستندًا الله عنا الله الله الله الله الله السواب، وألفي هو أقرب عندي في ذلك إلى الصواب، وأشبه بظاهر الكتاب: أن يكون رفع ﴿ حَقَالُهُ بنية خبر محذوف قد دل عليه ظاهر التلاوة، وهو: دخولنا الباب سجدًا حطة. فكفي من تكريره بهذا اللفظ ما دلَّ عليه الظاهر من التنزيل، وهو قوله: ﴿ وَإَذْ مَاكَ اللهُ مُنْكُمُ اللهُ مَنْكُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ مَنْكُمُ اللهُ مَنْكُمُ اللهُ مُقِيكُمُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧١٧/١. وعَلَّقه ابن أبي حاتم ١١٨/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/ ٢٠١، وتفسير البغوي ١/ ٩٨.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧١٦/١، ٧٧٦، وابن أبي حاتم ١١٨/١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٠/١.

# ﴿ فَنَفِرْ لَكُمْ خَطَيْنَكُمُّ وَسَنَنِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞﴾

1978 \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ في قوله: ﴿وَسَنَنِيدُ ٱلْمُعْمِنِينَ﴾، قال: مَن كان منكم محسنًا زِيد في إحسانه، ومَن كان مخطئًا نغفر له خطيئته (۱٬ ، (۲۸۰۸) 1970 \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد بن بشير \_ في قوله: ﴿وَقُولُواْ حِئَلَةٌ لَنَمْنِ خَطَيْبَكُمْ، قال: مَن كان خاطئًا غُفِرَت له خطيئته، ومَن كان محسنًا زِيد في إحسانه (۲۷). (۲۷۹/۱)

1977 \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَنَفِرْ لَكُمْ خَطَيْتَكُمْ أَوسَنَفِيدُ ٱلْمُعْمِنِينَ ﴾ الذين لم يصبوا خطيئة، فزادهم الله إحسانًا إلى إحسانهم (٣). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

**١٩٢٨** \_ عن **علي بن أبي طالب** \_ من طريق عبد الله بن الحارث \_ قال: إنَّما مَثَلُنا في هذه الأمة كسفينة نوح، وكباب حِطَّة في بني إسرائيل<sup>(١)</sup>. (١/٣٨١)

== يعني: موعظتنا إياهم معذرة إلى ربكم، فكذلك عندي تأويل قوله: ﴿وَقُولُوا حِثَلَةٌ ﴾، يعني بذلك: وإذ قلنا ادخلوا هذه القرية، وادخلوا الباب سجدًا، وقولوا: دخولنا ذلك سجدًا حطة لذنوبنا. وهذا القول على نحو تأويل الربيع بن أنس، وابن جريج، وابن زيد، الذي ذكرناه آنفًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٠/١.

<sup>(</sup>٤) النُّنيَّة: العقبة، أو طريقها، أو الجبل، أو الطريقة فيه، أو إليه. القاموس المحيط (ثني).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البزار كما في كشف الأستار ٢/٣٣٧ (١٨١٢)، والواقدي في المغازي ٢/٥٨٣ ـ ٥٨٤.
 قال الهيشمي ٤٤٤٦ (١٠١٧٧): «ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة ٧٧/١٢.

## ﴿ فَهَدَّلَ الَّذِيكَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِيكَ قِيلَ لَهُمْ ﴾

1970 ـ عن ابن عباس وأبي هريرة، قالا: قال رسول الله ﷺ: «دخلوا الباب الذي أمروا أن يدخلوا في سجدًا، يزحفون على أُسْتَاهِهم، وهم يقولون: حنطة في شعيرة (٢٠) ( ٢٨٠/١)

19۳۱ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق أبي الكنُود - قال: قيل لهم: ﴿وَاتَّعْلُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالشَّهُ اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَّمُ عَلَّ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّمُ عَ

١٩٣٢ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق السُّدِّي، عن مُرَّة الهمداني \_ أنهم قالوا: هَطِّي سَمْقَاتًا أَزْبَة مزبا. فهي بالعربية: حَبَّةُ حنطةِ حمراء مثقوبة، فيها شُعَيْرة سوداء (١٤/١٠٠٠).

علّق ابن تيمية (٢١٧/١) على قول ابن مسعود بقوله: «وقول ابن مسعود: مقنعي رؤوسهم، لا يناقض الزحف على أستاههم».

الله وجُّه ابن تيمية (٢١٦/١ ـ ٢١٢) بقوله: البت عن النبي هي أنهم قالوا: حبة في شعرة. وإذا ثقبت الحبة وأدخلت فيها الشعرة، فإنه يقال: حبة شعرة. ويقال: شعرة في حبة. وهذا معنى ما رواه السدي عن مرة عن ابن مسعود أنه قال: إنهم قالوا هطي سمقانًا ==

下ओ قال ابنُ تيمية (٢١٧/١): ﴿فَإِنَّ الثّابِت عَنِ النَّبِي 魔 أَنْهِم دَخُلُوا يَرْحَفُونَ عَلَى أَسْتَاهِهُم، وَفِي لَفَظ: عَلَى أُوراكهُم، والمعنى واحد، وما نُقِل خلاف هذا فإنما أخذ عن أهل الكتاب، وقد كان يؤخذ عنهم الحق والباطل».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ١٥٦/٤ (٣٤٠٣)، ١٩/٦ (٤٤٧٩)، ٦٠/٦ (٤٦٤١)، ومسلم ٢٣١٢/٤ (٣٠١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٧/٤/١. وأسنده ابن كثير في تفسيره ٧/٢٧٦ إلى ابن إسحاق.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧١٥/١، وابن أبي حاتم ١١٨/١، ١١٩، والطبراني (٩٠٢٧). وعزاه السيوطي إلى
 وكيع، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٧٢٠) وابن أبي حاتم ١١٩/١ (٥٨٩)، والطبراني (٩٠٢٧)، والحاكم ٢٢١/٢، وواققه الذهبي. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

19٣٣ \_ قال عبد الله بن مسعود: من التبديل(١). (ز)

۱۹۳٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جُبيَّر ـ قال: فدخلوا من قبل أستاههم، وقالوا: حنطة ـ استهزاء ـ. قال: فذلك قوله عنى: ﴿ فَهَدَّلُ ٱللَّذِي ظَـ لَمُولًا عَيْنَ اللَّذِي ظَـ لَمُولًا عَيْنَ اللَّذِي فَلَـ لَمُولًا عَيْنَ اللَّذِي فِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيُلْمُ اللهُ ا

١٩٣٥ \_ عن يحيى بن رافع =

**١٩٣٦ \_** والضّحاك بن مزاحم، نحوه<sup>(٣)</sup>. (ز)

١٩٣٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفي \_ قال: لَمَّا دخلوا الباب قالوا: حبة في شعيرة. فَبَدَّلوا قولًا غير الذي قيل لهم (٤). (ز)

 ١٩٣٨ ـ عن ابن جُرَيج، قال: قال لي عطاء [بن أبي رباح] في قوله: ﴿ فَهَدَّلُ ٱلَّذِيكَ ظَــُمُوكِ ، قال: أَمَّا تبديلهم فسمعنا أنهم قالوا: حنطة. =

۱۹۳۹ ـ قال ابن جريج: وقال ابن عباس: لَمَّا دخلوا قالوا: حبة في شعرة (٥٠). (ز) ١٩٣٩ ـ عن أبي الكَنُود ـ من طريق أبي سعد الأَزْدِي ـ ﴿وَقُولُواْ حِطَّـةُ ﴾، فقالوا:

== أزبه مزبا. وهي بالعربية: حبة حنطة حمراء مثقوبة فيها شعرة سوداء، وهذا موافق لما ثبت عن النبي ﷺ، لكن النبي ﷺ إنما تكلم بالعربية، وهذا اللفظ أخذه ابن مسعود عن أهل الكتاب.

آون ذكر ابنُ تيمية (/۲۱۷) التوجيه السابق لقول ابن مسعود من طريق السدي عن مرة، ثم قال: «وهذا أصح من قول ابن عباس أنهم قالوا: حنطة، مع أن هذا مروي عن غير واحد... لكن قد يقال: الحبة هي الحنطة، وهم لم يقولوا بالعربية بل بلسانهم، وهم إذا قالوا بلسانهم ما معناه: حبة حنطة، جاز أن يقال: حنطة، وحديث ابن مسعود وقد ذكر أنهم قالوا: حبة حنطة، فلا يكون في القول خلاف، وبين موافقة قول ابن عباس الله في في صفة المدخول لحديث النبي هذ ققال: «وابن عباس قال: يزحفون على أستاههم، كالمرفوع».

<sup>(</sup>١) علَّقه سفيان الثوري ص٤٥ (١٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۷۲۰/۱ - ۷۲۰، وابن أبي حاتم ۱۱۷/۱ ، ۱۱۱، والحاكم ۲۲۲/۲. وعزاه السيوطي
 إلى وكيع، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر. وفي لفظ عند ابن جرير ۷۲۷/۱: فدخلوا على
 أستاههم مقنعي رءوسهم.

<sup>(</sup>٣) عُلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩/١. (٤) أخرجه ابن جرير ٧٢٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧٢٨/١. وعلَّق ابن أبي حاتم ١١٩/١ قول عطاء.

حنطة، حبة حمراء فيها شعرة. فأنزل الله: ﴿فَبَـدَّلُ ٱلَّذِيكَ طَـلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ ٱلَّذِيكِ قِـلَ لَهُمْرُهُ''). (ز)

1981 ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: أمر موسى قومه أن يدخلوا المسجد ويقولوا: حطة، وطُؤطئ لهم الباب ليخفضوا رؤوسهم، فلم يسجدوا، ودخلوا على أجنبهم إلى الجبل ـ وهو الجبل الذي تجلى له ربه جل ثناؤه ـ وقالوا: حنطة. فذلك التبديل الذي قال الله ـ تعالى ذكره ـ: ﴿فَهَدَّلُ الَّذِينَ طَلَمُوا فَوَلَا عَلَى النَّبِكُ طَلَمُوا فَوَلَا عَلَى النَّبِكُ فَلَمُوا الله عَلَمُوا اللهُ عَلَمُوا اللهُ عَلَمُوا اللهُ عَلَمُوا اللهُ عَلَمُوا اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ال

1987 ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق النَّصْر بن عَرَبِيِّ ـ ﴿وَانْتُلُواْ الْبَابَ شُجَّكَا﴾، قال: فدخلوا مقنعي رؤوسهم، ﴿وَقُولُواْ حِثَلَا ﴾ فقالوا: حنطة حمراء فيها شعرة. فذلك قوله: ﴿فَيْدَلَ الَّذِينَ طَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ اللَّذِي قِيلَ لَهُمْهُ ("). (ز)

١٩٤٣ \_ عن الحسن البصري =

1988 \_ وقتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ ﴿وَاتَـٰئُلُوا ٱلبَّابِ شَجِّكَا﴾، قالا: دخلوها على غير الجهة التي أمروا بها، دخلوها مُتَرَخِفِين على أُوْرَاكِهِم، وبَدَّلُوا قولًا غير الذي قبل لهم، فقالوا: حبة في شعيرة (٤٠). (ز)

١٩٤٥ ـ عن قتادة، في قوله: ﴿ مَبَدَلَ اللَّذِينَ طَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ اللَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾، قال: بين لهم أمرًا عَلِمُوه، فخالفوه إلى غيره، جرأة على الله وعتوًا (٥٠ (٢٧٩/١))

1987 ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: دخلوا مُڤْنِعِي رؤوسهم (1). (ز)

198٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَانْتُواْ اَبْنَابُ سُجَّكُا وَقُولُواْ وَطَلَّهُ قَال: فكان سجود أحدهم على خده، ﴿وَقُولُواْ وَطَلَّهُ يحط عنكم خطيئاتكم، فقالوا: حنطة. وقال بعضهم: حبة في شعيرة. ﴿وَبَدَدُلَ اَلَّذِينَ طَلَمُواْ فَوْلاً غَيْرَ الَّذِينَ قَلَا اَلَّذِينَ طَلَمُواْ فَوْلاً غَيْرَ الَّذِينَ قَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

١٩٤٨ ـ قال [محمد بن السائب] الكلبي: لما فَصَلَت بنو إسرائيل من النِّيه، ودخلوا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٩/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٢٠٣، وأخرجِه ابن جرير ٧٢٧/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٨/١ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/٧٢٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٤٧/١، وابن جرير ٧٢٦/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٨/١.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۱/۸۲۸، وابن أبي حاتم ۱۱۸/۱، ۱۲۰.

إلى المُمْران، فكانوا بجبال أريحا من الأُرْدُن؛ قيل لهم: ﴿انْتُلُواْ مَدْو اَلْقَهَةَ فَكُواْ مِنْدُ اللّهَ أَن يستنقذهم مِنْهَا حَيْثُ مِثْقَمٌ رَغَلَا ﴾. وكان بنو إسرائيل قد خطئوا خطيئة، فأحب الله أن يستنقذهم منها إن تابوا، وقال لهم: إذا انتهيتم إلى باب القرية فاسجدوا، وقولوا: حطة؛ نحط عنكم خطاياكم، ﴿وَسَنَزِيدُ ٱلْمُعْسِنِينَ ﴾ الذين لم يكونوا من أهل تلك الخطيئة، إحسانهم، فأما المحسنون فقالوا الذي أمروا به، وأما الذين عصوا فقالوا قولاً غير الذي قيل لهم، قالوا: ...(۱) بالسُّرْيَانِيَّة، قالوها استهزاء وتبديلًا لقول الله(١٠).

1989 ـ قال مقاتل بن سليمان: ... فلما دخلوا إلى الباب فعل المحسنون ما أمروا به، وقال الآخرون: هطا سقماثا. يعنون: حنطة حمراء. قالوا ذلك استهزاءً وتبديلًا لما أمروا به، فدخلوا مستقلين، فذلك قوله في: ﴿فَيَدَلَ اللَّبِينَ ظَلَمُوا فَوْلاً عَيْرَ اللَّهُمَا اللَّبِينَ ظَلَمُوا فَوْلاً عَيْرَ اللَّهُمَا اللَّهِينَ طَلَمُوا أَوْلاً عَيْرَ اللَّهُمَا اللَّهِينَ اللَّهُمَا اللَّهِينَ اللَّهُمَا اللَّهِينَ اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

190 \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهُب \_: ﴿وَاتَـٰكُواْ آلْبَابَ سُجُّكُنَا وَقُولُواْ حِلَّالُّ﴾ يحط الله بها عنكم ذنبكم وخطيئاتكم، قال: فاستهزؤوا به \_ يعني: بموسى \_، وقالوا: ما يشاء موسى أن يلعب بنا إلا لعب بنا، حِطَّةٌ حِطَّةٌ! أيُّ شيء حِطَّةٌ؟! وقال بعضهم لبعض: حنطة (٤) (ز)

#### ﴿ فَأَرْلُنَا عَلَى ٱلَّذِينَ ظَكَمُوا يَجْزُا مِنْ ٱلسَّمَاءِ ﴾

▼٥٢ نقل ابن تيمية (٢١٦/١) أقوال السلف في معنى ﴿حَقَلةٌ عن ابن الجوزي، ثم جمع بينها بقوله: «الأقوال كلها واحدة، بخلاف صفة الدخول».

<sup>(</sup>١) ذكر محققه أن هنا طمس في الأصل. ولعله ما ورد عن ابن مسعود وغيره في رواية سابقة.

<sup>(</sup>٢) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٢/١ ـ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٠/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١/٧٢٨. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٦/ ٢٥٥٧ (٦٥٧٣)، ومسلم ٤/ ١٧٣٨ (٢٢١٨) وهذا لفظه، من حديث أسامة.

۱۹۵۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: كل شيء في كتاب الله تعالى من الرجز يعني به: العذاب(۱۱). (۲۸۱/۱)

۱۹۵۳ ـ عن مجاهد بن جَبْر =

۱۹۵٤ \_ وأبي مالك =

1900 \_ والحسن البصري، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

1907 \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

1٩٥٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في الآية، قال: الرجز: الغضب (٤). (٣٨٢/١)

**١٩٥٨** ـ عن عامر الشعبي ـ من طريق مُجَالِد ـ قال: الرِّجز: إما الطاعون، وإما البرد<sup>(ه)</sup>. (ز)

1971 ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهَب ـ قال: الرِّجز: العَذَاب، وكل شيء في القرآن ورِجز؛ فهو: عذاب<sup>(٨)</sup>. (ز)

1977 ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ: لَمَّا قبل لبني إسرائيل: ادخلوا الباب سجدًا، وقولوا: حطة. فبدل الذين ظلموا منهم قولًا غير الذي قبل لهم؛ بعث الله ـ جل وعز ـ عليهم الطاعون، فلم يُبْقِ منهم أحدًا. وقرأ: ﴿ فَالزَلْنَا عَلَى اللَّيْنَ طَلَكُمُوا رَجْزًا مِّنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَمْسُقُونَ ﴾. قال: وبقي الأبناء، ففيهم الفضل، والعبادة التي توصف في بني إسرائيل، والخير، وهلك الآباء كلهم،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١/ ٧٣٠، وابن أبي حاتم ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٠/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٧٣٠/١، وابن أبي حاتم ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠/١.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق (۷۲/۱ ، وابن جرير (۷۳۰/۱ ، وعلّقه ابن أبي حاتم (۱۲۰/۱ .
 (۷) تفسير مقاتل بن سليمان (۱۱۰/۱ .

أهلكهم الطاعون(١١). (ز)

دين الله قولًا وعملًا".

1978 \_ قال يحيى بن سَلَّام: بلغني: أنَّ ذلك العذابَ الطاعونُ، فمات منهم سبعون ألفًا (٢)  $\overline{ text{Tod}(Y)}$ . (ز)

# ﴿ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ۞﴾

١٩٦٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿ يَمَا كَاثُوا يَتَسْتُونَ ﴾ ، أي: بما تَعَدُّوا مِن أمري (٣). (ز)

١٩٦٥ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد بن بشير \_ في قوله: ﴿ مِنَا كَاثُوا لَهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَيَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّاللَّالِي اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

1971 \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ ﴿ بِمَا كَاثُوا يَنْسُقُونَ ﴾، أي: بما تَعَدُّوا في أمري (°). (ز)

آوتا رجَّع ابن جرير (١/ ٧٣١) العموم في معنى الرجز، وأنه يشمل كل ما قاله المفسرون، ورأى مع ذلك أنَّ تفسيره بالطاعون يكتسب قوة؛ لكونه تفسيرًا مرويًّا عن النبي ﷺ، لكنه بين مع ذلك أنه لا يستطيع القطع بصحته وحده دون ما سواه، فقال: ووقد دللنا على أن تأويل الرجز: العذاب. وعذاب الله أصناف مختلفة، وقد أخبر الله أنه أنزل على الذين وصفنا أمرهم الرجز من السماء، وجائز أن يكون ذلك طاعونًا، وأن يكون غيره، ولا دلالة في ظاهر القرآن ولا في أثر عن الرسول ثابت أي أصناف ذلك كان، فالصواب من القول في ذلك أن يُقال كما قال الله: فأنزلنا عليهم رجزًا من السماء بفسقهم، غير أنَّه يغلب على نفسي صحة ما قاله ابن زيد؛ للخبر الذي ذكرت عن رسول الله ﷺ في إخباره عن الطاعون أنه رجز، وأنه عُذُب به قوم قبلنا، وإن كنت لا أقول إنَّ ذلك كذلك يقينًا؛ لأن الخبر عن رسول الله ﷺ لا بيان فيه أي أمة عذبت بذلك، وقد يجوز أن يكون الذين عذبوا به كانوا غير الذين وصف الله صفتهم في قوله: ﴿ فَرَدَلُ الّذِينَ عَلْمُ اللهُ عَيْدَ اللّذِي قِل لَهُ مُهِ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۷۳۰. (۲) تفسير ابن أبي زمنين ۱٤٣/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١/ ٤٣٥ عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا يُعِنِـلُ بِهِۦٓ إِلَّا ٱلْفَسِيْقِينَ﴾ [البقرة: ٢٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠/١ (٥٩٥). (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٠/١ (٥٩٦).

#### أثار متعلقة بالآية:

197۷ ـ عن عبد الله بن عباس، أنَّ رسول الله ﷺ قال: اليهود أمتي المرجية. ثم قرأ: ﴿فَبَدُكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# ﴿ وَإِذِ ٱسْتَشْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا ٱشْرِب بِمَسَاكَ ٱلْحَجَرُّ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ ٱلْنَتَا عَثْرَةً عَيْنًا فَذَ عَلِمْ كُلُّ ٱلْمَانِ تَشْرَيْهُ ۖ ﴿

197۸ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جُبَيْر ـ قال: ذلك في النِّيه؛ ظُلَّل عليهم الغمام، وأُنزل عليهم المن والسلوى، وجعل لهم ثيابًا لا تَبْلى ولا تَتَّسِيخ، وجُعل بين ظهرانيهم حجر مُربَّع، وأمر موسى فضرب بعصاه الحجر، فانفجرت منه اثنتا عشرة عينًا، في كل ناحية منه ثلاث عيون، لكل سبط عين، ولا يرتحلون مَنقَلَة (٢) إلا وجدوا ذلك الحجر منهم بالمكان الذي كان به منهم في المنزل الأول (٣٨/١).

1979 - عن عبد الله بن عباس - من طريق علي بن الحكم، عن الضحاك - قال: لما كان بنو إسرائيل في التّيه شق لهم من الحجر أنهارًا (ذ)

١٩٧٠ ـ وقال عبد الله بن عباس: كان حجرًا خفيفًا مُرَبَّعًا على قَدْر رأس الرجل،
 كان يضعه في مِخْلاته (٥) فإذا احتاجوا إلى الماء وضعه وضربه بعصاه (٦).

19۷۱ ـ قال سعيد بن جُبير: هو الحجر الذي وضع موسى ثوبه عليه ليغتسل، ففر بثوبه، ومر به على ملأ من بني إسرائيل حين رموه بالأَدْرَة (٧٠)، فلما وقف أتاه جبرائيل، فقال: إن الله تعالى يقول: ارفع هذا الحجر، فلي فيه قدرة، ولك فيه معجزة. فرفعه، ووضعه في مِخْلاته (٨٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الرافعي في تاريخ قزوين ١/٤.

<sup>(</sup>٢) الْمَنقَلَة: المرحلة من مراحل السفر. لسان العرب (نقل).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢، وابن أبي حاتم ١/١٢١ ـ ١٢٢. وقد أورده السيوطي مختصرًا من طريق عكرمة، وعزاه إلى ابن جرير ٧/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١/١.

<sup>(</sup>٥) وعاء يوضع فيَّه الخَلَى، وهو الحشيش. تاج العروس (خلى).

<sup>(</sup>٦) تُفسير الثعلبي ٢٠٣/١، وتفسير البغوي ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٧) الأدرة \_ بضم الهمزة \_ نفخة في الخُطية. لسان العرب (أدر).

<sup>(</sup>٨) نفسير الثعلبي ٢٠٣/١، ونفسير البغوي ١٠٠٠/١.

۱۹۷۲ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: انفجر لهم الحجر بضربة موسى اثنتي عشرة عينًا، كل ذلك كان في تيههم حين تَاهُوا<sup>(١١)</sup>. (٣٨٢/١)

**۱۹۷۳ ـ عن مجاهد بن جَبْر، قال: استسقى موسى لقومه، فقال: اشربوا، يا حمير.** فقال الله تعالى له: لا تُسَمَّ عبادي: حميرًا<sup>(۲)</sup>. (۱۸،۴۸۱)

١٩٧٤ \_ عن عَطِيَّة العَوْفِي: وجعل لهم حجرًا مثل رأس الثور، يُحمل على ثور، فإذا نزلوا منزلًا وضعوه، فضربه موسى بعصاه، فانفجرت منه اثنتا عشرة عينًا، فاستمسك الماء<sup>(٣)</sup>. (ز)

19۷٥ \_ قال وَهْب بن مُنَبَّه: كان موسى ﷺ يقرع لهم أقرب حجر من عرض الحجارة، فيتفجّر لهم عيونًا، لكلّ سبط عين، وكانوا اثني عشر سِبْطًا، ثمّ تسيل كلّ عين في جدول إلى السِّبْط الذي أمر بسقيهم (12). (ز)

19۷٦ \_ وقال عطاء: كان للحجر أربعة وجوه، لكل وجه ثلاثة أعين، لكل سبط عين...، كان يضربه موسى اثنتي عشرة ضربة، فيظهر على موضع كل ضربة مثل ثدي المرأة، فيعرق، ثم يتفجر الأنهار، ثم تسيل<sup>(٥)</sup>. (ز)

19۷۷ \_ عن قتادة بن دِعامة في قوله: ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَرْمِدِ ﴾ الآية، قال: كان هذا في البَرِيَّة حيث خَشوا الظَّمَأ، استسقى موسى، فأمر بحجر أن يضربه بعصاه، وكان حجرًا طُورَانِيًّا من الطُّور يحملونه معهم، حتى إذا نزلوا ضربه موسى بعصاه ﴿ فَانَفَجَرَتُ مِنْهُ ٱلْتَنَا عَشْرَةً عَيْثًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَيَهُمْ ﴾، قال: لكل سبط منهم عين معلومة يستفيد ماءها (٢٨٧١)

۱۹۷۸ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: كان ذلك في النِّيه<sup>(۷)</sup>. (ز) ۱۹۷۹ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق ابنه عثمان ـ قال: كان لبني إسرائيل حجر، فكان يضعه هارون، ويضربه موسى بعصاه<sup>(۸)</sup>. (ز)

١٩٨٠ ـ عن جُوَيْبِر أنَّه سُثِل عن قوله: ﴿فَدْ عَكِدَ كُلُّ أَنَاسٍ مُّشْرَيَّهُمُّ ﴾. قال: كان

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢١/١.

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة.
 (٤) تفسير الثعلي ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطّي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير ٢/٢ من طريق سعيد، وابن أبي حاتم ١٣١/١ مختصرًا من طريق شيبان. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٤/١ ـ نحوه.

 <sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۸/۲.
 (۸) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۱/۱.

موسى يضع الحجر، ويقوم من كل سِبْط رجل، ويضرب موسى الحجر، فينفجر منه اثنتا عشرة عينًا، فَيَنتَضِعُ<sup>(۱)</sup> من كل عين على رجل، فيدعو ذلك الرجل سِبْطه إلى تلك العين<sup>(۲)</sup>. (۲۸۳۸)

۱۹۸۱ ـ وقال أبو رَوْق: كان الحجر من الكذان<sup>(۳)</sup>، وكان فيه اثنتا عشرة حفرة، ينبع من كلِّ حفرة عين ماء عذب فُرَات فيأخذونه، فإذا فرغوا وأراد موسى حمله ضربه بعصاه، فيذهب الماء، وكان يستسقي كل يوم ستمائة ألف<sup>(1)</sup>. (ز)

١٩٨٢ \_ قال أبو عمرو بن العلاء: انبجست: عرقت وانفجرت، أي: سالت(٥). (ز)

1947 ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَيْدِهِ وهم في النّيه، قالوا: من أين لنا شراب نشرب فدعا موسى على ربه أن يسقيهم، فأوحى الله على إلى موسى على: ﴿فَقُلْنَا ٱمْرِب يِعَمَّاكَ ٱلْحَجِّرِ ﴾. وكان الحجر خفيفًا مُرَبَّعًا، فضربه، وَالْنَاعَجُرَةُ مِنهُ هَلَ الله على وقائل الله على وكانوا اثني عشر سبطًا، لكل سبط من بني إسرائيل عين تجري على جدّة، لا يخالطهم غيرهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿قَدْ عَلِمْ حُلُّ أَنَاسٍ تَشْرَيَهُمْ ﴾، يعني: كل سبط مشربهم. يقول الله على: ﴿كَاللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وَلَقَرَعُولُ مِن العيون، وهو من يقول الله على: ﴿كَانَ مُوسِلُهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى كبارهم، وكان موسى على الله الله على على على على على ولا تمزى، ولا تملى، ولا تملى، وكان لهم عمود من نور يضيء لهم بالليل إذا ارتحلوا وغاب القمر (٧٠). (ز)

19٨٤ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ استسقى لهم موسى في التّيه، فَسُقوا في حجر مثل رأس الشاة، قال: يُلْقُونه في جوانب الجُوالِق (٨٠) إذا ارتحلوا، ويقرعه موسى بالعصا إذا نزل، فتنفجر منه اثنتا عشرة عينًا،

<sup>(</sup>١) حمل الماء من النهر أو البئر. المصباح المنير (نضح).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٢٢. ﴿ (٣) الكذان: حجارة رخوة. النهاية (كذن).

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٢٠٣/١. (٥) تفسير البغوي ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٦) أي: ذهب وسار، ويقال لكل من سافر: ظعن. لسان العرب (ظعن).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٠/١.

<sup>(</sup>٨) الجوالق: بكسر الجيم واللام، وبضم الجيم وفتح اللام وكسرها: وعاء. القاموس المحيط (جوق).

لكل سبط منهم عين، فكان بنو إسرائيل يشربون منه، حتى إذا كان الرحيل استمسكت العيون، وقيل به فألقِي في جانب الجوالق، فإذا نزل رُمِي به، فقرعه بالعصا، فتفجرت عين من كل ناحية مثل البحر(١١)ققة. (ز)

# ﴿ وَلَا تَعْنُوا فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞﴾

١٩٨٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَلَا تَمْثَوْ إِنِ الْمُرْتِنِ مُنْسِدِينَ ﴾، قال: لا تَشْعُوا في الأرض (٢٠).

1947 - عن أبي العالمية - من طريق الربيع بن أنس - في قوله: ﴿ وَلَا تَعَثَمُوا فِي الْمُعْدَ فِي الْمُعْدِينَ ﴾، قال: لا تَشْعُوا في الأرض فسادًا (٣٠/١).

١٩٨٧ ـ عن أبي مالك غَرْوَان الغِفَارِي ـ من طريق السُّدِّي ـ في قوله: ﴿وَلَا تَـعْفَزَا فِـــ ٱلْأَرْضِ مُنْسِدِينَ﴾، قال: يعني: ولا تمشوا بالمعاصي<sup>(٤)</sup>. (٣٣/١)

۱۹۸۸ ـ عن قتادة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَلَا تَعَمَّزا فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾، قال: لا تسيروا في الأرض مُفْسِدِين<sup>(٥)</sup>. ((٣٨٤/١)

19۸۹ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلاَ تَمْثَوْا فِى الأَرْضِ) يقول: لا تَعْلُوا، ولا تَسْعَوْا في الأَرض بالمعاصي، فرَقْعُوا من السَّعَوْا في الأَرض بالمعاصي، فرَقْعُوا من المن والسلوى لِغَدِ، فذلك قوله سبحانه: ﴿وَلاَ تَطْفَوْا فِيهِ [طه: ٨١]، يقول: لا ترفعوا منه لغد<sup>(١)</sup>. (ز)

١٩٩٠ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَلَا

نهب ابن جرير (٦/٢) إلى أنَّ موسى ﷺ استسقى ربه الماء لبني إسرائيل: «في الحال التي تاهوا فيها في التِّيه مستندًا إلى آثار السلف، ولم يذكر قولًا غيره.

أخرجه ابن جرير ٨/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ١١. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٠، وابن أبي حاتم ١/٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٢/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٢١١/٣، وابن أبي حاتم ١/٢٢/١ من طريق شيبان. وذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٤/١ \_. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

تَعْنَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾: لا تبطيغوا في الأرض مفسدين. لا تَعْتُ: لا تَطْعُ ( الْآَنَةِ). (ز)

## ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ ﴾

1991 ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَنْمُونَنَ لَنَ نَصْبِرَ عَلَىٰ كَلْعَكَامِ وَبَهِدِ﴾، قال: كان طعامهم السلوى، وشرابهم المن، فسألوا ما ذكر، فقيل لهم: ﴿الْمَهِلُوا مِصْدًا قَإِنَّ لَكُمْ مَّا سَأَلْتُهُۗ﴾<sup>(٢)</sup>. (ز)

199۲ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَنَمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَجِدٍ﴾، قال: الـمن والسـلـوى اسـتبـدلـوا بـه البَـقْـلَ وما ذُكِر معه<sup>(۳)</sup>. (/۸٤/۱)

199٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قال: فبَطِرُوا ذلك، ولم يصبروا عليه، وذكروا عَيْشهم الذي كانوا يعيشون فيه، وكانوا قومًا أهل أعداس وبصل وبقول وفوم، فذكروا عَيْشَهم من ذلك، فقالوا: ﴿يَنْمُونَعْ لَنَ نَّشِيرَ عَلَى طَعَامٍ وَجَهِ فَآنَعُ لَنَا رَبَّكَ يُمْرِجُ لَنَا يُمِّا تُمُنِيُّ الْأَرْضُ مِنْ بَغْلِهَا وَقَلَهِما وَقُهُهَا وَعَدْيهَا وَيَسْلِها ﴾ (٤). (ز)

1998 \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: مَلُوا طعامهم في البَرِيَّة، وَذَكُوا عَيْشَهم الذي كانوا فيه قبل ذلك، فقالوا: ﴿ اَتُحُ لَنَا رَبُّكَ ﴾ الآية (٥٠ ـ (٣٨٤١) (٣٨٤٠) - عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق أبي جعفر الرازي \_ قال: إنهم لما قدموا

الشام فقدوا أُطْعِمَاتهم اَلتي كانوا يأكلونها، فقالوا: ﴿ فَأَلْنَهُ لَنَا رَبُّكَ يُمَثِّرِجُ لَنَا مِثَا تُلْبِثُ آلأَتِنُ مِنْ بَقِهِكَا وَقِلْهِمَا وَقُوهِهَا وَعَدَيهَا وَيَعَدِيهَا وَيَعَدِيهَا ۖ (ز)

جمع ابنُ جرير (۱۰/۲) بين تلك الأقوال، فقال: (﴿ لاَ تَعْشُؤا﴾: لا تطغوا، ولا تسعوا ﴿ لَي تَعْشُوا﴾: لا تطغوا، ولا تسعوا ﴿ لَي تَعْشُوا﴾:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۱۰. (۲) أخرجه ابن جرير ۲/۱۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٣/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣/١ (٦١٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٤٧/١، وابن جرير ٢٠/٢، وابن أبي حاتم ١٣٣١. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٤/١ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ١٣/٢، وابن أبي حاتم ١٢٣/١.

1997 ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ: أُعطوا في النِّيهِ ما أُعْطُوا، فأَجِمُوا ذلك، وقالوا: ﴿يَنْمُونَ لَن نَّمْهِرَ عَلَى طَمَارٍ وَبِو فَانْعُ لَنَا رَبَّكَ يُمْزِجُ لَنَا مِمَّا تُنْهُدُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَغِلِهَا وَقِثَآبِهَا وَقُومِهَا وَعَدْيِهَا وَيَصَلِهَا ۖ (''. (ز)

199٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: فلما طال عليهم المن والسلوى سألوا موسى نبات الأرض، فذلك قوله في (وَإِذْ قُلْتُمْ يَنَمُونَنَ فِي التِّيه: ﴿ إِنْ نَصْبِرَ عَلَى طَمَامٍ وَجِدٍ ﴾ يعنى: الْمَنَّ والسَّلُوَى (٢٠). (ز)

199۸ - عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - قال: كان طعام بني إسرائيل في التّيه واحدًا، وشرابهم واحدًا، كان شرابهم عسلًا ينزل لهم من السماء يقال له: المن، وطعامهم طير يقال له: السلوى، يأكلون الطير ويشربون العسل، لم يكونوا يعرفون خبزًا ولا غيره، فقالوا: يا موسى، إنا لن نصبر على طعام واحد، ﴿ وَأَنْعُ لَنَا مُنَا كُنْتُ اللَّرْشُ ﴾ فقرأ حد تى بالغ: ﴿ أَهْمِلُوا يَعْمُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ ا

# ﴿ فَأَنْهُ لَنَا رَبُّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِنَا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَــا وَقِشَّآبِهَـا وَفُوبهمَا وَعَدَيهَا وَيَصَلِهُا ﴾

#### 🎇 قراءات:

١٩٩٩ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق سفيان \_ أنه قرأ: (وَتُومِهَا)(٤). (١/ ٣٨٥)

آثار السلف إلى أنَّ سبب مسألتهم مستندًا إلى آثار السلف إلى أنَّ سبب مسألتهم موسى على ذلك أنهم ملُّوا طعامَهم، وذكروا عيشهم الذي كانوا فيه بمصر. ولم يذكر قولًا غيره.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٣/٢، وابن أبي حاتم ١٣٢/١. وفي آخره: قال عمرو بن حماد ـ وهو من رواة الأثر ـ: أجموا، يعني: بَشِمُوا. وقال أبو زرعة ـ وهو أيضًا من رواة الأثر ـ: فأجموا، أي: كرهوه.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جوير ١٤/٢. وفي تفسير الثعلبي ٢٠٥/١، وتفسير البغوي ١٠١/١ عنه قوله: كانوا يعجنون المن بالسلوى فيصيران واحدًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (١٩١ ـ تفسير)، وابن أبي داود في المصاحف ص٥٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

والقراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص٦، والمحتسب ١/١٧١.

٢٠٠٠ \_ عن عبد الله بن عباس قال: قراءتي قراءة زيد، =

٢٠٠١ \_ وأنا آخذ ببضعة عشر حرفًا من قراءة ابن مسعود، هذا أحدها: (من بَقْلِهَا وَقُومِهَا) (١٨٥٠). (٣٨٦/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٠٠٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق جُوَيْبر، عن الضحاك ـ أنَّ نافع بن
 الأزرق قال له: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿وَقُهْمَا﴾. قال: الحنطة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أُحَيْحة بنَ الجُلاح وهو يقول:

قد كنت أغنى الناس شخصًا واحدًا ورّد المدينة عَن زراعةِ فُومِ ( $^{(\Upsilon)}$  قد كنت أغنى الناس شخصًا واحدًا ورّد المدينة عَن زراعةِ فُومِ ( $^{(\Lambda)}$  ( $^{(\Lambda)}$ 

قد كنت أحسبني كأغنى واحد قَلِم السدينة عن زراعة فُومٍ قال: يا ابن أمَّ الأزرق، ومن قرأها على قراءةِ ابن مسعود، فهو هذا المُنتِن، قال أمية ابن أبي الصَّلْت:

كانت منازلهم إذ ذاك ظاهرة فيها الفراديسُ (٢) والفومانُ والبصلُ

№ وَجَّه ابنُ جرير (١٨/٢ ـ ١٩) قراءة ابن مسعود ﷺ بقوله: «فإن كان ذلك صحيحًا فإنه من الحروف المبدلة، كقولهم: وقعوا في عاثور شر، وعافور شر. وكقولهم للأثافي: أثاثي. وللمغافير: مغاثير. وما أشبه ذلك مما تقلب الثاء فاء، والفاء ثاء؛ لتقارب مخرج الفاء من مخرج الثاء».

آحَجَ ابنُ عطية (٢٢٨/١) أن يكون المراد بـ(الفوم): الحنطة، لا الثوم. مستندًا إلى قول ابن عباس هذا، وما ورد في لغة العرب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي داود ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطيراني في الكبير (۱۰۵۹۷). وأخرجه ابن جرير ۱۸/۲، وابن أبي حاتم ۱۳۳/۱ كلاهما من طريق نافع بن أبي نُعَيْم، دون ذكر ابن الأزرق.

<sup>(</sup>٣) الفراديس: البساتين والكروم. لسان العرب (فردس).

THE WASTER

وقال أميةُ بن الصَّلْتِ أيضًا:

أنفي الدِّيَاسَ (١) من الفومِ الصحيح كما أنفي من الأرض صوب الوَالِل (١) البَرَدِ ( $^{(7)}$ .

٢٠٠٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَهُوهَا﴾، قال: الحنطة والخبز. =

٢٠٠٥ ـ وفي لفظ ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ: البر. =

٢٠٠٦ ـ وفي لفظ ـ من طريق رِشْدِين بن كُرَيْب، عن أبيه ـ: الحِنْظة، بلسان بني هاشم<sup>(٤)</sup>.

٢٠٠٧ \_ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الحسن ـ قال: الفوم: الثوم<sup>(٥)</sup>. (١/٥٨٥)

۲۰۰۸ ـ وعن سعید بن جبیر =

۲۰۰۹ \_ والضّحاك بن مُزَاحِم، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

۲۰۱۰ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح، وابن جُرَيج ـ في قوله:
 ﴿وَفُومَهَا﴾، قال: الخبز<sup>(٧)</sup>. (١/ ٣٨٥)

٢٠١١ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق لَيْث ـ قال: هو هذا الثوم<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٠١٢ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق يونس \_ =

٢٠١٣ ـ وأبي مالك ـ من طريق حُصَيْن ـ في قوله: ﴿ وَقُومِهَا ﴾، قالا: الحنطة (٩) . (١/ ١٨٥)

(١) الدِّيَاس: دوس الطعام ودقه ليخرج الحب منه. لسان العرب (دوس).

(٢) الوَابِل: المطر الشديد، الضخم القطر. لسان العرب (ويل).

(٣) عزاءً السيوطي إلى الطستي في مسائله. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٤٨/١٠ \_ ٢٥٦ (١٠٥٩٧): أما سمعت قول أبي ذويب الهذلي:

قد كنت تحسبني كأغنى وافد قدم المدينة عن زراعة فوم (٤) أخرجه ابن جرير ١٧/٢، وابن أبي حاتم ١٣٣/١ من طريق عكرمة بلفظ: الخبز. وقال مرة: البر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

(٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣/١. (٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٣/١.

(۷) تفسير مجاهد ّمن طريق ابن أبي نجيح ص٢٠٤، وأخرجه ابن جرير ٢/٧٪. وعزاه السيوطي إلى وكيم، وعبد بن حميد.

(۸) أخرجه ابن جرير ۱۸/۲.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٦/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

۲۰۱٤ ـ عن عِكْرِمَة مولى ابن عباس، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٠١٥ عن عَطاء بن أبي رَباح - من طريق ابن جُريج - في قوله: ﴿وَثُولُهُمَا﴾، قال: الخبز (٢). (١/ ٣٨٥)

٢٠١٦ \_ عن الحسن البصري =

٢٠١٧ \_ وقتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد، ومَعْمر \_ قالا: الفوم: الحب الذي يختبز الناس منه "". (ز)

٢٠١٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ ﴿ وَقُوبَهَا ﴾: الحنطة (٤). (ز)

٢٠١٩ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ قال: الفوم: الثوم. وفي بعض القراءة: (وَثُومَهَا)<sup>(٥)</sup>. (١/٨٥٨)

٢٠٢١ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - الفوم:
 الخبز (٧). (ز)

# ﴿ قَالَ أَشَنَبْلِونَ الَّذِى هُوَ أَدْفَ بِالَّذِى هُوَ خَيْرٌ ﴾

۲۰۲۲ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن جُريْج ـ في قوله: ﴿ لَتَنْتَبِلُوكَ ٱلَّذِى هُوَ أَذَكَ ﴾، قال: أَرْدَأُ<sup>(٨)</sup>. (٣٨٦/١)

(۷) أخرجه ابن جرير ۱۷/۲.

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سفيان الثوري ص٤٦، وابن جرير ١٧/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٣/١. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٤٧/١ من طريق مَشْمَر، وابن جرير ١٦/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣/١. وذكره يحيى بن سلام عن قتادة ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٥/١ ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٧/٢، وأبن أبي حاتم ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٨/٢، وابن أبي حاتم ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢٠/٢.

٢٠٢٣ ـ عن قتادة بن دِعَامة ـ من طريق سعيد ـ قال: ﴿ أَشَنْبُولُكَ الَّذِى هُو أَذْفَ
 بِالَّذِی هُو خَیْرٌ ﴾، يقول: أتستبدلون الذي هو شرٌّ بالذي هو خير(١٠). (ز)

٢٠٢٤ ـ قال الكَلْبِئُ: قال لهم موسى ﷺ: ﴿ لَتُنْبَلُونَ اللَّذِى هُوَ أَذْنَ ﴾ أَخَسُّ وأَذْذَى ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ هُو الْقَيْمَةُ وإن كان هي خيرًا من المن والسلوى (١٤٠٠). (ز)

٢٠٢٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ أَنَسْبَبْلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْكَ ﴾ يقول: الذي هو دون الممن والسلوى؟! فقال موسى: ﴿اللَّهِ عَلَيْكُ ﴾ يعني: المن والسلوى؟! فقال موسى: ﴿اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ ﴾ الله عنها الله

# ﴿ الْهَبِطُوا مِصْدًا فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُذُ

#### 🗱 قراءات:

٢٠٢٦ ـ في قراءة أُبَيّ بن كعب =

٢٠٢٧ ـ وعبد الله بن مسعود: (الهَبِطُوا مِصْرَ) بغير ألف (١). (ز)

 $^{14.7}$  عن الأعمش أنَّه كان يقرأ: (الهَبِطُوا مِصْرَ) بلا تنوين، ويقول: هي مصر التي عليها صالحُ بن عليً $^{(0)}$ . ( $^{(70)}$ )

نهب ابن جرير (۱۹/۲ ـ ۲۰) إلى أن ﴿أَذْنَـٰ﴾ في قوله تعالى: ﴿الَّذِى هُوَ أَذْنَـٰ﴾ بمعنى: أخسٌ، وأوضم، وأصغر قدرًا وخطرًا.

الله علَّق ابنُ جرير (٢٢/٢) على هذه القراءة، فقال: «أما الذي لم يُنوَّن (مصر) فإنه لا
 شك أنه عنى مصر التى تعرف بهذا الاسم بعينها، دون سائر البلدان غيرها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٠، وابن أبي حاتم ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢٠٦/١، وتفسير البغوي ١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

<sup>(</sup>٤) علقه ابن جرير ٢٣/٢.

والقراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ١/٢٣٤، وتفسير القرطبي ١/٤٢٩.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود ص٥٧، وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف. وأخرجه ابن حاتم
 ١٢٤/١ دون ذكر القراءة من طريق الكسائي، بزيادة: وكان يومنذ عليها.

#### 🏶 تفسير الآية:

۲۰۲۹ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿ أَهْبِطُواْ مِسْرًا ﴾ ، قال: مِصْرًا من الأَمْصَار (١) . (١/٣٨٧)

٢٠٣٠ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ الْمَبِطُوا مِسْكِا﴾ ،
 قال: يعنى به: مِطْرَ فرعون (٢٠) ( ٢٨٧/١)

۲۰۳۱ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طریق ابن جُریج ـ ﴿آمْیِطُواْ مِصْـرًا﴾، قال: مِصْرًا من الأمصار، زعموا أنهم لم یرجعوا إلى مصر<sup>(۱۳)۲۱۲</sup>. (ز)

٢٠٣٢ ـ قال الضَّحَّاك بن مُزَاحم: هو مِصْر موسى وفرعون<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٠٣٣ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ الْمَهِلُوا مِمْ رَا﴾، يقول:
 مِصْرًا من الأمصار (٥٠). (٣٨٧/١)

٢٠٣٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسْبَاط ـ : ﴿ اَهْبِطُواْ مِسْرًا ﴾ من الأمصار، ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُدُ ﴾ فلما خرجوا من التّيه رفع المن والسلوى، وأكلوا البقول (٦) . (ز)
٢٠٣٥ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ آهَبِهُ أَمْ مِسْرًا ﴾ ،

آ۲۲ بيّن ابنُ جرير (۲/ ۲۲) أنَّ قراءة ﴿يمْسَرُا﴾ بالتنوين تحتمل أن يكون المراد بها مصر فرعون، ويكون ذلك من باب الاتباع لكتابة المصحف، كما في قوله تعالى: ﴿قَارِيزًا شَهَا وَاللَّهُ اللَّاسَانِ: ١٥ ـ ١٦].

وَعُلْقُ ابنُ عطية (١/ ٢٣٠) على هذه القراءة، فقال: اجمهور الناس يقرئون ﴿يسْكِا﴾ بالتنوين، وهو خط المصحف، إلا ما حكي عن بعض مصاحف عثمان ﴿ الله وقال مجاهد وغيره ممن صرفها: أراد مصرًا من الأمصار غير معيّن. واستدلوا بما اقتضاه القرآن من أمرهم بدخول القرية، وبما تظاهرت به الرواية أنهم سكنوا الشام بعد التيه. وقالت طائفة ممن صرفها: أراد مصر فرعون بعينها، واستدلوا بما في القرآن من أنَّ الله تعالى أورث بني إسرائيل ديار آل فرعون وآثارهم، وأجازوا صرفها».

<sup>=</sup> وقراءة الأعمش (مصرً) دون تنوين ذكرها ابن خالويه في مختصره ص٦.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲٤/۱ من طريق ابن عيينة. وعزاه السيوطي إلى سفيان بن عينية، وابن جرير. (۲) أخرجه ابن جرير ۲/۲٪، وابن أبي حاتم ١/٢٤/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٢/٢. (٤) تفسير البغوي ١٠١/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢/٢. وعلقه ابن أبي حاتم ١٢٤/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٢٢/٢، وابن أبي حاتم ١٢٤/١.

قال: يعنى به: مِصْر فرعون<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٠٣٦ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ قال: مِصْرًا من الأمصار (٢). (ز)

٢٠٣٧ ـ قال الكَلْبِيُّ: (الْهَبِطُوا مِصْرَ) بغير ألف، يعني: مصر بعينها<sup>٣٣)</sup>. (ز)

٢٠٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَمْبِلُوا مِسْلُ ﴾ من الأمصار ﴿ فَإِنَّ لَكُم مَّا سَائِدُ ﴾ من نات الأرض ( فَ) . ( ز )

٢٠٣٩ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ ﴿ اَعْبِطُوا يَا اِن وَهْب \_ ﴿ اَعْبِطُوا يَا اَن مَ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الل

### ﴿ وَشُرِيَتْ عَلَيْهِـ مُ ﴾

آلاً توقّف ابنُ جرير (٢٢/٢) في تحديد المراد بـ(مصر) في الآية، وجوّزَ كلا القَولَيْن، وقال: «والذي نقول به في ذلك: إنّه لا دلالة في كتاب الله على الصواب من هذين التأويلين، ولا خبر به عن الرسول ﷺ يقطع مجيئه العذر».

وانتقد ابنُ كثير (٤٢٨/١) كلام ابن جرير، وتوقّفه في المراد بـ (مصر) في الآية، فقال: وهذا الذي قاله فيه نظر، والحق أن المراد مصرًا من الأمصار كما روي عن ابن عباس وغيره، والمعنى على ذلك؛ لأنَّ موسى ﷺ يقول لهم: هذا الذي سألتم ليس بأمر عزيز، بل هو كثير في أي بلد دخلتموها وجدتموه، فليس يساوي مع دناءته وكثرته في الأمصار أن أسال الله فيه. ولهذا قال: ﴿ لَتَنْبَيْلُونَ الّذِي هُوَ آذَنَ بِالْمِوْتِ هُوَ مَثَلًا اللهِ ولا ضرورة لهم مَا سَالتُمُ في أَد اللهِ والأشر ولا ضرورة في لم يجابوا إليه.

(٥) أخرجه ابن جرير ٢٣/٢.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۳/۲. (۲) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٥/١ ـ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

إسرائيل<sup>(۱)</sup>. (ز)

# ﴿ ٱلذِلَّةُ ﴾

٢٠٤١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الضَّحَّاك ـ في قوله: ﴿وَشُرِيَتْ عَلَيْهِـ مُ ٱللَّلَةُ لَا
 اللَّمْنَتَــُنَهُ ، قال: هم أصحاب القَبَالات، كفروا بالله العظيم (٢). (١٩٨٧)

٢٠٤٢ ـ عن الضحاك بن مُزَاحم ـ من طريق جُونْبِر ـ قوله: ﴿وَشُرِيتُ عَلَيْهِـ مُ اللَّهُ ﴾،
 قال: الذل<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٠٤٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَوْف ـ ﴿وَشُرِيَتْ عَلَيْهِـ رُ الذِّلَهُ ﴾، قال:
 أَذْرَكَتْهُم هذه الأمة وإن المجوس لتَجْبِيهم الجزية (:)

٢٠٤٤ ـ عن عَبَّاد بن منصور، قال: سألت الحسن عن قوله: ﴿ وَمَثْرِيتَ عَلَيْهِ مُ الدِّلَةُ ﴾، قال أذاها: أذاها المسلمين (٥). (ز)

٢٠٤٥ ـ عن الحسن البصري =

٢٠٤٦ \_ وقتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ ﴿ وَشُرِيتُ عَلَيْهِـ مُ الذَّلَةُ وَالسَّكَنَهُ ، قال:
 يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون (٦٠) . ((٣٥٧)

٢٠٤٧ ـ قال عطاء بن السائب: هو الكُسْتِيج<sup>(٧)</sup>، والزُّنَّار<sup>(٨)</sup>، وزِيِّ اليهودية<sup>(٩)</sup>. (ز)

آناً ذَهَبَ ابنُ جرير (٢٦/٢) مستندًا إلى القرآن الكريم، وآثار السلف إلى أنَّ المراد ==

(١) أخرجه ابن جرير ٢٧/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٣٤. وقال عَقِبَه: يعني بأصحاب القبالات: أصحاب الجزية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٤٧/١، وابن جرير ٢٦/٢، وابن أبي حاتم ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٧) الكُسْتِيج: خيط غليظ يشده الذِّمّي فوق ثيابه دون الزُّنَّار. القاموس المحيط (كسج).

 <sup>(</sup>٨) الزُّنار: هو خيط غليظ بقدر الإصبع من الإبريسم يشد على الوسط، وهو ما يلبسه النصارى والمجوس.
 لسان العرب (زنر)، والتعريفات ص١٥٣.

 <sup>(</sup>٩) تفسير البغوي ١/١٠١.
 (١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١١١.

### ﴿ وَٱلْمَسْكُنَّةُ ﴾

٢٠٤٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ وَٱلْسَكَنَهُ ﴾، قال: الفَاقَة (١٠).

٢٠٥٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٠٥١ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزاحم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ قوله: ﴿ وَالْسَكَنُهُ ﴾:
 الجزية (٣). (ز)

٢٠٥٢ ـ عن عَطِيَّة العَوْفي ـ من طريق عُبَيْد بن الطُّفَيل ـ ﴿وَشُرِيَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ وَالْسَكَنَهُ، قال: الخراج<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٠٥٣ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ قوله: ﴿وَمُرِيَّتُ عَلَيْهِمُ اللَّلَةُ 
 (السَّكَنْهُ»، قال: الفقر<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٠٥٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالْسَكَنَهُ ، يعني: الفقر (٦) المناه . (ز)

#### ﴿ وَبَآءُو ﴾

٢٠٥٥ \_ عن قتادة بن دِعامة، في قوله: ﴿وَيَآءُو﴾، قال: انقلبوا<sup>(٧)</sup>. (٣٨٨/١)

۲۰**٥**٦ \_ عن أبي رَوْق: استحقوا<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٠٥٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: يعني: اسْتَوْجَبُوا(٩). (ز)

== بـ ﴿ الذِّلَةُ ﴾: الصَّغَار الذي ذكره الله تعالى في قوله: ﴿ حَقَّ يُسْطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَلِو وَهُمْ صَنِيْرُونَكِ ﴾ [النوبة ٢٩].

أَهَبُ ابنُ جرير (٢٦/٢ ـ ٢٧) مستندًا في ذلك إلى آثار السلف إلى أنَّ المراد
 بـ(المسكنة) في هذا الموضع: مسكنة الفاقة والحاجة، وهي خشوعها وذلها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٧/٢، وابن أبي حاتم ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١.
 (٥) أخرجه ابن جرير ٢٨/٢، وابن أبي حاتم ١٢٥/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١/١. (٧) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>A) تفسير الثعلبي ٢٠٦/١.
 (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

۲۰۵۸ ـ عن الكسائي: رجعوا(١). (ز)

# ﴿وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ ﴾

٢٠٥٩ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عَطَاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿وَبَآا وُ بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ ﴾، يقول: اسْتَوْجَبوا سخطًا (ز)

٢٠٦٠ ـ عن الضَّحَّاك بن مُزَاحم ـ من طريق جُوَيْبر ـ في قوله: ﴿وَبَآاتُو بِنَضَبِ مِنَ اللَّهِ مَال: استحقوا الغضب من الله (٣). (٣٨٨/١)

٢٠٦١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ﴿ مَا لَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم غَضَبٌ مِنِ اللهُ (١) . (ز)

٢٠٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: يعني: استوجبوا غضب الله ﷺ (ز)

# ﴿ ذَاكِ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقُّ ﴾

٢٠٦٣ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق أبي مَعْمَر الأزْدِيِّ \_ قال: كانت بنو إسرائيل في اليوم تقتل ثلاثمائة نبي، ثم يُقيمون سوق بَقْلِهم في آخر النهار<sup>(١)</sup>. (٣٨٨/١) ٢٠٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَاكِ ﴾ الذل والمسكنة الذي نزل بهم ﴿ إِلَّهُمْرَ كَانُوا يَكُفُرُونَكَ بِعَايَنتِ اللَّهِ ﴾ يعني: القرآن، ﴿وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِفَيْرِ الْعَقِّ ﴾ (٧)[٢٣]. (ز)

٢٦٦ ذَهَبَ ابنُ جرير (٢/ ٢٧ ـ ٢٨) مستندًا إلى القرآن الكريم، وأقوال السلف إلى أنَّ المراد بقوله تعالى: ﴿وَيَآءُو يَغَسَمُ مِنَ اللَّهِ﴾ أي: انصرفوا ورجعوا...، ثم قال: افمعنى الكلام إذًا: ورجعوا منصرفين متحملين غضب الله، قد صار عليهم من الله غضب، ووجب عليهم منه سخط».

٢٦٧ ذكر ابن عطية (١/ ٢٣١) أنَّ الآيات هنا تحتمل احتمالين: الأول: أن يراد بها التسع ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٥/١. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٨/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٨/٢، وابن أبي حاتم ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٢٦. وعزاه السيوطي إلى أبي داود، والطيالسي.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١١/١.

#### أثار متعلقة بالآية:

٠٢٠٦ \_ عن ابن مسعود، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أشد الناس عذابًا يوم القيامة رجل قتله نبيًّ، أو قتل نبيًّا، وإمام ضلالة، ومُمَثِّل من الْمُمَثِّلِينَ (١٠). (٣٨٨/١)

# ﴿ ذَالِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَمْتَدُونَ ﴿ ﴾

﴿إِنَّ الَّذِينَ مَاسُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّنَىٰ وَالصَّبِينَ مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيُورِ الْآيْرِ وَعَيلَ صَالِحًا فَلَهُمْ اَنْهُمُمْ عِندَ رَبِّهِدَ وَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْرَثُونَ ۖ ﴾

#### 🏶 قراءات:

۲۰٦٨ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: يقولون: الصابون. وما الصابون! الصابئون. ويقولون: الخاطون. وما الخاطون!، الخاطؤن<sup>(3)</sup>. (۹۸/۱)

== وغيرها مما يخرق العادة، وهي علامة لصدق الآتي بها. ا**لثاني:** أن يراد: آيات التوراة التي هي كآيات القرآن.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٩٦٦ (٣٨٦٨) من طريق أبّان، عن عاصم، عن أبي وائل، عن ابن مسعود به.
 قال البزار في مسنده ١٣٩/٥ (١٧٢٨): • وهذا الحديث لا نعلم أحدًا أسنده عن عاصم عن أبي واثل إلا أبان.
 أبان.
 وقال الدارقطني في العلل ٣٠٤/٥ (٩٠٠): • والموقوف أصح.
 وقال الألباني في الصحيحة ٢٩٦١)
 (٢٨١): • إسناد جيد.

وله طرق أخرى عند الطبراني في المعجم الكبير، قال المنذري في الترغيب ١١٧/٣ (٣٣٠٩) في إحداها: «وواته ثقات إلا ليث بن أبي سليم». وقال الهيشمي في المجمع ٢٣٦/٥ «وفيه ليث بن أبي سليم، وهو مدلس، وبقية رجاله ثقات». وضمّقه الألباني في الضعيفة ١٦/٣١ (١١٥٩) بليث وعبّاد بن كثير.

وقال الهيثمي في المجمع /١٨١/ في الطريق الأخرى: فيه الحارث الأعور، وهو ضعيف. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطى إلى عبد بن حميد.

#### نزول الآية:

٢٠٦٩ ـ عن سلمان ـ من طريق مجاهد ـ قال: سألت النبي ﷺ عن أهل دين كنت معهم، فذكر من صلاتِهم وعبادتهم؛ فنزلت: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ عَامَوُا ﴾ الآية''. (٢٨٩/١)

۲۰۷۰ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ - من طريق السُّدِي،
 عن مُرَّة الهمداني \_ =

٢٠٧١ - وعبد الله بن عباس - من طريق الشدّي، عن أبي مالك وأبي صالح - نزلت هذه الآية في سلمان الفارسي، وكان من أهل جُنْديسابور، من أشرافهم، وما بعد هذه الآية نازلة في اليهود(٢). (ز)

٢٠٧٢ ـ عن مجاهد، قال: لَمَّا قصَّ سلمانُ على رسول الله ﷺ قصة أصحابه؛ قال:
 هم في النار، قال سلمان: فأظلمت عَلَيَّ الأرضُ. فنزلت: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ مَامَنُوا وَٱلَذِينَ
 هَامُوا﴾ إلى قوله: ﴿يَمْرَثُونَ﴾. قال: فكأنما كُشِف عَنِّي جبلٌ<sup>(٣)</sup>. (٣٨٩/١)

۲۰۷۳ ـ عن مجاهد، قال: سأل سلمان الفارسيُّ النبيُّ ﷺ عن أولئك النصارى، وما رأى أعمالهم، فقال: (لم يموتوا على الإسلام). قال سلمان: فأظلمت عَلَيُّ الأرض، وذكرت اجتهادهم؛ فنزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ عَادُوا ﴾، فدعا سلمان، فقال: (مَن مات على دين عيسى قبل أن فقال: (مَن مات على دين عيسى قبل أن

- = قرأ أبو جعفر من القراء العشرة بحذف الهمزة من ﴿وَالصَّنوِينَ﴾، وبقية العشرة بإثبات الهمزة. انظر: النشر ٢١٥/٢.
- (١) أخرجه ابن أبي عمر في مسئده ـ كما في المطالب العالية ١٢/١٥ (٣٦٦٧) ـ، ومن طريقه ابن أبي
   حاتم ١٦٢/١ (١٣٤).

قال البوصيري في إتحاف الخيرة ٢٤٦/٦ (٥٧٦٥): همذا إسناد رواته ثقات. وقال ابن حجر في المُجاب في بيان الأسباب ٢/٢٥٦: فبسند صحيح. وقال ابن تيمية في مجموع الفتاوى ٦٨/١٤: فبالأسانيد الثابتة عن سفيان عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، فذكره.

- (٢) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص٢٥ ـ ٣٦، وابن عساكر في تاريخه ٤١٨/٢١ دون آخره.
- قال ابن حجر في العُجاب ٢٥٦/١: •وأخرج الواحدي أيضًا من تفسير إسحاق بن راهويه بسنده القوي، ثم ذكره.
  - (٣) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص٢٤ مرسلًا.

قال ابن حجر في العجاب في بيان الأسباب ٢٥٥/١: •بسند له صحيح إلى ابن جريج، عن عبد الله بن كثير، عن مجاهده.

يسمع بي فهو على خير، ومَن سمع بي ولم يؤمن بي فقد هلك<sup>(١)</sup>. (٢٩٤/١) ٢٠٧٤ ـ عن السُّدِّي، في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُوا﴾ الآية، قال: نزلت هذه الآية في أصحاب سلمان الفارسي، وكان رجلًا من جُندَيْسَابورَ، وكان من أشرافهم، وكان ابن الملك صديقًا له مُؤاخيًا، لا يقضى واحدٌ منهما أمرًا دون صاحبه، وكانا يركبان إلى الصيد جميعًا، فبينما هما في الصيد إذ رُفع لهما بيت من عباءةٍ، فأتياه، فإذا هما فيه برجل بين يديه مصحف يقرأ فيه، وهو يبكى، فسألاه: ما هذا؟ فقال: الذي يريد أن يعلم هذا لا يقف موقفكما، فإن كنتما تريدان أن تعلما ما فيه فانزلا حتى أَعْلِمَكما. فنزلا إليه، فقال لهما: هذا كتاب جاء من عند الله، أمر فيه بطاعته، ونهى عن معصيته، فيه: أن لا تسرق، ولا تزنى، ولا تأخذ أموال الناس بالباطل. فقَصَّ عليهما ما فيه، وهو الإنجيل الذي أنزل الله على عيسى، فوقع في قلوبهما، وتابعاه، فأسلما، وقال لهما: إن ذبيحة قومكما عليكما حرام. فلم يزالا معه كذلك يتعلمان منه، حتى كان عيدٌ للملك، فجمع طعامًا، ثم جمع الناس والأشراف، وأرسل إلى ابن الملك رسولًا، فدعاه إلى صنيعه ليأكل مع الناس، فأبى الفتى، وقال: إني عنك مشغول، فكل أنت وأصحابك. فلما أكثر عليه من الرسل أخبرهم أنه لا يأكل من طعامهم، فبعث الملك إلى ابنه، ودعاه، وقال: ما أمرك هذا؟ قال: إنا لا نأكل من ذبائحكم، إنكم كفار ليس تَحِلُّ ذبائحُكم. فقال له الملك: مَن أمرك هذا؟ فأخبره أنَّ الراهب أمره بذلك، فدعا الراهب، فقال: ماذا يقول ابني؟ قال: صدق ابنك. قال له: لولا أن الدم فينا عظيم لقتلتك، ولكن اخرج من أرضنا. فأجَّله أجلًا، فقال سلمان: فقمنا نبكى عليه، فقال لهما: إن كنتما صادقين فأنا في بِيعَة بالموصل مع ستين رجلًا نعبد الله، فانتونا فيها. فخرج الراهب، وبقى سلمان وابن الملك، فجعل سلمان يقول لابن الملك: انطلق بنا. وابن الملك يقول: نعم. وجعل ابن الملك يبيع متاعه، يريد الجهاز، فلما أبطأ على سلمان خرج سلمان حتى أتاهم، فنزل على صاحبه، وهو رب البِيعَة، وكان أهل تلك البيعة أفضل مرتبة من الرهبان، فكان سلمان معه يجتهد في العبادة، ويتعب نفسه، فقال له سلمان: أرأيت الذي تأمرني به، هو أفضل أو الذي أصنع؟ قال: لا، بل الذي تصنع. قال: فخَلِّ عني. ثم إن صاحب البِيعة دعاه، فقال: أتعلم أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/٤٥ مرسلًا.وينظر: تخريج الحديث السابق.

هذه البيعة لى، وأنا أحق الناس بها، ولو شئت أن أُخْرج منها هؤلاء لفعلت، ولكنى رجل أضعف عن عبادة هؤلاء، وأنا أريد أن أتحول من هذه البيعة إلى بيعة أخرى، هم أهون عبادةً من هؤلاء، فإن شئت أن تقيم ههنا فأقم، وإن شئت أن تنطلق معى فانطلق. فقال له سلمان: أي البيعتين أفضل أهلًا؟ قال: هذه. قال سلمان: فأنا أكون في هذه. فأقام سلمان بها، وأوصى صاحب البيعة بسلمان، فكان سلمان يتعبد معهم، ثم إنَّ الشيخ العالم أراد أن يأتى بيت المقدس، فدعا سلمان، فقال: إنى أريد أن آتى بيت المقدس، فإن شئت أن تنطلق معى فانطلق، وإن شئت أن تقيم فأقم. قال له سلمان: أيهما أفضل؛ أنطلق معك أو أقيم؟ قال: لا، بل تنطلق معي. فانطلق معه، فمَرُّوا بمُقْعَد على ظهر الطريق مُلْقَى، فلما رآهما نادى: يا سيد الرهبان، ارحمني رحمك الله. فلم يكلمه، ولم ينظر إليه، وانطلقا حتى أتيا بيت المقدس، وقال الشيخ لسلمان: اخرج فاطلب العلم، فإنه يحضر هذا المسجد علماء الأرض. فخرج سلمان يسمع منهم، فرجع يومًا حزينًا، فقال له الشيخ: ما لك، يا سلمان؟ قال: أرى الخير كله قد ذهب به من كان قبلنا من الأنبياء وأتباعهم. فقال له الشيخ: لا تحزن، فإنَّه قد بقى نبيٌّ ليس مِن نبيٌّ بأفضلَ تبعًا منه، وهذا زمانه الذي يخرج فيه، ولا أراني أدركه، وأمَّا أنت فشابٌّ، فلعلك أن تدركه، وهو يخرج في أرض العرب، فإن أدركته فآمِن به، واتَّبعْه. قال له سلمان: فأخبرني عن علامته بشيء. قال: نعم، وهو مختوم في ظهره بخاتم النبوة، وهو يأكل الهدية، ولا يأكل الصدقة. ثم رجعا حتى بلغا مكان الْمُقْعَد، فناداهما، فقال: يا سيد الرهبان، ارحمني رحمك الله. فعَطَف إليه حماره، فأخذ بيده فرفعه، فضرب به الأرض، ودعا له، وقال: قم بإذن الله. فقام صحيحًا يشتدُّ، فجعل سلمان يتعجب وهو ينظر إليه يشتد، وسار الراهب فتغيب عن سلمان، ولا يعلم سلمان، ثم إنَّ سلمان فَزع، فطلب الراهب، فلقيه رجلان من العرب من كُلْب فسألهما: هل رأيتما الراهب؟ فأناخ أحدهما راحلته، قال: نِعْمَ راعى الصِّرْمَة (١) هذا! فحمله فانطلق به إلى المدينة، قال سلمان: فأصابني من الحزن شيء لم يصبني مثله قط. فاشترته امرأة من جُهَينَة، فكان يرعى عليها هو وغلام لها، يَتَرَاوَحَان الغنم، هذا يومًا وهذا يومًا، وكان سلمان يجمع الدراهم، ينتظر خروج محمد ﷺ، فبينما هو يومًا يرعى إذ أتاه

<sup>(</sup>١) الصُّرْمة: القطيع من الإبل والغنم. لسان العرب (صرم).

صاحبه يَعْقُبُه، فقال له: أشعرت أنه قد قدم اليوم المدينة اليوم رجل يزعم أنه نبي؟ فقال له سلمان: أقِمْ في الغنم حتى آتيك. فهبط سلمان إلى المدينة، فنظر إلى النبي في ودارَ حوله، فلما رآه النبي في عرف ما يريد، فأرسل ثوبه حتى خرج خاتمه، فلما رآه أتاه وكلَّمه، ثم انطلق، فاشترى بدينار؛ ببعضه شاة فشواها، وببعضه خبزًا، ثم أتاه به، فقال: «ما هذا؟». قال سلمان: هذه صدقة. قال: «لا حجة لي بها، فأخرجها فليأكُلها المسلمون، ثم انطلق فاشترى بدينار آخر خبزًا ولحمًا، ثم أتى به النبي في فقال: «ما هذا؟». قال: هذه هدية. قال: «فاقعد فكل». فقعد، فأكلا منها جميعًا، فبينما هو يحدثه إذ ذكر أصحابه، فأخبره خبرهم، فقال: كانوا يصلون، ويصومون، ويؤمنون بك، ويشهدون أنك ستبعث نبيًا. فلما فرغ سلمان من ثنائه عليهم قال له نبي الله في: «يا سلمان، هم من أهل النار». فأشتد ذلك على سلمان، وقد كان قال له سلمان: لو أدركوك صدَّقوك واتَّبعوك. فأشرال الله هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلنِّينَ مَاشُوا وَالَّيْنِ كَالْفَهُنِيْنِ مَنْ وَالْقَبْدِينِ مَنْ مَامَنَ إِلَّهُ فَالْتُورِ الْكُنْبَ وَالْقَبْدِينِ مَنْ مَامَنَ إِلَّهُ فَالْتُورِ الْكُنْبَ وَالْتَعْبِينِ مَنْ مَامَنَ إِلَيْ اللهِ هَالَ الله هذه الآية. ﴿إِنَّ ٱلنِّينَ مَاشُوا وَالَّيْنِ كَامُوا وَالنَّهُ وَلَا اللهُ هَالَالِهُ وَلَاللهُ فَالْمَالِهُ اللهُ هَاللهُ وَلَا اللهُ هَالَالِهُ وَلَاللهُ عَلْهُ وَالْتَهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ هَاللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ المَالِهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَالهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَالِهُ وَلَاللهُ وَلِي اللهُ وَلَاللهُ وَلِيْلُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَلِلْهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلِي اللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلِلْ وَلَاللهُ وَلِي وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلِهُ وَلَاللهُ وَلِلْهُ وَلَاللهُ وَلِي ا

٢٠٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: وذلك أنَّ سلمان الفارسي كان من جندسابور، فأتى النبي ﷺ فأسلم، وذكر سلمان أمر الراهب وأصحابه، وأنهم مجتهدون في دينهم يصلون ويصومون، فقال النبي ﷺ: ﴿ هُمْ فِي النارِ». فأنزل الله ﷺ فيمن صدق منهم بصحمد ﷺ وبما جاء به: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا وَاللَّينَ مَادُوا وَالنَّمَدَرَىٰ وَالمَّنْبِينَ مَنْ مَامَنَ إِلَيْنَ وَالشَّنْرِينَ مَنْ مَامَنَ اللَّيْرَ وَالشَّنْرِينَ مَنْ مَامَنَ اللَّيْرَ وَاللَّمْدِينَ مَنْ مَامَنَ اللَّهِ وَاللَّمِينَ مَنْ مَامَنَ

آ۲۲۷ علق ابن جرير (۲۲/۲ عـ ٤٤) على قول مجاهد والسدي بقوله: "تأويل الآية إذًا على ما ذكرنا عن مجاهد والسدي: إن الذين آمنوا من هذه الأمة، والذين هادوا، والنصارى، والصابئين - من آمن من اليهود والنصارى والصابئين بالله واليوم الآخر - فلهم أجرهم عند ربهم، ولا خوف عليهم، ولا هم يحزنونه.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في تاريخ أصبهان ١٠/١، والواحدي في أسباب النزول ص٢٥ مختصرًا، وابن جرير
 ٢/٠٤ ـ ٤٤، وابن أبي حاتم ١٢٧/١ (١٣٦٦) مختصرًا.

هذا الأثر لم يسنده السدّي عمّن روى عنهم، بل أرسله كعادته!، وقد قال ابن حجر في العُجاب في بيان الأسباب ١/ ٢١١ ـ ٢١٢ ـ (جمع التفسير من طرق منها عن أبي صالح عن ابن عباس، وعن مرة بن شراحيل عن ابن مسعود، وعن ناس من الصحابة وغيرهم، وخلط روايات الجميع فلم تتميّز رواية الثقة من الضعيف.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱۲/۱.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾

٢٠٧٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني: صَدَّقوا، يعني: أَقَرُّوا، وليسوا بمنافقين، ﴿وَٱلْذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَيٰ﴾ يعني: اليهود والنَّصاري(١١١١٠٠. (ز)

# ﴿وَٱلَّذِينَ هَادُواْ﴾

۲۰۷۷ - عن عبد الله بن مسعود - من طریق إبراهیم - قال: نحن أعلم الناس من حیث تَسَمَّت الیهود بالیهودیة، بکلمة موسی ﷺ: ﴿إِنَّا هُدُنَّا إِلَیْكُ﴾ [الاعراف: ١٥٦]<sup>(۲)</sup>. (۱/۹۹)

٢٠٧٨ ـ عن عبد الله بن مسعود، قال: نحن أعلم الناس من أين تَسَمَّت اليهود باليهودية، والنصارى بالنصرانية، إنما تَسَمَّت اليهود باليهودية بكلمة قالها موسى: ﴿إِنَّا مُدْنَا إِلَيْكُ ﴿ فَلَمَا مَا الله الكلمة كانت تعجبه. فَتَسَمَّوْا باليهود (٣٠) (٢٩٥٣)

ألا ذكر ابن عطية (١/ ٢٣٤ ـ ٣٣٥) أنه اختلف في المراد به اللّين المَثْوَا في هذه الآية على أقوال: الأول: أنهم المنافقون في أمة محمد على أوسبه لسفيان الثوري، وعلّى عليه، بقوله: «كأنه قال: إنَّ الذين آمنوا في ظاهر أمرهم، وقرنهم باليهود والنصارى والصابئين، ثم بَيَّن حكم مَن آمن بالله واليوم الآخر من جميعهم، فمعنى قوله: ﴿مَن اَمْنَ ﴾ في المؤمنين الممذكورين: من حقق وأخلص، وفي سائر الفرق المذكورة: من دخل في الإيمان، الثاني: أنَّ الذين آمنوا هم المؤمنون حقًا بمحمد، وعلَّى عليه، بقوله: ﴿وقوله: ﴿مَن اَمْنَ اللّهُ يكون فيهم بمعنى: من ثبت ودام، وفي سائر الفرق بمعنى: من دخل فيه. الثالث: أنهم أهل الحنيفية ممن لم يلحق محمدًا، كزيد بن عمرو بن نفيل، وقس بن ساعدة، وورقة بن نوفل، والذين هادوا كذلك بمن لم يلحق محمدًا، إلا من كفر بعيسى، والنصارى كذلك ممن لم يلحق محمدًا، والصابئين كذلك، قال: إنها نزلت في أصحاب سلمان الفارسي. وهو قول السدي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/١٥٧٧.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

٢٠٧٩ ـ عن **علي بن أبي طالب** ـ من طريق عبد الله بن نُجَيٍّ ـ قال: إنما سميت اليهود لأنهم قالوا: ﴿إِنَّا هُدُنَّا ٓ إِلَيْكُ<sup>(۱)</sup>. (٣٩٠/١)

٢٠٨٠ ـ قال أبو عمرو بن العلاء: لأنهم يَتَهَوَّدُون، أي: يتحرّكون عند قراءة التوراة،
 ويقولون: إنَّ السموات والأرض تحرّكت حين آتى الله موسى التوراة (٢٠). (ز)

۲۰۸۱ ـ عن عبد الملك ابن جريج ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: إنما سميت اليهود من أجل أنهم قالوا: ﴿إِنَّا هُدُنَّا إِلَيْكُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّاللَّهِ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ اللَّهِلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ اللّ

### ﴿ وَٱلنَّصَدَرَىٰ ﴾

۲۰۸۳ ـ عن عبد الله بن مسعود، قال: إنما تَسَمَّت النصارى بالنصرانية لكلمة قالها عيسى: ﴿مَنْ أَنْصَارُهُ اللهِ عيسى: ﴿مَنْ أَنْصَارُ اللهِ ﴾ [آل عمران: ٥٦]. فتَسَمَّوْا بالنصرانية (٥٠). (٣٩٥/١)

۲۰۸۶ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي عن أبي صالح \_ قال: إنما سميت النصارى: نصارى؛ لأنَّ قرية عيسى كانت تسمى: نَاصِرَةُ (١١/٢٧١). (٣٩٦/١)

نهب ابنُ جرير (٢/ ٣٢) إلى ما ذهب إليه ابن جريج مِن أنَّ سبب تسمية اليهود بذلك قولهم: ﴿إِنَّا هُدُنَا إِلَيْكُ [الأعراف: ١٥٦]، ولم يُورِد فيه قولًا غيره.

[٧٧] عَلَقَ ابنُ جرير (٢٤/٢) على أثر ابن عباس هذا بقوله: ﴿ وَكُورَ عن ابن عباس من طريق غير مرتفعي أنه كان يقول: إنما سميت النصارى نصارى لأن قرية عبسى ابن مريم كانت تسمى: ناصرة ٤٠ ويشير ابن جرير بقوله: «من طريق غير مرتضى الى أنَّه من رواية الكلبي، وقد ذكر في مقدّمة تفسيره أنَّه سيجتنب روايته ما استطاع.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٠/ ٤٨٢، وابن أبي حاتم ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۲۰۸/۱. (۳) أخرجه ابن جرير ۲/ ۳۲\_ ۳۳.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٥/١٥٧٧. (٥) عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن سعد في طبقاته ٥٣/١ ـ ٥٤، وابن جرير ٢/٣٤.

۲۰۸۵ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طریق سعید ـ قال: إنما سموا نصاری بقریة یقال لها: نَاصِرة، ینزلها عیسی ابن مریم، فهو اسم تَسَمَّوا به، ولم یؤمروا به (۱۱). (۲۹۵/۱) ۲۰۸۲ ـ قال محمد ابن شهاب الزهري: سُمُّوا نصاری لأنَّ الحوارِیِّین قالوا: نحن أنصار الله (۱۳). (ز)

٢٠٨٧ ـ قال مقاتل: لأنّهم نزلوا قرية يُقال لها: ناصرة، فنُسبوا إليها<sup>٣٠)</sup>. (ز)

۲۰۸۸ ـ عن عبد الملك ابن جُريج ـ من طريق حَجَّاج ـ قال: ... والنصارى إنما سُمُّوا نصارى من أجل أنهم نزلوا أرضًا يقال لها: نَاصِرَةُ (ذَ)

### ﴿ وَٱلصَّابِينَ ﴾

٢٠٨٩ ـ قال عمر بن الخطاب: هم قوم من أهل الكتاب، ذبائحهم ذبائح أهل الكتاب<sup>(٥)</sup>. (ز)

۲۰۹۰ ـ عن مجاهد، قال: سُئِل ابن عباس عن الصابئين. فقال: هم قوم بين اليهود والنصارى والمجوس، لا تَحِلُّ دبائحهم، ولا مناكحتهم (۱۱). (۳۹۲/۱۱)

۲۰**۹۱** ـ عن **عبد الله بن عباس**، قال: الصابئون ليس لهم كتاب<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٠٩٢ - عن الحسن، قال: نُبِّىء زيادٌ: أنَّ الصابئين يُصَلُّون إلى القبلة، ويصلون الخمس، فأراد أن يضع عنهم الجزية، قال: فخُبِّر بعدُ: أنهم يعبدون الملائكة (١٠). (ز) ٢٠٩٣ - عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - قال: الصابئون: فرقة من أهل الكتاب، يقرؤون الزبور (١٠). (٣٩٧/١)

۲۰۹۶ \_ عن جابر بن زید =

۲۰۹٥ \_ والضّحاك بن مُزَاحِم، نحو ذلك (١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٤/٢. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٦/١ ـ نحوه مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۲۰۸/۱. (۳) تفسير الثعلبي ۲۰۸/۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/٢٠٩، وتفسير البغوي ١/٢٠١. (٦) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (١٠٢٠٨).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن مردويه ـ كما في الفتح ١/٤٥٤ ـ. (٨) أخرجه ابن جرير ٢/٣٦.

<sup>(</sup>٩) أخرِجه ابن جرير ٢/ ٣٧، وابن أبي حاتم ١٢٧/١.

<sup>(</sup>۱۰) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٦/١.

٢٠٩٦ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك(١). (ز)

۲۰۹۷ \_ عن سعید بن جبیر \_ من طریق سالم \_ قال: الصابثون: منزلة بین النصرانیة والمجوسیة. ولفظ ابن أبی حاتم: منزلة بین الیهود والنصاری<sup>(۲)</sup>. (۲۹۲/۱)

٢٠٩٨ ـ عن سعيد بن جبير، قال: ذهبت الصابئون إلى اليهود، فقالوا: ما أمركم؟ قالوا: نبينا موسى جاءنا بكذا وكذا، ونهانا عن كذا وكذا، وهذه التوراة، فمن تابعنا دخل الجنة. ثم أتوا النصارى، فقالوا في عيسى ما قالت اليهود في موسى، وقالوا: هذا الإنجيل، فمن تابعنا دخل الجنة. فقالت الصابئون: هؤلاء يقولون: نحن ومن اتبعنا في الجنة، واليهود يقولون: نحن ومن اتبعنا في الجنة، فمن به ندين؟! فسماهم الله: الصابئين ". (۲۹۷۱)

۲۰۹۹ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق لَيْث \_ قال: الصابئون: قومٌ بين اليهود والمجوس، ليس لهم دين (۱۳۱۶).

**۲۱۰۰ ـ عن مجاهد بن جَبْر، قال: الصابئون: ليسوا بيهود ولا نصارى، هم قوم من** المشركين لا كتاب لهم<sup>(ه)</sup>. (۳۹۲/۱)

٢١٠١ عن الحسن البصري - من طريق قتادة - قال: الصابئون: بين المجوس واليهود، لا تؤكل ذبائحهم، ولا تنكح نساؤهم (٦).

آلات علَّقُ ابنُ تيمية (١/ ٢٢٤) على قول مجاهد، بقوله: «أي: ليس لهم شريعة مأخوذة عن نبي، ولم يُرِد بذلك أنهم كفار؛ فإنَّ الله قد أثنى على بعضهم، فهم متمسكون بالإسلام المشترك، وهو عبادة الله وحده، وإيجاب الصدق والعدل، وتحريم الفواحش والظلم، وتحريم أنفقت الرسل على إيجابه وتحريمه؛ فإنَّ هذا دخل في الإسلام العام الذي لا يقبل الله دينًا غيره».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٢٧/، ١١٧٥/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٢٠٤ من طريق ابن أبي نجيح، وأخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٤٧/١، وفي مصنفه (١٠٢٧)، وابن (١٠٢٠)، وابن (١٠٢٠)، وابن جرير ٣٥/٢ ـ من طرق، وفي أحدها زيادة: لا تؤكل ذبائحهم ولا تنكح نساؤهم ـ، وابن أبي حاتم ١١٧٧/، ١٧٥/ ـ ١٧٦ ـ وفيه بزيادة: بين اليهود والمجوس والنصارى ـ. وعزاه السيوطي إلى وكيم، وعبد بن حميد. وذكره البغوي ١٠١/، بزيادة: هم قبيلة نحو الشام.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر. (٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٥.

٢١٠٢ ـ عن مُطَرِّف، قال: كُنَّا عند الحكم، فحدَّثه رجل من البصرة عن الحسن أنه كان يقول في الصابئين: إنهم كالمجوس. =

٢١٠٣ ـ قال الحكم: ألم أخبركم بذلك؟! (ز)

۲۱۰٤ ـ عن معاوية بن عبد الكريم، قال: سمعت الحسن، فذكر الصابئين، فقال: هم قوم يعبدون الملائكة (۲).

٢١٠٥ ـ عن وَهْب بن مُنبَّه ـ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل ـ قال: الصَّابِئ: الذي يعرف الله وحده، وليست له شريعة يعمل بها، ولم يُحدِث كُفُرًا(""). (٢٩٧/١)

۲۱۰۹ ـ قال ابن جُرَيْج: قلت لعطاء: ﴿وَالْشَيْئِينَ ﴾ زعموا أنها قبيلة من نحو السواد، ليسوا بمجوس ولا يهود ولا نصارى. قال: قد سمعنا ذلك، وقد قال المشركون للنبي: قد صبأ<sup>(1)</sup>. (ز)

۲۱۰۷ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: الصابئون: قوم يعبدون المملائكة، ويصلون إلى غير القبلة، ويقرؤون الزبور<sup>(٥)</sup>. (۲۹۷/۱)

٢١٠٨ ـ قال قتادة بن دِعامة: قوم يقرءون الزبور، ويعبدون الملائكة، ويصلون إلى
 الكعبة، ويُقِرُّون بالله تعالى، أخذوا من كل دين شيئًا(٢٠). (ز)

٢١٠٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق سفيان ـ قال: الصابئون: طائفة من أهل الكتاب (٧٧) الكتاب (٢٧/١٧)

آ۲۷۳ وجّه ابن تيمية (٢٤٤/١) القول بكون الصابئين فرقة من أهل الكتاب قاتلاً: «أما من قال ولا الكتاب قاتلاً: «أما من قال من السلف: الصابئون: فرقة مِن أهل الكتاب يقرءُون الزبور. كما نقل ذلك عن أبي العالمية، والضحاك، والسدي، وجابر بن يزيد، والربيع بن أنس، فهؤلاء أرادوا من دخل في دين أهل الكتاب منهم».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۸/۱. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۸/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٨٨١ ، ١١٨٦/٤.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٦/٢. وعلن ابن أبي حاتم ١٢٧/١ نحوه.
 (٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (١٠٢٠١)، وابن جرير ٣٧/٢ من طريق سعيد، وابن أبي حاتم ٤/

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٧/٢، وابن أبي حاتم ١٣٧/١ من طريق أسباط بزيادة: يقرؤون الزبور. وأورده الثعلبي ٢٠٩/١ ثم ذكر أنه رأي أبي حنيفة. وعزاه السيوطي إلى وكيم.

والمنظمة المنظمة المنظمة

۲۱۱۰ \_ عن أبي الزِّنَاد \_ من طريق ابنه \_ قال: الصابثون: قوم مما يلي العراق، وهم بِكُوتَي (١) يؤمنون بالنبيين كلهم، ويصومون من كل سنة ثلاثين يومًا، ويُصَلُّون إلى اليمن كل يوم خمس صلوات (۲۷/۱)

۲۱۱۱ ـ عن ابن أبي نَجِيح: ﴿ وَلَلْقَنْبِينَ ﴾: بين اليهود والمجوس، لا دين لهم (٣٠). (ز)

۲۱۱۲ ـ وقال الكلبي: هم قوم بين اليهود والنصارى، يحلقون أوساط رءوسهم،
 ويَجُبُّون (٤) مَذَاكِيرَهم (٥). (ز)

٢١١٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَالْمَنْدِيْنِ»: وهم قوم يُصَلُّون للقبلة، يقرؤون الزُّبُور، ويعبدون الملائكة<sup>(١)</sup>. (ز)

٢١١٤ \_ قال أبو جعفر الرازي \_ من طريق آدم \_: بلغني: أنَّ الصابئين: قوم يعبدون الملائكة، ويقرؤون الزَّبور، ويصلون إلى القبلة (١)

۲۱۱۵ \_ قال سفيان الثوري: الصابئين: بين اليهود والمجوس، لا دين لهم (۱) . (ز) ۲۱۱۲ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿وَالْمَنْجِينَ ﴾، قال: الصابئون: [أهل] (۱) دين من الأديان، كانوا بالجزيرة؛ جزيرة الموصل، يقولون: لا إله إلا الله، وليس لهم عمل ولا كتاب ولا نبي، إلا قول: لا إله إلا الله، وليس لهم غمل ولا كتاب ولا نبي، إلا قول: لا إله إلا الله، فمن أجل ذلك كان المشركون يقولون للنبي ﷺ وأصحابه: هؤلاء الصابئون. يُشَبِّهُونهم بهم (۱۱) (ز)

آ۱۷۷ رَجَّعَ ابنُ كثیر (۱/ ٤٣٤) مستندًا إلى التاریخ أنَّ المراد بالصابع: مَن بقي على فطرته، فقال: •وأظهر الأقوال ـ والله أعلم ـ قولُ مجاهد ومتابعیه، ووهب بن منبه: أنهم قوم لیسوا على دین الیهود، ولا النصاری، ولا المجوس، ولا المشرکین، وإنما هم قوم باقون على فطرتهم، ولا دین مقرر لهم یتبعونه ویقتفونه؛ ولهذا کان المشرکون ینبزون مَن أسلم ==

(٤) الجب: القطع. القاموس المحيط (جبب).

(٩) زيادة من نسخة شاكر.

<sup>(</sup>١) كوثى: مدينة بالعراق. معجم البلدان ٤٨٧/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ۲/۲۱ ـ ۱۶ (۱٤۱)، وابن أبي حاتم ۱۲۸/۱، ٤/۱۱۷٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢٠٩/١، وتفسير البغوي ٢/٢١. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧، وابن أبي حاتم ١٢٨/١.
 (٨) تفسير سفيان الثورى ٤٦/١.

<sup>(</sup>۱۰) أخرجه ابن جرير ۲۲/۲.

# وْمَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا﴾

۲۱۱۷ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿مَنْ ءَامَنَ إِللَّهِ ﴾ يعني: مَن وَحَد الله ، ﴿وَالْكِوْرِ ٱلْآخِرِ ﴾ يعني: مَن آمن باليوم الآخر، يقول: آمن بما أنزل الله(۱). (ز)

٢١١٨ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَامُوا وَالَّذِينَ هَامُوا وَالْقَيْنِ مَامُوا الْهَود أَنَّه مَن تمسك وَالنَّمَيزِينَ وَالْمَانِ اليهود أَنَّه مَن تمسك بالتوراة وسنة موسى، حتى جاء عيسى كان مَن تمسك بالإنجيل منهم وشرائع عيسى كان مؤمنًا مقبولًا منه، حتى جاء محمد ﷺ، فمَن لم يَتَّبع محمدًا ﷺ منهم ويدع ما كان عليه من سنة عيسى والإنجيل كان هالكًا (١١٥٠٠٪. (ز)

۲۱۱۹ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَنَ مَامَنَ إِلَّهِ وَٱلْيَوْرِ ٱلْآَخِوْ وَعَيلَ مَدَاعَ لَهُ بِاللهِ عَلَى بالله عَلَى بالله عَلَى بالله عَلَى بالله عَلَى بالله عَلَى بالله عَلَى اللهِ وصَدَّق بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال بأنه كائن ﴿فَلَهُمْ أَبُوهُمْ عِندَ رَبُهِمْ وَلا خَوْثُ عَلَيْمٍ وَلا هُمْ يَمْوَكُ ﴾، يقول: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ يعني: صَدَّقوا بتوحيد الله تعالى، ومَن آمن مِن الذين هادوا ومن النصارى ومن الصابئين ﴿مَنْ مَامَنَ ﴾ منهم ﴿وَإِللَّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرِ ﴾ فيما تقدم إلى آخر الآخِر ﴿).

<sup>==</sup> بـ(الصابئ)، أي: إنه قد خرج عن سائر أديان أهل الأرض إذ ذاك.

أو النين آمنوا والله والله النين آمنوا والله هادوا والنين هادوا والنين هادوا والنين هادوا والنين هادوا والنين المنوا والله والنين المنوا والله والنين المنوان والصابثين، من يؤمن منهم بالله واليوم الآخر فلهم أجرهم عند ربهم. وأن المعنى إيمان المؤمن في هذا الموضع: فباته على إيمانه وتركه تبديله. مستندًا في ذلك إلى السياق، وظاهر التنزيل. وقال (٢/٣٤ بتصرف): ووالذي قلنا من التأويل أشبه بظاهر التنزيل؛ لأن الله \_ تعالى ذكره \_ لم يخصص بالأجر على العمل الصالح مع الإيمان بعض خلقه دون بعض منهم، والخبر بقوله: ﴿مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْكِثِرِ ٱلْآتِرْ ﴾ عن جميع من ذكر في أول الآية.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٨/١ ـ ١٢٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۷/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

# ﴿فَلَهُمْ أَنْبُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتْمَرِّنُونَ ﴿﴾

٢١٢٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: أجرٌ كبير لحسناتهم، وهي الجنة<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢١٢١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ من نزول العذاب، ﴿وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ عند الموت(٢). (ز)

#### النسخ في الآية:

٢١٢٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبى طلحة ـ فى قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَالَّذِيرَ كَمَادُوا﴾ الآية، قال: فأنزل الله بعد هذا: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥](١١). (٩٩٤/١)

٢١٢٣ ـ عن سعيد بن عبد العزيز، في قول الله ـ جلَّ وعزَّ ـ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ

Ⅵ علَّقَ ابنُ جرير (٢/٤٦) على خبر ابن عباس بقوله: •وهذا الخبر يدلُّ على أنَّ ابن عباس كان يرى أنَّ الله ـ جل ثناؤه ـ كان قد وعد مَن عمل صالحًا من اليهود والنصارى والصابئين على عمله في الآخرة الجنة، ثم نسخ ذلك بقوله: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَابِمِ دِينَا فَكَن يُقْبِلُ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وعلَّقَ ابن كثير (١/ ٤٣١ بتصرف) بأنه لا منافاة بين ما رُوِي عن مجاهد، والسدي، وما روي عن ابن عباس، معللًا ذلك بقوله: ﴿ فَإِنَّ الذِّي قاله ابن عباس إخبار عن أنه لا يقبل من أحد طريقة ولا عملًا إلا ما كان موافقًا لشريعة محمد ﷺ بعد أن بعثه [اله] بما بعثه به، فأمَّا قبل ذلك فكلُّ مَن اتبع الرسول في زمانه فهو على هدَّى وسبيل ونجاة، فاليهود أتباع موسى ﷺ الذين كانوا يتحاكمون إلى التوراة في زمانهم... فلما بُعِث عيسى ﷺ وجب على بني إسرائيل اتباعه والانقياد له، فأصحابه وأهل دينه هم النصاري... فلما بعث الله محمدًا ﷺ خاتمًا للنبيين، ورسولًا إلى بني آدم على الإطلاق، وجب عليهم تصديقُه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، والانكفاف عما عنه زجر، وهؤلاء هم المؤمنون

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١. (٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٥ ـ ٤٦، وابن أبي حاتم ١٢٦/١. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في الناسخ والمنسوخ.

وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّمَدَىٰ وَالصَّنبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ﴾، قـال: هـى مـنـسـوخــة، نَسَخَتْهَا: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا ﴾ [آل عمران: ٨٥](١). (ز)

# ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ ﴾

٢١٧٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قوله: ﴿مِيثَنَقَكُمْ ﴾، يقول: أخذ مواثيقهم أن يُخْلِصُوا له، ولا يعبدوا غيرَه<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢١٢٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَفَكُمْ ﴾ في التوراة، وأن تعملوا بما فيها<sup>(۳)</sup>. (ز)

# ﴿ ٱلطُّورَ ﴾

٢١٢٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جُبَيْر \_ قال: الطور: جبل (٤). (ز) ٢١٢٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: الطور: ما أنبَتَ من الجبال، وما لم يُنبت فليس بطور (٥٠). (٣٩٨/١)

٢١٢٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ قال: الطور: الجبل الذي أنزلت عليه التوراة، وكان بنو إسرائيل أسفلَ منه (٢٦). (٣٩٨/١)

٢١٢٩ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: الطور: الجبل، بالسُّريانية <sup>(۷)</sup>. (۳۹۸/۱)

 ٢١٣٠ ـ عن الضّحاك بن مُزَاحِم، قال: النَّبُطُ يسمون الجبل: الطور (^). (١٩٩٨) ٢١٣١ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس ـ من طريق النَّضْر بن عَرَبِيِّ ـ قال: الطور: الجيل<sup>(٩)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩/١. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩/١. (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥١، وابن أبي حاتم ١٢٩/١، ١١٠٥/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٠.

<sup>(</sup>٧) تفسير مجاهد ص٢٠٤، وأخرجه ابن جرير ٤٨/٢، وابن أبي حاتم ١٢٩/١. وعزاه السيوطي إلى الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>A) عزاه السيوطى إلى ابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩، وابن أبي حاتم ١٢٩/١.

٢١٣٢ \_ وعن الحسن البصري =

٢١٣٣ \_ وعطاء =

۲۱۳٤ ـ وأبي صخر، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

۲۱۳۰ \_ وعن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك<sup>(۲)</sup>. (ز)

۲۱۳٦ \_ عن قتادة بن دِحامة \_ من طريق سعيد \_ قال: الطور: جبل نزلوا بأصله (۳۹۸/۱).

Y 1 و قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَرَفَهْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ﴾، يعني: الجبل<sup>(1)</sup>. (ز) ٢١٣٨ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب ـ: الجبل بالسُّرْيَائِيَّة: الطور، وهو بالعربية: الجبل<sup>(٥)</sup>. (ز)

# ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلظُّورَ ﴾

٢١٣٩ ـ قال عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي صالح ـ: أمر الله تعالى جبلاً من جبال فلسطين فانقلع من أصله، حتى قام على رءوسهم، وذلك لأنَّ الله تعالى أنزل التوراة على موسى ﷺ، فأمر موسى قومه أن يقبلوها ويعملوا بأحكامها، فأبوا أن يَقبلُوها للآصَارِ والأثقال التي هي فيها، وكانت شريعة ثقيلة، فأمر الله تعالى جبيل ﷺ فقلع جبلاً على قدر عسكرهم، وكان فرسخًا في فرسخ، فرفعه فوق رؤوسهم مقدار قامة الرجل كالظلَّة، وقال لهم: إن لم تقبلوا التوراة أرسلت هذا الجبل عليكم (٦٠). (ز)

٢١٤٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء ـ أنَّه قال: رفع الله فوق رءوسهم

√√✓ علّق ابنُ عطية (١/ ٢٣٩) مستدلًا باللغة لقول من ذهب إلى أنَّ «الطُّور اسم لكل جبل» بقوله: «قال مجاهد، وعكرمة، وقتادة، وغيرهم: الطُّور اسم لكل جبل. ويستدل على ذلك بقول العجاج:

دَانَى جناحَيه من الطور فمَرَّ تقضِّيَ البازي إذا البازي كَسَر». وبنحوه قال ابنُ جرير (٤٨/٢).

<sup>(</sup>۱) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٩/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١. (٥) أخرجه ابن جرير ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/٢١١، وتفسير البغوي ١٠٣/١.

الطور، وبعث نارًا من قِبَل وجوههم، وأتاهم البحر المالح من خلفهم(۱). (ز) ۲۱٤۱ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَرَفَتْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطَّورَ﴾، قال: رفع فوقهم الجبل، يُخَوِّفهم به(۲). (ز)

Y1£Y \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: أمر موسى قومه أن يدخلوا الباب سُجَّدًا، ويقولوا: حطة، وطُؤطئ لهم الباب ليسجدوا، فلم يسجدوا، ودخلوا على أدبارهم، وقالوا: حنطة. فنتق فوقهم الجبل \_ يقول: أخرج أصل الجبل من الأرض، فرفعه فوقهم كالظُّلَّة، والطور بالسُّريانية: الجبل \_ تخريفًا، فدخلوا سُجَّدًا على خوف \_ أو على حرف، شك أبو عاصم \_، وأعينهم إلى الجبل، وهو الجبل الذي تجلَّى له ربُّهُ (٣). (ز)

٢١٤٣ عن ابن جُريْج، قال: قال لي عطاء [بن أبي رباح]: رفع الجبل على بني إسرائيل، فقال: لَتُؤْمِنُنَّ به أو لَيْقَعَنَّ عليكم. فذلك قوله: ﴿كَانَهُ طُلَّةٌ ﴾ [الاعراف: ١٧١] (() . (ز) ٢١٤٤ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيئَقَكُمْ وَرَفَمْنَا فَوَقَكُمُ الطَّورَ ﴾، قال: جبل نزلوا بِأَصْلِه، فرُفِع فوقَهم، فقال: لَتَأْخَذُنَّ أمري، أو لأَرْمِينَكُمُ (). (٣٩٨/١)

٧١٤٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: لَمَّا قال الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ لهم: ﴿ وَأَخُلُواْ الله \_ الله له \_ جلَّ ذِكْرُه \_ لهم: ﴿ وَأَخُلُواْ الله له له له له \_ جلَّ ذِكْرُه \_ الجبل أن يقع عليهم، فنظروا إليه وقد غشيهم، فسقطوا سُجَدًا، فسجدوا على شِقَّ، ونظروا بالشِّقُ الآخر، فرحمهم الله فكشفه عنهم، فذلك قوله: ﴿ وَإِذْ نَنْقَنَا اَلْجَبَلَ فَوَقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلُقَتُ ﴾ [الأعراف: ١٧١]، وقوله: ﴿ وَرَفَعْنَا فَرْقَكُمُ الطَّورَ ﴾ (١٨٧٠). (ز)

الله علية (١/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠) على ما ورد في قصص هذه الآية بقوله: «وقد اختصرت ما سرد في قصص هذه الآية، وخطط اختصرت ما سرد في قصص هذه الآية، وقصدت أصحّه الذي تقتضيه ألفاظ الآية، وخطط بعض الناس صعقة هذه القصة بصعقة السبعين».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/٢١١، وتفسير البغوي ١٠٣/١. (٢) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٤، وهو في تفسير مجاهد ص٢٠٤ مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٥٠، وابن أبي حاتم ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٩/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩، وابن أبي حاتم ١٣٠/١.

٢١٤٦ ـ عن مسلم البَطِين ـ من طريق الأعمش ـ ﴿ وَرَفَسَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾، قال: رفعته الملائكة (١٠). (ز)

٧١٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ ﴾ في التوراة، وأن تعملوا بما فيها، فلما قرؤوا التوراة وفيها الحدود والأحكام كرهوا أن يُقِرُّوا بما فيها؛ وفع الله على عليهم المجبل ليَرْضَخَ ( ) به رؤوسهم، وذلك قوله سبحانه: ﴿ وَوَهَنَا فَوْقَهُمْ الطَّورَ ﴾، يعني: الجبل، فلما رأوا ذلك أقرُّوا بما فيها، فذلك قوله: ﴿ وَإِذْ نَنْقَنَا لَلْبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَةٌ وَظُنُّواً لَلْجَالِ، فلما رأوا ذلك أقرُوا بما فيها، فذلك قوله: ﴿ وَإِذْ نَنْقَنَا لَلْبَلَ فَوْقَهُم كَأَنَّهُ ظُلَةٌ وَظُنُوا لَهِ اللهِ عَلْمَا لَهُ وَلَهُ إِلَيْهِ لَمُلْكُمْ لَلْقُونَ ﴾ [الإعراف: ١٧١] ( ( )

٢١٤٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ قال: ... قال موسى لقومه بني إسرائيل: خذوا كتاب الله. قالوا: لا. فبعث ملائكته، فتَتَقَت الجبل فوقهم، فقيل لهم: أتعرفون هذا؟ قالوا: نعم، هذا الطور. قال: خذوا الكتاب، وإلا طَرَخناه عليكم. قال: فأخذوه بالميثاق. وقرأ قول الله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيّ إِسْرَهِ مِلْ لا تَشْهُدُونَ إِلاَ اللّهُ وَالْوَلِيْنِ إِنْسَكَانًا﴾ [البقرة: ٣٦]، حتى بلغ: ﴿وَمَا اللّهُ مِنْفِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ﴾ [البقرة: ٨٥]، قال: ولو كانوا أخذوه أول مرة لأخذوه بغير ميثاق. (ز)

## ﴿خُدُواْ مَا ءَاتَيْنَكُمْ

٢١٤٩ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبَّاد بن منصور \_ في قوله: ﴿ خُدُوا مَا عَانَيْنَكُمْ بِقُوْقٍ ﴾ . يعنى: التوراة (°). (ز)

٢١٥٠ \_ قال مُقاتل بن سليمان: ﴿خُدُوا مَا مَاتَيْنَكُمُ بِقُوَّو﴾، يقول: ما أعطيناكم من التوراة (١٠) . (ز)

۲۱۰۱ \_ عن حبد الملك ابن جُرئيع \_ من طريق حَجَّاج \_ ﴿ عُدُوا مَا مَاتَيْنَكُمْ بِعُوَّةٍ ﴾ ، قال: كتابكم ، لتأخذنه أو ليقعن عليكم الطور. قالوا: نأخذه. وأَقَرُّوا، ثم نقضوا الميثاق بعد ذلك (٧). (ز)

٢١٥٢ ـ عن ابن وَهْب، قال: قال ابن زيد، وسألته عن قول الله: ﴿خُدُواْ مَا مَاتَيْنَكُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) الرُّضْخ: كسر الرأس. لسان العرب (رضخ). (٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١. (٧) أخرجه ابن جرير ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٠/١. (٧) أخرجه ان حرور ٢/ ٥٣

بِقُوَّةِ﴾. قال: خذوا الكتاب الذي جاء به موسى(١١)١٧٧٠. (ز)

### ﴿بِقُوَّةٍ ﴾

٢١٥٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرِمة ـ في قوله: ﴿ خُذُواْ مَا مَاتَيْنَكُمُ بِقُوَّةٍ ﴾، قال: بجدُّ<sup>(٢)</sup>. (٢٩٩١)

٢١٥٤ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ خُدُوا مَّا مَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ ﴾ ، قال: بطاعة<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢١٥٥ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_ ﴿ خُذُواْ مَا ٓ ءَاتَّيْنَكُم بِقُوَّةٍ ﴾ ، قال: بِعَمَلِ بما فيه (٤). (ز)

٢١٥٦ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ} قال: ﴿وَرَفَمْنَا فَوَقَكُمُ ٱلظُّورَ﴾، قال: الطور: الجبل، اقتلعه الله فرفعه فوقهم، فقال: ﴿خُذُواْ مَا يَاتَيْنَكُمُ بِقُوَّةٍ ﴾ والقوة: الجِدُّ وإلا قذفته عليكم. قال: فأقَرُّوا بذلك أنهم يأخذون ما أوتوا بقوة<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢١٥٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ ﴾، قال: بطاعة<sup>(١)</sup>. (ز)

٢١٥٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ خُدُوا مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّهِ ﴾، يقول: ما أعطيناكم من التوراة بالجِدِّ والمواظبة عليه<sup>(٧)</sup>. (ز)

٢٧٩ ذهب ابنُ جرير (٢/ ٥٤) إلى ما ذهب إليه أبو العالية، والربيع، وابن زيد، مِن أنَّ الذي آتاهم الله هو التوراة.

أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۵۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٢، وابن أبي حاتم ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد ص٢٠٥، وأخرجه ابن جرير ٢/٥٦، وابن أبي حاتم ١٣٠/١. وعلقه البخاري ١٨/٦ (٥) أخرجه عبد الرزاق ٧/٤١، وابن جرير ٧/٥٦، وابن أبي حاتم ٧/١٣٠ وفيه بلفظ: وإلا دفنته عليكم،

قال ابن أبي حاتم: أي: دفعته. (٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٢، وابن أبي حاتم ١٣٠/١.

<sup>(</sup>۷) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۱۲/۱.

۲۱**۰۹** \_ عن ابن وَهْب، قال: قال ابن زَيْد، وسألته عن قول الله: ﴿خُدُواْ مَا ءَاتَيْنَكُمُ بِقُوَّهِ﴾. قال: خذوا الكتاب الذي جاء به موسى بِصِدْق وبحق<sup>(۱)[.</sup>[۲] (ز)

### ﴿وَآذَكُرُواْ مَا فِيهِ﴾

٢١٦٠ ـ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَأَذْكُرُواْ مَا فِيهِ﴾، يقول:
 اقرؤوا ما في التوراة، واعملوا به (٢). (٢٩٩١)

٢١٦١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿وَاَذَكُرُواْ مَا فِيوِ﴾، يقول: اقرؤوا ما في التوراة<sup>(٣)</sup>. (ز)

۲۱۹۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَذْكُوا ﴾ يقول: احفظوا ﴿مَا فِيهِ ﴾ من أمره ونهيه، ولا تضيعوه (٤). (ز)

٣١٦٣ ـ عن ابن وَهْب، قال: سألت [عبد الرحمن] بن زيد [بن أسلم] عن قول الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ عن قول الله وَكُرُه ـ وَالَّذَ ذُولًا مَا فِيهِ اللهِ عَلَى ذِكْرُه ـ وصلق. قال: وقال: اذكروا ما فيه، لا تنسوه ولا تُغفِلوه (٥٠). (ز)

# ﴿لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿

۲۱٦٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عِكْرمة \_ في قوله: ﴿لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ﴾، قال: لعلكم تَنْوُفنَ مَا أنتم عليه (١٠) . (۲۹۹/۱)

آمَنَ وجَّهَ ابنُ جرير (٢/٢٥ ـ ٥٣) معنى الآية على الأقوال السابقة بعد أن جمع بينها، فقال: وفتأويل الآية إذًا: خذوا ما افترضناه عليكم في كتابنا من الفرائض، فاقبلوه، واعملوا باجتهاد منكم في أدائه، من غير تقصير ولا توانٍ. وذلك هو معنى أخلهم إياه بقوة، وبجدا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣/٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٤ بلفظ: اذكروا ما في التوراة، وابن أبي حاتم ١/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٢، وابن أبي حاتم ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١. (٥) أخرجه ابن جرير ٢/٥٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٥٤. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.

٢١٦٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَتَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾، يقول: لكي تتقوا المعاصى (١) [[ ] (ز)

# ﴿ ثُمَّ تَوَلَّيْتُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكُ

۲۱٦٦ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِ ذَالِكُ ﴾، قال: من بعد ما آتاهم (٢). (ز)

٢١٦٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ تَوَلَّتَتُهُ يقول: أعرضتم ﴿قِيلُ بَدْ دَالِكُ عَن الحق من بعد الجبل(٣٠). (ز)

# ﴿ فَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾

٢١٦٨ \_ عن أبي سعيد الخدري \_ من طريق عَطِيَّة العَوْفِيِّ \_ في قوله: ﴿فَفَمْلُ اللَّهِ﴾، قال: فضار الله: القرآن(٤).

۲۱۶۹ ـ عن زيد بن أسلم، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢١٧٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطية \_ =

٢١٧١ \_ ومجاهد \_ من طريق القاسم \_، قالا: ﴿فَضَّلُ اللَّهِ﴾: الدين (٦). (ز)

۲۱۷۲ \_ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس =

٢١٧٣ ـ وهلال بن يساف =

۲۱۷**٤** ـ وقتادة بن دِعامة، نحو ذلك<sup>(٧)</sup>. (ز)

[٨٦] قال ابنُ جرير (٣/٣٥ \_ ٥٤) مُبَيِّنًا معنى قوله تعالى: ﴿وَالْدَّوُواْ مَا فِيهِ لَمَلَكُمْ تَنْقُونَ﴾:

«يعني ـ تعالى ذكره ـ: واذكروا ما فيما آتيناكم من كتابنا من وعد ووعيد، وترغيب
وترهيب، فاتلوه واعتبروا به وتدبروه كي إذا فعلتم ذلك تتقوني، وتخافوا عقابي، بإصراركم
على ضلالكم، فتُنِيبُوا إلى طاعتي، وتَنْزِعوا عما أنتم عليه من معصيتي، واستدل بقول ابن
عباس ، ولم يُورِد غيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٣١/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣١/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٢/١ ـ ١١٣.

<sup>(</sup>۵) علقه ابن أبي حاتم ۱۳۱/۱.

<sup>(</sup>٧) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣١/١.

وتفريخ التقييد المالخ

٢١٧٥ - عن أبي العالية - من طريق الربيع بن أنس - ﴿ فَلَوْلَا فَشَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ
 وَيَحْمَثُهُ ﴾، قال: ﴿ فَضَلُ اللَّهِ ﴾: الإسلام (١٠). (ز)

٢١٧٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله (٢). (ز)

### ﴿ وَدَحْمَتُهُ

۲۱۷۷ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَرَحْمَثُمُ﴾، قال: القرآن(٣). (ز)

٢١٧٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله (٤). (ز)

٢١٧٩ \_ عن مجاهد بن جَبْر =

٢١٨٠ ـ والضّحاك بن مُزَاحِم =

٢١٨١ ـ والحسن البصري =

۲۱۸۲ ـ وهلال بن يَسَاف =

۲۱۸۳ ـ وقتادة بن دِعامة، نحو ذلك (٥)(٢٨٢ . (ز)

٢١٨٤ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قول الله: ﴿ فَلَوْلَا فَضْلُ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ . يعني: ورحمته (٦) . (ز)

٢١٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلْوَلَا فَشْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَيَحْمَثُهُ عَلَيْكُمْ وَيَحْمَثُهُ عِني: نعمته؛ لَعاقبكم، و﴿ لَكُنتُدُ كُ فِي الآخرة ﴿ فِينَ الْمُنْدِينَ ﴾ في العقوبة (٧). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٥٨/٢، وابن أبي حاتم ١/١٣١. (٢) أخرجه ابن جرير ٥٨/٢، وابن أبي حاتم ١/١٣١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٧/٥٥، وابن أبي حاتم ١/١٣١.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٧/٥٥، وابن أبي حاتم ١/١٣١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٣١.
 (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٣١ والأثر كذا ورد في الأصل كما قال محققه. ينظر: تحقيق د. أحمد الزهراني، ص٤٠١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

# ﴿لَكُنتُم مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ١

٢١٨٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ قوله: ﴿لَكُمْنَدُم مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ عَن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَيْ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَّهُ

# ﴿وَلَقَدْ عَلِيْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِيْينَ ﴿

۲۱۸۷ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿ وَلَقَدْ عَلِيْمُ ﴾ ، قال: عرفتم، وهذا تحذير لهم من المعصية. يقول: احذروا أن يصيبكم ما أصاب أصحاب السَّبْتِ إِذَ عَصَوْنِي ، ﴿ أَعْتَدُوْلَ يقول: اجْتَرَوُوا ﴿ فِي السَّبْتِ ﴾ بصيد السمك، ﴿ فَتَلَنَّا لَهُمْ كُونُوا فِرَدَةً خَدِينِينَ ﴾ فمسخهم الله قِرَدَةً بمعصيتهم، ولم يَعِشْ مَسْخٌ فوق ثلاثة أيام، ولم يأكل، ولم يشرب، ولم يَسْلِ (۲۰) . ((۱۹۹۸)

٢١٨٨ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في الآية، قال: أُجِلَّت لهم الجِيتَان، وحُرِّمت عليهم يوم السبت؛ ليعلم من يطيعُه مِمَّن يعصيه، فكان القوم فيهم ثلاثة أصناف؛ فأما صنف فأمسك ونهى عن المعصية، وأما صنف فأمسك عن حرمة الله، وأما صنف فانتهك الحرمة، ومَرَن على المعصية، فلما أبوا إلا عُتُوًّا عما نهاهم الله عنه قلنا لهم: ﴿ وَهُوا إِرَدَةٌ خَسِينَ ﴾، وصار القوم قِرَدةً تَعاوَى، لها أذناب بعد ما كانوا رجالًا ونساءً (٢٠/١). (٢٠٠/١)

٢١٨٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّي، ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَذِينَ اَعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا وَرَدَّةٌ خَلَيثِينَ﴾، قال: فهم أهل أيلة، وهي القرية التي كانت حاضرة البحر<sup>(1)</sup>. (ز)

٢١٩٠ ـ عن محمد بن السَّائب الكَلْبِي ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ عَنِمْمُ اللَّهِ عَن مَعْمَر لَهُ عَن مَعْمَر لَهُ عَن السَّبْتِ ﴾، قال: نُهُوا عن صيد الحيتان في يوم السبت، فكانت

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جُرير ٢/٥٩ ـ ٦١. وسترد القصة بطولها بهذه الرواية عند تفسير سورة الأعراف.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٦٣/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرج عبد الرزاق ٤٧/١ نحوه مختصرًا من طريق معمر.

<sup>(؛)</sup> أخرجهُ ابن جرير ٢٣/٢، وابن أبي حاتم ١٣٢/١. والقصة بطولها سترد بهذه الرواية عند تفسير سورة الأعراف.

تَشْرَع إليهم يوم السبت، بُلُوا بذلك، فاصطادوها، فجعلهم الله قِرَدة خاسئين (۱). (ز) ۲۱۹۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ عَلِيْمُ ﴾ يعني: اليهود ﴿الَّذِينَ اعْتَدُوا مِنكُمْ فِي السّبَت ، السّبَت وصيد السمك يوم السبت، فأمهلهم الله سبحانه بعد صيد السمك سنين، ثم مسخهم الله قِرَدَةً، فذلك قوله: ﴿فَيُونَا وَرَدَةً غَنِيوَينَ ﴿ (۱) . (ز)

٢١٩٢ ـ قال يحيى بن سَلَّم: اعتداؤهم: أخذهم الصيد في يوم السبت<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً ﴾

٢١٩٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ لُوُواْ وَرَدَةٌ خَلِيتِينَ﴾، قال: يقول لهؤلاء الذين صادوا السمك، فمسخهم الله قردة بمعصيتهم، يقول: إذن لم يَحْيَوْا في الأرض إلا ثلاثة أيام، ولم تأكل، ولم تشرب، ولم تَنسِل، وقد خلق الله القردة والخنازير وسائر الخلق في الستة الأيام التي ذكر الله في كتابه، فمسخ هؤلاء القوم في صورة القردة، وكذلك يفعل بمن شاء كما يشاء، ويحوله كما يشاء،\*

٢١٩٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق مجاهد ـ قال: إنما كان الذين اعْتَدَوْا في السبت فَجُعِلُوا قِرَدة فواقًا(٥٠)، ثم هلكوا، ما كان للمسخِ نسلٌ(١٠). (٤٠٠/١)

۲۱۹۰ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: القردة والخنازير من نسل الذين مُسِخوا(۲) . (۲۰۰۱)

٢٩٩٣ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق العَوْفي ـ قال: فجعل الله منهم القردة والخنازير، فزعموا أنَّ شباب القوم صاروا قِرَكَة، والْمَشْيَخَة صاروا خنازير<sup>(٨)</sup>. (٤٠١/١) ٢٩٩٧ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْثُوا

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٧/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي زمنين ١٤٨/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٦١. وأوردها السيوطي مختصرة.
 (٥) الفواق: قدر ما بين الحلبتين من الراحة. لسان العرب (فوق).

<sup>(1)</sup> أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وذكر أنه من وجه آخر.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

قِرَدَةً خَسِيْنَ﴾، قال: مُسِخَت قلوبُهم، ولم يُمسَخوا قِرَدَةً، وإنما هو مَثَلٌ ضرَبه الله لهج؛ مَثَل الحمارِ يحمل أسفارًا (<sup>۲۸۳٬۱۱</sup> (۲۰۰۱)

**۲۱۹۸** ـ عن الحسن البصري، قال: انقطع ذلك النسل<sup>(۲)</sup>. (۲۰۰/۱)

٢١٩٩ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق شَيْبَان النحوي ـ ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُولُوا فِرَدَةً خَيْبِينَ ﴾ ، قال: فصار القوم قرودًا تَعَاوَى ، لها أذناب ، بعد ما كانوا رجالًا ونساء ( ) .
 ونساء ( ) .

 ٢٢٠٠ ـ قال قتادة بن دِعامة: صار الشبان قِرَدة، والشيوخ خنازير، فمكثوا ثلاثة أيام ثم هلكوا، ولم يمكث مَسْخ فوق ثلاثة أيام، ولم يتوالدوا<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٠٠١ ـ عن عطاء [الخراساني] ـ من طريق ابنه عثمان ـ قال: نودي أهل القرية الذين اغتَدَوًا في السبت من السماء: يا أهل القرية. فانتبهت جماعة منهم، ثم نودوا الثالثة: يا أهل القرية. فانتبه الرجال والنساء والصبيان، فقيل لهم: ﴿ وُوُا قِرَدَةٌ خَدِينِ ﴾ (٥). (ز)

آلاً انتقد ابنُ جرير (٢٥/١٥ ـ ٦٦) قولَ مجاهد بأنَّ المسخ الوارد في الآية مسخِّ معنويُّ؛ وذلك لمخالفته ظاهر القرآن، وإجماع أهل الحجّة من أهل التأويل، والدلالات العقليّة المُقتضية التصديق بهذا المسخ كما وجب علينا التصديق بما أخبر الله عنهم من عقوباته لهم. قال ابن جرير: فوهذا القول الذي قاله مجاهد قولٌ لِظاهر ما دلَّ عليه كتابُ الله مخالف، وذلك أنَّ الله أخبر في كتابه أنه جعل منهم القِرَدَة والخنازيرَ وعبد الطاغوت، ... هذا مع خلاف قولِ مجاهد قولَ جميع الحجة التي لا يجوز عليها الخطأُ والكذبُ فيما نقلتُه مجمعةً عليه، وكفى دليلًا على فسادِ قولٍ إجماعُها على تخطئتِها.

وبنحوه قال ابن كثير (٢٩/١) ـ ٤٤٠).

ويفهم أيضًا من كلام ابن عطية (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٢٠٥ بنحوه، وأخرجه ابن جرير ٢/٦٥، وابن أبي حاتم ١٣٣/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب العقوبات ـ موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا ٤/ ٤٩١ (٢٢٩) ـ.

### ﴿خَسِئِينَ ﴿ ﴿ ﴾

٢٢٠٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ خاستًا: يعني: ذللًا(١). (١/ ٤٠١)

۲۲۰۳ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿خَسِيْنَ﴾، قال: صاغرين<sup>(۲)</sup>. (۱/۱،٤)

٢٢٠٤ ـ عن أبي العالية، في قوله: ﴿ وَرَدَّةً خُسِئِينَ ﴾، قال: يعني: أَذِلَّة صاغرين (٣). (ز)

٢٢٠٥ ـ عن أبي مالك غَزْوَان الغِفَاري، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

٢٢٠٦ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجيح ـ في قوله: ﴿خَنْسِئِينَ﴾، قال: صاغرين (٥). (٤٠١/١)

۲۲۰۷ ـ عن الحسن البصري: ﴿خَاسِثِينَ﴾: صاغرين<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٢٠٨ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ خَاسِيْنَ ﴾ ، قال: صاغرین<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٢٠٩ ـ عن الربيع بن أنس، في قوله: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةٌ خَسِيْكِ ﴾، أي: أَذِلَّه صاغرین<sup>(۸)</sup>. (ز)

· ۲۲۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿خَاسِيْنَ﴾ يعني: صاغرين (٩). (ز)

### ﴿ فِيعَلَّنَّهَا ﴾

٢٢١١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿ فَجَعَلْنَاكُا ﴾، قال: فجعلنا تلك العقوبة، وهي: المَسْخَةُ(١٠)الْكَآرِ. (٢٠١/١)

١٨٤ ذكر ابنُ عطية (١/ ٢٤٤) أن الضمير في ﴿جَعَلْنَهَا﴾ يحتمل عدة احتمالات: الأول:

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣/١. (٢) عزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

(٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

(٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٦٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

(٦) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٨/١ \_.

(٧) أخرجه عبد الرزاق ١/٤٤، وابن جرير ٢/٦٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

(٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٦٧، وابن أبي حاتم ١٣٣/١. (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

(۱۰) أخرجه ابن جرير ۲۸/۲.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٦٧. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم.

٢٢١٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق العَوْفِيِّ - ﴿ فَعَلَنْهَا ﴾، يعني: الحيتان (١٠). (٤٠١/١)

### ﴿نَكُنُلا﴾

۲۲۱۳ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضَّحَّاك \_ ﴿نَكَلُلُ﴾، يقول: عقوبة (٢٠١٨٠).

۲۲۱۴\_عن أبي العالية\_من طريق الربيع بن أنس\_﴿ فَجَمَلْنَهَا نَكَدَلاً ﴾، أي: عقوبة (٣). (ز)
۲۲۱٥ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ في قوله: ﴿ فَجَمَلْنَهَا نَكَلاً ﴾، أي: عقوبة (١٠٤٠ ـ (ز)
كَكَلاً ﴾، أي: عقوبة (١٤١٤٠ ـ (ز)

٢٢١٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَهَمَلْنَهَا ثَكَلُا﴾ لبني إسرائيل... النكال هي: العقوبة (°). (ز)

### ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلْفَهَا﴾

٢٢١٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرمة ـ: ﴿ فَهَمَلْنَهَا ثَكَلًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّهَا ﴾
 مِن القُرى، ﴿ وَمَا خَلْفَهَا ﴾ مِن القُرى (٢١/١٥٪)

== العود على المسخة والعقوبة. الثاني: العود على الأُمَّة التي مُسِخت. الثالث: على القردة. الرابع: على القرية إذ معنى الكلام يقتضيها.

آمَكًا عَلَقَ ابنُ جرير (٢٨/٢) على تأويل ابن عباس هذا بقوله: افمعنى الكلام على هذا التأويل: ﴿فَهَعْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِيْنِ﴾: فصاروا قردة ممسوخين، ﴿فَهَمَانَهَا﴾ فجعلنا عقوبتنا وسخنا إياهم ﴿ثَكَلُا لِمَا بَيْنَ يَدَيّها وَمَا خَلَفَهَا وَمَوْطَلَةً لِلْمُتَّقِينَ﴾».

الدًا ذهب ابنُ جرير (٢/ ٦٩) إلى أنَّ النكال: العقوبة، مستدلًا بقولِ ابن عباس، والربيع، وغيرهما.

﴿ ٢٨٧ رَجَّحَ ابنُ كثير (١/ ٤٤٠) قولَ ابن عباس هذا، ولم يذكر مستنده في ذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۸۲. (۲) أخرجه ابن جرير ۲/۲۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣/١. (٤) أخرجه ابن جرير ٢/٦٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٧٠، وابن أبي حاتم ١٣٣/١ \_ ١٣٤.

٢٢١٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفي ـ قوله: ﴿ فَيَمَلَنَهَا ثَكَلًا لِمَا بَيْنَ اللهُ وَمَا خَلَفها من الله وما خلفها من الله وما خلفها من الله وما الله وما عملوا بعد الحيتان، فذلك قوله: ﴿ لَمَا بَيْنَ يَكَيَّهَا وَمَا عَمْلُوا بعد الحيتان، فذلك قوله: ﴿ لَمَا بَيْنَ يَكَيُّهَا وَمَا عَمْلُوا بعد الحيتان، فذلك قوله: ﴿ لَمَا بَيْنَ يَكَيُّهَا وَمَا عَمْلُوا بعد الحيتان، فذلك قوله: ﴿ لَمَا اللهُ عَلَمُهَا اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ اللهُ

۲۲۱۹ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿ لَمَا بَيْنَ يَكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

== ووجَّه ابن عطية (١/ ٢٤٥) هذا القولَ بأنه: «ترتيب أجرام، لا ترتيب في الزمان». والظاهر من كلامه انتقاده لهذا القول.

وانَتَقَلَه ابنُ جرير (٢/ ٧٣) لمخالفته السّياق، ولغةَ العرب، وظاهرَ التنزيل، وأنّه لا دلالة عليه من كتاب أو سنّةٍ أو إجماع.

آسكا انتقد ابن جرير (٢/٣٧ - ٧٣) هذا القول؛ لمخالفته السياق، ولغة العرب، وظاهر التنزيل، فقال: «وأما الذي قال في تأويل ذلك: ﴿ فَهَاتَنَهَا ﴾ يعني: الحيتان، عقوبة لما بين يدي الحيتان من ذنوب القوم وما بعدها من ذنوبهم، فإنه أبعد في الانتزاع؛ وذلك أن الحيتان لم يجر لها ذكر فيقال: ﴿ فَهَاكَنَهَا ﴾، فإن ظن ظان أن ذلك جائز وإن لم يكن جرى للحيتان ذكر؛ لأن العرب قد تكني عن الاسم ولم يجر له ذكر، فإن ذلك وإن كان كذلك فغير جائز أن يترك المفهوم من ظاهر الكتاب \_ والمعقول به ظاهر في الخطاب والتنزيل \_ إلى باطن لا دلالة عليه من ظاهر التنزيل، ولا خبر عن الرسول على منقول، ولا فيه من الحجة إجماع مستفيض،.

كما انتقله أَيضًا ابنُ عطية (٢٤٤/١)، وذكر أنَّ فيه بُعْدًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۷۱.(۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۷۶.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٣٤. وعلَّق البخاري ١٦٢٥/٤ شطره الثاني.

لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا﴾، قال: من بين يديها؛ مَن بِحَضْرَتها يومئذ من الناس<sup>(۱)</sup>. (ز) ۲۲۲۲ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ثَكَلَا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا﴾، يقول: ﴿يَنَ يَكَيْهَا ما مضى من خطاياهم، ﴿وَمَا خَلْفَهَا﴾ خطاياهم التي هلكوا بها<sup>(۱)</sup>. (ز)

۲۲۲۳ ـ عن قتادة بن دِعامة، نحو ذلك في قوله: ﴿وَمَا خَلَفَهَا﴾ (٣). (ز)

۲۲۲۴ \_ عن عِحْرِمة مولى ابن عباس =
۲۲۲ \_ والحسن البصري، ﴿ فَعَلَانُهَا تَكَثَلًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا ﴾ أي: عقوبة لما خلا من

۲۲۲۹ \_ عن عَطِيَّة العَوْفي، في قوله: ﴿ فَهَمَلْنَهَا نَكُلًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا ﴾ قال: ما كان قبلها من الماضين في شأن السبت، ﴿ وَمَا خَلْهَا ﴾ لما كان من بعدهم من بني إسرائيل، لا يعملوا فيها بمثل أعمالهم (٥٠). (ز)

۲۲۲۷ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طریق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَهَمَلْنَهَا نَكُلًا لِلْمَا بَیْنَ يَدْیَهَا وَمَا خَلْفَهَا مِن الحیتان (۲۰). (ز) يَدْیَهَا وَمَا خَلْفَهَا مِن الحیتان (۲۰). (ز) ۲۲۲۸ ـ عن إسماعیل السُّدِّي ـ من طریق أَسْبَاط ـ ﴿ فَمَلَنْهَا نَكُللًا لِمَا بَیْنَ یَدْیَها وَمَا خَلْفَهَا ﴾ قما من عملهم، ﴿ وَمَا خَلْفَهَا ﴾ فمَن كان بعدهم من الأمم أن يعصوا، فیصنع الله بهم مثل ذلك (۱۱) (۱)

٢٢٢٩ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ: ﴿ لِمَا بَيْنَ يَكَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا ﴾ لما خلا لهم من الذنوب، ﴿ وَمَا خَلْفَهَا ﴾ أي: عبرة لمن بقي من الناس ( ( ) . ( ) . ٢٣٠٠ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد ـ من طريق إبراهيم بن حميد ـ : ﴿ فَهَمْلَتُهَا تَكُلُا

· الله على الله عليه (١/ ٢٤٤) على قول السدي قائلًا: (وهذا قول جيّد».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٣/١.

<sup>(</sup>٢) نفسير مجاهد ص٢٠٥، وأخرجه ابن جرير ٢٧/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤/١. (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٥) علَّق ابن أبيُّ حاتم ١٣٤/١ شطره الأول، وأخرج ١٣٥/١ شطره الثاني من طريق مطرف.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٨/٨، وابن جرير ٧٠/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٨/ ١٣٤. وذكره يحيى بن سلام\_كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/٨٤٨ \_. كما أخرجه ابن جرير من طريق سعيد بلفظ: ﴿لِمَا بَيْنَ يَكَنِّهَا﴾ من ذنوب القوم.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۷/ ۷۱، وابن أبي حاتم ۱۳2/۱. (۸) أخرجه ابن جرير ۷/ ۷۰/ وعلّمه ابن أبي حاتم ۱۳۲/۱.

لِّمَا بَيْنَ يَدَيِّهَا﴾، قال: ما كان قبلها من الماضين في شأن السبت<sup>(١)</sup>. (ز) ۲۲۳۱ \_ عن قتادة بن دعامة، نحو ذلك<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٢٣٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيُّهَا ﴾ يقول: أخذناهم بمعاصيهم قبل صيد الحيتان، ﴿وَمَا خُلْفَهَا﴾ ما استنوا من سنة سيئة فاقتدى بها من بعدهم، فالنكال هي العقوبة، ثم مسخهم الله ﷺ في زمان داود ﷺ قِرَدة (٣). (ز)

٢٢٣٣ ـ عـن سـفـيـان، فـى قـولـه: ﴿نَكُنُلًا لِّمَا بَيْنَ يَدَّيْهَا وَمَا خَلْفَهَا﴾، قـال: مـن الذنوب (٤٠٢/١) . (٤٠٢/١)

### ﴿ وَمُوْعِظَةً ﴾

٢٢٣٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿وَمَوْعِظَةُ ﴾، قال: تذكرة، وعِبْرة (١/١٤). (٢٠١/١)

### ﴿لِلْمُتَّقِينَ ﴿ إِلَّهُ ﴾

٢٢٣٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿وَمَوْعِظَةُ

٢٩١١ رجَّحَ ابنُ جرير (٢/ ٧٢) التأويلَ الذي رواه الضحاك عن ابن عباس ، السياق، وظاهر التنزيل، ثم بيَّنَ تأويلَ الكلام على هذا، فقال: ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرْدَةٌ خَاسِيْنِكُ، فجعلنا عقوبتنا لهم عقوبة ﴿ لِّمَا بَيْنَ يَدَّيُّهَا﴾ من ذنوبهم السالفة منهم، مسخَنا إياهم وعقوبتنا لهم، ولِما خلف عقوبتنا لهم من أمثال ذنوبهم، أن يعمل بها عاملٌ، فيمسخوا مثل ما مُسِخُوا، وأن يحلُّ بهم مثل الذي حلُّ بهم؛ تحذيرًا من الله ـ تعالى ذكره ـ عبادَه أن يأتوا من معاصيه مثل الذي أتى الممسوخون؛ فيعاقبوا عقوبتهم».

٣٩٧ ذهبَ ابنُ جرير (٧٣/٢) إلى أنْ تأويل الآية: ﴿ فَجُمَلَنَّهَا نَكُلُا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّهَا وَمَا خُلْفَهَا ﴾ وتذكرة للمتقين؛ لِيتَّعظوا بها، ويعتبروا، ويتذكروا بها». مُستدلًّا بقول ابن عباس 📸، ولم يورد غيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧٣/٢.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

لِّلْمُتَّقِينَ﴾، يقول: للمؤمنين الذين يتقون الشرك، ويعملون بطاعتي<sup>(١)</sup>. (ز) ٢٢٣٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عِكْرمة ـ ﴿ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾، قال: الذين

من بعدهم إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>. (٤٠١/١)

٢٢٣٧ \_ عن أبي العالية، ﴿وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾، قال: موعظة للمتقين خاصة (٣). (ز)

٢٢٣٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ: ﴿وَمُوعِظُةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ بعدهم؛ فيتَّقوا نِقْمَة الله ويحذروها (٤). (ز)

٢٢٣٩ ـ عن عَطِيَّة العَوْفي ـ من طريق مطرف ـ في قوله: ﴿وَمَوْعِظُةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾، قال: لأمة محمد ﷺ، لا يلحدوا في حرم الله(٥). (ز)

٠ ٢٧٤ ـ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ بعدهم<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٢٤١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: أما ﴿وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ فهم أمة محمد ﷺ (ز)

٢٢٤٢ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾، قال: فكانت موعظة للمتقين خاصة<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٢٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم حَذَّر هذه الأمة، فقال سبحانه: ﴿وَمَوْعِظَةُ لِّلْمُتَّقِينَ﴾، يعنى: تَعِظُهم يا محمد أن يركبوا ما ركبت بنو إسرائيل من المعاصى؛ فيستحلوا محرمًا، أو صيدًا في حرم الله، أو تستحلوا أنتم حرامًا لا ينبغى؛ فينزل بكم من العقوبة مثل ما نزل بالذين استحلوا صيد السمك يوم السبت<sup>(٩)</sup>. (ز)

٢٢٤٤ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿ وَمَوْعِظُةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ، أي: لمن بعدهم (١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۷٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٧٤، وابن أبي حاتم ١/١٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٥/١. (٦) أخرجه عبد الرزاق ٤٨/١، وابن جرير ٢/٧٠ من طريق سعيد ومَعْمَر. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٧٤، وابن أبي حاتم ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۲/۷٤. (٩) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه ابن جرير ٢/٧٥.

٥٢٢٤٠ ـ عن سفيان الشوري، في قوله: ﴿وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَوِينَ﴾، قال: لأمة محمد الله (١٧/١٠)

# ﴿ وَإِذْ قَـالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَّةً ﴾

#### 🏶 بسط القصة:

بني إسرائيل إحداهما حصينة ولها أبواب، والأخرى خَرِبة، فكان أهل المدينة بني إسرائيل إحداهما حصينة ولها أبواب، والأخرى خَرِبة، فكان أهل المدينة الحصينة إذا أُمْسَوا أغلقوا أبوابها، فإذا أصبحوا قاموا على سور المدينة، فنظروا هل حدث فيما حولها حادث، فأصبحوا يومًا فإذا شيخ قتيل مطروح بأصل مدينتهم، فأقبل أهل المدينة الخَرْبة، فقالوا: قتلتم صاحبنا. وابنُ أخ له شاب يبكي عنده، ويقول: قتلتم عمي. وقالوا: والله، ما فتحنا مدينتنا منذ أغلقناها، وما نَدَيْنا من دم صاحبكم هذا بشيء. فأتوا موسى، فأوحى الله إلى موسى: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُمُ إِنَ تَذْبُحُوا بَهُوَهُم وَكَا كَادُوا يَفْعَلُونِ﴾، قال: وكان في بني إسرائيل غلام شاب يبيع في حانوت له، وكان له أب شيخ كبير، فأقبل رجل من بلد آخر يطلب سِلْعَة له عنده، فإذا أبوه نائم في ظل الحانوت، فقال: أيقظه. قال ابنه: إنه والمفتاح مع أبيه، فإذا أبوه نائم في ظل الحانوت، فقال: أيقظه. قال ابنه: إنه يوقظه، فأبى، فذهب طالب السِّلْمَة، فاستيقظ الشيخ، فقال له ابنه: والله، يا أبّه، لقد جاء ههنا رجل يطلب سِلْعَة كذا، فأعطى بها من الثمن كذا وكذا، فكرهت أن لورًّك من نومك. فلامه الشيخ، فعَوَّضه الله من بره بوالده أن نُتِجَت من بقره تلك أررًّك من نومك. فلامه الشيخ، فعَوَّضه الله من بره بوالده أن نُتِجَت من بقره تلك أررًّك من نومك. فلامه الشيخ، فعَوَّضه الله من بره بوالده أن نُتِجَت من بقره تلك

٢٩٣٦ ذهبَ ابنُ جرير (٢ ٧٤) إلى أنَّ المعنى: اجعل ـ تعالى ذكره ـ ما أَحَلَّ بالذين اعتدوا في السَّبت من عقوبته موعظة للمتقين خاصة، وعبرة للمؤمنين دون الكافرين به إلى يوم القيامة مستندًا إلى أقوال السلف.

وعلَّقَ ابن عطية (٢٤٥/١) على قول مَن زعم أنَّ المراد بالمتقين: أمة محمد ﷺ خاصة، قائلًا: وواللفظ يعمُّ كلَّ مَتَّقِ مِن كل أمة.

<sup>(</sup>١) تفسير سفيان الثوري ص٤٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

البقرة التي يطلبها بنو إسرائيل، فأتوه، فقالوا له: يِعْنَاها. فقال: لا. قالوا: إذن نأخذها منك. فأتوا موسى، فقال: اذهبوا فأرضوه من سلعته. قالوا: حُكُمُك؟ قال: حكمي أن تضعوا البقرة في كفة الميزان، وتضعوا ذهبًا صامتًا في الكفة الأخرى، فإذا مال الذهب أخذتُه. ففعلوا، وأقبلوا بالبقرة حتى انتهوا بها إلى قبر الشيخ، واجتمع أهل المدينتين، فذبحوها، فضُرب ببضعةٍ من لحمها القبر، فقام الشيخ ينفض رأسه، يقول: قتلني ابنُ أخي؛ طال عليه عُمُري، وأراد أخذ مالي. ومات (۱۰. (۲۷۱)

YY£Y \_ عَن أَبِي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قول الله: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن 
 تَذَبَعُوا بَقَرَةٌ ﴾ قال: كان رجل من بني إسرائيل، وكان غنيًا ولم يكن له ولد، وكان 
 له قريب، وكان وارثه، فقتله لِيَرِثُه، ثم ألقاه على مَجْمَع الطريق، وأتى موسى، فقال 
 له: إِنَّ قريبي قُتِل، وأتى إلي أمر عظيم، وإني لا أجد أحدًا يُبيِّن لي مَن قتله غيرك، 
 يا نبي الله. قال: فنادى موسى في الناس: أنشد الله، مَن كان عنده مِن هذا علمٌ إلا 
 بيّنه لنا. فلم يكن عندهم علمه، فأقبل القاتل على موسى، فقال: أنت نبي الله، 
 فاسأل لنا ربك أن يبين لنا (١٠). (ز)

۲۲٤٨ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق حَجَّاج، عن ابن جُريج ـ =
 ۲۲٤٩ ـ ومحمد بن كعب القُرَظيّ =

• ٢٢٥٠ \_ ومحمد بن قيس \_ من طريق حجاج، عن أبي مِعْشَر \_ دخل حديث بعضهم في حديث بعضهم في حديث بعضه أوا كثرة شرور الناس بنوا مدينة، فاعتزلوا شرور الناس، فكانوا إذا أمسوا لم يتركوا أحدًا منهم خارجًا إلا أدخلوه، وإذا أصبحوا قام رئيسهم فنظر وتشرف، فإذا لم ير شيئًا فتح المدينة، فكانوا مع الناس حتى يمسوا، وكان رجل من بني إسرائيل له مال كثير، ولم يكن له

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الننيا في كتاب من عاش بعد الموت (٥٤). وقد وردت القصة كاملة بنحوها عن ابن عباس أيضًا عند ابن جرير ٢/ ١٢١ من طريق العوفي، لكن ذكر أنهم عدد من أبناء أخ القتيل. وأورده السيوطي في الدر المنثور ٢٠٦١، السيوطي في الدر المنثور ٢٠٨١، وأخرج آدم ابن أبي إياس - كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/ ع، وابن جرير ٧٧/٢ نحوه عن أبي العالية. وأخرج ابن جرير ٧٨/٢، وابن أبي حاتم ١٣٦/١ - ١٤٣ نحوه عن إسماعيل السدي. وعزا السيوطي في الدر المنثور ٢٠٨/١ نحوه عن عكرمة إلى سفيان بن عينة.

و مور مسيوسي على المدر المستور ١٩/١ عن وهب بن منبه إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ في العظمة كما عزا نحوه في الدر المستور ١٩/١ عـ ٤٦٦ عن وهب بن منبه إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ في العظمة بتفاصيل طويلة غريبة فيما يتعلق بصاحب البقرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ٧٧/٢.

وارث غير ابن أخيه، فطال عليه حياته، فقتله ليرثه، ثم حمله فوضعه على باب المدينة، ثم كَمَن في مكان هو وأصحابه، قال: فتشرف رئيس المدينة على باب المدينة فنظر فلم ير شيئًا، ففتح الباب، فلما رأى القتيل ردَّ الباب، فناداه ابن أخي المقتول وأصحابه: هيهات، قتلتموه ثم تَرُدُون الباب. وكان موسى لَمَّا رأى القتل كثيرًا في أصحابه بني إسرائيل كان إذا رأى القتيل بين ظَهْرَي القوم آخَذَهم، فكاد يكون بين أخي المقتول وبين أهل المدينة قتال؛ حتى لبس الفريقان السلاح، ثم كَفَّ بعضهم عن بعض، فأتوا موسى، فذكروا له شأنهم، فقالوا: يا رسول الله، إن هؤلاء قتلوا قتيلًا، ثم رَدُّوا الباب. وقال أهل المدينة: يا رسول الله، قد عرفت اعتزالنا الشرور، وبنينا مدينة كما رأيت نعتزل شرور الناس، ما قتلنا، ولا علمنا قاتلًا. فأوحى الله \_ تعالى ذكره \_ إليه أن يذبحوا بقرة، فقال لهم موسى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن المَدِّيُونَ مِنَ الْجَهَابِيَ ﴾. قالوا: وما البقرة والمقتيل؟ قال: أقول لكم: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقَرَةٌ هُولًا وَلول لكم: ﴿إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقَرَةٌ هُولًا وَلول لكم: ﴿إِنَّ اللهُ يَأْمُهُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقَرَةٌ هُولًا عَلَاد. (ور)

ابنة، وكان له ابن أخ محتاج، فخطب إليه ابن أخيه ابنته، فأبى أن مُومَىٰ لِقَوْمِوة إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذَبَّوُا بَقَرَهُ الله ابن أخ محتاج، فخطب إليه ابن أخيه ابنته، فأبى أن يزوجه إياها، فغضب الفتى، وقال: والله، لأقتُلنَّ عمي، ولآخُذَنَّ ماله، ولأنكِحنَّ ابنته، ولآكُلنَّ بغضب الفتى، وقال: والله، لأقتُلنَّ عمي، ولآخُذَنَّ ماله، ولأنكِحنَّ ابنته، ولآكُلنَّ معي، فخذ لي من تجارة هؤلاء القوم لعلي أصيب منها، فإنهم إذا رأوك معي أعطوني. فخذ لي من تجارة هؤلاء القوم لعلي أصيب منها، فإنهم إذا رأوك معي أعطوني. فخرج العم مع الفتى ليلا، فلما بلغ الشيخ ذلك السبط قتله الفتى، ثم رجع إلى أهله، فلما أصبح جاء كأنه يطلب عمه، كأنه لا يدري أين هو، فلم يجده، فانطلق نحوه، فإذا هو بذلك السبط مجتمعين عليه، فأخذهم وقال: قتلتم عمي، فأنطلق نحوه، فإذا هو بذلك السبط مجتمعين عليه، فأخذهم وقال: قتلتم عمي، إلى موسى، فقضى عليهم باللّية، فقالوا له: يا رسول الله، ادع لنا حتى يتبين له مَن صاحبُه، فيؤخذ صاحب الجريمة، فواللهِ، إنَّ ويَتَه علينا لَهَيْنَة، ولكنا نستحي أن نُعيَّ صاحبُه، فيؤخذ صاحب الجريمة، فواللهِ، إنَّ ويَتَه علينا لَهَيْنَة، ولكنا نستحي أن نُعيَّ عليه فذلك حين يقول الله \_ جل ثناؤه \_: ﴿وَإِذْ قَلْنَدُ نَهُمَا فَآلَهُ مُرْجٌ مَا به فذلك حين يقول الله \_ جل ثناؤه \_: ﴿وَإِذْ قَلْنَدُ نَهُما فَاللهُ عَلْقُهُ عَلَيْهُ أَلَنَ أَلهُمْ فَهُمُ وَاللهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَن يقول الله \_ جل ثناؤه \_: ﴿وَإِذْ قَلْنَدُ نَهُمَا فَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْه الله عَن يقول الله \_ جل ثناؤه \_: ﴿وَإِذْ قَلْنَدُ نَهُ اللهُ عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه الله عَلَيْه عَلْكُ السُعِلَة عَلَيْه عَلْه عَلْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلْهُ عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلْه عَلْه عَلْه عَلَيْه عَلْه عَلْه عَلْه عَلْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْكُمْ فَيْهُ وَالله عَلَيْه عَلْه عَلْ

<sup>(</sup>١) أخرجه سُنيَّلا ـ كما في تفسير ابن كثير ١/٣٠٠ ـ، وابن جرير ٢/ ٨٢، ١٢٢.

كُنتُمْ تَكُنُمُونَ﴾. فقال لهم موسى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَتُهُ (''. (ز)

٢٢٥٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِي ـ =

۲۲۵۳ ـ ومجاهد ـ من طُرُق ـ =

٢٢٥٤ ـ ووَهْب [بن مُنبِّه] =

٥ ٢٢٥ \_ وقتادة =

۲۲۵٦ ـ ومحمد بن كعب القُرَظي =

**۲۲۵۷ \_ ومحمد بن قیس =** 

٢٢٥٨ ـ و[عبد الرحمن] بن زيد =

٢٢٥٩ \_ ذكر جميعُهم أنَّ السبب الذي من أجله قال لهم موسى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبُحُوا بَقَرَةٌ ﴾ نحو السبب الذي ذكره عَبيدَة [السلماني] =

٢٢٦٠ ـ وأبو العالية =

٢٢٦١ ـ والسُّدِي، غير أنَّ بعضهم ذكر أنَّ الذي قتل القتيل الذي اختصم في أمره إلى موسى كان أخا المقتول، وذكر بعضهم أنه كان ابن أخيه، وقال بعضهم: بل كانوا جماعة وَرَثَة اسْتَبْطَأُوا حياته. إلا أنهم جميعًا مُجْمِعُون على أن موسى إنما أمرهم بذبح البقرة من أجل القتيل إذ احتكموا إليه، عن أمر الله إياهم بذلك (١٩٤٣). (ز)

٢٢٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ قَـالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾: يا بني إسرائيل، ﴿إِنَّ اللهَ عَالَمُ اللهُ أَن أَخُولُ بَقْرَةً ﴾ بأرض مصر قبل الغَرق، وذلك أن أخوين كانا في بني

٢٩٤ ذكر ابنُ جرير (٢/ ٨٨) أن المفسرين مجمعون على أن السبب الذي من أجله قال موسى ﷺ: ﴿إِنَّ اللهِ عَلَى أَمْنُ مُن تَذْبَحُوا بَقَرَبُ القتيل الذي احتكموا إليه في أمره، وإن اختلفوا في ذكر القاتل.

وقال أبنُ كثير (٧/٤٤ ـ ٤٤٨) معلِّقًا على هذه الآثار: قوهذه السياقات كلها عن عَبِيدَة وأبي العالية والسدي وغيرهم فيها اختلاف ما، والظاهر أنها مأخوذة من كتب بني إسرائيل، وهي مما يجوز نقلها، ولكن لا نصدق ولا نكذب، فلهذا لا نعتمد عليها إلا ما وافق الحق عنداه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٨/٢، وابن أبي حاتم ١٣٥/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۸۰.

إسرائيل، فقتلا ابنَ عم لهما ليلًا بمصر لِيَرِناه، ثم حملاه فألقياه بين القريتين... = ٢٣٦٣ \_ عن أبي مليكة (١١)، عن ابن عباس أنَّه قال: قاسوا ما بين القريتين فكانتا سواء، فلما أصبحوا أخذوا أهل القرية، فقالوا: واللهِ، ما قتلناه، ولا علمنا له قاتلًا. قالوا: يا موسى، ادع لنا ربك، يطلع على القاتل إن كنت نبيًا كما تزعم. فدعا موسى ربه هي فأته جبريل هي ، فأمره بذبح بقرة. فقال لهم موسى: إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة، فتضربوه ببعضها فيحيا، فيخبركم بقاتله. واسم المقتول: عاميل (٢٦). (ز)

### 🌞 آثار متعلقة بالآيات:

٢٢٦٤ \_ عن عَبيدة، قال: أول ما قضي أنه لا يرث القاتل في صاحب بني إسرائيل (٣٠). (١٤٤/١)

**٧٢٦٥** ـ عن محمد بن سِيرِين، قال: أول ما مُنِع القاتلُ الميراتَ لمكان صاحب البقرة<sup>(٤)</sup>. (١/٠٥٤)

٢٢٦٦ ـ قال ا**لكَلْبِيُّ**: ذلك قبل نزول القَسَامَة في التوراة، فسألوا موسى أن يدعو الله ليبيّن لهم ذلك، فسأل موسى ربّه، فأمرهم بذبح بقرة<sup>(٥)</sup>. (ز)

# ﴿ قَالُواْ أَنْتَخِذُنَا هُمُزُوًّا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ۞﴾

۲۲۲۷ \_ عن أبي العالبة \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: فسأل [موسى] ربه، فأوحى الله إليه: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةٌ ﴾. فعجبوا، وقالوا: ﴿النَّيْفِذُنَا هُرُوَّا قَالَ أَعُودُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمَبْهِلِينَ﴾ ((ز)

۲۲۲۸ \_ وقال محمد بن سِيرِين: قتله القاتل، ثُمَّ احتمله، فوضعه على باب رجل منهم، ثمّ أصبح يطلب بثاره ودمه، ويدّعيه عليه، قال: فجاء أولياء القتيل إلى موسى، وأتوه بناس، وادّعوا عليه القتل، وسألوا القِصَاص، فسألهم موسى عن ذلك، فجحدوا، فاشتبه أمر القتيل على موسى، ووقع بينهم خلاف<sup>(۱)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، ولعله: ابن أبي مليكة، لأننا لم نجد لأبي مليكة رواية عن ابن عباس، ورواية ابن أبي مليكة عنه معروفة مشهورة.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٣/١ ـ ١١٤.
 (٣) أخرجه عبد الرزاق ١/٤٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ١١١/١٤. (٥) تفسير الثعلبي ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١/٢١٤.

٢٢٦٩ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال لهم موسى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُذْبَعُوا بَقَرَةُ إِلَى اللهَ عن القتيل وعمن قتله، وتقول: اذبحوا بقرة! أتهزأ بنا؟! قال موسى: ﴿أَعُوذُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ﴾ (()

۲۲۷۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: قال لهم موسى: إنَّ الله يأمركم أن تذبحوا بقرة، فتضربوه ببعضها فيحيا، فيخبركم بقاتله... فظنوا أنه يستهزئ بهم، فقالوا: نسألك عن القاتل لتخبرنا به فتأمرنا بذبح بقرة استهزاء بنا؟! فذلك قولهم لموسى: ﴿قَالُوا أَلْتَغِنُنَا مُؤَلِّا أَلْلَا فَعَلَى مَن المستهزئين (٢٠). (ز)

۲۲۷۱ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ قتل قتيل من بني إسرائيل، فطُرِح في سِبْطِ من الأسباط، فأتى أهل ذلك القتيل إلى ذلك السبط، فقالوا: أنتم ـ والله ـ قتلتم صاحبنا. قالوا: لا، والله. فأتوا موسى، فقالوا: هذا قتيلنا بين أظهرهم، وهم ـ والله ـ قتلوه. فقالوا: لا، والله، يا نبي الله، طُرِح علينا. فقال لهم موسى: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةٍ ﴾. فقالوا: أتستهزئ بنا؟! وقرأ قول الله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿الله عَلَيْ هُرُوا ﴾. قالوا: نأتيك فنذكر قتيلنا والذي نحن فيه، فستهزئ بنا! فقال موسى: ﴿أَعُودُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَهادِ ﴾ (١٩٤٤).

### ﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَا مِنْ ﴾

٢٢٧٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق الْعَرْفِي - قال: لما قال لهم موسى:
 وَأَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُتَهِلِينَ>. قالوا له يَتَعَنّتُونَه: ﴿ آتُمُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيّنِ لَنَا مَا وَيَحَدُّنَ.
 (ز)

٢٢٧٣ ـ عن السُّدِّيِّ، قال: قال لي ابن عباس: فلو اعترضوا بقرة فذبحوها لأجزأت

الآول: الأول: الاستعادة من الجهل في أن يخبر عن الله تعالى مستهزئًا. الثاني: الأول: الاستعادة من الجهل في أن يخبر عن الله تعالى مستهزئًا. الثاني: الاستعادة من الجهل في قولهم: ﴿ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ تعالى .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٨/٢، وابن أبي حاتم ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨١.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٢.

عنهم، ولكنهم شدَّدوا وتَعَنَّتوا على موسى؛ فشدد الله عليهم، فقالوا: ﴿آنَّعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِرَ﴾(١). (ز)

∀YV¥ \_ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس، قال: ... فاختصموا إلى موسى، فقال: ﴿إِنَّ اللهِ عَنْ عَكُ مَالَ إِنَّهُ يَمُولُ إِنَّهُ يَامُولُمُ أَن تَذَبَّوُا بَقَرُا بَقَرَا الآي اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ (٢٠١٤) النَّا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ (١٠٤) . (٢٠٦١)

٢٢٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... ﴿قَالَوا آلنَّفِذُكَا هُزُورٌ قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمَهِيلِينَ ﴾ يعني: من المستهزئين، فعلموا أنَّ عنده علم ذلك، قالوا يا موسى: ﴿آنَعُ لَنَا مَا فِيكِ ﴿آنَ مُنَا مَا فِيكٍ ﴿آنَ اللّهُ عَلَىٰ إِلَىٰ مَا فِيكٍ ﴿آنَ اللّهُ عَلَىٰ إِلَىٰ مَا فِيكٍ ﴿آنَ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلَىٰ مَا فِيكٍ ﴿آنَ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمِ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَّالِمُ عَلَىٰ عَلَىٰ

### ﴿ وَقَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا فَارِضٌ ﴾

٢٢٧٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء الخراساني ـ في قوله: ﴿ لَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَهُ أَنَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَهُ أَنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّالَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

٢٢٧٧ \_ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﷺ:
 ﴿لَا فَارِضُ ﴾. قال: الكبيرة الهَرِمة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر وهو يقول:

لعمري لقد أعطيت ضيفك فارضًا تُسَاق إليه ما تقوم على رجل<sup>(٥)</sup>.
(١٠/١)

٢٢٧٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿لَّا فَارِضٌ﴾، يعني: لا هَرِهَةً<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى سفيان بن عيينة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧/١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٢/٨٤، وابن أبي حاتم ١٣٧/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطستي في مسائله \_ كما في الإتقان ٢/٢ \_.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جُرير ٢/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

۲۲۷۹ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، مثله(۱). (ز)

٢٢٨٠ ـ عن الضّحاك بن مُزَاحِم =

۲۲۸۱ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

۲۲۸۲ ـ وعطية العوفي =

۲۲۸۳ \_ وعطاء الخراساني، نحو ذلك(٢). (ز)

۲۲۸٤ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيحَ، وِخُصَيْف ـ قال: الفارض: الكبية (٢٠)
 الكبية (٣٠)

٢٢٨٥ ـ قال الحسن البصري: الفارض: الهَرِمة (١). (ز)

٢٢٨٦ ـ قال قتادة بن دِعامة ـ من طريق معمر ـ الفارض: الهَرِمة. يقول: ليست بالهَرمة ولا البكر، عَوَان بين ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

 $\Upsilon$  - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أَسْبَاط - قال: الفارض: الهَرِمة التي  $\Upsilon$  تَلِد $\Upsilon$ . (ز)

٢٢٨٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ ﴾ إِنَّ ربكم يقول: ﴿إِنَّهَا بَقَرَّهٌ لَا قَالَ عَدِينَ البست بكبيرة (٧٠). (ز)

٢٢٨٩ ـ قال سفيان الثورى: ﴿ لا فَارِضُ ﴾، فارض: مُسِنَّة (١٠). (ز)

۲۲۹ - قال عبد الرحمن بن زید بن أسلم - من طریق ابن وَهْب - الفارض: الكبرة (۹)
 الكبیرة (۹)

العنى الله على ا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٣٧/١ من طريق خُصَيْف.

<sup>(</sup>٤) عُلَّقَه ابن أَبِي حَاتُم ١٣٧/١. وذكره يحبى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٩/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٤٨/١، وابن جرير ٢/ ٨٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٥، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١. (٨) تفسير سفيان الثوري ص٤٦.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٨٦/٢.

### ﴿وَلَا بِكُرُ﴾

۲۲۹۱ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطاء الخراساني \_ في قوله: ﴿وَلَا يَكُونُهِ، قال: الصغيرة (۱۰). (۱۰/۱)

٢٢٩٢ ـ عن **عبد الله بن عباس** ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿وَلَا بِكُرُۗ﴾، قال: ولا صغيرة ضعيفة<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٢٩٣ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَلَا بِكُرُ ﴾، يعني: ولا صغيرة (٣).

٢٢٩٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(٤)</sup>. (ز)

۲۲۹۰ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق خُصَيْف ـ ﴿لَا فَارِشٌ وَلَا بِكُرُ﴾، قال: لا
 كبيرة ولا صغيرة، قد ولدت بطنًا أو بَطْلَنين (٥) . (١١/١١)

۲۲۹٦ ـ قال الحسن البصري: البكر: الصغيرة<sup>(١)</sup>. (ز)

۲۲۹۷ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طریق مَعْمَر ـ ﴿وَلَا بِكُرُ﴾، قال: ولا صغیرة <sup>(۷)</sup>. (ز) ۲۲۹۸ ـ عن عِكْرمة =

۲۲۹۹ ـ وعطاء الخراساني، نحو ذلك<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٣٠٠ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ في البِكُر: لم تلد إلا ولدًا واحدًا (٩)

۲۳۰۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا بِكُرُ﴾، أي: شاب(١٠٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٨٦/٢، وابن أبي حاتم ١٣٧/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٧، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٧، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٧، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٧/١، وابن جرير ٨٦/٢ مختصرًا من طريق خُصَيف وابن أبي نَجِيح.

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٩/١ ـ.

<sup>(</sup>٧) أخِرجه ابن جرير ٨٦/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٨) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢/٨٧، وابن أبي حاتم ١٣٧/١.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

وتنافئ التقليب الماثقة

٢٣٠٢ \_ قال سفيان الثوري: ﴿وَلَا بِكُرُ ﴾، بكر: صغيرة (١) ١٩٠٠. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۲۳۰۳ \_ عن سعید بن جبیر: أنَّه کان یستحب أن یسکت علی ﴿یِکُرُ ﴾، ثم یقول: ﴿عَوَالَ بَيْكَ ﴾ ثم یقول:

# ﴿عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكٌ فَأَفْسَلُوا مَا تُؤْمُّرُونَ ﴿ ﴿

٢٣٠٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء الخراساني ـ ﴿عَوَانَّ﴾، قال: النَّصَف (٣). (١٠/١)

 ٢٣٠٥ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿عَوَانُا بِهِاللَّهِ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَل عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

۲۳۰۳ ـ عن شَرِيك، عن خُصَيْف، عن سعيد بن جبير، عن ا**بن عباس** أو عكرمة مولى ابن عباس ـ شك شَرِيك ـ ﴿عَوَانَّ﴾، قال: بين ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٠٠٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿عَوَانٌ ﴾، قال: نَصَف (٦). (ز)

(i) . (i) عن الربيع بن أنس (i) من طريق أبي جعفر (i) مثله (i)

٢٣٠٩ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق خُصَيْف \_ ﴿عَوَانٌا بَيْرَكَ ذَالِكُ ﴾، قال: وسط، قد ولدت بطنا أو بطنين (^). (ز)

٣٩٧ ذهب ابنُ جرير (٢/ ٨٦ ـ ٨٧) إلى أن المراد بـ﴿وَلَا بِكُرُۗ﴾: ولا صغيرة لم تلد. وبنحو قوله قال ابن كثير (١/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>١) تفسير سفيان الثوري ص٤٦. (٢) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٩. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٨٩، وابن أبي حاتم ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٨٩/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٨/١ عن عكرمة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٨٩/٢ ـ ٩٠، وابن أبي حاتم ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٠.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٨٨/٢، وابن أبي حاتم ١٣٨/١ بلفظ: لا كبيرة ولا صغيرة، قد ولدت بطنًا أو بطنين.

٢٣١٠ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿عَوَانَّ﴾، قال: العَوَان: النَّعَفان: النَّعَف ، لا كبيرة ولا صغيرة (١٠).

٢٣١١ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبَّاد بن منصور \_ ﴿عَوَانٌ بَيْكَ ذَاكُ ﴾، أي: بين الهَرِمة والفَتِيَّة (١).

٢٣١٢ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: العَوَان: نَصَف بين ذلك (٣). (ز)
 ٢٣١٣ \_ عن الضّحاك بن مُزَاحِم =

٢٣١٤ \_ وعطاء الخراساني، نحو ذلك(؛). (ز)

التي قد ولدت وولد ولدُها<sup>(ه)</sup>. (ز)

٧٣١٥ ـ عن إسماعيل السُّدِيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ العَوَان: النَّصَف التي بين ذلك،

٢٣١٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿عَوَانٌ بَيْنَ ذَاكِنٌ ﴾ يعني بالعَوَان: بين الكبيرة والشابة، ﴿فَالْمُوا أَنَّ لَنَا رَبَّكَ والشابة، ﴿فَالْمُوا أَنَّ لَنَا رَبَّكَ والشابة، ﴿فَالْمُوا أَنَّ لَنَا رَبَّكَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا لَوَنُهُمَا ﴾ (1).

٢٣١٧ ـ قال سفيان الثوري، في قوله ـ جل وعز ـ: ﴿ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانٌ بَيْنَ

 ذَلِكُ ﴿ : فَارْضُ: مُسِنَّة، وَبِكُر: صغيرة، وعَوَان: التي قد ولدت بطنًا أو بطنين، قال: بين ذلك (٧). (ز)

۲۳۱۸ \_ قال عبد الرحمن بن زید بن أسلم \_ من طریق ابن وَهْب \_: العَوَان: بین ذلك، لیست ببکر ولا کبیرة (۱۸۸۸). (ز)

آ١٩٠٠ قال ابن جرير (٢/ ٨٧ ـ ٨٨ بتصرف): «العوان: النَّصَف التي قد ولدت بطنًا بعد بطن، وليست بنعت للبِكر...، وإنما معنى الكلام أنه يقول: إنها بقرة لا فارض ولا بكر، بل عَوَان بين ذلك...، وبنحو الذي قلنا في ذلك تأوله أهل التأويل».

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٢٠٦، وأخرجه ابن جرير ٢/٨٩ بلفظ: العانس: النَّصَف.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٣٨١. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٩/١ ـ نحوه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٠. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٣٨/١.
 (٤) علّقه ابن أبي حاتم ١٩٣٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٠، وابن أبي حاتم ١٣٨/١.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١١٤.
 (٧) تفسير سفيان الثوري ص٤٦.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٠.

# ﴿قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا لَوْنُهَأَ﴾

٢٣١٩ ـ عن الضّحاك بن مُزَاحِم ـ من طريق جُوَيْبر ـ ﴿أَنْهُ لَنَا رَبُّكُ﴾، قال: سَل لنا ربك ﴿ يُبَيِّن لَّنَا مَا لَوْنُهَا ﴾ (ز)

٢٣٢٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنْعُ لَنَا رَبُّكَ ﴾، أي: سَلْ ربك ﴿ يُبَيِّن لَّنَا مَا لَوْنُهُمَّا ﴾ (ز)

### ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً ﴾

٢٣٢١ ـ عن الحسن البصرى ـ من طريق كثير بن زياد ـ قال: كانت وَحْشِيَّة (٣). (ز)

### ﴿ صَفَرَاءُ ﴾

٢٣٢٢ \_ عن عبد الله بن عمر \_ من طريق مَغْرَاء \_ في قوله: ﴿ صَفَرَاهُ ﴾، قال: صفراء الظُّلف<sup>(٤)</sup>. (١٢/١٤)

٢٣٢٣ - عن سعيد بن جُبَيْر - من طريق مَغْرَاء - ﴿ صَفَرَاهُ فَاقِعٌ لَّوْنُهَا ﴾، قال: صفراء القَرْن، والظُّلف (٥). (ز)

٢٣٧٤ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿صَفَرَاهُ فَاقِعٌ لَّوَنَّهَا﴾، قال: لو أخذوا بقرة صفراء من هذا الوصف لأُجْزَأَت عنهم (٦). (ز)

۲۳۲۰ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّه، نحوه (<sup>(۷)</sup>. (ز)

٢٣٢٦ - عن الحسن البصري - من طريق أشْعَث - في قوله: ﴿ صَفْرَاهُ فَاقِمُّ لَوْنُهَا ﴾ ، قال: صفراء القرن والظُّلف<sup>(م)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٣، ١٠٧، وابن أبي حاتم ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩/١.

والظُّلْف: ظُفُر كل ما اجترًّ، وهو للبقر والغنم كالحافر للفرس والبغل. لسان العرب (ظلف).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٢، وابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٩٤، وابن أبي حاتم ١٣٩/١. (٧) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٣.

والمنظمة المنظمة المنظمة

۲۳۲۷ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق أبي رجاء محمد بن سيف \_ في قوله: ﴿مَفْرَاهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا﴾، قال: سوداء شديدة السَّواد(١١/١٤٤). (١٢/١١)

٢٣٢٨ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_: هي صفراء (٢). (ز)

# ﴿فَاقِعٌ لَوْنُهَا﴾

٢٣٢٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِيِّ ـ في قوله: ﴿ مَفَرَلَهُ فَاقِعٌ لَهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ فَا اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ ا

٣٣٠ \_ عن عبد الله بن عباس: أنّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﴿ الله عَلَى: ﴿ مَمْ مُرَاهُ فَاقِعٌ لَوْنُهُا ﴾. قال: الفاقع: الصافي اللون من الصفرة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت لبيد بن ربيعة وهو يقول:

سُدُمُا<sup>(٤)</sup> قليلًا عهدُه بأنيسِهِ من بينِ أصفرَ فاقع ودِفانِ<sup>(٥)</sup>. (١١/١)

٢٣٣١ ـ عن عبد الله بن عمر ـ من طريق مَغْرَاء ـ في قوله: ﴿ فَاقِعٌ لَّوْنُهَا ﴾، قال:

إِهَ وَجُهَ ابنُ جوير (٢/ ٩٤) تأويل الحسن هذا بقوله: «وأحسب أن الذي قال في قوله: ﴿ مُمْكَرَا اللهِ عَنِي به: سوداء، ذهب إلى قوله في نعت الإبل السود: هذه إبل صفر، وهذه ناقة صفراء، يعني: بها سوداء. وإنما قبل ذلك في الإبل لأن سوادها يضرب إلى الصفرة». ثم انتقد (٢/ ٩٤ ـ ٩٥) هذا التأويل مستندًا إلى اللغة والسياق، وبيَّنَ أنَّ وضفَ الأصفر بالفقوع، من الدليل البين على خطاً ذلك التأويل.

ووصفَ ابن عطية (١/ ٢٤٨) هذا التأويل بالشذوذ.

ووصفه ابن كثير (١/ ٤٥٠) بالغرابة.

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (١٩٢ ـ تفسير)، وابن جرير ٩٣/٢، وابن أبي حاتم ١٣٩/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٥، وابن أبي حاتم ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٤) ماءٌ سُدُم: وقعت فيه الأقمشة ونحوها حتى يكاد يندَّفِن. العين (سدم).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطى إلى الطستى في مسائله.

والدُّفَان: جمع مِدْفان ودِفن، وهو الرَّكِيَّة أو الحوض أو الْمَنْهَل يندفن. لسان العرب (دفن).

صافِ(۱). (۱۱/۱۱)

٢٣٣٢ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع \_ ﴿فَاقِعٌ لَوْنُهَا﴾، أي: صافٍ لونها (٢). (ز)

۲۳۳۳ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٣٣٤ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق مَغْرَاء \_ ﴿ وَاقِعٌ لَّوَنُهَا ﴾، قال: صافية الله وناً. (ز)

**٢٣٣٥** ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٣٣٦ \_ عن عَطِيَة العَوْفِي \_ من طريق إدريس \_ ﴿ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ ، قال: تكاد تسْوَدُ من صُفْرَتِها (٢) . (ز)

۲۳۳۷ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿فَافِعٌ لَوْنُهَا﴾، قال: صافِ لونها<sup>(۷۷</sup>. (۲۱/۱۱)

٣٣٣٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_ ﴿فَاقِعٌ﴾، قال: نَقِيّ لونها<sup>(٨)</sup>. (ز) ٣٣٣٩ \_ عن عطاء الخراساني \_ من طريق أبي شيبة \_ ﴿فَاقِعٌ ۖ لَوَثُهَا﴾، قال: شديد الصفرة<sup>(٩)</sup>. (ز)

٣٤٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾، يعني: صافية اللون نقية (١٠). (ز)
٢٣٤١ \_ قال سفيان الشوري: ﴿ بَقَرَةٌ صَفْرَاهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ ناصع، المبالغ في الصفرة (١١). (ز)

٢٣٤٢ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_: ﴿ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ شديدة صفرتها (١٢٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ٢٩٥/، وابن أبي حاتم ١/١٣٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٥، وابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩/١. (٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق ٤٩/١، وابن جرير ٩٥/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٣٩/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>A) أخرجه ابن جرير ٢/ ٩٥، وابن أبي حاتم ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٩/١. (١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

<sup>(</sup>۱۱) تفسير سفيان الثوري ص٤٦. (١٢) أخرجه ابن جرير ٩٦/٢.

٢٣٤٣ \_ قال يحيى بن سَلَّام: قوله: ﴿ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ ، يعنى: صافية الصفرة (١) إن (ز)

## ﴿ تَسُرُّ ٱلنَّظِرِينَ ﴿ ﴾

٢٣٤٤ - عن أبي العالبة - من طريق الربيع - ﴿ نَسُرُّ ٱلتَّظِيرِ ﴾، أي: تُعْجِب الناظرين<sup>(۲)</sup>. (ز)

٧٣٤٥ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّه ـ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل ـ ﴿نَسُرُّ ٱلنَّظِيرِي﴾، قال: إذا نظرت إليها يُخَيِّل إليك أن شعاع الشمس يخرَّج من جَلدها<sup>(١٣)</sup>. (ز) ٢٣٤٦ ـ عِن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿قَسُرُ ٱلتَّطْهِرِيكِ﴾، قال: تُعْجِب

الناظرين<sup>(٤)</sup>. (١٢/١٤)

٣٣٤٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿ تَسُدُّ ٱلتَّظِيرِيكَ ﴾، قال: تُعْجِب الناظرين<sup>(ه)</sup>. (ز)

۲۳٤۸ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٣٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمانُ: ﴿ لَشُرُّ﴾ يعنيُ: تُعْجِبُ ﴿ ٱلنَّالِمِ ﴿ كَا يَعْنِي: مَن رآها، ... فانطلقوا، ثم رجعوا ﴿ قَالُوا اَنَّعُ لَنَا رَبَّكِ يُبَيِّنِ لَنَا مَا فِي ﴾ (٧). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٣٥٠ ـ عن على بن أبي طالب، قال: مَن لبس نعلًا صفراء قَلَّ هَمُّه؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ مَهْ مَرَاهُ فَاقِعٌ لَّوْنُهَا تَشُرُّ ٱلنَّظِرِينَ ﴾ (١). (ز)

٢٣٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جُرَيْج، عن عطاء ـ قال: مَن لبِس

\cdots قال ابنُ جرير (٢/ ٩٥ ـ ٩٦): «يعني: خالص لونها. والفقوع في الصفرة نظير النصوع في البياض، وهو شدته وصفاؤه. ولم يذكر قولًا غيره.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن أبي زمنين ١٤٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ١/ ٢٩٧ ـ، وابن جرير ٢/ ٧٧، وابن أبي حاتم ١/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٩٦، وابن أبي حاتم ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٩٦. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/١٤٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٩٦، وابن أبي حاتم ١٤٠/١.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠/١.

<sup>(</sup>۸) تفسير الثعلبي ۲۱۷/۱.

نعلًا صفراء لم يزل في سرور ما دام لابسَها، وذلك قوله: ﴿مَهْرَلُهُ فَاقِعٌ لَوَنُهَا تَشُدُّ ٱلتَّغْلِرِبُ﴾(١). (١٩٢١)

## ﴿ قَالُواْ آدْءُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا مِي ﴾

٢٣٥٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفِي \_ ﴿ قَالُواْ أَتَّهُ لَنَا رَبُّكُ يُبَيِّن لَنَا مَا هِي (٢) . (ز)

#### ﴿إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَنِّبُهُ عَلَيْنَا﴾

#### 🎇 قراءات الآية، وتفسيرها:

٣٣٥٣ \_ عن يحيى بن يَعْمَرَ أنه قرأ: (إِنَّ الْبَاقِرَ تَشَابَهَ عَلَيْتًا)، وقال: الباقِرُ أكثر من البقر<sup>(٣)</sup>. (٤١٣/١)

٢٣٥٤ \_ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس \_ من طريق عبد الرحمن بن قيس \_ أنَّه قرأ: (إنَّ الْبَائِقَ تَشَابَةُ عَلَيْنَا)، وقال: الباقر كثير (٤١٣/١٠). (٤١٣/١٠)

٢٣٥٥ \_ عن الأعمش، قال: في قراءتنا: (إِنَّ الْبَقَرَ مُتَشَابِهٌ عَلَيْنَا)<sup>(٥)</sup>. (١٣/١)

آناً انتقد ابن جرير (١٠٣/٢ ـ ١٠٤ بتصرف) هذه القراءة قائلًا: «ذلك وإن كان في الكلام جائزًا لمجيئه في كلام العرب وأشعارها، فغير جائزة القراءة به؛ لمخالفته القراءة الجائية مجيء الحجة بنقل من لا يجوز عليه ـ فيما نقلوه مجمعين عليه ـ الخطأ، والسهو، والكذب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٣٨/١، والطبراني (١٠٦١٢)، والخطيب في الجامع (٩١٥)، والديلمي(٥٠٠٥) من حديث أنس مرفومًا.

قال ابن أبي حاتم في العلل ٣١٩/٢: «قال أبي: حديث كذب موضوع». وتنظر: السلسلة الضعيفة (٧١٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۲۰/۱.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 والقراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ٢٥٣/١، وتفسير القرطبي ٤٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف (٥٧).

۲۳٥٦ \_ عن طلحة بن مصرف، قوله: ﴿ تَشَنَبُهُ عَلَيْنَا﴾، قال: ذابحوها (١٠). (ز)
۲۳۵۷ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ إِنَّ ٱلْبَثَرُ تَشْنَبُهُ عَلَيْنَا﴾ تُشْكِل (١١١٠٠٠). (ز)

## ﴿ وَإِنَّا إِن شَاءَ ٱللَّهُ لَمُهْتَدُونَ ۞

٢٣٥٨ \_ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: الولا أنَّ بني إسرائيل قالوا: ﴿وَإِنَّاۤ إِن شَاءَ اللهُ لَهُهۡتَدُونَ﴾ ما أُعْطُوا أبدًا، ولو أنهم اعترضوا بقرة من البقر فلبحوها لأجزأت عنهم، ولكنهم شدَّدوا فشدَّد الله عليهم، (٣٠). ((٠٩١))

٢٣٥٩ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: «إنَّ بني إسرائيل لو أخذوا أدنى بقرة لأجزأهم ذلك، أو لأجزأت عنهما"<sup>(٤)</sup>. (٤٠٩/١)

 ٢٣٦٠ ـ عن عِكْرِمة، يبلُغُ به النبيَّ ﷺ قال: الو أنَّ بني إسرائيل أخذوا أدنى بقرة فذبحوها أجزأت عنهم، ولكنهم شددوا، ولولا أنهم قالوا: ﴿وَإِنَّا إِن شَآةَ اللهُ

آناً رَجِّعَ ابنُ جرير (٢/ ١٠٥) قراءة ﴿إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَسَبَهُ عَلَيْنَا﴾ لإجماع الحجة من القراء على تصويبها، فقال: قوالصواب في ذلك من القراءة عندنا: ﴿إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَبَهُ عَلَيْنَا﴾، بتخفيف شين ﴿قَشَبُهُ﴾، ونصب هائه، بمعنى: تفاعل؛ لإجماع الحجة من القراء على تصويب ذلك، ودفعهم ما سواه من القراءات. ولا يعترض على الحجة بقول مَن يَجُوز عليه فيما نقل السهو والغفلة والخطأ».

والقراءة شاذةً، منسوبة إلى ابن مسعود. انظر: مختصر ابن خالويه ص٧.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤١/١ كذا جاء في المطبوع منه، وفي النسخة التي بتحقيق د.أحمد الزهراني: ذبحوها.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۱٤/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم١/١٤١ (٧٢٢).

قال ابن كثير في تفسيره ٢٠٠/١ بعد أن ساقه من رواية ابن مردويه: «وهذا حديث غريب من هذا الوجه، وأحسن أحواله أن يكون من كلام أبي هريرة، كما تقدم مثله عن السدي». قال الألباني في الضعيفة ١٢/ ٩٤ (٥٥٥٥): «منكر».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار ١٧/ ٧١ (٩٩٩٩).

قال البزار: ﴿وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن أبي هريرة ﷺ إلا بهذا الإسناد». وقال الهيشمي في المجمع ٣١٤/٦ (١٠٨٣٤): ﴿وفيه عَبَّاد بن منصور، وهو ضعيف، ويقية رجاله ثقات». وقال ابن حجر في الفتح ٢٢١/١٣: ﴿وفي السند عباد بن منصور، وحديثه من قبيل الحسن». وقال المغربي في جمع الفوائد ٣٨/٨٩: (٢٧١): ﴿للبزار بضعف». وقال الألباني في الضعيفة ٢١/٩٤ (٥٥٥): «منكر».

لَمُهْتَدُونَهُ ما وجدوهاا(١). (١/٤٠٩)

٢٣٦١ \_ عن ابن جُرنج، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّمَا أُمِرُوا بَادْنَى بَقْرة، ولكنهم
 لَمَّا شَدُّوا عَلَى أَنفسهم شَدَّد الله عليهم، ولو لم يستثنوا ما بُيِّنتْ لهم، (٢٠). (٤١٠/١)

حد مدور عن قتادة، قال: ذُكِر لنا: أنَّ نبي الله ﷺ كان يقول: (إنما أُمِر القومُ بأدنى بقرة، ولكنهم لما شدَّدوا على أنفسهم شُدَّد عليهم، والذي نفس محمد بيده، لو لم يستنوا ما بُيِّنتُ لهم، (۱۳). (۱۰/۱۶)

٢٣٦٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جُبير \_ قال: قَتَل رجلٌ عَمَّه، فألقاه بين قريتين، فأعطوه دِيَتَيْن، فأبى أن يأخذ، فأتوا موسى، فأوحى الله إليه أن يذبحوا بقرة فيضربوه ببعضها، فشددوا فشدد الله عليهم، ولو كانوا اعترضوا البقر أول ما أُمِرُوا لأجزأهم ذلك<sup>(1)</sup>. (ز)

**٢٣٦٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من ط**ريق السُّدِّي، عن أبي مالك وأبي صالح ـ قال: لو أخذوا أدنى بقرة فذبحوها لأجزأت عنهم، ولكنهم شَدَّدوا وتعنَّتوا موسى فشدَّد الله عليهم<sup>(٥)</sup>. (٤١٠/١)

٢٣٦٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي بكر بن عَيَّاش \_ قال: لو أن القوم نظروا أدنى بقرة \_ يعني: بني إسرائيل \_ لأجزأت عنهم، ولكن شدّدوا فشدّد عليهم، فاشتروها بولْء جلدها دنانير(٦٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور في التفسير من سننه ۲/٥٦٥ (٧٥)، وعبد الرزاق ۲۷۷/۱ (۱۹۳)، وابن جرير ۱۰۰/۲ من طريق ابن عُيِّئة، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة. وإسناده صحيح إلى عكرمة، ولكنه مرسل، أرسله عكرمة إلى النبي 義، ولم يلقه. تنظر ترجمته: تهذيب الكمال للمزي ۲۰/۲۲۶. وهو وإن كان مرسلًا لكنه يقوى بورود مراسيل أخرى تعضده كما سيأتي، وتشير كلها إلى أن للحديث أصلًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۹۹/۲.

وهو مرسل من ابن جريج إلى النبي ﷺ، ومراسيل ابن جريج لا تصح، ولكنها قد تعضد بمراسيل غيره كما في المرسل السابق والتالي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/ ١٥٠ ـ، وابن جرير ٢/ ١٠٠.

وإسناده إلى قتادة صحيح، لكنه مرسلٌ منه إلى النبي ﷺ، ولكنه يعضد بمراسيل غيره، كما في المراسيل السابقة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٠/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠٠/٢، وابن أبي حاتم ١٣٧/١ من طريق السُّدِّي أنه قال: قال لي ابن عباس. وأخرج نحوه ابن جرير ٩٨/٢ من طريق سعيد بن جبير.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٠٠.

٢٣٦٦ ـ عن عَبِيئةَ السَّلْمَانِينَ ـ من طريق محمد بن سيرين ـ قال: لو لم يعترضوا لأجزأت عنهم أدنى بقرة، ولكنهم شددوا فشُدِّد عليهم، حتى انتهوا إلى البقرة التي أمِرُوا بذبحها، فوجدوها عند رجل ليس له بقرة غيرها، فقال: والله، لا أنقُصُها من ملء جلدها ذهبًا (١٠٤/١).

٣٣٦٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع \_ قال: لو أنَّ القوم حين أُمِروا أن يذبحوا بقرة استعرضوا بقرة فذبحوها لكانت إياها، ولكنهم شدّدوا على أنفسهم فشدّد الله عليهم، ولولا أن القوم استثنوا فقالوا: ﴿وَإِنَّا إِن شَاءَ أَللَّهُ لَمُهَمَّدُونَ لها هُدُوا إليها أبدًا (ز)

٣٦٨ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيع ـ في قول الله: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُومَىٰ لِتَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقَرَةٌ ﴾ قال: لو أخذوا بقرة ما كانت لأجزأت عنهم، ﴿ قَالُوا اللهُ كَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِئَ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا يَكُرُ ﴾ قال: لو أخذوا بقرة من هذا الوصف لأجزأت عنهم، ﴿ قَالُوا آنَهُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوَنُهُما قَالُ إِنَّهُ يَتُولُ إِنَّهَا بَشَرَةٌ صَفَرَاهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَشُرُ التَّطْرِينَ ﴾ قال: لو أخذوا بقرة صفراء لأجزأت عنهم " ( ز )

٢٣٦٩ \_ عن عِحْرِمة مولى ابن عباس \_ من طريق ابن عُيَيْنَة، عن عمرو بن دينار \_ قال: لو أخذ بنو إسرائيل بقرة لأجزأت عنهم، ولولا قولهم: ﴿ وَإِنَّا إِن شَآةَ اللهُ لَهُمَ تَدُونَ ﴾ لَمَا وجدوها (٤٠٤).

۲۳۷۰ عن عطاء بن أبي رباح - من طريق ابن جُريج -، قال: لو أخذوا أدنى بقرة كفتهم (٥٠).

٢٣٧١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... فشددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم، قال النبي ﷺ: (إنَّما أُمِرُوا [ب]بقرة، ولو حمدوا إلى أدنى بقرة الأجزأت عنهم، والذي

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٦/٢، وابن أبي حاتم ١٣٦/١، والبيهقي في السنن ٢٠٠/٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٥/١ ـ، وابن جرير ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٩٨/٢، وزاد في رواية أخرى: ولكنهم شددوا فشدد عليهم. وفي تفسير مجاهد ص٢٠٥ أوله.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٥٠، وابن جرير ٢/ ٨٩. وعزا السيوطي إلى سفيان بن عيينة نحوه مختصرًا.

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن جرير ۱۹۹/۲.

نفس محمد بيده لو لم يستثنوا ما بُيّنت لهم آخر الأبده. فانطلقوا ثم رجعوا، ﴿قَالُواْ اللهِ مَا اللهِ ال

٧٣٧٧ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ: لو أخذوا بقرة كما أمرهم الله كفاهم ذلك، ولكن البلاء في هذه المسائل، فقالوا: ﴿ آنَعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مِنْ ﴾. فشدد عليهم، فقال: ﴿ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّا بَقَرَةٌ لَا فَارِشٌ وَلَا بِكُرُّ عَوَانٌ بَيْنَ لَنَا مَا مِنْ ﴾. ﴿ وَقَالُوا آنَعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوْنُهُما قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّا بَقَرَةٌ مَعَدَّةٌ عَاقَةً وَلِيَّهُ ﴾. ﴿ وَقَالُوا آنَعُ لَنَا مَا لَوْنُهُما قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّا بَقَرَةً مَعَدَلَةً عَاقِعًا لَوْنُهَا مَنْ الأول. فقرأ حتى بلغ: ﴿ مُسَلَمَةٌ لَوْنَهَا مَنَا لَهُ مَنْ فِيهًا ﴾. فأبوا أيضًا، ﴿ وَقَالُوا آنَعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا مِنَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ لَمُنْ وَلَا يَعْلُم عَلَى صَفْتِها وَلا يعلم على صفتها غيرها، وهي صفراء، ليس فيها سواد ولا بياض ( الله بقرة لا يعلم على صفتها غيرها، وهي صفراء، ليس فيها سواد ولا بياض ( الله الله ). ( ز )

آآآ رجَّحَ ابنُ جرير (٢/ ٩٧) مستندًا في ذلك إلى الحديث النبويّ، وإجماع السلف أنَّ بني إسرائيل لو كانوا أخذوا أدنى بقرة فلبحوها أجزأت عنهم، ولكنهم شددوا فشدد الله عليهم. وقال مُعلقًا على تلك الأقوال (٢/ ١٠١ - ٢٠٠ بتصرف): فوهذه الأقوال التي ذكرناها عمن ذكرناها عنه من الصحابة والتابعين والخالفين بعدهم من قولهم: إنَّ بني إسرائيل لو كانوا أخذوا أدنى بقرة فلبحوها أجزأت عنهم، ولكنهم شددوا فشدد الله عليهم. مِن أوضح الدَّلالة على أنَّ القوم كانوا يرون أنَّ حُكم الله فيما أمر ونهى في كتابه وعلى لسان رسوله على المُعُوم الظاهر دون الحُصُوص الباطن، إلا أن يحُصَّ بعض ما عَمَّهُ ظاهر التنزيل كتاب من الله أو رسول الله، وأنَّ التنزيل أو الرسول إنْ خَصَّ بعض ما عَمَّهُ ظاهر التنزيل بحكم خلاف ما ذَلَّ عليه الظاهر، فالمَحْصُوصُ من ذلك خارجٌ مِن حُكُم الآية التي التنزيل بحكم خلاف ما ذَلَّ عليه الظاهر، فالمَحْصُوصُ من ذلك خارجٌ مِن حُكُم الآية التي روينا عنهم من ذلك مع الرواية التي رويناها عن رسول الله على المموافقة لقولهم دليل واضح على صحة قولنا في المُمُوم والحُصُوص، وأنَّ أحكام الله على المناق، إنه إنه إذا خُصَّ منه شيء فيما أمر ونهى على المُعُوم ما لم يَخُصَّ ذلك ما يجب التسليم له، وأنه إذا خُصَّ منه شيء فيما أمر ونهى على المُدوم منه خارج حُكُمه من حُكُم الآية العامة الظاهر، وسائر حُكُم الآية على عله فالمخصوص منه خارج حُكُمه من حُكُم الآية العامة الظاهر، وسائر حُكُم الآية على عا

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١.

## ﴿قَالَ إِنَّهُمْ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ ثُثِيرُ ٱلْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى ٱلْمَرْتَ﴾

۲۳۷۳ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿ لا ذَلُلُ ثُثِيرُ ٱلأَرْضَ وَلا تَسْفِى ٱلمَرْتَ ﴾، قال: لا يُحْرَث عليها، ولا يُسْقَى عليها(١). (ز)

٣٣٧٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع ـ في قوله: ﴿إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولَ ﴾ أي: لم يُؤلِّلها العمل، ﴿وَلَا تَسْتِي المَرْتَخَ ﴾ يعني: ليست بذَلُول فتثير الأرض، ﴿وَلَا تَسْتِي المَرْتَخَ لَلْمَرَثَ ﴾ يقل المحرث، ﴿مُسَلِّمَةٌ ﴾ قال: من العيوب (١٣/١). (١٣/١٤)

 ٢٣٧٥ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق الأعرج \_ في قوله: ﴿ لَا ذَلُولُ ثُنِيرُ ٱلْأَرْضَ وَلَا شَنْقِى لَلْزَتَ ﴾ ، يقول: ليست بذَلول فتفعل ذلك (٣) . (١٣/١٥)

٢٣٧٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق كَثِير بن زياد ـ قال: كانت وَحْشِيَّةُ (ز)

۲۳۷۷ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿لَا ذَلُولُ ﴾، يقول: صعبة لم يُذِلُّها العمل(٥٠). (١٤٤/١)

٢٣٧٨ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_ ﴿قَالَ إِنَّهُ يَثُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ ثُثِيرُ اللَّهِ عَلَى الْحَرَثُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْحَرثُ (ز)
 الْأَرْضَ﴾، قال: ليست بذَلُول يُزْرَع عليها، وليست تسقى الحرث (٢). (ز)

۲۳۷۹ \_ عن عطاء الخراساني \_ من طريق أبي شيبة \_ في قوله: ﴿لا نُشْتَقَى عليها ماء يُشْقَى به الحَرث (۱) . (ز)

==ظاهرها العام، ويؤيّد حقيقة ما قلنا في ذلك، وشاهد عدل على فساد قول من خالف قولنا فه».

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٤٩/١ \_.

<sup>(</sup>۲) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ۲۹۷/۱ ـ، وابن جرير ۲۰٦/۲، وابن أبي حاتم ۱٤١/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٠٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٩٣، ١٠٧، وابن أبي حاتم ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٠٠/٢، وابن أبي حاتم ١٤١/١ من طريق شَيْبًان. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٠٦، وابن أبي حاتم ١٤٢/١.

<sup>(</sup>۷) ابن أبي حاتم ١٤١/١ ـ ١٤٢.

٢٣٨٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلْرَكُ يقول: لم
 يُذِلُّها العمل، ﴿ثَيْرُ الْأَرْضَ ﴾ يقول: تبين الأرض بأظلافها، ﴿وَلَا تَسْقِى لَلْزَتَ ﴾ يقول: ولا تعمل في الحرث(١١) [...]

٢٣٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالَ إِنَّهُ يَعُولُ ﴾ أي: قال موسى: إنَّ الله يقول: ﴿إِنَّهَا بَعُرَةٌ لَا ذَوْلٌ ثُنِيرٌ ٱلأَرْضَ﴾ يقول: ﴿وَلَا تَسْقِى المحرث، ﴿وَلَا تَسْقِى المحرث، ﴿وَلَا تَسْقِى الماء للحرث(٢). (ز)

### ﴿مُسَلَّمَةً﴾

۲۳۸۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ ﴿مُسَلَمَةٌ ﴾، قال: لا عَوَار<sup>(۱۳)</sup> فيها<sup>(۱۱)</sup>. (۱۱٤/۱)

٢٣٨٣ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع \_ في قوله: ﴿ سُلَتَهُ ﴾، قال: من العيوب (٥٠). (١٣/١٤)

۲۳۸٤ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، بمثله (٦).

٧٣٨٥ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿ مُسَلَمَةٌ ﴾، يقول: مُسَلَمَةٌ ، مِنْ مُسَلَمَةٌ من الشّية (٧٠).

٢٣٨٦ ـ عن قدادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ سُلَمَةٌ ﴾ ، أي: من

آ٢٠٠ ذهب ابن جرير (١٠٥/٢) إلى أنَّ المراد بقوله تعالى: ﴿لَا ذَوْلَهُ أَي: لم يُذَلِّلها العمل، مستندًا في ذلك إلى أقوال السلف، وقال: قمعنى الآية: إنها بقرة لم تُذَلُّها إثارة الأرض بأظلافها، ولا سُنِي عليها الماء فيسقَى عليها الزرع، ولم يَذْكُر قولًا غيره.

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٤/١ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۰٦/۲.

<sup>(</sup>٣) العوار \_ مثلثة \_: العيب. القاموس المحيط (عور).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ٢٠٦/٢، وابن أبي حاتم ١٤١/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٠٦، وابن أبي حاتم ١٤١/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/١٠٧، وابن أبي حاتم ١/١٤٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

العيوب(١١)ه.٠٠٠ . (١١٤/١)

۲۳۸۷ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أُسَلَّمَةً ﴾، يعنى: صحيحة (٢). (ز)

## ﴿لَا شِيَةً فِيهَأَ

٢٣٨٨ \_ عن أبي العالبة \_ من طريق الربيع \_ ﴿ لَا شِيَةَ فِيهَا ﴾ ، يقول: لا بياض فيها (''). (ز)

۲۳۸۹ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿ لَا شِيَةَ فِيهَا ﴾، قال: لا بياض ولا سواد<sup>(٤)</sup>.

٢٣٩٠ ـ عن عَطِيَّة العوفي ـ من طريق إدريس ـ ﴿لَا شِيَةَ فِيهَا ﴾، قال: لونها واحد،
 ليس فيها لون سوى لونها (٥٠). (١٤٤/١)

٢٣٩١ ـ قال عطاء: ﴿ لَا شِيَةَ فِيهَا ﴾: لا عَيْب فيها (١). (ز)

☑ رَجَّعَ ابنُ جرير (١٠٨/٢) انَّ معنى ﴿ مُسَلَقَةٌ ﴾: سلامتها من العيوب، مستندًا في ذلك إلى الدلالة العقلية، فقال: ووالذي قاله ابن عباس وأبو العالية ومن قال بمثل قولهما في تأويل ذلك أولى بتأويل الآية مما قاله مجاهد؛ لأن سلامتها لو كانت من سائر أنواع الألوان سوى لون جلدها لكان في قوله: ﴿ مُسَلَقَةٌ ﴾ مُكْتَفّى عن قوله: ﴿ لاَ شِيَةَ فِيمَاً ﴾، وفي قوله: ﴿ لاَ شِيّةَ فِيمَاً ﴾، منى قوله: ﴿ لاَ شِيّةَ فِيمَاً ﴾، وأي تقوله: ﴿ لاَ شَيّةَ فِيمَاً ﴾، وأي الكان ذلك كذلك فمعنى الكلام: إنه يقول: إنها بقرة لم تُذلّلها إثارة الأرض وقلبها للحزائة، ولا السنو عليها للمزارع، وهي مع ذلك صحيحة مسلمة من العيوب ».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٠٠/٢. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٠/١ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه عبد الرزاق ٤٩/١، وابن أبي حاتم ١٤٢/١ من طريق مَعْمر بلفظ:
 لا عيب فيها.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٥/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم ً ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ١١٠/٢. وعلَّقه البخاري في كتاب التفسير ١٦٢٥/٤، وابن أبي حاتم ١١٤٣/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١١٠٧٢، وابن أبي حاتم ١٤٢/١. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمين ١٠٠/١. - وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/١١٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٢١٨/١، وتفسير البغوي ١٠٨/١.

٢٣٩٢ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿لَا شِيَهَ فِيهَأَ﴾، أي: لا بياض فها(١٠). (١٤/١)

۲۳۹۳ \_ قال محمّد بن كعب: لا لون فيها يخالف معظم لونها(۲). (ز)

٢٣٩٤ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: ﴿ لَا شِيَةَ فِيهَا ﴾ من بياض، ولا سواد، ولا محمرة (٣). (ز)

٢٣٩٥ ـ عن عطاء بن أبي مسلم [الخراساني] ـ من طريق ابنه عثمان ـ ﴿لَّا شِيَةَ فِهَا ﴾، قال: لونها واحد بَهِيم (٤٠). (ز)

٢٣٩٦ ـ عن وَهْب بن مُنبُّه =

٢٣٩٧ ـ وإسماعيل بن أبي خالد، نحو ذلك (٥). (ز)

٢٣٩٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿لا شِيَةَ فِهاً﴾، قال: لا بياض فيها(١٠). (ز)

۲۳۹۹ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَا شِيَةَ فِيهَأَ﴾، يقول: لا وَضَح (٧) فيها، يقول: ليس فيها سواد، ولا بياض، ولا حمرة (٨).

٢٤٠٠ قال سفيان الثوري: ﴿مُسَلَّمَةٌ لَّا شِيَةَ فِيهَأَ﴾: ليس فيها لون، ولا أثر<sup>(٩)</sup>. (ز)

۲٤٠١ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿لَّا شِيَةَ فِيهَا﴾، قال: هي صفراء، ليس فيها بياض ولا سواد (١٠٠اك. (ز)

آنه بابنُ جرير (۱۰۹/۲) إلى أن معنى ﴿لَا شِيَةَ فِيهَا﴾: لا لون فيها يخالف لون جلاها، مستندًا في ذلك إلى اللغة العربية، وأقوال السلف، فقال: «يعني بقوله: ﴿لَا شِيّةَ فِيهَا﴾: لا لون فيها يخالف لون جلدها. وأصله من: وَشْي الثوب، وهو تحسين عيوبه ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۱۰. وعلَّقه ابن أبي حاتم ۱٤٣/۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كما أخرج عبد الززاق ٤٩/١، وابن جرير ٢/١٠٠ مثله من طريق مَعْمَر.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢/٢١٩.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١١١١/٢، وابن أبي حاتم ١٤٣/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٧) الوَضَح: الغرة والتحجيل في القوائم. القاموس المحيط (وضح).

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١١٥. (٩) تفسير سفيان الثوري ص٤٦.

<sup>(</sup>۱۰) أخرجه ابن جرير ۲/۱۱۱.

# ﴿ مَالُوا الْنَنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ ﴾

٢٤٠٢ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿قَالُوا ٱلثَنَ جِثْتَ بِالْحَقِّـ﴾، أي: الآن بينت لنا(١). (١٤١٤)

٢٤٠٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ قَالُوا آلْكَنَ ﴾ يا موسى ﴿ حِثْتَ بِالْحَقِّ ﴾، يقول: الآن بيّنت لنا الحق (٢). (ز)

٢٤٠٤ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_: اضْطُرُوا إلى بقرة لا يعلمون على صفتها غيرها، وهي صفراء ليس فيها سواد ولا بياض، فقالوا: هذه بقرة فلان ﴿الْنَنَ جِثْتَ بِالْحَقِّ﴾، وقبل ذلك \_ والله \_ قد جاءهم بالحق (٣)٠٠٠٠ . (ز)

٧٤٠٥ ـ قال يحيى بن سَلَّام: قوله ﷺ: ﴿فَالْوَا آلَانَ جِنْتَ بِٱلْعَقِّ﴾، أي: بَيَّنتُ ۖ (ز)

== التي تكون فيه بضروب مختلفة من ألوان سداه ولحمته...، وبمثل الذي قلنا في معنى قوله: ﴿لَا شِيَةَ فِيهَا﴾ قال أهل التأويل؛.

وعلن ابن كثير (١/ ٤٥١) على تلك الآثار بقوله: ووكل هذه الأقوال متقاربة في المعنى .

الآثار رَجَّحَ ابنُ جرير (٢/ ٢١٢) قول قتادة مستند الى سياق الآية ، والدلالة المقلية ، فقال :

وأولى التأويلين عندنا بقوله: ﴿ قَالُواْ آلْكَنَ حِثْتَ بِالْمَقِّ ﴾ قول قتادة ، وهو أن تأويله: الآن بينت لنا الحق في أمر البقر ، فعرِّفنا أيها الواجب علينا ذبحها منها ؛ لأنَّ الله \_ جل ثناؤه \_ قد أخبر عنهم أنهم قد أطاعوه فذبحوها ، بعد قيلهم هذا \_ مع غلظ مؤونة ذبحها عليهم ،

وثقل أمرها \_ فقال : ﴿ فَذَكِهُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْمَلُونَ ﴾ ، وإن كانوا قد قالوا \_ بقولهم : الآن بينت لنا الحق \_ هراء من القول ، وأنوا خطأ وجهلاً من الأمر ، وذلك أن نبي الله موسى عليه كان مُبينًا لهم \_ في كل مسألة سألوها إياه ، ورد رادُّوه في أمر البقرة \_ الحقّ ،

(٣) أخرجه ابن جرير ١١٢/٢.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۱۰۷٪، وابن أبي حاتم ۱٤٣/۱ من طريق شيبان. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن أبي زمنين ١/ ١٥٠.

### ﴿ فَذَ بَحُوهَا ﴾

۲٤٠٦ - عن مجاهد بن جَبْر - من طريق عُبَيْدِ الْمُكْتِبِ - قال: كان لبني إسرائيل
 الذبح، وأنتم لكم النحر. ثم قرأ: ﴿فَنْجُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ﴾، ﴿فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَعْرَى الكور: ٢١٥/١). (١٠/١٤)

٢٤٠٧ \_ عن عطاء بن أبي رباح \_ من طريق ابن جُرَيْج \_ قال: الذبح والنحر في البقر سواء؛ لأن الله يقول: ﴿فَذَبَحُوهَا﴾ (٢) . (/١٥٤)

۲٤٠٨ \_ قال قتادة بن دِعامة =

**۲٤٠٩** ـ ومحمد ابن شهاب الزهري ـ من طريق مَعْمَر ـ: فالبقرة إن شئت ذبحت، وإن شئت نحرت<sup>(۱۲)</sup>. (ز)

## ﴿وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ۞﴾

۲٤١٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿ فَذَبُحُوهَا وَمَا الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله وَ الله عَلَمُ الله وَ الله الله وَالله وَ الله وَا الله وَالله وَ الله وَالله وَا

۲٤۱۱ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق حجاج، عن ابن جُرَيْج ـ =

٢٤١٢ ـ ومحمد بن كعب القُرَظي ـ من طريق أبي مِعْشَر ـ = (٤١٤/١)

آب وجّه ابن كثير (١/ ٥٥٢) أثر ابن عباس هذا بقوله: "يعني: أنهم مع هذا البيان، وهذه
 الأسئلة والأجوبة، والإيضاح؛ ما ذبحوها إلا بعد الجهد، وفي هذا ذمّ لهم، وذلك أنه لم
 يكن غرضهم إلا التّعنّث، فلهذا ما كادوا يذبحونها».

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٨٥٨٣)، وابن أبي حاتم ١٤٣/١ من طريق رجل من خَثْمَم. وعزاه السيوطي إلى وكيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٣/١. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرّزاق ١/٤٩. وعلَّقه ابن أبي حاتُم ١/٤٣٪.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١١٤، وابن أبي حاتم ١/١٤٣.

٧٤١٣ \_ ومحمد بن قيس: قوله: ﴿فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَغْمَلُوكَ﴾ لكثرة الثمن، أخذوها بملء مَسْكها (١) ذهبًا من مال المقتول، فكان سواء، لم يكن فيه فضل فلبحوها (١) العَبْ (ز)

۲٤۱٤ ـ عن محمد بن كعب، قال: وما كادوا يجدونها باجتماع أوصافها(٣). (ز)

٧٤١٠ ـ عن وَهْب بن مُنَبِّه ـ من طريق عبد الصمد بن مَعْقِل ـ، قال: إنَّ القوم إذ أمروا بذبح البقرة إنما قالوا لموسى: ﴿أَلْتَغِذُنَا هُزُوّاً﴾ لعلمهم بأنهم سيفتضحون إذا ذُبِحَت، فحادوا عن ذبحها<sup>(٤)</sup>. (٤٧٠/١)

#### 🎇 آثار في ثمنها:

٢٤١٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ: أنَّ أصحاب بقرة بني إسرائيل طلبوها أربعين سنة، حتى وجدوها عند رجل في بقر له، وكانت بقرة تُعجِبه، فجعلوا يعطونه بها فيأبى، حتى أعطوه مِلء مَسْكها دنانير(٥٠). (١٤٤/١)

Y٤١٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِيِّ ـ قال: وجدوها عند رجل يزعم أنه ليس بائعها بمال أبدًا، فلم يزالوا به حتى جعلوا له أن يسلخوا له مَسْكها فيملئوه له دنانير، فرضى به، فأعطاهم إياها (٦). (ز)

**۲٤۱۸ ـ قال عبد الله بن عباس:** طلبوها فوجدوها عند رجل بَرٌّ بوالديه، فبلغ ثمنها ملء مَسْكها دنانير<sup>(۷)</sup>. (ز)

٧٤١٩ ـ عن عَبِيدة السُّلْمَانِي ـ من طريق محمد بن سيرين ـ قال: لم يجدوا هذه البقرة

آا انتقد ابن كثير (١/ ٤٥٢) قول محمد بن كعب، ومحمد بن قيس؛ لأنه لم يثبت إلا من نقل بني مرطويق بني إسرائيل، فقال: (وفي هذا نظر؛ لأن كثرة ثمنها لم يثبت إلا من نقل بني إسرائيل، كما تقدم من حكاية أبي العالية والسدي، ورواه العوفي عن ابن عباس.

<sup>(</sup>١) الْمَسْك: الجلد. القاموس المحيط (مسك).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١١٤/٢، وأخرجه عبد الرزاق ٤٩/١، وابن أبي حاتم ١٤٤/١ عن محمد بن كعب.
 (٣) تفسير الثعلبي ٢١٩/١، وتفسير البغوي ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١١٧. وعزا السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ في العظمة نحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٥/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ١١٥.

<sup>(</sup>٧) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥١/١ \_.

٢٤٢١ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ، قال: كانت البقرة لرجل
 يبر أمه، فرزقه الله أن جعل تلك البقرة له، فباعها بملء جلدها ذهبًا (٤).

٧٤٢٧ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس، قال: وإنما كانت البقرة يومئذ بثلاثة دنانير، ولو أنهم أخذوا أدنى بقرة فذبحوها كفتهم، ولكنهم شددوا فشدد الله عليهم، فذهبوا يطلبونها، فيجدون هذه الصفة عند رجل، فقالوا: تبيعنا هذه البقرة؟ قال: أبيعها. وقالوا: بكم تبيعها؟ قال: بمائة دينار. فقالوا: إنها بقرة بثلاثة دنانير. فأبوا أن يأخذوها، فرجعوا إلى موسى، فقالوا: وجدناها عند رجل، فقال: لا أنقصكم من مائة دينار. وإنما هي بقرة بثلاثة دنانير. قال: هو أعلم، هو صاحبها، إن شاء باع، ان أنه الله المائة دينار. فقال: لا أنقصها من مائتي دينار. فقالوا: قد أخذناها بمائة دينار. فقال: لا أنقصها من مائتي دينار. فقالوا: قد أخذناها بمائة دينار ورضيت؟ فقد أخذناها. قال: ليس أنقصها من مائتي دينار. فتركوها، ورجعوا إلى موسى، فقالوا له: أعطاناها بمائة دينار، فلما رجعنا إليه قال: لا أنقصها من مائتي دينار. قال: هو أعلم، إن شاء باعها وإن شاء لم يبعها. فعادوا إليه، فقالوا: قد أخذناها بمائتي دينار، فقال: لا أنقصها من أربعمائة دينار. فتركوها وعادوا إلى موسى، فقالوا: قد أعطيناه مائتي دينار، فأبى أن يأخذها، وقال: لا أنقصها من أربعمائة دينار. فقال: هو أعلم، هو صاحبها، إن شاء باع، وإن شاء لم يبع. فرجعوا إليه، دينار. فقال: هو أعلم، هو صاحبها، إن شاء باع، وإن شاء لم يبع. فرجعوا إليه،

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٠٩٠/١، وابن جرير ٢/١١٥.

<sup>(</sup>٢) أي: من تسوس أمورهم. لسان العرب (قوم).

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير ابن كثير ٢٩٧/١ ـ، وابن جرير ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١١٥/٢.

فقالوا: قد أخذناها بأربعمائة دينار. فقال: لا أنقُصُها من ثمانمائة دينار. فلم يزالوا يعودون إلى موسى، ويعودون إليه، فكلما عادوا إليه أضعف عليه الثمن، حتى قال: ليس أبيعها إلا بملء مَسْكِها. فأخذوها، فذبحوها، فقال: اضربوه ببعضها. فضربوه بفَخذها، فعاش، فقال: قتلني فلان. فإذا هو رجل كان له عم، وكان لعمه مال كثير، وكان له ابنة، فقال: أقتل عمي هذا، فأرث ماله، وأتزوج ابنته. فقتل عمه، فلم يرث شيئًا، ولم يَرِث قاتلٌ منذ ذلك شيئًا. قال موسى: إنَّ لهذه البقرة لشأنًا، ادعوا لي صاحبها. فدَعُوه، فقال: أخبرني عن هذه البقرة، وعن شأنها؟ قال: نعم، كنت رجلًا أبيع في السوق وأشتري، فَسَامَنِي رجل بضاعة عندي، فبعته إياها، وكنت قد أشرفت أبيع في السوق وأشتري، فَدهبت لآتيه بما قد بعته، فوجدت المفتاح تحت رأس والدتي، فكرهت أن أوقظها من نومها، ورجعت إلى الرجل، فقلت: ليس بيني وبينك بيع. فذهب، ثم رجعت، فتُرتَجَت لي هذه البقرة، فألقى الله عليّ منها محبة، فلم يكن عندي شيء أحب إلَيَّ منها، فقيل له: إنما أصبت هذا بير والدتك (١٠/٤٠)

 $2 ext{Y} ext{Y} - 2 ext{Y} = 2 ext{Z} ext{Acoa} ext{Acoa}$ 

٢٤٢٤ \_ عن وَهْب بن مُنَبِّه، قال: اشتروها منه على أن يملؤوا له جلدها دنانير، ثم ذبحوها، فعمدوا إلى جلد البقرة فملؤوه دنانير، ثم دفعوها إليه"). (١١-٤٢٥)

٧٤٢٥ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ قال: طلبوها فلم يقدروا عليها، وكان رجل من بني إسرائيل من أَبَرِّ الناس بأبيه، وإنَّ رجلًا مر به معه لؤلؤ يبيعه، فكان أبوه نائمًا تحت رأسه المفتاح، فقال له الرجل: تشتري مني هذا اللؤلؤ بسبعين ألفًا؟ فقال له الفتى: كما أنت حتى يستيقظ أبي فآخذه بثمانين ألفًا. فقال له الآخر: أيقظ أباك، وهو لك بستين ألفًا. فجعل التاجر يحط له حتى بلغ ثلاثين ألفًا، وزاد الآخر على أن ينتظر حتى يستيقظ أبوه حتى بلغ مائة ألف. فلما أكثر عليه قال: لا

انا علَّقَ ابنُ كثير (١/ ٤٥٢) على أثر عكرمة هذا بقوله: "وهذا إسناد جيد عن عكرمة، والظاهر أنه نقله عن أهل الكتاب.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى سفيان بن عيينة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٤٩/١، وابن جرير ١١٦/٢، وابن أبي حاتم ١٤٤/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ١١٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حمّيد، وأبي الشيخ في العظمة.

واش، لا أشتريه منك بشيء أبدًا. وأبى أن يوقظ أباه، فعَوَّضه الله من ذلك اللؤلؤ أن جعل له تلك البقرة، فمرت به بنو إسرائيل يطلبون البقرة، فأبصروا البقرة عنده، فسألوه أن يبيعهم إياها بقرة ببقرة فأبى، فأعطوه ثنتين فأبى، فزادوه حتى بلغوا عشرًا فأبى، فقالوا: والله، لا نتركك حتى نأخذها منك. فانطلقوا به إلى موسى، فقالوا: يا نبي الله، إنا وجدنا البقرة عند هذا فأبى أن يعطيناها، وقد أعطيناه ثمنًا. فقال له موسى: أعطهم بقرتك. فقال: يا رسول الله، أنا أحق بمالي. فقال: صدقت. وقال للقوم: أرضوا صاحبكم. فأعطوه وزنها ذهبًا، فأبى، فأضعفوا له مثل ما أعطوه وزنها، حتى أعطوه وزنها عشر مرات، فباعهم إياها، وأخذ ثمنها. فقال: اذبحوها. فذلك؟ فقال لهم: ابن أخي. قال: أقتله، وآخذ ماله، وأنكح ابنته. فسألوه: من قتلك؟ فقال لهم: ابن أخي. قال: أقتله، وآخذ ماله، وأنكح ابنته. فأخذوا الغلام، فقتلوه ().

٢٤٢٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: فانطلقوا حتى وجدوها عند امرأة اسمها: نوريا بنت رام، فاستاموا بها، فقالوا لموسى: إنها لا تباع إلا بملء مَسْكها ذهبًا. قال موسى: لا تظلموا، انطلقوا، اشتروها بما عَزَّ وَهَان. فاشتروها بملء مَسْكها ذهبًا، فلبحوها، فقالوا لموسى: قد ذبحناها. قال: خذوا منها عضوًا، فاضربوا به القتيل. فضربوا القتيل بفَخِذ البقرة اليمنى، فقام القتيل وأؤداجه (٢٠ تَشْخَب (٣٠ دمًا، فقال: قتلني فلان وفلان. يعني: ابنَّنْ عمه، ثم وقع ميتًا، فأخذا، فقُتِلا، فذلك قوله سبحانه: ﴿فَدَبُحُوهَا وَمَا كَادُوا يَعْمَثُونَ ﴾ (١٠)

۲٤۲۷ ـ قال عبد الرحمن بن زید بن أسلم ـ من طریق ابن وَهْب ـ: جعلوا یزیدون صاحبها حتی ملئوا له مَسْکَها ـ وهو جلدها ـ ذهبًا (٥) اَنَّاسًا. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٧٨/٢، ١١٥. وقد تقدم أوله مطولًا عند بسط القصة.

<sup>(</sup>٢) الأوْدَاج: جمع وَدَج، عِرْق في العنق. القاموس المحيط (ودج).

<sup>(</sup>٣) شخب أوداجه دمًا: قطعها فسالت. لسان العرب (شخب).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١١٥. (٥) أخرجه ابن جرير ١١٦/٢.

#### أثار متعلقة بالآيات:

Y ٤٢٨ ـ عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ، قال: «دعوني ما تركتكم، إنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم، (ز)

### ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا ﴾

۲٤۲٩ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: صاحب البقرة رجل من بني إسرائيل، قتله رجل، فألقاه على باب ناس آخرين، فجاء أولياء المقتول، فادَّعُوْا دمه عندهم، فانتَقُوا(٢٠). (ز)

٧٤٣٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: قتيل كان في بني إسرائيل، فقذف كل سِبْط منهم، حتى تفاقم بينهم الشر، حتى ترافعوا في ذلك إلى نبي الله ﷺ،

== ورجَّعَ ابنُ جرير (٢١٤/٢) أنَّ السبب: الأمران معًا مستندًا إلى أقوال السلف، فقال: 
قوالصواب من التأويل عندنا: أنَّ القوم لم يكادوا يفعلون ما أمرهم الله به من ذبح البقرة 
للخلتين كلتيهما: إحداهما: غلاء ثمنها، مع ما ذكر لنا من صغر خطرها وقلة قيمتها، 
والأخرى: خوف عظيم الفضيحة على أنفسهم، بإظهار الله نبيه موسى \_ صلوات الله عليه \_ 
وأتباعه على قاتله.

وانتَقَدَ ابن كثير (١/ ٤٥٢) كلام ابن جرير، فقال: «وقال ابن جرير: وقال آخرون: لم يكادوا أن يفعلوا ذلك خوف الفضيحة، إن أطلع الله على قاتل القتيل الذي اختصموا فيه. ولم يسنده عن أحد. ثم اختار أن الصواب في ذلك: أنهم لم يكادوا يفعلوا ذلك لغلاء ثمنها، وللفضيحة. وفي هذا نظر، بل الصواب ـ والله أعلم ـ ما تقدم من رواية الضحاك، عن ابن عباس، وقد أسند ابن جرير (١٩٧٧) هذا القولَ عن وهب بن منه، فقال: «وأما ما قلنا مِن خوفهم الفضيحة على أنفسهم فإنَّ وهب بن منبه كان يقول: إن القوم إذ أمروا بنجم البقرة إنما قالوا لموسى: ﴿النَّوْلُكُ هُرُواً ﴾؛ لعلمهم بأنهم سيفتضحون إذا ذبحت، فحادوا عن ذبحها. حُدِّتُ بذلك عن إسماعيل بن عبد الكريم، عن عبد الصمد بن معقل، عن وهب بن منبه،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٩/ ٩٤ \_ ٩٥ (٧٢٨٨)، ومسلم ٢/ ٩٧٥ (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٢٠٦، وأخرجه ابن جرير ٢/١٢٠، وابن أبي حاتم ١٤٤/.

فأوحى إلى موسى: أن اذبح بقرة، فاضربه ببعضها. فذُكِرَ لنا: أنَّ وليه الذي كان يطلب بدمه هو الذي قتله من أجل ميراث كان بينهم (١٠). (ز)

٢٤٣١ ـ قال يحيى بن سلَّام: ذُكِر لنا: أن وَلِيَّه الذي كان يطلب دمه هو الذي قتله، فلم يُوَرَّث بعده قاتل(٢٠). (ز)

# ﴿ فَأَذَرُ وَثُمَّ فِيمًّا ﴾

۲٤٣٢ ـ قال عبد الله بن عباس: فاختلفتم (٣). (ز)

٢٤٣٣ \_ عن مجاهد بن جَبْر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ في قوله: ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَشْمًا فَأَنَّهُمْ نَشْمًا فَأَنَّهُمْ فَيْمًا فَإِنَّهُ عَنْكُمْ نَشْمًا فَأَنَّهُمْ فِيمًا فَإِنَّهُمْ اللَّهُمْ فَيْمًا فَإِنَّهُمْ فَيَمَّا فَإِنَّهُمْ فَيَمَّا فَيْمَا أَنْ الْإِنْمَاءُمْ فَيَعْلَمُ مَنْ اللَّهُمْ فَيَمَّا فَيْمَا أَنْ الْإِنْمَاءُ فَيْمَا أَنْهُمْ فَيْمُ أَنْهُمْ فَيْمُ أَنْفُهُمْ فَيَمَّا فَيْمُ فَيْمُ إِنَّهُمْ فَيْمُ فَيْمَا أَنْهُمْ فَيْمَا أَنْهُمْ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ اللَّهُمْ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ أَنْهُمْ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَيْمُ فَي فَيْمُ فَيْمُ فَي مُنْ فَيْمُ فَي أَنْهُمْ فَيْمُ فَي أَنْهُمْ فَيْمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعِيمٍ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلَمُ فَي مُنْ مُعْلَمُ فَي مُعْلِمُ فَا مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فِي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَلْمُ مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَلِمُ فَا مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَي مُعْلِمُ فَا مُعْلِمُ فَالْمُعُلِمُ فَالْمُعُمْ فَالْمُعُمْ فَاعِلًا مُعْلِمُ فَا مُعْلِمُ فَا مُعْلِمُ فَاعِلُمُ فَا مُعْلِمُ مُعْلِمُ فَا مُعْلِمُ مُعْلِمُ فَاعِلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مِن مُعْلِمُ مُعِمْ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ

٢٤٣٤ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق شعيب بن زريق ـ في قوله: ﴿ فَأَذَنَ أَثُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّالِيلَّاللَّاللَّاللَّاللَّاللَّالِيلَّ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّا

**٢٤٣٥** ـ وعن الضّحاك بن مزاحم، نحوه (٦) . (ز)

۲٤٣٦ ـ وقال الربيع بن أنس: تدافعتم (<sup>۱۱۲۲</sup>). (ز)

٢٤٣٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ قَلْنَتُر نَفْسًا فَأَذَرَةُتُمْ فِيَهَا ﴾ فاختلفتم في قتلها، فقال أهل هذه القرية الأخرى: أنتم قتلتموه. وقال الآخرون: أنتم قتلتموه. فذلك قوله سبحانه: ﴿وَاللّٰهُ عُمْرِجٌ مَّا كُنتُم تَكُنتُونَ﴾ (()

٢٤٣٨ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيج ـ من طريق حجاج ـ ﴿وَإِذْ فَنَلْتُدْ نَفْسًا فَأَذَّرَهُتُمْ

٣١٧ علَّقَ ابنُ جويو (١٩/٢) - ١٠٠) على هذا القول، فقال: ﴿وهذا قول قريب المعنى من القول الأول؛ لأن القوم إنما تدافعوا قتل قتيل، فانتفى كل فريق منهم أن يكون قاتله».

وقال ابن عطية (٢٥٣/١): (ومعناه: تدافعتم، أي: دفع بعضكم قَتْلَ القتيلِ إلى بعض).

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد ص٢٠٦، وأخرجه ابن جرير ٢/١٢٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي زمنين ١/١٥١. وينظر آخر بسط القصة في ذكر الخلاف في قرابة القاتل من المقتول.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٢١٩/١، وتفسير البغوي ١٠٨/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٠٠/٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٤/١.
 (٦) علمة ابن أبي حاتم ١٩٤١.
 (٧) تفسير البغوي ١١٠٨/١.

فِيهَ ۗ هَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ (ز) (ز)

٢٤٣٩ \_ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ في قوله: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالَاللَّا اللَّاللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّا لَا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ

# ﴿وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُنُّمُونَ ۞﴾

۲٤٤٠ ـ عن مجاهد بن جَبْر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَاللَّهُ مُغْرِجٌ تَا كُمْمُ مُكْنُونَ﴾، قال: ما تُعَيِّبون (۱۱،۳۱۰). (۱۱/۱۵)

٧٤٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُنُّونَ﴾، يعني: كتمان قتل المقتول<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٤٢ ـ عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ لُو أَن رَجِلًا عَمَلَ عَمَلًا فَي صَخْرَةً صَمَّاءُ ( ٥ أَ لا باب لها ولا كُوَّةً ، خرج عمله إلى الناس كائنًا ما كان) (١٠ . (١٦١١)

آلاً ذكر ابن عطية (١/ ٢٥٤) أن الضمير في قوله: ﴿فِيهَا ﴾ عائد على النفس، ثم أورد
 قولًا آخر، فقال: فوقيل على القتلة».

آات ذهب ابن جرير (۲/ ۱۲٤)، وابن كثير (80٣/١) في معنى قوله: ﴿تَكُنْبُونَ﴾ إلى ما ذهب إليه مجاهد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۲۰. (۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٢٠٦، وأخرجه ابن جرير ٢/١٢٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٥/١.

<sup>(</sup>٥) صخرة صَمَّاء: صلب مُصْمَت. القاموس المحيط (صمم).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ٢٧/٢٧٩ ـ ٣٣٠ (١١٢٣٠)، والحاكم ٣٤٩/٤ (٧٨٧٧)، وابن حبان ٢١/ ٤٩١ ـ ٤٩٢ (٢٨٧٥).

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وقال الهيثمي في المجمع ١٠٠ (٢٥٧): «رواه أحمد وأبو يعلى، وإسنادهما حسن». وقال العجلوني في كشف الخفاء ٢٢٨/٢ «قال النجم: وسنده حسن». وقال المناوي في التيسير بشرح الجامع الصغير ٢٠٤/٣: «بإسناد حسن صحيح». وقال الألباني في الضعية ٢٨٨/٢): «ضعيف».

۲٤٤٣ ـ عن عثمان، قال: قال رسول الله ﷺ: (مَن كانت له سَرِيرة صالحة أو سيئة أظهر الله عليه منها رداء يعرف بهها(). (٢١٦/١)

Y٤٤٤ \_ عن أنس، قال: قال رسول الله الأصحابه: (مَن المؤمن؟). قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: (المؤمن الذي لا يموت حتى يملأ الله مسامعه مما يحب، ولو أنّ عبدًا اتقى الله في جَوْف بيت إلى سبعين بيتًا، على كل بيت باب من حديد؛ لألبسه الله رداء عمله حتى يتحدث به الناس ويزيدون). قالوا: وكيف يزيدون، يا رسول الله؟. قال: (لأن التّقيّ لو يستطيع أن يزيد في بره لزاد). ثم قال رسول الله على: (مَن الكافر؟). قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: (الكافر الذي لا يموت حتى يملأ الله مسامعه مما يكره، ولو أنّ قاجرًا فجر في جوف بيت إلى سبعين بيتًا، على كل بيت باب من حديد؛ لألبسه الله رداء عمله حتى يتحدث به الناس ويزيدون، قالوا: (لأنّ الفاجر لو يستطيع أن يزيد في خوره لزاده (٢٠). ((١٧/١٤))

Y٤٤٥ \_ عن أنس، أنَّ رسول الله على قال: (إنَّ الله مُرْدٍ كل امرئ رداء عملهه (٣٠). (١٧/١) Y٤٤٦ \_ عن أبي إدريس الخَوْلاني رفعه، قال: (لا يهتك الله عبدًا وفيه مثقال حبة من خيراً). (٤١٨/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٠/ ٢١٥، وابن عدي في الكامل ٣/ ٢٧١، والبيهقي في الشعب ٢٠٩/٩ (٦٥٤٣).

وفي إسناد الحديث حفص بن سليمان وهو الغاضري، قال ابن عدي: •وعامة حديثه عن مَن روى عنهم غير محفوظة». وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ ٢٣٧٧/٤ (٥٥١٣): •متروك الحديث». وقال الألباني في الضعيفة ٢٠٢/٤ (١٩٢٩): •ضعيف جدًا».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب ٢٠٩/٩ ـ ٢١٠ (٦٥٤٤).

قال البيهقي: اتفرد به يوسف بن عطية الصفار عن ثابت، وروايته عنه أكثرها مناكير لا يتابع عليه. قال المناوي في فيض القدير ١٠١/١: (وفي إسناده ضعف. وكذا قال الشوكاني في فتح القدير ١١٩٨١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدي في الكامل ٤/ ١٧٤ \_ ١٧٥، ١٩٢/٨.

قال ابن عدي بعد إيراده حديثًا آخر بعده: «وهذان الحديثان يرويهما مُؤمَّل، وعن مُؤمَّل أبو يحيى الوَقَار، ومُؤمَّل فيه أيضًا ضعف، ولعل البلاء أيضًا منه، وقال في الموضع الثاني بعد إيراده حديثًا آخر بعده: «وهذان الحديثان من رواية مُؤمَّل، أعرفهما عن حميد، عن أنس، على أن أبا يحيى الوَقَار ضعيف». وقال ابن القَيْسَرَاني في ذخيرة الحفاظ ٢/ ٦٠٠ (٢٠٤٤): «وهذا يرويه الوَقَار، ومُؤمَّل فيه ضعف، والوَقَار متروك الحديث، ولعل البلاء منه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب التوبة ص٨٢ (٧٩)، والبيهقي في الشعب ٣٨٣/٩ (٦٨٢٥).

قال ابن القَيْسَراني في ذخيرة الحفاظ ١/ ٢٠٠ (٩٩٧): •وهذا لم أره عن أيوب، إلا من رواية الربيع عنه =

۲٤٤٧ ـ عن عثمان بن عفان ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ـ قال: مَن عمل عمل كساه الله رداءه، وإن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر (١١). (١٦٢/١)

 $\Upsilon$  عن سعيد بن المسيب  $_{-}$  من طريق عبد الله بن عبد الرحمن المَعْمَري  $_{-}$  قال: الناس يعملون أعمالهم من تحت كَنَف $_{-}^{(\Upsilon)}$  الله، فإذا أراد الله بعبد فضيحة أخرجه من تحت كَنَف فبدت عورته $_{-}^{(\Upsilon)}$ . ((-1.6/1))

Y££٩ \_ عن إبراهيم [النخعي] \_ من طريق حمّاد \_ قال: لو أنَّ عبدًا اكتتم بالعبادة كما يكتتم بالفجور الأظهر الله ذلك منه (٤) . (١٨١١)

٢٤٥٠ ـ عن المسيب بن رافع ـ من طريق صدقة بن رستم ـ قال: ما عمل رجل حسنة في سبعة أبيات إلا أظهرها الله، وما عمل رجل سيئة في سبعة أبيات إلا أظهرها الله: ﴿وَاللّٰهُ عُرْبُمُ مَا كُمُتُم تَكُمُنُونَ﴾ (٥٠) (١٥١٤)

**٧٤٥١** ـ عن ثابت [البناني]، قال: كان يُقال: لو أنَّ ابن آدم عمل بالخير في سبعين بيتًا لكساه الله تعالى رداء عمله حتى يُعْرَف به<sup>(١)</sup>. (١٧/١)

## ﴿فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَغْضِهَا ﴾

٢٤٥٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عِكْرمة \_ في قوله: ﴿فَقُلْنَا أَفْرِيقُوهُ بِبَعْضِهُ وَاللَّهُ عَلَى الْخُصْروفَ (٧٠) (١١٨/١)

بهذا الإسناد، والربيع ضعيف، وأورده الذهبي في ميزان الاعتدال ٣٨/٣ ـ ٣٩ (٣٢٢٠) في ترجمة الربيع بن بدر، وقال فيه: «قال ابن معين: ليس بشيء، وقال أبو داود وغيره: ضعيف. وقال النسائي: متروك. وقال ابن عدي: عامة رواياته لا يتابع عليها». وقال الألباني في الضعيفة ٣/٦١٣ (١٤٣٩): وضعيف جدًا».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٧/ ٢١١ (٣٥٤١٩، ٣٥٤٢٠)، وابن المبارك في كتاب الزهد ٤٧٩/١ (٧٧٧)، وابن جرير ١٤٤/١٥.

قال البيهقي في الشعب ٢٠٨/٩ (٦٥٤٣): •هذا هو الصحيح موقوفًا على عثمان، وقد رفعه بعض الضعفاء، وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٧/ ٣٨٥ (٧٢١٩): •رواه مُسَدَّد، ورواته ثقات».

<sup>(</sup>٢) الكنف: الستر، ومنه سُمِّي الكنيف؛ كأنه سُتِرَ في أستر النواحي. العين (كنف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب التوبة ص٨١ (٧٨)، والبيهقي في الشعب ٩/ ٣٨٢ (٦٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٧/٧٠ (٣٥٣٨٧)، وأبو نعيم في الجِلْيَة ٤/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن أبي حاتم ١/١٤٤، والبيهقي في شعب الإيمان (٦٩٤٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في الشعب ٢١٠/٩ (٦٥٤٥).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٤٥. وعزاه السيوطي إلى وكيع، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

قبره ببعضها<sup>(۱)</sup>. (ز)

# ﴿كَذَالِكَ يُغِي ٱللَّهُ ٱلْمَوْنَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ. لَعَلَّكُمْ تَمْقِلُونَ ﴿ ﴾

٢٤٦٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قال: فضربوه ببعضها، فقام حيًّا، فقال: قتلني فلان. ثم مات، لم يَزِد على ذلك، وذلك حين يقول: ﴿كَذَلِكُ يُعْيَالُهُ الْمَوْقُ وَرُبِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَمْقِلُونَهُ (٢٠). (ز)

7٤٦٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كَذَالِكَ ﴾ يقول: هكذا ﴿ يُعْي اللهُ ٱلْمَوْنَى وَرُبِيكُمْ عَالِيهُ وَكُولِكُمْ عَلَيْهِ كَالَمُ فَي يقول: لكي ﴿ مَقَلُونَ ﴾ فتعتبروا في البعث، وإنما فعل الله ذلك بهم لأنه كان في بني إسرائيل من يشك في البعث، فأراد الله على أن يُعْلِمَهم أنه قادر على أن يبعث الموتى، وذلك قوله سبحانه: ﴿ لَمَلَكُمْ تَمْوَلُونَ ﴾ فتعتبروا في البعث (٣). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۲٤٧٠ ـ عن أبي رَزِين العُقَيْلِي، قال: قلت يا رسول الله، كيف يحيي الله الموتى؟ قال: «أما مررت بوادي أَمْلِكَ مُمْحِلً<sup>(٤)</sup>، ثم مررت به خَضِرًا؟؟، قال: بلى. قال: «كذلك النشور». أو قال: «كذلك يحيى الله الموتى»<sup>(٥)</sup>. (ز)

## ولمُمَّ فَسَتْ ﴾

٢٤٧١ ـ عن أبي رَوْق =

۲٤۷۲ ـ والكَلْبِي: يَبِسَت، واشْتَدَّت<sup>(١)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي زمنين ۱٥١/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٢٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٥/١. (٤) أي: أصابه الجدب. القاموس المحيط (محل).

<sup>(</sup>ه) أخرجه أحمد ١١٦/٢١ ـ ١١٣ (١٦١٩٢، ١٦١٩٣)، ١١٥/١ ـ ١١٦ (١٦١٦)، والحاكم ٢٠٥/٤)، والحاكم ٢٠٥/٤)، والعاكم ٢٠٥/٤)، والثعلبي ١٠٠/٨.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وقال الهيشي في المجمع ٥٠/١ /٨٥ (٢٨١): «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله مُؤثّقون». وقال البوصيري في إِتحاف الخيرة ٥٨٥/٦ (٥٦٣٨):

<sup>«</sup>إسناد صحيح». وقال في موضع آخر ٨/١٤٦ (٧٦٧٦): «رواه أبو داود الطَّليَالِسِي، بسند صحيح».

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/ ٢٢١.

٢٤٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ... فقالوا: نحن لم نقتله، ولكن كذب علينا. فلما كذبوا المقتول ضرب الله لهم مثلًا، وذلك قوله سبحانه: ﴿ثُمَّ قَسَتُ قُلُويَكُمُ﴾ في الشدة فلم تطمئن، يعني: تلين، حتى كذبتم المقتول (١٠). (ز)

**٢٤٧٤ ـ عن الواقدي:** جفّت من الشّدة فلم تَلِن<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### ﴿ قُلُويُكُم ﴾

٢٤٧٦ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع ـ في قوله: ﴿ثُمَّ فَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِّنُ بَعْدِ ذَالِكُ﴾، يعني به: بني إسرائيل (١٤) ﴿(ز)

## ﴿مِّنْ بَعْدِ ذَاكِ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ فَسْوَةً﴾

٧٤٧٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِيِّ ـ قال: لَمَّا ضرب المقتول ببعضها ـ يعني: ببعض البقرة ـ جلس حيًّا، فقيل له: من قتلك؟ فقال: بنو أخي قتلوني. ثم قُبِض، فقال بنو أخيه حين قُبِض: واللهِ، ما قتلناه. فكذبوا بالحق بعد إذ رأوه، فقال الله: ﴿ثُمِّ قَسَتْ قُلُوكُمُ مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ﴾، يعني: بني أخي الشيخ، ﴿نَهِى كَالْحِكَرُو أَوْ أَشَدُ مَسُوتُ ﴾ أَشَدُ مَسُوتُ ﴿ أَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل

٢٤٧٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: وقست قلوبهم

آنات ذهب ابن جرير (١٢٩/٢) إلى أنَّ المراد بالضمير في قوله: ﴿ قُلُويُكُم ﴾ هم بنو أخي المقتول.

وظاهر كلام ابن كثير (٤٥٦/١) أنّ المراد: بنو إسرائيل، حيث قال: «صارت قلوب بني إسرائيل مع طول الأمد قاسية بعيدة عن الموعظة، بعد ما شاهدوه من الآيات والمعجزات، فهي في قسوتها كالحجارة التي لا علاج للينها، أو أشد قسوة من الحجارة».

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ۱/۲۲۱.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٤/١.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥١٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٢٩/٢.

بعد ذلك، حتى كانت كالحجارة أو أشد قسوة (١). (ز)

YEV9 \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طریق سعید \_ في قوله: ﴿ مُ مَ نَسَتُ قُلُونُكُمْ مِنْ بَمْدِ دَالِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

٧٤٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ يَنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ يعني: من بعد حياة المقتول، ﴿ يَلْهَ كُلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى المُحَارَة وعالِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

# ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَاتَةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْرِيطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ مِنْفِلِ عَنَّا تَسْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللّ

٧٤٨١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِيِّ ـ قال: ثم عَذَر اللهِ الحجارة، فقال: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ

الآ ذكر ابن عطية (٢٠٦١ - ٢٥٧) أنه اختلف في معنى ﴿أَوْ﴾ هنا على أقوال: الأول: أنها بمعنى: الواو، كما قال تعالى: ﴿كَوْنَا أَوْ كُوْنِا﴾ [الإنسان: ٢٤] أي: وكفورًا. الثاني: أنها بمعنى: بل، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ مِاتَةٍ آلَتِ أَوْ مِرْبُونِ ﴾ [السافات: ٢٤]، المعنى: بل يزيدون. الثالث: أن معناها التخيير، أي: شبهرها بالحجارة تصبيوا، أو بأشد من الحجارة أنها المخاطبون وفي نظركم، أن لو شاهدتم قسوتها لشككتم أهي كالحجارة أو أشد من الحجارة. المخامس: أنها على جهة الإبهام على المخاطب. السادس: أن الله تعالى أراد أن فيهم من قلبه كالحجر، وفيهم من قلبه كالحجر، فألمعنى: فهي فرقتان كالحجارة أو أشد، ومثل هذا قولك: أطعمتك الحلو أو الحامض، تريد أنه لم يخرج ما أطعمته عن هذين. السابع: أن الله تعالى أراد أنها كانت كالحجارة يترجى لها الرجوع والإنابة، كما تتفجر الأنهار ويخرج تعالى أراد أنها كانت كالحجارة، ثم زادت قلوبهم بعد ذلك قسوة بأن صارت في حد من لا ترجى الماء من الحجارة، ثم زادت قلوبهم بعد ذلك قسوة بأن صارت في حد من لا ترجى إنابته، فصارت أشد من الحجارة، فلم تخل أن كانت كالحجارة أو أشد من الحجارة، فلم تخل أن كانت كالحجارة أو أشد طورًا أو أشد طورًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٤/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۳۰/۲، وابن أبي حاتم ۱٤٦/۱ من طريق شَيْبان، وأخرج نحوه عبد الرزاق من طريق مَعْمَر ٥٠/١، وكذا ابن جرير ١٣٠/٢، وابن أبي حاتم ١٤٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٣) نفسير مقاتل بن سليمان ١١٦/١.

مِنْهُ ٱلْمَآةُ﴾(١). (ز)

٢٤٨٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَإِنَّا مِنَ الْحِبَارَةِ ﴾ الْإِيةَ ، أي: إنَّ من الحجارة لَأَلْيَن مِن قلوبكم مما تُذْعَون إليه من الحق<sup>(٢)</sup>. (٤٢١/١)

٧٤٨٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق مجاهد \_ في قوله: ﴿ وَلِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهُ عَنْ الناس خَشْيَةِ اللهُ إِنَّ الحجر لَيَقَع على الأرض، ولو اجتمع عليه فِقَام (٢٠) من الناس ما استطاعوه، وإنه ليهبط من خشية الله (٤) ( (٢٧٧))

٢٤٨٤ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع \_ في قوله: ﴿ فَهِى كَالْهِ جَارَةِ أَزْ أَشَدُ فَسَوَةً ﴾ إلى قوله: ﴿ فَهَا يَهُولُهُ عَلَى عَدُر الله الحجارة، ولم يعذر القاسية قلوبهم (٥٠). (ز)

٢٤٨٥ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

 $\Upsilon$ 8۸٦ عن مجاهد بن جبر – من طريق ابن أبي نَجِيح – قال: كل حجر يتفجر منه الماء، أو يَشَّقَّقُ عن ماء، أو يَتَرَدَّى من رأس جبل، فمن خشية الله، نزل بذلك القرآن  $\tilde{\Upsilon}$ ( (۲۲۲۱))

٣١٨ ذهب ابنُ جرير (٢/ ١٣٥)، وابنُ عطية (١/ ٢٥٧) إلى أنَّ الآية مَعْذِرة للحجارة، ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٣٦/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٧/١، وأخرجه ابن جرير ١٣٥/٢ موقوفًا على ابن إسحاق. وينظر: سيرة ابن هشام ٥٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) الفِئَام: الجماعة من الناس. لسان العرب (فأم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٤٧. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٧/١. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٧/١.

 <sup>(</sup>٧) تفسير مجاهد ص٢٠٧، وأخرجه ابن جرير ١٣٦/٢، وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي
 زمنين ١٥٢/١ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ١٣٦/٢. وَأخرج عبد الرزاق ٥٠/١ نحوه من طريق معمر. وعزاه السيوطي إلى عبد بن --- ١

YEAA - قال مقاتل بن سليمان: ثم عذر الحجارة وعاب قلوبهم، فقال: ﴿ وَلَهِى الْمِبْارَةِ ﴾ ما هي ألين كَالْمِبْارَةِ ﴾ في السيمان: شم قال: ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْمِبْارَةِ ﴾ ما هي ألين من قلوبهم، فمنها ﴿ لَمَا يَنْفَجُرُ مِنْهُ ٱلأَنْفِرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا ﴾ يعني: ما ﴿ يَشَقَّهُ يعني: من قلوبهم، فمنها ﴿ لَمَا يَنْفَجُونُ مِنْهُ ٱللَّهُ ﴾ يقول: من بعض الحجارة الذي يهبط من أعلاه، فهؤلاء جميعًا ﴿ مِنْ خَشْيَةُ ٱللَّهُ ﴾ يفعلون ذلك، وبنو إسرائيل لا يخشون الله، ولا تَرقُ قلوبهم كفعل الحجارة، ولا يُقْبِلُون إلى طاعة ربهم. ثم وعدهم فقال ﷺ وَوَمَا الله إِنَّهُ إِنْ المعاصي (١٠). (ز)

**٢٤٨٩** ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ أنه قال: فيها كل حجر انفجر منه ماء، أو تشقق عن ماء، أو تَرَدَّى من جبل، فمن خشية الله، نزل به القرآن<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٤٩٠ ـ عن أبي طالب ـ يعني: يحيى بن يعقوب ـ في قول الله: ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْمِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُرُ مِنْهُ اللّهَ يَشَقَّقُ فَيَحُرُمُ مِنْهُ اللّهَ يَشَقَّقُ فَيَحُرُمُ مِنْهُ اللّهَ يَشَقَّقُ فَيَحُرُمُ مِنْهُ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ الله عن الله عن الله الله عن الله الله عن عَشْيَةِ اللّهُ قال: بكاء القلب من غير دموع العين " (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٤٩١ ـ عن عمر بن عبد العزيز ـ من طريق مطر ـ قال: فلو كان الله مُغْفِلًا عن شيء لأغفل الرياح من أثر قدمي ابن آدم (٤). (ز)

### ﴿ أَفَنَظْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ

٢٤٩٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: ثم قال الله لنبيه ومن معه من المؤمنين يُؤيسُهم منهم: ﴿ أَنْظَمُونَ أَن يُؤْمِسُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمٌ

== وتفضيل لها على قلوبهم في معنى قلة القسوة. وقال ابن جرير: «وبنحو الذي قلنا في تأويل ذلك قال أهل التأويل».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۳۷/۲.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٩٣٧/٩.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٦/١ ـ ١٤٧.

يَسْمَعُونَ كَلْنَمَ ٱللَّهِ ﴾ (١/٤٢٧)

٧٤٩٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قوله: ﴿أَنْطَنَمُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ﴾ الآية، قال: هم اليهود، كانوا يسمعون كلام الله، ثم يحرفونه من بعد ما سمعوه ووعّوه (٢٠). (٢٧٧١)

7٤٩٤ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ في قوله: ﴿ أَنْظَمْنُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ ﴾ يقول: أفتطمعون أن يؤمن لكم اليهود؟! "أ. (ز)

**٧٤٩٥** ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك<sup>(٤)</sup>. (ز)

# ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَشْدِ مَا عَقَلُوهُ

۲۶۹۲ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طریق ابن إسحاق بسنده ـ ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِیقٌ مِنْهُمٌ يَسْتَعُونَ كَانَمَ ٱللَّهِ﴾، قال: وليس قوله: ﴿يَسْتَمُونَ﴾ التوراة، كلهم قد سمعها، ولكنهم الذين سألوا موسى رؤية ربهم، فأخذتهم الصاعقة فيها(١١٩٠٠٠. (٢٧/١)

٢٤٩٧ \_ قال عبد الله بن عباس =

٢٤٩٨ \_ ومقاتل: نزلت في السبعين الذي اختارهم موسى ليذهبوا معه إلى الله، فلما ذهبوا معه إلى الميقات، وسمعوا كلام الله ﷺ وهو يأمره وينهاه، رجعوا إلى

ا™ ذكر ابن عطية (١/ ٢٦٠) أن ابن عباس ذهب إلى أن تحريفهم وتبديلهم إنما هو بالتأويل، ولفظ التوراة باقي، ثم نقل قولاً آخر، نقال: «وذهب جماعة من العلماء إلى أنهم بدلوا ألفاظًا من تلقائهم، وأنَّ ذلك ممكن في التوراة لأنهم استحفظوها، وغير ممكن في القرآن لأنَّ الله تعالى ضمن حفظه».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٨/١. وينظر: سيرة ابن هشام ٥٣٦/١ - ٥٣٧.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۱۳۹ مختصرًا، وابن أبي حاتم ۱٤٩/١ من طريق شيبان. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حُميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٣٩/٢، وابن أبي حاتم ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٤٨/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٨/١. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق. وينظر: سيرة ابن هشام ٣٦/١ ٥٣٧. وأخرجه ابن جرير موقوقًا على ابن إسحاق، وسيأتي.

قومهم؛ فأما الصادقون فأدُّوا كما سمعوا، وقالت طائفة منهم: سمعنا من الله في آخر كلامه يقول: إن استطعتم أن تفعلوا هذه الأشياء فافعلوا، وإن شئتم فلا تفعلوا ولا بأس (''). (ز)

٢٤٩٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: عمدوا إلى ما أنزل الله في كتابهم مِن نعت محمد ﷺ، فحرَّفوه عن مواضعه (x). (ز)

۲۵۰۱ ـ عن مجاهد بن جبر =

۲۰۰۲ ـ وعِكْرِمة مولى ابن عباس =

٢٥٠٣ \_ ووَهْب [بن مُنبِّه] =

٢٥٠٤ - وقتادة بن دعامة: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلْمَ اللَّهِ ﴾، يعني: التوراة (٤).

٢٥٠٥ قال الحسن البصري: ﴿ يَتَمَمُّونَ كَلَنَمَ اللَّهِ ﴾ ، يعني: كتاب الله؛ التوراة (٥). (ز)
 ٢٥٠٦ عن إسماعيل السُّدِّي من طريق أُسْبَاط في قوله: ﴿ يَتَمَمُّونَ كَلَنَمَ اللَّهِ ﴾ ،
 قال: هي التوراة، حَرَّقُوها (٢٠). (٢٨/١٤)

٢٥٠٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّرَ يُحَرِّقُونَهُ مِنْ بَصْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَمْلُمُونَ﴾، قـال: فــكـانــوا

أكتا ذكر ابن عطية (٢٥٩/١) هذا القول، ثم نقل قولًا آخر، فقال: اوقيل: المراد كل من
 حَرَّف في التوراة شيئًا؛ حُكْمًا أو غيره، كفعلهم في آية الرجم ونحوها».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٢٢/١، وأسباب النزول للواحدي (ت: ماهر الفحل) ص١٣١، وتفسير البغوي ١/١١٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٩/١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٢٠٧، وأخرجه ابن جرير ١٤٠/١ مختصرًا، وابن أبي حاتم ١٤٩/١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/٢٢٢، وتفسير البغوي ١١٣/١.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٤١، وَابن أبي حاتم ١٤٩/.

يسمعون من ذلك كما يسمع أهل النبوة، ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون (١١). (ز)

٢٥٠٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنْظَمُونَ ﴾ أي: النبي ع وحده ﴿ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ ﴾ أن يصدقوا قولك يا محمد، يعني: يهود المدينة، ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ﴾ على عهد موسى ﷺ ﴿يَسْمَعُونَ كَلَنُمُ ٱللَّهِ ﴾ وذلك أنَّ السبعين الذين اختارهم موسى حين قالوا: أرنا الله جَهْرَة. فعاقبهم الله ﷺ، وأماتهم عقوبة، وبقى موسى وحده يبكى، فلما أحياهم الله سبحانه قالوا: قد علمنا الآن أنك لم تر ربك، ولكن سمعت صوته؛ فأُسْمِعْنا صوته. قال موسى: أمَّا هذا فعسى. قال موسى: يا ربِّ، إنَّ عبادك هؤلاء بني إسرائيل يحبون أن يسمعوا كلامك. فقال: مَن أحبُّ منهم أن يسمع كلامي فليعتزل النساء ثلاثة أيام، وليغتسل يوم الثالث، وليلبس ثيابًا جددًا، ثم ليأتي الجبل، فأَسْمِعُه كلامي. ففعلوا ذلك، ثم انطلقوا مِع موسى إلى الجبل، فقال لهم موسى: إذا رأيتم السحابة قد غشيت، ورأيتم فيها نورًا، وسمعتم فيها صوتًا، فاسجدوا لربكم، وانظروا ما يأمركم به، فافعلوا. قالوا: نعم. فصعد موسى 🕮 الجبل، فجاءت الغمامة، فحالت بينهم وبين موسى، ورأوا النورَ، وسمعوا صوتًا كصوت الصُّور ـ وهو البُّوق ـ، فسجدوا، وسمعوه وهو يقول: إني أنَّا ربكم، لا إله إلا أنا، الحي القيوم، وأنا الذي أخرجتكم من أرض مصر بيد رقيقة وذراع شديد؛ فلا تعبدوا إلهًا غيري، ولا تشركوا بي شيئًا، ولا تجعلوا لي شبهًا، فإنكم لن تروني، ولكن تسمعون كلامي. فلَمَّا أن سمعوا الكلام ذهبت أرواحُهم مِن هَوْل ما سمعوا، ثم أفاقوا وهم سجود. فقالوا لموسى ﷺ: إنَّا لا نُطيق أن نسمع كلام ربنا، فكن بيننا وبين ربنا، فليقل لك، وقل أنت لنا. قال موسى: يا ربِّ، إنَّ بنى إسرائيل لم يطيقوا أن يسمعوا كلامك؛ فقل لي، وأقل لهم. قال الله ﷺ: نِعْمَ ما رأوا. فجعل الله على يأمر موسى، ثم يخبرهم موسى، ويقولون: سمعنا ربَّنا، وأطعنا. فلما فرغ من أمره ونهيه ارتفعت السحابة، وذهب الصوت، فرفع القوم رءوسهم، ورجعوا إلى قومهم. قيل لهم: ماذا أمركم به ربكم ونهاكم عنه؟ فقال بعضهم: أمرنا بكذا وكذا، ونهانا عن كذا وكذا. وقال آخرون: وأُثْبَعَ في آخر قوله: إن لم تستطيعوا ترك ما نهاكم عنه فافعلوا ما تستطيعون. فذلك قوله سبحانه:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٤١/٢، وابن أبي حاتم ١٤٨/١.

﴿ أَنْظَمْمُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَدِيقٌ مِنْهُمْ ﴾ يعني: طائفة من بني إسرائيل ﴿ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّرَ يُحْدَيْوُنَهُ مِنْ بَصْدِ مَا عَقَلُونُهُ (١٠. (ز)

انهم قالوا لموسى: يا موسى، قد حِيل بيننا وبين رؤية الله هن ، فأسْمِعْنا كلامه حين المحمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: بلغني عن بعض أهل العلم أنهم قالوا لموسى: يا موسى، قد حِيل بيننا وبين رؤية الله هن ، فأسْمِعْنا كلامه حين يكلمك. فطلب ذلك موسى إلى ربه، فقال: نعم، فمرهم فليتطهروا، وليطهروا ثيابهم، ويصوموا. ففعلوا، ثم خرج بهم حتى أتى الطور، فلما غشيهم الغمام أمرهم موسى هن فوقعوا سجودًا، وكلمه ربه، فسمعوا كلامه، يأمرهم وينهاهم، حتى عقلوا ما سمعوا. ثم انصرف بهم إلى بني إسرائيل، فلما جاءوهم حرَّف فريق منهم ما أمرهم به، وقالوا حين قال موسى لبني إسرائيل: إن الله قد أمركم بكذا وكذا، قال ذلك الفريق الذي ذكرهم الله: إنما قال كذا وكذا. خلافًا لما قال الله هن لهم، فهم الذين عنى الله لرسوله محمد هن ().

(٢٥١١ - قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - في قوله: ﴿ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُعْرَفُونَهُ ﴾، قال: التوراة التي أنزلها عليهم يحرفونها، يجعلون الحلال فيها حرامًا، والحرام فيها حلالًا، والحق فيها باطلًا، والباطل فيها حقًّا، إذا جاءهم المُمْجِقُ برشوة أخرجوا له كتاب الله، وإذا جاءهم المُمْجِطل برشوة أخرجوا له ذلك الكتاب، فهو فيه مُجِقٌ، وإن جاء أحد يسألهم شيئًا ليس فيه حق ولا رشوة ولا شيء أمروه بالحق. فقال لهم: ﴿ أَثَاثُرُونَ النَّاسَ بِالبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَشُمُ نَاتُونَ الْكِنَابُ أَفَلًا تَمْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤] (٤) التهرير (ز)

وقد رجَّح ابنُ جرير (٢/ ١٤٢) القول الثاني، وهو قول ابن عباس، والربيع بن أنس، وابن

التج اختلف المفسرون في معنى قوله تعالى: ﴿يَسْمَعُونَ كَلْمَ اللَّهِ﴾؛ فقال بعضهم:
 التوراة. وقال آخرون: بل سمعوا كلام الله مباشرة كما سمعه موسى ﷺ.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۸۹/۱. (۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱٤۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٤٢، وابن أبي حاتم ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٤١.

## ﴿وَهُمْ بَعْلَمُونَ ﴿

٢٥١٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: وأما ﴿وَهُمْ يَمْلَمُونَ ﴾ فيعلمون أنهم قد أذنبوا(١٠). (ز)

۲۰۱۳ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنهم حَرَّفوا الكلام (٢). (ز)

إسحاق، مستندًا إلى ظاهر التلاوة، والأخبار الإسرائيليّة، والدلالة العقلية، وعلَّل ذلك بقوله: «وذلك أنَّ الله إنما أخبر أنَّ التحريف كان من فريق منهم كانوا يسمعون كلام الله، استعظامًا من الله لِمَا كانوا يأتون من البهتان، بعد توكيد الحجة عليهم والبرهان، وإيذانًا منه ـ تعالى ذِكْرُه ـ عبادَه المؤمنين قطِّع أطماعهم من إيمان بقايا نسلهم بما أتاهم به محمد من الحق والنور والهدى، فقال لهم: كيف تطمعون في تصديق هؤلاء اليهود إياكم، وإنما تخبرونهم عن غَيْبٍ لم يشاهدوه ولم يعاينوه، وقد كان بعضهم يسمع من الله كلامه وأمره ونهيه ثم يبدله ويحرفه ويجحده؟! فهؤلاء الذين بين أظهركم من بقايا نسلهم أحرى أن يجحدوا ما أتبتموهم به من الحق ـ وهم لا يسمعونه من الله، وإنما يسمعونه منكم ـ من أوائلهم الذين باشروا كلام الله من الله ـ جل ثناؤه ـ، ثم حرَّفوه من بعد ما عقلوه وعلموه متعدين التحريف».

وانتقد ابنُ عطية (٢٥٩/١ ـ ٢٦٠) هذا القول مستندًا إلى دلالة عقلية، فقال: «وفي هذا القول ضعف، ومَن قال: إن السبعين سمعوا ما سمع موسى فقد أخطأ، وأذهب فضيلة موسى ﷺ واختصاصه بالتكليم.

وانقد ابنُ جرير (١٤٣/٢) مستندًا إلى دلالة عقلية القول الأول، وهو قول أبي العالية، ومجاهد، وقتادة، والسدي، وابن زيد، وعلَّل ذلك أنه لو كان تأويل الآية: يسمعون التوراة. لم يكن لقوله: ﴿ يَسَمَعُونَ كَلَمُ الله ﴾ معنى مفهوم؛ لأن ذلك قد سمعه المحرف منهم وغير المحرف، فخصوص المحرف منهم بأنَّه كان يسمع كلام الله لا معنى له، وإنما المراد الإخبار عن خاصٌ من اليهود كانوا أعطوا من مباشرتهم سماع كلام الله ما لم يُعطّه أحدٌ غير الأنبياء والرسل، ثم بَلَّلوا وحرَّفوا ما سمعوا من ذلك.

وما انتقده ابنُ جرير قبِلَه ابنُ كثير (١/ ٤٦١)؛ لكونَ الحَجة التي استند إليها ابن جرير غير لازمة، فقال: •وهذا الذي ذكره السدي أعم مما ذكره ابن عباس وابن إسحاق، وإن كان قد اختاره ابن جرير لظاهر السياق، فإنه ليس يلزم من سماع كلام الله أن يكون منه كما سمعه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٩/١.

# ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا ءَامَنًا وَإِذَا خَلَا بَسْشُهُمْ إِلَى بَسْفِ قَالُوا الْتَحَدِثُونُهُم بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجِّوُكُم بِدِ. عِندَ رَبِّكُمُّ أَفَلَا تَشْفِلُونَ ۖ ﴿

#### نزول الآية:

٢٥١٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِ مَاسَوُا قَالُواْ عَاسَنَا﴾ أي: بصاحبكم رسول الله، ولكنه إليكم خاصة، ﴿وَإِذَا خَلَا بَعْمُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا ﴾: لا تُحدِّثُوا العرب بهذا، فإنكم قد كنتم تستفتحون به عليهم، فكان منهم. فأنزل الله: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِينَ عَاشُواْ قَالُواْ عَامَنًا وَإِذَا خَلاَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا أَقْدَا مُنهم. فَانْ الله عَلَيْكُمْ لِيُعَاتَجُرُمُ بِدِ عِندَ رَبِكُمْ ﴾ (١) ( ١٧٨٤)

اليهود أصابت فاحشة، فجاؤوا إلى النبي ﷺ يبتغون منه الحكم بن أبَان ـ: أنَّ امرأة من اليهود أصابت فاحشة، فجاؤوا إلى النبي ﷺ يبتغون منه الحكم رجاء الرخصة، فدعا رسول الله ﷺ عالمتهم، وهو ابن صُورِيا، فقال له: «احكم». قال: فجبههو و التَّجْبِيَة: يحملونه على حمار، ويجعلون وجهه إلى ذَنَب الحمار ـ. فقال له رسول الله ﷺ: «أبِحُكْمِ الله حَكَمْت؟». قال: لا، ولكن نساءنا كُنَّ حِسانًا، فأسرع فيهنَّ رجالُنا، فغَيَّرنا الحكم. وفيه أنزلت: ﴿وَإِذَا خَلاَ بَعْمُهُمْ إِلَى بَعْضِ ﴾ الآية. إنهم غيَّروا الحكم منذ ستمائة سنة (٣٠/١)

٢٥١٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ قال: نزلت هذه الآية في ناس من اليهود، آمنوا ثم نافقوا، فكانوا يحدثون المؤمنين من العرب بما عُذِّبوا به، فقال بعضهم لبعض: ﴿أَيُّدِوُنُهُم بِمَا فَتَحَ الله عَلَيْكُم ﴾ من العذاب ليقولوا: نحن أحب إلى الله منكم، وأكرم على الله منكم (١٣٠/٣٠). (٢٠/١)

الكليم موسى بن عمران، وقد قال الله: ﴿وَإِنْ أَحَدٌّ بِنَ ٱلْمُثْمِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِّرُهُ حَقَّ يَسْمَعَ كَلْمَ ٱللَّهِ﴾ [التربة: ٦] أي: مُبَلِّغًا إليه. ثم ذكر الآثار عن قتادة، ومجاهد، وأبي العالية.

٣٢٦ وجُّه ابنُ عطية (١/ ٢٦١) تفسير السدي بقوله: او ﴿ فَتَرَحُ على هذا التأويل بمعنى: حكم ١٠.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱٤٦/۲، وابن أبي حاتم ٤٧/١ (١٣٤).إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٥٠ (٧٨٠) مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٤٨ ـ ١٤٩، وابن أبي حاتم ١/١٥٠.

٧٥١٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذَا لَقُوا اللَّذِينَ مَاسَتُوا قَالُوا مَاسَتُا﴾، وذلك أنَّ الرجل المسلم كان يلقى من اليهود حليقه أو أخاه من الرضاعة، فيسأله: أتجدون محملًا في كتابكم؟. فيقولون: نعم، إنَّ نبوة صاحبكم حق، وإنَّا نعرفه. فسمع كعب بن الأشرف، وكعب بن أُسَيْد، ومالك بن الضَّيْف، وجُدَيّ بن أَخطَب، فقالوا لليهود في السِّرِّ: أَتُحَدِّثُون أصحاب محمد ﷺ بما فتح الله لكم؟! يعني: بما بين لكم في التوراة من أمر محمد ﷺ. فذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا خَلَا بَسَنْهُمْ إِلَى بَسْضٍ قَالُوا المَاتِورة مِا أَصَ مَاتُهُمُ إِلَى بَسْضٍ قَالُوا الله المَّاتِقُونُمْ بِمَا فَتَكَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ﴾ (١٠). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوّا مَامَنّا

Yo1A \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَرْفِيْ \_ قوله: ﴿ وَلِهَا لَقُوا اللَّهِ مَا مَالُوا قَالُوا مَن اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ : وذلك أنَّ نفرًا من السَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ : وذلك أنَّ نفرًا من السّهود كانوا إذا لقوا محمدًا ﷺ قالوا: آمنا. وإذا خلا بعضهم إلى بعض قالوا: أتحدثونهم بما فتح الله عليكم (٢٠). (ز)

٢٥١٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِنَ مَامَثُواْ قَالُواْ مَامَنُا﴾، أي: بصاحبكم رسول الله، ولكنه إليكم خاصة (٢٠/١).
٢٥٢٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الضحاك \_ في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِنَ اللَّهِنَ اللَّهِنَا اللَّهَا اللَّهِنَا اللَّهُ اللَّهِنَا اللَّهَا الللَّهَا اللَّهَا اللّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهَا اللّهُ اللّهَا الللّهَا الللّهَا الللّهَا الللّهَا اللّهَا الللّهَا الللّهَا الللّهَا الللّهَا الللّهَا الل

٢٥٢١ \_ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا ءَامَنًا﴾، قال: هم اليهود، وكانوا إذا لَقُوا الذين آمنوا قالوا: آمنًا. فضانَعُوهم بذلك؛ لِيَرْضَوْا عنهم (٥٠٠٠) عنهم (٢٠٠/١)

 ٢٥٢٢ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ وَإِذَا لَقُوا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا عَامَناً ﴾، قال: هم اليهود<sup>(٦)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ١٤٥/٢ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٤٩/١.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

Yoyw \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَاسَوُاْ قَالُواْ ءَامَنَا﴾، يعني: صدَّقنا بمحمدﷺ؛ بأنَّه نبيٌّ (' اللُّقَا . (ز)

# ﴿وَإِذَا خَلَا بَعْشُهُمْ إِلَى بَغْضِ قَالُوٓا أَتُحَذِّفُوْنُهُم بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِهِا عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلًا لَمْقِلُونَ ۞﴾

٢٥٧٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ وَإِذَا لَقُواَ اللَّهُواَ اللَّهُواَ اللَّهُواَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى بَسْنِى قَالْواَ أَتَّكُونُهُمْ مِمَا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى بَسْنِى قَالُوا أَتَّكُمُ بِهِ. عِندَ رَبِّكُمْ ﴾، أي: تُقِرُّون بأنه نبيٍّ، وقد علمتم أنه قد أُخِذَ له الميثاق عليكم بِاتَّبَاعه، وهو يخبرهم أنه النبي الذي كنا ننتظر ونجده في كتابنا، اجحدوه، ولا تقدروا لسهم به. يقدول الله: ﴿ أَوْلَا يَشَلَمُونَ أَنَّ اللهَ يَسْلَمُ مَا يُبرُونَ وَمَا يُشْلُونَ أَنَّ اللهَ يَسْلَمُ مَا يُبرُونَ وَمَا يُشْلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

٢٥٢٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رُوْقٍ، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ مِمَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ ، يعني: بما أمركم به. فيقول الآخرون: إنما نستهزئ بهم ونضحك (٣٠) . (٤٢٩/١)

٢٥٢٦ ـ عن أبي العالِيَة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿أَتُحَيِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ﴾، أي: بما أنزل الله عليكم في كتابكم مِن نَعْت محمد ﷺ<sup>(1)</sup>. (ز)

٢٥٢٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُريج، عن القاسم بن أبي بَزَّة ـ قال: قام النبي ﷺ يوم قُرْيُظة تحت حصونهم، فقال: ﴿يا إخوان القردة والخنازير، ويا عبدة الطاغوت، فقالوا: مَن أخبر هذا محمدًا؟ ما خرج هذا إلا منكم، ﴿أَتُحَدِّفُهُم بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمُ ﴾ يما فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمُ ﴾ على المناب جُريج،

آتت ذكر ابن عطية (٢٦٠/١) أنَّ معنى الآية: وهم أيضًا إذا لقوا يفعلون هذا، فكيف يطمع في إيمانهم؟! ثم أورد احتمالاً آخر، فقال: (ويحتمل أن يكون هذا الكلام مستأنفًا مقطوعًا من معنى الطبع، فيه كشف سرائرهم».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٧/١. (٢) أخرجه ابن جرير ١٤٦/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٤٦. وعزاه السيوطي إليه مختصرًا بلفظ: بما أكرمكم به.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١٤٧، وابن أبي حاتم ١/٠٥٠.

عن مجاهد: هذا حين أرسل إليهم عليًّا فآذَوًا محمدًا ﷺ (١٩/١). (٤٢٩/١)

۲۰۲۸ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبّاد بن منصور \_ قوله: ﴿قَالُوٓا أَتُحَدِّفُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ لِمُعَالَمُوْكُمْ بِهِ عَنْدَ رَبِّكُمْ أَلَلًا نَشْقُلُونَ ﴾، قال: هؤلاء اليهود، كانوا إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنًا، وإذا خلا بعضهم إلى بعضهم قال بعضهم: لا تُحدِّثوا أصحاب محمد بما فتح الله عليكم مما في كتابكم ليحاجوكم به عند ربكم فيخصمُونكم (۲). (ز)

٢٥٢٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طرق \_ في قوله: ﴿ وَإِذَا خَلاَ بَسَمُهُمْ إِلَى بَسِنِ قَالُوٓا أَكُوَ بَسَهُمُ إِلَى بَسِنِ قَالُوٓا أَكُمْ يُمَا أَنْ الْمَعَالَمُ بِهُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ ﴾ قال: نهى بعضهم بعضًا أن يُحَدِّثُوا بما فتح الله عليهم وبيَّن لهم في كتابه من أمر محمد عليه الصلاة والسلام، ونعته، ونبوته، وقالوا: إنكم إذا فعلتم ذلك احتجُّوا عليكم بذلك عند ربكم، أفلا تعقلون! (٢٠/١). (٢٠/١)

٢٥٣٠ ـ عن عطاء الخراساني ـ من طريق أبي شيبة ـ في قوله: ﴿ أَتُحْدَيْثُونَهُم بِمَا فَتَحَ
 الله عَلَيْكُمْ ﴾، يقول: بما قضى لكم وعليكم (٤٠). (ز)

٢٥٣١ ـ قال محمد بن السائب الكَلْبِيِّ: ﴿ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَنَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾: بما بيَّن الله لكم في كتابكم من أمر نبيهم، ثم لا تتبعونهم ولا تدخلون في دينهم؟! هذه حجة لهم عليكم (٥٠). (ز)

۲۰۳۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَإِذَا خَلَا بَسْمُهُمْ إِلَى بَسْنِ قَالْوَا أَعُدَوْنَهُم بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجُونُهُ عِني: ليخاصموكم ﴿ بِهِ عِندَ رَبِّكُمْ ﴾ باعترافكم أنَّ محمدًا ﷺ نبيًّ ثم لا تتابعونه (۱۰). (ز)

۲۵۳۳ ـ وقال الواقدي: ﴿ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾: بما أنزل الله عليكم (١). (ز)

قضى الله عليكم في كتابكم أنّ محمّدًا حق، وقوله صدق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير /۱٤٨/ مرسلًا، وينحوه آدم بن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٢٠٧ ـ، وابن أبي حاتم ١٠٠/١ (٧٨٢) من طريق ابن أبي نَجِيح. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩١/.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٤٧ من طريق سعيد ومعمر وأبي جعفر مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩١١.
 (٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ. وفي تفسير الثعلبي ٢٢٢/١ بلفظ: بما

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١١٧/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١/٢٢٢، وتفسير البغوي ١١٣/١.

٢٥٣٤ ـ قال الكسائي في قوله: ﴿ إِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾: بما بينه الله لكم من العلم بصفة النبي محمد ﷺ، ونعته (١٠). (ز)

٢٥٣٥ \_ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_ من طريق ابن وَهْب \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يدخلن علينا قصبة المدينة (٢) إلا مؤمن». فقال رؤساء اليهود: اذهبوا فقولوا: آمنا، واكفروا إذا رجعتم إلينا. فكانوا يأتون المدينة بالبُكر، ويرجعون إليهم بعد العصر، وهو قوله: ﴿وَقَالَتَ ظَالَهَةٌ يَنْ آهَلِ ٱلْكِتَبُ اَمُونًا بِاللَّيْنَ أُولًا عَلَى اللَّيْنَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ وَهَا المدينة: عاملُوا وَجَهَ اللّهَارِ وَالْمُؤْتُوا عَلِمْرُهُ ﴾ [آل عمران: ٢٧]. وكانوا يقولون إذا دخلوا المدينة: نحن مسلمون. ليعلموا خبر رسول الله ﷺ وأمره، فكان المؤمنون يظنون أنهم مؤمنون، فيقولون لهم: أليس قد قال لكم في التوراة كذا وكذا؟ فيقولون: بلى. فإذا رجعوا إلى قومهم قالوا: ﴿أَغْرَبُوهُمْ بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية (٢١٤٣٠).

التا نقل ابن جرير (١٤٩/١) اختلاف المفسرين في تأويل قوله تعالى: ﴿يمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾، ثم قال: ﴿ وَلَمَا لَلْفَتَحَ فَي كلام العرب: النصر والقضاء والحكم، يُقال منه: اللهم افتح بيني وبين فلان، أي: احكم بيني وبينه، ويقال للقاضي: الفتاح).

أبي العالية، وقتادة الذي أفاد أن المعنى: أتحدثونهم بما فتح الله عليكم من بعث محمد أبي العالية، وقتادة الذي أفاد أن المعنى: أتحدثونهم بما فتح الله عليكم من بعث محمد إلى خلقه، ثم بين مستند ترجيحه، فقال: ولأنَّ الله إنما قص في أول هذه الآية الخبر عن قولهم لرسول الله ولأصحابه: آمنا بما جاء به محمد. فالذي هو أولى بآخرها أن يكون نظير الخبر عما ابتدئ به أولها، وإذا كان ذلك كذلك فالواجب أن يكون تلاومهم كان فيما بينهم فيما كانوا أظهروه لرسول الله ولأصحابه من قولهم: آمنا بمحمد وبما جاء به. فكان تلاومهم فيما بينهم إذا خلوا على ما كانوا يخبرونهم بما هو حجة للمسلمين عليهم عند ربهم، وذلك أنهم كانوا يخبرونهم عن وجود نعت محمد في كتبهم، ويكفرون به، وكان فتح الله الذي فتحه للمسلمين علم من وجود نعت محمد في كتبهم أن يؤمنوا بمحمد فتح الله أبعث كفروا به مع علمهم بنبوته.

وذكر ابنُ عطية (١/ ٢٦١) أنَّ قوله : ﴿ عِندَ زَيِكُمُ ﴾ معناه : في الآخرة، ثم نقل قولين آخرين، فقال : \*وقيل : ﴿ عِندُ ﴾ بمعنى : في ربكم، أي : فيكونون أحق به . وقيل : المعنى : عند ذكر ربكم.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/٢٢٢، وتفسير البغوي ١/٣١٣.

<sup>(</sup>٢) قصبة البلد: مدينته، وقيل: معظمه. وقصبة القرية: وسطها. لسان العرب (قصب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٤٩/٢ مع اختلاف عما هنا.

# ﴿أَفَلَا نُعْقِلُونَ ۞﴾

٢٥٣٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَفَلَا لَمْقِلُونَ﴾، يعني: أفلا ترون أن هذه حجة لهم عليكم. فقال الله ﷺ: ﴿أَوَلَا يَمْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ يَمْلُمُ مَا يُبِرُّونَ كَوَمَا يُمُلِنُونَ﴾ (١١١٪ ٢٠٠٠]. (ز)

## ﴿ أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ آللَهَ يَمْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞﴾

٢٥٣٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿أَوَلَا يَسْلُمُونَ أَنَّ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَكَلَيْبُهُم بَهُ وَهُم يَمْلُونَ ﴾ وتكذيبهم به، وهم يجدونه مكتوبًا عندهم، ﴿وَمَا يُمْلُونَ ﴾ حين قالوا للمؤمنين: آمَنًا (٢٠ (٤٣١))

٢٥٣٨ \_ وعن الحسن البصري =

٢٥٣٩ \_ وقتادة بن دعامة =

۲۰٤٠ \_ والربيع بن أنس، نحو الشطر الثاني من ذلك $^{(7)}$ . (ز)

Yo£1 \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبًاد بن منصور \_ قال: قال الله: ﴿أَوَلَا يَمْلُونَ أَنَّ اللهَ اللهَ عَنْ أصحاب محمد، وخلا بعضهم إلى بعض؛ تَنَاهَوْا أن يخبر أحدهم منهم أصحاب محمد بما فتي محمد بما فتح الله عليهم في كتابهم؛ خشية أن يحاجهم أصحاب محمد بما في كتابهم عند ربهم ليخاصموهم (²). (ز)

YosY \_ عن قشادة بن دعامة، في قوله: ﴿ أَوْلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَسْلَمُ مَا بُيرُوكَ وَمَا يُمْلِئُونَ﴾، قال: ما يعلنون من أمرهم وكلامهم إذا لقوا الذين آمنوا، وما يُسِرُّون إذا خلا بعضهم إلى بعض؛ من كفرهم بمحمد ﷺ، وتكذيبهم به، وهم يجدونه مكتوبًا

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٧/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۵۲، وابن أبي حاتم ۱/۱۵۱.

 <sup>(</sup>٣) علَّقه ابن أبي حاتم ١٥١/١.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥١/١.

عندهم (۱). (۱/۲۹۰)

٧٥٤٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوَلَا يَمْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ يَمْلَمُ مَا يُسِرُّوكَ ﴾ في [الخلاء]، ﴿وَمَا يُمْلِئُونَ﴾ فِي الملأ، فيقول بعضهم لبعض: أتحدثونهم بأمر محمد ﷺ؟! أو لا يعلمون حين قَالُوا: إنا نجد محمدًا فِي كتابنا، وإنَّا لَنعرفه(١٤٣٣٪. (ز)

#### ﴿ وَمِنْهُمْ ﴾

٧٥٤٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَمِثْهُمْ أَتِيَّوْنَ﴾، يعني: من اليهود (٣٠). (ز)

**٢٥٤٥** ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(١)</sup>. (ز)

٧٥٤٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿وَمِنْهُمْ أَتِيُّونَ لَا يَعْلَنُ لَا الْمِنْدَبُ﴾، قال: أناس من يهود...(٥٠). (٤٣٧١)

٧٥٤٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿وَمِنْهُمْ أَمْيُونَ لَا يَمْلَمُونَ ٱلْكِنَبَ إِلَّا أَمَانِنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ﴾، قــــال: هــــــولاء نــــاس مـــــن اليهود...(٢)(٢٣٠٠ . (ز)

آ٢٣ قال ابنُ عطية (١/ ٢٦٢): «والذي أسرُّوه كفرُهم، والذي أعلنوه قولهم: آمنا. هذا في سائر اليهود، والذي أسره الأحبار صفة محمد ﷺ والمعرفة به، والذي أعلنوه الجحد به».
ثم طنّ بقوله: «ولفظ الآية يعم الجميع».

اً سَنَّ ابْنُ جَرِيْر (٢/ ١٥٢ لَـ ١٥٣) أَنَّ الضمير عائد على اليهود، فقال: ايعني بقوله ـ جلا الله الله على اليهود، فقال: ايعني بقوله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿وَمِنْهُمْ أَتِيْتُونَ﴾: ومن هؤلاء اليهود الذين قص الله قصصهم في هذه الآيات، وأيأس أصحاب رسول الله ﷺ من إيمانهم، فقال لهم: ﴿أَتَعْلَمُونَ أَنْ يُؤْمِثُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيعًا مِنْهُمَا لَمُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٥٢/٢ من طريق سعيد مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وعلَّق ابن أبي حاته ١٥١/١ شطره الأول.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٢، وابن أبي حاتم ١/١٥٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٣، وابن أبي حاتم ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٧. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٣/١.

## ﴿وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ﴾

٢٥٤٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: الأُمَيُّون قومٌ لم يُصَدِّقوا رسولاً أرسله الله، ولا كتابًا أنزله، فكتبوا كتابًا بأيديهم، ثم قالوا لقوم سَفِلةٍ جُهّال: هذا من عند الله. وقال: قد أخبرهم أنهم يكتبون بأيديهم، ثم سماهم أُمِّين؛ لجحودهم كتب الله ورسله (١٨٣٠). (١/٢١)

٢٥٤٩ عن إبراهيم النَّخَعِي ـ من طريق منصور ـ في قوله: ﴿وَمِنْهُمْ أَتِيَّوْنَ لَا يَتْلُونَ لَا يَتْلُونَ الْآ
 يَتْلُمُونَ الْكِنْبَ﴾، قال: منهم من لا يُحْسِن أن يكتب(٢)

== القول عن أبى العالية، والربيع، ومجاهد.

وكذا رجَّح أبنُ عطية (١/ ٢٦٣) القول بعوده على اليهود، فقال: (وقول أبي العالية ومجاهد رُجُهُ هذه الأقوال).

ونقل أقوالًا أخرى: الأول: أنَّه قيل: المراد هنا بالأميين: قوم ذهب كتابهم لذنوب ركبوه، فقوا أميين. الثاني: أن المراد بالأميين في الآية: نصارى العرب. ونسبه لعكرمة، والضحاك. الثالث: أنهم المجوس. وذكر أنه نقل عن علي بن أبي طالب. ثم علَّق بقوله: «والضمير في ﴿ مَنْهُمُهُمْ على هذه الأقوال هو للكفار أجمعين ٤٠.

آ۲۲ انتقد آبن جُرير (۲/ ١٥٤) تفسير الأميين بأنهم مَن لم يصدقوا الله ورسوله مستندًا إلى مخالفة ذلك التفسير للغة العرب، فقال: ووهذا التأويل تأويل على خلاف ما يُعرَف من كلام العرب المستغيض بينهم، وذلك أنَّ الأُمِّيِّ عند العرب: هو الذي لا يكتب.

قال ابنُ جرير (٢/ ١٥٣/٣): (يعني بالأميين: الذين لا يكتبون ولا يقرءون، ومنه قول النبي ﷺ: (إنا أمّة أُميَّة، لا نكتب، ولا نحسب، يقال منه: رجل أمي بينُ الأمية.

ثُمَّ رَجَّح (٢/ ١٥٤) هذا المعنى مستندًا إلى موافقته للغة العرب، فقال: ففإذا كان معنى الأمي في كلام العرب ما وصفنا؛ فالذي هو أولى بتأويل الآية ما قاله النخعي من أنَّ معنى قوله: ﴿ وَمِنْهُمْ أَيْتُونَاكُ : ومنهم من لا يحسن أن يكتب .

مود. ﴿ وَرَجْهُمْ رَبِيُونِهِ . وَسَعْهُمْ مَنْ يُنْسَنَى الْ يُنْسَبُّ . وكذا رَجَّحَهُ ابنُ كثير (١/٤٦٤)، وقال: ﴿ وَهُو ظَاهُرُ فِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿لَا يَشْلَمُونَ ٱلْكِنْنَبُ إِلَّا آمَائِيَهُمْ، أَي: لا يدرون ما فيه، ولهذا في صفات النبي ﷺ أنه أمي؛ لأنه لم يكن يُخْسِن الكتابة، كما قال تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ أَنْتُلُواْ مِنْ فَيْلِهِ مِنْ كِنْنَبٍ وَلَا تَشْلُمُ بِيَهِينَكَ إِنَّا =،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۵۳/۲ ـ ۱۵۶.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٣، وابن أبي حاتم ١/١٥٢.

٢٥٥٠ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله:
 ﴿وَمِنْهُمْ أُيْتُونَ﴾، قال: أُمَيُّون لا يقرؤون الكتاب من اليهود(١). (ز)

## ﴿لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ﴾

٢٥٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَمِنْهُمْ

== لَاَرْتَابَ ٱلْمُثِطِلُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٨]، وقال ـ عليه الصلاة والسلام ـ: ﴿إِنَّا أَلَمَّة أُلَّبَيَّة، لا نكتب، ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا وهكذا الحديث. أي: لا نفتقر في عباداتنا ومواقبتها إلى كتاب ولا حساب، وقال تعالى: ﴿هُو ٱلَّذِى بَنَتَ فِي ٱلْأَيْتِيْنَ رَسُولًا يَتْهُمُ﴾ [الجمعة: ٢]٩.

وأما ابن تيمية (٢٤٩/١ عـ ٢٥٠) فقد ذكر معنيين لكلمة أُمِّي، فقال: وويقال: الأُمِّيّ لمن لا يقرأ ولا يكتب كتابًا، ثم يقال لمن ليس لهم كتاب منزل من الله يقرءونه وإن كان قد يكتب ويقرأ ما لم ينزل، وبهذا المعنى كان العرب كلهم أميين؛ فإنه لم يكن عندهم كتاب منزل من الله، قال الله تعالى: ﴿وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوقًا آلَكِتَبُ وَالْمُرِينَ اللهِ العرب كلهم أميين؛ فإنه لم يكن عندهم كتاب ويقرأ وقال: ﴿فَوُ النِّذِينَ رَسُولًا يَنْهُمُ ﴾، وقد كان في العرب كثير ممن يكتب ويقرأ المكتوب، وكلهم أميون، فلما نزل القرآن عليهم لم يبقوا أميين باعتبار أنهم لا يقرءون كتابًا من حفظهم وأناجيلهم في صدورهم، لكن بقوا أميين باعتبار أنهم لا يحتاجون إلى كتابة دينهم، بل قرآنهم محفوظ في قلوبهم، كما في الحديث: وأنزلتُ عليك كتابًا لا يفسله الماء، تقرؤه نائمًا ويقظانًا... وقوله: ﴿فَكَابِنُوا بِاللّهِ وَسُولِهِ النّهِ ويقظانًا من حفظه، بل كان يحفظ القرآن أحسن حفظه .

وبيَّنَ ابنُ جرير (٢/ ١٥٤) وجه التسمية بالأَمي، فقال: •وأرى أنه قبل للأمي: أمي ــ نسبةً له بأنه لا يكتب ــ إلى أُمَّه؛ لأنَّ الكتابَ كان في الرجال دون النساء، فنسب من لا يكتب ولا يخط من الرجال إلى أمه في جهله بالكتابة، دون أبيه.

وزاد ابنُ عطية (١/ ٢٦٢) فقالً: «وإما لأنَّه بحالٍ ولدته أمه فيها لم ينتقل عنها. وقيل: نسب إلى الأُمَّة، وهي القامة والخلقة، كأنه ليس له من الأدميين إلا ذلك. وقيل: نسب إلى الأُمَّة على سذاجتها قبل أن تعرف المعارف، فإنها لا تقرأ ولا تكتب».

وأما ابنُ تيمية (٢٤٩/١) فَرجَّح أنه نسبة إلى الأُمَّة، كما يقال عامي نسبة إلى العامة التي لم تتميز عن العامة بما تمتاز به الخاصة، وكذلك هذا، لم يتميز عن الأمة بما يمتاز به الخاصة من الكتابة والقراءة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٢.

أَتِيُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ﴾، قال: لا يعلمون ولا يَذْرُون ما فيه<sup>(١)</sup>. (٢٣/١)

۲۰۵۲ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿لَا يَمْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ﴾، قال:
لا يدرون ما فيه (۲). (ز)

**٢٥٥٣** \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، مثله<sup>٣٣</sup>. (ز)

٢٥٥٤ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق مَغْمَر \_ في قوله: ﴿ وَمِنْهُمْ أَتِيتُونَ لَا يَعْلَمُونَ
 ٱلْكِنْدَبُ إِلَّا آمَانِ٤ٌ ﴾، قال: أمثال البهائم، لا يعلمون شيئًا (٤).

**۲۰۰۰** \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طریق سعید \_ ﴿لَا یَمْلَمُوکَ ٱلْکِتَبَ﴾، قال:  $ext{V}$  بدرون ما فیه $(^{\circ})$ . (ز)

٢٥٥٦ \_ قال محمد بن السَّائب الكَلْبِي: ﴿لَا يَمْلَمُونَ ٱلْكِئْبَ﴾ لا يحسنون قراءة الكتاب، ولا كتابت<sup>71</sup>. (ز)

٢٥٥٧ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿لا يَمْلُونَ الْرَوْاةَ، للسَّلَّةُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## ﴿ إِلَّا أَمَانِيَّ ﴾

٢٥٥٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق علي بن أبي طلحة \_ في قوله: ﴿إِلَّا أَمَاكِنَّ﴾، قال: إلا أحاديث (١/٤٣٤)

٢٥٥٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿إِلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُل

٣٣٠ قال ابنُ عطية (٢٦٣/١): •وقال ابن جرير: تمنى الرجل: إذا حدَّث بحديث مُخْتَلَق ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٥، ١٦٢. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق. ينظر: سيرة ابن هشام ١/ ٥٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٣/٢، وابن أبي حاتم ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ١٠٥٠، وابِن جرير ٢/١٥٤.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٩٥/٢. وعلّقه ابن أبي حاتم ١٩٢/١.
 (٦) تفسير الثعلبي ٢٣٣٠١.

 <sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٢٣٣/١.
 (٧) أخرجه ابن جرير ٢/٧٥١، وابن أبي حاتم ٢/١٥٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ١٥٦/٢.

٢٥٦٠ ـ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿إِلَّا أَمَائِنَ﴾، قال: يَتَمَنَّوْن على الله ما ليس لهم (١٠). (ز)

٢٥٦١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله (٢). (ز)

٢٥٦٢ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نَجِيح - في قوله: ﴿إِلَّا أَمَانِكَ﴾،
 قال: إلا كذبًا(٣) . (٢٣٧١)

٢٥٦٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿وَيَنْهُمْ أَتِيْوُنَ لَا يَمْلُونَ لَا يَمْلُونَ الْكَتَابِ شَيئًا، يَمْلُمُونَ الْكَتَابِ شَيئًا، وكانوا يتكلمون من الكتاب، أماني يَمَلُّونَها (٤٠). (١٣٧١)

٢٥٦٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿إِلَّا أَمَانِيَّ﴾، قال: يتمنون على الله الباطل، وما ليس لهم<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٥٦٦ ـ عن أبي رَوْق عطية بن الحارث الهمداني: ﴿إِلَّا أَمَانِنَ﴾، قال: تلاوة

==كذب. وذكر أهل اللغة أنَّ العرب تقول: تمنى الرجل: إذا كذب واختلق الحديث، ومنه قول عشمان ﷺ: ما تعتّبتُ ولا تمنّيتُ منذ أسلمت. فمعنى الآية: أن منهم أميين لا يعلمون الكتاب، إلا أنهم يسمعون من الأحبار أشياء مُخْتَلَقة يظنونها من الكتاب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٧، وابن أبي حاتم ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٢/١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ص٢٠٧، وأخرجه ابن جرير ٢/١٥٦، وابن أبي حاتم ١/٢٥٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٧.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١. وفي تفسير الثعلبي ٢٣٣/١، وتفسير البغوي ١١٥/١ عنه: هي من التمني، وهي أمانيهم الباطلة التي تمنوها على الله فظال، مثل قولهم: ﴿إِن يَدْخُلُ الْكِئَةُ إِلَّا مَن كَانَ هُولًا أَزْ تَشَكَيْنُ﴾ [البقرة: ٢١١]، وقولهم: ﴿إِنْ تَشَمَّنُ النَّكُ إِلَّا أَنْكِالًا تَصْدُونَا﴾ [البقرة: ٢٨].

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ٢/ ٥٠، وابن جرير ٢/ ١٥٧. وعلقه ابن أبي حاتم ١٥٢/١.

وقراءة على ظهر القلب، ولا يقرؤونها في الكتب<sup>(١)[٣٣]</sup>. (ز)

٢٥٦٧ ـ قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ إِلَّا أَمَانِ } إِلَّا مَا تحدَّثهم بهم علماؤهم  $(7)^{[TT]}$ . (ز)

٢٥٦٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿إِلَا َ أَمَانِينَ ﴾، قال: تَمَنَّوْا فقالوا: نحن من أهل الكتاب. وليسوا منهم (٣) (٢)

آآآ علَّق ابنُ عطية (٢٦٣/١) على هذا القول، فقال: ﴿وقال آخرون: هي من تَمَنَّى: إذا تلا، ومنه قوله تعالى: ﴿إِلَّا إِنَا تَمَنَّى ٱلْقَيْطُنُ فِي أَمْنِيَدِهِ ﴾ [الحج: ٥٢]، ومنه قول الشاعر:

تمنَّى كتاب اللَّه أول ليلة وآخره لاقسى حسمام السمقادر فمعنى الآية: أنهم لا يعلمون الكتاب إلا سماع شيء يتلى، لا علم لهم بصحته.

الآت علَّق أبنُ تيمية (١/ ٢٤٨ - ٢٤٨) على قول أبي روق وقول الكلبي بقوله: «ففي هذا القول أبي روق - جعل الأماني التي هي التلاوة: تلاوة الأميين أنفسهم. وفي ذلك ـ قول الكلبي ـ جعل الأماني: ما يسمعونه من تلاوة علمائهم. وكلا القولين حق، والآية تممهما؛ فإنه ﷺ قال: ﴿لا يَمْلُمُوكَ ٱلْكِنْبُ﴾، لم يقل: لا يقرءون ولا يسمعون. ثم قال: ﴿إِلاَّ أَمَائِيْبُ﴾، وهذا استثناء منقطع، لكن يعلمون أماني؛ إما بقراءتهم لها، وإما بسماعهم قراءة غيرهم. وإن جعل الاستثناء متصلًا كان التقدير: لا يعلمون الكتاب إلا علم أماني، لا علم تلاوة فقط بلا فهم،

آ٣٣٦ أفادت الآثار اختلاف المفسرين في معنى ﴿ أَمَانِكَ ﴾ على ثلاثة أقوال: الأول: الأكاذيب. الثانى: التشهى، وتمنى ما ليس لهم. الثالث: التلاوة.

وقد رجَّع ابنُ جرير (٢/ ١٥٧ - ١٦٠) مستندًا إلى اللغة، والسّياق القول الأول، وهو قول ابن عباس من طريق الضحاك، وقول مجاهد من طريق بن أبي نَجِيح، وانتَقَدَ القول الثاني والثالث، وعلَّل ذلك بأن قوله تعالى: ﴿وَإِنْ هُمْ إِلَّا يُظُنُّونَ﴾ أفاد أنهم يتمنون ما يتمنون من الأكاذيب ظنَّا منهم لا يقينًا، وذلك يدل على ضعف تفسير الأماني بالتشهي أو التلاوة؛ لأنه لو كان معنى ذلك: أنهم يتلونه، لم يكونوا ظانين؛ لأنه لا يقال لمن تلا كتابًا: هو ظان لما يتلو، إلا أن يكون شاكًا في نفس ما يتلوه، لا يدري أحق هو أم باطل، ولم يقع من اليهود التالين للتوراة شك في كون التوراة من عند الله، وكذلك لو كان معناه: يشتهونه، لم يكونوا ظانين؛ لأن المتشهى يتمنى ما حصل له العلم به، وما قد وجدت

(٢) تفسير الثعلبي ٢/٣٣/.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٥٧/٢.

يجتمعان، وكذلك فالمتشهي في حال تمنيه موجود تمنيه، فغير جائز أن يقال: هو يظن تمنيه، ثغير جائز أن يقال: هو يظن تمنيه. ثم وجه ابن جرير الاستثناء في قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْلَمُونَ الْكِتَبَ إِلاَ أَمَانِيَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ تعلى استثناء منقطع، لكون الأماني من غير نوع الكتاب، ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿مَا لَكُم بِعِمْ مِنْ عِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله على كون الاستثناء منقطعًا \_ هو: ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب، لكن أماني، يعني: لكنهم يتمنون.

ورجَّح ابنُ تيمية (١/ ٢٥٢ ـ ٢٥٤) القول بأنها التلاوة، وانتَقَدَ القولين الآخرين مستندًا إلى اللغة، والسّياق، فقال: اوقوله: ﴿إِلَّا أَمَانِيَّ أَي: تِلاوة، فهم لا يعلمون فِقْهَ الكتاب، إنما يقتصرون على ما يسمعونه يتلى عليهم، والأمانيُّ: جمع أُمْنِيَّة، وهي: التلاوة، ومنه: قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زَّسُولِ وَلَا نَبِيَ إِلَّا ۖ إِنَا نَسُقَ ٱلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَشْيَلَتِهِ. فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطِكُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ مَايَنتُوهُ وَاللَّهُ عَيْدُ كَيْدَهُ ﴿ [الـحـج: ٥٠]». تُسَم حكى القولين الآخرين، ثم قال: اكلا القولين ضعيف، والصواب الأول؛ لأنه سبحانه قال: ﴿وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئْبَ إِلَّا أَمَافِئَ﴾، وهذا الاستثناء إما أن يكون متصلًا أو منقطعًا، فإن كان متصلًا لم يجز استثناء الكذب ولا أماني القلب من الكتاب، وإن كان منقطعًا فالاستثناء المنقطع إنما يكون فيما كان نظير المذكور، وشبيهًا له من بعض الوجوه، فهو من جنسه الذي لم يُذكر في اللفظ، ليس من جنس المذكور؛ ولهذا لا يصلح المنقطع حيث يصلح الاستثناء المفرغ، وذلك كقوله: ﴿لَا يَذُوثُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ﴾ ثم قَال: ﴿إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُوكَ ﴾ [الدخان: ٥٦]، فهذا منقطع؛ لأنه يحسن أن يقال: لا يذوقون إلا الموتة الأولى، ... وقوله: ﴿مَا لَمُم بِهِ. مِنْ عِلْمٍ إِلَّا آلِبَكَ ٱلظَّيْنَ وَمَا قَنْلُوهُ يَقِينًا﴾ [النساء: ١٥٧] يصلح أن يقال: وما لهم إلا اتباع الظن، فهنا لَمَّا قال: ﴿لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئَبَ إِلَّا أَمَانِيٓ} يحسنَ أن يقال: لا يعلمونه إلا أماني، فإنهم يعلمونه تلاوة يقرءونها ويسمعونها، ولا يحسن أن يقال: لا يعلمون إلا ما تتمناه قلوبهم، أو لا يعلمون إلا الكذب، فإنهم قد كانوا يعلمون ما هو صدق أيضًا، فليس كل ما علموه من علمائهم كان كذبًا، بخلاف الذي لا يعقل معنى الكتاب، فإنه لا يعلم إلا تلاوة. وأيضًا فهذه الأماني الباطلة التي تمنوها بقلوبهم وقالوها بالسنتهم ـ كقوله تعالى: ﴿تِلْكَ أَمَانِيُّكُمْ ۖ ۖ قد اشْتَرَكُوا فِيهَا كُلُّهُم، فلا يخصُ بالذم الأميون منهم، وليس لكونهم أميين مدخل في الذم بهذه، ولا لنفي العلم بالكتاب مدخل في الذم بهذه، بل الذم بهذه مما يعلم أنها باطل أعظم من ذم من لا يعلم أنها باطل؛ ولهذا لما ذم الله بها عَمَّم ولم يَخُصُّ، فقال تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن ==

# ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ۞

٢٥٦٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَإِنْ هُمُ
 إِلّا يُظُنُّونَ﴾، قال: وهم يجحدون نبوَّتك بالظّنِّ<sup>(۱)</sup>. (٢٧/١١)

٢٥٧٠ عن أبي العالية من طريق الربيع بن أنس - ﴿وَإِنْ هُمُ إِلَّا يُظُنُّونَ ﴾، قال: يظنون الظنون بغير الحق<sup>(٢)</sup>. (ز)

**٢٥٧١ ـ** عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>٣١</sup>. (ز)

٢٥٧٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَإِنْ هُمْ إِلَّا يُطْوِنُ هُمْ إِلَّا يُظُونُكُ ،
 يُظُنُّونَ ﴾ قال: إلا يكذبون (١٤/٣٤)

۲۵۷۳ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يُطْنُونَ ﴾، قال: يظنون الظنون بغير الحق<sup>(٥)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٥٧٤ ـ عن منصور قال: سألت إبراهيم [النخعي] عن ذبائح نصارى العرب. قال:

= كَانَ هُورًا أَوْ نَمَنَرُكُ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ الآية [البقرة: ٢١١]، وأيضًا فإنه قال: ﴿وَإِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾ فدل على أنه ذمهم على نفي العلم، وعلى أنه ليس معهم إلا الظن، وهذا حال الجاهل بمعاني الكتاب، لا حال من يعلم أنه يكذب، فظهر أن هذا الصنف ليس هم الذين يقولون بأفواههم الكذب والباطل، ولو أريد ذلك لقيل: لا يقولون إلا أماني، لم يقل: لا يعلمون الكتاب إلا أماني، بل ذلك الصنف هم الذين يُحَرِّفون الكلم عن مواضعه، ويلوون السنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب، ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله وما هو من عند الله، ويكتبون الكتاب، بأيديهم ليشتروا به ثمنًا قليلًا، فهم يحرفون معاني الكتاب، وهم يحرفون معاني الكتاب، وهم يحرفون لفظه لمن لم يعرفه، ويكذبون في لفظهم وخطهم».

- (١) أخرجه ابن جرير ٢/١٥٥، ١٦٢. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق. ينظر: سيرة ابن هشام ٥٣٨/١.
  - (٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٦٣، وابن أبي حاتم ١/١٥٢.
    - (٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٦٣، وابن أبي حاتم ١/١٥٢.
- (٤) تفسير مجاهد ص٢٠٨، وأخرجه ابن جرير ٢/١٦٢، وابن أبي حاتم ١٥٢/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
  - (٥) أخرجه ابن جرير ٢/١٦٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٢/١.

لا بأس. ثم قرأ: ﴿وَمِنْهُمْ أَتِيُّوْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنَبَ إِلَّا أَمَانِيَّ﴾(١). (ز) ٢٥٧٥ ـ عن عطاء الخرساني، قال: لا بأس بذبائحهم، ألم تسمع الله يقول: ﴿وَمِنْهُمْ أَتِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ﴾ الآية؟(١٠). (ز)

﴿ فَرَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكَمُنُهُونَ الْكِنْبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيشْتَمُوا بِهِ مَتَنَا فَلِيلَةٌ ﴿
وَقَوْلُونَ مِنْدًا لَهُمْ مِنَّا يَكْضِهُونَ ﴾
وَوَيْلٌ لَهُمْ مِنَّا يَكْضِهُونَ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٢٥٧٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عبد الرحمن بن علقمة ـ في قوله: ﴿فَوَيْلُ لِللَّهِ عَنْ عَبْلُ لِللَّهِ عَبْلُ الْكِنْبُ وَلَيْ عَبْلُهُ مَ قال: نزلت في أهل الكتاب (٣٠). (٤٣٣/١)

۲۹۷۷ - عن عبد الله بن عباس - من طريق عكرمة - في قوله: ﴿ وَمَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكَوَلَةِ ﴾ الآية، قال: هم أحبار اليهود، وجدوا صفة النبي ﷺ مكتوبة في التوراة؛ أَكْتَلُ<sup>(3)</sup>، أَعْيَرُ<sup>(6)</sup>، رَبْعَةُ (<sup>7)</sup>، جَعْد الشعر، حسن الوجه، فلما وجدوه في التوراة مَحَوه حسدًا وبَغْيًا، فأتاهم نفر من قريش فقالوا: تجدون في التوراة نبيًا أُمِّيًا؟ فقالوا: نعم، نجده طويلًا، أزرق، سَبْطَ الشعر. فأنكرت قريش، وقالوا: ليس هذا منًا (<sup>7)</sup>. (/ ۳۵))

٧٩٧٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكَلْبِيّ، عن أبي صالح ـ قال: إنهم عَيْرُوا صفة النبي ﷺ في كتابهم، وجعلوه آدم سبطًا طويلًا، وكان رَبِّعَة أسمر، وقالوا الصحابهم وأتباعهم: انظروا إلى صفة النبي ﷺ الذي يُبِّعَث في آخر الزمان، ليس يشبه نعت هذا. وكانت للأحبار والعلماء مأكلة من سائر اليهود، فخافوا أن تذهب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٥٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٧٥٧٢، ١٠٠٤٢، ١٢٧١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في الكبرى من طريق وكيع (١٠٩٩١). وعزاه السيوطي إلى وكيع، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) الكَحَل: سواد في أشفار العين خلقة. لسان العرب (كحل).

<sup>(</sup>٥) الأعين: عظيم سواد العين في سَعَة. القاموس المحيط (عين).

<sup>(</sup>٦) رُبُّعَة: لا بالطويل ولا بالقصير. لسان العرب (ربع).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٥٤ (٨٠٥).

قَوَّاه الحافظ ابن حجر في العجاب ١/٢٧٢ (٢٤).

مأكلتهم إن بَيَّنوا الصفة، فمِن ثُمَّ غيروا(١١). (ز)

Yov9 \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قوله: ﴿ وَمَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِنْبَ بِأَيْدِيمْ ثُمَّ الْكِنْبَ بِأَيْدِيمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْدَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتُواْ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾، قال: عمدوا إلى ما أنزل الله في كتابهم من نعت محمد ﷺ، فحرَّفوه عن مواضعه، يبتغون بذلك عَرَضًا من عَرَض الدنيا، فقال الله: ﴿ وَقَيْلٌ لَهُم يِمَّا كَنْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم يَمَّا يَكْبُونَ ﴾، يعنى: من الخطيئة (٢٠). (ز)

٧٥٨٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ، قال: عمدوا إلى ما أنزل الله في كتابه من نعت محمد ﷺ، فحرَّفوه عن مواضعه، يبتغون بذلك عَرَضًا من عَرَض الدنيا، فقال الله في: ﴿فَرَيْلٌ لَهُم مِمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِم وَوَيْلٌ لَهُم مِمّاً كَنْبُونَ إِنْ الخطيئة (٣). (ز)

٢٥٨١ ـ قال أبو مالك [غزوان الغفاري]: نزلت هذه الآية في الكاتب الذي يكتب لرسول الله ﷺ فيغير ما يُملَى عليه (٤).

۲۰۸۲ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في الآية، قال: كان ناس من بني إسرائيل كتبوا كتابًا بأيديهم لِيَتَأَكَّلوا الناس، فقالوا: هذا من عند الله. وما هو من عند الله? (۱۳۷۶)

٢٥٨٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ في الآية، قال: كان ناس من اليهود يكتبون كتابًا من عندهم، ويبيعونه من العرب، ويحدثونهم أنَّه من عند الله، فيأخذون ثمنًا قليلًا (١١٤٤٣). (١٧١٦)

آ٣٤ قال ابن عطية (١/ ٢٦٥): •وتناسق هذه الآية على التي قبلها يُعْطِي أنَّ هذا الكَتْبَ والتبديل إنما هو للأتباع الأميين الذين لا يعلمون إلا ما قرئ لهم».

<sup>(</sup>١) أخرجه الواحِدي في أسباب النزول (ت: ماهر الفحل) ص١١٨، ١٢٩.

إسناده ضعيف جِدًّا. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٦٧، ١٦٩، وابن أبي حاتم ١/١٥٥.

<sup>(</sup>۳) تفسیر مجاهد ص۲۰۸.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٢٧٥/١. وخبر الكاتب وارتداده رواه أحمد ٢٤٧/١٩ ـ ٢٤٨ (١٢٢١٥)، وابن حبان ١٩/٣ (٧٤٤) من حديث أنس، ولكن ليس فيه أنه سبب نزول الآية. ورواه أيضًا البخاري ٢٠٢/٤ (٣٦٧)، ومسلم ١٤٥/٤ (٢٧٨١) عن أنس بن مالك ﷺ بنحوه دون ذكر الآيات.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٥٠، وابن جرير ٢/ ١٦٧، وابن أبي حاتم ١٥٤/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٦٥، وابن أبي حاتم ١٥٤/١.

Yoak \_ قال محمد بن السائب الكَلْبِيِّ: هم أحبار اليهود وعلماؤهم، عَمدوا إلى نعت النبي ﷺ في كتابهم، فزادوا فيه ونقصوا، ثم أخرجوه لسَفلَتِهم، فقالوا: هذا نعت النبي الذي يبعثه الله في آخر الزمان، ليس كنعت هذا الرجل. فإذا نظرت السَّفِلَة إلى محمد ﷺ لم يَرُوا فيه النعت الذي في كتابهم الذي كتبت أحبارهم، وكانت للأحبار مَأْكُلَة، فقال الله ﷺ: ﴿ وَقَرْيَلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِنْبَ إِلَيْهِمْ مُّمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتُرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾، يعني: تلك الْمَأْكُلة ﴿ وَقَرِيلٌ لَهُم هِ في الآخرة ﴿ وَمِنْ لَهُم مِنَا يَكْسِبُونَ ﴾ (ز)

٢٥٨٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهَنِيلٌ لِلَّذِينَ يَكُمُبُونَ ٱلْكِنْبَ بِأَيْبِهِ ﴾ سوى نعت محمد ﷺ من التوراة، محمد ﷺ من التوراة، وكتبوا سوى نعته، وقالوا لليهود سوى نعت محمد، ثم يقولون: هذا النعت من عند الله. ﴿ لِيَشْتُرُوا بِو • ثَمَنًا لَيلِهُ ﴾، يعني: عَرَضًا يسيرًا مما يعطيهم سَفَلَة اليهود كل سنة من زروعهم وثمارهم، يقول: ﴿ وَوَيْلٌ لَهُم مِنًا يَكُسُونَ ﴾ من تلك يعني: في التوراة من تغيير نعت محمد ﷺ، ﴿ وَوَيْلٌ لَهُم مِنًا يَكُسُونَ ﴾ من تلك المآكل على التكذيب بمحمد ﷺ، ولو تابعوا محمدًا ﷺ إذًا لَحُبِسَت عنهم تلك المآكل على التكذيب بمحمد ﷺ، ولو تابعوا محمدًا ﷺ إذًا لَحُبِسَت عنهم تلك المآكل على التكذيب بمحمد ﷺ، ولو تابعوا محمدًا ﷺ إذًا لَحُبِسَت عنهم تلك المآكل . (ز)

🏶 تفسير الآية:

#### ﴿فَوَيْلُ

٢٥٨٦ \_ عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله هي قال: اويل واد في جهنم، يهوي فيه الكافر أربعين خريفًا قبل أن يبلغ قَعْرَه (٢٣/١).

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ \_.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠/١٥١ (١١٧١٢)، والترمذي ٥/٣٨٣ (٣٤٥)، وابن حبان ٢٠/١٥ (٧٤٦٧)، والحاكم ٢/٥١٥ (٣٨٧٣)، ٢٣٩٤ (٤٨٧٤)، وابن جرير ٢/١٦٤، وابن أبي حاتم ١٥٣/١ (٧٩٨) كلهم من طريق دَرَّاج، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد.

وقال الترمذي: همذا حديث غريب، لا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث ابن لهيعة. ولكن ابن لهيعة لم ينفرد به، بل قد تابعه عمرو بن الحارث عند ابن جرير وابن أبي حاتم وابن حبان والحاكم، فالكلام ينحصر في =

YOAV \_ عن عشمان بن عفان، عن رسول الله ﷺ: ﴿ وَوَيْلُ لَهُم يَمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِم وَوَيْلُ لَهُم يَمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِم وَوَيْلُ لَهُم يَمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِم وَوَيْلُ لَهُم يَمَّا كَنَبِهُم اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَمَحُوا اللهِ عَلَيْهِم حَرَّفوا التوراة، وزادوا فيها ما أحَبُّوا، ومَحَوا امنها ما كانوا يكرهون، ومَحَوا اسم محمد ﷺ من التوراة، فلذلك غضب الله عليهم، فرفع بعض التوراة، فقال: ﴿ وَوَيْلُ لَهُم يَمَّا يَكُم بُونَهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْه مَا يَعْمَلُونَها اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْه مِمّا للهُ عَلَيْه مِمّا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْه مِمّا لِيهُم يَمّا لِيهُم بُونَا لِيهُم مِمّا للهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

٢٥٨٨ ـ عن سعد بن أبي وَقَاص، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ في النار حَجَرًا يُقال له: ويل، يصعد عليه العُرفاء (٢)، وينزلون فيه (٣٠). (٤٣٤/١)

۲۰۸۹ ـ عن عائشة، قالت: قال لي رسول الله ﷺ: اويحكِ، يا عائشة، فجَزِعْتُ منها، ولكن منها، فقال لي: الله حُميراء، إنَّ ويحك أو وَيُك رحمةٌ، فلا تجزعي منها، ولكن اجزعي من الويل (٤٣٤/١). (٣٤/١)

۲۰۹۰ عن عبد الله بن مسعود - من طريق وائل بن مَهَانَة - قال: ويلٌ وادٍ في جهنم، يسيل فيه صَدِيدُ أهل النار<sup>(٥)</sup>. (۱/٤٣٤)

<sup>=</sup> رواية فترَّاج عن أبي الهيثم،. قال ابن معين ـ كما في الكامل لابن عدي ١٠/٤ ـ: «ما كان هكذا بهذا الإسناد فليس به بأس». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». وقال اللهبي في التلخيص: «صحيح».

ولكن قال أحمد بن حنبل ـ كما في الكامل لابن عدي ١٠/٤ ـ: «أحاديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد فيها ضعف». وقال ابن كثير ٤٦٦/١ ـ ٤٦٧: «لم ينفرد به ابن لهيمة كما ترى، ولكن الأفة ممن بعده، وهذا الحديث بهذا الإسناد ـ مرفوعًا ـ منكر».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ١٦٤/٢. ١٦٧. وما بين المعقوفين أورده ابن جرير في الموضع الثاني دون الأول،
 وكذا نقله ابن كثير في تفسيره ١٩١٢/١، والسيوطي في المدر.

قال ابن كثير: «وهلَّا غريب أيضًا جِدًّا». وقال ابن رجب في التخويف من النار ص١١٣: «إسناده فيه نظر».

<sup>(</sup>٢) العرفاء: جمع عريف، وهو النقيب، وهو دون الرئيس. لسان العرب مادة (عرف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار ٣/ ٣٢٧ (١١٢٣).

وقال الهيثمي في المجمع ٨٩/٣ (٠٤٤٠): «وفيه جماعة لم أجد من ذكرهم». وقال ابن رجب في التخويف من النار ص١١٣: «إسناد مجهول». وقال الألباني في الضعيفة ١١٦/١١ (٧٠٥): «ضعيف».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخَرَائِطِيُّ في مساوئ الأخلاق ص٩٦١ (٨٠٩)، والسلفي في الطُّيُورِيَّات ٢/ ٤٧١ (٤٠٨).

قال ابن حجر في الفّتح ١٠/ ٥٥٣: ﴿ أخرجه الْخرائطي في مساوئ الأُخلاُّق بسنَّدُ واهه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني (٩١١٤)، والبيهقي في البعث (٥١٥). وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر.

قال الهيشمي في مجمع الزوائد ٧/ ١٣٥: ﴿وَفِيهِ يَحْيَى الْجِمَّانِي، وَهُو ضَعَيْفَ﴾.

٢٥٩١ ـ عن على بن أبي طالب، قال: الرَيْح والوَيْل بابان؛ فأما الوَيْحُ فباب رحمة، وأما الويل فباب عذاب(١). (١/٤٣٤)

٢٥٩٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿ فَرَيْلٌ ﴾، يقول: فالعذاب عليهم<sup>(٢)</sup>. (ز)

٢٥٩٣ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: ﴿ فَرَيْلٌ ﴾ شدة العذاب (٣). (ز)

**٢٥٩٤** ـ عن النعمان بن بَشِير، قال: الويل: واد من قَيْح في جهنم<sup>(٤)</sup>. (١/٤٣٤)

٧٥٩٥ \_ عن أبي عِيَاض [عمرو بن الأسود العنسي] \_ من طريق زياد بن فَيَّاض \_ قال: ويل: سيل من صَدِيد في أصل جهنم. وفي لفظ: ويل: وادٍ في جهنم يسيل فيه صديدهم<sup>(ه)</sup>. (۱/٤٣٥)

٢٥٩٦ ـ قال سعيد بن الْمُسَيِّب: ويل: واد في جهنم، لو سُيِّرَت فيه جبال الدنيا لانماعَتْ من شدة حَرِّه (١٦). (ز)

٢٥٩٧ \_ عن عطاء بن يسار \_ من طريق زيد بن أسلم \_ قال: ويل: واد في جهنم، لو سُيِّرت فيه الجبال لانْماعَتْ من شدة حره (٧٠). (١١-٤٣٥)

**۲۰۹۸** \_ عن ابن بریدة: جبل من قیح ودم<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٥٩٩ ـ عن عمر مولى غُفْرَة، قال: إذا سمعت الله يقول: ﴿وَرِّلُّ} فهي النار<sup>(۹)</sup>. (۱/۳۵۹)

٢٦٠٠ ـ عن سفيان (١٠٠ [الثوري] ـ من طريق مِهْرَان ـ قال: ويل: ما يسيل من صديد

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطى إلى أبي نعيم في دلائل النبوة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ١٦٣/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/٢٢٤، وتفسير البغوي ١/٥١١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه هَنَّاد في الزهد (٢٧٧)، وابن جرير ٢/١٦٣، ١٦٤، وابن أبي حاتم ١٥٣/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/ ٢٢٤، تفسير البغوي ١/ ١١٥. (٧) أخرجه ابن المبارك في الزهد (٣٣٢ ـ زوائد نعيم)، وابن جرير ١٦٨/٢، وابن أبي حاتم ١٥٣/١،

والبيهقي في البعث (٥١٦). (٨) تفسير الثعلبي ١/٢٢٤.

<sup>(</sup>٩) عزاه السيوطى إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١٠) في نسخة الشيخ شاكر: عن شقيق.

والمنظمة المنظمة المنظ

## في أصل جهنم<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿لَلَّذِينَ يَكُتُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَنِدِيمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتُرُوا بِهِ تَمَنَّا قَلِيلًا فَرَيْلُ لَهُم مِنَّا يَكْبُبُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّ

المَّنَّةُ وَاللَّهُ بَنَ عَبِاسَ - مَنَ طَرِيقَ أَبِي رَوْقَ، عَنَ الضَحَاكُ - في قوله: ولِيَشْتُواْ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً ﴾، قال: عَرَضًا مِن عَرَض الدنيا، ﴿ وَوَلَيْلُ لَهُم قِمَّا يَكْمِبُونَ ﴾
فالعذاب عليهم من الذي كتبوا بأيديهم من ذلك الكذب، ﴿ وَوَلَيْلُ لَهُم قِمَّا يَكْمِبُونَ ﴾
يقول: مما يأكلون به الناس السَّفِلةَ وغيرَهم (٢٠). (١/٣٤٠)

۲۹۰۲ - عن الحسن [البصري] - من طريق عَبَّاد بن منصور - قوله: ﴿لِيَشْتَرُواْ بِهِ.
 ثَمَنًا قَلِيـلَآ﴾، قال: كذبًا وفجورًا، وما هو من عند الله. قال: ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون (٢٠). (ز)

٣٦٠٣ \_ عن هارون بن يزيد، قال: سُئِل الحسن عن قوله: ﴿ ثَمَنَا قَلِكُ ﴾. قال: الثمن القليلة ﴾. قال: الثمن القليل: الدنيا بحذافيرها (٤). (ز)

٢٩٠٤ - قال محمد بن السائب الكلبي: ﴿ وَقَرْبُلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيمَ ثُمَّ يَقُولُونَ
 هَذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتُرُواْ بِو مُنَمَنَا قَلِيلًا ﴾ يعني: تلك المأكلة، ﴿ وَقَرْبُلُ لَهُم ﴾ في الآخرة ﴿ قَبَا يَكُوبُونَ ﴾ ( ( )

#### أثار متعلقة بالآية:

٧٦٠٥ \_ عن عبد الله بن عباس، قال: وصف الله محمدًا ﷺ في التوراة، فلما قدم رسول الله ﷺ حَسَدَه أحبار اليهود، فغيَّروا صفته في كتابهم، وقالوا: لا نجد نعته عندنا. وقالوا للسَّفِلةِ: ليس هذا نعت النبي الذي يحرم كذا وكذا \_ كما كتبوه، وغَيَّرُوا \_، ونعت هذا كذا كما وصف. فَلَبَّسوا على الناس، وإنما فعلوا ذلك لأنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۷۰.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ. وتقدم بطوله قريبًا.

الأحبار كانت لهم مَأْكَلةٌ يطعمهم إياها السَّفِلَةُ؛ لقيامهم على التوراة، فخافوا أن تؤمن السَّفِلةُ، فتنقطع تلك المَأْكَلةُ(١). (٢٣٦/١)

٢٦٠٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عبيد الله بن عبد الله ـ أنه قال: يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء، وكتابكم الذي أنزل الله على نبيه أحدث أخبار الله، تعرفونه غَضًا مَحْضًا لم يُشَب، وقد حدثكم الله أنَّ أهل الكتاب قد بدلوا كتاب الله وغيروه وكتبوا بأيديهم الكتاب، وقالوا: هو من عند الله. ليشتروا به ثمنا قليلًا، أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسائلهم؟ ولا والله، ما رأينا منهم أحدًا قط سألكم عن الذي أنزل إليكم (٢٠). (٤٣٦/١)

۲۹۰۷ \_ عن إبراهيم النخعي \_ من طريق الأعمش \_ أنَّه كره كتابة المصاحف بالأجر، وتلا هذه الآية: ﴿فَرَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ ٱلْكِتَبَ بِأَيْدِ عِنْ الآية (٣/١٤) (٢٣٨١) ٢٠٠٨ \_ عن الأعمش: أنَّه كره أن تكتب المصاحف بالأجر، وتأول هذه الآية: ﴿فَرَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِتَبَ بِأَيْدِ عِنْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْاً مِنْ عِندِ ٱلشَّيُ (٤٠٠/١٠)

# ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَسَكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ الآية

#### 🏶 نزول الآية:

۲۹۰۹ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق محمد بن إسحاق بسنده \_ أن يهود كانوا يقولون: مدة الدنيا سبعة آلاف سنة، وإنما نعذب لكل ألف سنة من أيام الدنيا يومًا واحدًا في النار، وإنما هي سبعة أيام معدودات، ثم ينقطع العذاب. فأنزل الله في ذلك: ﴿وَقَالُوا لَن تَسَّنَا النَّكَارُ ﴾ إلى قوله: ﴿مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (٥٠). (١/٤٤٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الدلائل ٢/ ٥٣٧.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (۱۹۲۱ه) بنحوه مختصرًا، والبخاري (۲۱۸۵، ۲۳۱۳، ۷۳۲۳)
 باختلاف يسير، وابن أبي حاتم ۱/ ۱۰۵۴، والبيهقي في شُعب الإيمان (۲۰۲۵).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١٤٥٣١) بشطره الأول نقط، وابن أبي داود في المصاحف ص١٥٧، وابن أبي حاتم ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى وكيع.

وعقد السيوطي مبحثًا عند هذه الآية ٤٣٨/١ ـ ٤٤٦ أورد فيه آثارًا عمن كره شراء المصاحف وبيمها.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٧/ ١٧٥، وابن أبي حاتم ١/ ١٥٥ (٨١٣). وأورده الثعلبي ٢٢٥/١. إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

والمنابعة المنابعة المنابعة المنابعة

۲۹۱۰ ـ عن مجاهد بن جبر، مثله<sup>(۱)</sup>. (۲۹۱۰)

٢٦١١ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق الحكم بن أبّان ـ قال: اجتمعت يهود يومًا، فخاصموا النبي ﷺ، فقالوا: ﴿لَن تَمَسَنَا النّكَارُ إِلاَّ أَكِامًا مَصْدُوا وَصَمَّوْا أُربِعين يومًا ـ، ثم يخلفنا فيها ناس. وأشاروا إلى النبي ﷺ وأصحابه، فقال رسول الله ﷺ، وردَّ يده على رءوسهم: «كذبتم، بل أنتم خالدون مُحَلَّدون فيها، لا نخلفكم فيها إن شاء الله تعالى أبدًا». ففيهم أنزلت هذه الآية: ﴿وَقَالُوا لَن تَمَسَنَا النّكَارُ إِلاَّ أَكِمانًا مَصْدُدُدُكُم ، يعنون: أربعين ليلة (٤٨/١٠).

Y71Y - عن زيد بن أسلم - من طريق ابنه عبد الرحمن - أنَّ رسول الله ﷺ قال لليهود: «أنشدكم بالله وبالتوراة التي أنزل الله على موسى يوم طُور سَيْناه، مَنْ أهلُ النار الذين أنزلهم الله في التوراة؟، قالوا: إن ربهم غضب عليهم غَضْبَة، فنمكث في النار أربعين ليلة، ثم نخرج فتخلفوننا فيها. فقال رسول الله ﷺ: «كذبتم والله، لا نخلفكم فيها أبدًا». فنزل القرآن تصديقًا لقول النبي ﷺ وتكذيبًا لهم: ﴿وَقَالُوا لَن تَسَّنَا النّارُ إِلا أَنْكِامًا مَّمْدُونَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿هُمْ فِيهَا خَيْلُونَهُ ﴿ (١/٤٤٨))

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّكَارُ إِلَّا أَنْسَامًا مَعْدُودَةً ﴾

٣٦١٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفي \_ أنَّ اليهود قالوا: لن تمسنا النار إلا أربعين ليلة، مُدَّة عبادة العجل (٤٤٨/١)

وأخرج نحوه الطبراني في الكبير ٢٦/١١ (٩٦/١)، من طريق محمد بن إسحاق، عن سيف بن سليمان، عن مجاهد، عن ابن عباس، وحسَّن الحافظ ابن حجر إسناده في الفتح ٢٤٦/١٠.

(١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير ٢/ ١٧٥ً من طريق ابن أبي نجيح مختصرًا دون ذكر النزول.

(۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۱۷۶، وابن أبي حاتم ۱۵۲/۱ (۸۱۵) مرسلًا.

إسناد ضعيف لإرساله لكن يشهد له مرسل زيد بن أسلم الآتي. وأصل القصة روي في البخاري (٣١٦٩) من حديث أبي هريرة، ولكن ليس فيه أن هذه الآية نزلت بسببه، وسيأتي. (٣) أخرجه ابن جرير // ١٧٤ مرسلًا.

ضعيف لإرساله، وانظر ما سبق.

عزاه السيوطي إلى ابن جرير، وهو في تفسيره ٢/ ١٧٣ دون آخره.

٢٦١٤ عن الضحاك بن مزاحم - من طريق جُونيبر - في قوله: ﴿ لَن تَمسَّنَا النَّارُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُلَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٢٦١٥ ـ عن قنادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا اَلْسَالُ إِلَا أَشَيَامًا
 مَصْـ لُودَةً ﴾، قالوا: أيامًا معدودة بما أصبنا في العجل (٢). (ز)

٢٦١٦ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا الشّارُ إِلّا أَلْيَامًا مَمْ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا الشّارُ إِلاّ أَرْيَامًا مَمْ وَقَالُوا لَن يدخلنا الله النار إلا تَجلَّة القسم، الأيام التي أصبنا فيها العِجلُ: أربعين يومًا، فإذا انقضت عنا تلك الأيام انقطع عنا العذاب والقسم " (ز)

**۲٦١٧ ـ عن عطاء، نحوه (٤). (ز)** 

٢٩١٨ عن إسماعيل السُّدِيِّ من طريق أَسْبَاط ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَشَيَامًا مَمْ وَمَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَشَيَامًا مَمْ وَمَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ فِيمِن لِيلة، حتى إذا أكلت النار خطايانا واستنفينا نادى مناد: أخرجوا كل مَخْتُون من ولد إسرائيل. فلذلك أمرنا أن نَخْتَين، قالوا: فلا يدعون منا في النار أحدًا إلا أخرجوه (٥٠). (ز) لا ألله مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالُوا ﴾ يعني: اليهود: ﴿ لَن تَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَسِلَا أَمِين يومًا التي عبد آباؤنا فيها العجل (٢٠). (ز)

# ﴿ قُلْ أَغَّذَتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُۥ أَمْ لَلُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ۞

٢٦٢٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: لما قالت اليهود ما قالت قال الله لمحمد: ﴿ الله عَلَمُ أَغَنَّتُمْ عِندَ الله عَلْمُ الله الله الا الله، لم تشركوا ولم تكفروا به، فإن كنتم قلتموها

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٧٤، وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٤/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/٥١، وابن جرير ٢/١٧١، وابن أبي حاتم ١٥٦/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٧١/٢. وذكر عنه يحيى بن سلام نحو ذلك ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/
 ١٥٢ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٧١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ٢٢٦٦/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

فَارْجُوا بِهَا، وإن كنتم لم تقولوها قَلِمَ تقولون على الله ما لا تعلمون؟! (١٠٠١) (٢٠٠١) ٢٦٢١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿قُلْ أَغَنْلَتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا﴾، أي: مَوْيُقًا من الله بذلك أنَّه كما تقولون (١٠٠) (٤٠٠١)

٢٦٢٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ ﴿ فَلْ أَغَفَّتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدَا﴾، أي: هل عندكم من الله من عهد أنه ليس معذبكم؟ أم هل أَرْضَيْتُمُ اللهُ بأعمالكم فعملتم بما افترض عليكم وعهد إليكم؟ ﴿ فَلَن يُخْلِفَ اللهُ عَهَدَهُۥ أَمْ نَفُولُونَ عَلَ اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ۖ فَلَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَهَدُهُۥ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللهُ عَمْدَهُۥ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ۖ وَاللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ۖ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ وَعَهْدُ إليكم اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهْدُ إليكم اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهْدُ إللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَهْدُ إليكم اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهْدُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهُدُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعِيْدُا لِلْ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَلْمُ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَهُمُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلْمُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْ

٢٦٢٣ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ فَلْ آَغَنَتُمْ عِندُ اللَّهِ عَهْدُا ﴾ ، قال: بِفِرَاكم وبزعمكم أن النار ليس تمسكم إلا أيّامًا معدودة. يقول: إن كنتم اتخذتم عند الله عهدًا بذلك ﴿ فَلَن يُغْلِفَ اللَّهُ عَهَدُاً وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَهَدُاً وَلَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

۲۹۲۴ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق أبي جعفر \_ قال: قالت اليهود: لن ندخل النار إلا تَحِلَّة القسم عِدَّة الأيام التي عبدنا فيها العجل. فقال الله: ﴿أَغَنَّتُمْ عِندُ اللهِ عَهْدًا﴾ بهذا الذي تقولونه؟ ألكم بهذا حجة وبرهان ﴿فَلَن يُخْلِف اللهُ عَهَدُهُۥ﴾؟ فهاتوا حجتكم وبرهانكم، ﴿أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ﴾ (١٤٠٠). (ز)

آت وجّه ابنُ عطية (٢٦٦/١) الأقوال الواردة في معنى العهد بقوله: قوقال أهل التفسير: العهد من الله في هذه الآية الميثاق والوعد. وقال ابن عباس وغيره: معناه: هل قلتم: لا إله إلا الله، وآمنتم، وأطعتم، فَتُذُلُون بذلك، وتعلمون أنكم خارجون من النار؟! فعلى هذا التأويل الأول يجيء المعنى: هل عاهدكم الله على هذا الذي تدعون؟ وعلى التأويل الثاني يجيء: هل أسلفتم عند الله أعمالًا توجب ما تدَّعون؟ ويلاحظ أن أثر الحسن جمع بين المعنين.

٣٣٦ وجَّه ابنُ جرير (٢/ ١٧٧ ـ ١٧٨) أقوال ابن عباس، ومجاهد، وقتادة من طريق أبي ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۱۷۷.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص۲۰۸، وأخرجه ابن جرير ۱۷۲/۲، وابن أبي حاتم ۱۵۷/۱. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٧/١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرج ابن أبي حاتم ١/١٥٧ الشطر الأخير منه من طريق شيبان النحوي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ١٧٦/٢، وابن أبي حاتم ١٥٧/١.

٢٦٢٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: لما قالت اليهود ما قالت قال الله عَدَدُهُ وقال في مكان آخر: قال الله عَدَدُهُ وقال في مكان آخر: قال الله عَدَدُهُ وقال في مكان آخر: ﴿وَفَلْ اللهُ عَدَدُهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَدَدُهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَدَان عَدَان عَدَان عَدَان عَدَان عَدَان عَدَان عَدَال الخبر، فقال: ﴿ رَكَانَ مَن كَسَبُ سُنِينَكُ ﴿ اللهُ عَدَان عَدَانَ ع

٢٦٢٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ وَاللَّهِ إِنَّهُمْ قَالُوا لَن تَمَكَّنَا النَّالُ إِلَّا آيَامًا مَمْدُونَ رَجِّ ﴾ [آل عمران: ٢٤] الآية، قال: قالوا: لن نُعَذَّب في النار إلا أربعين يومًا، قال: يعني: اليهود (٢٠). (ز)

٢٦٢٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَلْ أَغَذَهُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا ﴾ فعلتم بما عَهِد إليكم في التوراة، فإن كنتم فعلتم فلن يخلف الله عهده، ﴿ أَمْ نُمُولُونَ ﴾ يعني: بل تقولون ﴿ عَلَ اللّهِ مَا لا تَلْكَ الأيام، فإذا مضت تلك الأيام مقدار كل يوم ألف سنة قالت الخزنة: يا أعداء الله، ذهب الأجل، وبقي الأبد، وأيقنوا بالخلود (٣٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٢٩٢٨ ـ عن أبي هريرة، قال: لما أَفْتِتَحَت خيبر أَهْدِيَت لرسول الله على شاة فيها شُمَّ، فقال رسول الله على: «أَمَن كان ههنا من اليهود». فقال لهم: «مَنْ أُبوكم؟». قالوا: فلان. قال: «كذبتم، بل أبوكم فلان». قالوا: صدقت وبررت. ثم قال لهم: «هل أنتم صادِقيَ عن شيء إن سألتكم عنه؟». قالوا: نعم، يا أبا القاسم، وإن كذبناك عرفت كذبنا كما عرفته في أبينا. فقال لهم: «مَنْ أَهْلُ النار؟». قالوا:

== جعفر، فقال: "وهذه الأقوال التي رويناها عن ابن عباس ومجاهد وقتادة بنحو ما قلنا في تأويل قوله: ﴿فَلْ أَغَنَتُمْ عِندُ اللّهِ عَهْدًا﴾؛ لأن مما أعطى الله عباده من ميثاقه: أن من آمن به وأطاع أمره نَجًاه من ناره يوم القيامة، ومن الإيمان به الإقوار بأن لا إله إلا الله، وكذلك من ميثاقه الذي واثقهم به: أنَّ من أتاه يوم القيامة بحجة تكون له نجاة من النار أن ينجيه منها. فكل ذلك \_ وإن اختلَفَتُ ألفاظ قائليه \_ فمتفق المعاني على ما قلنا فيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٧٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٥/٢٩٧. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/١٥٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

وف والبقينية

نكون فيها يسيرًا، ثم تخلفونا فيها. فقال لهم رسول الله ﷺ: «اخسئوا، والله لا نخلفكم فيها أبدًا، ((،(٤٤٩)

٢٦٢٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفي \_ ذكر أنَّ اليهود وجدوا في التوراة مكتوبًا: أن ما بين طرفي جهنم مسيرة أربعين سنة، إلى أن ينتهوا إلى شجرة الزقوم نابتة في أصل الجحيم \_ وكان ابن عباس يقول: إن الجحيم سقر، وفيه شجرة الزقوم \_، فزعم أعداء الله أنه إذا خلا العدد الذي وجدوا في كتابهم أيامًا معدودة \_ وإنما يعني بذلك: المسير الذي ينتهي إلى أصل الجحيم \_ فقالوا: إذا خلا العدد انتهى الأجل، فلا عذاب، وتذهب جهنم وتهلك. فذلك قوله: ﴿ لَن تَسَمّنَا النّك الله التحمول من باب إلاّ أَنكامُ مَمْ لُودَةً ﴾، يعنون بذلك: الأجل. فقال ابن عباس: لما اقتحموا من باب جهنم ساروا في العذاب حتى انتهوا إلى شجرة الزقوم آخر يوم من الأيام المعدودة، قال لهم خُزَّان سَقَر: زعمتم أنكم لن تمسكم النار إلا أيامًا معدودة! فقد خلا العدد، وأنتم في الأبد! فأخذ بهم في الصَّعود في جهنم يَرْمَقون (٢٠) (٢٤٤)

## ﴿ كِنَانَ مَن كُسُبُ سَيِّكَةً ﴾

٣٦٣٠ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق محمد بن إسحاق \_ في قوله: ﴿كِنَ مَن كَسَبُ سَيِّتَكُهُ ، أي: مَن عمل مثل أعمالكم، وكفر بمثل ما كفرتم به (٣٠). (١/١٥٤) ٢٣٣١ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله: ﴿كِنَكَ مَن كَسَبُ صَيِّنَكُهُ ، قال: الشركُ ٤٠).

۲۹۳۲ \_ عن مجاهد بن جبر =

۲۶۳۳ ـ وعكرمة مولى ابن عباس =

۲٦٣٤ \_ وقتادة بن دعامة، مثله (٥٠) . (١/ ١٥٤)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٩٩/٤ (٣١٦٩)، ٧/١٣٩ (٧٧٧٥).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٧٢. وأخرجه ابن أبي حاتم ١٥٦/١، والواحدي ص١٧ من طريق الضحاك عن
 ابن عباس. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق - كما في سيرة ابن هشام ٥٣٨/١ -، وابن جرير ١٧٨/٢، وابن أبي حاتم ١٠٧/١.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/١٧٩ عن مجاهد من طريق ابن أبي نجيح، وعن قتادة من طريق سعيد ومعمر. =

٢٦٣٥ \_ عن أبي واشل \_ من طريق عاصم \_ ﴿ بَكُنْ مَن كُسَبُ سَيِتَكُ ﴾، قال: الشرك(١). (ز)

٢٦٣٦ \_ عن أبي العالية =

٢٦٣٧ \_ والحسن البصري، نحو ذلك(٢). (ز)

٢٦٣٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ ﴿ بَكُنْ مَن كُسُبُ سَيِّئَكُ ﴾، قال: السيئة: الكبيرة من الكبائر (٢٠). (ز)

٢٦٣٩ ـ عن ابن جريج قال: قلت لعطاء [بن أبي رباح]: ﴿ بَانَ مَن كَسَبَ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٢٦٤٠ ـ عن السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿ بَكِنَ مَن كَسَبَ سَيِنَتُهُ ، قال: أما السيئة فهي الذنوب التي وُعِدَ عليها النار<sup>(٥)</sup>. (ز)

٢٦٤١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قوله: ﴿ بَانَ مَن كَسَبُ صَيْفَةً ﴾ يعني: الشرك (١٠)

۲٦٤٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: لما قالوا: ﴿ لَن تَسَنَّا اَلْكَارُ إِلَّا أَكِامًا مَّمْـ دُودَةً ﴾ أَكُذَبَهم الله عَلَى، فقال: ﴿ بَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهُ فَا اللهُ فَا اللهُ فَا اللهِ فَا اللهُ اللهِ فَا اللهِ اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>=</sup> وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. ٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٧٩. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١. ي مُن (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٥٨.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.
 (٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١. (٨) تفسير سفيان الثوري ١/٧٤.

==دون أهل الإيمان. وبعد، فإنَّ الله قد قرن بقوله: ﴿ يَكُنْ مَن كَسَبَ سَيِّتُكُ وَلَهُ طَكَ يَهِ خَلِيْدُونَ هَ قَلْمَلِكُ مَن كَسَبُ سَيِّتُكُ وَلَهُ السَّلِكَ السَّلِكَ هُمْ فِيهَا خَلِيْدُونَ ﴾ قسوله: ﴿ وَلَأَيْنَ مَامُوا وَيَمِلُوا السَّلِكَاتِ أَوْلَتُهُ اللّهِ الخلود في النار أَوْلَتِكَ أَصْحَتُ الْجَنَّةُ هُمْ فِيهَا خَلِوْدَيْ ، فكان معلومًا بذلك أن الذين لهم الخلود في النار من أهل السيئات، غير الذين لهم الخلود في الجنة من أهل الإيمان ».

واستدل ابنُ عطية (٢٦٧/١) لذلك أيضًا مستندًا لدلالة اللغة، والسّياق بدلالة لفظة ﴿ أَحَاطَتُ ﴾؛ لأن العاصي مؤمن فلم تحط به خطيئته، وبأنَّ الآية واردة في سياق الرد على كفار ادَّعوا أن النار لا تمسهم إلا أيَّاما معدودة، فهم المراد بالخلود.

ورجُّح ابنُ تيمية (٢٦٢/١ ـ ٢٦٤ بتصرف) ذلك معتمدًا نفس الأدلة التي اعتمدها ابن جرير وابن عطية، وزاد استدلالًا بدلالة العقل، والنَّظائر، فقال: «أنه سبحانه غاير بين لفظ المكسوب، والمحيط، فقال: ﴿ كِلْ مَن كُسَّبُ سَيَكَةً وَأَخَطَتْ بِهِ. خَطِيَّتُتُهُ ﴾، فلو كان المراد بهذا هذا لم يُغَاير بين اللفظين، فعُلِم أن المراد بالسيئة: الشرك. والمشرك له خطايا أُخَر غير الشرك، فذكر أنَّ خطاياه أحاطت به، فلم يتب منها. وأيضًا فقوله: ﴿سَيَتِكَةُ﴾ نكرة، وليس المراد جنس السيئات بالاتفاق، فلو كسب شيئًا من السيئات الصغائر، ومات مصرًا على ذلك مع إيمانه وكثرة حسناته لم يستحق هذا الوعيد بالكتاب والسنة والإجماع. وأيضًا فلفظ: «السيئة» قد جاء في غير موضع وأريد به الشرك. وأيضًا فقوله: ﴿سَيِّئَكُمْ أي: حالًا سيئة، أو مكانة سيئة، ونحو ذلك كما في قوله: ﴿رَبُّنَا ءَالِنَــٰا فِي ٱلدُّنْيَــٰا حَسَــَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ﴾ [البقرة: ٢٠١] ليس المراد حسنة ما، بل حسنة تعم الخير كله، وهذا اللفظ قد يكون صفة، وقد ينقل من الوصفية إلى الاسمية وهو معدول عن السايئ، وقد يستعمل لازمًا ومتعديًّا فيقال: ساء هذا الأمر، وهو سيِّئ، كما يقال: قبح فهو قبيح، وخبث فهو خبيث، ولهذا يقال في مقابلته الحسنة، وهي ما كانت في نفسها حسنة في نفسها، وقد يقال: ساءني هذا الأمر، وهذا مما يسوء فلانًا، ... فالسيئة في نفسها قبيحة خبيئة، وهي تسوء صاحبها، أي: تضره، كما أن الحسنة تسر وتحسن صاحبها، والذي هو سيئة مطلقًا لا تمحوه حسنته هو الكفر، فكان وصف السوء لازمًا له، أي: هو في نفسه سيئ ويسوء صاحبه، وأما ما دون الكفر فقد يغفر لصاحبه فلا يسوؤه، ولما قال: ﴿وَأَخَطَتْ بِهِـ خَطِيَّتُكُهُ ول على أن السيئة ساءته، ودخلت في الخطايا التي أحاطت به، فلا يمكنه الخروج منها لا بحسنات أخر ولا بغيرها، فإن الكفر لا يقابله شيء من الحسنات إلا التوبة منه بالإيمان. وأيضًا فقد قال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَكُرٌّ وَلَا ذِلَّةُ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَٰتِكَ أَصَنَتُ النَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِلُـونَ ﴾ [يونس: ٢٦ ـ ٢٧]، قال ابن عباس: عملوا الشرك؛ وذلك لأنه وصفهم بأنهم كسبوا السيئات فقط، ولو كانوا مؤمنين لكان لهم

#### ﴿ وَأَحْظَتْ بِهِ خَطِيَّتُكُ مُ

٢٦٤٤ ـ عن أبي هريرة ـ من طريق أبي زُرْعَة ـ في قوله: ﴿وَٱَحْطَتْ بِهِ خَطِيتَتُكُهُ، ﴾، قال: أحاط به شِرْكُه (١). (١/١٥٤)

٢٦٤٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿كِلَنَ مَن كَسُبُ سَيِّتُكُهُ أَي: من عمل مثل أعمالكم، وكفر بمثل ما كفرتم به، حتى يحيط كفره بما له من حسنة ﴿قَاْوَلَتُهِكَ أَسْحَكُ ٱلنَّائِرُ هُمْ فِيهَا خَلِلْدُونَ﴾ (١/ ٤٥١)

٢٦٤٦ ـ قال عبد الله بن عبّاس =

٢٦٤٧ \_ وأبو العالية =

٢٦٤٨ ـ والضحاك بن مزاحم =

۲٦٤٩ \_ وعطاء =

۲٦٥٠ \_ والربيع =

۲**٦٥١ ـ وابن زيد: هي** الشرك يموت الرجل عليه<sup>(٣)</sup>. (ز)

مِعِ ٢٦٥٢ ـ عن الربيع بن خُثَيْم ـ من طريق أبي رَذِين ـ في قوله: ﴿وَأَلْحَظَتْ بِهِـ خَطِيْتَكُهُ﴾، قال: هو الذي يموت على خطيئته قبل أن يتوب (٤٠) . (١/٢٥١)

== حسنات وسيئات، وكذلك هنا لما قال: ﴿كَسَبُ سَيِّكَ ﴾ ولم يذكر حسنة دلَّ على أنها سيئة لا حسنة معها، وهذا لا يكون إلا سيئة الكفر، ولفظ السيئة قد يكون عامًا، وقد يكون مطلقًا فيراد به السيئة المطلقة التي لا تقبل المحو عن صاحبها، بل هي مهلكته وموبقته، وهذا هو الكفر. وقوله تعالى: ﴿لَلْيَنِ أَمْسَتُوا لَلْسُنَى وَزِيادَةٌ ﴾ ﴿أَمْسَتُوا ﴾ أي: فعلوا الحسنى، وهو يتناول ما أُمِرُوا به مُطْلَقًا، فإذا كانت الحسنة تتناول المأمور، فكذلك السيئة تتناول المحظور، فيدخل فيها الشرك الذي هو رأس السيئات، كما يدخل في الإحسان الإيمان الذي هو رأس الحسنات، كما قد فسروا بذلك قوله: ﴿مَن بَلَةَ بِالْمُسَيَّةِ فَلَهُ خَيْرٌ يَنْهَا وَهُمُ مِن فَغَ وَقَيْرُهُمْ فِي الْإَلْقِ وَالْمَانِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٨/١ ـ، وابن جرير ١٧٨/٢، وابن أبي حاتم ١٥٨/١.
 وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٢٢٦/١، وتفسير البغوي ١١٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٣٩/١٣، وابن جرير ١٨٣/٢ ـ ١٨٤، وابن أبي حاتم ١٥٨/١. وعزاه =

۲۹۵۳ \_ عن عكرمة، مثله (۱). (ز)

٢٦٥٤ \_ عن أبي رَزَيْن [مسعود بن مالك الأسدى] \_ من طريق الأعمش \_ ﴿ وَأَلْمَطَتْ لِهِ مَطِلِتَاتُكُ مُهُ ، قال: مات بذنبه (٢) . (ز)

٢٦٥٥ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع ـ في قوله: ﴿ بَكُنَ مَن كُسُبُ سَيِّتُكُةً
 وَأَخْطَتْ بِهِ خَطِيَتُتُمُ ﴾، قال: الكبيرة الموجبة (٣٠). (ز)

۲٦٥٦ \_ وعن الضحاك بن مزاحم، مثله (٤). (ز)

٧٦٥٧ \_ عن مجاهد بن جبر، في قوله: ﴿وَأَحَمَلَتْ بِهِ خَطِيّتُكُهُ، قال: الذنوب تحيط بالقلب، فكلما عمل ذنبًا ارتفعت حتى تغشى القلب، حتى يكون هكذا. وقبض كفه، ثم قال: هو الرَّان. قال: والخطيئة: كل ذنب وعد الله عليه النار( (٥٠/١٠). (٥/ ١٠٤)

الذي على البن تيمية (١/ ٢٦٠) على قول مجاهد بقوله: وهذا المعنى صحيح، قال النبي على النبي الله المبد نكتت في قلبه نكتة سوداء، فإن تاب ونزع واستغفر صُقِل قلبه، وإن زاد زيد فيها حتى يعلو قلبه، فذلك الران الذي قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ بِنَ كَنَ عَلَى قُلُومٍ مَا كُلُوا يَكُوبُونَ ﴾ . فهذا يراد به ما أصر عليه من الذنوب فلم يتب منها ». وزاد ذلك بيانًا (١/ كَلُو يَكُون المعنى: أحاطت بحسنته على الكاره الله الله الله الله المعنى: أحاطت بحسنته خطيئته، أي: أحبطتها ، من حيث إن المحيط أكثر من المحاط به ، فيكون كقوله: ﴿ وَلِنَ جَمِهُمُ الله الله الله الله الله عنى ورَادَ ذلك بيانًا (١/ ١٤٠) ، أو يكون معنى ﴿ وَلَكُمُ الله الله الله الله الله عنه الله الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الكن هلاكه يعرف من خصوص المادة ، فلما كان الذي يحيط به الذنوب فتغلب عليه أن يموت هالكًا ، قيل المعنى: أوبقته ذنوبه ». وقال أيضًا (١/ ٢٢٢): «فعلى تفسير مجاهد وابن السائب وغيرهما: المعنى: أوبقته ذنوبه ». وقال أيضًا (١/ ٢٢٢): «فعلى تفسير مجاهد وابن السائب وغيرهما:

<sup>=</sup> السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٢٢/١، وتفسير البغوي ١١٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٩٥١. (٤) تفسير البغوي ١١٦/١.

 <sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وأخرج ابن جرير ١٨٣/٢ ـ ١٨٤ الشطر الأخير من طريق ابن أبي نجيح ومنصور عنه، وابن أبي حاتم ١٠٥٨/١ مختصرًا بلقظ: بقلبه.

۲۹۰۸ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: الخطيئة، يعني: مما يعذب الله عليها<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٦٥٩ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق سَلَّام بن مِسْكِين ـ أنَّه سُئِل عن قوله: ﴿وَإَخْصَلَتْ بِهِ خَطِيَتُشُهُ﴾، ما الخطيئة؟ قال: اقرؤوا القرآن، فكل آية وعد الله عليها النار فهى الخطيئة (١٩٣٢). (١٠٧١)

 ٢٦٦٠ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿وَأَكْطَتْ بِهِ خَطِيتَتُكُهُ، اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَل مَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْك مَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْك

٢٦٦١ ـ عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء: ﴿وَلَمْعَلَتْ بِهِ خَطِيتَتُكُهُ. قال: الشرك.
 ثم تلا: ﴿وَمَن جَلَّهُ إِلَيْتِكِةٌ فَكُبَّتُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ [النمل: ١٥]<sup>(١٤)</sup>. (ز)

۲۹۹۲ ـ وعن أبي وائل [شقيق بن سلمة]، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

== السيئة يدخل فيها الشرك وغيره، لكن إحاطة الخطيئة أن تغلب السيئات الحسنات ويموت عليها، وعلى هذا القول فالخلود مجمل: خلود أهل الشرك نوع، وخلود أهل القبلة نوع، كما قد فسرت النصوص النبوية هذا وهذا».

[٣٣] قال ابن تيمية (٢٥٩/١): «هؤلاء الذين جعلوا أصحاب الكبائر الذين يموتون عليها داخلين في هذا الوعيد، لم يقولوا: إنهم لا يخرجون من النار لا بشفاعة ولا غيرها، كما ظنه من لم يجد أقوالهم، بل الحسن البصري ممن قال ذلك، وقد ثبت عنه في الصحيحين أنه روى حديث الشفاعة عن أنس بن مالك ﷺ، عن النبي ﷺ، وأنه يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان. فيكون عند هؤلاء ﴿فَأَوْلَتُهِكَ أَسْحَتُ ٱلنَّارُ هُمْ فِيهَا عَلَى ذنوبهم، ثم يخرجون منها. وهو لم يقل: أبدًا. بل هذا خلود أهل الذنوب من أهل التوحيده.

سبق توجيه ابن تيمية (١/ ٢٦٠) لتفسير مجاهد إحاطة الخطيئة بإحاطة الذنوب بالقلب، ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد ص۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١. وأخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٤ من طريق وكيع. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٨٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٨٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٨/١.

٢٦٦٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَأَخَطَتْ بِهِ خَطِيّتَتُكُۥ﴾، قال: الكبيرة الموجبة (١)اتاً. (ز)

٢٦٦٥ \_ عن الأعمش \_ من طريق وَكِيع \_ في قوله: ﴿وَأَخَطَتْ بِدِ، خَطِيَتُتُدُ، وَالْ: مات بذنوبه <sup>(۲)</sup>. (۱/ ٤٥٢)

٢٦٦٦ ـ قال محمد بن السائب الكَلْبِيِّ: أُوْبَقَتْه ذنوبه (٣) ٢٤٦٦. (ز)

٢٦٦٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَخْطَتْ بِهِ خَطِيَّتُنُّهُ ﴾ حتى مات على الشرك (٤). (ز) ٢٦٦٨ \_ قال مقاتل: أَصَرّ عليها(٥). (ز)

٢٦٦٩ ـ عن سفيان الثوري، ﴿وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيَّتُكُ ﴾، قال: كل عمل أوجب عليه النار<sup>(۲)</sup>. (ز)

## ﴿ فَأُوْلَتِكَ أَصْحَتُ ٱلنَّارُّ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾

• ٢٦٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ ﴿ مُمْمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ ،

== وقد ذكر أنَّ بمعنى قول مجاهد قول من قال: مات عليها، فقال: (وهذا المعنى صحيح، قال النبي ﷺ: ﴿إِذَا أَذَنَبِ العبد نكتت في قلبه نكتة سوداء، فإن تاب ونزع واستغفر صُقِل قلبه، وإن زاد زيد فيها حتى يعلو قلبه، فذلك الران الذي قال الله تعالى: ﴿ كُلَّا بَلْ رَانَ عَلَى ةُلُوجِم مَّا كَانُواْ يَكْمِبُونَ﴾ [المطففين: ١٤]»، فهذا يراد به ما أصر عليه من الذنوب فلم يتب منها، وهو معنى قول أولئك: مات عليها».

تنا علَق ابنُ كثير (١/ ٤٧١ ـ ٤٧٢) على أقوال السلف: بقلبه، أحاط به شركه، الذي يموت على الخطايا، الكبيرة الموجبة. الواردة في معنى ﴿وَأَحْطَتْ بِهِ خَطِيَّتُكُهُ ، فقال: اوكل هذه الأقوال متقاربة في المعنى».

تنا علِّق ابنُ تيمية (١/ ٢٦٠) على هذا القول بقوله: اقول ابن السائب: أوبقته ذنوبه، أي: أهلكته. وإنما تهلكه إذا أصَرَّ عليها ولم يَتُبُّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٥. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٢/٢٧/، وتفسير البغوي ١١٦/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١/٢٢٧. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير سفيان الثوري ١/ ٤٧.

أى: خالدون أبدًا<sup>(١)</sup>. (٢٢١/١)

٢٦٧١ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿ مُمْ فِيهَا خَلِادُونَ ﴾، قال: لا يخرجون منها أبدًا (٢). (ز)

٢٦٧٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قَالُولَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُوتَ﴾، يعني: لا يمونون<sup>(٣)</sup>. (ز)

## ﴿وَاَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِيحَتِ أُولَتَهِكَ أَصْحَتُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾

٢٦٧٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَالَّذِيكَ اَسُوا وَعَمِلُوا السَّدَا وَكُمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ اللهُ وَعَمَلُوا السَّدَا وَكُمْ من دينه، فلهم المُخبة خالدين فيها، يخبرهم أنَّ الثواب بالخير والشر مقيم على أهله أبدًا، لا انقطاع له أبدًا (٤٠١/٥٠)

٢٩٧٤ - عن زيد بن أسلم - من طريق عاصم بن عمر - ﴿وَالَّذِي عَامَلُوا اللهُ وَعَيْلُوا اللهُ وَكَيْلُوا اللهُ وَعَيْلُوا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

٢٦٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم بَيَّن مُسْتَقَرَّ المؤمنين، فقال: ﴿وَالَّذِي عَامَثُوا وَعَيْلُوا الْمَنْلِحَاتِ أُولَتِكَ فَا صَحَالُ الْجَنَّةِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ لَا يموتون (١٠). (ز)

٢٦٧٦ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿وَاَلَٰذِينَ ءَامَثُوا وَتَكُولُوا الصَّلَوَعَنٰتِ﴾ مــحــمـــد ﷺ وأصــحـــابــه، ﴿أَوْلَتَهِكَ ٱصْحَبُ ٱلْجَنَّةُ هُمْ فِيهَا خَـٰلِهُونَ﴾ ( (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٨٦، وابِن أبي حاتم ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/١٨٦. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٣٩/١ ـ وابن جرير ١٨٧/٢، وابن أبي حاتم ١٩٩/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ١٨٧.

### ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَيْ إِسْرَوهِ لِلْ تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ الآية

#### 🇱 قراءات:

٢٦٧٧ \_ عن عبد الملك بن أبي سليمان: أنَّ زيد بن ثابت كان يقرأ: ﴿وَقُولُواْ النَّاسِ حُسْنَا﴾. =

٢٦٧٨ ـ وكان ابن مسعود يقرأ: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حَسَنًا﴾ (١٠). (١٠٤/١)

٢٦٧٩ ـ عن عيسى بن عمر قال: قال الأعمش: نحن نقرأ: ﴿لَا يَمْبُدُونَ إِلَّا اللّهَ﴾
 بالياء؛ لأنا نقرأ آخر الآية: (ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ)، وأنتم تقرؤون: ﴿ثُمَّ تَوَلَّيْمُهُ؛
 فاقرؤوها: ﴿لَا تَشْبُدُونَ﴾ (٢) (١٣٠٥)

الآت لم يعلق ابنُ جرير (١٨٨/٢) على هذا الأثر بعينه، لكنه وجّه القراءة بالياء والتاء في وتشبُهُ رَبِّهُ فَقَال: قوالقَرَأَة مختلفة في قراءة قوله: ﴿لا تَشْبُدُونَ﴾، فقال: قبالياء والمعنى في ذلك واحد. وإنما جازت القراءة بالياء والتاء، وأن يقبُدُونَ وهم غَيَب، لأن أخذ الميثاق بمعنى: الاستحلاف. يقال: ﴿لا تَعْبُدُونَ ﴾ وهم غَيَب، لأن أخذ الميثاق بمعنى: الاستحلاف. فكما تقول: استحلفت أخاك ليقومن. فتخبر عنه خبرك عن الغائب لغيبته عنك. وتقول: استحلفته لتقومن. فتخبر عنه خبرك عن المخاطب، لأنك قد كنت خاطبته بذلك، فيكون ذلك صحيحًا جائزًا. فكذلك قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيئَتَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ لا تَشْبُدُونَ إِلّا اللهَ وهِ وَلا يَعْبُدُونَ ﴾. من قرأ ذلك بالتاء فمعنى الخطاب، إذ كان الخطاب قد كان بذلك. ومن قرأ بالياء فلأنهم ما كانوا مخاطبين بذلك في وقت الخبر عنهم.

 <sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (١٩٥ ـ تفسير)، وعزاه السيوطي إلى أبي عبيد وابن المنذر. وينظر: تفسير سفيان الثورى ص٤٤.

قرأ حمزة والكسائي بفتح الحاء والسين، والباقون بضم الحاء وإسكان السين، وهمي قراءة سبعية متواترة. ينظر: السبعة ص١٦٢، والتيسير ص٧٤.

<sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

قراءة ﴿لَا يَمْبُدُونَ إِلَّا اللهَ﴾ بالياء هي قراءة ابن كثير وحمزة والكسائي، وقراءة الباقين بالتاء. انظر: النشر (/١٨/١).

وقراءة الأعمش (ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ) المذكورة قراءة شاذة.

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيٓ إِسْرَءِيلَ لَا نَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ﴾

٢٦٨٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: ثم قال يؤنبهم:
 ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَيْنَ إِسْرَةٍ بِلَهِ ، أي: ميثاقكم (١١) . (١٩٣١)

٢٦٨١ \_ قال عبد الله بن عباس: الميثاق: العهد الشديد(٢). (ز)

٢٦٨٢ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ وَإِذْ أَغَذْنَا مِيثَتَى بَيْنَ إِنَ إِسْرَةِ بِإِلَى الآية، قال: أخذ مواثيقهم أن يخلصوا له، وأن لا يعبدوا غيره (٣٠). (١/١٥٥٤)

٢٦٨٣ ـ عن قتادة بن دعامة، في قوله: ﴿ وَإِذْ آخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيّ إِسْرَهِ بِلَ ﴾، قال: ميثاق أخذه الله على بني إسرائيل، فاسمعوا على ما أُخِذ ميثاق القوم: ﴿ لاَ تَشَبُّدُونَ إِلَّا اللهَ وَيَالُونَائِنِ إِنْسَانًا ﴾ الآية (٣/١٥)

٢٦٨٤\_ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿وَلِوْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسۡرَعِيلَ لَا تَمۡـُبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ﴾، قال: أخذنا ميثاقهم أن يُخلِصوا لله، ولا يعبدوا غيره (\*). (ز)

٢٦٨٥ ـ عن حبد المملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَيْنَ إِنَى إِن المِيثَاق الذي أخذ عليهم في المائدة (١٠).
 ٢٦٨٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِنْ يعني: ولقد ﴿أَخَذْنَا مِيثَنَى بَيْنَ إِسْرَة بِلَ لَا تَشَبُدُونَ إِلَّا اللّهَ ﴾ (()

۲۹۸۷ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ لما رجع موسى من عند ربه بالألواح قال لقومه بني إسرائيل: إنَّ هذه الألواح فيها كتاب الله، وأَمْرُه الذي أمركم به، ونَهْيُه الذي نهاكم عنه، فقالوا: ومن يأخذه بقولك أنت؟ لا والله،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٩٩/١ ـ، وابن جرير ١٨٨/٢، وابن أبي حاتم ١/ ١٥٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير الثعلبي ١/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٠، وابن أبي حاتم ١٦٠٠١.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٥) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٠، وابن أبي حاتم ١٦٠/١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

حتى نرى الله جهرة، حتى يَطَّلع الله علينا فيقول: هذا كتابي فخذوه. فما له لا يكلمنا كما كلمك أنت يا موسى فيقول: هذا كتابي فخذوه؟! قال: فجاءت غضبة من الله، فجاءتهم صاعقة فصعقتهم، فماتوا أجمعون، قال: ثم أحياهم الله بعد موتهم، فقال لهم موسى: خذوا كتاب الله. فقالوا: لا. قال: أي شيء أصابكم؟ قالوا: متنا ثم حيينا. قال: خذوا كتاب الله. قالوا: لا. فبعث ملائكته فنتَقت الجبل فوقهم، فقيل لهم: أتعرفون هذا؟ قالوا: نعم، هذا الطور. قال: خذوا الكتاب وإلا طرحناه عليكم. قال: فأخذوه بالميثاق. وقرأ قول الله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيٓ إِسْرَوهِ لِل لَا تَشْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَيِٱلْوَلِاتِينِ إِحْسَانًا﴾ حتى بلغ: ﴿وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾، قال: ولو كانوا أخذوه أول مرة لأخذوه بغير ميثاقُ(١١عنــــــــــــــ (ز)

#### ﴿ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾

٢٦٨٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيِالْوَلِائِنْ إِحْسَانًا﴾، يعنى: برًّا بهما(٢٠). (ز) ٢٦٨٩ ـ عن مقاتل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ في قول الله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَّ إِسْرَتِهِ بَلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَسَنَعَىٰ وَٱلْسَكِينِ﴾، قال: فيما أمركم به من حق الوالدين، وذي القربى، واليتامى، والمساكين<sup>(٣)</sup>. (ز)

#### ﴿ وَذِي ٱلْقُرْنَ ﴾

٢٦٩٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَذِى ٱلْقُرْفِى وَٱلْيَتَنَيٰ﴾، يعنى: ذوي القرابة صلته<sup>(٤)</sup>. (ز)

الله عليه الله عليه (٢٨٦/١) أن مكيًّا قال بأن هذا هو الميثاق الذي أخذ عليهم حين أخرجوا من صلب آدم كالذر، وانتقده، فقال: اوهذا ضعيف، وإنما هو ميثاق أخذ عليهم وهم عقلاء في حياتهم على لسان موسى ﷺ وغيره من أنبيائهم ﷺ، وأُخْذُ الميثاق قول، فالمعنى: قلنا لهم: لا تعبدون.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٧. وتقدم بعضه عند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّنِهَةُ وَأَنتُد نَظُرُونَ ﴿ ﴾. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٠/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

۲٦٩١ ـ عن مقاتل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ـ قوله: ﴿وَذِى ٱلْقُرْنِيَ﴾، يعني: القرابة (۱). (ز)

#### ﴿ وَٱلْيَتَنَّعَىٰ ﴾

۲۲۹۲ \_ عن علي بن أبي طالب، عن النبي ﷺ أنَّه قال: ولا يُتْم بعد الحُلْم، (۲) . (ز) ٢٦٩٣ \_ عن يزيد بن الهرم، سُئِل عبد الله بن عباس: عن اليتيم متى ينقضي يُتْمُه. فقال: إذا أُونِسَ منه رشدًا (۳) . (ز)

٢٦٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَٱلْيَــَـٰكُنَ﴾، واليتيم أن تصدق عليه (٤). (ز)

#### ﴿ وَٱلْمَسُكِينِ ﴾

٢٦٩٥ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «ليس المسكين بالطَّوَّاف، ولا بالله ب

#### ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾

٢٦٩٦ ـ عن وَائِلَة بن الأَسْقَع، عن النبي ﷺ، قال: «مَن قلف يهوديًّا أو نصرانيًّا أو مملوكًا وُلد في الإسلام، ثم لم يُحَد في الدنيا؛ جُلِد يوم القيامة بسياط من نار». وقيل: يا رسول الله، ما أشد ما يقول له إذا غضب عليه؟ قال: «لا يزيد على: يا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٦٠.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ٢٦/٦ (١٤٤٥٠)، والطبراني في الأوسط ٢/٣٣٧ (١٥٦٤)، ٧/٢٢ (١٣٣١)، وابن أبي حاتم ١/٠٢١ (١٣٨)، ١/٨٩٩ (١٥٥٠)، ٣/٧٤٧ (٢٩٣٥).

قال النُفَيِّلِيّن في الضعفاء الكبير ٤٢٨/٤: «يرويه مَغمَر، عن جُوثِيْر، عن الضحاك، عن النَّؤَال بن سَبَرَة، عن علي مرفوعًا، ورواه الثوري وغيره، عن جويبر موقوقًا، وهو الصواب. وقال النَّارَقُطْنِي في العِلَل ٤/ ١٤٢: «وكذلك رواه حماد بن زيد وإسحاق بن الربيح، عن جويبر موقوقًا، وهو المحفوظ. وقال الهيثمي في المجمع ٢٦٢/٤ (٣٣٦٧): «رواه الطبراني في الأرسط، وفيه مُطرِّف بن مازن، وهو ضعيف. وقال ابن حجر في الدراية في تخريج أحاديث الهداية ٢٨/٢ (٥٣٣): «ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابن أبي حاتم ١٦٠/١. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٢/ ١٢٤ (١٤٧٦)، ٢/ ١٢٥ (١٤٧٩)، ٦/ ٣٣ (٤٥٣٩)، ومسلم ٢/ ١١٩ (١٠٣٩).

ابن الكافرة، ثم قرأ رسول الله ﷺ: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنَا ﴾(١). (ز)

٢٦٩٧ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق عاصم بن ضَمْرَة ـ في قوله: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾، قال: يعني: الناسَ كلهم<sup>(٢)</sup>. (١٩٤١)

٢٦٩٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الضحاك ـ في قوله: ﴿وَقُولُواْ لِلنّاسِ مَسْنَا﴾، قال: أمرهم أيضًا بعد هذا الخُلُق أن يقولوا للناس حسنًا؛ أن يأمروا بهلا إله إلا الله من لم يقلها ورَغِب عنها، حتى يقولوها كما قالوها، فإن ذلك قربة من الله ـ جل ثناؤه ـ . وقال: والحسن أيضًا لين القول، من الأدب الحسن الجميل والخلق الكريم، وهو مما ارتضاه الله وأحبه (٣٠). (٢٩٥٨)

٢٦٩٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جُبيْر \_ في قوله: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾، قال: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(٤)</sup>. (١/٤٥٤)

۲۷۰۰ ـ عن عبد الله بن عباس =

٢٧٠١ ـ وسعيد بن جبير: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾، أي: صِدْقًا وحَقًا في شأن محمد ﷺ، فهن مثن سألكم عنه فاصدُقُوه، ويَيْتُوا صفته، ولا تكتموا أمره (٥٠). (ز)

۲۷۰۲ \_ وقال محمّد ابن الحنفية: هذه الآية تشمل البَرَّ والفاجر<sup>(١)</sup>. (ز)

۲۷۰۳ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾، قال: قولوا للناس معروفًا (١). (ز)

٢٧٠٤ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: للناس كلهم (٨). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٢/٥٥ (١٣٥)، وابن عدي في الكامل ٣٦٦/٧ ـ ٣٦٧.

قال الهيئمي في المجمّع ٢/ ٢٨٠ (١٠٦٨٨): فنه محمد بن محمد العكاشي، وهو متروك، وأورده ابن الجوزي في الموضوعات (١٣٠/٣)، ونقل عن ابن حبان أنه قال: «محمد بن محصن يضع الحديث على الثقات، لا يحل ذكره إلا على وجه القدح فيه». انظر: المجروحين لابن حبان ٢٧٧/٢. وقال الألباني في الضيفة ١٣٣/٩ (٤٦٠٠): «موضوع».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شُعَب الإيمان (٦٦٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٦. وأورده السيوطي مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦١/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢٢٨/١، وتفسير البغوي ١١١٧/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٧) أخِرجه ابن جرير ٢/١٩٧، وابن أبي حاتم ١٦١١.

<sup>(</sup>٨) علُّقه ابن أبي حاتم ١٦١/١.

۲۷۰۵ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ في قوله: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ
 حُسَّنَا﴾ فالحسن من القول تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتَشْلِم وتعفو وتصفح،
 وتقول للناس حسنًا كما قال الله، وهو كل خُلُقٍ حَسَنِ رَضِيه الله (٢٤٥٠٪. (ز)

٢٧٠٦ ـ عن عبد الملك بن أبي سليمان، قال: سألت عطاء بن أبي رباح، عن قول الله: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾، قال: للناس كلهم. =

۲۷۰۷ \_ قال: وسألت أبا جعفر [محمد بن علي بن الحسين]، فقال مثل ذلك<sup>(۲)</sup>. (۱/٤٥٤)

۲۷۰۸ \_ عن أسَد بن وَدَاعَة \_ من طريق حُمَيْد بن عُقْبة \_ أنه كان يخرج من منزله فلا يلقى يهوديًا ولا نصرانيًا إلا سلم عليه، فقيل له: ما شأنك تسلم على اليهودي والنصراني؟ فقال: إن الله يقول: ﴿وَقُولُواْ إِلنَّاسِ حُسَمًا﴾، وهو السلام (المُنْكَاتُةُ). (ز) ٢٧٠٩ \_ وعن عطاء الخراساني، نحوه (٤). (ز)

٢٧١٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقُولُواْ النّاين حُسْنَا﴾، يعني: حَقًا. نظيرُها في طه
 [٢٨] قوله ﷺ: ﴿أَلَمْ بَيدُكُمْ رَبُكُمْ وَمَلّا حَسَناً﴾، يعني: حقًا. وقوله: ﴿وَقُولُواْ النّاين

وَإِنَّ صَلَّق ابنُ كَثير (١/ ٤٧٤ ـ ٤٧٥) فقال: •قوله تعالى: ﴿وَقُولُواْ لِكَايِن حُسَنَا﴾ أي: كلموهم طَيِّبًا، ولِينُوا لهم جانبًا، ويدخل في ذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالمعروف، كما قال الحسن البصري في قوله: ﴿وَقُولُواْ لِكَايِن حُسَنًا﴾ فالحسن من القول: يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويحلم، ويعفو، ويصفح، ويقول للناس حسنًا كما قال الله، وهو كل خلق حسن رضيه الله. وقال الإمام أحمد: حدثنا رَوْح...، عن أبي ذر هذا، عن النبي هذانه قال: •لا تحقرن من المعروف شيئًا، وإن لم تجد فالق أخاك بوجه منطلق،».

آنا انتقد ابن كثير (١/ ٤٧٥) هذا الأثر، فقال قبل إيراده: •ومن النقول الغريبة هاهنا ما ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره، ثم ساق الأثر، ثم قال: •وقد ثبت في السنة أنهم لا يُبدؤون بالسلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦١/١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٦/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. كذلك أخرجه ابن جرير ١٩٧/٢ بلفظ: من لقيت من الناس فقل له حَسنًا من القول. كما أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ١٩٢/٥ (١٩٤) مقصرًا على قول عطاء، وزاد فيه: للمشرك، وغير المشرك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٢/١. (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٢/١.

حُسَّناك، يعني: للناس أجمعين صدقًا في محمد، وعن الإيمان (١). (ز)

٢٧١١ \_ عن مقاتل بن حَيَّان \_ من طريق بُكَيْر بن مَعْرُوف \_ في قول الله: ﴿وَقُولُواْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ال

٢٧١٢ ـ عن عبد الملك ابن جُريْع ـ من طريق حَجَّاج ـ ﴿وَقُولُواْ الِنَّاسِ حُسَّنَا﴾، قال: صِدْقًا في شأن محمد ﷺ"''. (ز)

٢٧١٣ ـ عن سفيان الثَّوْرِي ـ من طريق يزيد بن هارون ـ في قوله: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ
 حُسْنَا﴾، قال: مُرُوهم بالمعروف، وانْهُوْهم عن المنكر<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### 🏶 النسخ في الآية:

٢٧١٤ عن إسماعيل بن أبي خالد من طريق إبراهيم بن حميد الرؤاسي - ﴿وَقُولُواْ
 النّايل حُسْمًا﴾، قال: هذه الآية أُمِرَ بها قبل أن يُؤمَرَ بالجهاد (٥) ١٤٤٧٪. (ز)

#### ﴿ وَأَيْدُوا ٱلصَّكَاوَةُ وَ مَا ثُوا ٱلزَّكَوْةَ ﴾

٢٧١٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: ﴿وَآلَقِـمُوا الشَّكَوَةَ﴾ وإقامة الصلاة: تمام الركوع والسجود والتلاوة، والخشوع، والإقبال عليها أَنْصَاتُوا الرَّحَاتُوا الرَّحَاتُ الرَّاء الزكاة: ما كان الله فرض عليهم في أموالهم من الزكاة، وهي سُنَّة كانت لهم غير سُنَّة محمد ﷺ، كانت زكاة أموالهم قربانًا تَهْبِط إليه نار فتحملها، فكان ذلك تقبلُه، ومن لم تفعل النار به ذلك كان غير متقبل، وكان

▼☑ وجّه ابنُ عطية (١/ ٢٧٠) حكاية النسخ في هذه الآية بقوله: ٥-حكى الْمَهْدَويُ عن 
قتادة: أنَّ قوله تعالى: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ عُسْمًا ﴾ منسوخ بآية السيف. قال القاضي أبو محمد: 
وهذا على أن هذه الأمة خوطبت بمثل هذا اللفظ في صدر الإسلام، وأما الخبر عن بني 
إسرائيل وما أمروا به فلا نسخ فيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦١/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١١٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ١٩٧/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٧. وعلَّقه النحاس في الناسخ والمنسوخ (ت: اللاحم) ١/٥٠٩ (٦٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٢/١.

الذي قُرِّب من مكسب لا يحل مِن ظلم أو غَشْم، أو أَخْذِ بغير ما أمره الله به وبينه له(''. (ز)

٢٧١٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ ﴿وَمَاثُوا ٱلزَّكَوْةَ﴾، يعني بالزكاة: طاعة الله تعالى ذكره، والإخلاص (٢١/١٣٤). (ز)

-٢٧١٧ ـ كان قتادة بن دعامة يقول: فريضتان واجبتان أَدُّوهُمَا إلى الله(٣). (ز)

٢٧١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَقِهُ مُوا الصَّكَاذَةَ ﴾ يعني: أَتِمُّوا الصلاة لمواقيتها،
 ﴿وَءَاتُوا﴾ وأعطوا الزكاة (٤). (ز)

## ﴿ثُمَّ نَوَلَيْنُتُمْ إِلَّا فَلِيلًا يَنكُمْ وَأَنتُه مُغْرِشُونَ ﴿ ﴾

۲۷۱۹ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ثُمُّ تَوَلَّمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَ

۲۷۲ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - قال: لَمَّا فرض الله - جَلَّ وعَزَّ - عليهم - يعني: على هؤلاء الذين وصف الله أمرهم في كتابه من بني إسرائيل - هذا الذي ذكر أنه أخذ ميثاقهم به، أعرضوا عنه استثقالًا له وكراهية، وطلبوا ما خَفَّ عليهم، إلا قليلًا منهم، وهم الذين استثنى الله، فقال: ﴿ثُمَّ تَوْلَئَتُهُ مَا يَعْلَى الله عَلَى ال

区区 قال ابن عطية (۲۷۰ ـ ۲۷۱): (وزكاتهم هي التي كانوا يضعونها وتنزل النار على ما تُقبّل، ولا تنزل على ما لم يتقبل، ولم تكن كزكاة أمة محمد ﷺ، ثم أورد قول ابن عباس.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤٨/١، ١٩٨٧، وجاء في أوله في نسخة التركي ١٩٨/٢: وفي هذه الأخلاق، وإقامة الصلاة...، وفي نسخة شاكر ٢٩٧/٢: (هذه، وإقامة الصلاة...، وقد أورد السيوطي الشطر الأول منه في أول السورة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱۹۹/۲.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٢/١، وفيه: (أوهما) وهو تصحيف، ينظر: تحقيق د. أحمد الزهراني \_
 القسم الأول من سورة البقرة ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١٩٩١، ٥، وابن جرير ٢٠٠/، وابن أبي حاتم ١/
 ١٦٤.

اخترتهم لطاعتي، وسيحل عقابي بمن تولى وأعرض عنها، يقول: تركها استخفافًا بها(١) . (١/٤٥٤)

### ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَا تَشْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ ﴾

#### 🏶 قراءات:

۲۷۲۲ \_ عن عاصم أنه قرأ: ﴿لا شَنْفِكُونَ وِمَاءَكُمْ بنصب التاء وكسر الفاء ورفع الكاف (٣). (١/٥٥٤)

۲۷۲۳ ـ عن طلحة بن مصرف أنَّه قرأها: (تَسْفُكُون) برفع الفاء<sup>(٤)</sup>. (١/ه٥٥)

#### 🇱 تفسير الآية:

٧٧٢٤ ـ قال عبد الله بن عباس: معناه: لا يسفك بعضُكم دمَ بعض بغير حق<sup>(٥)</sup>. (ز) ٧٧٢٥ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمُ

الآنا ذكر ابنُ عطية (١/ ٢٧١) أن قوله: ﴿إِلَّا قِلِيلَا﴾ يحتمل احتمالين: الأول: أن يكون المراد بالقليل جميع مؤمنيهم قديمًا من أسلافهم، وحديثًا كابن سلام وغيره، وعلَّق عليه، بقوله: «والقلة على هذه هي في عدد الأشخاص». الثاني: أن تكون القلة في الإيمان، أي: لم يبق حين عصوا وكفر آخرهم بمحمد ﷺ إلا إيمان قليل، إذ لا ينفعهم، ورجَّح الأول، فقال: ﴿والأول أقوى»، ولم يذكر مستندًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/١٩٩. وأورده السيوطي مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١. (٣) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

وهي قراءة شاذة، والقراءة المتواترة هي القراءة المنسوبة لعاصم في الأثر السابق. انظر: البحر المحيط ١/ ٢٨٩، وتفسير القرطبي ١٨/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢٢٩/١.

لَا تَسْفِكُونَ دِمَآءَكُمْ ، يقول: لا يقتل بعضكم بعضًا (١). (١/ ٥٥٥)

٢٧٢٦ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿لَا تَشْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ﴾، يقول: لا يقتل بعضكم بعضًا بغير حق<sup>(٢)</sup>. (ز)

۲۷۲۷ ـ عن الربيع بن أنس، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٧٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ ﴾ في التوراة، يعني: ولقد أخذنا ميثاقكم في التوراة ﴿لا تَسْفِكُونَ وِمَاءَكُمْ ﴾ يقول: لا يقتل بعضكم بعضاً (٤٤). (ز)

## ﴿وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِن دِيمُنرِكُمْ﴾

٧٧٢٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ وَلَا تُغْرِجُونَ أَنْفُسَكُم مِن وَيَكُوكُمُ إِنْ أَنْفُسَكُم مِن وَيَكُوكُمُ إِنْ الْمُعَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِيلَا اللَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الل

۲۷۳۰ ـ عن إسماعيل السُّدِّي، نحو ذلك (٦). (ز)

٢٧٣١ ـ عن الحسن البصري =

۲۷۳۲ \_ ومقاتل بن حيان، نحو ذلك<sup>(۷)</sup>. (ز)

۲۷۳۳ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُم مِن دِيكُوكُمُ ﴾ ، قال: ونفسُك يا ابن آدم: أهل ملتك (١) . (ز)

۲۷۳۴ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق أبي جعفر \_ ﴿ وَلَا ثُمْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِين رِكْمَ ﴾ . (ز)

٢٧٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَا تُحْرِجُنَ أَنْفُسَكُمْ﴾، يعني: لا يُخرج بعضكم بعضًا من دياركم (١١٠). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٢، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٣/١. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٢، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٣/١.(٧) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۲۰۲/۲. (۹) أخرجه ابن جرير ۲۰۲/۲.

<sup>(</sup>۱۰) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

## ﴿ مُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ۞

۲۷۳٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق محمد بن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ثُمُّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

回 اختلف المفسرون في المخاطب بقوله: ﴿وَأَنْشُرُ تَشْهَدُونَ﴾، فأفاد أثر ابن عباس هذا أن المخاطب بذلك اليهود الذين كانوا في زمن النبي محمد ﷺ، وأفاد أثر أبي العالية التالي أنَّ المخاطب بذلك أسلافهم.

وقد وجَّه ابنُ عطية (١/ ٢٧٢) معنى الشهادة على قول ابن عباس أنَّ المراد به أنهم شهداء على أسلافهم، فقال: «والمعنى: وأنتم شهداء، أي: بينة أن هذا الميثاق أخذ على أسلافكم فمَن بعدهم».

ووجّه ابن جرير (٢٠٤/٢) معنى الشهادة على قول أبي العالية أن المراد به مشاهدتهم وحضورهم أخذ الميثاق، فقال: •والمعنى: وأنتم شهود، أي: حضور، أخذ الميثاق والإقرار؟.

وقد جمع ابنُ جرير (٢٠٤/٢ ـ ٢٠٥) بين القولين مُستندًا إلى النظائر، والسّياقي فقال: 
وأولى الأقوال في تأويل ذلك بالصواب عندي: أن يكون قوله: ﴿وَأَشُرُ تَشْهَهُونَ﴾ خبرًا عن أسلافهم، وداخلًا فيه المخاطبون منهم، الذين أدركوا رسول الله ﷺ، كما كان قوله: ﴿وَإِنْ أَمْدَنَا مِينَدَقَكُم خبرًا عن أسلافهم، وإن كان خطابًا للذين أدركوا رسول الله ﷺ؛ لأنَّ الله تعالى أخذ ميثاق الذين كانوا على عهد رسول الله موسى هم من بني إسرائيل، وتكذيبهم من ذريتهم من حكم التوراة مثل الذي ألزم منه من كان على عهد موسى منهم، ثم أنَّب الذين خاطبهم بهذه الآيات على نقضهم ونقض سلفهم ذلك الميثاق، وتكذيبهم ما وكدوا على أنفسهم له بالوفاء من العهود، بقوله: ﴿مُ أَقْرَرُمُ وَأَشُرُ تَشْهُدُونَ﴾ من التوراة. لأنَّ الله على عهد موسى هوله: ﴿مُ أَقْرَرُمُ وَأَشُرُ تَشْهُدُونَ﴾ وما أشبه من الميثاق منهم على عهد موسى هوله: ﴿مُ أَقْرَرُمُ وَأَشَرُ تَشْهُدُونَ﴾ وما أشبه ذلك من الآي ـ بعضهم دون بعض، والآية محتملة أن يكون أريد بها جميعهم، فإذ كان ذلك كذلك فليس لأحد أن يدَّعي أنه أريد بها بعض منهم دون بعض...، وكذلك حُكم ذلك كذلك فليس لأحد أن يدَّعي أنه أريد بها بعض منهم دون بعض...، وكذلك حُكم الآية التي بعدها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٠/١ ـ، وابن جرير ٢٠٣/٢، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

۲۷۳۷ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ مُ أَفْرَرُ مُ مِهذا الميثاق ﴿ وَأَشُد تَفْهَدُونَ ﴾ يقول: وأنتم شهود(١). (١/١٥٥٤)

سیبان مورسر سهدوی یوی، وسم سهود ... ۱۳۷۸ مثل أوله (۱۳۱۳). (ز) ۲۷۳۸ ـ عن الربیع بن أنس ـ من طریق أبي جعفر ـ، مثل أوله (۱۳۱۳. (ز) ۲۷۳۹ ـ قال مقاتل بن سلیمان: ﴿مُثِّمَّ أَقْرَرُتُهُ بِهِذَا ﴿وَأَنْتُمْ مَنْتُهُونَ ﴾ أن

٢٧٣٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَقْرَرُمُ ﴾ بهذا ﴿وَأَنشُر تَشْهَدُونَ ﴾ أن هذا في التوراة (٢٠)

## ﴿ ثُمَّ آنتُمْ هَتُؤُلَّهِ تَقْنُلُوكَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِّنكُم مِن دِيكَرِهِمْ ﴾ الآية

#### 🇱 نزول الآية:

٢٧٤٠ عن عبد الله بن عباس - من طريق محمد بن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿ثُمَّ مَا وَلَهُ مَعْ مَا اللهُ وَلَهُ عَلَيْهِم وَاللهُ مَا اللهُ مَثْوَلَا مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِنْ لِيَكِيهِم اللهُ مَا اللهُ بذلك من فعلهم، وقد حَرَّم عليهم في التوراة سفك دمائهم، وافترض عليهم فيها فداء أسراهم، فكانوا فريقين: طائفة منهم من بني قَيْنُقاع حلفاء الخَرْرَج، والنَّفِير وقُرَيْظة حلفاء الأوس، فكانوا إذا كانت بين الأوس، والخزرج، وخرجت النَّفِير وقُرَيْظة مع الأوس،

== وذكر ابن عطية (١/ ٢٧٢) أن قوله: ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ كَثُولَاهِ ﴾ دال على أن المخاطبة للحاضرين لا تحتمل ردا إلى الأسلاف.

آت ذكر ابنُ جرير (٢٠١/٢ ـ ٢٠١): أن قوله تعالى: ﴿لاَ شَوْكُونَ وَمَاتَكُمْ ﴾ يحتمل احتمالين: أحدهما: أنه نهي عن أن يقتل بعضهم بعضًا، فكان في قتل الرجل منهم الرجل قتل نفسه، إذ كانت ملَّتُهما واحدة. والآخر: أن يكون معنى قوله: ﴿لاَ شَوْكُونَ وَمَاتَكُمْ ﴾ أي: لا يقتل الرجل منكم الرجل منكم، فيقاد به قصاصًا؛ فيكون بذلك قاتلًا نفسه؛ لأنه سبَّب لنفسه ما استحقت به القتل.

وانتقد ابنُ عطية (٢٧٢/١) المعنى الثاني الذي ذكره ابن جرير، فقال: الههذا تأويل فيه تكلف، وإنما كان الأمر أن الله تعالى قد أخذ على بني إسرائيل في التوراة ميثاقًا أن لا يقتل بعضهم بعضًا، ولا ينفيه، ولا يُسترقَّه، ولا يدعه يُستَرَقَ، إلى غير ذلك من الطاعات.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٤/٢، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۳/۲. (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۲۰/۱.

يُظَاهِر كل من الفريقين حلفاء على إخوانه، حتى يَتَسَافكوا دماءهم بينهم، وبأيديهم التوراة، يعرفون منها ما عليهم وما لهم، والأوس والخزرج أهل شرك يعبدون الأوثان، لا يعرفون جنة ولا نارًا، ولا بعثًا ولا قيامة، ولا كتابًا، ولا حرامًا ولا حلاً لا، فإذا وضعت الحرب أوزارها افْتَدُوا أَسْرَاهم تصديقًا لما في التوراة، وأخذا به بعضهم من بعض، يفتدي بنو قَيْنُقاع ما كان من أسراهم في أيدي الأوس، وتفتدي النَّفِير وفُريُّظَة ما كان في أيدي الخزرج منهم، ويُطِلُون (١٠) ما أصابوا من الدماء وقتلى من قتلوا منهم فيما بينهم، مظاهرة لأهل الشرك عليهم ... ففي ذلك من فعلهم مع الأوس والخزرج - فيما بينهم، مظاهرة لأهل الشرك عليهم ... ففي ذلك من فعلهم مع الأوس والخزرج - فيما بينهم، ونُولت هذه القصة (١٠).

٧٧٤١ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: كان في بني إسرائيل إذا استضعفوا قومًا أخرجوهم من ديارهم، وقد أخذ عليهم الميثاق أن لا يسفكوا دماءهم، ولا يخرجوا أنفسهم من ديارهم<sup>٣)</sup>. (ز)

۲۷۴۲ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق شعبة - قال: نزلت هذه الآية في قيس بن خَـطِـيـم: ﴿ثُمَّ اَنْتُمْ هَتُؤُلَاء تَقَلَلُونَ اَنْفُسَكُمْ وَتُغْرِّمُونَ فَرِيقًا مِّنكُم مِن دِيكِهِم تَطْلَهُرُونَ عَلَيْهِم بَالِاغ وَالْفَدُونِ ﴿ثَالِهِم اللّهِ عَلَيْهِم بِاللّه عَلَيْهِم بِاللّه عَلَيْهِم بِاللّه عَلَيْهِم بِاللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مِن اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مِن اللّه عَلَيْه مِن اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مِن اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه اللّه عَلَيْه مِن اللّه عَلَيْه مَن اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْهُ مَن اللّه عَلَيْهُ مَن اللّه عَلَيْهِم عَلَيْهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللّه عَلَيْهِم عَلَيْهُ مِن اللّه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْه مَن اللّه عَلَيْه عَلَيْه مَا اللّه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُ عَلَيْه مَنْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْكُمْ مَنْهُمُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَيْهِم عَلَيْهِمُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِمُ عَلَيْهِم عَ

٧٧٤٣ - عن إسماعيل السُّدِّيِّ - من طريق أسباط - ﴿وَإِذْ أَخْذَنَا مِينَفَكُمُ لَا تَسْفِكُونَ وَمَا مُرَا الله أخد وَمَا مُرَمَّ وَلَا تَشْرِيكُمُ وَلَا تَشْرِيكُمُ وَاللهُ وَاللهُ الحد اللهُ إللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الطُّلُّ: هدر الدم. القاموس المحيط (طلل).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۷/۲، وابن أبي حاتم ۱۹٤/۱ (۸۵۸) مختصرًا.
 إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢٠٩، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٤/١.

حلفاؤنا. فذلك حين عيَّرهم ـ جل وعز ـ فقال: ﴿ ثُمَّ أَنْتُمْ هَثُوْلَةً تَقْلُلُوكَ أَنْفُسَكُمُّ وَتُقْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُمْ مِن دِيَنرِهِمْ تَظَلَمُرُونَ عَلِيْهِم بِالْإِنْمِ وَالْمُدُونِ﴾ (١٠). (ز)

٢٧٤٤ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ: كانت قريظة والنفير أخوين، وكانوا بهذه البلدة، وكان الكتاب بأيديهم، وكانت الأوس والخزرج أخوين فافترقا، وافترقت قريظة والنفير، فكانت النفير مع الخزرج، وكانت قريظة مع الأوس، فاقتلوا، وكان بعضهم يقتل بعضًا، فقال الله ـ جَلَّ ثَنَاؤُه ـ: ﴿ وَكَانَ تَنْكُمُ مِنْ يَعْلُمُ مِنْ دِيكَرِهِمُ الآية (؟). (ز)

🏶 تفسير الآية:

## ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَاؤُلَا ۚ تَقْنُلُوكَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا تِنكُم مِن وِيَكْرِهِمْ ﴾

٧٤٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ مُثَمَّ مَثَوْلَا مُ تَقَلْهُونَ اَنْشُكُمْ وَعُرْجُونَ فَرِيشًا مِنْكُم مِن دِيكِرِهِم تَظَلْهُرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِنْمُ وَالْمُدُونِ اللهِ الشرك، حتى تسفكوا دماءهم معهم، وتخرجوهم من ديارهم معهم. قال: أنَّبَهم الله على ذلك من فعلهم، وقد حرم عليهم في التوراة سفك دمائهم، وافترض عليهم فيها فداء أسراهم (٣٠). (١/٥٥٥)

٢٧٤٦ ـ عن الحسن البصري =

۲۷٤٧ \_ وقتادة بن دعامة: ﴿ فَمَ أَنتُمْ هَوُلَا مَ نَشْلُونَ أَنفُسَكُمْ ﴾ يقتل بعضكم بعضًا، ﴿ وَتُقْرِجُونَ فَرِيعًا مِنكُمْ مِن ويكرهِم ﴾ أي: يخرجونهم من ديارهم معهم ٤٠٠ . (ز)

٢٧٤٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ثُمَّ أَنَّمُ هَاؤُلاً تَقْلُلُونَ الْفَكْمُ ﴾. يقول: يقتل بعضكم بعضًا (٥٠). (ز)

٢٧٤٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَنتُمْ كَتُؤُلَّهَ ﴾ معشر اليهود بالمدينة ﴿قَنْلُونَ
 أَنفُسَكُمْ ﴾ يعني: يقتل بعضكم بعضًا، ﴿وَتُغْرِجُونَ فَرِيقًا ﴾ يعني: طائفة ﴿قِنكُمْ مِن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٠٨/٢، وابن أبي حاتم ١٦٣/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲۰۹/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابنَ إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٠/١ ـ، وابن جرير ٢٠٧/٢، وابن أبي حاتم ١٦٦٦١.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٤/١.

دِيَكرِ**هِمْ ﴾**(۱). (ز)

## ﴿ تَظَلَّهُ رُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِنْمِ وَٱلْمُدُونِ ﴾

۲۷٥٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿ تَطْلَهُرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِنْمِ وَالْمُدُونِ﴾، فكانوا إذا كان بين الأوس والخزرج حرب خرجت بنو قَيْنُقاع مع الخزرج، وخرجت النّفيير وقُرْيْظَة مع الأوس، وظَاهَرَ كل واحد من الفريقين حلفاءه على إخوانه، حتى تَسَافكوا دماءهم، فإذا وضعت الحرب أوْزَارها افْتَدَوْا أسراهم تصديقًا لما في التوراة (٢٠) (١٥٥٤)

٢٧٥١ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قول الله: ﴿ إِلَّهِ مَجْ بعد المعصية، ﴿ وَاللَّهُ مُن فِي قال: بعض الظلم (٢).

۲۷**۵۲ ـ** عن مقاتل بن حيان، نحو أوله<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٧٥٣ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿تَطْلَهُرُونَ﴾ يعني: تعاونون عليهم ﴿بِالْإِنْمِ ﴾ يعني: بالمعصية، ﴿وَقُولُونَ عِني: بالظلم (٥٠). (ز)

## ﴿ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسَكَرَىٰ ثُفَنَدُوهُمْ وَهُوَ نُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمَّ ﴾

#### 🎇 قراءات:

۲۷۰٤ ـ عن إبراهيم النخعي أنَّه قرأ: ﴿وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسْرَى تَفْدُوهُمْ﴾<sup>(١)</sup>. (١/٤٥٦)
۲۷۰۵ ـ عن الحسن البصري أنه قرأ: ﴿أَسَكَرَىٰ تُقُندُوهُمْ﴾<sup>(٧)</sup>. (١/٤٥٧)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٤٠ ـ، وابِن جرير ٢٠٧/٢، وابن أبي حاتم ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٥/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٥/١.(٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه سعيد بن منصور (١٩٦ ـ تفسير).

قرأ حمزة ﴿أَشْرَى﴾ على وزن: فَعْلَى، والباقون بالألف على وزن: فُعَالى.

وقرأ نافع وعاصم والكسائي ﴿قُلَنُدُوهُمُ بِالأَلْفِ وضم التاء، والباقون ﴿قَفْدُوهم﴾ بغير أَلْف وفتح التاء. انظر: السبعة ص١٦٣، والتيسير ص٧٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه سعيد بن منصور (١٩٩ ـ تفسير).

٢٧٥٦ ـ عن الأعمش، قال: في قراءتنا: (وَإِن يُؤْخَذُوا تَقْدُوهُمْ)(١). (١/١٥٥)

#### 🏶 تفسير الآية:

۲۷۰۷ - عن عبد الله بن عباس - من طریق محمد بن إسحاق بسنده - في قوله:
﴿وَإِن يَأْتُوكُمُ أَسۡكَرَىٰ ثُعُندُوهُمُ ﴿ وقد عرفتم أن ذلك عليكم في دينكم، ﴿وَهُوَ مُحَرَّمُ عَيْرَهُمُ فَي كتابكم ﴿ إِخْرَاجُهُمْ ﴾ (۲۰/۱۰)

۲۷۵۸ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسَكَرَىٰ تُعَنَّدُوهُم ﴾، يقول: إن وجدته في يد غيرك فَدَيْته، وأنت تقتله بيدك! (٣٠). (ز)

٢٧٥٩ \_ عن أبي عمرو [بن العلاء] \_ من طريق حسين الجعفي \_ قال: ما قد أسر فهو أسارى، وما لم يؤسر فهو أسرى. وروي عنه من وجه آخر قال: ما صار في أيديهم فهم أسارى، وما جاء مُستَأسِرًا فهو أسرى<sup>(1)</sup>. (ز)

۲۷۹۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ومكتوب عليهم في التوراة أن يفدوا أسراهم،
 فيشتروهم إذا أسرهم أهل الروم في القتال إن كان عبدًا أو أمة، يقول الله على:
 وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسْكَرَىٰ ثُعَندُوهُمْ وَهُوَ تُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ مِلْمَرَاجُهُمْ وَاللهُ (°).

## ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْكِنْبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَغْضٍ ﴾

٧٧٦١ ـ قال ابن جُرَيج: وبلغني أنَّ <mark>عمر بن الخطاب</mark> قال في قصة بني إسرائيل: إنَّ بني إسرائيل قد مَضَوْا، وإنَّكم يا أهل الإسلام تُعنون بهذا الحديث<sup>٢١)</sup>. (ز) ٧٧٦٢ ـ عن أبي العالية: أنَّ ع**بد الله بن سَلَام** مَرَّ على رأس الجالوت بالكوفة، وهو

١٧١١ ـ عن ابي العاليه. أن حبه الله بن سعوم مو حتى راس المجالوك ولمول. يُفادِي من النساء من لم يقع عليه العرب، ولا يُفادِي من وقع عليه العرب، فقال له عبد الله بن سَلَّام: أما إنه مكتوب عندك في كتابك: أن فَادُوهُنَّ كلهن<sup>(٧)</sup>. (٤٥٦/١)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص٥٧.

وهى قراءة شاذة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٠/١ ـ، وابن جرير ٢٠٨/٢، ٢١١، وابن أبي حاتم ١/١٦٠، ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١١/٢. (٤) تفسير الثعلبي ٢٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>۷) أخرجه ابن جرير ۲۱۲/۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/ ٢٣٠.(٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢١٢.

۲۷۱۳ ـ عن عبد خير، قال: غزونا مع سلمان بن ربيعة الباهلي بَلَيْجَر (۱)، فحاصرنا أهلها، ففتحنا المدينة، وأصبنا سَبَايا، واشترى عبد الله بن سلّم يهودية بسبع مائة درهم، فلما مَرَّ برأس الجالوت نزل به، فقال له عبد الله: يا رأس الجالوت، هل لكم في عجوز هاهنا من أهل دينك تشتريها مني؟ قال: نعم. قال: أخذتها بسبع مائة درهم. قال: فإني قد حلفت أن لا أنقصها من أربعة آلاف. قال: لا حاجة لي فيها. قال: والله لتشترينها مني، أو لتكفرن من أربعة آلاف. قال: لا حاجة لي فيها. قال: والله لتشترينها مني، أو لتكفرن بدينك الذي أنت عليه. قال: أدّنُ مني. فدنا منه، فقرأ في أذنه التي في التوراة: إنك لا تجد مملوكًا في بني إسرائيل إلا اشتريته فأعتقته: ﴿وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَكَرَىٰ قال: أنت عبد الله بن سلّم؟ قال: نعم. قال: فجاء بأربعة، فأخذ عبد الله ألفي درهم، ورد عليه ألفين (۱). (ز)

۲۷٦٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق محمد بن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿ أَتُتُوْمِنُونَ بِبَمْضِ ٱلْكِكْنُ بِ وَكَكُمُّونَ بِبَعْضِ ﴾ أي: تُفَادونه بحكم التوراة وتقتلونه \_ وفي حكم التوراة: أن لا يقتل، ولا يخرج من داره، ولا يظاهر عليه من يشرك بالله ويعبد الأوثان من دونه \_ ابتغاء عَرَض من عَرَض الدنيا (٢٠). (١/١٥٥)

٢٧٦٥ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: كان في بني إسرائيل إذا استضعفوا قومًا أخرجوهم من ديارهم، وقد أخذ عليهم الميثاق أن لا يسفكوا دماءهم، ولا يخرجوا أنفسهم من ديارهم، وأخذ عليهم الميثاق: إن أسر بعضهم أن يفادوهم، فأمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض؟ آمنوا بالفداء ففَدُوا، وكفروا بالإخراج من الديار فأخرجوا(٤٠). (ز)

۲۷٦٦ ـ عن الحسن البصري: نكثوا، فقتل بعضهم بعضًا، وأخرج بعضهم بعضًا، وكان الفداء مفروضًا عليهم أيضًا، فاختلفت أحكامهم، فقال الله تعالى: ﴿ أَنْتُوْمِئُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِكْنُدِ ﴾ يعني: القتل، والإخراج من بَبَعْضِ عني: القتل، والإخراج من

<sup>(</sup>١) بَلَنجَر ـ بفتحتين، وسكون النون، وجيم مفتوحة ـ مدينة ببلاد الخزَر. معجم البلدان (٤٨٩/١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٥/١، كما أخرج نحوه ابن أبي شية في مصنفه (ت: محمد عوامة) ٢٩٢/١٨
 - ٣٤٤٨٨) من طريق عبد خير، عن الربيع بن خثيم، عن عبد الله بن سلام.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما جاء في سيرة اَبَن هشام ٢٠/٥١ ـ، وابن جرير ٢٠٧/٢ ـ ٢٠٨، وابن أبي حاتم مختصرًا ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢١١/٢، وابن أبي حاتم ١/١٦٥ \_ ١٦٦.

الدور(۱). (ز)

۲۷٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد بن أبي عَرُويَة ـ ﴿ثُمَّ أَنَتُمْ هَـُوْلَاهُ لَتَمْ هَـُوْلَاهُ لَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّه

٢٧٦٨ عن إسماعيل السُّدِّي من طريق أُسْبَاط ﴿ وَافْتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنَابِ
 وَتُكْفُرُونَ بِبَغْضِيُ ، قال: فكان إيمانهم ببعض الكتاب حين فَدَوا الأسارى، وكفرهم
 حين قتل بعضهم بعضًا، ﴿ فَمَا جَوَّاتُهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا خَرْقٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ
 الدَّيْنَا ﴾ ("). (ز)

٢٧٦٩ \_ عن عَطَاء الخُرَاسَاني \_ من طريق شُعَيْب بن زُرَيْق \_ في قوله: ﴿ أَنْتُوْمِنُونَ بِبَعْنِ الْكِنَابِ وَتَكُفُّونَ بِبَعْضِ ﴾ فكُفْرُهم أنهم كانوا يقتلون أبناءهم وأنفسهم، وإيمانهم أنهم كانوا يرون حقًا عليهم أن يفادوا من وجدوا منهم أسبرًا (٤٠). (ز)

٧٧٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أَنَتُوْمِتُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾، يقول: تصدقون ببعض ما في التوراة لمن يقتل، والإخراج من الديار، فهو محرم عليكم إخراجهم، وتكفرون ببعض (٥٠). (ز)

٢٧٧١ \_ عن حبد الملك ابن جُرئيج \_ من طريق حَجَّاج \_ ﴿ أَفَتُوْمِئُونَ بِبَمْضِ ٱلْكِكَئْبِ وَقَكْمُونَ كِبَمْضِ ٱللَّكِئَبِ وَقَكْمُؤْنِكَ بِبَمْضٍ ﴾ قال: كفرهم القتل والإخراج، وإيمانهم الفداء. قال ابن جريج: يقول: إذا كانوا عندكم تقتلونهم وتخرجونهم من ديارهم، وأما إذا أُسِروا تفدونهم؟! (1). (ز)

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٦/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢١١، وأبن أبي حاتم ١٦٦٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢١٢/٢.

# ﴿ وَمَا جَزَاهُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزَى فِي الْحَيَزَةِ الدُّنِيَّ ۚ وَوَمَ الْقَيْدَةِ الدُّنِيَّ ۚ وَمَا اللهُ بِنَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ وَوَمَ اللهُ بِنَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

٢٧٧٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ ﴿ فَمَا جَزَّا مُ مَن يَعْمَلُ ذَالِكَ مِن الْحَيَزَةِ ٱلدُّنَيَّا وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْمَنَاتِ ﴾ إلى يَعْمَلُ ذَالِكَ مِن حُمَلُهِم، وقد حَرَّم عليهم في التوراة سفك دمائهم، وقد حَرَّم عليهم في التوراة سفك دمائهم، وافترض عليهم فداء أسراهم (١٠). (ز)

٢٧٧٣ ـ عن أبي عبد الرحمن السُّلَمِيّ ـ من طريق عطاء بن السائب ـ قال: يكون أول الآية عامًّا وآخرها خاصًّا. وقرأ هذه الآية: ﴿وَيَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰٓ الْشَلِّ ٱلْمَلَاكِّ وَمَا اللَّهُ مِِنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (٢٠/١٠)

YVV٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا جَزَاءُ مَن يَغْمَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلَا خِرْقٌ ﴾ يعني: الهوان ﴿ فِي الْحَيْوَةِ اللَّيْنَا ﴾ ، فكان خزي أهل قريظة القتل والسبي، وخزي أهل النضير الجلاء والنفي من منازلهم وجناتهم التي بالمدينة إلى أَذْرَعَات وأريحا من أرض الشام، فكان هذا خِزْيًا لهم وهوانًا لهم، ﴿ وَيَوْمَ الْفِيكُمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْمَلَاتِ ﴾ المتهم؛ يعني: رؤوس اليهود، يقول: هم أشد عذابًا، يعني: رؤوس اليهود من أهل ملتهم؛ لأنهم أول من كفر بمحمد ﷺ من اليهود. ثم أوعدهم فقال: ﴿ وَمَا اللَهُ بِعَنْفِلٍ عَمَا لَيَهُ مِعَنْفِلٍ عَمَا . (ز)

## ﴿ أُوْلَتُهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُوا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا بِٱلْآخِرَةِ ﴾

٧٧٧ ـ عن سعيد بن جُبَير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿ أُولَتِهِكَ

ত্ত্বী ذكر ابن عطية (٢٧٦/١) أنه اختلف في المراد بالخزي على أقوال: ا**لأول**: أنه القصاص فيمن قتل. الثاني: ضرب الجزية عليهم غابر الدهر. الثالث: قتل قريظة، وإجلاء النضير.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٧/١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شبية ٩٧/١٤ ـ ٩٩، وابن أبي حاتم ١٦٧/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

ٱلَّذِينَ ﴾ ذكر الله في هذه الآية (١). (ز)

٢٧٧٦ عن الحسن البصري: يعني: اختاروا الحياة الدنيا على الآخرة (٢٠). (ز)
 ٢٧٧٧ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد في قوله: ﴿ أَوْلَكُمِكُ اللَّذِينَ اَشْتَرُوا اللَّمَيْوَةَ اللَّمَيْوَةَ اللَّمَيْوَةَ اللَّمَارَةُ اللَّمَارَةُ ١٤٠٥)
 الدُّنْيَا بِالْآخِرَةُ ﴿ ٤٠)، قال: استحبوا قليل الدنيا على كثير الآخرة (٢٠). (١/١٥٥)

٢٧٧٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم نعتهم، فقال سبحانه: ﴿ أُوْلَتِكَ اَلَّذِينَ اَشْتَرُاً ﴾، يعني: اختاروا الحياة الدنيا بالآخرة. يقول: باعوا الآخرة بالدنيا مما يصيبون من سَفِلَة اليهود من المآكل (٤). (ز)

## ﴿ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ۞﴾

٢٧٧٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ فَلَا يُخْفَفُ عَنْهُمُ الْمُكَابُ وَلَا مُمْ يُصَرُونَ ﴾ قال: هـو كـقـولـه: ﴿ مَنَا بَوْمُ لَا يَعْلِقُونَ ﴾ وَلا يُؤَذَّنُ أَنْمُ لَمْمُ فَيَكَابُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٥ \_ ٣٦] (٥).

٢٧٨٠ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَلا يُخَلَّفُ عَنَّهُمُ الْمَذَابُ ﴾ في الآخرة، ﴿ وَلَا هُمْ يُعْمَلُونَ ﴾ يعني: ولا هم يُمنَّعون من العذاب (١٠). (ز)

## ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَقَفَّيْسَنَا مِنْ بَعْدِهِ. بِٱلرُّسُلِّ ﴾

٧٧٨١ ـ قال عبد الله بن عباس ـ من طريق جُوئِير، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ﴾ يعني: به النوراة جملة واحدة مُفَصَّلة مُحْكَمة، ﴿وَلَقَدْتَنَا مِنْ بَقْدِهِ الْرُسُولِ يُدعى: منشائيل، بَقْدِهِ الرَّسُولِ يُدعى: منشائيل، ورسولًا يُدعى: أرْمِيَا بن ورسولًا يُدعى: أرْمِيَا بن كَفْقِيا وهو الخَضِر، ورسولًا يُدعى: داود بن إِيْشًا وهو أبو سليمان، ورسولًا يُدْعَى: المسيح عيسى ابن مريم، فهؤلاء الرسل ابتَعَنَهم الله وانتخبهم للأمة بعد موسى بن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٢) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢١٨/٢، وابن أبي حاتم ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل ١٣٠/١. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

عمران، وأخذ عليهم ميثاقًا غليظًا أن يُؤدُّوا إلى أُمُتِهم صفة محمد ﷺ وصفة أُمَّهِ (١٠). (١/٨٥٤)

٢٧٨٢ ـ عن أبي مالك [غزوان الغفاري] ـ من طريق السُّدِّيِّ ـ في قوله:
 ﴿وَقَلْنَا﴾، يعنى: أَتُبَعنا(١). (١/١٥٤)

٧٧٨٣ ـ عن زياد بن أبي مريم ـ من طريق خُصَيْف ـ في قوله: ﴿اتَيْنَا﴾، قال: أَعْطَيْنا<sup>(٣)</sup>. (١/١٥٤)

۲۷۸٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ﴾ يقول: أعطينا موسى التوراة، ﴿وَقَفَيْتِنَا مِنْ بَعَلِوهِ يقول: وأَتْبَعْنَا من بعد موسى ﴿وَإِلْسُلِّ﴾ إلى قومهم (¹²). (ز)

### ﴿ وَ النَّيْنَا عِيسَى أَبِّنَ مَرْيَمُ ٱلْبَيِّنَاتِ ﴾

٧٧٨٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱلْكِيْتَاتِ﴾، قال: هي الآيات التي وضع على يديه؛ من إحياء الموتى، وخلقه من الطين كهيئة الطير، وإبراء الأسقام، والخبر بكثير من الغيوب، وما ردَّ عليهم من التوراة مع الإنجيل الذي أحدث الله إليه (١٨/٥٠). (١٨٨١٠)

٢٧٨٦ ـ قال محمد بن السائب الكَلْبِيّ: يعني: الآيات التي كان يريهم عيسى هي (١٠). (ز)

٧٧٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَوَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمُ ٱلْبَيْنَتِ﴾، يقول: وأعطينا عيسى ابن مريم العجائب التي كان يصنعها؛ من خلق الطير، وإبراء الأكْمَه والأبرص، وإحياء الموتى بإذن الله(٧٠). (ز)

٣٥٣ قال ابن عطية (١/ ٢٧٨): «الْبَيّنات: الحجج التي أعطاها الله عيسى. وقيل: هي آياته من إحياء وإبراء وخلق طير. وقيل: هي الإنجيل. والآية تعم جميع ذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عساكر ۳۳/۸. (۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جُرير ٢/ ٢٢، وابن أبي حاتم ١٦٨/١، ٤٨٣/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

#### ﴿وَأَيَّدُنَّهُ

۲۷۸۸ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عِكْرِمة \_ في قوله: ﴿وَآلِيَدْنَهُ ﴾، قال: قَرْيَاه (۱۰) . (۱۹۹۱)

٢٧٨٩ عن الضحاك بن مُزاحِم من طريق جُونْيِر ﴿ وَلَيْدَنَهُ ﴾، يقول: نصرناه (٢). (ز)
 ٢٧٩٠ عن إسماعيل بن أبي خالد من طريق إبراهيم بن حُمَيد في قوله: ﴿ وَلَيْدَنَّهُ بُرُوع الْقُدُينَ ﴾، قال: أعانه جبريل (٣). (١٩٩١)

٢٧٩١ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ ﴿وَأَيْدَنَّهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسُ، نحو ذلك (٤).

۲۷۹۲ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَيَّدْنَهُ ﴾، يقول: وقَوَّيْنَا عيسى (٥). (ز)

#### ﴿بُرُوحِ ٱلْقُدُسِّ﴾

٧٧٩٣ ـ عن جابر، عن النبي ﷺ، قال: ﴿رُوحِ القُلْسُ جبريلِ (١٠٠٠. (٤٦٠/١) ٢٧٩٤ ـ عن شَهْر بن حَوْشَب الأشعري: أنَّ نفرًا من اليهود سألوا رسول الله ﷺ، فقالوا: أخبرنا عن الروح. قال: ﴿أنشدكم بالله وبأيامه عند بني إسرائيل، هل تعلمون أنه جبريل؟ وهو الذي يأتيني؟ ٩٠. قالوا: نعم (٧٠). (ز)

۲۷۹۵ - عن عبد الله بن مسعود - من طريق أبي الرَّعْرَاء - قال: روح القدس جبريل (^^.)
 (۲۰/۱) . (۱/۲۰۶)

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۲۲۱.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.(٥) تن تاتا ما ان ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو الشيخ في العظمة ٢/ ٧٧٦ (٣٥٤).

وفي إسناده مجالد بن سعيد، وهو ضعيف الحديث. انظر: ميزان الاعتدال ٤٣٨/٣، وتهذيب التهذيب ١٠/ ٣٦ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن إسحاق ــ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٣/١ ـ مرسلًا، ومن طريقه ابن جرير ٢٢٢/٢، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٨/١ (٨٥٨). وأخرجه ابن جرير (٤/١٥) والحاكم (٤٩٦/٤ ـ ٤٩٩) في حديث طويل في وصف قيام الساعة والشفاعة، وفيه: "فيكون أول شافع روح القدس جبريل عليه الصلاة والسلام».

۲۷۹٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ قال: روح القدس: الاسم الذي كان عيسى يُحيي به الموتى (۱) (۱۹۹۸)

**۲۷۹۷** ـ وقال كعب: الروح القدس: جبرئيل<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٧٩٨ ـ قال عُبَيْد بن عُمَيْر: هو اسم الله الأعظم، وبه كان يُحيي الموتى، ويُري النّاس تلك العجائب (٣).

۲۷۹۹ ـ عن سعيد بن جبير، قال: روح القدس هو اسم الله تعالى الأعظم، به كان يحيى الموتى (٤). (ز)

۲۸۰۰ عن الضحاك بن مُزاحِم - من طريق جُوَيْبِر - في قوله: ﴿وَأَيْدَتُهُ بِرُوجِ الْقَدُسِّ
 الْقُدُسِّ
 الْقُدُسِّ

۲۸۰۱ \_ قال عكرمة مولى ابن عباس =

۲۸۰۲ ـ والربيع: هو الرّوح الذي نفخ فيه (٦). (ز)

۲۸۰۳ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَأَيْدَنَّهُ بِرُوعِ ٱلْقُدُينَ ﴾،
 قال: هو جبريل ﷺ<sup>(۱)</sup>. (ز)

٢٨٠٤ \_ عن عطية العَوْفِيِّ =

۲۸۰۵ \_ ومحمد بن كعب القُرَظيّ، نحو ذلك<sup>(۸)</sup>. (ز)

٢٨٠٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أَسْبَاط ـ قوله: ﴿وَأَيَدْنَهُ بِرُوج ٱلْقُدُسُّ»،
 قال: هو جبريل<sup>(٩)</sup>. (ز)

٧٨٠٧ ـ عن ابن أبي نَجِيح ـ من طريق معروف بن مُشْكَان ـ قال: الروح حَفَظَةٌ على

- (١) أخرجه ابن جرير ٢٣٣/٢، وابن أبي حاتم ١٦٩/١، ١٦٣٨/٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وفي تفسير الثعلبي ١٣٣/١، وتفسير البغوي ١٢٠/١: هو اسم الله الأعظم، وبه كان يُحيي الموتى، ويُري النّاس تلك العجائب.
  - (٢) تفسير الثعلبي ٢٣٣٣/١.
  - (٣) تفسير الثعلبي ١٣٣/١، وتفسير البغوي ١٢٠/١. (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٦٩/١.
    - (۵) أخرجه ابن جرير ۲/۲۲۲.
- (٦) تفسير الثعلبي ٢٩٢/١ وجاء عقب الأثر: أضافه إلى نفسه تكريمًا وتخصيصًا؛ نحو: بيت الله، وناقة الله، وعبد الله، والقدس: هو الله عزّ وجلّ.
  - (٧) تفسير عبد الرزاق ١/٥١، وابن جرير ٢٢٢/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.
    - (٨) علَّقه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.
    - (٩) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٢٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

الملائكة (١). (ز)

۲۸۰۸ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَأَيَّدَنَّهُ بِرُوج ٱلْقُدُينَ ﴾، قال: أيَّد عيسى بجبريل، وهو روح القدس (٢). (ز)

٢٨٠٩ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد ـ من طريق إبراهيم بن حميد ـ في قوله: ﴿وَأَيَّذَنَهُ بِرُوحٍ ٱلۡقُـٰدُسُۥ قال: أعانه جبريل<sup>٣١)</sup>. (١٩٥١)

۲۸۱۰ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال سبحانه: ﴿وَلَيْكَتُهُ بِرُوج اَلْقُدُسُ ﴾، يقول: وقوَّيْنا عيسى بجبريل ﷺ. فقالت اليهود عند ذلك: فجئنا يا محمد بمثل ما جاء به موسى من الآيات كما تزعم (1). (ز)

٢٨١١ ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَأَيْنَتُهُ بِرُبِحِ ٱلْقُدُسُ﴾، قال: أَيَّد الله عيسى بالإنجيل روحًا، كما جعل القرآن روحًا لله، كلاهـما روح الله، كـما قال الله: ﴿وَكَنَالِكَ أَوْجَنَا إِلَيْكَ رُومًا مِنْ أَمْرِنًا﴾ [الشورى: ٥٢](القرن : ٢٥] (ز)

آت رَجَّح ابنُ جرير (٢٢٣/٢ ـ ٢٢٤)، وابنُ عطية (٢٧٨/١)، وابنُ تيمية (٢٦٥/١ ـ ٢٦٥)، وابنُ تيمية (٢٦٥/١ ـ ٢٦٥)، استنادًا إلى السنة، والدلالة العقلية: أن المراد بروح القدس: جبريل.

وانتقد ابنُ جَرِير القول بكونه الإنجبل، وعلَّل ذلك بقوله: «وأولى التأويلات في ذلك بالصواب قول من قال: الروح في هذا العوضع جبريل؛ لأن الله \_ جل ثناؤه \_ أخبر أنه أيد عيسى به، كما أخبر في قوله: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَكِيسَى أَيْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ يَمْسَيَى عَلِكَ وَعَلَى وَلِدَيْكَ إِنَّهُ يَكِيسَى أَيْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ يَمْسَيَى عَلِكَ وَعَلَى وَلَايَكَ إِنَّهُ وَلَا لَيْكَ إِنَّهُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلًا وَإِذْ عَلَمْنُكَ الْكِتَبَ وَالْمِكَمَة وَالتَّوْرَينَة وَالْمَانِينَ وَالْمَعِيلُ لَكَان قوله: ﴿إِذْ لَيْنَاكُ لِلْمِحِيلُ لَكَان قوله: ﴿إِذْ لَيْنَاكُ بِرُوجِ اللهُ بِهِ هُو الإنجيل لكان قوله: ﴿إِذْ لَيْنَاكُ بِرُوجِ اللهُ يُعِيلُهُ تَكْرِيرُ قُولُ لا مَعْنَى ﴿إِذْ أَلْمَنْكَ بِرُوجِ اللهُمُونِ اللهُ اللهُ وَلَهُ وَلَا لا أَيْدَتُكُ بِالرَّحِيلُ هَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا يَكُونُ بِهُ مُؤَيِّدًا إِلا وهو مُعَلَّمُه، فذلك أيدتك بالإنجيل و وقد معنى في أحدهما على الآخر».

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٢٢/، وابن أبي حاتم ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٢٣/٢.

#### ﴿ٱلْقُدُسِيُّ

٢٨١٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفِي \_ قال: القدس: الْمُطَهَّر (١). (١/١٥٥)
٢٨١٣ \_ قال كعب \_ من طريق عطاء بن يسار \_ الله: القدس (٢).

۲۸۱٤ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ قال: القدس: الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

٢٨١٥ ـ قال الحسن البصري: القدس: هو الله، وروحه: جبريل(١٤). (ز)

٢٨١٦ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ قال: القدس: البركة (٥٠ (١/٩٥))

٢٨١٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: القدس: هو الرب

== وأيَّده ابنُ عطية بقوله: (وهذا أصح الأقوال، وقد قال النبي ﷺ لحسان بن ثابت: (اهج قريشًا وروح القدس معك، ومرة قال له: (وجبريل معك».

ورجَّحه أَبنُ كثير ذاكرًا ما تقدم من أدلة، ثم زاد استدلالًا لذلك بقوله: عن شَهْر بن حَوْشَب الأشعري: أن نفرًا من اليهود سألوا رسول اش ﷺ، فقالوا: أخبرنا عن الروح. فقال: «أنشدكم بالله وبأيامه عند بني إسرائيل، هل تعلمون أنه جبريل؟ وهو الذي يأتيني؟؟ قالوا: نعم... وفي صحيح ابن حبان أظنه عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: ﴿إِن روح القس نفخ في رومي...».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٩/١، ١٢٣٨/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۲۵.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٢٣٨/٤.
 (٤) تفسير الثعلبي ٢٣٣/١، وتفسير البغوي ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٢٤، ٢٢٥، وابن أبي حاتم ١٦٩/١، ١٢٣٨/٤.

تعالی (۱)۱۹۰۹). (۱/۹۰۹)

٢٨١٨ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿وَأَيْدَتُهُ بِرُوجَ
 ٱلْقُدُيّنُ ﴾، قال: الله: القدس، وأيد عيسى بروحه. قال: واحتج في هذا بقول
 كعب: الله القدس. وقرأ قول الله ـ جل ثناؤه ـ ﴿هُوَ اللّهُ الّذِي لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ ٱلْمَالِكُ
 ٱلْقُدُوسُ ﴾ [الحشر: ٢٣]، قال: القُدُس والقُدُّوس واحد (٢٠). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

YA۱۹ ـ عن عائشة: أنَّ رسول الله ﷺ وضع لحسان منبرًا في المسجد، فكان يُنَافح عن رسول الله ﷺ، أيَّد حسَّان بروح القدس، كما نافح عن نبيها (۱۳) . (٤٦٠/١).

۲۸۲۰ ـ عن البراء بن عازب، قال: قال رسول الله ﷺ يوم قريظة لحسان بن ثابت:
 داهج المشركين؛ فإنَّ جبريل معك)<sup>(٤)</sup>. (ز)

YAY۱ ـ عن ابن مسعود، أنَّ رسول الله ﷺ قال: ﴿إِن روح القُلُس نَفَتْ في رُوعِي<sup>(°)</sup>: إنَّ نفْسًا لن تموت حتى تستكمل رزقها، فاتقوا الله، وأُجْمِلُوا في الطَّلَبِ، (۲۰ (٤٦٠)

۲۸۲۲ ـ عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن كلَّمه روح القلس لم يُؤْذَنُ للأرض أن تأكل من لحمه (<sup>۷۷</sup>). (۲۰/۱۱)

علّق ابن عطية (٢٧٨/١) على أثر مجاهد والربيع بقوله: «والإضافة على هذا إضافة
 الملك إلى المالك، وتوجهت لما كان جبريل ﷺ من عباد الله تعالى».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٢٥/٢، وابن أبي حاتم ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحسد ٤٩٠/٤٠ (٢٤٤٣٧)، وأبو داود ٧/ ٣٦١ (٥٠١٥)، والترسذي ١١٩/٥ (٣٠٥٩)، ٣٠٦٠)، والحاكم ٣/ ٥٥٤ (٢٠٥٠، ٢٠٥٩).

٣٠٦٠)، والحاكم ٣/ ٥٥٤ (٢٠٥٨). قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب صحيح». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم

يخرجاه. ووافقه الذهبي. (٤) أخرجه البخاري ١١٣/٥ (٤١٢٣).

<sup>(</sup>٥) الروع: موضع الروع، وهو القلب. لسان العرب (روع).

<sup>(</sup>٦) أخرج. الشَّهَاب القُضَّاعِيُّ في مسنده ٧/ ١٨٥ (١١٥١)، والبغوي في شرح السنة ٣٠٤/٤ (٤١١٢). وأورده الألباني في الصحيحة ٢/ ٦٨٥ (٢٨٦٦).

 <sup>(</sup>٧) عزاه السيوطي إلى الزبير بن بكار في أخبار المدينة مرسلًا.

## ﴿أَنَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولًا بِمَا لَا نَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا نَقْتُلُورَ ﴿

٧٨٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق محمد بن إسحاق بسنده ـ قال: وما رد عليهم من التوراة مع الإنجيل الذي أحدث الله إليه. ثُمَّ ذكر كفرهم بذلك كله قال: ﴿ أَنَّكُمُ اللهُ عَلَيْهَا كُذْبَمُ وَفَرِيقًا نَقْنُلُوكَ﴾ (١٠. (ز) ﴿ أَنْكُلُمُ اللهُ عَلَيْهَا كُذْبَمُ وَفَرِيقًا نَقْنُلُوكَ﴾ (١٠. (ز) ٢٨٧٤ ـ عن سعيد بن جُبيْر ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله تعالى: ﴿ فَريقًا ﴾ ، يعنى: طائفة (١٠). (١/١١٤)

٢٨٢٥ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نَجِيح \_ ﴿ أَفَكُلُمَا جَآءَكُمُ رَسُولًا بِمَا لَا لَمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّاللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ

٢٨٢٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ﷺ: ﴿أَتَكُمْا جَاءَكُمْ رَسُولًا بِمَا لَا جَوَىٰ اللهُ عَنى: الشَمْكُمُ عنى: اليهود ﴿اسْتَكَبْرَمُ عنى: تكبرتم عن الإيمان برسولي، يعنى: محمدًا ﷺ؛ ﴿فَفَرِيقًا كَنْبُمُ ﴾ يعنى: طائفة من الأنبياء كذبتم بهم، منهم عيسى ومحمد ﷺ، ﴿وَوَلِيقًا لَقَنْلُونَ ﴾ يعنى: وطائفة قتلتموهم، منهم زكريا ويحيى والأنبياء أيضًا، فعرفوا أنَّ الذي قال لهم النبي ﷺ حتَّ؛ فسكتوا<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفًا بَل لَمَنْهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

#### 🎇 قراءات:

**٧٨٢٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ م**ن طريق عبيد الله بن عبد الله بن عتبة ـ أنه كان يقرأ: (قُلوبُنَا خُلُفُ) مُثَقِّلَةً (١<sup>٣٥٠٠</sup>. (١/٤١١)

ाज وجُّه ابنُ جرير (٢/ ٢٣٠) قراءة (غُلُف) بقوله: قوأما الذين قرأوها (غُلُف) بتحريك الله وضمها، فإنهم تأولوها أنهم قالوا: قلوبنا غلف للعلم، بمعنى أنها أوعية لها، =

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٠/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢٦/٢.(٥) أخرجه الطبراني في الأوسط (٤٦٣٦).

المراد بالتثقيل: ضمّ الّلام. انظر: السبعة ص١٦٤. والقراءة بضم اللام قراءة شاذة منسوبة إلى ابن عباس، وأبي عمرو، وابن محيصن، والأعرج، وابن هرمز. انظر: مختصر ابن خالويه ص٨، والبحر المحيط ١/

#### 🏶 تفسير الآية:

٢٨٢٩ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوَق، عن الضحاك - في قوله:
 (قُلوبُنَا غُلُفٌ) مملوءة علمًا، لا تحتاج إلى علم محمد ولا غيره (٢٦). (٢٦١/١٤)

۲۸۳۰ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿قُلُوبُنَا عُلْفُهُمُ
 عُلْفُلْ﴾، قال: في غطاء (۲۰/۱). (٤٦٢/١)

۲۸۳۱ \_ عن سعيد بن جُبَير، نحو ذلك(٤). (ز)

== والغلّف على قراءة هؤلاء: جمع غلاف، كما يجمع الكتاب: كتب، والحجاب: حجب، والشهاب: شهب، فمعنى الكلام على تأويل قراءة من قرأ (غلّف) بتحريك اللام وضمها: وقالت اليهود: قلوبنا غلف للعلم، وأوعية له ولغيره.

وقال ابن عطية (٢٧٩/١ - ٢٠٠): «وقرأ الأعمش والأعرج وابن محيصن: (غلف) بتثقيل اللام، جمع غلاف، ورويت عن أبي عمرو، فالمعنى: هي أوعية للعلم والمعارف بزعمهم، فهي لا تحتاج إلى علم محمد ﷺ. وقبل: المعنى: فكيف يعزب عنها علم محمد ﷺ! فرد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿ لَمُنْهُمُ اللهُ مُرْكُرُهِمْ ﴾ .

وانتقد أبنُ جرير القراءة بضم اللام مستندًا إلى إجماع الحَجة من القراء بقوله: «والقراءة التي لا يجوز غيرها في قوله: ﴿ وَلَقُرْبُنَا غَلْثُلُهِ هِي قراءة من قرآ ﴿ غَلْنُا ﴾ بتسكين اللام، بمعنى: أنها في أغشية وأغطية؛ لاجتماع الحجة من الْقَرَأة وأهل التأويل على صحتها، وشذوذ من شذ عنهم بما خالفه من قراءة ذلك بضم اللام، وقد دللنا على أنَّ ما جاءت به الحجة متفقة عليه حجة على من بلغه، وما جاء به المنفرد، فغير جائز الاعتراض به على ما جاءت به الجماعة التي تقوم بها الحجة نقلًا وقولًا وعملًا في غير هذا الموضع، فأغنى ذلك عن إعادته في هذا المكان».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (٤٦٣٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۳۱، وابن أبي حاتم ۱/ ۱۷۰، ۱۱۰۸/٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٢٨/٢، وابن أبي حاتم ١١٠٨/٤، ١١٠٨. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٧٠/١.

٢٨٣٢ \_ وعن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أَسْبَاط \_، نحو ذلك(١). (ز)

٣٨٣٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿قُلُوبُنَا غُلُفُهُ﴾، قال: في أَكِنَّهُ<sup>(٣٠٧]</sup>. (٤٦٢/١)

۲۸۳٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العَوْفِيِّ \_ في قوله: ﴿ قُلُوبُنَا عُلْفُكُ ، قال: هي القلوب المطبوع عليها (۱۳). (۱/۲۶)

٣٨٣٥ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ قُلُوبُنَا غُلْثُا ﴾، أي: لا تَفَقَدُ<sup>(٤)</sup>. ((٤٦٢/١)

۲۸۳٦ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق عبد الله بن كثير \_ ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْثُا﴾، قال: عليها غِشَاوة (٥٠). (١٣٤٦)

۲۸۳۷ \_ عن عِحْرِمة مولى ابن عباس \_ من طريق النَّضْر بن عَرَبِيِّ \_ في قوله: ﴿قُلُوبُنَا عَلَمُ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَالَمَ عَلَيْهَا طَابَعَ المَّالَمِ (۲۰). (۲۷/۱)

۲۸۳۸ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق قتادة \_ في قوله: ﴿ فَالْوَيْنَا غُلْثُلْهِ ، قال: لم تُخْتَن ( \) (ز)

٢٨٣٩ ـ وعن عَطِيَّة [العوفي] ـ من طريق أَسْبَاط بن محمد، عن فُضَيْل بن مرزوق ـ

آون رجَّع ابنُ القيم (١٣٢/) مستندًا إلى النظائر قول مجاهد، وقول ابن عباس، فقال: وقال ابن عباس وقتادة ومجاهد: على قلوبنا غشاوة، فهي في أوعية، فلا تعي ولا تفقه ما تقول. وهذا هو الصواب في معنى الآية؛ لتكرر نظائره في القرآن، كقولهم: ﴿أَلُونُنَا فِنَ أَكِنَاهُمْ فِي ظِلَمْ عَن ذِكْرِي﴾ [الكهف: ١٠١]، ونظائر ذلك.

المكان وجّع ابن كثير (١/ ٤٨٥) قول الحسن بقوله: •هذا القول يرجع معناه إلى ما تقدم من عدم طهارة قلوبهم، وأنها بعيدة من الخير.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٢٢٩/٢، وابن أبي حاتم ١/٠١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٤١ ـ، وابن جرير ٢/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٢٩/٢، وابن أبي حاتم ١٧٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٨٢٪. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/١٧٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧١. وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧٠.

﴿وَقَالُواْ قُلُولُنَا غُلْفُنُّهُ، قال: أوعية للمنكر(١). (ز)

٢٨٤٠ ـ عن عَطِيَّة [العوني] ـ من طريق فُضَيْل بن مرزوق ـ في قوله: (قُلوبُنَا غُلُفٌ)،
 قال: أوعية للعلم (٢) . (١/ ٤٦١)

۲۸٤۱ ـ عن عطاء الخراساني، مثله<sup>(۳)</sup>. (ز)

🕬 نقل ابنُ القيم (١/ ١٣٢) انتَقَاد ابن تيمية (ينظر ٢٦٩١) لقول من فسر ﴿غُلْفُأْ﴾ بأنها: أوعية؛ الذي استندَ فيه إلى الدلالات العقلية، ومخالفته لدلالة اللفظ، وعدم وجود نظائر في القرآن تشهد له، فقال: اسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يضعف قول من قال: أوعية. جِدًّا، وقال: إنما هي جمع أغلف، ويقال للقلب الذي في الغشا: أغلف، وجمعه: غلف، كما يقال للرجل غير المختون: أقلف، وجمعه: قلف. وقال أيضًا: «وأما قول من قال: هي أوعية للحكمة. فليس في اللفظ ما يدل عليه البتة، وليس له في القرآن نظير يحمل عليه، ولا يقال مثل هذا اللفظ في مدح الإنسان نفسه بالعلم والحكمة، فأين وجدتم في الاستعمال قول القائل: قلبي غلاف، وقلوب المؤمنين العالمين غلف، أي: أوعية للعلم، والغلاف قد يكون وعاء للجيد والردىء، فلا يلزم من كون القلب غلافًا أن الذي قويتموه ما معناه؟. قيل: وجه الإضراب في غاية الظهور، وهو أنهم احتجوا بأن الله لم يفتح لهم الطريق إلى فهم ما جاء به الرسول ومعرفته، بل جعل قلوبهم داخلة في غلف فلا تفقهه، فكيف تقوم به عليهم الحجة؟ وكأنهم ادَّعَوْا أن قلوبهم خلقت في غلف، فهم معذورون في عدم الإيمان، فأكذبهم الله، وقال: ﴿ بَلْ طَبَّمَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ [النساء: ١٥٥]، وفي الآية الأحرى: ﴿ لَمُ لَمُّهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾، فأخبر سبحانه أن الطبع والإبعاد عن توفيقه وفضله إنما كان بكفرهم الذي اختاروه لأنفسهم، وآثروه على الإيمان، فعاقبهم عليه بالطبع واللعنة. والمعنى: لم نخلق قلوبهم غلفًا لا تعى ولا تفقه، ثم نأمرهم بالإيمان وهم لا ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٧٠. كذا اللفظ في المطبوع والنسخة التي حققها د. أحمد الزهراني
 ص٢٧٤، وربما تصحفت عن رواية لابن جرير ٢/ ٢٣٠ من طريق أسباط به، بلفظ: أوعية للذكر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٠٠/٢، وابن أبي حاتم ١٧٠/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وفي رواية لابن جرير: أوعية للذكر.

<sup>(</sup>٣) علُّقه ابن أبي حاتم ١٧٠/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/٢٣٣، وتفسير البغوي ١٢٠/١.

٢٨٤٣ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفُلُ ﴾، قال: قالوا: لا تَفْقَهُ (١) . (٢٩٢١)

٢٨٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿قَالُوبُنَا غُلْفَأُهُ، قال: عليها طابَع، قال: هو كقوله: ﴿قَالُوبُنَا فِي أَكِنَقِهِ [نصلت: ه]''). (ز)

٧٨٤٥ ـ عن الأعمش ـ من طريق شَرِيك ـ قوله: ﴿قُلُونُنَا غُلْثُا﴾، قال: هي في غُلُف"ً )

٧٨٤٦ ـ قال محمد بن السَّائِب الكَلْبِيِّ: معناه: أوعية لكل علم، فلا تسمع حديثًا إلا تعيه، إلا حديثك لا تعقله ولا تعيه، ولو كان فيه خير لوَعَتْه وفهمته (أ). (ز)

٢٨٤٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: وقالوا للنبي ﷺ: ﴿ وَقُلُوبُنَا غَلْثُلُّ ﴾، يعني: في غطاء، ويعنون: في أكنة عليها الغطاء، فلا تفهم ولا تفقه ما تقول يا محمد \_ كراهية لما سمعوا من النبي ﷺ من قوله: إنكم كذّبتم فريقًا من الأنبياء وفريقًا قتلتم \_، فإن كنت صادقًا فأفهمنا ما تقول (°). (ز)

٢٨٤٨ ـ قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ قُلُونُنَا عُلْنُا أَهُ قَالَ اللهِ عَلَمْ اللهِ ما تقول. وقرأ: ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنَا فَلُونُنا فَلُونُا اللهِ مَا تقول. وقرأ: ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنا فِلْهَ اللهِ مَا تقول. وقرأ: ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنا فِلْهِ إِنْهِ إِنْهِ لَهِ انصلت: ٥ [١٠]. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

۲۸۶۹ ـ عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله ﷺ: القلوب أربعة: قلب أُجْرَدُ<sup>(٧)</sup>، فيه مثل السراج يُزهِرُ، وقلب أُغْلَفُ مربوط على غلافه، وقلب منكوس، وقلب مُصْفَع<sup>(٨)</sup>؛

==يفهمونه ولا يفقهونه، بل اكتسبوا أعمالًا عاقبناهم عليها بالطبع على القلوب والختم عليها».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٢٩/١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/١٧٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/١٥ مختصرًا، وابن جرير ٢٢٩/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٠/١.

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه ابن جرير ٢/٢٩/.

 <sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/٢٣٤، وتفسير البغوي ١٢٠/١. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٧) أي: ليس فيه غلٌّ ولا غشٌّ، فهو على أصل الفطرة. النهاية في غريب الحديث والأثر (جرد).

 <sup>(</sup>٨) المُشَعَطَعُ: الذي له وجهانُ وَيُلقَى أهل الكفر بوجه، وأهل الإيمانُ بوجه. النهاية في غريب الحديث والاثر (صفح).

فأما القلب الأجرد فقلب المؤمن، سراجه فيه نوره، وأما القلب الأَغْلف فقلب الكافر، وأما القلب المُصْفَح فقلب فيه أوما القلب المُصْفَح فقلب فيه إيمان ونفاق، ومَثَل الإيمان كمَثَل البَقْلَة يُمِدُّها الماء الطيب، ومثل النفاق فيه كمثل القُرْحة يُمِدُّها القَرْحة يُمِدُّها القَرْحة (١٤٤١). ((٤٦٤١) 1. (٤٠٤١) عن سلمان الفارسي، موقوفًا مثله سواء (١٠/١٠).

٢٨٥١ \_ عن حُلَيْفة [بن اليمان] \_ من طريق أبي البَخْتَرِي \_ قال: القلوب أربعة ؟ قلب أغلَف، فذلك قلب المنافق، وقلب أُجْرَد فيه أشاف قلب المنافق، وقلب أُجْرَد فيه مثل السراج، فذلك قلب المؤمن، وقلب فيه إيمان ونفاق ؟ فمثل الإيمان كمثل شجرة يمدها القيح والدم، فأي المادتين غلبت صاحبتها أهلكته (٢٠/١).

۲۸۰۲ \_ عن حُلَيْفة [بن اليمان] \_ من طريق نُبيْط بن شَرِيط \_ قال: تعرض فتنة على القلوب، فأي قلب أنكرها نُكِتَت في قلبه نُكْتة بيضاء، وأي قلب لم ينكرها نُكِتَت في قلبه نُكْتة سوداء، ثم تعرض فتنة أخرى على القلوب، فإن أنكرها القلب الذي أنكرها نُكِتَت في قلبه نُكْتة سوداء، ثم تعرض فتنة أخرى، فَكِتَت سُوداء، ثم تعرض فتنة أخرى، فإن أنكرها ذلك القلب اشتد وابيض وصفا، ولم تضره فتنة أبدًا، وإن لم ينكرها في المرتين الأوليين اسود وارْبدٌ (٤٠٠٠) ونكس، فلا يعرف حقًا ولا ينكر منكرًا (٥٠) ( (١٩٣١))

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۰۸/۱۷ (۱۱۱۲۹)، وابن أبي حاتم ۱٦٣٦/ (٢٦٦٦) عن ليث بن أبي سُلَيْم، عن عمو بن مرّة، عن أبي البَخْتَري، عن أبي سعيد.

قال ابن كثير في تفسيره ١٩٣/١: "وهذا إسناد جيد حسن". وقال الهيشمي في المجمع ١٣٢١): "وفي إسناده ليث بن أبي سليم". وقال السيوطي: "سند جيد". وقال الألباني في الضعيفة ٢٦٣/١١ (١٥٥٨): "ضعيف". وقد خالف الثقاتُ ليثًا؛ فرووه عن عمرو بن مرّة، عن أبي البُخْتَرِي، عن حليفة موقوفًا عليه، كما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم /١٦٣٦ (٨٦٦٧) فيه أبو سنان سعيد بن سنان البُرُجُويّ، صدوق له أوهام، وقد خالف الثقات فرواه عن سلمان الفارسي، والصواب: عن حذيفة موقوقًا عليه، كما سيأتي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شبية ٣١/١٦، ٢٠٨/١٥، وابن جرير ٢٢٧/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا في كتاب الإخلاص.

وإسناده صحيح إلى أبي البُّحُتَرِي، لكنه لم يدرك حذيفة. ينظر: جامع التحصيل ص١٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) الرُّبُدَة: الَّغُبرة. وقيل: لون إلى الغبرة. لسان العرب (ربد).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم ٤٦٨/٤.

الإيمان يبدو لُمْظَة (۱) بيضاء في القلب، فكلما ازداد الإيمان عُظْمًا ازداد ذلك البياض، فإذا اسْتُكُمِل الإيمان ابيضً القلب كله، وإن النفاق لُمْظَة سوداء في القلب، فكلما ازداد النفاق عُظْمًا ازداد ذلك السواد، فإذا اسْتُكمِل النفاق اسودً القلب كله، وإيْمُ الله، لو شققتم عن قلب منافق لوجدتموه أبيض، ولو شققتم عن قلب منافق لوجدتموه أسود (۲۳/۱). (۲۳/۱۶)

**٢٨٥٤** \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جُبَير \_ قال: إنما سمي القلب لتقلبه (٢٠). ((٤٦١/١)

# ﴿ بَلُ لَمَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿

٢٨٥٥ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِثُونَ﴾، قال:
 لا يؤمن منهم إلا قليل (٤١٠٠٤).

آبن عطية (١/ ٢٨٠) قول قتادة بقوله: «الضمير في ﴿ يُؤْمِثُونَ ﴾ لحاضري محمد،
 ويتجه قلة هذا الإيمان: إما لأن من آمن بمحمد منهم قليل فيقل لقلة الرجال، قال هذا
 المعنى قتادة».

وانتقد ابنُ جرير (٢/ ٢٣٤) قولَ قتادة مستندًا إلى مخالفته لغة العرب، فقال: ﴿وأولى التأويلات في قوله: ﴿فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ﴾ بالصواب: هو أن الله أخبر أنه لعن الذين وصف صفتهم في هذه الآية، ثم أخبر عنهم أنهم قليلو الإيمان بما أنزل الله إلى نبيه محمد، ولذلك نصب قوله: ﴿فَقَلِيلاً﴾؛ لأنه نعت للمصدر المتروك ذكره، ومعناه: بل لعنهم الله بكفرهم فإيمانًا قليلاً ما يؤمنون، فقد تبين إذًا بما بينا - أنهم قليلو الإيمان - فساد القول الذي روي عن قتادة في ذلك؛ لأن معنى ذلك لو كان على ما روي من أنه يعني به: فلا يؤمن منهم إلا قليل، أو فقليل منهم من يؤمن، لكان القليل مرفوعًا لا منصوبًا؛ لأنه إذا كان ذلك تأويله كان القليل - و﴿مَا﴾ في معنى: مَن، أو الذي - فقد بقيت ﴿مَا﴾ لا مُرافع لها. وذلك غير جائز في لغة أحد من العرب.

<sup>(</sup>١) أي: نُكْتَة. لسان العرب (لمظ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في كتاب الإيمان (٨)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١١٠٨/١، ١١٠٨/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ١/٥١، وابن جرير ٢٣٣/٢، وابن أبي حاتم ١٧١/١.

٢٨٥٦ عن قنادة بن دعامة من طريق سعيد قوله: ﴿ بَل لَّمَتُهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ ، قال: فلَعَمْرِي لَمَن رجع من أهل الكتاب، إنما آمن من رجع من أهل الكتاب، إنما آمن من أهل الكتاب رَهْطٌ يسير (١٠). (ز)

۲۸۵۷ \_ عن محمد بن السَّائِب الكَلْيِيِّ \_ من طريق مَعْمَر \_ قال: لا يؤمنون إلا بقليل مما في أيديهم، ويكفرون بما وراءه (٢) (١) . (ز)

۲۸۰۸ \_ عن معمر، نحو ذلك<sup>(٣)</sup>. (ز)

٢٨٥٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ﷺ: ﴿ بَلْ لَمُنْهُمْ اللهُ بِكُفْرِهِم ﴾ فطبع على قلوبهم؛ ﴿ فَفَرِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ يعني بالقليل: بأنهم لا يصدقون بأنه من الله، وكفروا بما سواه مما جاء به محمد ﷺ فذلك قوله ﷺ في النساء: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [13]، وإنما سمي اليهود من قِبَل يُهُوذا بن يعقوب (٤٠). (ز)

۲۸٦٠ ـ قال الواقدي: معناه: لا يؤمنون قليلًا ولا كثيرًا (٥). (ز)

### ﴿وَلَمَا جَاءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِ اللهِ مُصَدَقٌ لِمَا مَمُهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْفَنِعُوكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ الآيية

#### نزول الآية:

٢٨٦١ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عبد الملك بن هارون بن عنترة، عن أبيه، عن جده، عن سعيد بن جُبَيْر \_ قال: كانت يهود خيبر تقاتل غَطَفَان، فكلما

آآآ رَجِّع ابنُ جرير (٢٣٣/ ـ ٢٣٤) مضمون هذا الأثر بقوله: ﴿وأُولَى التأويلات في قوله: ﴿فَقَلِيلاً قَا يُؤْمِثُونَ﴾ بالصواب: ... هو أنَّ الله أخبر أنه لعن الذين وصف صفتهم في هذه الآية، ثم أخبر عنهم أنهم قليلو الإيمان بما أنزل الله إلى نبيه محمد، ولذلك نصب قوله: ﴿فَقَلِيلاً﴾ لأنه نعت للمصدر المتروك ذكره، ومعناه: بل لعنهم الله بكفرهم فإيمانًا قليلًا ما يؤمنون؟.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۳۳/۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٥٢، وابن جرير ٢/ ٢٣٣ مبهمًا قال: قال مَعْمَر: وقال غيره: ... الأثر.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/١٣٣، وتفسير البغوي ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ١٣٣/١، وتفسير البغوي ١٢٠/١.

التقوا لهُزِمت يهود، فعَاذَت بهذا الدعاء: اللهم إنا نسألك بحق محمد النبي الأمي الذي وعدتنا أن تخرجه لنا في آخر الزمان إلا نصرتنا عليهم. وكانوا إذا التَقُوّا دعوا بهذا فهَرَّمُوا غطفان، فلما بُعث النبي ﷺ كفروا به، فأنزل الله: ﴿وَلَاقُوا مِن مَّلُ يَنْتَبُوكَ عَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني: وقد كانوا يستفتحون بك يا محمد، إلى قوله: ﴿فَلَمَنَهُ اللّهِ عَلَى الْكَنْفِينَ﴾ (١٩٣٧)

٢٨٦٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ أنَّ يهود كانوا يستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله ﷺ قبل مبعثه، فلَمَّا بعثه الله من العرب كفروا به، وجحدوا ما كانوا يقولون فيه، فقال لهم معاذ بن جبل، وبِشْر بن البراء، وداود بن سلمة: يا معشر يهود، اتقوا الله، وأسلِموا، فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد ونحن أهل شرك، وتخبرونا بأنه مبعوث، وتصفونه بصفته. فقال سَلَّام بن مِشْكَم ـ أحد بني النضير ـ: ما جاءنا بشيء نعرفه، وما هو بالذي كنا نذكر لكم.

الآت انتقد ابنُ تيمية (١/ ٢٧١ ـ ٢٧٣ بتصرف) هذا الحديث مستندًا إلى ضعف إسناده ومخالفته للدلالة المستفيضة للتاريخ، فقال: فوهذا الحديث رواه الحاكم في مستدركه وهذا مما أنكره عليه العلماء؛ فإن عبد الملك بن هارون من أضعف الناس، وهو عند أهل العلم بالرجال متروك، بل كذاب، ومما يبين ذلك أنَّ قوله: ﴿وَكَاثُوا ين فَبْلُ يَسْفَيُون عَلَى اللّهِينَ كَمُوا ﴾ إنما نزلت باتفاق أهل التفسير والسّير في اليهود المجاورين للمدينة أولًا كبني قينقاع وقريظة والنفير، وهم اللين كانوا يحالفون الأوس والخزرج، وهم اللين عاهدهم النبي الله المنافية عام الخندق، فكيف يقال نزلت في يهود خيبر وغطفان؟! فينا هذا من كذاب جاهل لم يحسن كيف يكذب، ومما يبين ذلك أنَّه ذُكِر فيه انتصار اليهود على غطفان لما دعوا بهذا الدعاء، وهذا مما لم ينقله أحد غير هذا الكذاب، ولو كان هذا مما وقع لكان مما تتوفر دواعي الصادقين على نقله، وما ذكره بعض المفسرين من أنهم كانوا يقسمون به أو يسألون به، فهو نقل شاذ مخالف للنقول الكثيرة المستفيضة المخالفة له».

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢٨٩/٢ (٣٠٤٢).

قال الحاكم: «أدت الضرورة إلى إخراجه في التفسير وهو غريب من حديثه؛ أي: عبد الملك بن هارون بن عترة. وقال الذهبي في التلخيص: «لا ضرورة في ذلك، فعبد الملك متروك هالك، وقال السيوطي: استد ضعف.

فأنزل الله: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَابٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ الآية (١/ ٤٦٨)

٢٨٦٣ ـ عن عاصم بن عمر بن قتادة الأنصاري، قال: حدثني أشياخ مِنًا قالوا: لم يكن أحد من العرب أعلم بشأن رسول الله ﷺ مِنًا، كان معنا يهود، وكانوا أهل كتاب، وكنا أصحاب وثن، وكنا إذا بلغنا منهم ما يكرهون قالوا: إن نبيًّا يبعث الآن قد أظل زمانه، نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد وإرّم. فلما بعث الله رسوله اتَّبَعناه، وكفروه به، ففينا ـ والله ـ وفيهم أنزل الله: ﴿وَكَانُواْ مِن فَبِلُ بَنَنْنِمُون عَلَ ٱلَّذِينَ كَمْرُواْ ﴾ الآية كلها(٢٠). (١/٩٥٤)

YA٦٤ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: كانت اليهود تَسْتَنصِر بمحمد ﷺ على مشركي العرب، يقولون: اللهم، ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوبًا عندنا حتى يعذب المشركين، ويقتلهم. فلما بعث الله محمدًا ﷺ ورَأُوا أنَّه من غيرهم كفروا به حَسَدًا للعرب، وهم يعلمون أنه رسول الله؛ فقال الله: ﴿فَلَمَا عَرُوا كَمُوا بِئِهِ فَلَمَا لَهُ عَلَى الْكَنْبِينَ ﴾ (ز)

٢٨٦٥ ـ عن الربيع بن أنس، نحو ذلك (٤). (ز)

٢٨٦٦ ـ عن سعيد بن جُبَيْر ـ من طريق مسلم البَطِين ـ في قوله: ﴿ فَلَمَّا جَاهَمُ مَا عَرَبُوا كَا مُحَاهَمُ مَا عَرَبُوا كَا مُحَالًا أَنه نبي، وكفروا محمدًا أنه نبي، وكفروا م<sup>(٥)</sup>. (٢٠/١)

٢٨٦٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَنَّا جَآءَهُمْ كِنَتُ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ نزلت في اليهود، منهم: أبو رافع، وابن أبي الحُقَيْق، وأبو نافع، وغرار، وكانوا من قبل أن يبعث محمد ﷺ رسولًا يستفتحون على الذين كفروا (١٠). (ز)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٧/١ .. ومن طريقه ابن جرير ٢٣٣/٢، وابن أبي حاتم ١٧٢/ (٩٠٥)، وأبو تُعَيِّم في الدلائل ٨٢/١ (٤٣).

إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/٥٤١ ـ، وابن جرير ٢/٣٣٧، والبيهقي في الدلائل
 ٧/٧٠.

بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٩/٢، وابن أبي حاتم ١/١٧١ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧١/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٤١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٢/١.

#### 🇱 تفسير الآية:

### ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ ﴾

۲۸٦٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُسَكِقٌ لِمَا مَعَهُمْ ﴾ وهو القرآن الذي أنزل على محمد مصدق لما معهم، أي: للتوراة والإنجيل(١٠). (٢٥٥١)

٧٦٦٩ - عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر - في قوله: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبٌ مِنْ عِنْ اللَّهِ مُمَاكِنَةٌ لَكِنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُمَاكِقٌ مَصَدَق اللَّهِ مُمَاكِقٌ مُماكِقٌ اللَّهِ مَا التوراة والإنجيل (١٠). (ز)

۲۸۷۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ يعني: قرآن محمد ﷺ
 ﴿ مُصَدِّقٌ لِمَا مَمُهُم ﴾ في التوراة بتصديق محمد ﷺ وقرآنه في التوراة (۱۳). (ز)

## ﴿وَكَانُوا مِن فَبَلُ يَسْنَفِعُونَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُوا كَفَرُوا مِئِهِ فَلَمْـنَةُ اللَّهِ عَلَى الكَنفِينَ ﴿ ﴾

٧٨٧١ ـ عن عبد الله بن مسعود، وناس من أصحاب النبي ﷺ ـ من طريق السُّدِّيّ، عن مُرَّة الهمداني ـ =

٢٨٧٢ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق السُّدِيِّ، عن أبي مالك وأبي صالح \_ في الآية، قال: كانت العرب تمر باليهود فيؤذونهم، وكانوا يجدون محمدًا ﷺ في التوراة، فيسألون الله أنَّ يبعثه نبيًّا فيقاتلون معه العرب، فلما جاءهم محمد كفروا به حين لم يكن من بني إسرائيل (٤٦/١). (٤٦١/١)

۲۸۷۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطاء، والضحاك ـ قال: كانت يهود بني فُريْظة والنَّضِير من قبل أن يبعث محمد ﷺ يستفتحون؛ يدعون الله على الذين كفروا، وفَلَمَّا ويقولون: اللهم، إنا نستنصرك بحق النبي الأمي إلا نصرتنا عليهم. فيُنصَرون، وفَلَمَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٣٦. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٣٦، وابن أبي حاتم ١٧١/.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٢/١. (٤) أخرجه البيهقي في الدلائل ٣٦/٢٥.

جَانَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِأِنِهِ يريد محمدًا، ولم يَشُكُّوا فيه، كفروا به<sup>(۱)</sup>. (١٦٦/١) ٢٨٧٤ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبى رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿وَكَانُواْ مِن فَبْلُ يَسْتَنْتِمُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾، قال: كانوا يستظهرون، يقولون: نحن نُعين محمدًا عليهم. وليسوا كذلك؛ يكذبون (٢). (ز)

 ۲۸۷۹ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكَلْبِي، عن أبى صالح ـ قال: كان يهود أهل المدينة قبل قدوم النبي ﷺ إذا قاتلوا من يَليهم من مشركي العرب من أَسَد وغَطَفَان وجُهَيْنَة وعُذْرَة يستفتحون عليهم، ويستنصرون، يدعون عليهم باسم نبي الله، فيقولون: اللهم ربنا، انصرنا عليهم باسم نبيك وبكتابك الذي تُنزِل عليه، الذي وعدتنا إنك باعثه في آخر الزمان<sup>(٣)</sup>. (٤٦٧/١)

٢٨٧٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العَوْفِيُّ ـ ﴿ وَكَانُواْ مِن فَبْلُ بَسْنَفِتُوكَ عَلَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا﴾، يقول: يستنصرون بخروج محمد على مشركي العرب، يعني: بذلك أهل الكتاب، فلما بعث الله محمدًا، ورأوه من غيرهم؛ كفروا به وحسدوه (٤٦٩/١).

۲۸۷۷ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن جريج ـ قال: كانوا يستفتحون على كفار العرب<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٨٧٨ ـ عن أبي العالية =

۲۸۷۹ \_ والربيع بن أنس: يستنصرون به على الناس<sup>(۱)</sup>. (ز)

· ٢٨٨ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق مسلم البطين ـ قوله: ﴿فَلَمَّا جَمَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفُرُوا بِئِهِ، قال: هم اليهود، عرفوا محمدًا أنَّه نبيٌّ، وكفروا به (٧). (ز)

٢٨٨١ \_ قال مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن جريج \_: يستفتحون بمحمد، تقول: إنه يخرج، ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَقُوا﴾ وكان من غيرهم ﴿كَفَرُوا بِئِّبُ﴾^^). (ز)

٢٨٨٢ ـ عن على الأُزْدِيِّ ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قول الله: ﴿وَكَانُواْ مِن فَبْلُ يْسَتْنْيَوُكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾، قال: اليهود، كانوا يقولون: اللهم ابعث لنا هذا النبيَّ

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي نُعيم في الدلائل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٤١، وابن أبي حاتم ١/١٧١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/٢. (٣) عزاه السيوطى إلى أبي نُعَيم في الدلائل. (٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٧١/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٤١/٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢٤١/٢.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/٢٣٨، وابن أبي حاتم ١/١٧٢ مختصرًا.

يحكم بيننا وبين الناس، ﴿يَسْتَفْتِحُونَ﴾: يستنصرون به على الناس<sup>(١١)</sup>. (ز)

كِلَّهُ عَنْ ابن جريج، قال: قلت لـعطاء [بن أبي رباح]: قوله: ﴿وَكَانُواْ مِن فَبْلُ يُسْتَنْبُونُ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ﴾، قال: كانوا يستفتحون على كفار العرب بخروج النبي ﷺ، ويرجون أن يكون منهم، فلما خرج ورأوه ليس منهم كفروا، وقد عرفوا أنه الحق، وأنـه نـــبــــيَّ ﷺ، قـــال الله: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَقُواْ كَمْرُواْ بِدِّهُ فَلَمْنَةُ اللّهِ عَلَى الكَنْفِيكِ﴾''. (ز)

YAA\$ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: كانت اليهود تستفتح بمحمد على كفار العرب، يقولون: اللهم، ابعث النبي الذي نجده في التوراة، يعذبهم ويقتلهم. فلمًا بعث الله محمدًا كفروا به حين رأوه بُعِث من غيرهم حسدًا للعرب، وهم يعلمون أنه رسول الله(٣٠). (٤٦٧/١)

٧٨٨٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ فِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدَقٌ لِمَا مَمُمُم وَكَانُو مِن فَلْ يَنْفَيْهُوكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَوُوا كَمْرُوا مُعَرُوا بَمْرُ إِلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْمُ الللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِقُولَا الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِقُولَا الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ ا

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۲٤٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٣٨/٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٣٩/٢، وابن أبي حاتم ١٧١/١ من طريق معمو مختصرًا. وذكره يحيى بن سلام ـ
 كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ .. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي نُعَبّم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٢/١.

﴿ ٢٨٨٧ - عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم - من طريق ابن وَهْب - في قول الله الله وَ وَكُلُوا مِن بَلُ بَسَنَتْ مُوك عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمّا جَاءَهُم مَا عَرَوُا حَفَرُوا بِهِ مَ الله الذي كانت يهود يستفتحون على كفار العرب، يقولون: أما والله، لو قد جاء النبي الذي بَشَر به موسى وعيسى؛ أحمد، لكان لنا عليكم. وكانوا يظنون أنه منهم، وكانوا بالمدينة والعرب حولهم، وكانوا يستفتحون عليهم به، ويستنصرون به، فلما كان من غيرهم أَبُوا أن يؤمنوا به، وحسدوه. وقرأ قول الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿ كُلُلًا حَسَنًا مِن عِنهِ أَنهُ مِنهُ مَا لَنكُون ﴾ [البقرة: ١٠٩]. قال: قد تبين لهم أنه رسول الله، فهن هُناك نَفَع الله الأوسَ والخزرج بما كانوا يسمعون منهم أن نبيًا خارج (١١٣٠).

٣٣٣ بيَّن ابنُ جرير (٢/ ٢٣٦)، وابنُ عطية (١/ ٢٨١)، وابنُ تيمية (١/ ٢٧١ ـ ٢٧٣)، وابنُ كثير (١/٤٨٦) أنَّ معنى الاستفتاح: الاستنصار. وأن معنى يستفتحون: يستنصرون. وانتقد ابنُ تيمية (١/ ٢٧١ ـ ٢٧٣ بتصرف) القول بأن استفتاحهم بالنبي ﷺ إقسامهم به، مستندًا إلى مخالفته النقول الصحيحة المستفيضة، وعدم ذكرِ الكتبِ الجامعةِ لأقوالِ السّلفِ له، فقال: «كانت اليهود تقول للمشركين: سوف يبعث هذا النبي ونقاتلكم معه فنقتلكم. لم يكونوا يقسمون على الله بذاته ولا يسألون به، بل يقولون: اللهم، ابعث هذا النبي الأمي لنتبعه ونقتل هؤلاء معه. هذا هو النقل الثابت عند أهل التفسير، وعليه يدل القرآن؛ فإنه قال تعالى: ﴿وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكُ﴾، والاستفتاح: الاستنصار، وهو طلب الفتح والنصر. فطلب الفتح والنصر به هو أن يُبعث فيقاتلونهم معه، فبهذا ينصرون، ليس هو بإقسامهم به وسؤالهم به، إذ لو كان كذلك لكانوا إذا سألوا أو أقسموا به نُصِرُوا، ولم يكن الأمر كذلك، بل لما بعث الله محمدًا ﷺ نصر الله من آمن به وجاهد معه على من خالفه، وما ذكره بعض المفسرين من أنهم كانوا يقسمون به أو يسألون به فهو نقل شاذٌّ مُخالِف به للنقول الكثيرة المستفيضة المخالفة له. ثم ساق الآثار الواردة عن السلف في تفسير الاستفتاح بالاستنصار، ثم قال: (ولم يذكر ابن أبي حاتم وغيره ممن جمع كلام مفسري السلف إلا هذا، وهذا لم يُذكر فيه السؤال به عن أحد من السلف، بل ذكروا الإخبار به، أو سؤال الله أن يبعثه... ولفظ الآية إنما فيه أنهم كانوا يستفتحون على الذين كفروا، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به، وهذا كقوله تعالى: ﴿إِن تَسْتَقْلِحُواْ فَقَدْ جَآءَكُمُ ٱلْفَكَتُّحُۗ﴾ [الأنفال: ١٩]، والاستفتاح: طلب الفتح، وهو النصر. ومنه الحديث المأثور: أن النبي ﷺ ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤١/٢.

### ﴿ بِنْسَكُمَا ٱشْتَرُواْ بِدِ ۚ أَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُواْ بِكَمَّا أَنزَلَ اللَّهُ ﴾

#### 🌞 نزول الآية، وتفسيرها:

٢٨٨٨ ـ عن عبد الله بن عباس: أن نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﷺ: 
﴿ بِسْكَا الشَّنْرَةُ إِيَّ اللَّهُ مَهُم اللَّهُ اللَّه قال: بشس ما باعوا به أنفسهم، حيث باعوا نصيبهم
من الآخرة بطمع يسير من الدنيا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما
سمعت الشاعر وهو يقول:

يُعطَى بها ثَمَنًا فيمنعها ويقول صاحبُها ألا تَشْرِي<sup>(۱)</sup>. (۱/۰۷٤)

٢٨٨٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿بَفْيًا﴾ يعني: حسدًا ﴿أَن يُنَزِّلُ اللهِ عَلَى مَن يَشَلَهُ مِنْ عِبَاوِهِ ﴿ وهم السَّه ود، كَفُرُوا بَمَا أَنْـزَل عَـلَـي محمد ﷺ (٢) . (ز)

۲۸۹۰ ـ عن الربيع ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(۳)</sup>. (ز)

۲۸۹۱ \_ قال مجاهد بن جبر \_ من طریق ابن جُرنیج \_: ﴿ بِنْسَكَمَا اَشْتَرُواْ بِهِ أَنْفُسَهُمْ ﴾ يهود، شَرَوُا الحق بالباطل، وكتمان ما جاء به محمد ﷺ بأن يُبيّنوه (٤٠) . (ز)

== كان يستفتح بصعاليك المهاجرين، أي: يستنصر بهم، أي: بدعائهم، كما قال: وهل ترزقون وتنصرون إلا بضعفائكم، بصلاتهم ودعائهم وإخلاصهم. وهذا قد يكون بأن يطلبوا من الله تعالى أن ينصرهم بالنبي المبعوث في آخر الزمان، بأن يعجل بعث ذلك النبي إليهم لينتصروا به عليهم، لا لأنهم أقسموا على الله وسألوا به، ولهذا قال تعالى: ﴿فَلَمَا كَامُهُمُ مَا عَرَقُوا حَكَرُوا بِدِهُ فَلَمَاتُهُ اللهِ عَلَى الله وسألوا به، ولهذا قال تعالى: ﴿فَلَمَا اللهُ عَلَى اللهُ وسألوا به، المتنازع فيه بلا دليل؛ لأنه لا معنى المتنازع فيه بلا دليل؛ لأنه لا دلالة فيها عليه، فكيف وقد جاءت الآثار بذلك؟!».

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى الطُّسْتِيّ في مسائله. وينظر: الإتقان ٢/٩٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٤٨/٢، ٢٥٠، وابن أبي حاتم ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٨/٢، ٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٤٧، وابن أبي حاتم ١/ ١٧٢.

٢٨٩٢ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أَسْبَاط \_ ﴿ إِنْسَكَا اَشْتَرُواْ بِهِ أَنْفُسُهُمْ ﴾ ، يقول: باعوا به أنفسهم ﴿ أَن يَكُفُرُوا بِكَا أَنْزَلَ اللهُ بَدْيًا ﴾ (' ). (ز)

#### ﴿ بَغْيًا أَن يُنَزِّلَ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوتُ ﴾

٢٩٩٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق ابن إسحاق بسنده - في قوله: ﴿بَفْيًا أَن يُنْزِلُ اللهُ ﴾، أي: أنَّ الله جعله من غيرهم(٥٠). (٤٧١/١)

٧٨٩٧ ــ عن عاصم بن عمر بن قتادة الأنصاري، عن أشياخ منهم، قوله: ﴿بَغْيًا أَن يُنَزِّلُ اللهُ مِن فَضْلِهِ. عَلَى مَن يَشَاكُ مِنْ عِبَادِوْمٌ﴾، أي: أنَّ الله تعالى جعله في غيرهم<sup>(١)</sup>. (ز)

٢٩٩٨ - عن قتادة بن دعامة - من طريق سعيد - في قوله: ﴿ إِنْسَكُما الشُّرُوا لِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

الآل ذكر ابن عطية (١/ ٢٨٢ ـ ٢٨٣) أن قوله: ﴿ يُمِكَا أَنْزَلَ اللّهُ ﴾ يحتمل ثلاثة احتمالات:
 الأول: القرآن. الثاني: التوراة لأنهم إذ كفروا بعيسى ومحمد ﷺ فقد كفروا بالتوراة.
 الثالث: أن يراد به الجميع من توراة وإنجيل وقرآن؛ لأن الكفر بالبعض يلزم الكفر بالكل.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٤٦/٢، وابن أبي حاتم ١٧٢/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۰۰. (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۲۲۱.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن أبي زمنين ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١٩٤١، ع، وابن أبي حاتم ١٩٣١. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير، وفي المطبوع منه ٢٠ ٢٥٠ منسوب إلى عاصم بن عمر بن قتادة الأنصاري، عن أشياخ منهم كما في الأثر التالي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٢٥٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٥٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٢٨٩٩ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أَسْبَاط ـ ﴿بَغَيّا﴾، قال: بَغَوْا على محمد ﷺ، وحسدوه، وقالوا: إنما كانت الرسل من بني إسرائيل، فما بال هذا من بني إسماعيل؟! فحسدوه أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده(''). (ز)

۲۹۰۰ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَثَيّا﴾ يعني: حسدًا لمحمد إذ كان من العرب.
 يقول الله 部: ﴿أَن يُنَزِّلَ اللهُ مِن فَصْلِهِ ﴾ النبوة والكتاب ﴿عَلَىٰ مَن يَشَلَهُ مِنْ عِبَادِوتِ ﴾
 يعني: محمدًا ﷺ (۲).

#### أثار متعلقة بالآية:

بهودي في بني عبد الأشهَل، فخرج علينا يومًا من بيته قبل مبعث رسول الله على يهودي في بني عبد الأشهَل، فخرج علينا يومًا من بيته قبل مبعث رسول الله على يسير، حتى وقف على مجلس بني الأشهل ـ قال سلمة: وأنا يومئذ أحدث من فيه يسنًا، عليَّ بُرْدَة مُضْطَحِمًا فيها بفِناء أهلي ـ، فذكر البعث، والقيامة، والحساب، والميزان، والجنة، والنار. قال: ذلك لأهل شرك أصحاب أوثان، لا يرون أنَّ بعثًا كائنًا بعد الموت. فقالوا له: ويحك يا فلان، ترى هذا كائنًا؛ أن الناس يُبعثون بعد موتهم إلى دار فيها جنة ونار، يُجزون فيها بأعمالهم! فقال: نعم، والذي يُحلَف به، يُودّ أن له بحظه من تلك النار أعظم تَثُورٍ في الدنيا؛ يُحمُونه، ثم يُدْخِلُونه إياه، فيُكلِّونه عليه، وإن ينجو من تلك النار غدًا. قالوا له: ويحك، وما آية ذلك؟ قال: نبي يبعث من نحو هذه البلاد. وأشار بيده نحو مكة واليمن، فقالوا: ومتى نراه؟ نلى: فنظر إلى ـ وأنا من أحدثهم سِنًا ـ إن يَسْتَنفِد هذا الغلام عمره يدركه. قال سلمة: فوالله، ما ذهب الليل والنهار حتى بعث الله رسوله على وهو بين أظهرنا، فقائنا: ويلك يا فلان، ألست بالذي قلت لنا؟! قال: بلى، وليس به بغيًا وحسدًا. فقلنا: ويلك يا فلان، ألست بالذي قلت لنا؟! قال: بلى، وليس به بيًا وحسدًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۸/۲۲، ۲۵۰.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٢/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١٦٤/٦٠، وابن قانع ١/ ٢٨١ - ٢٨٢، والطبراني (١٣٢٧)، والحاكم ٢/٤١٧، وأبو
 نُعَيم في الدلائل (٣٤)، والبيهقي في الدلائل ٢٨/٢ - ٧٩.

### ﴿ فَبَآهُ و بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ ﴾

۲۹۰۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق محمد بن إسحاق بسنده \_ في قوله: 
﴿ فَهَا مُو بِهَ مَنْ عُضَيٍّ ﴾، قال: فالغضب على الغضب غضبُه عليهم فيما كانوا 
ضَيَّعوا من التوراة وهي معهم، وغضب بكفرهم بهذا النبي الذي أحدث الله 
إليهم(۱۰). ((۱/۱۷))

**٢٩٠٣ ـ** عن [إسماعيل] بن أبي خالد، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

۲۹۰٤ ـ عن عُبَيْد بن عُمَيْر =

۲۹۰۵ ـ وعطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ في قوله: ﴿فَإِنَّهُو بِمَضَبِّ عَلَىٰ عَضَمَتُ ﴾، قال: غضب الله عليهم فيما كانوا فيه من قبل خروج النبي ﷺ من تبديلهم وكفرهم، ثم غضب عليهم في محمد ﷺ إذ خرج فكفروا به (۲۰). (ز)

۲۹۰۲ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ فَبَآءُ و بِعَضَبٍ عَلَى غَصَبٍّ ﴾ ، يقول: غضب الله عليهم بكفرهم بالإنجيل وعيسى، ثم غضبه عليهم بكفرهم بمحمد ﷺ وبالقرآن (٤). (ز)

۲۹۰۷ ـ عن سعید بن جبیر ـ من طریق عطاء بن دینار ـ في قول الله: ﴿ فَبَاآلُهُ بِعَضَبُ }
 عَلَىٰ غَضَبُ ﴾ ، یقول: استوجبوا سخطًا علی سخط<sup>(۵)</sup>. (ز)

۲۹۰۸ عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن أبي نَجِيح - قال: ﴿ مَنَاكُو مِنْكَبِ﴾ اليهود، غضب بما كان من تبديلهم التوراة قبل خروج النبي 繼 ﴿ مَنَا عَصَبُ ﴾ جحودهم النبي 繼 ﴿ مَنَا عَصَبُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَالِمُ اللهِ ال

۲۹۰۹ ـ عن عِكْرِمة مولى ابن عباس ـ من طريق أبي بكر ـ ﴿فَبَآءُو بِمَفَسٍ عَلَىٰ غَضَبٍّ﴾، قال: كفرهم بعيسى، وكفرهم بمحمل<sup>(۷)</sup>. ((٤٧١/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٢/١ ـ، وابن جرير ٢٥١/٢، وابن أبي حاتم ١/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن جرير ٢/٣٥٣. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢٥٣/٢، وابن أبي حاتم ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٣/١ ـ ١٧٤. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٥٢/٢ ـ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٥١، وابن جرير ٢/ ٢٥٢.

791 - عن عامر الشَّغْبِيِّ - من طريق مُغِيرة - قال: الناس يوم القيامة على أربعة منازل: رجل كان مُؤْمِنًا بعيسى وآمن بمحمد صلى الله عليهم، فله أجران، ورجل كان كافرًا بعيسى فكفر بمحمد، كان كافرًا بعيسى فالمن بمحمد ﷺ، فله أجر، ورجل كان كافرًا بعيسى من مشركي العرب، فمات بكفره قبل، محمد ﷺ، فباء بغضب (١). (ز)

۲۹۱۱ \_ قال قتادة بن دعامة: ﴿فَبَاآهُو﴾ فانقلبوا(٢). (٢٨٨/١)

٢٩١٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَيَلَمُو بِنَصَبِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِي

٢٩١٣ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ فَبَآهُو بِهَضَبِ عَلَىٰ غَضَبُ ﴾، قال: أما الغضب الأاني أما الغضب الثاني فغضب عليهم في العجل، وأما الغضب الثاني فغضب عليهم حين كفروا بمحمد ﷺ (ز)

۲۹۱٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَبَآدُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبُّ ﴾، يقول: استوجبوا بغضب من الله حين كفروا بعيسى ﷺ ﴿عَلَىٰ غَضَبُّ ﴾ بكفرهم بمحمد ﷺ، وبما جاء به (١٥٥٥٠٠٠٠).

# ﴿ وَالْكَنْفِرِينَ عَذَاتُ مُهِيتٌ ۞﴾

٢٩١٥ ـ عن مقاتل بن حَيَّان ـ من طريق بُكَيْر بن مَعْروف ـ قوله: ﴿عَذَاتُ مُهِيتُ﴾،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۲۵۲.

<sup>(</sup>٢) علَّقه البخاري ١٦٢٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٠٢/٢، وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٥٢/١ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٢٥٣، وابن أبي حاتم ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

يعنى بالمهين: الهوان (١). (ز)

٢٩١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلِلْكَفِرِينَ﴾ من اليهود ﴿عَذَابٌ مُّهِينٌ﴾، يعني: الهوان<sup>(۲)</sup>. (ز)

# ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْمَا ﴾

٢٩١٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِنُوا ﴾، يقول: وإذا قيل لهم: صَدِّقُوا ﴿ قَالُوا نُوْمِنُ ﴾ يقولون: نقول<sup>(۳)</sup>. (ز)

٢٩١٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَإِذَا قِلَ لَهُمْ ﴾ يعني: اليهود، منهم أبو ياسر، والنُّعْمَان بن أَوْفَى: ﴿مَامِنُوا ﴾ يعني: صدّقوا بما أنزل الله من القرآن على محمد. ﴿ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْمَا ﴾ يعني: التوراة (١٠). (ز)

### ﴿وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ

٢٩١٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ وَيَكُفُرُوكَ بِمَا وَرَآءَهُ ﴾، أي: بما بعده، يعني: بما بعد التوراة<sup>(ه)</sup>. (١/ ٤٧١)

 ۲۹۲۰ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ ﴿ وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ ﴾، يقول: بما بعده<sup>(٦)</sup>. (ز)

۲۹۲۱ \_ عن إسماعيل السُّدِّي \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿ وَيُكْفُرُونَ بِمَا وَرَأَتَهُ ﴾ قال: القرآن. يقول الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿وَهُوَ ٱلْمَقُ مُصَدِّقًا لِمَا مَمَهُمُ ۖ ﴿ (٧١/١)

٢٩٢٢ ـ عن الربيع ـ من طريق ابن أبي جعفر ـ ﴿وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُۥ يقول: بما ىعدە<sup>(٨)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٧٤. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٥٥، وابن أبي حاتم ١٧٤/.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٢٥٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٢٥٦، وابن أبي حاتم ١/٤٧٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٥٥، وابن أبي حاتم ١٧٤/.

**۲۹۲۳ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَكُفُرُوكَ بِمَا وَرَآءَهُ﴾، يعني: بما بعد التوراة الإنجيل والفرقان<sup>(۱)</sup>. (ز)** 

# ﴿ وَهُو ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ ﴾

۲۹۲۴ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي بكر ـ قوله: ﴿ ٱلْحَقُّ ﴾، قال: القرآن كله (۲).
 (ز)

٢٩٢٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَهُو الْحَقَّ ﴾ يعني: قرآن محمد ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا مَهُمُ مُ ﴾
 يقول: تصديقًا لمحمد ﴿ بِمَا أَنْزَلُ اللَّهُ ﴾ عليه من القرآن مكتوبًا عندهم في التوراة (٢٠). (ز)

# ﴿ فُلُ فَلِمَ تَقَنَّلُونَ أَنْبِكَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾

۲۹۲۸ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ: ﴿إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ إن كنتم صدقتم نبيّ بما جاءكم به عَني (٦). (ز)

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١/٥٧١.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٥٧، وابن أبي حاتم ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧٥.

٢٩٢٩ ـ عن النَّصْر بن شُمَيْل، قال: تفسير المؤمن: أنه آمِنٌ مِن عذاب الله ﷺ (١). (ز)

### ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ ﴾

٢٩٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قوله: ﴿ إِلَّهِ يَنَكَ بُكُ، قال: هو الطوفان، والجراد، والقُمَّل، والضفادع، والدم، والعصا، واليد، ونقص من الثمرات، والسنين (٢). (ز)

٢٩٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال لمحمد ﷺ: قل لليهود: ﴿وَلَقَدْ جَآءَكُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ﴾، يعنى: بالآيات التسع<sup>(٣)</sup>. (ز)

### ﴿ ثُمَّ ٱلْخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾

٢٩٣٢ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ ثم أنبأهم(2) رفع الطور عليهم، واتخاذ العجل إلهًا دون ربهم<sup>(ه)</sup>. (ز)

٢٩٣٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ثُمَّ أَغُذْتُمُ ٱلْعِجْلَ﴾ إلها ﴿مِنْ بَعْدِمِهُ، يعنى: من بعد انطلاق موسى إلى الجبل(٢) [٢٦]. (ز)

### ﴿وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ١٠٠

٢٩٣٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَنتُمْ ظَلِمُوكَ ﴾ لأنفسكم (٧). (ز)

(١٨٥ ابن عطية (١/ ٢٨٥) أنَّ الضمير في قوله: ﴿ مِنْ بَدْدِهِ ﴾ عائد على موسى ﴿ اللهِ عَلَى موسى ﴿ اللهِ عَلَى موسى اللهُ عَلَى اللهُ عَ أي: من بعده حين غاب عنكم في المناجاة، ثم أورد احتمالًا آخر، فقال: ﴿ويحتمل أَنْ يعود الضمير في ﴿بَعْدِيهِ على المجيء ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٧٥ (٩٢٧) في تفسير كلمة ﴿الْيَتَنِّ﴾. وأورده السيوطي عند تفسير آية الإسراء [١٠١]: ﴿وَلَقَدْ مَالَيْنَا مُوسَىٰ نِشْعَ مَايَنتِ بَيِّنَتُوُّۗ﴾.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) كذا في المطبوع، والنسخة التي حققها د. أحمد الزهراني ص٢٨٢، وفي سيرة ابن هشام ١/٥٤٢: ثم أنَّبَهم برفع الطور. وقد نَبُّه المحقق على ذلك. (٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٥/١.

<sup>(</sup>V) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١.

٢٩٣٥ \_ قال محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_: يعني: قوله: ﴿وَأَنْتُمْ عَلَى اللَّهُوبَ﴾، أي: المنافقين الذين يظهرون بألسنتهم الطاعة، وقلوبهم مُصِرَّة على المعصية (١٠). (ز)

## ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَنَقَكُمْ وَرَفَعْتَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَا النَّيْنَكُم بِثُوَّةٍ وَاسْمَعُواً قَالُوا مَيْفِنَا وَعَصَيْنَا﴾

٢٩٣٦ ـ عن إسماعيل بن أبي خالد ـ من طريق إبراهيم بن حميد الرُّؤَاسِيِّ ـ ﴿ قَالُواْ سَمِّنَا وَعَصَيْنَا﴾، يقول: قد سمعنا ما تقول وعصيناك (١). (ز)

التوراة، يعني: اليهود، يعني: على أن تعبدوا الله، ولا تشركوا به شيئًا، وأن تؤمنوا التوراة، يعني: اليهود، يعني: على أن تعبدوا الله، ولا تشركوا به شيئًا، وأن تؤمنوا بالكتاب والنبيين، ﴿وَرَفَعْنَا فَوَقَكُمُ الطُّورَ ﴾ حين لم يَقْبَلوا التوراة، قال موسى: يا رب، إنَّ عبادك لم يقبلوا كتابك، وعصوا أمرك. فأمر الله في الملائكة وجبريل فرفعوا من الأرض المقدسة جبلًا فوق رؤوسهم، فحال الجبل بينهم وبين السماء، فقال موسى على لبني إسرائيل: إن لم تقبلوا التوراة طُرح هذا الجبل، فيرُضَخ به رؤوسكم. وكان الجبل منهم قدر ميل، فلما رأوا ذلك قبلوها، فذلك قوله سبحانه: آتيناكم من التوراة بالجد والمواظبة عليه، فرجع الجبل إلى مكانه، فقال موسى لبني إسرائيل: ﴿وَاسْمَعُوا ﴾ يقول: اسمعوا ما في التوراة من الحدود والأحكام والشدة، إسرائيل: ﴿وَاسْمَعُوا ﴾ يقول: اسمعوا ما في التوراة من الحدود والأحكام والشدة، والشدة من الشدة في التوراة، والعجل كان أرفق بنا وأهونَ علينا مما جئتنا به من الشدة "اللهة" المرك". (ز)

(١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٣/١ ـ ١٢٤.

# ﴿وَأَشْرِبُواْ فِى قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْـلَ بِكُنْهِمْ قُلْ بِنْسَكَمَا يَائُرُكُم بِهِ: إِبَىنَكُمْمْ إِن كُنْنُه مُؤْمِينَ ﴿

۲۹۳۸ \_ عن علي بن أبي طالب \_ من طريق عمارة بن عَبْدٍ، وأبي عبد الرحمن السلمي \_ قال: عبد موسى إلى العِجْل، فوضع عليه المبارد، فبرده بها، وهو على شاطئ نهر، فما شرب أحد من ذلك الماء ممن كان يعبد العجل إلا اصْفَرَّ وجهُه مثل الذَّهَا (''). (ز)

٢٩٣٩ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْمِيهِمُ الْمِيهِمُ الْمَدِبُوا حُبُّ العجل بكفرهم (٢٠) . (ز)

٢٩٤٠ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق أبي إسحاق ـ ﴿وَأَشْرِيُواْ فِي قُلُوبِهِمُ
 ٱلْمِجْـلَ﴾، قال: لَمَّا أُخْرِق العجل بُرِد، ثم نُسِف، فحَسَوُا الماءَ حتى عادت وجوههم كالزَّغْفَران(٣٠). (ز)

۲۹٤١ \_ قال الحسن البصري: ليس كلهم تاب<sup>(٤)</sup>. (ز)

آآآ بيَّنَ ابن عطية (٢٨٦/١) أنَّ هذا التأويل خرج مخرج التشبيه، فقال معلِّقًا عليه: \*والمعنى: جعلت قلوبهم تشربه، وهذا تشبيه ومجاز، عبارة عن تمكُّن أمر العِجل في قلوبهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن جرير ٢/ ٢٦٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦١/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٢، وابن جرير ٢/٣٦٣ ـ ٢٦٤، وابن أبي حاتم ١٧٦١.

﴿وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْـلَ بِكُنْهِمْ ﴾ (١١٠٠ . (ز)

٢٩٤٤ - عن الربيع بن أنس - من طريق أبي جعفر - ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ أَبِي جَعَفَر - ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ آلَهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُلْعُلَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا

٢٩٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله ﷺ: ﴿ وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ وَعُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ الله ﷺ: ﴿ وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمَ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُمُولِ عَلَيْهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعَلِّمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ الللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ ا

# ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمَكَ ﴾

٢٩٤٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿قُلْ إِن

آآآ انتَقَدَ ابنُ عطية (٢٨٦/١) هذا التأويل بظاهرِ الآيةِ، فقال: اوهذا قول يَرُدُه قوله تعالى: ﴿ وَهُ فَاللهِ عَالَى: ﴿ وَهُ فَاللَّهُ عَالَى: ﴿ وَهُ فَاللَّهُ عَالَى: ﴿ وَهُ فَاللَّهُ عَالَى: ﴿ وَهُ فَاللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلْ

آ∑ ذكر ابنُ جرير (٢/ ٢٦٥ بتصرف) في معنى قوله تعالى: ﴿وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْمِجْلَ فِي قَلُوبِهِمُ الْمِجْلَ فَولِينَ: أحدهما: أنهم أشرِبُوا حبه. والآخر: أنهم شربوا الماء الذي ألقى موسى ﷺ فيه برادة العجل.

ثم رَجَّعَ الأولَ مُستندًا إلَى دلالةِ اللغة، والعقل، والنظائر، فقال: ﴿وَأَوْلَى التَّاوِيلِينِ اللَّذَيْنِ
ذكرت تأويل مَن قال: وأشربوا في قلوبهم حب العجل؛ لأن الماء لا يقال منه: أشرِب
فلان في قلبه، وإنما يقال ذلك في حب الشيء، فيقال منه: أشرِب قلبُ فلان حُبَّ كذَا،
بمعنى: سُقِيَ ذلك حتى غَلَب عليه وتحالط قلبه، ولكنه ترك ذكر الحُبِّ اكتفاءً بفهم السامع
لمعنى الكلام؛ إذ كان معلومًا أنَّ العجل لا يُشرِب القلب، وأن الذي يشرب القلب منه
حبه، كما قال ـ جل ثناؤه ـ: ﴿وَمَثَلَهُمْ عَنِ ٱلْفَرْيَكِةِ الَّتِي كَانَتُ عَاضِرَةً ٱلبَّحْرِ ﴾ [الأعراف:
عبد، كما قال ـ جل ثناؤه ـ: ﴿وَمَثَلُهُمْ عَنِ ٱلْفَرْيَكِةِ الَّتِي كَانَتُ عَاضِرَةً ٱلبَحْرِ ﴾ [الأعراف:
عبد، كما قال عبد المنافرية التي كُناةً وهما قال الشاعر:
حسبتُ بُغامَ راحلتي عَناقًا وما هي ويبَ غيبرك بالعناق،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٦٤، وابن أبي حاتم ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٦٤. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٦١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٤. (٤) أخرجه ابن جرير ٢٦٤/٢.

كَانَتْ لَكُمُ ٱللَّارُ ٱلْآخِرَةُ﴾، قال: ﴿قُلُ﴾ يا محمد لهم ـ يعني: البهود ـ: ﴿إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ﴾ يعني: الجنة (١) ﴿غَالِمِكَةُ﴾ خاصَّة لكم (٢٧)(٢٠٠٠.

٢٩٤٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ في هذه الآية، قال: ﴿ وَلَهُ لَهُ لَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ عني: الجنة، كما زعتم (٢٠٠).

٢٩٤٩ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: قالوا: ﴿ نَنْ يَدَّخُلُ الْجَنَّةُ إِلَّا مَنْ كَانَ هُويًا أَوْ نَصَنَرُكُا﴾ [البقرة: ٢١١]، وقالوا: ﴿ غَنْ أَبَنَكُواْ اللّهِ وَأَجِبَتُؤُمُّ ﴾ [المائدة: ٢٨]، فـقال الله: ﴿ فَلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِمَكُ فِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَثَوْتَ إِن كُنْتُمْ صَكِيقِينَ ﴾. فلم يفعلوا (٤٠/١٠)

• ٢٩٥٠ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_، مثله (٥) . (٤٧٢/١)

٧٩٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر أنه حين رفع الجبل عليهم والبحر من وراثهم خافوا الهَلكَة، فقيلُوا التوراة، ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلآخِرَةُ عِندَ اللَّه خَالِمكَةُ يعني: الجنة، وذلك أن اليهود قالوا: ﴿قَنْ ٱبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِيتُوا أَنْ الله لن يُعَذِّبَنا. فقال الله في للنبي ﷺ: ﴿قُلْ لهِ لهِم: ﴿إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلآخِرَةُ عِندَ ٱللّهِ خَالِمكَةً مِن دُرِي النَّاسِ فَتَمنَوا النَّوْرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمكَةً مِن

الآسا قال ابن جرير (٢/ ٢٧١ بتصرف): ﴿ وَأَمَّا تأويل قوله: ﴿ كَالِمْكَةُ ﴿ فَإِنه يعني به: صافية، كما يقال: خلص لي فلان. بمعنى: صار لي وحدي، وصَفَا لي. وقد روي عن ابن عباس أنه كان يتأول قوله: ﴿ كَالِمْكَةُ ﴾: خاصة. وذلك تأويل قريب من معنى التأويل الذي قلناه في ذلك ﴾.

<sup>(</sup>١) كذا في الدر، وفي تفسير ابن جرير: الخير. قال محققوه: كذا في النسخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧١. (٣) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٠، وابن أبي حاتم ١٧٦/١ ـ ١٧٧ وزاد: ﴿إِن كُنتُمْ صَدَيْقِيَ∕﴾ بما تقولون أنه كما تقولون. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير بلفظ: فأنزل الله. بدل: فقال الله.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٠. وعلقه ابن أبي حاتم ١٧٧١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٠. وعلقه ابن أبي حاتم ١٧٧١.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٤٤ ـ ١٢٥.

#### ﴿ فِن دُونِ ٱلنَّـاسِ﴾

۲۹۵۳ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ مِن النّاين ﴾ ، يقول: ﴿ مِن النّاين ﴾ ، يقول: من دون محمد ﷺ وأصحابه الذين استهزأتم بهم، وزعمتم أن الحق في أيديكم، وأن الدار الآخرة لكم دونَهم (١٠) . (ز)

٢٩٥٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ ﴿ عَالِمَكَةُ مِن 
دُونِ النَّاسِ ﴾، يعني: المؤمنين (٢٧١٣). (٤٧٧١)

# ﴿ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾

٢٩٥٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوْتَ إِن كُنْتُم صَكِيقِينَ﴾، أي: ادعوا بالموت على أي الفريقين أكذب، فابوا ذلك على رسول الله ﷺ، يقول الله لنبيه: ﴿وَلَنْ يَتَمَنَّوُهُ أَبْدَأْ بِمَا قَدَّمَتَ ٱيْدِيهُمْ﴾ (٣٧) الشج

آ√ رجَّحَ ابنُ جرير (٢/ ٢٧١) العمومَ في معنى ﴿انتَاسِ﴾ بظاهر التنزيل، فقال: «الذي يَدُلُّ عليه ظاهر التنزيل أنهم قالوا: لنا الدار الآخرة عند الله خالصة من دون جميع الناس، ويبين أن ذلك كان قولهم من غير استثناء منهم من ذلك أحدًا من بني آدم إخبار الله عنهم أنهم قالوا: ﴿لَن يَدَخُلُ الْجَنَةُ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَسَرَيْكُ ﴾ [البقرة: ١١١]، إلا أنَّه رُوي عن ابن عباس قول غير ذلك.

وذكر ابنُ عطبة (٢٨٧/١) احتمال ﴿النَّاسِ﴾ العمومَ والخصوصَ دون ترجيح، فقال: «يحتمل أن يراد بالنَّاسِ محمد 囊 ومن تبعه، ويحتمل أن يراد العموم التام، وهو قول اليهود فيما خُفِظَ عنهم.

وجعُل ابن جرير (٢/٧/٢ ـ ٢٦٨) الأوّلَ للنّصارى، والنّاني لليهود، فقال: اوهذه الآية مما احتج الله بها لنبيه محمد ﷺ على اليهود الذين كانوا بين ظهراني مُهَاجَرِه، وفضح بها ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٢. (٢) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٤٢ ـ، وابن جرير ٢/٣٧٣، وابن أبي حاتم ١/ ١٧٧.

== أخبَارَهم وعلماءهم، وذلك أن الله - جَلَّ ثناؤه - أمر نبيه هي أن يدعوهم إلى قضية عادلة بينه وبينهم فيما كان بينه وبينهم من الخلاف، كما أمره الله أن يدعو الفريق الآخر من النصارى - إذ خالفوه في عيسى صلوات الله عليه، وجادلوه فيه - إلى فاصلة بينه وبينهم من المباهلة، وقال لفريق اليهود: إن كتم مُحِقِّين فتَمَثَّوا الموت، فإن ذلك غير ضَارَّكم إن كتم مُحِقِّين فيما تَدَّعون من الإيمان وقرب المنزلة من الله، بل إن أُعْطِيتُم أمنيتكم من الموت إذا تمنيتم فإنما تصيرون إلى الراحة من تعب الدنيا ونصبها وكَدر عيشها، والفوز بجوار الله في جنانه إن كان الأمر كما تزعمون مِن أنَّ الدار الآخرة لكم خالصة دوننا، وإن لم تعطوها علم الناسُ أنكم المبطلون، ونحن المحقون في دعوانا، وانكشف أمرنا وأمركم لهم. فامتنعت اليهود من إجابة النبي هي إلى ذلك، لعلمها أنَّها إن تمنت الموت هلكت، فلهبت دنياها، وصارت إلى خزي الأبد في آخرتها، كما امتنع فريق النصارى - الذين جادلوا النبي هي في عيسى؛ إذ دُعُوا إلى المباهلة - من المباهلة.

واستنزك ابن كثير (٢٩٦/١) على كلام ابن جرير، بقوله: هذا الكلام منه أوله حسن، وأما آخره فيه نظر؛ وذلك أنه لا تظهر الحجة عليهم على هذا التأويل؛ إذ يقال: إنه لا يلزم من كونهم يعتقدون أنهم صادقون في دعواهم أنهم يتمنون الموت؛ فإنه لا ملازمة بين وجود الصلاح وتمني الموت، وكم من صالح لا يتمنى الموت، بل يود أن يعمر ليزداد خيرًا، وترتفع درجته في الجنة، كما جاء في الحديث: هخيركم من طال عمره، وحسن خيرًا، ولهم مع ذلك أن يقولوا على هذا: فها أنتم تعتقدون - أيها المسلمون - أنكم أصحاب الجنة، وأنتم لا تتمنون في حال الصحة الموت؛ فكيف تلزمونا بما لا نلزمكم؟ مهذا كله إنما نشأ من تفسير الآية على هذا المعنى، فأمًا على تفسير ابن عباس فلا يلزم عليه شيء من ذلك، بل قيل لهم كلام نصف: إن كنتم تعتقدون أنكم أولياء الله من دون الناس، وأنكم أبناء الله وأحباؤه، وأنكم من أهل البغة، ومن عداكم من أهل النار، فباهلوا على ذلك، وادعوا على الكاذبين منكم أو من غيركم، واعلموا أنَّ المباهلة تستأصل المناظر له، ولا سيّما إذا كان في ذلك حجة له فيها بيان حقه وظهوره، وكانت المباهلة المناظر له، ولا سيّما إذا كان في ذلك حجة له فيها بيان حقه وظهوره، وكانت المباهلة بالموت؛ لأن الحياة عندهم عزيزة عظيمة لما يعلمون من سوء مآلهم بعد الموت».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧١ ـ ٢٧٢.

والمنظمة المنظمة المنظ

٢٩٥٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلمَّوْتَ إِلَاكُمْ مَنْدِقِينَ﴾ أنَّها لكم خالصة من دون المؤمنين (١٠). ((٤٧٢)

٢٩٥٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَنَمَنَوا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ مَكْدِقِينَ﴾، يقول: فأجبُّوا المموت إِن كنتُم والله على الله على

# ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدَأُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

الله ٢٩٥٩ - عن عبد الله بن عباس - من طريق الكلبي، عن أبي صالح - في هذه الآية، قال: ﴿فُلْ لَهُ لِهُم يا محمد: ﴿إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱللّارُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ يعني: الجنة، كما زحمتم، ﴿فَالِمَكَ بَن دُونِ النّاسِ ﴾ يعني: المؤمنين، ﴿فَتَمَنَّوُا الْمُوتَ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ أنها لكم خالصة من دون المؤمنين، فقال لهم رسول الله ﷺ: ﴿إِن كنتم فِي مقالتكم صادقين قولوا: اللهُمَّ أَمِثنا. فوالذي نفسي بيده، لا يقولها رجل منكم إلا غُصَّ بِرِيقِه، فمات مكانه. فأبَوْا أن يفعلوا، وكَرِمُوا ما قال لهم، فنزل: ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبُدُا أَن يَعْملوا، وكَرِمُوا ما قال لهم، فنزل: ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبِدُا أَن يَعْملوا، وكَرِمُوا هذه الآية: ﴿واللهِ، لا يتمنونه أَبدًا اللهُ ﴾ قال رسول الله ﷺ عند نزول هذه الآية: ﴿واللهِ، لا يتمنونه أَبدًا اللهُ ال

<sup>==</sup> ثم وجَّه تفسير ابن عباس بقوله: ﴿ أحسب أن ابن عباس وجَّه معنى الأمنية \_ إذ كانت محبة النفس وشهوتها \_ إلى معنى الرغبة والمسألة؛ إذ كانت المسألة هي رغبة السائل إلى الله فيما سأله».

الله قدر ابنُ عطية (١٩٨/١) أن المهدوي وغيره قالوا بأن هذه الآية كانت مدة حياة النبي ﷺ وارتفعت بموته. ثم علَّق بقوله: ﴿والصحيح أن هذه النازلة من موت مَن تمنى الموت إنما كانت أيامًا كثيرة عند نزول الآية، وهي بمنزلة دعائه النصارى من أهل نجران إلى المباهلة.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٤ ـ ١٢٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤.

#### 🎇 تفسير الآية:

# ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدَأَ ﴾

٢٩٦٠ ـ عن ابن عباس، عن رسول الله هيء قال: الو أنَّ اليهود تَمَنُّوا الموتَ لماتوا، ولرَأُوا مقاعدهم من الناراً\(). (٤٧٤/١)

٢٩٦١ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَلَنَ لِمَتَنَوّهُ أَبَدًا بِهَا فَذَمَتَ أَيْدِيمُ ﴾، أي: لعلمهم بما عندهم من العلم بك، والكفر بذلك، ولو تَمَنَّوه يومَ قال ذلك ما بقي على وجه الأرض يهوديٍّ إلا ما راتا الإسلام ((٤٧٣/١) (ز)

۲۹۹۲ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَداً﴾، يقول: يا محمد، ولن يتمنوه أبدًا؛ لأنهم يعلمون أنهم كاذبون، ولو كانوا صادقين لتمنوه ورغبوا في التعجيل إلى كرامتي، فليس يتمنونه أبدًا(٣). (٢٧٣/١)

آكا علن ابن كثير (١٩٤/) على أثر ابن عباس هذا بقوله: «هذا الذي فسر به ابن عباس الآية هو المتعين، وهو الدعاء على أثر ابن عباس الآية هو المتعين، وهو الدعاء على أيّ الفريقين أكذب منهم أو من المسلمين على وجه المباهلة، ونقله ابن جرير عن قتادة، وأبي العالية، والربيع بن أنس - رحمهم الله -. ونظير هذه الآية قوله تعالى في سورة الجمعة: ﴿قُلْ يَتَأَيُّ اللَّيْكَ مَادُوا إِن زَعَتْمُ أَلَكُمُ أَلُولِكُمْ أَلِيكُمْ مَنْ اللَّيْكَ مَادُوا إِن أَعْتَمْ أَلَكُمْ أَلُولِكُمْ أَلُولِكُمْ أَلُولِكُمْ أَلُولِكُمْ أَلُولُكُمْ مَنْ اللَّيْكِ إِللَّهُ عَلَيْمٌ مُنْ أَلَوْنَ إِلَى اللَّهُ عَلِيمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ مُنْ أَلَوْنَ اللَّذِي تَقِرُونَ مِنْهُ فَإِلَهُ مُلْقِيكُمْ ثُمْ رُدُونَ إِلَى عَلِي النَّبِ وَالشَهْدَةِ فَلِيكُمْ مِنَا فَمُنْ مَسْلُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْمٌ مُنْ مُؤْمِنَ إِلَى عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ مُنْ مُؤْمِنَ إِلْ عَلِيمٍ اللَّهِمَةِ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ مُنَا وَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ مُنْ مُؤْمِنَ إِلَى اللَّهُمَانَ إِلَيْكُمْ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ مُنْ مُنْفَعِلُهُمْ وَمُنْ إِلَى الللهِ اللَّهُ مُلْعُلُمْ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ مُنْ مُنْفَعِلُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلِيلُهُ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ أَلُولُهُ اللَّهُ مُنْفَيكُمْ أَلُولُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلُولُهُ اللَّهِ عَنْفُولُولُهُ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

قال العراقي في تخريج الإحياء ٢/ ٤٧٣: ﴿إسناده ضعيف،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٩٨/٤، ٩٩ (٢٢٢٥، ٢٢٢٦).

قال الهيثمي في المجمع ٨/٢٢٨ (١٣٨٧٣): •في الصحيح طرف من أوله، رواه أحمد وأبو يعلى، ورجال أبي يعلى رجال الصحيح، وأورده الألباني في الصحيحة ٧/ ٨٧١ (٣٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة أبن هشام ٥٤٢/١ ـ، وابن جرير ٢٧٣/٢، وابن أبي حاتم ١/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٧٣/٢ ـ ٢٧٤.

أحدهم بريقِه<sup>(١)</sup>. (١/٤٧٤)

**٢٩٦٤** \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ قال: لو تَمَنَّى اليهودُ الموتَ لَماتوا<sup>(٣)</sup>. (١/٣٧١)

٢٩٦٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عنهم بمعصيتهم، فقال: ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ اللَّهُ وَلَن يَتَمَنَّوهُ اللَّهُ عنى: الموت (٤) . (ز)

٢٩٦٧ \_ عن عبد الملك ابن جُرَيْج \_ من طريق حجَّاج \_ قوله: ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُم مَندِقِينَ﴾، وكانت اليهودُ أشدَّ الناس فرارًا من الموت، ولم يكونوا ليتمنوه أبدًا (و)

### ﴿ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾

٢٩٦٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ في قوله: ﴿ يِمَا فَيَدِيمُ ﴾، قال: أَسْلَفَتْ (١) / ٤٧٣/١)

٢٩٦٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق الكلبي، عن أبي صالح \_ ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَا اللَّالَّالَاللَّاللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّ

۲۹۷۰ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ يِمَا فَدَمَتْ أَيْدِيمَ ﴾ من ذنوبهم، وتكذيبهم بالله ورسوله (۱).

٧٧٧ علَّقَ ابن كثير (١/ ٤٩٤) على أثر الحسن هذا بقوله: ﴿وهذا غريب عن الحسن﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٧٧، وابن جرير ٢٦٨/٢ من طريق الأعمش.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ۲۰۲۱، وابن جرير ۲۸۸۲، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وأبي نميم.
 (۳) أخرجه ابن أبى حاتم ۱۷۸/۱.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٢ ـ ٢٧٤. (٦) أخرجه ابن جرير ٢٧٣/٢ ـ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤. (٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١.

۲۹۷۱ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حجاج ـ قوله: ﴿ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيمُ ﴾، قال: إنهم عرفوا أن محمدًا ﷺ نبي، فكتموه (١٠) . (ز)

# ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ إِللَّالِمِينَ ۞

٢٩٧٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق الكلبي، عن أبي صالح ـ قال: ﴿وَاللَّهُ عَلِيدُ إِلْقَلْلِدِينَ﴾ أَنَّهم لن يتمنوه (٢٠) ((٧٣/٤)

**۲۹۷۳** \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿ إِلْقَالِبِينَ ﴾ : الكافرين (r) . (ز)

۲۹۷۴ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَأَلَّهُ عَلِيمٌ إِلْقَلْلِينَ ﴾، يعني: اليهود، فأبَوًا أن يتمنوه، فقال النبي ﷺ: «لو تَمَنَّوا الموت ما قام منهم رجل من مجلسه حتى يَغْصُه الله ﷺ بِرِيقِه فيموت (٤). (ز)

## ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمْ أَخْرَصُ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ ﴾

۲۹۷۵ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ في قوله: ﴿وَلَنْجِدَنَّهُمْ الْحَرْمُ لَا يُعْدَلُهُمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى جَيْرَةٍ ﴾، قال: اليهود(٥). (١/٤٧٤)

۲۹۷۳ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَلَنَجِدَتُهُمْ أَهْرَمَكَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيْوَقٍ﴾، يعني: اليهود<sup>(۱۲)</sup>. (۱/٤٧٤)

٢٩٧٧ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ: ﴿وَلَكَبِدَنَّهُمْ أَهْرَكَ النَّاسِ عَلَىٰ عَلَىٰ مَكَ مَرَكَ النَّاسِ عَلَىٰ مَكَ مَرَكَ النَّاسِ عَلَىٰ مَكَ مَرْوَكِ، يعنى: اليهود(٢٠٠). (ز)

۲۹۷۸ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن أبي نجيح \_، مثله (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٣ ـ ٢٧٤. (٢) أخرجه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٤.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۷۸/۱.
 (۵) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۲۰/۱ (۹۶).
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۷۸/۱، والحاكم ۲۳۳/۲.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٢/١ - ٥٤٣ ـ، وابن جرير ٢٧٥/٢، وابن أبي حاتم ١٧٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ١٧٨/١.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۷۵.

وفيرى البقينية المادي

۲۹۷۹ \_ عن الحسن البصري \_ من طريق عَبَّاد بن منصور \_ قال: ﴿وَلَلْجِدَبُهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةً، وهو أحرص على الحياة من المشرك(١٠). (ز)

۲۹۸۰ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: يعني: اليهود<sup>(۲)</sup>. (ز)
 ۲۹۸۱ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَنَجِدَ أَمُمْ أَخْرَصُ النّاسِ عَلَىٰ حَيْوْقِ وَمِنَ ٱلَّذِيكِ
 أَشْرَكُواْ ﴾، أي: وأحرص الناس على الحياة (۳). (ز)

۲۹۸۲ \_ عـن سـفـــان الـــــوري: ﴿وَلَنَجِدَ أَبُمُ أَخْرَصُ النَّاسِ عَلَى حَيَوْرَ﴾، قــال: البهود (١٩٨٤ \_ رز)

## ﴿وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾

۲۹۸۳ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق سعيد بن جبير \_ في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلَّذِيكَ أَشَرُكُوٓ إَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَمَ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَلَيْهِ عَالَى اللهُ عَالَمَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَهِ

٢٩٨٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلۡذِیۡکَ ٱشۡرَکُواۡ﴾، وذلك أنَّ المشرك لا يرجو بَعْنًا بعد الموت، فهو يُحِبُّ طول الحياة، وأن اليهوديَّ قد عرف ما له في الآخرة من الخِزْيِ بما ضيَّع ما عنده من العلم<sup>(۱)</sup>. (//٤٧٤)

٢٩٨٥ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِيكَ أَشْرَكُواْ يَوَدُ ٱحَدُهُمْ

√٣٠ ذَهَبَ ابنُ جرير (٢/ ٢٧٥) إلى أنَّ المراد بالضمير في قوله: ﴿وَلَنَجِدَتُهُمْ البقرة: ٩٦]: البهود. مُستندًا إلى أقوالِ السلف، ولم يذكُرْ غيرَه، وهو الأغلبُ من كلام ابن عطية (١/ ١٩٠)، وابن كثير (١/ ٩٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٥، وابن أبي حاتم ١٧٨/١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١.
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٧٨، والحاكم ٢٦٣/٢. وذكر يحيي بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين
 ١٦٦١ \_ عنه أنه قال: الذين أشركوا هم المجوس.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٥٤٢/١ ـ ٥٤٣ ـ، وابن جرير ٧٧٧/٢، وابن أبي حاتم ١٧٩/١.

لَوْ يُعَمَّرُ أَلْكَ سَنَتِهِ، يعني: المجوس<sup>(١)</sup>. (ز)

۲۹۸۹ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ ﴿وَبِينَ اَلَيْنِكَ أَشْرَكُواْ فَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُسَدِّرُ أَلْكَ سَتَنْقِ﴾، قال: المجوس<sup>(۲)</sup>. (ز)

٢٩٨٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِيكَ أَشْرَكُوا ﴾، أي: مشركي العرب (٢). (ز)

## ﴿يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمِّرُ أَلْفَ سَنَةٍ﴾

٢٩٨٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ في قوله: ﴿يَوَدُّ أَعَدُهُمْ لَوْ يُسَمَّرُ أَلَفَ سَنَقَ﴾، قال: هو قول الأعاجم إذا عَطَس أحدهم: زَهْ هَزَارْ سَالَ، يعني: عش ألف سنة <sup>(1)</sup>. (٢٠٥١)

٢٩٨٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق مجاهد \_ في قوله: ﴿ وَهَوْ أَخَدُهُمْ لَوْ يُسَمَّرُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُه

۲۹۹۰ ـ عن عبد الله بن عباس: الذين أشركوا هم المجوس، وذلك أن المجوس كانوا يأتون الملك بالتحية في التَّيْرُوز والمهرجان، فيقولون له: عِشْ أيها الملك ألف سنة، كلها مثل يومك هذا(٢٠). (ز)

٢٩٩١ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن السائب \_ ﴿يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْكَ سَنَةٍ ﴾ قال: هو قول أهل الشرك بعضهم لبعض إذا عطس: زَهْ هَزَارْ سَالَ (\*). (ز) ٢٩٩٢ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق ابن عُليَّة، عن ابن أبي نجيح \_ في قوله: ﴿يَوَدُ أَلَمُ هُمْ لَوْ لَا لُمُمُ (^^.) (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٧، وابن أبي حاتم ١٧٩/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٧٧.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور (٢٠١)، وابن أبي شببة ٤٧٣/١، وابن جرير ٢٧٩/٢، والحاكم ٢٦٣/٢ \_
 ٢٦٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. كما أخرجه ابن أبي حاتم ١/٩٧١ بلفظ: هو كقول الفارسي: زَهْ هَزَارْ سَال، يقول: عشرة آلاف سنة.

۵) أخرجه ابن جرير ۲۷۸/۲.

<sup>(</sup>٦) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦١/١ ـ.

<sup>(</sup>٧) أخرَجه ابن جرير ٢/ ٢٧٨. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٧٩/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٧٩/١.

﴿يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُمَثِّرُ أَلْفَ سَنَقِ﴾، قال: حَبَّبْتْ إليهم الخطيئةُ طولَ العمر(١). (ز) ٢٩٩٤ ـ عن ابن أبي نجيح ـ من طريق ابن عُلَيَّة ـ في قوله: ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ ﴾، مثله<sup>(۲)</sup>. (ز)

٧٩٩٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَوَدُّ أَحَدُهُمْ ﴾ يعني: اليهود ﴿لَوْ يُسَمُّرُ ﴾ في الدنيا ﴿أَلْفَ سَكَنْةِ﴾ (ز)

٢٩٩٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿ وَلَنْجِدَ أَبُّمْ أَخْرَصُ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ حَتَى بِلَغَ: ﴿ لَوْ يُمَثِّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾، قال: يهودُ أحرص من هؤلاء على الحياة، وقد وَدَّ هؤلاء لو يُعَمَّر أحدُهم ألف سنة (٤). (ز)

# ﴿وَمَا هُوَ بِمُزَهْزِعِهِ. مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمِّرُ وَٱللَّهُ بَعِيدُ إِمَا يَعْمَلُوكَ ۖ ﴿ ﴾

۲۹۹۷ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿وَمَا هُوَ بِمُزَعْزِجِهِ، قال: بمُنَجِّيه من العذاب(٥). (١/٥٧٥)

۲۹۹۸ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق العوفي \_ في قوله: ﴿وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِعِهِ، ﴾ ، قال: هم الذين عَادَوًا جبريل (١١) (٤٧٥)

٢٩٩٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿وَمَا هُوَ بِمُزَعْزِعِهِ. مِنَ ٱلْمَذَابِ أَن يُمَمِّرُ﴾، يقول: وإن عُمِّر فما ذاك بمغنيه من العذاب ولا منجيه﴿٧ۗ﴾[٣٧]. (ز)

٣٠٠٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، مثله<sup>(٨)</sup>. (ز)

٢٠٠ انتَقَد ابن جرير (٢/ ٢٨٠) قول أبى العالية لمخالفته معانى كلام العرب المعروف، فقال: ﴿قَالَ قُومُ مِن أَهُلُ التَّأُولِل: إِنَّ ﴿ أَنَّ ﴾ التي في قوله: ﴿ أَنْ يُمُمَّرُّ ﴾ بمعنى: وإنْ عُمَّر. وذلك قول لمعانى كلام العرب المعروف مخالفٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ۲۷۸/۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ٢/١١٥ ـ ٥٤٣ ـ، وابن جرير ٢/ ٢٨١، وابن أبي حاتم

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٨١ \_ ٢٨٢، وابن أبي حاتم ١٧٩/١.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۸۱ \_ ۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٧٨/٢.

٣٠٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا هُو بِمُرْعَنِعِهِ مِنَ ٱلْمَدَابِ أَن يُسَمِّرُ فيها، ﴿وَاللهُ بَعِيدٌ بِمَا يَشَمَلُونَ ﴾، فأبوا أن يتَمَنُّوهُ، فقال النبي ﷺ: ﴿لو تَمَنُّوا الموتَ ما قام منهم رجل من مجلسه حتى يَغُصَّه الله ﷺ بِريقِه، فيموت ١٠٠٠. (ز)

٣٠٠٢ ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿ وَوَدُ أَكُدُهُمْ لَوْ يُمَّدُّ أَلَكَ سَكَةً وَكَا هُوَ بِمُرَخْرِعِهِ مِنَ الْمَدَابِ أَن يُمَرُّكِهِ، قال: ويهود أحرص على الحياة من هؤلاء، وقد ودَّ هؤلاء لو يعمر أحدهم ألف سنة، وليس ذلك بمزحزحه من العذاب، لو عُمِّر كما عُمِّر إبليس لم ينفعه ذلك إذا كان كافرًا، لم يزحزحه ذلك من العذاب (''). (ز)

#### ﴿ قُلْ مَن كَاكَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ ﴾ الآية

#### 🗱 نزول الآية:

سبحان الله، ما كان رسول الله إلا الله والله والله والله والله المتعبى، قال: نزل عمر الله والله والله

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/٥٤٥ (٩٤).

أخبره، فلما لقيته قال: **«ألا أخبرك بآيات أنزلت عَلَيَّ !»**. قلت: بلى، يا رسول الله. فقرأ: ﴿ نَا كَا عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ﴾ حتى بلغ: ﴿ لِلْكَشِرِينَ﴾. قلت: يا رسول الله، والله ما قمتُ من عند اليهود إلا إليك لأخبرك بما قالوا لِي وقلتُ لهم، فوجدت الله قد سبقني (۱). (۱۷۷۱)

٣٠٠٤ ـ عن ابن عباس ـ من طريق شَهْر بن حَوْشَب ـ قال: حضرت عصابةٌ من اليهود نبيَّ الله ﷺ، فقالوا: يا أبا القاسم، حَدِّثنا عن خِلال نسألك عنهن، لا يعلمهن إلا نبي. قال: (سلوني عمَّا شئتم، ولكن اجعلوا لي ذمة الله وما أخذ يعقوب على بنيه، لَئِنْ أَنَا حَدَّثْتُكُم شيئًا فعرفتموه لَتُتَابِعُنِّيُّ. قالوا: فذلك لك. قالوا: أربع خلال نسألك عنهن؛ أخبرنا أيَّ طعام حَرَّم إسرائيلُ على نفسه من قبل أن تُنزَّل التوراة؟ وأخبرنا كيف ماء الرجل من ماء المرأة؟ وكيف الأنثى منه والذكر؟ وأخبرنا كيف هذا النبي الأمي في النوم؟ ومن وَليُّه من الملائكة؟ فأخذ عليهم عهد الله لَئِن أخبرتُكم لَتُتَابِعُنِّي، فأعْطَوْه ما شاء من عهد وميثاق، قال: ﴿فَأَنشُدُكُم بِالذِّي أَنزِل التوراة على موسى، هل تعلمون أن إسرائيل مرض مرضًا طال سقمه، فنذر نذرًا لَيْن عافاه الله من سقمه ليُحَرِّمِنَّ أحب الشراب إليه، وأحب الطعام إليه. وكان أحبّ الطعام إليه لُحْمَان الإبل، وكان أحبّ الشراب إليه ألبانها؟». فقالوا: اللَّهُمَّ، نعم. فقال: «اللَّهُمَّ، اشهد». قال: «أنشُدُكُم بالذي لا إله إلا هو، هل تعلمون أنَّ ماء الرجل أبيضُ غليظٌ، وأنَّ ماءَ المرأة أصفرُ رقيقٌ، فأيهما عَلا كان له الولد والشبه ـ بإذن الله ـ، إن علا ماءُ الرجل كان ذكرًا \_ بإذن الله \_، وإن علا ماءُ المرأة كان أنثى \_ بإذن الله \_؟٩. قالوا: اللهم، نعم. قال: «اللهم، اشهد». وقال: «فأنشدكم بالذي أَنزَل التوراةَ على موسى، هل تعلمون أنَّ النبي الأمي هذا تنام عيناه، ولا ينام قلبه؟١. قالوا: نعم. قال: «اللهم، اشهد عليهم». قالوا: أنت الآن، فحَدِّثْنا مَن وليُّك من الملائكة؟ فعندها نجامعك أو نفارقك. قال: اوليي جبريل، ولم يبعث الله نبيًّا قط إلا وهو وليه. قالوا: فعندها نفارقك، لو كان وليُّك سواه من الملائكة لَاتَّبَعْنَاك وصَدَّقْناك. قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٧/٣٣٧ (٣٦٥٤)، وابن جرير ٢/٢٨٧، وابن أبي حاتم ١/١٨١ (٩٦٠).

قال ابن كثير في تفسيره ٢٤٠/١ بعد نقله لإسنادي الطبري وابن أبي حاتم: "وهذان الإسنادان يدلان على أن الشعبي حدَّث به عن عمر، ولكن فيه انقطاع بينه وبين عمر؛ فإنه لم يدرك وفاته. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ١٧٨/٦ ـ ١٧٨ (٥٦١٨) بعد نقله بإسناد إسحاق ابن راهويه: "هذا مرسل صحيح الإسناد". وقال السيوطي: "صحيح الإسناد، ولكن الشعبي لم يدرك عمر».

﴿ فَمَا يَمْنَعُكُمُ أَنْ تَصَلَقُوهُ؟ \* قَالُوا: هُو عَدُونَا. فَعَنْدُ ذَلْكُ أَنْوَلُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ مَنْ كَانَ عَمُونَ كَا اللهِ عَنْدُونَ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَلْدُونَ ﴾ . فعند ذلك باءوا بغضب على غضب (١٠) . (١/٥٧٤)

و٣٠٠٠ ـ عن شَهْر بن حَوْشَب الأشعري: أنَّ نفرًا من اليهود جاءوا رسولَ الله ﷺ، فقالوا: يا محمد، أخبرنا عن أربع نسألك عنهن، ... نحو حديث ابن عباس السابق؛ لكن الشاهد فيه بلفظ: ... قالوا: فأخبرنا عن الروح. قال: «أنشدكم بالله وبأيامه عند بني إسرائيل، هل تعلمون أنه جبريل، وهو الذي يأتيني؟». قالوا: نعم، ولكنه لنا عدو، وهو مَلَك إنَّما يأتي بالشدة وسَفْك الدماء، فلولا ذلك اتبعناك. فأنزل الله فيهم عند ﴿ فَلْ مَن كَانَ عَدُوا لِمِجْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ كَانَهُمْ لا يَمْدُونَ ﴾ (ن)

٣٠٠٦ ـ قال ابن عباس: إنَّ حَبْرًا من أَخبار اليهود ـ يقال له: عبد الله بن صوريا ـ قال للنبي عَلَيُّ: أيُّ مَلَك يأتيك من السماء؟ قال: «جبريل». قال: ذلك عدونًا من الملائكة، ولو كان ميكائيل لآمَنًا بك، إنَّ جبريل ينزل العذاب والقتال والشدة، وإنه عادانا مرازًا، وكان من أشد ذلك علينا أنَّ الله تعالى أنزل على نبينا أنَّ بيت المقدس سيخرب على يد رجل يقال له: بُختَنَصَّرُ، وأخبرنا بالحين الذي يخرب فيه، فلما كان وقته بَمَنْنا رجلًا من أقوياء بني إسرائيل في طلبه لقتله، فانطلق حتى لَقِيّه ببابل خلامًا مسكينًا، فأخذه ليقتله، فدفع عنه جبريل، وكبر بختنصر، وقوي، وغزانا، وحَرَّب بيت المقدس؛ فلهذا نتخذه عدوًا. فأنزل الله تعالى هذه الآية ("). (ز)

٣٠٠٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحَّاك ـ في قوله: ﴿ قُلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢/ ٣١١ (٢٥١٤)، وابن جرير ٢/ ٢٨٣، وابن أبي حاتم ٣/ ٧٠٤ (٣٨١٦).

وقال الهيثمي في المجمع ٢/٣١٣ ـ ٣١٥ (١٠٨٣٧): قرواه الطبراني عن شيخه عبد الله بن محمد بن سعيد بن أبي مريم، وهو ضعيف؛. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة ٧/ ٣٤ (١٣٤٠) بعد نقله لإسناد الطيالسي: قعذا إسناد حسن؛.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۸۵.

قال ابن كثير في تفسيره ٢٣٣١/١ (دواه محمد بن إسحاق بن يسار، عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي الحسين، عن شهر، فذكره مرسلًاه.

<sup>(</sup>٣) أورده الثعلبي ٢٣٨/١.

قال الزُّيْلَعِي في تخريج أحاديث الكشاف ٧٥/١ -٧٦ (٥٥): «حديث غريب، ذكره الثعلبي ثم البغوي والواحدي في أسباب النزول من غير سند».

مَن كَاكَ عُدُوًّا لِجِبْرِيلَ﴾، قال: وذلك أن اليهود قالت حين سألت محمدًا ﷺ عن أشياء كثيرة، فأخبرهم بها على ما هي عندهم إلا جبريل، فإن جبريل كان عند اليهود صاحب عذاب وسطوة، ولم يكن عندهم صاحب وحي، يعني: تنزيل من الله على رسله، ولا صاحب رحمة، فأخبرهم رسول الله ﷺ فيما سألوه عنه أن جبريل صاحب وحي الله، وصاحب نقمته، وصاحب رحمته. فقالوا: ليس بصاحب وحي ولا رحمة، هو لنا عدو. فأنزل الله ﷺ إكذابًا لهم: ﴿فَلْ مَن كَاكَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ عَلَى فَلْكُو اللهِ اللهِ عَلَى فَلْكُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى فَلْكُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى فَلْكُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى فَلْكُو اللهُ ا

٣٠٠٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: أَقْبَلَت يهودُ إلى رسول الله ﷺ، فقالوا: يا أبا القاسم إنا نسألك عن أشياء فإن أنبأتنا بهن عرفنا أنك نبي واتبعناك، قال: فأخذ عليهم ما أخذ إسرائيل على بَنِيه إذْ قالوا: الله على ما نقول وكيل. قالوا: فأخبرنا من صاحبك الذي يأتيك من الملائكة، فإنه ليس من نبي إلا يأتيه ملك بالخبر فهي التي نتابعك إن أخبرتنا. قال: فجبريل، قالوا: ذاك الذي ينزل بالحرب والقتال، ذاك عدونًا، لو قلت: ميكائيل الذي ينزل بالنبات والقَطْر والرحمة لكان! فأنزل الله ﷺ: ﴿مَن كَانَ عَدُونًا لَجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ رَبَّالُهُ عَلَى قَلْلِكَ إلى آخر الآجَدْ". (ز)

٣٠٠٩ ـ عن ابن أبي ليلى ـ من طريق حصين بن عبد الرحمن ـ في قوله: ﴿مَنَ كُونًا لِجِبْرِيلَ﴾، قال: قالت اليهود للمسلمين: لو أن ميكائيل كان الذي ينزل عليكم لتبعناكم، فإنه ينزل بالرحمة والغيث، وإن جبريل ينزل بالعذاب والنقمة وهو لنا عدو. قال: فنزلت هذه الآية: ﴿مَنْ كَاكَ عُدُونًا لِجِبْرِيلَ﴾ (٢). (ز)

٣٠١٠ ـ وعن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق عبد الملك ـ، بنحو من ذلك<sup>(ئ)</sup>. (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/٢ من طريق بِشْر بن عمارة عن أبي رَوْق عن الضحاك.

قال السيوطي في الإتقان ٢٠٩/٤: «وطريق الضحاك عن ابنَّ عباس منقطعة، فإن الضحاك لم يُلْقَه، فإن انضمَّ إلى ذلك رواية بشر بن عمارة عن أبي رَوْق فضعيفة لضعف بشْر».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٠٥/٤ (٢٤٤٣) مطولًا، وابن أبي حاتم ١٧٩/١. وهو جزء من الحديث الطويل الذي سأل اليهودُ النبئ ﷺ فيه عن خمسة أشياء. وتقدم بعضه برقم ٧١٦.

قال الهيشمي في المجمع ٢٤٢/٨ (١٣٩٠٣): «رواه الترمذي باختصار، رواه أحمد والطبراني، ورجالهما ثقات. وقال الألباني في الصحيحة ٤٩١/٤ ـ ٤٩٣ (١٨٧٢): «وجملة القول أنَّ الحديث عندي حسن على أقل المدجات.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٩٢. (٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٩٢.

٣٠١١ ـ عن القاسم بن أبي بَزَّة، أن يهود سألوا النبي ﷺ: مَن صاحبُه الذي ينزل عليه بالوحي؟ فقال: •جبريل، قالوا: فإنَّه لنا عدو، ولا يأتي إلا بالحرب والشدة والقتال. فنزل: ﴿مَن كَاكَ عَدُوًا لِمِجْرِيلَ﴾ الآية ('). (ز)

٣٠١٢ ـ قال ابن جريج: وقال مجاهد: قالت يهود: يا محمد، ما ينزل جبريل إلا بشدة وحرب. وقالوا: إنه لنا عدو. فنزل: ﴿مَن كَاكَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ﴾ الآية<sup>٢١)</sup>. (ز)

٣٠١٣ ـ عن قتادة، قال: ذُكِرَ لنا: أنَّ عمر بن الخطاب انطلق ذات يوم إلى اليهود، فلما أبصروه رَحَّبوا به، فقال عمر: أمّا والله، ما جنت لحبكم، ولا للرغبة فيكم، ولكن جنت لأسمع منكم. وسألوه، فقالوا: مَن صاحبُ صاحبِكم؟ فقال لهم: جبريل. قالوا: ذاك عدوُّنا من الملائكة، يُطلع محمدًا على سِرِّنا، وإذا جاء جاء بالحرب والسَّنَة، ولكن صاحبنا ميكائيل، وإذا جاء جاء بالْخَصْبِ والسَّلْم. فتَوَجَّه نوح رسول الله ﷺ لِيُحَدِّئه حديثهم، فوجده قد أنزل عليه هذه الآية: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُولًا لِهِ الْجَهْرِيلُ﴾ الآية". ((٤٧١))

٣٠١٤ ـ عن قتادة بن يعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿مَن كَاكَ عَدُوًا لِمِهِمْ عَالَكَ عَدُوًا لِجَمْرِيلَ﴾، قالت اليهود: إنَّ جبريل يأتي محمدًا وهو عدونا؛ لأنه يأتي بالشدة والحرب والسنة، وإن ميكائيل ينزل بالرخاء والعافية والخَصْب، فجبريل عدونا. فقال: ﴿مَن كَاكَ عَدُوًا لِجَبْرِيلَ﴾ (١). (ز)

٣٠١٥ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: كان لعمر أرضٌ بأعلى المدينة فكان يأتيها، وكان مَمَرُه على مدارس اليهود، وكان كُلَّمًا مَرَّ دخل عليهم، فسمع منهم، وإنَّه دخل عليهم ذات يوم فقال لهم: أنشدكم بالرحمن الذي أنزل التوراة على موسى بطور سيناء، أتجدون محمدًا عندكم؟ قالوا: نعم، إنَّا نجده مكتوبًا عندنا، ولكن صاحبه من الملائكة الذي يأتيه بالوحي جبريل، وجبريل عدونا، وهو صاحب كل عذاب وقتال وخسف، ولو كان وليه ميكائيل لآمنًا به، فإنَّ ميكائيل صاحب كل

<sup>(</sup>١) أخرجه سنيد في تفسيره ـ كما في تفسير ابن كثير ٧/ ٣٧٧ ـ، وابن جرير ٢/ ٢٨٧ مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٨٦/٢ مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢٨٩، وابن أبي زمنين ١٦٢/١ ـ ١٦٣.

قال ابن كثير في تفسيره ١/١٣٤: (منقطع).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٢، وابن جرير ٢٩٠/٢.قال ابن كثير في تفسيره ١/٣٤١: (وهذا أيضًا منقطع».

وَمِينَ الْمُنْسِينِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن

رحمة وكل غيث. قال عمر: فأين مكان جبريل من الله؟ قالوا: جبريل عن يمينه، وميكائيل عن يساره، قال عمر: فأشهِدُكم أنَّ الذي عدو للذي عن يمينه عدو للذي هو عن يساره، والذي عدو للذي عن يساره عدو للذي هو عن يمينه، وأنَّه من كان عدوهما فإنَّه عدوً للله. ثم رجع عمر ليخبر النبي هي، فقال: فوجد جبريل قد سبقه بالوحي، فدعاه النبي هي، فقرأ عليه: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُواً لِجِبْرِيلَ ﴾ الآية. فقال عمر: والذي بعنك بالحق، لقد جنتُ وما أريدُ إلا أن أخبرك (١/ ٨٠٤)

٣٠١٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: فقالت اليهود: إنَّ جبرئيل لنا عدوًّ، أُمِر أن يجعل النبوة فينا فجعلها في غيرنا من عداوته إِيَّانا. فأنزل الله الله عَلَى: ﴿ قُلْ مَن كَاكَ عَدُوًّا لَ لِجَرِيلَ ﴾، يعنى: اليهود (١٧٤هَ آ. (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿ قُلْ مَن كَاكَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ

٣٠١٧ \_ عن أنس، قال: سمع عبد الله بن سَلَام بِمَقْدَم النبي ﷺ، وهو في أرض يُخْتَرِفُ<sup>(٢)</sup>، فأتى النبي ﷺ، وهو في أرض يَخْتَرِفُ<sup>(٢)</sup>، فأتى النبيّ ﷺ، فقال: إنِّي سائلك عن ثلاث لا يَعْلَمُهُنَّ إلا نبي؛ ما أول أشه؟ قال: أشراط الساعة؟ وما أول طعام أهل الجنة؟ وما ينزع الولد إلى أبيه أو إلى أمه؟ قال: «أخْبَرَني جبريلُ بهنَّ آنِفُهُ». قال: جبريل؟ قال: «نعم». قال: ذاك عدو اليهود من الملائكة. فقرأ هذه الآية: ﴿مَنْ كَانَ عَنُونًا لِمِبْرِيلَ فَإِنَّهُ زَنَّكُمْ عَلَى قَلِكَ﴾، قال: «أمَّا

آمن قال ابن جرير (۲/ ۲۸۳): «أجمع أهل العلم بالتأويل جميعًا على أن هذه الآية نزلت جوابًا لليهود من بني إسرائيل، إذ زعموا أن جبريل عدو لهم، وأن ميكائيل ولي لهم».
وقال مثله ابن عطية (۱/ ۲۹۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/ ۲۹۰ ـ ۲۹۱.

قال ابن كثير فَي تفسيره ١/ ٣٤١: «منقطع أيضًا». وقال ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله ٩٥٧/٢ (١٨٣٣) بعد أن ساقه بطوله: «وتركنا إسناد هذا الخبر وسائر ما أوردناه من الأخبار في هذا الباب، والباب الذي قبله وبعده؛ لشهرتها في التفاسير والمصنفات».

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٥/١. وذكر نحوه الثعلبي ٣٣٩/١، والبغوي ٢٤٤/١ ونسباه إلى مقاتل دون تقييد.

<sup>(</sup>٣) يخترف: أي: يجتني. والاختراف: لقط النخل بسرًا كان أو رطبًا. التاج (خرف).

أول أشراط الساعة فنار تخرج من المشرق فتحشر الناس إلى المغرب، وأما أول ما يأكل أهل البجنة فزيّاكة كَبِد حوت، وأما ما يَنزع الولدُ إلى أبيه وأمه فإذا سبق ماءُ الرجل ماء المرأة نَزّع إليه الولد، وإذا سبق ماءُ المرأة ماء الرجل نَزّع إليها». قال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله(١٠). (١/١٨٤)

٣٠١٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ ﴿ أَلَهُ يا محمد: ﴿ مَنْ كَاكَ عَدُوّا لِجِبْرِيلَ وَإِنْدُهُ يقول: فإنَّ جبريل ﴿ زَلَهُ يقول: نزّل القرآن من عندي ﴿ عَلَى قَلْلِكَ ﴾ يقول: على قلبك، يا محمد ﴿ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ يقول: بأمر الله، يقول: يُشَدِّد به فؤاذك، ويَرْبِط به على قلبك، يعني: بوحينا الذي نزل به جبريل عليك من عند الله، وكذلك يَفْعَل بالمرسلين والأنبياء من قبلك (٢٠). (١/ ٤٨٢)

٣٠١٩ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ وَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ غَلِيكَ﴾، يقول: نَزَّل الكتابَ على قلبك جبريلُ بإذن الله ﷺ (٦). (ز)

٣٠٢٠ \_ وعن الحسن البصري، نحوه (٤). (ز)

٣٠٢١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحوه<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٠٢٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿قُلُ مَن كَاکَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾، يقول: أنزَل الكتابَ على قلبك بإذن الله (٦). (ز)

٣٠٢٣ - قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ ، يقول: جبرائيل ﷺ تلاه عليك؛ لِيُنَبِّت به فؤاذك، يعني: قلبك. نظيرها في الشعراء قوله سبحانه: ﴿ وَنَلُ مِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ أَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّلَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ الل

### ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾

٣٠٢٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ يَدَيْهِ ﴾، يقول: لِمَا قبلَه من الكتب التي أنزلها الله، والآيات

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۱۳۲/۶ (۳۳۲۹)، ۱۹/۵ (۳۹۳۸)، ۱۹/۸ (٤٤٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٩٢، وابن أبي حاتم ١٨٠/١ مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٠/١ ـ ١٨١. (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/٢، وابن أبي حاتم ١٨٠/١ ـ ١٨١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٢٣. (٧) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٥ ـ ١٢٦.

والرسل الذين بعثهم الله بالآيات، نحو: موسى، وعيسى، ونوح، وهود، وشعيب، وصالح، وأشباههم من المرسلين مُصَدِّقًا، يقول: فأنت تتلو عليهم يا محمد وتخبرهم غُدُوةً وعَشِيَّةً وبَيْنَ ذلك، وأنت عندهم أُمِّيِّ، لم تَقْرَأ كتابًا، ولم تُبْعَثُ رسولًا، وأنت تخبرهم بما في أيديهم على وجهه وصدقه. يقول الله: في ذلك لهم عبرة وبيان، وعليهم حجة لو كانوا يعقلون (۱) ((۲۸۲)) (ز)

٣٠**٢٥** ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْكَ يَدَيْهِ﴾، يعنى: من النوراة والإنجيل<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٠٢٦ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحوه (٣). (ز)

٣٠٢٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾، قال: من التوراة والإنجيل<sup>(٤)[٢٨]</sup>. (ز)

٣٠٢٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ يَدَيْهِ ﴾، يعني: قرآن محمد ﷺ يُصَدِّق الكتبَ التي كانت قبله (٥). (ز)

## ﴿ وَهُدُى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞

٣٠٢٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَهُدُى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾، قال: جَمَلَ اللهُ هذا القرآنَ هُدًى وبُشْرَى للمؤمنين؛ لأنَّ المؤمن إذا سمع القرآن حفِظه، ووعاه، وانتفع به، واطمأنَّ إليه، وصَدَّق بموعود الله الذي وعده فيه،

[不] قال ابن جرير (٢٩٩/٢) مُستدلًا بأقوال السَّلَف في معنى هذه الآية: «فمعنى الكلام: فإن جبريل نزّل القرآن على قلبك يا محمد مصدِّقًا لما بين يدي القرآن. يعني بذلك: مصدِّقًا لما سَلَف من كُتُب الله أمامه، ونزَل على رسله الذين كانوا قبل محمد ﷺ. وتصديقه إياها: موافقة معانيه معانيها؛ في الأمر باتباع محمد ﷺ، وما جاء به من عند الله، وفي تصديقه،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٨٠، ٤/١٣٤٤، وابن جرير ٢/ ٢٩٢ ـ ٢٩٩ مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٠/١ \_ ١٨١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٣/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٨٠/١ ـ ١٨١.
 (٤) أخرجه ابن جرير ٢٩٩/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٨١/١٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٢٥ ـ ١٢٦.

وكان على يقين من ذلك<sup>(١)[٢٨٣</sup>. (ز)

٣٠٣٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَهُدَى﴾ أي: وهذا القرآن هدى من الضلالة، ﴿وَيُشْرَىٰ﴾ لمن آمن به من المؤمنين ﴿لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ (ز)

# ﴿مَن كَانَ عَدُوًا يَلَتِهِ وَمُلْتَبِكَذِهِ. وَرُسُـلِهِ. وَجِنْبِيلَ وَمِيكُنْلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلكَنفِرِينَ ﴿

#### 🎇 قراءات:

٣٠٣١ ـ عن علقمة النخمي أنَّه كان يقرأ مُثَقَّلة: (جُبْرَيِلُّ وَمِيكَآتِلُ<sup>)(٣)</sup>. (٤٨٤/١) ٣٠٣٢ ـ عن يحيى بن يعمر أنه كان يقرؤها: (جَبْرُيلُّ)، ويقول: جبر هو: عبد. وإِلُّ هو: اللهُ (١٨٤/٢). (٤٨٤/١)

آري قال ابن جرير (٢٠٠/٣ بتصرف): «يعني بقوله \_ جلّ ثناؤه \_: ﴿وَهُدُى ﴾ يعني: ودليل وبرهان. وإنما سماه الله \_ جلّ ثناؤه \_ هُدى لاهتداء المؤمن به. وأما البشرى: فإنها البشارة، أخبر الله عباده المؤمنين \_ جل ثناؤه \_ أنَّ القرآن لهم بشرى منه؛ لأنه أعلمهم فيه ما أعدًّ لهم مِن الكرامة عنده في جنانه، وما هم إليه صائرون في معادهم مِن ثوابه، وذلك هو البشرى الذي بشر الله المؤمنين بها في كتابه. وقد روي في ذلك عن قتادة قول قريب المعنى مما قلناه.

آ∑ً علَّقُ ابن جرير (٢٩٨/٢) على هذه القراءة قائلًا: وأما تأويل مَن قرأ ذلك بالهمز، وترَّكِ المد، وتشديدِ اللام: فإنَّه قصد بقوله ذلك كذلك، إلى إضافة جبر وميكا إلى اسم الله وترَّكِ المد، وتشديدِ اللام: فإنَّه قصد بقوله ذلك كذلك، إلى إضافة جبر وميكا إلى اسم الله الذي يسمى به بلسان العرب دون السرياني والعبراني. وذلك أن الإلّ بلسان العرب: الله، كما قال: ﴿لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِن إِلَّا وَلاَ يَرْمَدُ السّومَة الله ومنه قول أبي بكر الصديق ﷺ لوفد بني حنيفة حين سألهم عمًّا كان مسيلمة يقول، فأخبروه، فقال لهم: ويحكم، أين ذهب بكم؟ والله، إن هذا الكلام ما خرج من إلّ ولا برّ. يعني: من إل: من الله،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٠٠، وابن أبي حاتم ١/١٨١ (٩٥٩).

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱/۱۲۵ ـ ۱۲٦.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى وكيع.وهى قراءة شاذة.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي لأبي عبيد، وابن المنذر. وعلّق ابن أبي حاتم ١٨٢/١ التفسيرَ دون القراءة. وهى قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٥، والمحتسب ٩٧/١.

٣٠٣٣ \_ عن يحيى بن وثاب \_ من طريق الأعمش \_ أنَّه كان يقرأ: (وَجبْرِيلَ وَمِيكَايِيلَ)(١). (ز)

### نزول الآية:

٣٠٣٤ ـ عن عبيد الله المتَكِيّ، عن رجل من قريش، قال: سأل النبيُ ﷺ اليهودَ، فقال: «أسألكم بكتابكم الذي تقرؤون، هل تجدونه قد بَشَّر بي عيسى أن يأتيكم رسولٌ السمه أحمد؟». فقالوا: اللَّهُمَّ، وجدناك في كتابنا، ولكنا كرهنا؛ لأنك تستحل الأموال، وتُهْرِيق الدماء. فأنزل الله: ﴿مَن كَانَ عَدُوا يَلَهِ وَمَتَبَكِبُ الآية (٢٠/١) ٢٠٣٥ ـ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى: أنَّ يهوديًّا لَقِيَ عمر، فقال: إنَّ جبريل الذي يذكر صاحبُكم عدوً لنا. فقال عمر: مَن كان عدوًا لله وملائكته ورسله وجبريل يذكر صاحبُكم عدوً لنا. فقال عمر: مَن كان عدوًا لله وملائكته ورسله وجبريل

وميكائيل فإن الله عدو الكافرين. قال: فنزلت على لسان عمر<sup>(٣)[٢٨٤]</sup>. (٤٨٠/١)

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ ﴾

٣٠٣٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمُلْتِكْنِهِ وَرُسُالِهِ ﴾ يعني بالملائكة:

آكمًا عَلَقَ ابن جرير (٣٠٢/٢) على هذه الرواية بقوله: «وهذا الخبر يدلُّ على أن الله أنزل هذه الآية توبيخًا لليهود في كفرهم بمحمد ﷺ، وإخبارًا منه لهم أنَّ مَن كان عدوًا لمحمد فالله له عدوًّ، وأن عدوً محمد من الناس كلهم، لَمِن الكافرين بالله، الجاحدين آياته». وانتقَدَ ابنُ عطية (٢٩٥/١) هذا الخبر بقوله: «وهذا الخبر ضعيف من جهة معناه».

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (ت: سعد آل حميد) ٢/ ٥٧٥.

<sup>﴿</sup>وَيَمْرِيْكُ بِفَتِحِ الجِيمِ أَو كَسَرِهَا قراءة متواترة، قرأ بالكسر نافع، وأبو عمرو، وابن عامر، وحفص، وأبو جعفر، ويعقوب، وقرأ بالفتح ابن كثير، وقرأ حمزة والكسائي، وخلف العاشر ﴿جَبْرَيْيلَ﴾ بفتح الجيم والراء، وهمزة بعدها ياء ساكنة. انظر: النشر ٢١٩/٢، والإتحاف ص١٨٨.

أما (بيكاييل) بياءين بعد الألف فهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن الأعمش. انظر: الدر المصون ٢٣٣/٢. (٢) أخرجه ابن جرير ٢٠١/٢.

قال أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري ٢/ ٣٩٥: •هذا الحديث منقطع ضعيف الإسناد؛ لأن أبا منيب ــ وهو عبيد الله العتكى ــ إنما يروي عن التابعين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٢٩٢، وابن أبي حاتم١/ ١٨٢. وعزاه السيوطي لابن المنذر.

جبريل، ﴿وَرُسُادِ، ﴾ يعني: محمدًا وعيسى صلى الله عليهما وسلم، كفرت اليهود بهم، وبجبريل، وبميكائيل، قول الله ﴿ وَمِيكُنلَ ﴾ (()

## ﴿وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنْلَ﴾

٣٠٣٧ ـ عن أبي أمامة، قال: قال رسول الله ﷺ: •اسم جبريل: عبد الله. واسم ميكائيل: عبد الله. واسم ميكائيل: عبد الله. واسم إسرافيل: عبد الرحمن) (٢٠)

٣٠٣٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ قال: جبريل: عبد الله. وميكائيل: عبيد الله. وكل اسم فيه إيل فهو مُعَبَّد لله (٢٠).

٣٠٣٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عُمَيْر مولى ابن عباس \_ قال: جبريل وميكائيل كقولك: عبد الله، وعبد الرحمن (٤٨٣/١)

٣٠٤٠ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: جبريل كقولك: عبد الله. جبر: عبد. وإيل: الله (٥). (٨٣٨١)

٣٠٤١ ـ عن عبد الله بن الحارث ـ من طريق المنهال بن عمرو ـ قال: إيل: الله، بالعِبْرَانِيَّة<sup>(١٦)</sup>. (ز)

٣٠٤٢ ـ عن علي بن حسين ـ من طريق الزهري ـ قال: اسم جبريل: عبد الله. واسم ميكائيل: عبيد الله. واسم إسرافيل: عبد الرحمن. وكل شيء راجع إلى إيل فهو مُعَبَّد لله ﷺ (١/٤٨٣)

٣٠٤٣ ـ عن مجاهد بن جبر =

٣٠٤٤ ـ والضّحاك بن مزاحم، نحو ذلك (^). (ز)

٣٠٤٥ ـ عن عكرمة مولى ابن عباس، قال: جبريل اسمه: عبد الله. وميكائيل

(٢) عزاه السيوطي إلى الدَّيْلَمِيّ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/٢.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١٦٥)، والخطيب في المتقن والمفترق ٢٩٨/١، وهو عند ابن جرير ٢٩٦/٢، وابن أبي حاتم ١٨٢/١ من رواية عمير مولى ابن عباس.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطيّ إلى ابن أبي حاتم ١/ ١٨٢. وفي المطبوع الأثر السابق.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢٩٦/٢، وابن أبي حاتم ١٨٢/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٢٩٧ ـ ٢٩٨، وابن أبي حاتم ١/١٨٢، وأبو الشيخ (٣٨٤).

<sup>(</sup>٨) علُّقه ابن أبي حاتم ١٨٢/١.

اسمه: عبيد الله. قال: والإلُّ: الله، وذلك قوله: ﴿ لَا يَرْفَبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾ [التوبة: ١٠]، قال: لا يرقبون الله(١٠). (١/٨٤٣)

٣٠٤٦ \_ عن حكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق خُصَيْف \_ قال: جبر: عبد، وإيل: الله. وميك: عبد، وإيل: الله. (٢٤٨٤)

٣٠٤٨ \_ عن الأعمش \_ من طريق سفيان \_ قال: جبر: عبد. وإيل: الله(٤). (ز)

٣٠٤٩ \_ عن عبد العزيز بن عمير \_ من طريق أحمد بن أبي الحَوَارِيّ \_ قال: اسم جبريل في الملائكة: خادم الله الله الله علام الله علام الله على المدائكة : حادم الله الله على المدائكة : حادم الله على المدائلة المدائلة الله على الله على

## ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَفِرِينَ ﴾

٣٠٥٠ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ فَإِكَ اللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَلْفِرِينَ ﴾، يعني: اليهود(١٠). (ز)

## ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَاۚ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَنتِ ۗ وَمَا يَكُفُرُ بِهَاۤ إِلَّا ٱلْفَسِفُونَ ۞

#### نزول الآية:

٣٠٥١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: قال ابن صُورِيًّا للنبي ﷺ: يا محمد، ما جئتنا بشيء نعرفه، وما أنزل الله عليك من آية بَيِّنة فنتبعك لــهــا. فــأنــزل الله فـــي ذلــك: ﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنتٍ بَهِيَنتُو ّ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلَّا

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ١/١٨٢ (عقب الأثر ٩٦٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/٢، وعلقه البخاري في صحيحه (ت: مصطفى البغا) كتاب التفسير ١٦٢٨/٤، وابن أبي حاتم ١/ ١٨٢، وعزاه السيوطي إلى وكيع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٩٨/٢. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ١٨٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٣/١، وأبو الشيخ (٣٥٣).

وقد أورد السيوطي ١/ ٤٨٤ ـ ٤٩٧ أحاديث وآثارًا في صفات ومناقب جبريل وميكال وإسرافيل ﷺ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

## ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ (١١م٠). (١٧١١)

#### 🏶 تفسير الآية:

العاصُون<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٠٥٢ - عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك - في قوله: 
﴿ وَلَقَدْ أَنَزْلُكَا ۚ إِلَيْكَ ءَاكِنتِ بَوَلِنَتُ ﴾، يقول: فأنت تتلوه عليهم، وتخبرهم به غُدْوةً
وعَشِيَّةً وبينَ ذلك، وأنت عندهم أُمِيِّ لم تقرأ كتابًا، وأنت تخبرهم بما في أيديهم
على وجهه، ففي ذلك عبرة لهم وبيان وحجة عليهم لو كانوا يعلمون (٢٠). (٤٩٨/١)
٣٠٥٣ - عن مجاهد بن جبر - من طريق ابن جُريج - ﴿ الْفَسِيْوَنَ ﴾، قال:

٣٠٥٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْتَا إِلَيْكَ مَايَنِتٍ بَيَنَتَتِّ ﴾ يعني: القرآن، ثم قال: ﴿بَيَنَنَتِّ ﴾ يعني: ما فيه من الحلال والحرام، ﴿وَمَا يَكُفُرُ بِهَا ﴾ يعني: بالآيات ﴿إِلَّا اَلْنَسِقُرْنَ ﴾ يعني: اليهود<sup>(٤)</sup>. (ز)

آكنا ابن جرير (٣٠٤/٢): أيعني ـ جل ثناؤه ـ بقوله: ﴿وَلَقَدْ أَرْلَكَا إِلَكَ اَلِيَتِ﴾، أي: أنزلنا إليك يا محمد علامات واضحات دالَّات على نبوتك، وتلك الآيات هي ما حواه كتاب الله الذي أنزله إلى محمد على من خفايا علوم اليهود، ومكنون سرائر أخبارهم، وأخبار أوائلهم من بني إسرائيل، والنبأ عما تضمنته كتبهم التي لم يكن يعلمها إلا أحبارهم وعلماؤهم، وما حرفه أوائلهم وأواخرهم، ويَدَّلوه من أحكامهم التي كانت في التوراة. فأطلعها الله في كتابه الذي أنزله على نبيه محمد على، فكان في ذلك من أمره الآيات البينات لِمَنْ أنصف نفسه، ولم يَدْعُهُ إلى إهلاكها الحسدُ والبغيُ؛ إذ كان في فطرة كل ذي فطرة صحيحة تصديقُ من أتى بمثل الذي أتى به محمد على من الآيات البينات التي وصفت من غير تعلم تعلمه من بشر، ولا أخذ شيء منه عن آدمي، وبنحو الذي قلنا في ذلك روي من غير تعام تعام، والله .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۳۰۰/۲، وابن أبي حاتم ۱۸۳/۱ (۹۷۰) من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد مولمي زيد بن ثابت، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس. قال الله على المحمد الإ ۱۳۳۲ ( ۳۳۳۲ من هذا العالمية على العرب عند بدارا العدال من من قرأت سيدرا

قال السيوطي في الإتقان ٢٣٣٦/٦ عن هذه الطريق: •هي طريق جيدة، وإسنادها حسن، وقد أخرج منها ابن جرير وابن أبي حاتم كثيرًا٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جَرير ٣٠٠/٢، كما أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٠/١ عند تفسير قوله تعالى: ﴿مُعَدِقًا لِمَا بَرَكَ يَدَيُو﴾ [البقرة: ٩٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٣/١. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

٣٠**٥٥** \_ عن **عبد الرحمن بن زيد بن أسلم \_** من طريق أَصْبَغ بن الْفَرَجِ \_ في قوله: ﴿اَلْفَائِسُونَ﴾، قال: الكاذبون(١٠)الكمَّا. (ز)

## ﴿ أَوْكُلُّمَا عَنهَدُوا عَهْدًا نَّبَذَهُ وَبِيقٌ مِنْهُمْ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

#### 🎇 قراءات:

٣٠٥٦ ـ عـن ابـن جـريـج: فـي قـولـه: ﴿نَبَذَهُ وَبِينٌ تِنْهُمُ﴾، قـال: ... وفـي قـراءة عبد الله [بن مسعود]: (نَقَضَهُ فَرِيقٌ مُنْهُمُ)(٢٠ . (٤٩٨/١)

### 🇱 نزول الآية:

٣٠٥٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: قال مالك بن الصَّيْف (٣) حين بُعِث رسولُ الله ﷺ، وذَكَر ما أَخَذَ عليهم من الميثاق، وما عَهِد إلينا في محمد، ولا أَخَذَ علينا ميثاقًا. فأنزل الله تعالى: ﴿أَرْضَالُما عَهُدُوا﴾ الآية (٤٠/١٠)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٠٥٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿ أَوَّكُمُا عَنْهَدُوا عَهْدًا نَبْذَهُ وَنِيُّ مِنْهُمَّ بَلَ أَكْرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، قال: نعم، ليس في الأرض عهدٌ يُعَاهدون عليه إلا نقضوه ونبذوه، يُعَاهِدون اليومَ وينقضون غذاً (٥٠). (ز)

ฬ قال ابن عطية (١/ ٢٩٥): ﴿ أَلْفَسِتُونَ ﴾ هنا: الخارجون عن الإيمان؛ فهو فِسْق الكفر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٣/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ٣٠٩/٢.

وقراءة ابن مسعود هذه قراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ٤٩٣/١.

 <sup>(</sup>٣) كذا في نسخة الدر المنثور المحققة، وفي سيرة ابن هشام /٥٤٧ وتفسير ابن جرير (تحقيق: شاكر، وتحقيق: التركي): جميعها بالصاد المهملة. وجاء في بعض المصادر بالضاد المعجمة.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير ۲۰۸/۲، وابن أبي حاتم ۱/۹۳/۱ (۹۷۳) من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد بن أبي محمد مولى زيد بن ثابت، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس.

قالُ السيوطي في الإنقان ٢٣٣٦/٦ عن هذه الطريق: •هي طريق جيدة، وإسنادها حسن، وقد أخرج منها. ابن جرير وابن أبي حاتم كثيرًا».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٣/١.

٣٠٥٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ لَٰبُذَهُ ﴾، قال: (٤٩٨/١)

٣٠٦٠ ـ قال عطاء: هي العهود التي كانت بين رسول الله ﷺ وبين اليهود، كفِعْلِ بني قُريْظَة والنَّضِير (٢٠). (ز)

٣٠٦١ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿لَا يُؤْمِنُونَ ﴾، يقول: لا يؤمنون بما جاء به محمد ﷺ(۱). (ز)

٣٠٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال سبحانه: ﴿ أَوْكُلُمَا عَنهَدُوا عَهْدًا ﴾ بينهم وبين النبي ﷺ ﴿ فَبْنَدُهُ وَبِيقٌ مِنْهُمُ ﴾ من اليهود، ﴿ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ يعني: لا يُصَدِّقون بالقرآن أنَّه من الله جاء (٤). (ز)

٣٠٦٣ ـ عن عبد الملك ابن جُرَيْج ـ من طريق حَجَّاج ـ في قوله: ﴿ لَٰٓبَذُهُ وَٰبِيُّ مِنْهُمُ﴾، قال: لم يكن في الأرض عهد يعاهدون إليه إلا نقضوه، ويعاهدون اليوم وينقضون غدًا. قال: وفي قراءة عبد الله: (نَقَضَهُ فَرِيقٌ مُنْهُمْ) (مَالِكَمَاً. (١٩٨/١)

## ﴿ وَلَكَنَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْ لِيَا اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ ابْنَذَ وَٰرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُونُواْ الْكِنَابَ كِنَابَ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٠٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: نزلت في كعب بن الأشرف، وكعب بن أُسَيِّد، وأبي

وذكر ابن عطية (٢٩٦/١) أن الضمير في قوله: ﴿ أَكْرُهُمْ ﴾ يحتمل احتمالين: الأول: العود على الفريق. الثاني: العود على جميع بني إسرائيل، وعلَّق عليه، بقوله: وهو أذم لهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٠٩/٢، وابن أبي حاتم ١٨٤/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢٤٢/١، وتفسير البغوي ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٣/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

ياسر ابن أخطب، وسعيد بن عمرو الشاعر، ومالك بن الضَّيْف، وحُمَيَّ بن أَخْطَب، وأبي لبابة ابن عمرو<sup>(۱)</sup>. (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٠٦٥ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿ثِبَدَ وَبِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلكِنَبَ كِتَبَ ٱللَّهِ وَزَآءَ ظُهُروِهِمْ كَانَّهُمْ لَا يَمْلُمُونَ﴾ ذِكْرَ يهود (٢٠. (ز)

٣٠٦٦ ـ قال عامر الشعبي: كانوا يقرؤون التوراة، ولا يعملون بها(٣). (ز)

٣٠٦٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ يَنَكَ وَبِقُ مِنَ الَّذِينَ أُوثُواْ ٱلْكِنَبَ﴾ يقول: نقضه فريق من الذين أوتوا الكتاب ﴿ كِنَبَ اللَّهِ وَرَآةَ ظُهُورِهِمٌ كَانَهُمْ لَا يَمْلَمُونَ﴾ أي: أنَّ القوم قد كانوا يعلمون، ولكنهم أفسدوا علمهم، وجحدوه، وكتموه، وكفروا به <sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٠٦٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ يعني: اليهودَ ﴿ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ

وبنحوه قال ابن عطية (٢٩٧/١)، وزاد استدلالًا بلغةِ العرب، فقال: •والعرب تقولُ: جعلَ هذا الأمر وراء ظهره، ودبر أذنِه.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٤/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/٢٤٢، وتفسير البغوي ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٣١٢، وابن أبي حاتم ١/ ١٨٥ والشطر الأخير منه من طريق شَيْبَان النَّحْويّ.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣١١/٢ ـ ٣١٣، وابن أبي حاتم ١/١٨٤ إلى قوله: ﴿ كُأَنَّهُمْ لا يَعْلَكُونَ ﴾ ، ولم أجد ما تبقى من نقل السيوطي في كلا المصدرين، إلا خلال تعليق ابن جرير على الآية، فهو بنصه، وربما النبس الأمر على السيوطي كَاللَّهُ فظنه تتمة لتفسير السدي. والله أعلم.

آلِهِ يعني: محمدًا ﷺ ﴿ مُمْكِذِةٌ لِمَا مَمُهُمْ لِعني: يُصَدِّقُ محمدًا أنه نبيَّ رسولٌ معهم في التوراة؛ ﴿ فَبَدُّ وَبِنِّ بَنَ الْذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ لِهِ عني: جعل طائفة من اليهود ﴿ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ فلم يَتَّبِعوه، ولم يُبَيِّنوه للناس، ﴿ كَأَنَّهُمْ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ بأنَّ محمدًا رسول نبي؛ لأن تصديقه معهم (١٠). (ز)

## ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا﴾

٣٠٧١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العِنْهال، عن سعيد بن جبير ـ قال: انطلقت الشياطين في الأيام التي ابْتُلِي فيها سليمان، فكتبت فيها كتبًا فيها سِحْرٌ وكفر، ثم دفنوها تحت كرسي سليمان، ثم أخرجوها، فقرؤوها على الناس<sup>(٣)</sup>. (ز) ٣٠٧٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق السُّدِّي، عن أبي مالك ـ في قوله: ﴿مَا تَنْكُولُ﴾، قال: ما تَتَّعِرُ<sup>(1)</sup>. (١٣/٥)

٣٠٧٣ ـ عن أبي رَذِين [مسعود بن مالك الأسدي] ـ من طريق منصور ـ، مثله<sup>(ه)</sup>. (ز) ٣٠٧٤ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جُرَيج ـ في قوله: ﴿مَا تَنْلُواْ ٱلشَّيَطِيْنُ﴾، قال: نَرَاهُ: ما تُحدِّ<sup>ن (١٩٠١)</sup>. (٩٠٣/١)

آ٨٦ ذكر ابن عطية (٢٩٧/١) أنّ المراد بكتاب الله: القرآن، لأنّ التكذيب به نبذ، ثم قال: "وقيل: المراد: التوراة؛ لأن مخالفتها والكفر بما أخذ عليهم فيها نبذ».

آ٣٠٠ علنى ابن جرير (٣١٨/٣ ـ ٣١٨) على هذا القول بقوله: «قال بعضهم: يعني بقوله: ﴿تَلُولُهُ: تُحَدِّث، وتَرْوِي، وتَتَكَلَّم به، وتخبر، نحو تلاوة الرجلِ القرآنَ، وهي قراءته. وبيّن أنهم وجَهوا تأويلهم ذلك إلى ظاهر التلاوة، وهو «أنَّ الشياطين هي التي علمت الناس السحر، ورَوْتُه لهم».

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/ ٢٤٢، وتفسير البغوي ١٢٦/١.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير ۲/۳۱۹.
 (۵) أخرجه ابن جرير ۲/۳۲۰.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٣١٩.

٣٠٧٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاتَّبَعُوا ﴾ يعني: اليهود ﴿مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ ﴾ يعني: ما تَلَتِ الشياطينُ (١١١٠٠ . (ز)

### ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ ﴾

٣٠٧٦ - عن عبد الله بن عباس - من طريق العوفي - ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ ﴾، أي: الشهوات التي كانت الشياطين تتلوا، وهي المعازف، واللعب، وكل شيء يصد عن ذكر الله(٢٠). (١٠٠٥)

٣٠٧٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عمرو بن دينار ـ في قول الله: ﴿وَاتَبَعُوا مَا تَنْلُوا اللَّهَيْطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنْكُ ، قال: كانت الشياطين تستمع الوحيّ ، فما سمعوا من كلمة زادوا فيها مائتين مثلها ، فأرسل سليمان إلى ما كتبوا من ذلك، فلما تُؤفِّي سليمانُ وجدته الشياطين، فعَلَمَتُه الناسّ، وهو السحر (٣٣). (ز)

٣٠٧٨ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق زياد مولى مُضعَب ـ ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُوا ٱلشَّيْطِينُ﴾، قال: ثلث الشعر، وثلث السحر، وثلث الكهانة (٤). (ز)

٣٠٧٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قوله: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مَلَكِ سُلَيْمَنْ أَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَلْكِ سُلَيْمَنْ ﴾، قال: وذكر لنا ـ والله أعلم ـ: أنَّ الشياطين ابتدعت كتابًا فيه سحر وأمر عظيم، ثم أفْشَوْه في الناس، وعلَّمُوهم

آثاً بَيْنَ ابن جرير (٢/ ٣٢١) أنَّ التلاوة في لغة العرب تحتمل معنيين: أحدهما: الاتباع.
والآخر: القراءة والدراسة.

ثم ذَهَبَ إلى أنَّ الآية تحتملهما؛ مُمَلِّلًا ذلك بعدم الدّليل على التخصيص، بقوله: «لم يخبرنا الله \_ جل ثناؤه \_ بأيِّ معنى التلاوة كانت تلاوة الشياطين الذين تَلَوْا ما تَلَوْهُ من السحر على عهد سليمان بخبر يقطع المُلْر، وقد يجوز أن تكون الشياطينُ تَلَتْ ذلك دراسة ورواية وعملًا، فتكون كانت متبعته بالعمل، ودراسته بالرواية، فاتبعت اليهود منهاجها في ذلك، وعملت به، ورَوَتُه.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣١٩، كما أخرجه ٢٧٧/٧ من طريق ابن جريج بنحوه، وفيه: وإن سليمان أخذ ماكتبوا من ذلك فدفنه تحت كرسيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم ١٨٥/١.

إياه (۱). (ز)

٣٠٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيَمَنَّ ﴾، وذلك أنَّ طائفة من الشياطين كتبوا كتابًا فيه سحر، فدفنوه في مُصَلِّي سليمان حين خرج من مُلْكِه، ووضعوه تحت كُرْسِيِّه، فلما توفي سليمان استخرجوا الكتاب، فقالوا: إن سليمان تَمَلَّكُم بهذا الكتاب(٢). (ز)

٣٠٨١ \_ عن محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينَ ﴾، قال: وهي المعازف، واللعب، وكل شيء يصد عن ذكر الله<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٠٨٢ \_ عن عبد الملك ابن جريج \_ من طريق حجاج \_ قال: تَلَتِ الشياطينُ السحرَ على اليهود على مُلْك سليمان، فاتبعته اليهود على مُلْكِه، يعني: اتبعت السحرَ على مُلْكِ سليمان (٤). (ز)

٣٠٨٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ﴾ قال: لما جاءهم رسول الله مصدقًا لما معهم ﴿نَبَذَ وَبِيٌّ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَبَ﴾ الآية، قال: اتبعوا السحر، وهم أهل الكتاب، فقرأ حتى بلغ: ﴿وَلَنَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَنُرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ﴾ (٣٠٠٠ . (ز)

[٣٩٣] اختلف أهل التأويل في الذين عُنوا بهذه الآية؛ أَهُم اليهود المعاصرون لرسول الله ﷺ، أم هم اليهود الذين كانوا على عهد سليمان ﷺ؟

فذهبَ ابنُ جرير (٣١٧/٢ ـ ٣١٨) إلى أنَّ الآية تشملهما؛ لصحَّةِ ذلك في كلام العرب، كما لا مُخَصِّص لأحدهما، حيث قال: ﴿والصوابِ من القول في تأويل قوله: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلِّكِ سُلَيْمَانُّ ﴾ أنَّ ذلك توبيخ من الله لأحبار اليهود الذين أدركوا رسول الله ﷺ، فجحدوا نبوته، وهم يعلمون أنَّه لله رسول مرسل، وتأنيب منه لهم في رفضهم تنزيله، وهجرهم العمل به، وهو في أيديهم يعلمونه ويعرفون أنه كتاب الله، واتباعهم واتباع أوائلهم وأسلافهم ما تلته الشياطين في عهد سليمان... وإنما اخترنا هذا التأويل لأنَّ الْمُتَّبِعَةَ ما تلته الشياطين في عهد سليمان وبعده إلى أن بعث الله نبيه بالحق، وأَمْرُ السحر لم يزل في اليهود، ولا دلالة في الآية أن الله تعالى أراد بقوله: ﴿وَاتَّبَعُوا ﴾ ==

(۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١ ـ ١٢٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣١٦/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣١٦/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٣١٥/٢.

### ﴿عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾

٣٠٨٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَيُ ﴾، قال: واتَّبَعَتْهُ اليهود على ملكه، وكان السحر قبل ذلك في الأرض، ولم يَزَلُ بها، ولكنه إنما اتبع على ملك سليمان (١١) [[[٢]]. (ز)

٣٠٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾، يعني: ما تَلَتِ الشياطينُ على عهد سليمان، وفي سلطانه (٢٠. (ز)

٣٠٨٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾، أي: السحر في ملك سليمان (٣). (ز)

٣٠٨٧ ـ عن عبد الملك ابن جريج ـ من طريق حجاج ـ في قوله: ﴿ عَلَ مُلْكِ

==بعضًا منهم دون بعض، إذ كان جائزًا فصيحًا في كلام العرب إضافة ما وصفنا \_ من اتباع أسلاف المُحبِّر عنهم بقوله: ﴿وَلَتَبَعُوا مَا تَنْكُوا الشَّيَطِينُ ﴾ \_ إلى أخلافهم بعدهم، ولم يكن بخصوص ذلك عن رسول الله ﷺ أثر منقول، ولا حجة تدل عليه، فكان الواجب من القول في ذلك أن يقال: كل متبع ما تلته الشياطين على عهد سليمان من اليهود داخل في معنى الآية، على النحو الذي قلنا».

وعلَقَ ابن كثير (١٩٩١) على هذه الآثار بعد سَوْقها بقوله: «فهذه نبذة من أقوال أثمة السلف في هذا المقام، ولا يخفى ملخص القصة والجمع بين أطرافها، وأنه لا تعارض بين السياقات على اللبيب الفَهِم.

٣٩٣ عَلَقَ ابِن كثير (١٩/١) على أثر الحسن بقوله: «وقول الحسن البصري كَاللَّهُ: قد كان السحرة كانوا في زمان كان السحرة كانوا في زمان السحرة كانوا في زمان موسى عَلَيْهُ: وسليمان بن داود بعده، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَ إِلَى اَلْمَلَا مِنْ بَيْ إِسْكِيلِ مِنْ بَيْ إِسْكِيلِ مِنْ بَيْ إِسْكِيلِ مِنْ بَيْ إِسْكِيلِ مِنْ بَيْ السَكِيلِ مِنْ بَيْ السَكِيلِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ مَاوُدُ جَالُوتَ وَمَاتَتُهُ اللَّهُ اللَّهُ كَالُوتُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُ وَاللَّهُ وَالِهُ لَلَّالَالِكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٦/١. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢١، ٣٣٩، وابن أبي حاتم ١٨٦/١ وزاد: يعني: يهود الذين قالوا ما قالوا.

## سُلَيْكُنُّ ، يقول: في ملك سليمان (١١عه). (١٠٣/١)

### ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَتِمَنُ وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُمُلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّخرَ ﴾

### نزول الآية، وتفسيرها:

٣٠٨٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عمران بن الحارث \_ قال: إنَّ الشياطين كانوا يَسْتَرِفُون السمعَ من السماء، فإذا سمع أحدهم بكلمة حقَّ كَذَب معها ألف كذبة، فأشربَتْهَا قلوب الناس، واتخذوها دواوين، فأطلع الله على ذلك سليمان بن داود، فأخذها، فدفنها تحت الكرسي، فلما مات سليمان قام شيطان بالطريق، فقال: ألّا أدلكم على كنز سليمان الذي لا كنز لأحد مثل كنزه المُمنَّع! قالوا: نعم. فأخرجوه، فإذا هو سحر، فتناسختها الأمم، وأنزل الله عنر سليمان فيما قالوا من السحر، فقال: ﴿ وَانْبَعُولُ مَا تَنْلُوا النَّيْعِلِينُ عَلَى مُلْكِ السَّيِكِينُ عَلَى مُلْكِ اللهِ اللهِ (١٠) . (١٩٩٤)

٣٠٨٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي أسامة، عن الأعمش، عن المنهال، عن سعيد بن جبير \_ قال: كان آصَفُ كاتب سليمان، وكان يَعْلَم الاسم الأعظم، وكان يكتب كل شيء بأمر سليمان، ويدفنه تحت كرسيه، فلما مات سليمان أخرجته الشياطين، فكتبوا بين كل سطرين سحرًا وكفرًا، وقالوا: هذا الذي كان سليمان

آئَاً ذَهَبَ ابن جرير (٣١٨/٢) إلى أنَّ ﴿ عَلَى الْ مَعنى: في، مستندًا إلى لفة العرب، وأقوال السَّلُف، فقال: «يعني بقوله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَى ﴿ : في ملك سليمان. وذلك أن العرب تضع (في)، من ذلك قول الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿ وَلَأَصَلِيَكُم في مُوضع (في)، من ذلك قول الله ـ جلَّ ثناؤه ـ: ﴿ وَلَأَصَلِيَكُم فِي جُدُوع النخل، وكما قالوا: فعلت كذا في عهد كذا، وعلى عهد كذا، بمعنى واحد، وبما قلنا من ذلك كان ابن جريج وابن إسحاق يقولان في تأويله .

وذَهَبَ ابن كثير (١٩٩/) إلى أنَّ الفعل ﴿ تَنْلُوا﴾ ضُمِّن معنى: تكذب. وذَكَر أن التضمين أحسن مما ذهب إليه ابنُ جرير، فقال: ﴿ وعدًّاه - أي: الفعل ﴿ تَنْلُوا﴾ - بـ ﴿ عَلَى ﴾؛ لأنه ضَمَّنَ ﴿ وَنَلُوا﴾: تكذب. وقال ابن جرير: ﴿ عَلَى ﴾ هاهنا بمعنى: في، أي: تتلو في ملك سليمان. ونقله عن ابن جُريج، وابن إسحاق. قلت: والتضمين أحسن وأولى الم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۳۲۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور (٢٠٧)، وابن جرير ٢/٣٢٥، وابن أبي حاتم ١٨٧/١، والحاكم ٢٦٥/٢.

يعمل بها. فأَكْفَرَه جهال الناس، وسَبُّوه، ووقف علماؤهم، فلم يزل جهالهم يسبونه، حتى أنزل الله على محمد: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ﴾ الآية''<sup>)</sup>. (١٩٩١)

و ٣٠٩٠ عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي معاوية، عن الأعمش، عن المنهال، عن سعيد بن جبير - قال: كان الذي أصاب سليمان بن داود في سبب أناس من أهل امرأة يقال لها: جرادة، وكانت من أكرم نسائه عليه، قال: فكان هوى سليمان أن يكون الحق لأهل الجرادة فيقضي لهم، فعوقب حين لم يكن هواه فيهم واحدًا. قال: وكان سليمان إذا أراد أن يدخل الخلاء، أو يأتي شيئًا من شأنه؛ أعطى الجرادة ـ وهي امرأته - خاتمه، فلما أراد الله أن يبتلي سليمان بالذي ابتلاه به أعطى الجرادة ذات يوم خاتمه، فجاء الشيطان في صورة سليمان، فقال لها: هاتي خاتمي. فقال: هاتي خاتمي. فقال: هاتي خاتمي. فقال: هاتي خاتمي. فقال: هاتي خاتمي أن فبلاء ابْتُلِي به، فاطلقت الشياطين، فكبّبَتُ في تلك الأيام كتبًا فيها سحر وكفر، ثم دفنوها تحت فانطلقت الشياطين، ثم أخرجوها، فقرؤوها على الناس، وقالوا: إنما كان سليمان يغلب الناس بهذه الكتب. فبَرِئ الناسُ من سليمان، وأكثرُوه، حتى بعث الله محمدًا على وأنزل عليه: (المنتجد، فبَرِئ النَّيُولُ الشَّيَكُنُ وَلَاكِنَ الشَّيُولِ كَ كَنُولُ الشَّيُولِ فَا نَذِلُ الشَّيَكُنُ وَلَاكُنُ الشَّيُولِ كَ كَنُولُ الشَّيُولِ فَا فَانزل الله عنه أنه الله عنه الله محمدًا الله من المسحر والكفر، ﴿ وَمَا كَثَرُ الشَّيَكُنُ وَلَاكُنُ الشَّيُولِ كَ كَنُولُ الشَّيُولِ فَا فَانزل الله عنه الله معمدًا الله من المسحر والكفر، ﴿ وَمَا كَثَرُ الشَّيكُنُ وَلَاكُنُ الشَّيكُنُ كَنُولُ الشَّيكُنُ وَلَاكُنُ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُ عَلَى الشَارِهُ المُنْ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُولُ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُ الشَّيكُنُ الشَيكُنُ الشَيكُنُ الشَيكُنُ الشَّيكُنُ الشَيكُنُ الش

٣٠٩١ - عن عبد الله بن عباس - من طريق العوفي - قال: لَمَّا ذهب ملك سليمان ارتبد وقام ارتبد والإنس، واتَبَعُوا الشهوات، فلَمَّا رجع إلى سليمان ملكه، وقام الناس على الدين؛ ظهر على كتبهم، فدفنها تحت كرسيه، وتوفي حِدْثَان ذلك، فظهر الإنس والجن على الكتب بعد وفاة سليمان، وقالوا: هذا كتاب من الله نَزَل على سليمان، أخفاه منا. فأخذوه، فجعلوه دينًا، فأنزل الله: ﴿وَاتَبَعُوا مَا تَنْلُوا اللهَ عَلَى النَّبَعُوا مَا تَنْلُوا اللهُ عَلَى (٥٠٠٠)

٣٠٩٢ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: إنَّ اليهود سألوا النبي ﷺ زمانًا عن أمور من التوراة، لا يسألونه عن شيء من ذلك إلا أنزل الله عليه ما سألوا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (ت: شعيب الأرناؤوط) ۲۲/۱۰ (۱۰۹۲۷)، وابن أبي حاتم ۱۸٤/۱.
 (۲) أخرجه ابن جرير ۲۲٪۲۳.

عنه، فيَخْصِمهم، فلما رَأَوْا ذلك قالوا: هذا أعلم بما أُنزِل علينا مِنَا. وإنَّهم سألوه عن السحر، وخاصموه به، فأنزل الله: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ الآينة، وإنَّ الشياطين عَمَدُوا إلى كتاب، فكتبوا فيه السحر والكهانة وما شاء الله من ذلك، فدفنوه تحت مجلس سليمان، وكان سليمان لا يعلم الغيب، فلما فارق سليمان الدنيا استخرجوا ذلك السحر، وخدعوا به الناس، وقالوا: هذا علم كان سليمان يكتمه، ويحسد الناس عليه. فأخبرهم النبي ﷺ بهذا الحديث، فرجعوا من عنده وقد خَزُوا، وأحض الله حجتهم (١٠٠٠)

٣٠٩٤ ـ عن حكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق عمران بن حُدَيْر ـ في هذه الآية: 
وَالنَّبَعُوا مَا تَنْنُوا الشَّيَعِلِينُ عَلَى مُلُكِ سُلَيَكُنَّ ، قال: لَمَّا تُوفِّي سليمان وقع في الناس أوصاب، فقال الناس: لو كان سليمان حيًّا كان عنده من هذا فَرَج. قال: فظهرت لهم الشياطين، فقالوا: نحن نَدُلُّكم على ما كان يعمل سليمان. قال: فكتبوا كتبًا، فجعلوها في بيوت الدواب، واستخرجوا الكتب التي كتب الشياطين من السَّحْر والسَّجْع، فقالوا: هذا ما كان سليمان يعمل. فأنزل الله عَلَى هذه الآية: ﴿وَمَا كَمْرُوا يُمْرَمُونَ النَّاسُ فَانْزِل الله عَلَى هذه الآية: ﴿وَمَا كَانَ مليمان، ولكن من عمل الشيطان (٢٠). (ز)

٣٠٩٥ \_ عن أبي مِجْلَز [لاحق بن حميد] \_ من طريق عمران بن حُدَيْر \_ قال: أخذ سليمان من كل دابة عهدًا، فإذا أصيب رجل، فسأل بذلك العهد؛ خُلِّي عنه، فزاد

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٦/١ (٩٨٥) مرسلًا. (٢) أخرجه ابن جرير ٣٢٣/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٥٦/٢٢.

الناس السَّجْع والسحر، وقالوا: هذا كان يعمل به سليمان. فقال الله: ﴿وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنْنُ﴾ الآية (١). (١٧/١)

٣٠٩٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ ﴿وَلَنَكِنَّ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا﴾، قال: اتَّباع السحر، يقول: ﴿وَلَدِكِنَّ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا﴾، كَفَرُوا﴾ بتركهم دين سليمان، واتباعهم ما تلت الشياطين على ملكه (٢٠). (ز)

٣٠٩٧ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق قتادة ـ أنَّ صخرًا المَارد حين كان غلب على ملك سليمان، فلما فطن له الناس كتب كتاب السحر، ودعا الشياطينَ، فأخبرهم أنه قد غلب سليمانَ على ملكه، وأنه يلقى خاتمه في البحر فلا يقدر عليه، ويستريحوا منه، وأن هذا كتابًا كتبه فيه أصناف السحر، وختمه بخاتم سليمان، وإنى أدفنه تحت كرسيه، وكتب في عنوانه: هذا ما كتب آصَف بن بَرْخِيا الصِّدِّيق للملك سليمان بن داود من العلم. فلما مات سليمان جاءت الشياطين في صورة الإنس، فقالوا لبني إسرائيل: إن لسليمان كنزًا من دفائن من كنوز العلم، كان يعمل به هذه العجائب، فهل لكم فيه؟ قالوا: نعم. فحفروا ذلك الموضع، واستخرجوا ذلك الكتاب، فلما نظروا فيه أنكر الأحبار ذلك، وقالوا: ما هذا من أمر سليمان. وأخذه قوم، وقالوا: والله ما كان سليمان يعمل إلا بهذا. ففشا فيهم السحر، فليس هو في أحد أكثر منه في اليهود. فَلَمَّا ذَكر الله لرسوله أمْرَ سليمان، وأنزل عليه في سليمان في المرسلين، وعدّه فيهم، قال مَن كان بالمدينة من اليهود: ألَا تعجبون من محمد ﷺ، يزعم أن سليمان كان نبيًّا! والله ما كان إلا ساحرًا. فأنزل الله عَلَىٰ فيما قالوا: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنُّ ﴾ يقول: ما كتبت الشياطين ـ يعني: أيام غلب صخر سليمان على ملكه ـ، ﴿ وَلَكِنَّ ٱلنَّبَكِلِينَ كَفَرُوا ﴾ هم كتبوا السحر، وما عمل سليمان بالسحر، ﴿ وَمَآ أَنْزِلَ ﴾ السحر ﴿ عَلَى ٱلْمُلَكَيْنِ بِمَالِلَ هَنُرُوتَ وَمَرُوتَ ﴾ حتى فرغ من قصتهما (٣). (ز)

٣٠٩٨ ـ عن شهر بن حَوْشَب ـ من طريق أبي بكر ـ قال: قالت اليهود: انظروا إلى محمد، يخلط الحق بالباطل، يذكر سليمان مع الأنبياء، إنما كان ساحرًا يركب الريح. فأنزل الله: ﴿وَاتَّبْعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيْطِيئُ ﴾ الآية (١٠/١٠)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٢٤. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۸۷/۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٥٦/٢٢ \_ ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير مطولًا ٣٢٧/٢، وأوله نحو قول ابن عباس السابق من طريق العوفي.

٣٠٩٩ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد مقال: ذُكِرَ لنا والله أعلم من أنسًوه في الناس، وعلموهم إياه، الشياطين ابتدعت كتابًا فيه سحر وأمر عظيم، ثم أفشّوه في الناس، وعلموهم إياه، فلما سمع بذلك سليمان نبي الله تَتَبَّع تلك الكتب، فأتى بها، فدفنها تحت كرسيه كراهية أن يتعلمها الناس، فلما قبض الله نبيه سليمان عمدت الشياطين فاستخرجوها من مكانها الذي كانت فيه، فعلَّموها الناس، فأخبروهم أن هذا علم كان يكتمه سليمان ويستأثر به، فعذر الله نبيه سليمان، وبَرَّأه من ذلك، فقال: ﴿وَمَا صَعَرَ سُلَيَمَنُ وَلَكِنَ النَّيْطِينَ كَفَرُوا ﴾، يقول: ما كان عن مشورته ولا عن رِضًا منه، ولكنه شيء افتعلته الشياطين دونه (۱). (ز)

٣١٠٠ ـ عن قنادة بن دعامة ـ من طريق معمر ـ قال: كتبت الشياطين كتبًا فيها سحر وشرك، ثم دفنت (٢) تلك الكتب تحت كرسي سليمان، فلما مات سليمان استخرج الناس تلك الكتب، فقالوا: هذا علم كَتَمَنَاه سليمانُ. فقال الله ـ جل وعز ـ: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ كَلَ مُلْكِ سُلِيَمَنَ وَمَا كَفَرَ شُلَيْمَنُ وَلَاكِنَ الشَّيَطِينُ كَمُرُوا يُعْرَفُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ كَلَ مُلْكِ سُلِيَمَنَ وَمَا كَفَرَ شُلَيْمَنُ وَلَاكِنَ الشَّيَطِينَ كَمُرُوا يُعْرَفُوا مَا السِّعَالَ السَّيَطِينَ كَمُرُوا يُعْرَفُونَ النَّاسَ السِّعَمَ السَّيَعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَلَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالِ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعِلَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ السَّعَ السَعْمَ الْعَالَ السَّعَ السَّعَ السَعْمَ الْعَالَ السَع

٣١٠١ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿وَالَّبَكُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ
سُلْيَكُنَ ﴾: على عهد سليمان. قال: كانت الشياطين تصعد إلى السماء، فتقعد منها
مقاعد للسمع، فيستمعون من كلام الملائكة فيما يكون في الأرض من موت أو غَيْث
أو أمر، فيأتون الكهنة، فيخبرونهم، فتُحَدِّثُ الكهنةُ الناسَ، فيجدونه كما قالوا، حتى
إذا أمنتهم الكهنة كذبوا لهم، فأدخلوا فيه غيره، فزادوا مع كل كلمة سبعين كلمة،
فاكتتب الناس ذلك الحديث في الكتب، وفشا في بني إسرائيل أنَّ الجن تَعْلَم
الغيب، فبعث سليمان في الناس، فجمع تلك الكتب، فجعلها في صندوق، ثم دفنها

سما قال ابن جرير (٣٢٨/٢) مُستندًا إلى أقوال السَّلَف: «معنى الكلام: واتبعوا ما تتلو الشياطين من السحر على ملك سليمان، فتضيفه إلى سليمان، وما كفر سليمان فيعمل بالسحر، ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر، وقد كان قتادة يتأول قوله: ﴿وَمَا صَعْرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا﴾ على ما قلناه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٢٦/٢، ٣٢٩، وابن أبي حاتم ١٨٧/١ مختصرًا من طريق سعيد بن بشير.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع من تفسير عبد الرزاق: دفعت.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٣، وابن جرير ٢/٦٢٦.

تحت كرسيه، ولم يكن أحد من الشياطين يستطيع أن يدنو من الكرسي إلا احترق، وقال: لا أسمع أحدًا يذكر أن الشياطين تعلم الغيب إلا ضربت عنقه. فلما مات سليمان، وذهبت العلماء الذين كانوا يعرفون أمر سليمان، وخلف بعد ذلك خَلْفٌ؛ تَمَثَّلُ الشيطان في صورة إنسان، ثم أتى نفرًا من بني إسرائيل، فقال: هل أدلكم على كنز لا تأكلونه أبدًا؟ قالوا: نعم. قال: فاحفروا تحت الكرسي. وذهب معهم، فأراهم المكان، فقام ناحية، فقالوا له: فاذنُ. قال: لا، ولكني هاهنا في أيديكم، فإن لم تجدوه فاقتلوني. فحفروا، فوجدوا تلك الكتب، فلما أخرجوها قال الشيطان: إن سليمان إنما كان يضبط الإنس والشياطين والطير بهذا السحر. ثم طار، فذهب، وفشا في الناس أن سليمان كان ساحرًا، واتخذت بنو إسرائيل تلك الكتب، فلما جاءهم محمد على خاصموه بها، فذلك حين يقول: ﴿وَمَا كَفَرُ سُلِيَكُنُ وَلَذِكُنَ النَّاسُ النِّعَمُ (١٠). (ز)

النَّيَطِينُ عَنَ مُلْكِ سُلِيمَنَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَلَيهُ وَاللَّهُ عَلَيهُ مَا اللَّوهِ عَنه ، فَيَخْصِمَهُم ، التَّرَواة ، لا يسألونه عن شيء من ذلك إلا أنزل الله عليه ما سألوه عنه ، فَيَخْصِمَهُم ، فلما رَأَوْا ذلك قالوا: هذا أعلم بما أنزل إلينا منا. وإنهم سألوه عن السحر وخاصموه به ، فأنزل الله \_ جل وعَزَّ \_ : ﴿ وَالتَّبُوا اللَّيكِ اللَّيلُونُ اللَّي اللَّيكِ اللَّيلُونُ اللَّي اللَّي اللَّيكِ اللَّيكِ اللَّيكِ اللَّي اللَّيْ اللَّيْ اللَّي اللَّيْ اللَّيْ اللَّي اللَّي اللَّي اللَّيلُونُ اللَ

٣١٠٣ ـ عن خُصَيْفٍ ـ من طريق عَتَّاب بن بشير ـ قال: كان سليمان إذا نبتت الشجرة الخُرْنُوبة قال: الشجرة قال: لأي داء أنت؟ فتقول: لكذا وكذا. فلما نبتت الشجرة الخُرْنُوبة قال: لأي شيء أنت؟ قالت: لمسجدك أُخَرِّه. فلم يلبث أن توفي، فكتب الشياطين كتابًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣١٣/٢، وابِن أبي حاتم ١٨٦/١، والواحدي (ت: الفحل) ص١٣٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۳۱۵ مرسلًا.

فجعلوه في مُصَلَّى سليمان، فقالوا: نحن نَلْلُكم على ما كان سليمان يُدَاوِي به، فانطلقوا، فاستخرجوا ذلك الكتاب، فإذا فيه سحر ورُقِّى، فأنزل الله: ﴿وَاتَبْعُواْ مَا تَنْلُواْ اللَّيْتِطِيئُ﴾ إلى قوله: ﴿وَمَا أَنِلُ عَلَى اللَّلَكَيْنِ﴾ ودُكِرَ أنها في قراءة أُبَيّ: (وَمَا يُتُلْكَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ مِنْ أَمَدِ حَتَى يَعُولُا إِنَّمَا غَنُ يُتُلِكًا مِنْ اللَّهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السماء. قال: المعرفة التي كان يعرف (١٠) (٥٠١)

٣١٠٤ \_ قال محمد بن السائب الكلبي: إنَّ الشياطين كتبوا السحر والنَّيرَنجِيَّاتِ (٣) على لسان آصَف: هذا ما عَلَم آصَفُ بن بَرْخِيًا سليمانَ الملكَ، ثم دفنوها تحت مُصَلَّه حين نَزَع الله ملكَه، ولم يشعر بذلك سليمان، فلما مات سليمان استخرجوها من تحت مُصَلَّه، وقالوا للناس: إنما مَلَكَكم سليمانُ بهذا؛ فتعلَّمُوه. فأما علماء بني إسرائيل فقالوا: معاذَ الله أن يكون هذا علم سليمان. وأما السَّفِلة، فقالوا: هذا علم سليمان. وأقبَلوا على تعلمه، ورَقَضُوا كتبَ أنبيائهم، وقَشَت المَلامة لسليمان، فلم تزل هذا حالهم حتى بعث الله محمدًا ﷺ، فأنزل عذرَ سليمان على لسانه، وأظهر براءته مما رُمِي به، فقال: ﴿وَالتَّبُولُ مَا تَنْلُوا الشَّيَائِينَ﴾ (٣٠٠). (ز)

٣١٠٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ﴾، يعني: ما تلت الشياطين على عهد سليمان وفي سلطانه، وذلك أنَّ طائفة من الشياطين كتبوا كتابًا فيه سحر، فدفنوه في مُصَلِّى سليمان حين خرج من مُلْكه، ووضعوه تحت كرسيه، فلما توفي سليمان استخرجوا الكتاب، فقالوا: إن سليمان تَمَلَّكُم بهذا الكتاب، به كانت تجيء الربح، وبه سخرت الشياطين. فعَلَّموه الناسَ، فأَبْرَأُ الله الله منه سليمان: ﴿وَمَا كَفَرَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهُ عَلَى منه اليمان: ﴿وَمَا كَفَرَ اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

٣١٠٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قال: عَمَدَت الشياطين حين عرفت

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (٢٠٤) بزيادة عما هنا.

وقراءة (وَمَا يُتْلَى) شاذة.

 <sup>(</sup>۲) النّيرنچيَّات، جمع النيرنج ـ بالكسر ـ: أَخَذ ـ بضم ففتح ـ كالسحر، وليس بحقيقته، إنما هو تشبيه وتليس. تاج العروس (نرج).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الواحدي في أسباب النزول (ت: الفحل) ص١٣٧. وذكره البغوي ١٢٧/١ ـ ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١ ـ ١٢٨.

٣١٠٧ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ ﴿وَالَّبَكُوا مَا تَنْلُوا اللَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ
سُلْيَمَنَ ۚ أَي: في ملك سليمان، يعني: اليهود الذين قالوا ما قالوا، ﴿وَمَا كَفَرُ
سُلْيَمَنُ ﴾ أي: ما علم بالسحر، والسحرُ كفرٌ لِمَن عَمِل به، ﴿وَلَكِنَ النَّيَظِينِكُ
كَثَرُوا﴾ أي: هم الذين صنعوا ما صنعوا ١٠٠. (ز)

## ﴿وَمَآ أُنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ﴾

٣١٠٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿وَمَاۤ أُنزِلَ عَلَى الۡمَلَكَيۡنِ﴾، قال: التفريق بين المرء وزوجه (٣). (١٠٤/١)

٣١٠٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْعَالَ عَلَى الْعَالَ أَنْزِلَ عَلَى الْمُعَالِينَ اللهُ السحرُ (٤٠٤/١)

٣١١٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق القاسم بن مسلم اليَشْكُرِيّ ـ ﴿وَمَاۤ أُنِولَ عَلَى اللَّهُ عَلَ الْمَلَكَيْنِ بِبَائِلَ هَنُـُوتَ وَمَرُوتَ ﴾، قال: يُعلِّمان الناس السحر<sup>(۵)</sup>. (٥٠٥١)

أخرجه ابن جرير ٣١٦/٢ ـ ٣١٦.
 أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٦/١ ـ ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٣٣، وابن أبي حاتم ١٨٨/١. وعزاه السيوطي إلَى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٣١، وابن أبي حاتم ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير ١٦٨/٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

٣١١١ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قال: قال الله: ﴿وَمَا أَنِولَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَمَا أَنِولَ عَلَى اللهِ (١). (ز)

٣١١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ قال: أما السحر فإنَّما تُعَلِّمه الشياطين، وأما الذي يُعَلِّمُه المَلكَان فالتفريق بين المرء وزوجه (١٦/٢٠٠٣). (١٩٠٣٠)

٣١١٣ ـ عن القاسم بن محمد ـ من طريق يحيى بن سعيد ـ وسأله رجل عن قول الله: ﴿ يُمُلِّمُونَ النَّاسُ النِّيَّمُ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلْكَأَيْنِ بِبَائِلَ هَنُرُوتَ وَمَثُوتَكُهِ؟ فَقَالَ السرجل: يُعَلِّمانِ الناسَ ما أُنزِل عليهما؟ قال القاسم: ما أُبْلِلِي أَيْتهما كانت (٢٠). (ز)

٣١١٤ ـ عن عطية العوفي ـ من طريق فُضَيْل بن مرزوق ـ ﴿وَمَاۤ أَنزِلَ عَلَ ٱلۡمَلَكَيْنِ﴾، قال: ما أُنزِل على جبريل وميكائيل السَّحرَ<sup>(٤)</sup>. (١٠٥/١)

٣١١٥ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ مُثِلِّمُونَ ٱلنَّاسُ ٱلسَّعْرُ وَمَآ أَوْلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ ﴾، قال: فالسحر سِحْرَان؛ سحر تُعَلَّمه الشياطين، وسحر يُعَلِّمه هاروت وماروت (٥٠٣/١).

آعلَق ابن جرير (٢/ ٣٣٥) على قول مجاهد، فقال: «فتأويل الآية على هذا القول: واتبعوا السحر الذي تتلو الشياطين في ملك سليمان، والتفريق الذي بين المرء وزوجه الذي أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت».

وذكر ابن عطية (٢٩٩١ - ٣٠٠) أن ﴿مَا ﴾ عطف على السحر فهي مفعولة، ثم قال: «وهذا على القول بأن الله تعالى أنزل السحر على الملكين فتنة للناس ليكفر من اتبعه ويؤمن من تركه، أو على قول مجاهد وغيره: إن الله تعالى أنزل على الملكين الشيء الذي يفرق به بين المرء وزوجه دون السحر، أو على القول إنه تعالى أنزل السحر عليهما ليعلم على جهة التحذير منه والنهي عنه. وعلن على القول الأخير، بقوله: «والتعليم على هذا القول إنه تعريف يسير بمبادئه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۱۸۸/۱. (۲) أخرجه ابن جرير ۲۳٦/۲.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٣٠، كما أخرج عبد الله بن وهب في الجامع ٣/ ٥٩ ـ ١٠ (١٣٦) نحوه من طريق أنس بن عياض، عن بعض أصحابه: قبل له: أنزل أو لم يُنزل؟ قال: ما أبالي أي ذلك كان، إلا أنِّي آمنت به.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جَرير ٣٣٣/٢. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٥/١ ـ.

٣١١٦ ـ قال خالد بن أبي عمران ـ من طريق خلاد بن سليمان ـ: وذَكر هاروتُ وماروتُ أَنَّهما يُمَلِّمان السحر، فقال خالد: نحن نُنزَّههما عن هذا. فقرأ بعض القوم: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ ﴾، قال خالد: لم يُنزَل عليهما (١٠). (ز)

٣١١٧ - عن إسماعيل السدي - من طريق أسباط - في قوله: ﴿ وَمَا أَنِلَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

٣١١٨ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ ﴿وَمَا أَنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ، قال: ما أنزل الله عليهما السحرَ (٣٩٨٣). (ز)

٣٩٧] بيَّن ابن جرير (٢/ ٣٣٤) أن معنى (ما) في قوله: ﴿وَمَاۤ أَيْرِلُ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ﴾ ـ على قول السَّدِّيّ ـ بمعنى: الذي. ثم قال مُمَلِّقًا على هذا القول: «فمعنى الآية على تأويل هذا القول: واتبعت البهود الذي تلت الشياطينُ في ملك سليمان الذي أنزِل على الملكين ببابل هَاروت وماروت. وقال قائلو هذه المقالة: إن الله أنزل السحرَ على هاروت وماروت ببابل، وهما مَلكان من ملائكة الله».

الكتابين ابن جرير (٢/ ٣٣١ بتصرف) أنَّ (ما) في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنْوِلَ عَلَى الْلَكَيْنِ ﴾ على هذا القول ـ معناها الجحد، وهي بمعنى: لم. ثم قال مُعلِقًا عليه: فتأويل الآية على هذا المعنى: واتبعوا الذي تتلو الشياطين على ملك سليمان من السحر، وما كفر سليمان، ولا أنزل الله السحرَ على المَلكَيْن، ﴿وَلَكِنَّ النَّيَوْبِ كَمَرُوا يُمْلِمُونَ النَّاسَ البَحْرَ لليمان، على معناه هاروت وماروت، فيكون حينئذ قوله: ﴿بَايِلَ هَنُوتَ وَمَرْدِتُ ﴾ من المُؤتِّر الذي معناه التقديم. فإن قال لنا قائل: وكيف وجه تقديم ذلك؟ قيل: وجه تقديمه أن يقال: واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما أنزل على الملكين، ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر ببابل هاروت وماروت، فيكون مَغنيًا بالمَلكَيْن: جبريل وميكائيل؛ لأن سحرة اليهود فيما ذكر كانت تزعم أنَّ الله أنزل السحر على لسان جبريل وميكائيل إلى سليمان بن اليهود فيما ذكر كانت تزعم أنَّ الله أنزل السحر على لسان جبريل وميكائيل إلى سليمان بن داود، فأكذبها الله بذلك، وأخبر نبيه محمدًا ﷺ أن جبريل وميكائيل إلى سليمان بن وبرًا سليمان مِمَّا نَحُلوه من السحر، فأخبرهم أن السحر من عمل الشياطين، وأنها تُعَلَّم والناس ببابل، وأن الذين يعلمونهم ذلك رجلان اسم أحدهما هاروت واسم الآخر ماروت؛ == الناس ببابل، وأن الذين يعلمونهم ذلك رجلان اسم أحدهما هاروت واسم الآخر ماروت؛ ==

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ٩٦/١ ـ ٩٧ (٢٢٠). وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٨٨٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳۳۳/۲، وابن آبي حاتم ۱۹۳/۱ عند قوله تعالى: ﴿ يَتَنَمَلُمُونَ مِنْهُمَا مَا يُغَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلنَّيْرِ وَنَقِيهِهِ﴾.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٣١، وابن أبي حاتم ١٨٨/١.

٣١١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَنُرُوتَ وَمَرُوتُ﴾، أي: واتبعوا ما أنزِل على الملكين (١). (ز)

٣١٢٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُمَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أَيْنِ عَلَى ٱلْمَلْكَيْنِ ۗ فَقَرأَ حَتَى بِلَغَ: ﴿ فَلَا تَكُنْزُ ﴾، قال: الشياطين والمَلَكَان يُعَلِّمون الناس السحرَ (٢) [٢٩]. (ز)

## ﴿عَلَى ٱلْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَنرُوتَ وَمَرُوتَ

#### 🎇 قراءات:

٣١٢١ \_ قرأ عبد الله بن عباس =

٣١٢٢ \_ والحسن البصري =

٣١٢٣ ـ ويحيى بن أبي كثير: (الْمَلِكَيْنِ) بكسر اللام. وقالوا: هما رجلان ساحران كانا ببابل. وقال الحسن: عِلْجان؛ لأن الملائكة لا يُعَلِّمون السحر<sup>(٣)...]</sup>. (ز)

== فيكون هاروت وماروت على هذا التأويل ترجمة على الناس، وردًا عليهم.. [٢٩٩ اختلف أهل التأويل في (ما) في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَنْزِينَ﴾، أهي اسم موصول بمعنى: الذي، و﴿ مَنْرُوتَ وَمُرُوتَ ﴾ ملكان؟ أم هي نافية، و﴿ هَنْرُوتَ وَمُرُوتَ ﴾ ليسا مِنَ الملائكة؟.

رجَّحَ ابن جرير (٢/ ٣٣٧ ـ ٣٤٠) القولَ الأولَ، وانتَقَد القولَ الثاني، مستندًا إلى السياق، والنّظائر، ودلالة العقل، فقال: «إياهم به، بل عبد بعضهم والمعبود عنه ناه، فكذلك الملكان غير ضائرهما سِحْر من سَحَر مِمَّن تعلم ذلك منهما، بعد نهيهما إياه عنه، وعِظَتهما له بقولهما: ﴿إِنَّمَا غَنُنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفُرُ ﴾، إذ كانا قد أدَّيًا ما أُمِرَ به بقيلهما ذلك».

واسْتَنْرَكَ ابن كثير (٢/ ٥٢١) على الكلام الأخير لابن جرير قائلًا: (وهذا الذي سلكه غريب جدًّا».

انتَقَدَ ابن جرير (٣٤٩/٢ ـ ٣٥٠) القراءة بكسر لام (ملكين)؛ لإجماع الحجة من ==

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١ ـ ١٢٨. (٢) أخرجه ابن جرير ٢/٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/ ٢٤٥، وتفسير البغوي ١٢٩/١ بنحوه.

<sup>(</sup>الْمَلِكَيْنِ) بكسر اللام قراءة شاذة، وتروى أيضًا عن عبد الرحمن بن أبزى، والضحاك. انظر: المحتسب

٣١٢٤ \_ عن عبد الرحمن بن أَبْزَى \_ من طريق الحسن بن أبي جعفر \_ أنَّه كان يقرقها: (وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلِكَيْنِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ)(١٠ . (٥٠٤/١)

 $^{8170}$  عن الضّحاك بن مُزَاحِم من طريق ثابت ما أنَّه قرأ: (وَمَآ أُنزِلَ عَلَى الْمَلِكَيْنِ)، وقال: هما عِلْجَان من أهل بابل $^{(7)}$ . (۱/٤٠٥)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣١٢٦ ـ عن علي بن أبي طالب مرفوعًا، قال: (هما مَلَكَان من ملائكة السماء)(٣). (١٠٤/٥)

== القراء على خطأ القراءة بها، فقال: (وحكي عن بعض القراء أنه كان يقرأ: (وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلِكَيْنِ)، يعني به: رجلين من بني آدم، وقد ذَلَّلنا على خطأ القراءة بذلك من جهة الاستدلال، فأما من جهة النقل فإجماع الحجة على خطأ القراءة بها من الصحابة والتابعين وقراء الأمصار، وكفى بذلك شاهدًا على خَطَيْها».

اناً علَّق ابن عطية (٢٠٠١ ـ ٣٠١ بتصرف) على القراءتين، وبيَّن ما يترتب عليهما، فقال: قوقراً ابن عباس والحسن والضحاك وابن أبزى (الملكين) بكسر اللام، قال ابن أبزى: هما داود وسليمان، وعلى هذا القول أيضا فـ(ما) نافية، وقال الحسن: هما عِلْجَان كانا ببابل ملكين، فـ(ما) على هذا القول غير نافية. وهارُوت ومارُوت بدل من ﴿الْمَلَكَيْنِ على قول من قال: هما ملكان، ومن قرأ (ملكين) بكسر اللام وجعلهما داود وسليمان أو جعل المَلكين جعل المَلكين بحسر اللام وجعلهما داود وسليمان أو حَلِينَ النَّينِ مِن حَرالُوتَ بدلًا من ﴿الشَّينِيلِينُ فِي قوله: ﴿وَلَكِنَ النَّينِ اللهُ عَلَى اللهُ الاثنين جمع، وإما على تقدير أتباع لهذين الشيطانين اللذين هما الرأس، ومن قال كانا عِلْجَيْن قال: ﴿مَرُوتَ وَمِرُوتَ وَمِلْ عَلَى اللهُ اللهُ قال: هما بدل من ﴿النَّاسَ فِي

وعلَّقَ ابن كثير (١/ ٥٢٢) على هذا القول مُبَيِّنًا ما استندوا إليه من نظائر القرآن والسنّة، فقال: «ووجه أصحاب هذا القول الإنزال بمعنى الخلق، لا بمعنى الإيحاء، في قوله: ﴿وَمَا ٓ أَيْلَ عَلَ الْمَلَكَيْنِ﴾ كما قال تعالى: ﴿وَأَيْزَلُ لَكُمْ مِّنَ ٱلْأَشَكِيهُ مُنْزِيَةٌ أَزْوَيْجُ [الزمر: ٢٦، ﴿وَأَيْزَلُ لَكُمْ مِنَ ٱلشَّمَلَةِ رِبُقاً ﴾ [غافر: ٢٦]، ﴿وَأَيْزَلُ لَكُمْ مِنَ ٱلشَّمَةِ رِبُقاً ﴾ [غافر: ١٣]، وفي الحديث: «ما أنزل الله داء إلا أنزل له دواء، وكما يقال: أنزل الله الخير والشر».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٨٨. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن مردويه ـ كما في تفسير ابن كثير ٣٥٥/١ ـ.

٣١٢٧ \_ عن **علي بن أبي طالب** \_ من طريق عمير بن سعيد \_ في الآية، قال: هما مَلَكَان من ملائكة السماء<sup>(١١</sup>). (١٠٤/١)

٣١٢٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق القاسم بن مسلم اليَشْكُرِيّ \_ ﴿ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ﴾ يعني: جبريل وميكائيل، ﴿ وَبِالِلَ هَنُرُوتَ وَمَنُوتَ ﴾ يُعَلِّمان الناس السحر (٢٠) (١٠٥٠)

٣١٢٩ ـ عن عطية العوفي ـ من طريق فُضَيْل بن مرزوق ـ ﴿وَمَاۤ أَنْزِلَ عَلَى ٱلۡمَلَكَيۡنِ﴾، قال: ما أُنزِل على جبريل وميكائيل السحر<sup>(٣)</sup>. (١٠٥/١)

٣١٣٠ ـ عن أبي جعفر محمد بن علي الباقر ـ من طريق معروف المكي، عَمَّن سمع أبا جعفر ـ قال: السَّجِلُّ مَلَكُ، وكان هاروت وماروت أعوانهُ (٤٠). (٣٩٦/١٠)

٣١٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَ الْمَلَكَيْنِ بِهَايِلَ هَـُرُوتَ وَمَرُوتَ ﴾، أي: واتَّبعوا ما أُنزِل على المَلكين، يعني: هاروت وماروت، وكانا من الملائكة، مكانهما في السماء واحد<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿ بِبَابِلَ

٣١٣٢ \_ قال عبد الله بن مسعود: بابل أرض الكوفة (٦). (ز)

٣١٣٣ ـ قال الحسن البصري: إنَّ المَلَكين ببابل إلى يوم القيامة، وإنَّ مَن عَزَم على تَعَلُّم السحر ثم أتاهما سمع كلامهما من غير أن يراهما<sup>(٧)</sup>. (ز)

<sup>=</sup> قال ابن كثير: «رواه الحافظ أبو بكر بن مردويه في تفسيره بسنده، عن مغيث، عن مولاه جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جده، عن علي مرفوعًا. وهذا لا يثبت من هذا الوجهه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٨/١ (١٠٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير ١٦٨/٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٩/١. والأثر أورده السيوطي مطولًا في الدر المنثور عند قوله تعالى: ﴿وَيَهَا نَطُوى اَلْتَكَنَّهُ كُلِنِي الْمِيْتُونِيُ ۗ [الأنبياء: ١٠٤]، وتقدم أيضا في تفسير قوله تعالى: ﴿قَالُوا أَنْجَمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهًا رَشِنْهِكُ ٱلْهِمَاتُ﴾ [البقرة: ٣٠].

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١ ـ ١٢٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوي ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٧) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٥/١ ـ.

٣١٣٤ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في سياق حديثه عن قصة هاروت وماروت: فَنَزَلا ببابل دُنْبَاوَند<sup>(١)[٢٠٠]</sup>. (ز)

٣١٣٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿بِبَالِلَ﴾، أي: وهما ببابل، وإنما سُمِّيَت بابل لأن الأسن تَبْلَبُلَت بها حين أُلْقِي إبراهيم ﷺ في النار(٢٠)اللهِ. (ز)

### ﴿ هَنرُوتَ وَمَرُوتً ﴾

٣١٣٦ ـ عن علي بن أبي طالب، قال: قال رسول الله ﷺ: العن الله الزُّهْرَة؛ فإنها هي التي فتنت المَلَكَيْن هاروت وماروت<sup>(٣)</sup>. (١٣/١ه)

٣١٣٧ ـ عن عبد الله بن عمر ـ من طريق موسى بن جُبَير عن نافع ـ ، أنَّه سمع رسول الله على يقول: قَإِنَّ آدم لما أهبطه الله إلى الأرض قالت الملائكة: أي ربَّ، أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك! قال: إني أعلم ما لا تعلمون. قالوا: ربَّنا، نحن أطوع لك من بني آدم. قال الله للملائكة: هَلُمُوا مَلكَيْن من الملائكة حتى تُهْبِطَهما إلى الأرض، فننظر كيف يعملان. فقالوا: ربَّنا، هاروت وماروت. قال: فأهبطا إلى الأرض، فتمثلت لهما الرُّهْرَة، امرأةٌ من أحسن البشر، فجاءتهما، فسألاها نفسها، فقالت: لا، والله، حتى تَكلَّما بهذه الكلمة من الإشراك. قالا: لا، والله، لا نشرك بالله أبدًا. فذهبت عنهما، ثم رجعت بصبئ

آت علن ابن كثير (٥٣٣/ م ٥٣٤) بعد أن ساق أثر عائشة الله على قصة المرأة التي أتت هاروت وماروت - الآتي في الآثار المتعلقة بالآية - بقوله: «واستُدِلَّ به على أن بابلَ المذكورة في القرآن هي بابل العراق، لا بابل دنباوند (من بلاد فارس) كما قاله السدي وغيره.

آناً ذكر ابن عطية (١/ ٣٠٠) قولين آخرين: الأول: أن بابل هي من نصيبين إلى رأس العين، ونسبه لقتادة. الثاني: أنها بالمغرب. وانتقده بقوله: (وهذا ضعيف).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/٣٤٤. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/ ـ ١٢٨.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن السني في عمل اليوم والليلة (١٥٤)، وعزاه ابن حجر في المطالب ٤٥٨/١٤ (٣٥٢٣) إلى
 ابن راهويه.

ة قال ابن كثير في التفسير ٢/٣٥٥: «لا يصح، وهو منكر جدًّا». قال الألباني في الضعيفة ٣١٥/٢ (٩١٣): «موضوع». «موضوع».

تحمله، فسألاها نفسها، فقالت: لا، والله، حتى تقتلا هذا الصبي. قالا: لا، والله، لا نقتله أبدًا. فذهبت، ثم رجعت بقَنَح من خمر تحمله، فسألاها نفسها، فقالت: لا، والله، حتى تشربا هذا الخمر. فشَربا، فسَكِرًا، فوقعا عليها، وقتلا الصبي، فلَمًا أفاقا قالت المرأة: والله، ما تركتما شيئًا أبيتماه إلّا قد فعلتماه حين سَكِرْتُما. فخُيِّرا عند ذلك بين عذاب الدنيا والآخرة، فاختارا عذاب الدنياه (۱). (۱/۲۹/۱)

٣١٣٨ \_ عن ابن عمر \_ من طريق موسى بن جُبير عن موسى بن عقبة، عن سالم \_، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ أَشْرَفَتِ الملائكةُ على الدنيا، فرأت بني آدم يعصون، فقال: والله: لو كنتم في مِسْلاخِهم لَمَصَيْتُموني. قالوا: كيف يكون هذا، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك؟! قال: فاختاروا منكم ملكين. فاختاروا هاروت وماروت، ثم أَهْبِطا إلى الأرض، ورُكِّبَت فيهما شهواتُ بني آدم، ومُثْلَتْ لهما امرأة، فما عُصِمًا حتى وأقعا المعصية، فقال الله: اختارا عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة. فنظر أحدهما إلى صاحبه، قال: ما تقول فاختر. قال: أقول: إن عذاب الدنيا ينقطع، وإن عذاب الآخرة لا ينقطع. فاختارا عذاب اللذنا ذكر الله في كتابه: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْلَكَيْنِ ﴾ الآية (٢٠) (١٠٥٠)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۲۱۷/۱۰ (۲۱۷۸)، وابن حبان ۲۳/۱۶ (۲۱۸٦).

قال أبو حاتم كما في العلل ١٤٤٤: اهذا حديث منكرة. وذكر البيهقي في السنن ١٠١ ٤ ـ ٥ أن رواية هذا الحديث من طريق ابن عمر عن كعب الأحبار قولة أشبه. وقال ابن كثير ١٩٤١ - ٢٥ بمصرف: وهذا حديث غريب من هذا الرجه، ورجاله كلهم ثقات من رجال الصحيحين، إلا موسى بن جبير هذا فهو مستور الحال، وقد تفرد به عن نافع مولى ابن عمر، عن ابن عمر عن النبي كلله. وروي له متابع من وجه آخر عن نافع، فلكر الحديث من رواية ابن مردويه من طريق موسى بن سَرْجَس، عن نافع، ومن رواية ابن جرير من طريق معاوية بن صالح، عن نافع، ثم قال: وهذان أيضًا غريبان جدًّا. وأقرب ما يكون في هذا أنه من رواية عبد الله بن عمر، عن كعب الأحبار، لا عن النبي كلله كما قال عبد الرزاق في تفسيره، عن النوري، عن موسى بن عقبة، عن سالم، عن أبى عمر، عن كعب ورواه ابن جرير من طريقين، عن عبد الرزاق، به. ورواه ابن أبي حاتم، عن أحمد بن عصام، عن مؤمل، عن سفيان الثوري، به. ورواه ابن جرير أيضًا: حدثني المشى، حدثنا المعلى وهو ابن أسد . حدثنا عبد العزيز بن المختار، عن موسى بن عمر من المستادين المتقدمين إعمية، ما رواه نافع عن ابن عمر، من طريق معاوية بن صالح، ومن طريق موسى بن سرجس]، وسالم أثبت في أبيه من مولاه نافع، فدار الحديث ورجع إلى نقل كعب الأحبار، عدس موسى بن سرجس]، ومال ابن حجر في القول المسدد ١٩٣١ إلى ثبوت القصة، وقال الألباني في الضميفة كتب بني إسرائيل؟ . ومال ابن حجر في القول المسدد ١٩٣١ إلى ثبوت القصة، وقال الألباني في الضميفة / ١٣١٤ عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٩٣٤ المن ثبوت القصة، وقال الألباني في الضميفة المناه عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٣٠٤ عن ١٩٠٤ عن ١٩٠٤ عن ١٩٠٤ عن ١٩٠٤ عن ١١٠٤ عن عالم مرفوعًا».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب ١/ ٣٢١ (١٦١).

قال البيهقي: ﴿وَرُوينًا ۚ مَن وَجِه آخر عَن مَجَاهِد، عَن ابن عَمْر مُوقُّونًا عَلَيْه، وهُو أَصَح؛ فإن ابن عمر =

٣١٣٩ ـ عن نافع ـ من طريق معاوية بن صالح ـ قال: سافرت مع ابن عمر، فلما كان من آخر الليل قال: يا نافع، انظر هل طلعت الحمراء؟ قلت: لا. مرتين أو ثلاثًا، ثم قلت: قد طلعت. قال: لا مرحبًا بها ولا أهلًا. قلت: سبحان الله! نجم مُسَخِّر سامع مطيع! قال: ما قلت لك إلا ما سمعت من رسول الله ﷺ، قال: ﴿إِنَّ الملائكة قالت: يا رب، كيف صبرُك على بني آدم في الخطايا والذنوب؟ قال: إني ابتليتهم وعافَيْتُكُم. قالوا: لو كنا مكانهم ما عَصَيْنَاك. قال: فاختاروا مَلَكَيْن منكم. فلم يَأْلُوا جُهْدًا أن يختاروا، فاختاروا هاروتَ وماروتَ، فنزلا، فألقى الله عليهم الشَّبَق ــ قلت: وما الشَّبَق؟ قال: الشهوة \_، فجاءت امرأة يقال لها: الزُّهْرَة، فوقعت في قلوبهما، فجعل كل واحد منهما يخفى عن صاحبه ما في نفسه، ثم قال أحدهما للآخَر: هل وقع في نفسك ما وقع في قلبي؟ قال: نعم. فطلباها لأنفسهما، فقالت: لا أَمْكُنُكُما حتى تُعَلِّمَاني الاسمَ الذي تَعْرُجَان به إلى السماء وتَهْبِطَانِ. فأبيَا، ثم سألاها أيضًا، فأبت، ففَعَلَا، فلما اسْتُطِيرَت طَمَسَها الله كوكبًا، وقَطَع أجنحتهما، ثم سألا التوبةُ من ربهما، فخَيَّرهما، فقال: إن شنتما رددتكما إلى ما كنتما عليه، فإذا كان يوم القيامة عذبتكما، وإن شئتما عذبتكما في الدنيا، فإذا كان يوم القيامة رددتكما إلى ما كنتما عليه. فقال أحدهما لصاحبه: إنَّ عذاب الدنيا ينقطع ويزول. فاختارا عذاب الدنيا على عذاب الآخرة، فأوحى الله إليهما: أنِ اثْتِيَا بابل. فانطلقا إلى بابل، فخُسِف بهما، فهما منكوسان بين السماء والأرض، مُعَذَّبان إلى يوم القيامة»<sup>(١)</sup>. (٥٠٨/١)

٣١٤٠ ـ عن علي بن أبي طالب ـ من طريق عُميْر بن سعيد ـ قال: إنَّ هذه الزُّهْرَة تُسَمِّيها العرب الزُّهَرة، والعجم: أنّاهِيذ، وكان المَلكان يحكمان بين الناس، فأتتهما، فأرادها كل واحد منهما عن غير علم صاحبه، فقال أحدهما: يا أخي، إن في نفسي بعض الأمر أريد أن أذكره لك. قال: اذكره، لعلَّ الذي في نفسي مثل الذي في نفسك. فاتفقا على أمرٍ في ذلك، فقالت لهما المرأة: ألا تُخبِراني بما تصعدان به إلى السماء، وبما تهبطان به إلى الأرض! فقالا: باسم الله الأعظم.

<sup>=</sup> إنما أخذه عن كعب.. وقال الألباني في الضعيفة ٣٧٣/١٤ (٦٦٥٦): «منكر».

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن الجوزي في الموضوعات ١/١٨٧، والخطيب في تاريخه ٨/٣/٣ (٢٥٨٦) من طويق سنيد بن داود، وابن جرير ٢٤٧/٣ ــ ٣٤٨ من طريق معاوية بن صالح. وعزاه السيوطي إلى سُنيد.

قال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يصح». وقال السيوطي في اللآلئ ١/١٤٥: «لا يصح». وقال الألباني في الضعيفة ٢/٣١٣ ـ ٣١٤ (٩١٢): «باطل مرفوعًا».

قالت: ما أنا بمُؤَاتِيتُكُمَا حتى تُعَلِّمَانِيهِ. فقال أحدهما لصاحبه: علمها إياه. فقال: كيف لنا بشدة عذاب الله؟! قال الآخر: إنا نرجو سعة رحمة الله. فعلمها إياه، فتكلمت به، فطارت إلى السماء، ففرع مَلَك في السماء لصعودها؛ فطَأْطَأ رأسه، فلم يجلس بعد، ومسخها الله فكانت كوكبًا (١١٤/١٠)

٣١٤٦ ـ عن مجاهد، قال: كنت مع ابن عمر في سفر، فقال لي: ارْمُق الكوكبة، فإذا طلعت أَيْقِظْني. فلما طلعت أَيْقَظْنُه، فاستوى جالسًا، فجعل ينظر إليها ويسبها سبًّا شديدًا، فقلت: يرحمك الله، أبا عبد الرحمن، نجم سامع مطيع، ما لَه يُسَبُّ؟! فقال: ها، إنَّ هذه كانت بَغِيًّا في بني إسرائيل، فلقي المَلكَان منها ما لقياً (١٩٠٥٠)

الله عن مجاهد، قال: كنت نازلًا على عبد الله بن عمر في سفر، فلما كان خات ليلة قال لخلامه: انظر، طلعت الحمراء؟ لا مرحبًا بها، ولا أهلًا، ولا حَيَّاها الله، هي صاحبة المَلكَيْن؛ قالت الملائكة: رب، كيف تَنَعُ عُصَاة بني آدم وهم يسفكون الدم الحرام، وينتهكون محارمك، ويفسدون في الأرض؟! قال: إني قد ابتليتهم، فلعلي إن ابتليتكم بمثل الذي ابتليتهم به فعلتم كالذي يفعلون. قالوا: لا. قال: فاختاروا من خياركم اثنين. فاختاروا هاروت وماروت، فقال لهما: إني مهيطكما إلى الأرض، وعاهد إليكما: ألَّا تُشرِكا، ولا تَزْنِيا، ولا تَخُونا. فأهبِطًا إلى الأرض، وألْقِي عليهما الشَّبَن، وأهبِطَت لهما الزُّهْرَة في أحسن صورة امرأة، فتعرضت لهما؛ فأراداها عن نفسها، فقالت: إني على دين لا يصلح لأحد أن يأتيني إلا من كان على مثله. قالا: وما دينك؟ قالت: المجوسية. قالا: الشرك! هذا شيء لا نقربه. فمكثت عنهما ما شاء الله، ثم تعرضت لهما، فأراداها عن نفسها، فقالت: ما مثناء الله، ثم تعرضت لهما، فأراداها عن نفسها، فقالت: ما شئتما، غير أن لى زوجًا، وأنا أكره أن يَطّلِع على هذا مِنْي فأفتضح، فإن أقررتما

علّق ابن كثير (١/ ٥٢٥) على أثر عليّ هذا بقوله: اهذا الإسناد رجاله ثقات، وهو غريب جدًا».

علَّق ابن عطية (٣٠٢/١) على الروايات الواردة في الزهرة، وما روي عن ابن عمر
 من أنه كان يلعنها، فقال: ﴿وهذا كله ضعيف، وبعيد على ابن عمر﴾.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في العقوبات (٢٢٣)، وابن جرير ٣٤٣/٢، وأبو الشيخ في العظمة (٧٠٢)، والحاكم ٢/ ٢٦٥، وابن راهويه ـ كما في المطالب (٣٨٩٣) ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور التفسير ٢/ ٥٨٣ (٢٠٦).

وَقَدُوعُ النَّهِ النَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

لي بديني، وشرطتما أن تصعدا بي إلى السماء، فعلت. فأقرًا لها بدينها، وأتياها فيما يريان، ثم صعدا بها إلى السماء، فلما انتهيا إلى السماء اخْتُطِفَت منهما، وقطعَت أجنحتهما، فوقعا خائفين نادمين يبكيان، وفي الأرض نبيٌ يدعو بين الجمعتين، فإذا كان يوم الجمعة أجيب، فقالا: لو أتينا فلانًا فسألناه يطلب لنا التوبة. فأتياه، فقال: رحمكما الله، كيف يطلب أهل الأرض لأهل السماء. قالا: إن قد ابتُلِينًا. قال: التُتِياني يوم الجمعة. فأتياه، فقال: ما أُجِبْتُ فيكما بشيء، التُتِياني في الجمعة الثانية. فأتياه، فقال: اختارا، فقد خُيِّرتُما؛ إن أحببتما معافاة اللنيا وعذاب الآخرة، وإن أحببتما فعذاب الدنيا وأنتما يوم القيامة على حكم الله. فقال أحدهما: الدنيا لم يمض منها إلا القليل. وقال الآخر: ويحك، إني قد أطعتك في الأول، فأطعني الآن؛ إنَّ عذابًا يفني ليس كعذاب يبقى، وإننا يوم القيامة على حكم الله، فأخاف أن يعذبنا. قال: لا، إني أرجو إن علم الله أنَّا قد اخترنا عذاب الدنيا مخافة عذاب الآخرة؛ لا يجمعهما علينا. قال: فاختارا عذاب الدنيا، فجُعِلًا في بَكَرَاتٍ من حديد في قَلِيبٍ مملوءة من نار، أعاليهما أسافلهما (١٠). (١٠٥١ه)

٣١٤٣ ـ عن عبد الله بن عمر - من طريق سعيد بن جبير - أنَّه كان يقول: أطّلَعت الحمراء بعد؟ فإذا رآها قال: لا مرحبًا. ثم قال: إن مَلكَين من الملائكة ـ هاروت وماروت \_ سألا الله أن يَهْبِطا إلى الأرض، فأهْبِطا إلى الأرض، فكانا يقضيان بين الناس، فإذا أمسيا تكلما بكلمات، فعرجا بها إلى السماء، فقيَّض الله لهما امرأة من أحسن الناس، وألْقِيت عليهما الشهوة، فجعلا يُؤَخِّرانها، وألقيت في أنفسهما، فلم يزالا يفعلان حتى وعدتهما ميعادًا، فأتتهما للميعاد، فقالت: عَلمّاني الكلمة التي تَعْرُجَان بها. فعَلما الكلمة، فام يَعْرُجا، فبيث إليهما: إن شئتما فعداب الكلمة، فلم يَعْرُجا، فبيث إليهما: إن شئتما فعذاب الذيا إلى أن تقوم الساعة. فنظر أحدهما لصاحبه، فقال أحدهما لصاحبه، فقال أحدهما لصاحبه؛ بل نختار عذاب الدنيا ألف ألف ضعف، فهما

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٠/١ ـ ١٩١ (١٠٠٧).

قال ابن كثير ٥٩٨/١: «وهذا إسناد جيد إلى عبد الله بن عمر، وقد تقدم في رواية ابن جرير من حديث معاوية ابن صالح عن نافع عنه رفعُه، وهذا أثبت وأصح إسنادًا. ثم هو \_ والله أعلم \_ من رواية ابن عمر عن كعب، كما تقدم بيانه من رواية سالم عن أبيه، وقوله: إن الزُّهْرَة نزلت على صورة امرأة حسناه. وكذا المروي عن عليّ، فيه غرابة جدًّا، وقال ابن حجر في العجاب ٣٢٣١ ـ ٣٢٥: «أخرجه ابن أبي حاتم بسند صحيح عن مجاهد... وهذه متابعة قوية لرواية موسى بن جبير عن نافع لكنها موقوقة على ابن عمره.

يعذبان إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>. (١/١١٥)

٣١٤٤ ـ عن ابن عمر ـ من طريق الثوري، عن موسى بن عقبة عن سالم ـ، عن كعب [الأحبار]، قال: ذَكَرَت الملائكةُ أعمالَ بني آدم، وما يأتون من الذنوب، فقيل: لو كنتم مكانهم لأتيتم مثل ما يأتون، فاختاروا منكم اثنين. فاختاروا هاروت وماروت، فقيل لهما: إني أرسل إلى بني آدم رسلًا، فليس بيني وبينكما رسول، أنزِلا، لا تُشْرِكا بي شيئًا، ولا تزنيا، ولا تشربا الخمر. قال كعب: فو الله ما أمْسَيًا من يومهما الذي أُهْبِطا فيه حتى اسْتُكْمَلاً جميع ما نُهِيًا عنه (١٠) (١٠٥٥)

٣١٤٥ \_ عن عبد الله بن مسعود =

٣١٤٦ \_ وعبد الله بن عباس \_ من طريق أبي عثمان النَّهْدِيّ \_ قالا: لَمَّا كَثُر بنو آدم وَعَصُوا؛ دعت الملائكة عليهم، والأرض، والجبال: رَبِّنَا، لا تُمْهِلْهم. فأوحى الله إلى الملائكة: إني أزَلْتُ الشهوة والشيطانَ من قلوبكم، ولو تركتكم لفعلتم أيضًا. قال: فحَدَّثُوا أنفسهم أن لو ابتلوا اعتصموا. فأوحى الله إليهم: أنِ اختاروا مَلكَيْن من أفضلكم. فاختاروا هاروت وماروت، فأهبطا إلى الأرض، وأُنزِلَت الزُّهُرَة إليهما في صورة امرأة من أهل فارس، يسمونها: بَيْذَخَت، قال: فواقعا بالخطيئة، فكانت الملائكة يستغفرون للذين آمنوا، فلما وقعا بالخطيئة استغفروا لمن في الأرض، فخيِّرا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا (١٨/١)

٣١٤٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق قيس بن عُباد ـ قال: لَمَّا وقع الناس من بعد آدم فيما وقعوا فيه من المعاصي والكفر بالله؛ قالت الملائكة في السماء: رب، هذا العالم الذي إنَّما خلقتهم لعبادتك وطاعتك، وقد وقعوا فيما وقعوا فيه، وركبوا الكفر، وقتل النفس، وأكل مال الحرام، والزنا، والسرقة، وشرب الخمر! فجعلوا يَدْعُون عليهم، ولا يعذرونهم. فقيل: إنهم في غيب. فلم يعذروهم، فقيل لهم: اختاروا منكم، من أفضلكم مَلكين؛ آمرهما وأنهاهما. فاختاروا هاروت وماروت، فأهمِظًا إلى الأرض، وجعل لهما شهوات بني آدم، وأمرهما أن يعبدا، ولا يشركا به شيئًا، ونهاهما عن قتل النفس الحرام، وأكل مال الحرام، وعن الزنا، وشرب شيئًا، ونهاهما عن قتل النفس الحرام، وأكل مال الحرام، وعن الزنا، وشرب

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٢٠٧/٤ ـ ٦٠٨.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ٥٣/١١، وابن أبي شيبة ١٨٦/١٣، وابن أبي اللنيا في العقوبات (٢٢٤)، وابن جرير ٣٣٤٣/، والبيهقي في الشعب (١٦٤). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٤٢.

الخمر، فلبثا في الأرض زمانًا يحكمان بين الناس بالحق، وذلك في زمان إدريس، وفي ذلك الزمان امرأة حُسْنُها في النساء كحُسْن الزُّهْرَة في سائر الكواكب، وإنهما أتيا عليها، فخضعا لها في القول، وأراداها عن نفسها، فأبَت إلَّا أن يكونا على أمرها ودينها، فسألاها عن دينها، فأخرجت لهما صنمًا، فقالت: هذا أعبده. فقالا: لا حاجة لنا في عبادة هذا. فذهبا، فَغَبرا ما شاء الله، ثم أتيا عليها فأراداها عن نفسها، ففعلت مثل ذلك، فذهبا، ثم أتبا عليها، فأراداها عن نفسها، فلما رأت أنهما أبيّا أن يعبدا الصنم قالت لهما: اختارا أحد الخِلال الثلاث؛ إما أن تعبدا هذا الصنم، وإما أن تقتلا هذا النفس، وإما أن تشربا هذا الخمر. فقالا: كل هذا لا ينبغي، وأهون الثلاثة شرب الخمر. فشربا الخمر، فأخذت منهما، فواقعا المرأة، فخشيا أن يُخْبر الإنسانُ عنهما، فقتلاه، فلما ذهب عنهما السُّكْر وعلما ما وقعا فيه من الخطيئة أرادا أن يصعدا إلى السماء، فلم يستطيعا، وحيل بينهما وبَيْنَ ذلك، وكُشِفَ الغطاء فيما بينهما وبين أهل السماء، فنظرت الملائكة إلى ما وقعا فيه، فعجبوا كل العَجَب، وعرفوا أنه من كان في غيب فهو أقل خشية، فجعلوا بعد ذلك يستغفرون لِمن في الأرض، فنزل في ذلك: ﴿وَٱلْمَلَتِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [الشورى: ٥]. فقيل لهما: اختارا عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة. فقالا: أمَّا عذاب الدنيا فإنه ينقطع ويذهب، وأما عذاب الآخرة فلا انقطاع له. فاختارا عذاب الدنيا، فجُعِلا ببابل، فهما يعذبان(١٠/١). (١٥/١٥)

٣١٤٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق يزيد الفارسي ـ قال: إنَّ أهل سماء الدنيا أشرفوا على أهل الأرض، فرأوهم يعملون بالمعاصي، فقالوا: يا رب، أهل الأرض يعملون بالمعاصي. فقال الله: أنتم معي، وهم غَيْبٌ عني. فقيل لهم: اختاروا منكم ثلاثة. فاختاروا منهم ثلاثة، على أن يهبطوا إلى الأرض؛ يحكمون بين أهل الأرض، وجُعِل فيهم شهوةُ الآدمِيين، فأمِرُوا أن لا يشربوا خمرًا، ولا يقتلوا نفسًا، ولا يزنوا، ولا يسجدوا لوثن، فاستقال منهم واحد، فأقِيل، فأهبط اثنان إلى

علّق ابن كثير (٩٢٩/١) على أثر ابن عباس هذا بقوله: ففهذا أقرب ما روي في شأن الزُّهْرَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٨٩/١ ـ ١٩٠. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والحاكم، والبيهقي في الشعب.

الأرض، فأتتهما امرأة من أحسن الناس يقال لها: أناهِيذ، فهَوِيَاها جميعًا، ثم أتيا منزلها، فاجتمعا عندها، فأراداها، فقالت لهما: لا، حتى تشربا خمري، وتقتلا ابن جاري، وتسجدا لوثني. فقالا: لا نسجد. ثم شربا من الخمر، ثم قتلا، ثم سجدا، فأشرف أهل السماء عليهما، وقالت لهما: أخبراني بالكلمة التي إذا قلتماها طِرْتُما. فأخبراها، فطارت، فمُسِخَت جَمْرَة، وهي هذه الرُّهْرَة. وأما هما فأرسَل إليهما سليمان بن داود، فخيرهما بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا، فهما مُنَاطّان (۱) بين السماء والأرض (۱۷/۱).

٣١٤٩ عن عبد الله بن عباس - من طريق أبي شعبة العدوي - قال: إن الله أفرج السماء لملائكته ينظرون إلى أعمال بني آدم، فلما أبصروهم يعملون بالخطايا قالوا: يا رب، هؤلاء بنو آدم الذي خلقت بيدك، وأسجدت له ملائكتك، وعلمته أسماء كل شيء، يعملون بالخطايا؟! قال: أمّا إنَّكم لو كنتم مكانهم لعملتم مثل أعمالهم. قالوا: سبحانك، ما كان ينبغي لنا. فأمروا أن يختاروا مَلكَيْن ليهبطا إلى الأرض، فأختاروا هاروت وماروت، فأهبطا إلى الأرض، وأُجلً لهما ما فيها من شيء، غير أنهما لا يشركا بالله شيئًا، ولا يسرقا، ولا يزنيا، ولا يشربا الخمر، ولا يقتلا النفس التي حرم الله إلا بالحق. فمرض لهما امرأةً قد قُسِم لها نصفُ الحُسْن، يقال لها: بينذَخت، فلما أبصراها أراداها، قالت: لا، إلا أن تشركا بالله، وتشربا الخمر، وتتملل النفس، وتسجدا لهذا الصنم. فقالا: ما كنا نشرك بالله شيئًا. فقال أحدهما للآخر: ارجع إليها. فقالت: لا، إلا أن تشربا الخمر. فشربا حتى ثُمِلًا، فدخل عليهما سائل فقتلاه، فلما وقعا فيما وقعا فيه أفرج الله السماء لملائكته، فقالوا: سبحانك، أنت أعلم. فأوحى الله إلى سليمان بن داود أن يُخيرهما بين عذاب الدنيا وعذاب الذيا، وخُبلا من أكْمُبِهما إلى أعناقهما بمثل أعناق وعذاب الذيت، وجُبعلا سابل إلى (١٩٠٠). (١٩١٥)

٣١٥٠ ـ عن خُصَيْف، قال: كنت مع مجاهد، فمر بنا رجل من قريش، فقال له

الله علَّقَ ابن كثير (١/ ٥٣٠) على أثر ابن عباس هذا بقوله: ﴿وهذا السياق فيه زيادات كثيرة، وإغراب ونكارة ٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٠/١ ـ ١٩١.

<sup>(</sup>١) مناطان: معلقان. لسان العرب (نوط).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٤١.

مجاهد: حدثنا ما سمعت من أبيك؟ قال: حدثني أبي: أن الملائكة حين جعلوا ينظرون إلى أعمال بني آدم وما يركبون من المعاصي الخبيثة، وليس يستر الناس من الملائكة شيء فجعل بعضهم يقول لبعض: انظروا إلى بني آدم كيف يعملون كذا الملائكة شيء فجعل بعضهم يقول لبعض: انظروا إلى بني آدم كيف يعملون كذا في بني آدم، فاختاروا منكم مَلَكَيْن أَهْبِطُهما إلى الأرض، وأجعل فيهما شهوة بني آدم، فاختاروا هاروت وماروت، فقالوا: يا رب، ليس فينا مثلهما. فأهبِطا إلى الأرض، وأجعل فيهما شهوة بني آدم، ومُثِلَّتُ لهما الزُّهْرة في صورة امرأة، فلما نظرا إليها لم يتمالكا أن تناولا ما الله أعلم به، وأخذت الشهوة بأسماعهما وأبصارهما، فلما أرادا أن يطيرا إلى السماء لم يستطيعا، فأتاهما ملك، فقال: إنكما قد فعلتما ما فعلتما، فاختارا عذاب الذيا، أو عذاب الآخرة. فقال أحدهما للآخر: ماذا ترى؟ قال: أرى أن أُعَلَّب ساعة واحدة في الآخرة. فهما مُعلَّب ساعة واحدة في الآخرة. فها مُعلَّب المعام مُعلَّان مُنكَسان في السلاسل، وجُعِلَا فتنة (١١/١٥)

٣١٥١ ـ عن عبيد الله بن عبد الله ـ من طريق الزهري ـ في هذه الآية: كانا مَلَكَيْن من الملائكة، فأُهْبِطا ليحكما بين الناس؛ وذلك أن الملائكة سَخِروا من حُكّام بني آدم، فحاكمت إليهما امرأة، فَحَافَا لها<sup>(٢)</sup>، ثم ذهبا يصعدان، فحيل بينهما وبين ذلك، وتُحيِّرًا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا<sup>(٣)</sup>. (١٨/١ه)

دلك، وخيرا بين عداب الدبا وعداب الا حره، فاحدارا معداب النسب المسال ماروت والما شأن هاروت وماروت؛ فإن الملائكة عَجِبت من طُلم بني آدم وقد جاءتهم الرسل والكتب وماروت؛ فإن الملائكة عَجِبت من طُلم بني آدم وقد جاءتهم الرسل والكتب والبينات، فقال لهم ربهم: اختاروا منكم مَلكَيْن أنزِلُهما في الأرض بين بني آدم. فاختاروا - فلم يألوا - هاروت وماروت، فقال لهما حين أنزلهما: أعَجِئتُما من بني آدم ومن ظلمهم ومعصيتهم؟ وإنما تأتيهم الرسل والكتب من وراء وراء، وأنتما ليس بني وبينكما رسول، فافعلا كذا وكذا، ودَعًا كذا وكذا. فأمرهما بأمر، ونهاهما، ثم نزلا على ذلك، ليس أحد أطوع شه منهما، فحكما فعدلا، فكانا يحكمان النهار بين بني آدم، فإذا أمسيا عَرَجًا وكانا مع الملائكة، وينزلان حين يُصْبِحان فيحكمان فيعدلان، حتى أنزِلت عليهما الزُهْرَةُ في أحسن صورة امرأة تُخاصم، فقضيا عليها،

أخرجه سعيد بن منصور (٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) حافا لها: مالا عن الحق وظلما في الحكم لأجلها. لسان العرب (حيف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ٥٣/١، وابن جرير ٢/ ٣٣٢. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.

فلما قامت وَجَد كل واحد منهما في نفسه، فقال أحدهما لصاحبه: وجدتَ مثل ما وجدتُ؟ قال: نعم. فبعثا إليها: أن ائتِينَا نَقْض لك. فلَمَّا رجعت قالا لها ـ وقَضَيَا لَّهَا .: اتَّتِينَا. فأتتهما، فكشفا لها عن عورتهما، وإنما كانت شهوتهما في أنفسهما، ولم يكونا كبنى آدم في شهوة النساء ولَذَّتها، فلما بلغا ذلك واسْتَحَلَّاه وافْتَتَنَا طارت الزُّهْرَة، فرجعت حيث كانت، فلما أمسيا عَرَجا، فرُجِرًا، فلم يُؤذِّن لهما، ولم تحملهما أجنحتُهما، فاستغاثا برجل من بني آدم، فأتياه، فقالا: ادع لنا ربك. فقال: كيف يشفع أهلُ الأرض لأهل السماء؟ قالا: سمعنا ربك يذكرك بخير في السماء. فوعدهما يومًا يدعو لهما، فدعا لهما، فاستجيب له، فخُيِّرا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فنظر أحدهما إلى صاحبه، فقالا: نعلم أن أفواج عذاب الله في الآخرة كذا وكذا في الخُلْد، نعم، ومع الدنيا سبع مرات مثلها. فأمِرا أن يَنزلا ببابل، فثَمَّ عذابُهما، وزعم أنهما مُعَلَّقان في الحديد، مَطْوِيَّان، يَصْطَفِقان بأجنحتهما<sup>(١)</sup>. (٢٩/١٠) ٣١٥٣ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_: أنَّه كان من أمر هاروت وماروت أنهما طَعَنا على أهل الأرض في أحكامهم، فقيل لهما: إني أعطيت ابن آدم عشرًا من الشهوات، فبها يعصونني. قال هاروت وماروت: ربنا، لو أعطيتنا تلك الشهوات ثم نزلنا لَحَكَمْنا بالعدل. فقال لهما: انزلا، فقد أعطيتكما تلك الشهوات العشر، فاحكما بين الناس. فنزلا ببابل دُنبَاوَند، فكانا يحكمان، حتى إذا أمسيا عَرَجًا، فإذا أصبحا هَبَطًا، فلم يزالا كذلك حتى أتتهما امرأة تخاصم زوجها، فأعجبهما حسنها، واسمها بالعربية: الزُّهَرة، وبالنبطية: بَيْذَخَت، واسمها بالفارسية: أنَاهِيذ، فقال أحدهما لصاحبه: إنها لتعجبني. فقال الآخر: قد أردت أن أذكر لك فاستحييت منك. فقال الآخر: هل لك أن أذكرها لنفسها؟ قال: نعم، ولكن كيف لنا بعذاب الله؟ قال الآخر: إنا نرجو رحمة الله. فلما جاءت تُخَاصِمُ زوجَها ذكرا إليها نفسَها، فقالت: لا، حتى تقضيا لي على زوجي. فقضيا لها على زوجها، ثم واعدتهما خَرِبَةً مِنَ الْخِرَبِ يأتيانها فيها، فأتياها لذلك، فلما أراد الذي يواقعها قالت: ما أنا بالذي أفعل حتى تخبراني بأي كلام تصعدان إلى السماء؟ وبأي كلام تنزلان منها؟ فأخبراها، فتكلمت فصعدت، فأنساها الله ما تَنزل به، فبقيت مكانها،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٤٨/٢، وابن أبي حاتم ١٩٣/١ مختصرًا. وأورده ابن أبي زمنين ١٦٥/١ عن يحيى بن سلام مختصرًا وقال: وقد ذكر يحيى عن غير مجاهد: أن المرأة التي افتتنا بها كانت من نساء أهل الدنيا.

وجعلها الله كوكبًا \_ فكان عبد الله بن عمر كلما رآها لعنها، وقال: هذه التي فتنت هاروت وماروت \_، فلما كان الليل أرادا أن يصعدا، فلم يستطيعا، فعرفا الهَلكَة، فحُيِّرا بين عذاب الدنيا والآخرة، فعُلِّمًا بيابل، فجعلا يكلمان الناس كلامهما، وهو السحر(١). (ز)

٣١٥٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قال: لَمَّا وقع الناسُ من بعد آدم فيما وقعوا فيه من المعاصى والكفر بالله، قالت الملائكة في السماء: أي ربُّ، هذا العالَمُ إنما خلقتهم لعبادتك وطاعتك، وقد رَكِبوا الكفرَ، وقتلَ النفس الحرام، وأكلَ المال الحرام، والسرقة، والزنا، وشربَ الخمر. فجعلوا يدعون عليهم ولا يعذرونهم، فقيل لهم: إنهم في غيب، فلم يعذروهم، فقيل لهم: اختاروا منكم مَلَكَيْن، آمرهما بأمري، وأنهاهما عن معصيتي. فاختاروا هاروت وماروت، فأهْبِطا إلى الأرض، وجُعِلَ بهما شهوات بني آدم، وأمِرَا أن يعبدا الله، ولا يشركا به شيئًا، ونُهيا عن قتل النفس الحرام، وأكل المال الحرام، والسرقة، والزنا، وشرب الخمر، فَلَبْنَا عَلَى ذَلِكَ فَي الأَرْضِ زَمَانًا يَحْكُمَانَ بَيْنِ النَّاسِ بِالْحَقِّ، وذَلِكُ فَي زَمَانَ إدريس، وفي ذلك الزمان امرأة حُسْنُها في سائر الناس كحُسْن الزُّهْرَة في سائر الكواكب، وأنها أتت عليهما، فخضعا لها بالقول، وأراداها على نفسها، وأنها أبت إلا أن يكونا على أمرها ودينها، وأنهما سألاها عن دينها الذي هي عليه، فأخرجت لهما صنمًا، فقالت: هذا أعبده. فقالا: لا حاجة لنا في عبادة هذا. فذهبا فصبرا ما شاء الله، ثم أتيا عليها، فخضعا لها بالقول، وأراداها على نفسها، فقالت: لا، إلا أن تكونا على ما أنا عليه. فقالا: لا حاجة لنا في عبادة هذا. فلما رأت أنهما قد أبيا أن يعبدا الصنم، قالت لهما: اختارا إحدى الخلال الثلاث؛ إما أن تعبدا الصنم، أو تقتلا النفس، أو تشربا هذه الخمر. فقالاً: كل هذا لا ينبغي، وأهون الثلاثة شرب الخمر. فسقتهما الخمر، حتى إذا أخذت الخمرة فيهما وقعا بها، فمَرَّ إنسان وهما في ذلك، فخشيا أن يُفْشِيَ عليهما فقَتَلَاه، فلما أن ذهب عنهما السُّكْرُ عرفا ما قد وقعا فيه من الخطيئة، وأرادا أن يصعدا إلى السماء فلم يستطيعا، وكُشِف الغطاء فيما بينهما وبين أهل السماء، فنظرت الملائكة إلى ما قد وقعا فيه من الذنوب، وعرفوا أنه من كان في غَيْب فهو أقل خشية، فجعلوا بعد ذلك يستغفرون لمن في الأرض، فلما وقعا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٤٤.

فيما وقعا فيه من الخطيئة، قيل لهما: اختارا عذابَ الدنيا، أو عذاب الآخرة. فقالا: أما عذاب الدنيا فينقطع ويذهب، وأما عذاب الآخرة فلا انقطاع له. فاختارا عذاب الدنيا، فجُولًا ببابل، فهما يعذبان<sup>(١١</sup>)<sup>[١٠٠]</sup>. (٢١/١٠)

## ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولَا إِنَّمَا غَفَنُ فِشَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾

٣١٥٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق قيس بن عَبَّاد \_ قال: إنَّ هاروت وماروت

الله على السماء، وأنهما أنزلا إلى الأرض، فكان من أمرهما ما كان، وقد ورد في ذلك منكين من السلف إلى أنهما كانا حديث مرفوع رواه الإمام أحمد في مسنده، وعلى هذا فيكون الجمع بين هذا وبين ما ثبت من الدلائل على عصمة الملائكة أنَّ هذين سبق في علم الله لهما هذا، فيكون تخصيصًا لهما، فلا تعارض حينئذ، كما سبق في علمه من أمر إبليس ما سبق، وفي قولي: إنه كان من الملائكة؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلمَلْتِكَةِ ٱسْجُدُوا لِإِنْمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِلَيْسَ أَيْهِ [طه: ١٦]، إلى غير ذلك من الآيات الدالة على ذلك. مع أن شأن هاروت وماروت على ما ذكر \_ أخف مما وقع من إبليس \_ لعنه الله .. وقد حكاه القرطبي عن علي، وابن مسعود، وابن عمر، وكعب الأحبار، والسدى، والكلبي».

وعَلَّقُ ابن عطية (٢٠٣/١) ـ بعد أن اختصر الكلام عن هاروت وماروت ـ بقوله: وهذا القصص يزيد في بعض الروايات، وينقص في بعض، ولا يُقْطَع منه بشيء؛ فلذلك اختصرته.

وعلَّقَ أبن كثير (٣٣/١) قائلًا: «وقد روي في قصة هاروت وماروت عن جماعة من التابعين، كمجاهد، والسدي، والحسن، وقتادة، وأبي العالِية، والزهري، والربيع بن أنس، ومقاتل بن حيان وغيرهم، وقصها خلق من المفسرين من المتقدمين والمتأخرين، وحاصلها راجع في تفصيلها إلى أخبار بني إسرائيل؛ إذ ليس فيها حديث مرفوع صحيح متصل الإسناد إلى الصادق المصدوق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، وظاهر سياق القرآن إجمال القصة من غير بسط ولا إطناب فيها، فنحن نؤمن بما ورد في القرآن على ما أراده الله تعالى، والله أعلم بحقيقة الحاله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٤٥.

قال ابن كثير في تفسيره ٢٠١/١: وقد رواه الحاكم في مستدركه مُطَوَّلًا ... ثم قال: صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. فهذا أقرب ما روى في شأن الزهرة.

أَهْبِطًا إلى الأرض، فإذا أتاهما الآتي يريد السحر نَهَيَاه أشد النَّهْي، وقالا له: ﴿إِنَّمَا فَكُنَ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾. وذلك أنهما علما الخير والشر، والكفر والإيمان، فعرفا أنَّ السحر من الكفر، فإذا أبى عليهما أمراه أن يأتي مكان كذا وكذا، فإذا أتاه عاين الشيطان فعلَّمه، فإذا تعلمه خرج منه النور، فنظر إليه ساطعًا في السماء (١٠٠٠) ( ١٩٣٥) تعالى: ﴿وَمَا أَبْولَ عَلَى السَمَاءِ إِنَّ عَلَى السَمَاءِ إِنَّ عَلَى السَّمَاءِ عَن الله عَلَى عَلَى عَلَى السَّمَاءِ عَن الله عَلَى السَّمَاءِ الله عَلَى السَّمَاءِ عَن الله السَّمِر ابتلاء من الله لحَلْقه، وعهد إليهما عهدًا أن لا يُعلِّما أحدًا سحرًا حتى يقولا له مقدمة: ﴿إِنَّمَا عَنُ فِتَنَهُ عِن عني: محنة وبلوى، ﴿فَلَا تَكُفُرُ ﴾ فإذا أبي عليهما إلا تعليم السحر قالا له: اذهب إلى موضع كذا وكذا، فإنك إذا أتيته وفعلت كذا وكذا كنت ساحرًا (١٠). (ز)

٣١٥٧ \_ عن قتادة بن دعامة =

٣١٥٨ ـ والحسن البصري ـ من طريق سعيد ـ قالا: كانا يُعَلِّمُان السحر، فأخذ عليهما أن لا يُعلِّما أحدًا حتى يقولا: ﴿إِنَّمَا نَحَنُ فِشَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُكُ\* (٣٠). (٥٣٤/١)

٣١٥٩ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ في قوله: ﴿إِنَّمَا نَحَنُ فِتَـنَةٌ﴾، قال: بلاء<sup>(٤)[1]</sup>. (٣٤/١)

٣١٦٠ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: إذا أتاهما ـ يعني: هاروت وماروت ـ إنسانٌ يريد السحر وَعَظَاه، وقالا له: لا تكفر، إنما نحن فتنة. فإن أبى قالا له: اثت هذا الرماد فبُلْ عليه. فإذا بال عليه خرج منه نور يسطع حتى يدخل السماء، وذلك الإيمان، وأقبل شيء أسود كهيئة الدخان حتى يدخل في مسامعه وكلِّ شيء منه، فذلك غضبُ الله، فإذا أخبرهما بذلك عَلَّمَاه السحر، فذلك قول الله: 

﴿وَمَا يُكْلِمَانِ مِنْ أَكْدِ حَقَّ يَتُولًا إِنَّمَا غَنُ فِشَنَةٌ فَلاَ تَكُفُرُ اللهِ الآية (٥). (ز)

قَمَبَ ابنُ جرير (٢/ ٣٥٦)، وابن كثير (١/ ٣٣٦) إلى ما ذهب إليه قتادة مِن أنَّ الفتنة في ذلك الموضع معناها: الاختبار، والابتلاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٩٢، ١٩٤. (٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه ابنَ جَرِير ٧/٣٥٥، وابن أبي حاتم ١٩٢/١ عن الحسن من طريق عباد، وعن قنادة من طريق أبي جعفر. وذكره يحيى بن سلام عن قنادة ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٦/١ ـ..

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٧، وابن أبي حاتم ١٩٢/١ من طريق أبي جعفر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٥٥.

٣١٦٦ \_ وقال محمد بن السائب الكلبي \_ من طريق مَعْمَر \_: لا يُعَلِّمان إلا الفُرْقَة، وأَخِذَ عليهما أن لا يُعَلِّما أحدًا حتى يتقدما إليه ويقولا له: ﴿إِنَّمَا غَنُ فِشَنَةٌ فَلاَ تَكُثُرُ ۖ إِنَّمَا خَنُ فِشَنَةٌ فَلاَ تَكُثُرُ ۗ (١)

٣١٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَا يُمُلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّ يَقُولَآ إِنَّمَا نَحَنُ فِسَنَةٌ فَلَا تَكُثُرُهُ، وذلك أنَّ هاروت وماروت يصنعان من السحر الفُرْقَةُ ''). (ز)

٣١٦٣ ـ عن عبد الملك ابن جُريْج ـ من طريق حجاج ـ قال: أخذ الميثاق عليهما أن لا يعلما أحدًا حتى يقولا: ﴿إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾. لا يجترئ على السحر إلا كافر (٣٠٠٠٠. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٣١٦٤ ـ عن عمران بن حصين، قال: قال رسول الله ﷺ: اليس مِنَّا مَن تَطَيَّر أَو تُطُيِّر له، أَو تَكَهَّن أَو تُكُهِّن له، أَو سَحَر أَو سُجِر له، ومَنْ عَقَد عُقْلَة، ومَنْ أَتَى كَاهِنّا، فَصَدَّقه بما يقول، فقد كَفَر بما أَنزِل على محمداناً. (١/٥٣٥)

٣١٦٥ ـ عن صفوان بن سُلَيْم، قال: قال رسول الله ﷺ: (مَن تعلُّم شيئًا مِن السحر

ان ذكر ابن عطية (٣٠٣/١) أن المهدوي حكى أن قولهما: ﴿إِنَّمَا غَنُ فِتْمَةٌ فَلَا تَكُثُرُ ﴾ استهزاء، لأنهما إنما يقولانه لمن قد تحققا ضلاله.

وعلَّقَ ابن كثير (٥٣٦/١) على الاستدلال بهذه الآية على تكفير مَن تعلَّم السحر بقوله:

•ويستشهد له بالحديث الذي رواه الحافظ أبو بكر البزار: حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا

أبو معاوية، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن همام، عن عبد الله، قال: •من أتى كاهنًا أو
ساحرًا فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ. وهذا إسناد جيد، وله شواهد

أخرى.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٧/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٥٦/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار ٩/ ٥٢ (٣٥٧٨).

قال البزار: فوهذا الحديث قد روي بعض كلامه من غير وجه، فأما بجميع كلامه ولفظه فلا نعلمه يروى إلا عن عمران بن حصين إلا هذا الطريق، وأبو حمزة العطار بصري عن عمران بن حصين إلا هذا الطريق، وأبو حمزة العطار بصري لا بأس به، وقال الهيشمي في مجمع الزوائد ٥/١١٧ (٨٤٨٠): فرجاله رجال الصحيح، خلا إسحاق بن الربيع، وهو ثقة، وقال الألباني في الصحيحة ٥/٣٣٠ (٢١٩٥) بعد أن ساق له شَاهِدَيْن: فوبالجملة، فحديث الترجمة حسن، بل هو صحيح بهذين الشاهدين،

قليلًا أو كثيرًا كان آخر عهده من الله (١). (١/٥٥٥)

٣١٦٦ ـ عن عبد الله بن مسعود، قال: مَن أَتَى كَاهَنَا أَو سَاحَرًا فَصَدَّقه بِمَا يَقُول، فَقَد كَفَر بِمَا أَنْوَل عَلَى محمد (٢٠). (٣٤/١)

٣١٦٧ ـ عن عائشة أنَّها قالت: قلِمَتْ على امرأةٌ من أهل دَوْمَةِ الجَندَل تبتغى رسول الله ﷺ بعد موته حَدَاثَة ذلك، تسأله عن شيء دخلت فيه من أمر السحر ولم تعمل به، قالت: كان لي زوج، فغاب عنِّي، فدخلتُ على عجوز، فشكوتُ إليها، فقالت: إن فعلتِ ما آمُرُكِ، فأجعله يأتيك. فلما كان الليل جاءتني بكلبين أسودين، فركبتُ أحدهما، ورَكِبَت الآخر، فلم يكن كشيء حتى وقفنا ببابل، فإذا أنا برَجُلَيْن مُعَلَّقَيْن بأرجلهما، فقالا: ما جاء بك؟ فقلت: أتعلم السحر. فقالا: إنما نحن فتنة فلا تكفري، وارجعي. فأَبَيْتُ، وقلت: لا. قالا: فاذهبي إلى ذلك التَّنُّور، فبُولِي فيه. فذهبتُ، ففزعتُ، ولم أفعل، فرجعت إليهما، فقالا: فعلتِ؟ فقلت: نعم. فقالا: هل رأيتِ شيئًا؟ قلت: لم أرَ شيئًا. فقالا: لم تفعلي، ارجعي إلى بلدكِ، ولا تكفرى. فأبيت، فقالا: اذهبى إلى ذلك التَّنُّور، فبولي فيه، ثم اثتي. فذهبتُ، فاقْشَعَرَّ جلدي، وخِفْتُ، ثم رجعتُ إليهما، فقلت: قد فعلتُ. فقالا: ما رأيتِ؟ فقلت: لم أرَ شيئًا. فقالا: كذبتِ، لم تفعلى، ارجعي إلى بلادك، ولا تكفري، فإنكِ على رأس أمرك. فأبيتُ، فقالا: اذهبي إلى ذلك التَّنُّور، فبُولِي فيه. فذهبت، فَبُلْتُ فيه، فرأيت فارسًا مُقَنَّعًا بحديد خرج مِنِّي حتى ذهب في السماء، وغاب عَنَّي حتى ما أراه، وجئتُهما، فقلتُ: قد فعلتُ. فقالا: فما رأيتِ؟ فقلتُ: رأيت فارسًا مُقَنَّعًا خرج مِنِّي، فذهب في السماء حتى ما أراه. قالا: صدقتِ، ذلك إيمانُك خرج منكِ، اذْهَبي. فقلت للمرأة: واللهِ، ما أعلم شيئًا، ولا قالا لي شيئًا. فقالت: بلي، لم تريدي شيئًا إلا كان، خذي هذا القمح فَابْنُرِي، فَبَذَرْتُ، وقلت: أَطْلِعِي. فأَطْلَعَت، قلت: أَحْقلِي. فأَحْقَلَت، ثم قلت: أَفْرِكِي، فأَفْرَكَت، ثم قلت: أَيْبِسيّ. فَأَيْبَسَتْ، ثم قلت: أَطْحَنِي. فأَطْحَنَتْ، ثم قلت: أُخْبزي، فأُخْبَزَتْ، فلما رأيتُ أَنِّي لا أريد شيئًا إلا كان سُقِط في يدي، ونَدِمت، والله، يا أم المؤمنين، ما فعلتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ١٨٤/١٠ (١٨٧٥٣) مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار (١٨٧٣، ١٩٣١)، وعند الحاكم ٨/١ من حديث أبي هريرة مرفوعًا.

وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ١١٨/٠: «رجاله رجال الصحيح، خلا هبيرة بن يريم، وهو ثقة، وينظر: غاية المرام للألباني (٢٩٠).

شيئًا، ولا أفعله أبدًا. فسألّت أصحاب رسول الله هج وهم يومئذ متوافرون، فما 
دَرُوًا ما يقولون لها، وكلهم خاف أن يفتيها بما لا يعلمه، إلا أنه قد قال لها ابن 
عباس أو بعض من كان عنده: لو كان أبواك حيين أو أحدهما لكانا 
يكفيانك (١١٤/١٠). (٢٤/١)

# ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ، بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ﴾

٣١٦٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق خُصَيْف، عن مجاهد وعكرمة ـ قال: الملكان يعلمان الناس القُرْقَة (٢). (ز)

٣١٦٩ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَيَتَمَّلُمُونَ مِنْهُمَا مَا يُكَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْمِ وَرُوْمِهِمُ ﴾، قال: يُؤَخِّدُونُ (٣) أحدهما عن صاحبه، ويُبَغِّضون أحدهما إلى صاحبه (٤١٣/٤٤ ـ (١/٥٣٥)

٣١٧٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ لَيْ تَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُعُرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْ وَزَنْجِينَ ﴾ ، والفُرقة: أن يُؤخِّذ الرجل عن امرأته (٥) [[نا].

[13] علَقَ ابن كثير ((/ ٥٣٣ - ٥٣٤ بتصرف) على أثر عائشة هذا بقوله: قوقد ورد أثر غريب، وسياق عجيب في ذلك، أحببنا أن ننبه عليه، ثم ساق الحديث، وقال: قهذا إسناد جيد إلى ان الساحر له تَمَكُن في إسناد جيد إلى ان الساحر له تَمَكُن في قَلْبِ الأعيان؛ لأن هذه المرأة بذرت، واستغلت في الحال. واستدل به على أن بابل المذكورة في القرآن هي بابل العراق، لا بابل دُنباوند، كما قاله السدي وغيره.

٤١٣ ذكر ابن عطية (١/٣٠٤) أن ﴿ يُكْرِثُونَ ﴾ معناه: فرقة العصمة، ثم أورد هذا القول، وعلَّق عليه بقوله: دوقيل معناه: ... فهي أيضًا فرقة.

١٣٤ قال ابن جرير (٢/٣٥٧): اوقوله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا ﴾ خبرٌ مُبْتَدَأٌ عن ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٥٣، وابن أبي حاتم ١/١٩٤، والحاكم ٤/١٥٥، والبيهقي في سننه ١٣٦/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١.

 <sup>(</sup>٣) التأخيذ: أن تحتال المرأة بحيل في منع زوجها عن جماع غيرها، وذلك نوع من السحر. اللسان (أخذ).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٥٣/٢، ٣٥٩/٢ بنحوه، وابن أبي حاتم ١٩٣/١من طريق أبي جعفر بنحوه، ومن طريق سعيد بن بشير: ١٠.. ويعطفان واحدًا منهما إلى صاحبه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٢/١.

#### أثار متعلقة بالآية:

٣١٧١ ـ عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ إِبليس يضع عرشه على الماء، ثم يبعث سراياه، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فننة، يجيء أحدهم فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: ما صنعت شيئًا، قال ثم يبجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امرأته، قال: فيدنيه منه ويقول: نِعْمَ أنت، قال الأعمش: أراه قال: فيلتزمه، (٢٠). (٣٢/١٠)

٣١٧٢ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: إن الملائكة فيما بينهم إذا علَّمته الإنسَ فصُنع وعُمل به كان سحرًا<sup>(٢)</sup>. (ز)

# ﴿وَمَا هُم بِضَكَآتِينَ بِيهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾

٣١٧٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق سَلَّام بن مسكين ـ في قوله: ﴿وَمَا هُم بِهِ مِن أَحَدِ إِلاَ مِن دَخل بِهِ مِن أَحَدِ إِلاً بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾، قال: لا يَضُرُّ هذا السحرُ إلا من دخل فيه "''. (ز)

== المُتَعَلِّمين من المَلَكِين ما أُنْزِل عليهما، ولبس بجواب لقوله: ﴿وَمَا يُمُلِمَانِ مِنْ أَمَدِ﴾، بل هو خبر مستأنف، ولذلك رُفِع فقيل: ﴿فَيَتَمَلَّمُونَ﴾. فمعنى الكلام إذًا: وما يُعَلِّمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة، فيَأَبُون قَبُول ذلك منهما، فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه. وقد قيل: إنَّ قوله: ﴿فَيَتَمَلَّمُونَ﴾ خبر عن اليهود، معطوف على قوله: ﴿وَلَكِنَّ النَّبُونِ كَمَنُول يُمُلِمُنَ النَّاسَ السِّعْرُ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى اللَّمَكِينِ بِمَالِل هَنُوت وَمَنُوتُ ﴾ ﴿فَيَتَمَلَّمُونَ مِنْ المَلْكَيْنِ بِمَالِل هَنُوت وَمَنُوتُ ﴾ ﴿فَيَتَمَلَّمُونَ وَمَنُوتُ أَلِنَ عَلَى اللَّمَامِ النَّهِ وَرَقِعِهِ ﴾ وجعلوا ذلك من المؤخر الذي معناه التقديم. والذي قلنا أشبه بتأويل الآية؛ لأن إلحاق ذلك بالذي يليه من الكلام ما كان للتأويل وجه صحيح أولَى من إلحاقه بما قد حيل بينه وبينه من معترض الكلام. والهاء والميم والألف من قوله: ﴿ يَنْهُمَا هُم نَرْخُو المَلَكُيْن، ومعنى ذلك: فيتعلم الناس من المَلَكُيْن الذي يغرقون به بين المرء وزوجه».

وذكر ابن عطية (٢٠٤/١) أن الضمير في ﴿مِنْهُمَا﴾ قيل بعوده على الملكين، وقيل بعوده على الملكين، وقيل بعوده على السحر وعلى الذي أنزل على الملكين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ۲۱٦۷/۶ (۲۸۱۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١.

٣١٧٤ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿ وَمَا هُم بِهِ مَكَاذِينَ بِهِ مَا أَشُهُ لَمْ مَا أَنْهُ لَمْ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

٣١٧٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا هُم بِعَنَازِينَ ﴾ يعني: السحرة ﴿ بِهِ مِنْ أَحَادٍ ﴾ يعني: السحرة ﴿ بِهِ مِنْ أَحَادٍ ﴾ يعني: بالسحر ﴿ مِنْ أَحَادٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ في ضُرَّه (٢٠). (ز)

٣١٧٦ ـ عن محمد بن إسحاق ـ من طريق سَلَمَة ـ ﴿وَمَا لَهُم بِصَمَآتِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ﴾، أي: بتَخْلِية الله بينه وبين ما أراد<sup>٣٢</sup>. (ز)

٣١٧٧ \_ عن سفيان [الثوري] \_ من طريق ابن المبارك \_ في قوله: ﴿إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾، قال: بقضاء الله (١٤) المعاديق (١١) وهو)

# ﴿ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾

٣١٧٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَيَنَعَلَنُونَ مَا يَشُرُّوُمْ ﴾ فيتعلمون السحر من الشياطين، والفرقة من هاروت وماروت ﴿وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ (٥٠)

### ﴿ وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ ﴾

٣١٧٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ ﴿وَلَقَدَ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرْنَهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ خَلَتْلِ﴾، قال: لمن اشترى ما يفرق به بين المرء وزوجه<sup>(٦)</sup>. (ز)

أناً ذكر ابنُ جرير (٢/ ٣٦٣) أنَّ للإذن في كلام العرب أوجهًا: منها: الأمر على غير وجه الإلزام ومنها: التخلية بين المأذون له والمخلَّى بينه وبينه. ومنها: العلم بالشيء.

وذَهَبَ إلى أنَّ المراد بالإذن في الآية: العلم بالشيء، ثم قال: «كأنه قال ـ جل ثناؤه ـ: وما هم بضارين بالذي تعلموا من الملكين من أحد إلا بعلم الله، يعني: بالذي سبق له في علم الله أنه يضره، مُستدلًا بأثر سفيان، ولم يُورِد غيرَه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١. وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٦/١ ـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٧. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٦٢. (٥) نفسير مقاتل بن سليمان ١٢٧/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٦٣/٢.

وت المالية

٣١٨٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿وَلَقَـذَ عَـلِمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ﴾، أي: لَمَن اسْتَحَبَّ<sup>دا)</sup>. (ز)

٣١٨١ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَلَقَدُ عَلِمُوا﴾، قال:
 لقد عَلِم أهلُ الكتاب فيما يقرؤون من كتاب الله، وفيما عُهد لهم: أنَّ الساحر لا خَلاق له عند الله يوم القيامة (٢) . (١/ ٥٣٥)

٣١٨٢ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، نحو ذلك (٢). (ز)

٣١٨٣ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَقَدْ عَكِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرْنَهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن عَلَقُهُم اللهُ وَاخْتَاره ٱلْآخِرَةِ مِنْ غَلَقٍ﴾، يعني: اليهود. يقول: لقد عَلِمَت اليهود أنَّ مَن تعلمه واختاره ما له في الآخرة من خَلاق<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣١٨٤ ـ عن ابن أبي نَجِيح ـ من طريق شِبْل ـ قوله: ﴿وَلَقَـٰذَ عَـٰلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرِيْهُ﴾، قال: اشترى ما يُفَرِّق به بين المرء وزوجه (٥٠). (ز)

٣١٨٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ آشَةَرْهُ ﴾ ، يقول: لقد علمت اليهود في التوراة لَمَن اختار السحر(١٦). (ز)

٣١٨٦ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ ﴿وَلَفَدَ عَكِمُوا لَمَنِ اَشْتَرْتُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقَ﴾، قال: قد علمت يهودُ أنَّ في كتاب الله في التوراة: أنَّ مَن اشترى السحر وترك دين الله ما له في الآخرة من خَلَاق، ومَن لم يكن له خَلَاق فالنار مثواه ومأواه (١٩٤٠٠. (ز)

(١٥ ذكر ابن عطية (٢٠٥/١) أن الضمير في ﴿يَمْلَمُونَ ﴾ عائد على بني إسرائيل باتفاق، ثم قال: (ومَن قال: إنَّ الضمير في ﴿عَلِمُوا﴾ عائد عليهم. خرج هذا الثاني على المجاز، أي: لما عملوا عمل من لا يعلم كانوا كأنهم لا يعلمون. ومَن قال: إنَّ الضمير في ﴿عَلِمُوا﴾ عائد على الشياطين أو على الملكين. قال: إنَّ أولئك علموا أن لا خلاق لمن ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٦٣/٢، وابن أبي حاتم ١٩٥/١.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/۳۲۳، وابن أبي حاتم ۱۹۰/۱ من طريق سعيد بن بشير. وذكره يحيى بن سلام
 كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱۹۲/۱ ... وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٥/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٦٣/٢، وابن أبي حاتم ١٩٥/١. (٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٥/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٣٦٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٧/١.

### ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِـرَةِ مِنْ خَلَقً﴾

٣١٨٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن جُرَيج \_ في قوله: ﴿مَا لَلَهُ فِي ٱلْآخِـرَةِ مِنْ خَلَتْهُ﴾، قال: قِوام(١١). (٧/١١ه)

٣١٨٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق قيس بن عَبَّاد \_ في قوله: ﴿مَا لَلَهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَلْهُ اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ نصيب (٢٠) (٣٧/١٠)

٣١٨٩ ـ عن عبد الله بن عباس: أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﷺ: ﴿مَا لَلهُ فِى ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَتْوَ﴾. قال: من نصيب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أميَّة بن أبي الصَّلْت وهو يقول:

يَدْعُون بالوَيْلِ فيها لا خَلَاق لهم إلا سَرَابِيل من قِطْرٍ وأَعْلال<sup>(٣)</sup>. (٥٣٧/١)

٣١٩٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿مَا لَهُ فِي ٱلۡآخِرَةِ مِنَ خَلتَهُ﴾، قال: من نصيب (٤٠) . (١٣٧/١)

٣١٩١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق مَعْمَر ـ ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقُ﴾، قال: ليس له دين (٥) . (١٩٧١ه)

٣١٩٢ ـ عن قتادة بن دِصامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ خَلَقٍ﴾، قال: ليس له في الآخرة جَنَّة عند الله<sup>(١)</sup>. (ز)

٣١٩٣ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍّ﴾: من نصيب (٧). (ز)

== اشتراه، وهؤلاء لم يعلموا فهو على الحقيقة». ونقل أنَّ مكيًّا قال بأن الضمير في ﴿عَكِلْمُوا﴾ لعلماء أهل الكتاب، وفي قوله: ﴿لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ للمتعلمين منهم.

أخرجه ابن جرير ۲/۳۱۲.
 أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٥/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطّشيقُ \_ كما في الإنقان ٢/ ٨٢ \_.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جَرير ٢/٣٦٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٥/١. (٥) أخرجه عبد الرزاق ٥٤/١، وابن جرير ٢/٣٦٦، وابن أبي حاتم ١٩٥/١.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق ١/٤٥، وأخرجه ابن جرير ٢/٥٣٥، وابن أبي حاتم ١٩٥/١كلاهما بلفظ: ليس له
 في الآخرة جهة عند الله.

<sup>(</sup>v) أخرجه ابن جرير ٢/٣٦٥، وابن أبي حاتم ١٩٥/١.

والمنظالة المنظالة

٣١٩٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَوْبُ ، يقول: ما لَه في الآخِرة من نصيب. نظيرها في براءة قوله سبحانه: ﴿قَاسَتَمْتُمُ مِثَلَقِكُو ﴾ النوبة: ١٩٩، وكقوله: ﴿قَالَتُهُمُ عَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [آل عمران: ٧٧]، يعني: نصيب<sup>(۱)</sup>. (ز) ٣٩٥ ـ قال سفيان ـ من طريق وكيع ـ: سمعنا في قوله: ﴿مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ عَلَيْهُ أَنَّهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرة من نصيب (١١٠٠٠. (ز)

# ﴿ وَلِينْسُ مَا شَكَرُواْ بِهِ أَنْفُسَهُمُّ لَوْ كَانُواْ يَسْلَمُونَ ﴿ ﴾

٣١٩٦ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَلِيَـٰفُونَ مَا شَـَـرُوْلُ﴾، قال: باعوا<sup>(٣)</sup>. (٣٨/١)

٣١٩٧ ـ عن الحسن البصري: لو كانوا علماء أتقياء ما اختاروا السحر<sup>(1)</sup>. (ز) ٣١٩٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَهِنْسُ مَا شَكَرُوْا﴾ يقول: باعوا به أنفسهم من السحر، ﴿لَوْ ﴾ يعنى: إن ﴿كَانُوا يُسْلُمُونَ ﴾ ولكنهم لا يعلمون (٥). (ز)

### ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ مَامَنُواْ وَأَتَّقُوا ﴾

٣١٩٩ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ قال: كل شيء في القرآن ﴿ لَوْهِ عَلِيهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ ع

المَا رَجَّعَ ابن جرير (٣٦٦/٢) أنَّ الخلاقَ هنا بمعنى: النصيب، مستندًا إلى نظائره من السّنّة، ولغة العرب، ودلالةِ العقل، وهو قول ابن عباس، ومجاهد، والسّدّيّ، وسفيان، فقال: «وأوَلَى هذه الأقوال بالصواب قول من قال: معنى الخلاق في خذا الموضع: النصيب. وذلك أنَّ ذلك معناه في كلام العرب، ومنه قول النبي عَنَّ: «لَيُؤيِّدُنَّ اللهُ هذا الدين بأقوام لا خَلَاق لهم، يعني: لا نصيب لهم ولا حَظَّ في الإسلام والدين،

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٦/١ ـ ١٢٨. (٢) أخرجه ابن جرير ٢/٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٣٦٨/٢، وابن أبي حاتم ١٩٥/١ وزاد: يعني: اليهود.

<sup>(</sup>٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٦/١ ـ.

<sup>(</sup>۵) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٦/١. وعزاه السيوطي لابن جرير، ولم أجده فيه.

٣٢٠٠ عن قتادة بن دعامة من طريق سعيد قوله: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ ءَامَثُوا ﴾ قال:
 ءامنوا بما أنزل، ﴿ وَاتَّقَوْا ﴾ قال: اتَّقَوْا ما حَرَّم الله (١٠). (ز)

٣٢٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال لليهود: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ مَامَوًّا ﴾ يعني: صَدَّقوا بمحمد ﷺ، ﴿وَإِنَّقَوْا ﴾ الشركُ<sup>٢١)</sup>. (ز)

# ﴿لَمَثُوبَةٌ مِّن عِندِ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَمْ لَمُونَ ٢٠٠٠

٣٢٠٢ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الرَّبيع بن أنس \_ في قوله: ﴿لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ اللهِ اللهِ عَند اللهُ خير (٣) . (ز)

٣٢٠٣ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿لَمَثُوبَةُ ﴾، قال: واللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

٣٢٠٤ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَلَقَ أَنَّهُمْ ءَامَثُواْ وَاتَّغَوَّا لَمَثُوبَةٌ مِّن عِندِ اللَّهِ﴾، قال: أمَّا المثوبة فهو الثواب<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٢٠٥ ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك (٦). (ز)

٣٢٠٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ مَامَوُا وَاَتَّغَوَا لَمَثُوبَةً ۗ يِّن عِندِ اللَّهِ حَيْرٌ ﴾، يقول: لثواب من عند الله (٧). (ز)

٣٢٠٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿لَمَثُوبَةٌ بَنْ عِندِ اللهِ يقول: لكان ثوابهم عند الله خير من السحر والكفر، ﴿ وَلَى كَانُوا ﴿ يَمْ اللهُ وَكَانُوا ﴿ يَمْ اللهُ وَكَانُوا مُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُواللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الله

١١٧ ذَهَبَ ابن جرير (٢/ ٣٧٢)، وابن عطية (٢٠٦/١)، وابن تيمية (٢٨٩/١) إلى أنَّ ==

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٨/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٥/١ ـ ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرَّزاق ١/٥٤، وابن جرير ٢/٣٧٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) علَّقه ابن أبي حاتم ١٩٦/١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٣، وابن أبي حاتم ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٨/١.

### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ ﴾

### 🏶 نزول الآية:

٣٢٠٨ ـ عن ابن مسعود ـ من طريق عَلْقَمَة ـ قال: ما كان ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا﴾ أُنزل بالمدينة، وما كان ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ﴾ فبمكة<sup>(١)</sup>. (١٧٧/١)

٣٢٠٩ ـ عن ابن مسعود ـ من طريق عبد الرحمن بن يزيد ـ قال: قرأنا المُفَصَّل حِجَجًا ونحن بمكة، ليس فيها: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُوا ﴾ (١٧٧١)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٢١٠ ـ عن عبد الله بن مسعود ـ من طريق مَعْن، أو عون ـ أنَّ رجلًا أناه، فقال: اعهد إليَّ. فقال: إذا سمعت الله يقول: ﴿يَتَاتُهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا﴾ فأرْعِها سمعَك؛ فإنه خيرٌ يأمُرُ به، أو شرٌّ يُنْهَى عنه "ا. (٥٣٨/١)

٣٢١١ ـ عن محمد ابن شهاب الزهري ـ من طريق الأوزاعي ـ قال: إذا قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُونُ كَا اللهِ الْعَلَوا، فالنبي ﷺ منهم (١٤). (ز)

==المثوبة في الآية بمعنى: الثواب، كما هو في لسان العرب، قال ابن عطية: قوالمثوبة عند جمهور الناس بمعنى: الثواب والأجر، وهذا هو الصحيح. ثم أورد قولًا آخر، فقال: قوم: معناه لرجعة إلى الله من ثاب يثوب إذا رجع. وبيَّن أن قوله تعالى: ﴿لَوَ كَانُوا يَسْلَمُونَ ﴾ يحتمل احتمالين: الأول: نفي العلم عنهم. الثاني: أن يراد: لو كانوا يعلمون علمًا ينفع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار (١٥٣١)، والحاكم ١٨/٣، والبيهقي في الدلائل ١٤٤/، وعزاه السيوطي إلى ابن مرديه.

وتقدمت آثار عديدة في هذا المعنى عند قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّنَا النَّاسُ آعُبُدُواْ رَبُّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شُيبة ٢٠/ ٥٢٢، والطيراني في الأوسط (٦٣٤٤)، والحاكم ١٩/٣. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المبارك في الزهد (٣٦)، وأبو عبيد في فضائله ص٣١، وسعيد بن منصور في سننه (٥٠.) ٨٤٨)، وأحمد في الزهد ص١٥٨، وابن أبي حاتم ١٩٦١، وأبو نعيم في الحلية ١٩٣١، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٠٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٣/ ٩٨٧.

### أثار متعلقة بالآية:

٣٢١٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عكرمة ـ: ما أنزل الله آيةً في القرآن يقول فيها: ﴿ يَكُونُهُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَاللَّاللَّاللَّاللَّالَاللَّاللَّ اللَّهُ الللَّا اللللَّالِمُ اللللَّاللَّا اللّ

٣٩١٣ ـ عن خَيْثَمَة ـ من طريق الأعمش ـ قال: ما تقرؤون في القرآن: ﴿يَعَأَيُّهَا الْمُوانِ فِي القرآن: ﴿يَعَأَيُّهَا الْمُسَاكِينَ (\*). (٩٩٩/١)

## ﴿ لَا تَقُولُوا رَعِنَ وَقُولُوا الظُّرْنَا ﴾

#### 🎇 قراءات:

٣٢١٤ \_ عن الحسن البصري أنَّه قرأ: (رَاعِنًا)(١١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠)

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٦/١ كما أخرجه أبو نعيم في الحلية مرفوعًا ١/ ٦٤. وقال: «لم نكتبه مرفوعًا إلا من حديث ابن أبي خيشمة، والناس رووه موقوفًا».

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق ۱۹۲/۲، وابن أبي شبية ۴٬۵۶۹، وابن أبي حاتم ۱۹۹۱، وأبو نعيم في الحلية ۱۱٦/٤. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، كما عزا إلى عبد بن حميد، وأبي الشيخ لفظًا آخر: ما كان في القرآن: ﴿يَمَالُتُهَا ٱلَّذِيرِكِ ،اَمَثُوا﴾ فهو في التوراة والإنجيل: يا أيها المساكين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٧/١.وهي قراءة شاذة. انظر: مختصر ابن خالويه ص١٦.

### # نزول الآية:

٣٢١٥ ـ عن عبد الله بن عباس، قال: ﴿رَعِتَ بلسان اليهود: السب القبيح، فكان اليهود يقولون لرسول الله ﷺ سرًّا، فلمًّا سمعوا أصحابه يقولون أغلَنُوا بها، فكانوا يقولون ذلك ويضحكون فيما بينهم، فأنزل الله الآية ('). ((٥٣٩/١)

٣٢١٦ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: إنَّ مشركي العرب كانوا إذا حَدَّث بعضهم بعضًا يقول أحدهم لصاحبه: أرْعِنِي سمعَك. فنُهُوا عن ذلك (٢٠٠٠). (١/١٥)

٣٢١٧ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿لَا تَنْفُولُواْ رَعِنَكَ﴾، قال: قولًا كانت اليهود تقوله استهزاء، فكرهه الله للمؤمنين أن يقولوا كقولهم<sup>(٣)</sup>. (٩٤٠/١)
٣٢١٨ ـ عن عطية العوفي ـ من طريق فُضَيْل بن مرزوق ـ في قوله: ﴿لَا تَنْفُولُواْ رَاعِنا سمعك. حتى قالها أناس من رَعِنكُه، قال: كان أناس من اليهود يقولون: راعنا سمعك. حتى قالها أناس من

قولوا الحَبَلَةَ»، والا تقولوا عبدي، ولكن قولوا فتاي.

ثم انتقد الأثر المروي عن عطية ومن وافقه بأنها كانت كلمة لليهود بمعنى السب والسخرية، فاستعملها المؤمنون أخذًا منهم ذلك عنهم، فقال مُمَلِّلاً ذلك بدليل العقل: فغير جائز في صفة المؤمنين أن يأخذوا من كلام أهل الشرك كلامًا لا يعرفون معناه، ثم يستعملونه بينهم وفي خطاب نبيهم على ولكنه جائز أن يكون ذلك مما روي عن قتادة أنها كانت كلمة صحيحة مفهومة من كلام العرب وافقت كلمة من كلام اليهود بغير اللسان ا

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى أبي نعيم في الدلائل.

قال ابن حجر في الفتح ١٦٣/٨: • وروى أبو نعيم في الدلائل بسند ضعيف جدًا عن ابن عباس قال: ﴿كَوَتَكَ﴾ بلسان اليهود السب القبيح، فسمع سعد بن معاذ ناسًا من اليهود خاطبوا بها النبي ﷺ، فقال:

«لتن سمعتها من أحد منكم الأضربن صنقه». وقال في الكافي الشاف ١/١٧٤: •فيه السدي الصغير،

متروك، وكذا شيخه الكلبي،

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۳۷۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٥. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي نعيم في الدلائل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٥. وعزاه السيوطي إلى أبي نعيم في الدلائل.

٣٢١٩ - عن إسماعيل السُّدِّي - من طريق أسباط - ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا تَقُولُوا وَيَتَا يَعَا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ وَيَتَا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ وَيَتَا وَقُولُوا اَنْظُرْنَا ﴾ ، قال: كان رجل من اليهود من قبيلة من اليهود يقال لهم: بنو قينقاع ، كان يدعى رِفَاعَة بن زيد بن السائب (١٠ ؛ كان يأتي النبي على الأنبياء كانت قال: أرْعِنِي سمعَك ، واسمع غير مُسْمَع . فكان المسلمون يحسبون أن الأنبياء كانت تُفَخَّم بهذا، فكان ناس منهم يقولون: اسمع غير مُسْمَع . كقولك: اسمع غير صاغر . وهي المنتي في المنساء: ﴿ وَمَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللللِّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللللِّهُ الللل

 ٣٢٧ ـ عن أبي صخر، قال: كان رسول الله ﷺ إذا أَذْبَر ناداه مَن كانت له حاجة من المؤمنين، فقالوا: أَرْعِنا سمعك. فأعظم الله رسولَه أن يُقَال له ذلك، وأمرهم أن يقولوا: انظرنا. ليعززوا رسولَه، ويُوقِّرُوه (٣٠. (١/١٥٠))

٣٢٢١ ـ عن مَعْمَر<sup>(1)</sup>، والكلبي: في قوله: ﴿لاَ تَقُولُواْ رَعِنَ وَوُلُواْ أَنْظُرَنَا وَاَسْمَعُواْ﴾، قال: كانوا يقولون: راعِنَا سمعك. قال: فكان اليهود يأتون فيقولون مثل

==العربي، هي عند اليهود سبِّ، وهي عند العرب: أرْعِني سمعك وفَرِّغُه لِتفهم عيِّ، فعَلِم الله ـ جل ثناؤه ـ معنى اليهود في قبلهم ذلك للنبي ﷺ، وأن معناها منهم خلاف معناها في كلام العرب، فنهى الله ﷺ المؤمنين عن قبلها للنبي ﷺ؛ لئلا يجترئ مَن كان معناه في ذلك غير معنى المؤمنين فيه أن يخاطب رسول الله ﷺ به. وهذا تأويل لم يأتِ الخبر بأنه كذلك من الوجه الذي تقوم به الحجة؛ وإذ كان ذلك كذلك فالذي هو أولى بتأويل الآية ما وصفنا، إذ كان ذلك هو الظاهر المفهوم بالآية دون غيره.

<sup>(</sup>١) قال ابن جرير: هذا خطأ، إنما هو ابن التابوت، ليس ابن السائب.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢٧٧/٢ ـ ٣٧٨ مرسلًا، وكذلك ابن المنذر ٧٣٣/٢) (١٨٢٧)، وابن أبي حاتم ١/ ١٩٨ مختصرًا. وعزاه السيوطي إليهم مختصرًا، وفي أوله: كان رجلان من اليهود ـ مالك بن الصَّيف، ووِفَاعَة بن زيد ـ إذا لَيْيًا النبئي ﷺ قالا له وهما يكلمانه: رَاعِنًا سمعك...

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٩٧ (١٠٤٢)، ١٩٨/١ (١٠٤٥).

وأبو صخر هو حميد بن زياد المدني الخراط من أتباع التابعين، قال عنه الحافظ في التقريب (١٥٥٥): «صدوق يهم». وعليه فالإسناد معضل.

<sup>(</sup>٤) كذا في المطبوع، ولعله: •عن معمر عن قتادة والكلبيء؛ فهذه هي الجادة في تفسير عبد الرزاق.

ذلك، يستهزئون، فقال الله: ﴿لَا تَقُولُواْ رَعِنَكَا﴾ (١). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٢٢٢ \_ عن عبد الله بن عباس، في قوله: ﴿لاَ تَقُولُواْ رَعِنَتِهُ، قال: وذلك أنها سُبَّة بلغة اليهود، فقال تعالى: ﴿رَقُولُواْ أَنظُرْنَاكُ، يريد: اسمعنا، فقال المؤمنون بعدها: من سمعتموه يقولها فاضربوا عنقه. فانتهت اليهود بعد ذلك<sup>(٢)</sup>. (١٩٩١ه) ٣٢٢٣ \_ عن عبد الله من عباس \_ من طريق إن إسحاق بسنده \_ في قوله: ﴿لاَ تَقُولُواْ

٣٢٢٣ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ في قوله: ﴿لَا تَــُمُولُواْ رَعِنَـــُا﴾، أي: أرعنا سمعك<sup>(٣)</sup>. (١/١٤ه)

٣٢٢٤ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ في قوله: ﴿لَا تُقُولُواْ رَعِنَك﴾، قال: كانوا يقولون للنبي ﷺ: أَرْعِنا سمعك. وإنما ﴿رَعِنَك﴾ كقولك: عَاطِنا (٤٠/١٤). (٤٠/١٠)

٣٢٢٥ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ =

٣٢٢٦ ـ والربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٢٢٧ ـ وعن أبي مالك =

٣٢٢٨ ـ وعطية العوفي =

**٣٢٢٩ ـ وقتادة بن دعامة، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)** 

٣٢٣ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق عبيد بن سليمان ـ في قوله:
 ﴿رَعِنَا﴾، قال: كان الرجل من المشركين يقول: أرْعِني سمعك(٧). (ز)

آت قال ابن عطية (٣٠٦/١) مُعلِّقًا على هذا القول: «قرأ جمهور الناس: ﴿وَعِتَ ﴾ من المراعاة، بمعنى: فَاعِلْنا، أي: أرعنا نرعك، وفي هذا جفاء أن يخاطب به أحد نبيه، وقد حض الله تعالى على خفض الصوت عنده وتعزيره وتوقيره، فقال من ذهب إلى هذا المعنى: إن الله تعالى نهى المؤمنين عنه لهذه العلة. ولا مدخل لليهود في هذه الآية على هذا التأويل، بل هو نهي عن كل مخاطبة فيها استواء مع النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ١/ ٥٤. (٢) عزاه السيوطي إلى أبي نعيم في الدلائل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ـ كما في سيرة ابن هشام ١/ ٥٦٠ ـ، وابن جرير ٢/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابنّ جرير ٢/٣٧٥ ـ ٣٧٦، وابن أبي حاتم ١٩٦/١، والطبراني في المعجم الكبير (١٢٦٥٩).

<sup>(</sup>٥) أخِرجه ابن جرير ٣٧٧/٢ عن أبي العالية، وابن أبي حاتم ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٦) علّقه ابن أبي حاتم ١/١٩٧. (٧) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٤.

٣٢٣١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عيسى، عن ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿لَا تَعُولُوا رَعِنَكُ ﴾، قال: خلافًا(١/المُعَنَا). (١/١٤ه)

٣٢٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق عيسى وشِبْل، عن ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿لاَ تَقُولُوا اَنظُرْنَا﴾ قوله: ﴿لاَ تقولوا: اسمع منا ونسمع منك، ﴿وَقُولُوا اَنظُرْنَا﴾ أَفْهِمْنَا، بَيِّن لنا (٢٠). ((/٤٥٠)

۳۲۳۳ \_ عن مجاهد بن جبر، في قول الله: ﴿ رَعِتَ اللهِ، قال: سمعنا (٣). (ز) ٣٧٣٣ \_ عن مجاهد بن جبر =

٣٢٣٥ \_ وعطاء \_ من طريق جابر \_ ﴿ أَنْظُرْنَا ﴾ ، قال: اسمع مِنَّا (٤) . (ز)

٣٢٣٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ أنَّه قرأ: (رَاعِنَا). وقال: الراعن من القول: السخري منه. نهاهم الله فل أن يسخروا من قول محمد على الراعن من الإسلام (٥٠). (٤٢/١٥)

٣٢٣٧ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق عبد الملك ـ في قوله: ﴿لاَ تَغُولُواْ رَعِنَا﴾، قال: كانت لغة في الأنصار في الجاهلية، فنهاهم الله أن يقولوها، وقال: قولوا: ﴿أَنْظُرْنَا وَأَسْمَعُولُ﴾ (١/٣٠٤). (١/١١ه)

[٢٤] انتقد ابن جرير (٢/ ٣٨١) قول مجاهد هذا بكونه ليس له وجه مفهوم في كلام العرب، فقال: «فأما التأويل الذي حكي عن مجاهد في قوله: ﴿ وَرَعِتُ ﴾ أنه بمعنى: خلافًا. فيمًا لا يُمقّل في كلام العرب؛ لأنَّ «راعيت» في كلام العرب إنما هو على أحد وجهين: أحدهما بمعنى: فاعلت من الرعية، وهي الرقبة والكلاءة. والآخر بمعنى: إفراغ السمم، بمعنى: أوعيته سمعي. وأما راعيت بمعنى: خالفت، فلا وجه له مفهوم في كلام العرب، إلا أن يكون قرأ ذلك بالتنوين، ثم وجهه إلى معنى الرعونة والجهل والخطأ، على النحو الذي قال في ذلك عبد الرحمن بن زيد، فيكون لذلك ـ وإن كان مخالفًا قراءة القراء ـ معنى مفهومٌ حينتذ».

٤٢٣ عَلْقَ ابن عطية (٣٠٦/١) على قول عطاء هذا، فقال مُنتَقِدًا: ﴿وَوَقْفُ هَذَهُ اللَّغَةُ عَلَى ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٧٣/٢، وابن أبي حاتم ١٩٧/١. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد ص٢١٠، وأخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧٤، ٣٨٣، وابن أبي حاتم ١٩٨/١ الشطر الثاني.

 <sup>(</sup>٣) علقه سفيان الثوري في تفسيره ص٤٨.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٧/١. ولم أجد القراءة في المطبوع من تفسير ابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٦) أخرَجه ابن جَرير ٢/٣٧٧، وابن أبي حاتم ١٩٧/١، والنّحاس في ناسخه ص٤٠٠. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٣٣٣٨ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جريج ـ قال: ﴿لاَ تَقُولُواْ رَعِنَا﴾، قال: لا تقولوا خلافًا(١٠). (ز)

٣٣٣٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ المَثُوا لَا تَكُولُوا رَعِنَا﴾، وذلك أن المؤمنين قالوا للنبي ﷺ: راعنا سمعك. كقولهم في الجاهلية بعضهم لبعض. و«راعنا» في كلام اليهود: الشتم، فلما سمعت ذلك اليهود من المشركين أعجبهم، فقالوا مثل ذلك للنبي ﷺ، فقال رجل من الأنصار \_ وهو سعد بن عُبَادة الأنصاري \_ لليهود: لَين قالها رجلٌ منكم للنبي ﷺ لأَصْرِبَنَّ عنقَه. فوعظ الله ﴿ المؤمنين، فقال: ﴿ وَيَاتُهُا الَّذِينَ المَثُوا لَا تَعُولُوا ﴾ للنبي ﷺ: ﴿ وَعِنا ﴾ ولكن ﴿ قُولُوا النبي ﷺ: ﴿ وَعِنا ﴾ ولكن ﴿ قُولُوا النبي ﷺ: وَلوا للنبي ﷺ: وراحان ﴿ قُولُوا النبي ﷺ والمومنين،

٣٢٤٠ ـ قال عبد الملك ابن جريج ـ من طريق حجاج ـ: ﴿رَعِنَكَ﴾ قول الساخر. فنهاهم أن يسخروا من قول محمد ﷺ<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤١ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ يَالَّهُمَا اللَّذِينَ مَا مَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَتَا وَقُولُوا أَنظَرْنَا ﴾، قال: ﴿ رَعِنَتُهُ القول الذي قالله الشقوم، قالوا: ﴿ مَعْمَنا وَاسْمَعْ عَيْر مُسْمَعٍ وَرَعِنَا لَينًا إِلَّمِينَهِم وَلَحْمَنَا فِي الدِينَ ﴾ [النساء: ٤٦]. قال: قال: هذا الراعن ـ والراعن: الخطأ ـ. قال: فقال للمؤمنين: لا تقولوا خطأ كما قال القوم، ﴿ وَقُولُوا أَنظُرُنَا وَأَسْمَمُوا ﴾، قال: كانوا ينظرون إلى النبي ﷺ ويكلمونه، ويسمع منهم، ويسألونه ويجيبهم (١٤٤٢٤٤). (ز)

<sup>==</sup>الأنصار تقصير، بل هي لغة لجميع العرب، (فاعل) من المراعاة، فكانت اليهود تصرفها إلى الرعونة، يُظْهِرُون أنهم يريدون المراعاة، ويُبُطِئُون أنهم يريدون الرعونة التي هي الجهل. وحكى المهدويُّ عن قوم أنَّ هذه الآية على هذا التأويل ناسخة لفعل قد كان مباحًا، وليس في هذه الآية شروط النسخ؛ لأن الأول لم يكن شرعًا متقررًا».

<sup>[</sup>٢٣٤] ذكر أبن عطية (٣٠٧/١) أن لفظة ﴿انظرنا﴾ تحتمل احتمالين: الأول: انتظرنا وأمهل علينا. الثاني: أن يكون المعنى: تفقدنا من النظر. ثم علّق بقوله: ﴿وهذه لفظة مخلصة لتعظيم النبي ﷺ على المعنين﴾. ثم قال: ﴿والظاهر عندي استدعاء نظر العين المقترن بتدبر الحال، وهذا هو معنى ﴿رَعِنَكُ ، فبدلت للمؤمنين اللفظة ليزول تعلق اليهود ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٧٣، كما أخرجه سفيان الثوري في تفسيره ص٤٧ من طريق عبد الملك بن سليمان.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۲۸/۱ ـ ۱۲۹. (۳) أخرجه ابن جرير ۲/۳۷۷.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٧٦.

# ﴿ وَأَسْمَعُواً ﴾

٣٢٤٢ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿وَٱسْمَعُواْ﴾، قال: أمرهم أن يسمعوا قوله، ويقبلوا عنه، فأبَوَّا ذلك، وعَصَوْا ربهم(``. (ز)

٣٢٤٣ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَأَسْمَعُوآ﴾، قال: اسمعوا ما يُقال لكم <sup>(٢)</sup>. (٢/١٤٥)

٣٢٤٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَاَسْمَعُوا ﴾ ما تؤمرون به (٣). (ز)

# ﴿ وَلَكُنْرِنَ عَنَابُ أَلِيدٌ ١

٣٢٤٥ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِلسَّانِ ﴾ يعنى: اليهود ﴿ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ يعنى: وجيعًا<sup>(٤)</sup>. (ز)

## ﴿مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِنْ خَيْرٍ مِن رَبِّكُمُّ ﴾

٣٢٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مَّنَا يُودُّ الَّذِيكَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ ﴾ منهم قيس بن عمرو، وعازار بن يَنْحُومَ، وذلك أنَّ الأنصار دعوا حلفاءهم من اليهود إلى الإسلام، فقالوا للمسلمين: ما تدعونا إلى خير مما نحن عليه، وددنا أنَّكم على هدى، وأنه كما تقولون. فكذبهم الله سبحانه، فقال: ﴿مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَلَا ٱلنَّشْرِكِينَ أَن يُدَزَّلَ عَلَيْكُم مِنْ خَيْرٍ مِن رَّبِّكُمُّ ﴿(١). (ز)

# ﴿ وَاللَّهُ يَخْمُشُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَكَأَةُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ مُ

٣٢٤٧ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿ وَاللَّهُ يَخْلَفُ بِرَحْ مَتِهِ مَن

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

يَشَآةُ﴾، قال: القرآن، والإسلام<sup>(١)</sup>. (١/٢٤٠)

٣٢٤٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿يَخْتَسُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَتَكَأَنُّهُ، قال: النبوة (٢٠). (ز)

٣٢٤**٩** \_ وعن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>٣٠)</sup>. (ز)

٣٢٥٠ عن الحسن البصري ـ من طريق عباد بن منصور ـ في قوله: ﴿ يَخْنَشُ 
 رَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ 
 هُا قَال: رحمته الإسلام، يختص بها من يشاء (٤).

٣٢٥١ ـ عن الحسن البصري، في قوله: ﴿ يَغْفَشُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاهُ ﴾، يعني: النبوة (١٩٤٥ ـ عن يَرَ

٣٢٥٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَاللهُ يَغْمُنُ بِرَحْمَتِهِ ﴾ يعني: دينه الإسلام ﴿مَنَ يَشَاأُ ﴾. نظيرها في (هل أتى): ﴿وَيُكَوْلُ مَن يَشَالُهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ [الإنسان: ١٨، يعني: في دينه الإسلام، فاختص المؤمنين، ﴿وَاللهُ دُو ٱلْفَضْلِ ٱلْمَظِيرِ ﴾ فاختصهم لدينه (١٠). (ز)

### ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ﴾

### 🌞 نزول الآية:

ثم وجَّة الأقوال الأخرى بكونها تفسيرًا بجزء المعنى، فقال: «الرحمة في هذه الآية عامة لجميع أنواعها التي قد منحها الله عباده قديمًا وحديثًا، وقال قوم: الرحمة هي القرآن. وقال قوم: نبوة محمد ﷺ. وهذه أجزاء الرحمة العامة التي في لفظ الآية.

٤٢٤ رجَّحَ ابن عطية (٣٠٨/١) العمومَ في معنى الرحمة في الآية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩/١.(۲) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩١.(٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩١.

<sup>(</sup>٥) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٦٨/١ ـ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن عدي في الكامل ٧/ ٤٧٧ (١٧١٥)، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٩/٥٣، وابن أبي حاتم
 ٢٠٠/١).

٣٢٥٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ... وذلك أن كُفَّار مكة قالوا للنبي ﷺ: إنما تَقَوَّلْت أنت يا محمد هذا القرآن من تلقاء نفسك؛ قلتَ كذا وكذا، ثم غَيَّرْت فقلتَ كذا وكذا، فأنزل الله ﷺ يُعَظِّم نفسه \_ تبارك اسمه \_(۱). (ز)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٢٥٥ ـ عن عبد الله بن عباس، في قوله تعالى: ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ مَايَةٍ﴾، قال: ما نُشْبِت خطها، ونُبُدِّل حُكمَها(٢٠). (ز)

٣٢٥٦ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ مَايَذِ﴾، يقول: ﴿مَا نَسَخَ

٣٢٥٧ ـ عن حبد الله بن عباس، قال: ﴿مَا نَنسَعْ مِنْ مَاتِيَةَ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِمْيْرِ مِنهَا أَوْ مَنْ مَالِيَةً أَوْ مُنْ مِنْ مَاتِيَةً أَلَمْ مَنْلَمَ أَنَّ اللَّهُ مَا كُلُوهُ مُثَالًا مَالِيَةً مُكَانَكَ مَالِيَةً مُكَانَكَ مَالِيَةً مُكَانَكَ مَالِيَةً مُكَانَكَ مَالِيَةً وَالرعد: ٣٩]
 (النعل: ٢٠١]، وقال: ﴿يَمْمُوا اللّهُ مَا يَشَاهُ وَيُثْبِينُهُ والرعد: ٣٩]

٣٢٥٨ \_ قال سعيد بن المسيب =

**٣٢٥٩ ـ** وعطاء: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ﴾، هو ما قد نزل من القرآن<sup>(٥)</sup>. (ز)

۳۲۹۰ ـ عن أصحاب ابن مسعود ـ من طريق مجاهد ـ في قوله: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ﴾، قال: نُثْبِت خطَّها، ونُبُدُّلُ حكمَها<sup>(١)</sup>. (١/٥٤٥)

٣٢٦١ ـ عن محمد بن كعب القرظي، نحو ذلك (١). (ز)

<sup>=</sup> وفي إسناده محمد بن الزبير الحراني، قال عنه ابن عديُّ: "منكر الحديث، ثم ذكر له هذا الحديث من مناكيره. قال الشوكاني في فتح القدير ١٤٨/١: "وفي إسناده الحجاج الجزري، ينظر فيه". وقد ضعّفه الألباني في الضعيّة ٤٠١/١٥٤ (٣٢٩٥) بهما.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ١/ ٢٥٤، وتفسير البغوي ١/ ١٣٤.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٨٩، وابن أبي حاتم ٢٠١/١، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤٧٢). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه. (٥) تفسير البغوي ١/١٣٤.

 <sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٢١١، وأخرجه ابن جرير ٢/٣٩٠، وابن أبي حاتم ١٩٩/١، والبيهقي (٤٨٧). وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه.

<sup>(</sup>٧) علَّقه ابن أبي حاتم ١٢٣/١. (٨) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٩٩١.

والمقالة المنظمة المنظمة المنظمة

٣٢٦٣ \_ عن الضحاك بن مزاحم \_ من طريق قُرَّة بن خالد \_ قال: ﴿مَا نَنْسَخْ﴾: ما نُنسِكُ(١). (ز)

٣٢٦٤ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿مَا نَنسَغْ مِنْ مَايَةٍ﴾، قال: أمَّا ما نُسِخ فما<sup>(٢)</sup> تُرك من القرآن<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٢٦٥ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿مَا نَسَخْ مِنْ مَايَةٍ﴾، قال: أما نسخها فقَبْضُها<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٢٦٧ ـ قال م<mark>قاتل بن سليمان: ﴿مَ</mark>ا نَسَخْ مِنْ ءَايَةِ أَوْ نُنسِهَا﴾، يعني: نُبُدِّل من آية فنحولها، فيها تقديم<sup>(٢)</sup>. (ز)

### أثار متعلقة بالآية:

٣٢٦٨ ـ عن عمر ـ من طريق ابن عباس ـ قال: أَقْرَؤُنا أُبَيٍّ، وأقضانا عَلِيٌّ، وإنَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/١٩٩، وأورده كذلك ابن كثير في تفسيره ١/٣٧٥.

 <sup>(</sup>٢) في المطبوع: قيما، والتصحيح من النسخة المحققة للدكتور أحمد الزهراني. وفي تفسير ابن كثير ١/
 ٣٧٥: فما نترك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم /١٩٩/ (١٠٥٦)، وعلَّق على الأثر بقوله: يعني تُرِك: لم ينزل على محمد ﷺ. وينظر: تفسير ابن كثير ١٩٧/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٨٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٠/١، وعلنى على الأثر بقوله: يعني قبضها: رفعها،
 مثل: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموها البتة)، وقوله: (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتئقى إليهما ثالثًا).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله بن وهب في الجامع ـ تفسير القرآن ٣/ ٦٤ ـ ٦٥ (١٤٦).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

لَنَدَعُ شيئًا من قراءة أُبَيِّ؛ وذلك أنَّ أُبَيًّا يقول: لا أَدَعُ شيئًا سمعته من رسول الله ﷺ، وقد قال الله: ﴿مَا نَسَمْخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَسَاْهَا﴾(١). (١/١٤٥٠)

### ﴿أَوْ نُنسِهَا﴾

#### 🎇 قراءات:

. ٣٢٧ ـ عن مجاهد، قال: في قراءة أبي: (مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِكَ)<sup>(٣)</sup>. (٥٤٥) ٣٢٧١ ـ عن الضحاك، قال: في قراءة <mark>عبد الله بن مسعود</mark>: (ما نُنسِكَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَسَخْهَا)(٤٤٤٠٤. (٥٤٥١)

آوَيَّهُ ابن جرير (٣٩٠/٢ ـ ٣٩٣ بتصرف) قراءة أهل المدينة والكوفة ﴿أَوْ نُسِهَا﴾ بقوله: «لقراءة مَن قرأ ذلك وجهان من التأويل، أحدهما: أن يكون تأويله: ما ننسخ يا محمد من آية فنغير حكمها أو ننسها. وقد ذُكِرَ أنها في مصحف عبد الله: (مَا نُسِكَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَنسَخُهَا) نجئ بمثلها، فذلك تأويل النسيان. والوجه الآخر منهما: أن يكون بمعنى: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد ١٢/٣٥ (٢١٠٨٤)، والبخاري (٤٤٨١)، والنسائي في الكبرى (١٥٠٥)، والنسائي في الكبرى (١٠٩٥)، والمحاكم ٣/ ٣٠٥، والبيهقي في الدلائل //١٥٥، وعزاه السيوطي إلى ابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ٢٨/١٢ (١٣١٤١)، والأوسط ٤٨/٥ (٤٦٣٧).

قال ابن كثير في تفسيره ٢٠٩/١: •سليمان بن الأرقم ضعيف». وقال الهيثمي في المجمع ٣١٥/٦ (١٠٨٣٨): «رواه الطبراني، وفيه سليمان بن أرقم، وهو متروك». وقال الشوكاني في فتح القدير ١٤٨/١: «وفي إسناده سليمان بن أرقم، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه.

وهي قراءة شاذة. انظر: البحر المحيط ١٣/١.

 <sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن المنذر.
 وهى قراءة شاذة. انظر: المحتسب ١٠٣/١.

٣٢٧٢ \_ عن سعد بن أبي وقاص، أنَّه قرأ: (مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ تَنسَاهَا). =

٣٧٧٣ ـ فقيل له: إن سعيد بن المسيب يقرأ: ﴿ تُنبِهَا﴾. قال سعد: إن القرآن لم ينزل على المسيب ولا آل المسيب، قال الله: ٦]، ﴿ مُنْقُرِئُكَ فَلَا تَسَيَّهُ [الأعلى: ٦]، ﴿ وَأَذْكُرُ زَبِّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الاعلى: ٦]،

٣٢٧٤ \_ عن عكرمة =

۳۲۷۵ \_ ومحمد بن کعب =

==الترك، من قول الله ـ جل ثناؤه ـ: ﴿فَسُوا اللّهَ فَنَسِيَهُمْ ۗ [التوبة: ١٧]، يعني به: تركوا الله فتركهم، فيكون تأويل الآية حينئذ على هذا التأويل: ما ننسخ من آية فنغير حكمها ونبدل فرضها نأت بخير من التي نسخناها أو مثلها.

وَوَجَّهُها ابن عطية (٣١٣/١) بقوله: ﴿ وهَذِه مَن : أَنْسَى، المنقولِ مَن نَسِي ٩.

[四] وَجُّهَ أَبِن جرير (٣٩٢/٢) قراءة: (أَوْ تَنسَهَا)، بقوله: ﴿(أَوْ تَنسَهَا) بمعنى الخطاب لرسول الله ﷺ، كأنه عنى: أو تَنسَها أنت، يا محمه».

وبنحوه ابن تيمية (١/ ٣٩٣).

وقال ابن عطية (٣١٣/١ بتصرف): «وقرأت طائفة: (أَوْ نَسَهَا) بفتح النون الأولى وسكون الثانية وفتح السين، وهذه بمعنى الترك، ذكرها مكي ولم ينسبها، وذكرها أبو عبيد البكري في كتاب اللآلي عن سعد بن أبي وقاص، وأراه وهم. وقرأ سعد بن أبي وقاص: (أَوْ تَسَهَا) بناء على مخاطبة النبي ﷺ ونون بعدها ساكنة وفتح السين، هكذا قال أبو الفتح وأبو عمرو الداني. وقرأ سعيد بن المسيب فيما ذكر عنه أيضًا (أَوْ تُنسَهَا) بضم التاء أولًا وفتح السين وسكون النون بينهما، وهذه من النسيان».

وَوَجُّهُ ابنَ جَرِيرِ (٣٩٦/٣ ـ ٣٩٦) قراءة (تُنسَهَا)، فقال: •قرأ بعضهم ذلك: (مَا نَنسَعُ مِنْ آيَةٍ أَوْ تُنسَهَا)، فقال: •قرأ بخشهم ذلك: (مَا نَنسَعُ مِنْ آيَةٍ أَوْ تُنسَهَا)، إلا أن معنى: ﴿وَا تُنسَهَا﴾: أَوْ تُنسِها﴾: أَوْ تُنسِها﴾: أَوْ تُنسِها أَنتَ يا محمه، نحن، مِن: أنساه الله يُنسِيه. ومعنى مَن قرأ: (أَوْ تُنسَهَا): أَو تنسَها أنتَ يا محمه، ثم انتَقَلَ تلك القراءة، ومعها قراءة (تَنسَهَا) الشلوذها وخووجها عن القراءة التي جاءت بها الحجة من قرأة الأمة،

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق ٥٠٥١، وسعيد بن منصور (٢٠٠ ـ تفسير)، وابن أبي داود في المصاحف ص٩٦، والنسائي في الكبرى (١٩٩٦)، وابن جرير ٢/٣٩٢، وابن أبي حاتم ٢٠٠/١، والحاكم ٢/٥٢١. وعزاه السيوطي إلى أبي داود في ناسخه، وابن المنذر.

وقراءة (أَوْ تَنسَاهَا) شاذة، تروى أيضًا عن الحسن، وابن يعمر. انظر: البحر المحيط ١٣/١٥.

٣٢٧٦ \_ وقتادة، نحو قول سعيد<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٢٧٧ ـ عن عُبَيْد بن عُمَيْر ـ من طريق علي الأزدي ـ أنَّه قرأها: ﴿أَوْ نَسَأْمًا﴾ (٢٧١٠). (ز)

٣٢٧٨ \_ عن مجاهد، أنه قرأ: ﴿ أَوْ نَنسَأُهَا ﴾ (٣) . (١/٤٤٥)

٣٢٧٩ \_ كان محمد ابن شهاب الزهري يقرؤها: ﴿مَا نَسْخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا ﴾ بضم النون خفيفة (٤٠). (٩٤٣/١)

### 🏶 تفسير الآية:

٣٢٨٠ ـ عن ابن عباس، قال: خَطَبَنا عمر، فقال: يقول الله تعالى: ﴿مَا نَنسَخْ من آيةِ أُو نَنسَأُهَا﴾، أي: نؤخرها<sup>(٥)</sup>. (١/٤٤٩)

٣٢٨١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿أَوْ نُسِهَا﴾، يقول: أو نتركها لا نبدلها (١) . (١/٤٤)

٣٢٨٢ \_ عن أصحاب ابن مسعود \_ من طريق مجاهد \_ في قوله: ﴿ أَوْ نَنسَأُهَا ﴾ ،

آلاً علَّق ابن جرير (٢٩٤/٢) على قراءة ﴿نَسَأَهَا﴾، فذكر أنها بمعنى: نؤخرها. ثُمَّ بَيَّنَ معنى الآية على هذه القراءة، فقال (٣٩٦/٢ بتصرف): فنتأويل من قرأ ذلك كذلك: ما نبدل من آية أنزلناها إليك يا محمد، فنبطل حكمها ونُثبت خطها، أو نؤخرها فنرجثها، ونقرها فلا نغيرها، ولا نبطل حكمها، نأت بخير منها أو مثلها».

وبنحوه قال ابن عطية (٣١٣/١)، وابن تيمية (١/ ٢٩١)، وابن كثير (٢/ ١٠).

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٠٠/١ (عَقِب ١٠٦٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۳۹٦/۲.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها ابن كثير، وأبو عمرو، وقرأ بقية العشرة ﴿أَلَّ نُشِهَا﴾ بضم النون الأولى، وكسر السين. انظر: النشر ٢٠٢٠/، والاتحاف ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني (١٣١٤١)، وتقدم قريبًا بتمامه من حديث ابن عمر.

<sup>(</sup>۵) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠١/١.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٣٩٣/٢، وابن أبي حاتم ٢٠١/١، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤٧٦). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر. وقد ورد في المطبوع من الله المنثور الأثر بقراءة: (نَنسَاهَا) وهي شاذة، ولم أجد ذلك في المطبوع من المصادر السابقة.

قال: نؤخرها عندنا(١). (١/٥٤٥)

٣٢٨٣ ـ عن عبيد بن عمير ـ من طريق عبيد الأُزْدِيّ ـ ﴿أَوْ نَنسَأُمَا﴾: إرجاؤها وتأخيرها (٢٠). (ز)

٣٢٨٤ ـ عن عبيد بن عمير ـ من طريق ابن أبي نجيح ـ في قوله: (مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَنسَاهَا)، يقول: أو نتركها، نرفعها من عندكم فنأتي بمثلها أو بخير منها (٣٠<u>/١٤٠)</u>. (١/١٥٥)

آلك ذَهَبَ ابن جرير (٣٩٧/٢) إلى أنَّ قراءة ﴿أَنْ ثُنِها﴾ بمعنى: نتركها، هي أولى القراءات، مُستندًا إلى السباق، وأنَّ ذلك المعنى أعَمُّ، فقال: ﴿أَولَى القراءات من قرأ: ﴿أَوْ ثُنِها﴾ بمعنى: نتركها؛ لأن الله أخبر نبيه أنه مهما بَدَّل حكمًا أو غيره، أو لم يبدله ولم يغيره، فهو آتيه بخير منه أو بمثله، فالذي هو أولى بالآية \_ إذ كان ذلك معناها \_ أن يكون \_ إذ قدم الخبر عما هو صانع إذا هو غير وبدل حكم آية \_ أن يعقب ذلك بالخبر عما هو صانع، إذا هو غير وبدل حكم آية \_ أن يكون عقيب قوله: ﴿مَا نَسَحَ مَا يَقِهُ قوله: أو نترك نسخها، إذ كان ذلك المعروف الجاري في كلام الناس، مع أن يئن ألك إذا قرئ كذلك بالمعنى الذي وصفت، فهو يشتمل على معنى الإنساء الذي هو بمعنى: الترك، ومعنى النساء الذي هو بمعنى: التأخير، إذ كان كل متروك فمؤخر على حال ما هو متروك. •

وقال ابن عطية (٣١٤/١ ـ ٣١٥) مُوَجِّهًا تلك القراءات: «وهذه القراءات لا تخلو كل واحدة منها أن تكون من النسيان، واحدة منها أن تكون من النسيان، والنسيان في كلام العرب يجيء في الأغلب ضد الذكر، وقد يجيء بمعنى الترك، فالمعاني الثلاثة مقولة في هذه القراءات، فما كان منها يترتب في لفظة النسيان الذي هو ضد الذكر، فمعنى الآية: ما ننسخ من آية أو نقدر نسيانك لها فتنساها حتى ترتفع جملة وتذهب، ==

<sup>(</sup>۱) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٢١١ ـ، وابن جرير ٢٠٠٢، وابن أبي حاتم ١/ ٢٠٠، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤٨٧). ولفظ ابن جرير: نرفعها. بينما روى ابن أبي حاتم هذا الشطر معلقًا بلفظ آخر كما سيأتي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۳۹۵.

<sup>(</sup>٣) أخرجه آدم ابن أبي إياس ـ كما في تفسير مجاهد ص٢١٠ ـ، وابن جرير ٢٩١/٣ ، ٢٩٠ من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد عن عبيد، وابن أبي حاتم ٢٠١/١، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤٨٧). كذا ذكر السيوطي هذه الرواية بهذه القراءة، والعثبت في المطبوع من المصادر وفق قراءة الجمهور: ﴿أَوْ تُشْهَا﴾، وقراءة (أوْ تَنسَاهَا) شاذة.

٣٢٨٥ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ =

٣٢٨٦ \_ وإسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، نحو ذلك التفسير (١). (ز)

٣٢٨٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: نُؤَخِّرها عندنا(٢٠). (ز)

٣٢٨٨ \_ قال سعيد بن المسيب: ﴿أَوْ نَنسَأُهَا﴾، أي: نؤخرها ونتركها في اللوح المحفوظ، ولا تنزل (٣). (ز)

٣٢٨٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ ﴿أَوْ نَنسَأْهَا﴾: نُرجِتُها ونُؤخِّرُها (٤) . (ز)

٣٢٩٠ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ: (أَوْ نَنسَاهَا) قال: نُثْبِت خَطَّها، ونُبُدِّل حكمَها (١٤٠٠٠ . (ز)

== فإنا نأتي بما هو خير منها لكم أو مثله في المنفعة، وما كان من هذه القراءات يحمل على معنى الترك فإن الآية معه تترتب فيها أربعة معان: أحدها: ما ننسخ على وجوه النسخ أو نترك غير منزل عليك، فإنا لا بد أن ننزل رفقًا بكم خيرًا من ذلك أو مثله حتى لا ينقص الدين عن حد كماله. والمعنى الثاني: أو نترك تلاوته وإن رفعنا حكمه فيجيء النسخ على هذا رفع التلاوة والحكم. والمعنى الثالث: أو نترك حكمه وإن رفعنا تلاوته، فالنسخ أيضًا على هذا رفع التلاوة والحكم. والمعنى الرابع: أو نتركها غير منسوخة الحكم ولا التلاوة، فالنسخ على هذا المعنى هو على جميع وجوهه، ويجيء الضميران في ﴿وَيَهُمّا أَوْ يَدْلِها أَهُ عائدين على المنسوخة فقط، وكان الكلام إن نسخنا أو أبقينا فإنا نأتي بخير من المنسوخة أو مثلها. وما كان من هذه القراءات يحمل على معنى التأخير فإن الآية معه تترتب فيها المعاني الأربعة التي في الترك، أولها: ما ننسخ أو نؤخر إنزاله. والثاني: ما ننسخ النسخ الأكمل أو نؤخر تلاوته وإن أبقينا حكمه. وإن أبقينا تلاوته. والثالث: ما ننسخ أو نؤخره مثبتًا لا ننسخه، ويعود الضميران كما ذكرنا في الترك. وبعض هذه المعاني أقوى من بعض، لكن ذكرنا جميعها؛ لأنها تحتمل).

١٤٠٤ انتَقَدَ ابن تيمية (١٠٠/١) قراءة ﴿نَنسَاهَا﴾؛ لعدم ورودها، ولعدم جواز معناها، ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/٢٥٦، وتفسير البغوي ١/١٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٣٩٥/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرِجه ابن أبي حاتم ٢٠٠/١.

وقراءة (أَوْ نَنسَاهَا) شاذة، تروى أيضًا عن مجاهد، والسدي، وغيرهما. انظر: البحر المحيط ٥١٣/١.

**٣٢٩١** ـ وعن أصحاب ابن مسعود، نحو ذلك<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٢٩٢ ـ عن الضحاك بن مزاحم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُسِهَا﴾، قال: الناسخ والمنسوخ<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٢٩٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عوف ـ في قوله: ﴿أَوْ نُسِهَا﴾، قال: إنَّ نبيكم ﴾ قال: إنَّ ببيكم ﷺ أَقْرِئَ قرآنًا، ثم أنسيه فلم يكن شيئًا، ومن القرآن ما قد نُسِخ وأنتم تقرؤونه (٣٠). (١٤٦/١)

٣٢٩٤ ـ عن عطاء [بن أبي رباح] ـ من طريق عبد الملك ـ في قوله: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةِ أَوْ نَنسَأَهَا﴾، قال: نؤخرها(<sup>١٤٣٤٤</sup>. (ز)

== فقال: الم يقرأ أحد (ننسامًا)، فمن ظنَّ أنَّ معنى ﴿ نَسَأَمَا﴾ بمعنى ننساها؛ فهو جاهل بالعربية والتفسير، قال موسى ﷺ: ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِنَتْ إِلَّا يَعْسِلُ رَبِي وَلَا يَسْمَ﴾ [طه: ٢٥]، والنسيان مضاف إلى العبد كما في قوله: ﴿ سُتُمَّ أَكُ فَلَا شَنَى ﴿ إِلَّا مَا شَكَ اللَّهُ ﴾ [الأعلى: ٢، ٧]، ولهذا قرأها بعض الصحابة: (أو تَنسَامًا)، أي: تنساها يا محمد، وهذا واضح لا يخفى إلا على جاهل لا يفرق بين ﴿ نَسَامًا ﴾ بالهمز وبين (ننسَامًا) بلا همز».

آلًا علَّق ابن تيمية (١/ ٢٩٤ بتصرف) على كلام عطاء هذا، فقال: «وقد ذكر عن السلف أن المعنى: ﴿ وَمَا نَسَمَ مِنَ ءَايَةٍ ﴾ وهو ما أنزلناه إليكم ولا نرفعه، ﴿ أَوْ نُسِهَا ﴾ أي: نؤخر تنزيله فلا ننزله، ونقل هذا بعضهم عن سعيد بن المسيب وعطاء، أما ﴿ مَا نَسَحْ مِنَ ءَايَةٍ ﴾ فهو ما قد نزل من القرآن، جعلاه من النسخة، ﴿ أَوْ نَسَأَهَا ﴾ أي: نؤخرها فلا يكون وهو ما لم ينزل، وهذا فيه نظر؛ فإن ابن أبي حاتم روى بالإسناد الثابت عن عطاء ﴿ مَا نَسَحْ مِنَ عَلَيْهُ أَمَا ما نسخ فهو ما ترك من القرآن. وكأنه تصحف على من ظنه نزل من النزول؛ فإن لفظ «ترك» فيه إيهام، ولذلك قال ابن أبي حاتم: يعني: ترك لم ينزل على محمد، وليس مراد عطاء هذا، وإنما مراده أنه ترك مكتربًا متلوًّا ونسخ حكمه، وما أنسأه هو ما أخره لم ينزله. وسعيد وعطاء من أعلم التابعين لا يخفى عليهما هذا».

<sup>(</sup>١) علّقه ابن أبي حاتم ٢٠٠/١ (غَقِب ٢٠٦٢). والأثران هكذا وردا في المطبوع والمحقق من ابن أبي حاتم، وهو مخالف لما رواه ابن أبي نجيع عن مجاهد عن أصحاب ابن مسعود وعن مجاهد من المتقدم، كما أنه أشبه بنفسير قوله تعالى: ﴿نَنْسُخُ﴾ كما تقدم، فلمل في النّسخ تصحيف أو سبق قلم!

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٩٤، وابن أبي حاتم ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٣٩٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٣٩٥. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٢٠١/١.

٣٢٩٥ ـ عن عطية العوفي ـ من طريق فُضَيْل ـ ﴿أَوْ نَنسَأْهَا﴾، قال: نؤخرها فلا ننسخها(١).
 (ز)

٣٢٩٦ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد \_ قال: كانت الآيةُ تنسخ الآيةَ، وكان نبيُ الله يقرأ الآية والسورة وما شاء الله من السورة، ثم ترفع، فينسسيها الله نبيه، فقال الله يقُصُّ على نبيه: ﴿مَا نَسْحَةُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا﴾ (١٠). (١/٥٤٥)

٣٢٩٧ \_ عن قتادة بن دعامة =

٣٢٩٨ ـ والكلبي ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُسِهَا﴾، قال: كان الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ يُسِي نبيه ما شاء، ويَسَخ ما شاء (١٤٠١/١٠٠٠). (ز)

[٢٦] رَجَّحَ ابن جرير (٣٩٧/٢ ـ ٣٩٨)، وابن عطية (٣١٦/١) جوازَ أن يُنسِي اللهُ ﷺ نبيَّه ﷺ بعضَ ما قد كان أنزله إليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۸۹/۲.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۱٬۹۹/ وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱۸۸/ ـ. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱/ ۱۲۸ ـ نحوه، وفيه: وقد نسي رسول الله 響 بعض ما كان نزل من القرآن؛ فلم يثبت في القرآن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٥.

٣٢٩٩ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قوله: ﴿أَوْ نُنسِهَا﴾: نتركها لا ننسخها(۱۱). (ز)

٣٣٠٠ ـ عن ابن أبي نجيح ـ من طريق عيسى ـ في قول الله: ﴿أَوْ نَنسَأُهَا﴾، قال: أَرْجِنْها (٢٠) . (ز)

٣٣٠١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿مَا نَنسَغْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ
 تُنسِهَا﴾، يقول: ﴿ثُنسِهَا﴾: نرفعها. وكان الله ـ تعالى ذِكْرُه ـ أنزل أمورًا من القرآن،
 ثُمَّ رفعها(٣). (ز)

٣٣٠٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿أَوْ مِثْلِهَا ﴾، يقول: أو نأت بمثل ما نسخنا(). (ز)

٣٣٠٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ نُنِهَا﴾: نَمْحُها (٥٠). (ز)

٣٣٠٤ \_ قال يحيى بن سلَّم: وتقرأ ﴿أَوْ نَنسَأُهَا﴾ مهموزة، أي: نؤخرها؛ فلم تثبت في القرآن(٢١٣٦٠ . (ز)

== ذهب منه الذي استثناه الله، فأما نحن فإنما اخترنا ما اخترنا من التأويل طلب اتساق الكلام على نظام في المعنى، لا إنكار أن يكون الله \_ تعالى ذِكْرُه \_ قد كان أنسَى نبيَّه بعض ما نسخ من وحيه إليه وتنزيله.

وقال ابن عطية: «والصحيح في هذا أنَّ نسيان النبي ﷺ لِمَا أراد الله تعالى أن ينساه، ولم يُرد أن يثبت قرآنًا؛ جائزٌ، فأما النسيان الذي هو آفة في البشر فالنبي ﷺ معصوم منه قبل التبليغ، وبعد التبليغ ما لم يحفظه أحد من أصحابه، وأما بعد أن يُحفَظ فجائز عليه ما يجوز على البشر؛ لأنه قد بَلغ وأدَّى الأمانة، ومنه الحديث حين أسقط آية، فلما فرغ من الصلاة قال: «أفي القوم أييُّ؟». قال: نعم، يا رسول الله. قال: «فلِمَ لَمْ تذكّرني؟». قال: حسبت أنها رفعت. فقال النبي ﷺ: «لم ترفع، ولكني نسيتها».

٤٣٢ ذَهَبَ ابن تيمية (١/ ٢٩٤) إلى أنَّ معنى الآية: (نؤخرها عن العمل بها بنسخنا إياها»، ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٣٩٤، وابن أبي حاتم ٢٠١/١ (٢٠٦٦)، وفيه بقراءة: (أَوْ نَنسَاهَا).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ۳۹۵. (۳) أخرجه ابن جرير ۲/۳۹۳.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٢٩. (٥) أخرجه ابن جرير ٢/٣٩٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن أبي زمنين ١٦٨/١.

# ﴿ نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ۗ ﴾

٣٣٠٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿ أَتِ عِنْمِرِ مِنْهَا ۚ أَوْ مِثْلِهَا ۚ لِهِى اللهِ خير لكم في المنفعة، وأرفق بكم (١). (١٤٤/١)

٣٣٠٦ \_ عن أصحاب ابن مسعود \_ من طريق مجاهد \_ ﴿أَوْ نُنسِهَا﴾: نرفعها، ﴿أَتْ يُنسِهَا﴾: نرفعها، ﴿أَتِّ

٣٣٠٧ ـ عن أبي العالية، قال: يقولون: (مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَسَاهَا)، كان الله أنزل أمورًا من القرآن، ثم رفعها، فقال: ﴿ نَأْتِ مِغَيْرٍ مِنْهَا ۚ أَوْ مِثْلِهَا ۗ (٣٦/١). (١٩٦/٥)

٣٣٠٨ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةِ﴾ أي: فلا يُعمَل بها، ﴿أَوْ نَسِهَا﴾ أي: نرجيها عندنا، نأت بها أو بغيرها<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٣٠٩ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ قال: ﴿ نَأْتِ بِحَيْرِ مِنْهَا ۚ أَوْ مِثْلِهَا ۗ ﴾، يقول: فيها تخفيف، فيها رخصة، فيها أمر، فيها نهي (٥٠). (١٩٦/١)

٣٣١٠ عن إسماعيل السدي - من طريق أسباط - ﴿ نَأْتِ مِعْتِيرَ مِنْهَا ﴾، يقول: نأتِ بخير من التي نسخناها، ﴿ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ أو مثل التي تركناها (١٠). (ز)

٣٣١١ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُسْهَا﴾، يقول: ﴿نُشِهَا﴾: نرفعها، وكان الله تبارك وتعالى أنزل أمورًا من القرآن، ثم رفعها<sup>(٧)</sup>. (ز)

٣٣١٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول: ﴿ نَأْتِ بِخَيْرِ مِنْهُ آَ﴾، يقول: نَأْتِ من الوحي

== مستدلًّا بأثر عمر، وأبي العالية، وعطاء.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٣٩٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠١/١ (٢٠٦٧)، والبيهقي (٤٧٢). وعزاه السيوطي إلى
 ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٤٠٠.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي إلى أبي داود، وابن جرير. وهو عند ابن جرير ٣٩٣/٢ من قول الربيع بن أنس، وفيه بقراءة الجمهور، كما سيأتي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠١/١ (١٠٦٨).

 <sup>(</sup>٥) تفسير عبد الرزاق ١/٥٥، وابن جرير ٢/٣٩٩. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد، وأبي داود في ناسخه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٤٠٠، وابن أبي حاتم ١/٢٠١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٣٩٣/٢، ٤٠٠.

وتاري التقييد المالي

مكانها أفضلَ منها لكم وأنفع لكم، ثم قال: ﴿أَوْ مِثْلِهَا ۗ﴾، يقول: أو نأت بمثل ما نسخنا، ﴿أَوْ نُنْسِهَا﴾ يقول: أو نتركها كما هي، فلا ننسخها(١). (ز)

٣٣١٣ \_ عن أبي قدامة، قال: سمعت سفيان بن عيينة يقول: كنت أقرأ هذه الآية فلا أعرفها: ﴿مَا نَسْخَ مِنْ ءَايَةٍ أَدُ نُلْسِهَا نَأْتِ مِخْيِر مِّنْهَا ﴾، أقول: هذا قرآن وهذا قرآن، فكيف يكون خيرًا منها؟! حتى فُسّر لي، فكان بيّنًا: نأت بخير منها لكم، أيسرَ عليكم، أخفً عليكم، أهونَ عليكم (١). (ز)

٣٣١٤ ـ قال يحيى بن سلَّم: ﴿ نَاْتِ بِخَيْرِ مِنْهَا ۚ أَوْ مِثْلِهَا ۚ ﴾، هذه الآية الناسخةُ خيرٌ في زماننا هذا لأهلها، وتلك الأولى المنسوخة خيرٌ لأهلها في ذلك الزمان، وهي مثلها بعدُ في حقِّها وصِدْقِها (٣٣٠٠٠٠٠). (ز)

## ﴿ أَلَمْ شَلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞

٣٣١٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَلَمْ تَعَلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِ مَّيْءٍ فَيِرُ﴾، من الناسخ والمنسوخ قدير<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٣١٦ ـ قال محمد بن إسحاق ـ من طريق سلمة ـ قوله: ﴿ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾، أي: لا يَقْدِر على هذا غيرُك بسلطانك وقدرتك<sup>(٥)</sup>. (ز)

آآآ قال ابن جرير (٢/ ٤٠١ ـ ٤٠٢ بتصرف) في بيان معنى قوله تعالى: ﴿ فَأَتِ بِمَغَيْرِ مِنْهَا أَوْ مِنْهِا أَوْ مِنْهِا أَكُو وَ وَالصواب من القول في معنى ذلك عندنا: ما نُبدًل من حكم آية فنُفيِّره، أو نترك تبديله فنُقرَّه بحاله؛ نأت بخير منها لكم من حكم الآية التي نسخنا ففَيَّرنا حكمَها، إما في العاجل لخفته عليكم، من أجل أنه وضعٌ فرْضٍ كان عليكم فأسقط ثِقْلَه عنكم، وإما في الآجل لعِظَم ثوابه من أجل مشقة حمله وثقل عبثه على الأبدان، فذلك معنى قوله: ﴿ فَأَلْتِ مِنْهُمِ مِنْهُا فِي المشقة على البدن واستواء الأجر والثواب عليه، فذلك هو معنى الميثل الذي قال ـ جَلَّ ثناؤه ـ: ﴿ أَوْ مِثْهُا هَا ﴾ .

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المروزي في كتاب السنة ص١٨٦ (٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي زمنين ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٢/١ (١٠٧١).

#### # آثار متعلقة بالآية:

٣٣١٧ \_ عن أبي أمامة بن سهل بن حُنَيْفٍ: أن رجلًا كانت معه سورة، فقام من الليل، فقام بها، فلم يقدر عليها، وقام آخر بها، فلم يقدر عليها، وقام آخر بها، فلم يقدر عليها، فأصبحوا، فأتوا رسولَ الله ﷺ، فاجتمعوا عنده، فأخبروه، فقال: ﴿إِنهَا نُسِحَت البارحة، (١) . (١٩٤١ه)

٣٣١٨ \_ عن أبي أمامة: أنَّ رهطًا من الأنصار من أصحاب النبي ﷺ أخبروه: أنَّ رجلًا قام من جوف الليل يريد أن يفتتح سورة كان قد وعاها، فلم يقدر منها على شيء إلا ﴿ يُسْعِر النَّهِ الرَّحْيٰنِ الرَّحِيرِ ﴾، ووقع ذلك لناسٍ من أصحابه، فأصبحوا، فسألوا رسول الله ﷺ عن السورة، فسكت ساعة لم يرجع إليهم شيئًا، ثم قال: «نُسِخت البارحة». فنُسِخَت من صدورهم، ومن كل شيء كانت فيه (٢). (١٩٤٧)

٣٣١٩ \_ عن كثير بن الصَّلْتِ، قال: كُنَّا عند مروان وفينا زيد بن ثابت، فقال زيد: كنا نقرأ: (الشَّيْخُ والشَّيْخَةُ إذا زَنَيا فارجُمُوهُما أَلْبَتَّةَ). قال مروان: أَلَا كتبتها في المصحف؟ قال: ذكرنا ذلك وفينا عمر بن الخطاب، فقال: أَشْفِيكُم من ذلك؟ قلنا: فكيف؟ قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله اكتبني آية الرجم. قال: «لا أستطيع الآن»<sup>(۲)</sup>. (١٦/١١)

٣٣٢٠ ـ عن عمر بن الخطاب، قال: إنَّ الله بعث محمدًا بالحق، وأنزل معه

<sup>(</sup>١) أخرجه الطحاوي في شرح مشكل الآثار ٥/ ٢٧١ (٢٠٣٤). وأورده الثعلبي ١/ ٢٥٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطحاوي في شرح مشكل الآثار ٥/ ٢٧٢ (٢٠٣٥)، والطبراني في مسند الشاميين ١٦١/٤
 (٣٠٠١)، والبيهقي في الدلائل ١٥٧/٧.

قال الذهبي في تاريخ الإسلام ١/٤١١: «الحديث صحيح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣٥/ ٧٧٢ ـ ٤٧٣ (٢١٥٩٦)، والحاكم ٤/ ٤٠٠، بنحوه، والنسائي في الكبرى ٢/٦٠٦. (٧١٧٧)، ٢/٧٠٦ (٧١١٠).

قال الحاكم: "حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وأقرّه الألباني في الصحيحة ٦/ ٩٧٢. قال ابن كثير في تفسيره ٧/١ بعد ذكر الحديث: «هذه طرق كلها متعددة، ودالة على أن آية الرجم كانت مكتوبة فنسخ تلاوتها، وبقى حكمها معمولًا به.

الكتاب، فكان فيما أُنِزل عليه آية الرجم، فرجم ورجمنا بعده. ثم قال: قد كنا نقرأ: (ولا ترغبوا عن آبائكم فإنه كُفْرٌ بكم أن ترغبوا عن آبائكم)(١٠). (٥٠/١)

٣٣٢١ ـ عن عمر بن الخطاب، قال: كُنَّا نقرأ فيما نقرأ: (لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم). ثم قال لزيد بن ثابت: أكذلك، يا زيد؟ قال: نعم<sup>(٢)</sup>. (١/١٥٥)

٣٣٢٢ لم عن عَمِيرَة بن فَرْوة: أنَّ عمر بن الخطاب قال لأبَيّ: أُوَلَيْس كُنَّا نقرأ فيما نقرأ من ٣٣٢٢ لم عن عَمِيرَة بن فَرْوة: أنَّ عمر بن الخطاب قال لأبَيّ: بلى. ثم قال: أُولِيس كنا نقرأ: (الولد للفراش وللعاهر الحَجَر) فيما فقدنا من كتاب الله؟ فقال أُبَيّ: بلى (٣٠). (١/١٥٥)

٣٣٢٣ ـ عن ابن عباس، قال: كُنَّا نقرأ: (لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم، وإن كفر بكم أن ترغبوا عن آبائكم)<sup>(٤)</sup>. (٥٠٠/١)

٣٣٧٤ ـ عن أبي موسى الأشعري، قال: كُنًا نقرأ سورة نُشَبّهها في الطُّول والشَّدة بَبرَاءَة، فأُنسِيتُها، غير أُنِّي حفظتُ منها: (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى واديًا ثالثًا، ولا يملأ جوفه إلا التراب). وكنا نقرأ سورة نُشَبّهها بإحدى المُسَبَّحات، أولها: (سبح لله ما في السموات)، فأنْسِينَاها، غير أني حفظت منها: (يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون، فتكتب شهادة في أعناقكم، فتُسألون عنها يوم القيامة) (٥٠). (١٨/١٥)

٣٣٧٩ ـ عن أبي موسى الأشعري، قال: نزلت سورة شديدة نحو براءة في الشدة، ثُمَّ رُفِعَت، وحُفِظ منها: (إن الله سيؤيد هذا الدين بأقوام لا خلاق لهم). وفي لفظ: (لَيُؤَيِّدُنَّ الله هذا الدين برجال ما لهم في الآخرة من خلاق، ولو أن لابن آدم واديين من مال لتَمَنَّى واديًا ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، إلا من تاب فيتوب الله عليه، والله غفور رحيم)(١٠). (١/١٥٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق (۹۷۵ه)، وأحمد ۷۷۸۱ (۲۷٦)، ۱/۴٤٩ (۳۹۱)، وابن حبان (٤١٣، ٤١٤). وصححه الشيخ أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي (٥٦)، وأبو عبيد ص١٩٣، والطبراني ـ كما في المجمع ٩٧/١ ـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد ٢/ ٢٧٥ ـ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن الضريس.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٠٥٠)، وأبو نعيم في الحلية ٢/٧٥٧. وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه، والبيهةي في الدلائل.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو عبيد في فضائله ص١٩٢. وعزا السيوطي إلى ابن الضريس اللفظ الثاني.

٣٣٢٦ ـ عن أبي واقد الليثي، قال: كان رسول الله ﷺ إذا أُوحِي إليه أتيناه، فعَلَّمَنَا ما أُوحِي إليه أتيناه، فعَلَّمَنَا ما أُوحِي إليه، قال: فجئته ذات يوم، فقال: «إنَّ الله يقول: (إنَّا أنزلنا المال لإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، ولو أن لابن آدم واديًا لأحب أن يكون إليه الثاني، ولو كان له الثاني لأحب أن يكون إليهما ثالث، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب))((). ((٨/١))

٣٣٢٧ ـ عن زيد بن أرقم، قال: كُنَّا نقرأ على عهد رسول الله : لو كان لابن آدم واديان من ذهب وفضة لابتغى الثالث، ولا يملأ بطنَ ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب)(٢٠). (٤٩/١)

٣٣٢٨ ـ عن جابر بن عبد الله، قال: كنا نقرأ: (لو أن لابن آدم ملءَ وادٍ مالًا لأحبً إليه مثله، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب)<sup>(٢٢)</sup>. ((٤٩١٠)

٣٣٢٩ ـ عن ابن عباس، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «لو أنَّ لابن آدم مِثْل وادٍ مالًا لأحبُّ أنَّ له إليه مثله، ولا يملأ عين ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب، قال ابن عباس: فلا أدري، أمن القرآن هو أم لا؟ (٤٠/١٠). (٥٠/١٠)

٣٣٣٠ ـ عن بريدة: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقرأ في الصلاة: (لو أنَّ لابن آدم واديًا من ذهب لابتغى إليه ثالثًا، لا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب)(٥٠). (٥٠٠/١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٣٦/ ٢٣٧ (٢١٩٠٦).

قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ص١١٤٧: «أخرجه أحمد، والبيهقي في الشعب، بسند صحيح، وقال الهيشمي في المجمع ٧/١٤٠ (١٥٠٧): «رواه أحمد، والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح». وقال الألباني في الصحيحة ٤/١٨٣ (١٦٣٩) بعد ذكره سند أحمد والطبراني: «وهذا إسناد حسن، وهو على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣١/٣٢ (١٩٢٨٠).

قال الهيثمي في المجمع الزوائد ٢٤٣/١٠ (٢٧٧٨٠): «رواه أحمد، والطبراني، والبزار بنحوه، ورجالهم ثقات». وقال الألباني في الصحيحة ٦٩٦/٦ (٢٩١٠): «إسناد صحيح».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٣ / ٢٥ (١٤٦٥)، ٣١ /٣١ (٣٠ (١٤٦٦٥)، ولفظه: (لو أن لابن آدم واديًا من مال لتَمَنَّى وادبين، ولو أن له وادبين لتَمَنَّى ثالثًا، ولا يعلأ جوف ابن آدم إلا التراب).

قال الهيشمي في المجمع ٢٤٣/١٠ (١٧٧٨): «رواه أحمد، وفيه ابن لهيعة، ويعتضد حديثه بما يأتي، ويقية رجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٨/ ٩٢ (٦٤٣٦، ٦٤٣٧)، ومسلم ٢/ ٧٢٥ (١٠٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البزار ٣١١/١٠ (٤٤٣٣)، والروياني في مسنده ١/ ٨١ (٤٤). بلفظ: سمعت رسول الله 雲 =

٣٣٣٦ ـ عن زِرِّ، قال: في قراءة أُبَيِّ بن كعب: (ابن آدم لو أُغطِي واديًا من مال لاَلْتَمَس ثانيًا، ولو أُعْطِي واديين من مال لَالْتَمَسُ ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب)<sup>(۱)</sup>. (١/٠٥٠)

٣٣٣٧ ـ عن المِسْوَر بن مَخْرَمَة، قال: قال عمر لعبد الرحمن بن عوف: ألَمْ تَجِد فيما أُنزِل علينا: (أن جاهدوا كما جاهدتم أول مرة)، فإنًا لا نجدها؟ قال: أُسْقِطَت فيما أُسْقِط من القرآن(٢) . (١/١٥٥)

٣٣٣٣ ـ عن أنس، قال: أَنزَل الله تعالى لنبيه ﷺ في الذين قُتِلوا ببئر مَعُونَةَ قرآنًا قرأناه، ثُمَّ نُسِخ بعدُ: (بَلِّغُوا قومنا فقد لقينا ربَّنا، فرَضِيَ عنَّا ورضينا عنه)(٣). (٤٧/١)

<sup>=</sup> يقرأ في الصلاة: (لو أعطي ابن آدم واديًا من ذهب لابتغى إليه ثانيًا، ولو أُعْطِي ثانيًا لابتغى إليه ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب).

قال البزار: "وهذا الحديث لا نعلم رواه إلا عبد العزيز بن مسلم، عن أبي العلاء». وقال المنذري في الترفيب والترهيب ٢٤٤/١٠ (١٧٧٩): «رواه البزار، الترفيب والترهيب ٢٤٤/١٠ (١٧٧٩): «رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح، غير صبيح أبي العلاء، وهو ثقة، وقال ابن حجر في مختصر زوائد البزار ٢/ ١٩٩٤: «إسناده حسرٌ». وقال الألباني في الصحيحة ٢/٣١٦ (٢٩١١): «وهذا إسناد جيد، رجاله عند البرَّار كلم رجال البخاري، غير صبيح أبي العلاء، وقد وَثَقه ابن حبان».

قال الترمذي: قحليث حسن صحيح، وقد رُوي من غير هذا الوجهة. وقال الحاكم: قصحيح الإسناد، ولم يُخرِّجاه، وقال الهيثمي في المجمع ١٤٥٧: قرواه أحمد وابنه، وفيه عاصم بن يَهْدَلَة، وتُقه قوم وضعّفه أخرون، وبقية رجاله رجال الصحيح، وقال ابن حجر في الفتح ٢٥٧/١١: قوسنده جيده، وصحّحه الألباني في الصحيحة ٣٣/ ٩٣٣ (٢٩٠٨). قال اللباني في الصحيحة ٣٣/ ٩٣٣ (٢٩٠٨). قال القرطبي: قال عكرمة: قرأ عَلَيَّ عاصم ﴿لَرْ يَكِي للاثين آية، هذا فيها. قال أبو بكر: هذا باطل عند أهل العلم؛ لأن قراقتي ابن كثير وأبي عمرو متصلتان بأبي بن كعب، لا يقرأ فيهما هذا المذكور في ﴿لَرُ الله العلم؛ لأن قراقتي ابن كثير وأبي عمرو متصلتان بأبي بن كعب، لا يقرأ فيهما هذا المذكور في ﴿لَرُ عَلَى الله العلم الله المنافقة عن رب العالمين في القرآن، وما رواه اثنان معهما الإجماع أثبت مما يحكيه واحد مخالف مذهب الجماعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد ص١٩٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في ١٨/٤ (٢٨٠١)، ١١/٤ (٢٨١٤)، ٧٣/٤ (٣٠٦٤)، ٥/١٠٥ (١٠٩٠، ٤٠٩١)، ٥/١٠٧ (١٩٠٥)، ومسلم ١/٨٦٤ (٧٧٦).

# ﴿ لَلَمْ تَعْلَمُ أَكَ اللَّهُ لَهُ مُلِكُ السَّكَوَتِ وَالأَرْضُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا تَصِيرٍ ۞﴾

### ﴿ أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَّا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن مَبْلُ ﴾

#### 🗱 نزول الآية:

٣٣٣٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: قال رافع بن حُريْمِلَةً ووهب بن زيد لرسول الله ﷺ: يا محمد، اثتنا بكتاب تنزله علينا من السماء عنروه، أو فَجِّر لنا أنهارًا نتبعك ونصدقك، فأنزل الله في ذلك من قولهم: ﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَشْتَكُوا رَسُولَكُمْ كُمَا سُهٍلَ مُوسَىٰ إلى قوله: ﴿سَوَلَةَ السَّبِيلِ﴾ (٢٠. (١/١٥٥) ٢٣٣٦ ـ قال عبد الله بن عباس: نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي أمية ورَمْطٍ من قريش، قالوا: يا محمد، اجعل لنا الصَّفا ذهبًا، ووسِّعْ لنا أرضَ مكة، وفَجِّر الأنهار خلالها تفجيرًا؛ نؤمنْ بك. فأنزل الله تعالى هذه الآية (٢). (ز)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢٩/١ ـ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٤٠٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٢/١ (١٠٧٤)، والبيهتي في دلائل النبوة ٢٠٥٥. قال ابن حجر في المُعَجَاب ٢٥١/١: •عن ابن عباس بسند جيد... أخرجه ابن أبي حاتم من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قال رافع بن حريمة...٣.

<sup>(</sup>٣) أورده الواحدي في أسباب النزول ص٣٤، والثعلبي ٢٥٦/١ \_ ٢٥٧.

٣٣٣٧ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ قال: قال رجل: يا رسول الله، لو كانت كَفَّاراتُنا كَكَفَّارات بني إسرائيل؟ فقال رسول الله ﷺ: (ما أعطاكم الله خير، كانت بنو إسرائيل إذا أصاب أحدهم الخطيئة وجدها مكتوبة على بابه وكفارتها، فإن كَفَّرَها كانت له خِزْيًا في الدنيا، وإن لم يُكفَّرُها كانت له خِزْيًا في الآخرة، وقد أعطاكم الله خيرًا من ذلك، قال: ﴿وَرَمَن يَشَلُ سُوّاً أَوْ يَظْلِمْ نَسْسُهُ﴾ الآية [النساء: ١١٠]. أعطاكم الله خيرًا من ذلك، قال: ﴿وَقَلَ الْحَمْمَةُ كَفَّاراتُ لِمَا بينهنَّ، وقال: وقال: ﴿والصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة كَفَّاراتُ لِمَا بينهنَّ، وقال: همَّ بحسنة فلم يعملها كُتبت له حسنة، وإن عملها كُتبت له عشرة أمثالها، ولا يهلك على الله إلا هالك، فأنزل الله: ﴿أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ الآية (١١٥٥٠) قريشٌ محمدًا ﷺ أن يجعل لهم الصفا ذهبًا، فقال: ﴿نعم، وهو لكم كالمائدة لبني إسرائيل إن كفرتم». فأبؤا ورجعوا، فأنزل الله: ﴿أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ كُنَّ الله عُرَبُهُ مُنَى مِن قَبْلُ ﴾ أن يُرتِهم الله جهرة (١٠). (١/٥٥٥)

٣٣٣٩ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ قال: سألتِ العربُ محمدًا ﷺ أن يأتيهم بالله فيروه جهرة، فنزلت هذه الآية (٣<sup>١ع)</sup>. (١/٥٥٥)

اختلف العلماء في سبب هذه الآية، وقد أفاد هذا الأثر وما في معناه أن السؤال ==

<sup>[212]</sup> ذكر ابن عطية (٣١٨/١) هذا الأثر، ثم علّق قائلًا: «فتجيء إضافة الرسول ﷺ إلى الأمة على هذا حسب الأمر في نفسه وحسب إقرارهم».

<sup>=</sup> قال ابن حجر في العجاب ٢٠٠١/ ٤٥٠: «ذكره الثعلبي، ولعله من تفسير الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، فإني وجدته عن ابن عباس بسند جيد؛ لكنه مغاير له، أخرجه ابن أبي حاتم، ثم ذكر الرواية السافة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ٤٠٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٣/١ (١٠٧٦).

قال ابن حجر في العُجاب ٢٥٢/١: د... أخرجه ابن أبي حاتم بسند قوي٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٤١٠، وابن أبي حاتم ٢٠٣/١ (١٠٧٥).

قال ابن حجر في المُعَجَّاب ١/٣٥١: «أخرجه الفريابي والطبري وابن أبي حاتم صحيحًا إليه. وهو مرسل، إذ أرسله مجاهد إلى النبي ﷺ، وهو معروف بالإرسال، وإن كانت مراسيله خيرًا من مراسيل غيره من التابعين، قال يحيى القطان: «مرسلات مجاهد أحب إليّ من مرسلات عطاء بكثير. وقال أبو عُبيَد الأَجْرُي: قلت لأبي داود: مراسيل عطاء أحبُّ إليك أو مراسيل مجاهد؟ قال: مراسيل مجاهد، عطاء كان يحمل عن كلِّ. تنظر ترجمته في: تهذيب الكمال للمزي ٢٢٨/٢٧، وجامع التحصيل للعلامي ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جريرٌ ٢٠٩/٢ ولم يشر للنزول، وابن أبي حاتم ٢٠٣/١ ولم يشر للنزول. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

#### 🏶 تفسير الآية:

# ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَّا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن فَبَلُّ ﴾

٣٣٤١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَقُواْ رَسُولَكُمْ ﴾، يعني: يقول: تريدون أن تسألوا محمدًا أن يريكم ربكم جهرة كما شُوْل موسى من قَبْلِ محمد، يعني: كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿أَرِنّا اللهِ جَهْرَةُ ﴾ [النساء: ١٥٣](٢). (ز)

#### ﴿ وَمَن يَتَبَدُّلِ ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَانِ ﴾

٣٣٤٢ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَمَن يَـنَبُكُـلِ ٱلۡكُـٰمُورَ وَالۡإِبۡنِكِ، يقول: يتبدل الشِّدَّة بالرَّخَاء<sup>(٣)[٢٦]</sup>. (٥٦/١٥)

<sup>==</sup> المشار إليه في الآية وقع من الكفار، ولذا وَجَّهَ ابن عطية (٣١٨/١) معنى الإضافة في ﴿رَسُولَكُمْ على هذه الأقوال، فقال: افتجيء على هذه الأقوال إضافة الرسول إليهم حسب الأمر في نفسه، لا على إقرارهم.

ثم قال ابن عطية (٣١٨/١) مُعَلِّقًا: ﴿ وَمَا سَئُلُ مُوسَى عَلِيُّهُ هُو أَنْ يَرَى اللَّهُ جَهُرَةٌ .

<sup>[</sup> آتاً انتَقَدَ ابنُ جرير (٢/ ٤١٤) قولَ أبي العالية بظاهر الخطاب، فقال: ﴿ الْ أَعرف الشَّدَة فِي معاني الكفر، ولا الرخاء في معنى الإيمان، إلا أن يكون قائل ذلك أراد بتأويله الكفر بمعنى الشدة في هذا الموضع، وبتأويله الإيمان في معنى الرخاء: ما أعد الله للكفار في الآخرة من الشدائد، وما أعد الله الأهل الإيمان فيها من النعيم، فيكون ذلك وجهًا، وإن كان بعيدًا من المفهوم بظاهر الخطاب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲۰۹/، وذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ۱۹۹/ ـ. وعلَّقه ابن أبي حاتم ۲۰۳/۱. وعزاه السيوطي إلى عبد حميد.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۱۳۰/۱.(۳) أخرجه ابن جریر ۲۰۶/۲، وابن أبی حاتم ۲۰۶/۱.

٣٣٤٣ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_، مثله (١). (ز)

٣٣٤٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَن يَنَبَدُّكِ﴾، يعني: مَن يَشْتَرِ الكفرَ بالإيمان، يعنى: الهود<sup>(٢)</sup>. (ز)

#### ﴿ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ ۞﴾

٣٣٤٥ \_ عن إسماعيل السُّدِّيِّ \_ من طريق أسباط \_ في قوله: ﴿فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ اَلْسَكِيلِ﴾، قال: عَدَل عن السيل<sup>(٣)</sup>. (٥٠٦/١)

٣٣٤٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَقَدْ ضَلَّ سَوَآة ٱلْسَكِيلِ﴾، يعني: قد أخطأ قَصْدَ طريق الهُدَى، كقوله سبحانه في القصص: ﴿عَسَىٰ رَفِّت أَنْ يَهْدِيْنِ سَوَّةَ ٱلسَّكِيلِ﴾ [٢٧]، يعني: قصد الطريق<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٣٤٧ ـ عن المغيرة بن شعبة: أنَّ رسول الله ﷺ كان ينهى عن قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٣٤٨ \_ عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله على أنبيائهم، فإذا أمرتكم، فإنَّما هَلَك من كان قبلكم بأمر فأتُوا منه ما استطعتم، وإن نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، (ز)

٣٣٤٩ \_ عن أنس بن مالك، قال: نُهينا أن نسأل رسول الله ﷺ عن شيء، فكان يُعجبُنا أن يجيء الرجلُ من أهل البادية العاقل فيسأله ونحن نسمع (٢). (ز)

== وانتَقَدَه ابن عطية (٣١٩/١) أيضًا بقوله: «وهذا ضعيف، إلا أن يريدهما مستعارتين، أي: الشدة على نفسه والرخاء لها عبارة عن العذاب أو النعيم. وأما المتعارف من شدة أمور الدنيا ورخائها فلا تفسر الآية به.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم ۲۰٤/۱. (۲) تفسير مقاتل بن سليمان ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٤/١. (٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٢/١٣٤ (٧٤٧)، ٣/١٢٠ (٤٠٠٨)، ٨/٤ (٥٩٧٥)، ٨/١٠٠ (٣٧٤٦)، ٩٥٩٩ (٢٩٢٧)، ومسلم ٣/ ١٣٤١ (٩٩٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري ٩/ ٩٤ (٧٢٨٨)، ومسلم ٢/ ٩٧٥ (١٣٣٧)، ٤/ ١٨٣٠ (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم ١/١١ (١٢).

٣٣٥٠ ـ عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: ما رأيت قومًا خيرًا من أصحاب محمد ﷺ، ما سألوه إلا عن ثنتي عشرة مسألة، كلها في القرآن: ﴿يَتَنَوْنَكَ عَنِ النَّمْرِ وَالْمَرْدِ﴾ [البقرة: ٢١٧]، و﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ النَّمْرِ الْمَرَادِ﴾ [البقرة: ٢١٧]، و﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ النَّمْرِ الْمَرَادِ﴾ [البقرة: ٢١٧]، و﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ النَّمْرِ الْمَرَادِ﴾ [البقرة: ٢١٧]، و﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَدْرِدِ)

## ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِن أَهْلِ الْكِنْبِ لَوْ يُرْدُّونَكُمْ مِنْ بَشْدِ إِيمَنَيْكُمْ كُفَّالًا حَسَنًا مِنْ عِنْدِ أَنْشِيهِمْ مِنْ بَشْدِ مَا نَبْيَنَ لَهُمُ الْخَفُّۗ﴾

#### نزول الآية:

٣٠٥١ ـ عن كعب بن مالك ـ من طريق ابنه ـ: أنَّ كعب بن الأشرف اليهودي كان شاعرًا، وكان يهجو رسول الله ﷺ، ويُحَرِّض عليه كفارَ قريش في شعره، وكان المشركون واليهود من أهل المدينة حين قدم رسول الله ﷺ يؤذون رسول الله ﷺ وأصحابه أشدً الأذى، فأمر اللهُ رسولَه والمسلمين بالصبر على ذلك، والعفو عنهم، فغيهم أنزل الله: ﴿وَلَتَسْمُنَكُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبُ مِن قَبِّلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَشْرَكُوا الْكِتَبُ مِن قَبِّلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَمْتُوا الْكِتَبُ مِن قَبِّلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَمْتُوا الْكِتَبُ مِن قَبِّلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَمْتُوا اللَّهِ اللهِ وقي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُولِي اللهِ الله

٣٣٥٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: كان حُيِّي بن أخطب، وأبو ياسر ابن أخطب من أشد يهود حسدًا للعرب؛ إذ خَصَّهم الله برسوله هي، وكانا جاهِدَيْن في ردِّ الناس عن الإسلام بما استطاعا، فأنزل الله فيهما: ﴿وَدَّ كَثِيْرٌ مِنَ أَمْلِ الكَيْنِ﴾ الآية (١٩٤٠٠)

٤٣٧] علَّقَ ابن عطية (١/ ٣١٩) على هذا القول مُبَيِّنًا أنه يشمل أتباعهما أيضًا؛ ليناسب ==

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار ٢/ ١٩٢ (٥٠٦٥)، والطبراني في المعجم الكبير (١١/ ٤٥٤) مُطَوَّلًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۳۹/۵۰۰ (۲۶۰۹/۲۰)، وأبو داود ۲۱۳/۶ ـ ۲۱۶ (۳۰۰۰) دون ذكر آية سورة البقرة، وأخرجه عبد الرزاق ۲۸/۱ بنحوه، وابن المنذر ۵۳/۲۰.

قال ابن حجر العُجاب في بيان الأسباب ٣٥٦/١ بعد أن ذكره بإسناد الذهلي في الزهريات، ومن طريقه الواحدي في أسباب النزول: •وهذا سند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق ــ كما أسنده ابن هشام عنه في السيرة ٤٨/١، عن محمد بن أبي محمد، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس به ــ، ومن طريقه ابن جرير ٤٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٤/١ (١٠٨١). =

**٣٣٥٣ ـ قا**ل عبد الله بن عباس: نزلت في نفر من اليهود قالوا للمسلمين بعد وقعة أحد: ألم تروا إلى ما أصابكم؟! ولو كنتم على الحق ما هُزِمتم، فارجعوا إلى ديننا فهو خير لكم<sup>(۱)</sup>. (ز)

٣٣٥٤ \_ عن قتادة بن دعامة =

٣٣٥٥ ـ ومحمد بن مسلم الزهري ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْـلِ الْكِنَابِ﴾، قالا: كعب بن الأشرف(٢٦﴿(٢٠) . (٥٧/١))

٣٣٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَوَ كَيْبِدُ مِنَ أَهُـلِ ٱلْكِئْبِ﴾، وذلك أن نفرًا من اليهود منهم فِنْحَاصُ، وزيد بن قيس ـ بعد قتال أحد ـ دَعَوا حذيفة وعمارًا إلى دينهم، وقالوا لهما: إنَّكما لن تُصِيبًا خيرًا لِلَّذي أصابهم يوم أحد من البلاء. وقالوا

==الكثرة الواردة في الآية، فقال: ﴿وَفِي الضَّمَنِ الْأَتْبَاعِ، فَتَجِيءَ الْعَبَارَةِ مُتَّمَكَنَةٌ ۗ.

آلاً انتقد ابن جوير (٢٠/٢)، وأبن عطية (٢١٩/١) استنادًا إلى السياق، ولغة العرب أن يكن المعنيُّ بقوله: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ الْكِنْبِ ﴾ كعب بن الأشرف، كما نُسِبَ إلى الزهري، وقتادة، فقال ابن جوير: فوليس لقول القائل عنى بقوله: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ الْكِنْبِ ﴾ كعب بن الأشرف واحد، وقد أخبر الله أن كثيرًا منهم يودون لو يَرُدُون المؤمنين كفارًا بعد إيمانهم، والواحد لا يقال له: كثير، بمعنى الكثرة في العدد، إلا أن يكون قائل ذلك أراد بوجه الكثرة في هذه الآية الكثرة في العز ورفعة المنزلة في قومه وعشيرته، فإن كان أراد ذلك فقد أخطأ؛ لأن الله قد وصفهم بصفة الجماعة، فقال: ﴿وَلَوْ يُرَدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنْكُمْ كُفَّالًا حَسَلًا ﴾، فذلك دليل على أنه عنى الكثرة في العدد، أو يكون ظن أنه من الكلام الذي يخرج مخرج الخبر عن الجماعة، والمقصود بالخبر عنه الواحد، فيكون ذلك أيضًا خطأ. وذلك أنَّ الكلام إذا كان بذلك العنى فوله: ﴿وَدَ كَثِيرُ المعنى فلا بُدَّ من دلالة فيه تدل على أن ذلك معناه، ولا دلالة تدل في قوله: ﴿وَدَ كَثِيرُ مُنْ الله مِنْ الكباه واحد دون جماعة كثيرة، فيجوز صرف تأويل الآية إلى ذلك، وإحالة دليل ظاهره إلى غير الغالب في الاستعمال».

وقال ابن عطية: "وهذا تحامل، وقوله: ﴿ يُرُّدُّونَكُم ﴾ يرد عليه،

<sup>=</sup> قال ابن حجر في العُجاب ١/ ٣٥١ عن هذا الإسناد: «سند جيد».

<sup>(</sup>١) أورده الواحدي في أسباب النزول ص٣٥.

وقال الحافظ ابن حجر في الكافي الشاف ص١٠: الم أجده مسندًا، وهو في تفسير الثعلبي كذلك بلا سند ولا راوٍ.. وقال في العجاب ٢/ ٣٥٤: همذا لعله من تفسير الكلمي..

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٥، وابن جرير ٢/٤١٩، وابن أبي حاتم ١/٥٠٥.

#### 🏶 تفسير الآية:

## ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِن آمَـٰلِ الْكِنَبِ لَوَ يُرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَنًا مِنْ عِندِ اَنْفُسِهِد﴾

٣٣٥٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك ـ: إنَّ رسولًا أُمِّيًا يخبرهم بما في أيديهم من الرسل والكتب والآيات، ثم يصدق بذلك عليه مثل تصديقهم أو أشد من تصديقهم، ولكنهم جحدوا ذلك كفرًا وحسدًا وبغيًا، وكذلك قال الله: ﴿كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم﴾ (()

٣٣٥٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ حَسَدًا بِّنْ عِندِ

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٠/١ ـ ١٣١.

قال الزَّيْلَعِي في تخريج أحاديث الكشاف ٧٩/١. اغريب، وهو في تفسير الثعلبي هكذا من غير سند ولا راوء. وقال ابن حجر في العجاب في بيان الأسباب ٣٥٦/١: •ذكره الثعلبي بغير إسناده. .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٥/١.

أَنفُسِهِم ﴾، قال: من قِبَلِ أنفسهم (١) المجالاً. (ز)

#### ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾

٣٣٥٩ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي رَوْق، عن الضحاك \_ ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَهُ ﴾ يقول: من بعد ما أضاء لهم الحق لم يجهلوا منه شيئًا، ولكن الحسد حملهم على الجحود، فعيّرهم الله ووبّخهم ولامهم أشد الملامة، وشَرَع لنبيه ﷺ والمؤمنين ما هم عليه من التصديق والإيمان والإقرار بما أنزل الله عليهم، وما أنزل الله ملامته وثوابه الجزيل ومعونته لهم (٢٠). (ز)

٣٣٦٠ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ اللّٰهَ ﷺ يجدونه مكتوبًا عندهم اللّٰحَقُّ ﴾، قال: من بعد ما تبين لهم أنَّ محمدًا رسول الله ﷺ يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل، فكفروا به حَسَدًا وبَغْيًا؛ إذ كان من غيرهم (٣). (ز)

٣٣٦١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ وَمَنْ بَشِهِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل؛ نَعتَه وأمرَه ونبوَّتَه، ومن بعد ما تبين لهم أنَّ الإسلامَ دينُ الله الذي جاء به محمد ﷺ (١/٨٥٥)

٣٣٦٢ \_ عن إسماعيل السُّلِّي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ مَنْ بَعْدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾، قال: الحق هو محمد ﷺ، فتبيَّنَ لهم أنه هو الرسول (٥٠). (ز)

٣٣٦٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ يَنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ

آآتًا قال ابن جرير (٢/ ٤٣١) في بيان معنى قوله: ﴿وَيْنْ عِندِ أَنْشِهِمِ﴾: (يعني بذلك: من قِبَلِ أنشُوهِمِهُ) ولم يورد فيه إلا قِبَلُ أنشُوهِمِهُ ولم يورد فيه إلا أثر الربيع بن أنس.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٢١، وابن أبي حاتم ٢٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٣ مختصرًا، وابن أبي حاتم ٢٠٥/١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبن أبي حاتم ٢٠٥/١، وفي تفسير أبن جرير (ت: شاكر) ٢٠٤/٤ مثله من قول أبي العالية،
 أما في تفسير ابن جرير (ت: التركي) ٢٣/٢٤ فعوقوف على الربيع من قوله كما سيأتي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٢٢ مختصرًا. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٢، وابن أبي حاتم ١٠٥/١.

ٱلْحَقَّ ﴾، يقول: يتبين لهم أنَّ محمدًا رسول الله، يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل، فكفروا به حسدًا وبغيًا؛ إذْ كان من غيرهم(١١). (ز)

٣٣٦٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَثُّ فِي التوراة أنَّ محمدًا نيٌّ، ودينه الإسلام (٢٠). (ز)

٣٣٦٥ ـ عن **عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ** من طريق ابن وهب ـ ﴿ مِنْ بَمَٰدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُمُ الۡحَصُّٰ﴾، قال: قد تبين لهم أنَّه رسول الله<sup>(٣١]:[.</sup> (ز)

## ﴿ فَأَعْلُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِيُّهُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾

#### 🏶 النسخ في الآية، وتفسيرها:

<sup>[</sup> النقط الن جرير (٢/ ٤٢٣) في بيان معنى قوله: ﴿ يَمْنِ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ الْحَقْ الْحَدْ ويعني -جل ثناؤه - بقوله: ﴿ وَمَنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ الْحَقْ الله : أي: من بعد ما تبين لهؤلاء الكثير من أهل الكتاب - الذين يودون أنهم يردونكم كفارًا من بعد إيمانكم - الحق في أمر محمد، وما جاء به من عند ربه، والملة التي دعا إليها فأضاء لهم: أن ذلك الحق الذي لا يمترون فيه كله واستشهد بآثار السلف، ثم قال (٢٣/٢٤): فغدل بقوله ذلك: أنَّ كفر الذين قص قصتهم في هذه الآية بالله وبرسوله عنادٌ، وعلى علم منهم ومعرفة بأنهم على الله مفترون ٤٠. واستشهد عليه بأثر ابن عباس، ولم يورد غيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٢، وابن أبي حاتم ٢٠٥/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣٠ ـ ١٣١. (٣) أخرجه ابن جرير ٢٣/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٣٩/٦ (٤٥٦٦)، ٨/٥٥ (٦٢٠٧).

٣٣٦٧ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي بن أبي طلحة ـ في قوله: ﴿فَأَعْشُواْ وَاَشْفَتُواْ﴾، وقوله: ﴿وَأَعْرِشْ عَنِ ٱلشَّشِكِينَ﴾ [الحجر: ١٩٤]، ونحو هذا في العفو عن المشركين، قال: نُسِخ ذلك كله بقوله: ﴿فَنَائُواْ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾ [النوبة: ٢٩]، وقوله: ﴿فَأَقْنُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَلَفُوهُمْ ﴾ [النوبة: ٥](١). (٨/١٥)

٣٣٦٨ \_ عن عبد الله بن عباس: ﴿فَأَعْمُوا وَأَصْفَحُوا حَتَّى يَأْنِيَ اللَّهُ وَأَمْرِيَّتِهُ: بعذابه؛ القتل والسبى لبنى قُريُظة، والجلاء والنفي لبني النَّضِير<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٣٦٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ فَأَعَنُوا وَاَسْفَتُوا ﴾ ، يقول: اعفوا عن أهل الكتاب، واصفحوا عنهم حتى يحدث الله أمرًا. فأحدث الله بعد ذلك في سورة براءة: ﴿ فَنَيْلُوا اللَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ إِللَّهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُمْ مَنْغُونَ كَا اللَّهِ ﴾ (ز)

٣٣٧٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿ فَأَعْمُوا وَاَسْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللهُ في إِنْهُوتِهِ ، قال: أمر الله نبيّه أن يعفو عنهم ويصفح حتى يأتي الله بأمره، فأنزل الله في براءة وأمرَه فقال: ﴿ فَنَائِلُوا اللَّهِ كَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الآية [التوبة: ٢٩]. فنسختها هذه الآية، وأمره الله فيها بقتال أهل الكتاب حتى يُسْلِموا، أو يُقِرُّوا بالجزية (٤٠). (٨/٥٥)

٣٣٧١ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق مَعْمَر \_ في قوله: ﴿ فَأَعْمُواْ وَاَشْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللّهُ إِنْرَبِيْتِهِ﴾، قال: نسختها قوله: ﴿ فَأَقْنُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُوهْرَ ﴾ [النوبة: ٥] (٥). (ز)

٣٣٧٧ ـ عن إسماعيل السُّدِّيِّ ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿فَاعْفُواْ وَاَصْفَحُواْ ﴾، قال: هي منسوخة، نسختها: ﴿فَنَيْلُواْ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّهِ وَلَا بِالْيَوْرِ الْآخِرِ ﴾ [التوبة: ٢٩] (١/٨٥٥)

النَّهَ ذَهَبَ ابن جرير (٢/ ٥٢٣ ـ ٥٢٤)، وابن كثير (١٩/٢) إلى نَسْخِ هذه الآية بقوله ==

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٢٤ مختصرًا، وابن أبي حاتم ٢٠٦/١، والبيهقي ٢/ ٥٨٢. وعزاه السيوطي إلى
 ابن مرديه.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢٥٨/١، وتفسير البغوي ١/١٣٦. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٦/١ (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٤٪. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/١٧٠ ـ نحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ١/٥٥، وابن جرير ٢/٤٢٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٢٤، والنحاس في ناسخه ص١٠٦.

٣٣٧٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ في قوله: ﴿ فَاعْفُواْ وَاَصْفَحُواْ حَقَّ يَأْتِيَ اللّهُ إِنْمَرْتِيكِهِ، قال: اغْفُوا عن أهل الكتاب حتى يُحْدِث الله أمرًا. فأحدث الله بعدُ، فقال: ﴿ فَنَيْلُوا الَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلَا بِٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ ﴾ إلى ﴿ وَوَهُمْ مَنْفِرُونَ ﴾ [النوبة: ٢٩] ((). (ز)

3٣٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال سبحانه: ﴿فَأَعْمُواْ وَأَصْعَوَا﴾ يقول: اتركوهـم، ﴿وَأَضَعَمُوا﴾ يقول: اتركوهـم، ﴿وَأَضَعَمُوا﴾ يقول: وأعرضوا عن اليهود، ﴿حَقَّى يَأْتِي اللهُ عَلَيْ بأمرهِ في أهل النضير الجلاء والنفي من منازلهم وجناتهم التي بالمدينة إلى أذْرَعَات وأريحا من أرض الشام، ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴾ من القتل والجلاء قدير (''). (ز)

وقال ابن كثير: ﴿ويرشد إلى ذلك أيضًا قوله: ﴿حَتَّىٰ يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِقِيُّهِ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٤، وابن أبي حاتم ٢٠٦/١ (عَقِب ١٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١.

## ﴿وَأَقِيمُوا ٱلفَمَلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ ﴾

٣٣٧٥ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَقِيمُوا اَلْهَمَاؤَةُ يقول: وأتموها لمواقيتها، ﴿وَاتُّوا الرَّا أَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ ال

## ﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُم مِنْ خَيْرٍ خَيِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾

٣٣٧٦ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ يَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ ﴾، قال: تجدوا ثوابه (٢). (١/٥٥٥)

٣٣٧٧ \_ عن سعيد بن جبير \_ من طريق عطاء بن دينار \_ في قوله: ﴿وَمَا لَٰقَلِمُوا لِأَنْشِكُم بِنَ خَيْرِ﴾، يعني: من الأعمال من الخير في الدنيا<sup>(١٢)</sup>. (٥٩/١)

٣٣٧٨ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قوله: ﴿ يَمُدُوهُ ﴾، يعني: تجدوا ثوابه عند الله (١٤١٤٤٤ . (ز)

#### ﴿إِنَّ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدِيٌّ ﴿ ﴾

٣٣٧٩ \_ عن عقبة بن عامر، قال: رأيت رسول الله ﷺ وهو يقترئ هذه الآية: ﴿ وَمَا يَعْمَدُ ﴾ . يقول: ﴿ بكل شيء بصيرٍ ﴾ . (ز)

قال ابن جرير (٢/ ٤٢٦) في بيان معنى قوله: ﴿ فَهِدُوهُ ﴾: «المعنى: تجدوا ثوابه». واستشهد له بأثر الربيع، ولم يُورِد غيره.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣١. وقد تقدم تفسير الآية عند آيتي ٣، ٤٣ من السورة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٦/١. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير، وهو عنده ٤٢٦/٢ عن الربيع كما

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٦/١.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٢٦٤، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١.
 (٢٠ أن التا الحرب ١/٢ ٢٨٧ ٢٨٧٠)

<sup>(</sup>٥) أخرجه القاسم بن سلام في فضائل القرآن ص٣٠٨، والطبراني في المعجم الكبير ٢٨/٢/٧ (٧٧٦) بلغظ: رأيت رسول الله ﷺ قرأ هذه الآية في خاتمة النور، وهو جاعل أصبعيه تحت عينيه، يقول: «بكل شيء بصير»، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١ (٢٠٩٣)، ٢١٣/٢ \_ ٦١٤ (٣٢٨٩)، ٩٨٧/٣ (٢٥٥٦)، ١٠٨٦/٤ (٢٠٧٦).

٣٣٨٠ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمَا نُقَيِّمُوا لِأَنْشِكُم مِنْ خَيْرٍ ﴾ في الصدقة، ثم قال: ﴿ يَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَشْمَلُونَ بَعِيدِيٌّ ﴾ (١). (ز)

# ﴿وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَدْرَئُكُ

#### 🎇 قراءات:

٣٣٨١ ـ في قراءة أَبَيِّ: (إِلَّا مَن كَانَ يَهُودِيًّا أَوْ نَصْرَانِيًّا)(٢). (ز) ۳۳۸۲ ـ وكذلك ابن مسعود<sup>(۳)</sup>. (ز)

#### تفسير الآية:

٣٣٨٣ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرُكَآ﴾، قال: قالت اليهود: لن يدخل الجنة إلا يهودي. وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلا نصراني (١٤). (٥٩/١)

٣٣٨٤ \_ عن مجاهد بن جبر، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٣٨٠ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَقَالُواْ لَن بَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰٓ﴾ الآية، قالت اليهود: لن يدخل الجنة إلا من كان يهوديًّا. وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلا من كان نصرانيًا (١) . (ز)

قَلَا أَبِنَ جِرِيرِ (٢/ ٤٢٨) في بيان معنى قوله: ﴿وَقَالُواْ لَنَ يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَيُّكِ: «عنى به: وقالت اليهود: لن يدخل الجنة إلا مَن كان هودًا. وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلا النصارى. ولكن معنى الكلام لَمَّا كان مفهومًا عند المخاطبين به معناه؛ جُمِعَ الفريقان في الخبر عنهما، فقيل: ﴿وَقَالُوا لَنَ يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ﴾، ==

<sup>=</sup> قال الهيثمي في المجمع ٧/ ٨٤ (١١٢٣٩): ﴿ رُواهُ الطَّبْرَانِي، وَفِيهُ ابْنُ لَهْيَعَةُ، وَهُو سَيِّعُ الحفظ، وفيه ضعف، وبقية رجاله ثقات.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١.

<sup>(</sup>٢) ذكره الفراء في معانى القرآن ١/٧٣، وابن جرير ٢/٤٢٩.

وهي قراءة شاذة، تروى أيضًا عن ابن مسعود. انظر: البحر المحيط ١/٥٢٠. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره الفراء في معاني القرآن ١/٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٨، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

٣٣٨٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر الرازي ـ، نحو ذلك(١). (ز) ٣٣٨٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُوا لَن يَدُّثُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ ﴾ على ديننا ﴿ مُودًا أَوْ نَصَهُ رَيُّ ﴾ (ز)

## ﴿ يِلْكَ أَمَانِيُّهُمُّ

٣٣٨٨ \_ عن أبي العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ في قوله: ﴿ تِلْكَ أَمَانِيُّكُمُّ ﴾، قال: أماني يتمنونها على الله بغير حق (١٦). (١١/٥٠٥)

٣٣٨٩ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ ﴾، قال: أمانى يتمنونها على الله كاذبة (٤). (ز)

٣٣٩٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿تِلْكَ أَمَانِيُّكُمُّهُۥ قال: أمانى تمنوا على الله بغير الحق<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٩٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول الله سبحانه: ﴿ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمُّ ﴾، يقول: تَمَنَّوا على الله<sup>(١)</sup>. (ز)

# ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرَهَانَكُمْ ﴾

٣٣٩٢ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿ قُلُّ هَا تُوا رُهُننَكُمْ ، يعنى: حجتكم (٧). (١/٥٥٩)

٣٣٩٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُرَيْج ـ فى قوله: ﴿ هَمَاتُوا ۚ ثِهَانَكُمْ ﴾، قال: خُجَّتكم (٨). (١/ ٥٦٠)

== واستشهد له بأثر السدّى، ولم يُورد غيره.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٣١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٤٢٩/٢، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٢٨، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١. (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٠.

**٣٣٩٤** ـ قال الحسن البصري: يعني: حجتكم<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٣٩٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ كَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾، يقول: هاتوا بيِّنتكم<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٣٩٦ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿ كَانُوا بُوكَنَكُم ﴾: هاتوا حجتكم<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٣٩٧ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ قُلْ هَــَاتُوا بُوهَانَكُمْ ﴾، أي: حجتكم<sup>(1)</sup> (ز)

٣٣٩٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: فقال الله فل لنبيه على: ﴿ قُلْ مَا الَّهُ ا بُعَنَكُمْ ﴾ ، يعنى: حجتكم من التوراة والإنجيل (٥). (ز)

# ﴿إِن كُنتُمْ مَدِقِينَ ﴿

٣٣٩٩ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿إِن كُنتُمْ صَدِيْقِيكَ ﴾ بما تقولون أنَّها كما تقولون<sup>(١)</sup>. (١/٩٥٥)

٣٤٠٠ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ، نحو ذلك<sup>(٧)</sup>. (ز)

٣٤٠١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِن كُنتُدْ صَدِيْدِيكَ ﴾ بما تقولون (^). (ز)

### ﴿ بَكَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُۥ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِبُ ﴾

٣٤٠٢ \_ عن أبي العالمية \_ من طريق الربيع بن أنس \_ ﴿ بَلَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَدُ لِلَّهِ ﴾ ،

 ذهب ابنُ جرير (٢/ ٤٢٩) إلى أنَّ البرهان هو: «البيان والحجة والبينة»، مستدلًّا له بآثار السلف.

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١/١٧٠ ـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/٤٢٨، وابن أبي حاتم١/٢٠٧ من طريق شيبان النحوي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٠، وابن أبي حاتم ٢/٧٠١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٠، وابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١. (٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١. (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١.

يقول: أخلص شه<sup>(۱)</sup>. (۱/۹۰۹)

٣٤٠٣ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قوله: ﴿مَنْ أَسْلَمَ وَجُهُمُهُ لِلَّهِ ﴾، قال: أخلص دينه (٢). (١/ ٥٦٠)

٣٤٠٤ \_ قال الحسن البصري: ثم كَذَّبَهم، وأخبر تعالى أن الجنة إنما هي للمؤمنين، فقال: ﴿ بَنِكَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَدُ لِلَّهِ ﴾ ( ( ز )

٣٤٠٥ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ قال: أخبرهم أن من يدخل الجنة هُو ﴿ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَدُهُ لِلَّهِ ﴾ الآية ( : ) .

٣٤٠٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ بَكَ مَنْ أَسُلَمَ وَجُهَامُ ﴾، يقول: أخلص لله<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٤٠٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: فأكذبهم الله رفي الله فقال: ﴿ بَالَ ﴾، لكن يدخلها ﴿ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَدُ لِلَّهِ ﴾ يعنى: أخلص دينه لله ﴿وَهُوَ مُحْسِنٌّ ﴾ في عمله (٦). (ز)

### ﴿ فَلَهُۥ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞﴾

٣٤٠٨ ـ عن سعيد بن جبير ـ من طريق عطاء بن دينار ـ في قول الله: ﴿وَلا خُوُّفُّ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني: في الآخرة، ﴿وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ يعني: لا يحزنون للموت(٧). (ز) ٣٤٠٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿فَلَهُۥ أَجْرُهُۥ عِندَ رَبِّهِ؞ وَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ عند الموت<sup>(۸)</sup>. (ز)

## ﴿وَقَالَتِ ٱلْمُهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَارَىٰ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَيْسَتِ ٱلْمِهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴾

#### 🇱 نزول الآية:

٣٤١٠ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ قال: لَمَّا قَدِم أهلُ

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٨/١. (١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٧٠١ \_.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٢، وابن أبي حاتم ٢٠٨/١. (٧) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣١/١.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٢/١.

#### تفسير الآية:

#### ﴿ وَقَالَتِ ٱلْبِهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَّرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْبِهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴾

٣٤١٦ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ في قوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيُهُودُ لَيْسَتِ النَّمِيرَىٰ عَلَى طَهِدَ النَّمِيرَىٰ عَلَى ظَهَرُكُوٰ عَلَى طَهَدَ اللَّهِ الْمُعَلَىٰ عَلَى عَهَدَ رَسُولَ اللهِ ﷺ (١٠/ ٥٠٠)

٣٤١٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جريج ـ ﴿وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَكَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ﴾، قال: قد كانت أواثل اليهود والنصارى على شيء<sup>٣١</sup>. (ز)

٣٤١٣ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْهُودُ لَيْسَتِ النَّهَرَكُ عَلَى شَيْءَ، ولكنهم ابتدعوا النَّهَرُكُ عَلَى شَيْءَ، ولكنهم ابتدعوا وتفرقوا(٤٠) . (١٩١/٥)

اقَعَا قال ابن جرير (٢/ ٤٣٦) في بيان معنى الآية: «وقالت اليهود: ليست النصارى على شيء من دينها منذ دانت دينها. وقالت النصارى: ليست اليهود على شيء منذ دانت دينها. وذلك هو معنى الخبر الذي رويناه عن ابن عباس آنفًا، فكَذَّب الله الفريقين في قيلهما ما قالا». ومثله أثر قتادة وابن جريج.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲/۶۳۵، وابن أبي حاتم ۲۰۸/۱ (۱۱۰۳).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٧، وابن أبي حاتم ٢٠٩/١ من طريق شيبان النحوي. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

٣٤١٤ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ قوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْهُودُ لَيْسَتِ النَّهَدُ كَيْسَتِ النَّهُدُ عَلَى نَوْهِ﴾، قال: هؤلاء أهل الكتاب النَّهَدُ عَلَى نَوْهِ﴾، قال: هؤلاء أهل الكتاب الذين كانوا على عهد النبي ﷺ ((١)الله: (ز)

**٣٤١٥** ـ عن قتادة بن دعامة، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٤١٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيُهُونُ﴾ يعني: ابن صوريا وأصحابه: ﴿لَيْسَتِ ٱلنَّمَكَرَىٰ كُلَ ثَنْءِ﴾ من الدين، فما لَكَ يا محمد والنصارى! اتَّبع ديننا. ﴿وَقَالَتِ ٱلنَّمَنَىٰ لِيَسْتِ ٱلْيَهُودُ كُلَ تَنْءِ﴾ من الدين، فما لَكَ يا محمد واليهود! اتَّبع ديننا<sup>٣)</sup>. (ز)

٣٤١٧ \_ عن أبي بكر بن عبدوس قال: كان سفيان الثوري إذا قرأ هذه الآية قال: صدقوا جميعًا، واللهِ (٤٠). (ز)

## ﴿وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَابُ﴾

٣٤١٨ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن إسحاق بسنده \_ ﴿وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِلَابُ ﴾ ، قال: أي كلَّ يتلو في كتابِه تصديقَ ما كَفَر به ، أي: تَكُفُر اليهود بعيسى وعندهم التوراة فيها ما أخذ الله عليهم من الميثاق على لسان موسى بالتصديق بعيسى، وفي الإنجيل مما جاء به عيسى تصديقُ موسى، وما جاء به من التوراة من عند الله ، وكلَّ يَكُفُر بما في يد صاحبه (١٥٠٠)

[ [ ] انتقد ابن كثير (٢ / ٢٣) قول أبي العالية، والربيع بن أنس بظاهر السياق، فقال: «هذا القول يقتضي أن كلًا من الطائفتين صَدَقَت فيما رمت به الطائفة الأخرى، ولكن ظاهر سياق الآية يقتضي ذَهَهم فيما قالوه مَعَ علمهم بخلاف ذلك؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِنَبُ ﴾، أي: وهم يعلمون شريعة التوراة والإنجيل، كل منهما قد كانت مشروعة في وقت، ولكن تجاحدوا فيما بينهم عنادًا وكفرًا ومقابلة للفاسد بالفاسده.

قَالَ ابْنَ جَرِيرِ (٢/٤٣٧) في بيان معنى قوله: ﴿وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِنَابُ ﴾: (يعني به: ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٣٥، وابن أبي حاتم ٢٠٩/١.

 <sup>(</sup>۲) علَّقه ابن أبي حاتم ۲۰۹/۱.
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان ۱۳۲/۱.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي ١/٢٦٠.

<sup>(</sup>ه) أخرجه ابن جرير ۲/۴۳۷، وابن أبي حاتم ۲۰۹/۱ (۱۱۰۳).

رواه ابن إسحاق عن محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس به. قال ابن حجر عن هذا الإسناد في العُجَاب ١/٣٥١: •سند جيده.

٣٤١٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَمُمْ يَثْلُونَ ٱلْكِنَتُ ﴾، يقول: وهم يقرؤون التوراة والإنجيل، يعني: يهود المدينة، ونصارى نجران (١٨٨٠٠) (ز)

# ﴿كَنَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ﴾

٣٤٢٠ ـ عن أبي العالمية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قوله: ﴿كَنَالِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ مِثْلَ فَرَلِهِمْ﴾، يقول: قالت النصارى مثل قول اليهود قبلهم<sup>(٢)</sup>. (ز)

**٣٤٢١ ـ قال مجاهد بن جبر: يعنى: عوام النصاري<sup>(٣)</sup>. (ز)** 

٣٤٢٢ ـ عن قتادة بن دحامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِومً ﴾، قال: قالت النصارى مثل قول اليهود قبلهم <sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٢٣ ـ عن ابن جريج قال: قلت لـعطاء [بن أبي رباح]: مَن هؤلاء الذين لا يعلمون؟ قال: أمم كانت قبل اليهود والنصارى، وقبل التوراة والإنجيل<sup>(٥)</sup>. (١٦١/١ه) ٣٤٢٤ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿كُذَلِكَ قَالَ اللَّينَ لَا يَمْتَكُونَ﴾، قال: هم العرب، قالوا: ليس محمدٌ على شيءً (٢). (١١/١ه)

٣٤٧٠ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِم ﴾ ، قال: وقالت النصارى مثل قول اليهود قبلهم (٧) . (ز)

٣٤٢٦ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ كُذَلِكَ ﴾ يعنى: هكذا ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

 == كتاب الله التوراة والإنجيل، وهما شاهدان على فَرِيقَيِ اليهود والنصارى بالكفرِ وخلافِهم أمرَ الله الذي أمرهم به فيه. واستشهد له بأثر ابن عباس، ولم يورد غيره.

الكنا ذكر ابن عطية (١/ ٣٣٤ ـ ٣٣٠) في المراد بالكتاب قولين، الأول: أن المراد به التوراة والإنجيل، كما في قول مقاتل. ووجّهه بقوله: "فالألف واللام للجنس". الثاني: أن المراد به التوراة. ووجّهه بقوله: "فالألف واللام للعهد».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان ۱/ ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٤٣٨/٢. وعلَّقه ابن أبي حاتم ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن جرير ٤٣٨/٢. وعلَّقه ابن أبيّ حاتم ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/٤٣٩ وابن أبي حاتم ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٣٨ وابن أبي حاتم ٢٠٩/١.

بتوحيد ربهم \_ يعني: مشركي العرب \_: إنَّ محمدًا وأصحابه ليسوا على شيء من الدين. يقول الله: ﴿وَمِثْلُ قُولُومُ ﴾ يعني: مثل ما قالت اليهود والنصارى بعضهم لبعض، فذلك قوله سبحانه في المائدة: ﴿فَأَغْتَهَا بَيْنَهُمُ الْمَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاةَ إِلَى يَوْمِ الْمِنْدَةُ } [المائدة: ٤١] (المائدة: ١٤] المائدة: ١٤]

## ﴿ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ بَيْمَ الْقِيْمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِغُونَ ۞﴾

٣٤٢٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: يقول: ﴿ فَاللَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ يَرْمُ الْقِيْمَةِ ﴾ يعني: بين مشركى العرب وبين أهل الكتاب ﴿ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ من الدين ﴿ يَمْتَلِغُونَ ﴾ (١) . (ز)

الأقوال المذكورة؛ لعدم الدليل على التميين، فقال: «والصواب عندنا أن يقال: إنَّ الله الأقوال المذكورة؛ لعدم الدليل على التميين، فقال: «والصواب عندنا أن يقال: إنَّ الله أخبر عن قوم أنهم قالوا بجهلهم نظير ما قال اليهود والنصارى بعضها لبعض مما أخبر الله عنهم أنهم قالوه في قوله: ﴿وَقَالَتِ اللّهُودُ لَيْسَتِ النَّمَكُنُ عَلَى ثَىْءُ وَقَالَتِ النَّمَرُىٰ لَيْسَتِ اللّهُودُ اللّهِ وَجائز أن يكونوا أمة كانت قبل اليهود والنصارى، ولا أمة أزلَى أن يقال: هي التي عُنِيت بذلك من أخرى؛ إذ لم يكن في الآية دلالة على أيِّ من أيِّ، ولا خبر بذلك عن رسول الله ثبتت حجته من جهة نقل الواحد العدل، ولا من جهة النقل المستفيض. وإنما قصد الله بقوله: ﴿كَنَالِكَ قَالَ اللَّبِينَ لاَ يَمْلُونَ مِثْلُ فَرْلُومُ عَلَى المباطل، وافتراء الكذب على الله، وجحود نبوة الأنبياء والرسل، وهم أهل كتاب يعلمون أنهم فيما يتجودون من ملتهم خارجون، وعلى الله مفترون؛ مثل الذي قاله أهل الجهل بالله وكتبه ورسله الذين لم يَبْعَث الله لهم رسولًا، ولا أوحى إليهم كتابًا».

وذهبَ إلى مثلِه ابن كثير (٢٤/٢)، وقال: «اختار أبو جعفر ابن جرير أنها عامة تصلح للجميع، وليس ثَمَّ دليل قاطع يُعَيِّن واحدًا من هذه الأقوال، فالحمل على الجميع أوْلَى.. وزاد ابن عطية (١/٣٢٥) إضافة إلى ما ورد في أقوال السلف قولًا آخر، فقال: "وقال قوم: المراد اليهود، وكأنه أعيد قولهم. وانتَقَلَمَ بقوله: "وهذا ضعيف..

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣٢. وذكر البغوي ١٣٨/١ نحو أوله، وعزاه إلى مقاتل دون تعيينه.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٢/١.

# ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِنَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا ٱلسَّمُهُ وَسَمَىٰ فِي خَرَابِهَأَ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٤٢٨ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق ابن إسحاق بسنده ـ: أنَّ قريشًا منعوا النبي ﷺ الصلاة عند الكعبة في المسجد الحرام، فأنزل الله: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن مَّنَعَ مَنَعَ مَنَعَ مَنَعَ مَنَعَ مَنَعَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

٣٤٢٩ ـ عن كعب [الأحبار] ـ من طريق ذي الكَلاع ـ قال: إنَّ النصارى لما ظَهَروا على بيت المقدس حرقوه، فلما بعث الله محمدًا أنزل عليه: ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّن مَّنَعَ مَنَعَ مَنَعَ مَنَعَ لَهُ مَسْعَدُ فِي خَرَابِها ﴾ الآية، فليس في الأرض نصرانيًّ يدخل بيت المقدس إلا خاتفًا (٣٠). (٣٥/١٥)

۳٤٣٠ ـ قال عطاء: نزلت في مشركي مكة<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٤٣١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَنْ أَظَلَمُ﴾ نزلت في أنطِيَاخُوس بن ببُلِيس الرومي ومن بعه من أهل الروم<sup>(٤)</sup>. (ز)

#### تفسير الآية:

٣٤٣٢ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق العوفي ـ في قوله: ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَعِدَ اللَّهِ﴾، قال: هم النصارى<sup>(٥)</sup>. (١٩٢/١ه)

٣٤٣٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنَ مَّنَعُ مَسَحِدَ اللَّهِ﴾، قال: هم النصارى، وكانوا يَطْرَحُون في بيت المقدس الأذى، ويمنعون الناس أن يُصَلُّوا فيه (٦٠/١. (/٩٣٠)

<sup>(</sup>۱) أورده ابن أبي حاتم ۱/۲۱۰ (۱۱۱۰).

روى ابنُ أبي حاتم هذا الأثر من طريق ابن إسحاق، قال: حدثني محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس به. قال ابن حجر عن هذا الإسناد في العجاب ٢٠٥١/١ صند جيده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٠/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ١/ ٢٦٢، وتفسير البغوي ١/١٣٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٤٤٢، وابن أبي حاتم ٢١٠/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٢١٢، وأخرجه ابن جرير ٢/٤٤٢، وابن أبي حاتم ٢/٠١٠.

فويدى التفييد الماؤن

٣٤٣٤ \_ عن قتادة بن دحامة \_ من طريق سعيد \_ في الآية، قال: أولئك أعداء الله الروم، حَمَلَهم بغضُ اليهود على أن أعانوا بُخْتَنَصَّرَ البَابِلِيَّ المجوسي على تخريب بيت المقدس(١٠). (٥٦٢/١)

**٣٤٣٥** ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٤٣٦ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن مَّنَعَ مَنَعَ مَرَاب بيت المقدس حتى خرَّبه، وأمر به أن تُطْرَح فيه الجِيف، وإنَّما أعانه الروم على خرابه من أجل أنَّ بني إسرائيل قتلوا يحيى بن زكريا<sup>(٣)[6]</sup>. (٢/١٦)

٣٤٣٧ ـ قال الكلبي: إن الروم غزوا بني إسرائيل، فحاربوهم، فظهروا عليهم، فقتلوا مُقَاتِلَتَهم، وسبوا فراريهم، وأحرقوا التوراة، وهدموا بيت المقدس، وألقوا فيه الجيّف، فلم يَعْمُرُ حتى بناه أهل الإسلام<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٣٨ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ ﴾ يقول: فلا أحد أظلم ﴿مِنَن مَنَعُ ﴾ يعني: نصارى الروم ﴿مَسَحِدُ اللّهِ ﴾ يعني: بيت المقدس أن يُصَلَّى فيه ﴿أَن يُدُكّرُ فِهَا السّمُهُ ﴾ يعني: التوحيد، ﴿وَسَعَن فِي خَرْبِها ﴾ وذلك أنَّ الروم ظَهَروا على اليهود، فقتلوهم، وسبوهم، وخربوا بيت المقدس، وألقوا فيه الجِيف، وذبحوا فيه الخنازير، ثم كان على عهد الروم الثانية ططسر بن سناباتوس، ويقال: اصطفانوس، فقتلهم، وخرب بيت المقدس، فلم يَعْمُرُ حتى بناه المسلمون في زمان عمر بن الخطاب \_ رضوان الله عليه \_ (٥). (ز)

٣٤٣٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿وَمَنْ

آوجة ابن عطية (١/ ٣٢٦) هذا القول، فقال: «مَن قال مِن المفسرين: إن الآية بسبب بيت المقدس. جَعَل الخراب الحقيقي الموجود».

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۲،۳۶۲ بلفظ: أولئك أعداء الله النصارى. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
 وأخرجه ابن جرير ۲،۶۶۳، وابن أبي حاتم ۲۱۰/۱ بنحوه من طريق معمر.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ١/٢١٠ (عَقِب ١١١٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢٤٤٣/٢، وابن أبي حاتم ٢١٠/١ بنحوه.
 (٤) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٧١/١ ـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٢/١.

٣٤٠ ـ عن أبي عثمان قاصِّ أهل الأردن ـ من طريق ضَمْرَة ـ ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ أَن يُذَكَّرُ فِيهَا اَشْمُنُهُ وَسَكَىٰ فِي خَرَابِهَأَ ﴾، قال: خرابُها قتلُ أهلها(٢٦<u>١٤٥٢</u>. (ز)

[0] وَجَّهُ ابن عطية (٣٢٦/١) هذا القول، فقال: قومَن قال: هي بسبب المسجد الحرام. جَعَل مُنْعَ عمارته خرابًا؛ إذ هو داع إليه.

[उर] اختلف المفسرون في المراد بالذين منعوا مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، وسعوا في خرابها، على قولين: الأول: هم النصارى، والمسجد بيت المقدس. والآخر: هم مشركو العرب، إذ منعوا رسول الله ﷺ من المسجد الحرام.

ورجَّحَ ابن جرير (٢/ ٤٤٤ ـ ٤٤٥ بتصرف) القول الأول بدلالة العقل، والتاريخ، فقال: 

هواُوْلَى التَّاوِيلات بتَّاوِيل الآية أنه: عنى الله بقوله: ﴿ وَمَنَ أَظُلُمُ مِنَ مَّنَ مَسَحِدُ اللهِ أَن يُذَكَّر 
فيها آسمُهُ النصارى، وذلك أنهم هم الذين سعوا في خراب بيت المقدس، وأعانوا 
بختنصر على ذلك، ومنعوا مؤمني بني إسرائيل من الصلاة فيه بعد منصرف بختنصر عنهم 
إلى بلاده، والدليل على صحة ما قلنا في ذلك قيامُ الحجةِ أن لا مسجد عنى الله 
بقوله: ﴿ وَسَكِن فِي خَرَابِها ﴾ إلا أحد المسجدين؛ إما مسجد بيت المقدس، وإما المسجد 
الحرام، ومعلوم أن مشركي قريش كانوا مشتهرين بعمارة المسجد الحرام، ولم يسعوا قط 
في تخريب المسجد الحرام ـ وإن كانوا قد منعوا في بعض الأوقات رسول الله 
وأصحابه من الصلاة فيه ـ، فلم يبق إلا أن المراد النصارى، وأن المقصود تخريبهم بيت 
المقدس؟.

ورجَّحَ **ابن كثير (**٢/ ٢٥) القولَ الثاني **بدلالة العقل والسّياق**، فقال: «الذي يظهر ـ والله أعلم ـ القول الثاني، كما قاله ابن زيد، وروي عن ابن عباس ـ أن المراد بها المشركون؛ لأنهم حالوا بين رسول الله والمسجد الحرام ـ؛ لأن النصارى إذا منعت اليهود الصلاة في ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٤٤.

.....

== البيت المقدس كان دينهم أقوم من دين اليهود، وكانوا أقرب منهم، ولم يكن ذكر الله من اليهود مقبولًا إذ ذاك؛ لأنهم لعنوا من قبل على لسان داود وعيسى ابن مريم، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون، وأيضًا فإنه تعالى لَمَّا وَجَّه الله في حق اليهود والنصارى؛ شَرَع في ذم المشركين الذين أخرجوا الرسول وأصحابه من مكة، ومنعوهم من الصلاة في المسجد الحرام».

وانتَكُم ابن جرير (٢/ ٤٤٥) القول الثاني بسياق الآيات، فقال: «الآية التي قبل قوله: ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ مِنَ مَنَعَ مَسَحِه القولَ الثاني بسياق الآيات، فقال: «الآية التي قبل قوله: ﴿وَمَنْ أَفَالُمُ مِنَ مَنَعَ مَسَحِه القواد والنصارى ودُمُ أَفعالهم، والتي بعدها نبهت بذم النصارى والخبر عن افترائهم على ربهم، ولم يجر لقريش ولا لمشركي العرب ذكرٌ، ولا للمسجد الحرام قبلها، فيوجه الخبر بقول الله ﷺ ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ مِنْنَ تَمْنَعُ مَسَحِدُ القوانُ فَلْك أَلْتُ أَنْ يُذَكّرُ فِيهَا آسَمُنُ الله الله هو ما كان نظير قصة الآية قبلها والآية بعلها والآية بعلها؛ إذ كان خبرها لخبرهما نظيرًا وشكلًا، إلا أن تقوم حجة يجب التسليم لها بخلاف ذلك وإن انفقت قصصها فاشتبهته.

وانقد ابن كثير (٢٠ / ٢٥ - ٢٦ بتصرف) بدلالة العقل، والتاريخ ما رجَّحه ابن جرير، فقال: الما اعتماده على أن قريشًا لم تسع في خراب الكعبة، فأي خراب اعظم مما فعلوا؟! أخرجوا عنها رسول الله وأصحابه، واستحوذوا عليها بأصنامهم وأندادهم وشركهم، كما قال تعالى: ﴿وَمَا لَهُمْ اللهُ وَهُمْ يَمُدُونَ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَادِ وَمَا كَانُوا أَوْلِياَهُمْ لَا يَمْتُمُونَ وَلَيْقَ الْمَالِيةِ وَمَا كَانُوا أَوْلِياهُمْ لِا يَسْتُمُونَ وَلَيْقَ الْمَالِيةِ وَمَا كَانُوا أَوْلِياهُمْ وَلَى الْمُنْتَكِنَ أَن يَعْمُونَ وَلَيْقِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَهُمْ اللهُ وَلَيْقِ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَاللّهُ وَمَاللّهُ وَاللّهُ وَال

## ﴿ أُوْلَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَآبِفِينَ ﴾

٣٤٤١ ـ قال عبد الله بن عباس: لم يدخلها ـ يعني: بيت المقدس ـ بعد عمارتها روميّ إلا خائفًا، لو عُلِم به لَقُتِل(١). (ز)

٣٤٤٣ ـ عن كعب [الأحبار] ـ من طريق ذي الكَلَاع ـ قال: ليس في الأرض نصرانيًّ يدخل بيت المقدس إلا خائفًا<sup>(٢)</sup>. (١/٥١٣)

٣٤٤٣ ـ عن أبي صالح ـ من طريق محمد بن طلحة، عن أبيه ـ قال: ليس للمشركين أن يدخلوا المسجد إلا وهم خائفو<sup>(٣)</sup>. (٥٦٣/١)

٣٤٤٤ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ قال الله ﷺ: ﴿مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدُّخُلُوهَا إِلَّا خَابِفِينَ ۗ﴾، وهم النصارى، لا يدخلون المسجد إلا مُسَارَقَة، إن قُدِر عليهم عُوقِبوا (٤١٠عًا. (ز)

٣٤٤٥ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ قال: وهم اليوم كذلك، لا يوجد نصرانيًّ في بيت المقدس إلا نُهِك ضربًا، وأَبْلِغ إليه في العقوبة (٥٠). (ز)

٣٤٤٦ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿ أُوَلَتِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدَخُلُوهَا إِلَّا خَابِفِينَ ﴾، قال: فليس في الأرض روميِّ يدخله اليوم إلا وهو خائف

[उठ] ملّق ابن عطية (٣٢٦/١) على قولِ مَن قال: إنها في النصارى. بقوله: «مَن جعل الآية في النصارى روى أنه مرّ زمانٌ بعد ذلك لا يدخل نصراني بيت المقدس إلا أوجع ضربًا».

وعلَّقَ ابن كثير (٢٧/٢) على هذا القول أيضًا - وقد كان رجَّح أنها في كفار قريش - بقوله: قوهذا لا ينفي أن يكون داخلًا في معنى عموم الآية؛ فإنَّ النصارى لَمَّا ظلموا بيت المقدس بامتهان الصخرة التي كانت يصلي إليها اليهود عُوقِبوا شرعًا وقدرًا بالذلة فيه، إلا في أحيان من الدهر امتحن بهم بيت المقدس، وكذلك اليهود لما عصوا الله فيه أيضًا أعظم من عصيان النصارى كانت عقوبتهم أعظم».

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٦١١/، وتفسير البغوي ١/١٣٩. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٠/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٧/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ٥٦/١، وابن جرير ٤٤٦/٢، وابن أبي حاتم ١١١١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٤٤٦/٢.

أن تضرب عنقه، أو قد أُخِيفَ بأداء الجزية فهو يؤديها(١). (١/٦٢٥)

٣٤٤٧ ـ قال الكلبي: ... فلم يدخله روميٌّ بعدُ إلا خائفًا(٢). (ز)

٣٤٤٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿أَوْلَتِكَ ﴾ يعني: أهل الروم ﴿مَا كَانَ ۗ يَبغي ﴿لَهُمُ أَن يَدُّخُلُومَا ﴾ يعني: الأرض المقدسة؛ إذ بعث محمد ﷺ ﴿إِلَّا خَالِهُا ۖ فَهُ فلا يدخل بيت المقدس اليوم الروميِّ إلا خائفًا متنكرًا، فمن قُلِر عليه منهم فإنه يُعَاقَب ً (ز)

٣٤٤٩ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿ أُوْلَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَابِفِينَ ﴾، قــال: نــادى رســول الله ﷺ: «ألَّا
يحجَّ بعد العام مشركً، ولا يطوف بالبيت عُرْيَانٌ». قال: فجعل المشركون يقولون:
اللهم إنا مُنِعْنا أن نُبِرَّكُ (٤٠٤٠). (ز)

#### ﴿لَهُمْرِ فِي ٱلدُّنْيَا خِزَقٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ﴾

٣٤٥٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ لَمُنَمَّ فِي اَلَدُنْيَا خِزْتَیْ﴾، قال: يُعطُون الجزية عن يد وهم صاغرون<sup>(٥)</sup>. (١٦٣/٥)

٣٤٥١ ـ قال قتادة بن دعامة: هو القتل للحربي، والجزية للذمي (٦)٥٠٠ . (ز)

[20] قال ابن عطية (١/ ٣٢٦): «مَن جعلها في قريش قال كذلك: نودي بأمر النبي 難 أن لا يحج مشرك».

َ اللَّهِ عَلَيْهُ ابِنَ عَطِيةَ (٣٢٧/١) معنى الخزي في الآية بقوله: «مَن جعل الآية في النصارى قال: الخزي قتل الحربي، وجزية الذمي. وقيل: الفتوح الكائنة في الإسلام؛ كعمورية، ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ِجرير ٢/٤٤٧، وابن أبي حاتم ٢١١/١ (١١١٦).

<sup>(</sup>٢) ذكره يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٧١/١ ـ.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٢/١ ـ ١٣٣. وذكر الثعلبي ٢٦١/١، والبغوي ١٣٩/١ نحوه، وعزواه إلى مقاتل دون تعيينه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير ٢/٤٤٧.

وهذا الأثر من مرسل عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وهو ضعيفٌ، قال الذهبي في المعني في الضعفاء ٢/ ٣٨٠: فضقفه أحمد، والدارقطني، ثم الخبر مرسل من جهته، فهاتان علّنان لتضعيف إسناده.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق ٥٦/١، وابن جرير ٤٤٨/٢، وابن أبي حاتم ١/٢١١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الثعلبي ١/ ٢٦١، وتفسير البغوي ١٣٨/١.

٣٤٥٢ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ في قوله: ﴿لَهُمْ فِي الدُّنِيَا خِزْقُ﴾، قال: أما خزيهم في الدنيا فإنه إذا قام المهدي وفتحت القسطنطينية قتلهم، فذلك الخزي(١). (٥٦٢/١))

٣٤٥٣ \_ وعن عكرمة مولى ابن عباس =

۳٤٥٤ ـ ووائل بن داود، نحو ذلك<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٤٥٥ ـ قال الكليي: تُقْتَح مداننهم الثلاثة: قُسْطَنطِينيَّة، ورُومِيَّة، وعَمُّورِيَّة (٦).

٣٤٥٦ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم أخبر عن أهل الروم، فقال: ﴿لَهُمْ فِي ٱلدُّنِكَ عِنْ أَهُلُ الروم، فقال: ﴿لَهُمْ فِي ٱلدُّنِكَ عِزْقٌ عِنْ المسلمين في ثلاث مدائن: فُسْطَنطِينِيَّة، والرُّومِيَّة، ومدينة أخرى وهي عَمُّورِيَّة، فهذا خزيهم في الدنيا، ﴿وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ من النارُ الله في (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٤٥٧ ـ عن بُسْر بن أَرْطَاة، قال: كان رسول الله ﷺ يدعو: «اللَّهُمَّ، أَحْسِن عاقبتَنا في الأمور كلها، وأَجِرْنا من خِزْي الدنيا ومن عذاب الآخرة" ( (٦٣/١ه)

== وهرقلة وغير ذلك. ومَن جعلها في قريش جعل الخزي غلبتهم في الفتح وقتلهم، والعذاب في الآخرة لمن مات منهم كافرًا».

[0] ذكر ابن كثير (٢٧/٢) تلك الأقوال، ثم علَّقَ عليها قائلًا: •والصحيح أنَّ الخزي في الدنيا أعم من ذلك كله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٤٨/٢، وابن أبي حاتم ٢١١/١.

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن أبي حاتم ٢١١/١.

 <sup>(</sup>٣) تفسير الثعلبي ٢١١/١، وتفسير البغوي ١٣٨/١. وذكر يحيى بن سلام ـ كما في تفسير ابن أبي زمنين
 ١/١٧ ـ نحوه بلفظ: هو قَتْحُ مدينتهم رومية، وقتل مقاتلتهم، وسبي ذراريهم.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١. وذكر الثعلبي ٢٦١١/١، والبغوي ١٣٨/١ نحوه، وعزواه إلى مقاتل دون تعيينه.

<sup>(</sup>ه) أخرجه الإمام أحمد ۲۹/ ۱۷۰ (۱۷۲۸)، وابن حبان ۲۲۹/۳ (۹۶۹)، والحاكم ۲/ ۸۸۳ (۲۰۰۸).

راوي الحديث بسر بن أرطاة ذكر ابن عدي في الكامل ٢/ ٥ - ٦ عن يحيى بن معين، قال: فبسر بن أبي أرطاة رجل سوء، ثم أورد له هذا الحديث، ثم قال: فوبسر بن أبي أرطاة مشكوك في صحبته للنبي ﷺ، لا أعرف له إلا هذين الحديثين، وأسانيده من أسانيد الشام ومصر، ولا أرى بإسناد هذين بأسًا». وقال =

#### ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْغَرِبُ ۚ فَأَيَّنَمَا تُولُوا فَثُمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾

#### 🏶 نزول الآية:

٣٤٥٨ ـ عن عامر بن ربيعة، قال: كُنَّا معَ رسول الله ﷺ في ليلة سوداء مظلمة، فنزلنا منزلاً ، فجعل الرجل يأخذ الأحجار فيعمل مسجدًا فيصلي فيه، فلما أن أصبحنا إذا نحن قد صلينا على غير القبلة، فقلنا: يا رسول الله، لقد صلينا ليلتنا هذه لغير القبلة. فأنزل الله: ﴿ وَهُلِهُ لِلْلَمْ فِي الْكَرْبُ ﴾ الآية. فقال: «مضت صلاتكمه" (١٠) (٥٦١)

٣٤٥٩ \_ عن جابر بن عبد الله ، قال: بعث رسول الله ᇔ سرية كنت فيها، فأصابتنا فلمة ، فلم نعرف القبلة، فقالت طائفة منا: القبلة ههنا قِبَل الشمال. فصلوا، وخَطُّوا خطًّا، وقال بعضنا: القبلة ههنا قِبَل الجنوب. فصلوا، وخَطُّوا خطًّا، فلما أصبحوا وطلعت الشمس أصبحت تلك الخطوط لغير القبلة، فلما قَفَلْنَا من سفرنا سألنا النبي ﷺ، فسكت، وأنزل الله: ﴿ وَلَهُ لِلللهِ قُ وَلَلْمَرْبُ ﴾ الآية (٢٠). (٢٩١٥)

<sup>=</sup> الهيشمي في المجمع ١٧٨/١٠ (١٣٩٠): قرواه أحمد، والطبراني وزاد: وقال: من كان ذلك دعاءه مات قبل أن يصيبه البلاء. ورجال أحمد وأحد أسانيد الطبراني ثقات.. وقال الألباني في الضعيفة ٦/٢٥٢ (٢٩٠٧): قضعيف.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ۲۰۰۱ (۳۵۰)، وابن ماجه ۱۲۷/۲ (۱۰۲۰) دون لفظ: «مضمت صلاتكم»، وابن جرير ۲۵۶/۲، وأورده الثعلبي ۲۹۲/۱.

قال الترمذي: قطأ حديث ليس إسناده بذاك، ولا نعرفه إلا من حديث أشعث السمان، وهو يضعف في المحديث. وقال البيهقي في معرفة السنن والآثار ٢٣٦/١: قصديث ضعيف، لم يثبت فيه إسناده، وقال ابن تيمية في مجموع المقتاوى ٣١٣/١ ع ٣٤١: ققد رواه أبو داود الطيالسي في مسنده عن أشعث بن سعيد، وعمر بن قيس، عن عاصم بن عبيد الله، وهو يقوي رواية أشعث، ويزيل تفرده به، ... وبعض هذه الطرق مما يغلب على القلب أنَّ الحديث له أصل وهو محفوظ، وقال ابن كثير في تفسيره ٢٩٤/١ «وهذه الأسانيد فيها ضعف، ولعله يَشَدُ بعضها بعضًا». وقال ابن القطان في بيان الوهم والإيهام ٣٥٨/٣ (١١٠٤): قوموضع العلة منه عاصم بن عبيد الله، فإنه مضطرب الحديث، تنكر عليه أحاديث. وأشعث السمان، سيخ الحفظ، يروي المنكرات عن الثقات. وقال: فيه عمرو بن علي، متروك، وقال الهيشي في المجمع ١٩٥١ (١٩٩١): قليه أبو عبلة والد إبراهيم، ذكره ابن حبان في الثقات، واسمه شمر بن يقظان». وقال الأباني في الإرواء (١٩٦٣ (٢٩١): وعلته عاصم هذا، فإنه سَيِّعُ الحفظ، وبقية رجاله عند الطيالسي مسلم، وللحديث شاهد من حديث جابر...».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني ٦/٢ (١٠٦٢)، والبيهقي في الكبرى ١٨/٢ (٢٢٤٣).

قال البيهقي: (ولم نعلم لهذا الحديث إسنادًا صحيحًا قويًّا؛ وذلك لأن عاصم بن عبيد الله بن عمر العمري، =

٣٤٦٠ ـ عن ابن عباس: أنَّ رسول الله ﷺ بعث سرية، فأصابتهم ضبابة، فلم يهتدوا إلى القبلة، فصلوا لغير القبلة، ثم استبان لهم بعدما طلعت الشمس أنهم صلوا لغير القبلة، فلما جاءوا إلى رسول الله ﷺ حدثوه، فأنزل الله: ﴿وَهَدِّ ٱلنَّمْرُ وَٱللَّزِبُ ﴾ الآية (٢٠). (١/٧١٥)

٣٤٦١ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق علي ـ قال: كان أول ما نسخ من القرآن القبلة، وذلك أن رسول الله ﷺ لما هاجر إلى المدينة ـ وكان أكثر أهلها اليهود ـ أمره الله ﷺ أن يستقبل بيت المقدس، ففرحت اليهود، فاستقبلها رسول الله ﷺ بضعة عشر شهرًا، فكان رسول الله ﷺ يحب قبلة إبراهيم ﷺ، فكان يدعو وينظر إلى السماء، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿فَدْ زَىٰ تَقَلَّبُ وَجَهِكَ فِي اَلْسَكَاهِ ﴾ إلى قوله: ﴿فَرُولُواْ وَجُهِكَكُمْ شَطْرَتُهُ اللهِ البقود، وقالوا: ﴿مَا وَلَلْهُمْ عَن فِلْكُ اليهود، وقالوا: ﴿مَا وَلَلْهُمْ عَن فِلْكُ اليهود، وقالوا: ﴿مَا وَلَلْهُمْ عَن فِلْكُ الْمَعْرِبُهُ [البقرة: ١٤٢]، فارتاب من ذلك اليهود، وقالوا: ﴿مَا وَلَلْهُمْ عَن فِلْكُ الْمَعْرِبُهُ [البقرة: ٢٤١]، وقال: ﴿فَالْمَدْرِبُهُ [البقرة: ٢٤١]،

٣٤٦٢ ـ وعن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ، نحوه (٣). (ز)

٣٤٦٣ ـ عن عبد الله بن عمر، قال: كان النبي ﷺ يصلي على راحلته تطوعًا أينما توجهت به، ثم قرأ ابن عمر هذه الآية: ﴿فَأَيْنَنَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ﴾. وقال ابن عمر: في هذا أنزلت هذه الآية<sup>(٤)</sup>. (١/٩٤ه)

<sup>=</sup> ومحمد بن عبيد الله العرزمي، ومحمد بن سالم الكوفي كلهم ضعفاء. وقال القطان في بيان الوهم والإيهام ٣٥ (٣٥ (١١٠٥): «هذا حديث قائم بنفسه، علته الانقطاع فيما بين أحمد بن عبيد الله بن الحسن العنبري وأبيه، والجهل بحال أحمد المذكور، وما مس به أيضًا عبيد الله بن الحسن العنبري من المذهب، على ما ذكر ابن أبي خيشمة وغيره. وقال ابن تيمية في مجموع الفتاوى ١٩٤٤ على إسناد هذا الحديث: «وهو إسناد مقارب». وقال ابن كثير ٢/٣٠: «وهذه الأسانيد فيها ضعف، ولعله يشد بعضها بعضًا».

 <sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه. وذكر ابن كثير في تفسيره ١٦٠/١ أنه من حديث الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس.

ثم قال ابن كثير بعد ذكر هذا الإسناد وغيره: •وهذه الأسانيد فيها ضعف. والإسناد فيه الكلبي وهو محمد بن السائب، تركوه وأتهم بالكذب، وأبو صالح هو: باذام، وهو ضعيف. ينظر: المغني للذهبي ٢٠٠/١ ٢/ ٥٨٤، وتهذيب الكمال للمزي ٢/٤، ٢/٢٤٦، وقال ابن تيمية في مجموع الفتاوى ٣١٤/١ على هذا الحديث: •هذا وإن لم يكن مما يحج به منفردًا فإنه يشد تلك الروايات ويقويها». وقال السيوطي: •بسند ضعيف».

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/٤٥٠.إسناده جيد. وينظر: مقدمة الموسوعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٢١/ ٤٨٦ (٧٠٠)، وأخرجه البخاري ٢٥/٢ ـ ٢٦ (١٠٠٠) بمعناه.

٣٤٦٤ ـ عن عبد الله بن عمر ـ من طريق سعيد بن جبير ـ قال: أنزلت: ﴿فَأَيْنَمَا نُولُواْ فَنَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ﴾ أن تصلي حيثما توجهت بك راحلتك في التطوع<sup>(١٧٧١)</sup>. (١/٥٦٥)

٣٤٦٥ ـ قال أبو العالية: لما صُرِفَت القبلة إلى الكعبة عَيَّرت اليهودُ المؤمنين، وقالوا: ليست لهم قبلة معلومة؛ فتارة يستقبلون هكذا، وتارة هكذا. فأنزل الله تعالى هذه الآية<sup>(۲)</sup>. (ز)

٣٤٦٣ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن جُريِّج ـ قال: لَمَّا نزلت: ﴿وَاتَعُونِهُ ٱلْسَتَجِبُ لَكُوُّ﴾ [غافر: ٢٠]، قالوا: إلى أين؟ فنزلت: ﴿قَالَيْنَا نُولُواْ فَنَمَّ وَجُهُ اللَّهِ﴾(٣). (٦٧/١٥) ٣٤٦٧ ـ قال عكرمة مولى ابن عباس: نزلت في تحويل القبلة <sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٤٦٨ \_ وقال الضحاك بن مزاحم =

٣٤٦٩ ـ والحسن البصري: لَمَّا نزلت: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱنْتُوفِى ٱلْسَنَحِبُ لَكُوْ اَعَافر: ١٠]، قالوا: أين ندعوه؟ فأنزل الله ﷺ: ﴿وَلَقِهِ ٱلنَّشِقُ وَٱلْفَرَبُ ﴾ الآية (٥) . (ز)

٣٤٧٠ ـ عن عطاء ـ من طريق حجاج ـ: أنَّ قومًا عُمِّيَت عليهم القبلة، فصَلَّى كل إنسان منهم إلى ناحية، ثم أتوا رسول الله ﷺ، فذكروا ذلك له، فأنزل الله: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَشَمَّ وَجُهُ اللَّهُ ﴿٢٠). (١٦/١ه)

[20] ذَهَبَ ابن تيمية (١/ ٣١٤ ـ ٣١٥) إلى أن الآية نزلت فيمن تحرَّى القبلة، ثم صلى لغيرها. وملَّقَ على حديث ابن عمر قائلًا: ففإن قبل: ففي حديث ابن عمر أنَّ هذه الآية نزلت في صلاة التطوع في السفر. قلنا: لا منافاة بين هذين؛ فإن الآية الجامعة العامة تنزل في أشياء كثيرة، إما أن يراد به جميع تلك المعاني بإنزال واحد، وإما أن يتعدد الإنزال إما بتعدد عرض النبي القرآن على جبريل أو غير ذلك، وفي كل مرة تنزل في شيء غير الأول لصلاح لفظها لذلك كله، على أن قول الصحابة: نزلت الآية في ذلك. قد لا يعنون به سبب النول، وإنما يعنون به أنه أريد ذلك المعنى منها وقصد بها، وهذا كثير في كلامهم،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٤٥٣/٢، وابن أبي حاتم ٢١٢/١، والدارقطني ١/٢٧١، والحاكم ٢/٦٦٪.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ٢/٢٦٣، وتفسير البغوي ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٥٧. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي (٢٦٢/١، وتفسير البغوي ١٤٠/١.
 (٥) تفسير الثعلبي (٢٦٣/١، وتفسير البغوى ١٤٠/١ دون ذكر الضحاك.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه سعيد بن منصور (٢٠٠ ـ تفسير). وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.
 وضعّفه البيهقى فى السنن ١٢/٢، وابن كثير فى تفسيره ٢٢٩/١.

٣٤٧١ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق هشام ـ أنَّ النبي ﷺ قال: ﴿إِن أَخًا لَكُم قَد مات ـ يعني: النجاشي ـ فصَلُوا عليه ، قالوا: نصلي على رجل ليس بمسلم؟! فنزلت: ﴿وَإِنَّ مِنْ آهَٰلِ ٱلْكِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ ﴾ الآية آل عمران: ١٩٩]. قالوا: فإنه كان لا يصلي إلى القبلة! فأنزل الله: ﴿وَلِنَّهِ ٱلْمُثْرِثُ وَٱلْقَرِبُ ﴾ الآية (١٩٧١ه) (١٩٧٧) عن عطاء، نحوه (٢٠). (ز)

٣٤٧٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلَهَ ٱلتَّمْرِقُ وَالْكَرِبُ ﴾، وذلك أن ناسًا من المؤمنين كانوا في سفر، فحضرت الصلاة في يوم غيم، فتَحَيَّروا؛ فمنهم من صَلَّى قبل المشرق، ومنهم من صَلَّى قبل المغرب، وذلك قبل أن تُحَوَّل القبلة إلى الكعبة، فلما طَلَعَت الشمسُ عرفوا أنهم قد صلوا لغير القبلة، فقدموا المدينة، فأخبروا النبيَّ ﷺ طَلَعَت الشمسُ عرفوا أنهم قد صلوا لغير القبلة، فقدموا المدينة، فأخبروا النبيَّ ﷺ بذلك، فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَلَكَ مَا اللّٰمِينَةُ وَلَكُمْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّ

الله على الله عليه (١/ ٣٢٩) على هذا الحديث بقوله: «أي: أن النجاشي كان يقصد وجه الله، وإن لم يبلغه التوجه إلى القبلة».

وقد زاد ابن عطية (٣٢٩/١) في نزول الآية قولين آخرين، أحدهما: أن الآية عامة، عزاه للنخعي، والمعنى: «أينما تولوا في متصرفاتكم ومساعيكم فئم وجه الله، أي موضع رضاه وثوابه وجهة رحمته التي يوصل إليها بالطاعة». الثاني: أنها نزلت حين صُدَّ رسول الله على البيت، عزاه للمهدوى.

أوقاً ذكر ابنُ جرير (٢/ 800 ـ 801 بتصرف) اختلاف المفسرين في السبب الذي من أجله خصَّ الله المشرق والمغرب بالخبر عنهما أنهما له دون سائر الأشياء، ثم قال مرجَّحًا بعادةٍ العرب: ووالصواب من القول في ذلك: أن الله إنَّما خَصَّ الخبر عن المشرق والمغرب في هذه الآية بأنهما له ملك ـ وإن كان لا شيء إلا وهو له ملك ـ إعلامًا منه عباده المؤمنين أنَّ له ملكهما وملك ما بينهما من الخلق، وأن على جميعهم؛ إذ كان له ملكهم طاعته فيما أمرهم ونهاهم، وفيما فرض عليهم من الفرائض، والتوجه نحو الوجه الذي وجهوا إليه، إذ كان من حكم المماليك طاعة مالكهم. فأخرج الخبر عن المشرق والمغرب، والمراد به من بينهما من الخلق، على النحو الذي قد بينت من الاكتفاء بالخبر عن سبب الشيء من ذكره والخبر عنه. ومعنى الآية إذًا: ولله المكل الخلق الذي بين المشرق والمغرب يتعبدهم بما ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٥٥، ٣٢٨/٦. وأورده الثعلبي ٢٦٣/١.

قال ابن كثير أ/ ٣٩٤): «وهذا غريب». وقال الألبانيّ في الصحيحة ٧/ ٩٧ عند حديث (٣٠٤٤): «وهو مرسل صحيح».

<sup>(</sup>۲) أورده التعلبي ۱/۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١ (١١٤).

#### النسخ في الآية:

٣٤٧٤ \_ عن ابن مسعود، وناس من الصحابة، في قوله: ﴿ وَلَهِ ٱلنَّمْرِيُ وَٱلْقَرِبُ ۚ فَأَيْنَا لَهُ عَلَيْكُ الْمَنْكَ الْوَافَ مَنْ الناس يصلون قِبَل بيت المقدس، فلمَّا قَدِم النبي ﷺ المدينة على رأس ثمانية عشر شهرًا من مُهَاجَرِه، وكان إذا صلى رفع رأسه إلى السماء فنظر ما يؤمر، فنسختها قِبَل الكعبة (١٠٤)

 $^{(7)}$  عن أبى العالية \_ من طريق الربيع بن أنس \_، نحوه  $^{(7)}$ . (ز)

٣٤٧٧ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس =

٣٤٧٨ ـ والحسن البصري =

٣٤٧٩ ـ وزيد بن أسلم =

٣٤٨٠ \_ وعطاء الخراساني، نحو ذلك (ز)

٣٤٨١ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_، نحوه (٥). (ز)

== شاء، ويحكم فيهم ما يريد عليهم طاعته، فولوا وجوهكم ـ أيها المؤمنون ـ نحو وجهي، فإنكم أينما تولوا وجوهكم فهنالك وجهي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ۱۷/۱۰ (۱۹۳٦) بنحوه من حديث البراء، بلفظ: ستة عشر شهرًا، وابن جرير ۲/۲۰۷۲.

ورواية النسائي تدور على أبي إسحاق السبيعي، وقد عنعنه عن البراء، وهو مشهور بالتدليس. وفي إسناد الطبري أسباط بن نصر عن السدي، وكلاهما فيه مقال. ينظر: طبقات المدلسين لابن حجر ص٤٦، وتنظر ترجمتهما في: تهذيب الكمال ٢/٣٥٧، ٣/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ٢/ ٢٩٤ (٣٠٦٠)، وابن أبي حاتم ٢/٢١٢ (١١٢٣).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذه السياقة». وقال الذهبي: «على شرط البخاري ومسلم».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٢/١. (٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٤٥٠، وابن أبي حاتم ٢/٢١٢.

٣٤٨٢ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في هذه الآية، قال: هي منسوخة، نسخها قوله: ﴿ وَهُمُكُ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْمُرَارِّ﴾ [البقرة: ١٤٤]، أي: تلقاء (١٠). (١٨٥١م)

٣٤٨٣ ـ قال محمد بن مسلم الزهري: أوّل ما نُسخ من القرآن من سورة البقرة القبلة، كانت نحو بيت المقدس، تحولت نحو الكعبة، فقال الله عَلَيْ ﴿ وَلَهُ الْشَرِقُ وَالْمَرِبُ وَاللَّهِ اللَّهَ وَسِعُ عَلِيدٌ ﴾، نُسخ بقوله تعالى: ﴿ وَلَا رَكَا لَلْهُ وَسِعُ عَلِيدٌ ﴾، نُسخ بقوله تعالى: ﴿ وَلَا رَكَا لَلْهُ وَسِعُ عَلِيدٌ ﴾، نُسخ بقوله تعالى: المَرَارُ ﴾ تَقَلُّ وَجَهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْمَرَارُ ﴾ وَجَهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْمَرَارُ ﴾ [القراء : 18٤] ( ).

٣٤٨٤ ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ قال: قال 畿 لنبيه ﷺ: ﴿قَالَيْنَا تُولُواْ فَنَمْ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾، قال: فقال: فقال بيت ﷺ: ﴿هَوْلا قُوم يهود يستقبلون بيتًا من بيوت الله، لو أنّا استقبلناه ، فاستقبله النبي ﷺ ستة عشر شهرًا، فبلغه أن يهود تقول: والله، ما درى محمد وأصحابه أين قبلتهم حتى هديناهم. فكره ذلك النبي ﷺ، ورفع وجهه إلى السماء، فقال الله ﷺ: ﴿وَلَمْ تَرَكُ تَقَلُّ وَجُهِكَ فِي السّمَامُ ﴾ الآية [الغرة: ١٤٤] (ز)

أنا رجَّعَ ابن جرير (٢/ ٤٥٦ ـ ٤٥٨ بتصرف) أن الآية غير منسوخة، وانتَقَد مَن ذهب إلى السخ في الآية، بعدم وجود حجة دالَّةٍ على النسخ، فقال: «الصواب أن يقال: إنها جاءت مجيء العموم والمراد الخاص، وذلك أن قوله: ﴿ فَأَيْنَمَا نُولُوا فَتَمَ وَمِهُ النَّهِ مَحْتَمَل: أينما تولوا في حال مسايفتكم عدوكم، في تعلوعكم ومكتوبتكم، فنمَّ وجه الله، ومحتمل: فأينما تولوا من أرض الله فتكونوا بها فنَمَّ قبلة الله التي تُوجُهُون وجوهكم إليها؛ لأن الكعبة ممكن لكم التوجه إليها منها، ومحتمل: فأينما تولوا وجوهكم في دعائكم فهنالك وجهي أستجيب لكم دعاءكم، فإذا كان قوله: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا وَمَنُو لَكُم النوجة إليها منها، ورعم أنها فاسخة أو منسوخة إلا بحجة يجب التسليم لها، وقد ذَلّنا على أن لا فاسخ من آي القرآن == ناسخة أو منسوخة إلا بحجة يجب التسليم لها، وقد ذَلّنا على أن لا ناسخ من آي القرآن ==

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٩٥٨)، وابن جرير ٤٥١/٢ بنحوه. وعلقه ابن أبي حاتم ٢١٢/١ بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ للزهري ص١٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٥٢. وأورده الثعلبي ٢/ ١١.

الحديث من مرسل عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وهو ضعيف، قال الذهبي في المغني في الضعفاء ٢/ ٣٨٠: «ضقفه أحمد، والدارقطني، والخبر مرسل من جهته، فهاتان علّتان لتضعيف إسناده.

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٤٨٥ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَنَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ ، قال: قبلةَ الله أينما توجهت شرقًا أو غربًا(١). (١/٧٦٥)

٣٤٨٦ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق النَّضْر بن عَرَبِيّ ـ ﴿ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾، قال: قبلة الله، فأينما كنتم في شرق أو غرب فاستقبلوها<sup>(٢)</sup>. (١/ ٩٦٥)

 $^{(7)}$  عن الضحاك بن مزاحم  $_{-}$  من طريق أبي سنان  $_{-}$ ، نحو ذلك  $^{(7)}$ . (ز)

٣٤٨٨ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق إبراهيم بن أبي بكر ـ في قوله: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ﴾، قال: حيثما كنتم فلكم قبلة تستقبلونها الكعبة<sup>(1)</sup>. (ز)

**٣٤٨٩** ـ عن الحسن البصري، نحو ذلك<sup>(ه)</sup>. (ز)

٣٤٩٠ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ في قوله: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اَلَيْقٍ﴾، قال: هي القبلة، ثم نسختها القبلة إلى المسجد الحرام<sup>(١)</sup>. (ز)

**٣٤٩١ ـ قال الكلبي:** فثَمَّ الله يعلم ويرى<sup>(٧)</sup>. (ز)

٣٤٩٢ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْشَرِّقُ وَٱلْفَرِبُّ فَٱيَّنَمَا تُولُوا ﴾ تُحَوِّلُوا وجوهكم في الصلاة ﴿ فَنَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ فَثُمَّ الله ( ٨ ). ( ز )

== وأخبار رسول الله ﷺ إلا ما نفى حكمًا ثابتًا، وأَلْزم العبادُ فرضَه، غير محتمل بظاهره وباطنه غير ذلك، فأما إذا ما احتمل غيرَ ذلك من أن يكون بمعنى الاستثناء أو الخصوص والعموم، أو المجمل، أو المفسر، فمن الناسخ والمنسوخ بمعزل، ولا منسوخ إلا المنفي الذي كان قد ثبت حكمه وفرضه، ولم يصح واحد من هذين المعنيين لقوله: ﴿فَأَيَّنُمَا تُولُّواْ فَتُمَّ وَجُهُ اللَّهِۗ بحجة يجب التسليم لها، فيقال فيه: هو ناسخ أو منسوخ◄.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبى حاتم ۲۱۲/۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٩٥٨)، وابن جرير ٢/ ٤٥٧،، والبيهقي ٢/١٣. كما أخرج نحوه ابن جرير ٢/ ٤٥٧، وابن أبي حاتم ٢١٢/١ من طريق ابن جُرَيْج عن إبراهيم بن أبي بكر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٥١.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ١/٢٦٣، وتفسير البغوي ١/١٤٠.

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١.

٣٤٩٣ \_ عن مقاتل بن حيان، قال: فَثَمَّ قبلة الله (١١٠٠). (ز)

#### 🗱 من أحكام الآية:

٣٤٩٤ ـ عن جابر بن عبد الله، قال: رأيت رسول الله ﷺ في غزوة أَنْمَار يُصَلِّي على راحلته متوجهًا قِبَل المشرق تَطَوُّعًا<sup>(١٢)</sup>. (١٩٥٠ه)

٣٤٩٥ ـ عن جابر بن عبد الله: أنَّ النبي ﷺ كان يصلي على راحلته قِبَل المشرق، فإذا أراد أن يصلي المكتوبة نزل، واستقبل القبلة، وصَلَّى<sup>(٣)</sup>. (١/٥٥٠)

٣٤٩٦ ـ عن أنس: أنَّ النبي ﷺ كان إذا سافر وأراد أن يتطوع بالصلاة استقبل بناقته القبلة، وكبَّر، ثم صلَّى حيث تَوَجَّهت الناقة<sup>(٤)</sup>. (٥-٥١٦)

٣٤٩٧ \_ عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «ما بين المشرق والمغرب قبلة) (٥٦٨/١)

[1] رَجَّعَ ابن جرير (٢٩٩/٢) في معنى ﴿ثَوَّوْا﴾ أن يكون: تولون نحوه وإليه؛ استنادًا لإجماع الحجة على ذلك، قال: «أما قوله: ﴿ثَوْلُوا﴾ فإن الذي هو أولى بتأويله أن يكون: تولون نحوه وإليه، كما يقول القائل: وليته وجهي ووليته إليه. بمعنى: قابلته وواجهته، وإنما قلنا ذلك أولى بتأويل الآية لإجماع الحجة على أن ذلك تأويله، وشذوذ من تأوله بمعنى: تولون عنه فتستدبرونه، ففي الذي تتوجهون إليه وجه الله، بمعنى: قبلة الله.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٦٣/١، وتفسير البغوي ٢/١٤٠. (٢) أخرجه البخاري ١١٦/٥ (٤١٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٢/ ٤٥ (١٠٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٠/٣٧٧ (١٣١٠٩)، وأبو داود ٢/٢١٦ (١٢٢٥) وهذا لفظه.

قال ابن الملقن في البدر المنير ٣٣٨/٣ : «وهذا إسناد صحيح، كل رجاله ثقات». وقال ابن حجر في التخيص الحبير ١/ ٥٣٠ (٣١٨): «صححه ابن السكن». وقال الألباني في صحيح أبي داود ٤/ ٣٨٥): «إسناده حسن».

<sup>(</sup>۵) أخرجه الترمذي ۳۹۸/۱ ، ۳۹۹ (۳۲۲، ۳۶۶)، وابن ماجه ۱/۱۱۱ (۱۰۱۱)، والحاكم ۳۲۳/۱ (۷۲۱، ۷۶۲).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقال الحاكم في الموضع الأول: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين؛ فإن شعيب بن أيوب ثقة، وقد أسنده، ورواه محمد بن عبد الرحمن بن محبر \_ وهو ثقة \_ عن نافع، عن ابن عمر رأة مسندًا». وقال الذهبي في التلخيص: «على شرطهما». وقال الحاكم في الموضع الثاني: «هذا حديث صحيح، قد أوقفه جماعة عن عبد الله بن عمر». وصحّحه الألباني في الإرواء الموضع الثاني: (۲۹۳ (۲۹۲).

فقيري التقييد الدفخ

**٣٤٩٨** ـ عن ابن عمر، مثله (١). (١/ ١٥٥)

٣٤٩٩ \_ عن عمر، قال: ما بين المشرق والمغرب قبلة إذا تَوَجَّهْتَ قِبَل البيت (٢٠). (٢٨/٥) ٣٥٠٠ \_ عن حَمَّاد، قال: قلت للنخعي: إني كنت استيقظت \_ أو قال: أَيْقظتُ، شك أبو جعفر \_، فكان في السماء سحاب، فصَلَّيْتُ لغير القبلة؟ قال: مضت صلاتك، يقول الله عَنْ: ﴿فَايْنَنَا تُولُواْ فَثَمَّ رَجُهُ اللَّهُ (٢٠). (ز)

# ﴿إِنَّ ٱللَّهُ وَسِعٌ عَلِيدٌ ﴿

٣٥٠١ ـ قال الكلبي: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَسِعٌ عَلِيعٌ﴾ واسع المغفرة (١). (ز)

### ﴿ وَقَالُوا الَّحْنَذَ اللَّهُ وَلَدَّا ﴾

#### 🗱 نزول الآية:

٣٠٠٣ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَقَالُوا آخَّـَدَ اللَّهُ وَلَدُا سُبَّكَنَدُّ﴾، إنما نزلت في نصارى نجران؛ السَّيِّد والعَاقِب ومن معهما من الوفد، قدموا على النبي ﷺ

#### (١) أخرجه الحاكم ١/ ٣٢٣ (٧٤١، ٧٤٢).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط الشيخين». وقال في الموضع الثاني: «هذا حديث صحيح، قد أوقفه جماعة عن عبد الله بن عمره. وقال الذهبي في التلخيص: «على شرطهما». وقال ابن أبي حاتم في علمه ٢٧٣/٤ (٥٢٨): «قال أبو زرعة: هذا وهم؛ الحديث حديث ابن عمر، موقوف». وقال الدارقطني في علمه ٢٣/ ٣٢ (٩٤): «والصحيح من ذلك قول عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر، عن عمر قوله وقال ابن كثير ٢٩٥١: «وقد رواه الدارقطني، والبيهتي، وقال: المشهور عن ابن عمر، عن عمر قوله». وقال ابن حجر في إتحاف المهرة ٢٩٩/٣ (١٣١٨) بعد نقل كلام الحاكم: «قلت: بل ضَعّفه ابن معين، والبيخاري، وأبو زُرعة». وقال في التلخيص ٢٩/١٥) بعد نقل كلام الحاكم: «قلت: بل ضَعّفه ابن معين، عن عبد الله بن عمر، عن عمر قوله».

- (٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٢/ ٣٦٢، والبيهقي ٢/ ٩.
  - (٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٥٤.
- (٤) تفسير الثعلبي ٢٦٣/١، وتفسير البغوي ١/١٤٠. (٥) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١.

بالمدينة، فقالوا: عيسى ابن الله. فأكْذَبَهم الله سبحانه، وعَظَّم نفسه تعالى عما يقولون، فقال: ﴿ اللهِ مَا فِي السَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَمُ كَنِئُونَهُ (١٠). (ز)

#### تفسير الآية:

٣٠٠٤ \_ عن قنادة بن دعامة \_ من طريق سعيد بن أبي عروبة \_، في قوله: ﴿وَقَالُواْ آغَـٰذَ اللهُ وَلَدُاْ سُبَحَنَكُهُۥ قال: إذا قالوا عليه البهتان سَبَّع نفسه(٢٠). (٧٠/١)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٥٠٥ ـ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: «قال الله تعالى: كَلَّبَنِي ابن آدم ولم يكن له ذلك، وشتمني ولم يكن له ذلك؛ فأما تكذيبه إيَّاي فيزعم أني لا أقدر أن أعيده كما كان، وأما شتمه إيَّاي فقوله: لي ولد. فسبحاني أن أتخذ صاحبة أو ولدًا، (٢/١٥) )

٣٥٠٦ ـ عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: قيقول الله: كَلَّ بني ابنُ آدم ولم ينيغ له أن يُكَدِّبني، وشتمني ولم ينبغ له أن يشتمني؛ أما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كماً بدأني. وليس أول الخلق بأهون عَلَيَّ من إحادته، وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولدًا. وأنا الله الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحده (١٤). (١٩٦٥)

٣٥٠٧ ـ عن أبي موسى الأشعري، عن رسول الله ﷺ، قال: ﴿لا أَحدَ أَصِبرُ على أَذَّى يسمعه من الله؛ إنهم يجعلون له ولدًا، ويُشْرَك به، وهو يرزقهم ويعافيهم، (٥) ( (٦٩/٥)

### ﴿سُبْحَنَنَهُ

٣٥٠٨ ـ عن موسى بن طلحة بن عبيد الله، عن أبيه، قال: قلتُ: يا رسول الله،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١.

قال ابن حجر في المُعجاب في بيان الأسباب ٢٩٦١، "قال الواحدي: نزلت في اليهود، قالوا: عزير ابن الله. وفي نصارى نجران، قالوا: المسيح ابن الله. وفي مشركي العرب، قالوا: الملائكة بنات الله. قلت: وكذا ذكره الثعلبي بغير سند، وتبعه ابن ظفر، والكواشي وغيرهما».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٣/١. وعزاه السيوطي إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ١٩/٦ (٤٤٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ١٠٦/٤ (٣١٩٣)، ٦/ ١٨٠ (٤٩٧٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٨/ ٢٥ (٦٠٩٩)، ٩/ ١١٥ (٧٣٧٨)، ومسلم ٤/ ٢١٦٠ (٢٨٠٤).

والمنظلة المنظلة

قول الله: ﴿ سُبِّحَنَنَ اللَّهِ ﴾ [المومنون: ٩١]؟ قال: التَّنزيةُ الله من السوءا(١). (١١/١٥)

٣٥٠٩ ـ عن موسى بن طلحة، عن النبي ﷺ: أنَّه سُئِل عن التسبيح؛ أن يقول الإنسان: سبحان الله. قال: (بِنرَاهُه عن السوء)، وفي لفظ: (إِنزَاهُه عن السوء) (٢٠/١٠)

٣٥١٠ ـ عن طلحة بن عبيد الله، قال: سألتُ رسول الله ﷺ عن تفسير: سبحان الله. قال: «هو تَنزِيهُ الله من كل سوءً". (٧١/١ه)

٣٥١١ \_ عن عبد الله بن عبيد الله بن موهب \_ من طريق سفيان الثوري \_ أنَّه سمع طلحة قال: شيرًل رسول الله 繼 عن: سبحان الله. فقال: «تنزيه الله عن كل سوء) (١٠ (١/ ٧٥))

٣٠١٢ \_ عن ابن عباس: أنَّ ابن الكَوَّاء سأل عليًّا عن قوله: سبحان الله. فقال علي: كلمةٌ رَضِيَها اللهُ لنفسه (٥). (٧٧/١)

٣٥١٣ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق ابن أبي مُلَيْكَة \_ في قوله: سبحان الله. قال: تَنزِيه الله نفسَه عن السوء<sup>(١)</sup>. (٧٠/١٠)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير ۱۲۸/۱۲، والطبراني في الدعاء ص٤٩٨ (١٧٥٢) عن موسى بن طلحة، عن أبيه، عن النبي ﷺ بنحوه.

وأخرجه ابن جرير ١٢٨/١٢، والطبراني في الدعاء ص٤٩٨ (١٧٥٣) من طريق موسى بن طلحة، عن النبي ﷺ مرسلًا بنحوه.

قال الدارقطني في العلل ٢٠٨/٤: ﴿والمرسل أصح».

وأخرجه البزّار "٢٤/٣) ((٩٥٠)، والحاكم ٢٠/٦٥)، والطبراني في الدعاء ص٤٩٨ (١٧٥١)، والبيهتي في الأسماء والصفات ١٠٤/١ (٥٥)، وابن جرير ١٢٨/١٢ من طريق يحيى بن طلحة، عن أبيه مرفعًا نحوه.

قال البزار: "وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن طلحة متصلاً إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد». وقال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد» ولم يخرجاه، فتَكَمَّه النَّهيُّ بقوله: "هل لم يصح! فإنَّ طلحة منكر الحديث، وقال المنديث، قاله البخاري، وحقص واهي الحديث، وعبد الرحمن قال أبو حاتم: منكر الحديث، وقال ابن حبان في المجروحين ٢/ ٦٥: "هبد الرحمن بن حماد الطلحي، من ولد طلحة بن عبيد الله، يروي عن طلحة بن يحيى بنسخة موضوعة، وقال الهيثمي في المجمع ٢٥/ ٩٥ (١٦٨٨): "دواه البزار، وفيه عبد الرحمن بن حماد الطلحي، وهو ضعيف بسبب هذا وغيره.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم ٤/ ١٣٦١، والمحاملي (٤٣٩).

٣٥١٤ ـ عن يزيد الأصم، قال: جاء رجل إلى عبد الله بن عباس، فقال: «لا إله إلا الله» نَعْرِفُها أنَّ النعمة كلها منه وها المحمود عليها، وهاله أكبر نَعْرِفُها أنَّه لا إله غيره، وهالحمد لله نَعْرِفُها أنَّه لا شيءَ أكبر منه، فما «سبحان الله»؟ فقال ابن عباس: وما تنكر منها؟! هي كلمةٌ رَضِيَها الله لنفسه، وأمر بها ملائكته، وفَرع إليها الأخيارُ من خلقه (١٠/١٥)

٣٥١٥ ـ عن الضحاك بن مُزَاحِم ـ من طريق جُوَيْبِر ـ في قوله: سبحان. يقول: سبحان: عجب<sup>(٢)</sup>. (ز)

٣٥١٦ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي الأشهب ـ قال: سبحان الله: اسم لا يستطيع الناس أن ينتحلوه (٣٠). (١٧٧/١)

٣٥١٧ ـ عن مبمون بن مِهْرَان ـ من طريق النَّصْر بن عَرَبِيّ ـ أنه سُئِل عن: سبحان الله. فقال: اسم يُعَظِّم الله به، ويُحَاشَى من السوءُ (٤٠/١٠)

# ﴿بَلِ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلأَرْضِّ كُلُّ لَهُ قَـٰنِنُونَ ﴿ ﴾

٣٥١٨ ـ عن عبد الله بن عباس: في قوله ﷺ: ﴿كُلُّ لَهُ قَنِنْتُونَ﴾، قال: هو راجع إلى أهل طاعته دون سائر الناس<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٥١٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قول الله ﷺ: ﴿كُلُّ لَمُهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وهو كاره (١١٥٠٠). (ز)

قَتَكَ عَلَقَ ابن كثير (٢٧/٣) على قول مجاهد هذا بقوله: •وهذا القول عن مجاهد ـ وهو اختيار ابن جرير ـ يجمع الأقوال كلها، وهو أنَّ القنوت: هو الطاعة والاستكانة إلى الله، وذلك شرعيَّ وقلديُّ، كما قال تعالى: ﴿وَيَهَ يَسَّجُدُ مَن فِي ٱلسَّكَوَتِ وَٱلاَّرْضِ طَوْعًا وَكُوهًا وَظِلْلُهُمْ إِللَّهُمْ اللهِ الرعد: ١٥).

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٣/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨١. (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢/١٤١، وتفسير البغوي ١٤١/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص١١٢، وأخرجه ابن جرير ٢/٤٦٢، وابن أبي حاتم ٢/١٣.

٣٥٠ \_ عن الحسن البصري: كُلُّ له قائمٌ بالشهادة بأنَّه عبد الله (١٠). (ز)

٣٥٢١ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ كُلُّ لَمُ فَايِنُونَ ﴾، يقول: كُلُّ له مطيعون يوم القيامة ٢٠٠ . (ز)

٣٥٢٢ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ قوله: ﴿كُلُّ لَّهُ فَكِنْتُونَ﴾، قال: كُلُّ له قائم يوم القيامة<sup>(٢٦)</sup>. (ز)

٣٥٢٣ ـ قَالَ مُقَاتَل بن سليمان: ... فأكذبهم الله سبحانه، وعظَّم نفسه تعالى عما يقولون، فقال: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَلَهُ فَكَيْنُونَ ﴾. يعني: لله، يعني: من فيهما، يعني: عيسى ﷺ وغيره عبيده وفي ملكه (١٩٤٤: (ز)

### ﴿قَانِنُونَ

٣٥٢٤ \_ عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله ﷺ، قال: (كلُّ حرفٍ في القرآن يُذْكَر فيه القنوت فهو الطاعة، (٥٠/١٠)

[1] انتقد ابن جرير (٢/ ٢٦٤ بتصرف) قول من زعم أن هذه الآية: ﴿ كُلُّ لَهُ فَنِنُونَ ﴿ ﴾ خاصةً لأهل الطاعة، وليست بعامة بدلالة السّياق، وعدم وجود حجة تدلّ على التخصيص، فقال: «قد زَعَمَ بعضُ من قَصُرَت معرفته عن توجيه الكلام وجهته أنَّ قوله: ﴿ كُلُّ لَهُ فَنِنُونَ ﴾ خاصة لأهل الطاعة وليست بعامة، وغير جائز ادَّعاءُ خصوصٍ في آيةٍ عامً ظاهرُها، إلا بحجةٍ يجب التسليم لها، وهذا خبرٌ من الله عن أنَّ المسيح - الذي زعمت النصارى أنه ابن الله - مكذبهم هو والسموات والأرض وما فيهما؛ إما باللسان، وإما بالدلالة، وذلك أنَّ الله أخبر عن جميعهم بطاعتهم إياه، وإقرارهم له بالعبودة، عَقِيب قوله: ﴿ وَقَالُوا اَغَمَا لَهُ الْكِرَاكُ ، فدل ذلك على صحة ما قلنا».

<sup>(</sup>١) ذكره يحيى بن سلام \_ كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٧٣/١ \_.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ٤٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٦٣، وابن أبي حاتم ١/٢١٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١. وفي تفسير التعلبي ٢٦٤/١، وتفسير البغوي ١٤١/١ عن مقاتل ـ دون تعيينه ـ قال: هو راجع إلى عزير والمسبح والملائكة.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ٢٣٩/١٨ (١٧١١)، وابن حبان ٧/٢ (٣٠٩)، وابن جرير ٢٧٨/٤، وابن أبي حاتم ١/ ٢١٣ (١٢٨)، ٢٨٨٢ (٣٤٩٢).

قال ابن كثير في تفسيره ٨/١٣. ولكن هذا الإسناد ضعيف لا يُعتَمَد عليه، ورفعُ هذا الحديث منكر، وقد =

٣٥٧٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق أبي رَوْق، عن الضَّحَّاك ـ في قوله: ﴿قَنِنُونَ﴾، قال: مُطِيعُونُ<sup>(١)</sup>. (٧٧/١ه)

٣٥٢٦ ـ عن عبد الله بن حباس: أنَّ نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿كُلُّ أَلَّهُ فَيَنْوُنَ﴾. قال: مُقِرُّون. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول عَدِيِّ بن زيد:

قَــانـــــَّــا شه يــرجــو عــفــوه يوم لا يُكُفَرُ عبدٌ ما ادَّخَر(٢٠). (٥٧٣/١)

٣٥٢٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عطية \_ قال: قانتين: مُصَلِّين (٣٠١٤ ]. (ز) ٣٥٢٨ \_ عن سعيد [بن جبير] \_ من طريق سالم \_ ﴿ كُلُّ لَمُ فَلِنُونَ ﴾، يقول: الإخلاص (١٠٠٤ ]. (ز)

آتًا عَلَقَ ابن تيمية (٢٢٥/١) على هذا القول بقوله: فهذا من جنس وصفها بالسجود له والتسبيح، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَنَرَ أَنَّ أَلَهُ يُسَتِّحُ لَهُ مَن فِي السَّيَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرُ مَنَتَنَّتُو كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانُهُ رَفَّيْبِهِمُ ﴾ [النور: ٤١]، لكن قد يُقال: فالصلاة صلاة المخلوقات والمؤمنين، ولم يُرد أنَّ الكافرين يُصَلُّون؛ فتكون الآية خاصَّة، ولهذا حُكِي عن ابن عباس أنه قال: هي خاصة،

يكون من كلام الصحابي أو من دونه، والله أعلم، وكثيرًا ما يأتي بهذا الإسناد تفاسير فيها نكارة، فلا يغتر
بها، فإن السند ضعيف، وقال الهيشمي في المجمع ٢٠/ ٣٣٠ (١٠٨٦٨): «رواه أحمد، وأبو يعلى،
والطبراني في الأوسط، في إسناد أحمد وأبي يعلى ابن لهيمة، وهو ضعيف، وقد يُحسَّن حديثه، وفي رجال
الأوسط رشدين بن سعد، وهو ضعيف، وقال المناوي في فيض القدير ١٨/٥ (١٢٩٧): «فيه أيضا دَرَّاج
عن أبي الهيشم، وقد سبق أن أبا حاتم وغيره ضَعَفوه، وأنَّ أحمد قال: أحاديثه مناكير، وقال الألباني في
الضعيفة ١٠٦/٩ (٤١٠٥): «ضعيف».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٦٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطستي ـ كما في الإتقان ٨١/٢ ـ. (٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١٩٣٨.

وَفَيْنِ الْبَقِينِينِ الْفَالِينِينِ الْفَالِينِينِ الْفَالِينِينِ الْفَالِينِينِ الْفَالِينِينِ الْفَالِينِي

٣٥٢٩ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قول الله ﷺ: ﴿كُلُّ لَلَّهُ تَنْنِفُونَ﴾، قال: مطيعون''. (ز)

٣٥٣ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق خُصَيْف \_ في قوله: ﴿ كُلُّ لَهُ فَنَيْنُونَ ﴾، قال: مطيعون، كن إنسانًا. فكان، وقال: كن حمارًا. فكان (ز)

٣٥٣١ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق يحيي بن سعيد، عمَّن ذكره \_ ﴿كُلُّ لَّهُ شَيْنُونَ﴾، قال: الطاعة<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٥٣٢ \_ عن عكرمة مولى ابن عباس \_ من طريق يزيد النحوي \_ ﴿ كُلُّ لَّهُ قَنِنْتُونَ ﴾، قال: كُلُّ له مُقِرُّ بالعبودية (٤٠) . (٧٣/١)

٣٥٣٣ \_ عن أبي مالك، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>. (ز)

٣٥٣٤ \_ قال عطاء: مطيعون<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٥٣٥ \_ عن قتادة بن دعامة \_ من طريق سعيد ومعمر \_ ﴿كُلُّ لَهُمْ فَكَنِنُونَ﴾، أي: مُطِيعٌ مُقِرٌّ بأنَّ الله ربه وخالقه(٧). (٥٧٣/١)

٣٥٣٦ \_ عن إسماعيل السدي \_ من طريق أسباط \_ ﴿ كُلُّ أَنَّهُ فَكِنْكُونَ ﴾، يقول: كُلُّ له مطيعون يوم القيامة (^^). (ز)

٣٥٣٧ \_ عن الربيع بن أنس \_ من طريق أبي جعفر \_ قوله: ﴿كُلُّ لَّهُ فَكِنْتُونَ﴾، قال: كُلُّ له قائم يوم القيامة<sup>(٩)</sup>. (ز)

٣٥٣٨ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿فَنَنِنُونَ﴾، يعني: مُقِرُون بالعبودية (١٠١١تا . (ز)

قَ رَجَّحَ ابن جرير (٢/ ٦٣ ؟ بتصرف) بالسياق أنَّ المراد بالقنوت: الطاعة والإقرار لله ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٦٢، وابن أبي حاتم ٢/٣١٣.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۲۱۳/۱.
 (۳) أخرجه ابن جرير ۲/۲۶۶.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جَرير ٢/٤٦٣، وابن أبي حاتم ١/٢١٤.

<sup>(</sup>٥) علَّقه ابن أبي حاتم ٢١٤/١. (٦) تفسير الثعلبي ١/ ٢٦٤، وتفسير البغوي ١/ ١٤١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٨٤، وأخرجه أيضًا ٢/ ٤٦٢ من طريق معمر عن قتادة بلفظ: مطيعون.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٦٢.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن جرير ٢/٤٦٣، وابن أبي حاتم ١/٢١٤.

<sup>(</sup>١٠) تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٣/١. وذكر الثعلبي ٢٦٤/١، والبغوي ١٤١/١ مثله، وعزواه إلى مقاتل دون تعينه.

أثار متعلقة بالآية:

٣٥٣٩ ـ عن غَالِب بن عَجْرَد، قال: حَدَّثني رجل من أهل الشام، قال: بَلَغَني: أنَّ اللهُ لَمًا خلق الأرض، وخلق ما فيها من الشجر؛ لم يكن في الأرض شجرةً يأتيها بنو آدم إلا أصابوا منها منفعة، حتى تَكلَّم فَجَرةُ بني آدم بتلك الكلمة العظيمة؛ قولهم: ﴿اَشَّمَالُهُ وَلَدُأُهِم. فلما تكلموا بها أقْشَعَرَّت الأرض، وشَاكَ الشَّجَرُ (١٠/١٠)

## ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ

٣٥٤٠ ـ عن أبي العالية ـ من طريق الربيع بن أنس ـ ﴿بَدِيعُ ٱلسَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِيَـ)،
 يقول: ابْتَدَع خَلْقَهما، ولم يَشْرَكُه في خلقهما أحد<sup>(١)</sup>. (١/٧٥)

٣٥٤١ ـ عن إسماعيل السُّدِّي ـ من طريق أسباط ـ في الآية، قال: ابتدعها فخلقها، ولم يخلق مثلها شيء يتمثَّل به<sup>٣١</sup>. (٥٧٣/١)

٣٥٤٢ \_ عن مجاهد بن جبر، نحو ذلك (ز)

٣٥٤٣ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر ـ ﴿بَدِيعُ ٱلسَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِۗ﴾، يقول: ابتدع خلقها، ولم يَشْرَكه في خلقها أحد<sup>(ه)٧٢٤</sup>. (ز)

== بالعبودية، فقال: قوأؤلَى معاني القنوت في قوله: ﴿كُلُّ لَكُمْ فَنِنْوُنَ﴾ الطاعة والإقرار لله بالعبودية، بشهادة أجسامهم بما فيها من آثار الصنعة، والدلالة على وحدانية الله، وأنَّ الله بارئها وخالقها، وذلك أنَّ الله أكْذَبَ الذين زعموا أن لله ولذًا بقوله: ﴿بَلُ للهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ مِلْكًا وَخَلْقًا، ثم أخبر عن جميع ما في السموات والأرض أنها مُقِرَّةٌ بدلالتها على ربها وخالقها، وأنَّ الله بارئها وصانعها، مُذْعِنَةٌ له بالطاعة، بشهادتها له بآثار الصنعة التي فيها بذلك، وأنَّ المسيح أحدهم، فأنَّى يكون لله ولذًا وهذه صفته؟!».

وقريب منه قول ابن تيمية (١/ ٣٢٠ ـ ٣٢٦)، وابن كثير (٣/ ٣٧). ٤٦٧ قال ابنُ جرير (٢/ ٤٦٥) مُستشهدًا بآثار السّلف في بيان قوله تعالى: ﴿بَدِيعُ اَلسَّكَوْتِ ==

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شبية ٣/٤٨٩ (١٧٠١٢)، وابن أبي حاتم ٢١٣/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٤/١. وعزاه السيوطي إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٦٥، وابن أبي حاتم ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن أبي حاتم ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٦٥، وابن أبي حاتم ١/ ٢١٤.

٣٥٤٤ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثُمَّ عَظَّم نفسه، فقال: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، ابتدعهما ولم يكونا شيئًا<sup>(١)</sup>. (ز)

## ﴿ وَإِذَا قَضَيْ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۞

٣٥٤٥ ـ عن عبد الله بن عباس ـ من طريق عطية العوفي ـ ﴿كُنْ فَيَكُونُ﴾، قال: فهو خَلَق الإنسان (٢) . (ز)

٣٥٤٦ \_ عن الضحاك بن مُزَاحِم \_ من طريق جُويْبر \_ قال: ﴿ وَإِنَّمَا يَقُولُ لَدُ كُن فَيَكُونُ﴾، وهذا من لغة الأعاجم، وهي بالعبرية: أَصْنَعُ<sup>(٣)</sup>. (ز)

٣٥٤٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَإِذَا قَضَيَّ أَمْرًا﴾ في علمه أنَّه كائن ﴿فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾، لا يُثنِّي قولَه كفعل المخلوقين، وذلك أنَّ الله عَلَى قضى أن يكون عيسى عليه في بطن أمه من غير أب، فقال له: كن. فكان(٤). (ز)

٣٥٤٨ \_ قال محمد بن إسحاق \_ من طريق سلمة \_ ﴿إِنَّا تَضَيَّ أَمَّرُا﴾، يقول: مما يشاء، وكيف، فيكون كما أراد (ه) [ (ز)

== وَالْأَرْضُ ﴾ الآية: «معنى الكلام: فسبحان الله، أنَّى يكون لله ولد! وهو مالك ما في السماوات والأرض، تشهد له جميعها بدلالتها عليه بالوحدانية، وتُقِرُّ له بالطاعة، وهو بارئها وخالقها وموجدها من غير أصل ولا مثال احتذاها عليه، وهذا إعلام من الله عباده أنَّ ممن يشهد له بذلك المسيح الذي أضافوا إلى الله بُنُوَّته، وإخبار منه لهم أنَّ الذي ابتدع السماوات والأرض من غير أصل وعلى غير مثال هو الذي ابتدع المسيح عيسى من غير والد بقدرته، وهذا إعلام من الله \_ جل ثناؤه \_ عبادَه أنَّ مما يشهد له بذلك: المسيح، الذي أضافوا إلى الله ـ جل ثناؤه ـ بنوته، وإخبار منه لهم أن الذي ابتدع السموات والأرض من غير أصل وعلى غير مثال هو الذي ابتدع المسيح من غير والد بقدرته. وأيَّده ابن كثير (٣٩/٢) بقوله: اوهذا من ابن جرير كلام جيد، وعبارة صحيحة".

٤٦٨ رجَّحَ ابن جرير (٢/ ٤٦٩ ـ ٤٧٠ بتصرف) بظاهر الآية، ودليل العقل، والنظائر عمومَ المعنى وشمولَه لكل ما يندرج تحته، فقال: ﴿وَأُولَى الأقوال بالصواب في قوله: ﴿وَإِذَا قَضَيْ ==

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٣/١ ـ ١٣٤. (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبى حاتم ١/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٤/١.

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٥٤٩ ـ عن ابن سابط: أنَّ داعيًا دعا في عهد النبي ﷺ، فقال: اللهم، إني أسألك باسمك الذي لا إله إلا أنت، الرحمن الرحيم، بديع السموات والأرض، وإذا أردت أمرًا فإنما تقول له: كن، فيكون. فقال النبي ﷺ: القد كِدت أن تدعو باسم الله الأعظم، (١٠). (٧٤/١)

# ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَّةُ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم يُشْلَ قَوْلِهِمْ تَشَنَبَهَتْ ثُلُويُهُمُّ ﴿ ''

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٣٥٥٠ \_ عن ابن عباس، قال: قال رافع بن حُرَيْمِلَة لرسول الله ﷺ: يا محمد، إن كُنتَ رسولًا من الله كما تقول؛ فقل لله فأيكلَّلُمُنا حتى نسمع كلامه. فأنزل الله في ذلك: ﴿وَقَالَ اللّٰذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللهُ إلاّ اللهُ اللهُ اللهُ الآية"). (٥٧٤/١)

== أَمْمًا وَإِنَّنَا يَعُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُهُ أَن يقال: هو عامٌ في كل ما قضاه الله ودَبَّره؛ لأن ظاهر ذلك ظاهر خلك ظاهر عموم، وغير جائزة إحالة الظاهر إلى الباطن من التأويل بغير برهان، وإذ كان ذلك كذلك فأمر الله لشيء إذا أراد تكوينه موجودًا بقوله: ﴿ كُن هُ في حال إرادته إياه مكونًا، لا يتقدم وجود الذي أراد إيجاده وتكوينه إرادته إياه، ولا أمره بالكون والوجود، ولا يتأخر عنه، فغير جائز أن يكون الشيء مأمورًا بالوجود مرادًا كذلك إلا وهو موجود، ولا أن يكون موجودًا إلا وهو مأمور بالوجود مراد كذلك، ونظير قوله: ﴿ وَلَمْ المَّنَ اللَّمْ اللَّمَ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّمْ اللَّهُ عَلَيْكًا يَعُولُ اللَّهُ عَلَيْكًا عَلَيْكًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ٦/٧٤ (٢٩٣٦٢) مرسلًا.

وأخرجه الحاكم في المستدك /٦٨٣/١، والبيهقي في السنن الصغرى ص٢٨٩، من طريق حفص ابن أخي أنس، عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ بنحوه.

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، على شرط مسلم، ولم يُخَرِّجاه، وقد روي من وجه آخر عن أنس بن مالك». وقال الذهبي: «على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٢) جمعنا ما فصَّله نقلة تفسير السلف في تفسير الآية لأنه أكثر فائدة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/٤٧٤، وابن أبي حاتم ١/٢١٥ (١١٤٠) من طريق ابن إسحاق، عن محمد بن =

٣٥٥١ عن أبي العالبة ـ من طريق الربيع بن أنس ـ قوله: ﴿لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ
 تَأْتِينَا عَايَةُ ﴾ قال: هو قول كفار العرب، ﴿كَنَالِكَ قَالَ اللِّيبَ مِن قَبْلِهِم﴾ يعني: اليهود والنصارى، أو غيرهم(١١). (ز)

٣٥٥٢ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نَجِيح ـ في قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ لَوَلَا يُكْكِمُنَا اللهُ ﴾ الآية، قال: النصارى تقوله، والذين من قبلهم يهود، ﴿ تَنْهَبُهُ تَلُو يُكُمِنُ كُو اللهِ عَلَى اللهِ النصارى واليهود (١٠٤/١٥)

٣٥٥٣ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق عَبَّاد بن منصور ـ قوله: ﴿ نَشَبَهَتْ قُلُوبُهُمُ ﴾، قال: قلوب اليهود والنصارى . قال: وتشابههم أنَّ اليهود قالت: ليست النصارى على شيء. قال الله: ﴿كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِنْ مَنْ النَّهِ مَثْنَا اللهُ: ﴿كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِنْ مَنْ اللهِ مَثِنَا اللهُ وَلُهِمْ مِنْ لَمُنْاهُمُ قَدْ بَيْنًا الْآيَاتِ لِقَوْرٍ مُوقِدُونَ ﴾ (٣) . (ز)

**٣٥٥٤** ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طرق ـ في قوله: ﴿وَقَالَ اَلَذِينَ لَا يَمَلَمُونَ﴾ قال: هم كفار العرب، ﴿لَوَلَا يُكُلِّمُنَا اَلَّهُ﴾ قال: هَلَّا يكلمنا<sup>[[2]</sup>، ﴿كَذَلِكَ قَالَ اَلَّذِيكَ مِن

آئ رجَّحَ ابنُ جرير (٢/ ٤٧٥ بتصرف) أنَّ القائلين ذلك هم النصارى، مستندًا إلى سياق الآيات، فقال: ﴿وَأُوْلَى هَذه الأقوال بالصحة والصواب قول القائل: ﴿وَأُوْلَى هَذه الأقوال بالصحة والصواب قول القائل: إن الله عنى بقوله: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ النصارى دون غيرهم؛ لأن ذلك في سياق خبر الله عنهم، وعن افترائهم عليه، وادعائهم له ولدًا، فقال مُخْيِرًا عنهم فيما أخبر عنهم من ضلالتهم أنهم مع افترائهم على الله الكذب بقوله: ﴿اَقَّمَا لَهُ وَلَدُا ﴾ تَمَنَّوْا على الله الأباطيل، فقالوا جهلًا منهم بالله ومنزلتهم عنده وهم بالله مشركون: ﴿لَوْلَا يُكَلِّمُنَا الله ﴾ كما يُكلِّم رسولَه وأنياء، أو تأتينا آية كما أتنهم.

واستدركَ على ذلك ابن كثير (٢/ ٤٠) بقوله: «وهو اختيار ابن جرير، قال: لأن السياق فيهم. وفي ذلك نظر».

أَذَهَبُ ابن جرير (٢/ ٤٧٥ ـ ٤٧٦) إلى أنَّ ﴿ لَوْلَا ﴾ في الآية بمعنى: هَلًّا، مستندًا إلى ==

أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس به.
 وقد قال ابن حجر عن هذا الإسناد في العجاب ١٩٥١/١ (١٥٠٠ همند جيده.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٢١٥ ـ ٢١٦.

 <sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد ص۲۱۲، وأخرجه ابن جرير ۲۳/۹۷، ۷۷۷، وابن أبي حاتم ۲۱۵،۱۲۱، وعلَّق شطره الأخير (عَقِب ۱۱٤٤). وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٦/١.

قَبِّلِهِم﴾ يعني: اليهود والنصارى وغيرهم، ﴿ تَشْبَهَتْ قُلُوبُهُمُ ۗ يعني: العرب اليهود والنصارى وغيرهم (١٠). (/٧٤/١)

٣٥٥٥ ـ عن إسماعيل السدي ـ من طريق أسباط ـ ﴿وَقَالَ اللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكِلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا عَاتِثاً كَانَاكَ قَالَ اللَّذِينَ كِي مِنْ فَبْلِهِم﴾، قال: أما الذين لا يعلمون: فهم العرب، قالوا كما قالت اليهود والنصارى من قبلهم (٢٠). (ز)

٣٥٥٦ ـ عن الربيع بن أنس ـ من طريق أبي جعفر - ﴿وَقَالَ اَلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكِلِّمُنَا اَللَّهُ ﴾، قال: هـم كفار العرب الله ﴿كَثَلِكَ قَالَ اَلَّذِيكَ مِن تَبِّلِهِم مِّثْلَ قُرِّهِمُ ﴾ يعني: اليهود والنصارى، ﴿تَثَنَبُهَتْ قُلُوبُهُو ﴾ يعني: العرب واليهود والنصارى وغيرهم (٣٤) إلاناً. (ز)

== لغة العرب، وأثرِ قتادة، ولم يذكر غيره، فقال: «وأما معنى قوله: ﴿لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ﴾، فإنه بمعنى: هَلَّا يكلمنا الله.

آ∨َكَ بَيْنَ ابن عطية (١/ ٣٣٤) المراد بالذين من قبلهم، فقال: ﴿ وَٱلَّذِيكَ مِن مَبْلِهِم ﴾ اليهود والنصارى في قول مَن جعل ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ كفار العرب، وهم الأمم السالفة في قول مَن جعل ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يَمْلُمُونَ ﴾ كفار العرب والنصارى واليهود، وهم اليهود في قول مَن جعل ﴿ ٱلّذِينَ لَا يَمْلُمُونَ ﴾ النصارى .

القائلين ذلك هم مشركو العرب، مُستندًا إلى النظائر، فقال: ويويد هذا القول وأنَّ القائلين القائلين ذلك هم مشركو العرب، مُستندًا إلى النظائر، فقال: ويويد هذا القول وأنَّ القائلين ذلك هم مشركو العرب، مُستندًا إلى النظائر، فقال: ويويد هذا القول وأنَّ القائلين ذلك هم مشركو العرب قولُه تعالى: ﴿وَلِمَا جَاتَهُمْ مَاكِةٌ قَالُوا لَن نُوتِي لَكَ حَقَّى نَفَجُر لَا يَن الأَرْضِ يَلْبُوعًا رُسُلُ اللَّهِ [الانعام: ١٤٤]، وقولُه تعالى: ﴿وَقَالُوا لَن نُوتِيكَ لَكَ حَقَّى نَفَجُر لَا يَن الأَرْضِ يَلْبُوعًا لَلْ اللَّمَ عَلَى المُؤْمِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/٤٧٤ ، ٤٧٦ ـ ٤٧٨ أوله وآخره من طريق سعيد، وأوسطه من طريق معمر. وعلقه ابن أبي حاتم غير قوله: فهَلًا يكلمنا الله، فرواه ٢١٥/١ ـ ٢١٦ من طريق معمر عنه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) أُخرجه ابن جرير ٢/ ٤٧٥، ٤٧٧، وابن أبي حاتم ٢١٦/١ مختصرًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٧٥، ٤٧٧، ٤٧٨، وابن أبي حاتم ٢/ ٢١٥، ٢١٦ مختصرًا.

والمنابعة المنافظة

٣٥٥٧ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ بتوحيد رَبِّهم، يعني: مشركي العرب للنبي ﷺ ﴿ لَوَلَا ﴾ يعنون: مَلَّا ﴿ يُكُلِّمُنَا اللَّهُ ﴾ يخبرنا بأنك رسوله، ﴿ وَيُكُلِمُنَا اللَّهُ ﴾ يخبرنا بأنك رسوله، ﴿ وَيُكُلِمُنَا اللَّهُ ﴾ يخبرنا بأنك رسوله، ﴿ وَيُكُلِمُنَا اللَّهُ ﴾ كانت الأنبياء تأتيهم الآيات تجيء إلى قومهم. يقول الله: ﴿ وَكَنَالِكَ قَالَ اللَّهِ عَنِي أَلِيهُم مِثْلُ وَلِهِم مَثْلُ وَلِهِم اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ قوله سبحانه: ﴿ وَشَنَبُهُ تُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَله سبحانه: ﴿ وَشَنَبُهُ تُ اللهُ لَهُ اللهُ وَله سبحانه: ﴿ وَشَنَبُهُ تُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ قوله سبحانه: ﴿ وَشَنَبُهُ تُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ قوله سبحانه: ﴿ وَسَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ قوله سبحانه: ﴿ وَسَنَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

### ﴿ فَدْ بَيَّنَا ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ بُوقِنُونَ ﴿ ﴾

٣٥٥٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق مَعْمَر ـ يعني: قوله: ﴿ اَلِنَتُ لِتَوْمِ يُوقِتُونَ ﴾ [الجائية: ٤]، قال: مُعْتَبَرُ لِمَن اعْتَبَر (٢٠) . (ز)

٣٥٩٩ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: وإن كذب مشركو العرب بمحمد ﴿فَلَا بَيَّنَا ٱلْآيَكَتِ﴾ أي: فقد بَيَّنًا الآيات، فذلك قوله سبحانه في العنكبوت[٤٩]: ﴿بَلَ هُوَّ ءَيَكُتُّ﴾ يعني: بيان أمر محمد آيات ﴿يَيْنَتُّ﴾ يعني: واضحات في التوراة أنَّه أُمِّيًّ لا يقرأ الكتاب ولا يخط بيمينه، ﴿لِقَوْرِ مُهِتَّوْرَ ﴾ يعني: مؤمني أهل التوراة<sup>(٣)</sup>. (ز)

# ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ﴾

٣٥٦٠ \_ قال عبد الله بن عباس: بالقرآن(٤). (ز)

== الخالية من أهل الكتابين وغيرهم، كما قال تعالى: ﴿يَشَتَلُكَ أَهْلُ الْكِنَكِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمَ كِنَبَا مِنَ السَّمَاءَ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى آكَبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِّنَا اللهَ جَهْرَةُ﴾ [النساء: ١٥٣]، وقال تـعالى: ﴿وَلَهُ قَلْشُرُ يَمُوسَىٰ لَن لَّؤِينَ لَكَ حَتَّى زَى اللهَ جَهْــَرَهُ﴾ [البقرة: ٥٥]».

وَانَتُقَلَدُ ابنُ جَرِيرِ (٢/ ٤٧٥) هذا القول بأنّه لا برهان على صحته، فقال: ﴿وَأَمَّا الزَّاعِمِ أَنَّ الله عنى بقوله: ﴿وَقَالَ الّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ﴾ العرب؛ فإنّه قائل قولًا لا خبر بصحته، ولا برهان على حقيقته في ظاهر الكتاب، والقولُ إذا صار إلى ذلك كان واضحًا خطؤه؛ لأنه ادَّعى ما لا برهان على صحته، وادّعاء مثل ذلك لن يَتَعَلَّر على أحده.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٦/١ (١١٤٦) كذا أوردها في تفسير آية سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١/١٣٤. (٤) تفسير الثعلبي ١/٢٦٥، وتفسير البغوي ١٤٢/١.

٣٥٦١ ـ عن الحسن البصري ـ من طريق أبي بكر ـ: قوله الحق كله<sup>(١)</sup>. (ز) ٣٥٦٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ﴾، يقول: لم نرسلك عبثًا لغير شيء<sup>(١)</sup>. (ز)

### ﴿بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾

٣٥٦٣ ـ عن ابن عباس، عن النبي ﷺ، قال: الْمُنزِلَت عَلَيَّ: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْمَيِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾. قال: البشيرًا بالجنة، ونذيرًا من النار،"". (ز)

٣٥٦٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾؛ بشيرًا بالجنة، ونذيرًا من النار (٤). (ز)

#### أثار متعلقة بالآية:

٣٥٦٥ ـ عن عطاء بن يسار، قال: لَقِيت عبد الله بن عَمْرو بن العاص، فقلت: أخبرني عن صفة رسول الله على التوراة، فقال: أجل، والله، إنَّه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: يا أيها النبي، إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وحِرْزًا للأُمِّيِّن، أنت عبدي ورسولي، سميتك المُتَوَكِّل، ليس بفَظٌ ولا غليظ، ولا سَخًّاب في الأسواق، ولا يدفع بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويغفر، ولن يقبضه الله حتى يقيم به المِلَّة العَوْجَاء، بأن يقولوا: لا إله إلا الله. ويفتح به أعينًا عُمْيًا، وآذانًا صُمَّا، وقلوبا عُلَفًا (و). (ز)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٦/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٤/١. وذكر الثعلبي ٢٦٥/١، والبغوي ١٤٢/١ مثله، وعزواه إلى مقاتل دون تعيينه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٦٢/١ (١١٤٨، ١١٤٩) من طريق قنادة، عن عكرمة، عن ابن عباس به. وفي سماع قنادة من عكرمة مقال، وهو معدود في كبار المدلسين عمن لم يسمع منهم، حتى شَدَّد الأئمة في رواياته مما لم يُضرِّح فيه بالسماع، فقال شعبة: اكان همتي من الدنيا شَفَتي قنادة، فإذا قال: سمعتُ. كتبت، وإذا قال: قال. تركتُ، فقد سمع منه لكن لا يقبل إلا ما صرّح به عنه، وفي جامع التحصيل للملائي ص٢٥٥: وقال المروزي: قلت لأحمد: يقولون: إذَّ قنادة لم يسمع من عكرمة؟ قال: هلا لا يدري الذي قال. وأخرج إليُّ كتابه فيه أحاديث مما سمع قنادة من عكرمة، فإذا ستة أحاديث: سمعتُ عكرمة». وقال الذهبي في السير ٢٥/٢: وقال قنادة ما حفظت عن عكرمة إلا بيت شعر، رواه عنه أيوب، فعلى هذا روايه عنه تأيوب، فعلى هذا

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ٣/ ٦٦ (٢١٢٥)، ٦/ ١٣٥ (٤٨٣٨).

٣٥٦٦ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: (يا بني فهر، يا بني عدي ـ لبطون قريش؛ حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولًا لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش ـ فقال: أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلًا بالوادي تريد أن تُغِيرَ عليكم؛ أكنتم مُصَدِّقِيَّ؟). قالوا: نعم، ما جربنا عليك إلا صِدْقًا. قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديدا". (ز)

# ﴿ وَلَا تُشْتَلُ عَنْ أَضْعَابِ ٱلْجَحِيدِ ﴿ ﴿ ﴾

#### 🇱 قراءات:

٣٥٦٧ ـ ذُكِر أنها في قراءة أبي: (وَمَا تُسْأَلُ). =

٣٥٦٨ \_ وفي قراءة ابن مسعود: (وَلَن تُسْأَلُ)(٢)(٢)

٣٥٦٩ ـ عن الأعرج، أنَّه قرأ: ﴿وَلَا تَسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيمِ﴾، أي: أنت يا محمد (٣) ألم الم (١/ ٢٧٥)

#### نزول الآية:

٣٥٧٠ ـ عن محمد بن كعب القُرَظِيّ، قال: قال رسول الله ﷺ: (ليت شعري، ما

و الآستثناف في الآس عطية (٣٣٦) قائلًا: ﴿ وهاتان القراءتان تؤيدان معنى القطع والاستثناف في غيرهما».

٤٧٤ ذكر ابن عطية (١/ ٣٣٥) هذه القراءة ثم قال معلِّقًا عليها: «وفي ذلك معنيان، أحدهما: لا تسأل على جهة التعظيم لحالهم من العذاب، كما تقول: فلان لا تسأل عنه، تعنى أنه في نهاية تشهره من خير أو شر. والمعنى الثاني: روي فيه أن النبي ﷺ قال: اليت شعري ما فعل أبواي، فنزلت ﴿وَلَا نُسْتَلُ﴾٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٦/ ١١١ (٤٧٧٠)، ٦/ ١٧٩ (٤٩٧١)، ومسلم ١٩٣/ (٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) علَّقه ابن جرير ٢/ ٤٨٣.

وهما قراءتان شاذتان. انظر: مختصر ابن خالویه ص١٦.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطى إلى ابن المنذر.

وهي قراءة متواترة، قرأ بها نافع، ويعقوب، وقرأ بقية العشرة ﴿وَلاَ تُشْكُلُ﴾ بضم الناء، ورفع اللام. انظر: النشر ٢/ ٢٢١، والإتحاف ص١٩١.

فعل أبواي؟،. فنزل: ﴿إِنَّا أَنْسَلَنَكَ بِالْمَتِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۖ وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصَابِ لَلْمَحِيرِ﴾. فما ذكرهما حتى توفاه الله(١٠عَ<sup>١٧٠]</sup>. (٥٠/١)

٣٥٧١ ـ عن داود بن أبي عاصم، أنَّ النبي ﷺ قال ذات يوم: «أين أبَوَاي؟». فنزلت (٢٠). (٥٧٥١)

٣٥٧٢ ـ وقال مقاتل: إنَّ النبي ﷺ قال: ﴿لُو أَنزُلُ اللهُ بأَسُهُ بِاليهُودُ لَآمَنُوا﴾. فأنزل اللهُ تعالى: ﴿وَلَا تُشَكُّلُ عَنْ أَضَكِ لَلْمِيدِ﴾(٣). (ز)

#### 🏶 تفسير الآية:

٣٥٧٣ ـ عن أبي مالك [غزوان الغفاري] ـ من طريق إسماعيل السدي ـ قال: الجحيم: ما عَظُم من النار(٤٤). (٥٧٦/١)

٣٥٧٤ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ وَلا تُسْتَلُ عَنْ أَصَابِ لَلْسَعِيدِ ﴾ فإن الله قد أحصاها عليهم (٥٠). (ز)

آنة انتقد ابن جرير (٤٨٢/٢) هذا الحديث بالدلالة العقلية، فقال: إن ظن ظانٌّ أنَّ الخبر الذي روي عن محمد بن كعب صحيح، فإن في استحالة الشك من الرسول ﷺ في أنَّ أهل الشرك من أهل الجحيم، وأن أبويه كانا منهم، ما يدفع صحة ما قاله محمد بن كعب، إن كان الخبر عنه صحيحًا».

واستَتَرَكَ ابن كثير (٢/ ٤٢) على ذلك بأنّه غير لازم، وقال: ﴿وهذا الذي سلكه هاهنا فيه نظر؛ لاحتمال أنَّ هذا كان في حال استغفاره لأبويه قبل أن يعلم أمرهما، فلمَّا علم ذلك تبرأ منهما، وأخبر عنهما أنهما من أهل النار، كما ثبت هذا في الصحيح، ولهذا أشباه كثيرة ونظائر، ولا يلزم ما ذكر ابن جريره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن الأعرابي في معجمه ٣٩٤/١ ٣٩٤)، وعبد الرزاق ٢٩٢/١ (١٢٦)، وابن جرير ٢/ ٤٨١. وابن أبي حاتم ٢٧١/ بنحوه.

قال السيوطي: قلت: هذا مرسل ضعيف الإسناد». (٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٨١.

قال ابن كثير (٢/٢٪) على هذا الحديث من هذا الطريق: •وهذا مرسل كالذي قبله». وقال السيوطي: •قلت: معضل الإسناد، ضعيف لا تقوم به ولا بالذي قبله حجة».

 <sup>(</sup>٣) أورده الثعلبي ٢٦٦١ عن مقاتل.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢٦٩٤، ٨٠٧٨٤/٨.
 (٥) تفسير مقاتل بين سليمان ٢٩٤١.

# ﴿ وَلَن رَّمَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّى تَلَّيْعَ مِلَّتُهُم ﴾ الآية

#### 🎇 نزول الآية:

٣٥٧٥ ـ عن ابن عباس، قال: إنَّ يهود المدينة ونصارى نجران كانوا يرجون أن يصلي النبي ﷺ إلى قبلتهم، فلمَّا صرف الله القبلة إلى الكعبة شَقَّ ذلك عليهم، وأيسُوا منه أن يوافقهم على دينهم، فأنزل الله: ﴿وَلَن رَضَىٰ عَنكَ ٱلْيُهُوهُ وَلَا ٱلْسَنَرَىٰ﴾ الآية(٠٠). (٥١/١٥)

٣٥٧٦ \_ عن مقاتل بن سليمان: أنَّ اليهود من أهل المدينة، والنصارى من أهل نجران دَعُوُا النبي ﷺ إلى دينهم، وزعموا أنهم على الهدى؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿ فَلْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

#### 🏶 تفسير الآية:

### ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ ﴾

٣٥٧٧ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿وَلَن زَمَىٰ عَنكَ ٱلْيُهُوهُ﴾ من أهل المدينة، ﴿وَلَا الْمَهُوهُ مِن أهل المدينة، ﴿وَلَا النَّهُوهُ ﴾ من أهل نجران حتى تتبع ملتهم (٣٠). (ز)

# ﴿حَقَّ تَلَّبِعَ مِلَتُهُمْ

٣٥٧٨ \_ عن أبي عبيدة \_ من طريق أحمد بن الحسن الكندي \_ ﴿ مَنَّ تَنَّعَ مِلْتُهُمْ ﴾: دينهم، والمِلَل: الأديان (٤). (ز)

# ﴿ وَأَنَّ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْمُدَنُّ ﴾

٣٥٧٩ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق شَيْبَان ـ ﴿فَلَ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُو ٱلْهُكَثْ﴾، قال: ذُكِرَ لنا: أنَّ نبى الله ﷺ كان يقول: ﴿لا تَوْالَ طَائِفَةُ مِنْ أُمْتِي يَقْتَلُونَ عَلَى الْحَقّ

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٧/١.

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي ٢٦٦١/.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

ظاهرين، لا يضرهم من خالفهم، حَتَّى يأتي أمر الله<sup>(١)</sup>. (ز)

٣٥٨٠ ـ عن قتادة بن دِعامة ـ من طريق سعيد ـ ﴿ فَلْ إِنَ هُنَى اللهِ ﴾ ، قال: خصومة عَلَمها الله محمدًا ﷺ وأصحابه ﷺ يُخاصِمُون بها أهل الضلالة (٢) .

٣٥٨١ ـ قال مقاتل بن سليمان: ﴿قُلُهُ لهم: ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ يَعْنِي: الْإِسلام ﴿هُوَ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ الللَّهُ الللَّلَّا اللَّالَّا اللّ

# ﴿ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ ٱلْمُوٓاَءَمُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَاءَكَ مِنَ ٱلْمِلْرِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِنَ وَلَا نَصِيرِ ۞﴾

٣٥٨٢ ـ قال مقاتل بن سليمان: ثم حَدَّر نبيه ﷺ، فقال: ﴿وَلَيْنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَمُهُ يعني: أهل الكتاب على دينهم ﴿بَعْدَ الَّذِي جَاتَكُ مِنَ الْوَلْزِ ﴾ وعلم البيان ﴿مَا لَكُ مِنَ اللّهِ مِن وَلِزَى عِني: من قريب فينفعك، ﴿وَلَا شِيرِ ﴾ يعني: ولا مانع (٤). (ز)

**٣٥٨٣ ـ عن محمد بن إسحاق ـ م**ن طريق عبد الله بن إدريس ـ ﴿ بَعْدَ ٱلَّذِي جَآءَكُ مِنَ ٱلْمِلْرِ﴾، قال: فيما اقْتَصَطْتُ عليك من الخبر<sup>(٥)</sup>. (ز)

### ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ﴾

#### 🏶 نزول الآية، وتفسيرها:

٣٥٨٤ ـ قال عبد الله بن عباس: نَزَلَت في أهل السفينة الذين قَلِموا مع جعفر بن أبي طالب هي الله عنه الله المين وجلًا؛ اثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية من رهبان الشام، منهم بَحِيرًا (١). (ز)

٣٥٨٥ ـ وقال الضحاك بن مزاحم: هم من آمن من اليهود: عبد الله بن سَلَام، وسَعْيَة بن عمرو، وتَمَّامُ ابن يهودا، وأَسَد وأُسَيْد ابنا كعب، وابن يامين، وعبد الله بن صُورِياً (٧٠). (ز)

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٧/١ (١١٥٣) مرسلًا.

ولكن قال ابن كثيرٌ في تفسيره ٢/١٠٤: ﴿قلت: هذا الحديث مُخرَّج في الصحيح عن عبد الله بن عمرو﴾.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم ۲۱۷/۱.(٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٧/١.

<sup>(</sup>٦) أورده الثعلبي ١/ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٧) تفسير الثعلبي ٢٦٦/١، وتفسير البغوي ١٤٤/١.

٣٥٨٦ ـ وقال عكرمة مولى ابن عباس: هم أصحاب محمد ﷺ(١). (ز)

٣٥٨٧ \_ عن قتادة بن دِعامة \_ من طريق معمر \_ في قوله: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ ﴾، قال: هم اليهود والنصاري (٢). (٧٦/١)

٣٥٨٨ ـ عن قتادة بن دعامة ـ من طريق سعيد ـ في قوله: ﴿الَّذِينَ مَاتَيْتُهُمُ ٱلْكِتَبَ يَتْلُوْنَهُ مَقَّ تِلَاوَهِةَ أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِمِنِّهِ، قال: هؤلاء أصحاب نبي الله ﷺ، الذين آمنوا بكتاب الله، وصَدَّقُوا به(<sup>١١)[تنق</sup>. (٥٧٨١)

٣٥٨٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم ذَكر مؤمني أهل التوراة؛ عبد الله بن سلام وأصحابه، فقال عَلى: ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّالِي اللَّاللَّ الل

٣٩٩٠ ـ عن حبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وهب ـ في قوله: ﴿اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَيْنَكُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا ع

علَّق ابن عطية (١/ ٣٣٧) على قول قتادة، فقال: (والكتاب ـ على هذا التأويل ـ: القرآن».
 على هذا التأويل ـ: (٣٣٧) على قول ابن زيد، فقال: (والكتاب ـ على هذا التأويل ـ:

التوراة). ووجّه المعنى عليه قائلًا: (ويكون الكتاب اسم الجنس).

وانتقد ابنُ القيم (١٤٤/١) مستندًا إلى النظائر القول بعود الضمير من قوله: ﴿يَتْلُونَهُۥ على المسلمين، وأن المراد بالكتاب: القرآن، فقال: قوقيل: هذا وصف للمسلمين، والضمير في ﴿يَتْلُونَهُۥ للكتاب، وهو القرآن، وهذا بعيد؛ إذ عُرْف القرآن يأباه.

بي ويبود المنظم المسلم ( ٤٨٦ - ٤٨٧ بتصرف) قولَ ابن زيد، وانتَقَدَ قولَ قتادة بالسياق، فقال: وهذا القول أوْلَى بالصواب من القول الذي قاله قتادة؛ لأن الآيات قبلها مضت بأخبار أهل الكِتابَيْن، وتبديل من بَدَّل منهم كتاب الله، ولم يَجْرِ لأصحاب محمد ﷺ في الآية التي قبلها ذِكْرٌ، فيكون قوله: ﴿الَّذِينَ مَانَيْتَهُمُ ٱلْكِتَبَ﴾ موجَّهًا إلى الخبر عنهم، ==

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ١/٢٦٦، وتفسير البغوي ١٤٤/١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٨/١، وعبد الرزاق ٢٧/٤ في تفسير ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْتَكُمُ ٱلكِنَت يَبِيؤُنَهُ كُنا يَتْبِوفُونَ
 أَيْنَاهُمُهُ ۖ [البقرة: ١٤٦] قال: اليهود والنصارى، يعرفون رسول الله ﷺ في كتابهم كما يعرفون أبناءهم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٤٨٦/٢، وابن أبي حاتم ٢١٨/١ من طريق شيبان النحوي. وذكره يحيى بن سلام \_
 كما في تفسير ابن أبي زمنين ١٧٥/١ \_. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣٥. (٥) أخرجه ابن جرير ١٣٥/٢.

### ﴿يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلَاوَتِهِۦۥ﴾

٣٥٩١ ـ عن ابن عمر، عن النبي ﷺ في قوله: ﴿يَتَلُونَهُۥ حَقَّ تِلَاوَيَهِۥ﴾، قال: (يَتَبِعُونه حَقَّ اتِّبَاعِهِ (١٠) . (١/٧٧ه)

٣٩٩٢ ـ عن عمر بن الخطاب ـ من طريق أسامة بن زيد، عن أبيه ـ في قوله: ﴿ يَتُلُونَهُ مَقَ تِلاَوْتِهِ ﴾ قال: إذا مرَّ بذِكْر الجنة سأل الله الجنة، وإذا مرَّ بذكر النار تعوذ بالله من النار(٢). (٧٧/١)

٣٥٩٣ ـ عن قتادة، قال: ذُكِرَ لنا: أنَّ ابن مسعود كان يقول: واللهِ، إنَّ حق تلاوته أن يُحِلَّ حلالَه، ويُحَرِّم حرامَه، ويقرأه كما أنزله الله، ولا يُحَرِّف عن مواضعه. =

٣٥٩٤ ـ قال: وحُدِّثنا أن عمر بن الخطاب ﷺ، قال: لقد مَضَى بنو إسرائيل وما يعني بما تسمعون غيركم<sup>(٣)</sup>. (٩٧٨/١)

٣٥٩٥ \_ عن عبد الله بن مسعود \_ من طريق أبي العالية، وقتادة، ومنصور \_ في قوله: ﴿ يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ ﴾، قال: أن يُجلَّ حلاله، ويُحرِّم حَرَامَه، ويقرأه كما أنزل الله، ولا يُحرِّف الكلم عن مواضعه، ولا يَتَأوَّل منه شيئًا غير تأويله. وفي لفظ: يَتَّبِعُونه حَقَّ اتباعه (٤٠) . (١٩٨١ه)

== ولا لهم بعدها ذِكْرٌ في الآية التي تتلوها، ولا جاء بأن ذلك خبرٌ عنهم أَثَرٌ يجب التسليم له، فإذ كان ذلك كذلك فالذي هو أوْلَى بمعنى الآية أن يكون موجَّهًا إلى أنه خبر عمن قصَّ الله قصصهم في الآية قبلها والآية بعدها، وهم أهل الكتابين: التوراة والإنجيل.

قال القرطبي ١٩٥/؛ "في إسناده غير واحد من المجهولين فيما ذكر الخطيب ابو بكر احمد، إلا ان معناه صحيح». وقال الذهبي في ميزان الاعتدال في نقد الرجال ٥٠/٥، في ترجمة إسماعيل بن عباد الأرسوفي: 
"دوى عن زكريا بن نافع الأرسوفي، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر، عن النبي على الرودي الحديث]، وواء عنه أبو المؤمل القاسم بن الفضيل الكتاني، قال الدارقطني في غرائب مالك: باطل، وإسماعيل ضعيف، وقال السيوطي: «سند فيه مجاهيل».

- (٢) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٨/١.
- (٣) أخرجه ابن جرير ٤٨٩/٢، ٤٩٢ الشطر الأول منه بنحوه. وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد.
  - (٤) أخرجه عبد الرزاق ٥٦/١، وابن جرير ٤٨٩/٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في اقتضاء العلم العمل ص٧٧. وعزاه السيوطي إلى الخطيب في الرواة عن مالك. وأورده القرطبي في تفسيره ٩٠/٣ من طريق نصر بن عيسى، عن ابن عمر. قال القرطبي ٢٠/ ٩٥: فني إسناده غير واحد من المجهولين فيما ذكر الخطيب أبو بكر أحمد، إلا أن معناه

والمنافقة المنافقة

٣٥٩٦ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق أبي مالك \_ في قوله: ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِيةِ ﴾ ، قال: يُجِلُّون حلاله، ويُحَرِّمون حرامه، ولا يُحَرِّفونه عن مواضعه (١) . (٧٦/٥)

٣٥٩٧ \_ عن عبد الله بن عباس \_ من طريق عكرمة \_ في قوله : ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ لِلْاَوْتِيهِ ﴾ ، قال : يَتَّبِعُونه حَقَّ اتباعه . ثم قرأ : ﴿ وَالْقَمَرِ لِنَا لَلْهَا﴾ [الشمس: ٢]، يقول : اتَّبَعَها (٢٠) . (٧٧/١)

٣٥٩٨ ـ عن أبي رَزِين ـ من طريق منصور ـ في قول الله ـ تبارك اسمه ـ: ﴿الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَيْمِيهِ، قال: يَتَّبِعُونه حَقَّ اتَبَاعِهُ<sup>٣١</sup>. (ز)

**٣٥٩٩** \_ عن إبراهيم النخعي، نحوه (٤). (ز)

٣٩٠٠ \_ عن مجاهد بن جبر \_ من طريق قيس بن سعد \_ ﴿ يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ﴾ قال: يتبعونه حق اتّباعه، ألم تر إلى قوله: ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِنَّا نَلْهَا ﴾ [الشمس: ١٦، يعني: الشمس إذا اتّبتها القمرُ<sup>(٥)</sup>. (٥٧٩/١)

٣٦٠١ ـ عن مجاهد بن جبر ـ من طريق ابن أبي نجيح، وقيس، وعطاء، ومغيرة ـ قال: يعملون به حقَّ عمله (٥٠). (٥٧٩/١)

٣٦٠٢ ـ عن حكرمة مولى ابن عباس ـ من طريق داود ـ في قوله: ﴿يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِيهِ﴾، قال: يتبعونه حق اتباعه، أمّا سمعت قولَ الله ﷺ: ﴿وَٱلْقَمَرِ لِهَا لَلْهَا﴾ [الشمس: ٢]، قال: إذا تَبِعَها(١١٤/١٤). (ز)

الآبًا قال ابنُ تيمية (١٣٩/١) في معنى ﴿يَتَلُونَهُ﴾: ﴿قبل: هو من التلاوة بمعنى الاتّبَاع، كقوله: ﴿وَالْقَدِي إِذَا نَلْهَا﴾، وهذا يدخل فيه من لم يقرأ. وقبل: بل من تمام قراءته أن يفهم معناه ويعمل به، كما قال أبو عبد الرحمن السلمي: حدثنا الذين كانوا يقرتوننا القرآن أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل، قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٨٨، وابن أبي حاتم ٢١٨/١، والحاكم ٢٦٦/٢. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في فضائله ص17، وابن جرير ٤٨٩/٢، وأبن أبي حاتم ٢١٨/١. وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر، والهروي في فضائله. وفي فضائل أبي عبيد: وقال عكرمة: ألا ترى أنّك تقول: فلان يتلو فلانًا، أي: يتبعه؛ ﴿وَاشْتِينِ وَضُمَهُمْ ۚ ۚ وَالْقَدَرِ إِنَّا تَشْهَا﴾ [الشمس: ١ ـ ٢]، أي: تبعها.

<sup>(</sup>٣) تفسير سفيان الثوري ص٤٨، وأخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩٠. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٨٦١/١.

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن جرير ٢/ ٤٩٠، كما أخرج أوله من طريق ابن أبي نجيح وأيوب وأبي الخليل.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد ص٢١٢، وأخرجِه ابن جرير ٢/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩٢. وعلّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦١.

٣٦٠٣ عن الحسن البصري - من طريق المبارك - في قوله: ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ يَلاَوَتِيهِ ﴾ قال: يعملون بمُحْكَمه، ويؤمنون بمتشابهه، ويَكِلُون ما أَشْكُل عليهم إلى عَالِمِه (١٠ (١/ ١٥٥) ٢٦٠ عن عطاء [بن أبي رباح] - من طريق عبد الملك - قوله: ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ يَلاَوَتِيهِ ﴾، قال: يَلْوَتِيهِ ﴾، قال: يَلْوَتِيهِ ﴾، قال: يتَكُون به حق عمله (١٠٤٠). (ز) ٢٠٠٥ عن الحكم بن عطية، قال: سمعت قتادة يقول: ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ يَلاَوَتِيهِ ﴾، قال: يَتَّبُون حلاله، ويُحَرِّمون حرامه، ويقرؤونه كما أنزل (١٠). (ز) يَتَبُون حلاله، ويُحَرِّمون حرامه، ويقرؤونه كما أنزل (١٠). (ز) حَقَّ يَلاَوَتِيهِ ﴾، قال: يتكلمون به كما أنزل، ولا يكتمون (٤٠). (١/ ١٥٥) ٢٣٠٧ عن زيد بن أسلم - من طريق يعقوب بن عبد الرحمن - في قوله: ﴿ يَتُلُونَهُ عَلَى اللهِ ١٠٥٠ عن أَنْ لَنْ اللهُ عَلَى النوراة ﴿ وَلَا يَلُونُهُ عَلَى النوراة ﴿ وَلَا يَكْرَبُون نعت محمد ﷺ في النوراة ﴿ وَلَا يَكْرَبُون نعت محمد ﷺ في النوراة ﴿ وَلَا يَكْرَبُون نعت محمد ﷺ في النوراة، ولا يُحَرِّفون نعته (١). (ز)

### ﴿ أُوْلَتِكَ يُؤْمِنُونَ بِدِ ٢

٣٦٠٩ \_ قال مقاتل بن سليمان: ﴿ أُولَتِكَ يُؤْمِثُونَ بِدِّ ﴾ ، يقول: أولئك يصدقون

[...] رجَّحَ ابن جرير (٢/ ٤٨٦ ـ ٤٨١) أنَّ المراد من التلاوة في هذه الآية الاتبّاع؛ لإجماع المحجة من أهل التأويل على ذلك، فقال: والصواب من القول في تأويل ذلك أنَّه بمعنى: يتبعونه حق اتباعه؛ لإجماع الحجة من أهل التأويل على أن ذلك تأويله، وإذ كان ذلك تأويله فعمنى الكلام: الذين آتيناهم الكتاب \_ يا محمد \_ من أهل الترواة الذين آمنوا بك وبما جنتهم به من الحق من عندي؛ يَتَبِعُون كتابي الذي أنزلته على رسولي موسى، فيؤمنون به، ويُقِرُّون بما فيه من نعتك وصفتك، وأنَّك رسولي، فرضٌ عليهم طاعتي في الإيمان بك والتصديق بما جنتهم به من عندي، ويعملون بما أحللت لهم، ويجتنبون ما حرمت عليهم فيه، ولا يحرفونه عن مواضعه، ولا يبلونه، ولا يغيرونه \_ كما أنزلته عليهم \_ بتأويل ولا غيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩١، وابن أبي حاتم ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩١. وعلَّقه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير ٢/ ٤٩٢.
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم ١/ ٨٦١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي ٢٦٦/١، وتفسير البغوي ١٤٤/١.

قال الثعلبي: ﴿وعلى هذا القول الهاء راجعة إلى محمّد ﷺ.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

بمحمد، يعني: عبد الله بن سَلَام وأصحابه (۱<sup>)</sup>. (ز)

٣٦١٠ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ في قوله: ﴿ أَوْلَتِكَ يُومُونَ بِهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى إسرائيل وبالتوراة، وأنَّ الكافر بمحمد ﷺ هو الكافر بها الخاسر، كما قال ـ جل ثناؤه ـ: ﴿ وَمِن يَكُفُرُ بِهِ ۚ فَأَوْلَتِكَ هُمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

# ﴿وَمِن يَكُفُرُ مِهِ، فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ ﴾

٣٦١١ \_ قال مقاتل بن سليمان: ثم قال: ﴿وَمَن يَكُفّر بِهِ ﴾ يعني: بمحمد من أهل الترراة ﴿ قَالُولُوكَ كُم الْخَيْرُونَ ﴾ في العقوبة ("). (ز)

٣٦١٢ ـ عن مقاتل بن حيان ـ من طريق بُكَيْر بن معروف ﴿ فَأَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾، قال: في الآخرة<sup>(٤)</sup>. (ز)

٣٦١٣ ـ عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ـ من طريق ابن وَهْب ـ ﴿ وَمَن يَكُمْرُ بِهِ - تَأْوَلَٰكِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾ قال: من كفر بالنبي ﷺ من يهود، ﴿ فَأَوْلَٰكِكَ هُمُ ٱلْخَيْرُونَ﴾ ( ( )

﴿يَنَيْقَ إِسْرُهِ بِلَ ٱلْكُرُوا نِصْمَتِى الَّتِيَ أَنْصَنْتُ عَلَيْكُرُ وَأَنِي فَضَلْتُكُو عَلَى الْعَالِمِينَ ﴿ وَاقْتُوا يَرْمَا لَا تَجْزِى نَشَقْ عَن فَلْسِ شَيْنًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا يَعْتُمُهِا شَقْعَةٌ وَلَا هُمْ يُصَمُّونَ ﴿ ﴾ (٦)

[M] ذكر ابن عطية (٣٣٨/١) في عود الضمير من قوله: ﴿ بِهِ ﴾ أقوال: الأول: أنه عائد على الكتاب. الثاني: أنه عائد على محمد ﷺ، كما ورد في آثار السلف. الثالث: أن يعود على الكدى في قوله: ﴿ قُلْ إِكَ كُنَى اللّهِ هُوَ ٱلْمُلْكُ ﴾. ووجّهه بقوله: ﴿ وذلك أنّه ذكر كفار اليهود والنصارى في أول الآية وحذر رسوله من اتباع أهوائهم، وأعلمه بأن هدى الله هو الهدى الذي أعطاه وبعثه به، ثم ذكر له أن المؤمنين التالين لكتاب الله هم المؤمنون بذك الهدى المقتدون بأنواره . ثم بين ابن عطية أن الضمير في (به امن قوله: ﴿ وَمَن يَكُرُ لِهِ عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عليه الثلاثة .

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير ۲/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم ٢١٩/١ (١١٦٣).

<sup>(</sup>٦) تقدم تفسيره عند الآيات: ٤٠، ٤٧، ٨٨.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليمان ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير ٢/٤٩٦.

### فهرس الموضوعات

| مفحة | الموضوع                                                                             | لصفحة | الموضوع                                                |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| ٤٤   | تفسير الآية                                                                         |       | سورة الفاتحة                                           |
|      | سورة البقرة                                                                         | ه     | مقدمة السورة                                           |
| ٤٨   | مقدمة سورة البقرة                                                                   | ٥     | نزولها                                                 |
| ٤٨   | نزولها                                                                              | ٧     | أسماؤها                                                |
| ٤٩   | أسماؤها                                                                             | ٨     | عدد آیاتها                                             |
| ٥١   | ما جاء في قول سورة البقرة، ونحوه                                                    | ١٠    | نزولهانولها                                            |
| ٥٢   | تفسير السورة                                                                        | ١٠    | مروق<br>فينسد أقر الزَّفْنَ الرَّجِيدِ﴾                |
| ٥٢   | ﴿الَّةِ﴾                                                                            | ١٠    | نزولها                                                 |
| 11   | آثار متعلقة بالآية                                                                  | 11    | هل البسملة آية من الفاتحة؟                             |
| 11   | ﴿ وَتَلِكَ ٱلۡكِتَٰبُ لَا رَبُّ ﴾ الآية                                             | ١٤    | هل البسملة آية من القرآن؟                              |
| 11   | نزول الآيات                                                                         | ۱۷    | تفسير البسملة                                          |
| ٧٠   | آثار متعلقة بالآية                                                                  | ۱۸    | ﴿ يَسْدِ اللَّهِ ﴾                                     |
| ٧٥   | ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ وِٱلْفَيْبِ ﴾                                               | 77    | ﴿الْحَيْدُ يَبِي ﴿                                     |
| ٧٥   | نزول الآية                                                                          | 40    | ﴿ رَبِي ٱلْعَلِكِينَ ﴾                                 |
| ٧٨   | آثار متعلقة بالآية                                                                  | ۲۸    | ﴿الرَّمْنَنِ الرَّحِيدِ﴾                               |
| ۸۲   | ﴿ وَٱلَّذِينَ بُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾     | ۲۸    | ﴿مَنْ اللَّهِ ﴾                                        |
| ۸۲   | نزول الآية                                                                          | ۲۸    | قراءات                                                 |
| ۸۳   | تفسير الآية<br>﴿ لُلْلَتِكَ عَنْ مُدَى مِن رَبِيهِم ۗ ﴾                             | ٣٣    | تفسير الآية                                            |
| ٨٤   | ﴿ فَالَّتِكَ عَلَىٰ هُدِّى مِّن رَّبِّهِم ﴾                                         | 45    | ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾           |
| ۲٨   | ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ كُفُرُوا سُوَّاةً عَلَيْهِمْ ءَانْذُرْتَهُمْ أَمْ ﴾                | ٣٤    | قراءات                                                 |
| ۲٨   | نزول الآية                                                                          | ۳٥    | تفسير الآية                                            |
| ۸۸   | تفسير الآية                                                                         | ٣٥    | آثار متعلقة بالآية                                     |
| ۸۸   | ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ يَعَلَىٰ سَمْيِهِمْ ﴾                             | ٣٦    | ﴿آمْدِنا﴾                                              |
| ۹٠   | ﴿وَعَلَىٰ أَبْصَدُوهِمْ غِشَوَةٌ﴾                                                   | ۳٦    | قراءات                                                 |
| ٩.   | قراءات                                                                              | ۳٦    | تفسير الآية                                            |
| ٩.   | تفسير الآية                                                                         | ۳۷    | ﴿ القِدَرَظُ ٱلنَّسْتَقِيمَ﴾                           |
|      | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْدِ ٱلْآيِنِ وَمَا لَمُم | ۳۷    | قراءات                                                 |
| 97   | بِمُؤْمِنِينَ﴾                                                                      | ۳۷    | تفسير الآية                                            |
| 97   | نزول الآيات                                                                         | ٤١    | ﴿ صِرَاكًا ۗ ٱلَّذِيكَ أَنْعُنْتَ عَلَيْهِمْ ﴾         |
| 93   | تفسير الآية                                                                         | ٤١    | قراءات                                                 |
| 98   | آثار متعلقة بالأية                                                                  | ٤٢    | عدُّ الآية                                             |
|      | ﴿ يُحْدَيِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ وَاسْتُوا وَمَا يَعْدَعُونَ إِلَّا              | ٤٣    | تفسير الآية                                            |
| 90   | أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْمُرُهِنَ﴾                                                    | ٤٤    | ﴿غَيْرِ الْمُغْمُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْعُمَالَلِينَ﴾ |
| 97   | آثار متعلقة بالآية                                                                  | ٤٤    | قراءات                                                 |



| مفحة       | الموضوع الا                                                                                                                                                    | بفحة | الموضوع اله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171        | ﴿ آلَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْهِ جَارَةً ﴾                                                                                                                | 4٧   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | قراءات                                                                                                                                                         | 1    | وْفَرَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَمُنا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 177        | تفسير الآية                                                                                                                                                    | 1    | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 178        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 1.1  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170        | ﴿وَيَيْمِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾                                                                                                                                 | 1.1  | ﴿وَإِذَا يَيْلُ لَهُمْ لَا لُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 170        | نزول الآية                                                                                                                                                     | ١٠٤  | ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 170        | تفسير الآية                                                                                                                                                    | ۱۰٤  | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِنُوا كُمَّا عَامَنَ ٱلنَّاسُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177        | ﴿ تَقْرِى مِن غَنْهَا ٱلْأَنْهَا ۗ أَلْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْعَلَامُ ﴾ | ۱۰٤  | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱٦٧        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 1.0  | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 140        | ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا ۚ أَزْفَعُ مُطَلَهَ مَرَّةً ﴾                                                                                                                | 1.7  | ﴿وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَالْوَّا ءَامَنَّا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 1.7  | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۷۸        | ﴿وَهُمْ فِيهَا خَلَاثُونَ﴾                                                                                                                                     |      | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 179        | ثار متعلقة بالآية                                                                                                                                              | ۱۰۸  | تَفْسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | ﴿إِنَّ آلَةَ لَا يَسْتَغِيءَ أَن يَغْرِبَ مَشَكًا مَّا بَعُوضَةً                                                                                               | 111  | ﴿ اللهُ يَسْتَهْزِئُ بِرِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٨٠        | نَمَا فَرْقَهَا ﴾                                                                                                                                              | 115  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸۰        | نزول الآية                                                                                                                                                     | 117  | ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشِنَّمُوا ٱلضَّلَالَةُ بِٱلْهُمَنَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸۳        | تِفسير الآية                                                                                                                                                   | 119  | ﴿ مَثَلَّهُمْ كُنُثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ فَازَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ                                                                                                   | 170  | وَمُثُمُّ بَكُمُ عُنْيُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | وَيَقْطَعُونَ﴾                                                                                                                                                 | ۱۲۸  | وَازْ كُمْيِبِ مِنْ السَّمَاءِ فِيهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 191        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             |      | ﴿ يُكَادُ الْبَقُ ۚ يَضْلَكُ ابْسَنِرُكُمْ ۚ كُلِّمَا أَصَاءَ لَهُم مَّشَوْا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 198        | ﴿ كَيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتُكَ ﴿                                                                                                          | 154  | نِيهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 194        | ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾                                                                                                         | 184  | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.7        | ﴿ وَيُو يَكُلِّ مَنَ مُ عَلِيمٌ ﴾                                                                                                                              | 184  | تَفْسيرِ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۰۳        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 127  | ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ آغَبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | ﴿ وَإِذْ ۚ قَالَ ۚ رَبُّكَ لِلْمُلَتِّبَكُو إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ                                                                                         | 189  | ﴿ الَّذِي جَمَلَ لِكُمُ الْأَرْضَ فِرْشًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۰٥        | خَلِيفَةُ ﴾ الآيات                                                                                                                                             | 10.  | ﴿ وَالسَّمَةُ مِنْكُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | سيأقات القصة كاملة                                                                                                                                             | 10.  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 717        | تفسير الآيات                                                                                                                                                   |      | ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَالَهِ مَانَهُ فَأَخْرَجَ بِهِ. مِنَ ٱلثَّمَرَتِ بِذَقًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 377        | ﴿وَغَنُ أُنْسَيْحُ عِمْدِكَ وَنُقَذِسُ لَكُ قَالَ ﴾                                                                                                            | 101  | لَكُمْ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل |
|            | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 101  | وَلَا تَعْمَلُوا يَقِمِ إِنْدَادًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمُ ٱلْأَسْمَآءَ ﴾                                                                                                                             | 100  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 74.        | َ آثارُ متعلقة بالآية                                                                                                                                          | 107  | ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِنَا زُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 377        | ﴿ ٱلْأَسْلَةَ كُلُهَا ﴾                                                                                                                                        | 107  | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| የ۳አ<br>የ۳አ | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                             | 100  | تَفْسِيرِ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | ﴿ ثُمَّ عَرَفَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَهِكُةِ ﴾                                                                                                                     |      | ﴿ فَأَقُوا بِمُورَةِ مِن مِشْلِهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | قراءات                                                                                                                                                         |      | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 117        | تفسير الآية                                                                                                                                                    | 17.  | ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْمَلُوا وَلَن تَفْمَلُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| لصفحة       | الموضوع ا                                                                                               | مفحة | الموضوع اا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 779         | <br>﴿يَنَبَيْ إِسْرَهِ بِلَ ٱذْكُرُواْ نِعْنَيْ ٱلَّتِي ٱنْشَتُ عَلَيْكُرُ﴾                             | 727  | ﴿<br>وَقَالُوا مُنْبَحَنَكَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۳۱         | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 757  | اً آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۳۳         | ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْكًا ﴾                                           | 722  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 221         | قراءات                                                                                                  | 722  | أثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۳۲         | تفسير الآية                                                                                             | 720  | ﴿ قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِقَهُم إِنْهَمَ إِنَّهَا إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۳۲         | ﴿ وَلَا يُقْبُلُ مِنْهَا شَفَعَةً ﴾                                                                     | 70.  | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱلسَّجُدُولَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۳۲         | وراءات                                                                                                  | 404  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۳۲         | تفسير الآية                                                                                             | 709  | ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٣٣         | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 778  | ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ |
| 220         | ﴿ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾                                                                              | 778  | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳٦         | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 779  | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۳٦         | ﴿ وَإِذْ نَجْنَتُ مُ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾                                                            | 777  | ﴿ فَأَخْرَجُهُمَا مِنَا كَانَا فِيرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳٤٠         | ذكر قصة ذلك                                                                                             | 777  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 137         | ﴿ وَلِهُ ذَلَقَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾                                                                     | 444  | ﴿وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ بَسْضُكُمْ لِيَعْيِن عَدُوٌّ وَلَكُرْ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 337         | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 779  | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 350         | ﴿ وَإِذْ وَعَنْمَا مُومَى ﴾                                                                             | ۲۸۳  | ﴿ فَلَلْقَٰنَ ءَادَمُ مِن زَيْهِ كَلِمُنتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 757         | ذكر قصة ذلك                                                                                             | 790  | ﴿ قُلْنَا ٱلْمِيلُواْ مِنْهَا جَمِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 40.         | ﴿ مَعْوَنَا عَنكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَكُمْ ﴾                                                      | 444  | ﴿فَنَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلاَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 401         | ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾                                                   | 444  | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30          | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 797  | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٥٣         | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِغَوْمِهِ يَنَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُم ﴾                                        | 799  | ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُونَنَ لَنَ لُؤْمِنَ لَكَ حَقَّ زَّى اللَّهَ                                       | ٣٠٠  | ﴿يَنِينَ إِنْهُ مِلُ﴾<br>﴿يَنِينَ إِنْهُ مِلْهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 404         |                                                                                                         | ۳۰٦  | ﴿ وَوَالِمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 411         | <ul> <li>﴿ مَمْنَتُكُم مِنْ بَعْدِ مَوْزِيكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنْكُرُونَ۞.</li> </ul>                     | 4.4  | ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا الْعَقِّ إِلْنَطِلُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777         | ذكر قصة ذلك                                                                                             | 717  | ﴿وَأَقِيمُواْ الْقِلَاةَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777         | ﴿وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ﴾                                                                     | 317  | ﴿ أَتَأْمُهُ فَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۷۳         | ذكر قصة ذلك                                                                                             | 317  | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۷٦         | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 718  | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۷۷         | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱلنَّالُواْ هَانِهِ ٱلْقَهْيَةَ ﴾                                                      | 717  | - ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>የ</b> ለዩ | آثار متعلقة بالآية                                                                                      | 717  | ﴿ أَفَلَا نَمْقِلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | ﴿ مَنَدُلُ الَّذِيكَ طَلَمُوا فَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِلَ                                               | 719  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 440         | لَهُمْ ﴾                                                                                                | 719  | ﴿وَاَسْتَهِينُوا وَالْفَنْدِ﴾<br>قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 791<br>791  |                                                                                                         | 771  | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 790         | ﴿ وَاذِ ٱسْتَسْفَىٰ مُوسَىٰ لِقَدِيدِ ﴾                                                                 | 777  | انار متعلقه بالا يه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 797         | ﴿ وَإِذَ فَاتُمْ يُلْمُونُونَ لَنْ نَصِيرِ عَلَىٰ طَعَادٍ وَجَوْبِهِ﴿ وَأَنْ عُلَاكُ مِنْ اللَّهُ اللَّ | 777  | وواضاويه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 797         | وادع أنا ربك يخرج أنا مِنا تلبت الارض<br>قراءات                                                         | 777  | انار متعلقه بالا يه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 141         | فراءات                                                                                                  | 1117 | والدِين يطنون انهم منعوا ربهم الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| بفحة | ٧ الموضوع الع                                                             | منحة ا     | الموضوع اله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|---------------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | <br>﴿كَذَلِكَ يُخِي اللَّهُ الْمَوْنَىٰ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ لَمَلَكُمْ | 797        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧٣  | تَعْقِلُونَ ﴾                                                             | 799        | ﴿قَالَ لَتُسْتَبِرُ إِنِّ الَّذِي هُوَ أَدْفَ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٧٣  | آثار متعْلقة بالآية                                                       |            | ﴿ اَفْبِطُوا يُمْسِرًا فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُذُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٧٣  | ﴿ثُمَّ تَسَتُ ﴾                                                           | ٤٠٠        | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٧٥  | ﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْمِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنْهُ ٱلأَنْفِيرُ ﴾        | ٤٠١        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٧٧  | آثار متعلقة بالآية                                                        | ٤٠٢        | ( Carine and Carine an |
| ٤٧٧  | ﴿ أَنْظَمْعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ ﴾                                   | ٤٠٥        | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِنَايَنتِ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨٣  | ﴿ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنًا ﴾                   | ٤٠٦        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٨٣  | نزول الآية                                                                |            | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّمَدَرَىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨٤  | تفسير الآية                                                               |            | وَٱلصَّنبِينِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨٥  | ﴿ وَإِذَا خَلَا بَسْفُهُمْ إِلَى بَعْضِ ﴾                                 |            | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | ﴿ أُولًا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا          |            | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٨٨  | يُتْلِثُونَ﴾                                                              |            | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٨٩  | ﴿وَمِنْهُمْ أَيْتُونَ ﴾                                                   |            | النسخ في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 897  | ﴿ وَإِنْ مُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾                                         |            | ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِينَنَقَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 897  | آثار مُتعلقة بالآية                                                       | 240        | کرا چیسے رب ہے۔ جب ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤9٧  | ﴿ وَهُوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُّهُونَ ٱلْكِنَّبَ إِلَّذِينَ ﴾              | 27V<br>27° | (2) all 12 and 12 and 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 897  | نزول الآية                                                                | ۲۱۰        | ﴿ فَمُعَلَّنَهَا نَكُلًا لِمُمَا بَيْنَ يَدْيَهَا وَمَا خَلَفَهَا﴾<br>﴿ وَإِذْ قِبَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِوء إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १११  | تفسير الآية                                                               | 547        | وواد فال موسى لِعومِلِه إِن الله يامرهم أن مدبحوا<br>سَدَيْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٠٢  | آثار متعلقة بالآية                                                        |            | سط القصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۰۰۳  | ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّكَارُ إِلَّا أَنْكَامًا مَفْ دُودَةً ﴾   |            | بسط العطب المستعلقة بالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۰٥  | نزول الآية                                                                |            | وَقَالُوا آدَعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَا هِنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٠٤  | تفسير الآية                                                               | ٤٤٤        | ﴿وَلَا بِكُرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۰۰۷  | آثار متعلقة بالآية بيسميسيسيس                                             | 220        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٠٨  | ( -; +- 0 0-9                                                             | ٤٤٧        | ﴿ عَالُوا ۗ آنِعُ لَنَا رَبُّكَ بَيْتِن لَنَا مَا لَوَنُهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | ﴿ وَالَّذِيكِ مَا مَثُوا وَعَيِلُوا الْقَدْلِحَاتِ أُولَتِهِكَ أَسْحَتُ   | ٤٥٠        | ُ آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 010  | (-3.3 4.5 )                                                               | 103        | ﴿ قَالُواْ آدَةُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا هِيَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِي إِسْرَهِ بِلَ لَا شَبُدُونَ إِلَّا     | 103        | ﴿إِنَّ ٱلْبَقِّرَ تَشَبَّهُ عَلَيْنًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | اَللَهُ الآية                                                             | ٤٥١        | ُ قراءات في الآية وتفسيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۲۵  | قراءات                                                                    | 804        | ﴿ وَإِنَّا إِن شَاءَ اللَّهُ لَهُمَ تَدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥١٧  | تفسير الآية                                                               |            | وْقَالَ إِنَّهُ بِنُولُ إِنِّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | ﴿وَقُولُواْ لِلنَّايِنِ عُسْنَا﴾                                          |            | آثار في ثمنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۲٥  | النسخ في الآية                                                            |            | آثار متعلقة بالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَنَقَكُمْ لَا شَنْفِكُونَ وِمَاءَكُمْ ﴾            | 277        | ﴿ وَإِذْ قَلْلُتُم نَفْسًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | قراءات                                                                    |            | ﴿ وَٱلْقَهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُلُّمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 370  | تفسير الآية                                                               | 878        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| لصفحة      | الموضوع ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | المفحة | الموضوع ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧٧        | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        | <br>﴿ مُنَمَّ أَشَمُ هَاؤُلَاءً تَشْنَالُونَ أَنْفُسَكُمُمْ رَغُرِجُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥٢٧    | فَرِيقًا مِّنكُم مِن دِيكرِهِمْ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٨٥        | وَمَن كَانَ عَدُوًّا يَلَهِ وَمُلْتِيكَ بِيهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٢٧    | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٨٥        | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥٢٩    | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸٥        | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | ﴿ وَإِن يَأْقُوكُمْ أَسَكَرِىٰ تُفَكُّوهُمْ وَهُوَ نَحْرَمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸٥        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۰۳۰    | عَلَيْتُمْ إِخْرَاجُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸۸۵        | ﴿ وَلَقَدْ أَنَّرَانَا ۚ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيْنَدَتِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۰۳۰    | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۸٥        | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۳٥    | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٨٩        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٣٥    | ﴿ أُولِكُمِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُوا الْحَيْوَةَ ٱلدُّنِّي إِلَّايْزَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٩٠        | ﴿ أَرْكُلُما عَنْهَدُوا عَهْدًا نَبْذَهُ وَرِيقٌ مِنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | ﴿ وَلَقَدْ مَا تَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 09.        | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥٣٥    | عِلاَسُلِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۰۹۰        | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥٣٧    | ( ) ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۰۹۰        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥٤١    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | ﴿ وَلَنْنَا جَمَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْ لِمَا لَهُو مُعْمَكِةٌ لِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        | ﴿ النَّكُمُ اللَّهُ عَالَمُ مُنْوَلًا بِمَا لَا تَهْوَى الشَّكُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 091        | مَنْهُمْ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0 2 7  | استگفترشنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 091        | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | ﴿ وَقَالُوا لَمُؤْمِنَا غُلْفًا مِن لَمَتَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 097        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 730    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۹۳         | ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيْعِلِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | ﴿ وَمَا حُفْرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ النَّبَعِلِينَ كَفَرُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 088    | - 3-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 097        | يُمُلِمُونَ ِ ٱلنَّاسَ ٱلسِّخرَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥٤٦    | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 097        | نزول الآية، وتفسيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        | ﴿ وَلَنَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُعَكِدَقٌ لِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | ﴿ عَلَى ٱلْمُلَكَ يُنِ بِبَائِلَ هَنْرُوتَ وَمَنْرُوتُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 089    | مُعَهُمْ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٠٧        | قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 089    | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸•۲        | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 007    | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | ﴿ وَمَا يُتُلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا غَنُ فِشَنَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 700    | وبِسْمُنَا اشْمَرُوا بِوَءُ الْعُسَهُمِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | نزول الايه ونفسيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        | انار منعقعه باديه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | ﴿ فَيَنَمَلِّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُقَرِّقُونَ بِدِ. بَيْنَ ٱلْمَرْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 077    | ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُم مُوسَىٰ بِالْبَيْنَاتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 770<br>777 | وَلَقْحِهِ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 075    | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمُ وَرَفَقْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777        | انار متعلقه بالا يه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠,٠    | وورد الحده بيستهم ورفقت فوقت ما القوري<br>وقُلُ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 74.        | ﴿ وَلَوْ النَّهُ مُ مَامَنُواْ وَاتَّفَوْا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٦٦    | ول إن الك المسلم الدار الإجرو ليد الله<br>خَالِمِكَةُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 777        | ﴿ وَيَا أَيْهِا الَّذِيكِ مَا مَنُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥٧٠    | ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهُم السَّالِيهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّالِمُ اللّالِيلَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
| 777        | ويويه الوين ماشوني المسابق الم | ٥٧٠    | نزول الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥٧١    | تفسير الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777        | تشمير ادية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥٧٣    | ﴿ وَلَنْجِدَ أَنُّهُمْ أَخْرُفُ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777        | ﴿لَا تَقُولُوا رَعِنَكَا وَقُولُوا انظُرْنَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٧٧    | وَلَوْنِهِ مِنْ كُلُونَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِينَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِ |
| ** 1       | ود عووا روت رووا اعراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •      | (03.5. 5 2. 0 0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| بفحة       | الموضوع الع                                                                                                                | بفحة | وضوع الع                                                                         |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٧٧        | تفسير الآية                                                                                                                | 777  | <br>قراءات                                                                       |
|            | ﴿لَهُمْرَ أَنِّي الدُّنْيَا خِزْقٌ وَلَهُمْ فِي الْآيَخِرَةِ عَذَابٌ                                                       | 377  | نزول الآية                                                                       |
| 785        | عَظِيمٌ ﴾                                                                                                                  | 777  |                                                                                  |
| ٦٨٢        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                         |      | لِمَنَا يَوَدُُّ الَّذِينَ كَفَنُرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنْبِ وَلَا                |
| 317        | ﴿ وَلَقِهِ ۗ ٱلنَّذْرِيُ ۚ وَٱلْغَرْبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ ٱلَّهِ ﴾                                       | 744  |                                                                                  |
| 317        | نزول الآية                                                                                                                 | 72.  | أَمَا نَنْسَخْ مِنْ ءَالِيَةِ﴾                                                   |
| ٦٨٨        | النَّسخ في الآية                                                                                                           | 78.  | ُ نزول الآية                                                                     |
| 79.        | تفسير الآية                                                                                                                | 181  | حسیر ۱۰ په                                                                       |
| 791        | من أُحكام الآية                                                                                                            | 787  | Jul                                                                              |
| 797        | ﴿إِنَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيهٌ ﴾                                                                                            | 788  | 7455                                                                             |
| 797        | ﴿ وَقَالُوا الْخَيْدَ آلَةُ وَلَدُّا ﴾                                                                                     | 788  | وردات                                                                            |
| 797        | نزول الآية                                                                                                                 | 750  |                                                                                  |
| 795<br>795 | تفسير الآية                                                                                                                | 101  | ﴿نَاتِ بِعَنْهِ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾                                         |
| 799        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                         | 705  | آثار متعلقة بالآية                                                               |
| ٧٠٠        | وَبَدِيعُ السَّكَوَبَ وَالْأَرْمِنَ ﴾                                                                                      | 707  | والم لعم ال الله مد علا السحوج و دول ال                                          |
| V+1        | وَلِينِعُ السَّنُوبِ وَالَّرْسِ ﴾<br>﴿ وَإِذَا قَنَعَ أَنَّا فَإِنَّنَا يَمُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾<br>آثار متعلقة بالآية | 707  | ها رودوم المساور ورومه ا                                                         |
| • • •      | انار متعلقه بالايه                                                                                                         | 707  | ورون ، د یک                                                                      |
| ٧٠١        | ووان الدِين و يعدون نوو يحمد الله او                                                                                       | 709  | مسير ٦٠ يه ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                   |
| ٧٠١        | نويك ديه وتفسيرها                                                                                                          | 77.  |                                                                                  |
| ٧٠٤        | مرون برية وتصفيرت                                                                                                          |      | ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِنْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ                     |
| ٧٠٥        | آثار متعلقة بالآية                                                                                                         |      | َ بَعْدِ إِيْمَنِيَكُمْ كُفَّالَاكِهِ                                            |
| ۲۰٦        | ﴿ وَلَا تُشْتَلُ عَنْ أَضَابُ لَلْتَجِيدِ ﴾                                                                                | 177  | ورق اد یا                                                                        |
| ۲۰٦        | قراءات                                                                                                                     | 775  | كسير ،ديه                                                                        |
|            | نزول الآية                                                                                                                 |      | ﴿ فَأَعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَنْهِ ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلَى |
|            | تفسير الآية                                                                                                                | 770  | ڪُلِ شَيْرُ وَلَدِيرٌ ﴾                                                          |
|            | ﴿ وَإِنْ تُرْخَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَدْرَىٰ حَتَّى تَشِّيعَ                                                     | 778  | النسخُ في الآية، وتفسيرها                                                        |
| ٧٠٨        | مِلَّهُمْ ﴾                                                                                                                | 111  | ﴿وَأَقِيمُواْ الْفَكَاوَةُ وَمَاثُواْ الزَّكُوةُ﴾                                |
| ٧٠٨        | نزول الآية                                                                                                                 | 779  |                                                                                  |
| ٧٠٨        | تَفْسير الآية                                                                                                              |      | نَصُرَیٰ﴾ قراءات قراءات                                                          |
| ٧٠٩        | ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنَبَ﴾                                                                                        |      | قراءات<br>تفسير الآية                                                            |
|            | نزول الآية، وتفسيرها                                                                                                       | 771  | نهسير الآيه                                                                      |
| <b>V11</b> | ﴿يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِيهِ ﴾                                                                                          | 777  | وَبِيْنِ مِن السَّلَمِ وَجِهِهِ لِيُو وَلَنُو عَلَيْتُ مِنَ السَّمِهِ            |
|            | ﴿ يَكِنِيَ إِنْهُ مِنَ الْكُرُوا نِمْمَنِي آلَتِي أَنْمَنْتُ عَلَيْكُرُ وَأَنِّي                                           |      | ووالت الهود ليست الصدري على مورج                                                 |
|            | نئانغز ﴾                                                                                                                   |      | نزول الآية                                                                       |
| ۷۱٥        | * فهرس الموضوعات                                                                                                           | 777  | فَهُسِيرِ الآية                                                                  |
|            |                                                                                                                            | 777  | نزول الآية                                                                       |
|            |                                                                                                                            |      |                                                                                  |