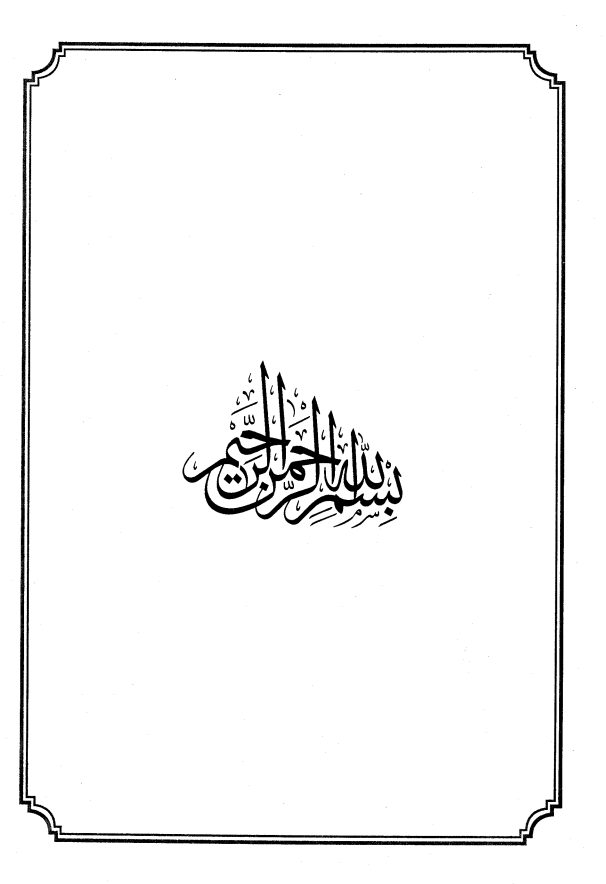


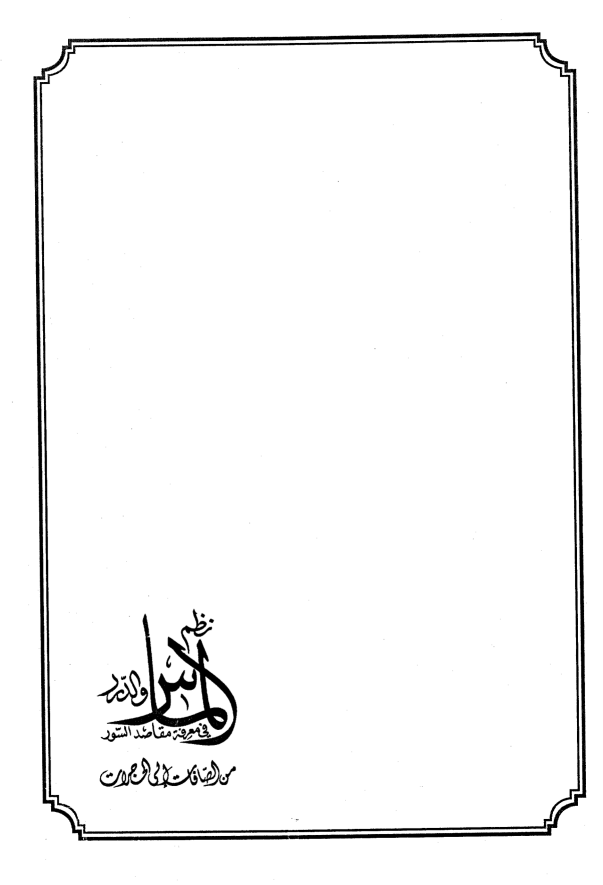
سلسلة مقاصد السور

# في من المناول المناول

مولفافلت في كالحالات

عُلْنَادِعِبُكِ (لَقَالِيَةِ





## جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولى 1877 هـ - ٢٠١١ م

حقوق الطبع محفوظة ولا يسمح بإعادة نشر هذا الكتاب او ترجمتة إلى أي لغه أخرى دون الحصول على إذن مسبق من الناشر



إلله للنشر والتوزيع

الكويت - الشامية قطعة ٨ - شارع ٨٨ منزل ٥ هاتف: ٢٤٩٢٦٣٢٠ - النقال: ٢٤٩٢٦٣٢٠ - فاكس: ٢٤٩٢٦٣٢٢ ص.ب ٢٣٢٦٣٢

ص.ب ۱۲۳۲۱ السامية – الرمر البريسي Website: www.hamel-almisk.com E-mail.: info@ hamel-almisk.com

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وجده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَوَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱسْتُم مُسْلِمُونَ ﴾. (١)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالُا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ . (٢)

﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُمَلِحُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَعْفِرُ لَا لَهُ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾. (١)

أما بعد:

فإن أحسن الكلام كلام الله سبحانه وتعالى وخير الهدي هدي محمد عَيْنِي وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

١- أل عمران: (١٠٢).

٢- النساء: (١).

٣- الأحزاب: (٧٠، ٧١).

قرأت كتاباً باسم «محمد على الأديبة غربية تسمى بـ «كارين أرمسترونج»، ذكرت في كتابها عظمة النبي على وعظمة الإسلام الذي جاء به. ولكنها ذكرت أن صورة القرآن والنبي مشوهة عند الغرب. أما فيما يتعلق بالقرآن فقد بينت بعض أسباب إعراض الغرب عنه وعن قراءته، منها ما بثه المستشرقون «أن السورة الواحدة من القرآن لا تتكلم عن مقصد واحد، ولا توجد محاور تحقق هذا المقصد، وإنما تتكلم السورة كما لو تكلم شخص من الناس بكلام مشتت، تارة عن موضوع وفجأة ينتقل إلى موضوع ثان بلا مقدمة ولا تهيد، ثم إلى موضوع ثالث ثم رابع، وهكذا إلى أن تنتهي السورة، ولا يوجد رابط بين تلك المواضيع. فقالوا: كيف يكون هذا الكتاب نزل من عند الله تعالى بهذه الصيغة بينما في التوراة والإنجيل تجد كل سورة تتكلم عن قصة واحدة، تغطيها السورة من عدة جوانب».

وهذا الأمر كما استغله المستشرقون لتشويه صورة القرآن، كذلك ظنه كثير من المسلمين عند قراءتهم لكتاب الله تعالى.

بينما الصحيح أن كل سورة لها مقصد واحد، والذي يتحقق بعدة محاور تتناوله السورة.

هذه الشبهة عادت بي إلى الوراء إلى أكثر من ثلاثين عاماً عندما كنت أحرص على حضور دروس التفسير لشيخي الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق حفظه الله ورعاه. لما شرع الشيخ في تفسير سورة الإسراء وفسر قول الله تعالى (لا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموما مخذولاً)، ثم استمر في شرح ما بعدها من الآيات إلى أن وصل إلى قول الله تعالى (لا تجعل مع الله إلها آخر فتلقى في جهنم ملوماً مدحوراً) بين حينئذ التناسب بين هاتين الآيتين وأنهما فقرة واحدة ابتدأت بتلك وانتهت بهذه للتعانق بين آيات السورة الواحدة.

فانبهرت لمثل هذه الإشارة، وعجبت لعظمة القرآن. ومنذ ذلك الوقت، وأنا في أشد الشوق لمعرفة مثل هذا العلم وهذا الجمال القرآني.

ولما سنحت لي الفرصة في جمع المناسبات بين آيات السورة الواحدة منذ ما يقارب عشرين

سنة أحببت أن أسطرها في كتاب عسى الله تعالى أن ينفعني به وينفع به المسلمين.

لذا تتميز كل سورة:

أولاً: بالوحدة الموضوعية لها.

ثانياً: ترابط آياتها ببعضها.

وقد تناول علماؤنا ذلك على وجه الإجمال والتفصيل.

# أولاً: الوحدة الموضوعية لكل سورة

كل سورة في القرآن الكريم تتناول مقصداً واحداً، وتتلاحم آياتها لتغطية محاور هذا المقصد من جميع جوانبه.

وممن أشار إلى هذا شيخ الإسلام ابن تيمية وأحمد بن الزبير الغرناطي من القرن السابع، والبقاعي من القرن التاسع وسيد قطب من القرن الرابع عشر وغيرهم.

أما شيخ الإسلام ابن تيمية فتكلم عن ذلك في تفاريق رسائله، من ذلك ما ورد عنه قوله: اشتملت سورة البقرة على تقرير أصول العلم وقواعد الدين. (١)

وقال: فتدبر تناسب القرآن وارتباط بعضه ببعض. (٢) وقال: سورة «ن» هي سورة الخُلُق الذي هو جماع الدين الذي بعث الله به محمداً عَلَيْهِ، قال الله تعالى فيها ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾. (٣) وقال: وختمها بالأمر بالصبر الذي هو جماع الخلق العظيم في قوله ﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُمْ رَبِّكَ ﴾. (٤)

۱- مجموع الفتاوي (۱۶/۱۶).

٢- المجموع (١٤/٢٤).

٣- سورة القلم: (٤) انظر المجموع (٦١/١٦).

٤- سورة القلم: (٤٨) انظر المجموع (١٦/٧٠).

قال د.مصطفى مسلم: «يجد الباحث لكل سورة شخصيتها المستقلة وأهدافها الأساسية».(١)

أما أحمد بن الزبير الغرناطي فقد ألف كتاباً سماه «البرهان في ترتيب سور القرآن» في مجلد واحد تناول فيه العلاقة بين السور. وبين فيه علاقة كل سورة بالتي قبلها وبالتي تليها. وتناول في أثناء ذلك - أحياناً - مقاصد السورة. وقال فيه: «إني تأملت فيها بفضل الله وجوه ارتباطاته وتلاحم سوره وآياته إلى ما يلتحم مع هذا القبيل من عجائب شواهد التنزيل». (٢)

أما برهان الدين البقاعي فقد ألف تفسيراً سماه «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، طبع في ثمانية مجلدات، نقل فيه كلام الغرناطي والحرالي، ثم زاد عليهما أضعافه في تناسب الأيات فيما بينها، وتناسب السور، وبين فيه مقاصد السور بما أدى إليه اجتهاده.

أما سيد قطب فقد اهتم بعرض أهداف وأساسيات كل سورة قبل البدء في تفسيرها في كتابه (في ظلال القرآن).

أما سيد ولد أدم ﷺ فمن الواضح أنه كان يجد حلاوة ذلك ويتذوقه في صلاته لا سيما أثناء تهجده. قال حذيفة بن اليمان صَوْفَى صليت مع النبي ﷺ ذات ليلة فافتتح بالبقرة فقلت: يركع عند المائة، ثم مضى فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح أل عمران فقرأها، يقرأ مترسلاً. (٣)

عندما يقرأ المسلم هذا الحديث يداخله التساؤل، ما الذي جعل النبي عَلَيْ يَسترسل في كل سورة قرأها ولا يركع حتى ينتهي منها؟ كما ورد عن النبي عَلَيْ أنه كان غالباً ما يقرأ

١- مباحث في التفسير الموضوعي (٢٩).

٢- البرهان في ترتيب سور القرآن (٧٦).

٣- رواه مسلم (١٨١٤).

في كل ركعة بسورة منها. بل حث عَلَيْ على ذلك فقال: «لكل سورة ركعة». (١) لم لَمْ يركع النبي عَلَيْهُ في منتصفها أو بعد الربع الأول من الحزب كما يفعله كثير من الأئمة لا سيما في السور الطويلة؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وفي ذلك من المصلحة العظيمة بقراءة الكلام المتصل بعضه ببعض، والافتتاح بما فتح الله به السورة، والاختتام بما حتم به، وتكميل المقصود من كل سورة. (٢)

## ثانياً: ترابط الآيات ببعضها

ترتبط كل آية في السورة بالآيات التي قبلها والتي بعدها. أي توجد علاقة ومناسبة بينهما. ويسمى هذا العلم بعلم المناسبة، وهو علم شريف، من تدبره ونظر فيه انفتح له باب عظيم في معرفة لطائف القرآن وأسراره. لا سيما إذا علم المسلم أن ترتيب الآيات توقيفي من الله تعالى وأن الله حكيم خبير، يوقن حينئذ أنه ما قدمت آية ما على أختها إلا لحكمة، وما جعل ما بعدها من الآيات في الترتيب إلا لحكمة ﴿ كِنَبُ أُحْكِمَتُ مَا يَكُنُهُ مُمْ فَصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾.

وقد أشار إلى هذا العلم مجموعة من العلماء منهم شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن العربي المالكي والفخر الرازي والزركشي والبقاعي والسيوطي وغيرهم.

قال القاضي أبو بكر بن العربي في «سراج المريدين»: ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني منتظمة المباني علم عظيم، لم يتعرض له إلا عالم واحد عمل فيه في سورة البقرة، ثم فتح الله عز وجل لنا فيه. (٢)

١- رواه الطحاوي (١/٢٠٤) وصححه الألباني في صفة الصلاة (٢٩٦١).

٢- المجموع (١٣/١٤).

٣- البرهان للزركشي (٢ /٣٦).

وقال الشيخ أبو الحسن الشهراباني: أول من أظهر ببغداد علم المناسبة ولم نكن سمعناه من غيره هو الشيخ الإمام أبو بكر النيسابوري، وكان غزير العلم في الشريعة والأدب. (١)

قال الرافعي: كان نابغة عصرنا الإمام الشيخ محمد عبده رحمه الله كثيراً ما يعني في تفسيره بحقائق غريبة من تناسب الأيات وتعلق نظم القرآن بعضه ببعض. (٢)

وقال الرازي في سورة البقرة: من تأمل في لطائف نظم هذه السورة وفي بدائع ترتيبها، علم أن القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه وشرف معانيه، فهو أيضاً بسبب ترتيبه ونظم آياته. (٢)

قال الزركشي: واعلم أن المناسبة علم شريف تحرز به العقول، ويعرف به قدر القائل فيما يقول. وقد قل اعتناء المفسرين بهذا النوع لدقته، وبمن أكثر منه الإمام فخر الدين الرازي وقال في تفسيره: أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط.

وقال بعض الأئمة: من محاسن الكلام أن يرتبط بعضه ببعض، لئلا يكون منقطعاً. وهذا النوع يهمله بعض المفسرين، أو كثير منهم، وفوائده غزيرة. (١)

قال الشيخ محمد دراز في حديثه عن قراءة السورة الواحدة من القرآن: تنقل بفكرتك معها مرحلة مرحلة، ثم ارجع البصر كرتين: كيف بدئت؟ وكيف ختمت؟ وكيف تقابلت أوضاعها وتعادلت؟ وكيف تلاقت أركانها وتعانقت؟ وكيف ازدوجت مقدماتها بنتائجها ووطّأت أولاها لأخراها؟ وأنا لك زعيم بأنك لن تجد البتة في نظام معانيها أو مبانيها ما تعرف به أكانت هذه السورة قد نزلت في نجم واحد أم في نجوم شتى. ولسوف تحسب

١- البرهان للزركشي (١/٣٦).

٣- إعجاز القرآن (٢٤٤).

٣- الإتقان (٢/١٣٨).

٤- البرهان (١/ ٣٥-٣٦).

أن السبع الطوال من سور القرآن قد نزلت كل واحدة منها دفعة، حتى يحدثك التاريخ أنها كلها أو جلها قد نزلت نجوما.. فلا تزال تتنقل بين أجزائها بين حجرات وأفنية في بنيان واحد قد وضع رسمه مرة واحدة، لا تحس بشيء من تناكر الأوضاع في التقسيم والتنسيق، ولا بشيء من الانفصال في الخروج من طريق إلى طريق، بل ترى بين الأجناس المختلفة تمام الألفة، كما ترى بين آحاد الجنس الواحد نهاية التضام والالتحام. ... ومن وراء ذلك كله يسري في جملة السورة اتجاه معين، وتؤدي بمجموعها غرضاً خاصاً. (١)

وقال ملخصاً قول الشاطبي في الموافقات: فقد عا قال الأئمة: إن السورة مهما تعددت قضاياها فهي كلام واحد يتعلق آخره بأوله، وأوله بأخره، ويترامى بجملته إلى غرض واحد، كما تتعلق الجمل بعضها ببعض في القضية الواحدة. وإنه لا غنى لمتفهم نظم السورة عن استيفاء النظر في جميعها، كما لا غنى عن ذلك في أجزاء القضية. (٢) قال الله تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْرِكُمْتُ ءَايَنَكُهُ مُ مُ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَييرٍ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ لِنَابُ أُحْرِكُمْتُ ءَايَنَكُهُ مُ مُ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَييرٍ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ لِيَنْ الْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ عَلَى اللهُ اللهُ يَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (٤).

لذا قال البقاعي: علم المناسبات في غاية النفاسة، ونسبته من علم التفسير نسبة علم البيان من النحو. (٥) وقال ولي الله الملوي عن الآيات في السورة الواحدة: إنها على حسب الوقائع تنزيلاً، وعلى حسب الحكمة ترتيباً وتأصيلاً. (١)

١- النبأ العظيم (١٥٤-١٥٥).

٢- انظر الموافقات للشاطبي (٤١٢/٣ - ٤٢٠)، النبأ العظيم (١٥٩)

٣- سورة هود (١) .

٤- سورة الإسراء (٨٨).

٥- نظم الدرر (١/٥).

٦- نظم الدرر (١/٦).

#### أهمية معرفة مناسبة الآيات

من تأمل ربط كل جملة بما تلته وما تلاها وخفي عليه وجه ذلك، ورأى أن الجمل متباعدة الأغراض، متنائية المقاصد، فظن أنها متنافرة، حصل له من القبض والكرب أضعاف ما كان حصل له بسماع القرآن من الهز والبسط، وربما شككه ذلك بكثير، وزلزل إيمانه وزحزح إيقانه، وربما وقف مكيس من أذكياء المخالفين عن الدخول في هذا الدين بعد ما وضحت لديه دلائله، وبرزت له من حجالها دقائقه وجلائله، لحكمة أرادها منزله، وأحكمها مجمله ومفصله. (۱)

وقال ابن عطية: بها يتبين المعنى بعد المعنى. (٢).

وقال الرازي: أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط. (٦٠)

لذا قال أحدهم: إن عجائب القرآن أطرقت نومي، ما أخرج من أعجوبة إلا وقعت في أخرى. وقال ابن أبي الحواري: إني لأقرأ القرآن وأنظر في آيه فيحير عقلي بها.

#### شروط طلب المناسبات

كما أن معرفة تناسب الآيات علم مهم فكذا شروط طلب المناسبات ذو أهمية كبرى لئلا يفرغ الآيات من مقاصدها بل قد يأتي بما يناقض مقاصد الشرع. وهذه الشروط تقارب شروط التفسير الإشاري، وسيأتي بإذن الله تعالى ذكرها.

١- نظم الدرر (١/٨).

٢- الوجيز (٢٨).

٣- البرهان للزركشي (١/٣٦).

## النبي ﷺ وتناسب الآيات

للنبي رَيِّكِ الله الطولى في بيان تناسب الآيات ببعضها، إذ يذكر النبي رَيِّكِ مناسبة الآية بالآية اللاحقة لها والسابقة لها بقول مختصر.

من ذلك ربط النبي ﷺ شهادة الزور الواردة في آية الوصية ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ وَبَعْدَ مَا سَمِعَهُ وَ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَ بَاية الصيام الواردة بعدها ﴿ كُنِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلصِّيامُ ﴾ وعمل الزور الوارد بعد آيات الصيام ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُكَامِ الزور الوارد بعد آيات الصيام ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِيَنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُكُمُ اللهِ وَالْمَلُ النَّهِ اللهِ وَالْمَلُ النَّاسِ بِٱلْإِنْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾. قال النبي عليه مبيناً هذا التناسب: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». (١)

ومن يتتبع تفسير ابن كثير وسياقه للأحاديث المناسبة للآيات يرى أمراً عجاباً في فقه النبي ﷺ للقرآن وعلو كعبه في دقة فهمه لكتاب الله تعالى.

لذا تتوق نفس المسلم لمعرفة مقصد كل سورة ليسهل عليه ربط الآيات ببعضها لخدمة موضوعها وغرضها الرئيسي ومعالجته من جميع جوانبه، فتتجلى له عظمة القرآن، ويتذوق حلاوة زائدة، ويستشف دقائقه الخفية، فيخر ساجداً لتلك العظمة، ويحمد الله تعالى أن أكرم هذه الأمة وخصها بهذا الكتاب العظيم الذي عجز ألباء العرب ونقادها وبلغاؤها وأسيادها أن يأتوا بسورة من مثله، فخروا سجداً لسورة واحدة عند الكعبة—سورة النجم. ولم يتمالك سيدهم وبليغهم الوليد بن المغيرة حتى قال فيه: إن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر، وإن أسفله لمغدق، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه، وإنه ليحطم ما تحته!. (٢)

١- رواه البخاري (١٩٠٣).

٢- رواه الحاكم عن ابن عباس حاكياً قول الوليد بن المغيرة، وصححه (٢/٦٠٥-٥٠٧).

قسم كبير من هذه المقدمة نقل من رسالة (نثر الدرر) للمؤلف نفسه.

منذ عشرين سنة شرع العبد الفقير إلى مولاه، الراجي عفوه في تناول كل سورة ببيان مقاصدها ومحاورها إلى أن انتهيت إلى سورة القمر في رمضان في عام ألف وأربعمائة وثلاثين من الهجرة النبوية، في الدروس الرمضانية بعد الفجر. فأحببت أن أدونها لعل الله تعالى أن ينفع بها كاتبها ويثيبه ووالديه ومن قرأها.

ولكني قسمتها إلى أقسام، تناولت في هذا المؤلف قسماً واحداً يبدأ بسورة الصافات وينتهي بالحجرات، فعسى الله أن يعينني على إتمام باقي السور تأليفاً وتدريساً، إنه هو الولي لذلك والقادر عليه.

ولكن قبل البدء بهذا القسم ينبغي التنبيه إلى بعض الأمور التي قد تتبادر إلى ذهن القارئ خلال قراءته، والتي هي من جماليات الأسلوب القرآني، وهي التخلص والتكرار، والتفسير الإشاري.

#### التخلص

«التخلص هو أن ينتقل مما ابتدئ به الكلام إلى المقصود على وجه سهل، يختلسه اختلاسا، دقيق المعنى، بحيث لا يشعر السامع بالانتقال من المعنى الأول إلا وقد وقع عليه الثاني لشدة الالتئام بينهما». (١)

فمما يلحظ في أغلب محاور السور الانتقال من محور إلى آخر بالتخلص الذي يبهر العقول. لذا تجد المُحَورين يتداخلان في بعضهما، والآيات الرابطة بينهما تحقق المقصد من المحور الأول، وكذا تكون مقدمة للمحور الذي يليه.

١- الإتقان للسيوطي (٢/٠١) وانظر البرهان للزركشي (١/٤٣).

#### التكرار

إذا تكرر الشيء رسخ في الأذهان رسوخاً تنتهي بقبوله حقيقة ناصعة. (1) فالمكرر ينطبع في تجاويف الملكات اللاشعورية (ويسمى بالعقل اللاواعي)، والتي تختمر فيها أسباب أفعال الإنسان، فإذا انقضى شطر من الزمن نسي الواحد منا صاحب التكرار وانتهى بتصديق المكرر. (1)

إن تكرار القواعد وسيلة لتثبيت المعنى في نفوس قارئيه وإقراره في أفئدتهم حتى يصبح عقيدة من عقائدهم. (٣) لذا تجد القرآن يكررها بصروف من الألفاظ والأساليب لتستقر في العقول كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرُّءَانِ لِيَذَكَّرُوا ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿ وَصَرَّفْنَا فِي مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ (٥) وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَكُ اللهُمْ لِيَذَكُمُ لِيَدُ كُرُوا ﴾ (١) يَنْهُمْ لِيَذَكُمُ لِيَدَّ كُرُوا ﴾ (١)

# سبب تكرار ذكر التوحيد والتحذير من الشرك وتأكيد البعث

ولما كان أصل الدين قائماً على توحيد الله تعالى وجعل اليوم الآخر موعداً لمحاسبة العباد على مدى التزامهم بهذا التوحيد تكرر ذكر هذين الأصلين في جميع السور بما يحقق مقصد كل سورة على حدة.

١- بلاغة القرآن لأحمد بدوي (١٤٣) نقلاً عن روح الاجتماع جوستاف لديدن (١٣٩).

٢- انظر بلاغة القرآن (١٤٣) نقلاً عن روح الاجتماع.

٣- انظر أحمد بدوي (١٤٣).

٤- الإسراء (٤١).

٥- طه (١١٣).

٦- الفرقان (٥٠).

على سبيل المثال: مقصد سورة الصافات العزة لله تعالى ولأوليائه. فبين فيها سبب تبوئهم هذه المكانة وهو تحقيقهم للتوحيد والإيمان بالبعث والعمل لذلك. أما سورة ص فموضوعها الصبر، فذكر فيها أنواع الصبر، وضرب فيها لكل نوع مثل من الصابرين على تحقيق التوحيد ونشره والدعوة إليه وإلى الإيمان بالوحي.

ومقصد سورة الزمر محبة الله الخالصة، فتكرر فيها ذكر التوحيد والبعث بما يحقق مقصدها ويتناسب مع محاورها. ولما كان مقصد سورة غافر تجنب الخصومات والجدال بالباطل تكرر فيها ذكر المجادلة بالباطل في نفي التوحيد والبعث وأسبابه وتبعاته. وهكذا في جميع السور.

#### التفسيرالإشاري

في تحقيق أهداف كل سورة من خلال محاورها يلحظ المتدبر الإشارات القرآنية البديعة والذي يسميه بعضهم بالتفسير الإشاري.

فالتفسير الإشاري: أن يرى القارئ لكتاب الله تعالى إشارات خفية تنكشف لمن فتح الله عليه حال التدبر مع الإبقاء على المعنى الظاهر.

وقد أشار إلى ذلك على تَرَفَّقُ لما سئل: هل عندكم شيء مما ليس في القرآن ما ليس عند الناس؟ قال: «والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ما عندنا إلا ما في القرآن، إلا فهما يُعطى رجل في كتابه». (١) لذا قال الله تعالى ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكَ لِلمَّرَسِّمِينَ ﴾، ومن هذا الباب دعا النبي في كتابه». (١) لذا قال الله مفقهه في الدين وعلمه الكتاب». (١) وهو قريب من الكناية. (١)

١- رواه البخاري (٦٩١٥).

٢- رواه البخاري (١٤٣،٧٥).

٣- انظر المدارج (٤٨٣/٢).

وهو بمثابة التفاؤل الذي قال فيه النبي عَلَيْهُ: «يعجبني الفأل». قيل: وما الفأل؟ قال: «الكلمة الطيبة». (١) وكذا استدل النبي عَلَيْهُ بأمور على أمور أخرى، كما كان النبي عَلَيْهُ بأستبشر بالأسماء الحسنة ويستدل بها. وكما فسر النبي عَلَيْهُ لرؤيته في المنام رطب ابن طاب في دار عقبة بن رافع فقال: «رافع: الرفعة لنا في الدنيا، وعقبة: العاقبة في الأخرة، وابن طاب: أن ديننا قد طاب». (١) وأمر من اسمه يعيش أن يحلب الناقة تفاؤلاً باسمه. (١)

قال ابن القيم: الإشارات من جنس الأدلة والأعلام. وسببها صفاء يحصل بالجمعية، فيلطف به الحس والذهن فيستيقظ لإدراك أمور لطيفة، لا يكشف حس غيره وفهمه عن إدراكها.

وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يقول: «الصحيح منها ما يدل عليه اللفظ بإشارته من باب قياس الأولى. من ذلك قول الله تعالى: ﴿ لَّا يَمَسُّهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الصحيح في الآية أن المراد به: الصحف التي بأيدي الملائكة... ولكن الآية تدل على أنه لا يمس المصحف إلا طاهر.

ومنها قول النبي عَلَيْهِ: «لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة» قال: فكيف تلج معرفة الله عز وجل ومحبته وحلاوة ذكره والأنس بقربه في قلب ممتلئ بكلاب الشهوات وصورها؟». (٤)

١- رواه البخاري (٧٧٦) ومسلم (٢٢٢٤).

۲- رواه مسلم (۲۲۷۰).

٣- رواه ابن وهب من عدة طرق مرسلة (٢٥٣-٢٥٥) وعبدالرزاق (١١/١١) عن عكرمة وابن سعد وابن السكن كما في الإصابة (٦٦٩/٣)، (٢٤٣/١) والطبراني ومن طريقه أبو نعيم في المعرفة (٢٨٢٠/٥) وابن عبدالبر في الاستذكار بسند حسن (٢٣٣/٢٧) والتمهيد(٢٢/٢٤) بزيادة اسم الصحابي يعيش، وحسنه الهيثمي في المجمع (٤٧/٨). ورواه البزار من حديث بريدة (الإصابة ٣/٦٦٩) وابن عبدالبر من طريق خلدة الزرقي (الإصابة ١٥٥٨).

٤- المدارج (٢/١٦-١١٨).

لذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «تلك الإشارات هي من باب الاعتبار والقياس وإلحاق ما ليس بمنصوص بالمنصوص، مثل الاعتبار والقياس الذي يستعمله الفقهاء في الأحكام، لكن هذا يستعمل في الترغيب والترهيب وفضائل الأعمال ... فإن كانت الإشارة اعتبارية من جنس القياس الصحيح كانت حسنة مقبولة». (١)

وقال: «أما أرباب الإشارات الذين يثبتون ما دل اللفظ عليه، ويجعلون المعنى المشار إليه مفهوماً من جهة القياس والاعتبار فحالهم كحال الفقهاء العالمين بالقياس والاعتبار. وهذا حق إذا كان قياساً صحيحاً لا فاسداً، واعتباراً مستقيماً لا منحرفاً». (٢)

من ذلك ما فهمه عمر وابن عباس رضي الله عنهم من نزول سورة النصر بأن فيها نعي النبي عَلَيْكُ، أي قرب وفاته. (٣) لذا قال ابن حجر: فيه جواز تأويل القرآن بما يفهم من الإشارات، وإنما يتمكن من ذلك من رسخت قدمه في العلم، ولهذا قال علي رَفِيْكُ، «أو فهماً يؤتيه الله رجلاً في القرآن»(١).

# ولكن التفسير الإشاري المعتبرينبغي أن تتوفر فيه الشروط الآتية :

١- أن يثبت المعنى الظاهر من الآية.

٢- أن لا يتنافى المعنى الإشاري مع المعنى الظاهر لئلا يفرغ الآية من مقصدها.

٣- أن لا يكون تأويلاً بعيداً سخيفاً كتفسير بعضهم ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ بجعل «لع» من اللمعان.

١- المجموع (٦/٧٧).

٢- المجموع (٢٨/٢).

٣- رواه البخاري (٤٩٧٠).

٤- فتح الباري (٧٣٦/٨).

- ٤- أن لا يكون له معارض شرعي أو عقلي.
  - ٥- أن يكون له شاهد شرعى يؤيده.
- ٦- لا يجب الأخذ به، وإنما يستحسن الأخذ به. (١)

#### خطة الكتاب

هذا الكتاب تناول مجموعة من السور تبدأ بالصافات وتنتهي بالحجرات على ترتيب المصحف العثماني.

وكل سورة تمثل فصلاً، ويذكر في كل فصل ما يلي:

- ١- مقصد السورة.
- ٢- الأدلة على تعيين مقصدها.
- ٣- محاورها على وجه الإجمال.
- ٤- تناول كل محور بتفصيل غير ممل ولا مخل بإذن الله تعالى.

فما وجدت فيه من فائدة فهو فضل محض من المولى القدير تفضل به على عبده الضعيف الذي ليس له من الأمر شيء، وما وجدت من عيب وخطأ فاستره سترك الله في الدنيا والآخرة، وبلغ كاتبه ليسارع إلى تصحيحه، جعلنا الله تعالى من المسارعين إلى الخيرات.

١- انظر مناهل العرفان (١/ ٤٩٥).



## سورة الصافات

#### مقصد السورة

العزة لله تعالى ولأوليائه، والذل والصغار لأعدائه.

#### الأدلة على مقصدها

## ١- المناسبة بين أولها وآخرها

أ- بدأت السورة بقسم الله تعالى بأوليائه ﴿ وَالصَّنَفَاتِ صَفَّا ﴿ فَالرَّجِرَتِ زَجْرًا فَالنَّلِيَاتِ ذِكْرًا ﴾، وانتهت بقول أوليائه ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّاقُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقَوُنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقَوُنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقَوُنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقَوُنَ ﴾، فهم يتعززون بطاعته وعبادته وبولايتهم له سبحانه.

ب- وورد في أولها ﴿ إِنَّ إِلَه كُمْ لَوَيهِ أُنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَرِقِ ﴾، فتوحيده سبحانه هو الأصل الذي تبنى عليه ولاية الله تعالى، وانتهت بقول الله تعالى ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الله تعالى أَلَمُ سَلَّمُ عَلَى الله والله على أَلُمُرُسَلِينَ ﴿ الله وَسَلَمُ عَلَى الله الله والله والأرض المُرسلون والأرض وما بينهما، رب العالمين، رب العزة الذي نزهه أولياؤه - لا سيما المرسلون عن جميع النقائص، وأثبتوا له جميع صفات الحمد والكمال، فتمت ولايتهم، وفازوا بسلام الله عليهم ﴿ وَسَلَمُ عَلَى ٱلمُرْسَلِينَ ﴾. فمن عبده وتألهه فاز بالعزة والولاية.

### ٧- تكرار بعض العبارات

تكررت فيها أربع عبارات كلها تشير إلى أولياء الله تعالى المؤمنين المخلصين المحسنين وهي ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، ﴿ كَذَلِكَ نَعْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾،

وكذا التسليم عليهم ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ نُوجٍ ﴾، ﴿ سَلَامٌ عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴾، ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾، ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾.

## ٣- مما يميزها

أ - ﴿ ٱلْمَشَارِقِ ﴾: تميزت هذه السورة عن باقي السور بقول الله تعالى ﴿ رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ ٱلْمَشَارِقِ ﴾. بينما في سائر القرآن إذا ذكر المشرق ذكر معه المغرب: ﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ (١)، ﴿ فَلاَ أَقْيِمُ بِرَبِ ٱلمَشَارِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ (١)، ﴿ وَبَّ الْمَشْرِقِ وَاللَّمَانِ وَاللَّمَ الذين بهم تشرق المُشْرِقِينِ وَرَبُّ ٱلمُغْرِبِينِ ﴾ (١) . ف ﴿ ٱلْمَشْرِقِ ﴾ تشير إلى أوليائه الذين بهم تشرق الأرض، ومقصد هذه السورة أولياؤه ومنزلتهم عند الله تعالى . فناسب الاقتصار على ذكر المشارق دون المغارب.

ب - ﴿ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾: وتميزت عن سورة الأنبياء بقول الله تعالى ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ عَلَمْ اللهُ مَا لَأَخْسَرِينَ ﴾. كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾. وينما في سورة الأنبياء ﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾. ولفظ ﴿ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾ يناسب مقصد السورة وهو سفول أعدائه، ليدل في المقابل على علو أوليائه وعزتهم، إذ كل عال علواً حقيقياً فهو عزيز.

١- المزمل

٢- المعارج

٣- الرحمن

أتباعهم في زيادة دائمة سواءً ضيق عليهم أم وسع.

د- ﴿ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينٍ ﴾: فما فائدة ذكر نوع الشجر؟ أما شجر اليقطين فهو الشجر الذي لا ساق له كشجر القرع ونحوه.

ورد ذكرها في قصة يونس عَلَيْكُم إشارة إلى لطف الله تعالى بأوليائه. لما ألقى الحوت يونس عَلَيْكُم وهو في غاية السقم ﴿ فَنَبَذَنَهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمُ ﴾ استلقى على الأرض، فلشدة مرضه وهزالة جسمه وضعفه أصبح الشجر الأرضي الذي لا ساق له أرفع منه فظلله فقال سبحانه: ﴿ وَأَنْبَتَنَا عَلَيْهِ ﴾ أي أنبتناها مطلة عليه، مظلة له كالخيمة. (١)

والقرع هو الدباء، ويجمع خصالاً عدة: برد الظل، ولين الملمس، وعظم الورق، وأن الذباب لا يقع عليها كما قيل. وكان عَلَيْكُم لرقة جلده حين ألقي لم يكن يحتمل الذباب، ويؤلمه حر الشمس، ويستطيب بارد الظل، فلطف الله تعالى به. وذكر أن ورق القرع أنفع شيء لمن ينسلخ جلده. (٢)

ثم كلمة ﴿ يَقَطِينِ ﴾ أصلها من «قطن» أي أقام بالمكان وتوطَّنه، وسكن فيه. وفيه إشارة إلى التمكين في الأرض لأولياء الله تعالى، كما قال تعالى بعدها عن أوليائه: ﴿ إِنَّهُمْ لَلْمُ الْمُنْصُورُونَ ﴿ إِنَّهُ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ ﴾.

١- روح المعاني (٢٣/٢٣)

٢- انظر روح المعاني (١٤٦/٢٣) وتفسير الجمل (٢٥٨/٦)

#### ٤- اسمها

اسمها الصافات، والصافات هي الملائكة أولياء الله تعالى الذين يصفون لعبادة الله، ويندرج معهم أولياؤه من الإنس والجن. فالصف صفة أوليائه المقربين الذين يصفون في أجل العبادات. فهم يصفون للصلاة لعبادته تقرباً إليه وتعززاً به، وكذا يصفون للجهاد في سبيله. فسميت باسمهم لعزتهم ومكانتهم عند الله تعالى.

## ٥- آخر السورة السابقة لها

ورد في آخر سورة يس السابقة لهذه السورة: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴾، أرادوا التعزز بالهتهم يُنصَرُونَ ﴾، أرادوا التعزز بالهتهم فكانت سبباً في إهانتهم وهوانهم وعذابهم. ثم ختمت ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّمَا لَهُ مُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّا اللّهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ آَلُ ﴾ فَلُبَحَن ٱلّذِي بِيدِهِ عَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ آَلُ ﴾ فالملك ملكه والأمر أمره، والخلق خلقه والمصير إليه، فالعزة له سبحانه.

فناسب آخر سورة يس مقصد السورة التي بعدها سورة الصافات بأن العزة لله تعالى ولأوليائه، والذل والصغار لأعدائه.

## محاور سورة الصافات

المحسور الأول: استهلالها بمكانة أولياء الله تعالى.

المحور الثاني: سبب سفالة وحقارة أعدائه.

المحور الثالث: الذل والصغار لأعدائه في أرض المحشر يوم القيامة.

المحسور الرابع: كرامة العباد المخلصين في المحشر وعلو درجتهم في الجنة.

المحور الخامس: كمال الإهانة والذل لأعدائه في نار جهنم.

المحور السادس: حسن العاقبة في الدنيا لأولياء الله تعالى وسوء العاقبة لأعدائه.

المحور السابع: سفالة عقول الكفار واعتقاداتهم.

المجور الثامن: كمال عقول أولياء الله تعالى.

المحور التاسع: الخاتمة.



#### محاورها

## المحور الأول: استهلالها بمكانة أولياء الله تعالى

بدأت السورة بقسم الله تعالى بعباده المخلصين المصطفين لعظم قدرهم عنده لا سيما حال طاعتهم وعبادتهم في الصلاة والجهاد وغير ذلك. فهم ينتظمون فيها صفوفاً تعظيماً لله وتأدباً ﴿ وَالصّنَفَاتِ صَفّا ﴾، آمرين بعضهم بعضاً بتسوية الصفوف، متناهين عن الخلل فيها ﴿ فَالنَّالِيَاتِ ذِكُرًا ﴾، يتلون آيات فيها ﴿ فَالنَّالِيَاتِ ذِكُرًا ﴾، يتلون آيات التوحيد وأذكار التسبيح والتعظيم، مفردينه بالتأليه والعبادة ﴿ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدُ ﴾. قال النبي عَيْظِ لأمته لتفوز بنصيبها من هذا القسم الإلهي والمنزلة الشريفة: «ألا تصفون النبي عَيْظٍ لأمته لتفوز بنصيبها من هذا القسم الإلهي والمنزلة الشريفة: «ألا تصفون النبي عَلَيْ الله عند ربهم؟ قالوا: وكيف تصف الملائكة عند ربهم؟ قال: يتمون الصفوف المتقدمة ويتراصون في الصف». (١) واصطفاؤهم وعزتهم على قدر توحيدهم لربهم وإخلاصهم له ﴿ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدُ ﴾.

وهؤلاء الأولياء المخلصون الأمرون بالمعروف الناهون عن المنكر بهم تشرق الدنيا وينقشع الظلام ﴿ وَرَبُّ الْمَسْرِقِ ﴾، فهم زينتها، وبهم يحفظ دين العباد، وبهم تحفظ الأرض ويحفظ العالم من المصائب، ومن التلبيس بشبهات شياطين الإنس والجن، ومن الإغراء بشهواتهم. إذ يقذفون شبهاتهم بالحجج والشهب الساطعة القاطعة المحرقة فيدحرونها، ويردون دعاة الشهوات بالمواعظ الزاجرة. حالهم كحال الكواكب التي هي زينة للسماء الدنيا، وبها تحفظ من الشياطين ﴿ إِنَّا زَيِّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنيا بِزِينَةِ ٱلكَواكِ ﴿ وَحِفظا مِن كُلِ اللهِ المُورِ ﴿ وَعَفَظا مِن كُلِ مَانٍ وَحِفظا مِن كُلِ مَانٍ وَحِفظا مِن كُلِ مَانِهِ وَالسَّمَاء اللهُ المُعَلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ مَانِهِ ﴿ وَالنَّمُ عَذَابُ وَاصِبُ ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطَفَة فَالْبَعَهُ, شِهَابُ تَاقِبُ ﴾. قال النبي عَلَيْ النجوم أمنة واصِبُ الله فإذا ذهبت أتى السماء، فإذا ذهبت أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهبت أتى

١- رواه مسلم (٤٣١).

أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون». (١) فشبه النبي ﷺ نفسه والصحابة وأتباعه بالنجوم في السماء.

وبالرغم من أن الناس خلقوا من أصل مهين ﴿ مِن طِينٍ لَازِيرٍ ﴾ إلا أن الله تعالى حط عن أوليائه الإهانة، فأعزهم وكرّمهم ورفعهم وثبتهم بتوحيدهم وإخلاصهم له وتعظيمهم لكتابه ولرسالته وبمتابعتهم لك يا رسول الله. فكما عظمت القرآن لأنه من الله تعالى، ولعظمة ما فيه، ووفرة عجائبه وغزارتها، ولتفرده بالخصائص، فعجبت لعظمته ﴿ بَلُ عَجِبْتَ ﴾، فكذا عظمه أتباعك المخلصون، فأعزهم الله تعالى، ورفع منزلتهم إلى مرتبة ولايته. والعجب يأتي لتعظيم الشيء لندرته أو تفرده.

۱- رواه مسلم (۲۵۳۱/۲۶۲۲).

## الحور الثاني: سبب سفالة وحقارة أعدائه

أما أعداء الله تعالى فقد خلقوا من أصل مهين ﴿ مِن طِينٍ لَازِيمٍ ﴾، ولم يسعوا إلى ما يرفعه عنهم. بل ازدادوا سفالة بسخريتهم من دعوة التوحيد ومن كلام الله تعالى الذي توجل منه القلوب وتعجب من عظمته الألباب ﴿ بَلَ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ ﴾. الذي توجل منه القلوب وتعجب من عقولهم، وعدم انتفاعهم بها ﴿ وَإِذَا ذُكِرُوا لَا ثُم تضاعف سفولهم ببلادتهم، وذهاب عقولهم، وعدم انتفاعهم بها ﴿ وَإِذَا ذُكِرُوا لَا يَذَكُرُونَ ﴾، وقساوة قلوبهم التي لا تنتفع بالتذكير. ثم ازداد انحدارهم بمجالسهم الساقطة التي يغلب عليها اللغو والبطالة واستدعاء السخرية وإن لم توجد دواعيها لا سيما ما تنقاد النفوس لجلالته ﴿ وَإِذَا رَأَوا عَايَةً يَسَتَسْخِرُونَ ﴾. ثم توغلوا في قعر الصَّغار بالبهتان ورد الحق لما عجزوا عن المحاجة ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَذَا إِلَاسِحْرُمُ بِينُ ﴾، وتأكد ذلك برد القطعيات متعللين بجهلهم بها ﴿ أَوذَا مِنْنَا وَكُنَا نُرابًا وَعَظَامًا أَوَنَا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ اللَّهُ واللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ واللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## المحور الثالث: الذل والصغار لأعدائه في أرض المحشريوم القيامة

أما السفالة والذل الحقيقي فهو يوم القيامة حين يبعثون في غاية الذل والصغار ﴿ أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ ١٠٠ أَوَءَابَأَوُنَا ٱلْأُوَّلُونَ ١٧٠ قُلَ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ﴾، قال النبي عَيْلَيْ: «يحشر المتكبرون يوم القيامة أمثال الذر في صور الرجال، يغشاهم الذل من كل مكان، يساقون إلى سجن في جهنم يسمى بولس، تعلوهم نار الأنيار، يسقون من عصارة أهل النار طينة الخبال، يطؤهم الناس يوم القيامة». (١) حينئذ يدعون على أنفسهم بالويل والثبور﴿ وَقَالُواْ يَنُونَيْنَا ﴾. ثم يزداد صغارهم حين يسمعون المصير العام للظلمة والمشركين قبل حسابهم، إذ يسمعون قائلاً يقول: ﴿ ٱحْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾، ثم سوقوهم إلى الطريق الواسع الذي يسع أضعافهم، ويسهل فيه الانتهاء إلى نار عظيمة لتلقوهم في الهاوية في واد سحيق ﴿ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْمُحِيمِ ﴾ في أسفل سافلين، ليسقط في أيديهم فيكونوا في غاية الهوان عند سماعهم مصيرهم قبل أن يدخلوها. فيحشرون مع سقطة الناس، مع الكناسة، ويقفون للمساءلة والحساب وقوف ذل في تمام الوحدة والانفراد ﴿ مَا لَكُمْ لَا نَنَاصَرُونَ ﴾، في غاية الاستسلام ﴿ بَلْ هُرُ ٱلْيُومَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾، إذ يتخلى الخلان عن مناصرتهم.

بل تتحول الخلة الدنيوية إلى خصومة ليتبرأ بعضهم من بعض، ثم يتقاذفون اللوم ﴿ قَالُواْ إِنَّكُمْ كُنُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْمَمِينِ ﴿ قَالُواْ بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَ نَعْ بَلُكُنُمْ قَوْمًا طَلِغِينَ ﴾. فيؤخذ كل منهم على انفراد أخذ المجرم على بالسلاسل، المحاط بالحرس، المهان أمام العالمين، فينادى بصوت

۱- رواه أحمد (٢/ ١٨٧) والترمذي (٢٤٩٢) والنسائي (١١٨٢٧) وصححه أحمد شاكر (٦٦٧٧) وحسنه الألباني وحسن العراقي النصف الأول منه في الإحياء (٣/ ٣٣٨).

يسمعه الأول كما يسمعه الآخر ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴾، هذا جزاء الاستكبار عن عبادة الله وحده ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوۤاْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا ٱللهُ يَسۡتَكْبِرُونَ ﴾ وجزاء عدم متابعة النبي عَلَيْ والسخرية به ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوٓاْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي وَجزاء عدم متابعة النبي عَلَيْ والسخرية به ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوٓاْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي مَعْنُونِ ﴾. هذا هو أصل الذل والصغار والسفول في أرض المحشر.

# المحور الرابع: كرامة العباد المخلصين في المحشر وعلو درجتهم في الجنة

أما عباد الله المخلصون فلا يؤاخذون بجميع خطاياهم، بل يعاملهم الله تعالى بفضله، لا بأعمالهم وإنما برحمته ﴿ وَمَا تَجَزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْنُمْ نَعْمَلُونَ ﴿ آَنَ إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾، لذا قال النبي عَلَيْتُ: «ما من أحد يدخله عمله الجنة. قيل: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله منه بفضل ورحمة». (١)

فهم في غاية النعيم والكرامة، هذا حالهم منذ بعثهم من قبورهم حتى سوقهم إلى الله أرض المحشر ﴿ أُولَتِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴿ الله فَوَرِكَهُ وَهُم مُّكُرَمُونَ ﴾، يكرمون بالنظر إلى الله تعالى إلى أن يستقروا في جنة الخلد ﴿ في جنات النعيم. على سرر ﴾. ومن تمام السعادة المعنوية اجتماعهم مع أهليهم من أزواجهم وذرياتهم وآبائهم، تدار عليهم الكؤوس عَلَى سُرُرِ مُنقَبِلِينَ ﴿ عَلَى سُرُرِ مُنقَبِلِينَ ﴿ عَلَى مُعَينِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِم ﴿ عَلَى سُرَهِ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِم ﴿ عَلَى سُرُدِ مُنقَبِلِينَ ﴾. لا تعتريهم غائلة خمر الدنيا ولا سفالتها ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾، متنعمين بالحور العين ﴿ وَعِندَهُمْ قَنْصِرَتُ الطَّرْفِ عِينٌ ﴿ اللهِ كَانَهُمْ مَنْهُونُ ﴾.

ثم يتمم لهم النعيم بلقاء الخلان والأصدقاء، والتندر معهم بتذكر ما مضى في أيام الدنيا حين كملت عقولهم بالنظر في دعوة التوحيد، والمسارعة في قبولها، وعدم الاستجابة الأعداء الله وأعداء الرسل ﴿ فَأَقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ﴿ قَالَ قَابِلُ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ قالَ قَابِلُ مِّنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ قهذا هو النعيم الحقيقي. فإذا ما صاحبه رؤية عدوه وخصمه في النار في غاية الذل ﴿ فَأَطَلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَاءِ الجَمِيمِ ﴾، ثم قرّعه ووبتحه فلم يحر خصمه جواباً ﴿ قَالَ تَألبّه إِن كِدتَ لَرُدِينِ ﴿ قَ وَلَوْلاً نِعْمَةُ رَبّي لَكُنتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴾، حينئذ تظهر حقيقة العزة ﴿ إِنّ هَلاَا لَمُوا الْفَوْلُ الْعَظِيمُ ﴿ الْعَلَمُ الْمَوْلَ الْعَلِمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ الله عَلَى الله الله المنا عايته ويقنطه تأخر النصر الإلهي وتغتاله شهواتها.

١- رواه مسلم (٢٨١٦) ونحوه البخاري (٥٦٧٣).

# المحور الخامس: كمال الإهانة والذل لأعدائه في نارجهنم

ما سبق من الذل والإهانة لأعداء الله تعالى في أرض المحشر ما هو إلا توطئة لما بعده. أما غاية الإهانة والذل والصغار لأعداء الرسل المستكبرين عن إفراد الله بالعبادة ومتابعة الأنبياء حين يكونون في منتصف الجحيم، في قعر الهاوية المضطرمة بالنيران ﴿ فَأَطَلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾.

هذا جزاء من أغفل قلبه، وانتكس عقله، وآثر العمى في دنياه تقليداً لآبائه في الشرك ﴿ إِنَّهُمْ اَلْفَوَا ءَابَاءَهُمْ صَالِينَ ﴿ إِنَّهُمْ اَلْفَوَا ءَابَاءَهُمْ صَالِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى ءَاثَرِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾. تلك عاقبة أعداء الله تعالى في الآخرة في غاية الذل والإهانة مقارنة مع أوليائه في غاية الكرامة ﴿ فَانظُرْكَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُخْلَصِينَ ﴾. هذا المصير في الحياة الباقية الدائمة التي هي حقيقة الحياة للخلق.

# المحور السادس: حسن العاقبة في الدنيا والنصر لأولياء الله تعالى وسوء العاقبة لأعدائه

أما في الدنيا في الحياة الزائلة فأولياء الله تعالى المصلحون لهم العزة الحقيقية لا الموهومة، دعوتهم مجابة، ونجاتهم وأهليهم من الكروب والعقوبات الإلهية مضمونة، ونسلهم باق محفوظ ﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ فَا فَيَعْنَانُهُ وَأَهْلَهُ مِنَ ٱلْكُرِبِ ٱلْعَظِيمِ محفوظ ﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ فَا فَعَلِيمَ وَتَعَالَمُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُعَلِيمَ فَي الْعَلَمِينَ ﴾، وذكرهم حسن، وثناء الخلق عليهم دائم ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي الْعَلَمِينَ ﴾.

بينما أعداء الله تعالى فإنه سيغرق عرشهم، ويتلاشى قدرهم، وتتساقط عزتهم الموهومة الزائفة في محيط متلاطم الأمواج ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْأَخْرِينَ ﴾، فلا يبقى لهم ذكر إلا الشتم واللعن، وعاقبتهم البوار، ومصيرهم الهلاك ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْأَخْرِينَ ﴾، وكيدهم في سفول ومردود عليهم ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجْعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾. فهذا ثواب آخر لأوليائه أن يروا مصير أعدائهم أعداء الله تعالى في الدنيا قبل الآخرة.

وصورة أخرى من الكرامة الدنيوية لأوليائه أنهم إذا تركوا شيئاً وهجروه لله تعالى ﴿ وَقَالَ إِنِي دَاهِبُ إِلَى رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ فإنهم يبشرون ويرزقون ما لم يكن في الحسبان ﴿ فَبَشَرْنَكُهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾. ولا يعكر صفوه أن يبتليهم بالبلاء الشديد ليرفع درجتهم ويعلي منزلتهم، فيجعل لهم جلالاً وشرفاً عظيماً، ويجعلهم أئمة، فهذا كرامة لهم. أما البلاء فإن الله تعالى سيجعل لهم مخرجاً منه، كما حدث لإبراهيم على حين ابتلي بذبح ابنه إسماعيل واستجاب لله تعالى وعزم على ذبحه أكرمناه بأن شكرناه على إقدامه ومنعناه من ذبحه ﴿ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴾، ثم جعلنا له ذكراً خالداً بأن جعلناه نسكاً في عيد الأضحى إلى يوم القيامة لجميع العابدين ﴿ وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ سَلَنُمْ عَلَى إِنْرَهِيمَ ﴾، وضاعفنا له النعم والمنن، وهذه كرامات متوالية. لذا ضوعفت

هذه العبارة لإبراهيم عَلَيْكُ فذكرت مرتين ﴿ إِنَّا كَلَالِكَ بَغَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾، ﴿ كَلَالِكَ بَغَرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾، ﴿ كَلَالِكَ بَغَرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾، ﴿ كَلَالِكَ بَغَرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾، ﴿ كَلَالِكَ بَغْرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾، ﴿ وَلَمُتَرَنَهُ بِإِسْحَقَ بَيتًا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَبَرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَ ﴾. كذلك يجازى كل من سار على هديه في الإخلاص والإحسان والإيمان، ولكن قدر هذه المنن على قدر استسلام القلب لله تعالى وولايته.

ثم صورة أخرى من المن والكرامة الدنيوية للمؤمن الداعي إلى توحيد الله تعالى وهي تسخير من يؤازره في دعوته ورسالته ليحمل معه هم الدعوة، كما أكرم الله تعالى موسى على بهارون على وزيراً مؤازراً ﴿ وَلَقَدْ مَنَا عَلَى مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ﴾، مع التأكيد على النصر على الأعداء والغلبة للمذكورين سلفاً ﴿ وَنَصَرْنَنَهُمْ فَكَانُواْ هُمُ الْفَلِينَ ﴾، ثم يفوز بنصيبه من كلام الله تعالى، وتشريع يسعده في الحياة الدنيا، ويكرم ببصيرة القلب تنير له الطريق ﴿ وَالنَّنَهُمَا الْكِنْبَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾، ثم يكرم بزيادة في الهداية والتثبيت والترقي في منازل الولاية ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾. فالنجاة والنصر نسبهما الله تعالى إلى موسى وهارون عليهما السلام وقومهما، لكن إيتاء الكتاب والهداية إلى الصراط المستقيم قصرهما الله عليهما عليهما السلام، لأنهما فضل زائد خاص بأولياء الله تعالى .

## الحور السابع: سفالة عقول الكفار واعتقاداتهم

لو تبصرت في اعتقاد الكفار لرأيت أن أصل اعتقادهم قائم على الفَرْج (عضو التناسل)، عقولهم لا تتعداه، مقصورة على الذكورة والأنوثة. إن تعظيمهم للذكورية يفوق تصور المرء. من ذلك عبادة الآلهة من أجل الفحولة والذكورة، فسموا إلههم بعلاً، لذا قال لهم نبيهم إلياس عليه: ﴿ أَنْدَعُونَ بَعُلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ اللهَ رَبَّكُم ورَبَّ لهم نبيهم إلياس عليه: ﴿ أَنْدَعُونَ بَعُلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ الله رَبّكُم ورَبّ عَلَا الله بعل، تاركين عبادة الله وحده ودعوة نبيهم إلياس الذي هو خيرهم. فتمم الله له المهمه وسماه (إلياسين) لكمال عقله ووفوره مقابل انتكاس عقول قومه. وهكذا تسمى الأسماء بحقائقها، لا تلك الأسماء التي تطلق على الآلهة الباطلة بلا حقائق.

ومن تعظيمهم للذكورة التنافس في إثبات أيهم أكثر فحولة وأشدهم ذكورة، حتى سلك بعضهم في ذلك أقبح المسالك كاستئناث الذكور الآخرين وإتيانهم، كحال قوم لوط في وَإِنَّ لُوطاً لِمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ الآسَ إِذَ بَعَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَاللّهُ وَهُوا يَسْمِلُ مِن تواطأ معهم، ولو لم عارس فاحشتهم، ولو كان شيخاً طاعناً في السن، بل امرأة عجوز، فمالهم إلى سفال لا استثناء فيه. لقد انتكست عقولهم فدمرناهم، فاحذروا أن تنتكس عقولكم ﴿ وَإِنَّكُو لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم فيه. لقد انتكست عقولهم فدمرناهم، فاحذروا أن تنتكس عقولكم ﴿ وَإِنَّكُو لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم فيه.

إن هذه الفحولة التي تعظمونها وتجعلونها أصلاً تحومون حوله سواءً في عبادتكم وتألهكم أو في علاقاتكم مع الأخرين ليست مانعة من العقاب واللوم فضلاً عن أن تكون أصلاً تبنى عليه العبادة ويؤسس عليه الاعتقاد. إن الميزان عند الله تعالى ليس بالذكورة، وإنما بالتقوى وكمال الاستسلام له. فهذا يونس عليه نبي ذكر مقرب، لما وقع فيما وقع فيه لامه الله تعالى ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ﴾، بالرغم من كونه ذكراً رفيع المقام. فلم

يكن الميزان عند الله تعالى الذكورة، وإنما بالتقوى، وبعبادة الله وحده، والائتمار بأمره، والسعي في صلاح الخلق. فلما استسلم لله تعالى نجاه من موضع لم يعلم به ولم يسمع نداءه ولا استغاثته إلا الله تعالى ﴿ فَلُوْلاَ أَنَّهُ, كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ اللَّى اللَّهِ اللهِ يَعالى ﴿ فَلُوْلاَ أَنَّهُ, كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ اللَّ اللهِ عَالى ﴿ فَلُولاً أَنَّهُ, كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ اللهِ اللهِ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَقُطِينٍ ﴾، يَوْمِ يُبْعَثُونَ الله فَنَبَذُ نَاهُ بِٱلْعَرَاءِ وَهُو سَقِيمُ اللهِ فَا العدد ولا ينقصون.

# الحور الثامن: كمال عقول أولياء الله تعالى

بينما المؤمنون أولياء الله تعالى عقولهم راجحة، سامية، متفانية في محبة الله تعالى والإخلاص له ﴿ إِلَاعِبَادَاللّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾، متألقة في سماء الأدب بين يديه، متراصون في صفوف منتظمة لكمال الذل والخضوع لجلاله لمّا عرفوه، لا سيما حال عبادتهم وطاعتهم، كل منهم لا يجاوز قدره ومقامه ﴿ وَمَا مِنَا ٓ إِلّا لَهُ, مَقَامٌ مَّعْلُومٌ ﴿ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَقَامٌ مَّعْلُومٌ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ورسوله». (١) ثابتون على تنزيه الله تعالى عن جميع النقائص، وعن مماثلة أحد من خلقه، وعن الولد والبنات والنكاح ﴿ وَإِنّا لَنَحْنُ ٱلمُسَيّحُونَ ﴾، يعبدونه وحده لا شريك له. وقد كان الكفار يتمنون قبل أن يأتيهم رسول الله محمد بن عبدالله على أن شريك له. وقد كان الكفار يتمنون قبل أن يأتيهم رسول الله محمد بن عبدالله على أن لو كان عندهم من يذكرهم بأمر الله، لإن هذا نداء العقل السوي ﴿ وَإِن كَانُوا لَيقُولُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

١- رواه البخاري (٣٤٤٥).

# المحور التاسع: الخاتمة

العزة لله سبحانه ولأوليائه حالاً ومالاً ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ الْمَمُ الْعَنْكُم الْمَنْ وَلِنَ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْعَنْلِبُونَ ﴿ اللهِ مَنْ عَنْمُ مَتَى عِينِ ﴾. وسترون بأم أعينكم شيئاً من هذا النصر، وهم كذلك سيرون انتصاراتكم الباهرة ﴿ وَأَبْصِرُهُمُ فَسَوْفَ يُبُصِرُونَ ﴾. ثم يعقبه نصر عام على العالم أجمع، وسوف يعاين العالم راية التوحيد خفاقة على يد أولياء الله تعالى في جميع أرجاء الأرض، ويرى العالم نجومهم قد ملأت سماء الأرض، بهم يهتدي الناس، وبشهبهم تقذف شبه شياطين الإنس والجن، وبهم يحفظ الدين. وقد لا تدرك أنت هذا الانتصار العام وإن أدركت مقدماته، فلذا انتظر ﴿ وَأَبْصِرُ فَسَوْفَ يُبُصِرُونَ ﴾.

فالعزة لله تعالى الذي له كمال الصفات، ولرسله ولأوليائه كذلك دائماً في كل حال وفي كل حين، ولكن عزتهم على قدر تعظيمهم لله تعالى وانقيادهم وإفرادهم له بالعبادة، وعلى قدر وصفهم له بصفات الكمال والحمد والجلال التي وصفه بها المرسلون، وعلى قدر تنزيههم له عما لا يليق بجلاله، فجعل السلام عليهم بين تسبيح رب العزة وحمده في سُبتَحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ وَلَحُمَدُ لِللّهِ رَبِّ الْعَزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ وَلَحَمَدُ الله رَبِّ الْعَزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ الله وَلَحَمَدُ الله وَلَا .

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



#### سورة ص

#### مقصد السورة

التجمل بجميع ألوان الصبر من أجل الله؛ لنيل الذكر الأعلى عند الله تعالى.

#### الأدلة على مقصدها

# ١- المناسبة بين أولها وآخرها

ورد في أولها دعوة النبي عَلَيْ إلى الصبر على استهزاء الكفار به وبما جاء به لينتهي به الصبر إلى نعم عظيمة، وغايات جليلة. منها هلاك أعدائه الكفار، وظهور دعوته، ونيل الذكر العظيم له ولدعوته ﴿ مَا يَقُولُونَ وَاَذَكُرُ ﴾، لذا قال الله تعالى للنبي عَلَيْ : ﴿ أَصَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾.

وفي آخر السورة توعدهم الله تعالى بظهور نبأ القرآن ونبأ من تمسك به، وتحقق ما جاء فيه من وعد للمؤمنين ووعيد للكافرين ولكن ﴿ بَعَلَدُ حِينٍ ﴾. فتضمن حث النبي على الصبر فترة من الزمن إلى أن يظهر وعده ووعيده ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ مَا لَا يَظُهُرُ وَعَدِهُ وَعَيدُهُ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ مَا لَا يَظُهُرُ وَعَدِهُ وَعَيدُهُ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ مَا لَا يَظُهُرُ وَعَدِهُ وَعِيدُهُ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ اللهِ وَلَنَعَلَمُنَ اللهِ وَعَدِهُ وَعَيدُهُ فَي إِلَّا فِي اللهِ وَعَدِهُ فَي اللهِ عَلَيْ اللهِ وَعَدِهُ وَعَيدُهُ إِلَّا فِي أَنْ هُو إِلَّا فِي أَنْ هُو اللهِ وَعَدِهُ وَعِيدُهُ وَعَدِهُ وَعَدْهُ وَعَدُهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعِيدُهُ وَعِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَيْدُهُ وَاللّهُ وَعَدْهُ وَعَالِكُوا عَلَا عَالَاعُوا وَعَدْهُ وَعَدْهُ وَعَالَاعُوا عَالَاعُوا عَالَاعُوا عَلَا عَالَاعُوا عَلَاعُوا عَلَا عَلَاعُوا عَلَاعُو

#### ٧- تكرار كلمة الصبر

تكررت فيها كلمة الصبر وصوره. من ذلك ما جاء فيها من تواصي الكفار فيما بينهم ﴿ أَنِ آمَشُواْ وَاصْبِرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾، ووصية الله تعالى لنبيه ﴿ اَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾، وثناؤه على أيوب عَلَيْ مَا يَقُولُونَ ﴾ وثناؤه على أيوب عَلَيْ هَ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا يَعْمَ ٱلْعَبْدُ ﴾. وأما صوره فسيأتي ذكرها في محاورها بإذن الله تعالى.

# ٣- تكرار لفظي (العبد) و (إنه أواب)

لما ذكر الله تعالى داود عليه وصفه بقوله ﴿ وَأَذَكُرْ عَبْدُنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْرِ ۚ إِنَّهُ وَاللّهِ وَسليمان ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۚ إِنَّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالْحَدُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَدُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَاللّهُ

# ٤- تميزها

أ- تميزت سورة ص عن سائر السور بقول الله تعالى لإبليس لإظهار كرامة آدم عليه المريتين. إذ من مقتضيات اليد الكاملة القوة والكرم، وتمام العطاء والمنة، والتأييد والنصرة والمواساة، ومعية القربة والمصاحبة والمحبة، والتكريم بالسيادة والإمامة، والشرف، والحماية والوقاية من الأعداء، والفوز بكل خير، وبها يتحقق التطهير وإزالة ما لا يليق، وجميع مقتضيات اليد الكاملة ثمرات للصبر. فمن صبر في الدعوة إلى الله تعالى حاز التأييد الإلهي والنصر على الأعداء قال تعالى: ﴿ بَكَنَ أَن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِم هَذَا يُمَدِدُكُم رَبُكُم مِن مَن الكرم الإلهي ﴿ إِنَّا يُوفَى الضرون أَجَرهُم وقال النبي عَن النصر مع الصبر» (١) ، وفاز بالكرم الإلهي ﴿ إِنَّا يُوفَى الصّبِرُونَ أَجْرهُم الله على النبي ا

١- رواه أحمد (١/ ٣٠٧).

بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾، ونال الفلاح والفوز بكل خير ﴿ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾، ﴿ وَلَبِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴾، ﴿ وَتَمَتْ كُلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَءِيلَ بِمَا صَبَرُواْ ﴾ وكرم بالإمامة ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ ﴾، ومعية القربة والمصاحبة ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾، والوقاية من العدو ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيَّتًا ﴾، ، وفاز بالحب الإلهي ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّدِينَ ﴾، وأهل الصبر هم أهل اليمين الإلهي ﴿ وَتَوَاصُواْ بِٱلصَّارِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ١٠٠ أُولَيِّكَ أَصْحَبُ ٱلْمَتَمَدَةِ ﴾، وإتمام المنة لأهل الصبر كما قال عَيْكِ لخباب: «قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض فيجعل فيها فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين، ويمشط بأمشاط الحديد من دون لحمه وعظمه، فما يصده ذلك عن دينه. والله ليتمن هذا الأمر».(١) وبالصبر يطهر ويزكى كما قال عَيْظِيد: «ما من مسلم يصيبه أذى من مرض فما سواه إلا حط الله عنه به سيئاته كما تحط الشجرة ورقها». (٢) وقال عَيْكِيَّةِ: «ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه وولده وماله حتى يلقى الله وما عليه خطيئة». (٣)

هذه الكرامة الإلهية لبني آدم بأن خلق أباهم بيديه الكريمتين يجب أن تقابل بالشكر بعبادة الله وحده، والدعوة إليها، والصبر عليها بجميع أنواع الصبر.

ب- وكذا تميزت عن سورة ق بقوله تعالى ﴿ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَاذَا سَاحِرٌ كُذَابُ ﴾ بالواو ﴿ وَقَالَ ﴾، بينما في سورة ق ﴿ فَقَالَ ﴾ بالفاء للترتيب. ذلك أن آية ﴿ صَ ﴾

١- رواه البخاري (٦٩٤٣).

٢- رواه البخاري (٦٤٨) ومسلم (٢٥٧١).

٣- رواه الترمذي (٢٣٩٩) وصححه الحاكم (٢/ ٣٤٦) وحسنه الألباني في السلسلة (٢٢٨٠).

وردت في مقام بيان العظائم من أفعال كفار العرب وأقوالهم التي تقتضي النوع الأول من الصبر وهو الصبر على أذاهم. إذ يزعمون أنهم في عزة بل هم في شقاق، وعجبهم أن يكون المنذر منهم، واتهامهم له على أوراً بالسحر والكذب ﴿وَقَالَ الْكَيْفِرُونَ هَنذَا سَنحِرٌ كُذَابُ ﴾، وكذا استنكارهم لتوحيد الإله المعبود ﴿ أَجَعَلَ الْكَيْفِرُونَ هَنذَا سَنحِرٌ كُذَابُ ﴾، وكذا استنكارهم لتوحيد الإله المعبود ﴿ أَجَعَلَ الْكَيْفِرُونَ هَنذَا اللّهَ المُعَلِّمُ عُجُابُ ﴾. فجمع الله تعالى هذه العظائم بما لا يقتضي ترتيباً ولا تعقيباً. (١) ذلك أن تلك الاتهامات الباطلة والتعجب من إرساله لم يكن بعضها مبنياً على بعضها الأخر.

فالاتهام بالسحر والكذب لم يكن متعلقاً بعجبهم من أن يكون المنذر منهم، بل قبل عجبهم اتهمه بعضهم وهو الصادق البار الناصح، وبعد عجبهم اتهمه بعضهم الآخر. وقد يكون اتهامه على من قبل بعضهم بالكذب قبل عجبهم، فلمّا لم يفلحوا في تكذيبهم أظهروا التعجب من أن يكون المنذر منهم، فلمّا لم يفلحوا ورأوا انكباب الناس عليه - أشرافهم وعبيدهم، نسائهم ورجالهم صابرين على ألوان العذاب من أجل دعوة التوحيد اتهموه بعد ذلك بالسحر، فادعوا أنه يفرق بين الولد وأبيه والمرأة وزوجها والعبد وسيده. وبعضهم اتهمه بالسحر قبل تعجبهم ثم اتهمه بالكذب بعد التعجب، فلمّا كان الأمر كذلك لم يكن بعض الاتهام مبنياً على بعضه لم يحسن أن يعقبه بالفاء ﴿فَقَالَ لم يكن بعض الاتهام مبنياً على بعضه لم يحسن أن يعقبه بالفاء ﴿فَقَالَ فَذلك السيل من الاتهامات المتباينة الباطلة في وقت واحد الذي استهلت به فذلك السيل من الاتهامات المتباينة الباطلة في وقت واحد الذي استهلت به السورة اقتضى صبراً عظيماً، فناسب ذلك سورة الصبر، وناسب قوله تعالى بعدها ﴿ أصّبر عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾.

١- انظر ملاك التأويل (٢/٨٠٨-٨٠٩).

بينما سورة ق مقصدها البيان أنه بالرغم من قوة الأدلة ووضوحها إلا أن الكفار في حال تعجب وإعراض. فورد السياق بما يظهر هذا العجب الاستنكاري المتتالي من غير تدبر ولا نظر في الأدلة، فهو تعجب متعاقب سريع ﴿ بَلۡ عِجُبُوا أَن جَآءَهُم مَّن غِير تدبر ولا نظر في الأدلة، فهو تعجب متعاقب سريع ﴿ بَلۡ عِجُبُوا أَن جَآءَهُم مَّن غِير تدبر ولا نظر فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عِيبٌ ﴾ فناسب ذكر فاء التعقيب في قوله تعالى ﴿ فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ للدلالة على سرعة التعجب وردة الفعل السريعة من غير تدبر ولا نظر.

#### ٥- اسم السورة

اسمها سورة ص وهو أول حروف الصبر.

# ٦- الآيات الأخيرة من السورة السابقة لها

تكرر حث الله تعالى نبيه ﷺ في آخر سورة الصافات بالصبر على الكفار والانتظار حتى حين، ليتحقق النصر الموعود ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ إِنَّهُمْ لَمُمُ الْمُنْكُونَ اللهُ الْمُؤْمُ ٱلْعُنْلِبُونَ اللهُ الْمُؤَمُّ الْعُنْلِبُونَ اللهُ الْمُؤَمُّ الْعُنْلِبُونَ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤَمُّ مَتَى حِينٍ ﴾. شم قال له ﴿ فَإِذَا يَسَاحُنُومُ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذرينَ ﴿ اللهِ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَى حِينٍ ﴾. فتلتها سورة ص شارحة ومبينة جميع صور الصبر الذي يحبه الله تعالى ليتحقق الوعد الإلهي لتنتهي بلفظ مقارب ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ نَبَأَهُ بُعْدَحِينٍ ﴾.



#### محاور سورة ص

المحسور الأول: استهلالها.

المحور الثاني: تواصى الكفار بالصبر على كفرهم.

المحسور الثالث: الصبر على أذى الكفار.

المحسور الرابع: الصبر على التراجع عن الخطأ وعاقبته.

المحسور الخامس: الصبر على بذل المحاب لوجه الله.

المحسور السادس: إطالة مدة الصبر.

المحــور السابع: نخبة من الصابرين.

المحسور الثامن: العاقبة الأخروية للصبر.

المحرور التاسع: أمر عظيم يستحق الصبر.

المحسور العاشر: صبر السيادة.

المحور الحادي عشر: الصبر عن التكلف.

المحور الثاني عشر: صبر الله تعالى.

المحور الثالث عشر: الخاتمة.



#### محاورها

### المحور الأول: استهلالها

هذا القرآن العربي المؤلف من الحروف العربية قد جمع الله فيه جميع المصالح التي تستقيم بها أمور العبد، وفيه بيان لجميع المفاسد التي ينبغي اجتنابها والتي تشقى بها حياته ويحصد بها معيشة ضنكاً. فمن أكثر من مذاكرته وتلاوته اتعظ وتذكر في الفَرِّءَانِ ذِي الذِّكِرِ ﴾ فاستقام حينئذ ليعيش حياة كريمة.

ومن اتعظ به وتذكر كان له عز حقيقي، وشرف عظيم، وذكر في الملأ الأعلى، قال النبي ومن اتعظ به وتذكر كان له عز حقيقي، وشرف عظيم، وذكر ني الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم». (١) فكما كان له ذكر في الملأ الأعلى فسيكون له نصيب فيما يختصم به الملأ الأعلى. لما له من القدر والشرف والدرجة العالية عند الله تعالى، قال النبي وقلي: «قال الله تعالى: يا محمد! هل تدري فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: في الكفارات والدرجات». (١) ثم فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: لا أدري. ثم قلت: في الكفارات والدرجات». (١) ثم يوضع له القبول في الأرض ليكون له فيها عز ظاهر وشرف آخر، ويجعل الله له ذكراً بين العباد وفي الكون ﴿ وَٱلْقُرُ مَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴾، فمن تمسك بالقرآن جعل الله له ذكراً بين الخلق. قال النبي وقلي: «إذا أحب الله عبداً نادى جبريل: إن الله يحب فلاناً فأحببه، فيحبه جبريل، فينادي جبريل في أهل السماء أن الله يحب فلاناً فأحبوه، ثم يوضع له القبول في الأرض». (١) وأكبر معين على ذلك بعد الله تعالى الصبر بأنواعه: الصبر على العمل به، والصبر على الدعوة إليه، وقد جمعت هذه الأنواع في تعلمه، والصبر على العمل به، والصبر على الدعوة إليه، وقد جمعت هذه الأنواع في

١- رواه البخاري (٧٤٠٥).

٢- رواه الترمذي (٣٢٣٥) وصححه الألباني.

٣- رواه البخاري (٣٢٠٩).

سورة العصر.

قارن هذا الصابر على القرآن وعلى ذكر الله تعالى بمن أعرض عن القرآن فتقلب في عزة واهية كاذبة موهومة، يتظاهر بها بين أصحابه مشاقاً لله ولرسوله، فجازاهم الله تعالى أن جعلهم أشد تمزقاً وشقاقاً، فاقتضى ذلك ذلاً لهم وصغاراً ﴿ بَلِ ٱلّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزّة وَشِقَاقٍ ﴾، فالجزاء من جنس العمل. ثم سيعقبه هلاك أشد وطأة كما هو دأب من سبقهم من الأم الذين استغاثوا حينئذ وحاولوا الفرار من العقوبات الإلهية والهلاك، ولكن لا نجاة منه ولا مفر ﴿ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادَوا وَلَا تَعِينَ مَناسٍ ﴾ فأي عزة يدعونها؟!

# الحور الثاني: تواصي الكفار بالصبر على كفرهم

لقد عجب الكفار من دعوة التوحيد التي جاءت على لسان رسول الله محمد على الله محمد على الله محمد على الله محمد على الله معمد الله الله معمد ا

بل الأعجب من عجبهم أن يأتيهم رسول منهم عرفوه وعرفوا صدقه وأمانته وسيرته العطرة وذاع صيته بذلك فقالوا: ﴿ هَٰذَا سَنحِرُ كَذَابُ ﴾! عن أبي سعيد الخدري وَ العطرة وذاع صيته بذلك فقالوا: ﴿ هَٰذَا سَنحِرُ كَذَابُ ﴾! عن أبي سعيد الخدري وَ الله قال: عدا ذئب على شاة فأخذها، فطلبه الراعي فانتزعها منه، فأقعى الذئب على ذنبه فقال: ألا تتقي الله؟ تنتزع مني رزقاً ساقه الله لي؟ فقال: يا عجبى. ذئب يكلمني كلام الإنس. فقال الذئب: ألا أخبرك بأعجب من ذلك؟ محمد بيثرب يخبر الناس بأنباء ما قد سبق. فأقبل الراعي يسوق غنمه حتى دخل المدينة. ثم أتى رسول الله عليه فأخبره. فقال على المحابة: صدق. (١)

ثم عجب آخر أن يدعوهم إلى عبادة الله وحده الذي عنده خزائن الرحمة والعزة والهبة وملك السموات والأرض وما بينهما فينكرونه قائلين ﴿ أَجَعَلَ أَلْاَ لِهَا وَالْمِا الْوَالَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلَّ اللّهُ الللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

وعجب ثالث أنه قد سبقه أنبياء ورسل دعوا إلى ما دعا إليه من عبادة الله وحده فقالوا ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَٰذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنَّ هَنَا ٓ إِلَّا ٱخْلِلَقُ ﴾!

وعجب رابع أنهم يريدون أن يحكموا على الله تعالى فيمن يختار ليهبه رسالته ورحمته وعزة توحيده والإيمان به والدعوة إليه فقالوا ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾! فأجابهم ﴿ أَمْ عِندَهُرْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ﴾.

١- رواه أحمد (٣/ ٨٣-٨٤) وصححه ابن حبان (٦٤٩٤) والحاكم (٢٧/٤ ٢٥-٤٦) والبيهقي في الدلائل (٦/ ٤١-٤١) وابن كثير في البداية (١٤١/٦) والألباني في الصحيحة (١٢٢).

وبعد كل هذه الأعاجيب يتواصون بالصبر على شركهم وكفرهم ﴿ أَنِ آمَشُواْ وَاصَبِرُواْ عَلَىٰ عَالِهَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهُ أَلِهَ عَكُمُ اللهُ أَنِ اللهُ وعبادته ﴿ وَبَنَا عَجِّل لَنَا قِطْنَا ﴾ أي نصيبنا من العذاب ﴿ قَبْلَ يَوْمِ اللهِ عَلَى مَا اللهُ وعبادته ﴿ اَصَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾! فأنت يا رسول الله أولى بالصبر على دين الله وعبادته ﴿ اَصَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ لتنال العزة الحقيقية والإمامة، فبالصبر تنال الإمامة، فتذرع بجميع أنواع الصبر.

# المحور الثالث: الصبر على أذى الكفار

وصى الله تعالى نبيه محمداً على أنواع الصبر المحمود لنيل أعلى الدرجات. أوله الصبر على أذى الكفار والخصوم وتكذيبهم. إذ وصفوا النبي على أذى الكفار والخصوم وتكذيبهم. إذ وصفوا النبي على بأوصاف يجل عنها مقامه الشريف ﴿ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَنذَا سَحِرٌ كُذَابُ ﴾، وقالوا عن القرآن الذي جاء به: ﴿ إِنَّ هَنذَا إِلّا ٱخْلِلَتُ ﴾، واستخفوا بدعوته قائلين: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَها وَحِدًا ﴾، وكذا أظهروا ازدراءه والتكبر عليه فقالوا: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِكْرُ مِنْ بَيْنِنا ﴾؟ ثم الاستهزاء والسخرية والاستخفاف بالعقوبة التي أنذرهم بها ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنا عَجِل لَنا قِطَنا قَبَلَ يَوْمِ والسخرية والاستخفاف بالعقوبة التي أنذرهم بها ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنا عَجِل لَنا قِطَنا قَبَلَ يَوْمِ الله سبحانه نبيه على الصبر على قولهم ﴿ أَصَيْرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾، مستعيناً بالله تعالى ثم بالتسبيح بالعشي والإشراق كتسبيح داود عليهم، فهذا النوع الأول من الصبر.

فالقادر على تسخير المتضادين أصلبها وأخفها قادر على أن يسخر لك قلوب الكفار التي هي دون صلابة الجبال وأوقر من الطير ﴿إِنَّا سَخَرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ، يُسَبِّحُنَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ هِي دون صلابة الجبال وأوقر من الطير ﴿إِنَّا سَخَرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ، يُسَبِّحُنَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ هِي وَالْطَيْرَ مَنْهُ كَحَالُ وَالطَّيْرَ مَنْهُ كَالُهُ وَالطَّيْرَ مِنْهُ كَالُهُ وَالطَّيْرَ مِنْهُ كَاللهُ وَسَى النبي عَلَيْنَ بالاقتداء بداود عَلَيْنَا فقال: «أحب الصلاة إلى الله داود عَلَيْنَا فقال: «أحب الصلاة إلى الله

صلاة داود علي الله وأحب الصيام إلى الله صيام داود علي (١١).

ووصّى بالمحافظة على تسبيحة الضحى فقال عَلَيْكُ «صلاة الأوابين حين تَرْمَض الفصال»(١) أي إذا اشتدت حرارة الرمل بالشمس فتحترق أخفاف صغار أولاد الإبل.

بل أبشريا رسول الله بالملك العظيم المدّخر، المقدر لك بصبرك على هذا الاستخفاف والاستهزاء، وأبشر بإعانة الله لك على تدبير شؤون هذا الملك والحكم في الدولة الموعود بها وإعانتك بالحكمة وحسن القضاء فيها كما أكرمنا دواد عليه بذلك ﴿ وَشَدَدُنَا مُلَكَهُ وَ النَيْنَكُ اللّهِ عَلَى اللّه والبلاغة والفصاحة والبيان في خطابك للأمة ﴿ وَشَدَدُنَا مُلَكَهُ وَ وَاليّنَكُ اللّهِ كُمّة وَفَصَلَ الخِطابِ ﴾ كما والبيان في خطابك للأمة ﴿ وَشَدَدُنَا مُلَكَهُ وَ وَاليّنَكُ اللّهِ كُمّة وَفَصَلَ الخِطابِ ﴾ كما أكرمنا نبينا داود عليه ﴿ وَبُدنا أبشر بأعظمها وهو الفوز بمحبة الله تعالى ومودته كما أكرمنا نبينا داود عليه ﴿ عَبْدَنَا دَاوُد عَلَيهُ في قلوب بني إسرائيل . ثم أبشر بالفوز بأيليده سبحانه ﴿ اَلْأَيْدِ ﴾ ليجعل لك قوة عظيمة في الملك وغيره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد َ وَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَالُود كَالُود كَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَاللّهُ وَاللّهُ وَعَره أعظم من قوة ﴿ دَاوُد كَالُود كَاللّهُ وَعَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَ

١- رواه البخاري (١٣١١).

۲- رواه مسلم (۷٤۸).

# المحور الرابع: الصبر على التراجع عن الخطأ وعاقبته

لقد تسوّر خصمان ليلاً على نبي الله داود عليه وهو في صلاته دون إذنه ففاجاه، وأخبراه بأن بينهما خصومة، فاستمع داود عليه لهما بصبر. ادعى أحدهما أن له نعجة واحدة ولأخيه تسعاً وتسعين نعجة قائلاً: عرض علي أخي أن يكفيني مشقة رعي نعجتي الوحيدة ليجعلها في كفالته بين نعاجه، وأنني متى ما طلبتها منه فإنها ستكون بين يدي. سررث بذلك فجعلتها في كفالته، فلمّا طلبتها منه أبى أن يردها علي، وزعم أنه لا دليل يدل على أن لي نعجة في كفالته، ثم هي في قبضته ﴿ وَعَزّفِ فِي اللّه طاب فعليه عليه المنعة بالنعجة الخصم فلم ينف كلام المدّعي ولم يكذّبه بل التزم الصمت. فقضى داود عليه بالنعجة للمدعي دون أن يطلب سماع كلام الخصم، حينئذ تبادل الخصمان الابتسامة.

علم داود عليه حينئذ أن هذين ملكان، وأنه أخطأ في سرعة القضاء لأحدهما دون أن يستمع للخصم الآخر مع عدم وجود بينة للمدعي، وقد كان هذا دأبه إذا رأى الخصم صامتاً إزاء صحيفة الاتهام. فتراجع نبي الله داود عليه عن هذا القضاء لساعته، وصبر نفسه على الاعتراف بخطئه في القضاء دون أي تردد ﴿ وَظَنَّ دَاوُردُ أَنَّما فَنَنَّهُ فَاسَتَغْفَر رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنابَ ﴾، فأكرمه الله تعالى بخلافة الأرض. وهذا النوع الثاني من الصبر وهو الصبر على التراجع عن الخطأ.

لقد التزم نبينا محمد على بهذه القاعدة في القضاء. إذ أتاه أحد الصحابة يشكو إليه يهودياً غصبه بئره، والبئر في قبضة اليهودي، فطالب النبي على الصحابي بالبينة ولم تكن له بينة، فأخبره بأنه سيجعل اليهودي يحلف. فقال الصحابي: «إنه يهودي»، أي يحلف على الكذب. فلم يحكم النبي على المصحابي وإنما قال: «من اقتطع شبراً من الأرض ظلماً طوقه الله إياه يوم القيامة من سبع أرضين». (١)

۱- رواه مسلم (۱۲۱۰).

تعليق: إذا وجب وجود القاضي ليعرّف أصحاب الحقوق بحقوقهم ويحكم لهم به ولا يتركهم يظلم بعضهم بعضاً ولو في نعجة، فكيف يجوز أن يترك الله تعالى الخلق دون أن يعرّفهم بواجباتهم وعلى رأسها توحيده؟ ودون أن يعرّفهم بحقوقه وحقوقهم؟ ويقتص للمظلوم من الظالم ويفرّق بين المحسن والمفسد؟ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ﴾، ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَنْهُمَا بَطِلًا ﴾، ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱللَّهِ مَبْرَكُ وَالله سبحانه كتابه المملوء بالفوائد والخيرات المرصع بالتحف والجواهر ﴿ مُبْرَكُ ﴾ ليعرفوا حكمه، ويعرفوا حقوق مولاهم وحقوقهم بالتحف والجواهر ﴿ مُبْرَكُ ﴾ ليعرفوا حكمه، ويعرفوا حقوق مولاهم وحقوقهم وواجباتهم ﴿ كِنَبُ أَزَلُنهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَنَبَرُواَ ءَاينتِهِ وَلِينَذُكُرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾.

# المحور الخامس: الصبر على بذل المحاب لوجه الله

من أرفع أنواع الصبر التخلي عن المحاب والجود بألصق الأموال بالقلب لوجه الله تعالى . نبي الله سليمان عليه شديد الحب للخيول، لا سيما الخيول العربية الخالصة التي لا تعتمد على الأرض بجميع قوائمها لاختيالها، وتكاد تطير للطافتها وهمتها ورشاقتها وقوتها وخفتها، ثم تجود بجريها بأعظم ما تقدر عليه ﴿ الصَّدَفِنَاتُ الْجِيادُ ﴾ . لمّا انشغل بها سليمان عليه عن صلاة العصر - نسياناً - إلى أن غابت الشمس وتوارت بحجابها جاد بها لله تعالى، فنحرها وضرب أعناقها وسيقانها بسيفه أمام الشهود تقرباً إلى الله تعالى ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْمَشِيِّ الصَّافِئَاتُ الْجِيادُ ﴿ آ فَطَفِقَ مَسْحًا بِاللهُ وَ الشَّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ . ذِكْرِ رَبِّي حَتَى تَوَارَتْ بِالْمِحَابِ ﴿ آ رُدُوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحًا بِاللهُ وَ وَالْمَعْنَاقِ ﴾ .

وفيه إشارة إلى النبي عَلَيْ لتصبير النفس على ترك أحب البلاد إلى الله تعالى وإلى قلب النبي عَلَيْ وهي مكة إذا لم يستجب أهلها، والهجرة إلى بلد أخر للدعوة إلى الله

١- رواه البخاري (٦٧٢٠).

تعالى، وكذا بذل المهج والنفوس للجهاد في سبيل الله تعالى، وبذل الغالي والنفيس من الأموال وغيرها من أجل الدعوة إلى الله تعالى، وهكذا فعل رسول الله عليه المرابعة المرا

#### المحور السادس: إطالة مدة الصبر

لما أصيب نبي الله أيوب عَلَيْكِم بالمرض «ثماني عشرة سنة فرفضه القريب والبعيد». (١) صبر محتسباً ولم يجزع، ودعا الله تعالى بعدها ﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا آيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ الله عَلَى الشّيَطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابٍ ﴾، فشفاه الله تعالى، بل ازداد نشاطه أعظم من حاله السابق ﴿ ارّكُضُ بِرِجَلِكَ ﴾، وازداد طهارة وبركة وتنعماً ورفاهية ﴿ هَلَا مُغْسَلُ بارِدُ وَشَرَابُ ﴾. واجتمع حوله أهله وآله، وتضاعف عددهم، وكذا محبوه ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ أَهْلَهُ وَمُثَلَهُم مَعَهُم ﴾ فمننا عليه بزوجة صدق، ووهبنا له من أقاربه من يدافع عنه، وجعلنا له بطانة صدق، فضربنا بصبره المثل في هذا القرآن ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

وكان قد أقسم يميناً أن يضرب زوجته عدة ضربات إذا شفاه الله تعالى لما بدا منها في حقه حال مرضه، فوضعنا عنه من الإصر الذي كان عليه بيمينه، فخففنا عنه الأحكام ويسرنا له أموره لصبره ﴿ وَخُذَ بِيَدِكَ ضِغْتًا فَأُضَرِب بِهِ وَلاَ تَعَنَتُ إِنَا وَجَدَنتُهُ صَابِراً ﴾، فأوحينا إليه أن اجمع مجموعة من جريد النخل بعدد الضربات التي حلفت عليها واضربها مرة واحدة. فجعلنا له ذكراً عظيماً كما جاء في أول السورة ﴿ وَٱلْقُرُ ءَانِ ذِي ٱلذِكْرِ ﴾ لطول مدة صبره، وهذا النوع الرابع من الصبر.

١- رواه ابن جرير وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٧).

### المحور السابع: نخبة من الصابرين

ولكم في نخبة من الرسل والأنبياء والأشراف أسوة في الصبر. منهم إبراهيم على الله الله الله الله الله الله الله وحده، فصبر على دعوة التوحيد، ثم عند إلقائه في النار، ثم في هجرته إلى الله ثم الإقدام على ذبح وحيده، فكان مُقَدّماً في الذكر. وكذا لكم أسوة في الصبر بإسحاق، ثم يعقوب الذي صبر على فقد ابنه سنين حتى أصيب بالكفاف في بصره لا في بصيرته فإنهم أولى الأيدى والأبصر في فكان صبرهم عن قوة وبصيرة. فقد كان هذا النوع من الصبر مصاحباً لهما، إذ تميزوا بقوة في العبادة والقيام بأعباء النبوة والدعوة إلى الله تعالى والعمل، وبصيرة في الدين والعلم بأمر الله تعالى . (١)

وكذا إسماعيل الذي كان حليماً فصبّر نفسه على قبول حكم الله في نفسه وهو ذبحه من قبل أبيه إبراهيم عَلَيْهِ، فكان مقدماً في الذكر على مجموعته التي ذُكِرَ فيها ﴿ وَالذَكْرِ السَمْعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكِفَلِّ وَكُلُّ مِنَ الْلَّغْيَادِ ﴾. وكذا اليسع ذو سعة القلب ورحابة الصدر، فكان صابراً إلى أن اجتمع عليه بنو إسرائيل فعظموه وأطاعوه. وذو الكفل الذي تكفل بعهده وميثاقه، فتكفل بحفظ التوراة وصبر على ما لاقاه لذلك، ثم صبر على صوم النهار وقيام الليل وكظم الغيظ وعدم الغضب ﴿ وكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْيَادِ ﴾. فجعل الله لهم ذكراً عالياً خالداً بصبرهم، وجعل في صبرهم ذكرى لمن يأتي بعدهم كما ورد في أول السورة ﴿ وَالْقُرْءَانِ ذِي الذِّكْرِ ﴾.

۱- انظر مجموع الفتاوي لابن تيمية (۱۹/۱۹).

### المحور الثامن: العاقبة الأخروية للصبر

ما سبق من الذكر هو الذكر الدنيوي للصابر ﴿ هَلْنَا ذِكْرٌ ﴾، وأما الذكر الأخروي فإن ﴿ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسَّنَ مَثَابٍ جَنَّتِ عَدِّنِ مُفَنَّحَةً لَمُّمُ الْأَبُوبُ ﴾، لا جهد ولا نصب في دخولها بعد صبرهم، فأبوابها مفتحة لهم، ولهم غاية الترحيب والنعيم. ثم لها أبواب عدة يدخلون منها، قال رسول الله عليه الجنة ثمانية أبواب». (١) وقال: «من أنفق زوجين في سبيل الله نودي من أبواب الجنة: يا عبد الله هذا خير، فمن كان من أهل الصلاة دُعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الصلاة دُعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الصيام دُعي من باب الجهاد، ومن كان من أهل الصيام دُعي من باب الريان، ومن كان من أهل الصدقة دُعي من باب الصدقة». (١) لا كلفة أبو بكر مَوْتُ للنبي عَلَيْهِ: «هل يُدعى أحد من تلك الأبواب كلها؟ قال نعم. وأرجو أن تكون منهم». (١) ﴿ مُتَّكِوِينَ فِيهَا ﴾ ينظرون إلى الله تعالى وقد أحل عليهم رضوانه وتعموا بسائر النعم ﴿ يَدَعُونَ فِيهَا فِي يَظُرون إلى الله تعالى وقد أحل عليهم رضوانه وتعموا بسائر النعم ﴿ يَدَعُونَ فِيهَا فِي يَظُرون الى الله تعالى وقد أحل عليهم رضوانه وتعموا بسائر النعم ﴿ يَدَعُونَ فِيهَا فِي يَظُرون عَلَى الله تعالى وقد أحل عليهم وعيندهُم قَصِرَتُ الطَّرِفِ أَذَابُ ﴾ ، هذا هو الشرف الذي يتنافس عليه.

أما من لم يستجب لدعوة التوحيد ولم يصبر عليها واستهزأ بها فله أسوأ الأحوال، فراشه جمر جهنم، وأمّا مهاده فهو أشد من ذلك ﴿ فَإِنْسَأَلِهَادُ ﴾. وشرابه أقبح أنواع الشراب، غسالة بطون أهل النار، قد اسود بلون الغسق ﴿ حَيدُ وَغَسَّاقُ ﴿ آَنَ وَءَاخَرُ مِن شَكّلِهِ اللهِ النار، قد اسود بلون الغسق ﴿ حَيدُ وَغَسَّاقُ ﴿ آَنَ وَءَاخَرُ مِن شَكّلِهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله النار، قد اشتد زحامهم عند دفعهم وقذفهم من أبوابها، يقولون في أنفسهم عن الفوج المزاحم ﴿ لا مَرْحَبًا بِكُمْ ﴾،

١- رواه البخاري (٣٢٥٧) ومسلم (١١٥٢).

٧- رواه البخاري (١٨٩٧) ومسلم (١٠٢٧).

٣- رواه البخاري (١٨٩٧) ومسلم (١٠٢٧).

كل منهم يذكر خليله بأسوأ أنواع الذكر، سب وشتم ولعن ﴿ هَذَا فَوْجٌ مُّقَنَحِمٌ مَّعَكُمُ لَا مَرْحَبًا بِكُو أَنتُمْ فَلَا مَرْحَبًا بِكُو أَنتُمْ فَلَا مُرْحَبًا بِكُو أَنتُمْ فَلَا مُرْحَبًا بِكُو أَنتُمْ فَلَا مُوعُ لَنَا فَعَلَا الْقَرَارُ لَا مَرْحَبًا بِكُو أَنتُمْ فَلَا مَن قَدَمَ لَنَا هَذَا فَزِدُهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي النّارِ ﴾، فهم في شقاق دائم ﴿ إِنَّ ذَاكِ لَحَقُ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾. هذه هي العزة المزعومة والشقاق المذكور في أول السورة ﴿ بَلِ الّذِينَ كَفَرُوا فِي عَزّةٍ وَشِقَاقٍ ﴾.

ومما يزيد من الحسرة أنهم لم يروا من ازدروهم وسخروا منهم في الدنيا وتعالوا عليهم ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَا نَعُدُهُم مِنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴿ اللَّ اللَّهُمْ سِخْرِنَّا أَمْ زَاغَتْ عَنَّهُمُ اللَّهُمَ لَا تَصَلُّ إِلَيْهُمُ اللَّبْصَارُ. فتبين حينئذ من هو أولى بالمدرجات العلى لا تصل إليهم الأبصار. فتبين حينئذ من هو أولى بالسخرية والإهانة، فليتجرعوا مرارة ذلك وليصبروا حينئذ.

### المحور التاسع: أمرعظيم يستحق الصبر

إفراد الله بالعبادة والمحبة والتعظيم أمر يستحق الصبر عليه من جميع الأوجه، فمن أجله خلق الخلق، وبه قامت السماوات والأرض، ثم أنتم في إعراض عنه؟ فهو ﴿ نَبَوُّا عَظِيمُ لَاللهُ النَّمُ عَنَهُ مُعْرِضُونَ ﴾.

دعوة التوحيد وإفراد الله بالعبادة قومت خط سير البشرية، وحولته إلى مساره الصحيح، وأثرت في مستقبل البشرية في جميع الأعصار والأقطار. لقد أنشأ الله بها القيم، وأرسى بها القواعد والنظم في هذه الأرض وفي أجيال البشرية جميعها. فهي دعوة تحفظ وجه الأرض وقوانينها ونظامها، فمن لم يستجب لها فإنه لا يستحق أن يسكنها ولا يتمتع بزينتها وطيباتها.

فمن أجل هذه الدعوة يوالي المرء ويعادي. كيف لا وقد تحول خط سير إبليس لما خالف دعوة التوحيد، إذ طرده الله من السماء وعاداه لما تكبّر على عبوديته لله تعالى وعلى الأوامر الإلهية ولم يخضع لها، وما كان للنبي عليه من علم بذلك لولا تعليم الله إياه. وكذا ما كان النبي عليه حاضراً لما دار في الملأ الأعلى من اختبار الله لهم في عبوديتهم له تعالى منذ بدء خلق آدم، ولا ما أورده الملائكة من تساؤلات لما أخبرهم الله تعالى، ولا كان حاضراً لما أورده إبليس من اعتراضات لما أظهر الله تعالى كرامة آدم عليه إنما أخبره الله تعالى به ﴿ مَاكَانَ لِي مِنْ عِلْمٍ بِالمَلِا الْأَعْلَى إِذْ يَخْصِمُونَ الله إِن يُوحَى إِلَى إِلَا أَنَا أَنَا الله المعلى بالسجود لادم فسجدوا إلا نذير مُربي فحدث من الخصام ما لم تعلمه لولا أن علمك الله إياه.

وفيه إشارة إلى أن الله تعالى سيذكرك في الملأ الأعلى كما ذكر اَدم عَلَيْكُم بل أعظم من ذلك إذا صبرت على هذه الدعوة بشتى أنواع الصبر، فأنت سيد البشر. وكذا من تابعك وسار على نهجك وطريقك في التوحيد سيكون له نصيب من هذا الذكر العالي

وذاك الاختصام الجميل.

ومناسبة أخرى لذكر قصة آدم على أنه كما فضل الله تعالى آدم بخلقه بيديه الكريمتين ورفع قدره بذلك فإن الله تعالى سيفضلك ويرفع قدرك على جميع البشر إذا التزمت بجميع أنواع الصبر المذكورة في الدعوة إلى الله تعالى. وربما هذا من الحكم في تخصيص هذه السورة بذكر خلق آدم بيديه الكريمتين. وكذا من لوازم صفة اليدين القوة والكرم والقربى والحب والتمام والكمال والنصرة والمواساة التي ستنالها من الله تعالى إذا التزمت بالصبر.

# المحور العاشر: صبر السيادة

من اجتمعت فيه أنواع الصبر المذكورة فإن الله تعالى سيرفعه إلى مرتبة السيادة في الدنيا، وهذا يقتضي صبراً خاصاً وهو من أرفع أنواع الصبر كما قال أحدهم: ابتلينا بالضراء فصبرنا وابتلينا بالسراء فلم نصبر. إذ السيادة غالباً ما يلازمها شعور في النفس البشرية بالفخر، والظلم والطغيان، والحسد ومعاداة ذوي النعمة، واستعمال القياسات الفاسدة المنابذة للشرع كما قال تعالى ﴿ كُلّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَى ۚ أَن رَّءَاهُ اسْتَغْنَى ﴾ إلا من أكرمه الله تعالى فهداه.

فالسيادة تقتضي الصبر على الالتزام بالأوامر الإلهية، والتواضع للمخلوقين، وعدم التكلف لمراءاة الخلق، وكذا تقتضي الصبر على تغليب الشرع على حظوظ النفس وإلا فإن السيادة ستسلب منه.

وهنا مناسبة رابعة لذكر قصة آدم في سورة الصبر حيث خلقه الله تعالى من طين، والطين أقرب إلى التأني والحلم والصبر والتواضع من وهج النار الطائش الذي منه خلق الجن.

إنّ تكبر إبليس وفخره بنفسه وازدراءه لآدم هو أصل فخر قريش بأنفسهم وازدرائهم للنبي عَلَيْ للّ قالوا ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾. فناسبت قصة إبليس الواردة في أخر السورة مع قول الكفار الوارد في أول السورة، وهذه مناسبة خامسة لذكر قصة اَدم.

#### المحور الحادي عشر: الصبرعن التكلف

وكذا من ساد فليصبّر نفسه على ترك التكلف في جميع أموره حتى في التواضع، وليتجنب التنطع في العبادات والمراءاة في الزهد في العيش الدنيوي لكسب قلوب الخلق. فمن ساد فليصبر لله، وليسع في مرضاته، ولا يطلب الأجر من الخلق سواء أجر المكانة أو المنصب أو الأجر المادي، إذ غالباً ما يسعى أهل السيادة إلى العمل لإرضاء الأتباع لتدوم سيادتهم ولو كان بسخط الله تعالى. وإنما عليه أن يسأل أجره من الله تعالى فقل ما أستاكم عكيه من الله تعالى الصبر.

# الحور الثاني عشر: صبر الله تعالى

إِنَّ أَمثل مثال للصبر هو صبر الله تعالى على إبليس الذي ﴿ اَسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾، فأمهله الله تعالى إلى يوم القيامة ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ﴿ اَلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾. فلم يوقر الله تعالى فقال: ﴿ فَبِعِزَّ نِكَ لَأَغُرِينَهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾. وبالرغم من ذلك صبر الله عليه مع قدرته على أن يهلكه ويذيقه أسوأ أنواع العذاب بكلمة واحدة، فلله المثل الأعلى.

# المحور الثالث عشر: الخاتمة

لقد أوضح الله تعالى في هذا القرآن الطريق لتحقيق جميع المصالح التي تقوم بها أمور العباد، وبين سبيل الحفاظ عليها والارتقاء ونيل الإمامة فيها. والتي على رأسها توحيد الله تعالى بالعبادة، فبه يذكرون في الدنيا والآخرة ﴿ إِنّ هُوَ إِلّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾. ومن أهم القواعد لنيل الإمامة فيه هو الصبر عليه ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمّةُ يَهَدُونَ يِأَمْ إِنَا لَمّا صَبَرُوا ﴾، كالصبر على المصائب المتعلقة بالالتزام والتمسك به، والصبر على التراجع عن الخطأ، والصبر على بذل المحاب لأجله، ولو طالت مدته، ثم الصبر على السيادة بعد نوالها، والصبر عن التكلف. وقد ضربت فيه الأمثال لكل نوع من أنواع الصبر بعد نوالها، والصبر عن التكلف. وقد ضربت فيه الأمثال لكل نوع من أنواع الصبر بعد حين ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ بَأَهُ بُعَدَ حِينٍ ﴾. وسترى عاقبة التمسك بأنواع الصبر بعد حين ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ بَأَهُ بُعَدَ حِينٍ ﴾. فتطابقت آخرها ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ﴾ مع أولها ﴿ وَالْقُرْءَانِ ذِي الذِكْرِ ﴾.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



# سورة الزمر

#### مقصد السورة

المحبة الخالصة لله تعالى: علاماتها وصورها ولوازمها ومحظوراتها.

# الأدلة على مقصدها

#### ١- المناسبة بين استهلالها وخاتمتها

استهلت السورة بالأمر بإخلاص المحبة لله تعالى وإخلاص العبادة له ﴿ فَأَعْبُدِ اللّهَ مُغْلِصًا لَهُ اَلدِّينَ الْمُ الدِّينَ الْمُغَالِصُ ﴾. وانتهت بثواب المخلصين وأنفاسهم تلهج بالإخلاص والتسبيح والحمد، وكذا ألسنتهم ﴿ وَقَالُواْ الْمَحَمَّدُ لِلّهِ اللّذِى صَدَقَتًا وَعُدَهُ, وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوًا مِن الْمَحَنّةِ حَيْثُ نَشَاتًا فَيْعُم أَجُرُ الْعَمِلِينَ اللّهِ وَتَرَى الْمَكَيْحَةُ مَا فَيْعُم الْجُرُ الْعَمِلِينَ اللّهِ وَتَرَى الْمَكَيْحِدُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِ وَقِيلَ الْحَمْدُ اللّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾.

# ٢- تكرار كلمة العبادة وتصاريفها

العبادة هي كمال الحب مع كمال الذل لله تعالى. لذا تكررت في هذه السورة كلمة العبادة وتصاريفها، من ذلك قول الله تعالى ﴿ فَأَعْبُكِ اللّهَ ﴾، ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُكَ اللّه ﴾، ﴿ قُلْ إِنّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُكَ اللّه ﴾، ﴿ مَا نَعْبُكُ هُمْ ﴾، ﴿ قُلْ إَفَعُنْكُ أَللّهِ تَأْمُرُ وَتِي أَعْبُكُ ﴾، ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ﴾، ﴿ قُلْ يَعِبَادِهِ أَلْكُفُر ﴾، ﴿ أَليسَ ٱللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ. ﴾، ﴿ أَنتَ تَحْكُمُ وَلَا يَرْضَىٰ عِبَادِكَ ﴾، ﴿ قُلْ يَعِبَادِكَ ﴾، ﴿ أَلَيْسَ ٱللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ. ﴾، ﴿ أَنتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ ﴾، ﴿ قُلْ يَعِبَادِكَ ٱلّذِينَ أَسْرَفُوا ﴾.

### ٣- تكرار لفظ الإخلاص والصدق ومرادفهما في العبادة

وتكرر في هذه السورة ذكر الأوصاف التي هي من لوازم المحبة كلفظ الإخلاص والصدق والإنابة وغيرها من الألفاظ والأساليب. من ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ اللّهَ مُغْلِصًا لّهُ الدّينَ ﴾، ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللّهَ مُغْلِصًا لّهُ الدّينَ ﴾، ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللّه مُغْلِصًا لَهُ الدّينَ ﴾، ﴿ قُلِ اللّهَ الدّينَ الله الإنابة كما في قول الله تعالى ﴿ دَعَارَبّهُ مُغِيبًا إِلَيْهِ ﴾ ﴿ وَأَنَابُواْ إِلَى اللّهِ ﴾ ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ ﴾ . ومنها الاستسلام لله تعالى ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ اللّهِ ﴾ ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ ﴾ . ومنها الاستسلام لله تعالى ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ اللّهُ اللّهُ عَالَا الطاعة ﴿ أَمَنَ اللّهُ اللّهُ عَالَا الطاعة ﴿ أَمَنَ هُو وَكَبُدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَالَا الطاعة ﴿ أَمَنَ عَلَى اللّهُ فَاعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ فَاعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ أَعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ فَاعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ فَاعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ فَاعْبُدُ ﴾ ، ﴿ قُلِ اللّهَ اللهُ تعالى وعبادته . فَعْلِصًا لّهُ دِينِي ﴾ .كلها تدل على الصدق والإخلاص في محبة الله تعالى وعبادته .

# ٤- التحذير من عدم الإخلاص في العبادة

ورد فيها التشنيع على ما يضاد الإخلاص في محبة الله تعالى وعبادته ما يقتضي التحذير منه وبيان شناعته. من ذلك عبادة غيره والشرك به كما في قوله تعالى في أول السورة: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا ﴾، ﴿ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا ﴾، ﴿ رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَسَكِسُونَ ﴾، وفي آخرها ﴿ لَإِنْ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾.

ومنها الكذب في ادعاء المحبة كما في قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَندِبُ ﴾، ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ ﴾، ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ ﴾.

#### ٥- ما تميزت به السورة

أ- ورد في السورة لفظ ﴿ عِبَادِ ﴾ في مواضع، وورد فيها لفظ ﴿ عِبَادِ ى ﴾ في مواضع أخرى، لما في ذلك من إشارات بلاغية جميلة. ففي مواضع ذكر المؤمنين والمحسنين جاء لفظ ﴿ عِبَادِ ﴾ كما قال الله تعالى ﴿ فَبَشِّرْعِبَادِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَالَى ﴿ فَلَ يَعِبَادِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى ﴿ قُلْ يَعِبَادِ اللّهِ اللّهِ ويرضاه ليسارعوا فيه، قربهم من الله تعالى، فتكفيهم الإشارة في معرفة ما يحبه الله ويرضاه ليسارعوا فيه، ومعرفة ما يبغضه الله تعالى ليكونوا أبعد الخلق عنه. ولأنهم معروفون بأنهم أهل الله تعالى وخاصته، إذا ما راهم الخلق تذكروا الله تعالى. فأحوالهم دون أن يتلفظوا تذكر بالله، وهيأتهم مصبوغة بالعبودية، ومجالسهم تلهج بذكره، فيعرفهم الناس أنهم أهل الله تعالى بالإشارة والعلامة والسيما، فلا يفتقرون إلى التصريح بأنهم أهل الله وخاصته.

أما في مواضع ذكر المذنبين والمسرفين على أنفسهم بالمعاصي جاء لفظ ﴿ عِبَادِى ﴾ كما قال الله تعالى ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ السَّرَفُواْ عَلَى اَنفُسِهِم لا نَقَسَهُم لا نَقَسَهُم لا نَقَسَهُم لا نَقَسَهُم لا نَقَسَهُم اللَّه عِن رَبِّمَةِ اللّهِ ﴾ ذلك لتلطخهم بالذنوب وإسرافهم، فيحتاجون إلى مزيد من التأكيد لهم على استمرار الانتساب إلى جلاله، وأنهم ما زالوا قريبين من جلاله، وأنهم معروفون عنده، فأكد بإثبات ياء ﴿ عِبَادِى ﴾. بينما النداء بلفظ ﴿ يَعِبَادِ ﴾ لا يفهم منه المذنب أنه قريب من جلاله، بل قد يظن أن المخاطب نكرة، فهو إذاً نكرة، فهو إذاً نكرة، فهم على المعصية يشعر دائماً بوحشة في قلبه وظلمة، بعكس المحسن الذي يفهم من ﴿ يَعِبَادِ ﴾ شدة القرب.

فدعاهم إليه ﴿ يَكِبَادِيَ ﴾ ليقربهم ويحببهم إلى جلاله، ويدعوهم إلى التوبة من الشرك والمعاصي، فباب التوبة والقبول مفتوح في جميع الأوقات لجميع المراتب ﴿ لَا نَقْ نَطُواْ

مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، فالمسرف على نفسه الذي يشعر بالذنب يحتاج إلى من يضمه ليخر بين يديه تائباً.

ب- ورد في السورة ذكر أهل الشرك ومصيرهم إلى النار بقوله تعالى ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فَيْتِحَتُ أَبُورَبُهَا ﴾ بينما ورد في أهل الجنة أهل الإخلاص ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُورَبُها ﴾ بإثبات الواو ﴿ وَفُتِحَتُ ﴾ فميز الله تعالى عباده المخلصين من أهل الجنة في الألفاظ عن أهل الشرك بإشارة بليغة وذلك بإثبات الواو. ذلك أن أهل الشرك إذا سيق بهم إلى النار وهي مغلقة الأبواب وقد سمعوا من وراء أبوابها العظيمة الموصدة أصوات مهولة تخرج من جوفها تصك الأذان كأنما يحطم بعضها بعضاً نتيجة تغيظها في زفيرها وشهيقها بما يزيد رعب المنتظر ويزيد من خوفه، فتفتح الأبواب فجأة في وجوههم بلا مقدمة فيتقاذف في وجوههم شررها ولهيبها وحممها. فحذفت الواو ﴿ فُتِحَتُ ﴾ لبيان حالهم قبل فتحها وبيان المفاجأة عند فتح أبوابها وما يليه من أهوال. ولما كانوا قد أغلقوا قلوبهم عن هذه الدعوة المباركة، أتوا النار وقد أغلقت أبوابها ليفاجأوا بنيرانها ولهيبها.

بينما أهل الجنة، فإن أبوابها تفتح وتهيأ قبل وصولهم ضيافة لهم، والملائكة في انتظارهم في طرقاتها وعلى أبوابها، مرحبين بهم مهنئين لهم، قد فرشت طرقاتها بما يناسب الضيافة الإلهية، ﴿ وَفُتِحَتَ أَبُوابُها ﴾ أي وقد فتحت أبوابها قبل وصولهم، كرامة لعباد الله. كما استقبلوا دعوة التوحيد والإخلاص بقلوب مفتوحة مرحبة بها فكذا جازاهم الله تعالى من جنس عملهم.

# ٦- الآيات الأخيرة في السورة التي قبلها

انتهت سُورة ص التي سبقت سورة الزمر بما ورد فيها من قول إبليس لله تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ إِلَى لَا أَمُ خَلَصِينَ ﴾ مبينة أن أهل الإخلاص

في محبة الله تعالى وعبادته هم أهل الله وخاصته، وهم الذين سيحفظهم الله تعالى من إغواء الشياطين.

ثم أردفت بأمر الله تعالى نبيه محمداً عَلَيْهِ بأن يؤكد الإخلاص حال دعوته بقوله ﴿ قُلْ مَا الْمَعْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ وإنما أرجو وجه الله تعالى. حينئذ ينبغي معرفة علامات الإخلاص في المحبة وصوره ولوازمه ومحظوراته، فتلتها سورة الزمر لبيان المطلوب.



# محاور سورة الزمر

المحور الأول: براعة الاستهلال في إخلاص المحبة لله تعالى.

المحور الثاني: الله تعالى يحكم ولا يحكم عليه.

المحور الثالث: الله الواحد لا ولد له ولا شريك.

المحور الرابع: لوازم المحبة الخالصة، صورها وعلاماتها.

المحور الخامس: خوارم المحبة الخالصة.

المحور السادس: عقوبة عدم الإخلاص في المحبة.

المحور السابع: ثواب المحبة الخالصة.

المحور الثامن: الخاتمة.



# محاورها

# المحور الأول: براعة الاستهلال

لقد أنزلنا إليك الكتاب على مراحل ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ ﴾ للإشارة إلى تكرار نزوله، ولم يقل سبحانه (إنزال) التي لا تدل على التكرار. فلم ينزل جملة واحدة، وإنما تكرر نزول الوحي على قلبك لتوطيد العلاقة مع الله تعالى، ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْبِ مِنَ ٱللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْمَكِيْدِ ﴾. فتزداد المحبة، ويزداد الإخلاص اعتقاداً وعملاً ﴿ فَأَعَبُدِ اللّه مُغَلِصاً لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْمَالِقُ ﴾. أين هذه المحبة الخالصة من محبة المشركين الكاذبة؟ إذ يتذرع المشركون كاذبين بزعمهم أن اتخاذهم للشركاء وزعمهم الولد للله تعالى وعبادتهم إياهم ببذل الحب التام والذل التام لهم ما هو إلا وسيلة للتقرب إلى الله تعالى قم ما نع إلا وسيلة للتقرب إلى الله تعالى قم ما نع الضرورة، فهم وسطاء بينهم وبين الله تعالى ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله الله على الله على الله الكاذب.

# المحور الثاني: الله تعالى يَحكم ولا يُحكم عليه

لو أراد الله أن يتخذ ولداً شريكاً له ليكون واسطة لهم -كما زعموا- لكان هو الذي يختاره ويصطفيه، لا كحالكم ليس لكم خيار في تعيين المولود وتعيين صفاته وأخلاقه، وكذا الحال لو أراد أن يتخذ الشريك الذي ليس بالولد. فإن كان هو الذي يختار لكم أولادكم ويحدد أوصافهم الدقيقة وأخلاقهم - وهذا الأمر بما يعجز عنه البشر لأنفسهم - فمن باب أولى أن يكون هو الذي يختار الشريك لنفسه، ومن باب أولى أن يكون هو الذي يصطفيه لنفسه، فالأمر لا يرجع إليكم في تعيينه ﴿ لَو أَرَادَ الله أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَا يُحبر ولا يُقهر على اختيارهم، بل هو ﴿ الْوَحِدُ ﴾ لا شريك له ولا ولد ولا واسطة لا يُجبر ولا يُقهر على اختيارهم، بل هو ﴿ الْوَحِدُ ﴾ لا شريك له ولا ولد ولا واسطة بينه وبين خلقه، وهو ﴿ الْقَهَارُ ﴾ الذي يقهر عباده على ما يريد ولا يُقهر، هذا أولاً.

كيف وهو الذي له كمال القوة والقهر، إذ خلق نظاماً كونياً عظيماً بديعاً، ولم يستشر فيه أحداً لكمال علمه وحكمته وقهره. يسيّر هذا النظام على قوانين منتظمة ثابتة ضابطة متكاملة تدل على وحدانيته، وهذا النظام الكوني لا يحيد عن تلك القوانين قيد أغلة، فهو مؤتمر بأمر الله تعالى ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِاللَحِقِيُّ يُكُوِّرُ النَّهَارِ فَهُو الذي يقهر الليل على النهار، ويقهر النهار على النهار، ويقهر النهار على الليل، فكيف يُقهر على اختيارهم الولد له سبحانه؟ هذا ثانياً.

وخلق فيه الإنسان وهو آدم ولم يخيره في وجوده، وتجري عليه تلك القوانين الموحدة، ثم خلق له زوجه حواء بلا اختيار ﴿ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَبِعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾، وأنزل له ثمانية أصناف من الأنعام وسخرها له ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِن الْأَنعَامِ وَلَم يكن للإنسان فيها يد ولا قدرة، وإنما لكمال علمه وكمال حكمته وكمال تفرده بالقهر ﴿ هُو اللهُ اللهُ الْوَاحِدُ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وكذا فيما يتعلق بالولد. فالذي قضى بخلق الولد لآدم وزوجه هو الله تعالى، والذي يتصرف في الولد ويحكم في وجوده وعدمه وفي صفاته هو الله تعالى، بل ويحكم بيئته في جميع مراحل تطوره الجنيني إلى أن يولد بالصورة التي يقدرها الله تعالى، هذا رابعاً. فالله هو الذي يحكم في جميع شئونكم، ثم تتعدون أنتم طوركم ومقامكم فتحكمون على الله؟ وتحكمون له بالولد؟ ثم أنتم الذين تختارونه له؟! ثم تعبدونه ليكون لكم زلفي إلى الله تعالى دون إذن من الله؟! فلا إله إلا الله، كيف انصرفت عقولكم؟! ﴿ خَلَقَكُمْ فِي بُطُونِ نَفْسٍ وَبِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الله وَلِيكُمُ الله وَلِيكُمُ الله وَلِيكُمُ الله وَلِيكُمُ الله وَلِيكُمُ الله الله الله إلا الله وَلِيكُمُ الله وَلَا الله وَلِيكُمُ الله وَلِيكُمُ الله الله الله الله الله الله وَلَا لَكُم مِنَ الله وَلَا الله الله الله الله وَلَا الله الله الله وَلَا لَكُم مِنَ الله وَلَا الله الله الله الله الله وَلَا الله الله الله الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله الله الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلَوْ وَلَا الله وَلْ الله وَلَا ال

## الحور الثالث: الله الواحد لا ولد له ولا شريك

أنتم الذين تحتاجون إلى الزوجة وليس الله تعالى، فخلق لكم الزوجة ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾. وحال ذكور الأنعام كحالكم تحتاج إلى الإناث فخلقها لها،فهي من حاجات المخلوق لنقصه وفقره.

ومن نقص المخلوق وفقره احتياجه للولد فخلق له الولد، والله تعالى غني عن المخلوقات، ومنزه عن الفقر والاحتياج والنقص.

كل ذات لها نظير، فالسماوات تقابلها الأرض، والليل يقابله النهار، والشمس يقابلها القمر، والذكر تقابله الأنثى ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّرُ الْيَّلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ حَكُلُّ يَجَرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ حَكُلُ يَجَرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى الله هُوَ الْعَزِيزُ النَّعَفَرُ ( فَ خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِن الله هُو الله وَلا مثل ولا كف عنولا فرع الأَنْعَلَمِ تَمَنينَة أَزْوَجٍ ﴾. بينما الله سبحانه واحد لا نظير له ولا مثل ولا كف عنولا فرع ولد، له تمام الملك والعزة والغنى والسؤدد والإنعام، لذا لا يستحق العبادة إلا هو ﴿ وَلَكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لَكُ الْمُلُكُ لَا إِلَكَ إِلّا هُو فَانَى تُصَرَفُونَ ﴾. ولكنهم قابلوه بالجحود والكفر، فالموعد يوم القيامة.

لقد أنعم الله على الإنسان بأن خلقه، وعلم حاجته إلى الزوجة والولد، فأتمها له بخلق زوجه لتتم سعادته بها، وكذا خلق الأنعام الأربعة بأزواجها للتجمل والطعام والركوب، وأتم لكم الحياة الزوجية بالتناسل. ثم تمم السعادة لكم فعرفكم طريق محبته للفوز بقربه، فجعل جميع ما سبق آيات يتوصل بها إلى عبادة الله تعالى وحده وإلى إخلاص المحبة له والتي هي غاية سعادة القلب.

فالإخلاص في محبته سبحانه وعبادته هو الزلفي والوسيلة للوصول إلى الله تعالى، لا اتخاذ الشريك وادعاء الزوجة والولد لله تعالى وعبادتهم ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ لَـهُ

ٱلْمُلُكُ لَا إِلَا هُوَ فَأَنَى تُصَرَفُونَ ﴾. واعلموا بأن رحمتي واسعة، «وأن رحمتي غلبت غضبي» (١) ، فإن رجعتم إلي قبل يوم القيامة غفرت لكم ما سلف منكم ﴿ أَلَا هُوَ ٱلْعَرْبِينُ ٱلْغَفَدُرُ ﴾.

ما يدل على كذبهم في ادعائهم أنه لا بد من وجود الواسطة والشريك الشفيع أنهم إذا مس أحدهم الضر لجأ إلى الله تعالى وحده فأكرمه بنعمته، ورفع عنه ما يشتكي، وأسعده بذلك. ولكن العبد بعدها ينسى ربه فيشرك بالله تعالى ويقبل على آلهته ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَارَبَّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلُهُ, نِعْمَةً مِّنَهُ نِسَى مَا كَانَ يَدَعُوا إِلَيْهِ مِن فَبَلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ عَلَى ولكنها تجحد ذلك. الإنسان موقنة بوحدانية الله تعالى، ولكنها تجحد ذلك.

أيها المؤمن أقبِل على الله تعالى مخلصاً له بالمحبة والعبودية، لا سيما حال الخلوة وغفلة الناس، واقترب منه بالسجود، وتضرع إليه مفضياً بحبك وولهك له راهباً راغباً، وليكن هذا دأبك دائماً ﴿ أَمَّنُ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلْيَلِ سَاجِدًا وَقَابِماً يَحْذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِيهِ عَلَى الله زلفى.

١- رواه البخاري (٣١٩٤).

# المحور الرابع: لوازم المحبة الخالصة، صورها وعلاماتها

للمحبة الخالصة لوازم وعلامات تدل على صدق محبة العبد لله تعالى. من علامات صدق محبة الله تعالى والإخلاص له انشغال القلب واللسان والجوارح بذكره في جميع الأوقات، لا سيما في الليل حيث يهيج وجد القلب لذكر الحبيب وينفرد فيه المحب بحبيبه. فترى المخلص قائماً عند باب رحمة الله متهجداً، سائلاً راجياً ﴿ أَمَنَ هُوَ قَانِتُ عَانَآءَ النَّيْلِ سَاجِدًا وَقَا إِمَا يَحْذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ عَلَى .

ومن علامات صدق المحبة أنه لا يرضى أن يقف عند حدًّ في التعرف على الحبيب ومعرفة ما يحبه، بل دائماً يطلب الاستزادة في معرفة وتعلم كل ما يتعلق بالمحبوب من خلال العلم الشرعي في قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. فهو في جميع أحواله تجده مستمراً في طلب العلم الشرعي، مع المحبرة إلى المقبرة وكلما تعرف عليه ازداد هيبة منه، لذا من علامات صدق المحبة الفرار إليه متقياً غضبه وهيبة له ﴿ قُلْ يَعْبَادِ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلنَّقُواْ رَبَّكُمْ ﴾، لا سيما حين يلقي بجسده وقلبه وروحه على عتبة بابه ساجداً وقائماً قيام العبد بين يدي سيده.

﴿ يَعِبَادِ ﴾ بحذف ياء (عبادي) والإبقاء على إشارة الخفض ﴿ عِبَادِ ﴾، أما حذف الياء فهي للدلالة على شدة قربهم والتصاقهم بجنابه، فلا يوجد عائق ولا حاجز يبعدهم عنه، ثم لشدة حبهم لله تعالى وتعلقهم به ونظرهم إلى ما يحبه ويرضاه تجدهم تكفيهم الإشارة عند النداء، فاكتفى لهم بإشارة الخفض بدلاً من الياء. وكذلك تدل إشارة الخفض بدلاً من الياء على خضوعهم عند عتبة بابه وقد التصقوا بها.

وهذا يرقيهم إلى درجة الإخلاص التي تعلوها وهي المسارعة إلى كل ما يحبه ويرضاه من واجبات ومندوبات، واجتناب كل ما يبغضه ويكرهه من المحرمات والمكروهات وهي درجة الإحسان ﴿لِلَّذِينَ ٱحۡسَنُواْ فِي هَـٰذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ ﴾. وهذه تقود إلى المرتبة

التي تليها وتعلوها في الإخلاص.من صورها وعلاماتهاالهجرة إليه. فيهجر الأرض التي استشرت فيها المعاصي وعم فيها الفجور إلى الأرض التي تكثر فيها الطاعة وعبادة الله وحده،والصبر عليها وعلى أقدار الله تعالى فيها ﴿ وَأَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَتُم اللّهَ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾.

وتلك تقود إلى مرتبة أعلى في صدق محبتي لله تعالى، تلك المرتبة التي تنبئ فيها أحوالي وهيأتي أن محبة الله تعالى قد ملكت رق قلبي، فقلبي وروحي وأعضائي وأحشائي هي التي تأمرني سجية بإخلاص المحبة لله تعالى كما تأمرني آياته ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَ اللّهَ مُخَلِصًا لَهُ الرّبة التي تعلوها.

من علامات هذه المرتبة الجديدة الحرص على الفوز بالمراتب الأولى في صحيفة المحبة والإخلاص، والمسابقة إليها ﴿ وَأُمِرّتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾. ومنها الخوف من إعراض الله عني ساعة أو لحظة وإلا تعذب القلب حينئذ - لإعراضه عني - وتبعه عذاب الجوارح، لا سيما يوم القيامة ﴿ إِنِّ آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَقِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾. فلا أحب إلا إياه ولو لم يأمرني، حبه قد ملا علي حياتي ودنياي و أخرتي، فلا أشعر بالوحشة ولو لم يصحبني عامرني، حبه قد ملا علي حياتي ودنياي و أخرتي، فلا أشعر بالوحشة ولو لم يصحبني أحد من الخلق، ولو فارقت جميع الخلق ﴿ قُلِ اللّهَ أَعَبُدُ مُخْلِصًا لّهُ، دِينِي الله فَأَعَبُدُ وأَمَا شِئْتُم مِن دُونِيهِ ﴾. فمن لم يخلص في محبته لله تعالى فقد خسر أعظم خسارة في الدارين، لا سيما يوم القيامة حيث يخسر جميع أصحابه وخلانه بل يخسر أهله وأقرب الناس إليه، بل يخسر نفسه حين يحتجب الله عنه ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلّذِينَ خَسِرُوا ٱلفَسَهُم وَأَهْلِيهِم وَلِي يَعْسَر نفسه حين يحتجب الله عنه ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلّذِينَ خَسِرُوا ٱلفُسَهُم وَأَهْلِيهِم وَلِي يُومَ القيامة حيث يالنار، فيعلق بكلاليبها في منتصفها، ويعلق بسلاسلها، حينئذ يؤم القيل من النار من فوقه، وظلل من النار من تحته حيث الهاوية. فتزداد الحجب بينه وبين الله تعالى لأنه أحاط نفسه في دنياه وظللها بمحبة غير الله تعالى وتشبع بهم فاحتجب عنه فجوزي بذلك يوم القيامة ﴿ لَهُمُ مِن فَوْقِهِمٌ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلَلُ مِن النَّا وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلُلُ مِن النَّا وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلُلُ مُن النَّا وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلُلُ مِن النَّا وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلُلُ مِن النَّا وَمِن تَعْلِمٌ مُلْلُلُ مِن النَّا وَمِن تَعْلِمُ مُلْلُكُ ﴾.

ومن علامات صدق المحبة لتلك الدرجات العلى أن المخلص لله تعالى لديه حاسة إضافية تجاه الشرك وذرائعه، فتجده بعيداً عنه، بينه وبينه مفاوز، حذراً منه، مجتنباً كل ذريعة ووسيلة تؤدي إليه ﴿وَالَّذِينَ اَجْتَنبُواْ الطَّغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى اللهِ ﴾. ومنها أن أذني وقلبي مقبلان بكُلِّيتهما لسماع كلامه والاستجابة له للوصول إلى الدرجة الفضلى التي يحبها ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَ ﴾.

ومنها أن لساني أقومه بكمال الأدب مع جلاله، من ذلك أن لا أتقدم إليه بالشفاعة لمن أشرك به،بل أبغض من أبغضه الله تعالى ﴿ أَفَمَنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَانَتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنّارِ ﴾، فلا أحب إلا من يحبه الله تعالى ولا أبغض إلا من يبغضه الله تعالى، ولا أسمع إلا ما يحبه الله تعالى، ولا أرى إلا ما يحبه، قال الله تعالى في الحديث القدسي «من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، وما زال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحببته فكنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته». (١)

وذلك هو المرتقى الذي يرتقي بصاحبه إلى المقام الأعلى في الغرف ﴿ لَهُمْ عُرُفُ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مَّبْنِيَةٌ مَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾، فالغرفة هي البناء العالي. لذا أرطب لساني وقلبي بذكره دوماً ليتجدد حبي وتتجدد عبوديتي له، فتزهر رياض حبي بألوانها، مخصبة بأقواتها المختلفة، وإلا أصابها القحط والجدب بالغفلة عن ذكره، وتهشمت أفنان القلب فأصبحت حطاماً، وأمسى القلب قاسياً ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ مَنْ يَنِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُغْرِجُ بِهِ عِن رَرْعًا مُخْلِفًا أَلُونُهُ مُمَّ يَهِيجُ فَتَرَكُهُ مُصَفَى لَا ثُمَ الله تعالى عقام العبودية مُصَفَكًا وُمُ مَطَالًا ﴾ وهذا من الله تعالى، فمن أكرمه الله تعالى بمقام العبودية

١- رواه البخاري (٢٥٠٢).

وأخلصه له أكرمه بالرياض اليانعة من المحبة الإلهية، فإن أعرض العبد عنها سلبه تلك الكرامات. لذا قال سبحانه في هذه السورة ﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُۥ حُطَامًا ﴾ فنسب الجزاء إلى نفسه الكريمة ﴿ يَجْعَلُهُۥ ﴾، بينما في سورة الحديد ﴿ ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴾.

حينئذ يرتقي القلب إلى مرتبة أعلى في الإخلاص والمحبة الصادقة. من علاماتها انشراح الصدر واستنارة الوجه وظهور البهجة عند سماع كلامه وعند عبادته ﴿ أَفْمَن شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ, لِلإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورِ مِن رَبِّهِ عِهِ ﴾، فألتذ بسماع كلامه ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَنَابًا مُّتَشَيِهًا مَّتَانِي ﴾، فيسترخي جلدي وقلبي حينئذ ويلينان مستسلمين لحبه، هائمين في وجده بعدما اقشعرا من روعة ذكره ﴿ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَونَ رَبَّهُمْ مَ تَلِينُ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ﴾.

أما المحب المخلص العابد لله تعالى فقد ارتقى بعدها إلى درجة أعلى في الإخلاص وصدق المحبة. من علاماتها الشعور بالسعادة والراحة بإسلام قلبي إلى محبوب واحد وقد تبعه جسدي، فلا يلتفت إلى غيره. وشقاؤه بتسليمه لمجموعة من المختلفين المتنازعين العسرين المتشاكسين، فهو قلب مضطرب ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ

شُرَكَآهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾.

ثم أرتقي إلى درجة أعلى، ومن علاماتها أن يكون القلب دائماً في شوق إلى الله وإلى لقائه، قال على الله وقصر لقائه، قال على الله وقائه وقصر العمر لتسرح روحي بعد الموت إلى السماء السابعة فتحلق حول العرش، وتأوي إلى القناديل المعلقة بالعرش، وتأكل من شجر الجنة. وفي أشد الشوق إلى يوم القيامة لأقوم بين يدي جلاله، ملقياً بروحي وجسدي بين يديه، أشكو إليه خصومة الأعداء لما دعوتهم إلى الإخلاص في محبته ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴿ ثُنَّ إِنَّكُمْ يَوْم الْقِيكُمةِ عِندَ رَبِّكُمْ الله النبي عَلَيْ لِحَلَم المناه الشوق إلى ذاك اللقاء كما قال النبي عَلَيْ لِحَلَة احتضاره: «اللهم الرفيق الأعلى». (١)

لذا تجدني في هذه الدرجة أتلهف لكل ما جاء من الله تعالى، وأتلقاه بالتصديق قولاً وعملاً، فأنشره وأدعو الخلق إليه مستبشراً به، لا أهاب غيره، فهو حسبي ومولاي ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ آَلَ لَمُ مَّا وَمُنَاءُ وَنِ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ أَلْمُنَّوُونَ اللهُ عَنْهُمْ أَلَدُى يَشَاءُ وَنِ عِنْدَ رَبِّهِمْ فَلِكَ جَزَاءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آَلُ لِيكَ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ أَسُوا الله عَنْهُمْ أَلَوْنَ عَنْهُمْ أَلَيْسُ الله بِكافٍ عَبْدَهُمْ وَيُعْوِفُونَكَ بِأَلَيْسَ الله بِكافٍ عَبْدَهُمْ وَيُعْوِفُونَكَ بِأَلَيْسَ الله بِكافٍ عَبْدَهُمْ وَيُعْوِفُونَكَ بِأَلَيْنِ مِن دُونِهِ عَنْهُ .

ومن علامات صدق المحبة في هذه الدرجة أني دوماً أملاً المجالس بذكره، وذكر نعمه وجميله وآلائه السابغة على وبديع صنعه، فأشغلها بالحوار والجدل لدعوة الناس إلى الإخلاص له في المحبة ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنِ اللَّهُ قُلُ الْإَحْلاص له في المحبة ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنِ اللَّهُ قُلُ الْإِحْلام مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّه إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِ ﴾ الآية.

١- رواه البخاري (٢٥٠٨).

٢- رواه البخاري (٤٤٦٣).

ومنها أنه وإن أعرض جميع الخلق عن دعوة التوحيد فإني لن أتخلى عنها ولو انفردت سالفتي، فإن حسبي وكفايتي وغناي هو الله وحده ﴿ قُلْ حَسِبِي اللّهَ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُ اللّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُ اللّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُ اللّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى أَن يَتُركُ دَعُوة التوحيد: «أترون هذه الشمس؟ فما أنا بأقدر على أن أدع ذلك منكم على أن تستشعلوا منها شعلة». أي من الشمس. (١)

ومنها أن يكون إخلاصي لله هو شرفي ومنصبي ومناي وغايتي وحَسَبي ونسبي وسبي هو قُلُ يَكَوِّمُ اعلى مكانَئِكُمُ إِنِي عَدِمِلُ ﴾، فإن كان كل منكم مُصراً على أن يعمل للحفاظ على حسبه ونسبه فليعمل وليرتق فيهما، فأنا هذا حسبي ونسبي، سأعمل جاهداً له. فشرف الإنسان ومكانته على قدر إخلاصه في محبة الله تعالى، والجزاء من جنس العمل، فسيجازيه الله تعالى بالإكرام والخيرات السابغة تنهال عليه من فوق العرش. لذا قال الله تعالى بعدها ﴿إِنّا أَنزَلْنا عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ لِلنّاسِ بِٱلْحَقّ مَن وَق العرش. لذا قال الله تعالى بعدها ﴿إِنّا أَنزَلْنا عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ لِلنّاسِ بِٱلْحَقّ فَمَن اَهْتَكَدَكُ فَلِنَفْسِهِ مَ وَمَن ضَلّ فَإِنّا يَضِلُ عَلَيْها ﴾، فقال سبحانه ﴿ عَلَيْكَ ﴾ تشريفاً من جهة العلو، من جهة العرش، ولم يقل (إليك) تكليفاً!! فالانتساب إلى القرآن وإلى عبادة الله تعالى شرف المؤمن.

إذا استبطأ المؤمن الوفاة أو استصعب عليه ذلك مع شدة شوقه إلى الله تعالى فقد زفت البشرى إليه بأنه عند نومه يكون في ضيافة الله تعالى، فإنه سبحانه يتوفى الأرواح. لذا يجد المرء في النوم راحة بالرغم من أنه سبحانه لم يمسكها، فكيف لو أمسكها ﴿ اللّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوِّتِهِا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِها ﴾. لذا كان النبي عَلَيْ يتوضأ قبل النوم لتكتمل طهارة الروح وكان يقول: «اللهم أنت خلقت نفسي، وأنت تتوفاها،

١- رواه البيهقي في الدلائل (١٨٧/٢) وذكره البخاري في تاريخه (١/٧) وحسنه الألباني في الصحيحة (٩٢).

لك عاتها ومحياها» الحديث. (١) وكان يقول عند النوم: «اللهم أسلمت نفسي إليك، وفوضت أمري إليك، ووجهت وجهي إليك، وألجأت ظهري إليك». (٢)

وقارنه بالهتهم، فأين سعادة الروح حين تحلق حول العرش بشقائها حين تحوم حول القبور والأصنام ،وهل تستطيع هذه الألهة أن تفعل شيئاً من ذلك، من الخلق والوفاة والإماتة والإحياء؟ بل أرواح الأشخاص المعبودين بين يدي الله تعالى يتصرف فيها كيف يشاء وكذا باقي الألهة،وهو الذي يملكها،فكيف تُعبد وهي لا تملك شيئاً؟ بل ولا تملك نفسها؟ وكيف تشفع وهي لا تملك منها الله تعالى بالشفاعة؟ وكيف تشفع وهي لا تملك شيئاً من الشفاعة؟ وكيف تشفع وهي لا تعقل؟ وكيف يطلب منها الشفاعة وهي لا تفهم مخاطبة عابديها؟ ﴿ أَمِ التَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ شُفَعَاءٌ قُلْ أَولَق كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيّعًا وَلَا يَعْقِلُونَ وَالْأَرْضِ ثُمُ إِلَيْهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ثُمُ إِلَيْهِ الشَّفَاعَةُ وَلَا يَعْفِرُ فَلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ومن علامات صدق المحبة في هذه الدرجة الاستبشار عند ذكر الله وحده، والتي يقابلها الاشمئزاز عند الكافر ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشّمَأَزَّتَ قُلُوبُ اللّذِينَ لَا يُؤَمِنُونَ ﴾ الله في المنافوب الكافر في الكافر الله وأيه المنافول الكافر الله والله الله وأنهم ما يعبدونها إلا لتقربهم إلى الله زلفى؟

۱- رواه مسلم (۲۷۱۲).

٢- رواه البخاري (٦٣١٣).

في جوف الليل. فكان عَلَيْ إذا قام من الليل استفتح الصلاة بقوله: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون. اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم» (١)

بعدما تبين لك الطريق الصحيح للزلفي إلى الله تعالى. احذر الطريق الكاذب للزلفي إلى الله تعالى، وإليك بيانه.

۱- رواه مسلم (۷۷۰).

# المحور الخامس: خوارم المحبة الخالصة

احذر محظورات المحبة الخالصة وخوارمها، واعلم بأن أعظمها خطراً عدم إفراد الله بالعبادة والمحبة، واتخاذ الشركاء والشفعاء من دون الله تعالى، أولئك الذين لا يملكون شيئاً سواءً الأحياء منهم والأموات والجمادات، بل لا تعقل عبادتهم وسؤالهم واستغاثتهم واستشفاعهم ﴿ أَمِ التَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءً قُلُ أَوَلَوَ كَانُوا لا يَمْلِكُونَ شَيْءًا وَلا يعقل عبادتهم ﴿ يَعْقِلُونَ شَيْءًا وَلا يعقل اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

بل التوجه إلى الشفعاء والشركاء وطلب الشفاعة والحاجات منهم يؤدي إلى الغفلة عن الله تعالى وعن ترطيب القلب واللسان بذكر الله وحده فضلاً عن الاشتغال به. وينتج عنه الإعراض عن سماع كلامه، وعدم انشراح الصدر واستنارة الوجه وظهور البهجة عند سماعه. بل الاشمئزاز عند ذكره، والاستبشار عند ذكر الشفعاء ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ الشّفعاء ﴿ وَإِذَا دُكِرَ الشّفعاء ﴿ وَإِذَا دُكِرَ النّبي مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبُشِرُونَ ﴾. فالله تعالى يغار، وغيرة الله تعالى أن يأتي العبد ما حرم الله، وأعظم المحرمات الشرك بالله تعالى فهو أكبر الكبائر. ومن علاماته عدم الاستبشار بذكره وإنما الاستبشار بمن دونه، والله تعالى ليس بغافل عن هذا ولن ينساه، بل يعلم درجة الطرب الذي تعيشه قلوبهم عند ذكر الشركاء، والانقباض الذي يصيبها عند ذكر التوحيد، وسيحكم فيهم جراء ذلك في الدنيا ويوم القيامة ﴿ قُلِ ٱللّهُمّ فَاطِرَ السّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ عَلِمُ ٱلْغُينِ وَالشّمَاتِ أَنتَ تَحَكُمُ بُينٌ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهُ يَغْنَلِقُونَ ﴾.

فهذا هو الأصل الأكبر الذي يعذب من أجله الكفاريوم الغَيامة، فليتجرعوا يومئذ مرارة شركهم واستبشارهم بالشركاء ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي الْأَرْضِ جَهِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ, لَا فَنْدَوْ بِهِ مِن سُوَّةِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيكَمَةُ وَبَدَا لَهُم مِّنَ اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَحْتَسِبُونَ الله مَعَهُ, لَا فَنْدَ سَيّعًاتُ مَا صَحَتَهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا كَانُواْ بِهِ مَا كَانُواْ بِهِ عَلَى اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْتَسِبُونَ الله وَبَدَا لَهُمْ مِن اللّهُ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْتَسِبُونَ الله وَبَدَا لَهُمْ مِن اللّهُ مَا لَمْ مَا كَانُواْ بِهِ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا مَا اللّهُ مَا مُعَالِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِلّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّه

لشدة عذابهم ودوامه. هكذا كانوا يتعاملون مع الله تعالى؟ يشمئز أحدهم إذا ما ذكر اسمي؟ ويستبشر إذا ذكر غيري؟ ثم إذا مسه ضر دعانا، فإذا كشفناه عنه أعرض عنا؟ ويدعي أنه كان أهلاً للشفاء وكشف الضر، وأهلاً للنعم؟! ﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّدُ دَعَاناً ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ, عَلَى عِلْمٍ ﴾، إنه نكار للجميل.

وبالرغم من ذلك لا يقنط المشرك من توبة الله عليه. لذا من خوارم المحبة الخالصة القنوط من رحمة المحبوب الأعلى، من رحمة الله تعالى، فعالجه بالرجاء، فكن دوماً راغباً فيه راجياً إياه ﴿ قُلْ يَكِبَادِى ٱلَّذِينَ ٱسْرَفُوا عَلَى ٱنفُسِهِم لا نَقْ نَطُوا مِن رَّحْمَةِ ٱللهِ ﴾. فالدعوة إلى محبته والتقرب إليه ﴿ يَكِبَادِى ﴾ وأبواب التوبة من الشرك وطلب المغفرة مفتوحة في جميع الأوقات لجميع المراتب ﴿ يَكِبَادِى ٱلنَّذِينَ ٱسْرَفُوا عَلَىٓ أَنفُسِهِم لا نَقْ مَطُوا مِن رَحْمَةِ اللهِ عَلَى الله المعفرة مفتوحة في جميع الأوقات لجميع المراتب ﴿ يَكِبَادِى ٱلذِينَ ٱسْرَفُوا عَلَىٓ أَنفُسِهِم لا نَقْ مَطُوا مِن رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ ﴾.

ومن خوارم المحبة الخالصة ضد ذلك وهو الاغترار برحمة الله تعالى مع الإصرار على الذنب والإسراف في المعاصي. فعليك أيها العبد أن تسارع إلى التوبة والإنابة إلى الله تعالى قبل أن تأتيك العقوبة ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ اللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه

وردت ﴿ يَعِبَادِى ﴾ بإثبات ياء المتكلم وليست (يا عباد)، ذلك لتلطخهم بالذنوب وإسرافهم، فيحتاجون إلى مزيد من التأكيد لهم على استمرار الانتساب إلى جلاله، وأنهم معروفون عنده، فأكد بإثبات ياء ﴿ عِبَادِى ﴾. وأنهم ما زالوا قريبين من جلاله، وأنهم معروفون عنده، فأكد بإثبات ياء ﴿ عِبَادِى ﴾. بينما النداء بلفظ (يا عباد) لا يفهم منه المذنب أنه قريب من جلاله، بل قد يظن أن المخاطب نكرة، فهو إذاً نكرة، لأن المقيم على المعصية يشعر دائماً بوحشة في قلبه وظلمة، بعكس المحسن الذي يفهم من ﴿ يَكِيبَادِ ﴾ شدة القرب.

فهي دعوة عامة في الدنيا للارتقاء بالتوبة والإنابة والاستغفار والاستسلام للكافر وللمسلم، وللمؤمن وللمحسن. إذ كل منهم يوم القيامة يود لو ارتقى إلى الدرجة الأعلى. فالكافر يتحسر ويود أن لو كان مسلماً ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسْرَقَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِن السّخرينَ ﴾. ويود المسلم المفرط فضلاً عن الكافر أن لو بلغ درجة المؤمنين المتقين ﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللّهَ هَدَينِي لَكُنتُ مِنَ المُنْقِينَ ﴾. ويود المؤمن فضلاً عن الكافر أن لو ويود المؤمن فضلاً عن المفرط والكافر أن لو بلغ درجة الإحسان ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى اللّهَ مَدَانِي لَكُنتُ فِي اللّهُ مَا أنت ويود المؤمن فضلاً عن المفرط والكافر أن لو بلغ درجة الإحسان ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى اللّهُ مَا أنت عليه، واطلب الارتقاء عن المقام الذي أنت فيه.

من صور الإصرار تأخير التوبة إلى الله تعالى ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُو مِن قَبْلِ إِذَالة العوائق والحجب بينه وبين الله تعالى ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُو مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾. ومن أعظم صور الإصرار تتبع الحيل في الأحكام الشرعية والشبهات في النصوص الشرعية والمنسوخ للترخص، بدلاً من البحث عن مقاصد الشرع الحقيقية والمحاولة للوصول إلى أحسن المقاصد الشرعية لتحقيقها ﴿ وَأَتّبِعُوا الشرع الحقيقية والمحاولة للوصول إلى أحسن المقاصد الشرعية لتحقيقها ﴿ وَأَتّبِعُوا اللهِ وَمَن صور الإصرار الخفية التوقف عن الاستزادة في الارتقاء، وترك التنافس للوصول إلى درجة الإحسان ﴿ وَأَتّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم مِن

ومن خوارمها ما هو أشد من الإصرار على المعاصي وهو تحكيم العقل القاصر على النصوص الشرعية بدلاً من تحكيم الشرع المنزل وتقديم نصوصه على العقل في وَاتَبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَبِّكُم \*. وليعلم العبد أن تبعاتها عظيمة، من ذلك مباغتة العذاب له ثم يلازمه أبد الأبد، ومن ثم الحسرة والندم في مَن قَبُلِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلْعَدَابُ بَغْتَةً وَأَنتُم لَا تَشْعُرُونَ فَنُ أَن تَقُولَ نَفُسٌ بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ ٱللّهِ \*.

ومن خوارمها ما هو أشد وأبغض إلى الله تعالى وهو معارضة الحبيب وتكذيبه، والترفع عما جاء به، وإخفاء جمائله والكفر بها ﴿ بَلَىٰ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَٱسۡتَكُبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾.

ومنها ما هو أشد وأبغض وهو الكذب على الله تعالى بزعمهم أنه هو الذي شرع الشركاء وأذن في اتخاذ الشفعاء ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودًةً ﴾، فمن تبعاته اسوداد الوجه لما يرى من العقوبات التي تنتظره.

ومنها ما هو أشد من الكفر الصريح وهو النفاق والكذب في ادعاء المحبة والإحلاص والتشبع به أمام الناس والمراءاة به وهو خلي عنه، وكذا الكذب في ادعاء محبة الله تعالى باتخاذ الشركاء زاعمين أنهم ما يعبدونهم إلا ليقربوهم إلى الله زلفى. فالجزاء من جنس العمل ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودَةً ﴾، فإنه سيفضح أمام العالمين، وسيرى الناس كذبه باسوداد وجهه، كما قال النبي عَلَيْ «من سمّع سمّع الله به، ومن راءى راءى الله به » (۱).

۱- رواه مسلم (۲۹۸۶).

# المحور السادس: عقوبة عدم الإخلاص في المحبة

من اقتحم خوارم المحبة الخالصة فليتجرع العقوبة المرة التي تنتظره. من ذلك أن تصفد أطرافه ليتقي النار بوجهه بدلاً من يديه ﴿ أَفَمَن يَنَقِي بِوَجْهِهِ عِلَى الْعَذَابِ يَوْمَ الْطَرافه ليتقي النار بوجهه بدلاً من الغذاء من العذاب ولو افتدى بضعف ما في الأرض ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ طَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ, لَا فَنْدَوْ بِهِ عِن سُوَّ الْعَذَابِ فَو وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ طَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ, لَا فَنْدَوْ بِهِ عِن سُوَّ الْعَذَابِ يَعْمَ ٱلْعَذَابِ بعتة ﴿ مِن اللهِ عَلَى مِثْقَالَ ذَرة؟ ومنها أن يأتيه العذاب بعتة ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْلِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ .

ومنها الحسرة التي تلازمه أبد الأبد ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَمْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴾. ومنها تكالب الأحزان عليه من كل جهة ﴿ وَيُنجِي اللّهُ اللَّذِينَ اتَّـقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَسُهُمُ السُّوَءُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾، فلما نفى الأحزان عن المتقين اقتضى ثبوت الأحزان على الكافرين.

من لم يجتنب خوارم المحبة الخالصة فقد خسر الله تعالى، ومن خسر الله تعالى فقد خسر كل شيء ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴿ اللّهُ مَقَالِيدُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الله تعالى والذي يجمع الحسارة التامة بارتكاب أعظم محظور في الكون وهو الشرك بالله تعالى والذي يجمع جميع المحظورات السابقة وجميع خوارم المحبة، لا سيما مع معرفة الحق ﴿ لَهِنَ أَشَرَكُتَ لَهُ مَكُلُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ المُخْسِرِينَ ﴾. لكن عموم الخلق ودهماءهم لم يقيموا هذا الأمر حق التقييم، فلم يعظموا الله حق تعظيمه، ولم يقدروه حق قدره ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ تَعْظَيمه، ولم يقدروه حق قدره ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ مَظُويَنَاتُ بِيمِينِهِ عَلَىٰ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾.

فبدأ محور خوارم المحبة الخالصة بذكر أعظم المحظورات الموجب لجميع العقوبات

وهو اتخاذ الشفعاء من دون الله تعالى المنافي للمحبة الخالصة مع الإدعاء الكاذب أنهم يقربونهم إلى الله زلفى، وانتهى محور عقوبة عدم الإخلاص في المحبة بذكره مرة أخرى على صورة الشركاء مع فضح هذا الكذب المزعوم باسوداد الوجه، والمآل الذي يصيرون إليه من الخسران والخزي والندامة.

إنهم سيعاينون الأمر بأعينهم، ولم يبق إلا أن ينفخ في الصور نفخة يصعق منها الخلائق تعقبها نفخة أخرى ليروا الأهوال والعقوبات على حقيقتها، محدقين فيها، قد هالهم ما رأوه، ومن شدة الرعب الذي أصابهم لم تطرف لهم عين ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنُظُرُونَ ﴾.

حينئذ يساقون إلى القضاء الإلهي ليحاسبهم حساباً دقيقاً ليوفيهم ما توعدهم من سوء العقوبة على قدر أعمالهم، لا يَظلمون ولا يُظلمون ﴿ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَقُضِى بَيْنَهُم اللَّهُ وَهُو جهنم يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَقُولِيَتُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتُ ﴾. ثم يساقون إلى مثواهم الأخير وهو جهنم سوق المجرمين جماعات على قدر كفرهم وشركهم وعتوهم، كل زمرة يتماثل أفرادها في جرائمهم ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَمَ زُمَرًا ﴾.

سيق بهم إلى النار وهي مغلقة الأبواب وقد سمعوا من وراء أبوابها العظيمة الموصدة أصوات مهولة تخرج من جوفها تصك الآذان كأنما يحطم بعضها بعضاً نتيجة تغيظها في زفيرها وشهيقها، مما يزيد رعب المنتظر ويزيد من خوفه. ثم تفتح الأبواب فجأة في وجوههم شررها ولهيبها وحممها، فحذفت الحواو ﴿ فُرِحَتُ ﴾ لبيان حالهم قبل فتحها وبيان المفاجأة عند فتح أبوابها وما يليه من أهوال.

حينئذ يبكَّتون، وتخاطبهم ملائكة العذاب ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمَّ أَلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنَكُمُ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاآءَ يَوْمِكُمُ هَنذَأْ قَالُواْ بَلَنَ وَلِنكِنْ حَقَّتْ

تفسير سورة الزمر

كُلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ﴿ قِيلَ ٱدْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ فَبِئُسَ مَثُوى ٱللهُ اللهُ بادعاء الشريك والولد، وكذب الله بادعاء الشريك والولد، وكذب بالصدق لما جاءه بالدلائل البينة مستكبراً عنه.

#### المحور السابع: ثواب المحبة الخالصة

أما إذا أخلص العبد محبته لله تعالى وسار في طريقها وظهرت عليه علاماتها، واجتنب محظوراتها، وقبل المسرف العرض الإلهي السخي فتاب إلى الله تعالى وأناب وأسلم له فإنه سيفوز برحمة الله ومغفرته ﴿ لَا نَقَ نَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ بَحِيعًا فإنه سيفوز برحمة الله ومغفرته ﴿ لَا نَقَ نَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللّهِ الله يَغْفِرُ الذُّنُوبَ بَحِيعًا الله إِنّهُ هُو الْغَفُورُ الرّحِيمُ ﴾، وينجو من العقوبة الإلهية والغضب الإلهي فيجعل الله تعالى بينه وبينها مفاوز، وبينه وبين الأحزان والأكدار مساحات شاسعة ﴿ وَيُنتَجِى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى بَمَ اللهُ وَالْمَارَتِهِ مَ لَا يَمَسُّهُ مُ السُّوَ وُلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾. ثم الفوز بأعظم ثواب وأعلاه وأجله وهو الفوز بالله تعالى وبمحبة الله تعالى له، ولكن كثيراً من الخلق زاهدون فيها ﴿ وَمَا قَدُرُواْ اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ عَهُ ، ذاك الله سبحانه ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ اللهُ مُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ومن ثواب المحبة الخالصة الفوز والتمتع بالنظر إليه نظر إكرام ومحبة ورحمة في أرض المحشر ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ فَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾، ومن ثم إشراق الموجه ونضارته به، ثم مرافقة الأنبياء والشهداء ﴿ وَجِأْى َءَ بِالنَّبِيِّيْنَ وَالشُّهَداء ﴾. ومنها الوفاء للمؤمن في أرض المحشر بما وعده الله في الدنيا ﴿ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ ﴾، وشفاء الصدر من المشرك بعقوبته أشد أنواع العقوبات بعد استيفاء عمله وما له وما عليه ﴿ وَسِيقَ ٱلَذِينَ كُلُونًا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾.

ثم يستقبل المخلصون استقبال الضيوف الكرام ويساقون سوق إكرام مع المحبين والخلان إلى دار الكرامة ﴿ وَسِيقَ اللَّذِينَ اتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾، وقد فتحت لهم أبوابها قبل وصولهم احتفاءً بهم وإكراماً لهم ﴿ وَفُتِحَتُ البَّوبُهَا ﴾. فلما وصلوا إليها استُقبلوا استقبالاً حافلاً أعظم استقبال وحدثت لهم حينئذ أمور عظام، وشعروا بشعور من السعادة والفرح ما لا تتحمل العقول وصفه، وظهرت منهم أمور لا يعلمها

ثم أكرمهم وأكمل لذتهم بأن أخلصهم لما أخلصوا، وقرّبهم واقترب منهم لما اقتربوا، فأصبحوا حافين من حول العرش، والملائكة تحفهم، قد اجتمعوا عند الله تعالى مخاطبا إياهم يسمعون كلامه، وينظرون إليه ولسانهم يلهج بالتسبيح بحمده ويخاطبونه ﴿ وَتَرَى الْمَلَتَهِ كُهُ حَافِيْنَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾، حينئذ نطق الكون أجمعه ألمَلَتَهِ كُهُ حَافِيْنَ ﴾، حينئذ نطق الكون أجمعه - ناطقه وبهيمه - بصوت واحد: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾.

١- رواه ابن ماجه (٤٣٤١) وابن أبي حاتم (تفسير ابن كثير، المؤمنون آية: ١١) وصححه البوصيري وابن حجر والألباني انظر السلسلة الصحيحة (٢٢٧٩).

# المحور الثامن: الخاتمة

لقد تطابقت آخر السورة مع ما ورد في أولها ﴿ أَلَا يِلّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾. فمن أخلص لله تعالى في الدنيا أخلصه الله في الآخرة ﴿ وَسِيقَ ٱلّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبّهُمُ إِلَى ٱلْجَنّةِ رُمّرًا ﴾، ومن صدق مع الله تعالى صدق الله معه ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلّذِى صَدَقَنَا وَعُدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوّا مِن الْجَنّةِ حَيْثُ نَشَآهُ ﴾. من نازع في ذلك في دنياه فإن الله تعالى سيحكم فيه كما ورد في أول السورة: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾، وقد ظهر حكم الله تعالى في الآخرة كما ورد في أخر السورة ﴿ وَقُضِي بَيْنَهُمْ بِالْحَقِ ﴾.

وكما توعد الله تعالى بأنه لن يهدي الكافر الكاذب إلى طريق الجنة كما ورد في أولها ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَندِبُ كَفَارٌ ﴾، وهكذا سيكون يوم القيامة ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ اللهُ جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾، فلن يهدى إلى طريق الجنة، وإنما يهدى إلى جهنم أعاذنا الله منها.

وهذا الكذب المزعوم الذي ادعوه في أول السورة أنهم محبون لله تعالى وأنهم ما اتخذوا الشركاء إلا ليقربوهم إلى الله زلفى ﴿ مَا نَعَنَّبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىۤ ﴾ قد ظهرت أثاره ونتائجه يوم القيامة كما ورد في أخر السورة ﴿ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وَجُوهُهُم مُّسَودَةً ﴾. فتطابق أخرها مع أولها.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



## سورة غافر

#### مقصد السورة

تجنب الخصومات والجدال بالباطل ليصفو القلب ويسلم لله تعالى.

### الأدلة على مقصدها

### ١- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها

ارتبط أول السورة بأخرها بالإشارة إلى شدة عقوبة من رد آيات الله تعالى وبيناته بالجدال. حيث ورد في أولها ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللّهِ إِلّا ٱلّذِينَ كَفَرُواْ فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَدِ حيث ورد في أولها ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللّهِ إِلّا ٱلّذِينَ كَفَرُواْ فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَدِ اللّهِ إِلّا أَلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَدِ اللهِ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَلَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ﴾، وفي آخرها ليَأْخُذُوهُ وَجَدَدُلُواْ بِٱلْبِينَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبِينَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ عَلَيْهِ وَحَدَهُ وَهُ أَي ردوا البينات بالجدال بِهِ عَدَالَهُ مَا عندهم من العلم.

#### ٧- كلمات مكررة

تكررت كلمة الجدال في السورة: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي عَايَتِ اللّهِ ﴾، ﴿ وَجَدَلُواْ وِالْبَطِلِ اللّهِ فِي عَايَتِ اللّهِ فِي اللّهِ وَعَدَلُواْ وَالْبَطِلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ أَكْمَ اللّهُ اللهُ الله

#### ٣- تميزها

أ- تميزت هذه السورة بعدم ذكر المضغة في مراحل التطور الجنيني لما ذكر الله تعالى خلق الإنسان في هذه السورة، وإنما ذكر النطفة والعلقة ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ مُن تُلُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُم طِفْلًا ثُمَّ لِتَبَلُغُوّا أَشُدَكُم مَّن يُلُوفًى مِن قَبَلً وَلِئَبَلُغُوّا أَجَلًا مُسكَى وَلَعَلَقكُم تَعْقِلُون ﴾.

ذلك أن المقصود بيان ضعف الإنسان وضعف خلقه، وليس بيان مراحل خلقه. والضعف في المراتب الأربعة الأولى بين فالتراب يزهد الناس فيه. وكذا النطفة التي تنطف فتلقى للدلالة على هوانها ومهانتها. ثم علقة وهي التي تعلق، فهي من اسمها عالة على غيرها تستجدي غيرها. ثم الطفولة التي لا يحق له فيها التصرف في أمواله، لا سيما ما قبل التمييز حيث يفتقر إلى غيره وتحوطه الأقذار، وكذا من لم يبلغ مرحلة النضج العقلي وهي الحلم، وهو عالة على غيره في احتياجه إلى الرعاية الدائمة.

أما مرحلة بلوغ الأشد وإن كان ظاهرها القوة ولكن ما يصحبها من منغصات مذكورة في هذه الآية تسقطها إلى مرتبة الضعف. من ذلك أنها لا تبقى ولا تدوم وإنما تتربص بها مرحلة الشيخوخة، فتجده خائفاً وجلاً من بلوغ تلك المرحلة ﴿ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُمُوخًا ﴾، وقد يفاجأ بالوفاة ﴿ وَمِنكُم مَّن يُنُوفَى مِن قَبَلُ ﴾ ولا يستطيع حينئذ أن يتقدم ساعة ولا يتأخر فله أجل مسمى ﴿ وَلِنَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمَّى ﴾. وينغصها احتمال قيام الساعة في شبابه ﴿ وَلِنَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمَّى ﴾. وينغصها ذهاب العقل بالسفاهة وسوء التصرف في هذه المرحلة، وذهاب المروءة والإفتضاح، أو الإصابة بعاهة عقلية وهو في ذروة الشباب ﴿ وَلَعَلَّ كُمَّ تَعْقِلُونَ ﴾.

وأما مرحلة الشيخوخة فالضعف فيها بيِّن. فإذا كان الأمر كذلك أن الإنسان يتقلب

في مراحل الضعف فكيف به يرفع عقيرته وأنفه مستكبراً مجادلاً في آيات الله تعالى. ولم تذكر المضغة لعدم دلالتها على المقصود.

ب- وما تميزت به السورة تكرار الفعل ﴿ كَانَ ﴾ في آية واحدة أربع مرات في قوله تعالى ﴿ أَوَلَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلنَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبِّلِهِمْ كَانُواْ هِنَ ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ كَانُواْ هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ كَانُواْ هُمْ أَشَد مِن وَاقِ ﴾. ذلك لبيان أن العبد لن يدوم بقاؤه، وأنه سيصبح في خبر كان، مهما بلغ من القوة يوماً ما إلا أنها ستذهب أدراج الرياح وسيذهب معها، وتتهاوى معه جميع أسباب الكبر الذي كان به يجادل في آيات الله تعالى، فلم تمنعه مجادلته من العقوبة الإلهية كما لم تمنع الأم الهالكة التي سبقته ﴿كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ هُمْ مِن قَبِّلِهِا فِي نفسه لم تنفعه ولم ترد مِن قَبِّهِ مَعْ هُو كَانُواْ هُمْ مَن العقوبة كما لم تردها عن الأم الهالكة التي كان يتخيلها في نفسه لم تنفعه ولم ترد عنه العقوبة كما لم تردها عن الأم الهالكة التي كانت أعظم استكباراً ﴿ كَانُواْ هُمْ مَن اللّهِ مِن وَاقٍ ﴾.

#### ٤- اسمها

من أسماء السورة (المؤمن) إشارة إلى قصة مؤمن آل فرعون الذي كان جداله من أفضل صور الجدال ويضرب به المثل، فتفوَّق في جداله، وأُحسن في مقابلة من جادل بالباطل كفرعون ومن تابعه.

وكذا اسمها (غافر) لأن الله تعالى فتح أبواب التوبة والمغفرة لمن وقع في هذا الكبر والجدال بالباطل.

ومن أسمائها (حم السجدة). أما (حم) فهو الإشارة إلى القرآن العربي المؤلف من الحروف العربية والذي ينبغي أن يقابل بالتسليم له بدلاً من المجادلة فيه. وبدلاً من الاستكبار

عن الإيمان به عليه أن يقابله بالخضوع له والسجود لعظمته فوردت (السجدة).

## ٥- أواخر السورة السابقة لها

انتهت سورة الزمر السابقة لها بذكر مصير الاستكبار والتكبر الذي هو أكبر أسباب الجدال بالباطل إذ قال الله تعالى ﴿ بَلَىٰ قَدْ جَآءَتْكَ ءَايَنِي فَكَذَبْتَ بِهَا وَٱسْتَكُبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَيُومَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُولُ عَلَى ٱللّهِ وُجُوهُهُم وَكُنتَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَيُومَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلّذِينَ كَذَبُولُ عَلَى ٱللّهِ وُجُوهُهُم مُسُودًةً أَلَيْسَ فِي جَهَنّمَ مَثُوكَى لِلْمُتَكَبِينَ فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا

### ٦- تعدد صور الجدال

ذكر في السورة عدة صور للجدال، منها ما ورد في بداية السورة جدال الكفار، ثم جدال فرعون لموسى عليه أنهم مجادلة مؤمن آل فرعون لقومه بالحسنى، ثم جدال أهل النار فيما بينهم.

# محاور سورة غافر

المحسور الأول: براعة الاستهلال بأن الحجة البالغة لله تعالى.

المحور الثاني: تبعات الجدال بالباطل.

المحور الثالث: أسلوب المؤمن في الجدال.

المحور الرابع: كيف يمكن تجنب الجدال بالباطل ومفاسده.

المحور الخامس: الخاتمه.



### محاورها

## المحور الأول: براعة الاستهلال بأن الحجة البالغة لله تعالى

هذه السورة في هذا القرآن العربي الفصيح المؤلف من الحروف العربية (حم) استهلت مبينة أن الحجة لله سبحانه مع كمال حلمه وعلمه. إذ هو سبحانه ذو العلم التام ﴿ ٱلْعَلِيمِ ﴾، ومن كمل علمه كملت حجته، فهو ﴿ ٱلْعَزِيزِ ﴾ الذي لا يغلب في المحاجة، ذو الحجة البالغة ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئنبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾، لتتهاوى دونه جميع الحجج الباطلة ويتهاوى معها أصحابها. فمن تاب من جداله الباطل غفر ذنبه وتاب عليه، ومن استمرأ الجدال بالباطل أمهله ثم عاقبه بأشد أنواع العقوبات ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِي ٱلطَّوْلِ ﴾، وتوبة الله على عبده ومغفرته تسبق عقوبته كما في الكتاب الإلهي الذي كتبه الله على نفسه فهو عنده فوق العرش «إن رحمتى غلبت غضبى». (١) فقدمت التوبة على شدة العقاب ﴿ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْحِقَابِ ﴾. ولئلا يؤدي هذا الاعتقاد إلى تفريط العبد والانغماس في المعاصي وتأجيل التوبة حذفت الواو بين قبول التوبة وشدة العقوبة ﴿ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾، للإشارة إلى التصاق شدة العقوبة بالتهاون بالتوبة. ولكن لا تحل العقوبة إلا بعد الإمهال، فالإمهال شرط من شروطها لا ينفك عنها لذا حذفت الواو في قوله سبحانه ﴿ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِي ٱلطَّوْلِ ﴾ لارتباطهما.

١- رواه البخاري (٣١٩٤)

## المحور الثاني: تبعات الجدال الباطل

الجدال بالباطل له أفات كثيرة، إذ غالباً ما يؤدي إلى الكفر، وهو تغليف القلب بالحجب عن طلب الحق وعن الاستسلام له ﴿ مَا يُجَلِولُ فِي عَايِنَتِ ٱللّهِ إِلّا ٱلّذِينَ كَفَرُواْ ﴾، مما يؤدي إلى تكذيب الرسل والدعاة إلى الحق، ورد الحق الذي جاؤوا به، ومن ثم السعي إلى التخلص منهم وسفك دمائهم ونشر الفساد في الأرض ﴿ كَذَبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ كُلُ أُمّيَةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ ﴾. لقد استأثر الجدال فوج وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ كُلُ أُمّيةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ ﴾. لقد استأثر الجدال بالباطل بأخنع آفات الكبر وهي «بطر الحق وغمط الناس». (١) بطر الحق: رده وعدم قبوله، وغمط الناس: احتقارهم والإزراء بهم. فهو أسوأ صور الكبر ﴿ وَجَدَلُواْ بِالْبَطِلِ لِيلَدُ حِضُواْ بِهِ المُحَقِّ فِي الدنيا ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ فَكَيْفَ لِيلًا حِشُواً بِهِ الْحَقِّ فِي الدنيا ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ فَكَيْفَ لَيُدَ حِضُواْ بِهِ الْحَقِي فَي الدنيا ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ فَكَيْفَ كُلُنَ عِقَابٍ ﴾، وأما يوم القيامة فالنار مصاحبة لهم أينما حلّوا وكيفما كانوا ﴿ أَنَهُمُ مُرتَ مَصَادِ اللهم أينما حلّوا وكيفما كانوا ﴿ أَنَهُمُ النَّارِ ﴾.

لقد أدى هذا إلى فوات الخير الكثير المدخر لهم في الدنيا والآخرة. من ذلك فوات استغفار الملائكة لهم ودعوتهم العظيمة لهم ولوالديهم وأهليهم التي ينتفع بها من اتبع الحق ولم يجادل لدحضه ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ وَلَم يجادل لدحضه ﴿وَيَسْتَغُورُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ وَحَمَةً وَعِلْمَا فَأَغُورُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَعِيمِ ﴿ وَهُ رَبَّنَا وَادْخِلَهُمْ وَنُورَيَّتِهِمْ وَأَزُورَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ جَنَّتِ عَذْنٍ اللَّي وَعَدتَهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ جَنْتِ عَذْنِ اللَّهِ وَعَدتَهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ عَذْنِ اللَّهِ وَعَدتَهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِلُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِلُ اللَّهُ الْمَالِلُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُولُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِيلُولُ اللَّهُ اللَهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْوَالِمُ اللْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤُلِقُ الْهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللْهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤَلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الللْهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلِقُ الْمُؤْلُولُ الللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤَلِلْمُ اللْمُؤُلِقُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُ

في هذه الآيات من الاحتباك حيث ذكرت آفات الجدال بالباطل الذي يؤدي إلى تغليف القلب بالحجب ومن ثم إلى قسوته، والتكذيب وسفك الدماء، والعقوبة الدنيوية ثم الأخروية في نار جهنم، مما يشير إلى أن الاستسلام لآيات الله تعالى وعدم مجادلتها

۱- رواه مسلم (۹۱/۲۹۵).

يؤدي إلى خشوع القلب ورقته وسلامته، ثم اليقين ونصرة الرسل والدعاة والإذعان للحق، والنصر في الدنيا ثم الفوز بالجنة يوم القيامة. ثم ذكر استغفار الملائكة للمؤمنين والدعاء لهم بالجنة وصلاح الآباء والأزواج والذرية، مما يشير بالمقابل إلى لعنة الملائكة للمجادلين بالباطل والدعاء عليهم بفساد أمورهم في الدنيا والآخرة وفساد أحوالهم مع أبائهم وأزواجهم وذرياتهم.

لذا قادهم ذلك إلى الأفة التي تليها وهي التردي في بغض الله الشديد لهم، ومن أبغضه الله تعالى ضاقت عليه الأرض بما رحبت، وفسدت أحواله مع والديه وزوجه وذريته ومع من حوله بما أدى إلى ضيقهم ذرعاً بأنفسهم ومقتهم لها لا سيما يوم القيامة، ويفضحون بذلك أمام جميع الأم ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقَّتُ ٱللّهِ اَكَبَرُ مِن مَقَتِكُمُ أَنفُسَكُمُ مَ المنتهي بهم الأمر إلى أن تتهاوى جميع دواعي الجدال من الكبر وغيره، ومن ثم الخضوع والاعتراف بالذنب أمام العالمين لما يرون من شدة مقت الله لهم فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ ﴿ فَاكَنَ حَيث لا ينفع الندم ﴿ فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ ﴾.

ولكن متى يحصل ذلك؟ ذلك حين تتجلى الحقائق وتتهاوى الأوهام، فيرون أن كمال العلو والكبر من خصوصيات الألوهية، وأن الحكم النهائي يرجع إلى الذي جادلوا فيه بالباطل ﴿ فَٱلْحَكُمُ لِلّهِ ٱلْعَلِيّ ٱلْكِيرِ ﴾، وأن كمال الرفعة والعظمة له وحده ورفيع الدّركت ذُو ٱلْعَرْشِ ﴾. فيعلمون حينئذ أن روح الحياة الحقيقية وإكسيرها هو الإقبال بكمال الحب والخضوع لهذا العلو والكبرياء الإلهي الذي جاء به أنبياؤه مؤيدين بالوحي وقوة الحجج وبالآيات الدالة عليه ﴿ يُلقِي ٱلرُّوحَ مِنَ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عَبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ فكيف يفرطون به ويردونهم ويكذبونهم ويجادلونهم بالباطل؟

ها هم الآن مصطفُّون معروضون مفضوحون أمام القضاء الإلهي، لا يستطيعون التخفي ولا إخفاء الحق الذي علموه وتيقنوه ولكنهم جحدوه بألسنتهم وزعموا أنه لم يتضح

لهم ﴿ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى ٱللّهِ مِنْهُمْ شَى ۗ ﴾. معترفون بأن الملك الحقيقي لله تعالى، وأن النفع والضر والغوث والشفاعة جميعها ملك لله تعالى لا يشاركه فيها أحد ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمُ لِلّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾، قد بلغ بهم الخوف ذروته ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنَا اللّهُ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾، قد بلغ بهم الخوف ذروته ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنَا اللّهُ اللّهُ وَالسّفعاء وكذا الأتباع والخلان الذين كانوا يظاهرون بهم على ربهم وهم الآن أحوج ما يكونون إليهم ﴿ مَا لِلظّرِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطُاعُ ﴾، أما المقام الرفيع الذي كان للمجادل في الحياة الدنيا بين خلانه وأتباعه والذي كان يسعى له بجداله فإنه يصبح في خبر كان، هذا في الأخرة.

أما في الدنيا فلا بقاء لذكرهم في مجالس الشرف بإهلاكنا إياهم وجعلهم مثلاً للعقوبة ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبِّلِهِ مَّ كَانُواْ هُمَ الشَّهُ مِن اللَّهِ مِن وَاقِ ﴾، أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِن ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴾، فأصبحوا في خبر كان، لذا تكررت ﴿ كَانَ ﴾ أربعاً في آية واحدة. بل إذا ذكروا ذكروا فأصبحوا في خبر كان، لذا تكررت ﴿ كَانَ ﴾ أربعاً في آية واحدة. بل إذا ذكروا ذكروا بالعقوبة الإلهية الماحقة وذكروا باللعنة. لقد تهاوى الكبر بعقوبتهم، وتهاوى معه الجدال بالباطل.

## المحور الثالث: أسلوب المؤمن في الجدال

ليتفوق المرء في جداله ويفوز برضا الله تعالى لا بد وأن يلتزم بمجموعة من القواعد. منها أن يكون الأمر الذي يحاور من أجله حقاً في نفسه، ثم يتسلح المجادل بالحجج الصحيحة الواضحة قبل حضوره مجلس الحوار ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَاينَتِنَا وَسُلُطَننِ مُّبِينٍ ﴾. ومنها النظر في أدلة الخصم والتأني وعدم المسارعة في الحكم على الخصم واتهامه كحال فرعون وهامان وقارون الذين لم يتأنوا في الاطلاع على ما جاء به موسى عينه فسارعوا إلى اتهامه ﴿ فَقَالُوا سَنحِرُ صَكَذَابُ ﴾. ومنها الجرأة والقوة في عرض الحجج والأدلة بوضوح ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم بِاللَّحِقِ مِنْ عِندِنَا ﴾، لم يقل سبحانه (فلما أتاهم)، فالمجيء فيه قوة ووضوح.

ومنها عدم المسارعة إلى استخدام التهديد عند ظهور حجج الخصم وأدلته، كحال فرعون الذي لم يذكر حجة واحدة له في الحوار، وإنما سارع إلى التهديد بقتل موسى عليه وقتل ذريته واسترقاق أهله لما ظهرت حجته ﴿ قَالُواْ اَقْتُلُواْ أَبْنَآ اَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, وَاسْتَحْيُواْ نِسَآ اَهُمْ ﴾، ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِ آفَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيَدُعُ رَبَّهُ ﴾.

وإنما عليه أن يتحلى بمحاسن الأخلاق لا سيما عند عرضه للحق الذي معه وعند سماعه لحجج الطرف الآخر، ليقدم الحق على طبق من ذهب، وهذا يقابل سوء أخلاق المجادل بالباطل ﴿ فَقَالُواْ سَنَحِرُ كَذَابُ ﴿ الله فَلَمّا جَاءَهُم بِاللَّحِقِ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَقْتُلُواْ اللّه فرعون الله فرعون الله فرعون الله فرعون الله فرعون الله فرعون وهامان وقارون بسوء الخلق في الحوار منكراً عليهم ليدل على حسن أخلاق موسى عليه في حواره معهم، وهذه قاعدة أخرى للحوار.

ومنها الاستعانة بالله تعالى في الحوار، وعدم الاتكال على النفس، وإنما التوكل على الله الذي هو رأس الأمر ﴿ إِنِّ عُذْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم ﴾. والاستعانة بالله تعالى تؤدي إلى

التواضع وتجنب الكبر، لذا من قواعد الحوار تجنب التكبر على الحق ﴿ إِنِّي عُذْتُ بِرَيِّ وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾. في هذه الآية وصف فرعون بالتكبر في الحوار، وإنكار موسى عين لذلك إشارة إلى تواضع موسى عين في قبول الحق إذا تبين له من الطرف الآخر واعترافه بالخطأ إن أخطأ. فيجب على المحاور إظهار التواضع فيه لا سيما إذا تبين له أنه مخطئ، فيتواضع ويرجع عن خطئه، ويعترف بالحق إذا ظهر له على يد الخصم، ليعلم الخصم أنك لم تأت من أجل الجدال، وإنما غايتك البحث عن الحق واتباعه، فهذا موسى عين لما قال فرعون في سورة أخرى ﴿ وَفَعَلْتَ اللَّهِ السَارة إلى قتل الفرعوني قال موسى عين ﴿ فَعَلْنُهُمْ إِذَا وَأَنا مِن أَلَمْ الْخَوْمُ هُولَا مِن الطَرْعُونِي قال موسى عَلَيْكُمْ وَفَعَلْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ومن صور الكبر الشقشقة والتشدق في الكلام، لذا من قواعد التفوق في الحوار الحرص على سهولة العرض، ليتضح الحق لجميع الناس، لعله يصل إلى بيت الكفر ليصيب منهم كما أصاب من آل فرعون ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوَّمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ ولتجلبه إلى صفك إياك أن تُخطّىء الخصم أثناء الحوار، وإنما قل: إن أخطأت فعلي خطئي، أما إذا أصبت فأخشى أن تصيبك عقوبة إعراضك عنه ﴿ وَإِن يَكُ كَيْبُهُ أَهُ وَهذا من صور التواضع في الحوار. وإلى يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعُضُ ٱلَّذِي يَعِدُكُم ﴿ وَهذا من صور التواضع في الحوار. والكبر الزائف غالباً ما يصاحبه الكذب. لذا يجب تجنب الكذب في الاستدلال لرد الحق، وكفي به فساداً وإفساداً ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّاكُ ﴾.

وينبغي أن يتخلل الحوار الوعظ، وبيان عاقبة من أعرض عن الحق في الدنيا، وأنه لن يحصل على التوفيق الإلهي ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴾، وهذا من قواعد التفوق في الحوار. ومنها التخويف من تقلبات الدهر بذهاب الملك والنعمة، وغياب المؤيد والناصر ﴿فَمَن يَنصُرُنَا مِن بَأْسِ اللَّهِ إِن جَآءَنَا ﴾. ومنها التذكير بالعقوبة الكبرى يوم القيامة ﴿إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُم يَوْم النَّنَادِ ﴾. فالوعظ والتخويف يكسران الكبر

الزائف المحفز للجدال بالباطل.

ومنها عدم مقاطعة الخصم أثناء حديثه، حيث لم يقاطع موسى عليه فرعون، وكذا فعل مؤمن آل فرعون. بينما استمرأ فرعون المقاطعة في الحوار إذ قاطع موسى عليه أثناء حديثه ﴿ ذَرُونِي ٓ أَفَّتُلُ مُوسَىٰ ﴾، وكذا قاطع مؤمن آل فرعون ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَىٰ ﴾.

ومنها تجنب إظهار العجب بالنفس أثناء الحوار لئلا يكون سبباً لإعراض الخصم ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ ﴾، ففي هذه الآية تحذير مما وقع فيه فرعون من العجب. بل من قواعد التفوق في الحوار مدح الخصم والثناء عليه بصدق بدلاً من العجب بالنفس والثناء عليها ﴿ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وقد صدق مؤمن آل فرعون في ثنائه هذا. وكذا إظهار المحبة للخصم والحرص عليه والشفقة والرحمة والصدق معه كقول المؤمن: ﴿ فَمَن يَنصُرُنا مِنَ بَأْسِ ٱللّهِ ﴾، ﴿ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُم ﴾.

ومن قواعد التفوق استدراجه إلى موافقتك واستنطاقه بقول (نعم) بأكبر عدد ممكن منها، ليتبرمج العقل على الموافقة، ومن ثم موافقته لك في الحوار على الحق الذي جئت به. لذا استدرجهم المؤمن لذلك بقوله: أما علمتم مصير ﴿ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثُمُودَ وَاللَّذِينَ مِن بَعَدِهِم ﴾؟ أما كان أجدادكم وشعب مصر يثنون على يوسف عيه لصدقه وإحسانه، ووثق به شعبكم؟ أما جاء يوسف برسالة مشابهة ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ

بِٱلْبَيِّنَاتِ ﴾؟ أما قلتم بعد يوسف ﴿ لَن يَبَعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ وَسُولًا ﴾؟ فكلها أمور لا يستطيع قوم فرعون إنكارها، وسيجني وراءها الموافقة بـ (نعم) مرات عديدة، ومن ثم موافقته على الحق.

ومن قواعد التفوق في الحوار لصحة رأيه الاحتجاج بالعظماء الموافقين له في الرأي من هو معلوم لدى الخصم ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾. ومنها العلم بأن الشعور النفسي للمجادل فيما يدعيه هو خليط من الشك والخوف والاضطراب ويسمى بالارتياب ﴿ كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسُرِفُ مُّرَتَابُ ﴾، ليأخذ المؤمن ذلك بعين الاعتبار عندما يعرض حججه بثقة تامة. ومنها الحلم عند ظهور حماقات الخصم وتيهه وكبره، وعدم مقابلة سفاهته بالمثل كقول فرعون ﴿ يَنهَمْ مَنْ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى إِلَى إِلَكِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنُهُ وَكَذِبًا ﴾، فلم يقابله موسى عَلَيْكِ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنُهُ وَكَذِبًا ﴾، فلم يقابله موسى عَلَيْكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللِّلُ اللْهُ اللْهُ الْهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللللِّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ومنها استخدام الرفق واللطف في الحوار، والاستمرار في إظهار الشفقة والرحمة بالخصم ولو طال الحوار ﴿ يَنْفَوْمِ إِنَّمَا هَا اللَّهِ اللَّهُ الرَّشَادِ ﴿ يَنْفَوْمِ إِنَّمَا هَاذِهِ اللَّهَ الرَّشَادِ ﴿ يَنْفَوْمِ إِنَّمَا هَاذِهِ اللَّهَ الْكَيْوَةُ اللَّيْفَ مَتَاعً وَإِنَّ الْأَخِرَةَ هِي دَارُ الْقَرَارِ ﴾. ومنها تغليب جانب الرجاء والترغيب ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجَزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وفي نهاية الحوار على المؤمن المحاور أن يدع بعد ذلك الطرف الآخر يختار ويتوصل بنفسه إلى القرار بعد عرض الإيجابيات والسلبيات والمصالح والمفاسد، ويفوض الأمر إلى الله تعالى ﴿ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللّهِ إِنَى اللّهَ بَصِيرًا بِالْعِبَادِ ﴾. فالله تعالى سيتكفل أمره وأمر خصمه ﴿ فَوَقَتْ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ الْعَذَابِ ﴾، وسيعاقب خصمه على خصومته لتكون عليه حسرة في جهنم وتتحول إلى خصومة بينه وسيعاقب خصمه على خصومة لتكون عليه حسرة في جهنم وتتحول إلى خصومة بينه

وبين خلانه ﴿ وَإِذْ يَتَحَاَّجُّونَ فِي ٱلنَّـارِ ﴾.

لذا على المؤمن في حواره أن يحسن ظنه بالله تعالى ويتوقع النصر، فالله تعالى هو كفيله ووكيله ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشَهَادُ ﴾، ثم عليه أن يتذرع بالصبر، ولا يستعجل النتيجة ولا يستعجل قطف ثمرة الحوار ﴿ فَأُصْبِرَ إِنَ وَعَدَ اللهِ حَقُّ ﴾. وعلى المحاور المؤمن أن يكثر من الاستغفار والتسبيح والحمد قبل الجدال وأثناءه وبعده ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِحَ بِحَمْدِ وَالتسبيح والحمد قبل الجدال وأثناءه وبعده ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِحَ بِحَمْدِ وَالتسبيح والحمد قبل الجدال وأثناءه وبعده ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِحَ بِحَمْدِ اللهِ اللهِ عَلَى الله في حواره ويعان. فهذه جملة من القواعد الحسان في الحوار.

### المحور الرابع: كيف يمكن تجنب الجدال بالباطل ومفاسده

من أكبر أسباب الجدال بالباطل الكبر، كما قال النبي على الكبر بطر الحق وغمط الناس». (١) بل الجدال بالباطل أقبح صور الكبر. فبعلاج الكبر يتم علاج الجدال بالباطل بإذن الله تعالى. ويمكن علاج الكبر والوقاية منه بالوسائل التالية:

أولها التمسك بالوصايا الواردة في الكتاب والسنة والاهتداء بها، والسير على هدي النبيين والصديقين والصالحين، فبه تنال الإرث الموعود ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيُنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوْرَثُنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱلْصَاحِينَ، فبه تنال الإرث الموعود ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيُنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوْرَثُنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱلْصَاحِتَنِ ﴿ وَ اللَّهُ مُدًى وَذِكَ رَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾.

ومنها تصبير النفس على أذى الناس وإعراضهم سواءً المعارضين منهم والأتباع، وعدم الاستعجال بالانتقام منهم ﴿ فَأُصَبِر إِنَ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ ﴾، إذ المتكبر من الخَلْق لا يستطيع الصبر على الأذى وانتقاص غيره له.

ثم الإكثار من ذكر الله تعالى بالاستغفار والتسبيح والحمد لأنه يعين على الصبر والحلم والخلم والأناة ﴿ وَالسَّنَغُفِرُ لِلْاَنْ الْجِدَالِ وَإِنْ صدر من مخلص إلا أن كثرته والمراء فيه يورث قسوةً في القلب، ومن ثم رد الحق، والغوص في الجدال بالباطل. فبكثرة الذكر كالاستغفار والتسبيح والحمد يرق القلب ويتخلص من زغل العلم وأفات الجدال وأفات النفس فيتخلص من الكبر، وهذا ثانياً.

ثم يجب أن يعرف العبد مقامه وأنه ناقص غير كامل، فقد يقع فيما لا يحسن، مما يتطلب الاستغفار ﴿ وَالسَّ مَغُ فِرَ لِذَنْبِكَ ﴾، فعلام يتكبر؟ فعلى العبد أن يلتفت إلى ما سبق من ذنوبه وخطاياه ليعرف مقامه. وإنما المنزه عن النقص هو الله وحده فله جميع صفات الكمال والحمد ﴿ وَسَيِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾، فالكبر لا يليق إلا بالله وحده. ثم ما من

١- رواه مسلم (٩١/٢٦٥).

صفة تحمد في العبد إلا وهي منحة إلهية تستحق الحمد، لا عن استحقاق من العبد، فعلام يتكبر؟! ﴿ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾. واعلم بأن جماع الذكر في كثرة الصلاة التي تتضمن أفضل أنواع التسبيح والحمد ﴿ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِبُكُرِ ﴾، لذا «كان النبي عَيْلِيّ إذا حزبه أمر صلى». (١)

من وسائل علاج الكبر العلم بأن العبد لن يبلغ العظمة التي زورها لنفسه ﴿إِن فِي صُدُورِهِم إِلَا كِبُرُ مَا هُم بِهَ لِغِيهِ ﴾، لذا عليك بالتواضع وعدم التعالي عن الاستماع إلى الطرف الآخر في الحوار، إذ من أسباب الجدال بالباطل أن يضع العبد لنفسه مقاماً لم يبلغه فيرد الحق الذي يأتيه من غيره. لذا من وسائل علاج الكبر الاستعاذة بالله تعالى من ذلك ومن نزغات النفس ونزغات شياطين الإنس والجن، والحذر من تسويلهم لرد الحق والجدال بالباطل، وإيهامهم العبد أن الاستجابة للحق ضرب من ضعف الشخصية ﴿فَاسَتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّكُهُ هُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

ومن طرق علاج الكبر المقارنة بين التكوين الخَلْقي للإنسان وعظمة السماوات والأرض، فأنّى لك أيها العبد أن تتكبر على ضعفك ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾. فإن استعصت النفس فعظها وذكّرها بيوم القيامة والبعث والحساب وقربه ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَئِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيها ﴾.

وكذا عليك الإكثار من الدعاء والتذلل بين يدي عظمة الله تعالى ليعينك على نفسك فوقال رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُو ﴾. ثم إرجاع النعم التي تتمتع بها إلى خالقك وإلى ربك وشكره لذلك، وعدم نسبتها إلى نفسك، فإن نسيان الرب وجحود نعمه وكذا نكران جميل الخلق يورث الكبر ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكَّ أَلْنَاسِ لَا يَشَكُرُونَ اللهِ وَكَذَا نَكُرانَ جَميل الخلق يورث الكبر ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكَ ثَرَ النَّاسِ لَا يَشَكُرُونَ اللهِ وَلَلْكِنَ أَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَلْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَمَلَ لَكُمُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ا

١- رواه أبو داود (١٣١٩) وحسنه الألباني.

قَكُرَارًا وَٱلسَّمَاءَ بِنَاءَ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ ذَلِكُمُ السَّهُ رَبُّ أَلْعَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

ومن طرق علاج الكبر عدم الأمن من مكر الله تعالى وعقوبته، وإلا تولد لديه الشعور بالفخر واستمراء الباطل الذي هو غارق فيه والدفاع عنه. فعليه ملازمة الشعور بالخوف من تغير الأحوال وتقلب الأمور بعد القرار والاستقرار والصورة الحسنة والرزق الحسن ﴿ كَذَلِكَ يُوِّفَكُ ٱلَّذِينَ كَانُوا فِي إِلَيْتِ ٱللَّهِ يَجُحُدُونَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي جَعَلَ الحسن ﴿ كَذَلِكَ يُوِّفَكُ ٱلَّذِينَ كَانُوا فِي اللهِ يَعَلَى اللهِ يَجَمَدُونَ ﴿ اللهُ ٱللهُ اللهُ اللهُ عَلَلُ اللهُ اللهُ عَلَى قادر على أن يقلب تلك الأحوال الطّيبَاتِ ﴾، فالإفك قلب الشيء وصرفه. فالله تعالى قادر على أن يقلب تلك الأحوال بعد القرار، فعلام يتكبر العبد؟

ومنها الاستجابة السريعة للحق والدلالات البيّنة ﴿ قُلَ إِنِي نُهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدُعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَمَّا جَآءَ فِي ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِي ﴾. فتدريب النفس على ذلك ولو في الأمور الصغيرة يورث التواضع ويقضي على الكبر.

ومن طرق علاج الكبر التفكر في أصل خلقك لتعرف قدرك وأنك خلقت من ضعف هُو الذِي خَلقَكُم مِن تُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ﴾. فإن غفلت عنها لانشغالك في مرحلة الشباب وبلوغ الأشد تذكر حينئذ المنغصات التي تصاحب مراحل الكمال. وأنت في مرحلة الشباب تذكر مرحلة الشيخوخة التي تتربص بك وتترصدك وضعفها جلي واضح ﴿ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيئُوخًا ﴾. واعلم بأن الموت قد يفاجئك وأنت في مرحلة الشباب ﴿ وَمِنكُم مَّن يُنُوفَى مِن قَبَلُ ﴾، وربما تفاجأ بقيام الساعة عليك في شبابك ﴿ وَلِنَبَلُغُوا أَجَلاً مُسَمَّى ﴾، أو ذهاب العقل في هذه المرحلة، أو فقدان المروءة والإقدام على تصرفات تستقبحها العقول والفطر وأنت في عز الشباب ﴿ وَلَعَلَكُمُ تَعَقِلُونَ ﴾. قال تعالى: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُنُوفَى مِن قَبَلُ وَلِنَبَلُغُوا أَجَلاً مُسَمَّى وَلَعَلَكُمُ تَعَقِلُونَ ﴾. فعلام تتكبر؟

فإن استعصت النفس فذكِّرها بأن أمورها وشؤونها كلها بيد خالقها، يتصرف فيها كيف يشاء من نعم ونقم ومصائب وحياة وموت، وأنه لا قوة لك ولا اختيار في المجيء إلى الدنيا وفراقها ﴿ هُو اللَّذِي يُحِيء وَيُمِيتُ ﴾، ثم أنت لا تستطيع دفع المصائب وأنت في كامل قوتك وشبابك ﴿ فَإِذَا قَضَى ٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾، فعلام تتكبر؟!

ومن أفضل الأسباب المعينة على علاج الكبر المؤدي إلى الجدال بالباطل التعرف على المصير الدنيوي للتكبر عن طريق معاينة عقوبة أصحابه ﴿ فَكَإِمّا نُرِينَاكَ بَعْضَ اللّذِي نَعِدُهُمْ ﴾، وكذا الاعتبار بقصص المتكبرين الغابرين المجادلين لأنبيائهم وتأمل عقوباتهم ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبِّلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصَنا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصَ عَلَيْكَ ﴾. ويتحقق الاعتبار كذلك باستخدام وسائل النقل من الأنعام والفلك وغيرها للسير في الأرض وعلى الماء للمرور على أطلال المتكبرين المجادلين ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى اللّهُ اللّهِ تُنكِرُونَ ﴿ اللّهُ أَلَهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

### الحور الخامس: الخاتمة

فتعانقت هذه الأيات الواردة في آخر السورة بما ورد في أولها من طَوْله وإمهاله لعباده قبل عقوبتهم. وكذا ما ورد في أولها من التحذير من الجدال بالباطل ﴿ مَا يَجُكِدِلُ فِي ءَايكتِ اللّهِ إِلّا اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّبُهُمْ فِي اللِّيكِدِ ﴾، وما ورد في أولها من بيان مصير من سلك هذا الطريق ﴿ وَجَلَدُلُواْ بِالبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ﴾.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.

### سورة فصلت

#### مقصد السورة

آيات القرآن فصلت أصول العلم الجامعة لمتطلبات الاستقرار والسعادة والفوز في الدارين، وفصلتها بإحكام وفصاحة بالغة.

### الأدلة على مقصدها

### ١- المناسبة بين أولها وآخرها

ورد في أول السورة قول الله تعالى ﴿ كِنْبُ فُصِّلَتَ ءَايَنَهُۥ ﴾ أي بينت معانيه وأحكمت أحكامه. فقد نزل على أحسن الوجوه وأجملها وأعلاها وأبينها وأكملها من التفصيل والوضوح والبيان لأصول العلوم، جامعاً لأصناف الخير وطرقه والبشارة به للدارين، ومنذراً ومحذراً من جميع أنواع الشر وطرقه في الدارين ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾.

وورد في آخرها ﴿ وَلَوّجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ وَ أَي لو أنزلناه بلسان أعجمي – حيث كفار العرب المتعنتون ليسوا كفؤاً لأن ينزل القرآن بلغتهم – لقالوا: هلا كانت آياته الجامعة لطرق الخير المحذرة من طرق الشر قد فصلت وبينت بالعربية ليكون هدى، وكذا آياته الجامعة لأصول العلوم هلا فصلت بالعربية ليكون شفاء من أمراض الصدور وتساؤلات القلب وشكوكه! والحق أنه كذلك، إذ فيه هدى وشفاء، ولكنهم صدوا عنه فعموا عن طريق النجاة في الدارين ﴿ قُلُ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَاءً ﴾ ولم وأللَّذِينَ لا يُؤمِّنُونَ فَي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾. وقال ﴿ وَشِفَاءً ﴾ ولم يقل (دواء) لأن الدواء ينفع أحياناً وأحياناً أخرى لا ينفع. أما القرآن فقد جاء في وصفه النتيجة المتحققة ولا بد وهي الشفاء.

### ٧- تكرار ذكر علم الله تعالى ومرادفاته

تكرر فيها الإشارة إلى علم الله تعالى الشامل المفصل، إذ ورد فيها قول الله تعالى ﴿ تَقَدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾، ﴿ ظَنَنتُمُ أَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا ﴾، ﴿ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾، ﴿ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾. ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَغَرُّجُ مِن ثَمَرَتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْتَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ، ﴾.

وورد فيها قوله تعالى ﴿ فَلَنُنَيِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ ﴾، ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾، ﴿ أَلَا إِنَّهُ, بِكُلِّ شَيْءٍ تَحِيطُ ﴾. فتكررت فيها الإشارة إلى علم الله تعالى المحيط بكل شيء.

#### ٣- تميزها

تميزت هذه السورة بذكر تفاصيل خلق السموات والأرض. وهذا نوع من أنواع العلوم المفصلة في هذه السورة وهو علم نشأة الكون الذي حار فيه علماء الفلك والمختصون بعلوم الأرض.

#### ٤- اسمها

اسمها سورة فصلت. هذا الاسم ينبئ عما في هذه السورة من التفصيل والفصاحة، وإحكام أصول العلم الجامعة لمتطلبات الاستقرار والسعادة في الدارين.

### ٥- آخر السورة السابقة لها

اختتمت سورة غافر السابقة لهذه السورة بذكر سبب مجادلة الكفار بالباطل، وهو عُجبهم بما عندهم من العلم ﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ

العِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسَّمَّزِءُونَ ﴾. فبين الله تعالى في هذه السورة أن هذا العلم الذي ادعوه والذي أعجبوا به وكان سبباً في قولهم: ﴿ قُلُوبُنَا فِي آكِنَةٍ مِّمَّا لَعَلَم الذي ادعوه والذي أعجبوا به وكان سبباً في قولهم: ﴿ قُلُوبُنَا فِي آكِنَةٍ مِّمَّا لَدَّعُونَا وَفِي آذَانِنَا وَقُرُ وَمِنَ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِمَابُ ﴾ هذا العلم لا يساوي شيئاً مع هذه الأصول الجامعة للعلوم التي بينها الله تعالى في كتابه العزيز وفي هذه السورة بالذات.

## ٦- المعنى العام

ورد فيها أوصاف عدة للقرآن الكريم، ومجموع هذه الأوصاف يدل على أن القرآن جمع أصول العلم وفصّلها حيث جاء فيها ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، ﴿ فُصِّلَتُ السَّخُرِيهِ ﴾، ﴿ فُصِّلَتُ السَّخُرِيهِ مُ ﴿ فَرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾، ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾، ﴿ هُدًى وَشِفَآءٌ ﴾. ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَاينتِنا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي آنفُسِمِ مَ حَتَى يَبَيَّنَ لَهُمَّ أَنَّهُ ٱلْحَقُ ﴾، ﴿ وَإِنّهُ لَكِننَ عَرَيْنُ لَهُم أَنَّهُ ٱلْحَقُ ﴾، ﴿ وَإِنّهُ لَكِننَ عَزِينٌ اللهُ مَا لَا عَرَبِيا لَهُ مَا يَئِنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ أَنَّهُ ٱلْهُ الْحَقُ ﴾، ﴿ وَإِنّهُ لَكِننَ عَزِينٌ اللهُ مَنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ وهذه عَرْينُ لَنَ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ أَ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ وهذه الأوصاف تنتظم مع موضوع السورة وهو وصف القرآن بأنه فصل الأصول الجامعة.



### محاور سورة فصلت

المحور الأول: براعة الاستهلال في تضمن القرآن لأصول العلم الجامعة للسعادة البشرية.

المحور الثاني: تضمن القرآن جميع الأصول الجامعة للإشباع النفسي.

المحور الثالث: تفصيل العذاب البدني والنفسي لمن أعرض عنه.

المحور الرابع: القرآن هدى وشفاء ورحمة لأكبر المشكلات، وأعظم الملمّات، والمسائل الكبار التي تحار فيها عقول الأذكياء.

المحور الخامس: علم الله تعالى بأدق أحوال النفس البشرية وتقلباتها فهو أعلم بطرق علاجها.

المحور السادس: الخاتمة.



### محاورها

## المحور الأول: براعة الاستهلال

إن الله تعالى المنزل لهذا القرآن رحمان أي متصف بكمال الرحمة في نفسه ولو لم يوجد خلق، رحيم بخلقه. إذ لم يتركهم هملاً يخوضون في أوحال الشقاء ليغرقوا في ظلمات الضلال لا يهتدون إلى طريق السعادة في الدنيا والأخرة. بل جمع لهم صنوف الخير والرحمة، وأرشدهم إلى الطريق الذي يسعدهم في الدارين الدنيا والآخرة.

فمن رحمته بهم أن أكرمهم بهذا الكتاب المنزل بالحكمة والرحمة، وقد حفظ فيه بيان وتفصيل الأصول الجامعة لجميع صنوف العلم ومقومات السيادة والسعادة والقيادة. ويشهد لذلك ما توصل إليه كبار العلماء ذوو الاختصاص الذين ما فتئوا يبحثون ويتجدد لهم العلم فيه ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ الرَّحْيَنِ الرَّحِيمِ ﴿ آَكِكُنَ الرَّحِيمِ الْ كَالَالُ فُصِّلَتَ ءَايَنَتُهُ. قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوَمِ لَعَمَ العلم فيه ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ الرَّحْيَمِ الرَّحِيمِ الْ كَالَالُ فُصِّلَتَ ءَايَنَتُهُ. قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوَمِ لَعَمَونَ ﴾، وما جهلوه أكثر مما علموه مما هو متضمن في جواهر القرآن ودرره.

وكذا جمع فيه الأصول الجامعة للشفاء، حيث يشفي المرء غليله بالتعرف على جوامع الخير وطرقه التي يستبشر بها. وفيه الأصول الجامعة التي تشبع احتياجاته النفسية والفطرية والروحية والبدنية. وكذا أنذر فيه وحذر من الأصول الجامعة لأنواع الشر وطرقه، والأصول الجامعة للأمراض الحسية والمعنوية ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾، ليحقق للعبد عام الاستقرار والفوز في الدارين.

ولكن الكفار قابلوا ذلك بالإعراض عن الاستماع والفهم والاستجابة لما في هذا القرآن من الكنوز والأصول الجامعة، حالهم كحال من شُلّ سمعه ﴿ فَأَعْرَضَ آَكُتُرُهُمْ فَهُمْ لَهُ مَن الكنوز والأصول الجامعة، حالهم كحال من شُلّ سمعه ﴿ فَأَعْرَضَ آَكُتُرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسَمّعُونَ ﴾. وادعوا بأنهم يتقلبون في الاستقرار سواء القلبي أو السمعي، فقلوبهم مستقرة محفوظة مكنونة في أوعية، ومغلفة بالعلم المزعوم الذي عندهم مما ورثوه وعهدوه، فلا تقبل شيئاً من القرآن، وقد استقر في آذانهم ثقل فأصمها عن سماعه، واستقر فلا تقبل شيئاً من القرآن، وقد استقر في آذانهم ثقل فأصمها عن سماعه، واستقر

حجاب عريض كثيف هم بدأوا به من عندهم وانتهوا به عند النبي عَلَيْ فلا فهم ولا سمع ولا بصر، شلل تام، مستغنون -كما زعموا- عن القرآن بما عندهم ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكُوبُنَا وَيَدْنِكَ جِمَانًا وَيَدْنِكَ جِمَانًا وَقَالُواْ عَلَاسِتَمْ اللهِ وَقَيْ عَادَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ ﴾، بتكرار حرف الاستقرار.

وتفصيل ما سبق في المحاور الأتية.

# الحور الثاني: تضمن القرآن جميع الأصول الجامعة للإشباع النفسي

لقد تضمن القرآن الأصول الجامعة لجميع مواد الإشباع النفسي للإنسان سواء في مجال التفوق في التعامل مع الناس وتحقيق النجاح والسعادة العامة في الحياة فيروي غليله ويشفي عليله، وكذا في تحقيق الإشباع المعرفي لا سيما في معرفة الغوامض والأسرار والعجائب. فمن أقبل على القرآن نهل من معينه مواد الإشباع النفسي وهي ما يلي:

أولاً: لقد فصل القرآن أساس الحياة وأصل السعادة الذي عليه قامت السموات والأرض، وبه انتظم الكون، واستقرت الخليقة، واستقامت القلوب والأفئدة واطمأنت، وهو توحيد الله تعالى. ولا يتحقق ذلك ولا يستقيم إلا بمتابعة النبي عَلَيْ والاستقامة على منهجه، لتكون تزكية النفس ثمرة ذلك وجناها ﴿ قُلَ إِنَّما آنا بُشَرُ مِثْ لُكُر يُوحَى إِلَى النَّه النَّه وَرَحَدُ فَاستقيمُ إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهٌ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ اللَّ اللَّه الذي لا يُؤتُونَ الزَّكُوة فَاستَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاستَغْفِرُوهٌ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ اللَّه اللَّذِينَ لا يُؤتُونَ الزَّكُوة ﴾.

فهذه الأصول الثلاثة: التوحيد والاتباع والتزكية هي التي قامت عليها دعوة النبي عليه فهذه الأصول الثلاثة: التوحيد والاتباع والتزكية هي يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة». (١) فالصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر فهي تزكي النفس، وكذا الزكاة تطهر القلب من الشح والبخل وتطهر المال من الشوائب، فجميعها تزكي النفس والجوارح. فزكاة النفس ثمرة التوحيد والاتباع، لذا قال النبي في النفس لأتم صالح الأخلاق». (١) وجمعها النبي عليه بقوله: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن» (١).

١- رواه البخاري (٢٥).

٢- رواه البخاري في الأدب (٢٧٣) وصححه الألباني.

٣- رواه البخاري في الأدب (٢٧٣) وصححه الألباني.

ثانياً: أما التفوق في التعامل مع الناس فله صور عدة، من صوره التفوق في الحوار مع الأخرين. فذكرت في هذه السورة بعض القواعد في أسلوب الحوار مع الناس على سبيل التنبيه، وذكر فيها كيف يمكنك التفوق فيه حتى تخرج منه وقد وافقك الطرف الآخر. فمن فاز بهذه الملكة كان سيداً بين الناس، لأن من استمال الخصم واستطاع تغيير رأيه ليوافق رأيه فقد حاز قصب السبق في معرفة مفاتيح قلوب الناس وقيادتها ليجد القبول والترحاب حيثما حل ورحل، وحسبك بها نعمة.

من ذلك تعلم البيان والفصاحة، وحسبك بالقرآن معلماً، فهو سيد الفصاحة والبيان في كُنْبُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ, قُرَءانًا عَرَبِيًا ﴾. ثم التأني والحلم وعدم الانفعال، ذلك أن النبي عَيِّكِ لما جاءهم بهذه الكرامة الإلهية رد عليه الكفار بالإعراض والجهالات فَاعَرْضَ أَكُ تُرُهُم فَهُم لا يستمعُونَ الله وَقَالُواْ قُلُوبُنا فِي أَكِنَةٍ مِمّا لَدْعُوناً إِلَيْهِ وَقَالُواْ قُلُوبُنا فِي أَكِنَةٍ مِمّا لَدْعُوناً إِلَيْهِ وَقَالُواْ قُلُوبُنا فِي أَكُوبُنا فِي أَكُونا إِلَيْهِ مِمّا للنبي وَقِي ءَاذَانِنا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ جِمَابُ فَاعْمَلْ إِنّنا عَلِمُونَ ﴿، فكانت إجابة النبي عَلِي بكمال الحلم والتأني وعدم الانفعال فقال ﴿ إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى النّها الله والتأني وعدم الانفعال فقال ﴿ إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى النّها الله والتأني وعدم الانفعال فقال ﴿ إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى اللّه عَلَى اللّه المُعَلِي اللّه اللّه والتأني وعدم الانفعال فقال ﴿ إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُولُونُ اللّهُ وَحِدَ إِلَنّهُ وَرَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغَفِرُوهُ ﴾.

ومن وسائل التفوق في الحوار التواضع وعدم التعالي عند طرح الحجج وبيان الأدلة، ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُم ﴿ ومنها الوضوح وعدم الغموض وتجنب المداهنة ﴿ يُوحَى إِلَى النَّمَا إِلَنَّهُ وَحِدُ ﴾، والتركيز على الهدف ﴿ أَنَّمَا ٓ إِلَنَّهُ كُرُ إِلَنَّهُ وَحِدٌ ﴾، كل ذلك تجده في قوله تعالى ﴿ قُلَ إِنَّمَا آنا بَشَرٌ مِثْلُكُم يُوحَى إِلَى آنَما ٓ إِلَنَّهُ كُرُ إِلَنَّهُ وَحِدٌ ﴾.

ومن طرق التفوق في الحوار البيان للطرف الآخر المفاسد المتحصلة من الرأي الخطأ، والتحذير من عواقبها ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وعلى رأس ذلك الإخلاص لله تعالى في النصح ﴿ ءَامَنُواْ ﴾، والتودد إلى الناس ببذل الخير لهم ﴿ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ سواء قبل الحوار وأثناءه وبعده، والتعامل بأخلاق زاكية ﴿ يُؤَتُّونَ الزَّكَوْهَ ﴾. وقد تم تفصيل ذلك في السورة التي قبلها، سورة غافر.

ثالثاً: أما الأصل الجامع لطرق الفوز بالسعادة والنجاح في الحياة فإنه يتحقق بأمور أربعة:

أولها حسن التعامل مع من كان في الأزل وهو الله سبحانه وتعالى ﴿أَنَّمَاۤ إِلَاهُكُمْ إِلَكُ وَلَهُ وَاللَّهُ عَالَمُ وَاللَّهُ عَالَمُ وَاللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّلَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّلْمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّالِمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَالْكُمُ اللَّهُ عَلَّالِمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَالْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَالْكُمِلْ عَلَاللَّا عَلَّا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَّلْكُمُ اللّه

وثانيها حسن التعامل مع من حولك من المخلوقات ﴿ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾، لا سيما الناس بأصنافهم المتعددة. فتعامل معهم بزكاء، بالإحسان إليهم باليد واللسان، وطهارة القلب واللسان، فإن موجبات الشقاء ضد ذلك ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يُؤَتُّونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾.

ثالثها حسن التعامل مع المستقبل القريب والبعيد بالتخطيط له لا سيما اليوم الأخر، وإلا فليبشر بالمعيشة الضنك ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمَّ كَفِرُونَ ﴾، والقبر أول منازل الآخرة.

ورابعها توقع بعض العوائق والمصائب في طريق السعادة، لا سيما نكران الناس لجميلك وكفرانه، فهم لم يتورعوا من كفران النعم الإلهية والكفر بكلام الله تعالى المخبر عن اليوم الآخر ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾، هذا على سبيل المثال.

وإذا حققت هذه الأمور الأربعة حينئذ تفوز بسعادة الدارين والأجر العظيم فيهما ﴿ لَهُمْ أَجَرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾. فمن صور الأجر الراحة والسعادة والمتعة التي يتقلب فيها، والقدرة على إيجاد الحلول للمشاكل والمصائب بلا انقطاع. وهذه السعادة القلبية تجدها مباشرة ولن تتأخر عنك بإذن الله تعالى إذ قال سبحانه ﴿ لَهُمْ أَجَرُ ﴾

بلا فاصل من الأحرف، فلم يقل سبحانه (فلهم أجر). هذا في الدنيا، أما في الآخرة فالسعادة فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. أجر دائم، ونعيم لا يزول ولا يخاف انقطاعه ﴿ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾.

لذا لمّا اجتمعت قريش يوماً فقالوا: «انظروا أعلمكم بالسحر والكهانة والشعر فليأت هذا الرجل الذي قد فرق جماعتنا وشتت أمرنا وعاب ديننا فليكلمه ولننظر ما يرد عليه». فبعثوا عتبة بن ربيعة إلى رسول الله عليه فبعاء إلى النبي عَيْلِيَّة وحاوره وعرض عليه المغريات لترك دعوة التوحيد، فما كان من رسول الله عَلَيِّة إلا أن قرأ عليه بصوته الجميل الشجي أول سورة فصلت حتى بلغ ﴿ فَإِنْ أَعَرَضُواْ فَقُلُ أَنذَرَتُكُمُ صَعِقَةً مِّثُلَ صَعِقَةً عَادِ وَمُمُودَ ﴾. فقال عتبة: حسبك. وأمسك عتبة على في النبي عَلَيْ وناشده بالرحم، ورجع إلى أهله ولم يخرج إلى قريش. فلما أتوا إلى بيته يسألون عنه قال عتبة: «والله، لقد أتيته وقصصت عليه فأجابني بشيء والله ما هو بشعر ولا كهانة ولا سحر» (٢). ونحو هذا حصل لأبي سفيان وأبي جهل والوليد بن المغيرة وغيرهم من سادات قريش، وكذا حصل لسادات الأنصار لما سمعوا شيئاً من القرآن.

١- رواه البخاري (٧٥٢٧).

۲- رواه مسلم (۷۹۲).

٣- رواه عبد بن حميد والبغوي، انظر تفسير ابن كثير (١٥٠/٧).

خامساً: ثم الإشباع المعرفي العلمي المتعلق بمعرفة الغوامض والأسرار والعجائب العلمية عند سماع القرآن. فعلى سبيل التنبيه ذكر قصة بدء الكون ونشأته وتسلسل الأحداث وتفصيلها ﴿ قُلَ أَيِنَّكُمْ لَتَكَفّرُونَ بِأَلَّذِى خَلَق اللَّرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾. فالأرض والسماوات كانتا شيئاً واحداً في بداية الأمر ففتقهما الله تعالى، ثم خلق الأرض في يومين، ثم خلق السماوات من دخان في يومين وأوحى في كل سماء أمرها، ثم جعل في الأرض رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في يومين، فمجموع الأيام التي خلقت فيها الأرض وانتظمت أربعة أيام، والسماوات في يومين، فمجموع ذلك ستة أيام. هذا مثال للتنبيه على ما وراءه من العلوم الغامضة والأسرار والعجائب.

فالقرآن يحوي أصولاً كثيرة تتعلق بجميع أنواع العلوم، فيشير القرآن إلى أصولها الجامعة وقواعدها وإلى الغوامض منها بدلالات التنبيه، كعلوم الطب والأحياء والفلك وعلم النفس وعلم الاجتماع وغيرها من جوامع العلوم.

## المحور الثالث: تفصيل العذاب البدني والنفسي لمن أعرض عنه

القرآن وهو رسالة الله تعالى قد فصل الله تعالى فيه الأصول الجامعة لأنواع الشقاء النفسي والبدني في الدارين لمن أعرض عنه ولم ينتفع بما جاء به. مهما بلغ من السمو في دنياه فإنه يتقلب في الشقاء، شقاء من قبل بيئته الدنيوية، ومن قبل أعضائه الجسدية، ومن قبل أصحابه وخلانه، ومن قبل الملائكة. وإليك بعض الأمثلة التي تتضمن هذه الأصول تنبيهاً لما وراءها:

أولاً: أما الشقاء من قبل بيئته، فها هي عاد لما أعرضت عن رسالة الله تعالى وكانت قد بلغت من القوة أن قال عتاتها: ﴿ مَنْ أَشَدُ مِنّا قُوّةً ﴾، عذبت وهلكت بأحوال بيئية. إذ أرسلت عليهم ريح باردة تجمد الأبدان والجلود، وصوت صرصر يقطع القلب ويقهر الشجاعة المزعومة في قولهم: ﴿ مَنْ أَشَدُ مِنّا قُوّةً ﴾، ويصك الأسماع ويصمها ﴿ فَهُمْ لَا يَسَمّعُونَ ﴾، جزاءً وفاقاً. إذ لسان حالهم يحكي أصل مقولة قريش في ادعاء الصمم ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي آَكِنَةٍ مِمّا تَدّعُونا إليّهِ وَفِي ءَاذَانِنا وَقَرُ ﴾، ادعوا الصمم فعوقبوا بالصمم. وصاحبتها صاعقة تحرق الأجساد المتجبرة ﴿ أَنذَرْتُكُو صَعِقَةً مِثلَ صَعِقَةِ عَادِ وَثَمُودَ ﴾ في أيام قلائل، ولكنها نحسة ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيّعًا صَرَّصَرًا فِي آيًامِ نَحِسَاتٍ ﴾، بجمع المؤنث السالم ﴿ نَحِسَاتٍ ﴾ الدال على قلة عدد أيام الإبادة وسرعة الهلاك.

ومثال آخر قوم ثمود وهم بقية عاد، هلكت بصاعقة أعمت أعينهم وأبصارهم ببرقها بعد أن عميت بصائرهم عن آية الناقة التي رأوها بأم أعينهم ﴿ فَأُسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾، فالجزاء من جنس العمل وهو العمى، إذ لسان حالهم يحكي أصل مقولة قريش في عدم الرؤية: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِحَابُ ﴾. وكذا أذاقتهم أشد ألوان الإهانة ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾.

فلا سمع ولا بصر ولا تمتع بالجلود والأبدان ولا بالأيام، إذ لم ينتفعوا بأعضاء الجسد

في التعرف على الله تعالى وعبادته وحده، وعطلوا العمل بها، فلم يبق للجسد قدر ولا حرمة، فاستحق الإحراق ليتحول إلى رماد، فأحرقت عاد وبقيتها ثمود بالصاعقة ﴿ أَنَدَرَّتُكُمُّ صَعِقَةً مَّتُلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾. فذكرت الأسباب البيئية البعيدة التي عذبوا بها، إذ الريح تأتي من مكان بعيد، والصاعقة سماوية من علو شاهق، ففيها تنبيه على التعذيب بالأسباب البيئية القريبة منهم بدلالة الأولى، هذا في دنياهم.

ثانياً: وأما من قبل أعضائه في الآخرة فالشقاء فيها أشد، والإهانة فيها أعظم. حيث تدفعهم الملائكة دفعاً بغاية القوة إلى النار أمام العالمين ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ اَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ اللّهِ عَلَى قوة الدفع الذي لا ينتهي إلا عند شفيرها، ووردت ﴿ جَآءُوهَا ﴾ بدلاً من (أتوها) للدلالة على قوة الاندفاع وعظم الهول عند وصولهم شفير جهنم أعاذنا الله منها.

فَعَنْكنّ كنت أناضل» (١).

هذا جزاء من أشبع عينه وبصره وجلده بالمعاصي، ولم يشبعها بمواعظ القرآن ولطائفة، فعذب بشهادتها عليه، فشقي بسبب ما قالوه في دنياهم عن هذه الأعضاء التي خاضوا بها في الملذات: ﴿ قُلُوبُنَا فِي آكِنَةِ مِّمَّا تَدَّعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ بِها فِي الملذات: ﴿ قُلُوبُنا فِي آكِنَةِ مِّمَّا تَدَّعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ وَبَيْنِكَ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ وَمِنا بَيْنِنا وَبَيْنِكَ فَي النار، ولا عتبى حينئذ، ولا تقال عثراتهم، ولا يؤذن لهم بالتنفيس والإفضاء عما يجول في صدورهم، ولا ينفعهم حينئذ الاعتراف بذنوبهم. الميسوا كحال الحبيب الذي يعاتب فيعترف بذنبه فيعفي عنه فتزداد العلاقة صفاءً. وإنما عذاب نفسي بالغ مكبوت غير مسموع ﴿ فَإِن يَصَدِّرُواْ فَالنَّارُ مَثُوكَى لَمُمَّ وَإِن

ثالثاً: وأما الشقاء من قبل أخص الناس به على سبيل المثال خلّانه وهم أصحابه من الإنس والجن الذين استمتع بخلتهم، وأشبع نفسه بطاعتهم فإنه بهم يعذب. فلم يكونوا أصدقاء حيث لم يصدقوا معه، وإنما هم مجرد قرناء اقترن بهم، وجمعتهم الشهوات المحرمة والشبهات لمّا دعوه إليها ﴿ وَقَيَّضَ نَا لَمُكُمّ قُرُنَآ وَزَيَّنُوا لَهُم مّا بَيْنَ أَيْدِيهِم وَمَا خَلْفَهُم ﴾. فقدمهم على مصاحبة القرآن وندائه ومواعظه، واستجاب لدعوتهم القائلة: ﴿ لَا سَمْعُوا لِهِ لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ و

١- رواه مسلم (٢٩٦٩) وابن حبان (٣٩٧٧).

رابعاً: وأما شقاؤه المتحصل من قبل الملائكة - وهم أخص الموكلين به من قبل الله تعالى - ففي الدنيا والآخرة. أما في الدنيا فقد ذاقوا الويل من الملائكة في جميع مراحل الشقاء التي سبق ذكرها في الهلاك البيئي. وأما في الآخرة فتدفعهم إلى النار دفعاً وتسوقهم إليها سوقاً.

وكذا في مرحلة البرزخ بين الدنيا والآخرة، وأولها ساعة الاحتضار عند مفارقة الدنيا. فلا تثبّته الملائكة، بل تبشره بالأهوال والعذاب الأليم الذي ينتظره، وتواجهه بالرعب الذي يكاد يذهب باللب، ليغوص في بحر الحسرة على ما فات، ولتتكالب عليه الأحزان قائلة له: «أيتها النفس الخبيثة! أخرجي إلى سخط من الله وغضب» (۱). بل كما قال جبريل عليه للنبي عليه: «لو رأيتني وأنا آخذ من حال البحر فأدسه في في فرعون مخافة أن تدركه الرحمة» (۲). وقد أشارت الآيات إليها بالاحتباك المذكور في حق المؤمنين في أن تدركه الرحمة عنه ألم الله عنه الله المنتقام والتها عليه على المنتقاف الله المنتقاف الله المنتقافي الله المنتقافي الله المنتقافي الله المنتقافي الله المنتقافي والكافر بضد ذلك.

١- رواه أحمد (٤/ ٢٨٧-٢٨٧، ٢٩٥-٢٩٦) وصححه الحاكم (١/ ٣٧-٤) وابن القيم في الزاد (٢١٤/١) والذر (٢١٤/١) والألباني في الجنائز (١٥٩).

٢- رواه الطيالسي (٢٧٤٠) وصححه الترمذي (٣١٠٨).

المحور الرابع: القرآن هدى وشفاء ورحمة لأكبر المشكلات، وأعظم الملمّات، و المسائل الكبار التي تحار فيها عقول الأذكياء

أولاً: مصيبة الموت

من أعصى الأمور على العبد هي ساعة الاحتضار التي يسعى قدر جهده لتأخيرها بإطالة عمره بشتى الوسائل، ويتجنب تذكرها أو التذكير بها، ويهابها ويخافها حيث لاحيلة له على الروح ولا قوة، ولا لغيره فيعينه عليها.

وكذا تكون معه وتستقبله بالترحاب في الحياة البرزخية، وعند البعث يوم القيامة، وفي أرض المحشر، وعلى الصراط. فلكم كل ما تشتهي أنفسكم بلا استثناء، وكل ما تدعيه ألسنتكم، إشباع كلي في ضيافة ﴿عَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴾. ﴿ عَفُورٍ ﴾ الذي استغفرتموه في دنياكم استجابة لدعوة نبيكم القائل في أول السورة: ﴿فَأُسْتَقِيمُوا اللّهِ وَاسْتَغَفِرُوهُ ﴾، و ﴿رَحِيمٍ ﴾ حيث استجبتم للرحمة القرآنية التي دعيتم إليها في أول السورة: ﴿ تَنزيلُ مِّنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ميث استجبتم للرحمة القرآنية التي عليكم في أول السورة: ﴿ تَنزيلُ مِّنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾، فاستجبتم لتنزيله، فتنزلت عليكم الملائكة بالرحمة العظيمة في جميع المراحل. فكما استجاب لدعوتنا وترك شهوته في دنياه استجبنا حينئذ لشهوته ودعوته في أعصى الملمّات.

ويرتقي في هذه المنازل على قدر حرصه على دعوة الناس إلى القرآن وأصوله الجامعة، وتحقيق مقاصده، والعمل به، وتشرفه بالانتساب إليه ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا

إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾. وكذا على قدر حرصه في انتقائه لأفضل طرق الدعوة إلى الله تعالى لا سيما في حق الأعداء ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِي ٱحْسَنُ فَإِذَا ٱلّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُ مُكَوّةٌ كَأَنّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾، فالدفع بالتي هي أحسن مفتاح قلوب الناس ومنهم الخصوم والأعداء.

وأما حال الكافر في هذه المصائب فعلى الضد من ذلك كما سبق ذكره.

## ثانياً: الخصومات

قد يعيش الإنسان في الدنيا في غاية الرفاهية المادية والشهوات الحسية، ولكن قلبه متفطر لما يجد من معاداة أحب الناس إليه، فلا يلتذ بعيش، ولا يهنأ بمأكل ولا مشرب، نومه عذاب وحسرة، ويقظته عذاب وألم. وقد تشتد الخصومات وتتقطع الروابط فيشعر بالاضطراب وعدم الاستقرار لكثرة منازعاته وخصوماته مع الآخرين، فيحار في علاجها. ذلك لعدم معرفته مفتاح قلوب الناس، والذي يتلخص بحسن استقبالهم وبرِّهم ولو بالقليل ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾، والإحسان إليهم لا سيما عند الخصومة واشتدادها، والصبر عليهم ﴿ وَلَا شَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ٱدْفَعَ بِاللّهِ هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَلَاقُهُ كُأنَهُ وَلِي حَمِيمُ ﴾.

وكما أن الحسنة لا تستوي مع السيئة فكذا التعامل مع الخصوم بالحسنى درجات، فليست أدناها كأعلاها ﴿ وَلَا تَسْتَوِى اللَّهَ سَنَةُ ﴾، فتجني الولاية الحميمة من الخصم على قدر الحسنة التي دفعت بها. وكذا التعامل معهم بالسوء درجات، فلا تستوي السيئة ﴿ وَلَا السَّيِنَةُ ﴾، فتجني العداوة الشديدة على قدر السوء الذي دفعت به

هذه قاعدة نافعة حتى مع كثير من شياطين الإنس، فمن عمل بها حظي بالشيء العظيم من محبة الناس له وإقبالهم عليه ﴿ وَمَا يُلَقَّ لَهَاۤ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَاۤ إِلَّا ذُو حَظِيمٍ ﴾، ومشاكل كثيرة وعوائق عظام بين الأفراد وكذا بين القبائل تتهاوى

باستخدام هذه القاعدة النافعة.

## ثالثاً: سلطان الشهوة

أعظم أسباب المشاكل والمصائب والبلايا التي تواجه الفرد والأمة غلبة الشهوات على القلوب، وتمكنها منها، فبها فسدت القلوب والجوارح والألسنة، وبها انتهكت الأعراض والأموال وسفكت الدماء ووقعت المظالم، وبها قامت العداوات والحروب.

بين القرآن علاج ذلك بالتمسك بالأصول الثلاثة وهي: توحيد الله تعالى ومتابعة النبي وَالتمسك عَلَيْ وَاللَّهُ وَلَا لَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّاللَّا ا

وكذا الدعوة إلى الطريق الصافي الذي تسير عليه ليجتمع معك أصحاب يعينونك، لئلا تشعر بالوحشة، ولئلا يغلبك سلطان الشهوة. فتجد من يأمرك بالمعروف وينهاك عن المنكر قبل أن تزل القدم ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللهِ ﴾. ثم الاستمرار على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ليكون رادعاً نفسياً عن الاستجابة لمنكرات الشهوات، ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعا إِلَى اللهِ وَعَمِل صَلِحًا ﴾.

أما الأصل الثالث فهو زكاة النفس بالتخلق بالأخلاق السامية للحفاظ على المروءات التي تتنافى مع سيء الشهوات ﴿ وَلَا شَتَوِى الْمُصَنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ ﴾. فإن كانت شهوة غضبية أو منازعة على مال أو منصب أو تعد عليك فتخلق بالعفو والإحسان ﴿ وَلَا تَسَتَوِى الْمُصَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ اَدُفَعُ بِاللَّتِي هِي الْحَسَنُ ﴾، ثم تذرع بالصبر على ذلك تَسَتَوِى الْمُصَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ اَدُفَعُ بِاللَّتِي هِي الْحَسَنُ ﴾، ثم تذرع بالصبر على ذلك

وعلى جميع ما سبق من الأصول الثلاثة وتوابعها وعن الشهوات ﴿ وَمَا يُلَقَّ لَهَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ﴾، ثم الاستعاذة الدائمة بالله تعالى من تسلط الشيطان على القلب الذي يغريه بالشهوات ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ نَزْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾.

# **رابعاً**: تسلط الجن

ومن عظائم الأمور والتي لا يشعر بها إلا من ابتلي بها هو تسلط شياطين الجن عليه بالوساوس، والتخييل، والإغواء، وإثارة النفوس بشتى أنواع الإثارات، وسوء الظن بالقريب والبعيد، بل وبنفسه، وكذا بسرعة الغضب، وغير ذلك، والتي تكفي واحدة منها لتحطيم نفسه وشل قدراته والقضاء على حياته.

وأما التغلب على شياطين الجن التي يعجز العبد ويحار أمام تسلطها عليه فباللجوء إلى الله تعالى، ثم الاهتداء بالعمل بالنصوص الشرعية والتمسك بها وعدم الزيادة عليها فإنّ النّين قَالُواْ رَبّنا الله ثُمّ اَسْتَقَامُواْ ﴾ فلا يزيد في الغسل في وضوئه على ثلاث مرات، ولا يزيد من الركعات في صلاته بسبب الوسوسة وهكذا، وإنما يقتصر على ما ورد. ثم الاستعاذة بالله تعالى. فهو وحده القادر على دفع وساوس الشياطين، وتزيينهم، وإغوائهم، وتسلطهم عليه، وإثارة النفوس بالغضب وغيره ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنّكَ مِنَ الشّيطانِ فَو عَن الله تنبيه. لذا قال النبي عَلَي حق الغاضب: «إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم» (۱). فكم من صرعى للشياطين وموسوسين وغضاب وغيرهم ضاقت عليهم الدنيا بما رحبت، فلم يخلصهم إلا الاستعاذة بالله تعالى بصورها المتعددة.

## خامساً: الشكوك والشبهات

١- رواه البخاري (٦١١٥).

من أعظم البلايا التي تواجه كثيراً من النظار وعلماء المنطق والمتكلمين وأذكياء العالم تلك الشبهات والشكوك في المسائل الكبار التي وقفوا فيها حيارى، ولم يعرفوا كيف التخلص والخروج منها، كما صرحوا هم بأنفسهم، فأفضى بهم إلى الشك والحيرة، وبعضهم إلى الإلحاد، أعاذنا الله منه. فتوقفوا حتى في أدلة إثبات وجود الله تعالى، وفي ربوبيته وألوهيته وصفاته، وفي إثبات النبوة وإثبات البعث والمعاد. حيث تركوا هدى القرآن في إثباتها، وسلكوا الطرق العقلية الظنية المعقدة المتعارضة والتي يبطل بعضها بعضاً، المبعدة عن الله تعالى، والتي تفتح لهم أبواب الحيرة والشك والشبهة التي انتهوا بها.

بينما بين القرآن أجمل الطرق وأفضلها في إثبات توحيد الربوبية والألوهية والصفات والبعث والنبوة أحسن البيان، وأفصحه، وأوضحه، وأكمله، وأيسره، وأقربها إلى العقل والنظر والتصور والفهم. وتميزت تلك الطرق بعدم التعقيد، وتليق بجمهور المسلمين «إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب» (۱). يصدق بعضها بعضاً، غير متعارضة ولا متناقضة، ولا تعارض الأدلة الواردة في أي علم من العلوم القطعية. ثم هذه الطرق القرآنية تجعل العبد متعلقاً بربه تعالى، وتغلق عليه أبواب الشبه والشك والحيرة مع كمال التعظيم لربه. فهي تجمع مجاميع البراهين التي يرجع إليها غاية النظار، بل ما هو فوق استنباط النظار (۱).

# سادساً: حيرة أذكياء العالم

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: أكثر فضلاء العارفين بالكلام والفلسفة والتصوف الذين لم يحققوا ما جاء به الرسول عَلَيْ تجدهم فيه حيارى (٢). وإليك بعضاً من سلك ذاك الطريق:

هذا ابن رشد الحفيد وهو من أعلم الناس بمذاهب الفلاسفة ومقالاتهم يقول في كتابه

١- رواه البخاري (١٩١٣) ومسلم (١٠٨٠).

۲- انظر درء التعارض (۳۰۸/۳-۳۰۹).

٣- الدرء (١/٩٥١).

(تهافت التهافت): ومن الذي قال في الإلهيات شيئاً يُعتدّ به؟

أما الأمدي وكان من أفضلهم في أهل زمانه، فقد وقف في المسائل الكبار حائراً وقال: أمعنت النظر في الكلام وما استفدت شيئاً إلا ما عليه القوم.

وقال الخونجي عند موته: أموت وما علمت شيئاً ما حصلته سوى أن المكن يفتقر إلى الواجب، ثم قال: والافتقار وصف عدمي، أموت وما علمت شيئاً.

واجتمع الأصبهاني بالشيخ إبراهيم الجعبري يوماً فقال: بت البارحة أفكر إلى الصباح في دليل على التوحيد سالم عن المعارض فما وجدته.

بينما الشهرستاني لم يجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلا الحيرة والندم، حيث قال:

وسيرت طرفي بين تلك المعالم

لعمري لقد طفت المعاهد كلها فلم أر إلا واضعاً كف حائر

على ذقن أو قارعاً سن نادم

أما الغزالي رحمه الله فقد انتهى آخر أمره إلى التوقف والحيرة في المسائل الكلامية، ثم أعرض عن تلك الطرق وأقبل على أحاديث الرسول على فمات وصحيح البخاري على صدره.

كذا الفخر الرازي قال في كتابه الذي صنفه في (أقسام اللذات) لمّا ذكر علم التوحيد وأنه أشرف العلوم، وأنه ثلاث مقامات: العلم بالذات والصفات والأفعال. قال: وعلى كل مقام عقدة:

١- فعلم الذات عليه عقدة: هل الوجود هو الماهية؟ أو زائد على الماهية؟

٢- وعلم الصفات عليه عقدة: هل الصفات زائدة على الذات أم لا؟

٣- وعلم الأفعال عليه عقدة: هل الفعل مقارن للذات؟ أو متأخر عنها؟

ثم قال: ومن الذي وصل إلى هذا الباب، أو ذاق من هذا الشراب؟! ثم أنشد:

نهاية إقدام العقول عقال وغاية سعي العالمين ضلال وغاية سعي العالمين ضلال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وحاصل دنيانا أذى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا فكم قد رأينا من رجال ودولة فبادوا جميعاً مسرعين وزالوا وكم من جبال قد علت شرفاتها رجال، فزالوا والجبال جبال

لقد تأملت الطرق الكلامية والمذاهب الفلسفية فما رأيتها تشفي عليلاً، ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، اقرأ في الإثبات ﴿ ٱلرَّمْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ (١)، ﴿ إِلَيْهِ يَصَمَعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ (١)، واقرأ في النفى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى السَّتَوَىٰ ﴾

١- طه (٥).

۲- فاطر (۱۰).

شَيْ يَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١) ، ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ (١) ، ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ ، سَمِيًا ﴾ (٦) ثم قال: «من جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي». وله كلام جميل يزيد على هذا (١).

وقال أبو المعالي الجويني: يا أصحابنا! لا تشتغلوا بالكلام، فلو عرفت أن الكلام يبلغ بي إلى ما بلغ ما اشتغلت به. وقال عند موته: لقد خضت البحر الخضم، وخليت أهل الإسلام وعلومهم، ودخلت في الذي نهوني عنه، والآن إن لم يتداركني ربي برحمته فالويل لابن الجويني، وها أنا ذا أموت على عقيدة أمي، -أو قال- على عقيدة عجائز نيسابور.

أما شمس الدين الخسروشاهي وكان من أجلّ تلامذة الفخرالرازي، فقد قال بعض الفضلاء وقد دخل عليه يوماً.

قال الخسروشاهي: ما تعتقده؟

أجاب الفاضل: ما يعتقده المسلمون.

الخسروشاهي: وأنت منشرح الصدر لذلك مستيقن به؟ أو كما قال.

الفاضل: نعم.

الخسروشاهي: اشكر الله على هذه النعمة، لكني والله لا أدري ما أعتقد، والله ما أدري ما أعتقد، والله ما أدري ما أعتقد، والله ما أدري ما أعتقد. وبكى حتى اخضلت لحيته.

۱ – الشوري (۱۱) .

۲- طه (۱۱۰).

٣- مريم (٦٥).

٤- راجع المفسرون للمغراوي (١/٢٥-٥١).

هكذا انتهى هؤلاء إلى الحيرة «بينما القرآن ذكر من ذلك ما هو خلاصة ما ذكره الناس، وفيه من بيان توحيد الإلهية ما لم يهتد إليه كثير من النظار ولا العبّاد، بل هدى الله به رسله، وأنزل به كتبه» (١).

«فمن أعظم المصائب أن يصاب الإنسان فيما لا سعادة له ولا نجاة له إلا به، ويصاب في الطريق الذي يقول إنه به يعرف ربه، ويرد عليه فيه إشكال لا ينحل له، مع أنه من أكبر رؤوس طوائف أهل الكلام والفلسفة» (٢). ومن يصل إلى مثل هذه الحال إن لم يتداركه الله برحمته وإلا تزندق، كما قال أبو يوسف: من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب المال بالكيمياء فقد أفلس، ومن طلب غريب الحديث كذب.

وقال الشافعي رحمه الله: حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد والنعال، ويطاف بهم في القبائل والعشائر ويقال: هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة، وأقبل على علم الكلام. وقال: لقد اطلعت من أهل الكلام على شيء ما ظننت مسلماً يقوله، ولأن يبتلى العبد بكل ما نهى الله عنه -ما خلا الشرك بالله- خيرٌ له من أن يبتلى بالكلام.

وتجد أحد هؤلاء عند الموت يرجع إلى مذهب العجائز، فيقر بما أقروا به، ويعرض عن تلك الدقائق المخالفة لذلك التي كان يقطع بها ثم تبين له فسادها أو لم يتبين له صحتها، فيكونون في نهاياتهم —إذا سلموا من العذاب – بمنزلة أتباع أهل العلم من الصبيان والنساء والأعراب.

والدواء النافع لمثل هذا المرض، ما كان طبيب القلوب صلوات الله وسلامه عليه يقوله إذا قام من الليل يفتتح الصلاة: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني

١- انظر الدرء (٢٦٤/٣).

۲- الدرء (۱۸۲/۳).

لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم». (1) توجه وينا الله المختلف فيه من الحق بإذنه، وقل الله بربوبية جبرائيل وميكائيل وإسرافيل أن يهديه لما اختلف فيه من الحق بإذنه، إذ حياة القلب بالهداية، وقد وكل الله سبحانه هؤلاء الثلاثة بالحياة: فجبرائيل موكل بالوحي الذي هو سبب حياة القلوب، وميكائيل بالقطر الذي هو سبب حياة الأبدان وسائر الحيوان، وإسرافيل بالنفخ في الصور الذي هو سبب حياة العالم وعود الأرواح إلى أجسادها. فالتوسل إلى الله سبحانه بربوبية هذه الأرواح العظيمة الموكلة بالحياة له تأثير عظيم في حصول المطلوب. والله المستعان (1).

وقال ابن واصل الحموي: أبيت بالليل وأضطجع على فراشي وأضع الملحفة على وجهي، وأقابل بين حجج هؤلاء وهؤلاء وبالعكس حتى يطلع الفجر وما يترجح عندي منها شيء. ثم ترك علم التوحيد وتوجه إلى الهيئة والفلك (٣).

سابعاً: طرق علاج الشكوك والحيرة

أول مرحلة من مراحل العلاج ذكرها القرآن لدفع شبه شياطين الجن وتشكيكهم عند

۱ – رواه مسلم (۷۷۷ /۱۸۱۱).

٢- شرح العقيدة الطحاوية (٢٠٩-٢١١).

٣- راجع درء التعارض (١/٥٦١)، (٢٦٢/٣-٢٦٤).

٤- الدرء (١/٥١٥-١٦٦).

الولوج في المسائل الكبار هو الاستعادة بالله تعالى بأنواع الاستعادات ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِن السَّيَطُنِ نَزْغُ فَاسَّعِذَ بِاللّهِ إِنَّهُ, هُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾، فهو وحده سبحانه لا غيره قادر على دفعها. لذا قال النبي عَيْظِيَّة: «يأتي الشيطان أحدكم فيقول: من خلق كذا وكذا؟ حتى يقول: من خلق ربك؟ فإذا بلغ ذلك فليستعذ بالله ولينته» (١). وهذه المرحلة الثانية من العلاج وهي الانتهاء وعدم التسلسل والاسترسال مع الخواطر والتشكيكات الشيطانية. وفي رواية «فليقل آمنت بالله» (٢) استنادا إلى قول الله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهِ بَعالى الله تعالى والاستعانة وهي التلفظ بالإيمان بالله تعالى والاستعانة بكثرة الأذكار والتسبيح.

ومن الطرق القرآنية في إثبات البعث قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ۗ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلْشِعَةً فَإِذَا ٱلْنَائِكَ الْمَاءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِى ٓ أَخْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْقَى ۚ إِنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

ومن الطرق القرآنية وفي إثبلت القدر ومسائله ذكر فيه إثبات علم الله تعالى المفصل الذي

۱ - رواه مسلم (۱۳۶ / ۳٤٥ - ۳٤٦).

۲- رواه مسلم (۱۳۶/۳٤۳).

ملئت به السورة ﴿ إِنَّهُ, هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾. وإثبات إرادة الله الشرعية وهو ما يحبه الله تعالى ويرضاه في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ ﴿ مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ ﴿ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ﴿ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾. وفي إثبات إرادة الله تعالى القدرية وهو أن يقول الله للشيء كن فيكون: ﴿ إِنَّهُۥ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. وفي إثبات خلق الله تعالى للعباد ولأفعالهم حسنها وسيئها ﴿ ٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ ﴾ ﴿ أَهْتَزَتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِيَّ أَحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۚ إِنَّهُ. عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾. وفي تقرير أن على العبد أن يبذل الأسباب ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِلحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّهُ، ﴾، هذا في نسبة الأسباب إلى العبد. وفي إثبات قدرة الله تعالى التامة المطلقة على كل شيء ممكن الوجود وأنه لا يعجزه شيء، وأنه قادر على هداية الكافر ومنعه من الكفر، وكذا الفاجر والعاصي قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾، ولكنهم هم الذين اختاروا لأنفسهم الكفر والعصيان وعاندوا بعد أن هيأ الله لهم أسباب الهداية ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ, لَكِنَبُ عَزِيزٌ ﴾. وأنه لا يقدّر إلا ما فيه حكمة بالغة يستحق بها الحمد قال تعالى ﴿ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾.

ومن الطرق القرآنية في إثبات النبوة عظمة ما جاء به النبي ﷺ من القرآن المعجز الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۚ تَنزِيلُ مِّنْ حَرِيمٍ حَمِيدٍ ﴾. كل ذلك على سبيل التمثيل والتنبيه، وإلا ففي القرآن طرق أخرى وأدلة كبرى في إثباتها.

## ثامناً:

من ترك طريقة القرآن وهديه في إثبات المسائل الكبار وسلك الطرق العقلية الواردة من اليونان والهند وغيرها تجرع حينئذ مفاسدها. منها الاضطراب عند الموت، فلا تتنزل

عليه الملائكة حينئذ لتثبيته. ومنها تسلط الشياطين عليه في دنياه ليجني منها الحيرة والشك ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ ﴾ بعكس صاحب القرآن، ثم الإلحاد في آيات الله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آياتِنا لَا يَخَفُونَ عَلَيْناً ﴾، حيث يصرف الآيات عن دلالاتها الواضحة وعلى غير وجهها، ويتأولها التأويلات الفاسدة كما حصل لعلماء الكلام والفلاسفة ومن سلك طريقتهم.

وقد يفضي ببعضهم إلى الكفر والقول بأقوال المشركين كما قال بعضهم بخلق القرآن كالمعتزلة، وبعض الفرق الذين قالوا بأن المعنى من الله بينما صياغة الأسلوب القرآني مخلوق، إما من جبريل أو من غيره، ويدخل في ذلك النبي عَيْكُ. وإذا قيل بهذا وعلمنا أن المخلوق لم يصل إلى الكمال التام المطلق لأنه من خصوصيات الألوهية حينئذ يعتري الأسلوب القرآني النقص بوجه من الوجوه لأنه من صياغة مخلوق لا من الخالق، وأصبح قوله كقول المشركين ﴿ إِنْ هَذَا إِلّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ ﴾. فقال الله تعالى رداً على ذلك: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمّا جَاءَهُم وَإِنَّهُ لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ ٱلْبَطِلُ مِنْ خَلِيهٍ مَعِيهٍ ﴾، بعكس الطرق الأخرى الباطلة والتي يبطل بعضها بعضاً.

ومن نتائج تلك الطرق الفاسدة ما انتهى إليه بعض فلاسفة المسلمين من القول بعدم البعث وكفروا بالبعث، وأخرون بمن أنكر جل صفات الله تعالى ولم يثبت منها إلا سبعاً.

حججهم باطلة يبطل بعضها بعضاً، بينما طرق القرآن المفصلة بلغتهم العربية فيها الشفاء والهدى ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرُءَانًا أَعَجْمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَلُهُ ۖ ءَاْعَجَمِيُّ وَعَرَبِيُّ قُلُ الشفاء والهدى ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرُءَانًا أَعَجْمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَلُهُ ۖ وَأَعْجَمِيُ وَعَرَبِيً فَلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فإذا علمت بأن القرآن رحمة وهدى وشفاء لأكبر المشكلات وأعظم الأمور اللمّات لا سيما المسائل الكبار التي تحار فيها عقول الأذكياء فلا تحزن ولا تتشكك لعدم إيمان الكفار بالقرآن وما دعى إليه، فعدم إيمانهم لا لعدم وضوح القرآن، بل هو هدى وشفاء لمن طلب الشفاء فيه.

تاسعاً: كيف يكون مفصلاً وهدى وشفاء وقد ضل أناس ولم يهتدوا به؟

من أعرض عن الانتفاع بالطرق القرآنية، وعارضه بالوساوس والتشكيكات الشيطانية و إِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيطَنِ نَزَغُ ﴾، وكذا عارضه بالمظنونات العقلية والتأويلات الفاسدة لآياته ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٓ عَاينتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾، ثم تسلسل مع الواردات الذهنية التي يشوبها الباطل من كل جانب، وسخر من الطرق الشرعية العقلية ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ ﴾، ولم ينتفع بالطرق الشرعية في الاستدلال، بل ردها وسلك طريقة نُظّار الأعاجم من اليونان والهنود حينئذ لن يكون القرآن لهم هدى ولا شفاء، وإنما هو ﴿عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾.

هذا بالرغم من كونه بلغته العربية، فكيف لو نزل بلغة أعجمية؟ لقالوا: كيف ينزل قرآن أعجمي على العرب ﴿ وَلَوّجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتَ ءَايَنُهُ وَ الْعَجَمِيُّ قَرَان أعجمي على العرب ﴿ وَلَوّجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتَ ءَايَنُهُ وَ الْعَرب ﴿ فَهُمّ وَعَرَبِي ﴾ هلا نزل بالعربية لنهتدي به وننتفع؟ فأصبحوا كحال كفار العرب ﴿ فَهُمّ لَا يَسَمّعُونَ ﴾ وكحال الذين قالوا: ﴿ قُلُوبُنَا فِي آكِنَةٍ مِمّا تَدْعُونا إليهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِحَابُ ﴾. حالهم كحال المعرض الذي ذهب بعيداً فنودي من مَكان بعيد، فلا يسمع مناديه ولا يراه ولا يهتدي إليه ﴿ أُولَيْهِكَ يُنَادَونَ مِن مَكَانِ مَن مَكَانِ عَيدٍ ﴾، فالحق بعيد عن قلوبهم.

# عاشراً:

فلا تحزن من تشككهم وعدم إيمانهم وتشكيكهم في رسالتك وتطاولهم، فهم أهل عنت

وعناد، فإنه ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾. ومن هؤلاء الرسل موسى عَلَيْكِم، حيث عارض بنو إسرائيل نبيهم موسى عَلَيْكِم، في عهده وبعد وفاته، عارضوا ما جاء به من القطعيات بالوساوس والتشكيكات الشيطانية والمظنونات العقلية، فاختلفوا وانقسموا إلى فرق ضالة تفوق السبعين ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبَ فَاتَخُلِفَ فِيهِ ﴾. فتأصلت الشّبة والإشكالات والمعارضات العقلية، فأزالت اليقين وحوّلته إلى شك فتأصلت الشّبة قلق واضطراب وتهمة وخوف، فتحول إلى ريب ﴿ وَإِنّهُمْ لَفِي شَكِي مِّنَهُ مُرِيبٍ ﴾.

فلا تحزن لعدم إيمانهم وتشكيكهم، فالعبد هو الذي جنى على نفسه، لم يظلمه الله تعالى ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ أَ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامِ لِلْعَبِيدِ ﴾. وإلا فكيف يرد الفيض النافع المتعلق بإثبات مسائل الدين الذي أتاه من عالم الخفيات الذي اختص وحده بعلم الغيب. لا سيما علم الساعة ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ والعالم بمكنونات النفوس؟ ويعارضه بمثل تلك الترهات والوساوس الشيطانية؟ فما جهله العبد عن نفسه أكثر مما علمه، فكيف فيما يتعلق بدينه وبربه وخالقه والطرق الموصلة إليه؟

حادي عشر: إحاطة علم الله تعالى بمتولدات المخلوقات ومكنوناتها واحتياجاتها.

انتهى علم كل شيء إلى الله تعالى. من ذلك الساعة التي علم الله تعالى وقتها، وكيفيتها (۱)، وأحوالها، وأشراطها، فلم تخف عليه. ومن ذلك علمه سبحانه بمتولدات جميع المخلوقات والكائنات الحية من نبات وحيوان وكل ما يستجد ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخَرُّحُ مِن وَلَكَ اللهُ عَلَى علمه مَرَتِ مِن أَكْمَامِهَا وَمَا تَحَمِّلُ مِن أَنْثَى وَلَا تَضَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ ﴾. فدل ذلك على علمه سبحانه بمكنونات النفس البشرية، ومداخلها ومخارجها، واحتياجاتها، وما يشبعها ويشبع تساؤلاتها، وما يسد فراغها، وطرق ذلك.

۱- النظم (۲/۸۵).

فكيف تستنجدون وتستهدون بهدى الشياطين، والأيم الضالة، والمظنونات العقلية، وتتركون النصوص القرآنية التي جمعت أصول العلم والهدى والشفاء والسعادة؟ تلك التي ستتبرأ منكم وهي أبعد عن المعرفة بأحوالكم واحتياجاتكم ومكنونات أنفسكم! فما نفعتكم شيئاً، ولا أصلحت أحوالكم، ولا أشبعت عقولكم في طرق الاستدلال وحل الإشكال العقلي. ولا أشبعت قلوبكم، ولا ملأتها بالتأليه وصدق المحبة والذل لله تعالى، وسيأتي اليوم الذي تعترفون بذلك ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوا ءَاذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدِ (٧) وَضَلَ عَنهُم مَّا كَانُوا يَدُعُونَ مِن قَبلُ وَظُنُّوا ﴾.

هكذا عاشوا على الظن لما أعرضوا عن الأصول الجامعة في القرآن، وهكذا بعثوا يوم القيامة على الظن، فظنوا أن أولئك الشركاء سيشفعون لهم وليس الأمر كذلك، ثم ظنوا أنهم باعترافهم سينجون من العقوبة ويفرون منها ولكن ﴿ مَا لَهُمُ مِّن تَحِيصِ ﴾، فلا مهرب لهم ولا ملجأ ولا معدل.

## المحور الخامس: علم الله تعالى بأدق أحوال النفس البشرية وتقلباتها

إن الله تعالى يعلم أدق وألطف أحوال النفس البشرية وأجل أحوالها في تقلباتها واضطراباتها واحتياجاتها وعلاجها وشفائها. من ذلك على سبيل التنبيه سرعة القنوط والإحباط، إذ لا يمل الإنسان من السعي في طلب المال والعافية، فإن كان معتاداً على العافية والسعة ثم دعانا فأخرنا تحقيق مطالبه ومسه أقل الشر ببغيه ولم يك يتوقع ذلك اشتد حزنه، وانقطع رجاؤه، وتهاوت آماله، وأحبط، ووصل إلى مرحلة اليأس، فاليأس متعلق بأعمال القلوب. ثم انقطع عن الدعاء والسعي ليصل إلى مرحلة القنوط، فالقنوط متعلق بأعمال الجوارح واللسان ﴿ لَا يَسَعُمُ ٱلْإِنسَكُنُ مِن دُعآء المُخيِّرِ وَإِن مَّسَهُ ٱلشَّرُ فَيَوُسُ قَنُوطٌ ﴾، فهذه هي الحالة الأولى. قال سبحانه في هذه الأية: ﴿ إِنَّ ﴾ وهو في الأمر نادر الوقوع فلم يكن يتوقع الشر، وقال سبحانه: ﴿ مَّسَهُ ٱلشَّرُ ﴾ أي أقل الشر.

بينما الحالة الأخرى لمجموعة أخرى من الناس أن أحدهم إذا أصيب بالمصيبة العظيمة والمحنة الشديدة أو المرض الشديد الذي مر عليه مروراً سريعاً ولم يطل معه ﴿ مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ ﴾ ثم أكرمناه بالنعم الكثيرة الوافرة المديدة تعاظم، وكفر النعمة، وأعجب بنفسه، واستبعد الحساب، وأمن العقوبة ﴿ وَلَينَ أَذَقَنَهُ رَحْمَةً مِنّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيْقُولَنَ هَلذَا لِي وَمَا أَظُنُ السَّاعَة قَايِمةً وَلَينِ رُجِعتُ إِلَى رَقِيّا إِنَّ لِي عِندُهُ للمُسَنَّ ﴾. للإنسان. حيث طبيعته الكفر والجحود ونكران الجميل، وهذه هي الحالة الثانية للإنسان. قال سبحانه في هذه الحالة الثانية ﴿ أَذَقَنَهُ رَحْمَةً ﴾ من التلذذ بالنعم العظيمة المديدة، وقال سبحانه ﴿ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ ﴾ أي مصيبة عظيمة ﴿ ضَرَّاءَ ﴾ ولكنها مروراً يسيراً ولم تطل معه ﴿ مَسَتُهُ ﴾ .

أما الحالة الثالثة فإنك غالباً ما تجد العبد المنعم بعيداً عن الله تعالى معرضاً عن كتابه وعن الانتفاع به إلامن رحم الله، ﴿ وَإِذَآ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعَرَضَ وَنَا بِجَانِهِ هِ . فإذا

مسه الشر المتوقع المترقب انكسر وخضع ورجع إلينا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ ﴾، وهذه هي الحالة الثالثة له والتي تفارق الحالة الأولى. فقال سبحانه في هذه الحالة ﴿ إِذَا ﴾ والتي تستعمل للأمر المتوقع.

لذا أنزل الله تعالى كتابه المحكم المفصل لمعالجة هذه النفس المتقلبة في جميع أحوالها ومعالجة اضطراباتها دقيقها وجليلها ليصلحها في جميع تقلباتها، ويشبع جميع رغباتها، وإلا فالشقاق والاضطراب مصيرها ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللّهِ ثُمَّ كَانَ مِنْ عِندِ ٱللّهِ ثُمَّ كَانَ مِنْ عِندِ ٱللّهِ ثُمَّ كَانَ مِنْ أَضَلُ مِمَّنَ هُو فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾.

## المحور السابع: الخاتمة

ستبدي لكم الأيام والسنون والدهور أن ما جاء في الكتاب العزيز أنسب ما يكون للإنسان، وأنه الحق من عند الله تعالى، وأنه قد جمع فيه أصول العلوم والقواعد الجامعة لأصناف الخير وطرقه، وعلاج الأمراض بأنواعها، وأصناف العلوم، ومقومات السيادة والسعادة والقيادة. وأنه قد حذر فيه من جميع أنواع الشرور وطرقها، والأمراض بأنواعها الحسية والمعنوية، فكان جامعاً للهدى والشفاء ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَ الْفُسِمِمْ حَتَّى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقَى ﴾.

فلا عجب في ذلك، فقد علمها قبل وجودها، وعلم ساعة إيجادها، وعلمها بعد وجودها مشاهدة مرئية ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾، ثم هو سبحانه أحاط بجوامعها وقواعدها وأصولها وفروعها إحاطة تامة ﴿ أَلاّ إِنَّهُ, بِكُلِّ شَيْءٍ مُجِيطُ ﴾.

فقد أحاط القرآن بتلك الأصول الجامعة وفصلها فتعانقت آخر السورة بأولها ﴿كِنَابُ فُصِّلَتُ ءَايَنَهُ، قُرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.

### سورة الشوري

#### مقصد السورة

عظمة الشريعة والوحى الإلهي المنزل على النبي عَلَيْهُ.

#### الأدلة على مقصدها

### ١- المناسبة بين أولها وآخرها

أ- ورد في أولها فيما يتعلق ببيان عظمة الموحي ما كُرِّر في أخرها. فالذي أوحى هذه الشريعة هو الذي له ما في السماوات وما في الأرض، فورد في أولها ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾. وورد في آخرها ﴿ صِرَاطِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وفي بيان علوه وحكمته ورد في أولها ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾، ﴿ اللَّهُ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾. والذي كرر في آخرها ﴿ إِنَّهُۥ عَلِيُّ حَكِيمُ ﴾.

ب- بدأت السورة بتعظيم شريعة الوحي التي من أخذ بها عَزَّ، ذلك أنك لا تجد شريعة تضاهيها فضلاً عن أن تتفوق عليها، ولا تجد فيها خللاً في أي جانب من جوانبها، ولا في حكم واحد من أحكامها، فهي عزيزة منيعة تمنح آخذها العزة، محكمة قد ملئت حكمة وعلواً وعظمة، لذا تمنح أتباعها أُمَّا وأفراداً الحكمة والعزة كَنَالِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّيْنَ مِن قَبِّلِكَ اللهُ الْعَزِيرُ الْعَكِيمُ ﴾. وتمنحهم العظمة وعلو القدر. كيف لا ومصدرها الملك الأعظم ﴿لَهُ، مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ ﴾، الذي اتصف بالعلو المطلق ﴿وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾، فتمنح آخذها عظمة وعلوا في القدر والمكانة والمكان لا سيما في الأخرة. فهي من أعظم منن الله على عباده وأعلاها، قد جاءت من الله ﴿الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾. فشريعة الوحي عزيزة حكيمة وأعلاها، قد جاءت من الله ﴿الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾.

علَّية عظيمة لأنها أتت عن كَمُلت له هذه الصفات الجليلة.

وختمت كذلك بأنَّ هذا الوحي على حكيم، وأنَّه الروح الذي تحيا به القلوب ﴿ فَيُوحِى بِإِذْ نِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ، عَلِيُّ حَكِيمُ ﴿ فَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِيَا ﴾، وهو النور الذي تهتدي به البصائر ﴿ وَلَكِنَ جَعَلْنَهُ نُورًا نَهَّ دِى بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ ﴾. فتعانق أولها وأخرها في الدلالة على عظمة شريعة الوحي.

ج - وفي بيان أفضل حامل للشريعة وسيد القادة ورد في أولها ﴿ كَنَالِكَ يُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ فقدم ذكر النبي ﷺ على جميع الأنبياء، وخصه عن سائر الأنبياء بهذا القرآن العربي ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾. وكرر في أخرها بقوله تعالى: ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾.

د- وفيما يتعلق بالنبي عَلَيْ وأنه غير محاسب على كفرهم بعد البيان وإقامة الحجة عليهم ورد في أولها ﴿ اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴾. وكرر في أخرها ﴿ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾.

### ٢- الكلمات المكررة

تكررت في هذه السورة كلمة الوحي وتصاريفها ﴿ يُوحِى إِلَيْكَ ﴾ ، ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ ، ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ ، ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَهُ عَلَمُ عَلَا عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ

# ٣- الكلمات المرادفة للوحي

وردت فيها كلمات مرادفة للوحي والشريعة الإلهية، إذ ورد فيها: الوحي، الشريعة،

الدين، الوصية، القرآن، الكتاب، النور، الروح، الصراط المستقيم. وجميعها إما أسماء لشريعة الوحي أو صفات لها. أما لفظ الشريعة والدين فقد قال الله تعالى ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينِ ﴾ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا اللهِ مِنَ الدِّينِ ﴾ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا اللهِ مِنَ الدِّينِ ﴾ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾. وأما الوصية فقد قال الله سبحانه ﴿ وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَاللَّذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَنِي ﴾ أمّا القرآن ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾، أمّا الكتاب ﴿ وَإِنَّ اللَّذِينَ أُورِثُوا بِهِ عَلَيْكَ مِن حَيْنَا ﴾، أمّا الكتاب ﴿ وَإِنَّ اللَّذِينَ أُورِثُوا اللهِ عَلَيْكَ مُو اللهِ اللهُ مِن حَيْنَا إِلَيْكَ أُورِثُوا اللهِ اللهُ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكُلُولُ اللهُ الله

#### ٤- تميزها

تميزت سورة الشورى باستهلالها بايتين من الحروف المقطعة، بينما جميع السور إذا استهلت بالحروف المقطعة لا تتجاوز آية واحدة. ذلك لما في هذه السورة من زيادة في التحدي للإتيان بمثل هذا القرآن، وبمثل هذا الوحي والشريعة العظيمة.

#### ٥- اسم السورة

مًّا تميزت به هذه الشريعة العظيمة هو الأمر بالشورى في جميع الأمور، في شؤون الحكم وجميع شؤون الحياة. فمن أخذ بهذه الوصية استقامت جميع أموره أفراداً وجماعات وأُمًا، فسميت سورة الشورى. وفي هذه العصور تيقنت الأمم والدول العظمى أن الشورى من أكبر أسباب الاستقرار في العالم، وأنها الأساس لقيام الدول وشرائعها وقوانينها ودساتيرها. لذا تنادوا بها وفرضوها على الشعوب، ولكنها شورى عوراء شوهاء، فقدت كثيراً من مزاياها وبركتها، فسموها بالديقراطية التي يتسلط فيها الظالم على المظلوم،

تفسير سورة الشورى

والغني على الفقير، وغوغاء الناس هم الذين يحكمون على أهل الحل والعقد.

# ٦- آخر السورة السابقة لها

أشارت نهاية السورة السابقة لها وهي فصِّلت إلى عظمة القرآن والوحي الذي هو من عند الله تعالى ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللهِ ﴾ ثم قال سبحانه عن القرآن: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُ ﴾.

## محاور سورة الشوري

المحور الأول: براعة الاستهلال في بيان عظمة الموحي المشرع وهو الله تعالى.

المحسور الثاني: عيزات شريعة الوحى.

المحور الثالث: المقومات لتفعيل العمل بها.

المحور الرابع: شبهة والجواب عنها.

المحور الخامس: الوصايا الجامعة لبناء قادة شريعة الوحى.

المحور السادس: خسران من أعرض عن شريعة الوحي.

المحور السابع: الخاتمة.



#### محاورها

المحور الأول: براعة الاستهلال في بيان عظمة الموحي المشرع وهو الله تعالى

تُعرَف عظمة الشريعة بعظم المشرّع، كما تعرف قوة الحكم بقوة الحاكم، وشرف العلم بشرف المعلوم. فالموحي هو الله تعالى، من له صفات العظمة ﴿ كَذَلِكَ يُوحِيّ إِلَيْكَ وَإِلَى اللّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ لَى اللّهُ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلِيمُ اللّهِ اللّائكة مجتمعة وكذا جميع العالم العلوي ﴿ تَكَادُ السّمَوَتُ يَتَفَطّرَنَ مِن فَوْقِهِنَ ﴾. الله تعالى الذي تهابه الملائكة مجتمعة وكذا جميع العالم العلوي ﴿ تَكَادُ السّمَوَتُ يَتَفَطّرَنَ مِن فَوْقِهِنَ عَن طَلَم وَلَمُ اللّهِ كُونُ يَحَمّدِ رَبّهِم ﴾، كلهم وجلون من هيبته، خائفون من حلول وَالمَلكيكة يُستَبِحُونَ بِحَمّدِ رَبّهم ﴾، كلهم والمواب أحوالهم وإعراضهم عن عظمة ربهم، غضبه لغفلة أهل الأرض وخطاياهم واضطراب أحوالهم وإعراضهم عن عظمة ربهم، لذا تجدهم ﴿ وَيَسْتَغُفِرُونَ لِمَن فِي اللّرَضِ ﴾ الذين هم فرق شتى في الضلالة، جلّهم غارقون في الشرك الأكبر ﴿ وَالّذِينَ التّحَدُوا مِن دُونِهِ وَقَوْدِهُم إلى الهدى وتنتشلهم من بحار الظلمات قيادة راشدة تجمعهم على نهج قويم وتقودهم إلى الهدى وتنتشلهم من بحار الظلمات الذين هم غارقون فيه.

لذا أراد الله سبحانه جمعهم تحت قيادة واحدة، في ظل شريعة كريمة. فلكمال عظمته اختار لشريعته أفضل كلام بأفضل لغة وأفضل شريعة، واختار لهم خير البشر وهو النبي محمد عَلَيْ ليستلم القيادة، وكذا اختار لها أفضل الأيم لينزل الوحي بلسانها، في أعظم مدينة وهي مكة ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ قُرْءاناً عَرَبِيًا لِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرى وَمَنْ حَولِها ) .

لذا فإن العقوبة العظمى لمن عصاه وأعرض عن شريعته العظيمة، والثواب الجزيل لمن أطاعه وأقبل عليها ﴿ فَرِيقُ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾، مع قدرة الله تعالى على جمعهم على شريعته قهراً بلا استثناء، ولكنه لعظمته يختار من يشاء لطاعته ليُجلَّله

رحمته ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَهُم أَمَّةً وَرَحِدَةً وَلَكِن يُدَّخِلُ مَن يَشَاء فِي رَحْمَتِهِ . أما من عصاه وحلَّت عليه العقوبات فلا يتجرأ أحد من خلانه على نصرته وموالاته ﴿ وَالطَّالِمُونَ مَا لَهُم مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾ ، حينئذ يتهاوى الأولياء والشركاء أمام ولاية الله تعالى، فهم لا يملكون قدرة لنصرتهم ، ولا تقديم شيء من المنفعة لهم ، فضلاً عن الإحياء والإماتة . فكيف يعبدونهم ويتخذونهم ألهة ، ويتخذونهم أولياء دون إذن من الله تعالى ؟ وكيف يشركونهم مع الله تعالى وهو الذي بيده جميع ما سبق مما عجزت عنه ألهتهم بل يتصرف كما يشاء وهو على كل شيء قدير ؟ ﴿ أَمِ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ مَ أَولِيا أَمُونَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

فاستجيبوا لدعوته وأقبلوا على وحيه العظيم الذي أكرمكم به، واجعلوه هو الحكم الذي يتحاكم إليه، واجعلوا شريعته هي الطريق والمنهج الذي يسار عليه، ووحيه هو النور الذي يهتدى به، كفى به حكماً عدلاً، كفى به مربياً، كفى به وكيلاً، كفى به سنداً وموئلاً ﴿ وَمَا اَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ قَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهِ قَالِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ

لأن الله سبحانه هو الذي ابتدأ الخلق ﴿ فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾، فهو أعلم به وأعلم بعاجاته وأعلم بقاصد إيجاده وطرق استقراره وأحواله، وهو الذي خلق الإنسان فهو أعلم بحاجاته وما يصلحه من خلق وتشريع. لذا خلق من الإنسان نظيره ومن الشيء نظيره لتتم المنفعة بالنظير ويأنس به ويسعد ويكتمل الميزان ﴿ جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمُو وَمِنَ اللَّانَعَيْمِ أَزْوَجًا ﴾. ولأنه سبحانه كَمُلَ علماً ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَسَى اللَّوْفِ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ ﴾، وكمل عظمة وملكاً ﴿ لَهُ, مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ ﴾، وكمل كرماً ورحمة ﴿ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن وَكمل حكمة وقدرة ﴿ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَعْلَمُ ﴾، وكمل حينئذ شريعته.

### المحور الثاني: مميزات شريعة الوحي

لعظمة الموحي وهو الله تعالى تميزت شريعة الوحي بمميزات لا نظير لها جعلتها نفيسة عظيمة القدر. من ذلك :

أولاً: أنها قامت على أصول السعادة للبشرية كلها جمعاء. فقد قامت على توحيد الله تعالى في ربوبيته وتوحيده بما يليق به من الأسماء والصفات، وعلى توحيده في العبادة، توحيده في المحبة وكمال الذل له ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى يَتُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللهُ ال

والأصل الثاني الذي قامت عليه الشريعة توحيد النبي عَلَيْ في المتابعة، وفي تقديم محبته على جميع البشر. فهو الذي نزلت عليه هذه الشريعة العريقة الممتدة من نوح عَلَيْ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ ﴾.

أما الأصل الثالث الذي قامت عليه فهو تأليف القلوب عليها وعدم التفرق ﴿ وَلَا نَلْفَرَقُوا فِيهِ ﴾، ويتحقق ذلك بالأصلين المذكورين وبالتزكية وحسن الخلق. وقد جمع النبي على ذلك بقوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله». (١) فالصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر فهي تزكية وتخلق، وإيتاء الزكاة ظاهر في تحقيق التزكية.

ثم بغض كل ما يتعارض مع هذه الشريعة ومقاصدها لبغض الله له ولما يلحقه من العقوبات ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَيِّكَ إِلَىٰٓ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقَضِى بَيْنَهُمْ ﴾. وقد

١- رواه البخاري (٢٥).

جمع النبي عَلَيْ ذلك بقوله: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار» (١).

ثانياً: ومن مميزاتها الحبك والمتانة والكمال، لا خلل فيها، ولا تضاهيها شريعة أخرى لأنها صدرت من ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى ۖ عُ ﴾. مع ما تميزت به من الثبات والعراقة، فهي منهج جميع الأنبياء على مر العصور ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُومًا وَاللَّهِ عَلَى مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُومًا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِمَا للبيان بأن الشريعة التي نزلت من السماء بعد وقوع الناس في الشرك ابتدأت من نوح عَلَيْهِ وانتهت إلى النبي عَلَيْهِ، فأخذ بها جميع الأنبياء، لا سيما أولو العزم من الرسل إبراهيم عَلَيْهِ، وموسى عَلَيْهِ، وعيسى عَلَيْهِ، فهي شريعة عريقة ثابتة.

ثَالثاً: ومن مميزاتها أنها تؤلف بين القلوب. ففي إقامة الشريعة والتمسك بها تأتلف القلوب، لأنها جمعت كل سبل الائتلاف ﴿ أَنَّ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا نَنَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾. فمن أوائل وصاياها النهي عن التفرق وأسبابه وطرقه لما في الائتلاف من المصالح العظيمة، ولا يُكْرَم به إلا من اتخذ الشريعة الإلهية منهجاً وسعى لإقامتها، فهي دين الله تعالى ﴿ أَنَّ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾، فيجلل حينئذ آخذها بالاجتباء والهداية إلى مصالح الدارين ﴿ أَللّهُ يَجْتَبِي إِلْيَهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِ مَن إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾.

لذا يجب تجنب أسباب التفرق والحذر منها، وأهمها التحاسد والتظالم، لا سيما في طلب العلم ومعرفة سبيل الحق ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيًا بَنْهُمْ ﴾. فالتحاسد في العلم يؤدي إلى البغي ورد الحق ومن ثم التفرق. وفي التفرق

١- رواه البخاري (١٦).

تبعات وعقوبات عظيمة ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِئْبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مُرِيبٍ ﴾.

لذا يجب الأخذ بمقومات الائتلاف، وعلى رأسها الدعوة إلى الاجتماع على شريعة الوحي ﴿ فَلِذَلِكَ فَأَدَّعُ ﴾. وثانيها تقويم الحياة بها، والعمل بها ﴿ وَاسَّتَقِمُ كَمَا أُمِرْتَ ﴾. وثالثها عدم الزيادة عليها، وإنما أخذها كما أتت ﴿ كَمَا أُمِرْتَ ﴾. ورابعها عدم الزلل عنها بأي نوع من أنواعه كما زلَّت الأمم السابقة بالمخالفة والابتداع والتبديل والتشبه بالأمم الأخرى ﴿ فَلِذَلِكَ فَأَدْعُ أُوالسَّقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَلْبِعُ

وخامس ركائز الائتلاف قبول جميع ما جاء في شريعة الوحي وعدم رد شيء منها ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا آَنزَلَ اللّهُ مِن حَبَيْ ﴾. وسادس ركائز الائتلاف العدل ﴿ وَأُمرت لأعدل بينكم ﴾ ، فبالظّلم تتفرق القلوب. وسابعها الاعتراف الدائم بربوبيته وألوهيته وحده الذي هو ذروة سنام العدل ﴿ اللّهُ رَبُّنا وَرَبُّكُم ﴾ . وثامنها عدم إلزام الطرف الأخر برأي الطرف الأول وحجته ما دام فيها سعة ، ثم سماحة النفس عند الاختلاف ﴿ لَا حُجَّةَ بَيّننا وَبَيّنكُم ﴾ ، وعاشرها دعاء الله تعالى للجمع بين القلوب ﴿ اللّهُ يَجَمّع بَيْنَا ﴾ .

ومن ثُمَّ لا لوم بعدها على الفئة الملتزمة بالضوابط المذكورة إذا حدثت الفرقة ﴿ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمُ أَعُمَلُكُمُ أَعُمِلُكُمُ أَعُمُونِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللمُ الللللمُ الللللمُ الللهُ اللللمُ اللللمُ اللللمُ اللللمُ اللللمُ الللمُ اللّهُ الللمُ الللمُ الللمُ اللمُعلَمُ الللمُ المُعلَمُ الللمُ المُلمُ الللمُ اللمُلمُ اللمُلمُ المُعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ المعلمُ ا

رابعاً: ومما تميزت به الشريعة الغراء تلك القواعد التي رست عليها. منها أنَّ الأمور

بمقاصدها، وأنَّ أعلى المقاصد وأسماها هو الله تعالى ﴿ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ ﴾، وأنَّ الأعمال بالنيات، والنية الأسمى للعمل هي الإخلاص لله تعالى ﴿ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ ﴾. ثُمَّ جعل الله تعالى لكل عمل من الأعمال مقصداً، متى ما تحايل العامل لإبطاله بطل العمل. فعلى العامل والفقيه أن يعرف مقاصد التشريع حلاً وحرمة، ويعرف مقاصد الأعمال والعاملين ﴿ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا آعُمنلُنَا وَلَكُمُ أَعَمَلُكُمُ ﴿ اللهُ ورسوله نهجرته إلى الله ورسوله» (أ). فهي قائمة على الصدق في كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله» (أ). فهي قائمة على الصدق في النيات والأعمال، وهل هذا العمل صواب موافق لشريعتنا؟ فإن لم يكن كذلك فنحن برءاء منه ﴿ لَنَا آعُمنلُنَا وَلَكُمْ أَعَمنلُكُمْ ﴾.

وكذا قامت على اليقين لا على الشك والوهم ﴿ اللَّهُ الَّذِي آَنزَلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِ ﴾. والحق هو الثابت، فأنزل الله تعالى الكتاب مصحوباً بالحق واليقين في صغيره وكبيره، فهي قائمة على الحق واليقين، لذا تهاوت أمامها كل حجة مضادة لأنها قامت على الشك والوهم والباطل ﴿ حُجَّنُهُم دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِم ﴾، ومنها أخذت القاعدة: اليقين لا يزول بالشك.

وكذا قامت على الحق لا على الباطل، وعلى ميزان العدل لا على الظلم ﴿ أَللَّهُ ٱلَّذِي َ أَنزَلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّقِ وَٱلْمِيزَانَ ﴾. ثُمَّ على اللطف، ورفع الحرج والمشقة والضرر ﴿ ٱللَّهُ لَطِيفُ لِعِبَادِهِ ، ومنها استُنبِطَت قواعد رفع الحرج.

والشريعة بنيت على ميزان جلب المصالح والمنافع، ودرء المفاسد والمضار ﴿ أَنزَلَ ٱلْكِئْبَ بِالْمُ اللهِ عَالَى بعباده ﴿ ٱللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ ءَرُزُقُ مَن بِاللهُ تعالى بعباده ﴿ ٱللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ ءَرُزُقُ مَن يَشَآءُ ﴾ والقوة ﴿ وَهُوَ ٱلْقَوِى ﴾ والنصر

١- رواه البخاري (١، ٥٤).

والمنعة والعزة ﴿ ٱلْعَزِيرُ ﴾، من عمل بها عز وعلا. لا تضاهيها شريعة أخرى في الاقتصاد والحكم والسياسة والقوة ﴿ يَرَّزُقُ مَن يَشَاّتُ وَهُو ٱلْقَوِي الْعَزِيرُ ﴾، وعلى هذا قامت الدول. فهو سبحانه الذي يرزق الأفراد والجماعات والأم، وشرع القواعد الصحيحة الجالبة للرزق والمقوية للاقتصاد، المثبتة له، المباركة له، وأرسى قواعد القوة والعزة والعلو في الحكم والسياسة لتسود على جميع الأم.

## الحور الثالث: المقومات لتضعيل العمل بها

ومًّا اتصفت به الشرائع الأخرى عدا شريعة الوحي عدم ثباتها، واضطراب القواعد والأحكام فيها، وعدم اتِّزانها، بضد شريعة الوحي ﴿ اللَّهُ الَّذِي آنزَلَ الْكِئْبَ بِالْحَقِ وَالْأَحِكَامِ فيها، وعدم اتِّزانها، بضد شريعة الوحي ﴿ اللَّهُ الَّذِي آنزَلَ الْكِئْبَ بِالْحَقِ وَالثابت المحكم غير المضطرب. ومن تفاهتها عدم قيامها على ميزان العدل وميزان جلب المصالح ودرء المفاسد، بضد شريعة الوحي. لذا تنتهي تلك الشرائع بأصحابها إلى الضلال والضياع والحيرة ﴿ أَلاّ إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَكَلِم بَعِيدٍ ﴾.

وكذا يُفعِّل تعظيم هذه الشريعة والعمل بها التخويف من العقوبة الأجلة وهي الساعة والحساب، فالساعة شديدة الاقتراب ﴿ وَمَا يُدَرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾. فمن آمن بها خاف وحرص على التمسك بهذه الشريعة وسعى للعمل بها، بينما من لم يؤمن بالساعة ترك العمل بالشريعة. فالمؤمنون علموا ذلك فآمنوا بها وعملوا بمقتضى إيمانهم، فبارك الله لهم في أمورهم ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ, فِي حَرَّثِهِ عَهُ، بينما الكفار غافلون عنها غارقون في الاستهزاء بها ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلّذِينَ لَا يُؤمنُونَ بِهَا وَالّذِينَ عَامَوا لها هو مُن كَانَ يُريدُ حَرَّتُ اللّذِينَ لَا يُؤمنُونَ بِهَا وَالعمل لها هو مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنْهَا ٱلْحَقُ ﴾. ومًا يزيد من غفلتهم عن أمر الساعة والعمل لها هو اللهث خلف متاع الدنيا الزائل ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱلدُّنِيا الْوَائِلُ ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلدُّنِيَا الْوَائِلُ ﴾.

يا رسول الله ذكرهم بالأحوال التي سيلقونها يوم القيامة وبالخوف الشديد الذي يصيبهم إذا ما رأوا العقوبات وآثار السيئات التي اقترفوها ﴿ تَرَى ٱلظَّلِلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا صَالَمُ وَهُو وَاقِعُ بِهِمْ ﴾ لعلهم ولا بد ولا مناص منها ﴿ وَهُو وَاقِعُ بِهِمْ ﴾ لعلهم يتذكرون وينقادون لهذه الشريعة العظيمة.

ومًّا يفعل العمل بشريعة الوحي معرفة العقوبة العاجلة عند ترك العمل بها والسير خلف الشرائع الأخرى. ذلك أن الشرائع الأخرى تقوم على اللهث خلف لعاعة الدنيا والمتعة الزائلة ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنِيا نُوَّ تِهِ عِنْهَا ﴾، مزوجة بالآلام والاكتئاب والعذاب النفسي والبدني ﴿ وَ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾. ذاك اللهث الممزوج بالآلام مبطن بالخوف من المستقبل والخوف مًّا هم واقعون فيه، فهم يعلمون خبثه ويخافون من نتائجه السيئة ﴿ تَرَى الظَّلِمِينَ مُشَفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا ﴾. وقد دلً على ذلك المصائب الواقعة عليهم المصاحبة لهم سواء في الاقتصاد أو السياسة أو في الحياة الاجتماعية والتي لا تنفك عنهم ﴿ تَرَى الظَّلِمِينَ مُشَفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ وهذه غالب أحوال أصحاب المتع الزائلة تجدهم في حالة اضطراب وخوف من المستقبل مع ملازمة الهموم لهم.

ومًّا يفعل العمل بشريعة الوحي الترغيب فيها. فترى الآخذ بشريعة الوحي متنعماً يتقلب في بركاتها في الدنيا والآخرة ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثُ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ, فِي حَرَّيْهِ ﴾ يتنزه في رياضها وبساتينها ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ اللَّهَ اللَّهَ فَي رياضها وبساتينها ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ اللَّهَ اللَّهَ عَلَى إِنَّ اللَّهُ عَلَى إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى إِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَّ اللَّهُ عَلَى إِنَا اللَّهُ عَلَى إِنَّ اللَّهُ عَلَى إِنْ اللِهُ عَلَى إِنْ اللِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللِهُ اللللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الأعظم ﴿ فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ ۚ لَهُمْ مَا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكِيرُ ﴾.

ثم الآخذ بشريعة الوحي العامل فيها بجد واجتهاد ومجاهدة ومعالجة يُرْغِم نفسه على فعل ما يحبه الله ويرضاه ولو خالف هواه ﴿ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً ﴾ تلك الحسنة التي يُعاب عليها ويُرمى ويُتهم بها وهو صابر رغّبه الله تعالى فيها بمضاعفة حسناته عدداً وقدراً ﴿ نَزِدُ لَهُ فِيها حُسنا ﴾ ، ووعده بالترقي في مقامات الزلفى أسمى بمّا كان فيه، شكراً من الله له مع غفران ذنوبه ﴿ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ . ففيها الجمع بين السعادة القلبية والروحية من جهة والبدنية من جهة أخرى عاجلاً واجلاً فمن تقلب في ربوعها فقد تقلب في ربوع الجنات ﴿ وَالّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّكلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ اللّهِ لَهُ مَن بَهِ اللهِ وَالْمَن فِي رَبُوع الْمِناتِ ﴿ وَاللّهِ مِن اللهِ فَي ربوع الجنات ﴿ وَالّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّكلِحَتِ فِي رَبُوع الْمَنْوَاتِ اللّهُ وَاللّهُ مَن اللهُ فَي ربوع الجنات ﴿ وَاللّهُ مِن اللهِ عَلَم اللّهُ مَن اللهُ اللهِ مَن بَه اللهُ وَاللّهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن بَه مَن بَه مَن اللهُ الله وَاللّهُ مَن بَه وَاللّهُ مِن اللهُ عَلَم اللّهُ وَاللّهُ مَن اللّه في ربوعها فقد تقلب في ربوع الجنات ﴿ وَالّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصّكلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ اللّهُ اللهِ وَالْمَن اللهُ لَهُ مَن بَه وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ وَالْمَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

حينئذ قد تثور الأحقاد من قبل أصحاب الشرائع والأديان الأخرى لما تميزت به هذه الشريعة، وتنطلق الألسن بالكذب على حملتها، لا سيما القائد وحامل هموم نشرها والعمل بها وهو النبي على الله تعالى وحاشاه ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَلُوبًا ﴾، وكذا اتهام حَمَلتها من أتباعه. وهذه الجريمة الشنيعة والبهتان علامة وإيذان بقرب هزيمة الباطل وأهله، وانتصار الحق وأهله، وظهور الأمة العاملة بشريعة الوحي، وسقوط الأم الأخرى ﴿ وَيَمَمُ عُلَلُهُ الْبُطِلَ وَيُحِقُّ الْمُقَى يَكُلُمُنتِهِ عَلَى وَكُما قيل: الصياح على قدر الألم، فكلَّما عظمت المصيبة قرب انفراجها، قال عَلَيْ: «وإن الفَرَجَ مع الكرب» (١).

١- رواه أحمد (٢٠٧/١).

### الحور الرابع: شبهة والجواب عنها

إذا اعترض: بأنه لو كانت الأمَّة الأخذة بشريعة الوحي على الحق فلماذا تعظم مصائبها وتتسلط عليها الأم الكافرة ؟

### الجواب:

لِيُعلَم يقيناً أنَّ السُّنة الإلهية التي لا تتغير ولا تتبدل أن العاقبة والنصر لأُمَّة الوحي ولا بد، وأن الهزيمة والهلاك عاقبة الأم الأخرى ﴿ وَيَمَمُ حُ اللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَ بِكَلِمَتِهِ عَ ﴾، هذا أولاً.

ثانياً: إنَّ سيئات الأمة لها دور كبير في تأخر النصر، وقد فتح الله لها باب التوبة ﴿ وَهُوَ اللَّذِى يَقَبَلُ اللَّهِ تعالى وافتقروا إليه غفر لهم، وزادهم من فضله، ورفع عنهم البلاء ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَقَبَلُ النَّوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ السّيّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُوبَ ﴿ وَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُوبَ ﴿ وَهُ وَاللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَامَلُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُوبَ ﴿ وَهُ وَاللَّهِ عَنْ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُوبَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَالُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ

ثالثاً: تأخر النصر لحكمة أخرى عظيمة وهي دفع مفسدة عظمى. إذ لو بسط الله تعالى للأمة ووسع عليها وتوالت الانتصارات لها مع تلطخ أفرادها بالذنوب وانغماسهم فيها لحملهم ذلك على الإمعان في البغي والطغيان أشراً وبطراً ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَلَى الْأَرْضِ ﴾.

رابعاً: النصر يأتي على مراحل ﴿ وَلَكِكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ ﴾، إلى أن يجيء الانتصار الباهر ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعَـدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ, وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ

ٱلْحَمِيدُ ﴾. فهذه سنّة الله تعالى، كما خلق السموات والأرض على مراحل، وخلق الإنسان والدواب على مراحل وهم أجنّة في بطون أمهاتهم وعلى مراحل بعد خروجهم إلى الدنيا ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيْهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَآبَةٍ ﴾، فكذا يأتي النصر على مراحل.

خامساً: ثم لِتَتَيقن هذه الأمة أنَّ الله تعالى قادر على كل شيء. فكما هو قادر على خلق السماوات والأرض ودوابها، وتدبير شؤونها على عظمتها وكثرتها، وكذا قادر يوم القيامة على جمع ما عليها من مخلوقات بعد بثّها وتفرقها وتشتتها، فهو سبحانه قادر على جمع شتات هذه الأمة وتدبير شؤونها ونصرها وجمع كلمتها تحت راية واحدة، تحت شريعة الوحي بعد تفرقها ووهنها وتسلط الأعداء عليها ﴿ وَهُو عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾. فالله تعالى لا يعجزه شيء، وكما لا يعجزه جمعهم وبعثهم يوم القيامة فكذا لا يعجزه هزية أهل الكفر في هذه الدنيا، ولا يعجزه تمكين أهل شريعة الوحي منهم ﴿ وَمَا أَنتُم

سادساً: وقاعدة أخرى أنَّ المصائب وتسلط الأعداء يأتي بسبب ما اقترفت يدا المصاب ﴿ وَمَا أَصَلَبَكُمُ مِن مُّصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتُ أَيّدِيكُمْ ﴾. فلْتُراجع الأمة نفسها، ولتجعل متابعتها والتزامها بشريعة الوحي ميزاناً لها في تفوقها على الأم، بينما هزيمتها وذلها على الضد من ذلك. فكما أن السيئات سبب في تأخر النصر، فهي سبب في تسلط الأعداء على الأمة.

سابعاً: قد تجتمع كل أسباب القوة والغلبة في مخلوق ما ولكن الله تعالى قد يوقف عمل الأسباب العظيمة ويبطل تأثيرها بأسباب أخرى أعظم منها لا تُرى في العين أو لم تكن في الحسبان، بل قد يجعل سبب قوة المخلوق سبباً لضعفه، فيقلب الأوضاع رأساً على عقب، فتتحول إلى انتكاسة وهزيمة بما كسبت الأيدي. كحال السفن العظيمة التي تمخر

في البحر، فقد يوقف الله تعالى تأثير الأسباب التي تُسيّرها فتقف ﴿ إِن يَشَأَ يُسَكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظُلُلُنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ ٤ ﴾، أو تتحول تلك الرياح المحركة لها إلى عواصف فيُقدِّر عليها الغرق فجأة، أو تغرق بعوائق بحرية لا تراها العين فتنتكس وترتكس في البحر بما كسبت أيدي أصحابها ﴿ أَو يُوبِقَهُنَّ بِمَاكُسُبُوا ﴾.

ثامناً: ليعلم أنَّ الظهور والانتصار المؤقت للأم الكافرة ما هو إلَّا متاع زائف دني، زواله قريب ﴿ فَمَا أُوبِيتُم مِن شَيْءٍ فَلَكُم الخَيوةِ الدُّنيا ﴾، وأن النصر والنعيم الحقيقي هو ما ادَّخره الله تعالى لأوليائه في الدنيا والآخرة إذا أخذوا بوصاياه الجامعة المجموعة في شريعة الوحي. فاحذروا الاغترار بمتاع الحياة الدنيا الزائل.

# المحور الخامس: الوصايا الجامعة لبناء قادة شريعة الوحي

قيادة الأمة وقيادة العالم تتطلب توفر وصايا جامعة:

أولها: الإيمان. فلا بدوأن يسبق الإيمانُ كلَّ الوصايا الأخرى من حيث الأولوية والتقدم، فالإيمان بالله تعالى هو توحيده في الربوبية والعبادة والتعرف على أسمائه وصفاته وتوحيده فيها. ثم التوكل على الله تعالى وما يتعلق به من بذل الأسباب المقدورة وتفويض غير المقدورة، وكذا تفويض تحقق آثارها ونتائجها إلى الله تعالى، وتعلق القلب بالله سبحانه لا بالأسباب، وحسن الظن به في تحقيق المطلوب، والاستسلام لحكمه قبل نزوله، ثم الرضا بما قدره الله تعالى بعد نزول قدره، ومجموع ذلك كله هو التوكل عليه سبحانه. وهذا من أكبر الأمور المعينة على انتصار الأمة وعلوها على جميع الأم، وقيادتها للعالم وما عند الله عند الله على ألم الله المعلم عند الله المنافعة على المنافعة المعلم المعلم عند الله المنافعة على الله المنافعة على الله المنافعة الله الله المنافعة المنافعة الله الله المنافعة المنافعة الله المنافعة المنافعة الله المنافعة المنافعة الله المنافعة الله المنافعة الله المنافعة المنافعة الله المنافعة المنافعة

ثانيها: اجتناب كبائر الإثم، تلك التي تجلب غضب الله تعالى فيفتح الطريق للأعداء ليتسلطوا عليها. وكبائر الإثم تمزق الأمة وتودي بها، لما تسببه من فساد ذات البين كالقتل والسحر والربا وأكل مال اليتيم، قال النبي عليه: «إن فساد ذات البين هي الحالقة، لا أقول إنها تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين» (١).

ثمَّ اجتناب الفواحش، تلك الكبائر التي تتنافى والمروءة كالزنا وفعل قوم لوط وما يتعلق بها من الألفاظ الفاحشة والقذف ﴿ وَٱلَّذِينَ يَعَنَّنِبُونَ كَبَيْمِ لَلْإِثْمَ وَٱلْفَوْحِشَ ﴾. فإذا ذهبت مروءة أفراد الأمَّة وأخلاقهم سقطت الأمَّة وهانت. وفي الأثر «سيكون رجال يركبون على سروج كأمثال الرحال، ينزلون على أبواب المساجد. نساؤهم كاسيات عاريات، لو كانت وراءكم أمة من الأمم خدمهن نساؤكم كما خدمكم نساء الأمم قبلكم» (١)

١- رواه أبوا داود (٤٩١٩) وصححه الألباني في غاية المرام (٤١٤).

٢- رواه ابن حبان (٥٧٥٣) واللفظ له وأحمد (٢٢٣/٢).

وكما قيل:

إنما الأمم بالأخلاق ما بقيت فإذا همو ذهبت أخلاقهم ذهبوا

ثالثها: توطين نفوس القادة على الحلم والصفح عن الرعية والمغفرة، لا سيما عند اشتداد الغضب ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾، وزيادة ﴿ مَا ﴾ للدلالة على تمام الغضب وكماله. لذا قيل: «الحلم سيد الأخلاق»، وسئل أحدهم: كيف سدت قومك؟ قال: «كنت أحلم عن جاهلهم، وأعطي سائلهم، وأسعى في حوائجهم».

رابعها: الاستجابة لأوامر الله تعالى ونواهيه بفعل الواجبات والمندوبات واجتناب المحرمات والمكروهات ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِرَبِّهِم ﴾، وعلى رأسها إقامة الصلاة، تلك هي الصلة مع الله تعالى، وهي التي تنهى عن الفحشاء والمنكر ﴿ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوة ﴾، وكذا الفزع إلى الصلاة عند حدوث الأمور المدلهمة، واستخارة الله تعالى فيها، لا سيما تلك التي تعصف بالأمَّة. لذا كان النبي عَلَيْ إذا حزبه أمر صلى (١).

خامسها: مشاورة أهل الرأي أهل الحل والعقد في الأمة لتأتلف القلوب، وتسترشد العقول، ويتوصل إلى الرأي السديد فيدوم الحكم لهذه الأمة العاملة بشريعة الوحي ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾. وهذا أعظم ما تتنادى به الأمم في الوقت الحاضر، ولكنها شورى زائفة عوراء تسمى بالديموقراطية.

سادسها: هدم الخصومات وجبر القلوب وتأليفها بالإحسان والإنفاق والهدايا، والعطف على ضعفاء الأمة بالإنفاق والإحسان إليهم، وبهذا تقوى الجبهة الداخلية. وكذا الإنفاق للجهاد في سبيل الله تعالى فتقوى الجبهة الخارجية لتقود جميع الأم ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَّهُم مُ يُنفِقُونَ ﴾. ثم التسلح بالقوة والشجاعة والإباء، وقوة القلب، وعدم العجز مع العدو ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذا آَصَابَهُم ٱلْبَغْى هُم يَنكَصِرُونَ ﴾.

١- رواه أبوداود (١٣١٩) وحسنه الألباني.

سابعها: العدل عند اقتصاص الحق وفي القضاء وفي الحروب مع الأعداء، بلا تعدٍ ولا جور ﴿ وَجَزَرُوا السِّيَّةِ سَيِّئَةً مِتْلُهَا ﴾.

ثامنها: الترقي إلى مرتبة الفضل بمصالحة الغريم، والعفو والتنازل له عن بعض الحق ليفوز بخيري الدارين بسماحة النفس ﴿ فَمَنَ عَفَ اوَأَصَلَحَ فَأَجُرُهُ، عَلَى اللهِ ﴾. وإن توقف عند حقه مطالباً به بلا ظلم بعد مطل الغريم لا سيما بعد المصالحة فلا لوم عليه ﴿ إِنَّهُ ، لا يُحِبُ الظّلِمِينَ ﴿ وَلَمَنِ النَصَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَاعَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴾. وإن أراد بلوغ المنازل العليا من الفضل فبالمغفرة التامة للغريم، وإظهار الجميل، والصبر عن حقه، وعدم مطالبة الغريم به ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ اللَّمُودِ ﴾، ولكن هذه مرتبة المحسنين المقربين أصحاب الدرجات العلى.

### الحور السادس: خسران من أعرض عن شريعة الوحي

أمَّا من أعرض عن شريعة الوحي اعتقاداً وعملاً بارتكابه أشنع أنواع الظلم والبغي وذلك باتخاذ الأولياء من دون الله تعالى ﴿ إِنَّهُ, لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ﴾، وكذا بمحاربة أولياء الله تعالى، والتسلط على دعاة التوحيد وظلمهم، وظلم الناس على وجه العموم فليبشر بالخسران والعذاب الأليم في الدنيا والآخرة ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَغُونَ فِي الْمُرْضِ بِغَيِّرِ الْحَقِّ أَوْلَيَهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾.

ثمَّ حسارة ثانية لم تكن في الحسبان وهي أن الخلان والأولياء والجنود الذين كانوا عدة له في مقارفة الظلم والبغي سيتخلون عنه عند بدء الشدائد، ولا يقدرون على مناصرته عند حلول المصائب والعقوبات الإلهية، بل يضلون عنه. فيرى نفسه فرداً، ويمسي وحيداً ﴿ وَمَن يُصَّلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن وَلِي مِّن بَعَلِهِ عَلَى ولو ناصروه فإنهم لا يستطيعون تخليصه من هذه العقوبات والأزمات سواءً الاقتصادية أو السياسية، لأنهم طلبوا السعادة والاستقرار من تشريعات أخرى خارجة عن تشريع الوحي، والتشريعات الأخرى لا تستطيع انتشالهم من تلك الأزمات لأنها هي أحد أسبابها، فهم منغمسون في حيرة وضياع وضلال لا ينفك عنهم ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن وَلِي مِن بَعْدِهِ ﴾، حينئذ تتوالى عليهم الحسرات. فالظلم هو أن لا تحكم شريعة الوحي. لذا تجدهم عند حلول العقوبات ورؤية العذاب يتمنون الرجوع إلى الأمر الأول، ليتداركوا ما فات من حكيم شريعة الوحي اعتقاداً وعملاً لتعويض ما خسروه واسترداده، هذا في الدنيا.

أما يوم القيامة فالأمر أعظم، إذ يتمنون أن يردوا إلى الدنيا عند رؤية العذاب والأهوال قبل أن يسحبوا إلى النار ليعرضوا عليها ﴿وَتَرَى ٱلظَّلِمِينَ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ أَن يسحبوا إلى النار ليعرضوا عليها ﴿وَتَرَى ٱلظَّلِمِينَ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِّ مِّن سَبِيلِ ﴾. ولكنَّ هذه الأمنية المجردة لا تمنع الملائكة من عرضهم على النار وهم في غاية الذل، كحال الذين يستحقون القتل يعرضون على السيَّاف

لقتلهم واحداً تلو الأخر، كيف تكون أحوالهم؟ ﴿ وَتَرَاهُمْ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرُفٍ خَفِي ﴾.

ويمًا يعظم الشعور بالخسران نداء المؤمنين لهم وتَبْكِيتُهُم أنهم قد خسروا النعيم الدائم واستبدلوا به العذاب المقيم. وكذا يبكتونهم بأنهم قد خسروا أهليهم فَفُرِّق بينهم. ففقدوا لذة الإجتماع مع أهليهم في النعيم، بل يعاينون تخلي أهليهم عنهم وفرارهم منهم، لينتهوا إلى الإقامة الدائمة الفردية في هذا العذاب الدائم الأبدي ﴿ وَقَالَ اللَّهِ يَنَ مَا الْعَدَابِ الدائم الأبدي ﴿ وَقَالَ اللَّهِ يَا اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

إن المجرم إذا صدر فيه الحكم النهائي بالعقوبة وحدد لها يوم فإنه يرجو أحد الأمور التالية:

إمَّا مناصرة الأولياء لدفعه، أو يتمنى طرقاً للفرار منها، أو يتمنى عدم مجيء يوم تنفيذها، أو يبحث عن ملجأ يفر إليه، لا يصلون إليه فيه، أو يؤمل نفسه بإنكار الجرائم التي حُكِم عليه بها لإسقاط العقوبة، أو يبحث عمَّن يؤازره في إنكارها، أو من يؤازره نفسياً على أقل الأحوال. ولكن أنيَّ لشيء من ذلك أن يتحقق؟

تفسير سورة الشورى

يتعاطف معهم ولا من يؤازرهم في إنكار جرائمهم، ولا من يؤازرهم نفسياً ﴿ وَمَا لَكُمُ مِّن نَكِيرٍ ﴾ لتحل عليهم العقوبة والعذاب الدائم المقيم والخسران المبين.

#### المحور السابع: الخاتمة

دعوة أخيرة مُلحَّة للاستجابة لشريعة الوحي العظيمة ﴿ اَسْتَجِيبُواْ لِرَبِكُمْ مِّن قَبَلِ أَن يَأْقِى يَوْمُ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن اللهِ ﴿ وليعلم من أعرض عنها بأن الرسول عَلَيْ وأتباعه الدعاة ليسوا مسؤولين عنهم ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلَنكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَكنُ ﴾. فأنت يا رسول الله غير محاسب على كفرهم، إنَّا عليك البلاغ والبيان، فلا تُحمَّل نفسك مسؤولية إعراضهم ولا كفرهم، لأننا نعلم أن طبيعة الإنسان الكفر ونكران الجميل إلَّا القليل مَّن أكرمه الله بالشكر ﴿ وَإِنَا إِذَا آذَقَنا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِن تُصِبَهُمُ اللهُ سَيَتَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾.

إِنَّ الله تعالى له القدرة التامة على تدبير شؤون الخلق وهدايتهم مع كمال علمه بهم، فيكرم من يشاء بالهداية بفضله، ويخذل من يشاء بعدله. فكما أنه سبحانه لكمال قدرته يقدّر لمن يشاء الذكور والإناث، فيكرم من يشاء بالذكور لما يتميزون به من القوة، ويكرم أحرين بالإناث لما يتميزن به من الرحمة واللطافة، ويجمع لآخرين الذكور والإناث، ويمنع أخرين من أي منهم لكمال علمه بما هو خير لكل منهم، ومن هو أهل لذلك ﴿ يَلِّهِ مُلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَخَلُقُ مَا يَشَاء مَن يُمَا يُمَن يَشَاء عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمُ قَدِيرُ ﴾، فكذلك الهداية.

فالله سبحانه لكمال علمه وقدرته يكرم من يشاء بالهداية إلى شريعة الوحي ليأخذوها بقوة، وأخرين ليأخذوها برحمة ولطف وحنان، بينما أخرون يجمع لهم الكمال فيها فيجمع لهم القوة والرحمة واللطف والحنان في أخذهم بشريعة الوحي، ذلك إذا فتحوا قلوبهم لمعرفة الحق. بينما يمنع أخرين من هذه الكرامة لكمال علمه بهم وحكمته البالغة لعدم أهليتهم ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾.

ولكمال علوه سبحانه وحكمته فإنه يختار من بين هؤلاء المصطفين للهداية ليرقيهم ويعليهم إلى التَّمام والكمال فيُسلِّمهم القيادة بالإيحاء إليهم لتبليغ شريعة الوحي وهم الأنبياء سادة البشر. وحتى هؤلاء الأنبياء القادة درجات ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِحَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيَّ اللَّهُ إِلَّا وَحَيامُ ﴾، كل ذلك لكمال حكمته. فلا يمنح إلا لحكمة بالغة، ولا يمنع إلا لحكمة بالغة، فلا يجمع بين مختلفين ولا يفرق بين متماثلين.

وأنت يا رسول الله سيد هؤلاء القادة، وسيد الأنبياء والرسل، صاحب اللواء، قد أكرمناك بأفضل شريعة وأكرمها على الله ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الله الله عَلَيْهُ نُورًا ﴾.

فاقدروا قدر هذه الشريعة العظيمة التي هي روح القلوب والتي تحيا بها ﴿ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾، ونور البصائر فيهتدى بها في غياهب الظلام ﴿ وَلَكِنَ جَعَلَنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن خَلَه. فَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾. إنّها منحة عزيزة شريفة عظيمة من الله تعالى، وهبة كريمة من جلاله. حسبك بها أنّها طريق مَلَكيّ ، لا يدخله إلا من صرح له للالتحاق بالموكب، وأنت يا سيد البشر جعلناك قائداً لهذا الموكب ﴿ وَإِنّكَ لَهَدِي إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ آ صَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ آ صَرَطِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ وعظمة الوحي الله اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



### سورة الزخرف

### مقصد السورة

بيان أسباب الضلال عن دين الله.

### الأدلة على مقصدها

### ١- المناسبة بين أولها وآخرها

ورد في أول السورة ذكر بعض أسباب الضلال، من ذلك استقبال دعوة الحق بالاستهزاء والإسراف في ذلك ﴿ أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْمِوْيِك ﴾ ﴿ إِلَّا كَانُواْ بِهِء يَسَتَهْزِءُونَ ﴾ . وورد في أواخر السورة جملة من تلك الأسباب التي تهاوت يوم القيامة. من ذلك قرناء السوء الذين تبرؤوا من خلانهم وتحولت تلك الخلّة إلى عداوة ﴿ اللّهَ خِلاَءُ يَوْمَيْنِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو لَ إِلّا المُتَقِينِ ﴾ . ومنها الجدال والمخاصمة التي انقطعت يومئذ ﴿ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ . ومنها الكبر والمفاخرة والجاه والملك الذي تهاوى بدخولهم النار ﴿ وَنَادَواْ يَكْمُلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ . ومنها التقول على الله تعالى دون الاستناد إلى الأدلة والبينات وشهادة الحق ﴿ إِلّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ، ومنها الاستخفاف الأوهام والظنون ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوّلُ الْمَبِدِينَ ﴾ ، ومعارضة دليل والسخرية بالنبي عَيْقُ وبدين الله تعالى ﴿ فَذَرَهُمْ يَخُوشُواْ وَيَلْعَبُواْ ﴾ ، ومعارضة دليل الفطرة ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلْقَهُمْ لِتَقُولُنَ اللّهُ ﴾ ، وعدم الاتزان في التفكير وانتكاس العقل ﴿ فَأَنَ فُولَانَ اللّهُ الله للله المناه المناد .

### ۲- تمیزها

لما ذُكِرت قصة فرعون في هذه السورة تميزت بزيادات لا توجد في باقي السور، منها قوله

﴿ أَلَيْسَ لِى مُلُكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَاثُرُ تَجَرِى مِن تَعَيِّنَ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾، فأعجب علكه ومنصبه وهو أحد أسباب الضلال، وكذا قوله ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا ٱلَّذِى هُو مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ أَنَّ فَلَوْ اللَّهِ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْ كَا مُعَمَّدُ مُعَمِّدَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْ كَ مُعَمَّدُ مُعْمَرِ فِي كَادُ يُبِينُ ﴿ أَلُو عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْ كَانُ مُعَمِّرُ فِي فَلَو اللَّهُ عَلَيْهِ أَسْورَةٌ مِن ذَهِبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْ مَعَلَيْهِ مُعْمَلًا وَمِه عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### ۳- اسمها

اسمها سورة الزخرف، وزخرف الدنيا أحد أسباب ضلالهم وزيغهم، فسميت بأحد محاورها.

### ٤ - آخر الآيات في السورة السابقة لها

وصف الله تعالى وحيه ودينه في السورة السابقة لها وهي سورة الشورى بأنه نور يهدي طالبه، وينقذه من الضلال ﴿ وَلَكِكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِناً وَإِنَّكَ لَهَدِي وَاللَّهِ وَلَكِكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُ دِي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِناً وَإِنَّكَ لَهَد كَمَ الله والله عَم مِرَطِ أُللَّهِ ﴾. ثمّ بين الله تعالى في هذه السورة أسباب ضلال الكفار والفجار عن الصراط المستقيم، وأسباب عدم هداية الله تعالى لهم، وسبب عدم انتفاعهم بالوحي وعدم انتفاعهم ببيان النبي عَلَيْ وإرشاده لهم.

#### محاور سورة الزخرف

المحصور الأول: براعة الاستهلال في التحذير من أسباب الضلال وطرقه.

المحسور الثاني: من أسباب الضلال معارضة الفطرة وما استقر في القلوب.

المحسور الشالث: من أسباب الضلال نكران الجميل وكفرانه.

المحسور السرابع: من أسباب الضلال عدم اتزان العقول.

المحسور الخامس : الاعتماد على الظنون والأوهام والشكوك في الاعتقاد.

المحور السادس: التقليد الأعمى.

المحسور السابع: الحسد.

المحصور الشامن: الكبر والمفاخرة.

المحسور التاسمع: قرناء السوء.

المحور العاشر: الاستهزاء والسخرية.

المحور الحادي عشر: الحرص على الملك والجاه والمتاع الزائل.

المحور الثاني عشر: حب الجدل والمخاصمة.

المحور الثالث عشر: الخلاف المذموم.

المحور الرابع عشر: ثواب من اجتنب أسباب الضلال.

المحور الخامس عشر: تهاوي أسباب الضلال وأثرها العكسى.

المحور السادس عشر: الخاتمة.



## محاورها

## المحور الأول: براعة الاستهلال

لقد جعلنا القرآن المعجز عربياً تشريفاً لكم، ومن أجل أن يَذكر كم العالم، وتسودوا جميع الأم، وتعلوا عليها، فهل تعقلون ذلك؟ وهو لعلو قدره عندنا ولما تميز بكمال الحكمة لا نكرم به إلا الأمة الكريمة التي لها قدر عال عندنا، فهل تعقلون ذلك؟ ﴿ حَمْ الله وَالْكِتَبِ المُهِينِ الله إِنَا جَعَلَنَهُ قُرْءَ الله عَربِيًا لَعَلَكُم تَعَقِلُون ولك؟ وَإِنّهُ فِي أَمِّ الْكِتَبِ المُهِينِ الله يَنك لَدينا لَعَلِي حَكِيم ﴿ وَإِنّه أَمِي الله والله عنه والمنال والمنال فإننا سنحجب عنكم هذه الكرامة لتصبحوا في طي النسيان والفَنضَرِبُ عَنكُمُ الذِكر صَفْحًا أَن كُنتُم قَوْمًا مُسَرِفِين ﴾، وسيكون مصيركم مصير الأم السابقة وهو الإبعاد والإهلاك ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثُلُ الْأَوْلِين ﴾. فعليكم أن تعرفوا طرق الضلال وأسبابه لتحذروها.

# المحور الثاني: من أسباب الضلال معارضة الفطرة وما استقر في القلوب

أول أسباب الضلال هو مخالفة ما دلّت عليه الفطر والعقول السليمة التي لم تنتكس ولم تتغير. فمخالفتها تزري بصاحبها، وتجرفه في هاوية الضلال. وإنَّ ما دلت عليه الفطر والعقول السليمة أنَّ خالق السماوات والأرض هو الله سبحانه ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴾، والفطر والعقول تقضي بأنه لا يستحق العبادة إلَّا الذي خلقهما. فكيف عبدتم معه غيره ؟!

## المحور الثالث: من أسباب الضلال نكران الجميل وكفرانه

إنهم يقرون بأن الله تعالى هو المتفرد بخلق السموات والأرض وما فيهما ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ الْعَرِيرُ الْعَلِيمُ ﴾، ذلك ليهتدوا إلى إفراده بالعبادة. وهو صاحب النعم السابغة التي تأتيكم من السموات والأرض. فمن نعمه العظيمة أن جعل لكم الأرض مهداً، ويسر لكم الطرق فيها، وأنزل الغيث، وأحيا به الأرض، وخلق الأزواج، وسخَّر الدواب والفلك، كل ذلك لتهتدوا بها إلى شكره وعبادته وحده ﴿ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهُ تَدُونَ وَحَده ﴿ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهُ تَدُونَ وَلَا وَالّذِي خَلَقَ الْأَرْوَجَ كُلُها وَجَعَلَ لَكُمُ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَمِ مَا تَرَكَبُونَ اللهَ لِيسَتَوْبُا عَلَى فَهُورِهِ ثُمَّ تَذُكُرُوا نِعْمَة رَيِكُمُ إِذَا السَّمَاتِيمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ اللّذِي سَخَرَ لَنَاهَذَا فَلَى فَوَاللّذِي خَلَقَ الْأَرْوَحَ كُلُها وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَمِ مَا تَرَكَبُونَ الله لِيسَتَوْبُا عَلَى فَهُ وَمَا سُخَنَ اللّذِي سَخَرَ لَنَاهَدَا الله مَن اللهُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ اللّذِي سَخَرَ لَنَاهَدَا الله عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ اللّذِي بَعْمَة والذَلْ، وادّعوا أنه ولده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا إِنَ اللهُ عَن ذلك علواً كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا إِنَّ الْمُفَولُونَ ﴾. ولكن انتهى بهم الأمر إلى نكران جميله وكرمه وكفران نعمته بأن جعلوا له شريكاً في الشكر والمحبة والذل ، وادّعوا أنه جنو منه وأنه ولده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ عَمُولُوا لَهُ مُن عِبَادِهِ عَمْ اللهُ عن ذلك علوا كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ عَلَى اللهُ عن ذلك علوا كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مُنْ عِبَادِهِ عَمْ وَلَوْ اللهُ عن ذلك علوا كبيراً ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مُن عِبَادِهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ مُنْ عَبَادِهُ وَلَهُ وَلَا عَلَوْ اللّهُ عن ذلك علوا كبيرا في الشّه عن ذلك علوا كبيرا في عن الشّه عن في الشّه عن ذلك علوا كبيرا في الشّه عن ذلك علوا كبيرا في الشّه عن ذلك علي الله عن

# المحور الرابع: من أسباب الضلال عدم اتزان العقول

إنهم يرون من العار الادّعاء بأن هذا العبد المملوك ابن لذلك الملك الحر، هكذا تقول عقول الأحرار، فكيف يدّعون أن بعض العباد أولاد لله تعالى؟ ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَرْزُءًا ﴾ . ثُمَّ إِنَّ أحدهم لا يقبل أن يشاركه عبده في شيء من ملكه، فكيف يدّعون مشاركة العباد لله تعالى في ملكه؟ أين عقولهم؟ ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّءًا ﴾ . فكيف إذا جمعوا الشرور كلها فادّعوا أنَّ هؤلاء العباد أولاد لله تعالى، يشاركونه في تدبير الكون، ودفع الضر، وجَلُب النفع كمشاركة الابن لأبيه في تدبير شئون المنزل؟ لقد التكست عقولهم ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَجَرَّءًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكُفُورٌ مُّبِينُ ﴾ .

ومما يدل بوضوح على عدم اتزان عقولهم أنَّ أحدهم يخجل ويشعر بالذل ويسود وجهه أو يكاد يتضجر من شدة الغضب إذا ما بشر بمولود أنثى، ثمَّ هذه الإناث -التي يغلب عليها الإنشغال بالزينة فتشغلها عن أمور عظيمة، وتشغلها عن إتمام الحجة والبيان وإفحام الخصم- ينسبونها إلى الله تعالى؟ بينما هم يتمتعون بالأولاد الذكور؟ ﴿ أَمِ الصَّحَدُ مِمَّا يَعَلَقُ بَنَاتٍ وَأَصَفَىٰكُم بِالْبَينَ الله وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّمَنِ مَثَلًا ظَلَ وَجَهُهُ. مُسُودًا وَهُو كَظِيمُ الله أَوْمَن يُنشَوُّا فِى الْحِلْيةِ وَهُو فِي الخِصامِ عَيْرُمُبِينِ ﴾، لقد اختلَّت عقولهم. فهذا سبب ثالث لضلالهم وهو عدم اتزان العقول.

## الحور الخامس: الاعتماد على الظنون والأوهام والشكوك في الاعتقاد

عندما نسبوا البنات إلى الله تعالى ادَّعوا بأنها هي الملائكة، فهل حضروا خلقهم حين زعموا أنها إناث وبنات لله تعالى؟ هل رأوا خلقهم فرأوا فيها صفات الأنوثة؟ ﴿ وَجَعَلُوا الْمَكَيِكَةَ اللَّذِينَ هُمُ عِبَدُ الرَّمْنِ إِنَاثًا الشَهِدُوا خَلَقَهُمَ سَتُكُنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴾، ما هي إلا شكوك وأوهام جعلوها أصلاً لاعتقادهم الفاسد.

ومن الأوهام التي اعتمدوا عليها في اعتقادهم في الله تعالى زعمهم أنَّ الله تعالى يحب عبادة المشركين للملائكة، إذ لو أحب أن لا يعبدوها لمنعهم من عبادتها ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنَ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنِّ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾.

إنَّ من جهلهم عدم تفريقهم بين أوامر الله تعالى وما يحبه وهي إرادته الشرعية من جهة وبين تقدير الله تعالى وهي إرادته القدرية من جهة أخرى. هذا الجَهْل سبَّب لهم هذا الضلال، فظنوا أنَّ كل ما علم الله تعالى أنه سيحدث ويقع في الكون فكتبه بعلمه وقدَّره فهو إذاً يحب وقوعه من العبد، ويحب أن يفعله العبد، فظنوا أنَّ كل ما أراده إرادة قدرية فقد أراده إرادة شرعية. فإن كان الأمر كما زعموا فإنه يحصل تناقض، وهو أنَّ هناك من لا يعبد إلا الله، وهناك من أشرك بالله تعالى، ويوجد من يزعم في نفسه أنه الرب الأعلى كفرعون لعنه الله تعالى، فهل معنى ذلك أنَّ الله يحب ألا يعبد إلاَّ هو؟ ويحب الشرك؟ كفرعون لعنه الله تعالى، فهل معنى ذلك أنَّ الله يحب ألا يعبد إلاَّ هو ويحب الشرك؟ ويحب من ينفي ربوبية الله وألوهيته كفرعون؟ فما هو إذاً المحبوب عند الله تعالى؟ عبادته وحده، أم الإشراك به سبحانه، أم نفي وجوده؟ إذ كلهم واقع وحادث في ملكه سبحانه. هذه الاعتقادات بنوها على الأوهام والظنون الكاذبة.

ثمَّ كلامهم يفيد أنَّ الاستمرار في عبادتهم للملائكة إلى أن يفارقوا دنياهم أمر كتبه الله تعالى كتب عليهم في تعالى عليهم وشاءه، فكيف علموا المستقبل؟ كيف علموا أنَّ الله تعالى كتب عليهم في المستقبل الاستمرار في عبادة الملائكة؟ إنَّما هي الشكوك والأوهام والتخرصات أصَّلوها

= تفسير سورة الزخرف <del>-</del>

في حكمهم على الله تعالى واعتقادهم فيه ﴿ إِنَّ هُمُّ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾.

ثم هل اعتمدوا على كتاب من عند الله تعالى يأمرهم فيه باعتقادهم الشركي ﴿ أَمْ ءَالْيُنَّاهُمْ كِتَنَبًا مِّن قَبِّلِهِ عَهُم بِهِ مُسْتَمسِكُونَ ﴾؟ فهذا سبب رابع لضلالهم وهو اعتمادهم على الظنون والأوهام والشكوك في اعتقادهم في الله تعالى.

### المحور السادس: التقليد الأعمى

الدليل الوحيد الذي احتج به المشركون لشركهم هو تقليدهم الأعمى لما ورثوه من آبائهم، وإن تضمن سباً وشتماً لله تعالى؟ ﴿ بَلُ قَالُوا ۗ إِنّا وَجَدُنَا عَابَاءَنا عَلَىٓ أُمَّةِ وَإِنّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُّهَ تَدُونَ ﴾ وهي حجة من سبقهم من الأنم الكافرة حيث قالوا: ﴿ وَإِنّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُّهَ تَدُونَ ﴾. إن كان التقليد هو طريق الهداية فلم لا تقلدون جدكم الذي تفخرون به دوماً وهو إبراهيم الخليل عَلَيْ الذي وحد الله تعالى وتبرأ من عبادة أبيه وقومه؟ لماذا تخليتم عن هذا الإرث العظيم الزاهر ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ النّا عَلَيْ بَرَاءٌ مِمّا تَعْبُدُونَ اللّا اللّذي فَطَرَفِي فَإِنّهُ، سَيَهُدِينِ الله وَجَعَلَهَا وَبَعَلَهَا عَلَى مُلّا فَا تَعْلَيْهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾. وهذا هو السبب الخامس لضلالهم وهو تقليدهم الأعمى لبعض أبائهم.

### الحور السابع: الحسد

الحسد أحد أسباب الضلال الذي ضلت به الأم السابقة، ومنهم اليهود. وها هم العرب لا سيما قريش وثقيف يتابعونهم في هذا المرض القلبي، فقد حسدوا النبي عَلَيْ لما نزلت عليه النبوة وخصه الله بها دون عظمائهم فقالوا ﴿ لَوْلَا نُزِلَ هَلَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ اللهُ عليه النبوة وخصه الله بها دون عظمائهم فقالوا ﴿ لَوْلا نُزِلَ هَلَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ اللهُ تعالى نبيه محمداً عَلَيْ برحمة النبوة فيخصه بها ويقسمها له ويصرفها عن عظماء قريش وثقيف، فحسدوه لذلك ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحَنُ قَسَمُنا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَافِةِ ٱلدُّنَيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ ﴾.

هم لا يملكون القسمة الدنيوية في معيشتهم الخاصة بهم، فالله تعالى هو الذي قدَّر الجاه لمن شاء منهم، وقدَّر المنصب والشرف لمن شاء، وقدَّر المال لمن شاء، وقدَّر لكل مخلوق معيشته الخاصة به، فقسم لكل مخلوق ما شاء بحكمته وعلمه. فكيف بقسمة النبوة والرسالة؟ أليست هي من اختصاص الله تعالى؟

وليعلم العبد أنه مهما حاول أن يغير شيئاً عًا قدره الله له فلن يستطيع، إنما عليه بذل الأسباب الشرعية، فالعبد محاسب على بذله للأسباب فقط، غير محاسب على النتائج، والأمر بعد ذلك يعود إلى الله تعالى، فيرزق من يشاء. فلا يمدن العبد عينيه إلى ما متّع الله به غيره من النعم حاسداً إياه، لا سيما نعمة الاصطفاء والاجتباء والهداية. فهذا سبب سادس للضلال وهو الحسد.

### المحور الثامن: الكبر والمفاخرة

قيل: «أسباب الكفر ثلاثة: الكبر والحسد والملك». فالكبر أحد أسباب الكفر، والكبر هو إزدراء الناس والشعور بالعظمة والكمال في نفسه، وعدم قبول الحق من غيره. قال النبي على الكبر بطر الحق وغمط الناس» (١). والكبر قد يكون بسبب الشرف، وقد يكون بسبب كثرة المال ولذا قالوا ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَكَيْنِ وقد يكون بسبب كثرة المال ولذا قالوا ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَكَيْنِ وقد يكون بسبب كثرة المال ولذا قالوا ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَكَيْنِ وقد يكون بسبب كثرة المال ولذا قالوا ﴿ لَوْلَا نُزِلَ هَلَا اللهم من الكمال والعظمة والشرف.

وكذا مفاخرة العبد بما عنده من المال وزخارف الدنيا من أسباب الزيغ والضلال ﴿ وَلَوْلا ٓ أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكَفُرُ بِالرَّمْنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِن فِضَيةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهُرُونَ ﴿ وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُوبًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكُونَ ﴿ وَ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَتَكُونَ ﴿ وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُوبًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكُونَ ﴿ وَلَي فَرَخُونَا وَلِي فَضَيةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَتَكُونَ وَ اللَّهُ فَيَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكُونَ وَ اللَّهُ وَرُخُونًا وَإِن كُنُ ذَلِكَ لَمَّا مَتَعُ الْمُيَوَةِ الدُّنيَا ﴾. والمفاخرة والكبر متأخيان وهما السببان السابع والثامن للضلال.

١- رواه مسلم (٩١).

### الحور التاسع؛ قرناء السوء

إنَّ قرين السوء من شياطين الإنس أو الجن يزيّن المعصية، ويؤزُّ قرينه ويوسوس له للإصرار على الإعراض والصد عن الحق ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْ لَن نُقَيِّضٌ لَهُ أَن شَيْطَنَا فَهُو لَهُ وَيَن لُون لَي الْمَالُ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴾، ولكنه سينقلب عليه يوم القيامة ويتبرأ منه. إذ كيف يستبدل صحبة الأدنى بأفضل صحبة ورفقة في الدنيا والآخرة، وهي صحبتك أنت يا رسول الله، صحبتك التي فيها نجاة الدنيا والآخرة؟

أما علموا أن وجودك بينهم رحمة لهم، وبركة، ووقاية من العذاب الإلهي؟ فكيف بمصاحبتك ومتابعتك؟ ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّمَنْقِمُونَ ﴾، لقد أكرمناهم لأجلك، ولوجودك بينهم، وإلَّا فإنا قادرون على إهلاكهم وإلحاق الوعيد بهم أمام عينيك ولا يقف أمامنا أحد ﴿ أَوْ نُرِينَّكَ ٱلَّذِي وَعَدْنَهُمُ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُّقَتَدِرُونَ ﴾.

أيها العبد المتنسك! يا طالب الحق! تمسك بالوحي وليكن هو صاحبك وصديقك وأنيسك، وعض عليه بالنواجذ، ففيه عزك وعز قومك ومن تابعك. وإياك ومصاحبة المشركين، لا سيما عظماء المشركين، وذوي القربى والرحم منهم، فطريقهم باطل، ومألهم إلى ضلال. فنوصيك بما وصينا به رسولنا المقرب ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِاللَّذِي أُوحِي إِلَيْكُ إِلَّكَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ (اللهُ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾.

فإياك وقرناء السوء، وعليك بمصاحبة الرسل والدعاة، وتمسك بهديهم، واسألهم لتتعلّم منهم ﴿ وَسَّئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُّسُلِناً ﴾، وهذه وصيتنا لرسولنا الكريم ﷺ. وهذا هو السبب التاسع للضلال وهو قرناء السوء.

## المحور العاشر: الاستهزاء والسخرية

لقد جاء موسى عليه بأيات عظيمة واضحة، وكل آية أعظم من الأخرى، فقابلوها بالسخرية والضحك ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِعَايَلِنِنَا إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ ﴿ فَمَا نُرِيهِم مِنْ ءَايَةٍ بالسخرية والضحك ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِعَايَلِنِنَا إِذَا هُم مِنْها يَضْعَكُونَ ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِي أَكْبَرُ مِن أُخْتِها ﴾. ثم أتبعناها بأيات أخرى من نعم الله تعالى فقابلوها بالاستخفاف والتكذيب بقولهم: ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴿ فَ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴿ فَ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِى لَمُهُم يَكُثُونَ فَ وَلَا يَعَوْمُ فِي مَصْرَ وَهِندِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجّرِي مِن تَعْتِي أَفَلا تُبْصِرُونَ وَهَندِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِي مِن تَعْتِي أَفَلا تُبْصِرُونَ وَهَن فِي وَمَر وَهِندِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِي مِن تَعْتِي أَفَلا تُبْصِرُونَ وَهِن فَي مَن الحَق والرسل والآيات والدعاة إلى الحق.

## المحور الحادي عشر: الحرص على الملك والجاه والمتاع الزائل

إِنَّ الحرص على الجاه والملك والارتياع من ضياعه وفقده من أسباب الإعراض عن الحق والصد عنه. هذا فرعون، من أسباب صدوده عن الإيمان بموسى عليه الحرص على الجاه والملك والشرف، وقد ربى قومه على الخضوع له وخشي من ضياعه، لذا احتج بمثل هذه التفاهات ليدوم له ملكه قائلاً: ﴿ أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِى مِن تَحْتَى أَفَلا تَبُصِرُونَ ﴾.

وكذا من أسباب ضلاله وعدم متابعته موسى على حرصه على المتاع الزائل والشهوات التي يتمتع بها في ملكه المزعوم ﴿ فَلُولا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ التي يتمتع بها في ملكه المزعوم ﴿ فَلُولا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ اللّهِ وَأَصبح مثلاً الْمَكَيِ كُهُ مُقَرِّنِينَ ﴾. فأهلكناه وذهب ملكه ومعه المتاع الزائل، وأصبح مثلاً يضرب لمن بعده ﴿ فَجَعَلْنَكُهُم سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْلَاخِرِينَ ﴾. فألحرص على الملك والجاه والشرف والحرص على المتاع والشهوات سببان للضلال، وهما السببان الحادي عشر والثاني عشر، قال النبي عليه: «ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه» (۱).

١- رواه أحمد (٣/٨٣) وصححه الترمذي (٢٣٧٦) وابن حيان (٣٢٨٨) والألباني.

### المحور الثاني عشر: حب الجدل والمخاصمة

يتميز أهل الباطل بالمراء وشدة الجدال لتلبيس باطلهم وترويجه على العامة، كحال فرعون الذي استخف قومه بالحجج الواهية ﴿ أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ لَعَمْرَ مِن تَحْتِي مِن تَحْتِي مِن تَحْتِي ﴾.

وكذا كفار قريش لما أنزل الله سبحانه قوله ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ حَصَبُ جَهَنَّ مَأَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ احتجوا بعبادة النصارى لعيسى عليه وبعبادتهم هم للملائكة ليثبتوا أن الآلهة لا تعذب. إذ كيف يعذب الله عيسى عليه والملائكة؟ وقالوا: النصارى تعبد عيسى ابن مريم عليه ونحن نعبد الملائكة، فهل عيسى عليه يعذب؟! فإذا كان عيسى عليه لا يعذب وهو الذي تعبده النصارى فالملائكة التي يعذب؟! فإذا كان عيسى عليه لا يعذب وهو الذي تعبده النصارى فالملائكة التي نعبدها أولى أن لا تعذب، أليست الملائكة خير من عيسى عليه في وقالُوا عَالَهُ والقول بأنها خَيْرُ أَمْ هُوَ ﴾. فإذا تبين أن هذه الآلهة لا تعذب بطل القول بتعذيب الآلهة والقول بأنها حصب جهنم، إذا سائر آلهتنا من الأحجار والأصنام والقبور لا تعذب كذلك، قياساً على عيسى عيس الملائكة.

وقالوا: أمَّا إن كانت آلهتنا من الأحجار والأصنام وأصحاب القبور ليست خيراً من عيسى عين فهو إذاً خير منها، فعيسى عين إذاً قدوتنا، وبذلك يكون أصلاً يقتدى به . فإذا لم يعذب عيسى عين بالرغم من كونه يعبد وهو الأصل الذي يقتدى به فحين لا تعذّب آلهتنا؟ فيجري عليها ما يجري لعيسى عين ، فهي تبع وهو الأصل فحين أو أَلُه من كونه يعبد وهو الأصل فحين لا تعذب .

ومن ثُمَّ احتجوا بذلك لأمرين: أولهما أن القرآن ليس من عند الله تعالى لما زعموا فيه من التناقض. ثانيهما صحة شركهم وعبادتهم لألهتهم. فضجَّت أصواتهم وعلت

فرحاً وسروراً بهذه الحجة الساقطة ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْبِيَهَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِيدُونَ عَلَم العلم يَصِيدُونَ ﴾، يصدون أي يصيحون حتى علت أصواتهم سروراً، وهم يعلمون تمام العلم بطلان حجتهم.

فأجابهم الله تعالى بالأتي:

أولاً: تأصيل العبودية لله تعالى.

نبي الله عيسى عليه ليس إلها ولا شريكاً ولا ابناً لله تعالى ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ ﴾، ولكنه عبد عظيم، لذا ورد وصفه بالعبودية بالتنكير المنون ﴿ عَبَدُ ﴾. ولكمال عبوديته لنا وحدنا أصبحت له مكانة عالية عندنا ﴿ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ وجعلناه من آياتنا ﴿ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَوِيلَ ﴾، جعلناه مثلاً يدل على عظم قدرة الله تعالى، إذ كيف يخلق ذكر من أنثى بلا أب ذكر؟! أي بلا نطفة ذكرية، فالأنثى لا تحمل صفات الذكورة، ولا يكن استنساخ ذكر منها نظرياً. وقد كان عيسى عليه يظهر عبوديته لله تعالى بين بني إسرائيل ليضرب لهم المثل بذلك بالرغم من كونه آية. فلا يجوز أن يُعبد شيء غير الله تعالى، فلا إله إلا الله.

ثم تلك الجنّ النكرة المعبودة من دون الله تعالى والتي تسعى لتُعْبَد من دون الله تعالى أين هي من عبدنا عيسى عليه الذي كان يظهر عبوديته لله تعالى؟ وأين تلك الحجارة والأصنام من عبدنا المقرب عيسى عليه ذي المكانة الرفيعة؟! هذا القياس من أفسد أنواع القياس. فاعلم أنهم ما أثاروا تلك الشبهة إلا بقصد الجدل والمخاصمة والصد عن سبيل الله تعالى ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا عَلَى أَمُ مَوَمَ خَصِمُونَ ﴾.

ثانياً: عبودية الملائكة لله تعالى.

والملائكة كذلك عباد لله تعالى، ليسوا أولاداً له - تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، وليسوا

آلهة مع الله تعالى. نحن لنا من القدرة العظيمة المطلقة ما نستطيع أن نجعل لكم آية أعظم من آية عيسى علي إذ نحن قادرون على أن نجعلكم تتناسلون الملائكة وتتوالدونها، لتروها كيف تعبد الله وحده في الأرض. وسيتبين لكم حينئذ أن الملائكة ليست بنات الله تعالى، وإنما هي مخلوقات خلقت من مخلوقات أخرى ولم تتولد من الله، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. إنما هم عبيد لله تعالى ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لِجَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكُم فَي ٱلْأَرْضِ يَخَلُفُونَ ﴾، ولكنكم بعد ذلك ستكفرون وتشركون وتصدون.

ثم أين الملائكة ذات القدر العالى عند الله تعالى من الهتكم الوضيعة: اللات والعزَّى ومناة وهبل؟ فكيف تقيسون هذه بالملائكة المقربين؟ أين عقولكم؟ ما أردتم إلا الجدال والمخاصمة ﴿ بَلَ هُرَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾.

ثالثاً: أما الآية التي احتجوا بها فقد بيَّن الله تعالى فيها أنَّ الآلهة التي تكون معهم وقوداً للنار هي الحجارة المعبودة وليس عيسى عَلَيْكُم ولا الملائكة الكرام. لأن المشركين والكفار في حقيقة أمرهم يعبدون الحجارة التي صنعوها وسجدوا لها ونذروا لها. لذا قال تعالى ﴿ وَمَا تَعْ بُدُونَ ﴾، ﴿ وَمَا ﴾ لغير العاقل، بينما عيسى عَلَيْمُ والملائكة كلهم عقلاء، فأية ﴿ حَصَبُ جَهَنَّمُ ﴾ لا تشملهم ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمُ كَلهم عقلاء، فأية ﴿ حَصَبُ جَهَنَّمُ ﴾ لا تشملهم ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمُ كَالِهُ مَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمُ كَالِهُ هُمْ فَوْمُ .

رابعاً: لو شملت (ما) العاقل وغير العاقل فإن الملائكة وعيسى عليه لا تشملهم هذه الآية لأنَّ الخطاب موجه على وجه الخصوص لمشركي قريش، لأنَّ الله تعالى قال: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾، ﴿ إِنَّكُمْ ﴾ يا مشركي قريش، ﴿ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ ، ﴿ إِنَّكُمْ مَ يا مشركي قريش، ﴿ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ وهم في حقيقة أمرهم لا يعبدون الملائكة وكذبوا في ذلك، بل يعبدون اللات والعزَّى ومناة وهبل وإساف ونائلة والجنّ. فهذه ليست أسماءً للملائكة، والجنّ هي وراء عبادة المشركين لتلك الآلهة، كما قال تعالى ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُ مَجَيعًا ثُمُّ يَقُولُ

لِلْمَلَيْكَةِ أَهَا وَلِيَّنَا مِن دُونِهِمْ بَهِم مُّوَمِنُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنْكَ أَنتَ وَلِيَّنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنِّ أَكَةُ أَكَةُ مُهُم بَهِم مُّوَمِنُونَ ﴾. فهذه الألهة وهي الجنّ هي المقصودة في الآية، وتشمل كل من كان في حكمها، وهو كل من رضي بأن يعبد من دون الله تعالى سواءً عُبِد من قبل قريش أو من قبل غيرهم. ولكنهم قوم ما أرادوا إلا الجدال والمخاصمة ﴿ بَلَ هُمْ قَوَمٌ خَصِمُونَ ﴾.

خامساً: ثم نحن قد قررنا في القرآن في أكثر من موضع بأنه لا تزر وازرة وزر أخرى. فلمًا ذكرنا عبادة المشركين للآلهة كما في سورة فاطر ﴿ وَالَّذِينَ تَدَعُونَ مِن دُونِكِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللّهِ يَمْعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اسْتَجَابُواْ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ مَا اللّهِ الله اللسركون تعلمون ذلك تمام العلم، ولكنكم تتجاهلونه. وها نحن نبهنا مرة أخرى بصيغة أخرى وحجة أوضح بياناً: إن كان عيسى عليه سعى في عبادته والشرك به مع الله تعالى كما سعت الهتكم في ذلك وهي الجنّ ورموزها من الأصنام وغيرها التي كانت تحقق رغباتكم عند عبادة الآلهة فقيسوا عيسى عيهم عليها، وقولوا حكمه حكم الآلهة. ولكن الأمر ليس كذلك، فالقياس فاسد ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا حَكَمُهُ حَكَمُ الْكَاهِ .

سادساً: إن عبدنا ورسولنا عيسى عليه جاء بالبينات والدلائل على وحدانية الله تعالى ووجوب عبادته وحده، ونهى عن الشرك به وعن ادِّعاء الولد لله تعالى، وجاء بوجوب متابعته في ذلك وفي جميع ما جاء به بصفته رسولا نبياً. هذه حجة قاطعة قاضية على حجتهم الواهية وخصومتهم ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبِيّنَاتِ قَالَ قَدْ حِثْ تُكُمُ فَاصَيْدَ وَلِأُبِيّنَاتِ قَالَ قَدْ حِثْ تُكُمُ بِأَلْمَ وَلِأُبِيّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْلَلْفُونَ فِيةٍ فَاتَقُوا ٱلله وَأَطِيعُونِ ﴿ آلَ إِنَّ اللّه هُو رَقِى وَرَبَّكُمُ فَاعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾، وهكذا رسول الله على جاء بما جاء به عيسى عيسى عيسى عيسى عيسى من الشرك بالله تعالى عيسى من الشرك بالله تعالى

ومن عبادتها فقيسوها حينئذ على نبينا عيسى عليه واحتجوا بحجتكم التي ذكرتموها. وإن لم تكن ألهتكم كذلك، بل سعت للاستمرار في عبادتها، فكيف تقيسونها عليه؟ فهذا من أفسد القياس الدَّال على انتكاس العقول ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴾.

سابعاً: وكذلك إذا نزلت الملائكة فإنهم سيدعونكم إلى ما دعا إليه عيسى على الله الله الله بني إسرائيل، وما سيدعو إليه عند نزوله قبل قيام الساعة ﴿ فَدَّ حِمَّتُكُم بِالْحِكْمَةِ وَلاَّبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ اللّذِى تَخْلِفُونَ فِيةٍ فَاتَقُوا اللّهَ وَاَطِيعُونِ الله إِنَّ اللّهَ هُو رَقِي وَرَبُّكُرُ فَاعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾، وهي الدعوة التي دعاكم إليها نبيكم محمد على فصددتم عنها واستهزأتم بها وخاصمتموه فيها. وكذلك الملائكة لو نزلت إليكم فإنكم ستعاملون معهم كما تعاملتم مع نبينا محمد على الكفر علامة لقيام الساعة، وإنهاء لهذا النظام نزولهم ووجودهم بينكم وإصراركم على الكفر علامة لقيام الساعة، وإنهاء لهذا النظام الكوني إلى نظام جديد وبعث آخر، كما أن نزول عيسى عليه علامة لقيام الساعة ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لِمَعَلَنَا مِنكُم مَلَيْكِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخُلُفُونَ اللّه وَإِنّهُ لَعِلْمُ لِلسّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ وَلَوْ نَشَاءُ لَعَكَلُنَا مِنكُم مَلَيْكِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخُلُفُونَ اللّه وَإِنّهُ لَلسّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ وَلَوْ نَشَاءُ لَعَلَمُ السّاعة التي تكفرون بها.

ثامناً: اعلموا بأن عيسى عليه سينزل قبل قيام الساعة ويقاتل كل من يعبده من دون الله تعالى، ويقاتل أعداءه من اليهود، ليكون ذلك إيذاناً بقيام الساعة ﴿ وَإِنَّهُ وَلَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾؛ وكذلك لو حدث ونزلت الملائكة إلى الأرض وتوالد تموها لقامت الساعة حينئذ ﴿ وَإِنَّهُ وَلَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾، تلك الساعة التي تكفرون بها ﴿ فَلا تَمَّرُنَ بَهَا وَاتَّ بِعُونَ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾. فدعوكم من تلك المخاصمة التافهة ﴿ وَاتَّ بِعُونَ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾.

ودعوكم من الجدال بالباطل، فهذه الحجج الإلهية تروي غليل طالب الحق، وتُلْقم صاحب الباطل حجراً. وهذا السبب الثالث عشر للضلال وهو حب الجدل والخصومة.

تاسعاً: وليعلموا تمام العلم بعد هذه البينات والحجج القاطعة أنا قادرون على أن نهلكهم، ونجعل بدلاً منهم ملائكة يخلفونهم، فالملائكة لا يعترضون ولا يجادلون ولا يخاصمون بالباطل، إنَّا هم سامعون مطيعون، لا يسبقونه بالقول، وهم بأمره يعملون ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَحَلَنَا مِنكُم مَلَئِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخَلُفُونَ ﴾، أي لجعلنا بدلاً منكم ملائكة، ولكننا نريد أن نبتليكم. ولو نزلت الملائكة بدلاً منكم لكان ذلك إيذاناً وعلامة لقيام الساعة حوال فرو نول عيسى عيس على علامة لقيام الساعة ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَحَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخَلُفُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَحَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخَلُفُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَحَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ الله وَلَوْ نَشَآءُ لَحَعَلَنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ الله وَلَوْ نَشَآءُ لَعَمَا الله وَلَوْ نَشَآءُ لَكُونَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ الله وَلَوْ نَشَآءُ لِلْكَاهُ وَلَوْ نَشَآءُ لَعَامِ الساعة ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لِحَعَلَنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ مَنْكُونَ وَلَوْ نَشَآءُ لَعَمَا وَلِي الله وَلَوْ لَمْ الله وَلَوْ نَشَاءُ لِلْعَلَامِ الله وَلَوْ لَا الله وَلَا لَهُ الله وَلَوْ لَكُونُ وَلَوْ لَا الله وَلَوْ لَوْلَا لَهُ وَلَوْ لَا الله وَلَوْ لَا الله وَلَوْ لَا الله وَلَوْ لَهُ الله وَلَوْ لَهُ الله وَلَوْ لَنَسَاعُهُ وَلَوْ لَا الله وَلَوْ لَهُ وَلَوْ لَوْلُ وَلَوْلُونَ الْنَافِولُ الله وَلَوْلُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ اللهُ وَلَا لَكُونُ الله وَلَا لَقِيامُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ الله وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَالله وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُولُ وَلُولُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَا وَلَوْلُولُولُ وَلَوْلُولُولُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّه

### المحور الثالث عشر: الخلاف المذموم

الخلاف المذموم من الصوارف عن الحق. ويسمى الخلاف مذموماً إذا توفر فيه أحد شرطين: أولهما إذا كان الخلاف غير مبني على البينة والدليل، وإنما على الرأي المجرد. والثاني: إذا بلغ الجدل فيه مرتبة المراء، ولم ينضبط بضوابط أدب الخلاف. فهذا الخلاف المذموم من أسباب الخصومة والنزاع، ويولّد في القلوب الضغينة والحقد، ثم رد الحق كحال قريش وأمثالهم ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قُومٌ خَصِمُونَ ﴾.

فالأنبياء جاؤوا لجمع الناس على كلمة واحدة، وطريق واحد مبني على الأدلة والبينات، محكم تمام الإحكام، محلّى بالأدب، مرصَّع بالحكمة ﴿ قَدْ حِثْ تُكُم بِالْحِكُم وَ وَلاَ بَيْنَ لَكُم بَعْضَ اللَّهِ يَ تَخْلَلِفُونَ فِيهِ ﴾، منضبط بتقوى الله وطاعة الرسول عَلَيْ ﴿ فَالَّقَوُا الله وَ وَالْطِيعُونِ ﴾، ومُجلَّل بالبركة الإلهية. ويتحقق ذلك الاجتماع والتالف بمتابعة الأنبياء، والسير على هديهم وطاعتهم لا سيما في مسائل الخلاف. ثم بترك المراء وهو كثرة الجدال، وترك الاضطراب فيه وفي طرح المسائل، وبتجنب تشكيك الطرف الآخر لا سيما إن كان محقاً ﴿ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا وَاتَّ بِعُونَ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾.

إذ الخلاف سُنة إلهية في البشر، فالأنبياء جاءوا بهذه الضوابط لتضبط الخلاف وتضبط التعامل معه. فمن اتقى الله تعالى في الخلاف وأطاع أنبياءه وتأدب بأدبهم ﴿ فَالتَّهُوا الله وَ وَالْمِعُونِ ﴾، واستعمل الحكمة فيه تألف حينئذ مع إخوانه، وحينئذ يتبين أنَّ خلاف معهم لم يكن سبباً للقطيعة، ولم يزغ عن طريق الهدى، ولن ينجرف في طريق الضلال. بل ستنتهي بهم تلك الضوابط إلى الإقرار والتأكيد على قاعدة: ﴿ إِنَّ اللهَ هُو رَبِّ وَرَبُّكُمُ مِنا عَبُدُوهُ هَلَا صِرَطُ مُسَتَقِيمٌ ﴾. ولكنهم لم يتمسكوا بتلك الضوابط وخالفوها، فكان سبباً في تفرقهم أحزاباً وضلالهم ﴿ فَأَخْتَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِن بَيْنِهُم ﴾. وهذا السبب الرابع عشر للضلال وهو الخلاف المذموم.

### المحور الرابع عشر: ثواب من اجتنب أسباب الضلال

السيادة والشرف الحقيقي مصير الآخذين بالشريعة، المتمسكين بهديها، المجتنبين سبل الضلال. فلن ينكر الله إحسانهم وجميلهم حين تجنبوا أسباب الضلال وطرقها، فشكروا الجميل الإلهي، واتقوا الله تعالى فعبدوه وحده، وانتقوا أخلاء الصلاح الذين يعينونهم على هذا الطريق، وتجنبوا قرناء السوء. فحفظ لهم خلتهم يوم القيامة ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَ لِمْ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو لِلاَ المُتَقِينَ ﴿ الله يَعْبَادِ لاَ خُوفُ عَلَيْكُمُ ٱليَّوْمَ وَلاَ أَنتُم يَوْمِ لِمَ الله يعلى هِ يَعْبَادِ لاَ خُوفُ عَلَيْكُمُ ٱليَّوْمَ وَلاَ أَنتُم تَعْرَبُونِ فَي مَا الله على عَلَيْكُمُ الله الله على على عَلَيْكُمُ الله الله على على الله على على الله على على الله على على الله القرب. لقد سلّموا للرسل وبما جاؤوا به بدلاً من مخاصمتهم وجدالهم ﴿ ٱلّذِينَ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ والشرف المتهاف الدنيوي ﴿ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَجُكُمُ تُحَبّرُونِ ﴾. وقدَّموا الملك والشرف المتهاف الدنيوي ﴿ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَجُكُمُ تُحَبّرُونِ ﴾.

وجعلوا المفاخرة والشهوة والمتاع الحقيقي والتنافس مقصوراً على محبة الله تعالى والفوز بنعيم الجنة وعلق المكانة يوم القيامة، بدلاً من المفاخرة في ذهب الدنيا والحرص على زينتها وشهواتها ومناصبها، فأبدلهم الله خيراً ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعَيُنُ وَأَنتُم فِيهَا خَلِدُونَ ﴾.

## المحور الخامس عشر: تهاوي أسباب الضلال وأثرها العكسي

وأما أهل الضلال فقد تجرعوا مرارة قرناء السوء يوم القيامة، وجنوا عداوتهم هم المُلَّخِلَاء يُومَيِنِ بَعَضُهُم لِبَعْضِ عَدُو اللهم كما عَدُو اللهم كما تنكّروا هم للجميل الإلهي في دنياهم. إنهم سيتجرعون مرارة النكران الدائم للجميل الإلهي بدوام العذاب ﴿ إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّم خَلِدُونَ الله لا يُفتَرُ عَنَهُم هُ وسيذوقون مرارة استمرارهم في المخاصمة والجدل بالباطل وعدم فتورهم عنهما في الدنيا بعدم فتور العذاب عنهم يوم القيامة ﴿ لَا يُفتّرُ عَنَهُم ﴿ فانقطع جدالهم وخرست مخاصمتهم للحق بعدما استقروا في جهنم، فأيسوا وانقطع رجاؤهم في النار وخرست مخاصمتهم للحق بعدما استقروا في جهنم، فأيسوا وانقطع رجاؤهم في النار ﴿ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ لقد انقطعت سخريتهم واستهزاؤهم بكم وسخريتهم؟

إنهم هم الذين جنوا على أنفسهم ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ فاستقر بهم الحال في جهنم، وتهافتت حينئذ المفاخرة في الدنيا والتكالب على الملُك الدنيوي الزائل، فأسقط في أيديهم، واعترفوا بزوال ملكهم وسيادتهم التي كانت سبباً في ضلالهم. بل أذعنوا بأن الموكل فيهم الآن ويملك زمام أمرهم هو «مالك» خازن النار، أعاذنا الله منها. واسمه مناسب لذلك، إذ تحول ملكهم المزعوم إلى «مالك»، وهو القيم عليهم في النار ﴿ وَنَادَوًا يَكُولُ كُونَ مَا كُمُ مَركُونَ ﴾. أين مُلكهم الدائم؟!

لم ينفعهم إرث الآباء الذي كانوا يتذرعون به فقلدوهم في الكفر، وكانوا يكرهون مخالفتهم ولو كان المخالف لهم الوحي، ولو كان المخالف لهم الوحي، ولو كان المخالف لهم الوحي، ولو كان المخالف لهم القرآن وهو الحق من عند الله تعالى ﴿ لَقَدْ حِثْنَاكُمْ بِالْحَقِ وَلَاكِنَ أَكُثَرَكُمْ لِلْحَقِ كَارِهُونَ ﴾.

لقد كانوا يكرهون الحق، ويتناجون مستهزئين به ساخرين منه، ويلهثون وراء سبل

الضلال، ويقُرون في سرهم صدق ما جاء به رسول الله ﷺ. ها هم يتجرعون مرة أخرى مرارته ﴿ أَمْ يَحْسُبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُوْلُهُمْ بَكُنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ ﴾.

إِنَّ القول على الله تعالى والاعتقاد فيه لا يُبنَى إلَّا على أصول محكمة ﴿ قُلَ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾، لا وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ الْمَعْبِدِينَ ﴿ اللهِ سَبْحَنَ رَبِّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبِ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾، لا على الأوهام والشبهات والشكوك التي ساروا عليها، فهذا تلاعب وخوض في الباطل ﴿ فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَى يُلَاقُواْ يَوْمَهُم الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ فهذا مصيرهم.

فالله تعالى أعظم الذوات، وهو معبود أهل السماء، ومعبود أهل الأرض، وله ملك السموات والأرض، كيف يُتقوَّل عليه بلا علم؟ ويُتلاعب في إثبات كبريائه وعظمته ووحدانيته؟ وينسب إليه الولد؟ بل الإناث؟ ﴿ وَهُوَ اللّذِي فِي السَّمَآءِ إِلَكُ وَفِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾. فهو إلَّكُ وَهُو الْمَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾. فهو الله أَعْلِيمُ الله وأعلم بما يخصكم، وأعلم منكم بدنياكم وساعة خرابها ﴿ وَعِندَهُ، عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾. حينئذ سترجعون إليه، وسيحاسبكم على جرأتكم على جلاله وافترائكم عليه.

ثم تدَّعون أن آلهتكم تملك الشفاعة عندالله تعالى ؟ وأنَّ بعض المخلوقات يملك الشفاعة ؟ ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَة ﴾. إنه لا تقبل شفاعة أحد من الخلق إلا من أذن الله له بالشفاعة ، فكيف يملك الشفاعة ؟ لا يملك الشفاعة أحد إلا الله تعالى . أما التقدم بها بين يديه فهو وحده الذي يشرعها ويأذن بها ، فلا يقبل مدعيها إلا إذا أتى بحجة واضحة من الله تعالى ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾.

إنه لا يقبل القول في عظمته وجلاله إلّا بشهادة حقة، وشهود عدول ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾. من ذلك شهادة الفطر السليمة المستقرة في العقول التي لم تمسخ. إنها تشهد بوحدانيته، فهذا علم يقيني وهو علم الفطرة ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِاللَّحَقِ

وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللَّهِ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿.

فما عاينوه الآن بعد البعث هو عيشهم الحقيقي، وهو الحياة الحقيقية. فهذا العذاب هو العذاب الحقيقي، وهذا النعيم هو النعيم الحقيقي وهو الذي يستحق التنافس عليه، لذا ﴿ فَاصَفَحَ عَنَّهُمْ وَقُلَ سَلَامٌ ﴾. فهل نفعهم حسدهم إياك؟ هل نفعهم استهزاؤهم وسخريتهم؟ ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾.

### المحور السادس عشر: الخاتمة

لقد بيَّن القرآن العربي سُبلَ الضلال أتم البيان لعلهم يجتنبونها ليهتدوا في دنياهم، لكنهم أَبوا إلا أن يسلكوها وكرهوا مجانبتها ﴿ حِتْنَكُم بِٱلْحَقِّ وَلَكِكَنَّ أَكَثَرَكُمُ لِلْحَقّ كَارِهُونَ ﴾.

هذا البيان القرآني لا يماري فيه إلا من غلب عليه السفه ﴿ فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ ﴾، وانتكس عقله ﴿ فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ ﴾، وانتكس عقله ﴿ فَأَنَّ يُوِّفَكُونَ ﴾، لا يماري فيه ذو بصيرة، ولا من له قلب يعقل. كما ورد في أولها بيان سفههم ﴿ وَمَا يَأْلِيهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَتُهْ زِءُ وَنَ ﴾ وانتكاس عقولهم ﴿ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾.

لقد خالفوا كلَّ ما تدعو إليه الفطر السليمة والعقول الراشدة ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ فسلكوا أسباب الضلال كما ورد في أولها ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾.

لقد ظهرت حقائق القرآن يوم القيامة بوضوح كما كان واضحاً في الدنيا في عرضه وبيانه، وكما ورد في أول السورة ﴿ وَٱلْكِتَنِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ وَكما ورد في أول السورة ﴿ وَٱلْكِتَنِ ٱلْمُبِينِ ﴾ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾، لكنهم لم يعقلوا ساعتئذ، فتهاوت يوم القيامة جميع أسباب الضلال وانتكست على أصحابها لما انتكست عقولهم بسلوكها ﴿ فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ ﴾.

لقد أصروا في الدنيا على طرق الضلال وعدم الإيمان ﴿ وَقِيلِهِ مِكْرَبِّ إِنَّ هَـَـُوَّلَآءِ قَوْمٌ لَكَوْمِنُونَ ﴾ كما ورد في أولها ﴿ أَفَنَضَّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُّسْرِفِينَ ﴾، فسلكوا كل أسباب الضلال.

يا رسول الله! أنت الآن في المرحلة الأولى من الدعوة، مرحلة بناء القاعدة وتأسيسها، لست في مرحلة المحاسبة والتأديب، لذا تجاوز عنهم، فوِّلهِم ظهرك وأعرض عنهم وجانبهم إذا أصروا على سلوك طريق الضلال ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ ﴾.

﴿ فَاصَفَحْ عَنْهُمْ ﴾ وتعامل معهم كما تتعامل مع الجاهلين ﴿ وَقُلْ سَلَمُ ﴾ ، ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة ذلك ، كما توعدهم الله تعالى في أول السورة ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثُلُ ٱلْأُولِينَ ﴾ . لقد توعدهم الله تعالى بضرب الصفح عنهم في أول السورة ولكنه نوع خاص ﴿ أَفَنَضُّرِبُ عَنَكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمُ وَلِي السورة ولكنه نوع خاص ﴿ أَفَنَضُّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمُ قَومًا مُسَرِفِينَ ﴾ . هذا النوع من ضرب الصفح الإلهي عقوبة وتأديب وعبرة لغيرهم . فتطابق آخر السورة مع أولها.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



### سورة الدخان

#### مقصد السورة

شدة الانتقام الإلهي.

### الأدلة على مقصدها

### ١ - المناسبة بين أولها وآخرها

أ- أشارت الآيات الأولى في السورة إلى الانتقام الإلهي الدنيوي، وختمت بذكر الانتقام الإلهي الأخروي. ففي مقدمتها ذُكرَت بعض صور الانتقام الدنيوي، منها انتشار الدخان سواءً كان المقصود بالدخان العقوبة التي أصابت قريشاً لما كفروا بالنبي ويلامات الساعة الكبرى للإيذان بخراب هذا العالم المشاهد ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ يَعْمَى النَّاسُ هَاذَا عَذَابُ المشاهد ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ يَعْمَ الْمَطْشَةَ ٱلْكُبْرَيِنَ إِنَّا مُنفَقِمُونَ ﴾.

أما في آخرها فقد ختمت بذكر العقوبة الأخروية للكافر ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَى سَوَآءِ المُخْرِيمِ اللهِ مُوَّةِ وَأَسِهِ عِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ اللهِ ذُقَ ﴾.

ب- وكذا ورد لفظ الترقب في أولها وأخرها. إذ تكرر لفظ الترقب، وهو ترقب عقوبة الكفار وانتقامنا منهم، فقد ورد في أولها ﴿ فَٱرْبَقِبَ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُعْمِينٍ ﴾، وختمت السورة بقوله تعالى ﴿ فَٱرْبَقِبُ إِنَّهُم مُّرْبَقِبُونَ ﴾.

### ٢ - تكرار ذكر العقوبات وتنوعها

لقد شحنت السورة بذكر ألفاظ تدل على ألوان من العقوبات والإشارة إليها والتحذير منها من أولها إلى أخرها. من ذلك الدخان، البطشة، الانتقام، منذرين، مرسلين،

وقولهم: اكشف عنا العذاب، عقوبة قوم فرعون، العذاب المهين. ومنها ذكر إهلاك الأمم الكافرة ﴿ قَوْمُ تُبَعِ وَالَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ أَهْلَكُنَاهُمْ ﴾، ومنها توعدهم بيوم القيامة ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْكَافرة ﴿ قَوْمُ تُبَعِ وَالَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ أَهْلَكُنَاهُمْ ﴾، ومنها العقوبات في نار جهنم ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ الْفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ أَلْأَيْسِمِ ﴾، ثم تلتها أنواع من العذاب والعقوبات في نار جهنم، وحتمت بترقب العقوبة.

### ٣- ما تميزت به

ورد في سورة الدخان بعض الألفاظ التي تميزت بها عن باقي السور لتساهم في تحقيق مقصد السورة:

أ- إذ ورد فيها في حق المؤمنين ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَ اَلْأُولِ ﴾ إشارة إلى نفي فنفي عنهم الموت في الجنة. وفي الاستثناء ﴿ إِلَّا ٱلْمَوْتَ اَلْأُولِ ﴾ إشارة إلى نفي النعاس والنوم. ولزيادة في البيان في قول الله تعالى ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِلهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِولَ اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِولَا اللهُ وَلِولَا اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِولُولُ اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلّهُ وَلِلْهُ وَلِهُ وَلِلْمُولِ اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُو

ففيها كمال النعيم وأقه، وكمال الأمن للمؤمنين من المنغصات فضلاً عن الأمن من الانتقام الألهي ليقابل شدة العقوبة الإلهية لمن يستحقها ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلجَّحِيمِ ﴾.

ب- وورد فيها ﴿ إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَقُونَ ﴿ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ وَرُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمِ كَانُواْ فِيهَا فَكِهِينَ ﴿ كَانُولُكُ وَأَوْرَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾. إذ بعد

غرقهم أصبحت جناتهم وبساتينهم وزروعهم وبلدهم بأكمله نهباً لكل ما حولها من البلاد، وهذا يدل على شدة الانتقام الإلهي.

بينما في الشعراء ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ وَهَا وَكُنُونِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ﴿ كَنَالِكَ وَأَوْرَثَنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ، فأخذوها ليلاً قبل خروج الفراعنة لملاحقتهم، وكذا بعد أن أغرقهم ألقى بجثثهم إلى الساحل فسلب بنو إسرائيل ما تبقى من حليهم التي كانت عليهم. وهذه الوراثة كونية قدرية، أي قدرنا ذلك، ولا يعني أن الله تعالى أذن بها شرعاً.

جـ- وورد فيها ﴿ وَٱتَرُكِ ٱلْبَحَرَ رَهُوًا ﴾. لفظ ﴿ رَهُوًا ﴾ عَمَّا تميزت به السورة، إذ لم يرد في غيرها من سور القرآن. والرهو هو السعة والرفق والسهولة والرفاهية. أي على الداعي إلى الله أن يكون سهلاً رفيقاً ذا سعة صدر، وليدع الانتقام لله تعالى ولأمره، فانظر كيف يكون انتقامنا وكيف شدته.

د- وورد فيها ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾، فالعقوبة بالغة، غاية في الانتقام حيث لم يحزن على عقوبتهم أحد.

#### ٤- اسم السورة

اسمها الدخان، والدخان نوع من أنواع العقوبات، وهو من علامات الساعة. فالدخان تنبيه على العلامات الأخرى، التي هي خاتمة العقوبات الدنيوية ومقدمة لليوم الآخر حيث العقوبات الأخروية.

### ٥- آخر السورة السابقة لها

انتهت السورة السابقة لها وهي سورة الزخرف بقول الله تعالى للنبي ﷺ فيمن أثر

—— تفسير سورة الدخان

الضلال على الهدى: ﴿ فَأَصَفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَهُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾، فتوعدهم بالعقوبة والانتقام، فجاءت بعدها هذه السورة لتبين شدة الانتقام الإلهي.

### محاور سورة الدخان

المحور الأول: براعة الاستهلال في التحذير من الانتقام الإلهي.

المحسور الثاني: تحديد الانتقام الإلهي بدقة متناهية.

المحور الثالث: سبب الانتقام الإلهي.

المحور الرابع: المراحل التي تسبق الانتقام الإلهي في الدنيا.

المحور الخامس: لا يمتنع شيء من هذا العالم المشاهد من الانتقام الإلهي.

المحور السادس: شدة الانتقام الإلهي في الدنيا متفاوته.

المحور السابع: المصالح المترتبة على الانتقام الإلهي في الدنيا.

المحور الثامن: الانتقام الإلهي الأعظم.

المحور التاسع: الرحمة الإلهية العظمى.

المحور العاشر: الخاتمة.



### محاورها

## الحور الأول: براعة الاستهلال

القرآن العظيم - كلام الله تعالى - كتاب عربي مؤلف من حروف عربية ﴿ حم ٓ ﴾، واضح بين، لا غموض فيه ولا لبس ﴿ وَٱلۡكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾. أنزل في ليلة مباركة عظيمة القدر لأمر حكيم ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فِي لَيْلَةٍ مُبكركَةٍ ﴾. هذا القرآن البين الواضح فيه رحمة عظيمة، وهي إنقاذ الناس من حلول العقوبات الإلهية عليهم والانتقام الرباني ببيان طرق الهداية، ودلالاتها، وإنذارهم من الإعراض عنها ﴿ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾، فهو ينذرهم من حلول الانتقام الإلهي.

### المحور الثاني: تحديد الانتقام الإلهي بدقة متناهية

هذه الليلة المباركة ليلة القدر التي نزل فيها القرآن رحمة للعالمين تحدد فيها المقادير فيما يخص السنة القادمة، وقد تشمل ما بعدها، وإن كانت كلها مكتوبة في اللوح المحفوظ، ولكن ينزل منها بقدر إلى السماء الدنيا لحكمة بالغة، تلك المقادير التي مُلئت حكمة ورحمة. من ذلك الانتقام الإلهي مِّن طغى وأفسد في الأرض ليريح أهل الأرض من أذاه وضرره، وتستريح الكائنات من فساده وشركه، فهو مستراح منه، كما قال النبي عن جنازة فاجر «مستراح منه». وقال: «العبد الفاجر يستريح منه العباد والبلاد والشجر والدواب» (۱).

فالانتقام الإلهي المقدر في اللوح المحفوظ ينزل تقديره سنوياً في كل ليلة قدر إلى السماء الدنيا، يحدد فيها بدقة زمن الانتقام، ونوعه، وحجمه، وآثاره، وموضعه، بتمام الحكمة مع تمام الرحمة. ويسبق ذلك بلوغ الرسالة الإلهية إليهم قبل حلول العقوبة الإلهية في عَمَا مُرا مَن عَندِناً إِنّا كُنّا مُرْسِلِينَ أَنْ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ﴾.

١- رواه البخاري (٦٥١٢).

## المحور الثالث: سبب الانتقام الإلهي

إنَّ انتشار التوحيد في العالم هو سبب استقرار الكون واستمرار الرحمة ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَآ ۚ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ۞ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِء وَيُمُبِتُ ﴾، لأنه الأصل والأساس الذي قام عليه الكون. فإذا ما وُجد الشرك عمَّ الاضطراب في السماء والأرض وما بينهما واختل النظام الكوني ليحل حينئذ الانتقام الإلهي ليخلص العالم من الشرك، وتعم الرحمة، وتبقى راية التوحيد هي الحاكمة العالية على وجه الأرض، وتستقر أحوال الكون، وهذه سنة الله تعالى في جميع الأم. كما حصل لأبائكم الأولين من الأمم الكافرة ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبٍكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾، كقوم نوح ومن بعده لما كفروا اضطربت السماء والأرض، وحلّت عليهم العقوبات السماوية والأرضية، فأبقت أهل الإيمان على قيد الحياة وأهلكت أهل الكفر. تلك سنّة الله تعالى ليستقر الكون حينئذ وينتظم، وإلا اضطرب بأكمله ابتداء من السماء الدنيا ﴿ فَأَرْتَقِبْ يَوْمَ نَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴾ وانتهاء بالأرض ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَى ٓ إِنَّا مُنلَقِمُونَ ﴾. ولتمام الاتصال بين السماوات والأرض ولكونهما وحدة واحدة قامتا على أصل واحد هو التوحيد قال سبحانه ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ولم يقل (رب السموت ورب الأرض). فإذا استحكم الشرك في الأرض اضطرب أمر السماء والأرض وحلّ الانتقام ليعود الاتزان مرة أخرى عند استحكام التوحيد والقضاء على الكفر.

### الحور الرابع: المراحل التي تسبق الانتقام الإلهي في الدنيا

سنة الله تعالى في خلقه أنه لا يهلك أمة أو قرية إلا بعد بلوغ الرسالة، وقيام الحجة، وظهورها، ووضوحها ﴿ وَٱلۡكِيرَ الْمُبِينِ ﴾. فإذا قابلت الأمة هذا البيان والحق بالتشكيك واللعب ﴿ بَلَ هُمْ فِي شَكِي يَلْعَبُونَ ﴾، وتمادت في الكفر والإعراض، واتّهمت رسولها الذي عرفت صدقه وأمانته وكذا أتباعه الدعاة فاتهمتهم بالجنون ﴿ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولُ مُبِينٌ ﴿ اللهِ عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ بَعَنُونٌ ﴾ حينئذ تحل عليهم عقوبة صغرى تذكيراً وتحذيراً كظهور الدحان، الذي هو من علامات الساعة الكبرى ﴿ فَأَرْتَقِبٌ يَوْمَ كَبرى وعقوبة صغرى، عقوبة صغرى النّاسُ هَنذَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴾. فالدخان علامة كبرى وعقوبة صغرى، عقوبة صغرى الأنه يمكن أن يتدارك بالتوبة قبل نزول العقوبة الكبرى. وعلامة كبرى الأنه من العلامات العشر النهائية التي لا علامة بعدها، كما قال النبي ﷺ (إن الساعة لا تكون حتى تكون عشر آيات: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف في جزيرة العرب، والدخان، والدجال، ودابة الأرض، ويأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها، ونار تخرج من قعر عدن ترحل الناس» (۱).

فإذا ماطلبوا كشف العقوبة الصغرى ووعدوا بالإيمان بالله وحده والاستسلام له كشف عنهم العذاب وذهب الدخان، ولكنهم سيعودون إلى كفرهم فتحل عليهم ساعتئذ العقوبة الإلهية الدنيوية المهلكة ﴿ إِنَّا كَاشِفُواْ ٱلْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ وَ يَوْمَ نَبْطِشُ الْعَقوبة الإلهية الدنيوية المهلكة ﴿ إِنَّا كَاشِفُواْ ٱلْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ وَ يَوْمَ نَبْطِشُ الْعَقوبة الله تعالى ولا المُعْرَى المنذرة الله تعالى، ولا بالإنذار على يد الرسل والدعاة، ولم يتذكروا بالعقوبات الصغرى المنذرة لهم.

۱- رواه مسلم (۲۹۰۱).

## الحور الخامس؛ لا يمتنع شيء من هذا العالم المشاهد من الانتقام الإلهي

لا يقتصر نزول الانتقام الإلهي على أمة واحدة أو فئة خاصة، وإنما يعم كل أمة مشركة، بل قد يعم جميع أهل الأرض إذا أشركوا بالله تعالى، كما سيحدث قبل قيام الساعة في فَارَّتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُّبِينِ ﴿ اللهِ يَعْشَى ٱلنَّاسَ ﴾. بل إن العقوبة الإلهية قد تنهي هذا العالم المشاهد وهذا النظام الكوني الدنيوي إذا استشرى الشرك ولم يعد فيهم رجاء ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَى ٓ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ ﴾.

## الحور السادس: شدة الانتقام الإلهي في الدنيا متفاوتة

إن شدة الانتقام الإلهي تتفاوت بتفاوت بعض الأمور وهي التي بينت في قصة موسى عليه وفرعون. منها مقام الداعي إلى الله تعالى وجاهه ﴿ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴾، وعلى قدر إخلاصه وأخلاقه ﴿ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴾، وعلى قدر جاه الداعي وأحواله تشتد العقوبة على مخالفيه. ومنها وضوح الحجة، فعلى قدر وضوح الحجة تشتد العقوبة ﴿ وَأَن لا تَعْلُواْ عَلَى اللّهِ إِنّ يَاتِيكُم بِسُلطاني مُبِينٍ ﴾ أي بكتاب واضح وحجة بينة يخضع لها القلب لتصبح سلطاناً عليه. وتعظم العقوبة على قدر تعاليهم واستهزائهم بالله تعالى ومعصيتهم ﴿ وَأَن لا تَعْلُواْ عَلَى اللهِ ﴾، وكذا على قدر استهزائهم بالرسول والرسالة وإجرامهم ﴿ وَإِنّي عُذْتُ بِرَقِ وَرَيّيكُمُ أَن تَرْجَمُونِ ﴿ وَإِن لَمْ نُوْمِنُواْ لِي فَاعَنزُلُونِ ﴿ فَكَارَبُهُ وَأَن هَمُولًا عَوَمٌ بَجُرِمُونَ ﴾. فعلى قدرها تحدد الخطة الكاملة مع المؤمن الداعي إلى الله تعالى بدقة متناهية وحكمة بالغة لإهلاكهم.

كما حصل لفرعون ذي المملكة العظمى المدعي للألوهية المستهزئ بالرسول الكريم الأمين والرسالة حين غرق فجأة هو وجميع جنوده، وتلاشت المملكة العظمى التي تأسست في عدة قرون. لقد كدَّ فيها فرعون عدة عقود لتزدهر، وترتقي إلى أتمها، فتحقق له ما أراد. ولكن ذهب النعيم واللذة والترف وتلاشت المملكة العظمى في لحظة.

ومما زاد من عظمة الانتقام أن ورثها أعداؤهم وأصبحت نهبة للبلاد المجاورة ﴿ كَلَالِكَ وَأَوْرَتُنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾. ثم زاد الأمر حسرة أن لم يحزن عليهم أحد ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾، ولم يهلوا بعد مجيء العذاب ﴿ وَمَا كَانُوا مُنظرِينَ ﴾. ونجًى الله تعالى الضعفاء الذين لا حيلة لهم، ومكنهم في الأرض، بينما أغرق ذوي الحيل العظمى ﴿ وَلَقَدْ نَجَيّنَا بَنِي ٓ إِسْرَ عِيلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ وَلَقَدْ نَعُرَنَاهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾.

هذا الهلاك لم يقتصر على الفراعنة، بل يترقب كل من كذب برسل الله تعالى ودعاة الحق كحال قريش. ولهم أمثلة قريبة منهم كعرب قحطان المشركين ﴿ قَوْمُ تُبَعِ ﴾، ذوي الممالك العظمى، الذين بلغ مُلكهم سمرقند، أين مملكتهم؟ ﴿ أَهَلَكُنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا عَمِينَ ﴾، لينتظم الكون مرة أخرى على قاعدة التوحيد.

# الحور السابع: المصالح المترتبة على الانتقام الإلهي في الدنيا

الانتقام الإلهي في الدنيا لا يحدث من أجل الانتقام المجرد، ولا يأتي عبثاً، وإنّا يحل لحكم باهرة وفوائد عظمى. منها نجاة المستضعفين من إيذاء المستكبرين ﴿ وَلَقَدْ بَخَيّنا بَنِيَ إِسَرَة عِلَى مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾، ومنها وراثة المستضعفين للأرض ﴿ كَذَلِكُ وَأَوْرَثَنَها قَوْمًا عَلَى مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾، ومنها وراثة المستضعفين للأرض ﴿ كَذَلِكُ وَأَوْرَثَنَها قَوْمًا عَلَى عِلَم عَلَى عِلَم عَلَى الله التوحيد في الأرض واصطفاؤهم للدعوة ﴿ وَلَقَدِ النَّمَ الله عَلَى عَلَى عِلْم عَلَى الْعَلَم التوحيد في الأرض واصطفاؤهم للاعقام الإلهي ليشفي على على على على المنقوب المظلومين ثم إكرامهم بالنعم ﴿ وَءَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى الله والعِبرَ ﴿ أَهُم َ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَ اللّه ين مِن قَبْلِهِم أَهُم اللّه الله والعِبرَ ﴿ أَهُم خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَ اللّه ين مِن قَبْلِهِم أَهُم اللّه والله الله والعبر ﴿ أَهُم خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَ اللّه ين مِن قَبْلِهِم أَهُم اللّه والله الله الله الله على التوحيد وشيوعه في الأرض، وإظهار عظمة الله تعالى، وأنّ الأمر كله لله تعالى، لا ينازعه أحد في خلقه وأمره وما خَلَقْنَا السّمَوتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيبِينَ الله مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلّا بِالْمَوْقِ ﴾.

### المحور الثامن: الانتقام الإلهي الأعظم

أما الانتقام الإلهي الأعظم فميقاته يوم القيامة، ليعم جميع الأمم الفاجرة، حيث لا ينفعهم القريب ولا البعيد، بل ويتبرؤون منهم ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصَلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ لَنَّ يُوْمَ لَالْفَصَلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ اللَّهُ إِنَّا يَوْمَ اللَّهُ إِلَا مَن رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَمْ يُنصَرُونَ اللَّهِ إِلَا مَن رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُو الْمَعَنِيزُ الرَّحِيمُ ﴾، إلا من أدركته رحمة الله تعالى التي بها يدخلون الجنة، وبها تحل شفاعة الملائكة والنبيين والمؤمنين لمن في قلبه مثقال ذرة من توحيد الله تعالى من أهل المعاصي الذي لهم بعض الأعمال الصالحة، ثم النجاة بقبضة أرحم الراحمين لمن قال لا إله إلا الله ولم يعمل خيراً قط، فنفعت ولاية أهل الإيمان بعضهم بعضاً.

أخبر النبي بَيِّ عن شفاعة المؤمنين لإخوانهم عصاة المسلمين. «يقولون: ربنا! إخواننا كانوا يصلون معنا، ويصومون معنا، ويعملون معنا. فيقول الله تعالى: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه في قلبه مثقال دينار من إيمان فأخرجوه» وفي المرة الثانية قال لهم: «من وجدتم في قلبه مثقال ذرة من إيمان مثقال نصف دينار فأخرجوه»، وفي الثالثة قال: «من وجدتم في قلبه مثقال ذرة من إيمان فأخرجوه .. فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون» (۱). وفي رواية أخرى: «يقول الله تعالى: شفعت الملائكة وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين، فيقبض شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين، فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط» (۱). أي من أهل التوحيد ولكنهم عصاة. فالملائكة والنبيون والمؤمنون كل منهم مولى الآخر، فانتفعوا بتلك الولاية لأنها قائمة على التوحيد، فرحمهم الله بذلك ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْعًا وَلَا هُمُ قَائمة على التوحيد، فرحمهم الله بذلك ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْعًا وَلَا هُمُ قَائمة على التوحيد، فرحمهم الله بذلك ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْعًا وَلَا هُمُ الله عَن مَوْلًى شَرَعِمَ الله ﴾.

أما الانتقام الإلهي في النار فله صور: منها شجرة الزقوم التي هي طعام الكافر الذي

١- رواه البخاري (٧٤٣٩).

۲- رواه مسلم (۱۸۳).

يغلي في بطنه بعد الشراب اللذيذ في الدنيا والطعام الهني ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ اللهُ وَلَا يَعْلَى فِي البُطُونِ ﴿ كَعْلَى الْحَمِيمِ ﴾ . حينئذ يصيح بأعلى صوته من شدة العذاب والألم ولما يجري في بطنه، يأمل أن يجتمع حوله الخلان ليسعفوه ويواسوه، ولكنه يفاجأ بتبرؤ الخلان والسادة والأقربين، ويفضح أمامهم وأمام العالمين بالعقوبة الشديدة ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَى سَوَاءِ المُحَدِيمِ ﴾، فيعذب بالسجن الانفرادي بعد تقلبه معهم في نوادي الرفاهية ومجالس الاستهزاء في الدنيا. ﴿ خُذُوهُ ﴾ وجروه مقهوراً بمفرده وبغلظة وعنف وبجفاء مهاناً إلى العذاب ﴿ فَأَعْتِلُوهُ ﴾، كما كان في دنياه عُتُلاً جافياً عنيفاً غليظاً، واجعلوا موطنه ﴿ إِلَى سَوَآءِ المُحَمِيمِ ﴾ وهو وسطها وقعرها بعد المقام الكريم والمتاع الزائل. وينادى عليه جزاءً وفاقاً ﴿ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ بعد المقام الكريم والمتاع الزائل. وينادى عليه جزاءً وفاقاً ﴿ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ بعد المقام الكريم والمتاع الزائل. وينادى عليه جزاءً وفاقاً ﴿ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ

ثم يخاطب في السجن الانفرادي ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـزِينُ ٱلْكَـرِيمُ ﴾، لعلك الآن ذقت مرارة تعززك وترفعك عن قبول دعوة التوحيد، وخلودك إلى المقام الكريم المزعوم في الدنيا، وتكذيبك لرسولنا الكريم ﴿ وَجَآءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴾.

### المحور التاسع: الرحمة الإلهية العظمى

أمًّا المتقون ففي رحمة الله تعالى ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ ٱللَّهُ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ فهم في مأمن تام من الانتقام الإلهي الأعظم، بل ومن كل الأفات ﴿ في مَقَامِ أَمِينِ ﴾ إقامة دائمة لا تزول، ﴿ أَمِينِ ﴾ يأمن من زوالها وانقطاعها. فهم يتقلبون في نعيم الجنان والعيون بدلاً من الجنان والعيون الزائفة التي تمتّع بها الكفار في دنياهم ﴿ في جَنَّاتِ وَعُيُونِ ﴾ ولباسهم فيها لباس الملوك، فإذا كان اللباس الداخلي من أنفس أنواع الحرير ﴿ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبَرَقِ ﴾ فكيف بالثوب الخارجي؟ مجتمعين فيها مع أهليهم ونسائهم وذرياتهم، ويتزاورون مع معارفهم وخلانهم. ﴿ مُتَقَلِيلِينَ ﴾ يقبل كل منهم على الآخر بطلاقة وجه، ولسان عذب، وخلق كريم، وقلب محب صاف لا غل فيه. ثم زدناهم نعيماً ﴿ وَزَوَجَنَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴾ في ألذ العيش وأطيبه.

﴿ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَ مَ ءَامِنِينَ ﴾ يأمن انقطاعها وفسادها وضررها، ويأمن من إصابته بمرض يمنعه من تناولها، ويأمن من سوء خلق الغلمان الذين يطوفون عليهم بها، ويأمن من كل آفة وضرر وأذى، وأعظمه أن يأمن غضب الله تعالى وانتقامه، فهو في نعيم دائم يأمن انقطاعه.

لا يعيش فيها منفرداً، بل دائما يجتمع بمن يحب، لذا وردت الآيات في نعيم الجنة بصيغة الجمع ﴿ ٱلْمُتَّقِينَ، يَلْبَسُونَ، مُتَقَىبِلِينَ، وَزَوَّجَنَهُم، يَدَّعُونَ، وَوَقَلَهُمْ ﴿ بينما وردت الآيات في عقوبة الكافر بصيغة المفرد ﴿ ٱلْأَشِيمِ، خُذُوهُ ، فَأَعْتِلُوهُ ، فَوَقَ رَأْسِهِ ، ذُقُ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾.

خالدين فيها ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ ﴾ إلا موتة الدنيا التي ماتها ﴿ إِلَّا ٱلْمَوْتَ لَهُ ٱللَّهُ وَكَ ﴾ ، مَّا يدل على أنهم لا ينامون كذلك. إذ لو وقع في حقهم النوم لاستثناه الله تعالى، ولقيل «لا يذوقون فيها الموت إلا النوم» إذ النوم أخو الموت. فلمَّا استثنى الله

تعالى موتة الدنيا وهي الأمر البعيد ولم يستثن القريب وهو النوم دل على عدم النوم فيها. وفي الأثر: «النوم أخو الموت، وأهل الجنة لا يموتون» (١). جميع ما سبق من النعيم تقضلٌ من الله تعالى ﴿ فَضَمَّلًا مِن رَبِّكَ ﴾، لا جزاء معاوضة للعبد.

١- رواه ابن المبارك (٢٧٩) مرسلاً والبزار في الكشف (١٩٣/٤) مسنداً. والمرسل أصح من المسند كما
 رجحه العقيلي والله اعلم، انظر تفصيله في سلسلة الأحاديث الصحيحة للشيخ الألباني (١٠٨٧).

#### الحورالعاشر: الخاتمة

لقد بينًا الانتقام الإلهي وأسبابه وصوره وأنواعه في هذا الكتاب أوضح بيان، وحذّرنا منه بأفصح اللغات وأيسر الألفاظ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرُنَكُ بِلِسَانِكَ ﴾ كما ورد في مستهلها ﴿ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ﴾. ذلك ليتذكروا ويتعظوا، لئلا يحل عليهم الانتقام الإلهي ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾، كما ورد في أولها بأنّ هذه الرسالة تذكير وإنذار لهم من حلول الانتقام الإلهي ﴿ إِنَّا كُنَّا مُنْ سِلِينَ ﴾، وإلّا فانتظر عقوبتهم.

واعلم بأن الخوف من حلول العقوبة والانتقام الإلهي قد قطّع قلوبهم وملاً صدورهم، فهم يخشون نزول العقوبة في أي لحظة، لذا تجدهم يلتفتون برقابهم كل حين خشية العقوبة ﴿ إِنَّهُم مُّرْتَقِبُونَ ﴾. لذا توقع حلول الانتقام الإلهي عليهم في أي ساعة ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُّرْتَقِبُونَ ﴾ كما ورد في أولها ﴿ فَأَرْتَقِبُ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُّينِ ﴾. فتعانقت خاتمة السورة مع أولها.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



### سورة الحاثية

#### مقصد السورة

بيان الأيات والطرق والوسائل التي نصبت لتوصل العبد إلى توحيد الله تعالى.

### الأدلة على مقصدها

#### ١- استهلالها

استهلت السورة في آياتها الأولى بقول الله سبحانه: ﴿ لَآينَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾، ﴿ ءَاينَتُ لِقَوْمِ يُعْقِلُونَ ﴾، ﴿ بَعَدَ ٱللهِ وَءَاينَئِهِ عَوْمِنُونَ ﴾، ففيها إشارة إلى أن هذه السورة جمعت أنواع الوسائل التي نصبت لترشد وتوصل العبد إلى توحيد الله تعالى.

### ٧- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها

### ٣- تكرار كلمة الآيات وما يقاربها في المعنى

تكررت فيها كلمة الآيات ثلاث عشرة مرة، بالإضافة إلى الألفاظ المقاربة لها في المعنى مثل: بينات، بصائر، هدى، العلم، يوقنون، لا ريب فيها.

#### ٤- المقابلة بالضد

### ٥- ما تميزت به السورة

ورد فيها تقديم السمع على القلب ﴿ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ مَ وَعَلَى سَمْعِهِ مَ ﴾ بينما في سورة «البقرة» تقدم ذكر القلب على السمع ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَعَلَى سَمْعِهِ مَ ﴾ . ذلك أن موضوع هذه السورة ما نصبه الله تعالى من الدلائل والطرق للتوصل إلى توحيد الله تعالى . فالسمع هو البريد الصوتي للقلب ليفقه ويعقل ومن ثم يتوصل إلى توحيد الله تعالى، فهو الوسيلة الصوتية إلى القلب. بينما مقصد سورة «البقرة» تحقيق كمال الحب لله تعالى مع كمال الذل له سبحانه والذي مقره القلب، فقدم ذكر القلب على الوسيلة.

ومما تميزت به هذه السورة عن جميع سور القرآن ذكر الجثو بين يدي الله تعالى، وهي

جلسة المخاصم بين يدي القاضي ليصدر فيه حكمه بعد أن أقيمت عليه الدلائل، ويسرت له جميع الطرق للتوصل إلى توحيد الله تعالى.

#### ٦- اسمها

قيل من أسمائها سورة «الشريعة» أي الطرق الموصلة إلى صحة هذه الشريعة وهي شريعة التوحيد. وكذا «الجاثية» وهي جلسة المخاصم بين يدي القاضي ينتظر حكمه والقضاء فيه بعد أن أقيمت عليه البينات والدلائل، وبعد أن سلكت معه جميع الطرق والوسائل مع توفر الإمكانات لديه لمعرفة الحق والبحث عنه.

### ٧- نهاية السورة السابقة لها

انتهت سورة «الدخان» التي سبقت هذه السورة بقول الله تعالى ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنْكُهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَمُ مَ يَتَذَكَّرُونَ ﴾. فمما يسره الله تعالى بلسان النبي عَلَيْهُ إرساله عَلَيْهُ، وتنزيل القرآن عليه، ومجيء الشريعة والمعجزات على يديه والوسائل الأخرى لمعرفة الطريق إلى توحيد الله تعالى.



### محاور سورة الجاثية

المحــور الأول: براعة الاستهلال في تثبيت الطرق المنصوبة الموصلة إلى توحيد الله تعالى.

المحور الثاني: نصب الدلائل السمعية والبصرية والكونية لتقرير التوحيد.

المحور الثالث: إسباغ النعم وتسخير الأيات الكونية لبني أدم.

المحسور الرابع: أيام الله.

المحور الخامس: إرسال الأنبياء وإنزال الكتب ومجيء الشرائع والمعجزات.

المحور السادس: السعادة الروحية والقلبية للموحدين.

المحور السابع: خلق وسائل الإدراك والفهم للمكلف.

المحسور الثامن: الترغيب والترهيب.

المحبور التاسع: الخاتمة.



#### محاورها

المحور الأول: براعة الاستهلال في تثبيت الطرق المنصوبة الموصلة إلى توحيد الله تعالى

هذا القرآن عربى في ألفاظه وحروفه ومعانيه ﴿ حمّ ﴾. نزل متدرجاً ﴿ تَنزِيلُ ﴾ ولم يقل سبحانه (أنزل)، ذلك أنه نزل على فترات متقطعة لترسيخ التوحيد وتثبيته، وليكون أقوى في الدلالة. وأمر أن يكتب ليُحفظ، والمكتوب أثبت في الحجة ﴿ تَنزِيلُ الْكِنْبِ ﴾ وأحفظ للعلم الذي فيه لئلا يُنسى. وهو محكم في عرضه للطرق والوسائل المنصوبة الموصلة إلى توحيد الله تعالى، لا خلل في عرضه ولا لبس، ويخذل كل من يحاول أن يجد فيه خللاً أو يعارضه بالمعارضات، ليرجع خائباً مخذولاً مغلوباً، ويبقى القرآن عزيزاً محكماً ﴿ حمّ الله تعالى، وإليك هذه الطرق والوسائل والآيات الدالة على توحيده.

## المحور الثاني: نصب الدلائل السمعية والبصرية والكونية لتقرير التوحيد

لقد هيأ الله تعالى وأوجد آيات عظمى سمعية وبصرية يتوصل بها إلى توحيده. فمن الآيات السمعية كتاب الله وهو القرآن وما فيه من دلالات بلاغية وإعجاز يدل على أنه ليس من البشر، مما يقتضي قبول كل ما يتضمنه من توحيد واعتقاد وأحكام أنزيلُ الكِنكِ مِن اللهِ الْعَزِيزِ الْمُكِيمِ . وفيه إشارة إلى رسوله على الذي نزل عليه الكتاب فوردت على لسانه الآيات السمعية، ثم بينها بأقواله وأفعاله وتقريراته، وهي بمجموعها تسمى بالأدلة السمعية، هذا الطريق الأول للتوصل إلى توحيد الله تعالى.

وطريقان آخران يقودان إلى توحيد الله تعالى هما الآيات البصرية والكونية والتفكر فيها. من الآيات البصرية هذا العالم المشاهد المتقن بقسميه العلوي والسفلي وما فيهما في السّمَوَتِ وَاللّرَضِ لَآيَنِ لِآمَوْمِنِينَ في وما يتضمنه كل من العالم العلوي والسفلي من قوانين كونية ثابتة منتظمة تجري عليهما بلا خلل. فالقوانين الرياضية -الحسابية والطبيعية- تجري على الإنس والجنّ والدواب، وكذا تجري على حركة الشمس والنجوم والكواكب، مما يصدر عنها اختلاف الليل والنهار وحركة الرياح ونزول الأمطار وإنبات النبات وغيرها. فهي قوانين متكاملة متقنة متوافقة مع بعضها، يكمِّل بعضها بعضا، ويستحيل أن تتعارض مع بعضها لأن مبدعها واحد، مما يقتضي فطرة وعقلاً أن يلجأ إليه وحده، وأن لا يعبد إلا هو ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّمَاءِ مِن رِّزْقِ فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَلا يؤاخذ بها إلا العاقل ﴿ لِتَوْمِ وَتَعَلَّونَ ﴾، لا يكلف بمعرفتها ولا يؤاخذ بها إلا العاقل ﴿ لِتَوْمِ وَمَا النباطل محاولة لقلب الحقائق فهو ﴿ أَفَاكٍ ﴾، فالعقوبة له بالمرصاد ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَشِمِ ﴾.

## المحور الثالث: إسباغ النعم وتسخير الآيات الكونية لبني آدم

طريق رابع من طرق الاستدلال على التوحيد هو الحكم عن طريق المعايشة والانتفاع والتملك. فكلما ملك الإنسان شيئاً ولو ملكاً مؤقتاً كان أكثر معرفة به، وحباً له ولصانعه، وتعلقاً به وبصانعه. إضافة إلى أن الكرم يوضح الرؤية، ويزيل عن العين الغشاوة وعن القلب الحجب، ويؤلف القلوب نحو المُكْرِم، ويجعلها تقبل عليه ملقية إليه سمعها وبصرها وأفئدتها.

۱- رواه مسلم (۲۹۶۸ / ۷٤۳۸).

### المحور الرابع: : أيام الله

إن الإعراض عن هذا النوع من الآيات والأدلة مدعاة للمحاسبة والمؤاخذة. ولكن دعوا محاسبتهم لنا، أمّا أنتم فادعوهم إلى الله تعالى ثم اصفحوا عنهم واغفروا لهم، ثم انتظروا يوم الله الذي يتحقق فيه القانون الكوني فيهم والسنة الإلهية فينتقم الله من أعدائه، وينصر فيه أولياءه المؤمنين، ليتوافق مع أيام الله والسنن الإلهية في الأمم السابقة، ولكن الكثرة الغالبة غافلة عن أيام الله في الأمم الكافرة ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغَفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا التوحيد، وهذا طريق سادس يقود إلى التوحيد، وهو التفكر في العقوبات الإلهية التي حلت على من أعرض عن رسالة التوحيد.

# المحور الخامس: إرسال الأنبياء وإنزال الكتب ومجيء الشرائع والمعجزات

إن الكتب السابقة المنزلة من الله تعالى على الأنبياء تتضمن ألواناً شتى وطرقاً متعددة لإثبات التوحيد. وكذلك الشرائع الإلهية التي حكم بها الأنبياء والملوك. ظهر للناس فيها فضائل التوحيد ومنافعه وآثاره التي سعد بها جميع الخلق، وكذا سعد بها الملوك من غير الأنبياء لما جعلوا العلم الشرعي هو المرجع الذي يتحاكم إليه، فرأوا كيف تطيب الحياة فيه لما رأوا من قلة الجرائم والفساد وسيادة العدل، ثم السيادة على الأم ﴿ وَلَقَدُ عَالَيْنَا بَنِيّ إِسْرَةٍ عِلَى الْمُ ﴿ وَلَقَدُ عَالَى السّابِعِ والثامن.

إن أعظم الطرق في إثبات التوحيد وأفضلها، وأفضل النعم على العباد، وهو الذي تقوم به حجة الله على العباد إرسال الأنبياء وهم دعاة التوحيد وما صاحبهم من دلائل صدقهم، فمن دلائل صدقهم ما دلت عليه بداهتهم، وصفاتهم، وأخلاقهم، وانتصاراتهم على أعدائهم، وإخزاء أعدائهم، وما آل إليه أمرهم وأمر أتباعهم من الانتصارات والتوسعة في الرزق ونجاتهم، مع انتشار دعوتهم، وعدم انتقام الله منهم، وظهور فضلهم على سائر الأم، كل ذلك آيات بينات دالة على صدق ما جاءوا به. ثم معجزاتهم، والآيات البينات الأخرى التي جاءوا بها دالة كذلك على صحة ما جاؤوا به من توحيد الله تعالى فولَقَدْ ءَالَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ ٱلْكِئنَبُ وَالْمُحُمِّ وَالْنَبُونَةُ وَرَزَقَنَهُم مِن التاسع والعاشر.

تنبيه: وستستمر هذه الفضائل وهذه الخيرية ماداموا متبعين للشريعة الإلهية. بينما ستتضاءل إذا تحاسد الأتباع، ودب بينهم الخلاف والظلم، وطغت الأهواء، وتفرقوا، وبغى بعضهم على بعض ﴿ فَمَا أَخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ ﴿ .

### المحور السادس: السعادة الروحية والقلبية للموحدين

لا يجعل الله تعالى حياة وأحوال الأمة الموحدة لله تعالى المتبعة للشريعة الإلهية كأحوال الأمة الكافرة. فللأولى حياة طيبة بالرغم من توالي المصائب، إلا أن الشعور القلبي للموحد والسعادة التي تخالجه لا يحصل عليها غير الموحد، لأن الموجّد حقق الغاية التي من أجلها خلق ﴿ أَمْ حَسِبَ الّذِينَ الْجَتَرَحُوا السّيّعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلاحِتِ سَوَاءَ مَعْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ﴾.

ذلك أن المؤمن إذا وحد الله تعالى فإنه يتكامل مع الكون والسنن الكونية وقوانينها القائمة على نظام توحيد الله تعالى والتي خلقت لأجله، فلا يتناقض معها، بل يتلاءم معها. إذ كل منهم يقوم بدوره في الكون في تحقيق التوحيد، فتستقيم الأمور الكونية والإنسانية حينئذ ويشعر بالسعادة القلبية للاتفاق في المقصد ﴿ وَخَلَقَ اللّهُ السّمَونِ وَ وَالْإنسانية بعمد الله ويتفق مع ذرات جسده التي ركب منها، فهي مسبحة بحمد الله ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسُيّحُ بِعَدِهِ عَهُ.

بينما إذا لم يقم أحدهما بدوره في تحقيق التوحيد تختل الأدوار فتضطرب الأمور، فيضطرب أمر السماء وأمر الأرض إلى أن تقع العقوبات ليتخلص الكون بمن لم يقم بدوره في التوحيد، لتعود إلى الاستقرار مرة أخرى. كالمصنع الذي يتكون من مجموعة من الآلات كل منها يقوم بدوره لإنتاج المنتج الموحد، فإذا اختلت آلة منها ولم تؤد دورها اضطرب حال المصنع حتى يتم إصلاح الآلة أو إبدالها بأخرى سليمة، حينئذ تستقيم الأمور وتعمل الآلات بأريحية تامة. هكذا السعادة عند تحقيق التوحيد.

فشعور المؤمن بالسعادة طريق آخر في معرفة صحة ما دعت إليه الرسل من التوحيد، وهذا الطريق الحادي عشر.

### الحور السابع: خلق وسائل الإدراك والفهم للمكلف

للتعرف على الحق والوصول إليه لا بد من وجود وسائل حسية للمكلف وكذا أطراف وجوارح يستعين بها. لذا خلق الله تعالى الجوارح للعبد ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجۡتَرَحُوا اللهُ يَعَالَى الجوارح للعبد ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجۡتَرَحُوا اللهَ يَعَالَى الله السمع والبصر ليتحسس بهما ويتعرف على دلائل التوحيد من خلالهما، ثم خلق القلب ليعقل به ويفقه. إلا أن الكافر لم ينتفع بهذا كله ﴿ أَفْرَهَ يَتَ مَنِ النَّهَ مُن اللَّهُ مُ وَلَهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِه وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَة ﴾.

فائدة: قدم ﴿ سَمْعِهِ > على ﴿ وَقَلِّهِ > ، لأن السمع هو وسيلة القلب للتعرف على دلائل التوحيد وطرقه، وهذا الطريق الثاني عشر القائد إلى التوحيد.

### المحور الثامن: الترغيب والترهيب

إذا لم ينتفع العبد بالعقليات، ولا بالأدلة السمعية والبصرية والكونية، ولا بالكرم الإلهي، ولا بالرسل والدعاة والمعجزات والكتب، ولا بأثار ذلك على القلب، ولا بالحواس والجوارح في التوصل إلى الحق والتوحيد فلا ينفع معه إذاً إلا الزواجر من الترهيب والوعيد والعقوبات.

أما من ينكر البعث ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَّا وَمَا يُهْلِكُنَا وَلَا الدَّهْرُ ﴾ فهم قسمان: قسم لم يتبين له صحة البعث مع صدقه في طلب الحق، فهذا ينتفع بالطرق المذكورة سلفاً وبالزواجر الأخرى من وعيد واكتئاب وشعور بالحيرة والضياع وكذا المصائب.

وأما القسم الثاني وهو الذي تبين له صحة البعث بالطرق السابقة ولكنه جحده كبراً وعناداً ﴿ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنَوةً ﴾، فرد الأدلة القاطعة بالظنون والأوهام ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾، حينئذ عليك أن تضع من كبريائه وترغم أنفه بأن تخيفه بالموت وتؤكد عليه البعث ﴿ قُلِ اللّهُ يُحَيِّيكُمْ ثُمَ يَعِينًكُمْ ثُمَ يَعِينًكُمْ ثُمَ يَعِينًكُمْ ثُم يَعِينًكُمْ أَلَى يَوْمِ اللّهِ يَعَلَى اللّهُ يَعِينِهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَحَدَهُ اللّهُ وَحَدَهُ وَاللّهِ وَحَدَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَحَدَهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَحَدَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَحَدَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَحَدَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ و

وَكَفَرْنَا بِمَاكُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾. فلعل هؤلاء الكفار إذا عاينوا العذاب بقلوبهم واستحضروه أمنوا قبل أن تصل الروح إلى الغرغرة حيث لا ينفعهم حينئذ إيمانهم.

كذلك حطم عناد الكافر الذي لم يقر بالتوحيد بأن تجعله يعايش أحواله يوم القيامة، وأكد عليه بظهور خوره يومئذ وسقوط حجته وفضحه وتحقق خسارته ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ السَّاعَةُ يَوْمَ السَّاعَةُ يَوْمَ السَّاعَةُ يَوْمَ السَّاعَةُ يَعْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴾. اجعله يعيش في العقوبات الأخروية كأنه يراها ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدَعَى إِلَى كِنْبِهَا الْيُومَ تُجَرَّونَ مَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴾، وهذا الطريق الثالث عشر.

### المحور التاسع: الخاتمة

إذا ما انتفع العبد بتلك الأيات وتلك الطرق الموصلة إلى التوحيد فإنه حينئذ يكرم وينعم. بينما يتجرع الكافر مرارة عدم انتفاعه بالطرق والآيات المحكمة الموصلة إلى الحق من الأدلة السمعية والبصرية والكونية، وإرسال الرسل، وإنزال الكتب، ومجيء الشرائع والمعجزات، وسعادة الموحدين، وشقاء الكافرين. ويذوق مرارة عدم استعمال وسائل الإدراك التي جُعلَت له فاستكبر وتلكأ بالظنون فأعرض وتناسى ﴿ وَأَمَّا اللَّينَ كَفَرُوا أَفَامَ تَكُنَ ءَايَتِي ثُمَّلَى عَلَيْكُم وَالسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا خَنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ وَبَدَا لَمُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُواْ وَمَا خَنُ بِمُسَتَيْقِنِينَ ﴾. فتظهر وينئذ نتائج قبائحه وأعماله ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِء يَسْتَهْزِءُونَ ﴾.

فلله الحمد الذي أحكم الطرق الموصلة إلى الحق وأحكم الحجم، فجعلها حاكمة لا محكومة، غالبة لا مغلوبة، هذه الطرق التي كل واحد منها يدل على تفرد الله تعالى في كبريائه وجلاله، فجازى المحسن بإحسانه والكافر بإساءته ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَّدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَكِمِينَ ﴿ وَلَكِمْ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَنْ يَرُ ٱلْحَكِمِ مُ ﴾.

فتعانق آخر السورة بأولها إذ ورد في مستهلها ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ وختمت ﴿ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾. وورد في أولها ربوبية الله تعالى للسماوات والأرض ﴿ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِآمُوَمِنِينَ ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَآبَةٍ ﴾ إلى قوله تعالى (لعلكم تعقلون) وكذا في آخرها ﴿ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

وورد في أولها عبودية السماوات والأرض لله تعالى وانصياعها لأمره فهو الذي يسخرها لمن يشاء ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى اللَّهُ اللَّهُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَّا فِي السَّمَوَتِ لَكُمُ اللَّهَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾. وكذا في أخرها ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيّآ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾.

وورد في أولها كيف تعامل الكفار مع دلائل التوحيد بالاستكبار ﴿ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللّهِ تُنْكَى عَلَيْهِ مُمْ يَكُونُ مُسَتَكْبِرَا كَأَن لَرْ يَسْمَعُهَا ﴾ وفي آخرها ﴿ أَفَالَمْ تَكُنّ ءَايَنِي تُتَلَى عَلَيْكُم فَأَسْتَكْبَرْتُم ﴾. وكذا تعاملوا معها بالاستهزاء كما في أولها ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنتِنا شَيْعًا اتَّخَذَهَا هُزُوا ﴾ وفي آخرها ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِ عَيْسَتَهْزِءُونَ ﴾، ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّكُمُ أَتَّخَذَتُم عَايَنتِ اللّهِ هُزُوا ﴾.

وورد في أولها عقوبة من لم ينتفع بدلائل التوحيد وطرقه ﴿ وَيَلُ لِكُلِّ أَفَاكِ أَبِيهِ ﴾، ﴿ فَبَشِرَهُ بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾، ﴿ فَكُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾، ﴿ مِّن وَرَآبِهِمْ جَهَنَمُ ﴾، ﴿ وَلَمُمْ عَذَابُ مُعِينٌ ﴾، ﴿ مِّن وَرَآبِهِمْ جَهَنَمُ ﴾، ﴿ وَلَمُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾، ﴿ فَلَمْ عَذَابُ مِن رَجْزٍ أَلِيمُ ﴾، وكذا ورد في أخرها ﴿ وَمَأْوَنَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِن نَصِرِينَ ﴾، ﴿ فَأَلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ ﴾.

ولله الحمد والمنة أولاً وأخراً والله أعلم.



## سورة الأحقاف

#### مقصد السورة

الإعراض عن توحيد الله تعالى وعاقبته.

## الأدلة على مقصدها

#### ١- استهلالها

استهلت السورة بذكر المعرضين ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾.

## ٢- المناسبة بين أولها وآخرها

أ- ورد في أولها أن الله تعالى خلق السموات والأرض وأنزل الكتب لتحقيق التوحيد، فهو الحق الذي قامت عليه السموات والأرض ﴿ مَا خَلَقُنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا وَمُ اللَّهُ وَالدِّي قامت عليه السموات والأرض ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُماۤ إِلَّا وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَال

ب- ورد في أولها ذكر بعض الأدلة التي أعرض عنها الكفار. من ذلك تفرد الله تعالى بخلق الأرض والسموات ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ ﴾، وورد في آخرها تفرده سبحانه في ذلك ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى خَلِق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِرٍ عَلَى آَن يُحْتِى الْمَوْقَ ﴾.

ومن تلك الأدلة ما ورد في أولها من ذكر شهادة موسى عَلَيْكُمْ والكتاب الذي جاء به مُ على صدق ما جاء به نبينا محمد عَلِي ﴿ مَا كُنتُ بِدْعًا مِنَ الرُسُلِ ﴾ ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ

بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ ـ فَعَامَنَ وَأَسْتَكُبَرْثُمْ ﴾ ﴿ وَمِن قَبْلِهِ ـ كِنَبُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَادَا كِتَنَبُ مُصَدِّقٌ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَاذَا كِتَنَبُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا ﴾ ولكنهم أعرضوا.

وورد كذلك في أخرها تصديق ذلك من قبل الجن ﴿ قَالُواْ يَنْقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴾، ثم حذروا من الإعراض عنه.

# ٣- التقابل بين أولها وآخرها

بدأت السورة بذكر المعرضين عن القرآن وعن الرسالة الإلهية ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أُنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾، وانتهت بذكر ما يقابلهم وهم المقبلون على القرآن وعلى الرسالة الإلهية ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ ﴾، ثم استجابتهم بقولهم: ﴿ يَنقَوْمَنَا آجِيبُواْ دَاعِيَ ٱللّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ ٤ ﴾ الآيات ثم ختمت بذكر المعرضين ﴿ وَمَن للايُجِبْ دَاعِيَ ٱللّهِ ﴾ ﴿ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾.

## ٤- تكرار بعض الألفاظ

تكرر في السورة ذكر كلمة الإعراض وأضدادها والتصاريف المشابهة لها. من ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾، ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّادِ ﴾، ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّادِ ﴾، ﴿ فَلَمَّا رَأَقُهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَئِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضُ مُعَطِرُنَا ﴾.

والعرض في اللغة هو السعة إلى حد الظهور، والعريض هو الواسع الذي ظهرت سعته. يقال عرضت: ظهرت واستبانت لسعتها وعرضه عليه: جعله يراه ويظهر له سعته كما في قول الله تعالى ﴿ فَلَمَّا رَأَقَهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَئِهِمْ قَالُواْ هَنَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾.

ويقال أعرض: مشى بطوله وعرضه فذهب عرضاً وطولاً .ويقال أعرض في: أقبل عليه

بطوله وعرضه وسعته إلى أن يتمكن من عرض الشيء ويتمكن من بيانه وتوضيحه. ومن هذا الباب قول الله تعالى ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ ﴾.

فجميع تصاريفها تجتمع في أصل اشتقاقها، فالمناسبة واضحة في ذكر هذه التصاريف في سورة الإعراض، سورة الأحقاف.

## ٥- ما تميزت به السورة

ذلك أن مقصد هذه السورة بيان إعراض الكفار عن الحق الواضح الذي لا لبس فيه وهو توحيد الله تعالى، ومن صور هذا الإعراض إعراض الكافر عن شكر المنعم

١- انظر لسان العرب.

٢- العِنكبوت (٨).

٣- لقمان (١٤) .

وهو الله تعالى، وإعراضه عن ذكر جمائل الله تعالى عليه، فالكافر هذا دأبه. فكما هو مستقبح لدى الفطر أن يقابل الإبن جمائل والديه بالعقوق ويرد جميلهما بالنكران والإعراض والتأفف، فكذا تستقبح الفطر أن يقابل العبد نعم الله تعالى عليه بالكفران، وبدلاً من أن يخلص له الشكر تجده يقابله بالشرك مع الله تعالى ويعرض عن الإخلاص له في المحبة والعبودية. لذا ذكر الله تعالى إعراض الإبن الكافر عن الوالدين المؤمنين المحسنين إحساناً كاملاً في حقه، وتحمَّلا المكاره من أجله، ولم يأمراه بالكفر ولا المعصية، وإنما نصحاه، وكانا حريصين على إيمانه، ولكنه أعرض عن نصيحتهما وأصر على الكفر. بينما الآيات المشابهة في السور الأخرى ذكرت دعوة الوالدين ابنهما ليكفر، وجاهداه لذلك، بينما هو مصر على الإيمان، وهذا المعنى لا يحقق مقصد السورة.

ب- ورد فيها ﴿ وَٱذْكُرْ أَخَاعَادٍ ﴾ ولم يذكر اسمه بينما في باقي السور ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُودً ﴾ (١) هُودًا ﴾ (١) ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودً ﴾ (١) ذلك تصويراً لحالهم، وبيان شدة إعراض قوم عاد عن أخيهم هود عَلَيْكِم، فتجاهلوه، وتجاهلوا قدره وشرفه فيهم، وصدوا عنه، فكأنه غريب عنهم لم يعرفوا له اسماً.

#### ٦- اسمها

اسم السورة «الأحقاف»، والأحقاف جمع حقف وهو الرمل الكثيب المستطيل ذو الانحناء والاعوجاج، المعرض بطرفيه كانحناء الهلال.إنَّ تصور هذا المعنى مناسب لمقصد السورة وهو الإعراض.

١- الأعراف (٦٥).

٢- الشعراء (١٢٤).

## ٧- آخر السورة السابقة لها

انتهت سورة «الجاثية» السابقة لهذه السورة بذكر إعراض الكفار عن الآيات والطرق الموصلة إلى توحيد الله تعالى، فأعرضوا عنها بالاستكبار والإجرام والظن وادِّعاء عدم الدراية ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَيُدَخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَمْمَيهُ وَالظَن وادِّعاء عدم الدراية ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَامَ تَكُن ءَايتِي تُتَلَى عَلَيَكُمُ فَاسَّتَكَبَرْتُمُ وَكُنُمُ قَوْمًا مُجْرِمِينَ اللهُ اللهُبِينُ اللهُ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَامَ تَكُن ءَايتِي تُتَلَى عَلَيْكُمُ فَاسَتَكَبَرْتُمُ وَكُنُمُ قَوْمًا مُجْرِمِينَ اللهُ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا نَعَن وَمِكُم وَاعرضوا عنها بالاستهزاء بها وتناسيها ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ عَيْنَ اللهِ هُزُوا ﴾.

## ٨- وضوح موضوعها

ثم محاور السورة واضحة حيث تدور حول الإعراض. أولها إعراض المشركين كفار قريش، ثم إعراض الابن الكافر عن دعوة والديه له للإيمان، ثم إعراض قوم عاد، ثم تخذير الجنّ لقومهم من الإعراض عن الرسالة المحمدية، ثم عقوبة المعرضين، وسيأتي بيانه بإذن الله تعالى.



# محاور سورة الأحقاف

المحــور الأول: براعة الاستهلال في وضوح دعوة التوحيد والعجب من إعراض الكفار بشتى أنواع الإعرض.

المحسور الثاني: الإعراض عن الإتيان بدليل واحد على صحة شركهم.

المحسور الثالث: الإعراض عن الرد على الحجج المعارضة لهم، الداحضة لشركهم.

المحرور الرابع: الإعراض عن الأخذ بشهادة أصدق الشهود.

المحسور الخامس: من خوارم المروءة الإعراض عن ذكر الجميل والاعتراف به لصاحبه وشكره.

المحور السادس: عاقبة الإعراض.

المحور السابع: الإقبال على الله تعالى وثوابه.

المحور الثامن: الخاتمة.

## محاورها

المحور الأول: براعة الاستهلال في وضوح دعوة التوحيد والعجب من إعراض الكفار بشتى أنواع الإعراض

إن الله سبحانه نزَّل هذا الكتاب ليُعلم الخلق أنه ما خلق هذا العالم المشاهد إلا لإحقاق الحق وإقامة التوحيد الذي عليه قامت جميع مصالح الخلق ﴿ مَا خَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ ﴾، وكذا لإقامة الحجج والدلائل عليه. وليعلم العبد أن هذا العالم المشاهد له أجل ﴿ وَأَجَلِ مُسَعَى ﴾ سينتهي عنده، لنحاسب من أعرض ونثيب من أقبل علينا. ولكن الكفار قابلوا هذا الأمر الجلل بشتى ألوان الإعراض عن الكتب والرسل ومقتضيات العقل الصحيح والآيات ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾. وإليك تفصيل هذا الإعراض:

# المحور الثاني: الإعراض عن الإتيان بدليل واحد على صحة شركهم

إِنَّ النبي عَلِي الله تعالى ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ هل خَلقت شيئاً من الأرض ما دون الله تعالى ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ هل خَلقت شيئاً من الأرض فشاركت الله تعالى في ملكه لتستحق به العبادة؟ أم لها مشاركة في تدبير شيء من أمور السماء؟ فأرونيه. فإن لم تكونوا رأيتم بأعينكم أنها فعلت ذلك وإنما علمتموه من كتاب إلهي سابق فائتوني بهذا الكتاب. فإن لم يكن كتاباً كاملاً وإنما جزء من كتاب فائتوني به، فإن لم يكن كتاباً كاملاً وإنما جزء من كتاب فائتوني به، فإن لم يكن شيئاً مكتوباً وإنما دليل صحيح يصلح الاحتجاج به فائتوني به، بل إن وجد أي شيء من علم يصح الاحتجاج به فائتوني به. فتحداهم بالإتيان بشيء من ذلك ﴿ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمُ شِرِّكُ فِي السَّمَونِ اللهَ يَكِن ولكنهم أعرضوا ولم يأتوا بشيء، هذا الإعراض الأول.

# المحور الثالث: الإعراض عن الرد على الحجج المعارضة لهم، الداحضة لشركهم

فإن أعرضتم عن الإتيان بدليل واحد لصحة شرككم فإني أورد عليكم مجموعة من الأسئلة، ففي الإجابة عليها دحض لشرككم: هل أحجار الصنم لها قدرة على المشي والبطش والحركة لتستجيب لعابديها ؟ هل جسد الميت له القدرة على الحركة والبطش والمشي ليستجيب لداعيه؟ ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لاّ يَسْتَجِيبُ لَهُ والمشي ليستجيب لداعيه؟ ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لاّ يَسْتَجِيبُ لَهُ والمشي ليستجيب لداعيه؟ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لاّ يَسْتَجِيبُ لَهُ والمن والمستغيث بها وعابدها أو تسمعه فتجيب من يخاطبها؟ هل جسد الميت يبصر فيجيب من يخاطبه ويدعوه؟ ﴿ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَن دُعَآبِهِمْ وَعُلَيْ فَهُ ولَكنهم أعرضوا عن الإجابة على هذه الأسئلة الداحضة لشركهم. وغاية ردهم على الحجج البيّنة الواضحة أن قالوا ﴿ هَذَا الإعراض الثاني .

## المحور الرابع: الإعراض عن الأخذ بشهادة أصدق الشهود

بعد الإعراض عن الإتيان بدليل يصلح الاحتجاج به على الشرك، وبعد إعراضهم عن الإجابة على الأسئلة الحاكمة عليهم أعرضوا كذلك عن قبول الشهادة الصادقة الحقة على صدق ما جاء به النبي عَيْاتُهُ، وهو توحيد الله تعالى بالعبادة.أول هذه الشهادات الصادقة شهادة الله تعالى، فلم يقبلوا شهادة الله تعالى ﴿ كَفَيْ بِهِـ شَهِيذًا بَيِّني وَبَيِّنَكُرُ ﴾ ثانيها شهادة الرسل الثقات المتواترة، إذ لم يقبلوا شهادة التواتر التي أتى بها أصدق البشر، وهم جميع الأنبياء والرسل الذين جاؤوا بالذي جئت به، فلم أت بجديد من التوحيد ﴿ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾، فالأخبار المتواترة من أقوى الشهادات على الشيء. ثالثها شهادة العلماء الذين شهد الكفار لهم بالعلم والصدق والخيرية، فلم يقبلوا شهادة أصدق علماء بني إسرائيل، لا سيما حبرهم عبدالله بن سلام وغيره ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي ٓ إِسْرَهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ عَامَنَ وَأَسْتَكُبَرَتُمْ ﴾. قال سعد بن أبي وقاص صَوْفَيْكَ: «في عبدالله بن سلام نزلت هذه الآية» (١). رابعها شهادة الكتب السابقة، إذ ردوا شهادة الكتب الإلهية السابقة التي تطابقت مع ما جئت به ﴿ وَمِن قَبِّلِهِ عَنْبُ مُوسَىٰ آ إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾. خامسها شهادة هذا القرآن المعجز، فإنَّ هذا القرآن المعجز الذي بهرهم وأخذ بألبابهم شاهد على صدق ما جاء به النبي ﷺ ﴿ وَهَلَذَا كِتَنُّ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا ﴾، ولكنهم لم يقبلوا شهادته، فهذا نوع ثالث من الإعراض.

١- رواه البخاري (٣٨١٢).

# المحور الخامس: من خوارم المروءة الإعراض عن ذكر الجميل والاعتراف به لصاحبه وشكره

فأولى الذوات بذكر جميله وعظيم جوده ونعمه وآلائه التي لاتحصى هو الله تعالى، والأولى بالقبح والإبعاد والعقوبة من أنكر جمائل الله تعالى وكفرها ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّارِ ﴾ فها هم يعرضون إعراضاً رابعاً عما تقتضيه المروءة والعقول الصحيحة والفطر السليمة والسجايا الطيبة.

## الحور السادس: عاقبة الإعراض

ضرب الله تعالى للعرب مثالاً قريباً منهم، يحذرهم عاقبة الإعراض وهم قوم عاد. أولئك القوم الذين أعرضوا عن نبيهم وهو أخوهم في النسب بل أشرفهم نسباً، وهو من جلدتهم وبلدهم. فتجاهلوه وتجاهلوا اسمه وقدره ﴿ أَخَا عَادٍ ﴾. فلم يذكر الله اسمه ﴿ هُودًا ﴾ في هذه السورة إشارة إلى تجاهلهم له، وإعراضهم عن ذكر قدره وشرفه. فذهبوا بعيداً عنه بطولهم وعرضهم وصدوا عنه وأعرضوا. وقد سكنوا الديار ذات الكثبان الرملية الهلالية المعرضة التي تسمى الأحقاف. والحقف هو الرمل المستطيل ذو الانحناء والاعوجاج. فهي معرضة مناسبة لإعراضهم عن توحيد الله تعالى، وكما قيل: «وافق شن طبقه»، و«الطيور على أشكالها تقع».

فجازاهم الله تعالى من جنس عملهم، فأعرض عن سقيهم بالأمطار إلى أن اشتد عليهم الأمر. فأرسل الله تعالى عليهم السحاب، فلمّا اعترضهم، وأصبح عريضاً واسعاً، قد ملأت سعته الأفق، وقد استقبل أوديتهم أقبلوا عليه بطولهم وعرضهم حتى بلغ فيهم الفرح والسعادة والسرور غايته لاستبشارهم بالغيث ﴿ فَلَمّا رَأَوَهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِهِم قَالُوا هَلَا عَارِضُ مُمُطِرُنا ﴾، حينئذ أهلكهم الله تعالى وأبادهم، فأعرضت الهتهم عن نصرتهم ﴿ فَلَوَلا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ قُرْبَانًا عَالِمَ مَا لَلْ ضَلُوا عَنْهُمْ ﴾. أحوالهم كلها إعراض في إعراض فجازاهم الله تعالى بالإعراض.

## الحور السابع: الإقبال على الله تعالى وثوابه

ما سبق من الحجج يستدعي الإقبال على الله تعالى، والإيمان به، وتوحيده بالعبادة، وعدم الإعراض عنه. ها هم قوم من الجنّ أبعد المكلفين عنك جسداً ورؤية، وهم الذين لم ترهم ولم تخاطبهم من قبل، ها هم قد أقبلوا عليك وعلى التوحيد وعلى الاستجابة لهذه الدعوة لمّا سمعوا القرآن يتلى لظهور حججه ووضوحها ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْمِنِينَ وَالْمَوْنِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

## المحور الثامن: الخاتمة

هذا الكتاب المنزل من عند الله تعالى يستدعي إقبال الإنس قبل الجن للاستماع له، والإنصات، والانتفاع به، والاستجابة لدعوته وهي توحيد الله تعالى. والذي يشهد لصحة دعوته تفرده سبحانه في خلق السموات والأرض، وعدم عجزه في خلقهما، وعدم عَيَّه عن إتقانهما ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا أَنَّ اللّهَ اللّهِ عَلَى خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِحَلِقهما، وعدم عَيه عن إتقانهما ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا أَنَّ اللّهَ اللّهِ عَن خلق جزء منهما بل وعن المشاركة فيه وعن تدبير شيء منه. فمن عجزت الآلهة عن خلق جزء منهما بل وعن المشاركة فيه وعن تدبير شيء منه، فمن أعرض عنه وصد بطوله وعرضه في دنياه فإنه يوم القيامة يقبل قهراً بطوله وعرضه، وها عوم عدرض على النار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّار ليعترف به ﴿ وَيَوْمَ اللّذِينَ كَوْمُ اللّذِينَ كَفَرْ اللّذِينَ اللّذَا الللّذَا الللّذَا الللّذَا اللّذَا الللّذَا الللّذَا اللّذَا الللّذَا الللّذَا الللّذَا اللّذَا اللّذَا اللللّذَا الللّذَا الللّذَا الللّذَا اللّذَا اللّذَا الللّذَا الللّذَا ال

فاصبر عليهم، فما هي إلا سويعات حتى يأتي وعد الله تعالى بسبب إعراضهم ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّن نَهَارِّ بَلَئُ فَهَلْ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾.

فختمت السورة بما بدأت به،بدأت بقول الله تعالى ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ فالحق هو توحيد الله تعالى، والأجل المسمى هو البعث. وانتهت باعتراف الكفار بالحق لما جاء الأجل المسمى لهذا العالم المشاهد وهو يوم القيامة ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَيِنَا ﴾، ﴿ كَأَنَّهُمُ القيامة ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَيِنَا ﴾، ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ كَوْ يَلَبُثُوا إِلَّا سَاعَةً مِن نَهَا رِ ﴾. ولكن متى ؟ بعدما أعرضوا عنه في حياتهم وماتوا عليه.

وورد في أولها ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أُنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾، والإنذار هو الإنذار بالعقوبة لمن أعرض عنه، وورد في آخرها إعراض الكفار عن إنذار المؤمنين لهم ﴿ وَمَن لَا يُجِبُ دَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، ثم جزاؤهم وهو تحقق الإنذار فيهم ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ

كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾، ﴿ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾.

وورد في أولها تفرد الله تعالى بخلق السموات والأرض ولم يشاركه أحد في ذلك ﴿ قُلْ الْرَعَيْتُمُ مَّا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾، وورد في أخرها ﴿ أُولَمْ يَرُولُ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن أَللَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ بِقَددٍ عَلَىٰ أَن أَللَهُ اللهِ اللهِ اللهِ الأدلة.

وورد في أولها شهادة موسى عليه والكتاب الذي جاء به على صدق ما جاء به النبي وورد في أولها شهادة موسى عليه والكتاب الذي جاء به على صدق ما جاء به النبي وَسَمَ مَ مَ مَ اللهِ مَ مَ اللهِ مَ مَ اللهِ اللهِ مَ اللهِ مَا اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



## سورة محمد ﷺ

#### مقصد السورة

صور الذل والخذلان للكفار ولمن أعرض عن الدعوة النبوية.

## الأدلة على مقصدها

#### ١- استهلالها

استهلت السورة بأعظم سبب للذل والخذلان وهو الكفر والصد عن سبيل الله تعالى ﴿ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَكَلَ أَعْمَلَهُمْ ﴾.

## ٧- ارتباط أولها بآخرها

استُهِلَت السورة بإحدى صور خذلان الكفار وهي إبطال أعمالهم بسبب كفرهم ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَ أَعْمَلَهُمْ ﴾، وبصلاح أحوال المؤمنين وفوزهم ﴿ كَفَّرَ عَنَهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ﴾، وهذا أمر آخر يزيد من خذلان الكفر وأهله. وانتهت كذلك ببطلان العمل بسبب الكفر ﴿ وَسَيُحْبِطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾، وهذا أَرْ وَسَيُحْبِطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾، وأيد بُولِكُمْ أَعْمَلَكُمْ أَن وعزتهم ﴿ فَلا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى السّلِمِ وَانتُمُ الْاَعْمَلَكُمْ ﴾، وبيان علو المؤمنين وعزتهم ﴿ فَلا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى السّلْمِ وَانتُمُ الْالْعَلْقَ نَهُ ، ﴿ وَلَن يَتِرَكُمُ آعْمَلَكُمْ ﴾.

وكذا انتهت بصورة أخرى من صور الخذلان لمن لم يتعاون مع المؤمنين لإذلال الكفار. فمن لم يبذل ولم يسع لتحقيق هذا الهدف فإن الله سيستبدل غيرهم ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا فَمَن لَم يبذل ولم يسع لتحقيق هذا الهدف فإن الله سيستبدل غيرهم ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا فَمَن لَكُم ﴾.

# ٣- تكرار ذكر إحباط أعمال أهل الكفر بألفاظ عدة

وردت في السورة ألفاظ مترادفة تشترك في دلالتها على صورة من صور الخذلان وهو إحباط أعمال الكفار وضياعها. من هذه الألفاظ إضلال أعمالهم ﴿ أَضَلَ أَعَمَالُهُم ﴾ ﴿ فَلَن يُضِلّ أَعْمَالُهُم ﴾ . ومنها تسمية عملهم بالباطل الذي لا بقاء له ﴿ أَتَبَعُوا ٱلْبَطِلَ ﴾ ، ﴿ وَلَا نُبُطِلُوا أَعْمَالُكُم ﴾ . ومنها التصريح بالإحباط ﴿ فَأَحْبَط أَعْمَالُهُم ﴾ ، ﴿ وسَيُحبِط أَعْمَالُهُم ﴾ ، وتارة بوصفهم بالتعاسة ﴿ فَتَعَسّا لَهُم ﴾ ، وأخرى بالدمار ﴿ دَمَّر ٱلله عَلَيْهِم ﴾ ، وكذا بالترة ﴿ وَلَن يَتِرَكُم أَعْمَلُكُم ﴾ أي أيها المؤمنون! إن الله تعالى لن يبطل أعمالكم ولن يجعلها وتراً لا تشفع لصاحبها.

#### ٤- المقابلة

لم تذكر صورة من صور الخذلان أو سبب من أسبابه في حق الكفار في هذه السورة إلا وذكر مقابلها صورة من صور العلو والعزة للمؤمنين أو سبب من أسبابه. وهذه المقابلة من أول السورة إلى آخرها عا يدل على مقصود السورة.

فعلى سبيل المثال قال الله تعالى في حق الكفار ﴿ أَضَكَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ وقال في حق المؤمنين ﴿ كُفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ﴾ . وفي الكفار ﴿ أَتَبَعُواْ أَلْحَقُ مِن رَبِّهِمْ ﴾ . وفي المؤمنين ﴿ أَتَبَعُواْ أَلْحَقَ مِن رَبِّهِمْ ﴾ . وفي المؤمنين ﴿ يَنصُمُرُكُمْ وَيُشِيِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴾ . وفي المؤمنين ﴿ يَنصُمُركُمْ وَيُشِيِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴾ . وفي المؤمنين ﴿ يَأْنَ اللّهُ مَوْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَى اللّهُ مَوْلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللّه

## ٥- اسمها

تسمى بسورة القتال، وفي تسميتها بالقتال دعوة للمؤمنين إلى الالتزام بالقتال إلى أن

تضع الحرب أوزارها بإسلام أهل الأرض كلهم (١)، ليحل حينئذ الذل والخذلان على الكفر وأهله. فالقتال من أكبر وسائل إذلال الكفار على يد المؤمنين وعاجل هلاكهم في الدنيا (١).

وتسمى بسورة محمد عَلَيْكِيد. إذ ببعثته يحل الذل والخذلان على الكفار على يده وأيدي أتباعه وكل من سار على نهجه، فهو نبى الملحمة.

## ٦- نهاية السورة السابقة لها

انتهت سورة الأحقاف بخذلان الكفار بالعذاب وإهلاك من أعرض عن الدعوة النبوية ﴿ فَلَ نُدُوقُواْ ٱلْفَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴾ ﴿ فَهَلَ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾، وموضوع سورة محمد ﷺ مناسب لآخر السورة المتقدمة (٣)، ومتلاحم بها (٤).

## ٧- شمولها لمطلات الأعمال

إنّ إبطال العمل من صور الخذلان، وهناك أسباب عدة تبطل الأعمال والتي تسمى بمبطلات الأعمال، وقد جمعت أغلبها في هذه السورة. من ذلك الكفر، وكذا الصدعن سبيل الله ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهِ أَضَلَ أَعَمَلَهُمْ ﴾، واتباع الباطل ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ عَالَهُمْ ﴾، واتباع الباطل ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ اللّهِ تعالى ﴿ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ قَالَحَبُطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾. النبي عَلَيْ الله فَا حَبُط العمل، منها إخراجه من بلده ﴿ اَشَدُ قُوتًا وَإِيذَاء النبي عَلَيْ بصوره المتعددة محبط للعمل، منها إخراجه من بلده ﴿ اَشَدُ قُوتًا مِن بَلِده ﴿ اَشَدُ لَوَا الرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيّنَ لَهُمُ الْمُدَى فَي فَرَبِكِكَ اللَّي الْحَرِي اللهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّ

١- انظر نظم الدرر (١٤٨/٧).

٢- انظر البرهان للغرناطي (١٦٦).

٣- انظر تفسير الرازي (٢٨/٣٣).

٤- انظر تفسير المراغى (٢٦/٢٦).

لَن يَضُرُّواْ اللّهَ شَيْعًا وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالُهُمْ ﴿ وقطيعة الرحم والإفساد في الأرض من مبطلات الأعمال ﴿ أَن تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ وَتُقطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللّهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى آبَصْكُرهُمْ ﴾ وكذا الردة ﴿ إِنَّ الَّذِينَ الرَّنَدُواْ عَلَى آدَبُرهِ ﴿ ومنها الله فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى آبَعُواْ مَا آسَخَطُ اللّه الله عما أسخط الله تعالى، وكره رضوانه ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ التَّبَعُواْ مَا آسَخَطُ اللّه وَكَرَهُ وَمَنها الرياء والنفاق ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَكُهُمْ وَصَدُواْ عَن سَيِيلُ اللّهِ ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ ﴾ وملوت على الكفر ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ ﴾ . ومنها الرياء والنفاق ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرْيَنَكُهُمْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمْ كُفَارٌ ﴾ .

#### ٨- الفاصلة

إن قوة الفاصلة في آياتها وإيقاعها منذ البدء كأنه القذائف الثقيلة: (أعمالهم، بالهم، أمثالهم، أهواءهم، أمعاءهم) (١). وحين تخف فإنها تشبه تلويح السيوف في الهواء (أوزارها، أمثالها، أثقالها) (٢). فهذه الفاصلة القوية القاذفة مناسبة لمقصد السورة وهو خذلان الكفار وإذلالهم.

١- انظر في ظلال القرآن (٢/٨٠٠).

٢- في ظلال القرآن (٦/٣٢٨)

## محاور سورة محمد علي

المحسور الأول: براعة الاستهلال في بيان الذل والخذلان وصوره لمن كفر بالله تعالى.

المحسور الثاني: إذلال الكفار على يد المؤمنين وإباحة قتلهم.

المحسور الثالث: الإهلاك الإلهي الحسى والمعنوي في الدنيا.

المحسور الرابع: شدة العذاب في الآخرة.

المحــور الخامس: قلوبهم مخذولة.

المحـور السادس: الخذلان في الأصحاب.

المحسور السابع: الخذلان والخزي على يد الملائكة.

المحسور الثامن: فضح أسرارهم وإظهار نفاقهم.

المحور التاسع: إحباط أعمالهم.

المحسور العاشر: عدم التجاوز عن ذنوبهم.

المحور الحادي عشر: العزة للمؤمنين.

المحور الثاني عشر: البخل جامع لصور الذل والخذلان.

المحور الثالث عشر: الخاتمة.



## محاورها

المحور الأول: براعة الاستهلال في بيان الذل والخذلان وصوره لمن كفر بالله تعالى

استهلت السورة بغير الطريقة المعتادة في القرآن، استهلت بهجوم لا مقدمة له ولا تمهيد، وبمفاجأة تثير الانتباه. فاستهلت بذكر أكبر أسباب الذل والخذلان وبطلان الأعمال وضياعها وذهاب بركتها وهو الكفر بالله تعالى، وثنت بالسبب الثاني للخذلان وهو الصدّ عن سبيل الله ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ الله المَا أَعَمَلَهُم ﴾. ويقابله الإيمان بالله تعالى والعمل الصالح والإيمان بالنبي عَلَيْ وهو أعظم الأسباب المكفرة للسيئات، وإصلاح جميع الشئون في الدارين، والبركة السابغة.

وعلة ذلك أن الكفر اتباع للباطل فكرّ على عمله بالإبطال. إذ ليس الكفر قاعدة راسخة ولا أساساً يبنى عليه، لذا لا ثبات له، فكل عمل بُنيَ عليه واتصل به فعاقبته الانهيار والسقوط، والضياع، والضلال ﴿ ذَلِكَ بِأَنّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلبّعُوا ٱلْبَطِلَ ﴾، وهذا يشمل جميع أعمال الكفار الدينية والدنيوية والمعاملات، لا بركة فيها. تجدهم يبنون بناءً اقتصادياً مهولاً شامخاً في نظر أهل الدنيا على مدى عقود من الزمن، فإذا به ينهار في ساعات.

بعكس الإيمان بالله تعالى الذي هو أصل القواعد والذي من أجله خلقت الدنيا، وعليه قامت السموات والأرض، وخلقت المخلوقات، وسنت القوانين. فهو سبب البركة والعلو والعزة، وعليه تؤصل الأصول والأهداف والغايات، وعلى قواعده يثبت البناء ﴿ وَهُو لَا عَنْ مَنْ رَبِّهِمْ ﴾، والحق هو الشيء الثابت ثباتاً راسخاً، فثبت به العمل وزكا.

وهذه قاعدة لجميع الأعمال الدنيوية والأخروية، إذ بركة الحق والتوحيد لا تقتصر على الأعمال التعبدية. لذا تجد أعمال المؤمنين الخالصة سواء الدنيوية والأخروية قد جُلّلت بالبركة الإلهية، بينما جميع أعمال الكفار الدينية والدنيوية والمعاملات لا بركة فيها. فلما ذكر الكفر والإيمان كان هذا من باب تأصيل القاعدة بأن المبني على التوحيد والإخلاص يبارك فيه، بينما المبني على الكفر والشرك محوق لا بركة فيه وهو مخذول، وبه تضرب الأمثال وتقاس في المحق والضياع والهلاك وكذا في البركة ﴿كَذَلِكَ يَضَرِبُ وبه تضرب الأمثال وتقاس في المحق والضياع والهلاك وكذا في البركة ﴿كَذَلِكَ يَضَرِبُ اللّهُ لِلنّاسِ آمَنْكُمْ مَ ، ثم شرع الله تعالى يذكر صوراً عدة للخذلان.

# المحور الثاني: إذ لال الكفار على يد المؤمنين وإباحة قتلهم

شرع الله تعالى للمسلمين إذلال الكفار وخذلانهم بقتالهم وقتلهم والإكثار منه وحصدهم ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرِّبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْغَنتُمُوهُمْ ﴿ ، وكذا شرع أسرهم ﴿ إِذَا أَثْغَنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ الْوَثَاقَ ﴾ ، والاستمرار في ذلك ﴿ حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرَّبُ أَوْزَارَهَا ﴾ .

ثم شرع الله تعالى التفضل والمن عليهم بإطلاق سراحهم أو الفداء أو استرقاقهم إلى أن ينزل عيسى عليه أو إلى أن لا يبقى شرك ولا كفر على وجه الأرض، حينئذ تضع الحرب أوزارها ﴿ حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرَبُ أَوْزَارَهَا ﴾، فهذه صور عدة لخذلان الكفار قتال وقتل وحصد وأسر واسترقاق ومن عليهم.

أما من قُتل من المؤمنين في جهاد الكفار فلن يناله شيء من الخذلان، بل سيحظى بالحفاوة الإلهية في الدنيا والآخرة وفي البرزخ. فعمله مقبول محفوظ، وأجره باق ﴿ وَاللَّذِينَ قُنِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلُهُم ﴾، وسيهديه الله تعالى ويصلح أحواله في قبره ليوفق في إجابة الملكين، وكذا تناله الهداية والحفاوة يوم القيامة عند بعثه، وتستمر معه الهداية إلى أن يجوز الصراط، ويدخل الجنة ﴿ سَيَهْدِيمِمْ وَيُصِّلِحُ بَالْمُمُ اللَّهُ وَيُدَخِلُهُم اللَّهُ عَرَّفَهَا لَمُهُمْ ﴾ فيعرف منزله ويهتدي إليه، وقد عبقت له الجنة بالروائح العطرة، قال والذي نفسي بيده لأحدهم أهدى بمنزله في الجنة منه بمنزله كان في الدنيا» (١).

ومًا ينال من الحفاوة ما قاله رسول الله ﷺ: «إنّ للشهيد عند الله عز وجل ست خصال: أن يُغفَر له في أول دفعة من دمه، ويرى مقعده من الجنة، ويحلى حلة الإيمان، ويزوج من الحور العين، ويجار من عذاب القبر، ويأمن من الفزع الأكبر، ويشفع في سبعين إنساناً من أقاربه» (٢). وكذا يصلح الله تعالى شئون أهله بعد وفاته ﴿ سَيَهْدِيمُمْ

١- رواه البخاري (٦٥٣٥).

٢- رواه أحمد (١٣١/٤) وصححه الترمذي (١٦٦٣) والألباني في أحكام الجنائز (٣٥-٣٦).

وَيُصْلِحُ بَالْهُمُ أَنْ وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجَنَّةُ عَرَّفَهَا لَأَمْمَ ﴾.

وأمّا من بقي من المجاهدين على قيد الحياة فالنصر حليفهم، والتمكين في الأرض مكتوب لهم ولو بعد حين، والثبات على الهداية متحقق لهم ﴿ إِن نَنصُرُوا اللّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾.

أما سبب صلاح أحوال المؤمنين وإكرامهم ونصرهم فهو إيمانهم بالله تعالى ونصرهم لعقيدة التوحيد ﴿إِن نَنصُرُوا اللّهَ يَنصُرَكُم ﴾ بينما سبب إذلال الكفار وخذلانهم بالصور المذكورة من قتال وقتل وحصد وأسر وسبي ومن، وشقائهم، وخيبتهم، وتعثرهم، وعدم ثبات أقدامهم، وضلال أعمالهم وحبوطها هو كفرهم ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعَسّا لَمُّم وَاضَلَ ثبات أقدامهم، وضلال أعمالهم والمنازل الله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ الله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ الله فَأَحَمُكُم وَأَضَلَ الله عَمالهم والمراهب المنازمة الشقاء والخيبة للكفار ﴿ فَتَعَسّا لَهُمْ وَأَضَلَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ .

# المحور الثالث: الإهلاك الإلهي الحسي والمعنوي في الدنيا

إذا عجز المؤمنون عن إذلال الكفار بأيديهم تدخلت حينئذ اليد الإلهية سافرة فأهلكتهم إهلاكاً حسياً ومعنوياً، ودمّرت عليهم كل شيء، سواء السابقين منهم واللاحقين. أما الهلاك الحسي فصوره منتشرة في كل بقاع الأرض ﴿أَفَاتَرْ يَسِيرُواْ فِي الْلَارْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقبَةُ اللَّيْنَ مِن قَبِلِهِم دَمّر اللّه عَلَيْهِم ﴾. فما سبق من الإهلاك الإلهي عبرة ومثل كان عَنِقبة الله أو أشد لمن يأتي بعدهم ﴿ وَلِلْكَفْرِينَ أَمْثَلُها ﴾، فلا نصير لهم حينئذ ولا ولي ﴿ وَأَنّ الْكَفْرِينَ لَا مُولَى لَهُم ﴾، وهذه صورة أخرى لخذلانهم وإذلالهم.

أما المؤمنون الأمرون بالمعروف والناهون عن المنكر فإن الله تعالى مولاهم، فينجيهم في الدنيا من تلك العقوبة الإلهية ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾، وكذا في الآخرة ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جَنَّنتٍ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾.

وقد يخطر على القلب تساؤل عما قبل إهلاك الكفار بالعقوبة الإلهية السافرة أو قبل موتهم الموت المعتاد: ألم يكونوا في نعيم؟

إنهم ليسوا في نعيم حقيقي، إنما كان عيشهم في متعة دنيوية زائلة، فهو انتفاع قليل بالمتاع كتمتع البهائم ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا مُ يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَكُم ﴾، فلا قرار ولا استقرار في الدنيا، ومالهم إلى زوال. إنما مستقرهم نار جهنم ﴿ وَالنَّارُ مَثْوًى لَمُّم ﴾ أعاذنا الله منها، وهذه صورة أخرى من خذلان الله لهم.

أضف إلى ذلك العذاب القلبي الملازم لهم، والاضطراب الدائم، والتخبط، والقلب المحطم المليء بالحطام، وهذا النوع الثاني من الهلاك وهو الهلاك المعنوي. لماذا؟ لأنهم لم يهتدوا بهدى الله تعالى وقواعده الشرعية، إنما قائدهم الهوى، فهو منهجهم وسبيلهم. وإذا كان الهوى قائداً تخبط بأتباعه وتلاعب بهم بلا هدف سام، حينئذ يصبح القلب مضطرباً ينقض آخره أوله، محطماً، ضائعاً، معذباً ﴿ أَفَنَ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ

مِن زَيِهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَأَلَبَعُوا أَهُوآءَهُم ﴾، فهذه الصورة الأخرى من صور الخذلان الإلهي.

بينما النعيم الحقيقي يكمن في السعادة القلبية المصاحبة للإيمان بالله تعالى والاهتداء بهديه، فبه يحصل الاستقرار القلبي والاطمئنان ﴿ أَفَنَ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ عَلَى ومن ثم النعيم الحسي. فهم يتقلبون في الجنان في دورهم الثلاث: في الدنيا وفي قبورهم ثم يوم القيامة، ذاك النعيم الدائم في الجنة ﴿ إِنَّ اللّهَ يُدِّخِلُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنتِ جَنَّتِ القيامة، ذاك النعيم الدائم في الجنة ﴿ إِنَّ اللّهَ يُدِّخِلُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنتِ جَنَّتِ القيامة، ذاك النعيم الدائم في الجنة ﴿ إِنَّ اللّهَ يُدِّخِلُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنتِ جَنَّتِ

تلخص مًا سبق أن هذه الصورة من الخذلان تتحقق بالإهلاك الإلهي الشديد، فلا ناصر لهم حينئذ ولا ولي، ثم النار مثوى لهم. أمّا ما قبل الإهلاك فهو كتمتع البهائم مع ملازمة العذاب القلبي والاضطراب الدائم.

من أسباب هذا النوع من الخذلان الكفر، ثم إيذاؤهم إياك يا رسول الله، وإخراجك، وإخراج أتباعك ﴿ وَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ هِى أَشَدُ قُوّة مِن قَرْيَكِ الَّتِي الْخَرَجَنْك أَهَلَكُنَهُمْ ﴾. وإخراج أتباعك ﴿ وَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ هِى أَشَدُ قُوّة مِن قَرْيَكِك الَّتِي الْخَرَجَه الله الله الله الله الله الله أرادوا بذلك تحطيمك فحطمناهم. إن إخراجك لهو أقبح عمل وأسوؤه بعد الكفر بالله تعالى يستحقون به أن يهلكوا عن بكرة أبيهم، وبالرغم من قبحه إلا أن هواهم زينه لهم فتباهوا به على أنه أفضل الأعمال المعمال في كمن رُيِن لَهُ وسُوع عَمَلِهِ وَالبَعُوا أَهْوَاءَهُم ﴾.

إن طريق النجاة منه الإيمان بالله تعالى بدلاً من الكفر، والالتصاق بك، ومتابعة هديك بدلاً من إيذائك. فهدي رسول الله عَلَيْ في فهم القرآن والدين هو البينة التي هي حجة الله تعالى على العباد ﴿ أَفَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَبِّهِ ﴾. لذا فإن طريق النجاة هو بقاء حجة الله تعالى فيهم، وهي هذه الدعوة النبوية المباركة وعدم طمسها فضلاً عن إخراجها.

إِن الخَذَلان الإلهي المباشر في الدنيا لمن ترك متابعتك وترك العمل بالأدلة البينة الواضحة وظل غارقاً في هواه، قد زينت له القبائح ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَيِّهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ الواضحة وظل غارقاً في هواه، قد زينت له القبائح ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَيِّهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ اللهُ وَهُ اللهُ عُمَلِهِ عَمَلِهِ عَن ذلك الخذلان في الآخرة.

## المحور الرابع: شدة العذاب في الآخرة

إن الخذلان الأكبر والعقوبة الأشد في الآخرة حين يحرم الكافر عا يكرم به المؤمنون. في ما لمؤمنين في أعز حال وأكمله، على ضفاف الأنهار، في غاية الصفاء، لا يجدون والمحت الكدر ولا التغير، وشراب طيب عائل للحال الطيبة ﴿ مَّثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَقُونَ أَنَهُ وَمِنَا الطيبة ﴿ مَّثُلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَقُونَ فَيهَا أَنَهُ وَمِن مَّا فَعَمُهُ وَمِن الله وَيهَا أَنهُ وَالله وَمُعَمِّد الله وَيهَا أَنهُ وَالله وَمُعَمَّد الله وَيهَا أَنهُ وَالله وَمُعَمَّد الله وَالله وَاله وَالله وَا

بينما يرى الكافر نفسه قابعاً في جهنم، خالداً في النار التي لا يخبو لهيبها عن ظاهر جسده ﴿كُمَنَ هُوَ خَلِدُ فِلْلنَارِ ﴾، وأمّا باطنه ﴿ وَسُقُوا مَاءً جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمّعاً هُمّ ﴾ كأحوالهم المقطعة. هذه هي الأحوال الحقيقية للعزة والعلو من جهة والذل والخذلان من جهة أخرى، لا متاع الدنيا الفاني.

ولا يكن عندكم المتاع الدنيوي الزائل هو ميزان الحكم على العزة من جهة والذل والخذلان من جهة أخرى، بل حقيقة الخذلان ستظهر في الأخرة، فاعملوا لها ﴿كُمَّنَ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾.

## المحور الخامس: قلوبهم مخذولة

ومن صور الخذلان خذلان القلوب. قد ترى ظاهر الكفار الفرح والسعادة ولكن قلوبهم معذبة، بليدة، مطبوع عليها، لا تحب مجالس الذكر التي تحيا بها القلوب، وإن جلست فإنها لا تفهم ما يقال فيها، ولا تدرك المقاصد العظمى، ولا تحسن فهم ميزان المصالح والمفاسد، غارقة في بحر شهواتها، لاهثة خلف ملذاتها، لا ترى إلا شهواتها، ولا تسمع إلا إياها، مغترة بالعاجل، غافلة عن سعادتها الحقيقية ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا لَا إِياها، مغترة بالعاجل، غافلة عن سعادتها الحقيقية ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفاً أُولَئِكَ الدِّينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾. فالأهواء تقلبها قلوب خاوية، لا وجهة لها ولا قصد إلا اتباع الهوى ﴿ وَالنَّعُوا الْهُواءَهُمُ ﴾، فالأهواء تقلبها وتهوي بها، لذا تتسم بالخفة وعدم الوقار. وهذا لا يقتصر على الكفار بل كل من سار على سنتهم وإن كان من أهل الإسلام.

بضد أهل الإيمان الذين بصرهم الله تعالى فأمسوا يفقهون المقاصد العظمى لشئون الحياة والتي بينتها الشريعة، ويحسنون فهم ميزان المصالح والمفاسد، فيحسنون تقدير الأمور ﴿ وَٱلَّذِينَ اَهْتَدَوّا زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنهُمْ تَقُونهُمْ ﴾. لذا فهم يرتقون في سلم السعادة والهداية بتوفيق الله تعالى لهم وإعانته إيّاهم.

ولشدة بلادة قلوب أهل الكفر وغفلتها تراها لا ينفع معها التذكير والإنذار، ولا تعتبر بالمصائب، ولا تتعظ حتى تباغتها عظائم الأمور، فلا تتصف بالفطنة. من ذلك فيما يتعلق بالساعة، بالرغم من وضوح مقدماتها وظهور أشراطها إلا أنهم غافلون عنها، غارقون في ملذاتهم، لاهثون وراء العاجل الفاني الرديء الذي غرهم عن الاستعداد للأجل الدائم النفيس حتى يباغتهم ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَنْ تَأْفِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ اللَّا عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فيا أهل الإيمان إياكم وهذه الغفلة وهذا النوع من الخذلان، ولتكن قلوبكم سليمة فطنة.

استثمروا العاجل للفوز بالأجل، واستعدوا لعظائم الأمور والتقادير الإلهية لا سيما الساعة، استعدوا لها بالتمسك بالتوحيد واليقين والعمل الصالح، فإن زللتم فعليكم بالاستغفار، والتألف مع المؤمنين والمؤمنات والتأليف بينهم، وليسع كل منكم لمنفعة إخوانه، والاستغفار لهم، والتجاوز عنهم، والدعاء لهم ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّهُ وَالسّتَغَفِّر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤمِنِينَ وَالمُور الثلاثة: التوحيد، والعمل والصالح مع بغض الذنوب، والتآلف بين أفراد الأمة تتكون أمة عزيزة غالبة. فهذه الأصول التي عليها تبنى سعادة الأمة، ويحرص عليها أصحاب القلوب الحية.

لا تغرنكم أحوال الكفار الظاهرة، مهما جمعوا فقلوبهم مريضة، قد استحكم فيها المرض، لا تفهم الكلام الواضح البين المحكم فضلاً عن الإشارات والكنايات، لا سيما إذا نزلت آيات من الله تعالى محكمة بينة فإن قلوبهم تضيق ذرعاً. فتجدها خائفة مضطربة جبانة، ومن أنعم النظر فيهم رأى ذلك جلياً في أعينهم ﴿فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ مُحَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْقِتَالُ لَ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَعْشِي عَلَيْهِ مِنَ اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مِن اللهُ مَن الله عَلَيْهِ مِن أَمْمَوْتِ ﴾.

قلوب لا تشعر منها الصدق، فلو كانت صادقة طاهرة كقلوب المؤمنين لرأيت البركات تنهال عليها وعلى أصحابها ﴿ فَلَوَ صَكَفُوا اللّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾. لكنها قلوب كاذبة فاسدة، ترتع في الفساد الجاهلي، تبحث عن شهواتها ومصالحها الخاصة، أملت على أصحابها اللهث خلف شهواتها، فتجدها تفسد في الأرض لتحصل أدنى المصالح، فالتنافس على الشهوات قادهم إلى الاقتتال وتقطيع الأمة، فعمّ بينهم القتل وسفك الدماء لا سيما دماء أبناء العمومة ونهب أموالهم مقطعين بذلك أرحامهم وأمتهم ﴿ فَهَلَ عَسَيّتُمْ إِن تَولَيّتُمُ الله الله المها في سبيل الله لإعزاز الأمة.

فالقلوب التي هذه سجايها وطباعها قلوب عمياء، صماء، مقفل عليها ﴿ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَنَرُهُمْ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اله

بينما أهل الإيمان قد كملت حياة قلوبهم، فقلوبهم حية متلهفة لكل ما نزل من الله تعالى واستجد نزوله. تراها تتدبر كلامه وتفهم الإشارات والكنايات، تتسابق إلى الاستجابة لله تعالى ولما يحبه ويرضاه ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَوَلَا نُزِّلَتَ سُورَةً ﴾.

ملخص أسباب هذا النوع من الخذلان وهو خذلان القلوب وعماها أنها لا تبذل أي مجهود للانتفاع من مجالس الذكر عند حضورها. بل دأبهم الاستهزاء بها اتباعاً للأهواء ﴿قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا أَلِعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا ﴾. ومنها أنها لا تنقاد للمولى تعالى ولا لرسوله ﷺ ﴿ فَأُولُ لِلَّهِمِ صَلَّعَةُ وَقُولٌ مُعَرُوفٌ ﴾، بل دائماً ما تظهر الشكاية من الأوامر الإلهية، والاعتراض عليها باللسان بدلاً من ﴿ قَولٌ مَعْرُوفٌ ﴾، ثم عدم الصدق مع الله تعالى. ومنها السعي في الفساد في الأرض لأدنى مصلحة خاصة ومن ثم قطيعة الرحم الذي بصلته تحل البركة في المال والأهل والبدن والقلب ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن وَلَيْتُكَ الّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَهُم وَاعْتَمُ وَلَيْتُكَ الّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَهُم وَاعْتَمْ أَن تُقْسِدُوا فِي المُرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ ﴿ اللهِ اللهُ والله الله والأهل والمؤلق الذي به تطمئن القلوب ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ مِن أَهُلُ الإسلام ولكنه مشى في هذا الطريق فإنه قد ينتهي به إلى الارتداد المفسد للقلب ﴿ إِنَّ الَذِينَ لَهُمُ اللهُ كَانَ مَن أَهُل لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ اللهُ مَن المَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُ المُوسِدُ فَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُ اللهُ المُن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُن المُن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُن المُن المُن اللهُ اللهُ اللهُ المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُن اللهُ المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُن الهُ المُن ال

# المحور السادس: الخذلان في الأصحاب

من صور خذلان أهل الكفر والنفاق أنهم لا يوفقون إلى الأخيار من الأصحاب وإنما يقيض لهم قرناء السوء. خلانهم إخوانهم شياطين الجن ﴿ ٱلشَّيَطُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى الْإِنسَ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ وَاللَّهُ مَا نَزُلُكَ إِلَّا اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِسَرَارَهُمْ ﴾.

## المحور السابع: الخذلان والخزي على يد الملائكة

كما تخلت الملائكة عن الكفار في الدنيا لتتسلط عليهم الشياطين ﴿ الشَّيْطُنُ سَوّلَ لَهُمْ ﴾ فكذا تتخلى عنهم عند الوفاة، بل إنّ الملائكة تبسط أيديها عليهم بالضرب عند انتزاع أرواحهم ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفّتُهُمُ الْمَلَيْكِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدّبَكَهُمْ ﴾، فأنى لهم أن تشفع لهم عند الله تعالى حين تحل الشفاعات يوم القيامة بعدما حوسبوا ﴿ فَأَحْبَطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾. التخلي عنهم في الدنيا وضربهم عند الوفاة وعدم الشفاعة لهم أنواع ثلاثة من الخزي على أيدي الملائكة.

وسبب هذه الأنواع الثلاثة من الخزي المصاحب لإحباط العمل هو عدم طاعة الله تعالى ورسوله على فأولى لَهُم الله والمناعة وقول مَع رُوف ها والإعراض عن المعجزة العظمى وهو القرآن وعدم توقيره والانكباب على قراءته وتدبره، بل قفل القلب عنه أفلا يتكبّرُون القررة والمنكبات الملائكة لتحف يتدبّرُون القررة المقررة والمناكبة لتحف قارئه تعظيماً له ومحبة، قال رسول الله عليه المسكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده (۱).

وقال النبي عَلَيْ في رجل قام من الليل يقرأ سورة الكهف فتغشته سحابة فجعلت تدنو وتدور، فلمّا أصبح وأخبر النبي عَلَيْ بذلك قال له: «تلك السكينة تنزلت بالقرآن». (٢) وفي حديث أسيد بن حضير بينما هو يقرأ من الليل سورة البقرة ثم رفع رأسه إلى السماء فإذا هو بمثل الظلة فيها أمثال المصابيح عرجت إلى السماء حتى ما يراها. فقال له النبي فإذا هو تمثل الملائكة دنت لصوتك، ولو قرأت لأصبحت ينظر الناس إليها لا تتوارى

١- رواه مسلم (٢٦٩٩).

٢- رواه البخاري (٥٠١١).

عنهم» (۱). وقال النبي عَلَيْهُ: «مثل الذي يقرأ القرآن وهو حافظ له مع السفرة الكرام البررة» (۲). فقارئ القرآن تصاحبه الملائكة وتفر منه الشياطين. لذا قال النبي عَلَيْهُ: «إنّ الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة» (۳).

إن عدم طاعة الله ورسوله عَلَيْ والإعراض عن القرآن وعن تعظيمه بقراءته وتدبره يوجب إعراض الله عنه جزاءً وفاقاً فيوكله إلى نفسه، وهذا يقود إلى سبب آخر لهذا الخذلان الملكي وهو سلوك طرق التحلل من الأمور الشرعية، ومن ثم طاعة أهل الكفر وأهل النفاق الكارهين لدين الله تعالى، وهذه الطاعة تقود إلى سيئة أعظم وسبب أكبر للخذلان وهو الارتداد عن دين الله تعالى. لذا من أكبر أسباب هذا الخزي الارتداد عن الإيمان بعد وضوحه لهم سواءً كانت ردة معلنة أو خفية أسرّوا بها إلى بعض الكفار ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْبَدُّواْ عَلَىٰ ٱدْبَرِهِمِ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَاللَّهُ وَالْكُ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّاكَ ٱللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾، فلمّا ارتد ورجع رجعت الملائكة عن مصاحبته والشفاعة له، بل أصبح عدواً لها. ولما أعرض عن كلام الله تعالى أعرض الله عنه، وأعرض عنه جميع أهل الخير من الملائكة والصالحين. ولما أطاع الكاره لدين الله تعالى كرهته الملائكة. وبسبب اتباعهم لما يسخط الله تعالى وكرههم رضوانه ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا ٱسْخَطَ ٱللَّهَ وَكِرِهُواْ رِضْوَانَهُ وَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾ سخطته الملائكة وكرهت رضوان الكافر، فالجزاء من جنس العمل.

١- رواه أبو عبيد في فضائل القرآن (٢٦) وذكره البخاري معلقاً (٥٠١٨).

٢- رواه البخاري (٤٩٣٧) ومسلم (٧٩٨).

٣- رواه مسلم (٧٨٠).

# المحور الثامن: فضح أسرارهم وإظهار نضاقهم

من أشد الأمور على الإنسان أن ينكشف أمره ويظهر للناس ما أسره من مكر وخبث ويفضح على الملأ، فتجده يمشي بينهم مخذولاً.

مرضى القلوب الذين امتلأت قلوبهم حقداً وحسداً وجبناً ونفاقاً وتأففاً من الأحكام الشرعية ظنّوا أن لن يفضحهم الله تعالى ﴿ أُمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ أَن لَن يُفضحهم الله تعالى بعلامات تظهر على سيما وجوههم يُخْرِجَ الله أَضْغَنْهُم ﴾. بل يفضحهم الله تعالى بعلامات تظهر على سيما وجوههم ﴿ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُم فِي الْحَنِ لَحْنِ اللهان، أو لحنه ﴿ وَلَتَعْرِفَنَهُم فِي لَحْنِ اللهان، أو لحنه ﴿ وَلَتَعْرِفَنَهُم وَ الابتلاءات اللهان من وكذا المستخفون بينكم غاية التخفي سنفضحهم بالحوادث والابتلاءات التي تكشف خبايا قلوبهم وضغائنهم ﴿ وَنَبْلُوا أَخْبَارَكُم ﴿ .

بينما أهل الإيمان سيظهر إيمانهم وصفاؤهم على وجوههم وجوارحهم وألسنتهم. أما الحوادث فإنها تصقل أهل الإيمان، وتظهر جوهرهم المكنون وطيب معدنهم ﴿ وَلَنَبْلُونًا كُمْ حَتَى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُمُ ﴾.

ليس كل مستتر بالمعصية يفضح، وإنما هذا النوع من الخذلان وهو الفضيحة المصاحبة لإحباط العمل سببه الأول الكفر، ثم الصدّ عن سبيل الله تعالى، ومشاقة الرسول يحيل أمامه ومن خلفه، وتأليب الناس ضد الأحكام الشرعية من قتال وغيره بعدما تبين لهم الهدى ﴿ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيْنَ لَمُمُ الله الهدى ﴿ أَلَذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيْنَ لَمُمُ الله الهدى ﴿ أَلَذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَمُمُ الله الله على الله جعلنا الناس يصدون وستروا الحق الذي عرفوه فضحوا، ولمّا صدوا عن سبيل الله جعلنا الناس يصدون عنهم بفضحهم، إذ الناس يصدون عن المفضوح ولا يحبون لقاءه، وكذا يضطر هو للتصدد عن الناس للخجل الذي يصيبه، صدّ عوقب بصدّ أعظم. والفضيحة من الشق الأمور على النفس فكانت جزاءً لمشاقتهم النبي عَلَيْكُ، مشقة عوقبت بمشقة أشق الأمور على النفس فكانت جزاءً لمشاقتهم النبي وَالمَعْمَ مَشَقَة عوقبت بمشقة

أعظم، وفيها تأليب للناس عليهم.

فمن أراد العزة والرفعة والستر فعليه بالتسليم لله تعالى بدلاً من الكفر، والتسليم لرسوله عليه بالتسليم للشاقة بالطاعة والدعوة إليه بدلاً من الصد عن سبيل الله تعالى، والانقياد بدلاً من المشاقة والعناد ﴿ يَكَا يُهُمَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾.

# الحور التاسع: إحباط أعمالهم

ومن أشد صور الخذلان أن يعمل الإنسان ويجتهد، ثم لا يجد لعمله بركة عاجلة في دنياه ولا أجلة. لا سيما عندما يأتي يوم القيامة وهو في أمس الحاجة إلى أعماله لتشفع له ويثاب عليها فيفاجأ بها قد أحبطت وبطلت. هذا إذا تقرب إلى الله تعالى دون الاهتداء بهدي الله تعالى ولا بهدي النبي عليها، إنما تقرب إليه بالبدع (يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ٱطِيعُوا ٱلسَّولَ وَلا بُهِلِي النبي عَلَيْهُ، إنما تقرب إليه بالبدع (يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ٱطِيعُوا ٱلسَّولَ وَلا بُهِلِكُوا ٱعْمَلَكُمْ في فالبدعة ليست طاعة لله تعالى ولا طاعة لرسوله ويَلِيهُ. بل هي باطلة مردودة على صاحبها غير مقبولة عند الله تعالى، قال النبي عَليه: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (۱۱). أي مردود على صاحبه، فالعمل المحدث المبتدع باطل، إنما العمل المقبول ما كان فيه مطيعاً لله تعالى موافقاً لهدي النبي عَلَيْهُ في أداء تلك العبادة.

فكيف إذا كان سعيه في دنياه في الكفر والصد عن سبيل الله تعالى ومشاقة الرسول وكيف إذا كان سعيه في دنياه في الكفر والصد عن سبيل الله تعطط المؤمنين لنشر التوحيد وإن رأى لها ثمرة عاجلة فإنها طفيفة ومؤقتة. ثم يراها بعد ذلك قد تلاشت، بل وانقلبت عليه، فأحبطت خططه وأحبط تدبيره، فالجزاء من جنس العمل. تلك الخطط الماكرة وهذا الكيد لم يؤثر شيئاً في الدعوة إلى الله تعالى بل سيعززها، فهي ماضية تكفل الله برعايتها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُ اللهُ برعايتها ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُ اللهُ برعايتها ﴿ وَسَيْحَيِطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾. أما يوم القيامة فيأتي لا نصير له ولا شفيع ولا بالإبطال ﴿ وَسَيُحيِطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾. أما يوم القيامة فيأتي لا نصير له ولا شفيع ولا صديقاً حميماً، ولا يرى إلا عملاً محبطاً، ولا يرى إلا ما قدمه من مبطلات الأعمال التي تلازمه وهي الكفر والصد عن سبيل الله ومشاقة الرسول وَ اللهُ بركة لعمله، وإنما يرى شؤم عمله لا ينفك عنه. فاحذروا يا أهل الإيمان!.

۱- رواه مسلم (۱۷۱۸).

# المحور العاشر، عدم التجاوز عن ذنوبهم

الذي أحبط عمله ولم يقبل قد يأمل بشيء من الستر للجرائم التي اقترفها ويرجو عدم الافتضاح. إذ ستر بعض الأخطاء مرتبة دون مرتبة إحباط الأعمال، فالذي يئس من الإثابة على عمله لم ييأس من التستر على بعض خطئه.

إن هؤلاء الكفار الذين أحبطت أعمالهم لن يجنوا شيئاً من هذا الستر لأجل كفرهم وصدهم عن سبيل الله وموتهم على الكفر ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللهِ مُمَّ مَاتُوا وَهُمَّ كُفَّارُ فَلَن يَغْفِرَ ٱللهُ لَهُمُ هُمُ فلا ستر، ولا إظهار جميل، بل يفضحون أمام العالمين. فبكفرهم ونكرانهم لجميل الله تعالى وبصدهم عن سبيله إلى موتهم قضوا على كل حسنة وكل جميل فعلوه، وأغلقوا الباب أمام كل مغفرة، وهذه صورة أخرى للذل والخذلان.

وفي الآية إشارة إلى الدعوة إلى التوبة قبل الموت، لئلا يموت وهو كافر فيفقد المغفرة والإثابة على عمله، فإذا تاب قبل الموت حصل على ثواب عمله كاملاً ﴿ وَلَن يَتِرَكُمُ اللَّهِ عَلَى عَمله، وغفر له سيئه.

## المحور الحادي عشر؛ العزة للمؤمنين

أيها المؤمنون بعد أن تأصلت لديكم هذه القاعدة أن الخذلان والخزي سيتحقق بجميع صوره للكفار، فلتتأصل عندكم حينئذ القاعدة المصاحبة لها بأن النصر والعزة للمؤمنين دائماً في جميع الأحوال.

فإذا ما ابتلاكم الله تعالى وأصابتكم المصائب وكانت الدائرة عليكم يوماً ما فلا تشعروا بالوهن والذل، ولا تستسلموا لها، ولا تستسلموا للكفار، فليس هذا خذلاناً، بل أنتم الأعلون دوماً. فهذه المصائب ما هي إلا ابتلاءات ليبلو أخباركم ويختبركم. وإذا ما نصركم الله تعالى عليهم فلا تدعوا إلى السلم فأنتم الأعلون كذلك. إذا ما كنتم مع الله تعالى فالله دائماً معكم في جميع الأحوال، ولن يخذلكم في أي مرحلة من المراحل، ولن يتخلى عنكم، فأنتم الأعلون في جميع الأحوال ﴿ فَلا تَهِنُوا وَنَدَعُوا إِلَى السلم وَأَنتُمُ اللهُ مَعَكُم ﴿ فَلا تَهِنُوا وَنَدَعُوا إِلَى السلم عمده وظة عنده لن ينساها، ولن ينسى جهادكم وإحسانكم، فلا تحبط ولا تنقص سواءً جنيتم حلاوتها وآثارها في الدنيا أم لم تجنوها ﴿ وَلَن يَبْرَكُمُ الْمُعَلَمُ ﴾.

ولا يغرنكم بعض العلو الزائف ولعاعة الدنيا التي يتمتع بها الكفار بجوارحهم بينما أنتم تتقلبون ببعض المصائب لا سيما إذا كانت على أيديهم، فما هو إلا لعب الجوارح لإلهاء القلوب ﴿ إِنَّمَا الْمَعَيْوَةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَهُو ﴾. فليس هذا المتاع الزائف ميزاناً للعلو والعزة الحقيقيين، وإنّا ميزانهما الإيمان والتقوى. فأشغلوا قلوبكم وجوارحكم بالإيمان والتقوى ليرفع عنكم المصائب وتنهال عليكم الرحمة والمنافع والمصالح في جميع الأزمان وجميع الأحوال من جميع الجهات، وتشعروا حينئذ بالعلو الحقيقي والعزة الحقيقية، واعلموا أن الله تعالى لا يسألكم درهماً واحداً عوضاً عنها ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمُ وَلَا يَسْعَلَكُمُ أَمُولَكُمُ مَ الله والحداً عوضاً عنها ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمُ وَلَا يَسْعَلَكُمُ الْمَوْلُكُمُ مَا واحداً عوضاً عنها ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمُ وَلَا

## المحور الثاني عشر: البخل جامع لصور الذل والخذلان

إن الإيمان والتقوى ليسا ألفاظاً يتلفظ بها العبد ليفوز بمعية الله تعالى، وإنّا حقائق وعقيدة راسخة في القلب يظهر صدقها بالابتلاء والاختبار. من تلك الاختبارات دعوة الله لكم للإنفاق في سبيل الله تعالى دليل على صدق الإيمان، إذ المال لصيق القلب والروح، وبه تظهر خبايا القلب.

إن أدوى داء في القلب وأخنع سجايا الذل والخذلان في النفس للمسلم والكافر هو البخل كما قال على الله وأي داء أدوى من البخل» (١) فالمؤمن الذي يستحق العلو والعزة كريم النفس واليد واللسان، عدو البخل. فالبخيل جبان القلب، ذليل النفس، لا يستطيع أن يجود باله، فكيف يجود بنفسه لله تعالى وينهض لقتال الكفار ليخزيهم الله تعالى على يديه؟

فالبخيل لا يكون سعيد القلب متنعماً. بل تنخر بقلبه آفات كثيرة، وجملة من أمراض القلوب المتنوعة من حسد، وحقد، وبغض، وتأفف، وعدم صدق، ونفاق، وخبايا سيئة، وتعنت. ثم لا يوفق لصاحب، فكيف يوفق لأصحاب خيّرين وإخوة صالحين مع بخله؟ فأي عزة ينالها؟ وأي سعادة يجنيها وهو مخذول القلب والأصحاب؟ بل بالبخل يكون قد سلك طريق الذل والخذلان، فالبخيل مخذول.

وها هو الغني الكريم سبحانه يدعوكم الآن إلى الإنفاق اختباراً وابتلاءً ليظهر خبايا بعضكم ﴿ وَيُخْرِجُ أَضَّغَنَكُمْ ﴾. إنّ دعوته لكم إلى الإنفاق ليست سؤال محتاج، وإلا لألحّ عليكم إلحاح المحتاج الذي يضجركم، إلحاح من لا يمل من السؤال حتى تصابوا بإملاق أو تصيروا حفاة بلا مال ﴿ وَلَا يَسْتَلَكُمُ أَمُوالكُمُ أَمُوالكُمُ أَمُوالكُمُ أَنْ إِن يَسَّلُكُمُ وَهَا

١- رواه البخاري في الأدب المفرد (٢٩٦) وصححه العراقي في تخريج الإحياء (٢٥٤/٣) وصححه الألباني.

# فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُواْ وَيُغْرِجُ أَضْغَنَكُمْ ﴿.

إنما دعوة الله تعالى لكم للإنفاق دعوة للدخول في تجارة رابحة، لا يصل إلى جلاله منها درهم واحد، وإنما تعود عليكم بالأموال المضاعفة أضعافاً كثيرة، والمصالح العظيمة، والمنافع المتناثرة، والنعم الرافلة، والبركة السابغة، هذا في الدنيا ثم يدخرها لكم ويصلح بها بالكم وشؤونكم في الدور الثلاث، ويكفر بها سيئاتكم، ويدخلكم بها الجنة، ويتمم لكم بها تمام العلو والعزة، ويخذل بها أعداءكم.

فالله تعالى له تمام الغنى والحمد، بينما أنتم لكم غاية الفقر والاحتياج إليه ﴿ هَآ أَنتُمُ هَا لَهُ تَعَالَى له تمام الغنى والحمد، بينما أنتم لكم غاية الفقر والاحتياج إليه ﴿ هَاۤ أَنتُمُ اللَّهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ وَ وَكُن يَبْخُلُ اللَّهُ الْفَقَ رَآءُ ﴾. إنّ البخيل يحرم نفسه تلك التجارة العظمى، التجارة الرابحة ﴿ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ وَ ﴾.

لقد سدّ البخيل على نفسه أبواب الخير وإصلاح البال وتكفير السيئات والنصر على الأعداء وقوة القلب وشجاعته. وسدّ على نفسه استجلاب أهل الخير ومصاحبتهم، إذ النفوس تبغض البخيل وتنفر منه. ثم فتح على نفسه أبواب الفضائح على مصاريعها، فالبخيل مفضوح للجميع.

لقد جمع البخيل جُلّ صور الذل والخذلان، فلا يستحق حينئذ أن يكون حاملاً لراية العزة راية الإيمان، وإنّا يستحق الذل والخذلان ليأتي بدلاً منه من يحمل هذه الراية ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوا لَهُ يَسُتَبِّدِلً فَوّمًا غَيْرَكُمْ ثُمّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُم ﴾. لقد اشترك البخل والكفر في أكثر صور الذل والخذلان، لذا فإن البخل طريق ووسيلة إلى الكفر، يستحق صاحبه الاستبدال كما أن الكفار يستحقون الاستبدال.

### المحور الثالث عشر: الخاتمة

أيها المؤمنون اسعوا لتحقيق الخذلان للكفار وإذلالهم بالجهاد في سبيل الله تعالى وقتالهم ليخزيهم الله تعالى في الدنيا والآخرة، ويعزكم الله تعالى ويعليكم. ومن أعظم الجهاد الإنفاق في سبيل الله تعالى، فهو دليل على الإيمان بالله تعالى هَاأَنتُم هَاوُلاَء تُدَعُونَ لِأَيْنَفِقُوا فِي سَبِيلِ الله على، وهو من أظهر صور العمل الصالح والإيمان بالنبي محمد عَلَيْكُ للهُ لتكفر به السيئات، ويصلح الله به أحوالكم وشؤونكم.

وهذا الذي انتهت به السورة تعانق مع ما ورد في أولها من الدعوة إلى الإيمان والعمل الصالح ليصلح الله شؤونكم ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الصَّلِحَتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الصَّلِحَ لِيصلح الله شؤونكم ﴿ وَاللَّذِينَ عَالَمُم ﴾. ومناسب لما ورد في أولها من الدعوة إلى الجهاد في سبيل الله تعالى وقتال الكفار ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ الرِّقَابِ ﴾. فالجهاد يكون بالمال والنفس، فذكر في أولها الجهاد بالنفس، وختمت بالجهاد بالمال.

فانتهت ببراعة وبمفاجأة تثير الانتباه، وختمت باجتناب أدوى داء ينبئ عن نفس ذليلة وروح مخذولة وعادت على بدء، وعاد آخرها على أولها ليتكامل عقد السورة.

ولله الحمد والمنة أولاً وأخراً والله أعلم.

## سورة الفتح

### مقصد السورة

نصرة النبي عَيْكِي ومؤازرته وتوقيره.

### الأدلة على مقصدها

### ١- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها

استهلت السورة بالفتح المطلق وهو أعظم صور النصر ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحَا مَبِينًا ﴾، وثنيت بنصر صريح ﴿ وَيَنصُرَكَ اللَّهُ نَصَّرًا عَزِيزًا ﴾. واختتمت بالفتح وبأيات دالة على نصره ﴿ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ ﴿ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ، وكذا اختتمت بمؤازرته ﴿ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةً وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَتَازَرَهُ وَ اللَّهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى شُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلْمِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهِ فَا عَلَى سُولِهِ عَلَى السُولِهِ عَ

### ٧- تكرار لفظ النصر ومرادفاته

ورد في السورة عدة ألفاظ تحقق مقصد السورة، منها النصر والتعزير والتوقير ﴿ وَيَنْصُرَكَ اللهُ نَصَّرًا عَزِيزًا ﴾، ﴿ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾. ومنها الفتح ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحَامَيِنَا ﴾، والمبايعة وهي تأييد بين ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ ﴾ ﴿ يُبَايِعُونَكَ عَمْتَ الشَّجَرَةِ ﴾. ومنها الجنود المعدة للنصر والمؤازرة ﴿ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَواتِ وَٱلأَرْضِ ﴾. ومنها فوقية اليد المقتضية للبيعة والنصر والتأييد ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ آيدِيمِ مَ ﴾. ومنها الظفر ﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظَفَرَكُم عَلَيْهِمْ ﴾، والظهور بالغلبة والانتصار والعلو ﴿ لِيُظْهِرَهُ مَكَى الدّينِ كُلّهِ ، ومنها معية التأييد والنصر ﴿ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ ﴾ والمؤازرة ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ وَالْوَرُهُ وَالمَاتَ النصر ﴿ وَمَغَانِهُ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ ، ﴿ وَعَدَكُمُ اللّهُ وَمَعَا الغنائم التي هي من ثمرات النصر ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ ، ﴿ وَعَدَكُمُ اللّهُ وَمَنها الغنائم التي هي من ثمرات النصر ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ ، ﴿ وَعَدَكُمُ اللّهُ

مَغَانِمَ كَثِيرَةً ﴾، ﴿إِذَا ٱنطَلَقْتُمْ إِكَ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ﴾.

### ٣- ذكرما يضاد مناصرته

ورد فيها ذم من لم ينصر النبي عَلَيْ ، أو ظن ذلك في الله تعالى. فمن ظن أن الله تعالى لن ينصر نبيه محمداً عَلَيْ فقد أساء الظن به ﴿ الظَّانِينَ بِاللّهِ ظَنَ السّوّءِ ﴾ ﴿ بَلْ ظَنَ نَتُم أَن لَن يَنقَلِبَ الرّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهَلِيهِم أَبَدًا وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَننتُم ظَنَ السّوّءِ ﴾ . وفيها ذم من تولى وتخلف عن مناصرته عليه ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِن قَلُ ﴾ ﴿ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلّفُونَ مِن الْأَعْرَابِ ﴾ ﴿ سَيَقُولُ الْمُخَلّفُونَ إِذَا فَالطَلَقَتُم ﴾ ﴿ قُلُ لِلْمُخَلّفِينَ مِن الْأَعْرَابِ ﴾ ﴿ سَيَقُولُ الْمُخَلّفُونَ إِذَا لَا لَلْمُخَلّفُونَ مِن الْأَعْرَابِ ﴾ . انظلَقَتُم ﴿ وَلُو لِللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنافِعِينَ مِن الْأَعْرَابِ ﴾ .

### ٤- ما تميزت به السورة

ما تميزت به السورة عن سائر السور أنه ذكر فيها مبايعة الله تعالى وهي أعظم نصر ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾، وكذا فوقية يد الله تعالى على أيديهم أثناء البيعة ﴿ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ ٱيدِيمِمْ ﴾ ففيها بشارة بالتفوق والانتصار. وورد لفظ ﴿ عَلَيْهُ ٱللَّهَ ﴾ بالضمة الدالة على الرِّفعة، فالرِّفعة في الدنيا نوع من النصر، والرِّفعة في الآخرة أعظم نصراً.

### ٥- اسمها

اسمها سورة الفتح، والفتح المطلق من الله تعالى للنبي عَلَيْ أعظم صور نصرته عَلَيْ . وفروعه إما بفتح بلد والانتصار على أهلها، أو بفتح أبواب الخير عليه، أو بنزول حكم الله تعالى المؤيد له عَلَيْ وجميعها فيها نصرة له ومؤازرة وإعلاء شأنه وقدره.

# ٦- أواخر السورة التي قبلها

ورد في أخر سورة محمد ﷺ السابقة لها ما يشير إلى نصره ونصر أتباعه ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَلَدُ عُولَا يَهِنُواْ وَلَدُ مَعَكُمْمُ ﴾. وكذا انتهت بالدعوة للإنفاق لنصرته ﷺ ﴿ هَكَأَنتُمْ هَكُولُا وَ تُدْعَوْنَ وَلَلَّهُ مَعَكُمْمُ ﴾. وكذا انتهت بالدعوة للإنفاق لنصرته ﷺ ﴿ هَكَأَنتُمْ هَكُولُا وَ تُدْعَوْنَ لِلنَّهِ فَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴾.



# محاور سورة الفتح

المحور الأول: براعة الاستهلال بالبشارات الخاصة بنصرة الله تعالى لنبيه محمد على الله المحدور الأول:

المحــور الثاني: ثواب من وقرك ونصرك وأزرك.

المحور الثالث: عقوبة من خذلك.

المحور الرابع: أمر الصحابة والمسلمين بتوقيره عَلَيْ ونصره.

المحور الخامس: نواقض نصرته وتوقيره.

المحور السادس: لوازم نصرته.

المحور السابع: الخاتمة.



### محاورها

# المحور الأول: براعة الاستهلال بالبشارات الخاصة بنصرة الله تعالى لنبيه محمد عليه

استهلت السورة بالبشارة بتحقق نصر الله العظيم لنبيه محمد عَيَّا وفتح أبواب الخير على مصاريعها له عَلَيْ خاصة ولأمته عامة ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾. واستهلت بذكر البشارات الخاصة به عَلَيْ من النصر والمغفرة المتقدمة والمتأخرة وإتمام النعمة والهداية التامة ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَ نِغَمَتَهُ. عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَيَضُرَكَ اللّهُ نَصَّرًا عَزِيزًا ﴾. لذا قال النبي عَيِّا الله الله سورة لهي أحب إلى ما طلعت عليه الشمس، ثم قرأ ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُهُمِينًا ﴾» (١).

١- رواه البخاري (١٧٢) ومسلم (٦٣٧).

# المحور الثاني: ثواب من وقرك ونصرك وآزرك

أما من نصرك وآزرك ووقرك فليبشر بنزول السكينة عليه، وشهادة الله بالإيمان، والارتقاء والزيادة في الدرجات، وإعذار الله له، وعفوه عنه إذا وقع في الخطأ لعظم المصائب التي تحيط به. كما حصل للصحابة رضي الله عنهم في الحديبية لما وقع منهم ما وقع من مراجعتهم للنبي عليه في شأن الصلح وشروطه ورجوعهم ذلك العام وعدم أدائهم العمرة فيه، ومع ذلك عذرهم الله تعالى وأكرمهم بتلك البشارات وأنزل السكينة عليهم.

ومنها تسخير جنود السموات والأرض لتثبيت من نصرك، وتبشيرهم بجنات الخلود وتكفير السيئات، ثم التهنئة والمباركة الإلهية لهذا الفوز العظيم ﴿ هُوَ الَّذِيّ أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنهِم ۚ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنهِم ۗ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا فِي عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا وَيُكَفِّمُ عَنْهُمْ سَيّئاتِهِم ۚ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾.

## المحور الثالث: عقوبة من خذلك

أما من تخلف عن الخروج معك أو خرج وتخلف عن مبايعتك ونصرتك لظنه عدم نصر الله تعالى لك فليبشر بالفضيحة وعقوبته بالنفاق والعذاب الذي يسبق عذاب المشركين. وكذا توعده الله تعالى بالعقوبة السيئة في دنياه، وغضبه عليه، ولعنته، وسوء المصير في أخراه ﴿ وَيُعَذِبُ المُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّاآنِينَ الطَّالَةِ فَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَاللَّهِ ظَلَّ السَّوَةِ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴾. بل وتسخير جنود السماوات والأرض للانتقام منهم ﴿ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾.

## المحور الرابع: أمر الصحابة والمسلمين بتوقيره على ونصره

لقد أرسلك الله تعالى شاهداً على الخلق تشهد عند الله تعالى لمن نصرك لينال خير الثواب، وتشهد على من خذلك لينال أشد العقوبات، ومبشراً لمن نصرك ووقرك وآزرك، ونذيراً لمن خذلك ولم يتابعك. لذا خاطب الله تعالى المسلمين خطاباً مباشراً للإيمان بالله ورسوله على وتعزيره بنصرته ومؤازرته وإعانته، والجهاد لمنع كل أذى عنه وكل كيد وكل من يريد شينه.

وكذا أمر الله تعالى بتوقيره عند التعامل معه لأنه على أوقر من مشى على ظهر الأرض، وكذا أمر بتنزيهه عن كل وصمة تشينه. من ذلك تنزيهه عن إخلاف الوعد، كالوعد الذي وعد به الصحابة رضي الله عنهم بدخول مكة وأداء العمرة فهو واقع، ولكن لا يلزم أن يتحقق هذا الوعد عام الحديبية. وتنزيهه على شروط قريش، وتنزيهه عن فساد الرأي وحاشاه على شروط قريش، وتنزيهه عن فساد الرأي وحاشاه على ذلك. وهكذا فليكن دأبكم معه في كل حين، بكرةً وأصيلاً ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شُنِهِذَا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا الله تعالى أن ورسُولِهِ، وتُعَرَّدُوهُ وَتُسَيِّحُوهُ بُحَكَرَةً وَأَصِيلًا ﴿ مَنْ تَهُوا الله تعالى أن يرسل رسولاً فيه مثل تلك العيوب ﴿ وَتُسَيِّحُوهُ بُحَكَرَةً وَأَصِيلًا ﴾. ثم نزِهوا الله تعالى أن يرسل رسولاً فيه مثل تلك العيوب ﴿ وَتُسَيِّحُوهُ بُحَكَرَةً وَأَصِيلًا ﴾.

واعلموا أن من أصدق الأدلة على صدق نصركم له متابعته على ما كرهته النفوس، بل ومبايعته على ما كرهته النفوس، بل ومبايعته على نصره فيها وعلى الموت دونه. تلك البيعة التي تمثلت ببيعة الرضوان التي هي مبايعة لله تعالى، والتي وصف رسول الله عليه أصحابها حينئذ بقوله «أنتم خير أهل الأرض اليوم» (۱). وقال عليه: «لا يدخل النار إن شاء الله -من أصحاب الشجرة أحد من الذين بايعوا تحتها» .(۱) لذا قال الله تعالى فيهم ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا

١- رواه البخاري (٤١٥٤) ومسلم (١٨٥٦/ ٤٨١١).

۲- رواه أحمد (۲/۰/۱) ومسلم (۲٤٩٦ / ٦٤٠٤).

يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمِمْ ﴾. ثم العض عليها بالنواجذ، وعدم نكثها، والوفاء بها وإلا لم تكن نصراً له ﷺ ﴿ فَمَن نَكَتُ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَى نَفْسِهِ ۖ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنهَدُ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾.

# المحور الخامس: نواقض نصرته وتوقيره

ثم حذر الله تعالى من نواقض نصرة النبي عَلَيْ ونواقض توقيره. من ذلك نكث بيعته على والتخلف عنها ﴿ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّما يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى ومن نواقضها التخلف عن الخروج معه في الملمّات وفي الأمور الجامعة، والانشغال بالأموال والأهل عنه عَلَيْ والتعلل بهم ﴿ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا اَمُولُنا وَاَهْلُونا فَاسَتَغْفِر لَنا ﴾. ومن نواقض توقيره عدم الصدق معه في القول ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِ مِ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾. فوقض توقيره عدم الصدق معه في القول ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِ مِ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾. فليبشر هؤلاء بالفضيحة وبلحوق الضرر بأهليهم وبأموالهم الذين تعذروا بهم ﴿ قُلَ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِن الله شَيّا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا ﴾. فحصول تمام النفع وحفظ الأهل والأموال بمصاحبته ونصرته ومتابعته عَيْنِ لا بالتخلف عنه.

ومن نواقضها سوء الظن بعاقبة من آزره ونصره. ومن نواقضها محبة استئصال الإسلام وأهله، وخذ لان النبي عَلَيْ وأتباعه، ومحبة هزيمتهم. فسوء العاقبة والبوار لاحق بمن أساء الظن به وخذله ﴿ بَلْ ظَنَنتُمُ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهَلِيهِمَ أَبَدًا وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ السَّوَء وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا ﴾، والبوار هو الهلاك والفساد.

أيها المؤمنون! احذروا هذا الصنف من الناس، فإنهم لن يطلبوا الخروج معكم إلا إذا شعروا أنهم سيكسبون من ورائكم منافع كثيرة وأموالاً طائلة، لا تظنوا أنهم أتوا إليكم لنصرة النبي عَلَيْ فلا تقبلوا خروجهم معكم. والذي يدل على هذا أنهم سيسقطون في أقرب اختبار وأيسره. إذ لو منعتموهم من هذا الخروج لاستطالوا عليكم واتهموكم بحسدهم، وعدم محبتكم الخير للناس ﴿ سَيَقُولُ ٱلْمُخَلَّفُونَ إِذَا انطَلَقَتُمُ بِحسدهم، وعدم محبتكم الخير للناس ﴿ سَيَقُولُ ٱلْمُخَلَّفُونَ إِذَا انطَلَقَتُمُ إِلَى مَعَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَيِعَكُم مُ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّهُ قُل لَن تَتَبِعُونَا كَا مَعَانِمَ لِتَأْخُذُوها ذَرُونَا نَتَيعَكُم مُ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللَّه قُل لَن تَتَبِعُونَا كَا لَا يَقَعَهُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾. كذلِكُم قَالَ الله مِن قَبَلُ فَسَيقُولُونَ بَلْ تَعَشُدُونَنا بَلْ كَانُوا لَا يَقَعَهُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾. بينما لو دعوتموهم بعده للخروج إلى قتال عدو ذي بأس شديد لنكلوا ونكصوا على أعقابهم ولم ينصروا النبي عَلَيْ ولا دعوته.

فمن نواقض نصرته أنهم لا يخرجون معكم إلا لمصلحة عاجلة لا بقصد نصر دين الله تعالى ونصر رسوله عليه الله ولا يخرج منهم إلا الذي تاب من سوابقه و قُل لِلمُخَلَّفِينَ مِنَ اللهُ عَالَى ونصر رسوله عَلَيْهِ. ولا يخرج منهم إلا الذي تاب من سوابقه ف قُل لِلمُخَلَّفِينَ مِنَ اللهُ عَلَى مَنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيه اللهُ عليه . حَسَانًا وَإِن تَتَوَلَّوْا كُمُ اللهُ عليه .

# المحور السادس؛ لوازم نصرته

من لوازم نصرته على بعد الإيمان به اتباعه وطاعته لا سيما إذا دعاكم للخروج معه إلى الجهاد لتفوزوا بالأجر الحسن ﴿ سَتُدَعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدِ نُقَلِيلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُوتِيكُمُ اللّه أَجَرًا حَسَنَا ﴾. وكذا طاعته على العموم التي تثمر ثوابا جزيلاً عند الله تعالى ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ، يُدُخِلُهُ جَنَّنتِ تَجَرِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾. وكذا الانكباب عليه حال حياته على الفوز برضوان الله تعالى ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ وَالنوازل، ومبايعته على ذلك للفوز برضوان الله تعالى ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ثم لا بد وأن يكون هذا العمل مصاحباً لإخلاص القلب لله، ونابعاً من شدة محبة القلب لله ولرسوله ﷺ ودالاً على صفائه ﴿إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ ﴾، بهذا ينال المؤمن أعظم الثواب.

ويتجلل هذا الثواب برضوان الله تعالى، ونزول السكينة، والبشارة بفتوحات قريبة وغنائم كثيرة وما لا يخطر على قلوبكم ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَتَ الشَّجَرَةِ ﴾. وكذا الفوز بنظر الله إليكم والتفاته ورعايته لكم ﴿ وَعَدَّكُمُ اللّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَلَ لَكُمْ هَذِهِ عَنَ هُ فَخاطبهم الله تعالى خطاباً مباشراً بعد أن تكلم عنهم بصيغة الغائب ﴿ وَعَدَّكُمُ ، تَأْخُذُونَهَا ، فَعَجَلَ لَكُمْ ، عَنكُمْ ، وَيَهَدِيكُمُ ﴾، وهذا يسمى بالالتفات. ومن ثوابه أن فرق أعداءكم بعد أن اتفقوا سوياً على قتالكم وهم يهود خيبر وغطفان . فألقى في قلوب غطفان الخوف، فكف أيديهم عن مقاتلتكم لمناصرة يهود خيبر . فجعلكم تتفردون بقتال اليهود ليتحقق وعد الله لكم بغنائم اليهود الكثيرة فتكون آية لكم لتزدادوا بها هدى ﴿ وَكَفَّ أَيْدِى ٱلنَّاسِ عَنكُمْ وَلِتَكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَهَدِيكُمُ صِرَطَا مُسْتَقِيمًا ﴾.

ومن لوازم نصرته المحافظة على عهود النبي عَلَيْ ومواثيقه في حال انتصاركم، أو عند التمكن من العدو وعدم البغي عليه، لا سيما مع نشوة الانتصار كما حدث بعد توقيع معاهدة الحديبية لما مكن الله تعالى سلمة بن الأكوع من أربعة من مشركي أهل مكة، ومكن أخرين من مجموعة أخرى من المشركين حتى اجتمع منهم سبعون بين يدي النبي عَلَيْ «بلا قتال وقد ظهرت منهم بوادر الغدر فعفا عنهم» (١). لذا قال تعالى: ﴿ وَهُوَ النّبِي كَيْ اللهُ عَنكُمُ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَة مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾.

ومنها مراعاة الضعفاء من أتباع النبي ﷺ وعدم إيصال الأذى إليهم كأولئك الضعفاء الذين كانوا بين ظهراني قريش ولم يعلم بهم الصحابة ﴿ وَلَوْلَا رِجَالُ مُّ وَمِنُونَ وَنِسَآ \* مُوَّمِنَتُ لَمْ تَعَلَمُوهُمْ أَن تَطُعُوهُمْ ﴾.

ومن لوازم نصرته الثبات على متابعته على المجحفة ظاهراً في صلح الحديبية والتي وافق النبي النفس، كما حصل في شروط قريش المجحفة ظاهراً في صلح الحديبية والتي وافق النبي عليها. وإن كان لا يوافق ما في نفوسكم لما رأيتم في شروطهم نوعاً من الاستعلاء عليكم وصدهم لكم عن المسجد الحرام ومنعكم من العمرة. إلا أن في ذلك مصالح ومنافع عظيمة، من هذه المصالح حفظ دماء ضعفاء المسلمين الذين لم تعلموهم، ومنها منع وقوع مصائب عليكم لو أصبتم من دماء المسلمين الضعفاء، ومنها ما قدره الله تعالى من إيمان بعض أولئك الكفار في المستقبل ليدخلهم في رحمته كخالد بن الوليد وعمرو بن العاص وأبي سفيان وسهيل بن عمرو وغيرهم ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُم مَن المستقبل ليرخلهم في رحمته كخالد بن الوليد وعمرو عن المستقبل أن يَبلُغ مَعلَهُ وَلَوْلا رِجَالٌ مُوْمِنُونَ وَفِسَاءٌ مُوْمِنتُكُ لَمَّ عَن المَسْجِدِ الدَّرامِ وَالْهَدُي مَعَكُوفًا أَن يَبلُغ مَعلَهُ وَلَوْلا رِجَالٌ مُوْمِنُونَ وَفِسَاءٌ مُوَمِنتُهُ مَن مَعَدُوفًا مَن يَبلُغ مَعلَهُ عَلَيْ عَلَمْ لَيْ الله و من هذه المصالح تثبيت المؤمنين وإنزال السكينة عليهم عند ظهور الاستفزازات وحمية ومن هذه المصالح تثبيت المؤمنين وإنزال السكينة عليهم عند ظهور الاستفزازات وحمية

۱- رواه مسلم (۱۸۰۷).

الجاهلية من قبل الكفار كطلبهم محو اسم «الرحمن» (١) من كتاب المعاهدة، ومحو لفظ «رسول الله ﷺ (١) ليرتقي بهم في مراتب التقوى ومنازل الثناء العليا ﴿ إِذْ جَعَلَ اللَّهُ سُكِينَكُهُ عَلَى رَسُولِهِ عَلَى رَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ سَكِينَكُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَالْمَةُ النَّقُوى وَكَانُوا أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾.

ومن لوازم نصرته التصديق بالإشارات النبوية، والأخذ بها، كرؤيا المنام وهي أدنى طرق الوحي ﴿ لَقَدَ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا بِاللَّحَقِّ لَتَدَخُلُنَ الْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ اللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ﴾. فكان ثوابها أن تحققت الرؤيا بأفضل تأويل بما فيه مصلحة عظيمة للأمة ولمن تابعه.

ومن لوازم نصرته التصديق بأخباره والفرح بها، لا سيما الأخبار المبشرة بظهور دينه، والعمل الدؤوب لتحقيقه بتعلم دينه والعمل به والدعوة إليه والصبر عليه ﴿ هُو اللَّذِي َ اللَّهِ وَالصبر عليه ﴿ هُو اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ ا

ومن لوازم نصرته محبة ملازمته ومصاحبته ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ الله يفز بالمعية الجسدية وهي الصحبة فلن يحرم من معية النصرة والمحبة والتأييد له، فيدافع عنه وعن سنته ويذب عنها، ويحفظها ويصفيها مّا ليس منها من الشوائب التي شوهتها. ولن يحرم من معية متابعته عَلَيْ والاهتداء بهديه والسير على سنته في تعامله مع الناس وتعامله مع الله تعالى وصدق السريرة.

ومن لوازم نصرته محبة صديقيه وأصحابه وأتباعه ومناصريه وبغض أعدائه ﴿ مُحَمَّدُ

١- رواه البخاري (٢٧٣١).

٢- رواه البخاري (٢٦٩٨).

رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدًا أَهُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّا عُبَيْهُمْ تَرَبّهُمْ رُكّعًا سُجَدًا ﴿ وكذا بغض من يبغض أصحابه ﴿ لِيغِيظ بِمُ الْكُفّارَ ﴾ ، فالذي يغتاظ من أصحابه على هم الكفار . فمن سلك هذا النوع من النصرة النبوية فثوابه أن يكرمه الله تعالى ويعطيه مناه ويجعله مع زمرة الصحابة ليفوز بثناء الله تعالى وفضله ورضوانه ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِن اللّهِ وَرِضَونَنا ﴾ ، وينال العلو والعزة في الدنيا والآخرة ﴿ وَمَثَلُهُم فِي الّإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ وَعَارَرُهُ وَيَنالُ العلو والعزة في الدنيا والآخرة ﴿ وَمَثَلُهُم فِي اللّهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى مُؤَا وَعَدالله ﴿ لِيَغِيظُ بِهِمُ الْكُفّارُ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ وَالمَنْوا وَعَمِلُوا الصّالِحَتِ مِنْهُم مّغْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ .

# المحور السابع: الخاتمة

عود على بدء، فقد عاد آخرها على أولها. إذ بنصرة النبي عَيَّهِ تقوم دعوته والتي من لوازمها مصاحبته وملازمته ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ، والشدة على مبغضيه وأعدائه، ومحبة متبعيه ومناصريه ونصرتهم والتلاحم معهم، والتراحم فيما بينهم ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾، واتباعه بصدق السريرة ﴿ تَرَبُهُمْ رُكِّعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِن اللهِ وَرِضَونَا ﴾، وتطابقها مع الظاهر ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ فهذا مثل أتباع النبي عَلَيْ ومناصريه المضروب لليهود في التوراة ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّورَاةِ ﴾.

أما المثل الثاني للنبي عَلَيْ وأتباعه المضروب للنصارى في الإنجيل فهو مؤازرته ونصرته إلى أن يظهر الله تعالى دين نبيه عَلَيْ ويغيظ أعدائه ﴿كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَعَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَغْلَظَ عَلَى اللهُ وَقِهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ الله

وهذان المثلان مناسبان لمستهل السورة من جهة أخرى في نصرة النبي عَلَيْهِ. وذلك بالبشارة بتحقق النصر للنبي عَلَيْهِ المذكور في أخرها ﴿ هُوَ الَّذِعَ آرَسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَغَلَظَ فَأَسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ عَلَى الله الموافق للبشارة المذكورة في أول السورة بالفتح المبين للنبي عَلَيْهِ ودعوته وأتباعه وظهور رسالته ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامَمُينَا ﴾.

ومناسبة ثالثة وهو إغاظة أعدائه وتعذيبهم ﴿ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ ﴾.

وما تعانقت به خاتمتها بمستهلها الثناء على مناصريه ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَآهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّآهُ بَيْنَهُمْ ۚ تَرَىٰهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا ﴾ الآية، وهو مناسب لأول السورة من الثناء عليهم وإكرامهم ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آنَزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤ أَلِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ﴾ الآيات. فعاد آخرها على أولها فتكاملت السورة عقداً محكماً، فلله الحمد والمنة أولاً وآخراً، والله أعلم.

# سورة الحجرات

### مقصد السورة

دعوة للتأدب بالأداب والأخلاق اللسانية وتجنب أفاته.

### الأدلة على مقصدها

### ١- استهلالها

استهلت السورة بالنهي عن بعض أفات اللسان ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ السّه وَرَسُولِهِ ۽ ﴾، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ ﴾، ﴿ وَلَا تَجَهَّرُواْ لَدُر وَاللّهِ وَرَسُولِهِ ۽ ﴾، ﴿ وَلَا تَجَهَّرُواْ لَدُر وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ ولَا لَاللّهُ وَاللّهُ ول

## ٢- المناسبة بين أولها وآخرها

كما استهلت باجتناب بعض آفات اللسان فقد انتهت ببعضها، كالتباهي بأفواههم مدعين أمراً ليس فيهم ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُلُ لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾، وكذا المن بالسنتهم ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُواْ ﴾.

# ٣- تعدد الألفاظ ذات المعانى المتقاربة

تكورت في السورة كلمات وجمل تشترك معانيها في اجتناب آفات اللسان. منها التقدم بالقول بين يدي النبي ﷺ ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنَ وَرَسُولِهِ عَن وَرَلَع الصوت ﴿ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي ﴾، ﴿ وَلَا بَخْهَرُواْ لَدُهُ بِالْقَوْلِ ﴾، ونداء النبي ﷺ وهو في أهله ﴿ يُنَادُونَكَ مِن وَرَلَةِ الْمُجُرَبِ ﴾. ومنها السخرية واللمز والتنابز بالألقاب ﴿ لَا يَتَحْرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ ﴾، ﴿ وَلَا نَلْمِنُواْ أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ ﴿ لَا يَتَحْرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ ﴾، ﴿ وَلَا نَلْمِزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلَا نَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ ﴾، ومنها تناقل الأخبار غير الموثوق بها ﴿ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبًا ﴾،

والغيبة ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾، والمن ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ ﴾، والادعاء بما ليس فيه ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ﴾.

#### ٤- المتضادات

كما تضمنت السورة النهي عن أفات اللسان ﴿ لَا تَرْفَعُواْ وَلَا بَحَهَرُواْ ﴾، فإنها قد تضمنت كذلك الحث على ضدها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوْتَهُمْ ﴾، ﴿ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ والإصلاح يكون باللسان وهو ضد النميمة ونقل الأخبار السيئة.

### ٥- ما يميزهده السورة

وردت في السورة بعض الألفاظ المميزة الدالة على مقصدها، من ذلك:

أ-وردت كلمة النفس ويقصد بها الأخ ﴿ وَلَا نَلْمِزُواً أَنفُسَكُو ﴾. ففيها دعوة للتعامل مع الأخ عثابة النفس، ليحسن التعامل والتخلق معه، فيتجنب مساوئ الأخلاق وأفات اللسان.

ب- استعمال لفظ ﴿الإخوة ﴾ بدلاً من الإخوان. لفظ الإخوان يدل على كمال الأخوة على أمّ وجه، فلا غل في القلب ولا وحر في الصدر. أما لفظ ﴿الإخوة ﴾ فإنه يستعمل عند التعامل معه تعامل الأخ، ولكن قد يبقى في الصدر شيء. وذلك أن لفظ ﴿الإخوة ﴾ ورد في التعامل مع أخيه المسلم بعد الإقتتال بينهما، وفي هذه الحالة يصعب على المسلم أن يبقى صدره سالماً سلامة تامة تجاه أخيه المقاتل له، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها. ولكن الله تعالى أمره بأن يتعامل معه في الظاهر معاملة الأخ وإن بقى شيء في الصدر، فيحسن التعامل الظاهري معه بأن يجتنب قتاله ويجنبه آفات لسانه، فيسلم أخوه من يده ولسانه، وهو موافق لقصد السورة.

### ٦- اسمها

اسم السورة الحجرات، والحجرات جمع حجرة. وأصلها من الحَجْر وهو المنع والكف. وهذا المعنى مناسب لمقصد السورة، فهو منع اللسان وكفه عن آفاته.

## ٧- علاقتها بالسورة السابقة لها

عند توقيع النبي عَلَيْ المعاهدة مع قريش ظهر من بعض الصحابة رضي الله عنهم في الحديبية بعض الألفاظ الدالة على شدة حبهم لله تعالى ولرسوله عَلَيْ، ولكنها لا تليق عقامهم، ولا ينبغي أن تصدر منهم لأن فيها مخالفة للنبي عَلَيْ، فنزلت سورة الفتح فناسب أن تأتي السورة التي بعدها بما فيه التأديب الإلهي في طرق التعامل بالألفاظ مع النبي عَلَيْ خاصة وكذا العلماء والوجهاء، ومع المسلمين عامة.

### ٨- المعنى العام

المعنى العام للسورة واضح، فالآيات من أولها إلى آخرها تتضمن النهي عن أفات اللسان، والتحذير منها، وعواقبها، والبدائل.



# محاور سورة الحجرات

المحور الأول: براعة الاستهلال بالتأدب مع النبي ﷺ غاية الأدب، والحذر من اللحور الأفات اللسانية معه.

المحمور الثاني: خصوصية الكبار في أداب اللسان وعاقبتها.

المحور الثالث: الوشاية وأثرها في هلاك الأمة.

المحور الرابع: أفات اللسان العامة بين أفراد الأمة وعوامها.

المحور الخامس: أفات اللسان المتعلقة بفساد النفس.

المحور السادس: الخاتمة.



### محاورها

#### المحور الأول: براعة الاستهلال

رواه البخاري (۲۷۳۱، ۲۲۹۸)

# المحور الثاني: خصوصية الكبار في آداب اللسان وعاقبتها

أولى الناس بالتأدب معهم هم الكبار، أي كبار القوم. فأول الآفات التي يجب إجتنابها هو إبداء الرأي لهم قبل طلبهم ذلك، لا سيما النبي على ﴿ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى فَلَا تفتاتوا ولا تسرعوا في الأشياء قبله على كالقول: «لو أنزل في كذا كذا»، «لو صنع كذا». فلا تتقدموا بين يديه على إلاراء. وكقول بعض سادة الصحابة: «لو أمَّرت فلاناً» كما حدث لأبي بكر كَوْفَ وعمر كَوْفَ . إذ قدم ركب من بني تميم على النبي على أمَّر القعقاع بن معبد. وقال عمر كَوْفَ : بل أمِّر الأقرع بن حابس. فقال أبو بكر كَوْفَ : ما أردت إلا خلافي. فقال عمر كَوْفَ : ما أردت خلافك. فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما، فنزلت في ذلك ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما، فنزلت في ذلك ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي

ومن تلك الأفات رفع الصوت فوق صوته، كما حدث لثابت بن قيس رَوْ الله فقال تعالى ﴿ يَكَأَيُّها اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَّوَاتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّدِيّ ﴾. إذ افتقد النبي عَلَيْ ثابت بن قيس رَوْ الله الله الله الله الله الله الله علمه. فأتاه فوجده في بيته منكساً رأسه. فقال رجل: يا رسول الله النا أعلم لك علمه. فأتاه فوجده في بيته منكساً رأسه. فقال له: ما شأنك ؟ فقال: شر، كان يرفع صوته فوق صوت النبي عَلَيْ ، فقد حبط عمله، فهو من أهل النار، فأتى الرجل فأخبر النبي عَلَيْ . فقال عَلَيْ الله فقل له: إنك لست من أهل النار، ولكنك من أهل الجنة ». (٢)

ومنها التحدث عند الكبار بصوت جهوري مما ينافي هيبة العظماء وتوقير الكبار لا سيما النبي ﷺ ﴿ وَلَا بَحِهَ رُواْ لَهُۥ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ ﴾. لذا ينبغي غض الصوت عندهم ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوْتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُوْلَيَهَكَ الَّذِينَ

١- رواه البخاري (٤٣٦٧).

٢- رواه البخاري (٤٨٤٦).

اَمْتَكُنَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوكَ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَأَجَرُ عَظِيمٌ ﴾. قال ابن الزبير رضي الله عنهما: «فكان عمر رَوَالْفَكَ بعد إذا حدث النبي وَاللّهِ بحديث حدثه كأخي السرار، لم يسمعه حتى يستفهمه رسول الله وَاللّهِ وَاللّهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

ومنها مناداة الكبار من وراء البيوت والدور. فهذا بما ينافي المروءات ونداء العقل فضلاً عن التوقير ومراعاة خصوصيات المرء وانشغاله بأهله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ المُحَالِقِينَ اللّهِ عَلَيْكِ مِن وَرَآءِ اللّهِ عَلَيْكِ من اللّهِ عَلَيْكِ من الله عَلَيْكِ من وراء الحجرات فقال: يا محمد. إن حمدي لزين وإن ذمي لشين. فقال عَلَيْكِ ذاك الله عز وجل. (٢)

١- رواه البخاري (٧٣٠٢)

٢- رواه أحمد (٤٨٨/٣) وابن جرير (٧٧/٢٦) عن الأقرع بن حابس بسند صحيح، ورواه ابن جرير عن
 البراء وعن الحسن البصري وقتادة مرسلاً.

## الحور الثالث: الوشاية وأشرها في هلاك الأمة

من الأفات التي يجب أن تجتنب الوشاية وتناقلها، لما فيها من نشر الفساد في المجتمع، وغالباً ما تنتهي بتفرق الأمة وتقطيعها، وربما سفك دمائها. فإذا ما أتت وشاية وجب أولاً التأكد من عدالة ناقليها، فإن كانت من فاسق وجب التأكد من صحتها لئلا تؤذوا أقواماً بريئين منها سواء المسلمين وغيرهم. كما حدث في الحديبية عندما انتشر خبر مقتل عثمان رَحِيَّتُ على يد قريش ثار الدم في وجوه المسلمين، فتوجهت المطالبات نحو قتال قريش، فقال الله تعالى: ﴿إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَياٍ فَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا فَوَمًا بِجَهَالَةِ ﴾.

فالوشاية تثير نفوس العوام والجمهور، مما يؤدي إلى إحداث ضغط على ذوي الرأي وأهل الحل والعقد، مما قد يؤدي بدوره إلى إلزامهم باراء وقرارات غير مرضية لهم. فقد تؤدي طاعة أهل الحل والعقد للجمهور إلى مفاسد كبرى، مما فيه عنت على الأمة، وتؤثر على مصالحها ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُم فَي كَثِيرٍ مِّنَ ٱلْأَمْنِ لَعَنِتُم ﴾.

وإذا لم يستجب ذوو الرأي لضغط الجمهور حينئذ قد ينتهي الأمر بالجمهور إلى العصيان العام أو عدم الاستجابة للأوامر. وقد كاد أن يظهر ذلك في الحديبية في أخف صوره لما صالح النبي عَلَيْ قريشاً على أن يرجع هذا العام ولا يعتمر وإنما يعتمر العام القادم، فوقع في نفوس الصحابة ما الله به عليم. فلما أمرهم النبي عَلَيْ بالحلق والنحر والتحلل من العمرة لم يستجيبوا إلا بعد فعله عَلَيْ ما أثار حفيظة النبي عَلَيْ وغضبه، وإن كان الذي صدر منهم لشدة حبهم لله تعالى ولرسوله عَلَيْ ، وشوقاً إلى بيت الله، وبغضاً للكفار. إذ دخل النبي عَلَيْ على أم سلمة فذكر لها ما لقي من الناس فقالت له: «يا نبي الله! اخرج ثم لا تكلم أحداً منهم كلمة حتى تنحر بدنك وتدعو حالقك فيحلقك». (١)

وقد يؤدي إلى العصيان الجزئي، وقد كاد أن يحدث ذلك في الحديبية لما قال عَلَيْكُ لكاتبه:

١- رواه البخاري (٢٧٣١، ٢٧٣٢).

امح رسول الله، امح الرحمن الرحيم. فلم يمحها الصحابي رَخِيْفَى حباً لله ولرسوله عَلَيْهِ. وقد يؤدي إلى ما هو أعظم وهو رد أمر النبي عَلَيْهِ، قال سهل بن حنيف: اتهموا رأيكم على دينكم، رأيتني يوم أبي جندل لو أستطيع أن أرد على رسول الله عَلَيْهِ أمره لرددت. (۱). وقد يؤدي إلى الفسق، كما كاد بعض الصحابة وَخِيْفَ أن يكون له دور في نقض عهد الكفار في الحديبية حمية لله ولرسوله عَلَيْهِ. لكن الله تعالى حفظهم من جميع ما سبق.

وكذا الاستجابة للوشاية قد تؤدي إلى القتال وسفك الدماء. فالنميمة ونقل الأخبار الباطلة ربما جرّت فتناً عظيمة تنتهي بالقتال و وَإِن طَآبِفَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقَنْتَلُوا . فإذا ما حدث مثل ذلك وجب حينئذ المسارعة إلى الإصلاح بين الفئتين، وتجنب المشاركة في القتال مع أي طرف منهما، وتجنب إعانة أي منهما فأصلِحُوا بَيْنَهُم . أما إذا ظهر بغي إحداها وجب حينئذ قتال الفئة الباغية فإن بَعْتَ إِحداها وجب حينئذ قتال الفئة الباغية فإن بَعْتَ إِحداها وأَقْسِطُوا . فَقَرْبِلُوا النِّي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللّه فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا .

ولكن ليعلم أنه لو حدث مثل هذا الاقتتال فإنهم وإن تصالحوا فإن القلوب لا ترجع سليمة تماماً من الغلّ بينهما كما كانت في السابق، لذا قال سبحانه بعد الصلح: ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ سبحانه «إخوان»، لما في لفظ «الإخوان» من تمام المودة والمحبة والصحبة. إذ زيادة الألف والنون في «إخوان» تدل على كمال الشيء وتمامه

١- رواه البخاري (١٨١، ١٨٩، ١٨٩)

= تفسير سورة الحجرات

بما يليق بمقامه. ولكن الله سبحانه قال: ﴿ إِخُوهُ ﴾، إذ قد يبقى في القلب شيء، وقد يحصل بينهم شيء من اللمز والتنابز والسخرية والظن والغيبة بعد القتال بالرغم من الصلح. لذا وردت بعدها الآيات التي تنهى عن هذه الآفات اللسانية، أما الأمور القلبية القاهرة من بقايا الغل ووحر الصدر بسبب القتال فلا سلطان للعبد عليها، ولكن عليه أن يدفع منها ما يستطيع.

### المحور الرابع: آفات اللسان العامة بين أفراد الأمة وعوامها

من الأفات التي يجب اجتنابها بين أفراد الأمة السخرية واللمز والتنابز بالألقاب. أما السخرية فهي احتقار الأخرين وازدراؤهم بالألفاظ، وأما اللمز فهو أن يواجه الأخرين عا يعيبهم ولكن بكلام خفي، وأما التنابز بالألقاب فهو التداعي بلقب يسوء الأخر يَّا يَتايَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ يَسَخَر قَوَّمُ مِن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُم وَلا فِسَاءً مِن فِسَاءً مِن فَرِم عَسَى آن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُم وَلا فِسَاءً مِن فِسَاءً مِن فَوْم عَسَى آن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُم وَلا فِسَاءً مِن فِسَاءً عَن يعتبر عَسَى آن يَكُونُواْ بِالله لَقَابِ \*، فجميع ما سبق يعتبر فسقاً ﴿ بِلْسَ الإسمُ الْفُسُوقُ \*. بينما يجب أن تتعامل مع أخيك كما تتعامل مع نفسك فسقاً ﴿ وَلا نَلْمِزُواْ أَنفُسَكُم \* فجعل الأخ بمثابة النفس، فلا تفسد لسانك عند التعامل معه.

ومن متعلقات تلك الآفات إساءة الظن بالأخ، فيظن أن أخاه يسخر منه أو يلمزه أو ينبزه بلقب بينما أخوه بريء من كل ذلك ﴿ أَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ فِي الْمِعان إِنَّهُ ﴾. ومن آثار الظن التجسس للتأكد من صحة ذلك الظن. والتجسس هو الإمعان في البحث عن الخفايا وبواطن الأمور، إما باليد أو بوسائل الحس من عين وأذن، مما يؤدي إلى الاطلاع على العورات، وفي الأثر: «إذا ظننت فلا تحقق».

ومن أفات اللسان بين العامة الغيبة الماحقة للحسنات لا سيما بعد الحروب والعداوات، وبعد التجسس ومعرفة العورات. وحقيقتها أكل لحوم الناس وأعراضهم ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم لَ أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾. قال رسول الله عضم الله عرج بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم وصدورهم. قلت: من هؤلاء يا جبريل ؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم». (1)

وجميع الأفات السابقة أخذٌ بعضها برقاب بعض. فالوشاية تؤدي إلى العداوة والقتال،

١- رواه أحمد وأبو داود وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٥٣٠).

والذي ينتهي بوجود الإحن والغل في القلوب وإن تصالحوا، ومن ثم يؤدي إلى السخرية منهم وعيبهم ولمزهم والتداعي بألقاب سيئة، ومن ثم إساءة الظن بكل قول يصدر من الطرف الآخر بأنه يقصد السخرية مني، أو يقصد لزي أو ينبزني باللقب، ومن ثم التجسس لمعرفة أقواله في بين خاصته، أو التجسس لمعرفة عيوبه للتندر بها والرد عليه مما يؤدي إلى غيبته وهكذا.

لو تمادت النفس مع الظن فاحذر من أن تصل إلى مرحلة التجسس، وإن تمادت إلى التجسس فاحذر من نشر المعايب واغتياب الإخوة، وإنما عليك الستر عليهم، فإن «الله حييٌ ستير يحب الحياء والستر». (١)

وليعلم المرء أن جميع الصفات الخَلْقية المختلفة وما تضمنت من عيوب - والتي هي مادة السخرية واللمز والتنابز والغيبة - موجودة في طينة آدم ﷺ والتي تسمى بمادة الوراثة. فكلنا خلقنا من ذلك الطين، فإذا سخرنا فقد سخرنا ولمزنا وتنابزنا بأنفسنا. بينما من نظر إليها بعين الحكمة وجد أن هذه الصفات الخَلْقية المختلفة وما تضمنت من عيوب لها حكم شتى، منها أن الله تعالى أراد أن نتمايز بها، فتتمايز القبائل، وتتمايز الأفخاذ، وتتمايز الأسر بصورها وأشكالها، ويتمايز الأفراد ليعرف الناس بعضهم بعضاً. إذ لو عائلوا في اللون والعين والأنف والطول وغيرها لما عرف بعضهم بعضاً ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا عَلَى خَلَقَنْكُم مِن ذَكَر وَأُنتَى وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَنْ .

فهذه الصفات وجودتها ليست ميزاناً للكرامة والشرف، وإنما ميزان الكرامة والشرف تقوى الله تعالى ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ ﴾. فالعيب الحقيقي هو البعد عن هذا الأصل وهذا الهدف. فإذا ما جعلناه أصلاً نسير عليه وبه نهتدي فحينئذ نتلافى تلك الأفات اللسانية الماحقة ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ ﴾. لذا قال النبي على لله لماذ

١- رواه أبو داود (٤٠١٢) وصححه الألباني.

وَرُوهُ سنامه؟» ثم قال له: «ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟» ثم قال له: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟ فأخذ بلسانه وقال: كف عليك هذا. فقال: يا نبي الله! وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال عَلَيْ : ثكلتك أمك يا معاذ. وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم؟!» (١)

١- رواه الترمذي (٢٦١٦) وصححه الألباني.

### الحور الخامس: آفات اللسان المتعلقة بفساد النفس

من الأفات اللسانية التي تنم عن فساد النفس تشبّع المرء بما لم يعط، كالادعاء بما ليس فيه للتباهي والتفاخر، لا سيما في علاقته مع الله تعالى. من ذلك ادعاء بلوغ منزلة لم يبلغ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوَّمِنُوا لَم يبلغ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوَّمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾.

فالإيمان ليس ادعاء بالقول، وإنما ما وقر في القلب وصدقته الجوارح ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَرَسُولِهِ مُ وَرَسُولِهِ مُ مَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَلْلَاثِهَ مُ الصَّكِدِ قُونَ ﴾ . ثم الإصرار بلسانه على هذا الادعاء المزيف بمثابة تعليم الله تعالى بما لم يعلمه -عياداً بالله ﴿ قُلُ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهُ بِدِينِكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ .

ومما يقاربه أفة المنّ على الله تعالى ورسوله عَلَيْكُمْ ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُوا ۚ قُل لَا تَمُنُواْ عَلَى إِسْلَامَكُمْ أَلِهُ اللهُ يَكُونُ بِالْأَلْفَاظُ فَهُو إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللهُ يَكُونُ بِالْأَلْفَاظُ فَهُو مِنْ أَفَاتِ اللَّسَانِ.

#### الحور السادس: الخاتمة

اعلموا أن جميع ما يصدر منكم من التأدب بالآداب الإلهية في اللسان والتخلق بها، أو التقذر بالآفات اللسانية سراً وعلانية جميع ذلك يحدث بمرأى من الله تعالى وعلمه وسمعه ﴿ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللّهُ بَصِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾. وجميع ذلك ورد في أول السورة مجموعاً ﴿ لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِهِ وَ وَالنَّهُ إِلّا اللّهَ إِنّ اللّهَ اللّهِ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾.

فمقصدها التوجيه للتأدب بالآداب والأخلاق اللسانية في التعامل مع الله تعالى ثم مع النبي عليه التعامل مع الله تعالى ثم مع النبي عليه ثم مع العظماء من المؤمنين ثم مع سائر المسلمين لتتالف قلوبهم.

ولله الحمد والمنة أولاً وآخراً والله أعلم.



#### المراجع

- ١- الإتقان، جلال الدين السيوطي.
- ٢- أحكام الجنائز، محمد ناصر الدين الألباني.
  - ٣- إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي.
- ٤- الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري.
- ٥- أسئلة القرآن المجيد، محمد بن أبي بكر الرازي.
- ٦- الإعجاز البياني في صيغ الألفاظ، د.محمد الأمين الخضري.
- ٧- الإعجاز البياني للقرآن، د. عائشة عبدالرحمن بنت الشاطيء.
  - ٨- إعجاز القرآن، مصطفى صادق الرافعى.
    - ٩- بدائع التفسير، ابن قيم الجوزية.
  - ١- البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل ابن كثير.
  - ١١- البرهان في تناسب سور القرآن، أحمد بن الزبير الغرناطي.
- ١٢- البرهان في توجيه متشابه القرآن، محمود بن حمزة الكرماني.
  - ١٣- البرهان في علوم القرآن، بدرالدين الزركشي.
    - ١٤- بلاغة القرآن، لأحمد بدوي.
    - ١٥- تخريج الإحياء، الحافظ العراقي.
- ١٦- الترادف في القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، محمد نورالدين المنجد.
  - ١٧ تفسير البيضاوي، عبدالله بن عمر.
  - ١٨- تفسير الجلالين، جلال الدين المحلى وجلال الدين السيوطي.
    - ١٩- تفسير الرازي.

- ٢- تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن كثير.
  - ٢١- تفسير القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري.
    - ٢٢- تفسير المراغى.
    - ٢٣- التفسير والمفسرون، د. محمد المغراوي.
  - ٢٤- جامع البيان في تفسير القرآن، ابن جرير الطبري.
- ٧٥- حاشية الجمل على تفسير الجلالين، الفتوحات الإلهية، سليمان بن عمر العجيلي.
  - ٢٦- حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي، شهاب الدين الخفاجي.
    - ٧٧- درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام ابن تيمية.
      - ٢٨- درة التنزيل وغرة التأويل، الخطيب الاسكافي.
        - ٢٩ د لائل النبوة، أبو بكر البيهقى.
      - ٣٠ السلسلة الصحيحة، محمد ناصر الدين الألباني.
        - ٣١- شرح العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز الحنفي.
          - ٣٢- صحيح البخاري.
      - ٣٣- صفة صلاة النبي عَلَيْكُ، محمد ناصر الدين الألباني.
        - ٣٤- صحيح مسلم.
    - ٣٥- علم المناسبات في السور والأيات، د.محمد بن عمر بازمول.
      - ٣٦- غاية المرام، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني.
  - ٣٧- فتح الرحمن بكشف مايلتبس في القرآن، أبو يحي زكريا الأنصاري.
- ٣٨- الفروق اللغوية وأثرها في تفسير القرآن الكريم، د.محمد بن عبد الرحمن الشايع.
  - ٣٩ فضائل القرآن، لأبي عبيد القاسم بن سلام.

- ٠٤- في ظلال القرآن، سيد قطب.
- ٤١- الكشاف، جار الله الزمخشري.
- ٤٢- مباحث في التفسير الموضوعي، د. مصطفى مسلم.
  - ٤٣- مجموع الفتاوى، شيخ الإسلام ابن تيمية.
    - ٤٤- مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية.
      - ٥٤- مسند الإمام أحمد.
    - ٤٦- ملاك التأويل، أحمد بن الزبير الغرناطي.
- ٧٧- من أسرار حروف الجرفي الذكر الحكيم، د. محمد الأمين الخضري.
  - ٤٨- مناهل العرفان، محمد عبدالعظيم الزرقاني.
    - ٤٩- النبأ العظيم، د. محمد عبدالله دراز.
  - ٥- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين البقاعي.
    - ٥ الوجيز، لابن عطية.

# الفهرس

| لقدمة                                                | ٥            |
|------------------------------------------------------|--------------|
| همية معرفة مناسبة الأيات                             | ١٢           |
| لنبي عَلِيْكُ وتناسب الأيات                          | ۱۳           |
| لتخلص                                                | ١٤           |
| لتكرار                                               | 10           |
| سبب تكرار ذكر التوحيد والتحذير من الشرك وتأكيد البعث | 10           |
| التفسير الإشاري                                      | 17           |
| خطة الكتاب                                           | ۱۹           |
| سورة الصافات                                         | ۲۱.          |
| مقصد السورة                                          | ۲۱           |
| الأدلة على مقصدها                                    | ۲۱           |
| ١- المناسبة بين أولها وأخرها                         | ۲۱           |
| ٢- تكرار بعض العبارات                                | ۲۱           |
| ۳– بما یمیزها                                        | ۲۲           |
| ٤- اسمها                                             | ۲٤           |
| ٥- أخر السورة السابقة لها                            | ۲ ٤          |
| محاور سورة الصافات                                   | 10           |
| المحور الأول: استهلالها بمكانة أولياء الله تعالى     | <b>( )</b>   |
| المحور الثاني: سبب سفالة وحقارة أعدائه               | <b>' q</b> ' |

| المحور الثالث: الذل والصغار لأعدائه في أرض المحشر يوم القيامة                                                                                                                                                        | ۳٠             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| المحور الرابع: كرامة العباد المخلصين في المحشر وعلو درجتهم في الجنة                                                                                                                                                  | ۳۲             |
| المحور الخامس: كمال الإهانة والذل لأعدائه في نار جهنم                                                                                                                                                                | ۳۳             |
| المحور السادس: حسن العاقبة في الدنيا والنصر لأولياء الله تعالى وسوء                                                                                                                                                  |                |
| العاقبة لأعدائه                                                                                                                                                                                                      | ٣٤ -           |
| المحور السابع: سفالة عقول الكفار واعتقاداتهم                                                                                                                                                                         | ٣٦ -           |
| المحور الثامن: كمال عقول أولياء الله تعالى                                                                                                                                                                           | ۳۸ .           |
| المحور التاسع: الخاتمة                                                                                                                                                                                               | ٣٩             |
| سورة ص                                                                                                                                                                                                               | ٤١             |
| مقصد السورة                                                                                                                                                                                                          | ٤١٠            |
| الأدلة على مقصدها                                                                                                                                                                                                    | ٤١             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                |                |
| ١- المناسبة بين أولها وآخرها                                                                                                                                                                                         | ٤١             |
|                                                                                                                                                                                                                      |                |
| ١- المناسبة بين أولها وأخرها                                                                                                                                                                                         | ٤١٠            |
| ۱- المناسبة بين أولها وآخرها<br>۲- تكرار كلمة الصبر                                                                                                                                                                  | ٤١ -           |
| <ul> <li>١- المناسبة بين أولها وآخرها</li> <li>٢- تكرار كلمة الصبر</li> <li>٣- تكرار لفظي (العبد) و (إنه تواب)</li> </ul>                                                                                            | £1<br>£1<br>£7 |
| <ul> <li>١- المناسبة بين أولها وآخرها</li> <li>٢- تكرار كلمة الصبر</li> <li>٣- تكرار لفظي (العبد) و (إنه تواب)</li> <li>٤- تميزها</li> </ul>                                                                         | £1             |
| <ul> <li>١- المناسبة بين أولها وآخرها</li> <li>٢- تكرار كلمة الصبر</li> <li>٣- تكرار لفظي (العبد) و (إنه تواب)</li> <li>٤- تميزها</li> <li>٥- اسم السورة</li> </ul>                                                  | £1             |
| <ul> <li>١- المناسبة بين أولها وآخرها</li> <li>٢- تكرار كلمة الصبر</li> <li>٣- تكرار لفظي (العبد) و (إنه تواب)</li> <li>٤- تميزها</li> <li>٥- اسم السورة</li> <li>٢- الآيات الأخيرة من السورة السابقة لها</li> </ul> | £1             |

| o*         | المحور الثالث: الصبر على أذى الكفار               |
|------------|---------------------------------------------------|
| 00         | المحور الرابع: الصبر على التراجع عن الخطأ وعاقبته |
| <b>o</b> V | المحور الخامس: الصبر على بذل المحاب لأجل الله     |
| 09         | المحور السادس: إطالة مدة الصبر                    |
| <b></b>    | المحور السابع: نخبة من الصابرين                   |
| 71         | المحور الثامن: العاقبة الأخروية للصبر             |
| 77"        | المحور التاسع: أمر عظيم يستحق الصبر               |
| 70         | المحور العاشر: صبر السيادة                        |
| ٧٢         | المحور الحادي عشر: الصبر عن التكلف                |
| ٦٨         | المحور الثاني عشر: صبر الله تعالى                 |
| 79         | المحور الثالث عشر: الخاتمة                        |
| <b>/</b> \ | سورة الزمر                                        |
| <b>/</b> 1 | مقصد السورة                                       |
| <b>/</b> 1 | الأدلة على مقصدها                                 |
| <b>/</b> 1 | ١- المناسبة بين استهلالها وخاتمتها                |
| <b>/</b> 1 | ٢- تكرار كلمة العبادة وتصاريفها                   |
| /          | ٣- تكرار لفظ الإخلاص والصدق ومرادفهما في العبادة  |
| / <b>Y</b> | ٤- التحذير من عدم الإخلاص في العبادة              |
| /*         | ٥- ما تميزت به السورة                             |
| / {        | ٦- الأيات الأخيرة في السورة التي قبلها            |

| حاورها                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حور الأول: براعة الاستهلال في إخلاص المحبة لله تعالى                                                                                                  |
| حور الثاني: الله تعالى يحكم ولا يحكم عليه                                                                                                             |
| حور الثالث: الله الواحد لا ولد له ولا شريك                                                                                                            |
| حور الرابع: لوازم المحبة الخالصة، صورها وعلاماتها                                                                                                     |
| حور الخامس: خوارم المحبة الخالصة                                                                                                                      |
| حور السادس: عقوبة عدم الإخلاص في المحبة                                                                                                               |
| حور السابع: ثواب المحبة الخالصة                                                                                                                       |
| حور الثامن: الخاتمة                                                                                                                                   |
| ورة غافر                                                                                                                                              |
| قصد السورة                                                                                                                                            |
| 33                                                                                                                                                    |
| ردلة على مقصدها<br>أدلة على مقصدها                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                       |
| لأدلة على مقصدها                                                                                                                                      |
| لأدلة على مقصدها<br>- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها                                                                                                   |
| لأدلة على مقصدها<br>- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها<br>- كلمات مكررة                                                                                  |
| الدلة على مقصدها         - المناسبة بين مستهلها وخاتمتها         - كلمات مكررة         - تميزها                                                       |
| المناسبة بين مستهلها وخاتمتها         - كلمات مكررة         - تيزها         - اسمها                                                                   |
| المناسبة على مقصدها         - المناسبة بين مستهلها وخاتمتها         - كلمات مكررة         - تميزها         - اسمها         - أواخر السورة السابقة لها |

| *************************************** | المحور الثاني: تبعات الجدال بالباطل                                 |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                                         | المحور الثالث: أسلوب المؤمن في الجدال                               |
| **************************************  | المحور الرابع: كيف يمكن تجنب الجدال بالباطل ومفاسده                 |
|                                         | المحور الخامس: الخاتمة                                              |
| *************************************** | سورة فصلت                                                           |
|                                         | مقصد السورة                                                         |
|                                         | الأدلة على مقصدها                                                   |
|                                         | ١- المناسبة بين أولها وآخرها                                        |
|                                         | ۲- تكرار ذكر علم الله تعالى ومرادفاته                               |
|                                         | ٣- تميزها                                                           |
|                                         | ٤- اسمها                                                            |
|                                         | ٥- أخر السورة السابقة لها                                           |
|                                         | ٦- المعنى العام                                                     |
| ************                            | محاور سورة فصلت                                                     |
| امعة                                    | المحور الأول: براعة الاستهلال في تضمن القرآن لأصول العلم الج        |
|                                         | للسعادة البشرية                                                     |
|                                         | المحور الثاني: تضمن القرآن جميع الأصول الجامعة للإشباع النفسي       |
| •••••••••••                             | المحور الثالث: فيه تفصيل العذاب البدني والنفسي لمن أعرض عنه         |
|                                         | المحور الرابع: القرآن هدي وشفاء ورحمة لأكبر المشكلات، وأعظم الملِّم |
| -                                       | والمسائل الكبار التي تحار فيها عقول الأذكياء                        |

|                  | المحور الخامس: علم الله تعالى بأدق أحوال النفس البشرية وتقلباتها فهو   |
|------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 107              | أعلم بطرق علاجها                                                       |
| 101              | المحور السادس: الخاتمة                                                 |
| 109 -            | سورة الشورى                                                            |
| 109 -            | مقصد السورة                                                            |
| 109 -            | الأدلة على مقصدها                                                      |
| 109              | ١- المناسبة بين أولها وأخرها                                           |
| 17.              | ٧- الكلمات المكررة                                                     |
| 17.              | ٣- الكلمات المرادفة للوحي                                              |
| 171 -            | ٤- تميزها                                                              |
| 171              | ٥- اسم السورة                                                          |
| 177              | ٦- أخر السورة السابقة لها                                              |
| ۱۳۳۰             | محاور سورة الشورى                                                      |
| 170              | المحور الأول: براعة الاستهلال في بيان عظمة الموحي المشرع هو الله تعالى |
| 177              | المحور الثاني: مميزات شريعة الوحي                                      |
| 177              | المحور الثالث: المقومات لتفعيل العمل بها                               |
| 100              | المحور الرابع: شبهة والجواب عنها                                       |
| <b>\ \ \ \ \</b> | المحور الخامس: الوصايا الجامعة لبناء قادة شريعة الوحي                  |
| ١٨١              | المحور السادس: خسران من أعرض عن شريعة الوحي                            |
| ١٨٤              | المحور السابع: الخاتمة                                                 |

| سورة الزخرف                                                      |
|------------------------------------------------------------------|
| مقصد السورة                                                      |
| الأدلة على مقصدها                                                |
| ١- المناسبة بين أولها وآخرها                                     |
| ٧- تميزها                                                        |
| ٣- اسمها                                                         |
| ٤- أخر الأيات في السورة السابقة لها                              |
| محاور سورة الزخرف                                                |
| المحور الأول: براعة الاستهلال في التحذير من أسباب الضلال وطرقه   |
| المحور الثاني: من أسباب الضلال معارضة الفطرة وما استقل في القلوب |
| المحور الثالث: من أسباب الضلال نكران الجميل وكفرانه              |
| المحور الرابع: من أسباب الضلال عدم اتزان العقول                  |
| المحور الخامس: الاعتماد على الظنون والأوهام والشكوك في الاعتقاد  |
| المحور السادس: التقليد الأعمى                                    |
| المحور السابع: الحسد                                             |
| المحور الثامن: الكبر و المفاخرة                                  |
| المحور التاسع: قرناء السوء                                       |
| المحور العاشر: الاستهزاء والسخرية                                |
| المحور الحادي عشر: الحرص على الملك والجاه والمتاع الزائل         |
| المحور الثاني عشر: حب الجدل والمخاصمة                            |

| 7.9           | المحور الثالث عشر: الخلاف المذموم                                    |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۱.           | المحور الرابع عشر: ثواب من اجتنب أسباب الضلال                        |
| 711           | المحور الخامس عشر: تهاوي أسباب الضلال وأثرها العكسي                  |
| 718           | المحور السادس عشر: الخاتمة                                           |
| <b>71</b>     | سورة الدخان                                                          |
| Y 1 V         | مقصد السورة                                                          |
| <b>Y 1 V</b>  | الأدلة على مقصدها                                                    |
| <b>** 1 *</b> | ١- المناسبة بين أولها وآخرها                                         |
| <b>* 1 V</b>  | ٢- تكرار ذكر العقوبات وتنوعها                                        |
| 711           | ۳– ما تميزت به                                                       |
| 719           | ٤- اسم السورة                                                        |
| 719           | ٥- أخر السورة السابقة لها                                            |
| 771           | محاور سورة الدخان                                                    |
| 774           | المحور الأول: براعة الاستهلال في التحذير من الانتقام الإلهي          |
| 377           | المحور الثاني: تحديد الانتقام الإلهي بدقة متناهية                    |
| 770           | المحور الثالث: سبب الانتقام الإلهي                                   |
| 777           | المحور الرابع: المراحل التي تسبق الانتقام الإلهي في الدنيا           |
| 777           | المحور الخامس: لا يمتنع شيء من هذا العالم المشاهد من الانتقام الإلهي |
|               | المحور السادس: شدة الانتقام الإلهي في الدنيا متفاوتة                 |
| ۲۳.           | المحور السابع: المصالح المترتبة على الانتقام الإلهي في الدنيا        |

| حور الثامن: الانتقام الإلهي الأعظم                                  |
|---------------------------------------------------------------------|
| لحور التاسع: الرحمة الإلهية العظمى                                  |
| لحور العاشر: الخاتمة                                                |
| مورة الجاثية                                                        |
| قصد السورة                                                          |
| لأدلة على مقصدها                                                    |
| ٔ – استهلالها<br>- استهلالها                                        |
| ١- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها                                    |
| ١- تكرار كلمة الأيات وما يقاربها في المعنى                          |
| ٤- المقابلة بالضد                                                   |
| ه- ما تميزت به السورة                                               |
| - Jung - 9                                                          |
| ٧- نهاية السورة السابقة لها                                         |
| محاور سورة الجاثية                                                  |
| المحور الأول: براعة الاستهلال في تثبيت الطرق المنصوبة الموصلة إلى   |
| توحيد الله تعالى                                                    |
| المحور الثاني: نصب الدلائل السمعية والبصرية والكونية لتقرير التوحيد |
| المحور الثالث: إسباغ النعم وتسخير الآيات الكونية لبني أدم           |
| المحور الرابع: أيام الله                                            |
| المحور الخامس: إرسال الأنبياء وإنزال الكتب ومجيء الشرائع والمعجزات  |

| <b>Y</b> £ A | المحور السادس: السعادة الروحية والقلبية للموحدين                      |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 789          | المحور السابع: وسائل الإدراك والفهم للمكلف                            |
| Y0.          | المحور الثامن: الترغيب والترهيب                                       |
| 707          | المحور التاسع: الخاتمة                                                |
| Y00          | سورة الأحقاف                                                          |
| Y00          | مقصد السورة                                                           |
| Y00          | الأدلة على مقصدها                                                     |
| 700          | ۱ – استهلالها                                                         |
| 700          | ٧- المناسبة بين أولها وأخرها                                          |
| 707          | ٣- التقابل بين أولها وأخرها                                           |
| 707          | ٤- تكرار بعض الألفاظ                                                  |
| Y0V          | ٥- ما تميزت به السورة                                                 |
| Y01          | -7 land                                                               |
| 409          | ٧- أخر السورة السابقة لها                                             |
| 709          | ۸− وضوح موضوعها                                                       |
| 771          | محاور سورة الأحقاف                                                    |
|              | المحور الأول: براعة الاستهلال في وضوح دعوة التوحيد والعجب من          |
| 774          | إعراض الكفار بشتى أنواع الإعراض                                       |
|              | المحور الثاني: الإعراض عن الإتيان بدليل واحد على صحة شركهم            |
|              | المحور الثالث: الإعراض عن الرد على الحجج المعارضة لهم، الداحضة لشركهم |

| المحور الرابع: الإعراض عن الأخذ بشهادة أصدق الشهود                 |
|--------------------------------------------------------------------|
| المحور الخامس: من خوارم المروءة الإعراض عن ذكر الجميل والاعتراف به |
| لصاحبه وشكره.                                                      |
| المحور السادس: عاقبة الإعراض                                       |
| المحور السابع: الإقبال على الله تعالى وثوابه                       |
| المحور الثامن: الخاتمة                                             |
| سورة محمد ﷺ                                                        |
| مقصد السورة                                                        |
| الأدلة على مقصدها                                                  |
| ۱ – استهلالها                                                      |
| ٧- ارتباط أولها بأخرها                                             |
| ٣- تكرار ذكر إحباط أعمال أهل الكفر بألفاظ عدة                      |
| ٤- المقابلة                                                        |
| ٥- اسمها                                                           |
| ٦- نهاية السورة السابقة لها                                        |
| ٧- شمولها لمبطلات الأعمال                                          |
| ٨- الفاصلة                                                         |
| محاور سورة محمد ﷺ                                                  |
| المحور الأول: براعة الاستهلال في بيان الذل والخذلان وصوره لمن كفر  |
| بالله تعالى                                                        |

| لمحور الثاني: إذلال الكفار على يد المؤمنين وإباحة قتلهم                                     | 171  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| لمحور الثالث: الإهلاك الإلهي الحسي والمعنوي في الدنيا ٢٠٠٠                                  | 274  |
| لمحور الرابع: شدة العذاب في الآخرة                                                          | 7.77 |
| لمحور الخامس: قلوبهم مخذولة ٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                           | ۲۸۷  |
| لمحور السادس: الخذلان في الأصحاب                                                            | 79.  |
| لمحور السابع: الخذلان والخزي على يد الملائكة                                                | 197  |
| لمحور الثامن: فضح أسرارهم وإظهار نفاقهم                                                     | 794  |
| لمحور التاسع: إحباط أعمالهم                                                                 | 790  |
| لمحور العاشر: عدم التجاوز عن ذنوبهم                                                         | 797  |
| لمحور الحادي عشر: العزة للمؤمنين ٧                                                          | 797  |
| لمحور الثاني عشر: البخل جامع لصور الذل والخذلان مماري عشر: البخل المعامع لصور الذل والخذلان | 191  |
| لمحور الثالث عشر: الخاتمة                                                                   | ۳.,  |
| سورة الفتح                                                                                  | ۳٠١  |
| مقصد السورة                                                                                 | ۲۰۱  |
| لأدلة على مقصدها                                                                            | ۳۰۱  |
| ١- المناسبة بين مستهلها وخاتمتها                                                            | ۲۰۱۱ |
| ٢- تكرار لفظ النصر ومرادفاته                                                                | ۲٠١  |
| ۳- ذکر ما یضاد مناصرته                                                                      | ٣.٢  |
| ٤- ما تميزت به السورة                                                                       | ٣٠٢  |
| ٢ - المما - ٥                                                                               | ٣.٢  |

| - أواخر السورة التي قبلها                                            |
|----------------------------------------------------------------------|
| محاور سورة الفتح                                                     |
| لمحور الأول: براعة الاستهلال بالبشارات الخاصة بنصرة الله تعالى لنبيه |
| محمد عَلِيْكُ                                                        |
| لمحور الثاني: ثواب من وقرك ونصرك وأزرك                               |
| المحور الثالث: عقوبة من خذلك                                         |
| المحور الرابع: أمر الصحابة والمسلمين بتوقيره ﷺ ونصره                 |
| المحور الخامس: نواقض نصرته وتوقيره                                   |
| المحور السادس: لوازم نصرته                                           |
| المحور السابع: الخاتمة                                               |
| سورة الحجرات                                                         |
| مقصد السورة                                                          |
| الأدلة على مقصدها                                                    |
| ۱ – استهلالها                                                        |
| ٧- المناسبة بين أولها وأخرها                                         |
| ٣- تعدد الألفاظ ذات المعاني المتقاربة                                |
| ٤- المتضادات                                                         |
| ٥- ما يميز هذه السورة                                                |
| -7   waw   -7                                                        |
| ٧- علاقتها بالسورة السابقة لها                                       |

| /- المعنى العام                                                 | ٣٢٣         |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| حاور سورة الحجرات ——————— ه                                     | 770         |
| لحور الأول: براعة الاستهلال بالتأدب مع النبي عَيْكِ غاية الأدب، |             |
| والحذر من الأفات اللسانية معه.                                  | <b>41</b>   |
| لحــور الثانــي: خصوصية الكبار في أداب اللسان وعاقبتها          | 447         |
| لحور الثالث: الوشاية وأثرها في هلاك الأمة.                      | ٣٣.         |
| لحور الرابع: أفات اللسان العامة بين أفراد الأمة وعوامها.        | <b>ፕ</b> ፕፕ |
| لحور الخامس: أفات اللسان المتعلقة بفساد النفس.                  | 777         |
| لحور السادس: الخاتمة.                                           | <b>77</b> V |
| لراجع ه                                                         | 449         |
| لضهرس                                                           | <b>454</b>  |