# 

في تفسيرً الاستعادة والبسكملة وفايح الكاتب الكاتب الكاتب الماتب الكاتب الماتب الكاتب الماتب الماتب

تأديف الدَّكْبُورُسُّلِمانُ بِنَ إِبْرَاهِيمُ اللَّحْثِمُ



حقوق الطبّ بع مجفوظت الطبعت الأول ۱٤۲۰ هـ - ۱۹۹۹ م

الصف والإخراج مركز دار المسلم للصف والإخراج القني



الرياض ١١٤٨٤ - ص ب ١٧٣٥٦ - هاتف وفاكس ١٩٣١١٤٩

#### ينسب الله التخني الريحسيم

#### المقدمسة

الحمد لله الذي أمر بالاستعادة عند قراءة القرآن، فقال - عز وجل - ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِدُ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِدُ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِدُ بِاللّهِ مِنْ الشَّيْطِنِ ٱلرَّحِيمِ فَلَا اللّهِ الذي افتتح كتابه بالحمد فقال: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِي ٱلْرَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَبُ وَلَمْ وحمد نفسه على إنزاله، فقال: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِي ٱنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَبُ وَلَمْ يَعْمَلُ لَهُ عِوْجًا ﴿ فَلَ عَبْدِهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ الرّحْمَانِ ٱلرّحِيمِ ﴾ سوى سورة براءة، لما له في ذلك من الحكمة ﴿ وَهُولَ الْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ اللّهِ فَي ذلك من الحكمة ﴿ وَهُولَ الْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ الْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ اللّهِ الرّحْمَانِ ٱلرّحِيمِ ﴾ سوى سورة براءة، لما له في ذلك من الحكمة ﴿ وَهُولَ الْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ اللّهِ الْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ الْمَكَانِ الْعَلَيمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

أحمده \_ تعالى \_ على أن هدانا للإسلام، وخصنا بالقرآن، وجعلنا من خير أمة أخرجت للناس.

فلك الحمد ربي بالإيمان، ولك الحمد بالقرآن، ولك الحمد بإرسال محمد \_ على نعمك التي لا تحصى على الدوام.

ولك الحمد على أن وفقت خلاصة من العباد، نذروا أنفسهم وأوقاتهم لخدمة هذا القرآن حفظاً وتجويداً، وتعلّماً وتعليماً، ودراسة

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ١.٠

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٨٤.

وتفسيراً، واستخراجاً لما فيه من الهداية، وبيان العقائد والأحكام، والحلال والحرام، ولما اشتمل عليه من الأخلاق والآداب والمواعظ الجسام. ينفون عنه انتحال المبطلين وتأويل الجاهلين.

كُلُ ذَلَكُ تَحْقَيْقًا لُوعَدُكُ، حَيْثُ قَلْتُ، وقُولُكُ الْحَقِّ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ لَا اللَّهِ كُلُولُكُ الْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَيْفِظُونَ ﴿ ﴾ (١).

وصلى الله وسلم وبارك على المعلم الأول أفضل الحامدين، وحيرة الشاكرين، وسيد الخلق أجمعين، نبينا محمد الذي أنزل الله عليه هذا الكتاب ليخرج الناس به من الظلمات إلى النور. قال تعالى: ﴿ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظَّلُمَاتِ إِلَى ٱلنَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَ إِلَى وَرَطِ ٱلْعَرِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ ﴾ (٢).

فقام به \_ ﷺ \_ حتى تفطرت قدماه (٣)، وأقرأه أمته وبلغهم إياه، وعلمهم ما فيه من الهداية والأحكام، وأوصاهم قبل وفاته \_ ﷺ \_ بقوله: «إنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ١.

به . . . ثم قال: وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي . . . » الحديث (١٠) .

فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير ما يجزى نبياً عن أمته، فقد بلغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، حتى أتاه اليقين، فعليه من الله أزكى الصلاة، وأتم التسليم.

ورضي الله عن صحابته الكرام، الذين كانوا إذا تعلموا عشر آيات من القرآن لم يتجاوزها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل، فتعلموا القرآن والعلم والعمل جميعاً (٢)، تعلموه، وعملوا بما فيه، وعلموه من بعدهم، ونقلوه بحروفه ومعانيه وأحكامه إلى أقطار الدنيا كلها، فرضي الله عنهم، وجزاهم عن الإسلام والمسلمين خيراً.

ورحم الله من جاء بعدهم، من سلف هذه الأمة من التابعين وتابعيهم، ومن تبعهم، الذين قاموا بخدمة هذا الكتاب، بما دونوا من مؤلفات فيها بيان معانيه وأحكامه، وحلاله وحرامه، وناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، وأسباب نزوله، ومكيّه ومدنيّه وسائر علومه فرحمهم الله، وجزاهم عن الإسلام والمسلمين خيراً.

وعمّ بالرحمة كل من رفع بهذا الكتاب رأسا، أو قدم له خدمة، مبتغيا بذلك وجه الله والدار الآخرة.... وبعد

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في فضائل الصحابة \_ فضائل علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ حديث ٢٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) أخرج هذا الطبري من حديث ابن ممعود، وأبي عبدالرحمن السلمي بإسنادين صحيحين ـ الأثرين ٨١، ٨٢.

فإن الاشتغال بعلم كتاب الله \_ تعالى \_ هو أجل عمل وأشرفه، وأرفعه منزلة، كما قال \_ ﷺ \_ في الحديث الصحيح الذي رواه عثمان ابن عفان \_ رضي الله عنه \_: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه» رواه البخاري(١).

ولا شك أن الهمم قد قصرت، والموانع من اللحاق بأهل العزم قد كثرت. حتى أصبح ما نقرأه في سير علمائنا السابقين وما قاموا به من جهود في التعليم والتأليف أشبه شيء بالخيال \_ رحمهم الله \_ رحمة واسعة وجزاهم عن الإسلام والمسلمين خيراً، ونظمنا في سلكهم، ولو بالتشبه بأولئك الأماجد الأخيار، وكما قيل:

فتشبه وا إن لم تكونوا مثلهم إن التشبه بالكرام فلاح «وما لا يدرك جله لا يترك كله»

ولقد كان من أهم الأسباب التي دعتني إلى الكتابة في هذا الموضوع ما يلي:

أولاً: أن الاستعادة والبسملة هما المدخل لكتاب الله ـ تعالى ـ فقد أمر ـ تعالى ـ وفقد أمر ـ تعالى ـ وفقد أمر ـ تعالى ـ وافتتح سوره كلها سوى براءة بـ (بسم الله الرحمن الرحيم)، فيشرع للمسلم أن يفتتح قراءته بهما، في الصلاة أو خارجها، وأن يعرف معناهما وأحكامهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في فضائل القرآن ـ باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه. الحديث

ثانياً: أنني رأيت كلام أهل العلم ـ رحمهم الله ـ على الاستعادة والبسملة والفاتحة مفرقاً في كتب التفسير والقراءات، وكتب الحديث والفقه والأحكام، لا يجمعه كتاب على وجه تتم به الفائدة، لا من كتب التفسير، ولا من غيرها.

ثالثا: أن سورة الفاتحة: افتتح الله بها كتابه العزيز، وهي أعظم وأفضل سورة في القرآن الكريم.

رابعاً: أن هذه السورة تحوي من المعاني والفوائد والأحكام الشيء الكثير، وقد جاء في الأثر أنها تتضمن جميع معاني القرآن الكريم، وبهذا قال بعض أهل العلم، كما سيأتي بيانه. ولهذا أفردها بعض أهل العلم بالتأليف كابن القيم في كتابه القيم «مدارج السالكين بيين منازل ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَعَيِينُ ﴿ ﴾ وناهيك به من كتاب، كما خصصها جمع من المفسرين بجزء كبير من تفسيره كالرازي مثلا فقد تكلم عليها في مجلد كبير من تفسيره، وكذا أطال الكلام في تفسيرها إمام المفسرين الطبري والحافظ ابن كثير وشيخنا عبدالرحمن الدوسري ـ رحمهم الله جميعاً ـ.

خامساً: أن هذه السورة مما يجب على كل مسلم تعلمها وفهم معانيها إذ عليها مدار صحة الصلاة وبطلانها.

فأردت بهذا العمل أن أجمع شتات كلام أهل العلم ـ على الاستعاذة والبسملة والفاتحة، وذلك حسب الإمكان راجياً أن يكون هذا البحث بمثابة مدخل لتفسير كتاب الله ـ تعالى.

وقد سميت هذا الكتاب: اللباب في تفسير الاستعادة، والبسملة، وفاتحة الكتاب وبيان ما اشتمل عليه كل منها من المعاني والفوائد والأحكام.

وقد قسمت الكلام إلى بابين:

الباب الأول: الاستعادة والبسملة \_ معناهما، وأحكاهما وفيه فصلان:

أـ الفصل الأول الاستعاذة \_ معناها \_ وأحكامها \_ وفيه ثمانية مباحث.

ب ـ الفصل الثاني البسملة معناها ـ وأحكامها ـ وفيه تسعة مباحث الباب الثاني: تفسير سورة الفاتحة، معناها، وأحكامها وفيه فصلان:

الفصل الأول: تفسير سورة الفاتحة وبيان ما فيها من المعاني والفوائد والأحكام.

الفصل الثاني: الأحكام التي تتعلق بسورة الفاتحة وفيه مبحثان.

وقد حرصت على أن أقدم للقارىء خلاصة لأصح ما جاء عن أهل العلم والتحقيق في تفسير الاستعاذة والبسملة (١) وهذه السورة العظيمة،

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن عبدالبر في «الاستذكار» ۲:۱۵۳، أنه صنف كتاباً سماه «كتاب الاتصاف فيما بين المختلفين في بسم الله الرحمن الرحيم من الخلاف». وممن أفرد البسملة بالتأليف ابن خزيمة وابن حبان والدارقطني والخطيب وابن طاهر وابن عبدالهادي وأبو محمد عبدالرحمن بن إسماعيل المقدسي والزازي والقرطبي وابن كئير وغيرهم. انظر: =

سورة الفاتحة. وبذلت في ذلك جهدي وطاقتي، مع قلة البضاعة وكثرة المشاغل والعوائق.

وقد اعتمدت اعتمادا كبيرا على كتب المحققين من علمائنا رحمهم الله \_ سواء في التفسير أو غيره، وخاصة كتاب «مدارج السالكين» للإمام العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى \_ فقد اعتمدت عليه اعتماداً كبيراً \_ خاصة في الكلام على سورة الفاتحة، ونقلت عنه في كثير من المواضع، لأنني لم أجد من تكلم عن هذه السورة بمثل كلامه \_ رحمه الله تعالى \_، وقد أشفقت أن أختصر كلامه أحيانا فتجيء عبارتي قاصرة عن الوفاء بمضمون كلامه الذي هو في غاية الدقة والتحقيق وحسبي أني أحلتُ إليه.

والله أسأل أن يرزقني وجميع إخواني المسلمين الإخلاص في القول والعمل إنه جواد كريم بر رؤوف رحيم.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

«تفسير ابن كثير» ٣١٩:٣ طبعة دار الشعب.

<sup>= «</sup>صحيح ابن خزيمة» ٢٤٩:١ «١لجامع لأحكام القرآن» للقرطبي ٩٥:١ «نصب الراية» ٣٥:١.

## الباب الأول

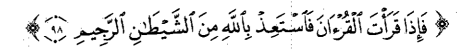
الاستعاذة والبسملة، معناهما، وأحكامهما

وفيه فصلان:

الفصل الأول: الاستعاذة، معناها، وأحكامها وفيه ثمانية مباحث

الفصل الثاني: البسملة، معناها، وأحكامها وفيه تسعة مباحث

قال الله تعالى:



سورة النحل، الآية: ٩٨

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

# الفصل الأول الاستعاذة، معناها، وأحكامها

#### وفيه ثمانية مباحث:

المبحث الأول: صيغ الاستعاذة الصحيحة.

المبحث الثاني: أركان الاستعاذة.

المبحث الثالث: الاستعاذة ليست بآية من القرآن.

المبحث الرابع: إعراب الاستعاذة ومعناها.

أ \_ إعرابها .

ب \_ معناها .

المبحث الخامس: أحكام الاستعاذة.

أ \_ مكان الاستعاذة من القراءة.

ب \_ حكمها عند قراءة القرآن في الصلاة أو خارجها.

ج ـ هل يتعوذ في الصلاة في كل ركعة، أو في الركعة الأولى فقط.

د ــ حكم الجهر بها أو الإسرار.

المبحث السادس: المواضع التي تشرع فيها الاستعادة.

المبحث السابع: بيان أن شيطان الجن أعظم ضررا من شيطان الإنس، ومن النفس «المذمومة».

المبحث الثامن: السبيل للخلاص من شر الشيطان ومكايده.

# المبحث الأول صيغ الاستعاذة الصحيحة

الصيغة الأولى: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وعلى هذا اللفظ دل الكتاب والسنة.

قال الله \_ تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُّوَانَ فَٱسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ ٱلسَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلسَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلسَّيَطُانِ اللهِ مِنَ ٱلسَّيَطُانِ اللهِ مِنَ السَّيَطُانِ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِيْ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّ

وعن سليمان بن صرد \_ رضي الله عنه \_ قال: استب رجلان عند النبي \_ على ونحن عنده جلوس، وأحدهما يسب صاحبه، مغضبا، قد احمر وجهه، فقال النبي \_ على النبي \_ على العلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، فقالوا للرجل: ألا تسمع ما يقول النبي \_ على وقال: إني لست بمجنون " متفق عليه (۲) وهذه الصيغة هي المختارة عند أكثر القراء (۳).

منهم: أبو عمرو البصري، وعاصم بن أبي النجود الكوفي، وعبدالله ابن كثير المكي (٤). وبها كان يتعوذ جمهور السلف من الصحابة والتابعين

<sup>(</sup>١) - سورة النحل، الآية: ٩٨. انظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١.٨ـ٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ـ في الأدب ـ باب الحذر من الغضب ـ حديث ٦١١٥، ومسلم ـ في البر ـ باب فضل من يملك نفسه عند الغضب ـ حديث ٢٦١٠.

<sup>(</sup>۳) انظر «النشر» ۲٤۳:۱

٤) انظر «المبسوط» ١٣:١، «غرائب القرآن» للنيسابوري ١٥:١، «مجمع البيان» ١٨:١.

منهم: عمر بن الخطاب وابنه عبدالله بن عمر (١) \_ رضي الله عنهما \_.

وهي اختيار: أبي حنيفة (٢)، والشافعي (٣)، وأحمد بن حنبل (١) \_ رحمهم الله.

قال مكي بن أبي طالب القيسي في كتابه «الكشف عن وجوه القراءات السبع (٥)»: «الذي عليه العمل وهو الاختيار أن يقول القارىء: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. للآية».

وقال ابن عطية في «تفسيره» (٦): «وأما لفظ الاستعادة، فالذي عليه جمهور الناس، هو لفظ كتاب الله \_ تعالى: ﴿أُعُودُ بِاللهِ مَن الشيطان الرجيم﴾».

الصيغة الثانية: أعود بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم.

يدل على هذا اللفظ، ما جاء في حديث أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ في دعاء الرسول ـ ﷺ ـ إذا قام إلى الصلاة في الليل، وفيه:

<sup>(</sup>١) أخرجها عن عمر \_ ابن أبي شيبة \_ في الصلاة \_ في التعوذ كيف هو قبل القراءة أو بعدها ١: ٢٣٧، والبيهقي في الصلاة، باب التعوذ بعد الافتتاح ٣٦:٢. وأخرجها عن عبدالله ابن عمر ابن أبي شيبة في الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر «فتح القدير» لابن الهمام ١: ٢٩١، «النشر» ٢:٣٤٦.

 <sup>(</sup>۳) انظر «الأم» ۱:۷:۱، «أحكام القرآن» للشافعي ۱:۲۲، «المهذب» للشيرازي ۱:۷۹،
 «التبيان» للنووي ص ۲۶، «تفسير ابن كثير» ۱:۳۲.

<sup>(</sup>٤) انظر «المغنى» ١٤٦:٢، «إغاثة اللهفان» ١٥٣:١، «النشر» ٢٤٣٠١.

<sup>(</sup>٥) ١:١، وانظر أيضا «التبصرة» لمكي ص٢٤٦، «الإقناع في القراءات السبع» ١٥١:١.

<sup>(</sup>٦) ٤٨:١، وانظر «الجامع لأحكام القرآن» ٢:١، «النشر» ٢٤٦\_٢٤٣، «المهذب في القراءات العشر» ٢:٠١.

ثم يقول: «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم ـ الحديث وسيأتي بتمامه»(١).

كما استدل له بقوله \_ تعالى \_: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعٌ اللَّهُ يَطَانِ نَزْعٌ اللَّهُ عَلِيمٌ وَإِمَّا يَنزَعُ اللَّهُ عَلِيمٌ وَإِمَّا يَنزَعُ اللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ وَإِمْ (٢).

وبقوله \_ تعالى \_ ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعُ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُمْ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ الللللَّا اللللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا

وهي اختيار طائفة من القراء (ئ) منهم حمزة (ه)، وسهل بن أبي حاتم (۱)، وهي مروية عن عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ( $^{(4)}$ ) وبها يقول الحسن البصري ( $^{(4)}$ ) ومحمد بن سيرين ( $^{(9)}$ )، والحسن بن صالح ( $^{(1)}$ )، والشافعي ( $^{(11)}$ )، وأحمد بن حنبل، في رواية النيسابوري ( $^{(11)}$ ).

<sup>(</sup>١) انظر: الصيغة الثالثة.

<sup>(</sup>٢) سُورة الأعراف، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) انظر «التبيان» للنووي ص٦٤.

<sup>(</sup>٥) انظر «الإقناع في القراءات» ١٥٠١.١٥٠، «إغاثة اللهفان» ١٥٣:١.

<sup>(</sup>٦) انظر «غرائب القرآن» ١٥١١، «النشر» ٢٤٩:١.

<sup>(</sup>٧) أخرجها عن عمر ابن أبي شيبة \_ في الصلاة \_ التعوذ كيف هو ٢: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٨) أخرجها عن الحسن عبدالرزاق - في الصلاة - متى يستعيذ، الأثر ٢٥٩١، وابن خزم في «المحلي» ٢٤٩:٣

<sup>(</sup>٩) انظر «إغاثة اللهفان» ١٥٣:١.

<sup>(</sup>١٠) انظر «المجموع» ٣: ٢٥.٣.

<sup>(</sup>١١) انظر «أحكام القرآن» للشافعي ٢:١١، «المجموع» ٣٢٣:٣.

<sup>(</sup>١٢) انظر «مسائل الإمام أحمد» للنيسابوري ص٥٠ فقرة ٢٣٨، «المغني» ١٤٦:٢، «إغاثة =

قال أبو عمرو الداني في جامعه: «إن على استعماله عامة أهل الأداء، من أهل الحرمين، والعراقين، والشام»(١).

ج \_ الصيغة الثالثة: أعوذ بالله السميع العليم، من الشيطان الرجيم، من همزه ونفخه ونفثه.

يدل على هذا اللفظ، ما رواه أبو سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: كان رسول الله ـ على إذا قام إلى الصلاة بالليل كبر، ثم يقول: «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك، ثم يقول: «أعوذ بالله السميع العليم، من الشيطان الرجيم، من همزه ونفخه ونفثه»(٢).

وقد خصها بعض أهل العلم بقيام الليل لحديث أبي سعيد.

د ـ الصيغة الرابعة: اللهم إني أعوذ بك من الشيطان الرجيم، وهمزه ونفخه ونفثه.

<sup>=</sup> اللهفان» ۱:۲۰۳.

<sup>(</sup>۱) «النشر» ۲٤۹:۱.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۳:۰۰، وأبو داود \_ في الصلاة \_ باب من رأى الاستفتاح بسبحانك اللهم وبحمدك \_ حديث ۷۷، والترمذي \_ في أبواب الصلاة \_ باب ما يقول عند افتتاح الصلاة \_ حديث ۲٤٢ \_ قال الترمذي «وحديث أبي سعيد أشهر حديث في هذا الباب» والنسائي في الصلاة \_ باب نوع آخر من الذكر بعد افتتاح الصلاة ٢:٢٢، وابن ماجه في الإقامة الحديث ٨٠٤. وصححه أحمد شاكر في تحقيق سنن الترمذي ١٢:٢، والألباني في «صحيح سنن أبي داود» حديث ٢٠١، وحسنه الأرناؤوط في تحقيقه لزاد المعاد ٢:٥٠١. وقد أخرج هذا الحديث من حديث عائشة أبو داود \_ الحديث ۲۷، والترمذي \_ الحديث ١٢٠٢، والدارقطني ١٢:١، والحديث ٢٠٥٠ ورجاله ثقات فالحديث صحيح.

وهي مروية عن بعض أهل العلم، منهم الحسن البصري<sup>(٢)</sup>، وإسحاق بن راهويه<sup>(٣)</sup>.

هـ - الصيغة الخامسة: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، إن الله هو السميع العليم (٤).

جمعا بين أدلة الصيغة الأولى، وأدلة الصيغة الثانية والثالثة.
وبها قرأ نافع وابن عامر والكسائي<sup>(٥)</sup>، وهي مروية عن حمزة وعن أبي عمرو وقد رويت عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ ومحمد بن سيرين<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه ابن ماجه - في إقامة الصلاة - باب الاستعادة في الصلاة - حديث ٨٠٨، وابن خريمة - في الصلاة - باب الاستعادة في الصلاة قبل القراءة حديث ٤٧٢. وصححه الألباني في "صحيح سنن ابن ماجه" حديث ٦٥٨. وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف - في الصلاة - التعود كيف هو ٢٣٨:١.

<sup>(</sup>٢) أخرَجها عن الحسن عبد الرزاق في الصلاة \_ باب الاستعادة في الصلاة، الأثر ٢٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) انظر «إغاثة اللهفان» ١:١٥٥.

وقد أخرج عبدالرزاق في الموضع السابق، الأثر ٢٥٧٧، وابن حزم في «المحلى» ٢٤٩:٣ عن ابن عمر أنه كان يقول: «اللهم أعوذ بك من الشيطان الرجيم».

٤) انظر «غرائب القرآن» ١٥:١، «إغاثة اللهفان» ١٥٤٠.
 ٥) انظر «الاقناء في القاعات الله اللهفان» ١٥٤٠.

<sup>(</sup>٥) انظر «الإقناع في القراءات السبع» ١٥٠:١، «المبسوط» ١٣:١، «مجمع البيان» ١٨:١

<sup>(</sup>٦) انظر «النشر» ١٠:١٠.

وهي اختيار سفيان الثوري<sup>(۱)</sup> والأوزاعي<sup>(۲)</sup>، ومسلم بن يسار<sup>(۳)</sup>، وأحمد في رواية، اختارها القاضي أبو يعلى، وابن عقيل<sup>(٤)</sup>.

و- الصيغة السادسة: أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم، من الشيطان الرجيم.

لما رواه عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي على أنه كان إذا دخل المسجد قال: «أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»(٥).

وهناك صيغ أخرى رويت عن بعض القراء، وبعض أهل العلم. منها: أعوذ بالله العظيم، من الشيطان الرجيم (٢)

ومنها: أعوذ بالله العظيم، السميع العليم، من الشيطان الرجيم (٧). ومنها: أعوذ بالله العظيم، من الشيطان الرجيم، إن الله هو السميع

<sup>(</sup>١) انظر «التفسير الكبير» ١:١٦، «المجموع» ٣٢٥:٣، «إغاثة اللهفان» ١٥٤:١، «تفسير ابن كثير» ٢:١٥٤، «النشر» ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر «التفسير الكبير» ٢:١١، «لباب التأويل» ٢:١١، «تفسير ابن كثير» ٣٢:١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجها عنه ابن أبي شيبة في المصنف في الصلاة ـ في التعوذ كيف هو ٢٣٧٠،
 وانظر «إغاثة اللهفان» ١٥٤١، «النشر» ٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر «المغنى» ٢:١٤٦، «إغاثة اللهفان» ١:١٥٢، ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الصلاة ـ الحديث ٤٤١ وصححه الألباني. وانظر «النشر» ٢٥١:١.

 <sup>(</sup>٦) ذكرها ابن الباذش في «الإقتاع في القراءات السبع» ١٤٩:١، وقال: «هي رواية أهل
 مصر عن ورش فيما ذكر الأهوازي». وانظر «النشر» ٢٤٩:١.

<sup>(</sup>٧) رواها هبيرة عن حفص فيما ذكر ابن الباذش في «الإقناع» ١٥٠:١، وانظر «المبسوط» ١٣:١.

العليم<sup>(١)</sup>.

ومنها: أعوذ بالله السميع العليم، من الشيطان الرجيم، إن الله هو السميع العليم<sup>(۴)</sup>.

ومنها: أستعيذ بالله، أو نستعيذ بالله، من الشيطان الرجيم (٣) ومنها: أعوذ بالله القوي، من الشيطان الغوى(٤).

ومنها: أعوذ بالله المجيد، من الشيطان المريد(٥). ومنها أعوذ بالله من الشيطان الرجيم وأستفتح الله وهو الفاتحد (٦).

ومنها: أعوذ بالله السميع، الرحمن الرحيم، من الشيطان الرجيم، وأعوذ بك رب أن يحضرون، أو يدخلوا بيتي الذي يؤويني (٧).

ومنها: رب أعوذ بك من همزات الشيطان، وأعوذ بك رب أن

انظر «النشر» ٢٥٠٠١. (1)

انظر «المجموع» ٣٢٥:٣ أ (Y)

نسبت لحمزة الزيات ومحمد بن سيرين. انظر «المبسوط» ١٣:١، «مجمع البيان» **(**T) ١٨:١، "غرائب القرآن" للنيسابوري ١٥:١، وقد نفي ابن الجزري صحتها عن حمزة. انظر «النشر» ۲٤٦:۱

قال ابن البادش في «الإقناع» ١٥١:١ «اختارها بعضهم لجميع القراء». (£)·

انظر «تفسير ابن عطية» ١ !٤٩ . (o)

<sup>(</sup>٦)

انظر «النشر» ١:٢٥١.

أخرجها عبدالرزاق عن عطاء \_ في الصلاة \_ باب الاستعادة في الصلاة \_ حديث (V)

يحضرون، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، إن الله هو السميع العليم (١). ومنها: أعوذ بالله السميع العليم من همزات الشياطين، وأعوذ بالله أن يحضرون (٢).

وهذه الصيغ وإن رُويت عن بعض السلف، فإن أقل أحوالها الجواز، وما صح عن المصطفى ـ ﷺ ـ هو الأولى بالاتباع.

 <sup>(</sup>١) أخرجها عبدالرزاق ـ في الصلاة ـ باب الاستعاذة في الصلاة ـ حديث ٢٥٧٨ عن طاووس.

<sup>(</sup>٢) أخرجها ابن أبي شيبة في الصلاة \_ في التعوذ كيف هو، ٢٣٨:١ عن محمد بن سيرين.

## المبحث الثاني

#### أركان الاستعادة

تتكون الاستعادة \_ كما يقول بعض أهل العلم (١) \_ من خمسة أركان هي:

أ ـ صيغة الاستعاذة ولفظها، وقد تقدم.

ب - المستعيذ، وهي المؤمن الذي رضي بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبمحمد - على - نبياً ورسولاً، ونطق بالاستعادة، وواطأ عنده القلب اللسان، فأيقن أن هذه الاستعادة تحميه، بإذن الله من الشيطان الرجيم.

ج - المستعاذ به وهو الله - جل وعلا - الذي من استعاذ به أعاده، وأجاره وعصمه، وحفظه وحماه، كما أعاذ مريم ابنة عمران وذريتها وعصمها بسبب دعاء والدتها امرأة عمران وإعاذتها إياها بالله من الشيطان الرجيم، كما ذكر الله عنها أنها قالت:

﴿ رَبِّ إِنِّ وَضَعَتُهُمَّ أَنْنَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأَنْنَ وَإِنِي سَتَيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴿ فَنَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُفَّلُهَا زَكِينًا ﴾ (٢)

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «ما

<sup>(</sup>۱) انظر «التفسير الكبير» ١ .٧١، «غرائب القرآن» ١٦:١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣٧\_٣٧.

من مولود يولد إلا نخسه الشيطان، فيستهل صارخا إلا ابن مريم وأمه»(١).

فالاستعادة إنما تكون بالله ـ جل وعلا ـ، وأسمائه الحسنى، وصفاته العليا، وكلماته التامة، التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر.

وأكثر ما ورد في القرآن الاستعاذة باسمه ـ تعالى ـ «الله».

قال الله \_ تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرُءَانَ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ (٢٠) .

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ نَزْعُ فَٱسْتَعِدُ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمً ﴿ ثَالُمُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّامُ سَمِيعٌ عَلِيمً ﴿ ثَالُمُ اللَّهُ اللَّ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلِيمُ (٤) .

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرٌ مَّا هُم بِسَلِغِيـةً فَاسْتَعِدُ بِٱللَّهِ ﴾ (٥).

وقال موسى \_ عليه السلام \_ فيما ذكر الله عنه: ﴿ أَعُودُ بِٱللَّهِ أَنْ أَكُونَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه \_ مسلم \_ في الفضائل \_ باب فضائل عيسى \_ عليه السلام \_ حديث ٢٣٦٦، وأحمد ٢٣٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت، الآية:٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية:٥٦.

مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴿ ﴾ ( )، وقال يوسف عليه السلام ﴿ مَعَاذَ ٱللَّهِ ﴾ ( ). أي عياذاً بالله .

كما وردت الاستعادة كثيراً باسمه \_ تعالى \_: «الرب».

قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ( ) ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ( ) ﴾ ، ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ

وقال موسى عليه السلام: ﴿ إِنِّي عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُمْ مِن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴾ (٣).

وقال عليه السلام: ﴿ وَإِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُو أَن تَرْجُمُونِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

أو بمضمر يعود على الرب:

قال \_ تعالى \_ ﴿ وَقُل رَّتِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَرَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّتِ أَعُودُ بِكَ رَبِّ الشَّيَاطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ الْسَيَاطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ الْسَيَاطِينِ ﴿ وَالْعَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال نوح - عليه السلام - ﴿ رَبِّ إِنِّ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِدِ-عِلْمُ ۗ ﴾ (٦).

وقالت امرأة عمران ﴿ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلِيْسَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٢٣، ٧٩.

<sup>(</sup>٣) ﴿ سُورَةُ غَافَرُ ۥ الآيةُ : ٢٧ ﴿

<sup>(</sup>٤) سورة الدخان، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون، الآية (٩٨-٩٨.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الآية: ٤٧.

ٱلذَّكُوكَالْأُنْفَى وَإِنِّي سَمِّيتُهَا مَرْيَهَ وَإِنِّ أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿(١).

ووردت الاستعادة باسمه الرحمن مرة واحدة. قال الله \_ تعالى \_ عن مريم \_ عليها السلام \_ ﴿ قَالَتْ إِنِّ آعُوذُ بِٱلرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾ (٢) .

وفي الجديث «أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق» $^{(n)}$ .

«أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق وبرأ وذرأ» الحديث<sup>(٤)</sup>.

د - الركن الرابع من أركان الاستعادة: المستعاد منه، وهو الشيطان الرجيم، أعادنا الله منه.

سورة آل عمران، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه في المواضع التي تشرع فيها الاستعادة في المبحث السادس من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد ٢١٩١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الجن، الآية: ٦، انظر «التفسير القيم» ص٥٤٦.

هـ - الركن الخامس من أركانها: المطلب الذي من أجله يستعيذ المسلم، وهو السلامة في دينه ودنياه، من الشيطان ووسوسته ومكايده وجميع شروره.

قال الله تعالى ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴿ إِلَٰكِ النَّاسِ ﴿ إِلَٰكِ النَّاسِ ﴿ اللهِ اللهِلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ ال

وقال تعالى ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ﴿ اللهِ اللهِ

وقال - علم اللهم فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، رب كل شيء ومليكه، أشهد أن لا إله إلا أنت، أعوذ بك من شر نفسي، ومن شر الشيطان وشركه، وأن أقترف على نفسي سوءاً، أو أجره إلى مسلم»(٣).

قال ابن القيم في "إغاثة اللهفان" (٤) بعد أن ذكر هذا الحديث: «فتضمن هذا الحديث الشريف، الاستعاذة من الشر وأسبابه، وغايته، فإن الشر كله، إما أن يصدر من النفس، أو من الشيطان، وغايته: إما أن يعود على العامل أو على أخيه المسلم...».

 <sup>(</sup>١) سورة الناس؛ الآية: ١غ.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآية: ٩٨.٩٧.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه بتمامه في المواضع التي تشرع فيها الاستعادة في المبحث السادس، من

<sup>. 187:1 (8)</sup> 

وقال الطبري (١) \_ رحمه الله \_ في كلامه على معنى الاستعادة: «أستجير بالله \_ دون غيره، من سائر خلقه \_ من الشيطان، أن يضرني في ديني، أو يصدني عن حق يلزمني لربي».

وقال ابن كثير (٢) \_ رحمه الله \_ «أستجير بجناب الله من الشيطان الرجيم، أن يضرني في ديني أو دنياي أو يصدني عن فعل ما أمرت به، أو يحثني على فعل ما نهيت عنه».

. . .

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱۱۱۱.

<sup>(</sup>۲) في «تفسيره» ۱:۳۳.

#### المبحث الثالث

# الاستعادة ليست بآية من القرآن الكريم

أمر الله بالاستعاذة عند القراءة بقوله ـ تعالى ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرَّالَ الْقُرَّالَ الْقُرَّالَ الْقُرَّالَ الْقُرَالَ الْقَرَالَ اللهِ عِنْ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ﴾ (١).

فهذه الآية هي الأصل في مشروعية الاستعادة، عند القراءة، وهي مشتملة على جل ألفاظ صيغة الاستعادة «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم». التي هي أصح الصيغ.

وقد أجمع العلماء على أن الاستعادة بهذا اللفظ ليست آية حكى ذلك ابن عطية (٢) وغيره (٣).

وقال ابن تيمية (٤٠): «لكن الاستعادة ليست بقرآن، ولم تكتب في المصاحف، وإنما فيه الأمر بالاستعادة، وهذا قرآن».

\* \* \*

١) سورة النحل، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>۲) · في «تفسيره» ۱ : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر «الجامع لأحكام القرآن» ١:١٦، «البحر المخيط» ١٧:١.

<sup>(</sup>٤) في «مجموع الفتاوي» ٢٢: ٢٥١.

# المبحث الرابع إعراب الاستعاذة، ومعناها

#### أ \_ إعرابها:

لعل من المناسب إعراب الآية التي هي الأصل في مشروعية الاستعادة عند القراءة. وهي قوله - تعالى - ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُوانَ فَاسْتَعِدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ﴾ (١) ، لأنها مشتملة - كما أشرت سابقاً - على جل ألفاظ صيغة الاستعادة المختارة وهي: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم».

فقوله ﴿ فَإِذَا قُرَأْتَ ٱلْقُرُّانَ﴾. فإذا: الفاء للاستئناف، وإذا: اسم شرط غير جازم مبني على السكون، في محل نصب مفعول فيه، ظرف زمان، متعلق بجوابه «استعذ».

قرأت: قرأ فعل ماضٍ مبني على السكون لا تصاله بالضمير، والتاء ضمير للمخاطب مبني على الفتح في محل رفع فاعل. القرآن: مفعول به منصوب.

فاستعذ: الفاء رابطة لجواب الشرط. استعذ: فعل أمر مبني على السكون الظاهر والفاعل ضمير مستتر وجوباً تقديره: أنت.

بالله: الباء حرف جر، ولفظ الجلالة اسم مجرور بالباء وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره، والجار والمجرور متعلقان بـ(استعذ).

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٨.



من الشيطان: من حرف جر، والشيطان اسم مجرور بمن، وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره. والجار والمجرور متعلقان بـ (استعذ).

الرجيم: صفة للشيطان مجرورة مثله، وعلامة جرها الكسرة الظاهرة على آخرها.

ب ـ معناها:

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

أعوذ: فعل مضارع، يقال: عذت أعوذ، كما يقال: عاذ يعوذ عوذا وعياذا، ومعاذا (١٠) . قال يوسف عليه السلام ﴿ مَعَاذَ ٱللَّهِ ﴿ (٢٠) أي عياذا بالله .

أعوذ بالله بمعنى أعتصم به (٣)، كما جاء في حديث أبي هريرة في الدعاء عند دخول المسجد «اللهم اعصمني من الشيطان الرجيم» (٤). قال الحصين بن الحمام يخاطب قبيلته (٥):

وعودي بأفناء العشيرة إنما يعوذ الذليل بالعزيز ليعصما

<sup>(</sup>١) انظر مادة «عوذ» في «النهاية»، «لسان العرب».

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٢٣ و٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر مادة «عود في «النهاية»، لسان العرب»، وانظر «اغاثة اللهفان» ١٤٧:١، «التفسير القيم» ص٥٣٨.

<sup>(</sup>٤) سيأتي تخريجه في المواضع التي تشرع فيها الاستعادة في المبحث السادس من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٥) انظر «المقضليات» ص ٦٨، المقضلية ١٢.

## وقال الراجز(١):

# قالت وفيها حيدة وذعر عَوذي بربي منكم وحجر أي: اعتصامي بربي.

وبمعنى: ألتجىء إلى الله. قال ابن فارس<sup>(۲)</sup>: «العين والواو والذال أصل صحيح، يدل على معنى واحد، وهو الالتجاء إلى الشيء».

وبمعنى: أستجير بالله (٣)، وأتحرَّز به (٤)، واستعين به (٥).

وأمتنع به من المكروه (١٦)، وأتعلق به (٧٧)، وأتحيز إليه (٨)، وألوذ به (٩).

<sup>(</sup>۱) لم أقف على قائله، وانظره في «إصلاح المنطق» ص٨١ «مجالس ثعلب» ص١٨١، «المبهج في تفسير أسماء شعراء الحماسة» ص٨٢، «اللسان» مادة «عوذ».

<sup>(</sup>٢) في «مقاييس اللغة»: مادة «عوذ»، وانظر «المفردات في غريب القرآن» «النهاية»، «لسان العرب» نفس المادة، وانظر أيضاً «إغاثة اللهفان» ١٤٧١، «التفسير القيم» ص٥٣٨، «تفسير ابن كثير» ٢٣٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر «تفسير الطبري» ١١١١:١، «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ٧:١، «النكت والعيون» ٤٨:١، «المحرر الوجيز» ٤٨:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «التفسير القيم» ص ٥٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر «النكت والعيون» ١٠٤٨.

<sup>(</sup>٦) انظر «الكثف عن وجوه القراءات السبع» ٧:١، «المحرر الوجيز» ١:٨١، «إغاثة اللهفان» ١:٧٤١.

<sup>(</sup>٧) انظر «المفردات في غريب القرآن، مادة «عوذ».

<sup>(</sup>A) انظر «المحرر الوجيز» ١٠٤٨.

<sup>(</sup>٩) انظر مادة «عود» في «النهاية»، «لسان العرب» وانظر «زاد المسير» ١:٧.

ويقال: إن العيادة لدفع الشر، واللياذة لطلب الخير.

قال ابن كثير (۱): «والعياذة تكون لدفع الشر، واللياذ يكون لطلب الخير كما قال المتنبى (۲):

يا من ألبوذ به فيما أؤمله ومن أعبوذ به ممن أحاذره لا يجبر الناس عظما أنت كاسره ولا يهيضون عظما أنت جابه

لكن بعض أهل اللغة \_ كما تقدم \_ على أنهما بمعنى واحد. قال ابن منظور (٣): «الملاذ مثل المعاذ».

بالله: الباء للاستعانة (١٤)، وقيل للإلصاق (٥).

الله: علم على ذات الرب - جل وعلا، وأصل أسمائه سبحانه وتعالى، ومعناه: المألوه المعبود محبة وتعظيماً. وسيأتي تفصيل الكلام فيه في البسملة - إن شاء الله.

وجملة أعوذ بالله خبرية تتضمن طلب الإعاذة (١)

من الشيطان: من لابتداء الغاية.

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱:۳۳.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ١:١٦٠\_١٦١، وبين البيتين المذكورين بيتان.

<sup>(</sup>٣) في «اللسان» مادة «عوذ».

<sup>(</sup>٤) انظر «النكت والعيون» ١ .٤٨.

<sup>(</sup>٥) قال ابن كثير ٢ : ٣٣: «الأستعادة هي الالتجاء إلى الله تعالى، والالتصاق بجنابه من شير كل ذي شر».

وانظر «غرائب القرآن» للنيسابوري ١٧:١.

<sup>(</sup>٦) انظر «النكت والعيون» (٨:١، «التفسيس الكبيسر» (٩٦:١، «التفسيس القيام» صر٥٤١-٥٥.

الشيطان: مأخوذ عند جمهور أهل اللغة ومحققيهم من شطن بمعنى: بَعُدَ، يقال: بئر شطون، أي: بعيدة القعر والمدى(١).

قال النابغة الذبياني (٢):

نأت بسعاد عنك نوى شطون فبانت والفؤاد بها رهين والشَطَن الحبل، أو الحبل الطويل (٣). قال عنترة (٤):

يدعون عنتر والرماح كأنها أشطانُ بئرٍ في لَبَان الأدهم فأشطان جمع شَطَن وهو الحبل الطويل.

فالنون فيه أصلية. قال ابن فارس (٥): «الشين والطاء والنون أصل مطرد ويدل على البعد».

والشيطان على وزن فيعال، للدلالة على أنه بلغ الغاية في البعد<sup>(٦)</sup>.

وقيل: إنه مأخوذ من «شاط يشيط، إذا هاج واشتد غضباً، وهلك

<sup>(</sup>۱) انظر «الكتاب» لسيبويه ص٣٦٠، ٣٦١، ٣٢١، «تفسير الطبري» ١١٢:١. وانظر مادة «شطن» في «تهذيب اللغة» و «مقاييس اللغة». وانظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١:٠١، «المفردات في غريب القرآن» مادة «شطن». «المحرر الوجيز» ١:٩١، «النهاية» لابن الأثير مادة «شطن» «تفسير ابن كثير» ١:٣٣.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ص٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر «النهاية» مادة «شطن»، «المحرر الوجيز» ٤٩:١، «لسان العرب» مادة «شطن».

<sup>(</sup>٤) ديوانه ص٢١٦، «شرح القصائد» لابن الأنباري ص٣٥٩ ـ معلقة عنترة البيت الثامن والستون.

<sup>(</sup>٥) في «مقاييس اللغة» مادة «شطن» وانظر «النهاية» مادة «شطن».

<sup>(</sup>٦) انظر «تفسير الطبري» ١١٢١، «المحرر الوجيز » ٤٩:١.

واحترق وبطل، وعلى هذا فالنون فيه زائدة (١).

والصحيح القول الأول.

قال سيبويه (٢): «العرب تقول تشيطن».

وقال الطبري<sup>(٣)</sup>: بعدما ذكر القول بأنه مشتق من «شطن»: «ومما يدل على أن ذلك كذلك قول أمية بن أبي الصلت: (٤).

أيما شاطن عصاه عكاه ثم يلقى في السجن والأكبال

قال الطبري: ولو كان فعلان من شاط يشيط لقال أيما شائط، ولكنه قال: أيما شاطن، لأنه من شَطَن يَشْطُن فهو شاطن»(٥).

و «أل» في «الشيطان» للجنس (٢)، فهو يشمل كل متمرد، عات، خارج عن الطاعة، من الجن، والإنس، والدواب، وكل شيء (٧)،

<sup>(</sup>۱) انظر «مقاييس اللغة» مادة «شطن»، «الكشف عن وجوه القراءات السبع»، ۱۰:۱، «النهاية»، «المحرر الوجيز» ۱:۹۱، مادة «شطن» في «المفردات في غريب القرآن»، «النهاية»، «لسان العرب». وانظر «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۹۰، «تفسير ابن كثير» ٢:۳۳.

<sup>(</sup>٢) في «الكتاب» ٢٨٦:٤، ٢٢١، وانظر «المحرر الوجيز» ١:٥٠، «الدر المصون»

<sup>(</sup>۳) في «تفسيره» ۱۱۲:۱:

<sup>(</sup>٤) ديوانه ص٥٤٥ وانظر: السان العرب مادة «شطن». ومعنى عكاه: شده، وأوثقه، والأكبال: القيود.

<sup>(</sup>٥) وانظر مادة «شطن» من «تهذيب اللغة»، «النهاية» «لسان العرب» وانظر «المحرر الوجيز» ١: ٥٠، «تفسير ابن كثير» ٢٣:١.

<sup>(</sup>٦) انظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ٧:١، «التفسير الكبير» ١:٩٥، ٢٠:٥١١٥، «غرائب القرآن» ٢:٣١.

<sup>(</sup>V) انظر «تفسير الطبري» ١١١١، «تفسير ابن كثير» ٣٣:١.

وهو يكون من الإنس والجن، كما قال الله \_ تعالى \_: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلإِنسِ وَٱلْجِنِ يُوجِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عَمُورًا وَلَوَ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُومٌ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ شَي اللهِ مِن الْفِينِ يَعُودُونَ بِحِالِ مِن الْفِينِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ ﴾ (1) ، وقال \_ تعالى ـ ﴿ وَأَنَهُ كَانَ رِجَالٌ مِن ٱلْفِيسِ يَعُودُونَ بِحِالٍ مِن الْفِينِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ ﴾ (1) ، أي : شياطين إنس يعوذون بشياطين جن. وقال \_ تعالى : ﴿ قُلْ آعُودُ بِرَبِ شَي النّاسِ ﴿ وَقال \_ تعالى : ﴿ قُلْ آعُودُ بِرَبِ النّاسِ ﴿ وَقال \_ تعالى : ﴿ قُلْ آعُودُ بِرَبِ النّاسِ ﴿ وَقَال \_ تعالى : ﴿ قُلْ آعُودُ بِرَبِ النّاسِ ﴿ وَقَال \_ تعالى : ﴿ وَإِنَا اللّهِ النّاسِ ﴿ وَقَالَ تعالى : ﴿ وَإِذَا النّاسِ فَ وَالنّاسِ فَ وَالنّاسِ فَ وَالنّاسِ فَ وَإِذَا اللّهِ فَي صَدُورِ النّاسِ . وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا اللّهُ مَن اللّهِ عَلَوْ إِلَى شَيْطِينِهُمْ ﴾ (1) أي شياطين إنس بإنس. وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا إِلَى شَيُطِينِهُمْ ﴾ (1) أي شياطين إنس بإنس.

قال جرير <sup>(٧)</sup>:

أيامَ يَدْعُونني الشيطانَ من غَزَلٍ وهن يَهْوَيْنني إذْ كنتُ شَيْطانا ويكون من الحيوانات كما جاء في حديث عبدالله بن الصامت أبي

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، آية: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر «التفسير الكبير» ١:٩٥، «التسهيل لعلوم التنزيل» ٢:٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الجن، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الناس، الآية: ١-٦.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٧) ديوانه ص١٦٥ «لسان العرب» مادة «شطر».

ذر - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - على -: "إذا قام أحدكم يصلي، فإنه يستره إذا كان بين يديه مثل آخرة الرحل، فإذا لم يكن بين يديه مثل آخرة الرحل، فإذا لم يكن بين يديه مثل آخرة الرحل، فإنه يقطع الصلاة الحمار والمرأة والكلب الأسود. قلت: ياأباذر، ما بال الكلب الأسود من الكلب الأحمر، من الكلب الأصفر؟! قال: ياابن أخي، سألت رسول الله على ، كما سألتني، فقال: الكلب الأسود شيطان»(١).

وعن زيد بن أسلم عن أبيه أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ ركب برذونا فجعل يتبختر به، فجعل يضربه، فلا يزداد إلا تبخترا، فنزل عنه، وقال: ما حملتموني إلا على شيطان، ما نزلت عنه حتى أنكرت نفسى (٢).

وإنما سمي المتمرد من كل شيء شيطاناً لمفارقته لبني جنسه في أخلاقه، وأفعاله، وصفاته، وطباعه، ومباعدته لهم، وبسبب فسقه، وبعده عن الحق والهدى والخير، وعن رحمة الله \_ تعالى \_(٣).

الرجيم: فعيل بمعنى مفعول أي: مرجوم(١) كسعير بمعنى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ـ مسلم ـ في الصلاة ـ باب قدر ما يستر المصلي ـ حديث ٥١٠، وأبو داود في الصلاة ـ باب ما يقطع الصلاة ـ حديث ٧٠٢.

وأخرجه أيضا مسلم في الموضع السابق برقم ٥١١ من حديث أبي هريرة بلفظ قال قال رسول الله \_ ﷺ \_ يقطع الصلاة المرأة والحمار والكلب، ويقي ذلك مثل مؤخرة الحا ».

ومعنى الكلب الأسود شيطان: أي أنه خبيث يتلون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري الأثر ٣٦، وذكره ابن كثير في تفسيره ٢:٣٤، وقال: "إسناده صحيح".

<sup>(</sup>٣) - أنظر التفسير الطبري! أ :١١١، "المحرر الوجيز" ١:٤٩، التفسير ابن كثير!! ٣٣:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «تفسير الطبري» ١١٢:١، «تهذيب اللغة» مادة «رجم»، «الكشف عن ولجُّوه =

مسعور. مأخوذ من الرجم: وهو الرمي بفعل أو قول(١٠).

فمن الرجم بالفعل: الرجم والرمي بالحجارة. قال ابن فارس (٢): الراء والجيم والميم، أصل واحد، يرجع إلى وجه واحد، وهو الرمي بالحجارة.

and the control of the control of

ومن الرجم بالقول قوله \_ تعالى ﴿ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ ۗ ﴾ (٣)، أي قولا بالظن. وقوله \_ تعالى \_ عن آزر أنه قال لإبراهيم \_ عليه السلام \_ ﴿ لَإِن لَهِ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَّكُ وَٱهْجُرْنِي مَلِيًّا ﴿ ﴾ (٤) أي لأرمينك بسيء القول.

قال المرقش الأصغر(٥):

وإني وإن كلت قَلوصي لراجمٌ بها وبنفسي يا فُطيهمُ المراجمَ

ومنه القذف بالزني، فإنه رجم ورمي بالقول.

والشيطان مرجوم بالفعل والقول: أي فعلا وقولا، حسا ومعنى.

فهو مرجوم فعلا وحسا بإخراجه من الجنة وطرده عنها، وعن الملأ الأعلى وبإهباطه من السموات إلى الأرض<sup>(٦)</sup>.

<sup>=</sup> القراءات السبع» ۱۰:۱، «المحرر الوجيز» ۱۰:۱، «لسان العرب» مادة «رجم»، «تفسير ابن كثير» ۳٤:۱.

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسير الطبري» ۱۱۲:۱.

<sup>(</sup>٢) «مقاييس اللغة» مادة «رجم»، وانظر «لسان العرب» نفس المادة.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية:٤٦.

<sup>(</sup>٥) المفضليات ص٢٤٦، المفضلية (٥٦).

<sup>(</sup>٦) انظر «تفسير الطبري» ١١٢:١، ومادة «رجم» في «المفردات في غريب القرآن»، «لسان العرب»، وانظر «تفسير ابن كثير» ٣٤:١.

قال الله \_ تعالى: ﴿ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنْكَبُرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِرِينَ ﴿ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ آخُرُجَ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْحُورًا ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ قَالَ فَأَخَرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيتُ ۚ ۞ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَــَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ (٣). وقبال تعالى: ﴿ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَيِّي إِلَى يَوْمِ ٱلدِّين ﴿ٰۚ ﴾ُ<sup>(٤)</sup>.

وهو مرجوم حسا وفعلا بالشهب. قال الله ـ تعالى ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا السَّمَاءَ ٱلدُّنَّا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِّلشَّيَطِينِّ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِير ﴿ ﴾ (٥)

وقال \_ تعالى : ﴿ إِنَّا زَيِّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكَوْبِكِ ﴿ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطُنْ مَّارِدِ ﴿ كَا لَيْسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ﴿ يُحُورًا وَلَمُهُمْ عَذَابُ وَاصِبُ ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُ مِشْهَابٌ ثَاقِبٌ ﴿ ﴾ (٦).

وقال \_ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّكُهَا لِلنَّاظِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَّحِيمٍ ٧٠ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَٱلْبَعَةُ شِهَابُ مُّهِينٌ ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيحَ وَحِفْظًا ﴾ (^). وقال \_ تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ

سورة الأعراف، آية: ١٣. (1)

سورة الأعراف، آية: ١٨. **(Y)** 

سورة الحجر، الآسان: ٣٤ \_ ٣٥. (٣)

سورة ص، الآيتان: ٧٧ لـ ٧٨. (1)

سورة الملك، آبة: ٥. (0)

سورة الصافات، الآيات: ٦ \_١٠. (r)

سورة الحجر، الآيات: ١٦ ١٨. (V)

سورة فصلت، آبة: ١٢ : (A)

مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْأَنَ يَعِدَ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا ﴿ ﴾(١).

وهو مرجوم قولا ومعنى لأن الله بعد أن أبعده ورجمه بالفعل بإخراجه من الجنة، ومن بين الملأ الأعلى. وطرده من جواره، وسلط عليه الرمي بالشهب حكم عليه أيضا باللعنة فهو ملعون بلعنة الله إلى يوم القيامة مقضي عليه بالخيبة والخسران، ومطرود عن رحمة الله، وعن كل خير (٢).

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّغْنَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَقَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَدْعُونَ إِلَا شَكَيْطُ نَا مَرِيدًا ﴿ لَكَ نَدُ ٱللَّهُ ﴾ (٥) .

وقيل: فعيل بمعنى فاعل، لأنه يوسوس للناس، ويُزين لهم المعاصي، وطرق الشر، ويحثهم عليها، ويُبعدهم عن الخير، ويكيد لهم في ذلك كله، أنواع المكايد(٢)

قال ابن كثير: «والأول أشهر وأصح»(٧).

هذا هو معنى أصح صيغ الاستعاذة:

<sup>(</sup>١) سورة الجن، الآيتان: ٨-٩.

<sup>(</sup>۲) انظر «تفسير الطبري» ۱۱۲:۱، «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ۱۰:۱، «النكت والعيون» ۱:۹۱، «المحرر الوجيز» ۱:۰۱، «تفسير ابن كثير» ۲:۱۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية:١١٧ ١١٨.

<sup>(</sup>٦) انظر «النكت والعيون» ٤٨:١، «لباب التأويل في معاني التنزيل» ١٠:١.

<sup>(</sup>۷) في «تفسيره» ۱:۳٤.

«أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»

وقد جاء في الصيغ الأخرى بعض الزيادات

ففي الصيغة الثانية زيادة: السميع العليم.

وهما اسمان من أسماء الله \_ تعالى \_ فالسميع مشتق من صفة السمع وهو على وزن «فعيل» صفة مشبهة وصيغة مبالغة، يدل على أنه جل وعلا ذو السمع الذي وسع جميع الأصوات.

قال تعالى: ﴿ لَقَدُ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَخَتُنُ أَغَنِيَآهُ (١).

وقال تعالى: ﴿ قَدْسَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجُكِدِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ (٢).

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ (الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات، لقد جاءت المجادلة إلى النبي ـ ﷺ ـ وأنا في ناحية البيت، تشكو زوجها، وما أسمع ما تقول. فأنزل الله ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قُولَ ٱلِّي تُحَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ (٣).

والعليم: اسم من أسماء الله مشتق من العلم. والعلم هو إدارك المعلوم على ماهو عليه (٤) إدراكاً جازماً. وعليم على وزن «فعيل» صفة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، الآية: ١

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في المقدمة حديث ١٨٨. وصححه الألباني حديث ١٥٥ وأخرجه أحمد ٤٦:٦.

<sup>(</sup>٤) انظر اشرح صحيح مسلم» ٢١٣:١٦.

مشبهه وصيغة مبالغة يدل على أنه تعالى ذو العلم الواسع التام المحيط بالأشياء كلها جملة وتفصيلا، في أطوارها الثلاثة، قبل الوجود، وبعده، وبعد العدم، كما قال موسى \_ عليه السلام \_ حينما سئل عن القرون الأولى ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَابٍ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَسَى ﴿ ﴾ (١) . فلا يعترى علمه جل وعلا جهل سابق، ولا نسيان لاحق.

وجاء في الصيغة الثالثة والرابعة زيادة: من همزه ونفخه ونفثه.

فهمز الشيطان: المُوتة ـ بضم الميم، وهي الخنق: نوع من الجنون والصرع (٢).

سورة طه، الآية: ٥٢.

وقد ثبت عن الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ أنه كان يقرأ على المصروع، فيتكلم الجني، ويعاهد، ويخرج، فيقوم المصروع ما به أذى. وقد حصل ذلك أيضا لغيره من العلماء، كشيخ الإسلام ابن تيمية، ووقائع ذلك وشواهده أكثر من أن تحصر. ولقد وصل الأمر ببعض المسلمين من الكتاب وغيرهم، بل ببعض المنتسبين إلى أهل السنة والجماعة، إلى إنكار وجودهم ـ شأن بعض أهل الكتاب، والمعتزلة وغيرهم ـ مع أن الله ذكرهم في كتابه في مواضع كثيرة، وأفرد لهم سورة كاملة تسمى سورة "الجن" وجاء ذكرهم في السنة في أحاديث كثيرة، منها ما جاء في الاستعادة وغير ذلك، وجاء ذكرهم في السنة في أحاديث كثيرة، منها ما جاء في الاستعادة وغير ذلك، كحديث أبي سعيد قال رسول الله ـ ﷺ ـ: "إن بالمدينة نفراً من الجن قد أسلموا، فمن رأى شيئاً من هذه العوامر فليؤذنه ثلاثا، فإن بدا له بعد فليقتله، فإنه شيطان" رواه مسلم وغيره.

فالواجب الإيمان بوجودهم، وبكل ما ذكر الله عنهم في كتابه وفي سنة رسوله ـ ﷺ ـ مثل كونهم يتناسلون. قال الله تعالى ـ عن الشيطان ﴿أفتتخذونه وذريته أولياء من =

ونفخه: الكبر(١).

ونفثه: النفث: الشعر، لأنه ينفث من الفم<sup>(۲)</sup>. وقيل: السحر<sup>(۳)</sup> ولامانع من حمله عليهما معا فالشعر والسحر كلاهما من نفث الشيطان لكن المراد بالشعر هنا الشعر المذموم، في الأغراض السيئة كنصرة الباطل وأهله، والهجاء المقذع، والغزل الماجن، والمدح المفرط، ونحو ذلك.

أما الشعر المحمود، في الأغراض الشريفة السامية، كالانتصار للحق، والحث على الفضائل، ومكارم الأخلاق، والتحذير من الرذائل ومساوىء الأخلاق فهذا ليس من نفث الشيطان.

قال تعالى: ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَنَّبِعُهُمُ الْعَاوُدِنَ ﴿ الْمَرْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِمُونَ ﴿ الْمَالِمُ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ يَهِمِمُونَ ﴿ وَالْمَالِمُ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ

دوني آية (٥٠) الكهف. ومثل كونهم يرون الإنس. قال تعالى: ﴿إنه يراكم هو وقبيله من حيث لاترونهم آية (٢٧) الأعراف، وأن لهم رسلا من الإنس وقبل منهم قال تعالى ﴿يَا معشر الحِن والإنس ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم آية (١٣٠) الأنعام، وأن محمداً \_ ﷺ \_ رسول لهم وللإنس، قال تعالى ﴿قل أوحي إلى أنه استمع نفر من الجن فقالوا إنا سمعنا قرآنا عجبا يهدي إلى الرشد فآمنا به ولن نشرك بربنا أحدا الآيات (١-٢)، الجن. انظر «مجموع فتاوى ابن تيمية» ١٩:٩-٥٠، نشرك بربنا أحدا المعاد ، ١٦:٤، «رسالة إيضاح الحق في دخول الجني في الإنسي الابن باز، «الصحيح البرهان فيما يطرد الشيطان» ص٥١، «عالم الجن والشياطين ص٥١، «المدرسة العقلية الحديثة» ص٢٤١.

<sup>(</sup>١) انظر «النكت والعيون» ١: ٤٨، «النهاية» مادة «نفخ».

<sup>(</sup>٢) انظر «النهاية» مادة «نفث».

<sup>(</sup>٣) انظر «النكت والعيون» ١ : ٨٨.

وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱننَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَاظُلِمُواْ ﴾ (١) أي انتصروا للحق وأهله.

ولقد كان الشعر في صدر الإسلام من أقوى أسلحة الدعوة وأعظمها.

فعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «اهجوا قريشاً، فإنه أشد عليهم من رشق بالنبل»، فأرسل إلى ابن رواحة، فقال: «أهجهم»، فهجاهم، فلم يرض، فأرسل إلى كعب بن مالك، ثم أرسل إلى حسان بن ثابت، فلما دخل عليه، قال حسان: قد آن لكم أن ترسلوا إلى هذا الأسد الضارب بذَنبه، ثم أُدلع لسانه، فجعل يحركه، فقال: والذي بعثك بالحق، لأفرينهم بلساني، فري الأديم. فقال رسول الله \_ ﷺ =: «لا تعجل، فإن أبا بكر أعلم قريش بأنسابها، وإن لي فيهم نسبا، حتى يلخص لك نسبي» فأتاه حسان، ثم رجع فقال: يارسول الله، قد لخص لي نسبك، والذي بعثك بالحق لأسلنك منهم، كما تسل الشعرة من العجين. قالت عائشة فسمعت رسول الله \_ ﷺ كما تسل الشعرة من العجين. قالت عائشة فسمعت رسول الله \_ ﷺ ورسوله الله وقالت: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول لحسان: «إن روح القدس، لايزال يؤيدك، ما نافحت عن الله ورسوله» وقالت: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول: «هجاهم حسان فشفى واشتفى».

قال حسان:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله فيسي ذاك الجسزاء

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٢٢٧-٢٢٤.

#### هجوت محمداً براً تقياً. . . الخ<sup>(١)</sup>

وعن البراء بن عازب \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول الله \_ على \_ يقول لحسان بن ثابت: «اهجهم، أو هاجهم، وجبريل معك» متفق عليه (٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - "أن عمر مر بحسان، وهو ينشد الشعر في المسجد فلحظ إليه، فقال: قد كنتُ أنشد، وفيه من هو خير منك. ثم التفت إلى أبي هريرة، فقال: أنشدك الله! أسمعت رسول الله - عني، اللهم أيده بروح القدس» قال: اللهم نعم. متفق عليه (٣).

وقد كان \_ ﷺ \_ ينشد مع أصحابه \_ رضوان الله عليهم \_ يوم الخندق:

والله لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فأنزلن سكينة علينا وثبت الأقدام إن لاقينا إن الألى قد بغوا علينا وإن أرادوا فتنه أبينا (٤)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري \_ في بدء الخلق \_ باب ذكر الملائكة \_ حديث ٣٢١٣، ومسلم في فضائل الصحابة \_ فضائل حسان بن ثابت حديث ٢٤٨٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري \_ في بدء الخلق \_ باب ذكر الملائكة \_ حديث ٣٢١٢، ومسلم في فضائل الصحابة \_ فضائل حسان بن ثابت، حديث ٢٤٨٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه من حديث البراء - البخاري في الجهاد - باب حفر الخندق، حديث ٢٨٣٧، و وهذه الأبيات = ومسلم - في الجهاد والسير - باب غزوة الأحزاب، حديث ١٨٠٣، وهذه الأبيات =

وكان يقول \_ أيضاً \_ يوم الخندق:

«اللهم إن العيش عيش الآخرة فاغفر اللهم للأنصار والمهاجرة».

فقالوا مجيبين له:

نحن اللذين بايعوا محمدا على الجهاد ما بقينا أبدا<sup>(۱)</sup> وكان عليه الصلاة والسلام ينشد يوم حنين:

أنا النيي لا كذب أنا ابن عبدالمطلب(٢)

ومما يدل على أهمية الشعر في صدر الإسلام، وأنه كان من أقوى أسلحة الدعوة، ما جاء في قصة الأعشى، عندما جاء ليسلم، حاملا قصيدته المأثورة المشهورة:

ألم تغتمض عيناك ليلة أرمدا وبت كما بات السليم مسهدا والتي جاء فيها:

فآلیت لا أرثي لها من كلالة متى ما تناخي عند باب ابن هاشم نبیا یسرى ما لایسرون وذكسره له صدقات ما تغب ونائل

ولا من حفى حتى تلاقي محمدا. تراحي وتلقي من فواضله ندا أغار لعمري في البلاد وأنجدا وليس عطاء اليوم مانعه غدا

<sup>=</sup> لعامر ابن الأكوع انظر «السيرة النبوية» لابن هشام ٣٢٨:٢، «شرح أبيات مغني اللبيب» ٣٧٠.٦. ٣٩-٣٩.

<sup>(</sup>۱) أخرجه من حديث أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ البخاري \_ في الجهاد \_ باب الصبر عند القتال، حديث ١٨٠٥.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه من حديث البراء \_ البخاري \_ باب من قاد دابة غيره في الحزب، حديث
 ۲۸٦٤، ومسلم في الجهاد والسير \_ باب غزوة حنين \_ حديث ١٧٧٦.

أجدك لم تسمع وصاة محمد نبي الإله حيث أوصى وأشهدا إذا أنت لم ترحل بزاد من التقى ولاقيت بعد الموت من قد تزودا ندمت على ألا تكون كمثله وأنك لم ترصد لما كان أرصدا

فقد قابله المشركون، فعرضوا عليه أن يرجع تلك السنة وأعطوه مائة ناقة، وذلك اتقاء لسانه، وخوفا أن يكون في جانب الدعوة إلى الله، فقبل ذلك، على أن يعود من العام القابل فيسلم، وفي رجوعه، سقط من دابته على رقبته، فمات(١).

والخلاصة أن المعنى العام للاستعادة بصيغها: ألجأ إلى الله وأعتصم به وبأسمائه الحسنى وصفاته العليا وكلماته التامة التي لايجاوزهن بر ولا فاجر من الشيطان الرجيم، ونزغاته ووساوسه، وأسأل الله العصمة منه، والحفظ والصيانة والسلامة من جميع شرور الشيطان.

<sup>(</sup>۱) انظر «ديوان الأعشى» ص١٨٥-١٨٧، «السيرة النبوية» ٢٦:٢ ـ ٢٨، «الشعر والشعراء» م ٧٧٠

# المبحث الخامس أحكام الاستعاذة

#### أ ـ مكان الاستعاذة من القراءة:

قال الله ـ تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُّءَانَ فَاسْتَعِذْ بِأَلِّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ اللهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْ اللهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

ظاهر الآية أن الاستعاذة محلها بعد القراءة.

وقد تمسك بهذا الظاهر بعض القراء، فنقل ذلك عن حمزة (٢)، وأبي حاتم السجستاني (٣)، ورُويَ ذلك \_ أيضاً \_ عن أبي هريرة (٤) \_ رضي الله عنه \_ ومحمد بن سيرين (٥)، وإبراهيم النخعي (٢)، وداود الظاهري (٧) وحكاه

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>۲) انظر «غرائب القرآن» للنيسابوري ١٦:١، «تفسير ابن كثير» ٢٩:١.

<sup>(</sup>٣) انظر «تفسير ابن كثير» ٢٩:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «التفسير الكبير» ٢٠:٢٠، «المجموع» ٣٢٥:٣، «الجامع الأحكام القرآن» ٨٨:١.

 <sup>(</sup>٥) أخرج عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ باب متى يستعيذ \_ الأثر ٢٥٩٠، وابن أبي شيبة \_ في الصلوات \_ في التعوذ كيف هو ٢٣٨:١ عن ابن سيرين أنه كان يتعوذ قبل أن يقرأ أم القرآن وبعد قراءتها.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عن النخعي عبد الرزاق \_ في الصلاة \_ متى يستعيذ حديث ٢٥٩٣ وانظر
 «المجموع» ٣٠:٥٣، «تفسير ابن كثير» ٢٠:١٠.

<sup>(</sup>٧) انظر «التفسير الكبير» ١:٩٥، «الجامع لأحكام القرآن» ٨٨:١، «تفسير ابن كثير» .٣٠:١

القرطبي(١) وغيره عن مالك واستغرب ذلك ابن العربي(٢).

واحتج بعضهم لهذا القول بأن الاستعاذة بعد القراءة تدفع الاعجاب بعد فراغ القراءة (٢)، وتكون سببا للاستفادة من التلاوة، وحفظها وثباتها (٤).

وجمهور أهل العلم والتحقيق على أن الاستعادة مشروعة قبل القراءة، وأن معنى قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسَتَعِدْ بِالله، كقوله ـ تعالى: الرَّحِيمِ ﴿ فَإِذَا قُرَاتُ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعَدْ بِالله، كقوله ـ تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلمَرَافِقِ ﴾ أي: إذا فَمَتُمْ إِلَى ٱلمَرَافِقِ ﴾ أي: إذا أردتم القيام إلى الصلاة (٢٠) ، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا ﴾ (٧) أي: إذا أردتم القول، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَعَلُوهُ فَنَ مِن وَرَاءِ حجاب، إذا أردتم سؤالهن، فاسألوهن من وراء حجاب،

<sup>(</sup>١) في "تفسيره» ١:٨٨، وأنظر «التفسير الكبير» ٢٠:١١٤.

<sup>(</sup>۲) أنظر «أحكام القرآن» لابن العربي ٣: ١١٧٥\_١١٧٥.

<sup>(</sup>٣) إنظر «التفسير الكبير» (٥٩:١، «تفسير ابن كثير» ٢٩:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «إغاثة اللهفان» ١٤٨٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٦) انظر «المصنف» لعبدالرزاق \_ الصلاة \_ باب متى يستعيذ \_ الآثار ٢٥٨٨ \_ ٢٥٩٣، «المصنف» لعبدالرزاق \_ الصلاة \_ باب متى يستعيذ \_ الآثار ٢٥٨٨ \_ ٢٥٩٣، «تفسير الطبري» ١٠٤١، «المحرر الوجيز» ١٠٨١، «السبع» ١٠٤٤، «أحكام القرآن» لابن العربي ١٠٥٣، «المحرر الوجيز» ١٠٨١، «زاد المسير» ٢٠١٠، «التفسير الكبير» ١٠٩١-٢٠، «الجامع لأحكام القرآن» ٢٠٨١، «التبيان» للنووي ص١٤، «تفسير ابن كثير» ٢٠٩٠، ٣٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام، الآية: ٢٥١.

<sup>(</sup>٨) سورة الأحزاب، الآية: ٥٣.

وكقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَنجَيَّتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى جَنوَنكُرُ صَدَقَةً ﴾ (١) أي إذا أردتم مناجاة الرسول \_ ﷺ - (٢)

قال القرطبي (٣): «فأوقع الماضي، مكان المسقبل، كقول الشاعر: وإنسي لآتيكم لـذكر الـذي مضى من الود واستئناف ما كان في غد<sup>(٤)</sup> أي ما يكون في غد.

وعلى هذا المعنى دلت السنة، كما جاء في حديث أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ قال: كان رسول الله \_ على \_ إذا قام إلى الصلاة بالليل كبر، ثم يقول: «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك، ثم يقول: الله أكبر كبيرا، ثم يقول: أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، من همزه ونفخه ونفخه».

وهذا القول هو الصحيح.

قال الجصاص (٦): «وقول من قال: إن الاستعاذة بعد الفراغ من القراءة شاذ، وإنما الاستعاذة قبل القراءة، لنفي وساوس الشيطان عند القراءة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَانَعِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى آ

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١٩١٠.

<sup>(</sup>۳) في «تفسيره» ۲:۱۸.

<sup>(</sup>٤) البيت للطرماح ـ انظر «ذيل ديوانه» ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه في الكلام على صيغ الاستعادة في المبحث الأول، من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٦) في «أحكام القرآن» ١٩١:٣.

أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِيَ أُمِنِيَتِهِ فَيَنْسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلَقِى ٱلشَّيْطَانُ ﴾(١)، فإنما أمر الله بتقديم الاستعادة قبل القراءة لهذه العلة».

بل حُكى الإجماع عليه.

قال مكي في كتابه «الكشف عن وجوه القراءات السبع» (٢): «فإن قيل: فإن ظاهر النص أن يتعوذ القارىء بعد القراءة، لأنه قال ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ الْقُرْءَانَ فَاسَتَعِذَ ﴾ والفاء بعدما قبلها، تتبعه هو أصلها، فالجواب: أن المعنى على خلاف الظاهر، معناه: فإذا أردت قراءة القرآن فاستعذ بالله، ودل على ذلك الإجماع أن الاستعاذة قبل القراءة، ودليل هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَاءَهَا بأَسُنَا ﴾ (٣)، فوقع في ظاهر التلاوة أن مجيء البأس بعد الهلاك، وليس المعنى على ذلك، إنما معناه: وكم من قرية أردنا إهلاكها، فجاءها بأسنا. فمجيء البأس، بعد إرادة الهلاك، وقبل الهلاك، وكذلك التعوذ، المأمور به، يكون بعد إرادة القراءة، وقبل القراءة، على أصل الفاء».

وقد ضعف ابن الجزري<sup>(١)</sup> صحة المروي في هذا، عن حمزة وأبي حاتم، وأبي هريرة وابن سيرين والنخعي، في أنها بعد القراءة، وقال: «محلها قبل القراءة إجماعا، ولا يصح قول بخلافه، عن أحد ممن

سورة الحج، الآية: ٥٢.

<sup>(7) 1:</sup>P.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) في «النشر» ٢٥٤١، وأنظر: «المحلى» ٣٠٠٥، «المبسوط» ١٣١١، «أحكام القرآن» لابن العربي ٢١٧٥-١١٧٦، «تفسير ابن كثير» ٢٠١١.

يعتبر قوله».

واتفق القراء، على مشروعية التعوذ، قبل البسملة، في ابتداء السور، واختلفوا فيما إذا ابتدأ القارىء بوسط السورة، هل يتعوذ، أو يجمع بينهما.

والصحيح أنه يتعوذ فقط. ويقف بعد الاستعاذة ثم يقرأ، ويجوز أن يصل الاستعاذة بالقراءة (١).

واستثنى بعض أهل العلم، مثل قول - تعالى: ﴿ وَهُو اللَّهِ لَا اللَّهُ لَا إِلَّا هُو ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو اللَّهُ لَا إِلَّا هُو ﴾ أنشأ جَنَّتِ مُعَرُوشَتِ ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ فَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَمَ هُو اللّهِ اللهِ عَالَى: ﴿ فَاللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

وهذا الاستثناء لا دليل عليه، بل الدليل على خلافه، لأن الأمر بالاستعاذة عام لكل قراءة للقرآن، من أي موضع منه كانت القراءة، والبسملة - على الصحيح - لاتشرع إلا في أول السورة. والتعليل بقبح

<sup>(</sup>۱) انظر «التبصرة» ص٢٤٦-٢٥٠، «الإقناع» ١٥٤١، «البرهان» ٢٠٠١، «النشر» النشر» ٢٠٠١، «النشر»

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، الآية:٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٦) انظر «البرهان» ٤٦٠:١ «النشر» ٢٦٦٦.

اللفظ لا يكفي مسوغاً للبسملة وسط السورة بلا دليل، لكن كما يشرع الوقف على كثير من آي القرآن لمراعاة اللفظ والمعنى، فكذلك ينبغي أن يقف القارىء بعد الاستعاذة ويسكت قليلا في مثل هذه المواضع المذكورة، وبهذا يزول القبح.

\* \* \*

## ب\_حكمها عند قراءة القرآن، في الصلاة أو خارجها:

اختلف أهل العلم في حكم الاستعادة عند القراءة.

فذهب بعض أهل العلم إلى أنها واجبة في الصلاة وخارجها<sup>(١)</sup>. منهم عطاء<sup>(٢)</sup>، واختاره ابن حزم في المحلى<sup>(٣)</sup>، وانتصر له.

وقد استدل من ذهب إلى هذا القول بظاهر الآية ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُّوَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اَ ﴾ (٤) .

قالوا فالأمر يقتضي الوجوب، كما استدلوا بمواظبة الرسول - على على التعوذ وتعليمه ذلك لأصحابه، وبأن شر الشيطان يجب دفعه بكل وسيلة، وأعظم وسيلة لدفعه هي اللجوء إلى الله، والاستعاذة به من شر الشيطان، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب (٥).

فعلى هذا إذا نسي القارىء أن يستعيذ قطع القراءة فتعوذ، وابتدأ من حيث وقف، وقيل من أول الحزب.

<sup>(</sup>۱) انظر «المبسوط» ۱: ۱۳، «التفسير الكبير» ۱:۰۱، «الجامع لأحكام القرآن» (۱:۸۸ «المهذب في القراءات العشر» ۲:۰۱، «النشر» ۳۰:۱».

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في الصلاة \_ باب الاستعادة في الصلاة حديث ٢٥٧٤ وذكره الجصاص ١٩٧٤، وابن حزم في «المحلى» ٢٥٠١، وابن كثير في «المحلى» ٢٠٠١،

<sup>(7) 7:</sup> ٧٤٧ ، ٠٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية:٩٨.

<sup>(</sup>٥) انظر «التفسير الكبير» ٢٠:١، «غرائب القرآن» ١٦:١، «تفسير ابن كثير» ٣٢:١٠.

وجمهور أهل العلم من الصحابة والتابعين، ومن بعدهم، على أن الاستعادة مستحبة، قبل كل قراءة للقرآن، سواء كان ذلك في الصلاة، أو خارجها.

وهذا مروي عن ابن عمر، وأبي هريرة (١)، وعطاء بن أبي رباح، والحسن البصري، وابن سيرين، وإبراهيم النخعي، والأوزاعي، والثوري (٢).

وهـو قـول أبـي حنيفـة، وأصحـابـه (٣)، وأحمـد بـن حنبـل، وأصحابه (٤)، وإسحاق (٥)، وهو الذي اختاره أكثر الشافعية، وصححوه عن الشافعي (٦).

وحملوا الأمر في الآية: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴿ كَالْمَ عَلَى النَّابِ والاستحباب، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءِ ﴾ (٧) وقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرْ ﴾ (٨).

وقد استدلوا لهذا القول بأن الرسول \_ ﷺ \_ يذكر كثيراً من الآيات

انظر «المجموع» ۳: ۳۲۵.

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» ٢: ١٤٥، «المجموع» ٣٢٥:٣.

<sup>(</sup>٣) انظر «المبسوط» ١٣:١، «فتح القدير» لابن الهمام ٢٩١١.

<sup>(</sup>٤) انظر «التحقيق» ١: ٢٩٠٠، «المعنى» ٢: ١٤٥، «إغاثة اللهفان» ١٠٥٢.١.

<sup>(</sup>٥) انظر «المغنى» ٢: ١٤٥، «المجموع» ٣: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر «المجمّوع» ٣:٥ ٣٢، ٣٢٦.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء، الآية: ٣.

 <sup>(</sup>٨) سورة النور، الآية: ٣٢. انظر «أحكام القرآن» للجصاص ٣: ١٩١ «الكشف عن وجوه القراءات السبع» لمكي ٩:١.

ضمن الأحاديث التي صحت عنه \_ وما نقل عنه \_ عَلَيْهُ \_ أنه كان يستعيذ، فدل هذا على أن الأمر هنا ليس للوجوب.

وقال الطبري(١): يستدل له بإجماع الجميع على عدم وجوبها(٢).

وقال السرخسي في «المبسوط» (٣) بعد أن ذكر قول عطاء بوجوبها: «وهو مخالف لإجماع السلف فقد كانوا مجمعين على أنها سنة».

وقال ابن عطية (٤): «أجمعوا على استحسان ذلك والتزامه في كل قراءة في غير الصلاة».

وقال ابن هبيرة في «الافصاح»(٥): «واتفقوا على أن التعوذ في الصلاة على الاطلاق قبل القراءة سنة إلا مالكا، فإنه قال: لا يتعوذ في المكتوبة».

وقال النووي في «التبيان» (٢): «ثم إن التعوذ مستحب وليس بواجب، وهو مستحب لكل قارىء، سواء كان في الصلاة أو في غيرها».

وقال ابن كثير (٧): «وجمهور العلماء على أن الاستعادة مستحبة،

<sup>(</sup>١) انظر «تفسيره» ١٧٣:١٤ طبعة عيسى الحلبي.

<sup>(</sup>٢) هذا فيه تسامح من الطبري رحمه الله في حكايته للإجماع كما هو معروف من منهجه.

<sup>.17:1 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ١ : ٤٨، وانظر «الجامع لأحكام القرآن» ١ : ٨٨-٨٨.

<sup>(</sup>٥) ١:١٢٥ وانظر «التفسير الكبير» ٢٠:١١٥.

<sup>(</sup>٦) ص٦٤ــ٥٦. وانظر «المجموع» ٣: ٣٢٥، «لباب التأويل» ١٠:١٠.

<sup>(</sup>٧) في «تفسيره» ٢:١، وانظر «البرهان» ٢:٠٠١، «النشر» ٢:٧٥٧.

ليست بمتحتمة، يأثم تاركها».

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

ومعلوم أن التعوذ إنما شرع للتلاوة المجردة، وشرع في الصلاة لأجل التلاوة (١)، لا لأنه من واجبات الصلاة أو سننها، بل لأنه مستحب قبل قراءة القرآن مطلقا، لعموم قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسَتَعِدُ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ فَنَ فَذَلْكُ شَامِلُ للقراءة في الصلاة وفي غيرها.

وإذا قطع القراءة في غير الصلاة لعذر كعطاس أو كلام يتعلق بمصلحة القراءة فإنه لايعيد الاستعاذة، وأما لو قطعها إعراضا عن القراءة، أو لكلام لا يتعلق بالقراءة، فإنه يستأنف الاستعاذة استحباباً (٢).

#### ج - هل يتعوذ في الصلاة في كل ركعة، أو في الركعة الأولى فقط:

أكثر أهل العلم، على أن قراءة الصلاة كلها كقراءة واحدة، يكفي فيها الاستعادة مرة واحدة، في الركعة الأولى.

منهــــم عطــــاء (٣) والحســــن البصــــري (٤)

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسیر ابن کثیر» ۲۲:۱.

<sup>(</sup>٢) انظر «المجموع» ٣:٥٢٥، «البرهان» ١:٤٦٠، «النشر» ١:٢٥٩.

٣) أخرجه عن عطاء عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ باب الاستعاذة في الصلاة \_ حديث ٢٥٧٦.
 ٢٥٨٥، ٢٥٨٥، وانظر «أحكام القرآن» للجصاص ١٩١:٣، «المجموع» ٣٢٦٠٣

<sup>(</sup>٤) أخرجه عن الحسن عبدالرزاق ـ في الموضع السابق ـ حديث ٢٥٨٧، وانظر «سنن البيهقي» ٣٦:٢، «المحلى» ٣٤٩:، «المجموع» ٣٢٦:٣

والنخعي (١) والثوري (٢) وابن سيرين (٣) وطاوس (١)، وأبو حنيفة (٥)، والشافعي (٦)، وأحمد في رواية عنه (٧)

وإذا نسي أن يتعوذ في الركعة الأولى، تعوذ في الركعة الثانية عند الشافعي (٨). وقال الإمام أحمد «إن نسي التعوذ حتى شرع في القراءة لم يعد إليه لذلك»(٩).

واستدلوا بعموم قوله تعالى: ﴿فاستعذ بالله﴾.

وبحديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «كان رسول الله \_ ﷺ \_ إذا نهض من الركعة الثانية استفتح القراءة، ولم يسكت »(١٠).

قال ابن القيم \_ رحمه الله \_ في «زاد المعاد» (١١) بعدما ذكر الرواية عن أحمد: «الاكتفاء باستعادة واحدة أظهر \_ ثم استدل بحديث أبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه عن النخعي \_ عبدالرزاق \_ في الموضع السابق حديث ٢٥٨٦، وانظر أحكام القرآن للجصاص ١٩١٣، سنن البيهقي ٣٦:٢ المجموع ٣٢٦:٣.

<sup>(</sup>۲) ذكره عن سفيان الثوري ـ النووي في "المجموع" ٣٢٦:٣

<sup>(</sup>٣) ذكره عن أبن سيرين الجصاص ١٩١٣.

<sup>·(</sup>٤) فكره عن طاوس ابن حزم في «المحلى» ٣: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ٣:١٩١، «فتح القدير» لابن الهمام ٢:٢٩٠.

<sup>(</sup>٦) انظر «الأم» ١٠٧١، «المهنب» ٧٩:١، «المجموع» ٣٢٢:٣، «البيان» ص٦٥، «تفسير ابن كثير» ٢:١٣.

<sup>(</sup>V) انظر «المسائل الفقهية» ٣/ ١١٥-١١٦، «زاد المعاد» ٢٤٢-٢٤١.

<sup>(</sup>A) انظر «المجموع» ٣:٤٢٣.

<sup>(</sup>٩) «المغنى» ١٤٥:٢.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه مسلم \_ في المساجد ومواضع الصلاة \_ باب ما يقال عند تكبيرة الإحرام والقراءة \_ حديث ٥٩٩.

<sup>(</sup>١١) ٢٤٢:١، وانظر «المبسوط» ١٣:١-١٤.

هريرة ثم قال: «وإنما يكفي استعاذة واحدة، لأنه لم يتخلل القراءتين سكوت، بل تخللهما ذكر، فهي كالقراءة الواحدة، إذا تخللها حمد الله، أو تسبيح، أو تهليل، أو صلاة على النبي \_ عَلَيْتٌ \_ ونحو ذلك».

وعلى هذا فيكتفي المصلي بالاستعادة في الركعة الأولى، ثم يبسمل، ويقرأ الفاتحة، فإن قرأ بعدها من أول سورة بسمل فقط، وإن قرأ من وسط السورة تركهما معا، أما في بقية الركعات فيبسمل مع الفاتحة، وفي أول السورة فقط، ولا يستعيذ، لا مع الفاتحة ولا مع مايقرأ بعدها.

وذهب بعض العلماء إلى أن المصلي يتعوذ في كل ركعة، لأن كل ركعة لها قراءة مستقلة.

وهو مروي عن النخعي (١) وابن سيرين (٢).

وهو أحد الوجهين عند الشافعية (٣)، بل صححه بعضهم.

<sup>(</sup>١) انظر «المحرر الوجيز» ٤٨:١، «الجامع لأحكام القرآن» ٨٦:١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عن ابن سيرين عبدالرزاق في الصلاة \_ باب متى يستعيد \_ جديث ٢٥٩١، وانظر «المحلي» ٢٤٩٠،

<sup>(</sup>٣) انظر «الأم» ١٠٧١، «المهذب» ١٠٧١، «المجموع» ٣: ٣٢٦\_٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) ص١٥

<sup>(</sup>٥) انظر «المسائل الفقهية» ص ٣/ ١١٥-١١٦، «زاد المعاد» ٢٤٢-٢٤١.

#### «المحلى<sup>»(۱)</sup>.

وذهب الإمام مالك إلى أنه لا يتعوذ الرجل في المكتوبة، ولكن يتعوذ في قيام رمضان، وفي رواية في النافلة (٢).

#### د ـ حكم الجهر بها، أو الإسرار:

أما في غير الصلاة فذهب جمهور القراء إلى أن القارىء يجهر بالاستعاذة.

قال مكي في «التبصرة» (٣): «المختار لجميع القراء، المعول عليه، أن يبدأ بأعوذ بالله من الشيطان الرجيم» يعني جهرا.

وذهب بعض القراء إلى أن القارىء يُسر بالاستعاذة.

وهو مروي عن حمزة (٤)، ونافع (٥)، وقيل: إن نافعا لا يتعوذ (٦).

قال مكي في «الكشف عن وجوه القراءات السبع»(٧) بعدما ذكر

(1) 7:737.

<sup>(</sup>٢) انظر «المدونة» ٦٤:١، «المحرر الوجيز» ٤٨:١، «أحكام القرآن» لابن العربي ٢٠٠٠، «الجامع لأحكام القرآن» ٨٦:١.

<sup>(</sup>٣) ص٢٤٦، وانظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١١:١، «الإقناع في القراءات السبع» ١:١٥٠، «التسهيل لعلوم السبع» ١:٠٥، «المحرر الوجيز» ١:٠٥، «النشر» ٢:١٥٠، «التسهيل لعلوم التنزيل» ٢:٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر «التبصرة» ص٢٤٥، «الإقناع في القراءات السبع» ١٥٢:١، «النشر» ٢٥٢:١.

<sup>(</sup>٥) انظر «الإقناع في القراءات السبع» ١٥٢:١٠.

<sup>(</sup>٦) انظر «التبصرة» ص٢٤٥، «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١٣:١، «النشر» ٢٥٢:١

<sup>.11:1 (</sup>Y)

القول بالإسرار: «لئلا يظن ظان أو يتوهم متوهم أنه من القرآن، أو أنه فرض لازم».

أما الذين اختاروا الجهر بها فقالوا: قد عُلِمَ يقينا أنها ليست من القرآن، فلا محذور في الجهر بها، وهو أولى لإغاظة الشيطان، ودفع وساوسه، وتعليم الجاهل، وتذكير المستمع إلى غير ذلك من فوائد الجهر بها.

#### وأما حكم الجهر بها في الصلاة

فذهب جمهور العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من القراء والفقهاء إلى مشروعية الإسرار بالاستعادة في الصلاة: منهم الخلفاء الأربعة (۱)، وعبدالله بن عمر (۲)، وعبدالله بن مسعود (۳) وإبراهيم النخعي (٤).

وبه قال أبو حنيفة (٥)، وأحمد بن حنبل (٦)، وهو وجه في مذهب

<sup>(</sup>١) [ انظر «مجموع فتاوى أشيخ الإسلام ابن تيمية» ٢٢:٥٠٥، وانظر «المحلى» ٣:٤٩:٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عن ابن عمر الشافعي في «الأم» ١٠٧:١، والبيهقي في الصلاة ـ باب الجهر بالتعوذ والإسرار به. من طريق الشافعي ٣٦:٢.

<sup>(</sup>٣) انظر «المحلي» ٣:٩٤٩...

<sup>(</sup>٤) أخرجه عن النخعلي عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ باب ما يخفي الإمام \_ الأثر (٢٥٩ - ١٠٥١) وانظر «المحلي» ٢٤٩:٣.

<sup>(</sup>٥) انظر «المبسوط» ١٣٠١، «فتح القدير» لابن الهمام ٢٩١١.

<sup>(</sup>٦) انظر «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧٦، «المغني» ١٤٦:٣، «النشر»

الشافعي(١)، وقول مالك في قيام الليل(٢).

وذهب بعض أهل العلم إلى الجهر بالاستعاذة في الصلاة وهو مروي عن أبي هريرة (٣).

وهو اختيار الشافعي في «الإملاء»(٤) قال: «يجهر بالتعوذ، وإن أسر فلا يضر».

وقال بعضهم بالتخيير بين الجهر والإسرار. وهو وجه في مذهب الشافعي (٥).

قال ابن أبي ليلي: «الإسرار والجهر سواء، هما حسنان»(٦).

والصحيح من أقوال أهل العلم، الإسرار بها، وعدم الجهر، إلا لحاجة كتعليم ونحوه.

قال السرخسي (٧٠): «لأن الجهر بالتعوذ لم ينقل عن رسول الله \_ على الله عن رسول الله على الله عن رسول الله على ال

<sup>(</sup>١) انظر «الأم» ١:٧٠١، «المهذب» ١:٧٩، «تفسير ابن كثير» ١:٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر «النشر» ٢٥٤:١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عن أبي هريرة \_ الشافعي \_ في «الأم» ١٠٧١، والبيهقي في الصلاة \_ الجهر بالتعوذ والإسرار به من طريق الشافعي ٣٦:٢، وانظر «المهذب» ١٩١١، «مجموع الفتاوى» ٢٢:٥٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر «المجموع» ٣:٤٣، «تفسير ابن كثير» ١:٣٢، «النشر» ١:٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) انظر «الأم» ١:٧٠١، «المجموع» للنووي ٣:٤٤، «تفسير ابن كثير» ١:٣٢، «النشر» ٢٠٣:١.

<sup>(</sup>٦) انظر "المجموع" ٣:٢٦.

<sup>(</sup>۷) في «المبسوط» ۱۳:۱.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱): «الجهر بالتعوذ أحياناً للتعليم ونحوه لا بأس به، كما كان عمر بن الخطاب، يجهر بدعاء الاستفتاح مدة (۲). . وأما المداومة على الجهر بذلك، فبدعة، مخالفة لسنة رسول الله \_ على وخلفائه الراشدين، فإنهم لم يكونوا يجهرون بذلك دائماً، بل لم ينقل أحد عن النبي \_ على وأنه جهر الاستعاذة والله أعلم».

وقال ابن الجزري (٣) «المختار في الصلاة الاخفاء».

ولكن إذا جهر الإمام ولم يسكت، فهل يستعيذ المأموم، أولا، فيه قولان لأهل العلم، وهما روايتان عن الإمام أحمد (3)، القول الأول يستعيذ، والثاني لا يستعيذ. قال ابن تيمية (٥) «وهو أصح، وهو قول أكثر العلماء كذلك والشافعي، وكذا أبو حنيفة فيما أظن».

قلت وقد اختار القول الأول بأنه يستعيذ كما يبسمل ـ وإن لم يسكت الإمام ـ تبعاً لقراءة الفاتحة بعض أهل العلم(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوي» ۲۲: ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) أخرج مسلم \_ في الصلاة \_ حديث ٢٩٩ \_ عن عبدة أن عمر بن الخطاب، كان يجهر بهؤلاء الكلمات يقول "سبحانك اللهم وبحمدك، تبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا: إله غيرك. كما جهر ابن عباس في قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة، وقال "لتعلموا أنها سنة" أخرجه البخاري \_ في الجنائز حديث ٦٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) - في «النشر» ٢٠٣١، ٤٥٤، وأنظر «غرائب القرآن» للتيسابوري ٢٦:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «المسائل الفقهية» ١١٦:١٠.

<sup>(</sup>٥) في «مجموع الفتاوى» ٣٤١:٢٢. وإنظر ٢٣:٢٨٠.٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) انظر مایأتی ص۱۳۹.

#### المبحث السادس

### المواضع التي تشرع فيها الاستعاذة

تشرع الاستعاذة في مواضع كثيرة منها مايلي:

١- عند قراءة القرآن، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطِنِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ الشَّيْطِنِ الرَّحِيدِ ﴿ )، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي إِلَا إِذَا تَمَنَّى اَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ وَلَا نَبِي إِلَا إِذَا تَمَنَّى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ وَلَا نَبِي إِلَا إِذَا تَمَنَى الشَّيْطَانُ ثُونَ أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَاكُ اللّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ اللّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَ مِن اللّهُ عَلِيمُ مَا يُلْقِى السَّيْطِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل

٣ عندما يوسوس الشيطان للمسلم في معتقده بربه. فعن أبي

<sup>(</sup>١) - سورة النحل، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت، الآية:٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون، الآية: ٩٨-٩٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٢٠١.

هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي \_ ﷺ \_ قال: «يأتي الشيطان أحدكم، فيقول: من خلق كذا؟ حتى يقول من خلق ربك، فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته » متفق عليه (١).

٤\_ عندما يُلبس الشيطان، على الإنسان في صلاته.

فعن عثمان بن أبي العاص \_ رضي الله عنه \_ أنه أتى النبي \_ على \_ فقال: يارسول الله، إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي، وقراءتي، يلبسها علي فقال رسول الله \_ على \_: «ذاك شيطان، يقال له خِنْزَب، فإذا أحسسته، فتعوذ بالله منه، واتفل على يسارك ثلاثا، قال: ففعلت ذلك، فأذهبه الله عني "رواه مسلم (٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله - على الله عنه التأذين، فإذا قضي نودي للصلاة أدبر الشيطان، وله ضراط حتى لايسمع التأذين، فإذا قضي النداء، أقبل، حتى إذا ثُوب بالصلاة أدبر، حتى إذا قُضي التثويب أقبل، حتى يخطر بين المرء ونفسه، يقول: اذكر كذا، اذكر كذا، لما لم يكن يذكر، حتى يظل الرجل لا يدري كم صلى " متفق عليه (٣).

٥ عند الغضب، فقد أخرج البخاري ومسلم عن سليمان بن صُرَد \_ رضي الله عنه \_، قال: استب رجلان عند النبي \_ ﷺ \_ ونحن عنده

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في \_ بدء الخلق \_ باب صفة إبليس وجنوده \_ حديث ٣٢٧٦ ومسلم في الإيمان \_ باب بيان الوسوسة في الإيمان ـ الحديث ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) في السلام ـ باب التعود من شيطان الوسوسة في الصلاة ـ حديث ٢٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري \_ في الأذان \_ باب فضل التأذين \_ حديث ٦٠٨، ومسلم في الصلاة \_ فضل الأذان حديث ٣٨٩.

جلوس، وأحدهما يسب صاحبه، مغضباً قد احمر وجهه، فقال النبي - على الله عنه ما يجد، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. فقالوا للرجل: ألا تسمع ما يقول النبي - على الله عنه ما يقول النبي - على الله فقال: إني لست بمجنون (١).

٦- عندما يرى الإنسان رؤيا يكرهها، فعن أبي قتادة \_ رضي الله عنه \_، قال: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول: «الرؤيا من الله، والحلم من الشيطان، فإذا رأى أحدكم شيئاً يكرهه، فلينفث عن يساره ثلاثا، ويتعوذ بالله من شرها، فإنها لن تضره»، وفي رواية: «وليتعوذ بالله من شر الشيطان وشرها. . . ، فإنها لن تضره» متفق عليه (٢).

وعن جابر بن عبدالله \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله \_ ﷺ \_ أنه قال: «إذا رأى أحدكم الرؤيا يكرهها، فليبصق عن يساره، وليتعوذ بالله من الشيطان، ويتحول عن جنبه الذي كان عليه» رواه مسلم<sup>(٣)</sup>.

٧- عند دخول المسجد. فعن عبدالله بن عمرو بن العاص عن النبي - عند دخول المسجد قال: «أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»(٤).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في الكلام على صيغ الاستعاذة في المبحث الأول، من هذا الفصل.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ـ في بدء الخلق ـ باب صفة إبليس وجنوده ـ حديث ۳۲۹۲، ومسلم ـ في أول كتاب الرؤيا ـ حديث ۲۲۲۱.

<sup>(</sup>٣) في الرؤيا ـ حديث ٢٢٦٢، وكذا رواه أبو داود ـ في الأدب ـ باب ما جاء في الرؤيا ـ حديث ٥٠٢٢، وابن ماجه ـ في تعبير الرؤيا ـ من رأى رؤيا يكرهها ـ حديث ٣٩٠٨.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبؤ ذاؤد - في الصلاة - باب فيما يقولة الرجل عند دخول المسجد حديث ٤٦٦ وصححه الألبائي حديث ٤٤١ .

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله - على اللهم افتح دخل أحدكم المسجد، فليسلم على النبي - على النبي، ثم ليقل اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليسلم على النبي، وليقل اللهم اعصمني من الشيطان الرجيم»(١).

٨\_ عند سماع نهيق الحمار، ونُباح الكلاب. فعن أبي هريرة - رضي الله عنه \_ أن النبي قال: «إذا سمعتم صياح الديكة فسلوا الله من فضله، فإنها رأت ملكا، وإذا سمعتم نهيق الحمار، فتعوذوا بالله من الشيطان، فإنه رأى شيطاناً» متفق عليه (٢).

وعن جابر بن عبدالله \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_ «إذا سمعتم نُباح الكلاب، ونهيق الحمر بالليل فتعوذوا بالله فإنهن يرين مالا ترون» رواه أبو داود (۳)

٩\_ عند نزول منزل. فعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول: «من نزلا منزلا، ثم قال: أعوذ بكلمات الله التامات، من شر ما خلق، لم يضره شيء، حتى يرتحل من منزله ذلك» رواه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في الصلاة ـ باب الدعاء عند دخول المسجد حديث ۷۷۳ وضححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الخلق \_ باب خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال حديث \_ ٣٣٠٣، ومسلم \_ في الذكر \_ باب استحباب الدعاء عند صياح الديكة \_ حديث ٢٧٢٩.

<sup>(</sup>٣) في الأدب ـ باب نهيق الحمير ونُباح الكلاب ـ حديث ٥١٠٣، وصححه الألباني، حديث ٤٢٥٦.

مسلم (۱).

• ١- عند دخول الخلاء \_ فعن أنس \_ رضي الله عنه \_ قال: كان النبي \_ عليه و إذا دخل الخلاء قال: «اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث»(٢).

١١ـ عندما يجد الإنسان وجعاً في جسده.

فعن عثمان بن أبي العاص أنه شكا إلى رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ فقال له رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ فقال له رسول الله \_ عَلَيْهُ \_: «ضع يدك على الذي يألم من جسدك، وقل: بسم الله ثلاثا، وقل سبع مرات: أعوذ بالله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر» رواه مسلم (۳).

١٢\_ عند الصباح والمساء وعند النوم.

عن أبي هريرة أن أبا بكر الصديق - رضي الله عنه - قال يارسول الله مُرني بكلمات أقولهن، إذا أصبحت، وإذا أمسيت، قال «قل اللهم فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، رب كل شيء ومليكه، أشهد أن لا إله إلا أنت، أعوذ بالله من شر نفسي، وشر الشيطان وشركه. قال: قلها إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك»(٤).

<sup>(</sup>١) في ـ الذكر والدعاء ـ باب التعوذ من سوء القضاء ودرك الشقاء ـ حديث ٢٧٠٨.

<sup>: (</sup>٢) أخرجه البخاري ـ في الوضوء ـ باب ما يقول عند الخلاء ـ حديث ١٤٢، ومسلم في الحيض، باب ما يقول إذا أراد دخول الخلاء ـ حديث ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) في السلام ـ باب استحباب وضع يده على موضع الألم مع الدعاء، حديث ٢٢٠٢.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود \_ في الأدب \_ باب ما يقول إذا أصبح حديث ٥٠٦١، والترمذي في
 الدعوات حديث ٣٣٩٢، وأحمد ٢٩٧٢، وصححه الألباني.

١٣ عند الفزع من النوم.

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ قال: «إذا فزع أحدكم من النوم، فليقل: أعوذ بكلمات الله التامة من غضبه وشر عباده، ومن همزات الشياطين، وأن يحضرون (١٠).

١٤ ـ كما يشرع للمسلم أن يعود أولاده.

فعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: «كان النبي - عَلَيْ - يعوذ الحسن والحسين، ويقول: «ان أباكما كان يعوذ بها إسماعيل وإسحاق: أعوذ بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة» رواه البخاري (٢).

إلى غير ذلك من المواضع والأوقات، التي تتأكد فيها مشروعية الاستعادة. قال الله ـ تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلسَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلسَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكُ مِنْ هَمَزَتِ السَّيَالِينِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال ابن زيد: «في كل شيء من أمري»<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ـ في الطب ـ حديث ٣٨٩٣، والترمذي ـ في الدعوات جديث ٣٥٢٨. وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) في الأنبياء \_ بأب (٧٠) \_ حديث ٣٣٧١، وأخرجه أبو داود \_ في السنة \_ بأب في القرآن حديث ٢٠٦٠، وابن ماجه له في الطب \_ حديث ٢٠٦٠، وابن ماجه له في الطب، حديث ٣٥٢٥، وأحمد ٢٣٦:١، ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية ٩٨-٩٧،

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبرى ٥١:١٨ ـ الطبعة الثالثة.

# المبحث السابع بيان أن شيطان الإنس بيان أن شيطان الإنس ومن النفس «المذمومة»

#### أـ شيطان الجن أعظم ضرراً من شيطان الإنس

قال ابن كثير (۱) في كلامه على الاستعادة: «وهي استعانة بالله، واعتراف له بالقدرة، وللعبد بالضعف والعجز، عن مقاومة هذا العدو المبين الباطني، الذي لا يقدر على منعه، ودفعه إلا الله، الذي خلقه، ولا يقبل مصانعة، ولا يدارى بالإحسان، بخلاف العدو من نوع الإنسان، كما دلت على ذلك آيات من القرآن، في ثلاث من المثاني، وقال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنَّ وَكَفَى بِرَيِكَ وَقَال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنَّ وَكَفَى بِرَيِكَ وَقَال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنَّ وَكَفَى بِرَيِك

وقد نزلت الملائكة لمقاتلة العدو البشري، فمن قتله العدو الظاهر البشري كان شهيداً، ومن قتله العدو الباطني كان طريداً، ومن غلبه العدو الطاهري كان مأجوراً، ومن قهره العدو الباطني، كان مفتوناً، أو موزورا، ولما كان الشيطان، يرى الإنسان من حيث لايراه، استعاذ منه بالذي يراه، ولا يراه الشيطان»(٣).

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۲:۱۳.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «غرائب القرآن» ٢: ٢٢ ـ ٢٣.

وقال ابن كثير \_ أيضًا (١) \_: «فإن الشيطان لا يكفه عن الإنسان إلا الله، ولهذا أمر \_ تعالى \_ بمصانعة شيطان الإنس، ومداراته بإسداء الجميل إليه، ليرده طبعه عما هو فيه من الأذي، وأمر بالاستعادة به من شيطان الجن، لأنه لايقبل رشوة، ولا يؤثر فيه جميل، لأنه شرير بالطبع، ولا يكفه عنك إلا الذي خلقه، وهذا المعنى في ثلاث آيات من القرآن، لا أعلم لهن رابعة: قوله: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَٱعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنهلينَ ﴿ أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ مَمَّا يَتَعَلَّقَ بِمَعَامِلَةَ الْأَعْدَاءَ مِنَ الْبِشْرِ، ثُمَّ قَالَ ا ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَذَعُّ فَأَسْتَعِذَ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ (٣)، وقال تعالى في سورة: ﴿قد أَفلح المؤمنون﴾ ﴿ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحۡسَٰنُ ٱلسَّيِّتَةَ كَتَنُ أَعَلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ﴿ ﴾ ﴿ \* )، وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَسَّتُوى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّتَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّذِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذًا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُم عَدَوَّةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴿ وَمُا يُلَقَّلُهَا ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴾ .

قال ابن الجزري<sup>(٦)</sup>

في «تفسيره» ٢:٣٣، والمطر «إغاثة اللهفان» ١:٥٥١. (1)

سورة الأعراف، الآية: ١٩٩. (٢)

سورة الأعراف، الآية: ١٧٠٠ (٣)

سورة المؤمنون، الآية: ٩٨ـ٩٦  $(\xi)$ 

<sup>(0)</sup> 

سورة فصلت، الآية:٣٣ـ٣٣. انظر أيضا ٢٩:١ من تفسير ابن كثير، وانظر أيضا كلالمُه فيُّ تفسير الآيات المذكورة من سورة الأعراف. وانظر «النشر» ٢٥٦:١.

فئ «النشر» ١ : ٢٥٧ (I)

شيطاننا المغوي عدو فاعتصم بالله منه والتجي وتعوذ وعسوذ وعسدوك الإنسان دار وداده تملكه وادفع بالتي فإذا الذي

فشيطان الإنس، قد ينفع فيه العفو، أو الأمر بالمعروف، أو الإعراض، أو الإحسان. أما شيطان الجن، فلا يعصم منه إلا الاستعادة بالله منه، لأن شيطان الجن متسلط، لايريد إلا إغواء الإنسان، وإهلاكه، وهو خفي لا يرى كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ يَرَنَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنَ حَيْثُ لَا نُرَقَتُهُم ﴾ (١). ولأنه يجري من ابن آدم مجرى الدم، كما قال علي المرى الدم، كما قال علي الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم، كما قال علي الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم» (٢).

فأمره خطير، وكيده عجيب (٣)، فهو يتدرج بالإنسان ـ إن وجد سبيلا إليه ـ حتى يوقعه بالكفر ويكبه في النار. قال تعالى: ﴿ كَمْثُلِ الشَّيْطُنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ ٱكَفَرْ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيْطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَؤُزُّهُمُ أَزًا ﴿ ).

وإن لم يستطيع إيصاله إلى الكفر، بل إلى أعظم دركاته، فإنه

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الاعتكاف، وفي بدء الخلق حديث ٢٠٣٥، ٢٠٣٨، ٢٠٣٩، ٢٠٣٩، الله الله المحكم، ومسلم - في السلام - حديث ٢١٧٥ من حديث صفية في قصة مجيئها إلى النبي ﷺ، وهو معتكف وخروجه معها ليوصلها إلى البيت، وأخرجه - أيضا - مسلم من حديث أنس حديث ٢١٧٤.

<sup>(</sup>٣) من أجود ما ألف في مكايد الشيطان ما كتبه ابن القيم في كتابه "إغاثة اللهفان" ١ : ١٦٣ وما بعدها. وانظر "التفسير القيم" ص ١٠٩-٢١٤. وانظر "تلبيس إبليس" لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم، الآية: ٨٣.

لايكف حتى يوصله إلى أقصى حد يمكنه إيصاله إليه، ولو كان دون الكفر، فيوقعه في البدعة، فإن لم يستطع أوقعه في الكبائر، فإن لم يستطع أوقعه في الكبائر، فإن لم يستطع أوقعه في الصغائر، فإن لم يستطع ثبطه عن الطاعات وشغله بالمباحات، فإن لم يستطع شغله بالمفضول عن الفاضل، فإن لم يستطع ذلك أتاه من باب الإعجاب والكبر والرياء، وهذا - في الغالب مدخله على كثير من العباد والعلماء وذوي الجاه والسلطان والكرم والشجاعة ونحوهم، فليحذر العاقل اللبيب، من ذلك فإن الشيطان عندما يعجز عن حمله على ترك واجب أو انتهاك محرم ظاهر، فإنه يأتيه من هذا المدخل الخفي فيحبط عمله، وهو لا يدري. فإن لم يدرك منه شيئاً من هذه المراتب وأعيته فيه الحيل سلط عليه حزبه من شياطين شيئاً من هذه المراتب وأعيته فيه الحيل سلط عليه ويمنع الناس من الانتفاع به فيبقى في مدافعة وتسلط هؤلاء الشياطين لايفتر حتى يأتيه من ربه اليقين (۱)

ب الشيطان أعظم ضررا على الإنسان من النفس «المذمومة» (٢)، بل إن النفس المذمومة كل ما يحصل منها من شر وفساد، إنما هو بسبب تزيين الشيطان، ووسوسته، لأنها مركب الشيطان، والأداة لتنفيذ شره، ولهذا أكثر الله في القرآن الكريم من ذكر الشيطان، وذمه، والتحذير منه، في مواضع كثيرة جدا. وأمر بالاستعاذة منه عند قراءة القرآن. بينما ذكر النفس المذمومة في ثلاثة مواضع فقط، في قوله -

<sup>(</sup>۱) انظر «يدائع الفوائد» ۱: ۲٦٢\_۲۲ .

<sup>(</sup>٢) انظر «إغاثة اللهفان» ١٤٥٠. (٢)

تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۖ بِٱلشَّوْءِ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَلَآ أُقْبِمُ بِٱلنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ إِنَّ ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ ﴾ (٢) .

ولم يأمر بالاستعاذة منها في موضع واحد من القرآن، وإنما جاءت الاستعاذة من شرها بالسنة، كما في حديث أبي هريرة، في تعليم النبي \_ عليه حديث أبي بكر كلمات يقولهن إذا أصبح، وإذا أمسى، وإذا أخذ مضجعه، وفيهن أمره \_ عليه أن يقول «أعوذ بالله من شر نفسي»(٤).

وفي خطبة الحاجة كما في حديث ابن مسعود قال: علمنا رسول الله \_ على خطبة الحاجة: «إن الحمد لله نستعينه ونستغفره ونعوذ به من شرور أنفسنا... الحديث»(٥).

سورة يوسف، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في المواضع التي تشرع فيها الاستعادة المبحث السادس.

 <sup>(</sup>٥) رواه أبو داود في النكاح ـ خطبة النكاح ـ حديث ٢١١٨ وصححه الألباني حديث
 ١٨٦٠.

#### المبحث الثامن

### السبيل للخلاص من شر الشيطان ومكايده

أبتلى الله آدم وذريته، بعداوة إبليس لهم، عداوة متأصلة، قديمة منذ أن تكبر عن السجود لآدم وحسده، وتسبب في إخراجه من الجنة، قال الله - تعالى: ﴿ يَنَبَىٰ ءَادَمَ لاَ يَقْنِنَ عَكُمُ الشّيَطِنُ كُمّا أَخْرَجُ أَبُويَكُمْ مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَال الله - تعالى: ﴿ يَنَبَىٰ ءَادَمَ لاَ يَقْنِنَ عَكُمُ الشّيطِينَ الْجَيْقُ مِنَ عَنْهُما لِيُرِيهُما سَوَءَ بَهِما إِنّهُ يَرَسُكُمْ هُو وَقَيِلهُ مِنْ حَيْثُ لا نُوقَهُم إِنّا الشّيطِينَ الْولِيلةَ لِلّذِينَ لا يُوقِينُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهَ تعالى: ﴿ إِنّ الشّيطِينَ الْولِيلةَ لِلّذِينَ لا يُوقِينُونَ ﴿ اللهِ اللهَ عَلَى السّعِيرِ ﴿ إِنّ الشّيطِينَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ يَعْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

أَجْمَعِينٌ ﴿ ﴾ (1) ، وقال: ﴿ فَهِمَا أَغُويَتَنِي لَأَقَعُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية:٦

<sup>ُ(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ٥٠

<sup>·(</sup>٥) سورة ص، الآية: ٨٣\_٨٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الآية: ١٦.

وقد جعل الله له سلطانا على الذين يتولونه، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا سُلْطَانَهُمْ عَلَى ٱلَذَينَ عَلَى الذين يتولونه، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا سُلْطَانَهُمْ عَلَى ٱلَّذِينَ مُ مُ اللَّهِ مُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَٰلِ وَٱلْأَوْلَلِدَ وَعِدْهُمْ ﴾ (٢).

وقد طَلب أن يُنظر إلى يوم القيامة، فأعطاه الله ذلك، ابتلاء واختبارا للعباد، فقال تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ الْمُعَلُومِ ﴿ ﴾ (٣).

وهو ساع بكل الوسائل والحيل، إلى إغواء بني آدم، وإهلاكهم، فعلى المسلم أن يحذر من هذا العدو، وأن يعلم أن أسباب الخلاص منه، وأسباب حفظ الله للعبد من شر الشيطان ومكايده تتلخص فيما يلى: \_

أولاً: بالإيمان والعمل الصالح، ولزوم الكتاب والسنة، وطاعة الله \_ تعالى \_ والتوكل عليه، قال الله \_ تعالى : ﴿ إِنَّهُ لِيْسَ لَمُ سُلَطَنَ عَلَى ٱلَّذِينَ اللَّهِ مَا اللهِ عَلَى وَقَالَ تعالى : ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَى أَلَذِينَ اللَّهُ مُلَا أَنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلَطَنَ ﴾ (٥) عَلَيْهِمْ سُلَطَنُ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية:٣٨، وسورة ص، الآية:٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٩٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٦٥.

وعن جندب بن عبدالله قال: قال رسول الله \_ ﷺ =: «من صلى الصبح فهو في ذمة الله ...» الحديث رواه مسلم (۱) ومفهوم هذا الحديث، وأمثاله أن من لم يصل الصبح فليس في ذمة الله، بل هو عرضة لتخبط الشيطان. وهكذا \_ بلا شك \_ كل تقصير في أداء ما أوجب الله \_ تعالى، فهو سبب لفقدان الأمان، الذي وعد الله به أهل الإيمان (۲)، ومقرب من المخاوف ومصائد الشيطان.

ثانياً: البعد عن معاصي الله لأن ما يصيب الإنسان من مصائب، ومنها تسلط الشيطان، فهو بسبب الذنوب والمعاصي. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيكَةٍ فَهِ مَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴿ وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيكةٍ فَهِ مَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴿ وَمَا أَصَبَكُمُ اللَّهِ مِن مُصِيكةٍ فَهِ مَا كَسَبَتُ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم وقال تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَهُمْ بَرْجِعُونَ ﴿ ) (١٠).

فينبغي تطهير القلب والنفس والجوارح عن كل ما نهى الله عنه، من الاعتقادات والأعمال التي تكون مجلبة للشيطان وسببا لبعد الملائكة عن الإنسان.

كالتعلق بالغناء والمزامير، قال تعالى مخاطباً الشيطان: ﴿ وَٱسْتَفْرِزُ

<sup>(</sup>۱) في المساجد ومواضع الصلاة ـ باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة حديث

 <sup>(</sup>٢) كما في الحديث السابق، وكما في قوله ـ تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلِّمٍ أَوْلَتَهِكَ الْمَنْ وَهُم مُنْهَ تَدُونَ إِنْ ﴾ سورة الأنعام، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٣٠.

<sup>ُ(</sup>٤) . سورة الروم، الآية: ٤١.

مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ (١).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن النبي \_ ﷺ \_ قال: «الجرس مزامير الشيطان» رواه مسلم (۲).

وكاقتناء الصور والتماثيل والكلاب. فعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أن جبريل قال للنبي ـ ﷺ ـ: «إنا لا ندخل بيتاً فيه صور ولا كلب» رواه البخاري<sup>(٣)</sup>.

عن أبي طلحة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «لاتدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة تماثيل» متفق عليه (١٤).

وكاقتناء الصليب، فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ «أن النبي ـ ﷺ ـ للم يكن يترك في بيته شيئاً فيه تصاليب إلا نقضه» (٥).

إلى غير ذلك من المعاصي الظاهرة والباطنة التي ينبغي البعد عنها والحذر منها.

ثالثاً: الاستعادة بالله من الشيطان وهمزاته ووساوسه، وجميع شروره، والحذر منه، والاعتصام بالله \_ تعالى \_ والالتجاء إليه،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ـ في اللباس ـ باب كراهة الكلب والجرس في السفر ـ حديث ٢١١٣ عن ٢١١٤. وأخرج أبو داود ـ في الخاتم ـ باب في الجلاجل ـ حديث ٢٦١١ عن عائشة قالت: سمعت رسول الله ـ ﷺ ـ يقول: «لا تدخل الملائكة بيتا فيه جرس» وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) في بدء الخلق حديث ٣٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في بدء الخلق حديث ٣٢٢٥، ومسلم في اللباس حديث ٢١٠٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ـ في اللباس ـ باب نقض الصور، حديث ٥٩٥٢.

بالألفاظ التي صحت في الاستعادة، وبالمعودتين، فإنه ما تعوذ متعوذ بمثلهما. وملازمة ذلك في جميع المواضع والأوقات التي شرع فيها التعوذ - مع الاعتقاد الجازم بأن النفع والضر بيد الله، وأنه - جل وعلا - هو القادر على دفع شر الشيطان، مع قوة الاعتماد على الله والثقة به، وتيقن أن كيد الشيطان ضعيف، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيَطَانِ كَانَ ضَعِيفًا نَ ﴾ (1)، فغاية ما عنده الوسوسة كما قال - على الله والحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة »(٢).

ومع أن له تسلط على بني آدم، فهو لا يعلم الغيب، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَهَمُ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَاأَتُهُ فَلَمَّا خَرّ تَبَيّنتِ ٱلْجِنُ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِيَشُواْ فِي ٱلْعَدَابِ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرٌ تَبَيّنتِ ٱلْجِنُ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِيَشُواْ فِي ٱلْعَدَابِ ٱلْمُهِينِ فَن ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا لَمُ مِن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَن السَّمَعِ لَمَعْزُولُونَ إِن ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَى ءٍ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَى ءٍ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَى ءٍ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَى ءٍ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِينَا عِلْمِهِ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِينَا عِلْمِهِ مِن عِلْمِهِ \* (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِي السَّمْعِ لَمُعْرُولُونَ إِن إِن ﴾ (١) ، وأيضا \_ وكما تقدم \_ فليس له سلطان

 <sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود \_ في الأدب \_ باب في رد الوسوسة حديث ٥١١٢ \_ من حديث ابن عباس قال: جاء رجل إلى النبي \_ على \_ فقال: يارسول الله، إن أحدنا يجد في نفسه، يعرض بالشيء، لأن يكون حممة أحب إليه من أن يتكلم به فقال: «الله أكبر، الله أكبر، الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة». وصححه الألباني، صحيح سنن أبي داود، حديث ٤٢٦٤، وأخرجه الإمام أحمد ٣٤٠:١

<sup>(</sup>٣) أسورة سبأ، الآية:١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٥) أسورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الآية: ٢١٢.

على الذين آمنوا. قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكِيلًا ﴿ ﴾ (١).

وتسلطه على كثير من المسلمين، وتزيينه لهم المعاصي، إنما هو بسبب ضعف إيمانهم ووقوعهم في المعصية، المؤدية بهم إلى ماهو أعظم منها، كما قال تعالى عن الكفار: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِّدُتَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَرَّ عُظْم منها، كما قال تعالى عن الكفار: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِّدُتَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَرَّ فَوْمَنُواْ بِهِ وَقَلَ مَنَ وَقَل تعالى: فَوْمِنُواْ بِهِ وَقَلَ مَنَ وَقَل تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ (٣) وقال - عَلَيْهُ \_: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن (٤): أي أن إيمانه يضعف فيتسلط عليه الشيطان فيوقعه في الزنا والمعاصي المذكورة في الحديث، وغيرها.

رابعاً: ملازمة قراءة القرآن فذلك مما يحصن المسلم ويحفظه بإذن الله من الشياطين. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكَرَتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرُّءَانِ وَحَدَهُ وَلَّوًا عَلَى الله من الشياطين. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمَانِ نُقَيِّضٌ لَهُ الدَّيَ نُقُولًا ﴿ وَ الله عنه ـ أن رسول شَيْطَانَا فَهُو لَهُ قَرِينُ ﴿ وَ الله عنه ـ أن رسول الله ـ عَلَيْ ـ قال: ﴿ لا تجعلوا بيوتكم قبورا، فإن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة » رواه مسلم (٧). وإذا نفر الشيطان حفت الذي تقرأ فيه سورة البقرة » رواه مسلم (٧).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبن ماجه في الفتن ـ باب حرمة دم المؤمن وماله ـ حديث ٣٩٣٦، من حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية:٤٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف، الآية:٣٦.

<sup>(</sup>۷) في صلاة المسافرين ـ حديث ۷۸۰.

الملائكة بالإنسان، كما في حديث أبي سعيد الخدري في قصة أسيد بن حضير حين قام يقرأ القرآن، فجالت فرسه، وفيه ذكر شهود الملائكة لقراءته (١).

وفي حديث أبي هريرة في قصة مجيء الشيطان إليه عندما كان يحرس الطعام وفيه «إذا أويت إلى فراشك، فاقرأ آية الكرسي، لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان، حتى تصبح» رواه البخاري<sup>(3)</sup>

وفي حديث أبي مسعود الأنصاري، قال: قال رسول الله عَيَّا الله عَرَّا الله عَرَّا الله عَرَّا الله عَرَّا الله عَرَّا الله عَرَا الله عليه (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في فضائل القرآن \_ حديث ٥٠١٨، ومسلم في صلاة المسافرين حديث ٧٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في بدأ الخلق ـ باب صفة إبليس وجنوده حديث ٣٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) \_ أخرجه البخاري ـ في المعازي ـ حديث ٤٠٠٨، ومسلم في صلاة المسافرين حديث ٨٠٨.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - على - الله قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة، كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة، ومحبت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزا من الشيطان يومه ذلك، حتى يمسي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر من ذلك» متفق عليه (١).

وكما في حديث أبي هريرة من أن الشيطان إذا سمع الأذان أدبر وله ضراط(٢).

سادساً: أن يجعل المسلم شيئاً من صلاة النوافل في بيته، بل الأولى أن تكون النوافل كلها في البيت لقوله \_ ﷺ \_: «أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة» متفق عليه (٣).

وذلك أن صلاة النوافل في البيت مما يطرد الشيطان، ولهذا قال: \_ ﷺ \_: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم، ولا تتخذوها قبوراً» متفق عليه (٤٠).

وذلك لأن المقابر، والأماكن الخربة، والمستقذرة، مساكن

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ـ في بدء الخلق ـ باب صفة إبليس وجنوده حديث ٣٢٩٣، ومسلم ـ
 باب الذكر ـ باب فضل التهليل، حديث ٢٦٩١.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في المواضع التي تشرع فيها الاستعادة في المبحث السادس.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه من حديث زيد بن ثابت البخاري \_ في الأذان \_ باب صلاة الليل حديث ٧٣١،
 ومسلم في صلاة المسافرين \_ باب استحباب صلاة النافلة في بيته حديث ٧٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه من حديث ابن عمر - رضي الله عنهما ـ البخاري في التهجد ـ باب النطوع في البيت حديث ١١٨٧.

الشياطين، حيث تخلو هذه الأماكن من ذكر الله.

سابعاً: الإمساك عن فضول النظر والكلام والطعام ومخالطة الأنام فإن الشيطان إنما يتسلط على ابن آدم وينال منه غرضه من هذه الأبواب(١).

فهذا مجمل الأسباب التي بها يخلِّص الله الإنسان، ويحفظه من شر الشيطان ومكائده، والتي تبين بها ضعف كيد الشيطان أمام قوة الإيمان والاعتصام بالملك الديان.

وبهذا يرد على الذين يُسهولون من أمر الشيطان سواءً كان ذلك منهم عن جهل مع حسن النية والمعتقد أو كانوا ممن ابتلوا بخدمة هؤلاء الشيطاطين لأغراض مادية ونحو ذلك ولو كان ذلك على حساب دينهم، حتى صار فئام من الناس يتخوفون من الشيطاطين ويصدقونهم ويعتقدون فيهم ما لا يجوز اعتقاده من أنهم يعلمون الغيب. ويستطيعون أن يفعلوا، وأن يفعلوا، وهذا باطل، قال تعالى: ﴿ قُلِ الدَّعُوا اللَّذِينَ وَعَلَمُ مِن فُونِ اللَّهُ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَونِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَمُ مِن فَي فِي اللَّهُ لا يَعْلَمُ مَن فِي فَي السَّمَونِ وَلا فِي اللَّهُ مَن فِي السَّمَونِ وَالا رَبِي اللَّهُ اللَّهُ مَن فِي السَّمَونِ وَالا رَبِي اللَّهُ اللَّهُ مَن فِي السَّمَونِ وَالا رَبِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ فِي السَّمَونِ وَالا تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ السَّيَطُانُ يُحَوفُ اللَّهُ مَنْ فِي السَّمَونِ وَالا تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ السَّمَونِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) انظر «بدائع الفوائد» ٢ ٢٦٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ، آية: ٢٢،

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، آية: ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، آية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، آية: ٦٥.

# الفصل الثاني البسملة: معناها، وأحكامها.

وفيه تسعة مباحث.

المبحث الأول: لفظ البسملة، وإعرابها.

TO SECURE A SECURE OF THE SECU

أ\_ لفظها .

ب \_ إعرابها.

المبحث الثاني: معنى البسملة.

المبحث الثالث: هل البسملة آية مستقلة من القرآن الكريم، أو من سورة سوى «براءة»، أو من كل سورة سوى «براءة»، أو لست بآية؟.

المبحث الرابع: السبب في عدم كتابة البسملة في مطلع سورة براءة.

المبحث الخامس: حكم قراءة البسملة في غير الصلاة.

المبحث السادس: حكم قراءة البسملة في الصلاة.

المبحث السابع: حكم البسملة من حيث الجهر بها والإسرار في الصلاة، أو خارجها.

المبحث الثامن: المواضع التي تشرع فيها البسملة.

المبحث التاسع: فوائد البسملة، والأحكام التي تضمنتها.

## المبحث الأول لفظ البسملة، وإعرابها

#### أ ـ لفظها .

لفظ البسملة المشروع هو: بسم الله الرحمن الرحيم عند جميع القراء (۱)، وباتفاق أهل العلم. فلا يصح أن يقال عند القراءة: باسمك اللهم اقرأ، ولا عند الذبح: باسمك اللهم أذبح...، ولا يصح استبدال لفظ الجلالة «الله» ولا اسمي «الرحمن»، «الرحيم» بغيرها من أسمائه ـ جل وعلا.

#### ب \_ إعرابها

﴿ بِسَعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ .

بسم الله: الباء حرف جر.

اسم: اسم مجرور بالباء، وعلامة جره الكسرة، وحذفت منه الألف لفظا وخطا، تخفيفا لكثرة الاستعمال (٢)، ولا تحذف إلا مع لفظ الجلالة، ولهذا أثبتت في قوله تعالى: ﴿ أَقُرْأُ بِٱسْدِ رَبِكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴿ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) - انظر «الإقناع» ١٦٣١ ﴿

<sup>(</sup>٢) قالوا: وطولت الباء في البسملة في القرآن الكريم تعظيماً لكتاب الله عز وجل، وقيل لما أسقطوا الألف ردوا طولها على الباء، ليدل على السقوط، وقيل طولت تقليداً لكتاب نبى الله سليمان عليه السلام إلى بلقيس. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) انظر: «معاني القرآن وإعرابه» للفراء ٢٠١١، «مشكل إعراب القرآن» لمكنى =

وهو نائب عن المصدر «تسمية» كقول القطامي (١): أكفرا بعدد رد المدوت عني وبعد عطائك المائة الرتاعا أي بعد إعطائك، فأناب «عطاء» عن المصدر «إعطاء» (٢) وهذا كثير في اللغة.

والجار والمجرور في محل نصب متعلقان بفعل محذوف (٣). قدّره الكوفيون متقدما، نحو: أبتَدِىءُ باسم الله، أو ابتدِأ باسم الله، على الأمر، كقوله تعالى: ﴿ أَقَرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴿ ﴾. وقدّره بعضهم متأخراً نحو: باسم الله أبْتَدِىءُ، باسم الله أقرأ.

أو متعلق باسم محذوف وقع خبراً، قدّره البصريون وأكثر النحويين متقدماً نحو ابتدائي باسم الله.

وقدّره بعضهم اسما متأخراً، ومنه قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِبُهَا مِسْمِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ ع

<sup>=</sup> ١٠٥٦ـ٦٦، «معالم التنزيل» للبغوي ٧:١، «المحرر الوجيز» لابن عطية ١:٥٥، «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي ٩٩:١، «شرح البسملة والحمدلة» لابن عبدالحق ٥١/أ.

<sup>(</sup>۱) ديوانه «٤١»، «الشعر والشعراء» ص٧٢٣، «العيني» ٣:٥٠٨ ٥٠٥، «الخزانة» الخزانة» ١٣٦١٨، (الشاهد ٩٩٥).

وهو بغير نسبة في «الأمالي الشجرية» ٢:١٤٢، «شرح شذور الذهب» ص٤١٢.

<sup>(</sup>۲) انظر «تفسير الطبري» ١١٦:١.

 <sup>(</sup>٣) ذكر ابن القيم ـ رحمه الله ـ في «بدائع الفوائد» ٢٥:١ عدة فوائد لحذف العامل في بسم الله. فلتراجع.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، آية: ٤١.

بـ (مجريها). وكل هذه التقادير صحيحة (١).

لكن الأولى \_ كما اختاره بعض المحققين \_ أن يكون المقدر فعلا متأخراً خاصاً: أي مناسباً لما يسمى عليه.

فكونه فعلا لأن الأصل في العمل هو الأفعال، فهي تعمل بدون شروط، أما الأسماء فما يعمل منها كاسم الفاعل، واسم المفعول، والصفة المشبهة، إنما يعمل بشروط.

وكونه متأخراً تيمناً وتبركاً بالبداءة باسم الله، ولإفادة الحصر (٢)، لأن تقديم ما حقه التأخير يفيد الحصر، كقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾(٣). فالمعنى: لا أقرأ إلا باسم الله، ولا أتوضأ إلا باسم الله، ولا أذبح إلا باسم الله، وهكذا وكونه خاصاً مناسباً لما يسمى عليه ليكون أدل على المقصود، وأبين للمراد (١).

فعند القراءة يكون التقدير: باسم الله أقرأ، وعند الوضوء: باسم

<sup>(</sup>۱) أنظر «أحكام القرآن» للجصاص ۲:۱، «مشكل إعراب القرآن» ۲:۱، «المحرر الوجيز» ۵:۱، «التفسير الكبير» ۱۰۱:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۹۹:۱ «مجموع الفتاوى» ۱۰۱:۱۰، «تفسير ابن كثير» ۳۹-۳۸:۱» «شرح البسملة والحمدلة» لابن عبدالحق ۹۹.

<sup>(</sup>٢) الحصر: هو إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه، أي أبتدىء بسم الله وحده دون سواه.

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» ٤:١-٥، «التفسير الكبير» ١٠٢-١٠١١ «تفسير ابن كثير» ١٩:١٠ «أنوار التنزيل» ١:٥، «شرح البسملة» لأبي زكريا الأنصاري ١/أ، «شرح البسملة والحمدلة» لابن عبدالحق ٨/ب.

<sup>(</sup>٤) انظر «الكشاف» ١: ٤ـ٥، «مجموع الفتاوى» ٢٣١:١٠، «أنوار التنزيل» للبيضاوي

ألله أتوضأ، وعند الذبح: باسم الله أذبح، وهكذا(١).

ويدل على التخصيص قوله تعالى في الآيتين السابقتين: ﴿ بِسَـهِ اللّهِ بَعْرِينِهَا وَمُرْسَنِهَا ﴾ (٢)، وقوله ﷺ: ﴿ اللّهِ بَعْرِينِهَا وَمُرْسَنِها ﴾ (٢)، وقوله ﷺ: ﴿ وَمَن لَم يَذَبِح فَلَيَذَبِح بِاسِم الله ﴾ (٣) فقد في الآية الأولى اسما خاصاً، وهو مجريها، وفي الآية الثانية فعلاً خاصاً وهو اقرأ وفي الحديث فعلاً خاصاً وهو «يذبح».

الله: لفظ الجلالة مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره.

الرحمن الرحيم: صفتان للفظ الجلالة، كل منهما مجرورة، وعلامة جرها الكسرة الظاهرة على آخرها.

杂 杂 杂

<sup>(</sup>۱) انظر: "تفسير الطبري" ۱: ۱۱۵-۱۱۱ "مجموع الفتاوى" ۲۳۱:۱۰ "تفسير ابن كثير" ۱:۱۰ "أنوار التنزيل" ۱:۰، "تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد" ص٢٧-٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية:٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه من حديث جندب بن عبدالله \_ البخاري في العيدين \_ الحديث ٩٨٥، ومسلم في الأضاحي \_ باب وقتها \_ الحديث ١٩٦٠.

#### المبحث الثاني

#### معنى البسملية

بسم الله: الباء للاستعانة: أي باسم الله أقرأ، أو أتوضأ، مستعيناً به، ومتيمناً، ومتبركاً<sup>(١)</sup>.

واسم: الاسم مأخوذ من الوسم، وهو العلامة، لأن الاسم علامة على من وضع له، وهذا اختيار الكوفيين وطائفة من النحويين.

وذهب البصريون وأكثر النحويين إلى أنه مأخوذ من السمو، وهو العلو والارتفاع، لأن الاسم يسمو بالمسمى، فيرفعه عن غيره، وقيل لأن الاسم علا بقوته على الفعل والحرف، لأنه الأصل.

وقول الكوفيين أظهر من حيث المعنى، وهو أن الاسم علامة على من وضع له، لكن تصريف اسم وجمعه يقوي قول البصريين: إنه من السمو، وهو العلو والارتفاع فهو يجمع على أسماء وأسامي، ويصغر على سُمَيّ، ولو كان من السمة، لكان أصله «وسم»، وجمع على «أوسام»، وصغر على «وسُيم» لأن الجمع والتصغير يردان الأشياء إلى أصولها(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «البحر المحيط» ۱٤:۱، «تفسير ابن كثير» ٣٩:١، «أنوار التنزيل» ٢:١٠، «شرح البسملة» لأبي زكريا الأنصاري ١/١، «شرح البسملة والحمدلة» لأحمد بن عبدالحق ٦/١، «رسالة إسماعيل بن غنيم الجوهري في البسملة» ٦/١، «رسالة الصبان الكبرى في البسملة» ٨/ب.

<sup>(</sup>٢) انظر «مشكل إعراب القرآن» لمكي ٦٦:١، «معالم التنزيل» ٣٨:١، «الكشاف» ٢:٥، «المحرر الوجيز» ٢:٥٥، «التفسير الكبير» ١٠٨:١، «الجامع لأحكام القرآن» =

وقد لا يمتنع أن يكون الاسم مأخوذا من المعنيين معاً، لأن الاسم يظهر المسمى، فيكون فيه معنى العلو والارتفاع، ويميزه عن غيره فيكون فيه معنى العلامة.

واسم: اسم مفرد أضيف إلى لفظ الجلالة \_ كما تقدم \_ وهو معرفة، فاستفاد العموم، فيعم جميع أسماء الله الحسنى، فالمعنى بكل اسم من أسماء الله (۱).

و «الله» علم على «الرب» تبارك وتعالى خاص به سبحانه و لا يجوز أن يسمى به غيره. قال تعالى: ﴿ هَلَ تَعَلَمُ لَمُ سَمِيًّا ﴿ ﴾ (٢). قال سيبويه «وهو أعرف المعارف» وهو أصل أسمائه الحسنى، ودال عليها جميعاً، وعلى صفاته العليا (٣). بل قيل إنه الاسم الأعظم (٤).

وتأتي أسماء الله ـ تعالى ـ تابعة لهذا الاسم، وأوصافا له، ومضافة اليه (٥) قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِى لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ هُوَ اللّهُ الرَّحْمَنُ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللّهُ ٱلّذِي لَآ إِلَنَهَ إِلّا هُوَ ٱلْمَاكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ الرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>=</sup> ۱۰۱:۱، «غرائب القرآن» للنيسابوري ۲:۰، «لباب التأويل» للخازن ۱۳:۱، «الدر المصون» ۱۹:۱، «أنوار التنزيل» ۲:۱.

انظر «تفسیر ابن کثیر» ۱: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «مدارج السالكين» ١:١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر «التفسير الكبير» ١١٥:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٢:١، «غرائب القرآن» ١٠٢٠، «الفسير ابن كثير» ١٠٤٠، «روح البيان» ٢:١. وانظر الأحاديث الواردة في الاسم الأعظم ضمن الفائدة الرابعة والثلاثين من هذه السورة فيما يأتي.

<sup>(</sup>٥) انظر «مدارج السالكين» ١:٥٦.

المُهُ يَمِنُ الْعَزِينُ الْجَبَّالُ الْمُتَكِيِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ اللَّهُ الْخُلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَ يُسَيِّحُ لَمُ مَا فِي السَّمَوَّتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِينُ الْمَكِيدُ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ آدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُّ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلحُسْنَیَٰ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَاهُ إِلَاهُوۡ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُٱلۡـُسُنَىٰ ﴾ (١)

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه عن النبي \_ ﷺ \_ : قال: «إن لله تسعة وتسعين اسما من أحصاها دخل الجنة» متفق عليه (٥).

ولهذا يقال: الرحمن والرحيم والحكيم من أسماء الله، ولا يقال الله من أسماء الرحمن، أو من أسماء الرحيم أو من أسماء الحكيم

وقد يأتي لفظ الجلالة «الله» تابعاً لغيره من الأسماء، كما في قوله تعالى: ﴿ الرَّ حِكَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صَرَطِ ٱلْعَرِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي

الحشر، الآية: ٢٤-٢٤.

<sup>(</sup>٢) ﴿ سُورَةِ الْأَعْرَافُ، الْآيَةُ : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) ، سورة الإسراء، الآية أَ111.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، آية: ٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري \_ في الدعوات \_ باب لله مائة اسم غير واحد ـ حديث ١٤١٠، ومسلم \_ \_ في الذكر \_ باب في أسماء الله \_ تعالى، وفضل من أحصاها ـ حديث ٢٦٧٧، وانظر: «تفسير ابن كثير» ٢٠٤١.

ٱلْأَرْضُ وَوَلَيْلُ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ ﴾ (١). فلفظ الجلالة «الله» على قراءة الجر عطف بيان، تابع للاسم الذي قبله.

واختلف هل لفظ الجلالة (الله) مرتجل أو مشتق. فقيل إنه مرتجل غير مشتق، والألف واللام لازمة له، لا لتعريف، ولا لغيره، بدليل دخول حرف النداء عليه، وبدليل أنه لايثنى، ولا يجمع. وهو اختيار الخليل وسيبويه والزجاج وأكثر الأصوليين والفقهاء (٢).

والصحيح أنه مشتق من «أله» إذا عبد، فهو مصدر في موضع المفعول، من أله الرجل يأله إلهة إذا تعبد وتأله وتنسك (٣). قال تعالى: ﴿ وَهُوَ اللّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي اللّزَضِ يَعْلَمُ سِرّكُمُ وَجَهْرَكُمْ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ اللّهُ فِي السَّمَاءِ إِللهُ وَفِي الْأَرْضِ إِللهُ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ أَءِلَهُ مَّ اللّهَ ﴾ (١).

قال رؤبة بن العجاج<sup>(٧)</sup>.

سورة إبراهيم، الايتان: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٢) انظر «تفسير أسماء الله الحسنى» للزجاجي ص٢٥، «معالم التنزيل» ٣٨:١، «المحرر الوجيز» ١٠٢.١٠٢، «زاد المسير» ٩:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٢.١٠٢، «لباب التأويل» ١:١٠٢، «تفسير ابن كثير» ١:١٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر "تِفسير الطبري" ١٢٣:١، "معالم التنزيل" ٢٨:١، "المحرر الوجيز" ١:٥٧، "الجامع لاحكام القرآن" ١:٣١، "لسان العرب" مادة "أله"، "لباب التأويل" ١٣:١، "بدائع الفوائد" ١:٢٢، "تفسير ابن كثير" ٤٠:١، "أنوار التنزيل" ٢:١

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الاية: ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الاية: ٨٤.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، اية: ٦٠ \_ ٦٤.

<sup>(</sup>۷) «ديوانه» ص١٦٥.

وأصله «إله» حذفت منه الهمزة، وعوض منها حرف التعريف (٢٠).

ونظيره «الناس»، أصله «أناس». قال الشاعر: إن المنسسايسا يطلع نوعلي الأنساس الآمنينا (٣)

واختار سيبويه أن أصله «لاه»، فدخلت الألف واللام للتعظيم (٤). وأنشدوا قول ذي الإصبع العدواني (٥):

لاه ابن عمك لا أفضلت في حسب عني ولا أنت ديباني فَتَخزوني قال الزمخشري (٢٠): «الإله من أسماء الأجناس، اسم يقع على كل معبود بحق أما «الله» بحذف الهمزة، فيختص بالمعبود بالحق لم يطلق على غيره»

<sup>(</sup>١) انظر «تفسير الطبري» ١:٣٢، «المحرر الوجيز» ١:٥٧، «تفسير ابن كثير» ١:٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر «اشتقاق أسماء الله الحسني» للزجاجي ص٢٦-٤٢، «الناسخ والمنسوخ» لأبي جعفر النحاس ٢:٣٠٤، «مشكل إعراب القرآن» ١:٦٠-٧٢، «الكشاف» ١:٢٠ «الجامع لأحكام القرآن» ١:٢٠١، «الدر المصون» ٢:٣١-٢٠، «أنوار التنزيل» ٢:١، «تفسير ابن كثير» ١:٤٠، «تيسير العزيز الحميد» ص٢٨-٢٩،

<sup>(</sup>٣) البيت لذي جرن الحميري، انظر «اشتقاق أسماء الله الحسنى» ص٣٦، وانظر «الكشاف» ١٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر «الكتاب» ٢: ١٩٥، ٣: ٤٩٨.

<sup>(</sup>٦) في «تفسيره» ٦:١.

ومعنى «الله»:

أي المألوه المعبود الذي تعبده الخلائق، وتتأله له محبة وتعظيماً وخضوعاً له، وفزعاً إليه في الحوائح والنوائب<sup>(۱)</sup>، لما له من صفات الألوهية، وهي صفات الكمال<sup>(۱)</sup>. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(۳)</sup>: «فإن الله سبحانه هو المستحق للعبادة لذاته لأنه المألوه المعبود الذي تألهه القلوب وترغب إليه، وتفزع إليه عند الشدائد».

وقال رحمه الله (٤): «الله وهو الإله المعبود، فهذا الاسم أحق بالعبادة يتضمن غاية العبد ومصيره ومنتهاه، وما خلق له، وما فيه صلاحه وكماله، وهو عبادة الله، ولهذا يقال: الله أكبر، الحمد لله، سبحان الله، لا إله إلا الله».

الرحمن الرحيم: اسمان من أسماء الله \_ تعالى \_ مشتقان من الرحمة.

عن عبدالرحمن بن عوف، قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: «قال الله: أنا الرحمن، وهي الرحم، شققت لها اسما من اسمي، من وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته»(٥). فالرحمن والرحيم مشتقان من

<sup>(</sup>۱) انظر «مدارج السالكين» ١:٥٦.

<sup>(</sup>۲) انظر «تيسير الكريم الرحمن» ۱: ۳۳.

<sup>(</sup>۳) في «مجموع الفتاوي» ۱ : ۸۸.

<sup>(</sup>٤) في «مجموع الفتاوى» ١٢:١٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود ـ في الزكاة ـ باب صلة الرحم ـ حديث ١٦٩٤، والترمذي في البر والصلة ـ ما جاء في قطيعة الرحم ـ حديث ١٩٠٧ وقال «حديث حسن صحيح»، =

الرحمة، والرحم مشتقّة من اسمه تعالى «الرحمن».

و «الرحمن» على وزن «فعلان»، و «الرحيم» على وزن «فعيل» كل منهما صفة مشبهة، ومن صيغ المبالغة. لكن «فعلان» أبلغ من «فعيل»، لأن صيغة «فعلان» تدل على الامتلاء، يقال: رجل غضبان أي ممتلىء غضبا. ولهذا قُدِّم «الرحمن» على «الرحيم» (۱).

وكل منهما دال على إثبات صفة الرحمة الواسعة الكثيرة المستمرة العظيمة لله \_ تعالى، كما قال تعالى: ﴿ فَإِن كَنَّ بُوكَ فَقُل رَّبُكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ وَرَحْمَةٍ وَسِعَة كُلَّ شَيْءً ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثَارِ تعالى: ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثَارِ رَحْمَةِ اللّهِ فَاللّهُ اللّهُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثَارِ رَحْمَةِ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى الْأَرْضَ بَعَدَمَوْتِهَا ﴾ (١)

= وأحمد ١٩١١، وصححه الألباني في «صحيح سن أبي داود» وأخرجه أحمد ٢ . ٤٩٨ من حديث أبي هريرة.

- (۱) انظر «المحرر الوجيز» ۵۸:۱، «زاد المسير» ۹:۱، «البحر المحيط» ١٦:١٠، «١٠٠، «البحر المحيط» ا ١٦:١٠، «البحران القرآن «لسان العرب» مادة «رحم»، «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٤:١، ١٠٥، «تقسير القرآن العظيم» لابن كثير ٢٣:١، «أضواء البيان» ٣٩:١٠٤.
  - (٢) بسورة الأنعام، الآية: ١٤١٧.
  - (٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٦.
    - (٤) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢.
    - ره) غرو- او معام الرواد المادة : (۵) غراف کرد الماد المادة :
- (٥) قد يكون المراد بالرحمة في الآية التي هي صفة ذاتية من صفات الله \_ تعالى \_ غير مخلوقة، وقد يراد بها الرحمة التي هي المطر فهذه رحمة مخلوقة هي من آثار رحمة الله التي هي من صفاته كما في حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال قال النبي \_ ﷺ \_ تحاجت الجنة والنار . . وفيه قوله تعالى للجنة «أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي . . الحديث المحرجه البخاري \_ في التفسير حديث ٤٨٥، ومسلم \_ في الجنة ونعيمها وأهلها \_ حديث ٢٨٤٦ فالجنة من الرحمة المخلوقة.
  - (٦) سورة الروم، الآية: ٥٠

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله - علله ي الله عنه الله عنده تسعة وتسعين، وأنزل يقول: «جعل الله الرحمة مائة جزء، فأمسك عنده تسعة وتسعين، وأنزل في الأرض جزءاً واحداً، فمن ذلك الجزء يتراحم الخلائق، حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها، خشية أن تصيبه» متفق عليه (١).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال قال رسول الله \_ ﷺ \_: «لما قضى الله الخلق، كتب في كتاب، فهو عنده فوق العرش: إن رحمتي سبقت غضبي» متفق عليه (٢٠).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: "لو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوبة ما طمع بجنته أحد، ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة، ما قنط من جنته أحد» رواه مسلم (٣).

وإذا اجتمع «الرحمن» مع «الرحيم» في مثل البسملة، والفاتحة، وقوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللهِ عَلَى الْبات صفة الرحمة الذاتية القائمة به سبحانه، كما قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو

<sup>. (</sup>۱) أخرجه البخاري \_ في الأدب \_ باب جعل الله الرحمة في مائة جزء \_ حديث ٢٠٠٠، ومسلم \_ في التوبة \_ باب سعة رحمة الله \_ تعالى، وأنها سبقت غضبه \_ حديث ٢٧٥٢. وأخرجه أيضاً من حديث سلمان الفارسي \_ رضي الله عنه \_ حديث ٢٧٥٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري \_ في بدء الخلق \_ باب ما جاء في قوله \_ تعالى: ﴿وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه﴾ حديث ٣١٩٤، ومسلم \_ في التوبة \_ باب سعة رحمة الله \_ تعالى، وأنها سبقت غضبه حديث ٢٧٥١.

<sup>(</sup>٣) في الباب السابق حديث ٢٧٥٥. وانظر «تيسير الكريم الرحمن» ٣٣:١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ٢٢.

ٱلرَّحْمَةِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَإِن كُمْ ذُو رَجْمَةٍ وَسِعَةٍ ﴾ (٣).

ودل «الرحيم» على إثبات صفة الرحمة الفعلية لله عز وجل المتعلقة بالمرحوم فهو تعالى فاعل الرحمة وموصلها إلى من شاء من عباده، كما قال تعالى: ﴿ يُعَلِّبُ مَن يَشَآهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآهُ ﴾ (٤) وقال تعالى: ﴿ رَبُّكُمْ أَوْ إِن يَشَأَيُهُ يُعَلِّبُ مُن يَشَأَهُ ﴾ (٥)

قال ابن القيم رحمه الله (۲) بعد ما ذكر قول السهيلي: «وفائدة الجمع بين الصفتين «الرحمن» و «الرحيم» الإنباء عن رحمة عاجلة وآجلة وخاصة وعامة... قال وهو أن «الرحمن» دال على الصفة القائمة به سبحانه، و «الرحيم» دال على تعلقها بالمرحوم، فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفته، والثاني دال على أن الرحمة صفته، والثاني دال على أنه يرحم خلقه برحمته، وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله وكان بالمؤمنين رحيما ﴿إنه بهم رؤوف رحيم ولم يجيء قط «رحمن بهم» فعلم أن «الرحمن» هو الموصوف بالرحمة، و «رحيم» هو الراحم برحمته، و أنه يرحمته، وأنه الموصوف بالرحمة، و «رحيم» هو الرحمة برحمته، و «الموصوف بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالرحمة بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بورحمته بالمؤمنين دياها و «الموصوف بالرحمة بالمؤمنين دياها و «المؤمنين دياها و «الرحمن» هو المؤمنين دياها و «المؤمنين ديا

سورة الأنعام، الآية: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) شورة الكهف، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، آية: ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، آية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٦) في «بذائع الفوائد» ١: ١٪ ٢، وأنظر «مدارج السالكين» ١: ٧٥.

أما إذا جاء كل منهما منفردا عن الآخر، كما في قوله \_ تعالى: ﴿ قَلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهُ آوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّمْنَ أَيّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى ﴿ (١) وكما في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ ﴾ (٢) ، فإن كلا منهما \_ بمفرده \_ يعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ ﴾ تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ ﴾ ناعتبارها صفة ذاتية لله، وباعتبارها صفة فعلية له \_ تعالى (٣).

والفرق بين «الرحمن» و «الرحيم» من وجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن بينهما عموما وخصوصا، من حيث اللفظ، فالرحمن اسم خاص بالله \_ تعالى \_ لا يسمى به غيره (٤)، كاسم «الله»، و «الرزاق».

بل إن «الرحمن» يُعَد عند طائفة من أهل العلم، ثاني اسم من أسماء الله \_ تعالى، لقوله \_ تعالى: ﴿ قَلِ آدْعُواْ ٱللهَ أَوِ آدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُ أَيَّا مَا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٤٣.

 <sup>(</sup>٣) وقد أخطأ من فسر الرحمة بالإحسان، أو بإرادة الإحسان، لأن هذا كله من آثار الرحمة.

<sup>(3)</sup> ذكر الطبري في "تفسيره" ١ : ١٣٤: إجماع الأمة على منع التسمي بالرحمن وانظر «معالم التنزيل" للبغوي ١ : ٣٨، «أحكام القرآن» للقرطبي ١ : ١٠٠٥ . قال ابن القيم ـ رحمه الله: «ولما كان هذا الاسم مختصاً به تعالى» حسن مجيئه مفرداً غير تابع كمجيء اسم الله كذلك ـ يعني في نحو قوله تعالى ﴿الرحمن علم القرآن﴾ سورة الرحمن الآية ١، وقوله ﴿الرحمن على العرش استوى﴾ سورة طه الآية: ٥، وقوله: ﴿أَمن هذا الذي هو جند لكم ينصركم من دون الرحمن﴾ سورة الملك الآية: ٢٠ وغير ذلك . انظر «بدائم الفوائد» ٢٠ ٢٤-٢٤.

تَدَّعُواْ تَدَّعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ ﴾ (١) وقوله \_ تعالى: ﴿ وَسَّئَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُّسُلِنَا ٓ أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةَ يُعَّبَدُونَ ﴿ كَا ﴿ ٢) . وإنما تسمى مسيلمة بذلك من باب التعنت والكفر (٣)، فأذله الله .

قال ابن كثير (1) \_ رحمه الله \_ تعالى: «ولما تَجَهْرَمَ مسيعلة الكذاب، وتسمى برحمن اليمامة، كساه الله جلباب الكذب، وشَهَّرَ به، فلا يقال إلا مسيلمة الكذاب، فصار يضرب به المثل في الكذب، بين أهل الحضر من أهل المدر، وأهل الوبر من أهل البادية والأعراب»

و «الرحيم» اسم عام يحوز أن يوصف به غير الله، كاسم الرؤوف، والسميع، والبصير، قال - تعالى - عن نبيه محمد - على -: ﴿ لَقَدَ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن لَا اللّهُ مَا عَنِينَ مَن أَنفُسِكُمْ فَنَ اللهُ عَنْ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ مَا عَنِينَ مَن أَنفُولُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَنْ أَنفُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِن الله عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُو

الوجه الثاني: أن بينهما عموماً وخصوصاً من حيث المعنى (٧)،

السورة الإسراء، الآية: ١١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» ٦:١

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ١:٤٣. ·

 <sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ١٩٢٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الإنسان، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۷) انظر «تفسير الطيري» ١:١٢٧ـ١٢٧، «تفسير أسماء الله الحسنى» للزجاج ص ٢٨، «مقاييس اللغة» مادة «رحم»، «معالم التنزيل» ٢٨:١، «المحرر الوجيز» ١٠٥٠، «مالم القرآن» ١٠٥٠، «لباب التأويل» للخازن «زاد المسير» ٩:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٥١، «لباب التأويل» للخازن ١٠٥١، «أضواء البيان» ٤٠:١

فالرحمن رحمة عامة لجميع الخلق مؤمنهم وكافرهم، وناطقهم وبهيمهم، في الدنيا والآخرة.

فرحمته للمؤمنين في الدنيا، هدايتهم للحق، وإلى الطريق المستقيم، إلى غير ذلك من نعم الله عليهم، مما هو دون ذلك، ورحمته لهم في الآخرة، وإدخالهم جنات النعيم، ووقايتهم عذاب الجحيم.

ورحمته للكافرين، والبهائم في الدنيا، ما يتمتعون به من نعم الله، من الصحة والمآكل والمشارب ونحوها. ورحمته لهم في الآخرة العدل في حسابهم، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نُزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخَرَئُ ﴾(١)، وقال تعالى: ﴿ كُلُّ اَمْرِي مِا كُلُّ اَمْرِي مِا كُلُ اَمْرِي مِا كُلُ اَمْرِي مِا كُلُ الله المحلحاء من الشاة القرناء»(١).

قال ابن كثير (٤) \_ رحمه الله تعالى \_ بعد أن ذكر القول بأن «الرحمن» لجميع الخلق و «الرحيم» بالمؤمنين \_ قال: «ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ) ﴿ ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ) ﴾ (١) . قال ابن

 <sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٦٤، وسورة الإسراء، الآية: ١٥، وسورة فاطر، الآية: ١٨، وسورة الزمر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، آية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) أخرج مسلم - في البر والصلة والأدب - باب تحريم الظلم - حديث ٢٥٨٢ ـ عن أبي هريرة أن رسول الله - ربطة - قال: «لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة، حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء».

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ٢:٣١.

<sup>(</sup>٥) سُورة الفرقان، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ٥.

كثير: «فذكر الاستواء باسمه الرحمن ليعم جميع خلقه برحمته».

وقال الشنقيطي (١٠ ـ رحمه الله تعالى ـ بعد أن ذكر كلام ابن كثير السابق قال: «ومثله قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوًا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّتِ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ (٢٠). قال: أي ومن رحمانيته لطفه بالطير، وإمساكه إياها صافات وقابضات في جو السماء، ومن أظهر الأدلة في ذلك قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ نَ عَلَمَ القُرْءَانَ ﴿ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالْاَءِ رَبِّكُمَا تَكَدِّ بَانِ نَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَاَءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّ بَانِ نَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَاَءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّ بَانِ نَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَا وَرَبِّكُمَا تُكَدِّ بَانِ نَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَا وَرَبِّكُمَا تُكَدِّ بَانِ نَ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَبِأَيْ عَالَا وَرَبِّكُمَا لَهُ اللّهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ إِلَى قوله اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَلَّا اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّ

والرحيم رحمة خاصة بالمؤمنين في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ بِهِمْ رَءُوفُ فَكُ اللَّهِ مَا يَالًا مَا وَكُوفُ فَكُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَهُمُ مِنْ مَا مَا كُوفُ فَكُ اللَّهِ مَا أَنْ كُوفُ فَكُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا أَنْ كُوفُ فَكُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا أَنْ مَا لَهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ال

الوجه الثالث: أن «الرحمن» أبلغ من «الرحيم» (٦)، ولهذا، ولكونه أي: «الرحمن» أخص من «الرحيم» قُدِّم عليه «في البسملة والفاتحة، وقُدِّم عليهما لفظ الجلالة لأنه أخص منهما وأعرف، وهما وغيرهما من

<sup>(</sup>۱) في «أضواء البيان» ١:٠٤

<sup>(</sup>٢) أسورة الملك، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) - سورة الرحمَن، الآية: ١٣-١٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأحراب، الآية:٤٣. انظر «زاد المسير» ٩:١، «الجامع لأحكام القرآن»:
 ١٠٥:١، «أتوار التنزيل» ٧:١، «تفسير ابن كثير» ٤:٣:١ «أضواء البيان» ١:٠٤٠. ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية:١١٧٠. هكذا قدره كثير من أهل العلم وقد يشكل على هذا أقوله تعالى ﴿إِنَ الله بالنائس لرؤوف رحيم﴾ سورة البقرة الآية:١٤٣، وسورة الحج الآية:٦٥. انظر «تيسير العزيز الحميد» ص٣٠.

<sup>(</sup>٦) انظر «تفسير الطبري» ١٣٣:١، «الكشاف» ٢:١، «أنوار التنزيل» ٧:١، «شرح البسملة والحمدلة» لابن عبدالجق ٢٠/ب، ٢١/أ.

أسمائه تعالى تبع له.

قال ابن كثير<sup>(۱)</sup> ـ رحمه الله تعالى ـ: «بدأ باسم الله، ووصفه بالرحمن، لأنه أخص وأعرف من الرحيم، لأن التسمية أولا إنما تكون بأشرف الأسماء، فلهذا ابتدأ بالأخص فالأخص».

وقد كان اسم «الرحمن» معروفا \_ والله أعلم \_ عند العرب قبل الإسلام، وقد ورد ذلك في أشعارهم.

كقول سلامة الجعدي (٢):

عَجِلْتُم علينا عَجْلَتَيْنا عليكم وما يشأ الرحمنُ يَعْقِدْ ويُطْلِقِ

وقول الآخر:

ألا ضربت تلك الفتاة هجينها ألا قضب الرحمن ربي يمينها (٣)

وكذا قولهم في صلح الحديبية لما قال الرسول \_ ﷺ \_ لعلي:

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱:۳۶.

<sup>(</sup>۲) انظر «دیوانه» ص۱۹، وانظر «تفسیر الطبری» ۱۳۱:۱.

<sup>(</sup>٣) انظر «تفسير الطبري» ١٣١:١ «تفسير ابن كثير» ٤٤:١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ٦٠.

«اكتب بسم الله الرحمن الرحيم» قالوا: «ما ندري ما الرحمن اكتب باسمك اللهم»(١).

فذلك منهم محمول ـ والله أعلم ـ على الجحود والعناد، والتعنت في الكفر، كما قال كثير من المفسرين (٢).

(۱) أخرجه من حديث المسؤر بن مخرمة ومروان بن الحكم \_ مطولا \_ البخاري في الشروط \_ الشروط \_ الشروط \_ حديث ٢٧٣٢-٢٧٣١

٢) انظر «تفسير الطبري» ١:١٦١، «الكشاف» ١:٦، «المحرر الوجيز» ٥٩:١ «تفسير ابن
 كثير» ١:٤٤٠.

#### المبحث الثالث

# هل البسملة آية مستقلة من القرآن الكريم أو من سورة الفاتحة، أو من كل سورة سوى براءة، أو ليست بآية؟

اختلف أهل العلم في هذه المسألة على أقوال عدة، بعد إجماعهم على أنها بعض آية من سورة النمل، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّا ال

وفيما يلي ذكر خلاصة لأقوالهم، وأدلتهم في هذه المسألة (٢). القول الأول:

أن البسملة ليست آية من القرآن الكريم مطلقاً (٣)، إلا في سورة النمل فهي بعض آية منها. وإنما كتبت البسملة في أوائل السور للاستفتاح بها، والابتداء والتبرك بها، والتيمن، والفصل بين السور.

وهذا القول يُروى عن قراء المدينة والبصرة والشام(٤)، وهو قول

 <sup>(</sup>۱) سورة النمل، الآية: ۳۰. انظر: «أحكام القرآن» للجصاص ۱۲،۸:۱، «أحكام القرآن» لابن العربي ۲:۱، «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» ٤٣٨:٢٢، «تفسير ابن كثير» ٢:١٣، «النشر» ٢:١١٠.

<sup>(</sup>٢) هناك أقوال تركتها لضعفها، أوصلها بعضهم إلى أكثر من عشرة أقوال.

<sup>(</sup>٣) انظر «الإقناع في القراءات السبع» لابن الباذش ١٦٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر «معالم التنزيل» ٢:١١، «الكشاف» ٤:١، «تفسير النسفي» ١:١.

الإمام مالك (١) وعبدالله بن معبد (٢)، ونُسب لأبي حنيفة، وبعض أصحابه (٣)، والأوزاعي (٤)، وحُكي رواية عن الإمام أحمد (٥)، لكن قال ابن تيمية (٢): «لايصح هذا عنه، وإن كان قولا في مذهبه».

واختاره الباقلاني (٧).

ولم أقف على دليل صحيح صريح لهذا القول، ولا على تعليل مقبول إلا التمسك بأدلة وأحاديث لاتدل عليه، كحديث أنس بن مالك وعائشة ـ رضي الله عنهما (^) ـ وما في معناهما من الأدلة، التي فيها: أن الرسول ـ ﷺ ـ وخلفاءه كانوا يستفتحون القراءة، أو الصلاة بالحمد لله رب العالمين. . . ، وسيأتي ذكر هذه الأحاديث ـ إن شاء الله \_ في القول الرابع من هذه الأقوال، وبيان أن غاية ما تدل عليه هذه الأحاديث أنهم كانوا لا يجهرون بالبسملة، لا أنهم يتركونها، وليس عدم الجهر بها، مما يخرجها من القرآن، كما زعم بعض من ذهب إلى

<sup>(</sup>١) انظر «الاستذكار» ٢:١٧، «أحكام القرآن» لابن العربي ٢:١، «المحرر الوجير» ٢:١، «المحرر الوجير» ٢:١

<sup>(</sup>۲) انظر «المغنى» ۲:۱۵۲:۰.

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح معاني الآثار» ٢٠٠١-٢٠٤، «نصب الراية» ٢:٧٢، وانظر «الكشاف» ٤:١»، «المحرر الوجيز» ٥٢:١، «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» ٣٤:٢٢،

٤٣٨، «تفسير النسفي» ١:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «المغني» ٢٠٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) انظر «المغني» ٢:١٥١\_٢٥١.

<sup>(</sup>٦) في المجموع الفتاوى! ٢٢ : ٤٣٤، ٤٣٨ :

<sup>(</sup>۷) انظر «مجموع فتاوی ابن تیمیة» ۲۲: ۲۳۲.

 <sup>(</sup>٨) انظر «الاستذكار» ٢: ١٧٤ ـ ١٧٥، ١٨٢، «الجامع لأحكام القرآن» ١: ٩٥.

هذا القول<sup>(١)</sup>.

وقد احتج ابن العربي (٢) لهذا القول بأن مسجد الرسول على بالمدينة من لدن رسول الله على إلى زمان الإمام مالك لم يقرأ فيه أحد قط (بسم الله الرحمن الرحيم) اتباعاً للسنة. وهذا إن أراد به أنهم لايجهرون بها فصحيح، وأما إن أراد أنهم لايقرؤونها أبداً لا سراً ولا جهراً فالجواب عنه هو الجواب عن احتجاجهم بحديث عائشة وأنس المشار إليهما وأن ذلك محمول على أنهم يسرون بها لا أنهم يتركونها.

كما احتج الباقلاني (٣) والقرطبي (٤) لهذا القول بأن القرآن لا يثبت الا يالا بالتواتر، ولا تواتر هنا فيجب القطع بنفي كونها من القرآن. وقد أجاب شيخ الإسلام ابن تيمية (٥) عن هذا بقوله:

انظر مثلا «شرح معانی الآثار» ۲۰۱-۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) انظر «أحكام القرآن» ٣:١.

<sup>(</sup>٣) انظر «مجموع فتاوى شيخ الإملام ابن تيمية» ٢٢: ٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) في «الجامع لأحكام القرآن» ٩٣:١.

<sup>(</sup>٥) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٤٣٣\_٤٣٤.

لم يكتبوا فيه ما ليس من كلام الله . . . » ويكفي في ضعف هذا القول: أن فيه القول على الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ أنهم أو دعوا المصحف ما ليس من كلام الله ، على سبيل التبرك(١).

قال الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على «سنن الترمذي» (٢)، بعد أن ذكر الخلاف في هذه المسألة: «القول الذي زعموا نسبته إلى مالك، ومن معه في أنها ليست آية أصلا قول لا يوافق قاعدة أصولية ثابتة، ولا قراءة صحيحة».

#### القول الثاني:

أنها آية من سورة الفاتحة فقط.

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية» ٤٠٦:٢٢، وانظر ٤٣٣ـ٤٣٢.

<sup>(7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) أخرجه عنه عبدالرزاق - في الصلاة - باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم - الأثر . ٢٦٠٩

<sup>(</sup>٤) انظر «الاستذكار» ٢:١٧٣، «أحكام القرآن» لابن العربي ٢:١، «مجموع الفتاوى» ٢٤٠:٢٢ . «مجموع الفتاوى»

<sup>(</sup>٥) انظر «تفسير الطبري» ١:١٠٩، «البحر المحيط» ٢:١، «الجامع لأحكام القرآن» (٥) انظر «تفسير النشر» ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٦) انظر «الأم» ١:٧٠، «المجموع» ٣:٣٣٢-٣٣٢، «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير ١:٥٠، «كتاب البسملة الصغير» لأبي شامة ٢/أ، «رسالة الصبان الكبرى في البسملة» /٢٠/أ.

أحمد<sup>(۱)</sup>، ورُوي عن إسحاق<sup>(۲)</sup>، وأبي عبيد<sup>(۳)</sup>، وأبي ثور<sup>(۱)</sup>، ومحمد ابن كعب القرظي، والزهري<sup>(۵)</sup> وعطاء<sup>(۱)</sup>، وغيرهم<sup>(۷)</sup>.

واستدلوا لهذا القول بأدلة منها:

١ ـ اثباتها في المصاحف مع الفاتحة، وعدها من آياتها.

٢- ما جَاء عن أم سلمة - رضي الله عنها - أنها سُئلت عن قراءة النبي - ﷺ - فقالت: «كان يقطع قراءته آية آية، بسم الله الرحمن الرحيم» (٨).
 الرحيم، الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم» (٨).

ووجه استدلالهم من هذا الحديث: أن الرسول ـ ﷺ ـ قرأ البسملة مع الفاتحة، قالوا: فدل هذا على أنها آية منها. والجواب من هذا: أنه لا يلزم من قراءتها مع الفاتحة أن تكون منها، إذ لو لزم هذا للزم أن

<sup>(</sup>۱) انظر «التحقیق» ۲:۲۹۲، «زاد المسیر» ۷:۱، «المغني» ۱۰۱:۲، «مجموع الفتاوی» ٤٤٢، ٤٣٥:۲٢.

<sup>(</sup>۲) انظر «الاستذكار» ۲:۱۷۱، «المغنى» ۲:۱٥۱.

<sup>(</sup>٣) انظر «الاستذكار» ١٧٦:٢، «المغني» ١٥١:٢، «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» ٤٢٠ ٤٣٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢:١٧٦.

أخرجه عنهما \_ أبو عبيد في "فضائل القرآن" ص١١٤\_١١٥.

<sup>(</sup>٦) انظر «الاستذكار» ٢:٦٧٦.

<sup>(</sup>۷) انظر «مجموع الفتاوی» ۲۲: ۳۵۱.

<sup>(</sup>A) أخرجه أبو داود \_ في الحروف \_ الباب الأول \_ حديث ٤٠٠١، وأحمد ٣٠٢:٦، والحمد والدارقطني في الصلاة \_ وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم، والجهر بها ١: حديث ٣٧ وقال: "إسناده صحيح وكلهم ثقات"، وصححه الألباني في "صحيح سنن أبي داود" حديث ٢٩٢٧.

تكون آية من كل سورة، لأنها تقرأ مع كل سورة، كما هو مثبت معلوم.

٣ ـ وعن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ أنه سئل عن قراءة النبي ـ على الله عنه ـ أنه سئل عن قراءة النبي ـ على الله عنه الله الرحمن الرحيم، يمد بسم الله، ويمد بالرحمن، ويمد بالرحيم». رواه البخاري(١).

قالوا: فقراءة النبي \_ على البسملة بالمدّ تدل على أنها آية من القرآن إذ لو لم تكون آية من القرآن لما قرأها الرسول \_ على الذين ينفون أن يقرأ القرآن. وهذا الاستدلال صحيح في الرد على الذين ينفون أن تكون البسملة آية من القرآن مطلقا \_ لكن لا يلزم من قراءة الرسول \_ على \_ لها بالمد، كما يقرأ القرآن أن تكون آية من سورة الفاتحة (٢)، ولا من غيرها، فالحديث يدل على أنها آية تقرأ \_ وهذا صحيح \_ لا أنها آية من سورة الفاتحة، أو من غيرها من السور.

٤ حديث نعيم بن المجمر قال: «صليت وراء أبي هريرة، فقرأ: بسم الله الرحمن الرحيم، ثم قرأ بأم القرآن حتى بلغ (ولا الضالين) فقال: «آمين»، فقال الناس: «آمين»، ويقول كلما سجد: الله أكبر، وإذا قام من الجلوس في الاثنتين قال: الله أكبر، وإذا سلم قال: والذي نفسى بيده، إنى لأشبهكم صلاة برسول لله \_ عليه \_.».

<sup>(</sup>۱) في فضائل القرآن ـ باب مد القراءة ـ حديث ٥٠٤٦. وقد أخرجه مختصرا دون ذكر «ثم قرأ إلى آخره» أبو داود ـ حديث ١٤٦٥، والنسائي حديث ٩٧٠، وابن ماجه حديث ١٣٥٣، وأحمد ٣ ١١٩، ١٩٢.

٢) انظر «فتح الباري» ٩١:٩

ووجه استدلالهم من هذا الحديث أن أبا هريرة قرأ البسملة مع أم القرآن، ورفع ذلك إلى النبي \_ على حيث قال في آخر الحديث: «والذي نفسي بيده إني لأشبهكم صلاة برسول لله \_ على « وهذا الحديث ضعفه جمع من أهل العلم (١).

وأيضاً لو صح هذا الحديث فليس فيه ما ينص صراحة على أن البسملة من الفاتحة، وغاية ما فيه أن يكون أبو هريرة قرأ البسملة مع الفاتحة سواء كان ذلك جهراً أم سراً، ولا يلزم من قراءتها مع الفاتحة على أي حال أن تكون منها \_ كما تقدم في الجواب عن استدلالهم بحديث أم سلمة.

٥- ما رواه أبو هريرة عن النبي - عَلَيْ - قال: قال رسول الله - عَلَيْ - وَالَ قَالَ رسول الله - عَلَيْ - وَإِذَا قَرَأْتُم الْحَمَد، فاقرؤوا بسم الله الرحمن الرحيم، إنها أم القرآن، وأم الكتاب، والسبع المثاني، وبسم الله الرحمن الرحيم، أحد آياتها»(٢).

والصواب أن هذا الحديث موقوف من كلام أبي هريرة، كما ذكر

<sup>(</sup>١) سياتي تخريج هذا الحديث، وذكر كلام أهل العلم في تضعيفه في المبحث السابع من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث أخرجه الدارقطني ـ في الصلاة ـ باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم ـ حديث ٣٦، والبيهقي ـ في الصلاة ـ ٤٥:٢ ـ كلاهما من طريق أبي بكر الحنفي، عن عبدالحميد بن جعفر، عن نوح بن أبي بلال، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري قال أبو بكر الحنفي: «ثم لقيت نوحا، فحدثني عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة ولم يرفعه» وقد ذكر الزيلعي كلام الأثمة عليه وصوب وقفه «نصب الراية» ٢٤٣١.

أهل العلم (١) قال الزيلعي (٢) بعد ما صوب وقف الحديث على أبي هريرة «فإن قيل إن هذا موقوف في حكم المرفوع إذ لا يقول الصحابي إن البسملة إحدى آيات الفاتحة إلا عن توقيف أو دليل قوي ظهر له . . . قلت: لعل أبا هريرة سمع النبي على أن قال: هي إحدى آياتها الفاتحة . . . وأبو هريرة لم يخبر عن النبي على أن قال: هي إحدى آياتها وقراءتها قبل الفاتحة لا يدل على ذلك»

وقال أيضاً: فالمحفوظ الثابت عن سعيد المقبري عن أبي هريرة في هذا الحديث عدم ذكر البسملة كما رواه البخاري في صحيحه من حديث ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري عن أبي هريرة. قال: قال رسول الله \_ عليه المحمد لله هي أم القرآن، وهي السبع المثاني والقرآن العظيم»(٣).

القول الثالث:

أنها آية أو بعض آية من كل سورة سوى سورة براءة، وقد نُسب هذا القول لقراء مكة والكوفة وفقهائهما (١٠).

وحُكي هذا القول عن ابن عباس وابن عمر، وابن الزبير، وأبي هريرة، من الصحابة، ومن التابعين: عطاء وطاوس وسعيد ابن

<sup>(</sup>١) انظر «التحقيق» ٢٩٨٠٢٩٣٠١.

<sup>(</sup>۲) في "نصب الزاية» ٢: ٣٤٣ـ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه في المبحث الأول من الفصل الأول من الباب الثاني.

<sup>(</sup>٤) انظر «الكشاف» ٤:١، «تفسير النسفي» ١:١.

جبير ومكحول والزهري<sup>(١)</sup>.

وهو المشهور من مذهب الشافعي (٢)، ورواية عن الإمام أحمد (٣)، ونُسب لأبي حنيفة (٤)، وسفيان الثوري (٥)، وعبدالله بن المبارك (٢)، وإسحاق بن راهويه (٧)، وأبي عبيد (٨)، والأوزاعي (٩).

واستدل أصحاب هذا القول بأدلة منها مايلي:

١- ثبوت البسملة في المصاحف، بخط المصحف، مع كل سورة،
 سوى براءة، مما يدل على أنها آية، أو بعض آية، من كل سورة (١٠).

والجواب: أنه لايلزم من ثبوتها في المصاحف مع كل سورة، بل لا يلزم من قراءتها مع كل سورة أن تكون آية منها، فهناك سور ثبت

<sup>ِ (</sup>۱) انظر «تفسیر ابن کثیر» ۱:۳۰.

 <sup>(</sup>۲) انظر «المجموع» ۳۳۲:۳۳۳، «الكشاف» ٤:١، «مجموع الفتاوى» ۲۲: ۳۳٤، «تفسير ابن كثير» ٢٥:١، «كتاب البسملة الصغير» لأبي شامة ٢/أ، «رسالة الصبان الكبرى في البسملة» ۲۷/أ.

<sup>(</sup>٣) انظر «المسائل الفقهية» ١١٨:١، «النشر» ٢٧٠:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «النشر» ٢٢٠٠١.

<sup>(</sup>٥) انظر «معالم التنزيل للبغوي» ٢٩:١.

<sup>(</sup>٦) انظر «المبسوط» ١٥:١، «معالم التنزيل» ١:٣٩، «المحرر الوجيز» ١:٥٣، «المعني» ١:٢٥، «كتاب البسملة المجامع لأحكام القرآن» ١:٩٣، «تفسير ابن كثير» ١:٣٥، «كتاب البسملة الصغير» لأبي شامة ٣/ب.

<sup>(</sup>٧) انظر «تفسير ابن كثير» ١ : ٣٥، «كتاب البسملة الصغير» لأبي شامة ٢/أ.

<sup>(</sup>۸) انظر «تفسیر ابن کثیر» ۱:۳٥.

<sup>(</sup>٩) انظر «البسملة الصغير» لأبي شامة ٢/ب.

<sup>. (</sup>١٠) انظر «الاستذكار» ٢:١٧٩، «لباب التأويل» ١:١٥، «كتاب البسملة الصغير» لأبي شامة ٣/ب.

بالسنة وباتفاق العادين عدد آياتها، من غير احتساب البسملة منها كما سيأتي في ذكر أدلة القول الرابع.

٢- ما رواه أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: «أغفى النبي \_ عليه \_ الله \_ إعفاءة \_ ثم تبسم ضاحكاً، فقال: «أنزل علي آنفا سورة ثم قرأ بسم الله الرحمن الرحيم إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ ٱلْكُوْنَرَ (زَ) ﴿ إِلَى آخر السورة. رواه مسلم (۱).

ووجه استدلالهم من هذا الحديث: أن البسملة آية أنزلت مع سورة الكوثر، فهي كذلك آية، أو بعض آية من كل سورة، تنزل معها، وتعد منها.

والجواب عن هذا أن يقال: صحيح أن البسملة تنزل مع كل سورة، لكن لا يلزم من نزولها مع السورة أن تكون آية منها، ولهذا اتفق العادون على أن سورة الكوثر ثلاث آيات، بدون البسملة. فالذين قالوا: البسملة آية مستقلة أسعد بهذا الدليل، من أصحاب هذا القول، كما سيأتي بيان ذلك.

استدلوا \_ أيضاً \_ بحديث أم سلمة السابق (٢)، الذي فيه أن النبي \_ التحديث أن النبي \_ على التحديث المحديث المحدي

<sup>(</sup>۱) سيأتي هذا الحديث بتمامه وتخريجه ضمن أدلة القول الرابع. وانظر «الاستذكار» ۲:۱۷۹.

<sup>(</sup>٢) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١١١١، «المبسوط» للسرخسي ١٦:١، «المغني»

العالمين، الرحمن الرحيم».

ووجه استدلالهم به أن النبي \_ ﷺ \_ قرأ البسملة مع الفاتحة، مما يدل على أنها آية منها، وكذلك ينبغي أن تكون آية من سائر السور سوى براءة، لأنها مثبتة مع سائر السور، كما أثبتت في الفاتحة فهي آية من كل سورة، ينبغي أن تقرأ معها سواء الفاتحة وغيرها.

والجواب: أن هذا الحديث إنما يدل على أنه \_ ﷺ \_ يقرأ البسملة مع الفاتحة، ولا يدل على أنها آية منها \_ كما تقدم بيانه \_ فكيف تكون آية من غيرها!!

٤ كما استدلوا \_ أيضا \_ بحديث أنس \_ السابق<sup>(۱)</sup> \_ أنه سئل عن قراءة النبي \_ ﷺ \_ فقال: «كانت مدا، يمد بسم الله، ويمد بالرحمن، ويمد بالرحيم».

ووجه استدلالهم بهذا الحديث أن النبي \_ ﷺ \_ قرأ البسملة مدا، كما تمد آيات القرآن، مما يدل على أنها آية، أو بعض آية من كل سورة سوى براءة.

والجواب: أن يقال: صحيح أن البسملة آية، وأن الرسول \_ ﷺ \_ قرأها بالمد \_ كما تقرأ آيات القرآن، لهذا الحديث ولغيره، لكن لا يلزم من ذلك أن تكون آية أو بعض آية من كل سورة. وقد يحتمل أن أنسأ رضي الله عنه ذكر هذا من باب التمثيل للسائل لكيفية قراءة النبي

<sup>(</sup>١) ضمن أدلة القول الثاني.

(1) 

٥ - كما استدلوا بحديث ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: «كان النبي - عليه بسم الله الرحمن النبي - عليه بسم الله الرحمن الرحيم»(٢).

وكأنهم أخذوا من نزول البسملة مع السورة أن تكون آية منها، وهذا ليس بلازم، كما سيأتي بيان هذا في القول الرابع. القول الرابع:

أن البسملة آية مستقلة من القرآن، وليست من السور، وإنما هي آية تنزل مع كل سورة، للفصل بينها وبين التي قبلها.

وهذا قول طائفة من أهل العلم، منهم الإمام أحمد، في المنصوص الصريح عنه (7), وعبدالله بن المبارك (3), ومحمد بن الحسن الكرخي (7), وأبو بكر الرازي (7), وداود

<sup>(</sup>١) انظر «فتح الباري» ٩١:٩.

 <sup>(</sup>٢) . سيأتي تخريجه ضمن أدلة القول الرابع وانظر «الاستذكار» ٢٠٩٠٢.

<sup>(</sup>٣) انظر «مسائل الإمام أحمد» رواية النيسابوري ٢:١٥، «المسائل الفقهية» ١:١٨١، « المغني» ٢: ١٥٢، ٣٥٣، ٢٠٥٥، المجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» ٢٢: ٣٥٣، ٢٠٥٥،

٤٣٤، ٤٣٨ـ٤٣٨، وانظر ١٣.١٨٤.

 <sup>(</sup>٤) انظر «مجموع فتاوى ابن تيمية» المواضع السابقة.
 (٥) انظر «المسبوط» ١٦:١٠.

<sup>(</sup>٦) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١:٩٠٨، «نصب الراية»١:٣٢٧.

<sup>(</sup>٧) انظر «المبسوط» ١:١٥١٤، «الاستذكار» ٢:١٧٦.

الظاهري<sup>(۱)</sup> وغيرهم. واختاره الطبري فيما يظهر من كلامه<sup>(۲)</sup> واختاره ابن خزيمة<sup>(۳)</sup>، والجصاص<sup>(۱)</sup>، وابن قدامة<sup>(۵)</sup> وشيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(۱)</sup>، والزيلعي<sup>(۷)</sup>.

وهذا القول هو أصح الأقوال، وهو الذي تدل عليه الأدلة الصحيحة الصريحة ومنها مايلي:

1- إجماع الصحابة - رضوان لله عليهم - على إثباتها في المصحف، وكتابتهم لها بخطه، وقلمه، فنقلت نقله، كما نقلت في سورة النمل، فلا يجوز الخروج عن إجماعهم، وذلك لأنهم جردوا المصحف عن غير الآيات القرآنية، كالتفسير ونحوه (^).

٢\_ ما رواه أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ قال: بينا رسول الله ـ
 عَلَيْتُ ـ ذات يوم بين أظهرنا، إذ أغفى إغفاءة، ثم رفع رأسه متبسماً،
 فقلنا: ما أضحكك يارسول الله؟ قال: «أنزلت عليّ آنفا سورة. فقرأ:

<sup>(</sup>۱) انظر «المحلى» ۲۰۱:۱۳، «الاستذكار» ۱۷٦:۲، «نصب الراية» ۲۰۲۱، «تفسير ابن كثير» ۲:۰۳، «النشر» ۲۰۰:۱، «كتاب البسملة الصغير» ۲/ب، «رسالة الصبان الكبرى في البسملة» ۲//أ.

<sup>(</sup>۲) في «تفسيره» ۱:۹۰۱، ۱۶۲\_۱۱۷.

<sup>(</sup>٣) في «صحيحه» ٢٥١، ٢٤٩:١.

<sup>(</sup>٤) في «أحكام القرآن» ١: ٨-١٢.

<sup>(</sup>٥) في «المغنى» ٢:١٥٣. .

<sup>(</sup>٦) في «الفتاوي» ۲۲:۲۷، ۳۵۰، ٤٠٦.

<sup>(</sup>V) في النصب الراية» ٣٤٣:١.

<sup>(</sup>۸) انظر «الكشاف» ۲۱:۱، «تفسير النسفي» ۱:۱، «مجموع الفتاوى» ۲۲:۳۳.

### (بسم الله الرحمن الرحيم إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَـرَ ﴿ ﴿ ﴾ رواه مسلم (١٠)».

ووجه الدلالة في هذا الحديث على أن البسملة آية مستقلة من القرآن، أن الرسول - على أن البسملة أية السورة. ولم تعد آية منها، فقد أجمع الناس على أن سورة الكوثر ثلاث آيات، بدون بسم الله الرحمن الرحيم (٢)، كما أجمعوا على أن سورة الإخلاص أربع آيات بدون البسملة (٣)

٣- ما رواه عبدالله بن عباس - رضي الله عنهما - قال: «كان النبي - الله عليه بسم الله الرحمن الرحيم» وواه أبو داود (٤). فكونها تنزل يدل على أنها آية من القرآن، وكونها للفصل بين السور يدل على أنها ليست من السور، وإنما هي آية مستقلة (٥).

٤ ما رواه أبو هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي \_ ﷺ \_ قال : «إن سورة من القرآن ثلاثون آية، شفعت لرجل حتى غفر له، وهي سورة

<sup>(</sup>٢) انظر المحكام القرآن للجصاص ١١:١، المبسوط ١٦/١ المعنى ٢/١٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن للجصاص ١١/١.

<sup>(</sup>٤) في الصلاة ـ من جهر بالبسملة ـ حديث ٧٨٨، قال ابن كثير ٣٤:١، «إسناده صحيح». قلت: وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٥) انظر المجموع فتاوي ابن تيمية ، ٢٧٦: ٢٧٦، ٣٥١، ٣٥١، ٤٠٩.

تبارك الذي بيده الملك»<sup>(۱)</sup>.

قال: فهذا الحديث يدل على أن البسملة ليست آية من السور من وجهين:

الوجه الأول: أنه ﷺ ابتدأ سورة الملك، بقوله: ﴿ تَبَنَرُكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ دون البسملة، مما يدل على أن البسملة ليست من السورة.

الوجه الثاني: أن أهل العلم، والعادين لآيات القرآن اتفقوا على أن سورة ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ ﴾ (٢)، ثلاثون آية بدون البسملة (٣).

٥ ما رواه أبو هريرة - رضي الله عنه - عن النبي - ﷺ - قال: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج - ثلاثا، غير تمام» فقيل لأبي هريرة: إنا نكون وراء الإمام، فقال اقرأ بها في نفسك، فإني سمعت رسول الله - ﷺ - يقول: «قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ وَلَا الله - تعالى -: حمدني عبدي، وإذا قال: أَلْعَلْمِينَ لَنْ ﴾ قال الله - تعالى: أثنى على عبدي، وإذا قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ـ في فضائل القرآن ـ ما جاء في فضل سورة الملك ـ حديث ٢٨٩١، وقال: «حديث حسن»، وابن ماجه. ـ في الأدب ـ باب ثواب القرآن ـ حديث ٣٧٨٦، وأحمد ٢٩٩٢، ٣٢١، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآية: ١.

 <sup>(</sup>٣) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١١١١، «مجموع فتاوى ابن تيمية» ٢٢: ٢٧٧، ٤٣٩،
 وأنظر «التحقيق» لابن الجوزي ٢٩٣١.

﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ ، قال: مجدني عبدي ، وقال مرة : فوض إلى عبدي ، فإذا قال ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ قال : هذا بيني وبين عبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَهُ مِنْ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْصَالَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْمُسْتَقِيمَ ﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْمُسْتَقِيمَ ﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْمُسْتَقِيمَ لَا اللهِ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْمُسْتَقِيمَ لَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَلِهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهِ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَوْلِهِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَيْرِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّ

قالوا: فهذا الحديث كسابقه، يدل على أن البسملة ليست آية من الفاتحة من وجهين:

الوجه الأول: أن الله \_ تعالى \_ بدأ الفاتحة بقوله: ﴿ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ ﴾ ، ولو كانت البسملة آية من الفاتحة ، لابتدأ بها ، وعدها آية منها (٢) .

الوجه الثاني: أن الله جعل الفاتحة بينه وبين عبده نصفين، وهي سبع آيات، باتفاق أهل العلم المعتد بقولهم، كما جعل تعالى ـ الآية: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ بينه وبين العبد، وهي منتصف السورة، فقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ وما قبله ثلاثة آيات ونصف، حمد وثناء وتمجيد وعبادة للرب، وقوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ وما

<sup>(</sup>۱) في الصلاة \_ باب وجوب قراءة الفاتحة \_ حديث ٣٩٥، وأبو داود \_ في الصلاة \_ باب من ترك القراءة في صلاته بفاتحة الكتاب: حديث ٨٢١، والنسائي \_ في الافتتاح \_ باب ترك قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في فاتحة الكتاب \_ حديث ٢٩٥٤، وابن ماجه \_ في إقامة في التفسير \_ باب ومن سورة فاتحة الكتاب \_ حديث ٢٩٥٤، وابن ماجه \_ في إقامة الصلاة \_ باب القراءة خلف الإمام \_ مختصرا دون قوله: «سمعت رسول الله \_ على إلى آخره \_ حديث ٨٣٨، وأخرجه البيهقي برواياته في «جزء القراءة خلف الإمام» حديث ٨٦٤٩.

<sup>(</sup>۲) انظر «المبسوط» ۱:۱۱، «الاستذكار» ۱:۱۷۲، «التحقيق» ۱:۲۹۳، «مجموع فتاوى ابن تيمية» ۲۲:۲۲،

بعده ثلاث آيات ونصف للعبد دعاء ومسألة، ويكون قوله: ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ هو الآية السادسة، وقوله: ﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ هو الآية السابعة، وبهذا يتحقق التنصيف للفاتحة بين الرب، وبين العبد، ولو كانت البسملة آية من الفاتحة لم يتحقق التنصيف، ولكان قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ وما قبله أربع آيات ونصف آية. وقوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ وما بعده اثنتين ونصفاً، فلا يتحقق التنصيف بل يكون ما للرب في هذه القسمة أكثر مما للعبد، وهذا خلاف نص قوله ـ تعالى ـ في الحديث «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين (۱).

قال ابن عبدالبر في «الاستذكار» (٢): «وأما قوله في هذا الحديث: «قال الله ـ تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين: فنصفها لي، ونصفها لعبدي، ولعبدي ما سأل «قال رسول الله ـ ﷺ ـ: اقرؤوا، يقول العبد: ﴿الْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾، فبدأ بالحمد لله رب يقول العبد: ﴿الْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾، فبذأ بالحمد لله رب العالمين، ولم يقل ﴿ بِسَمِ اللهِ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾، فهذا أوضح شيء وأبينه أن ﴿ بِسَمِ اللهِ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ فبعلها آية، ثم ﴿ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ نم ﴿ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ فبعلها آية، ثم ﴿ الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ المَعلمون.

<sup>(</sup>١) انظر «تفسير الطبري» ١٠٩:١، «الجامع لأحكام القرآن» ٩٤:١.

<sup>(</sup>٢) ١٧٢-١٧٢، وانظر «أحكام القرآن» للجصاص ٩:١-١٠، «المبسوط» ١٦:١، «المغنى» ٢:١٥٢.

وجاء في هذا الحديث أنها له تبارك اسمه، ثم الآية الرابعة جعلها بينه وبين عبده، ثم ثلاث آيات لعبده تتمة سبع آيات. فهذا يدل على أن أنعَمَّت عَلَيْهِم أية، ثم الآية السابعة إلى آخر السورة. وهكذا تكون نصفين بين العبد، وبين ربه، لأنه قال في قوله ﴿ اَهْدِنَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ إلى آخر السورة: فهؤلاء لعبدي، ولعبدي ما سأل. وهؤلاء المارة إلى جماعة من يعقل، وما لايعقل، وأقل الجماعة ثلاثة، فعلمنا بقوله (هؤلاء) أنه أراد هؤلاء الآيات، والآيات أقلها ثلاث، لأنه لو أراد اثنتين لقال: هاتان، ولو أراد واحدة لقال: هذه بيني وبين عبدي، وإذا كان من قوله: ﴿ الهدنا ﴾ إلى آخر السورة ثلاث آيات كانت السبع آيات، من قوله: ﴿ اَلْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ إلى قوله ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ من قوله: ﴿ وَلَا الصَّالَينَ السبع آيات، من قوله: ﴿ اَلْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ إلى قوله ﴿ وَلَا الصَّالِينَ ﴾ وصحت قسمة السبع على السواء، ثلاث وثلاث، وآية بينهما...

وأجمع القراء والفقهاء على أنها سبع آيات إلا أنهم اختلفوا فمن جعل ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾ آية من فاتحة الكتاب لم يعد ﴿ أَنعَمَتُ عَلَيْهِمْ ﴾ آية ، ومن لم يجعل ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾ آية عد ﴿ أَنعَمَتُ عَلَيْهِمْ ﴾ آية ، وهو عدد أهل المدينة وأهل الشام، وأهل البصرة، وأما أهل مكة، وأهل الكوفة من القراء والفقهاء فإنهم عدوا فيها ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾ آية ، ولم يعدوا ﴿ أَنعَمَتُ عَلَيْهِمْ ﴾ وهذا الحديث أبين مايروى عن النبي - عَلَيْهُمْ - في سقوط ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾ النبي - عَلَيْهُمْ الموضع الخلاف . . . »

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (١٠): «فهذا الحديث صحيح صريح في أنها ليست من الفاتحة، ولم يعارضه حديث صحيح صريح».

قلت: وإذا كانت البسملة ليست من الفاتحة، فليست من غيرها من السور من باب أولى.

٦ حديث ـ عائشة ـ رضي الله عنها ـ الطويل في قصة بدء الوحي،
 وفيه أن أول ما جاءه الملك قال: ﴿ أَقْرَأْ بِالسِّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ (َ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ
 عَلَقَ (َ ) اَقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ( َ ) ﴾، الحديث متفق عليه (٢).

قال ابن تيمية (٣) \_ بعد ما أشار إلى هذا الحديث: «فهذا أول مانزل ولم ينزل قبل ذلك ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾. وقال في موضع آخر: (٤) «فالذين قالوا ليست من السورة قالوا: إن جبريل ما أتى النبي يأمره بقراءتها بل أمره أن يقرأ: ﴿ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴿ ﴾ ولو كانت هي أول السورة لأمره بها».

٧- حديث أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: «صليت خلف النبي - على الله عنه أبي بكر وعمر وعثمان، فكانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون بسم الله الرحمن الرحيم، لا في

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوى» ۲۲:۲۷۷\_۲۷۸ وانظر ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ـ بدء الوحي ـ حديث ٣، ومسلم ـ في الإيمان حديث ١٦٠ .

<sup>(</sup>٣) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٢٧٧.

<sup>(3) 77:937.</sup> 

أول قراءة ولا في آخرها». رواه مسلم (١٠).

٨ حديث عائشة \_ قالت: «كان رسول الله \_ ﷺ \_ يفتتح الصلاة بالتكبير، والقراءة بالحمد لله رب العالمين. »(٢)

9 حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «كان رسول الله \_ على و إذا نهض من الركعة الثانية استفتح القراءة بالحمد لله رب العالمين، ولم يسكت». رواه مسلم (٣٠).

وهذه الأحاديث الثلاثة، حديث أنس برواياته، وحديث عائشة، وحديث أبي هريرة كلها تدل \_ كما سيأتي بيان ذلك \_ على أن الرسول \_ عليية \_ وخلفاءه، كانوا لا يجهرون بالبسملة، لا أنهم يتركونها \_ كما زعم بعضهم.

أما ما وجه الدلالة فيها على أن البسملة آية مستقلة؟ فهو كونهم لم يجهروا بها، كبقية آيات الفاتحة إذ لو كانت آية منها لما فرقوا بينها وبين بقية آيات هذه السورة<sup>(1)</sup>، وإذا لم تكن آية من الفاتحة فالأولى أن لا تكون آية من غيرها من السور.

 <sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه بروايته في الكلام على حكم الجهر بالبسملة، في المبحث السابع ضمن أدلة القول الثاني وانظر «التحقيق» لابن الجوزي ١ : ٢٩٢.

 <sup>(</sup>۲) في الصلاة \_ بأب ما يجمع صفة الصلاة \_ حديث ٤٩٨، وأبو داود \_ في الصلاة،
 باب من لم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم \_ حديث ٧٨٣.

<sup>(</sup>٣) في المساجد ومُواضع الصلاة - حديث ٥٩٩، وانظر «أحكام القرآن» للجصاص

<sup>(</sup>٤) انظر «مجموع الفتاوى» ۲۲: ۲۷۹، ٤٤١.

• ١- قوله - تعالى: ﴿ اَلرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ يدل على أن البسملة ليست من الفاتحة ، إذ لو كانت منها لكان فيها تكرار قوله: ﴿ اَلرَّحْمَٰنِ اَلرَّحِيمِ ﴾ ، والأصل عدم التكرار (١) ، غالباً (٢) .

11- أن جعل قوله تعالى: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الطَّولَ لا يناسب بقية الآيات، إذ إن غالب السور تكون آياتها متناسبة من حيث الطول والقصر. مما يقوي القول بأن هذه الآية آيتان، وأن البسملة ليست من آيات الفاتحة خلافا للعدد الموجود في المصاحف.

وإذا لم تكن آية من الفاتحة فالأولى أن لا تكون آية من غيرها من السور.

١٢ ـ كما يقال أيضا لمن يقول: إنها آية من الفاتحة فقط.

إن الفاتحة سورة من سور القرآن، والبسملة مكتوبة في أولها كلها، فلا فرق بينها وبين غيرها من السور في مثل ذلك. قال ابن تيمية (٣) «وهذا أظهر وجوه الاعتبار».

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسير الطبري» ١٤٦:١-١٤٧.

<sup>(</sup>٢) لأن بعض السور جاء فيها تكرار بعض الآيات لحكم منها ما هو معلوم، ومنها مالا يعلمه إلا الله من ذلك قوله تعالى في سورة الرحمن ﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان﴾ فقد جاءت في واحد وثلاثين موضعاً في هذه السورة، ومن ذلك قوله تعالى «ويل يومئذ للمكذبين» فقد جاءت في عشرة مواضع من سورة المرسلات.

<sup>(</sup>٣) انظر «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٤٤١.

قال القاضي أبو يعلى (١): «إن أكثر أهل العلم وجمهورهم على أن قراءتها مستحبة فقط، وهذا يدل على أنها ليست من الفاتحة».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «وهو قول سائر من حقق القول في هذه المسألة، وتوسط فيها، وجمع بين مقتضى الأدلة وكتابتها سطرا مفصولا عن هذه السورة».

وقال أيضاً: «وهذا أعدل الأقوال»(٣)

张张张

<sup>(</sup>١) في المسائل الفقهية ١١٨:١ .

<sup>(</sup>٢) في «مجموع الفتاوي» ٢٢: ٤٣٥.

<sup>(</sup>۳) «مجموع الفتاوی» ۲۲: ۴۳۹. وانظر أیضاً ۲۷۲، ۲۷۸، ۳۵۰، ۳۵۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۸، ۳۵۰، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۸، ۲۳۹

### المبحث الرابع

# السبب في عدم كتابة البسملة في مطلع سورة براءة

أجمع المسلمون على ترك الفصل بالبسملة بين سورة الأنفال وسورة براءة لإجماع المصاحف على ترك التسمية بينهما (١).

وإذا ابتدأ القارىء بسورة براءة، فإنه يتعوذ فقط، كما لو قرأ من وسطها (٢٠).

وقد اختلف في السبب الذي من أجله تركت البسملة في مطلع سورة براءة.

فذهب قوم إلى أن السبب هو كما جاء في حديث ابن عباس (") عن عثمان، رضي الله عنهم - من أن النبي - علي - لم يبين لهم في شأنها شيئاً، وكانت قصتها تشبه قصة الأنفال، فقرنوا بينهما، ولم يكتبوا:

<sup>(</sup>١) انظر «التبصرة» لمكي ص٢٤٨، «العنوان في القراءات السبع» ص٦٥، «الإقناع في القراءات السبع» ١٥٧١، «النشر» ٢٦٤١.

<sup>(</sup>٢) في حال الوصل: الأولى الوقف بين الأنفال وبراءة، لأن أواخر السور من أتم التمام، ويجوز الوصل بينهما، ويجوز السكت. وكذا لو وصل براءة بالفاتحة، أو بالأعراف أو بغيرهما من السور، انظر «النشر» ٢٦٩:١٠٠١.

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عباس أخرجه \_ أبو داود \_ في الصلاة \_ باب من جهر بالبسملة حديث ٢٨٦-٢٨٦ وقال: «حديث حسن ٧٨٧-٧٨٦ وقال: «حديث حسن صحيح»، وأحمد ١٠٠١، والحاكم ٣٠١٦-٣٣١ وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه» ووافقه الذهبي، وقد ضعف أحمد شاكر هذا الحديث في شرحه للمسند حديث ٣٩٩، كما ضعفه الألباني في «ضعيف سنن أبي داود» حديث ٣٩٩، وفي «ضعيف سنن أبي داود» حديث ١٦٩، وفي «ضعيف سنن أبي داود» حديث ١٦٩، وفي «ضعيف سنن أبي داود» حديث ١٩٩٥.

﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ وقد اختار هذا الطحاوي(١)، وصححه ابن العربي(٢).

وقيل: إن ذلك من شأن العرب إذا كان بينهم وبين قوم عهد، فإذا أرادوا نقضه كتبوا لهم كتابا، فلم يكتبوا فيه: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ، فلما نزلت براءة بنقض العهد الذي كان بين رسول الله \_ على المسركين \_ بعث النبي \_ على بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ فقرأها عليهم في الموسم، ولم يبسمل على ما جرت به عادتهم.

وقيل: لأن ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ أمان، وبراءة نزلت بالسيف، ليس فيها أمان، روي هذا عن علي بن أبي طالب<sup>(٣)</sup> ورُويَ عن المبرد نحوه.

وقيل: لأن ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ رحمة، وبراءة سخط. وقيل: تركت التسمية، إعظاما لبسم الله الرحمن الرحيم، من خطاب المشركين (٤).

وقيل: لأنهم اختلفوا هل هما سورتان، أو سورة واحدة، فتركت بينهما فرجة لقول من قال: إنهما سورتان، وتركت أبسم الله الرحمن الرحيم لقول من قال: إنهما سورة واحدة، فرضي الفريقان، وثبتت

<sup>(</sup>١) في «مشكل الآثار» ٢: ٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) في «أحكام القرآن» ٢ : ٨٩٨\_٨٩٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ٢:٣٠٠.

 <sup>(</sup>٤) أهذا فيه نظر لأنه ورد في القرآن سور فيها خطاب المشركين ومع هذا بدئت بـ (بسم
 الله الرحمن الرحيم) منها سورة النبأ وسورة الكافرون وسورة المسد وغير ذلك.

حجتاهما في المصحف (١).

قال القرطبي (٢): «والصحيح أن التسمية لم تكتب لأن جبريل ـ عليه السلام ـ لم ينزل بها في هذه السورة، قاله القشيري».

قلت: وما ذكره القرطبي عن القشيري، هو الذي تطمئن إليه النفس، بل يجب الجزم به، وهو أن جبريل لم ينزل بالبسملة مع هذه السورة، ولو نزلت مع هذه السورة لحفظت مع ما حفظ، ونقلت إلينا، تحقيقاً لوعد الله \_ تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ ﴾ (٣) ولما لم تنقل، علمنا يقينا، لا يخالجه شك، أنها لم تنزل مع هذه السورة، لأن الله تكفل بحفظ القرآن، وقد وصل إلينا بحمد الله كاملا محفوظاً بحفظ الله، وهذا الذي يجب أن يعتقده كل مسلم.

أما ما رُويَ عن ابن عباس عن عثمان ـ رضي الله عنهم ـ أن النبي ـ على الله عنهم ـ أن النبي ـ على الله عنهم في شأن البسملة مع سورة براءة شيئا، وكانت قصتها تشبه قصة الأنفال، فقرنوا بينهما، ولم يكتبوا ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ ـ فالحديث في هذا ضعيف ـ كما تقدم بيان ذلك.

أما القول بأن الصحابة اختلفوا، هل الأنفال وبراءة سورة واحدة، أو سورتان. . . الخ فإن الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ إنما أشكل

<sup>(</sup>۱) انظر «معاني القرآن وإعرابه» للزجاج ٤٧٢:٢، «مشكل الآثار» ٢٠٥٥:، «أحكام القرآن» لابن العربي ٢:٨٩١، «زاد المسير» ١:٩٨٩، «الجامع لأحكام القرآن» ١٤١٠٨، «البرهان» للزركشي ٢:٢٦٣٠٢٢١.

<sup>(</sup>۲) في «تفسيره» ۸: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٩.

عليهم - فيما رُويَ عنهم ، هل براءة سورة مستقلة أو هي من سورة الأنفال، ولهذا فصلوا بينهما. أما أن هناك شكاً في نزول البسملة مع هذه السورة أم لا فلا شك بل يجب القطع بأن ما وصل إلينا بين دفتي المصحف، هو القرآن بكامله، من غير زيادة أو نقصان.

أما بقية الأقوال، التي قيلت في عدم ذكر البسملة، والتي سبق ذكر جملة منها، فكلها يمكن حملها على البحث عن العلة، والسبب في عدم نزول البسملة مع هذه السورة، فهي مجرد تعليلات، تقبل حينا وترد أحيانا، وهي مجرد التماس للحكمة، وللعلة في عدم نزولها، مع هذه السورة، والتعليل قد يكون عليلا، فالأولى \_ والله أعلم \_ التوقف في هذا.

※ ※ ※

#### المبحث الخامس

# حكم قراءة البسملة في غير الصلاة

أجمع أهل العلم على مشروعية التسمية، واستحبابها، بعد الاستعادة، تقديما للتخلية على التخلية، عند قراءة أول السورة في غير الصلاة، سواء في ذلك سورة الفاتحة، أو غيرها من السور، سوى سورة براءة (١)، لأنها آية من القرآن الكريم، نزلت مع كل سورة، سوى سورة براءة.

لكن احتلف القراء في قراءتها في حال الوصل بين السور، فقرأ ابن كثير، وقالون، وعاصم، والكسائي بالفصل بالتسمية بين السور، سوى الأنفال وبراءة (٢٠).

ورُويَ عن بعض القراء تركها في الوصل منهم حمرة، وروى عن ورش الفصل وعدمه، واختلف عن الباقين، وهم: خلف وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب ونافع، بين الفصل بالبسملة والوصل بين السورتين، أو السكت بينهما (٣).

والأولى الفصل بالتسمية بين جميع السور سوى سورة براءة، فلا

<sup>(</sup>١) ﴿ الْطَوْرِ «التبضرة» لَمَكْنِي صَن9٤٩٪ • (الاقتاع في القراءات السَّبغ» ١٥٥١٪ «النَّشْرَ» ١ ٣٠٣٤٪ ٢٦٤٪

<sup>(</sup>٢) الْطَرْ «ٱلْتَبْضُرَة» لَمَكِي صَّرَاءَ ؟ أَنْ الْعَنُوالُ فَي القَرَاءَاتِ النَّبَعِ» صَّرَفَاءَ «الإِقْتَاعِ فَي القَرَاءَاتِ النَّبَعِ» لَـ الْأَقْتَاعِ فَي القَرَاءَاتِ النَّبَعِ الْأَقْتَاعِ فَي القَرَاءَاتُ النَّبَعِ الْأَوْلَاءَ «الْنَشَرَ» ١ : ٩ فَ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) انظرَ «اَلْتَبْضَرَة» لَمْكُنِي صَلْ ٢٤٨ـ٨٤٢، «العُنوان في القرَاءَات السَيغ» صَلَّهُ، «الْإَقْتَاعُ في القراءَات السَبْع» ١:٨٥٨-١٦٢، «النُشَرّ» ٢:٢٩٠-٢٥٩.

يفصل بالتسمية بينها وبين ما يقرأ قبلها من السور سواء سورة الأنفال أو غيرها \_ لأن الله أنزل التسمية مع كل سورة سوى سورة براءة، وكذا لو كرر السورة فوصل بين آخرها وأولها فالأولى الفصل بالبسملة (۱) \_ وإن كانت ليست آية من كل سورة \_ كما قال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: «كان النبي \_ على \_ لا يعرف فصل السورة، حتى تنزل عليه بسم الله الرحمن الرحيم (۱)، ولأن ذلك هو الموافق لرسم المصحف، ومن شرط صحة القراءة موافقتها لرسم المصحف (۱)، باتفاق أهل العلم، ولهذا أكثر القراء على الفصل بها بين السور، وكل من رُوي عنه الوصل، فقد رُوي عنه خلافه.

والأولى: في حال الابتداء بأول السورة أن يستعيد ثم يقف، ثم يُسمي ويقف، ثم يشرع في أول السورة، لأن الوقف على الاستعادة تام، وكذا الوقف على البسملة، ولأن الثابت أن الرسول - على حديث أم سلمة - رضي الله عنها - أنه كان يقطع قراءته آية آية (٤).

ويجوز أن يصل الاستعادة بالبسملة، ثم يقف، ثم يشرع بأول السورة ويجوز أن يستعيذ ثم يقف، ثم يسمي ويصل البسملة بالسورة، ويجوز وصل الجميع، وصل الاستعادة بالبسملة، ووصل البسملة

<sup>(</sup>۱) انظر «النشر» ۲۲۰:۱

 <sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في المبحث الثالث من هذا الفصل ضمن أدلة القول الرابع.
 (٣) انظر «مجموع فتاوى ابن تيمية» ٢٢: ٣٥٢.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في المبحث الرابع من هذا الفصل ضمن أدلة القول الثاني.

بالسورة (١<sup>)</sup>.

وفي حال الوصل بين سورة وأخرى الأولى الوقف على نهاية السورة الأولى، لأن أواخر السور من أتم التمام، ثم يسمى ويقف، ثم يبتدأ بأول السورة الأخرى، سواء كانت السورتان متواليتين في ترتيب المصحف أم غير متواليتين.

ويجوز أن يقف على آخر السورة، ثم يبسمل، ويصل البسملة بأول السورة الأخرى، ويجوز وصل آخر السورة بالبسملة، ووصل البسملة بأول السورة الأخرى، وهو دون الثاني.

ويمتنع وصل البسملة بآخر السورة، ثم الوقف عليها، لأن البسملة إنما شرعت في الابتداء، لا في الانتهاء (٢).

أما في أوساط السور فيتعوذ فقط، ولا يبسمل عند أكثر أهل العلم، وهو الصحيح، وقيل يستعيذ ويبسمل، وقيل يبسمل فقط (٣).

وقد تقدم هذا في الكلام على الاستعاذة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) - انظر «الإقناع في القراءات السبع» ١٤٤١، «النشر» ٢٦٨\_٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر «التبصرة» لمكي ص ٢٤٩\_٢٤٩، «الإقناع في القراءات السبع» ١٥٨:١، «النشر» ٢٠٠١).

<sup>(</sup>٣) انظر «التبصرة» ص٢٤٩، «الإقناع في القراءات السبع» ١٦٢:١-١٦٣، «النشر» ٢٦٥:١.

#### المبحث السادس

### حكم قراءة البسملة في الصلاة

اختلف العلماء في حكم قراءة البسملة في الصلاة على أقوال القول الأول:

أنها تجب قراءتها في الصلاة، وجوب الفاتحة، لأنها آية منها

وهو مروي عن ابن عباس وابن عمر، والزهري، ومجاهد، ويحيي ابن جعدة (١) وإسحاق (٢)، وأبي ثور، وأبي عبيد (٣)، وهو المشهور من مذهب الشافعي(٤)، ورواية عن الإمام أحمد(٥). وهذا على أن البسملة آية من الفاتحة (١٦)، فتجب قراءتها عندهم كما تجب قراءة بقية آيات الفاتحة، كما يشرع الجهر بها عندهم، كما يجهر ببقية آيات الفاتحة. وسيأتي ذكر أدلتهم ومناقشتها عند ذكر قول من قال بالجهر بالبسملة في المبحث السابع إن شاء الله تعالى.

القول الثاني:

أن قراءتها في الصلاة مستحبة مع الفاتحة، ومع كل سورة، سوى

انظر (الاستذكار» ٢:١٨١. (1)

أخرجه عن إسحاق ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٧٦. (٢)

انظر «الجامع لأحكام الهُرآن» ٢:١٩. (٣)

انظر «الأم» ١٠٧٠، ٨٠١، «المهلب» ١٠٨، «المجموع» ٣٠٣٣٣ (1)

<sup>(</sup>ó)

انظر "مجموع الفتاوي" ۲۲:۳۵۳، ۴۴۵، ۴۴۹.

انظر «المصدر السابق» ٣٥٣:٣٢، ٤٣٤، ٤٤٠. (٦)

سورة براءة، كما في المصحف، وهو قول جمهور أهل العلم (۱) منهم: أبو حنيفة (۲) وأحمد في المشهور عنه (۳) وأكثر أهل الحديث (٤) لأنها آية مستقلة من القرآن، وليست آية من السورة، لا من سورة الفاتحة، ولا من غيرها من السور، فلا تجب قراءتها، لا مع الفاتحة، ولا مع غيرها، لكن تستحب قراءتها معها، ومع كل سورة سوى براءة، لإثباتها في المصحف معها، ومع بقية السور، سوى براءة. وأيضاً فقد ثبت في حديث أنس وعائشة وأبي هريرة - رضي الله عنهم - أن الرسول - على وخلفاءه، لا يجهرون بها (٥)، فلو كانت قراءتها واجبة، وجوب الفاتحة لجهروا بها، كما يجهرون ببقية آيات الفاتحة.

#### القول الثالث:

أنه لاتشرع قراءتها في المكتوبة، لا سراً ولا جهراً.

وهذا هو المشهور من مذهب الإمام مالك، إلا أنه قال بقراءة البسملة في النفل وقيام الليل، ولمن يعرض القرآن عرضا<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» ۲:۱٤۷، «مجموع الفتاوى» ۲۲:۲۷۲، ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر «المبسوط» ١٥:١، «أحكام القرآن» للجصاص ١٣:١، «فتح القدير» لابن الهمام ٢٩١١، ٩٣٠، ٢٩٣.

 <sup>(</sup>٣) انظر «مسائل الإمام أحمد» رواية النيسابوري ١:٢٥\_٥٣، «المسائل الفقهية» ١١٨:١، «الافصاح» ١:١٢٦\_١٢٥، «المغني» ٢:٤٣١، ١٥١، «مجموع الفتاوى» ٢٢:٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريجها في المبحث السادس من هذا الفصل ضمن أدلة القول الثاني.

<sup>(</sup>٦) انظر «المدونة» ٢:١٤، «الكافي» لابن عبدالبر ٢:٠١٠، «الاستذكار» ٢:١٥، ١٧٥، ١٧٥، ١٨٢، «الجامع لإحكام =

ونُقل القول بعدم مشروعية قراءتها أيضا عن الأوزاعي<sup>(۱)</sup>
وهذا القول مبني على أن البسملة ليست آية من القرآن، لا في أول
الفاتحة ولا في أوائل السور، وليست آية مستقلة من القرآن ـ وقد تقدم
بيان ضعف هذا القول<sup>(۲)</sup>.

وقد استدل من ذهب إلى هذا القول بأحاديث أنس وعائشة، وعبدالله بن مغفل - رضي الله عنهم - والتي فيها أن الرسول - عله وخلفاءه كانوا يستفتحون القراءة والصلاة بالحمد لله رب العالمين (٣) وحديث أبي هريرة الذي فيه قوله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين . . . )(١)

لكن هذه الأحاديث ليس فيها نفي قراءتها مطلقاً، وإنما فيها نفي قراءتها جهراً \_ كما جاء في بعض روايات حديث أنس قوله: «فكانوا لا يجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم». وفي بعض الروايات «فكانوا يسرون ببسم الله الرحمن الرحيم». وسيأتي ذكر رواياته وتخريجها، هو وحديث عائشة، وعبدالله بن مغفل، في الكلام على حكم الجهر

القرآن» للقرطبي ١:٩٦-٩.

<sup>(</sup>۱) انظر «الاستدكار» ۲:۷۷، «الاعتبار» للحازمي ص۸۱، «المغني» ۲:۱٤۷، «مجموع القتاوي» ۲:۷۲، «۲۲، «مجموع

<sup>(</sup>٢) راجع ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر «أحكام القرآن» لابن العربي ٢:١، «المغني» ١٤٧:، «مجموع الفتاوى» ٢:٢٢، «تفسير ابن كثير» ٣٦:١.

<sup>(</sup>٤) انظر «الاستدكار» لابن عبدالبر ٢ : ١٥٤ .

بالبسملة والإسرار بها<sup>(١)</sup>.

قال أبو بكر بن خزيمة \_ بعد أن أخرج روايات حديث أنس، والتي في بعضها التصريح بأن الرسول \_ ﷺ \_ وأبا بكر وعمر وعثمان كانوا يسرون بها.

BECOMPRESENTATION FOR THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

قال ابن خزيمة: «هذا الخبر يصرح بخلاف ما توهم من لم يتبحر العلم، وادعى أن أنس بن مالك أراد بقوله: «كان النبي \_ على وأبو بكر وعمر يستفتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين، وبقوله: «لم أسمع أحداً منهم يقرأ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ أنهم لم يكونوا يقرؤون ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ جهرا، ولا خفيا. وهذا الخبر يصرح أنه أراد أنهم كانوا يسرون به ولا يجهرون به عند أنس»(٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣)، بعد أن نفى دلالة حديث أنس على ترك قراءة البسملة، وبين أنه إنما يدل على ترك الجهر بها قال: «وأما كون الإمام لم يقرأها، فهذا لا يمكن إدراكه، إلا إذا لم يكن له بين التكبير والقراءة سكتة، يمكن فيها القراءة سراً، ولهذا استدل بحديث أنس على عدم القراءة، من لم ير هناك سكوتا كمالك وغيره، لكن ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة أنه قال: يارسول الله لكن ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة أنه قال: يارسول الله وكذا وكذا

<sup>(</sup>۱) ص ۱۳۶\_۱ ۱ ۱ .

<sup>(</sup>۲) في "صحيحه" ۲۰۰۱، وانظر «المغني» ۲:۱٤۹\_۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ١٣: ٤١٥.٤.

إلى آخره"، وفي الصحيحين وغيرهما من حديث عمران وأبي وغيرهما أنه كان يستعيد، وإذا كان له أنه كان يستعيد، وإذا كان له سكوت، لم يمكن أنسا أن ينفي قراءتها في ذلك السكوت، فيكون نفيه للذكر، وإخباره بافتتاح القراءة بها، إنما هو في الجهر عوري أبي هريرة الإمساك عن الجهر مع الذكر يسمى سكوتا، كما في حديث أبي هريرة فيصلح أن يقال: لم يقرأها، ولم يذكرها، أي جهرا، فإن لفظ السكوت، ولفظ نفي الذكر والقراءة مدلولهما هنا واحد».

وقد اختلف العلماء فيما إذا جهر الإمام ولم يسكت هل يبسمل المأموم أو لا: على قولين منهم: من قال: لا يبسمل ولا يقرأ بل يجب عليه الإنصات، وقال بعض أهل العلم: بأنه يستعيد ثم يبسمل ويقرأ الفاتحة وذلك لأن قراءة الفاتحة في الصلاة واجبة والاستعادة والبسملة تشرع قراءتها تبعاً لها.

وهذه المسألة مبنية على اختلافهم في حكم قراءة الفاتحة في حق المأموم (١٠).

<sup>(</sup>٧) - راجع ما سبق ص ٦٢ والظل «حكم قراءة القاتحة في حق المأموم» ص ٤ ٣٥ و٣١ وما بعدها أ

### المبحث السابع

# حكم البسملة من حيث الجهر بها والإسرار، في الصلاة، أو خارجها

أما في غير الصلاة:

فأكثر القراء على الجهر بها<sup>(۱)</sup>، ورُوي عن بعضهم إخفاؤها، منهم حمزة، ونافع<sup>(۲)</sup>، ورُويَ عنهما الجهر بها<sup>(۳)</sup>.

وأخذ بعض أهل الأداء بالتسمية جهراً لجميع القراء وأخذ بعض أهل الأداء لهم إخفاءها (٤).

وأما في الصلاة فاختلف أهل العلم في ذلك على أقوال: القول الأول:

أنه يسن الجهر بها في الصلاة الجهرية، والإسرار بها في الصلاة السرية.

وهو مروي عن عمر، وعلي وعبد الله بن الزبير(ه) وابن عباس وابن

<sup>(</sup>١) انظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١١.١١.١، «النشر» ٢٦٥:١.

<sup>(</sup>۲) انظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» ١:١١\_١١.

<sup>(</sup>٣) انظر «التبصرة» لمكي ص٢٤٥، «الكشف عن وجوه القراءات» ١:١١ـ١١، «النشر» ٢٧١:١

<sup>(</sup>٤) انظر «الإقناع في القراءات السبع» ١٦٢:١.

أخرجه عن عمر، وابن الزبير ابن أبي شيبة في «المصنف ٤١٢:١، وأخرجه عنهما
 وعن علي البيهقي ـ في الصلاة ـ باب قراءة «بسم الله الرحمن الرحيم» ٤٩ـ٤٨:٢.

عمر، وأبي هريرة، ومعاوية بن أبي سفيان (١)، وشداد بن أوس (٢) ـ رضى الله عنهم ـ.

ومن التابعين: سعيد بن جبير<sup>(٣)</sup>، ومحمد بن شهاب الزهري<sup>(٤)</sup>، ومجاهد وعطاء وطاوس<sup>(٥)</sup>.

وحكاه ابن كثير - أيضاً " - عن عكرمة، وأبي قلابة، وعلى بن الحسين وابنه محمد، وسعيد بن المسيب، وسالم، ومحمد بن كعب القرظي، وأبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، وأبي وائل، وابن سيرين، ومحمد بن المنكدر ونافع مولى ابن عمر، وعمر بن عبدالعزيز، والأزرق بن قيس، وحبيب بن أبي ثابت، وأبي الشعثاء، وعبدالله بن معقل بن مقرن، وعبدالله بن صفوان، ومحمد بن الحنفية وعمرو بن دينار.

أخرجه عن ابن عمر وأبي هريرة ابن أبي شيبة ٤١٢:١، وأخرجه عن ابن عمر وابن عباس \_ النحاس في «القطع والاثتناف» ١٠٤١-١٠٥، وأخرجه عنهم وعن معاوية \_ البيهقي ٢:٢١-٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عن شداد النحاس في «القطع والائتناف» ١٤:١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عن سعيد بن جبير \_ عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ باب قراءة (بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن - الأثر ٢٦١٤، وابن أبي شيبة ٢:٤١٢، والنحاس في «القطع والائتناف»

<sup>1:7.1</sup> 

أخرجه عن الزهري ـ البيهقي ٢:٠٥٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عن مجاهد وعطاء وطاوس ابن أبي شيبة ٤١٢:١، وأخرجه النحاس عن مجاهد وعطاء في «القطع الاثنناف» ١٠٦:١.

٦) في «تفسيره» ١: ٣٦-٣٥.

وهو المشهور من مذهب الشافعي (١). ونسب لأحمد في رواية له (٢). ولكن قال ابن قدامة (٣): «ولا تختلف الرواية عن أحمد أن الجهر بها غير مسنون».

وقال ابن تيمية (٤): «وقد حكي القول بالجهر عن أحمد وغيره، بناء على إحدى الروايتين عنه، من أنها من الفاتحة فيجهر بها كما يجهر بسائر الفاتحة، وليس هذا مذهبه، بل يخافت بها عنده»، وروي عن الليث بن سعد (٥)، وأبي عبيد (١)، وداود الظاهري (٧).

وقد سبقت الإشارة \_ في المبحث السادس \_ إلى أن أدلة القائلين بوجوب قراءة البسملة في الصلاة هي نفسها أدلة القائلين بالجهر بها ومنها ما يلي:

١- أن الصحابة كتبوها في المصحف، مع أنهم جردوه عما ليس
 من القرآن (٨)، مما يدل على وجوب قراءتها والجهر بها.

والجواب عن هذا: أنه إنما تجب قراءتها لو كانت من السورة،

<sup>(</sup>۱) انظر «الأم» ۱۰۷:۱، «المهذب» ۷۹:۱، «الاعتبار» للحازمي ص۸۲، «تفسير ابن كثير» ۲:۱۰.

<sup>(</sup>٢) انظر «الاعتبار» ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) في «المغنى» ٢: ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) في (مجموع الفتاوى» ٢٢: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر «الاستذكار» ٢:١٧٦.

<sup>(</sup>٦) انظر «الاعتبار» ص٨١.

<sup>(</sup>٧) انظر «الاستذكار» ٢: ١٧٧.

<sup>(</sup>۸) انظر «مجموع الفتاوی» ۲۲: ۲۳۲.

وبخاصة مع الفاتحة، والصحيح أنها آية مستقلة من القرآن ـ كما تقدم بيان ذلك في المبحث الثالث.

٢\_ ما رواه نعيم بن المجمر قال: «صليت وراء أبي هريرة، فقرأ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾، ثم قرأ بأم القرآن، حتى بلغ ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ ﴾ فقال: آمين، فقال الناس: آمين، ويقول كلما سجد: الله أكبر، وإذا قام من الجلوس في الاثنتين، قال: الله أكبر، وإذا سلم قال: والذي نفسي بيده، إني لأشبهكم صلاة برسول الله - عليه (١) .

قالوا: فهذا الحديث يدل على مشروعية الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم، لأن قوله «فقراً ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ يؤخذ منه أنه قرأها جهراً، وإلا فكيف يعلم أن أبا هريرة قرأها، وحيث قال أبو هريرة في نهاية الحديث: «والذي نفسي بيده، إني لأشبهكم صلاة برسول الله \_ على أنه \_ عل

وقد أجاب أهل العلم من القائلين بعدم الجهر عن هذا الحديث بجوابين:

الأول: من حيث صحة سنده، فقد ضعفه جمع من أهل العلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي \_ في الصلاة \_ في الافتتاح \_ قراءة (بسم الله الرحمن الرحيم) \_ حديث و 9.0 وقال الألباني: «ضغيف الإسناد». وأخرجه ابن خزيمة \_ في الصلاة \_ باب ذكر الدليل على أن الجهر ببسم الله الرحمن

الرحيم والمخافتة به جميعاً مباح \_ حديث ٤٩٩، والدارقطني \_ في الصلاة \_ باب وجوب قراءة (بسم الله الرحمن الرحيم) حديث ١٤. وقال: "صحيح، رواته كلهم ثقات»، والحاكم \_ في الصلاة \_ ٢٠٢١، وقال "صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه» والبيهقي ٢:٢٦، وقال "إسناده صحيح وله شواهد».

وقد أطال الزيلعي في «نصب الراية» (١) في ذكر كلام الأئمة في تضعيفه، وأجاب عنه، وأعله من وجوه عدة، وكذا أعله وأجاب عنه من وجوه عدة الزبيدي (٢)، كما ضعف إسناده الألباني (٣).

الجواب الثاني أن دلالته على الجهر ليست صريحة \_ على فرض صحته، فيحتمل أن أبا هريرة أسر بها، ويحتمل أنه قصد تعليمهم، أو غير ذلك.

قال الجصاص<sup>(٤)</sup>: حديث نعيم بن المجمر لا دلالة فيه على الجهر بها، لأنه إنما ذكر أنه قرأها، ولم ينقل عنه أنه جهر بها.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٥) «فإن العارفين بالحديث يقولون: إنه عمدتهم في هذه المسألة، ولا حجة فيه... فقد يكون أبو هريرة قصد تعريفهم أنها تقرأ في الجملة، وإن لم يجهر بها، وحينئذ فلا يكون هذا مخالفاً لحديث أنس الذي في الصحيح وحديث عائشة الذي في الصحيح، هذا إذا كان الحديث دالاً على أنه جهر بها، فإن لفظه ليس صريحا بذلك من وجهين، أحدهما: أنه قال قرأ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ فيحتمل أنه قرأها سرآ... الثاني: أنه لم يخبر أن

<sup>.</sup> TE1\_TTO: 1 (1)

 <sup>(</sup>۲) انظر «الرد على من أبى الحق، وادعى أن الجهر بالبسملة من سنة سيد الخلق» ١٩:١ ومابعدها.

<sup>(</sup>٣) راجع تخريج الحديث.

<sup>(</sup>٤) في «أحكام القرآن» ١٦:١.

<sup>(</sup>٥) في «مجموع الفتاوى» ٢٢:٢٢، ٤٢٥، وانظر أيضاً: «نصب الراية» ٢:٥٣٥،٣٤١.٣٥، «الرد على من أبي الحق» ٢١:١ ـ وما بعدها.

النبي \_ ﷺ \_ قرأها، وإنما قال في آخر الصلاة: «إني لأشبهكم صلاة برسول الله \_ ﷺ».

وفي الحديث: أنه أمّن، وكبر في الخفض والرفع، وهذا ونحوه مما كان يتركه الأئمة، فيكون أشبههم برسول الله - على الوجوه التي فيها ما فعله الرسول - على الوجوه التي فيها ما فعله الرسول - على الرسول الله على الجهر أشبه بصلاة رسول الله - على الركها».

"ما رواه أنس بن مالك: أن معاوية لما قدم المدينة - صلى بهم، فلم يجهر بالبسملة، فأنكر عليه المهاجرون والأنصار، فأعاد بهم الصلاة وجهر بها»(١).

قالوا: فإنكار المهاجرين والأنصار على معاوية ترك الجهر بالبسملة، وإعادته الصلاة بهم، والجهر بها، يدل على أن السنة الحه.

وهذا الحديث ضعفه من حيث سنده ومتنه عدد من المحققين، منهم: شيخ الإسلام ابن تيمية (٢)، فقد ضعفه من وجوه ستة، ثم قال

والحاكم ٢ : ٢٣٢. وقال «صحيح على شرط مسلم». قال الخطيب فيما نقله الزيلعي في «نصب الراية١ :٣٥٣:» هو أجود ما يعتمد عليه في هذا الباب». وانظر «سنن

البيهقي» ٢ : ٤٩ ، «الاستذكار» ٢/ ١٨٠ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه \_ الدارقطني \_ في الصلاة \_ وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم والجهر بها، حديث ٣٣، وقال عن رجاله «كلهم ثقات»، والشافعي، في «الأم» ١:٩٣-٤٩. والحاكم ١:٣٣-٤٨. وقال «صحيح على شرط مسلم» قال الخطيب فيما نقله الزيلعي

وقد ضعف هذا الحديث جمع من أهل العلم منهم شيخ الإسلام ابن تيمية، والزيلعي، والزبيدي، وغيرهم ـ كما هو مذكور بعاليه

<sup>(</sup>٢) قي «مجموع القتاوى» ٢٢: ٤٣٠ـ٤٣٠:

بعدها: «فهذه الوجوه وأمثالها، إذا تدبرها العالم، قطع بأن حديث معاوية إما باطل لا حقيقة له، وإما مغيّر عن وجهه، وأن الذي حدث به بلغه من وجه ليس بصحيح، فحصلت الآفة من انقطاع إسناده. وقيل: هذا الحديث لو كان تقوم به حجه، لكان شاذاً، لأنه خلاف ما رواه الناس الثقات الأثبات عن أنس وعن أهل المدينة وأهل الشام، ومن شرط الحديث الثابت ألا يكون شاذاً، ولا معللًا، وهذا شاذ معلل، وإن لم يكن من سوء حفظ بعض رواته...»

كما ضعفه الزيلعي (١) والزبيدي (٢) من حيث سنده ومتنه من وجوه عدة، وذكرا كلام الأئمة في تضعيفه.

٤ ما رواه أنس بن مالك أنه سُئل عن قراءة النبي \_ ﷺ \_ فقال: :
 «كانت مدا يمد (بسم الله)، ويمد بـ(الرحمن)، ويمد بـ(الرحيم». رواه البخاري<sup>(٣)</sup>.

٥- ما روته أم سملة، قالت: «كان النبي - عَلَيْهِ مَا يَقَطَع قراءته تقطيعاً ﴿ بِشَمِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ ﴾، ﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾. . . الحديث » رواه أبو داود وغيره (١٠) .

<sup>(</sup>۱) في «نصب الراية» ٢:٣٥٣\_٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر «الرد على من أبي الحق» ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج هذا الحديث في ذكر أدلة من قال: البسملة آية من الفاتحة في المبحث الثالث، من هذا الفصل.

 <sup>(</sup>٤) سبق تخريج هذا الحديث في ذكر أدلة من قال: البسملة آية من الفاتحة في المبحث الثالث، من هذا الفصل.

قالوا: فهذان الحديثان يدلان على أنه - على الله يجهر بالبسملة. والصحيح أنه لا حجة في هذين الحديثين، لأنه ليس فيهما ما يدل صراحه على أنه - على أنه - كان يفعل ذلك في الصلاة (١).

٦\_ ما رواه المعتمر بن سليمان عن أبيه عن أنس قال: «كان رسول الله \_ على أنس قال: «كان رسول الله \_ على \_ على الله والله والله

وهذا الحديث \_ وإن صححه الحاكم \_ ففيه نظر، لأنه يعارض ماثبت في الصحيحين وغيرهما عن أنس وغيره، من عدم جهر الرسول \_ عليه \_ ، وخلفائه بها \_ كما سيأتي في أدلة القول التالي .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «يعلم أولا أن تصحيح الحاكم وجده وتوثيقه وحده لا يوثق به فيما دون هذا، فكيف في مثل هذا الموضع الذي يعارض فيه بتوثيق الحاكم، وقد اتفق أهل العلم بالصحيح على خلافه، ومن له أدنى خبرة في الحديث وأهله، لا يعارض بتوثيق الحاكم، ما قد ثبت في الصحيح خلافه..».

إلى غير ذلك من الأحاديث التي استدلوا بها<sup>(١)</sup> وهي بين ضعيف، أو مما لا حجة لهم فيه، كما بين ذلك جمع من

<sup>(</sup>١) انظر «أجكام القرآن» للجصاص ١٦:١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني في الصلاة ـ وجوب قراءة «بسم الله الرحمن الرحيم» ـ جديث ٢٦،
 والحاكم ٢: ٢٣٤ وقال: «رواة هذا الحديث كلهم عن آخرهم ثقات» ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) في «مجموع الفتاوى» ٢٢ : ٢٦ ـ ٤٣٠ . وانظر «الفتاوى الكبرى» «لابن تيمية أيضاً» . ١٠٠-٩٠١ . «الرد على من أبي الحق» ١ ـ ٢١-٣٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر «الاستذكار» ٢: ١٧٧.

#### المحققين.

قال الدارقطني (١): «كل ما رُويَ عن النبي - عَلَيْهُ - في الجهر فليس بصحيح، وأما عن الصحابة فمنه صحيح ومنه ضعيف».

وقال ابن الجوزي في «التحقيق» (٢) بعد أن ذكر الأحاديث التي استدل بها الشافعية على الجهر وبين ضعفها: «وهذه الأحاديث في الجملة لايحسن بمن له علم بالنقل أن يعارض بها الأحاديث الصحاح... ويكفي في هجرانها إعراض المصنفين للمسانيد والسنن عن جمهورها» ـ وبعد أن ذكر قول الدارقطني السابق قال: «ثم إنا بعد ذلك نحمل أحاديثهم على أحد أمرين: إما أن يكون جهر بها للتعليم، كما رُويَ أنه كان يصلي بهم الظهر فيسمعهم الآية والآيتين، بعد الفاتحة أحياناً...».

وقال ابن قدامة (٣): «وسائر أخبار الجهر ضعيفة فإن رواتها هم رواة الإخفاء، وإسناد الإخفاء صحيح ثابت بغير خلاف فيه، فدل على ضعف رواية الجهر».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٤): «وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أنه ليس في الجهر بها حديث صريح، ولم يرو أهل السنن

<sup>(</sup>١) انظر «التحقيق» لابن الجوزي ١:٣١٣.

<sup>(</sup>۲) ۲:۱۲:۱، وانظر ۳۰۱ـ۳۱۶. وانظر «التنقيح» ۲:۷۹۸ـ۸۳۱، «الرد على من أبي الحق» ص۷۲\_۷۷.

<sup>(</sup>٣) في «المغنى» ٢: ١٥١.

<sup>(</sup>٤) في «الفتاوي» ٢٢: ٤١٥.

المشهورة: كأبي داود والترمذي والنسائي شيئا من ذلك، وإنما يوجد الجهر بها صريحاً في أحاديث موضوعة يرويها الثعلبي والماوردي وأمثالهما في التفسير، أو في بعض كتب الفقهاء، الذين لايميزون بين الموضوع وغيره، بل يحتجون بمثل حديث الحميراء».

وقال \_ أيضاً (1) بعدما ذكر مذهب القائلين بالجهر بالبسملة: «واعتمدوا على آثار منقولة بعضها عن الصحابة، وبعضها عن النبي \_ عليه أما المأثور عن الصحابة كابن الزبير ونحوه، ففيه صحيح، وفيه ضعيف، وأما المأثور عن النبي \_ عليه فهو ضعيف، أو موضوع، كما ذكر ذلك حفاظ الحديث، كالدارقطني وغيره...».

وقال ـ أيضاً (٢) ـ : «وإنما كثر الكذب في أحاديث الجهر، لأن الشيعة ترى الجهر، وهم أكذب الطوائف فوضعوا في ذلك أحاديث لبسوا بها على الناس دينهم، ولهذا يوجد في كلام أئمة السنة من الكوفيين كسفيان الثوري أنهم يذكرون من السنة المسح على الخفين، وترك الجهر بالبسملة، كما يذكرون تقديم أبي بكر وعمر، ونحو ذلك، لأن هذا من شعار الرافضة، ولهذا ذهب أبو علي بن أبي هريرة أحد الأئمة من أصحاب الشافعي إلى ترك الجهر بها، قال: لأن الجهر بها صار من شعار المخالفين».

<sup>(</sup>۱) في «الفتاوى» ۲۲:۲۱. ٤٤١. دري : «الفتاوى» ۵۲:۲۱

<sup>(</sup>۲) في «الفتاوى» ۲۲:۲۲.

وقال ابن القيم (١) مشيرا إلى أحاديث الجهر: «فصحيح تلك الأحاديث غير صريح وصريحها غير صحيح».

وقد أطال الزيلعي في «نصب الراية» (٢) في ذكر كلام أهل العلم في تضعيف الأحاديث والآثار الواردة في الجهر بالبسملة، ثم قال: (٣)

«وبالجملة هذه الأحاديث ليس فيها صريح، ولا صحيح، بل فيها عدمهما، أوعدم أحدهما. وكيف تكون صحيحة، وليست مخرجة في شيء من الصحيح، ولا المسانيد، ولا السنن المشهورة، وفي روايتها الكذابون والضعفاء والمجاهيل...».

كما ضعف أحاديث الجهر الزبيدي(٤).

القول الثاني:

أنه يسن الإسرار بالبسملة في الصلاة مطلقا، وهو قول جمهور أهل العلم من المحدثين والفقهاء وغيرهم (٥).

وهو الثابت عن الخلفاء أبي بكر وعمر وعثمان(١)، وعلي(٧)،

<sup>(</sup>۱) في «زاد المعاد» ۲۰۹:۱.

<sup>.</sup> TTT\_TTO: 1 (T)

<sup>(</sup>T) 1:007\_F07.

<sup>(</sup>٤) انظر «الرد على من أبي الحق» ص١٨\_٥٢.

<sup>(</sup>٥) انظر إسنن الترمذي، ١٤:٢، «الاعتبار» للحازمي ص٨١، «المغني، ١٤٩:٢.

<sup>(</sup>٦) بدليل حديث أنس الآتي قريبا. وانظر «سنن الترمذي» ١٤:٢، «أحكام القرآن» للجصاص ١٠٤١، «الاستذكار» ١٧٧٠، «الاعتبار» للحازمي ص٨١، «زاد المسير» ١٤٠١، «المغنى» ١٤٩٠.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عن علي بن أبي طالب \_ عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ الأثر ٢٦٠١، وابن أبي شيبة =

وعن أنس (۱)، وعائشة (۲) ورُويَ عن ابن عباس (۳)، وبه قال ابن مسعود، وعبدالله بن الزبير، وعمّار بن ياسر وعروة بن الزبير، وأبو وائل، ومحمد بن سيرين، والحكم بن عتيبة، وإبراهيم النخعي (٤)، والحسن وقتادة وعمر بن عبدالعزيز (٥)، وعكرمة (٢)، والأوزاعي، وسفيان الثوري (٧)، وسعيد بن جبير والأعمش والشعبي (٨)، وأبو حنيفة وأصحابه (٩)، وأحمد بن حنبل (١١) وعبد الله بن المبارك، وإسحاق بن راهويه والمويد والمويد

- = ١:١١، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ١:١٠، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢٠٤١، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢٠٨٠.
- (١) أخرجه عن أنس ابن أبي شيبة ٤٠١:١ وسيأتي ص١٤٩ ذكر روايته ذلك عن الرسول ـ ﷺ ـ وخلفائه
  - (٢) سيأتي ذكر حديثها ضمن أدلة هذا القول الدليل رقم ٢.
- (٣) أخرجه عن ابن عباس له عبدالرزاق الأثر ٢٦٠٥، وابن أبي شيبة ٢:١١١، والطحاوي
   في «شرح معانى الآثارة ٢:٤١١.
  - (٤) أخرجه عنهم جميعا ابن أبي شيبة ١: ١٠٤ـ١١١، وانظر «الاستذكار» ٢:٩٠٢.
    - (٥) أخرجه عن الحسن وقتادة وعمر بن عبدالعزيز ـ عبدالرزاق الأثر ٢٦٠٤.
      - (٦) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١٥:١٠.
- (٧) انظر «الاستذكار» ١:٤٩:١، ١٧٠-١٧٧، «المغني» ١٤٩:٢، «الجامع لأحكام القرآن» ٩٠٠١
  - (۸) انظر «زاد المسير» ۱:۸:۱
- (٩) انظر «المبسوط» ١٥٠١، «أحكام القرآن» للجصاص ١٠٨، ٩، ١٥، «فتح القدير» لابن الهمام ٢١١١، ٩، ٢٩١، «نصب الراية» ٣٢٨:١
- (۱۰) انظر «مسائل الإمام أحمد» رواية النيسابوري ٢:١٥، ٥٣، ٥٥، «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧٦ «زاد المسير» ١:٧، «المغني» ١٤٩:٢، «مجموع فتاوى ابن تيمية» ٢:٣٥٣:٢٢ ، ٢٤٤، ٤٤٢.
  - (١١) انظر «سنن الترمذي» ١٠ المعنى ١٤٩:٢ «المعنى ١٤٩:٢.
    - (۱۲) انظر «أحكام القرآن» للقرطبي ٩٦:١.

الشافعي(١) وغيرهم كثير(٢).

واستدل أصحاب هذا القول بأحاديث صحيحة صريحة منها:

ا\_ ما رواه أنس بن مالك عن النبي \_ ﷺ \_ وعن الخلفاء أبي بكر وعمر وعثمان \_ رضي الله عنهم \_ أنهم كانوا لايجهرون بـ "بسم الله الرحمن الرحيم".

وقدأخرجه الأئمة عن أنس، منهم البخاري ومسلم، وأصحاب السنن، وغيرهم بروايات وألفاظ متعددة فأخرجه البخاري<sup>(۳)</sup> عن أنس ابن مالك \_ بلفظ: «أن النبي \_ ﷺ \_ وأبا بكر وعمر \_ رضي الله عنهما \_ كانوا يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين».

وأخرجه مسلم عن أنس بلفظ: «صليت خلف النبي - ﷺ - وأبي بكر، وعمر، وعثمان، فكانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ في أول قراءة، ولا في آخرها».

وفي لفظ آخر عند مسلم \_ أيضاً (١) \_ «صليت مع رسول الله \_ ﷺ \_ وأبي بكر وعمر، وعثمان، فلم أسمع أحدا منهم، يقرأ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾».

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع الفتاوي» ۲۲:۲۲.

<sup>(</sup>٢) انظر «الاستذكار» ١٥٤:١، «الرد على من أبي الحق» ص٦٦-٦.

 <sup>(</sup>٣) حديث ٧٨٢، والنسائي حديث ٨٦٧، والترمذي حديث ٢٤٦، وابن ماجه حديث ٤٩١
 - كلهم بنجوه إلا أن عندهم «يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين».

<sup>(</sup>٤) في الصلاة \_ حجة من قال: لا يجهر بالبسملة \_ حديث ٣٩٩.

وأخرجه النسائي (۱) عن أنس بلفظ: «صلى بنا رسول الله \_ الله على فلم يسمعنا قراءة ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾، وصلى بنا أبو بكر وعمر، فلم نسمعها منهما».

وفي لفظ آخر للنسائي (٢) عن أنس قال: «صليت خلف رسول الله - وأبي بكر، وعمر، وعثمان - رضي الله عنهم - فلم أسمع أحدا منهم يجهر برابسم الله الرحمن الرحيم ». وأخرجه بهذا اللفظ الدارقطني (٣)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٤)، وابن خزيمة أيضا بهذا اللفظ، إلا أنه قال: «فلم أسمع أحدا منهم يقرأ: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ».

وأخرجه الإمام أحمد (٢) بلفظ: «صليت مع رسول الله \_ على \_ ومع أبي بكر وعمر فلم يجهروا بـ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ ، وأخرجه بلفظه ابن خزيمة (٧) ، وفي رواية له (٨) وللدارقطني (٩) بهذا اللفظ، وزادا

<sup>(</sup>۱) حدیث ۸۷۰

۲) حدیث ۸۷۱.

<sup>(</sup>٣) في «سننه كتاب الصلاة \_ اختلاف الروايات في الجهر بـ «بسم الله الرحمن الرحيم» حديث (١).

<sup>(3) 1:7.7.</sup> 

<sup>(</sup>٥) حديث ٤٩٤.

<sup>(</sup>٦) . المسئد ٣: ٢٦٤.

<sup>(</sup>۷) حدیث ۹۷٪

<sup>(</sup>۸) حدیث ه۶۹.

٩) في الباب السابق حديث ٣، ٤، ٥

"وعثمان". وفي لفظ لابن خزيمة (۱): "أن النبي - على - لم يجهر بهر بر الله الرحمن الرحيم ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان وفي لفظ له - أيضاً (۲) -: "أن رسول الله - على - كان يسر بر بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الله وأبو بكر وعمر ». وفي لفظ للطحاوي (۳): "لم يكن رسول الله - على -، ولا أبو بكر، ولا عمر - رضي الله عنهما ويجهرون بر بسم الله الرحمن الرحيم ».

فحديث أنس هذا برواياته كلها، يدل على أن الثابت من فعل الرسول \_ على أن الثابت من فعل الرسول \_ على أن الثابت من أن الرسول ـ على أن الثابت من أن الثابت

قال الدارمي في «سننه» أن مُبَوِّباً: «باب كراهية الجهر بـ ﴿بسم اللهُ الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين». قال الدرامي: وبهذا نقول ولا أرى الجهر بـ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾.

وقال ابن خزيمة في «صحيحه» (٦) مبوباً: باب ذكر الدليل على أن أنسا إنما أراد بقوله: «لم أسمع أحداً منهم يقرأ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾: أي لم أسمع أحداً منهم يقرأ جهراً ﴿بسم الله الرحمن

(٤)

<sup>(</sup>۱) حديث ٤٩٦.

<sup>(</sup>۲) حدیث ٤٩٨.

<sup>(</sup>٣) في «شرح معاني الآثار» ٢٠٣١، وانظر «نصب الراية» ٣٢٦-٣٢٦.

انظر «التحقيق» ٢٩٨:١، «المغني» ٢:١٥٠.

<sup>.</sup> ۲۸۳: \ (٥)

<sup>.</sup> Y £9: \ (7)

الرحيم، وأنهم كانوا يسرون بـ (بسم الله الرحمن الرحيم) في الصلاة».

وقال الطحاوي في «شرح معاني الآثار»(۱) بعد أن ذكر روايات حديث أنس: «ففي ذلك دليل على أنهم يقولونها من غير طريق الجهر، ولولا ذلك لما كان لذكرهم نفي الجهر معنى، فثبت بتصحيح هذه الآثار ترك الجهر بـ (بسم الله الرحمن الرحيم)».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «أما حديث أنس في نفي الجهر، فهو حديث صريح لا يحتمل هذا التأويل (٣)، فإنه قد رواه مسلم في صحيحه، فقال فيه: «صليت خلف النبي - على وأبي بكر وعمر وعثمان فكانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون «بسم الله الرحمن الرحيم» في أول قراءة، ولا في آخرها» وهذا النفي لا يجوز إلا مع العلم بذلك، لا يجوز بمجرد كونه لم يسمع مع إمكان الجهر بلا سماع.

واللفظ الآخر في صحيح مسلم «صليت خلف النبي \_ عَلَيْهُ \_، وأبي بكر وعمر وعثمان فلم أسمع أحداً منهم يجهر، أو قال يصلي بـ (بسم الله الرحمن الرحيم) فهذا نفى فيه السماع، ولو لم يرو إلا هذا اللفظ

<sup>1) 1:4.7.3.7.</sup> 

<sup>(</sup>٢) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٤١٠ : ٤١٣.

<sup>(</sup>٣) وهو حمل قول أنس «فلم أسمع أحداً منهم يذكر بسم الله الرحمن الرحيم» على عدم السماع لا أنهم لا يجهرون بها.

لم يجز تأويله بأن النبي - على المحراء ولا يسمع أنس، لوجوه . . . وبعد أن ذكر ابن تيمية هذه الوجوه - قال: فتبين أن هذا تحريف لا تأويل، ولو لم يرو إلا هذا اللفظ، فكيف والآخر صريح في نفي الذكر بها، وهو يفضل هذه الرواية الأخرى، وكلا الروايتين ينفي تأويل من تأول قوله: «يفتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين» أنه أراد السورة، فإن قوله: «يفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون أراد السورة، فإن قوله: «يفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون أراد السورة، فإن قوله: «يفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون أراد السورة، فإن قوله: «يفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون أراد الشورة، فإن قوله: «يفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذكرون أراد الشورة، فإن قوله قراءة، ولا في آخرها» صريح أنه في قصد الافتتاح بالآية، لا بسورة الفاتحة، التي أولها «بسم الله الرحمن الرحيم» إذ لو كان مقصوده ذلك لتتاقض حديثاه».

وقال - أيضاً (١) -: «وأما اللفظ الآخر «لأيذكُرُون فهو إنما ينفي ما يمكن العلم بانتفائه، وذلك موجود في الجهر، فإنه إذا لَمْ يسمع مع القرب، علم أنهم لم يجهروا... يؤيد هذا خديث عبدالله بن مغفل... (٢).

<sup>(</sup>۱) ۲۲: ۲۲: ۱۵، ۱۵، وانظر «الفتاوي الكبري» ۱: ۸۸.

<sup>(</sup>٢) حديث عبدالله بن مغفل رواه عنه ابنه يزيد، قال: "سمعني أبي، وأنا في الصلاة أقول: "بسم الله الرحمن الرحيم" فقال: أي بني، محدث، إياك والتحدث قال: ولم أر أحدا من أضحاب رسول الله \_ على \_ كان أبغض إليه الحدث في الإسلام، يعني منه \_ قال: وقد صليت مع النبي \_ على \_ ومع عمر، ومع عمر، ومع عثمان، فلم أسمع أحدا منهم يقولها، فلا تقلها، إذا أنت صليت فقل: "الحمد لله رب العالمين".

وهذا الحديث أخرجة \_ النسائي \_ في الافتتاح \_ باب ترك الجهر بـ ﴿بسم الله الرحمن ١٨٥٥ وأخمد الرحمن ١٨٥٥ وأخمد الرحمن ١٨٥٥ وهذا الحديث ضعيف عند أكثر أهل العلم، فقد ضعفه ابن عبدالبر في =

ويؤيد قول ابن تيمية ما أخرجه الدارقطني (١) عن أبي مسلمة سعيد ابن يزيد قال: سألت أنس بن مالك، أكان رسول الله - عليه \_ يستفتح بالحمد لله رب العالمين، أو بـ (بسم الله الرحمن الرحيم)؟ فقال: إنك تسألني عن شيء ما أحفظه، وما سألني عنه أحد قبلك. قلت: أكان رسول الله - عليه \_ يصلي في النعلين؟ قال: نعم».

وقال ابن حجر في «بلوغ المرام» (٢) بعد أن ذكر حديث أنس، من رواية البخاري ومسلم، وبعد أن أشار إلى أن في رواية أحمد والنسائي وابن خزيمة «لا يجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم»، وإلى الرواية الأخرى لابن خزيمة: «كانوا يسرون» قال: «وعلى هذا يحمل النفي في رواية مسلم». يعني قوله «لايذكرون اسم الله في أول قراءة، ولا في

٢ حديث عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت : «كان رسول الله \_ ﷺ \_

<sup>«</sup>الاستذكار» ٢: ٧٥ فقال: «حديث ضعيف، لأنه لم يعرف ابن عبدالله بن مغفل». وقال الزيلعي في «نصب الراية» ٢: ٣٣٢-٣٣٢: «قال النووي في الخلاصة: وقد ضعف الحفاظ هذا الحديث، وأنكروا على الترمذي تحسينه، كابن خريمة، وابن عبدالبر والخطيب، وقالوا: إن مداره على ابن عبدالله بن مغفل، وهو مجهول». وضعفه الألباني في «ضعيف سنن النسائي» و «ضعيف سنن الترمذي»، و«ضعيف سنن ابن ماجه» في المواضع السابقة. ولو صح هذا الحديث فهو محمول كما أشار ابن تيمية على ما حمل عليه حديث أنس وهو ترك الجهر، وانظر «الرد على من أبي المجن» ص٥٥-٣٢.

<sup>(</sup>١) في الصلاة \_ اختلاف الروايات في الجهر بـ﴿يسم الله الرحمن الرحيم﴾ \_ حديث (١٠) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>۲) ص٥٦، حديث ٢٩٧\_٠٠٠.

يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين...» رواه مسلم (١).

٣\_ حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «كان رسول الله \_ ﷺ \_ إذ نهض إلى الركعة الثانية استفتح القراءة ولم يسكت». رواه مسلم (٢٠).

ووجه الدلالة من هذين الحديثين ـ كما تقدم في حديث أنس ـ هو أنهم يسرون بقراءتها، ولا يجهرون بها، لا أنهم يتركونها.

3\_ حديث أبي هريرة عن النبي \_ على انه قال: قال الله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد «الحمد لله رب العالمين» قال الله: حمدني عبدي . . الحديث» . رواه مسلم (۳) .

قال ابن قدامة (٤): «وهذا يدل على أنه لم يذكر ﴿بسم الله الرحمن الرحمن الم يجهر بها».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٥) \_ بعد أن أشار إلى حديث أبي

<sup>(</sup>١) في الصلاة ـ باب ما يجمع صفة الصلاة ـ حديث ٤٩٨، وأبو داود ـ في الصلاة ـ باب من لم ير الجهر بـ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ حديث ٧٨٣.

<sup>(</sup>٢) في المساجد ومواضع الصلاة \_ حديث ٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في ذكر قول من قال: إن البسملة آية مستقلة من القرآن، لا آية من الفاتحة، ولا من كل سورة في المبحث الثالث، من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) في «المغني» ٢: ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٤٢٣\_٤٢٣.

هريرة هذا: «فيه دليل على أنها ليست من القراءة الواجبة، ولا من القراءة المقسومة»، فهذا يدل على أن البسملة ليست من السورة، فلا يجهر مها».

إلى غير ذلك من الأدلة الصحيحة الصريحة على أن السنة الإسرار بالبسملة وقد اختار هذا أكثر المحققين:

قال الجصاص (۱) «والإخفاء أولى من وجهين: أحدهما ظهور عمل السلف بالإخفاء دون الجهر، وقول إبراهيم الجهر بها بدعة. والوجه الآخر: أن الجهر بها لو كان ثابتاً لورد النقل به مستفيضاً متواتراً، كوروده في سائر القراءة، فلما لم يرد النقل به من جهة التواتر، علمنا أنه غير ثابت إذ الحاجة إلى معرفة مسنون الجهر بها، كهي إلى معرفة الجهر في سائر فاتحة الكتاب».

وقال القرطبي (٢): «وهذا قول حسن، وعليه تتفق الآثار عن أنس، ولا تتضاد ويخرج به من الخلاف في قراءة ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣): «لم يثبت عن النبي - رَبِيَا الله الله عن النبي - رَبِيَا الله الله عن النبي عن السن حديث صحيح صريح بالجهر، والأحاديث الصريحة بالجهر كلها ضعيفة، بل موضوعة،

١٧: ١ في "أحكام القرآن" ١ : ١٧.

<sup>(</sup>۲) في «الجامع لأحكام القرآن» ١:٩٦.

<sup>(</sup>٣) . في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٢٧٥ـ٢٧٧.

ولهذا لما صنف الدارقطني في ذلك مصنفاً قيل له: هل في ذلك شيء صحيح؟ فقال: أما عن النبي \_ ﷺ \_ فلا، وأما عن الصحابة فمنه صحيح، ومنه ضعيف. ولو كان النبي \_ ﷺ \_ يجهر بها دائماً، لكان الصحابة ينقلون ذلك، ولكان الخلفاء يعلمون ذلك، ولما كان الناس يحتاجون أن يسألوا أنس بن مالك، بعد انقضاء عصر الخلفاء، ولما كان الخلفاء الراشدون، ثم خلفاء بني أمية، وبني العباس كلهم متفقين على ترك الجهر، ولما كان أهل المدينة \_ وهم أعلم أهل المدائن بسنته على ترك الجهر، ولما كان أهل المدينة \_ وهم أعلم أهل المدائن بسنته \_ ينكرون قراءتها بالكلية سراً وجهراً.

وقال \_ أيضاً (1) \_: «فمن المعلوم أن الجهر بها مما تتوافر الهمم والدواعي على نقله، فلو كان النبي \_ على على نقله، فلو كان النبي \_ على أله كالجهر بسائر الفاتحة، لم يكن في العادة، ولا في الشرع ترك نقل ذلك، بل لو انفرد بنقل مثل هذا الواحد والاثنان لقطع بكذبهما، إذ التواطؤ فيما تمنع العادة والشرع كتمانه كالتواطؤ على الكذب فيه».

#### القول الثالث:

التخيير بين الجهر والإسرار، وهذا القول يُروى عن الحكم بن عتيبة، وإسحاق بن راهويه (٢)، وابن أبي ليلى (٣)، وهو اختيار ابن حزم (٤).

<sup>(</sup>۱) - في «مجموع الفتاوى» ۲۲:۶۱۵، وانظر: ۶۰۸، ۲۱<u>-</u>۶۲۰.

<sup>(</sup>۲) انظر «القطع الائتناف» ۱۰٦:۱.

<sup>(</sup>٣) انظر «أحكام القرآن» للجصاص ١٥٤١، «الاستذكار» ١٥٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر «المحلى» ٢٥١:١، «مجموع الفتاوي» ٣٣:٣٣.

والذين رُويَ عنهم هذا القول، كأنهم أرادوا الجمع بين أدلة الجهر، وأدلة الإسرار علماً أن أدلة الجهر لا تكافىء أدلة الإسرار، بل وليس فيها دليل واحد صحيح النقل صريح الدلالة على الجهر \_ كما تقدم ذكر كلام الأئمة في ذلك.

فالقول بالتخيير للمصلي بين الجهر والإسرار بالبسملة ليس بصحيح، وفرق بين هذا، وبين أن يقال: يجوز الجهر بها لحاجة كتعليم ونحوه، فهذا لا بأس به، أو أن يقال: تصح صلاة من أسر بها ومن جهر، فهذا \_ أيضاً \_ صحيح، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١٠): «فإن الجهر بها والمخافتة سنة، فلو جهر بها المخافت صحت صلاته بلا ريب».

وقال الحافظ ابن كثير (٢): «أجمعوا على صحة صلاة من جهر بالبسملة، ومن أسر بها، ولله الحمد والمنة».

أمّا أن يكون المصلي مخيراً بين هذا وهذا على حد سواء فليس بصحيح فالجهر إنما يجوز أحياناً لعارض، كتعليم المأمومين ونحو ذلك.

كما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية (٣) أنه يستحب الجهر بها لمصلحة

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوى» ۲۲٪۲۲، وانظر «صحيح ابن خزيمة» ۲۰۱۱، «القطع والائتناف» ۲۰۱۱.

<sup>(</sup>۲) فی «تفسیره» ۲۱،۱ ۳۹.

<sup>(</sup>٣) في «مجموع الفتاوى» ٢٢: ٧٠٤، وانظر ٤٢٤.

راجحة، وذكر عن أحمد أنه يستحب الجهر بها في المدينة، لأنهم ينكرون على من لم يجهر بها. ثم ذكر ابن تيمية \_ أيضاً \_ أنه يجوز الجهر بها لبيان أن قراءتها سنة، ثم قال: «ولهذا نقل عن أكثر من روي عنه الجهر بها المخافتة...».

وقال \_ أيضاً (١)\_: «وكون الجهر بها لا يشرع بحال \_ مع أنه قد ثبت عن غير واحد من الصحابة \_ نسبة للصحابة إلى فعل المكروه، وإقراره مع أن الجهر في صلاة المخافتة يشرع لعارض».

وقال \_ ايضاً (٢) ـ: «ومع هذا فالصواب أن ما لا يجهر به، قد يشرع الجهر به لمصلحة أحياناً، لمثل تعليم المأمومين، ويسوغ للمصلين أن يجهروا بالكلمات اليسيرة أحيانا (٣) ، ويسوغ = أيضاً \_ أن يترك الإنسان الأفضل لتأليف القلوب، واجتماع الكلمة خوفاً من التنفير عما يصلح، كما ترك النبي \_ ﷺ ـ بناء البيت على قواعد إبراهيم، لكون قريش كانوا حديثي عهد بالجاهلية، وخشي تنفيرهم بذلك (١) ، ورأى أن مصلحة

<sup>(</sup>۱) في «المصدر السابق» ۲۲:۸۰۸.

<sup>(</sup>۲) في «المصدر السابق» ۲۲:۲۲ وانظر ۲۷٤، ۲۷۵.

 <sup>(</sup>٣) روى النيسابوري في «مسائل الإمام أحمد» ١:٥٣: «وسئل عن الرجل يصلي بالقوم، فيجهر بـ﴿بسم الله الرحمن الرحمن﴾، أيصلى خلفه؟ قال: أرجو أن لا يكون به بأس، إذا لم يكن يجهر به شديدا».

<sup>(</sup>٤) أخرج البخاري ـ في كتاب الأنبياء . حديث ٣٣٦٨، وفي التفسير ـ باب (وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت) حديث ٤٤٨٤، ومسلم في الحج ـ باب نقض الكعبة وبنائها ـ حديث ١٣٣٣ ـ عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ زوج النبي ـ على أن النبي على قال: «ألم تَرَيْ أن قومك لما بنوا الكعبة، اقتصروا على قواعد إبراهيم، فقلت: يارسول الله، ألا تردها على قواعد إبراهيم؟ فقال: لولا حدثان قومك بالكفر لفعلت».

الاجتماع والائتلاف مقدمة على مصلحة البناء على قواعد إبراهيم".
وقال ابن القيم في «زاد المعاد» (()) «وكان ـ يعني النبي ـ وقال يجهر بـ (بسم الله الرحمن الرحيم) تارة، ويخفيها أكثر مما يجهر بها، ولا ريب أنه لم يكن يجهر بها دائماً، في كل يوم وليلة، خمس مرات، أبداً حضراً وسفراً، ويخفى ذلك على خلفائه الراشدين، وعلى جمهور أصحابه، وأهل بلده، في الأعصار القاضلة، هذا من أمحل المحال، حتى يحتاج إلى التثبت فيه بألفاظ مجملة، وأحاديث واهية فضحيح تلك الأحاديث غير صريح، وصريحها غير ضحيح».

\* \* \*

. ۲۰7 : ۱ (1)

#### المبحث الثامن

## المواضع التي تشرع فيها البسملة

تشرع البسملة وهي قول: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ في مواضع منها مايلي:

ا عند قراءة القرآن، وبخاصة عند الابتداء بأوائل السور سوى سورة براءة، لأنها آية تنزل مع كل سورة سوى براءة، ولهذا أثبتت في المصاحف مع كل سورة نزلت معها، وإن كانت ليست آية من السور مطلقاً.

٢- في بداية الكتب والرسائل والخطب والمسائل العلمية، تأسياً بكتاب الله - تعالى، وبسنة رسول الله على فقد كان يبتدىء بها في كتبه بكتاب الله - تعالى، وبسنة رسول الله على فقد ابتدأه على بقوله: «بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم...» (١) . وكذا كان الأنبياء قبله كما جاء في كتاب سليمان لبلقيس: ﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّمُا الْمَلَوُا لِنَّ أَلِيَ اللّهِ مِن سُلِيَمَنَ وَلِنَهُ بِسَمِ اللّهِ الرّحمن الرّحيم من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم... وقد إلى الأنبياء قبله كما جاء في كتاب سليمان لبلقيس: ﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّمُا الْمَلَوُا لَا اللّهِ اللّهِ الرّحمن الرّحيم وقله الله وخطبهم ورسائلهم وخطبهم ومقالاتهم.

وقد اختلفوا في حكم كتابتها مع الشعر، فذهب بعضهم إلى كراهة

<sup>(</sup>١) أُخَرِجه البخاري في بدء الوحي ـ الحديث ٧، ومسلم في الجهاد ـ باب كتب النبي ـ ﷺ ـ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام ـ الحديث ١٧٧٣.

<sup>(</sup>۲) سورة النمل، والآية: ۲۹\_۳۰.

ذلك والمنع منه، وأجازه آخرون (١١)، والذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن الشعر لايختلف عن النثر من حيث جواز كتابتها مع المحمود منهما، وعدم جواز ذلك مع المذموم منهما، لأن في ذلك استخفافا بالله، وأسمائه وصفاته.

ب \_ وتشرع التسمية وهي قول: «بسم الله» في مواضع كثيرة منها مايلي:

ا\_ عند الوضوء \_ فعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ عليه الله صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي ١:٩٧.

أخرجه أبو داود \_ في الطهارة \_ باب في التسمية في الوضوء \_ حديث (١١، وابن ماجه \_ في الطهارة \_ ماجاء في التسمية في الوضوء \_ حديث ٢٩٩، وأحمد ٢١٨٤٤. وطرق هذا الحديث كلها ضعيفة. لكن له شواهد من حديث أبي سعيد الخدري، وسعيد بن زيد، وأنس بن مالك وغيرهم. فقد أخرج: ابن ماجه حديث ٢٩٧، وأحمد ٣١٤) عن أبي سعيد أن النبي \_ كله \_ قال: «لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه اوأخرج الترمذي \_ في الطهارة \_ حديث ٢٦،٢٥، وابن ماجه في الطهارة أيضا، حديث ٣٩٨، وأحمد ٤٠٠٤، وأحمد ٢٠٠٤، ٥٠٤١ عن سعيد بن زيد نحوه

وأحرج النسائي في الطهارة \_ حديث ٧٦، والدارقطني \_ في الطهارة حديث (١) عن أنس بن مالك قال: «طلب بعض أصحاب النبي \_ على \_ وضوء، فقال رسول الله \_ على \_ مع أحد منكم ماء؟ فوضع يده في الماء ، ويقول: بسم الله . . » الحديث وقد ضعف جمع من أهل العلم هذه الأحاديث كلها. قال الإمام أحمد: «ليس فيه شيء يثبت، وقال: لا أعلم في التسمية حديثاً صحيحاً». وقال البزار: «كل ما رُويَ في هذا الباب فليس بقوى». وقد قواه بعض أهل العلم، فقال أبو بكر بن أبي شيبة: «ثبت لنا أن النبي \_ على قال ابن حجر: «والظاهر أن مجموع الأحاديث يحدث منها

٢ عند الدخول في المسجد والخروج منه، فعن فاطمة بنت رسول الله - على المسجد يقول: «بسم الله - على رسول الله اللهم اغفر لي ذنوبي، وافتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج قال: بسم الله والسلام على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنوبي، وافتح لي أبواب لي ذنوبي، وافتح لي أبواب فضلك»(١).

وجاء في حديث جابر الطويل في قصة بعيره: أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال له: «اركب باسم الله» رواه مسلم (٣).

قوة تدل على أن له أصلا».

وأكثر أهل العلم على أن هذا الحديث، بمجموع طرقه وشواهده، إما حسن، وإما صحيح: منهم ابن الصلاح، والعراقي، وابن القيم، وابن كثير والسيوطي والصنعاني والشوكاني، والألباني من المعاصرين. انظر: «تفسير ابن كثير» ٢:١٦، «سبل السلام» ١:٧٠-٧١، «نيل الأوطار» ١:١٥٩-١٦١، «إرواء الغليل» حديث ٨١، «صحيح سنن أبي داود» حديث ٩١، وقد استدل بهذه الأحاديث على وجوب التسمية في الوضوء بعض أهل العلم منهم الإمام أحمد في رواية له اختارها أبو يعلى وجمع من الحنابلة وإسحاق والحسن وداود وحملوا قوله في الحديث «لا وضوء» على نفي الحنابلة وإسحاق والحسن وداود وجمهور العلماء على أن النسمية في الوضوء سنة الحقيقة الشرعية والصحة والإجزاء وجمهور العلماء على أن النسمية في الوضوء سنة منهم أبو حنيفة ومالك والشافعي ورواية لأحمد اختارها بعض أصحابه كالخرقي وابن منهم أبو حنيفة ومالك والشافعي ورواية لأحمد اختارها بعض أصحابه كالخرقي وابن قدامة وابن تيمية وحملوا الأحاديث المذكورة على القول بصحتها ـ على نفي الكمال أو على الاستجاب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الصلاة ـ الدعاء عند دخول المسجد، حديث ۷۷۱ بهذا اللفظ، وصححه الألباني. والحديث ضعيف عند أكثر أهل العلم.

<sup>(</sup>٢) - سورة هود، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) في المساقاة ـ باب بيع البعير، واستثناء ركوبه \_ حديث ٧١٥.

وفي حديث على \_ رضي الله عنه \_ «وأُتيَ بدابة ليركبها، فلما وضع رجله في الركاب، قال: «بسم الله..» الحديث، ثم قال في آخره: «رأيت النبي \_ ﷺ \_ فعل كما فعلت» رواه أبو داود (١٠).

٤- عند الذبح (٢)، وعند الصيد لقوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (٣)، وقوله: ﴿ وَمَالَكُمْ أَلَّا تَأْصُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ ٱللّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٤)، وقوله: ﴿ وَلَا تَأْصُلُوا مِمَّا لَرَ يُذَكِّر اسْمُ ٱللّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٥)،

<sup>(</sup>١) - في الجهاد ـ ما يقول الرجل إذا ركب ـ حديث ٢٦٠٢، وصححه الألباني.

احتلف العلماء في حكم التسمية عند الذبح فذهب بعض أهل العلم إلى أن التسمية شرط لحل الذبيحة وهو رواية عن الإمام أحمد اختارها أبو الخطاب وشيخ الاسلام ابن تيمية لقوله ﴿ وَلَا تَأْحُكُواْ مِمَّا لَمَرُكُمَّ لِسَمُ اللَّهِ عَلَيْتِهِ وَإِنَّامُ لَفِسْقٌ ﴾ الآية ١٢١ الأنعام وغيره من الأدلة وذهب الجمهور منهم أبو حنيفة. ومالك وأحمد في المشهور عنهما إلى أنها واجبة مع الذكر للآية السابقة ولغيرها من الأدلة: وتسقط عند النسيان لقوله: ﴿رَبُّنَاكُا ا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَّسِينَآ أَوَّ أَخْطَأُنَّا ﴾ قال الله قد فعلت رواه مسلم وللحديث: «إنَّ الله تجاوز لأمتى الخطأ والنسيان؛ رواه إبن ماجه. وذهب الشافعي وبعض أهل العلم إلى أنها سنة واستدلوا بأحاديث ضعيفة. والأظهر والله أعلم القول الأول وهو الذي تؤيده الأدلة أما أحاديث العِفو عن النشيان فليس فيها ما يدل على أن ذبيحة الناسي حلال بل غاية ما فيها أنه غير مؤاخذ وهذا صحيح. كما اختلفوا في حكم التسمية عند الصيد فلهب الإمام أحمد في المشهور عنه وأبو ثور وأهل الظاهر إلى أن التسمية شرط لحل الصيد وهو الحتيار شيخ الاسلام ابن تيمية لقوله تعالى ﴿ فَكُلُواْ مِنَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَٱذْكُرُواْ ٱسْمَ اللَّوغَلِيَّةُ ﴾ سورة المائدة الآية: ٤ وغيرها من الأدلة وذهب الجمهور ومنهم أبو حليفة وإسحاق: ومالك في المشهور عنه ورواية عن أحمد إلى أنها واجبة عند الذكر وتسقط عند النسيان للأدلة السابقة في التسمية عند الذبح وقيل إنها سنة وهو قول الشافعي ورواية عن مالك وأحمد رجمهم الله والراجح .. والله أعلم ـ القول الأول.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) إسورة الأنعام، الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٢١٠.

وقوله: ﴿ فَكُلُوا مِّمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَأَذَّكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهُ ﴾ (١).

وعن عدي بن حاتم قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «إذا أرسلت كلبك المعلم، وذكرت اسم الله عليه، فكل مما أمسك عليك» الحديث متفق عليه (٢).

وأخرجا نحوه من حديث أبي ثعلبة، وفيه زيادة «وما صدت بقوسك، فذكرت اسم الله فكل» (٣).

٥ عند الأكل لحديث عمرو بن سلمة \_ رضي الله عنه \_ قال: «كنت غلاماً في حجر النبي \_ ﷺ \_ وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال: «ياغلام سم الله، وكل بيمينك، وكل مما يليك» متفق عليه (٤).

وعن حذيفة بن اليمان \_ رضي الله عنه \_ قال قال رسول الله \_ ﷺ \_ : «إن الشيطان يستحل الطعام، أن لا يذكر اسم الله عليه» رواه مسلم (٥).

وعن جابر بن عبدالله \_ رضي الله عنه \_ أنه سمع النبي \_ ﷺ \_ يقول: «إذ دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله، وعند طعامه، قال

سورة المائدة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري \_ في الذبائح \_ باب التسمية على الصيد، والأبواب بعده الأحاديث ٥٤٧٥-٥٤٧٥، ومسلم \_ في الصيد والذبائح \_ باب الصيد بالكلاب المعلمة \_ حديث ١٩٢٩.

<sup>(</sup>٣) عند البخاري حديث ٥٤٧٨، ٥٤٨٨، وعند مسلم حديث ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ـ. في الأطعمة ـ باب الأكل مما يليه حديث ٥٣٧٧ ـ ٥٣٧٨، ومسلم ــ في الأشربة ــ آداب الطعام والشراب حديث ٢٠٢٢.

<sup>(</sup>٥) حديث ٢٠١٧.

### الشيطان: لا مبيت لكم، ولا عشاء». رواه مسلم (١):

٦- عند الجماع - لما رواه ابن عباس - رضي الله عنهما - عن النبي - عند الجماع - لما رواه ابن عباس - رضي الله عنهما - عن النبي - عنه الله عنهما اللهم جنبنا - عنه اللهم اله

٧- عند الخروج من البيت لما رواه أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ أن النبي ـ بي الله عنه ـ أن النبي ـ بي الله ـ قال: «إذا خرج الرجل من بيته، فقال: بسم الله توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله. قال: يقال حينئذ: هُديت وكُفيت ووُقيت، فتتنحى له الشيطاطين، فيقول له شيطان آخر: كيف لك برجل قد هُدي وكُفي وَوُقي (٣).

٨ في المساء والصباح. فعن عثمان بن عفان \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول الله \_ على \_ يقول: «من قال: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو السميع العليم، ثلاث

<sup>(</sup>۱) حديث ۲۰۱۸. وفي حديث عائشة، قالت: قال رسول الله \_ ﷺ \_ "إذا أكل أحدكم طعاماً فليقل بسم الله، فإن نسي في أوله فليقل: بسم الله في أوله وأخره أبو داود حديث ۳۷۲۷، والترمذي حديث ۱۸۵۸، وصححه الألباني».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري \_ في الوضوء \_ باب التسمية على كل حال، وعند الوقاع حديث ٢٤) . (٢) ومسلم \_ في النكاح \_ باب ما يستحب أن يقول عند الجماع حديث ١٤٣٤ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود \_ في الأدب \_ باب ما يقول إذا خرج من بيته حديث ٥٠٩٥، والترمذي \_ في الدعوات \_ باب ما يقول إذا خرج من بيته حديث ٣٤٢٦، وصححه الألباني. وعند أحمد ١ ٦٦ \_ من حديث عثمان بن عقان \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله \_ على الله ، ولا حول ولا الله \_ على الله ، ولا حول ولا

مرات، لم تصبه فجأة بلاء حتى يصبح، ومن قالها حين يصبح ثلاث مرات لم تصبه فجأة بلاء حتى يمسي (١).

9- عند النوم - فعن أبي الأزهر الأنماري: أن رسول الله - على اللهم كان إذا أخذ مضجعه من الليل، قال: «بسم الله وضعت جنبي، اللهم اغفر لي ذنبي، وأخسىء شيطاني، وفك رهاني، واجعلني في الندي الأعلى»(٢).

۱۰ عند دخول الخلاء \_ فعن علي \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «ستر ما بين الجن وعورات بني آدم، إذا دخل الكنيف، أن يقول: بسم الله»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود \_ في الأدب \_ باب ما يقول إذا أصبح \_ حديث ٥٠٨٨، والترمذي في الدعوات \_ باب الدعاء إذا أصبح \_ حديث ٣٣٨٥، وقال «حسن صحيح غريب»، وابن ماجه \_ في الدعاء \_ باب ما يدعو به الرجل إذا أصبح، وإذا أمسى \_ حديث ٣٨٦٩. وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود \_ في الأدب \_ ما يقول عند النوم \_ حديث ٥٠٥٤، وصححه الألباني. وفي حديث حذيقة قال: كان رسول الله \_ ﷺ \_ إذا أوى إلى فراشه قال: «اللهم باسمك أموت وأحيا» أخرجه البخاري في الدعوات حديث ١٣١٢، وأخرج مسلم نحوه من حديث البراء. وأخرج البخاري حديث ١٣٢٠، ومسلم حديث ٢٧١٤ \_ عن أبي هريرة أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «إذا أوى أحدكم إلى فراشه فليقل باسمك ربي وضعت جنبي وبك أرفعه».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه \_ في الطهارة وسننها \_ باب ما يقول الرجل إذا دخل الخلاء \_ حديث ٢٩٧ وقد رُويَ هذا الحديث من حديث أنس وأبي سعيد وابن مسعود ومعاوية بن حيدة. وقد ضعفه جمع من أهل العلم، وصححه آخرون بمجموع طرقه وشواهده منهم الألباني. انظر «إرواء الغليل» حديث ٥٠، «صحيح الجامع الصغير»حديث: ٣٦٠٥-٣٦٠٤. وقد قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»

١ : ٢٤٤ \_ في كلامه على حديث أنس «كان النبي \_ ﷺ \_ إذا دخل الخلاء قال : =

۱۱\_إذا عثر المرء أو عثرت دابته \_ لما رواه أبو تميمة الهجيمي عن أبي المليح بن أسامة بن عمير عن أبيه، قال: كنت رديف النبي \_ على فعُثر بالنبي \_ على \_ فعُثر بالنبي \_ على \_ فقلت: تعس الشيطان فقال النبي \_ على \_ الله تقل تعس الشيطان، فإنك إذا قلت تعس الشيطان تعاظم، وقال: بقوتي صرعته، وإذا قلت: بسم الله تصاغر حتى يصير مثل الذباب (۱)

١٢ عندما يجد المسلم وجعا في جسده، يشرع له أن يضع يده
 على موضع الألم، ويُسمي، ويذكر بقية الدعاء.

لما رواه عثمان بن أبي العاص أنه شكا إلى رسول الله \_ عَلَيْهِ \_ وجعا في جسده، منذ أسلم، فقال له رسول الله \_ عَلَيْهِ \_ «ضع يدك على الذي يألم من جسدك، وقل: بسم الله ثلاثا. . . الحديث» رواه مسلم (٢).

١٣ عند وضع الميت في قبره \_ فعن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ عن النبي \_ على النبي \_ على الله، وعلى عن النبي \_ على النبي ـ على ال

<sup>«</sup>اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث» قال ابن حجر: «وقد روى العمري هذا الحديث، من طريق عبدالعزيز بن المختار عن عبدالعزيز بن صهيب، بلفظ الأمر قال: «إذا دخلتم الخلاء فقولوا: بسم الله، أعوذ بالله من الخبث والخبائث» وإسناده على شرط مسلم، وفيه زيادة التسمية، ولم أرها في غير هذه الرواية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الأدب \_ الحديث ٤٩٨٢ ورجاله ثقات، وأخرجه أحمد ٧١:٥ قال ابن كثير في «تفسيره» ٣٨:١ «ورجاله رجال الصحيح، ورواه النسائي في اليوم والليلة، وابن مردويه في تفسيره» والحاكم في المستدرك ٢٩٢:٤ وصحح إسناده ووافقه الذهبي وصححه الألبائي في «صحيح الكلم الطيب» حديث ١٩٣

<sup>(</sup>٢) في السلام ـ باب استحباب وضع يده على موضع الألم مع الدعاء ـ ٢٢٠٢. ا

## سنة رسول الله»<sup>(۱)</sup>.

18 عند إغلاق الباب، وإطفاء المصباح، وعند إيكاء السقاء، وتخمير الإناء لما رواه جابر \_ رضي الله عنه \_ عن النبي \_ كلي \_ قال: «إذا استجنع الليل، أو كان جنع الليل، فكفوا صبيانكم، فإن الشياطين تنتشر حينئذ، فإذا ذهب ساعة من العشاء فخلوهم، وأغلق بابك، واذكر اسم الله، وأوك سقاءك، واذكر اسم الله، وأوك سقاءك، واذكر اسم الله، ولو تعرض عليه شيئاً» اسم الله عليه، وخمر إناءك، واذكر اسم الله، ولو تعرض عليه شيئاً» متفق عليه ".

إلى غير ذلك من المواضع، بل إن الذي يفهم من حديث جابر هذا أنه ينبغي أن يذكر المسلم اسم الله على جميع أحواله، تبركاً وتيمناً واستعانة.

أُمّا حديث أبي هريرة الذي رواه أحمد (٣)، قال: قال رسول الله \_ ﷺ -: «كل كلام، أو أمر ذي بال، لا يفتح بذكر الله \_ عز وجل \_ فهو أبتر، أو قال: أقطع» فهو حديث ضعيف (٤).

张张张

أخرجه أبو داود \_ في الجنائز \_ الدعاء للميت إذا وضع في قبره حديث ٣٢١٣، والترمذي في الجنائز \_ حديث ١٥٥٠، وابن ماجه \_ في الجنائز \_ حديث ١٤٠٦. وصححه الألباني.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري \_ في بدء الخلق \_ باب صفة إبليس وجنوده \_ حديث ۳۲۸۰ ومسلم \_
 في الأشربة \_ الأمر بتغطية الإناء \_ حديث ۲۰۱۲.

<sup>(</sup>۳) «المسند» ۱: ۹۵۹.

<sup>(</sup>٤) انظر «إرواء الغليل» حديث (١)، «ضعيف الجامع الصغير» حديث ٤٢٢٢.

#### المبحث التاسع

## فوائد البسملة، والأحكام التي تضمنتها

فوائد البسملة والأحكام التي تضمنتها كثيرة منها مايلي:

۱ـ مشروعة البداءة باسم الله على كل أمر ديني، أو دنيوي،
 استعانة وتبركاً وتيمناً.

۲- إثبات اسمه تعالى «الله» الدال على أن له كمال الألوهية
 والعبودية سبحانه وتعالى.

٣- إثبات اسمي الله: «الرحمن»، «الرحيم»، وما تضمناه من الصفة والأثر.

قال الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي(١) \_ رحمه الله \_:

«الرحمن ، الرحيم» اسمان دالان على أنه تعالى ذو الرحمة الواسعة العظيمة، التي وسعت كل شيء، وعمت كل حي، وكتبها للمتقين المتبعين لأنبيائه ورسله، فهؤلاء لهم الرحمة المطلقة، ومن عداهم، فله نصيب منها.

واعلم أن من القواعد المتفق عليها بين سلف الأمة وأئمتها، الإيمان بأسماء الله وصفاته، وأحكام الصفات، فيؤمنون مثلا بأنه «رحمن رحيم» ذو الرحمة التي اتصف بها المتعلقة بالمرحوم، فالنعم

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ٢: ٣٣-٣٤، وانظر «بدائع الفوائد» ٢:٤١، «مدارج السالكين» ١: ٧٥، « (١ القواعد المثلى» لشيخنا الشيخ محمد بن صالح العثيمين وفقه الله ص١٠-١١.

كلها أثر من آثار رحمته، وهكذا في سائر الأسماء، يقال في العليم: إنه عليم، ذو علم يعلم به كل شيء، ذو قدرةً يقدر على كل شيء».

٤ أن اسمه تعالى «الله» هو أصل أسمائه \_ تعالى \_ تأتي بقية أسمائه
 تابعة له، لهذا جاء اسماه «الرحمن» و «الرحيم» تابعين لهذا الاسم.

٥- أن اسم «الله» أعظم من اسمه «الرحمن» ولهذا قدم عليه، وأن اسمه «الرحمن» أبلغ من «الرحيم» وأخص منه من حيث اللفظ، ولهذا قُدم عليه، تقديماً للأعظم والأهم.

٦- الاعتراف بنعمة الله \_ تعالى \_ وفضله وإحسانه، لأن هذا كله من
 آثار رحمته المذكورة في قوله \_ تعالى (الرحمن الرحيم).

٧- الجمع بين أسلوب الترهيب والترغيب، لأن في قوله (الله)
 دلالة على عظمة الله وقهره، وفي قوله (الرحمن الرحيم) دلالة على
 فضل الله، وإحسانه وإنعامه، والأول أسلوب ترهيب، والثانى ترغيب.

٨- الدلالة على أن الاستعانة إنما تستمد من الله \_ تعالى، ويجب صرفها له، فهو القادر على إعانة من استعان به، وهو (الرحمن الرحيم) بعباده، أرحم من الوالدة بولدها، كما جاء في الحديث: «الله أرحم بعباده، من هذه بولدها» فهو نعم النصير والمعين، ومفزع الخائفين وأرحم الراحمين.

<sup>(</sup>١) أخرجه من حديث عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ البخاري في الأدب حديث ٢٧٥٤.



9- إظهار مخالفة المشركين، الذين يفتتحون أمورهم باسم اللات والعزى ومناة، وغيرها من الأصنام والأنداد، من المخلوقين وغيرهم، ومن المؤسف أن نرى كثيرا من الكتاب من المسلمين أو من المنتسبين إلى الإسلام يصدرون كتبهم وصحفهم باسم الشعب وباسم الحرية، وتقرأ الكتاب من أوله إلى آخره لا تجد فيه ذكر اسم الله.

۱۰ فيها الرد على القدرية الذين يقولون: إن العبد يخلق فعل نفسه، إذ لو كان ذلك كذلك لما احتاج العبد إلى طلب العون من الله عالى.

11- أن ذكر اسم الله عون للعبد على جميع أحواله، وسبب لحصول الخير، والبركة، والحصول على مطلوبه، والنجاة من مرهوبه، بإذن الله تعالى، والسلامة من الشيطان وهمزاته وشروره، وإغاظته ودحره وطرده من أن يحول بين العبد وبين قراءته، ويوسوس له فيها، أو في وضوئه، أو أن يشاركه في أكله وشربه ودخوله وخروجه، وسائر أحواله(١).

<sup>(</sup>١) انظر «أحكام القرآن» للجضاص ١٠١١.١٠.

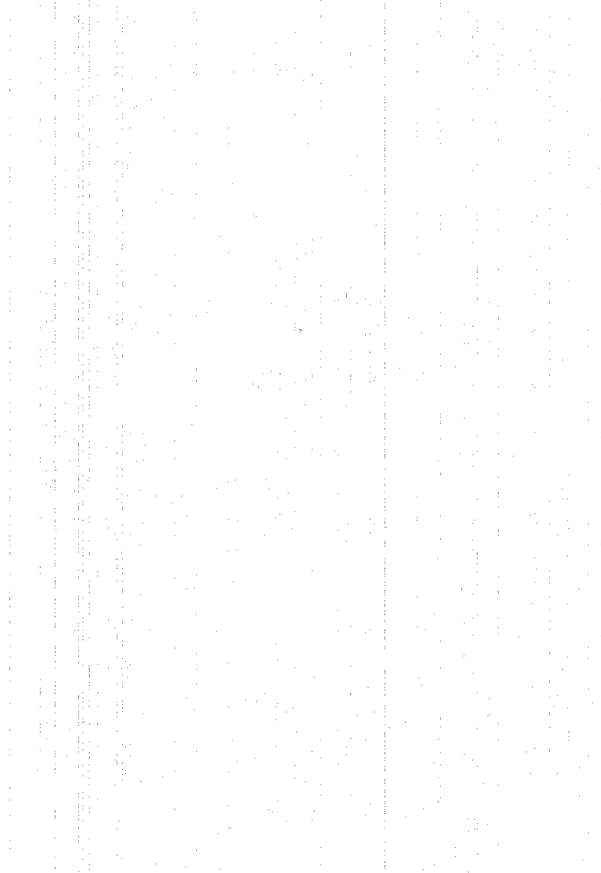
# الباب الثاني

## تفسير سورة الفاتحة

#### معناها، وأحكامها وفيه فصلان:

الفصل الأول: تفسير سورة الفاتحة، وبيان ما فيها من المعاني والفوائد والأحكام ـ وفيه ثمانية مباحث.

الفصل الثاني: الأحكام التي تتعلق بسورة الفاتحة \_ وفيه مبحثان.



## الفصل الأول

# تفسير سورة الفاتحة، وبيان ما فيها من المعانى والفوائد والأحكام

#### وفيه ثمانية مباحث

المبحث الأول: مكان نزول الفاتحة

المبحث الثاني: أسماء الفاتحة.

المبحث الثالث: عدد آيات الفاتحة، وهل البسملة آية منها.

المبحث الرابع: فضل سورة الفاتحة.

المبحث الخامس: المعاني التي اشتملت عليها سورة الفاتحة.

المبحث السادس: بيان معنى السورة والآية.

المبحث السابع: تفسير مفردات الفاتحة، وبيان معاني آياتها.

المبحث الثامن: ما يؤخذ من سورة الفاتحة من فوائد وأحكام.

#### المبحث الأول

## مكان نزول الفاتحة

نزلت سورة الفاتحة بمكة، بدليل أنها ذُكرت في سورة الحجر، وهي مكية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْءَالِيَا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقد فسر الرسول ﷺ السبع المثاني في هذه الآية بالفاتحة.

فعن أبي سعيد بن المعلى، قال: «كنت أصلي في المسجد، فدعاني رسول الله ويلي - فلم أجبه، فقلت: يارسول الله وإني كنت أصلي، فقال: ألم يقل الله: ﴿ اَسْتَجِيبُواْ بِللّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ (٣) الآية . ثم قال لي: لأعلمنك سورة، هي أعظم السور في القرآن، قبل أن تخرج من المسجد، ثم أخذ بيدي، فلما أراد أن يخرج، قلت له: ألم تقل: لأعلمنك سورة هي أعظم سورة في القرآن، قال: ﴿ الْحَمَدُ لِللّهِ رَبِّ لَا عَلَمْنَكُ سُورة هي المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته والمنادي (١٠) البخاري (١٠).

سورة الحجر، الآية: ۸۷.

 <sup>(</sup>۲) انظر «المحرر الوجيز» لابن عطية ۱:۱۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱۱۰، «مجموع الفتاوی» ۱۱۰:۱۷.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

 <sup>(</sup>٤) في باب قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا السّتَجِيبُواْ يِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْتِيكُمْ وَاعْلَمُواْ
 أَكَ اللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءُ وَقَلْمِهِ. وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ ﴾ الحديث ٤٦٤٧. وفي باب =

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله \_ على الله و قال: «أم القرآن، هي السبع المثاني والقرآن العظيم» رواه البخاري (١)، ورواه ابن جرير (٢) بلفظ: «هي أم القرآن، وهي فاتحة الكتاب، وهي السبع المثانى».

ورواه أبو داود (٣) بلفظ: «الحمد لله رب العالمين: أم القرآن، وأم الكتاب، والسبع المثاني» وكذا رواه الترمذي (٤)، وزاد: «والقرآن العظيم» وقال: حديث صحيح».

وأيضاً فقراءتها ركن من أركان الصلاة ـ على الصحيح ـ، لا تصح الصلاة بدونها، وقد فرضت الصلاة بمكة، عندما أسرى بالرسول عليه

<sup>﴿</sup> وَلَقَدَ ءَالِيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقَرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ الحديث ٤٧٠٣، وفي فضائل القرآن - فضل فاتحة الكتاب \_ الحديث ٥٠٠٦، وأخرجه أبو داود \_ في الصلاة باب فاتحة الكتاب \_ الحديث ١٤٥٨، والنسائي \_ في الافتتاح \_ باب تأويل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدّ الْكَتَابِ \_ الْحَدَيثُ ١٤٥٨، وابن ماجه \_ في الأدب \_ النشاكُ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴾ \_ الحديث ٨٧٦، وابن ماجه \_ في الأدب \_ باب ثواب القرآن \_ الحديث ٣٧٨، وأحمد ٢١١:٢.

وقد أخرجه أيضاً أحمد ٤١٣:٢، ١١٤:٥، وابن ماجه \_ في الفضائل \_ الحديث ٢٨٧٥ من حديث أبي بن كعب بنحوه، وقد أخرجه عنه \_ مختصراً \_ النسائي \_ في الموضع السابق \_ الحديث ٨٧٧، والترمذي \_ في تفسير سورة الحجر \_ الحديث ٣١٢٥، وصححه الألباني. وأخرجه مطولا ومختصرا ابن خزيمة \_ في الصلاة \_ باب قراءة الفاتحة \_ الحديث ٥٠١، والبيهقي \_ في ٣٧٦:٢، وفي «جزء القراءة خلف الإمام» ص١٠٥ \_ ١٠٥.

<sup>(</sup>١) الحديث ٤٧٠٤، وأخرجه الإمام أحمد بنحوه ٤٤٨:٢.

<sup>(</sup>٢) الحدث ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) في الصلاة \_ باب فاتحة الكتاب \_ الحديث ١٤٥٧ .

<sup>(</sup>٤) في تفسير سورة الحجر \_ الحديث ٣١٢٤.

وما حفظ أنه كان في الإسلام قط صلاة بغير الفاتحة (١٠). بل رُويَ أنها من أول ما نزل، وأنها أول سورة نزلت كاملة (٢)

(۱) انظر: «المحرر الوجيز» ۱:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱۱، «البخر المحيط» ١١٤١.

(۲) انظر: «تفهيم القرآن» لأبي الأعلى المودودي ص٣٣.

وقد قيل: إنها نزلت بالمدينة، وقيل: نزلت مرتين: سرة بمكة ومرة بالمدينة، وقيل: نزل نصفها بمكة ونصفها بالمدينة. وكل هذه الأقوال ضعيفة لا دليل عليها انظر «معالم التنزيل» ٢:١٦، «الخامع لأحكام القرآن» ١١٥١ ـ ١١٦، «تفسير ابن كثير»

# المبحث الثاني أسماء الفاتحة

تعددت أسماء الفاتحة، وقد أوصلها بعضهم إلى نحو من عشرينِ اسماً (١)، منها مايلي:

## ١ ـ السبع المثاني والقرآن العظيم:

لقوله \_ تعالى \_ في سورة الحجر ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِى وَٱلْقُدْءَاكَ ٱلْمَظِيمَ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي

رقد فسر الرسول ﷺ السبع المثاني والقرآن العظيم بالفاتحة ، كما في حديث أبي سعيد بن المعلى ، وأبي بن كعب ، وأبي هريرة ـ رضي الله عنهم (٣) ـ .

وسميت بالمثاني \_ والله أعلم \_ لأنها حمد لله وثناء عليه وتمجيد له، ولأنها تثنى في كل صلاة، بل في كل ركعة (٤)، ولأنها اشتملت

<sup>(</sup>۱) انظر: "تفسير الطبري" ۱:۷۱، «أحكام القرآن» للجصاص ۲:۲۳، «معالم التنزيل» ۲:۷۱، «الكشاف» ۲:۱، «زاد المسير" ۱:۱۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱۱، «البحر المحيط» ۳۲:۱، «تفسير ابن كثير» ۲:۱۱، «صحيح البخاري مع الفتح» ۲:۲۸، «الاتقان» ۱:۸۷۱،۱۸۷،

<sup>(</sup>٢) سورةالحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سبق ذكر هذه الأحاديث، وتخريجها في المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسر الطبري» ١:٩٠١-١٠٩، «المبسوط» ١٨:١، «معالم التنزيل» ١:٧٣، «المحور الوجيز» ١:٢٢، «الجامع لأحكام القرآن» ١:١٢:١، «تفسير ابن كثير» ٢:١١.

على جميع المعاني التي اشتمل عليها القرآن الكريم - كما سيأتي بيانه - وهو مثاني تثنى فيه المواعظ والقصص والأخبار والحِكم والأحكام، كما قال الله - تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَابًا مُّتَشَيْبِهَا مَّنَانِيَ ﴾ (١)

وقيل: لأن الله استثناها لهذه الأمة فخصها بها من بين الأمم (٢)، كما في حديث أبي بن كعب ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله \_ على حال: «والذي نفسي بيده ما نزل في التوارة، ولا في الزبور، ولا في الإنجيل، ولا في القرآن مثلها» (٣).

## ٢\_ فاتحة الكتاب:

عن عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ـ عليه الله ـ عليه الله ـ عليه (٤). «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» متفق عليه (٤).

وعن أبي قتادة قال: «كان النبي \_ عَلَيْهُ \_ يقرأ في الركعتين الأوليين من صلاة الظهر بفاتحة الكتاب وسورتين وفي رواية: ويقرأ في الركعتين الأخريين بفاتحة الكتاب» متفق عليه (٥).

<sup>(</sup>١). ﴿ وَإِنَّا الرَّمْرِ مِنْ اللَّهِ فِي ٢٣ ـَا

<sup>(</sup>۲) انظر: «معالم التنزيل» ۱:۷۷، «المحرر الوجير» ۱:۲۲، «الجامع لأحكام القرآن» ١١٢:١. «فتح الباري» ١٥٨:٨.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأذان ـ باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها ـ الحديث الحديث ٧٥٦، ومسلم في الصلاة ـ باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة ـ الحديث ٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الأذان \_ باب القراءة في الظهر \_ الحديث ٨٥٩، ومسلم في الصلاة \_ باب القراءة في الظهر والعصر \_ الحديث ٤٥١.

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: أمرني رسول الله \_ ﷺ \_ «أن أنادي: «أنه لا صلاة إلا بقراءة فاتحة الكتاب، فما زاد» (١).

وعن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ قال: «أمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر »(٢).

وفي حديث ابن عباس الآتي في المبحث الرابع في فضل سورة الفاتحة: «أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتهما نبي قبلك، فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة»(٣).

وعن جابر بن عبدالله قال: «كنا نقرأ في الظهر والعصر خلف الإمام في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب وسورة، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب»(٤).

وفي حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عند الطبري (٥) \_ كما سبق في الاسم الأول للفاتحة: «هي أم القرآن، وهي فاتحة الكتاب».

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال:

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الاستفتاح \_ من ترك القراءة في صلاته بفاتحة الكتاب الحديث
 ٨٢٠ والترمذي في الصلاة \_ الحديث ٣١٢. وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود ـ الحديث ٨١٨، وأحمد ٣:٣، والبخاري في جزء القراءة ـ الحديث ١٢، والبيهقي في "القراءة خلف الإمام» الحديثان ٣٤،٣٣. وصححه الحافظ ابن حجر كما في "نيل الأوطار» ٢٣٩:٢ كما صححه الألباني.

<sup>(</sup>۳) انظر ص۹۶ ـ ۱۹۵.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في إقامة الصلاة ـ القراءة خلف الإمام ـ الحديث ٨٤٣ وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٥) الحديث ١٣٤.

«كل صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خداج»(١)

وسميت بهذا الاسم لأنها تفتتح بها المصاحف خطا وتلاوة، وتفتتح فيها القراءة في الصلاة (٢).

### ٣ الرقية:

عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ قال: «كنا في مسير لنا، فنزلنا، فجاءت جارية، فقالت: إن سيد الحي سَلِيمٌ، وإن نفرنا غُيَّب فهل منكم راق؟ فقام معها رجل ما كنا نأبنه (٣) برقية، فرقاه، فبرأ، فأمر لنا بثلاثين شاة، وسقانا لبنا، فلما رجع قلنا له: أكنت تحسن رقية، أو كنت ترقي؟ قال: لا، ما رقيت إلا بأم الكتاب. فقلنا: لا تحدثوا شيئا، حتى نأتي، أو نسأل النبي \_ عَلِي \_، فلما قدمنا المدينة، ذكرناه للنبي \_ علي \_ فقال: «وما يُدريه أنها رقية؟ اقسموا، واضربوا لي بسهم» متفق عليه (١٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ـ الجديث ٨٤١ وقال الألباني «حسن صحيح».

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجاز القرآن» ٢٠:١، «تفسير الطبري» ١٠٧:١.

<sup>(</sup>٣) نأبنه: أي تعلم أنه يرقى فتعيبه بذلك «النهاية» مادة: أبن».

<sup>(3)</sup> أخرجها البخاري \_ في الإجارة \_ باب ما يعطى في الرقية \_ الحديث ٢٢٧٦، وفي فضل فاتحة الكتاب \_ المحديث فضل فاتحة الكتاب \_ المحديث ومن الطب \_ الرقى بفاتحة الكتاب \_ الحديث ٩٧٣٦، وفي النفث في الرقية \_ الحديث ٩٧٤٥، ومسلم \_ في كتاب السلام \_ باب جواز أخذ الأجرة على الرقية في القرآن والأذكار \_ الحديث ٢٢٠١، وأبو داود \_ في البيوع \_ باب في كسب الأطباء \_ الحديث ٣٤١٨، ٩٣٤٩، والترمذي \_ في الطب \_ ما جاء في أخذ الأجر في التعويذ \_ الحديث ٢٠٦٨، ٢٠٦٤، وابن ماجه في الإجارات \_ باب أجر الراقي \_ الحديث ٢١٥٦، وقد أخرجه البخاري \_ أيضاً \_ من حديث ابن عباس \_ في الطب \_ باب الشروط في الرقية بفاتحة الكتاب \_ الحديث ٥٧٣٧،

等于人名美国尼亚伯纳 1985年11月1日日日 1985年11月1日 198

## ٤\_ أم القرآن:

عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي \_ ﷺ \_ «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج \_ ثلاثا، غير تمام. . . » الحديث رواه مسلم (٣).

خكر الحافظ ابن حجر أن القصة واحدة، وقعت لهم مع الذي لدغ "فتح الباري»
 ١٩٩:١٠ ، ٤٥٥٤

<sup>(</sup>۱) هكذا ذكر كثير من المفسرين أن الرقية من أسماء الفاتحة، والذي يظهر والله أعلم أن المراد برقية حق هي فعل الرقية سواء بالفاتحة أو غيرها من القرآن، وكذا المراد بقوله في حديث أبي سعيد «وما يدريه أنها رقية» أي هذه الفعلة قال ابن الأثير في النهاية: «مادة «رقى»: «الرقية العوذة التي يرقى بها صاحب الآفة كالحمى والصرع وغير ذلك من الآفات».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود \_ في الإجارات \_ باب في كسب الأطباء \_ الحديث ۳٤۲، وصححه الألباني في "صحيح سنن أبي داود" الحديث ۲۹۱۸، وفي "الأحاديث الصحيحة" الحديث ۲۰۲۷.

<sup>(</sup>٣) في الصلاة \_ باب وجوب قراءة الفاتحة \_ الحديث ٣٩٥، وأبو داود في الصلاة \_ باب من ترك القراءة في صلاته بفاتحة الكتاب \_ الحديث ٨٢١، والنسائي في الافتتاح \_ باب ترك قراءة «بسم الله الرحمن الرحيم» في فاتحة الكتاب، الحديث ٨٧٢، والترمذي في التفسير \_ الحديث ٢٩٥٤.

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «في كل صلاة يقرأ، فما أسمعنا رسول الله \_ على السمعناكم، وما أخفى عنا أخفينا عنكم، وإن لم تزد على أم القرآن أجزأت، وإن زدت فهو خير» متفق عليه (١٠).

وعن عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ـ ﷺ \_ . «لا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن» رواه مسلم (٢).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_ : «لا تجزىء صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن» (٣) .

وفي حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ السابق في المبحث الأول \_ عن رسول الله \_ عليه \_ قال: «أم القرآن هي السبع المثاني، والقرآن العظيم» (٤) وفي رواية «هي أم القرآن وهي فاتحة الكتاب، وهي السبع المثانى» (٥).

وفي رواية: «﴿الحمد لله رب العالمين﴾ أم القرآن وأم الكتاب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الأذان القراءة في الفجر ـ الحديث ۷۷۲، ومسلم في الصلاة ـ باب ما جاء في القراءة في الصلاة ـ باب ما جاء في القراءة في الظهر ـ الحديث ۷۹۷، وأحمد ۲:۲۰۸، ۲۷۰، ۲۸۰.

 <sup>(</sup>۲) في الصلاة ـ باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة ـ الحديث ٣٩٤، وأحمد
 ٥: ٣٢٢، والدارقطني ٢: ٣٢٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في الصلاة ـ الحديث ٤٩٠، وابن حبان في «روائده» ٤٥٨ من موارد الظمآن. وقال مقبل الوادعي في تعليقه على «تفسير ابن كثير» ٢٨:١: «هذا على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٤) لفظ البخاري ـ الحديث ٤٧٠٤، وأحمد ٢:٨٤٨.

<sup>(</sup>٥) لفظ الطبري الحديث ١٣٤.

## والسبع المثاني<sup>(١)</sup>.

وسميت أم القرآن، لأنه ابتدىء بها، فهي أصله وابتداؤه، ولأنها أيضاً اشتملت على معاني القرآن كلها<sup>(۲)</sup>، كما سميت مكة أم القرى لتقدمها أمام جميعها، وجمعها ما سواها، وقيل: لأن الأرض دحيت منها<sup>(۳)</sup>.

قال الطبري<sup>(1)</sup>: "سميت أم القرآن لتقدمها على سائر سور القرآن غيرها، وتأخر ما سواها خلفها في القراءة والكتابة، وذلك من معناها شبيه بمعنى فاتحة الكتاب، وإنما قيل لها بكونها كذلك أم القرآن لتسمية العرب كل جامع أمراً، أو مقدم لأمر \_ إذا كانت له توابع تتبعه \_ هو لها إمام جامع "أمّا". فتقول للجلدة التي تجمع الدماغ: "أمّ الرأس". وتسمي لواء الجيش ورايتهم التي يجتمعون تحتها للجيش «أمّا». ومن ذلك قول ذي الرمة (٥) يصف راية معقودة على قناة، يجتمع تحتها هو وصحبه:

على رأسه أم لنا نقتدي بها جماع أمور لا نعاصي لها أمرا

#### ٥\_ الصلاة:

<sup>(</sup>١) لفظ أبي داود الحديث ١٤٥٧، والترمذي الحديث ٣١٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الكشاف» ١:٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير ابن كثير» ٢٢:١.

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ١:٧٠١-١٠٨. وانظر «تفسير ابن كثير» ٢:٢٠.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ص١١٦٤ ـ تحقيق د. عبدالقدوس أبو صالح ـ دمشق ١٣٩٤هـ.

عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «قال الله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد: ﴿ ٱلْحَامَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَا الله: حمدني عبدي... » الحديث رواه مسلم (۱)

فالمراد بالصلاة في الحديث الفاتحة، كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَجَّهُمْ وَلاَ يَجَّهُمُ وَلاَ يَجَّهُمُ وَلاَ يَجَهُمُ وَلاَ يَجَهُرُ بِهُمَ وَلاَ يَجُهُرُ بِقَراءَتُك، ولا يَجَهُر بقراءَتُك، ولا تخافت بها.

قال ابن كثير (٢): «فدل على عظمة القراءة في الصلاة، وأنها من أكبر أركانها. ، كما أطلق لفظ القراءة والمراد به الصلاة في قوله تعالى ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ الْنَ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (٢) . والمراد صلاة الفجر . . . ».

## ٦\_ أم الكتاب:

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله - على - قال: « المُحَمَّدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ أم القرآن، وأم الكتاب، والسبع المثانى، والقرآن العظيم» (٤).

<sup>(</sup>۱) في الصلاة \_ باب وجوب قراءة الفاتحة \_ الحديث ٣٩٥. وأخرج الطبري نحوه مختصرا من حديث جابر بن عبدالله \_ الحديث ٢٢٤. قال أحمد شاكر: "إسناده جيد صحيح"، وقد سبق ذكره بتمامه وتخريجه في الكلام على البسملة. انظر ص١١٧ ـ ١١٨

<sup>(</sup>۲) في «تفسيره» ۲۷:۱

 <sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في المبحث الأول من هذا الفصل.

وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول: «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب، فهي خداج»(١).

وفي حديث أبي سعيد الخدري في قصة اللديغ (٢) أن الرجل رقاه بأم الكتاب.

قال البخاري (٣): «سميت أم الكتاب، لأنه يبتدأ بكتابتها في المصاحف، ويبدأ بقراءتها في الصلاة».

وقد أخرج ابن الضريس في «فضائل القرآن» عن محمد بن سيرين أنه كان يكره أن يقول: أم الكتاب. يقول: قال الله ـ تعالى: ﴿ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَالْكُونَ يَقُول: «فاتحة الكتاب» وروي نحوه عن أنس ابن مالك (٤٠).

ورُويَ عن الحسن قال: «أم الكتاب الحلال والحرام. قال الله تعالى: ﴿ مِنْهُ ءَايَكُ مُّكَمَّكُ هُنَ أُمُّ الْكِئْبِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَكُ ﴿ (٥). »

وإنما كرهه هؤلاء لأن الله سمى اللوح المحفوظ أم الكتاب. في

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه \_ في إقامة الصلاة \_ باب القراءة خلف الإمام \_ الحديث ٨٤٠، وقال الألباني: وأحمد ٢:١٤٢، والبيهقي في "القراءة خلف الإمام" الحديث ٩١-٩١، وقال الألباني: "حسن صحيح".

<sup>(</sup>٢) سبق ذكره وتخريجه في هذا المبحث في اسمها الرقية.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه انظر «فتح الباري» ٨:١٥٥، وانظر ما تقدم في ذكر التعليل في تسمية الفاتحة أم القرآن.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١١١١:١ «تفسير ابن كثير» ٢١:١.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية:٧، انظر: «المحرر الوجيز» ٢٦:١، «تفسير ابن كثير» ٢١:١.

قوله: ﴿ وَعِندَهُۥ أُمُّ ٱلۡكِتَٰبِ ۚ ۞ ﴿ ` ، وَفِي قُولُهُ: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَمِرَ ٱلْكِتَٰبِ لَكَ مَا لَكِتَبُ

كما سمى الآيات المحكمات المشتملة على الحلال والحرام وغيره «أم الكتاب» في قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ مِنْهُ مَايَتُ مُحَكَّنَتُ مُعَكَّنَتُ مُتَكَبِهَتُ مُ كَانَتُ مُ اللَّهُ الْكِئنَبِ وَأَخَرُ مُتَسَابِهَتَ ﴾ (٣).

وهذه العلة لا تكفي حجة إذ لا يلزم من تسمية الفاتحة «أم الكتاب» أن لا يسمى غيرها بذلك.

قال القرطبي<sup>(1)</sup> بعدما ذكر ما رُويَ عن أنس والحسن وابن سيرين من كراهتهم تسميتها أم الكتاب، وما رُويَ عن أنس وابن سيرين \_ أيضاً \_ من كراهيتهما تسميتها أم القرآن قال: «والأحاديث الثابتة ترد هذين القولين».

## ٧\_ القرآن العظيم

لقوله تعالى في سورة الحجر ﴿ وَلَقَدْ ءَائَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُـرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴾ ﴾ (٥).

ولما جاء في حديث أبي سعيد بن المعلى، وأبي بن كعب وأبي

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آلَ عمران، الآية: ٧.

<sup>· (</sup>٤) : في «تفسيره» ١:١١٢ وانظر ص١١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٨٧

هريرة \_ رضي الله عنهم \_ من قوله \_ ﷺ \_: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ ﴾ هي السبع المثاني والقرآن العظيم (()). على اعتبار أن الواو في الحديث لعطف الصفات، والتي بمعنى التفصيل، كقوله تعالى: ﴿ فِهِمَا فَكِهَةٌ وَغَلَّ وَرُمَّانٌ ﴿ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِكَيِّهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكُنلَ﴾ (٣). وذلك لأن سورة الفاتحة تضمنت معاني القرآن كلها كما سبقت الإشارة إلى ذلك (٤).

ويحتمل أن تكون الواو لعطف التغاير، كما هو الأصل في العطف، فيكون المراد بالقرآن العظيم: أي الذي أوتيته زيادة على الفاتحة (٥٠).

## ٨ الحمد لله رب العالمين:

لما جاء في حديث أبي سعيد بن المعلي<sup>(٦)</sup>. قال ﷺ: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ هي السبع المثاني. . . » الحديث.

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذه الأحاديث في المبحث الأول من هذا الفصل. وانظر «دقائق التفسير» ١٠١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١١٢:١ وانظر ما يأتي في ذكر بيان ما اشتملت عليه الفاتحة.

<sup>(</sup>٥) انظر; «فتح الباري» ١٥٩:٨.

<sup>(</sup>٦) سبق ذكره وتخريجه في المبحث الأول من هذا الفصل. وانظر «فتح الباري» ٨:٨٥٩.

هذه الاسماء الثمانية هي التي دل عليها الدليل من الكتاب والسنة.

وهناك اسماء عدة ذكرها بعض أهل العلم، منها ما يلي: ــ

١- الأساس، قيل: لأنها أساس القرآن. رُويَ عن ابن عباس: «إذا اعتللت أو اشتكيت فعليك بالأساس» (١).

٢- الشافية (٢)، أو الشفاء (٣).

٣- الواقية. بالقاف المثناة (٤).

٤- الوافية: بالفاء الموحدة، قالوا: لأنها لا تُنصَف، ولا تحتمل التنصيف ولا يجوز تنصيفها (٥).

٥- الكافية: قالوا لأنها تكفي عن غيرها، ولا يكفي غيرها عنها (١٦)
 ٦- الكنز: رُويَ أنها نزلت من كنز تحت العرش (٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱۳، «تفسير النسفي» ۱:۱، «تفسير ابن كثير» ٢:١.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الكشاف» ۱: ٤، «مجموع الفتاوى» ١٤:٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكشاف» ١:٤، «الجامع لأحكام القرآن» ١١٢:١، «تفسير ابن كثير» ٢١:١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «البحر المحيط» ١: ٣٢، «تفسير ابن كثير» ٢١:١.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الكشاف» ٤:١ «الجامع لأحكام القرآن» ١١٣:١، «لباب التأويل في معاني التنزيل» ١١:١.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١١٣:١، «مجموع الفتاوى» ١٤:٥. «تفسير ابن كثير» الله المستدرك» والحاكم في «المستدرك» والحاكم في «المستدرك» المدارة أن النبي على قال: «أم القرآن عوض من غيرها وليس غيرها منها عوضاً» قال الدارقطني: «تفرد به محمد بن خلاد عن أشهب عن ابن عيبنة»؛

<sup>(</sup>۷) انظر «الكشاف» ٤:١، «تفسير النسفي» ١:١، «تفسير ابن كثير» ٢١:١، «فتح الباري» ١٥٦:٨

٧ ـ سورة السؤال، أو المناجاة (١).

٨- الواجبة ً لأنها تجب قراءتها في الصلوات، ولا تصح الصلاة إلا بها<sup>(۲)</sup>.

٩\_ سورة النور<sup>(٣)</sup>.

١٠ سورة التفويض<sup>(٤)</sup>.

١١ ـ سورة الحمد<sup>(٥)</sup>.

١٢ ـ سورة الصلاة (٢).

١٣ ـ سورة تعليم المسألة (٧).

إلى غير ذلك (^).

<sup>(</sup>١) انظر: «البحر المحيط» ٣٢:١.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوى» ۱٤:٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: «البحر المحيط» ٣٢:١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «البحر المحيط» ٣٢:١.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الكشاف» ٤:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١١١١، «البحر المحيط» ٣٢:١، «لباب التأويل في معاني التنزيل» ١١١١، «تفسيرابن كثير» ٢١:١.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الكشاف» ٤:١، «البحرالمحيط» ٣٢:١، «تفسير ابن كثير» ٢١:١.

<sup>(</sup>٧) انظر: «غرائب القرآن ورغائب الفرقان» ٨١:١، «أنوار التنزيل» ٥:١، «البحر المحيط» ٢٢:١.

<sup>(</sup>A) أوصلها السيوطي في «الإتقان» ١/ ٥٣-٥٣ إلى خمس وعشرين اسماً.

#### المنحث الثالث

## عدد آيات الفاتحة، وهل البسملة آية منها؟

عدد آيات الفاتحة سبع آيات بإجماع المسلمين (١)، لقوله تعالى في سورة الحجر ﴿ وَلَقَدْءَالَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴾ (٢)

وقد فسر الرسول \_ ﷺ \_ السبع المثاني والقرآن العظيم بالفاتحة للكاما سبق ذكره \_ في حديث أبي سعيد بن المعلى وأبي بن كعب وأبي هريرة (٣).

وهي سبع آيات بدون البسملة الآية الأولى منها: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴾، والثالثة: ﴿ مَا لِكِ يَوْمِ اللَّهِ اللَّهِ بَهُ وَ الثَّالِثَة : ﴿ مَا لِكِ يَوْمِ اللَّهِ بِهِ ، والثالثة : ﴿ مَا لِكِ يَوْمِ اللَّهِ بِهِ ، والسرابعة : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ ، والخامسة : ﴿ اَهْدِنَا الصِّرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ ، والسادسة : ﴿ صِرَطَ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسير الطبري» ۱۰۹:۱، «المحرر الوجيز» ۸۹:۱، «أحكام القرآن» لابن العربي (۱:۵) «الجامع لأحكام القرآن» ۱۱٤:۱، «مجموع الفتاوی» ۲۲:۱۲، «قتح الباري» ۱۰۹:۸، وما قيل من أنها ست أو ثمان آيات فذلك شاذ لا بعتد به.

<sup>(</sup>٢) . سورة الحجر، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) راجع المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المحرر الوجيز» ١: ٨٩.

الأدلة الصحيحة الصريحة.

أما الترقيم الموجود في المصاحف فهو وفق قول قراء الكوفة وبعض أهل العلم، لكن الصحيح خلافه. وقد تقدم بيان ذلك وبسط الأدلة فيه في الكلام على البسملة (١١).

<sup>(</sup>١) راجع المبحث الثالث في الكلام على البسملة، في الفصل الثاني من الباب الأول.

192

## المبحث الرابع

## فضل سورة الفاتحة

سورة الفاتحة من أعظم سور القرآن، وأفضلها، بل هي أفضل سورة في القرآن، ومما يدل على فضلها:

١ ـ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ اللَّهُ ﴾ (١).

٢- ما رواه البخاري وغيره عن أبي سعيد بن المعلى أن رسول الله - ﷺ - قال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ
 الْعَلَمِينَ ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ
 الْعَلَمِينَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهِ السبع المثاني، والقرآن العظيم، الذي أوتيته (٢).

وقد أخرج الإمام أحمد وابن ماجه وغيرهما عن أبي بن كعب نحوه (٣).

وفي بعض روايات حديث أبيّ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «ما أنزل في التوراة، ولا في القرآن مثلها، هي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أوتيته».

٣- ما رواه مسلم وغيره (٤) عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال:

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم \_ في صلاة المسافرين وقصرها \_ باب فضل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة البقرة الحديث ٨٧٥. والنسائي \_ في الافتتاح \_ باب فضل فاتحة الكتاب \_ الحديث ٨٧٥. وأخرجه بهذا اللفظ أو بنحوه \_ أيضاً \_ مالك في «الموطأ» الحديث ١٨٣، وابن المنذر

"بينما جبريل قاعد عند النبي - على السماء فتح اليوم، لم يفتح قط إلا اليوم، رأسه، فقال: هذا باب من السماء فتح اليوم، لم يفتح قط إلا اليوم، فنزل منه ملك، فقال: هذا ملك نزل إلى الأرض، لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم، وقال: أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتهما نبي قبلك، فاتحة الكتاب، وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أعطيته»(١).

٤- ما رواه البخاري ومسلم عن عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ على \_ قال : «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب».

وغيره من الأحاديث الدالة على وجوب قراءة الفاتحة (٢)، وأنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها، مما يدل على فضلها

٥ ما رواه مسلم عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ـ
 ١ عنر على صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن، فهي خداج، ثلاثا ـ غير تمام. . "(٣).

<sup>=</sup> في «الأوسط» الحديث ١٣٠٠.

<sup>(</sup>۱) أُخَذُ بعض أهل العلم من هذا الحديث أن جبريل ـ عليه السلام ـ لم ينزل بسورة الفاتحة، ولا خواتيم سورة البقرة، وإنما نزل بذلك ملك غيره والحق أنه ليس في هذا الحديث ما يدل على أن الملك الذي نزل ـ وجبريل عند النبي ـ على أن الملك الذي نزل ـ بسورة الفاتحة، وخواتيم سورة البقرة، وإنما الذي فيه بيان فضل هذه السورة وتلك الآيات: أي التبشير بفضلهما وعظيم ثوابهما. والثابت أن ملك الوحي هو جبريل عليه السلام. قال الله ـ تعالى عن القرآن ﴿ نَزَلَ بِهِ اللَّيْحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللللللللل

<sup>(</sup>٢) ، (٣) سبق تخريجها كلها في المبحث الثاني من هذا الفصل.

وكذا ما جاء من الأحاديث في معناه الدالة على أن من صلى صلاة لا يقرأ فيها بالفاتحة فصلاته ناقصة غير تامة، أو أنها غير مُجْزئة، فهذا أيضاً يدل على فضلها.

٦- ما رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله - ﷺ - قال: «قال الله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل...» الحديث<sup>(۱)</sup>.

فقد سمى الله له تعالى ـ الفاتحة الصلاة وقسمها بينه وبين عبده، فأولها حمد وثناء وتمجيد للرب، وآخرها للعبد دعاء ومسألة. وكل هذا يدل على عظمها وفضلها(٢).

٧- ما رواه البخاري ومسلم - عن أنس بن مالك: «أن النبي - على الله عنهم - كانوا يفتتحون الصلاة، وفي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - كانوا يفتتحون الصلاة، وفي بعض الروايات يفتتحون القراءة بـ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ (٢) ﴿ الْعَالَمِينَ (٢) ﴾ (٣)

٨- ما رواه مسلم عن عائشة - رضي الله عنها -: «أن رسول الله - ﷺ كان يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين (٤٠).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في المبحَّث الثاني من هذا الفصل.

<sup>(</sup>Y) انظر: «دقائق التفسير» [١: ١٧٣-١٧٣.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأذان ـ ما يقول بعد التكبير ـ الحديث ٧٤٣، ومسلم في الصلاة
 ـ الحديث ٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الصلاة \_ ما يجمع صفة الصلاة \_ الحديث ٤٩٨، وأبو داود \_ في الصلاة \_ الحديث ٧٨٣.

٩ ما رواه البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي سعيد الخدري في قصة اللديغ وأن رجلا منهم رقاه بأم الكتاب، وفي بعض رواياته «فقام الرجل كأنما نشط من عقال».

وقوله \_ ﷺ -: «وما يدريه أنها رقية، اقسموا واضربوا لي بسهم». وفي حديث خارجة عن عمه (١٠): «أنه مر بقوم فأتوه برجل معتوه في القيود فرقاه بأم القرآن» وذكر نحوه.

فأثرها في إبراء المريض يدل على عظمها وفضلها، ولهذا سماها الرسول \_ على الرقية .

• ١- وعن عبدالله بن جابر أن رسول الله - ﷺ - قال: «ألا أخبرك بخير سورة في القرآن، قلت: بلى يارسول الله - قال: اقرأ ﴿ ٱلْحَــُمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَــُلُمِينَ ﴿ ٱلْحَــُمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَــُلُمِينَ ﴿ ﴾ حتى تختمها »(٢).

11 ومما يدل على عظم سورة الفاتحة، وفضلها اشتمالها على معاني القرآن كله، من حمد الله وثنائه وتمجيده، وأنواع توحيده، وإثبات الرسالات والبعث والجزاء، وذكر العامل وعمله وأقسام الناس وغير ذلك \_ كما سيأتى بسط ذلك قريباً إن شاء الله.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣) \_ في الكلام على الفاتحة: «والصلاة

<sup>(</sup>١) سبق تخريجهما في المبحث الثاني، من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٤:١٧٧. قال ابن كثير في "تفسيره" ٢٥:١ «هذا إسناد جيد، وابن عقيل هذا يجتج به الأئمة الكبار، وعبد الله بن جابر هذا هو الصحابي، ذكر ابن الجوزي أنه هو العبدي، والله أعلم. ويقال: إنه عبدالله بن جابر الأنصاري البياضي فيما ذكره الحافظ ابن عساكر». وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» ٣١:٦ «حديث حسن».

<sup>(</sup>٣) انظر «دقائق التفسير» ١:١٧١-١٧٦ وانظر «مجموع الفتاوى» ١٤:٥\_٧، ١٠:١٤\_١٨.

أفضل الأعمال، وهي مؤلفة من كلم طيب وعمل صالح، أفضل كلمها الطيب، وأوجبه أم القرآن، وأفضل عملها الصالح وأوجبه السجود».

وقال أيضاً: «وأم الكتاب كما أنها القراءة الواجبة، فهي أفضل سورة في القرآن. .)»

وفضائلها كثيرة جداً. وقد جاء مأثورًا عن الحسن البصري، رواه ابن ماجه وغيره: أن الله أنزل مائة كتاب وأربعة كتب، جمع علمها في الأربعة، وجمع علم الأربعة في القرآن، وجمع علم القرآن في المفصل، وجمع علم المفصل في أم القرآن، وجمع علم أم القرآن في هاتين الكلمتين ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُو إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُو إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

#### فائدة:

حيث ثبت بالأحاديث الصريحة الصحيحة عن النبي \_ ﷺ \_ أن الفاتحة أعظم سورة في القرآن فتجوز المفاضلة بين السور، خلافا لمن منع ذلك(١).

وقد أخرج مسلم وغيره عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_ . قال: قال: قال: قلت: -: "يا أبا المنذر أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟. قال: قلت: الله ورسوله أعلم. قال: يا أبا المنذر أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ قال: فضرب في أعظم؟ قال: فضرب في

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٩:١، «تفسير ابن كثير» ١٠٩:١.

صدري، وقال: والله ليهنك العلم أبا المنذر(١١)».

لكن التفضيل بين السور والآيات مقيد بأن يكون ثبت بالنص الصحيح الصريح عن النبي - على الله المفاضلة بين السور والآيات بلا دليل صحيح فإنها لاتجوز.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين وقصرها ـ باب فضل سورة الكهف وآية الكرسي ـ الحديث ۸۱۰، وأبو داود في الصلاة ـ ماجاء في آية الكرسي الحديث ۱۶۹۰. وانظر «مجموع الفتاوى» ۱۳:۱۷، ۱۳۰-۱۳۰.

#### المبحث الخامس

# المعاني التى اشتملت عليها سورة الفاتحة

اشتملت سورة الفاتحة على جميع المعاني التي اشتمل عليها القرآن الكريم.

ففيها حمد الله والثناء عليه وتمجيده، وفيها توحيده بأقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات.

وفيها الترغيب والترهيب والوعد والوعيد، وإثبات البعث والجزاء والعمل: أي العمل وجزائه، والعامل وعمله.

وفيها: إرشاد الخلق إلى حمد الله والثناء عليه وتمجيده وعبادته والاستعانة به في جميع أمورهم الدينية والدنيوية، وإخلاص العمل لله، وإعلان البراءة من حولهم وقوتهم، وطلب الهداية إلى الصراط المستقيم المؤدى بسالكه إلى سعادة الدارين.

وفيها ذكر أقسام الناس الثلاثة: المنعم عليهم، وهم الذين هداهم الله ووفقهم إلى العلم، ومعرفة الحق، والعمل به.

والمغضوب عليهم: وهم الذين علموا الحق وعرفوه، ولم يعملوا به، والضالين: وهم الذين جهلوا الحق، فعملوا بالباطل.

وفيها إثبات الرسل والرسالات والوحى، إذ كيف يحمده العباد،

وكيف يعبدونه وفق ما شرع، وكيف لهم بمعرفة طريق المنعم عليهم واقتفائه، والحذر من طريق المغضوب عليهم، وطريق الضالين، وليف والبعد عنهما، إلا من طريق الوحي والرسل والرسالات، وكيف يجازون على ذلك حسب أعمالهم إلا بعد البيان وإقامة الحجة عليهم، بإرسال الرسل، وإنزال الكتب، كما قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعَد الرُسُلُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ مَن مَن اللَّهِ عُجَّةُ المُعَدِينَ وَقال تعالى: ﴿ مَن مَن اللَّهِ عُمَّةُ المَعْدَينِ عَلَيْهَا وَلا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخَرَى وَمَا الناس كَنَا مُعَدِينِ حَقّى نَعْت رَسُولا ﴿ ). وقال حذيفة بن اليمان: «كان الناس يسألون رسول الله - عن الخير، وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني » (٣). وكما قيل:

عسرفست الشسر لا للشسر لكسسن لتسسوقيسه ومسن لسم يعسرف الشسر حسري أن يقسع فيسه

كما تضمنت السورة الرد على جميع المبطلين، وأهل البدع والضلال والإلحاد.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ في «مدارج السالكين<sup>(١)</sup>: «اعلم أن هذه السورة اشتملت على أمهات المطالب العالية أتم اشتمال،

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ١٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المناقب \_ الحديث ٣٦٠٦، ومسلم في الإمارة \_ باب لزوم جماعة المسلمين الحديث ١٨٤٧.

<sup>(</sup>٤) ٣٠:١، وانظر: «التفسير القيم» ص٧-١١ وانظر أيضاً ٩٩:١٠٠ من «مدارج السالكين».

وتضمنتها أكمل تضمن فاشتملت على التعريف بالمعبود تبارك وتعالى بثلاثة أسماء مرجع الأسماء الحسنى والصفات العليا إليها، ومدارها عليها وهي: «الله»، و «الرب»، و «الرحمن». وبُنيت السورة على الإلهية والربوبية والرحمة، و ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ مبني على الإلهية، و ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ مبني على الإلهية، و و و إيَّاكَ نَعْبُدُ اللهداية إلى الصراط المستقيم بصفة الرحمة، والحمد يتضمن الأمور الثلاثة، فهو المحمود في إلهيته، وربوبيته، ورحمته، والثناء والمجد كمالان لجده.

وتضمنت اثبات المعاد، وجزاء العباد بأعمالهم، حسنها وسيئها، وتفرد الرب \_ تعالى \_ بالحكم إذْ ذاك بين الخلائق، وكون حكمه بالعدل. وكل هذا تحت قوله ﴿مالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ وَتَضمنت إِثْبَاتِ النبوات من جهات عديدة . . . »

وقال \_ أيضاً \_ في كتابه «الفوائد» (۱): «فائدة: للإنسان قوتان: قوة علمية نظرية، وقوة علمية إرادية، وسعادته التامة موقوفة على استكمال قوتيه العلمية والإرادية، واستكمال القوة العلمية إنما يكون بمعرفة فاطره وبارئه، ومعرفة أسمائه وصفاته، ومعرفة الطريق التي توصل إليه، ومعرفة آفاتها، ومعرفة نفسه، ومعرفة عيوبها، فبهذه المعارف الخمس يحصل كمال قوته العلمية. وأعلم الناس أعرفهم بها، وأفقههم فيها، واستكمال القوة العلمية الإرادية لا يحصل إلا بمراعاة حقوقه سبحانه على العبد، والقيام بها، إخلاصاً وصدقاً، ونصحاً وإحساناً،

<sup>. (</sup>۱) ص ۳۹ ـ ٤٠

ومتابعة، وشهوداً لمنّته عليه وتقصيره هو في أداء حقه، فهو مستحي من مواجهته بتلك الخدمة، لعلمه أنها دون ما يستحقه عليه، ودون دون ذلك، وأنه لاسبيل له إلى استكمال هاتين القوتين إلا بمعونته، فهو مضطر إلى أن يهديه الصراط المستقيم، الذي هدى إليه أولياءه وخاصته، وأن يجنبه الخروج عن ذلك الصراط، إما بفساد في قوته العلمية، فيقع في الضلال، وإما في قوته العملية، فيوجب له الغضب.

فكمال الإنسان وسعادته لا تتم إلا بمجموع هذه الأمور، وقد تضمنتها سورة الفاتحة، وانتظمتها أكمل انتظام فإن قوله: ﴿ ٱلْحَكَمُدُ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَكَلَمِينَ ﴾ يتضمن رَبِّ ٱلْعَكَلَمِينَ ﴾ يتضمن الأصل الأول، وهو معرفة الرب تعالى، ومعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله.

والأسماء المذكورة في هذه السورة هي أصول الأسماء الحسنى، وهو اسم «الله» و«الرب» و«الرحمن». فاسم «الله» متضمن لصفات الألوهية، واسم «الرب» متضمن لصفات الربوبية، واسم «الرحمن» متضمن لصفات الإحسان والجود والبر، ومعاني أسمائه تدور على هذا.

وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ يتضمن معرفة الطريق الموصلة إليه، وأنها ليست إلا عبادته وحده بما يحبه ويرضاه، واستعانته على عبادته.

وقوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾ يتضمن بيان أن العبد

لا سبيل إلى سعادته إلا باستقامته على الصراط المستقيم، وأنه لاسبيل له إلى الاستقامة إلا بهداية ربه له، كما لا سبيل له إلى عبادته إلا بمعونته، فلا سبيل له إلى الاستقامة على الصراط إلا بهدايته.

وقوله: ﴿غَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ يتضمن طرفي الانحراف عن الصراط المستقيم، وأن الانحراف إلى أحد الطرفين انحراف إلى الضلال، الذي هو فساد العلم والاعتقاد، والانحراف إلى الطرف الآخر انحراف إلى الغضب الذي سببه فساد القصد والعمل فأول السورة رحمة، وأوسطها هداية، وآخرها نعمة. وحظ العبد من النعمة على قدر حظه من الهداية، وحظه منها على قدر حظه من الرحمة، فعاد الأمر كله إلى نعمته ورحمته، والنعمة والرحمة من لوازم ربوبيته فلا يكون إلا رحيماً منعماً، وذلك من موجبات إلهيته، فهو الإله الحق، وإن جحده الجاحدون، وعدل به المشركون، فمتى تحقق بمعاني الفاتحة علما ومعرفة وعملا وحالا فقد فاز من كماله بأوفر نصيب، وصارت عبوديته عبودية الخاصة، الذين ارتفعت درجتهم عن عوام المتعبدين، والله المستعان».

وقال ابن كثير ـ رحمه الله (۱) ـ: «اشتملت هذه السورة الكريمة، وهي سبع آيات على حمد الله وتمجيده، والثناء عليه، بذكر أسمائه الحسنى المستلزمة لصفاته العليا، وعلى ذكر المعاد، وهو يوم الدين،

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره ۲۰:۱، والطر: «الجامع لأحكام القرآن» ۹۸:۱، «مجموع الفتاوي» ۲۷:۱۷. «التسهيل لعلوم التنزيل» ۳۲:۱۷، «تيسير الكريم الرحمن» ۳۷:۱۷.

وعلى إرشاد عبيده إلى سؤاله، والتضرع إليه، والتبرؤ من حولهم وقوتهم، وإلى إخلاص العبادة له، وتوحيده بالألوهية تبارك تعالى، وتنزيهه أن يكون له شريك، أو نظير، أو مماثل، وإلى سؤالهم إياه الهداية إلى الصراط المستقيم وهو الدين القويم، وتثبيتهم عليه حتى يفضي لهم بذلك إلى جواز الصراط الحسي يوم القيامة، المفضي بهم إلى جنات النعيم في جوار النبيين والصديقين والشهداء والصالحين. واشتملت على الترغيب في الأعمال الصالحة ليكونوا مع أهلها يوم القيامة، والتحذير من مسالك الباطل لئلا يحشروا مع سالكيها يوم القيامة، وهم المغضوب عليهم والضالون. »

### المبحث السادس

## بيان معنى السورة والآية

### أـ بيان معنى السورة:

السورة: فيها لغتان: «سورة» بدون همز. و «سؤرة» بالهمز.

أما «سورة» بدون همز فهي لغة قريش وأكثر قبائل العرب، تجمع على «سور» (١). قال تعالى: ﴿ فَأَتُواْ بِعَشْرِسُورِ مِّثْلِدِ، ﴿ (٢).

وقال الراعى<sup>(٣)</sup>:

هن الحسرائس لاربسات أخمسرة سود المحاجر لا يقرأن بالسور

ويجوز أن تجمع على سُوْرات، وسُورَات (٤).

وهي مأخوذة من معنى الإبانة والارتفاع ومن معنى الإحاطة ومعنى التمام.

أما كونها مأخوذة من معنى الإبانة والارتفاع فإن السورة بائنة عن السورة الأخرى منفصلة عنها، ولأن منزلتها رفيعة وعظيمة وشريفة

سورة هود، الآيه: ١٣.

**(Y)** 

<sup>(</sup>١) انظر «المحرر الوجيز» ١:٤٦، «لسان العرب» مادة: «سور».

<sup>(</sup>٣) انظر: «ديوانه» ص١٢٢، «المخصص» ٢٠١:١٤، «جمهرة اللغة» ٤١٢:٢، «مغني

اللبيب» ص٤٥. «لسان العرب» مادة: «سور».

<sup>)</sup> انظر: «لسان العرب» مادة: «سور».

يشرف بها القارىء ويرتفع بها من منزلة إلى منزلة (١)، كما قال النابغة الذبياني (٢).

ألم تر أن الله أعطاك سورة ترى كل ملك دونها يتذبذب

أي: أعطاك منزلة رفيعة قصرت عنها منازل الملوك.

وأما كونها بمعنى الإحاطة فلأنها محيطة بما احتوت عليه من الآيات. الآيات، ومن قرأها بكاملها أشرف واطلع على ما فيها من الآيات. كسور البلد يكون عاليا مرتفعاً ويحيط بما في داخله من العمران من المنازل والدور والبيوت وغيرها<sup>(٣)</sup>، ومن صعد عليه شاهد ما بداخله من ذلك العمران.

وأما كونها بمعنى التمام فلأنها تامة منفصلة عن السورة الأخرى، تامة بموضوعاتها وآياتها، كما تسمي العرب الناقة التامة الكريمة سورة (1).

وأما اللغة الثانية: «سؤرة» بالهمز فإنها لغة تميم وتجمع على «سُؤر» بهمز.

والسؤرة في الأصل معناها القطعة من الشيء، والبقية منه، ومنه

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجاز القرآن» ۲۰:۱، «تفسير الطبري» ۱۰۶۱ـ۱۰۵، «مشكل إعراب القرآن» (۱۰۸، «المحرر الوجيز» ۲۲:۱، «لسان العرب» مادة «سور».

<sup>(</sup>٢) انظر: «ديوانه» ٥٦، «تفسير الطبري» ١٠٥:١، «لسان العرب» مادة «سور».

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير ابن كثير» ١٨:١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «لسان العرب» مادة «سور».

«سؤر الشراب»: أي بقيَّته.

قال الأعشم (١):

فبانت وقد أسأرت في الفؤا د صدعا على نأيها مستطيرا

أي: أبقت في الفؤاد.

ومعنى السؤرة من القرآن هي القطعة منه.

والقرآن من سؤرة بعد سؤرة: أي قطعة بعد قطعة، حتى كمل منها القرآن (٢).

والسورة من القرآن في الاصطلاح: القطعة من كلام الله ـ تعالى ـ في كتابه، ذات بداية ونهاية معروفة، تشتمل على ثلاث آيات فأكثر.

وسور القرآن الكريم مائة وأربع عشرة سورة، أطولها سورة البقرة، وأقصرها سورة الكوثر.

ب ـ بيان معنى الآية:

<sup>(</sup>۱) انظر: «ديوانه» ص١٤٣، شرح د/محمد محمد حسين ـ بيروت ١٩٨٣م «تفسير الطبري» ١٠٥١١، بانت: بعدت، صدع مستطير: تصدع من أوله إلى آخره. ومستطير: متفرق، منتشر، النأي: البعد، والشاعر يصف امرأة فارقته فأبقت في قلبه من محبتها ووجدها بقية.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجاز القرآن» ۱:۲، «تفسير الطبري» ۱:۰۵، «لسان العرب» مادة (سور)، «مشكل إعراب القرآن» لمكي ۱:۸، «المحرر الوجيز» ٤٦:۱، «تفسير ابن كثير»

الآية لغة: العلامة (١). قال تعالى: ﴿ إِنَّ ءَاكِةَ مُلْكِهِ اَن يَأْلِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّيِكُمْ وَيَقِيَّةٌ مِّمَّا تَكَرَكَ ءَالُ مُوسَول وَءَالُ هَدُرُونَ فَيْهِ الْمُلَكِيكَةُ مِّن رَيِّكُمْ وَيَقِيَّةٌ مِّمَّا تَكَرَكَ ءَالُ مُوسَول وَءَالُ هَدُرُونَ فَيْهِ الْمُلَكِيكَةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِيةً لَكُمْ إِن كُنتُم هَدُرُونَ فَيْهِلُهُ ٱلْمَلَكِيكَةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِيةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُقْمِيدِكَ وَإِن اللَّهُ الْمُلَكِيكَةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِيةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُقْمِيدِكَ وَإِن اللَّهُ الْمُلَكِيكَ الْمُلَكِيكَ اللَّهُ الْمُلَكِيكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلَكِيكَةُ اللَّهُ الْمُلَكِيكَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ

وقال تعالى عن الحواريين أنهم قالوا: ﴿ رَبَّنَاۤ أَنْزِلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ السَّمَآءِتَكُونُ لَنَاعِيدًا لِإَوْ اَنِهَ مِنَاكُ ﴾ (٣).

وقال الأسير الموصي لقومه (٤): «بآية ما أكلت معكم حيسا».

وقال النابغة الذبياني (٥):

توهمت آيسات لها فعرفتها لستة أعوام وذا العام سابع

وتطلق الآية بمعنى الجماعة، يقال: خرج القوم بآيتهم: أي بجماعتهم (٦).

قال برج بن مسهر الطائي(٧):

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ۱۰۲:۱، «المحرر الوجيز» ۷:۷۱، «النهاية» مادة «آية»، «تفسير ابن كثير» ۱۸:۱.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١١٤.

 <sup>(</sup>٤) انظر قصته في كتاب «الأمالي» لأبي علي القالي ٢:٦-٧، وانظر: «المحرر الوجيز»
 ٤٧:١

<sup>(</sup>٥) انظر: «ديوانه» ص١٦٢، «تفسير ابن كثير ١٨:١٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: «النهاية» مادة «آية».

<sup>(</sup>٧) انظر: «المحرر الوجيز» ٤٧:١، «تفسير ابن كثير» ١٨:١. ومعنى نزجي: نسوق، =

## خرجنا من النقبين لاحي مثلنا بآيتنا نرجي اللقاح المطافلا

والآية القرآنية مأخوذة من معنى العلامة، لأن الآية القرآنية علامة على وجود الله وكماله في ذاته وصفاته. كما أنها علامة للفصل بين ما قبلها وما بعدها(١).

ويحتمل أنها من المعنيين جميعاً من معنى العلامة، ومعنى الجماعة لأنها مع كونها من معنى العلامة فهي أيضاً فيها معنى الجمع، لأنها تجمع حروفاً وكلمات من القرآن»(٢).

وتجمع الآية على آيات، وآيات الله تنقسم إلى قسمين: آيات كونية، وآيات شرعية.

فالآيات الشرعية هي ما يتعلق بالوحي، من كلام الله تعالى، وسميت بذلك لمباينتها كلام البشر، وعجزهم عن الإتيان بمثلها، ولأن في إصلاح هذا الوحي لمن أنزله الله عليه، حسب ما شرع الله. علامة ودلالة واضحة على أنه من عند الله ذو الكمال في ذاته وصفاته، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرٍ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيدِ الْخِلْكُ فَا كَيْرًا اللهِ (٣).

والآية الشرعية في الاصطلاح: هي القطعة من كلام الله ـ تعالى ـ

واللقاح: دُوات الألبان، والمطافلا: النوق معها أولادها.

انظر: "تفسير الطبري" ١٠٦:١، "المحرر الوجيز" ١:٤٧، "تفسير ابن كثير" ١:٨١٠.

٢) انظر: «المحرر الوجيز» ٤٧:١، «النهاية» مادة: «آية».

 <sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٨٢.

ذات بداية ونهاية، منفصلة عما قبلها وعما بعدها، مندرجة تحت سورة من سور القرآن الكريم (١). وأطول آية في القرآن آية الدين ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ... ﴾ (٢) الآية، وأقصر آية ﴿ مُدّهَامَّتَانِ ﴾ (٣) باستثناء الحروف المقطعة أوائل السور.

والآيات الكونية: ما يتعلق بالخلق والتقدير، وهي تشمل كل ما خلق الله في هذا الكون من أرض وسماء، وليل ونهار، وشمس وقمر، وحجر وشجر، وجن وإنس، وحيوان، وسائر المخلوقات. لأن في إيجاد هذه المخلوقات وانتظامها علامة ودلالة واضحة على وجود خالقها وباريها، وعلى قدرته وحكمته ووحدانيته ورحمته، وكماله في ذاته وصفاته.

قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيهِ عَلَّى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَكُ ٱلْسِنَيْكُمُ وَالْعَيْكُمُ وَأَلْوَنِكُمُ اللَّهِ اللَّهِ الْسَلَاثِ وَٱلْوَنِكُمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللللْمُوالْ

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۗ ﴾ (٥).

وقال تعالى: ﴿ وَءَايَةٌ لَمْمُ الْأَرْضُ الْمَيْنَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ۞ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِّن نَجْيــلِ وَأَعْنَكِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُّونِ ۞

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير الطبري» ١٠٦:١، «تفسير ابن كثير» ١٨:١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، آية: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، آية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، آية: ٢٥.

لِيَأْكُلُواْ مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتَهُ أَبَدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴿ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَءَايَدُ لَهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْدِي الْعَلِيمِ الْعَالِمِينَ الْعَلِيمِ الْعَالِمِينَ الْعَلِيمِ الْعَالِمِينِ الْعَلِيمِ الْعَالِمِينِ الْعَالِمِينِ الْعَلِيمِ الْعَالِمِينِ الْعَلِيمِ الْعَالِمِينِ الْعَلِيمِ الْعَلَيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ وَمَايَةٌ لَمُمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرَكِبُونَ ﴿ وَمَا يَدُّ لُمُ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُمُ

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْتُلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ (١).
وقال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُمُ ۚ أَفَلًا
يُصُمُّونَ اللَّهِ ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُمُ أَفَلًا

<sup>.</sup> 

سورة يس، الآيات: ٣٣-٣٥.

 <sup>(</sup>۲) سورة يس، الآيات: ٧٩-٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآيتان: ١٤-٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت، آية: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات، الآيتان: ٢٠-٢١.

# المبحث السابع تفسير مفرادت الفاتحة، وبيان معاني آياتها

# ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ٦٠٠

الحمد مبتدأ مرفوع وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره. وهو مصدر سماعي للفعل «حمد» دخلت عليه «أل».

و «أل»: إذا دخلت على الأوصاف، وأسماء الأجناس دلت على الاستغراق والشمول والاستقصاء (١)، وعلامتها صحة وضع كل الشمولية مكانها: أي كل الحمد بجميع صنوفه وأجناسه لله تعالى.

والحمد. وصف المحمود بصفات الكمال مع المحبة والتعظيم. فإن لم يكن مع المحبة والتعظيم كان نفاقا ورياء، وكذبا وتزلفا ومدحا مذموماً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «الحمد الإخبار بمحاسن المحمود مع المحبة لها. فلو أخبر مخبر بمحاسن غيره من غير محبة لها لم يكن حامداً، ولو أحبها ولم يخبر بها لم يكن حامداً».

وإذا كرر الحمد مرة ثانية سمي ثناء، وإذا كرر ثالثة سمي «تمجيداً»

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ۱۳۸:۱، «المحرر الوجيز» ۱۳:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱۳۳:۱، «تفسير النسفي» ۱:۱، «مجموع الفتاوى» ۸۹:۱ «البحر المحيط» ۱۸:۱.

<sup>(</sup>۲) في مجموع الفتاوي ٨:٨٧٨. وانظر ٦:٩٥٩.

بدليل ما جاء في حديث أبي هريرة أن رسول الله - على الله على الله عال الله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل. فإذا قال العبد: ﴿ اَلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ قَالَ الله : حمدني عبدي، وإذا قال العبد ﴿ اَلرَّمْنِ الرَّحِيمِ ﴿ قَالَ الله : أَثْنَى علي عبدي. فإذا قال (ما لك يَوْمِ الدِّينِ ﴿ قَالَ الله : مجدني عبدي. . » الحديث رواه مسلم (۱).

فقوله (الحمد لله) حمد مطلق. و«الحمد» اسم جنس والجنس له كمية وكيفية. فالثناء كمية الحمد وتكثيره والتمجيد كيفيته وتعظيمه.

وهذا يدل على خلاف ما درج عليه كثير من المفسرين وأهل اللغة من تفسير الحمد مطلقاً بالثناء (٢).

## الفرق بين الحمد والشكر:

فسر بعض أهل العلم الحمد بمعنى الشكر، منهم المبرد ( $^{(7)}$ ) والطبري ( $^{(8)}$ . قال الطبري: «العرب تقول الحمد لله شكرا».

والصحيح أن الحمد غير الشكر فالحمد كالمدح نقيضه الذم،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في ذكر أسماء الفاتحة في المبحث الثاني.

<sup>(</sup>۲) انظر «مجموع الفتاوی» ۲:۲۲۱. وانظر: «تفسير الطبري» ۱۳۹:۱، «الكشاف» ۷:۱» «المحرر الوجيز» ۱:۳۳،، «زاد المسير» ۱۱:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱۳۳:۱، «أنوار التنزيل» ۷:۱، «لسان العرب» مادة (حمد) «البحر المحيط» ۱۸:۱، «أضواء البيان» ۱:۳۱.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٣:١.

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ١: ١٣٥ ـ ١٣٨.

والشكر نقيضه الكفران (١) وبين الحمد والشكر عموم وخصوص (٢).

فالحمد أعم من حيث ما يقع عليه، فهو يقع على الصفات اللازمة والمتعدية تقول: حمدته لفروسيته وشجاعته، وحمدته لكرمه.

وهو أخص من حيث الأداة التي يقع بها، فهو يقع باللسان فقط، قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَوْ يَتَخِذُ وَلَدًا ﴾ (٣).

قال الزمخشري(٤):

«وهو إحدى شعب الشكر».

قلت: وليس معنى كونه يقع باللسان فقط أن يكون ذلك بدون مواطأة القلب وموافقته، لأن الحمد كما تقدم وصف المحمود بصفات الكمال مع المحبة والتعظيم في القلب، ومعلوم أن مدار الأعمال كلها صلاحا أو فسادا على القلب قال \_ على \_: "إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرىء ما نوى" وقال \_ على وقال \_ وقال \_ مصلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي

<sup>(</sup>١) انظر: «الكشاف» ٨:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٣٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المفردات» مادة «شكر»، «معالم التنزيل» ۲:۹۱، «الكشاف» ۸،۷:۱، « المحرر الوجيز» ۲:۳۱، «زاد المسير» ۱۱:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۳۲، «تفسير النسفي» ۲:۱، «مجموع الفتاوى» ۱۳۳:۱۳۳\_۱۳۳۱ ۱٤٦،۱۳۵ «تفسير ابن كثير» ۱:۰۵.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ١١١.

<sup>(</sup>٤) في «تفسيره» ١:٧، وانظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١:٣٤\_١٣٣.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه من حديث عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ البخاري في بدء الوحي ـ الحديث (١)، ومسلم في الإمارة ـ الحديث ٧٠٩١.

القلب»<sup>(۱)</sup>

ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله: (والحمد إنما يكون بالقلب واللسان..).

والشكر أخص من حيث ما يقع عليه فهو لا يقع إلا على الصفات المتعدية. تقول: شكرته لكرمه، ولا تقول: شكرته لفروسيته وشجاعته، فهو لا يكون إلا جزاء على نعمة بينما الحمد يكون جزاء كالشكر، ويكون ابتداء.

وهو: أي الشكر أعم من حيث الأداة التي يقع بها، فهو يقع في القلب واللسان والجوارح كما قال الشاعر:

وما كان شكري وافياً بِنَوَالِكُم ولكنني حاولت في الجهد مذهباً أفدتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولساني والضمير والمحجبا<sup>(٣)</sup>.

فالشكر بالقلب بالاعتراف بالنعمة باطنا ونسبتها إلى المنعم بها ومسديها.

والشكر باللسان بالاعتراف بالنعمة ظاهرا والتحدث بها باللسان. قال الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ إِنْ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه من حديث النعمان بن بشير ـ البخاري ـ في الإيمان ـ الحديث ٥٢، ومسلم في المساقاة ـ الحديث ١٥٩٩.

<sup>(</sup>۲) في «مجموع الفتاوي» ۱۳٤:۱۳٤.

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» ٧:١، «مجموع الفتاوى» ١١:١٣٣-١٣٤، «تفسير ابن كثير» ١:٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الضحى، الآية: (١١.

وهذا على القول بأنه يدخل تحت معنى الآية التحدث بنعم الله عامة والآية تحتمله بلا شك، لأنه لا ينافي القول بأن المراد بالنعمة هنا نعمة النبوة.

والشكر بالجوارح بالاستعانة بالنعمة على طاعة المنعم قولاً وعملا كما قال تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدَ شُكُراً ﴾ (١). وقام ﷺ حتى تورمت قدماه، وقال: «أفلا أكون عبداً شكوراً» (٢). ويكون بظهور أثر النعمة على المنعم عليه. كما في الحديث «إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده» (٣). وفي حديث أبي مالك الجشمي أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «إذا آتاك الله مالاً فليُرَ أثر نعمة الله عليك وكرامته (١٤)».

والمدح أعم منهما جميعاً: من حيث ما يقع عليه (٥)، فإنه يقال مما يقع من الإنسان بالتسخير، ومما يقع منه باختياره متعديا أو لازما، فقد يُمدح الإنسان بطول قامته، كما يُمدح ببذل ماله وسخائه وعلمه،

سورة سبأ، آية: ١٣.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في التفسير \_ الحديث ٤٨٣٦ عن المغيرة قال: قام النبي على حتى تورمت قدماه، فقيل له غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً».

وأخرجه أيضاً بنحوه من حديث عائشة رضي الله عنها ـ الحديث رقم ٤٨٣٧. وانظر «تيسير الكريم الرحمن» ٢٦٧:١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الأدب ـ الحديث ٢٨١٩ من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص وقال «حديث حسن». وأخرجه أحمد ٣١١:٢ من حديث أبي هريرة، ٤٣٨:٤ من حديث عمران بن حصين.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود \_ في اللباس \_ الحديث ٤٠٦٣٤، والنسائي في الزينة الحديث ٤٨١٩ \_ وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الصحاح» و «المفردات» مادة: «مدح»، «تفسير ابن كثير» ١:٤٦.

كما يُمدح بفروسيته وشجاعته. وهو يقع على الحي والميت، وعلى الحيوان والنبات والجماد والزمان والمكان وغير ذلك، وهو كالحمد من حيث إنه يقع بالقول باللسان لاغير.

قال الراغب (۱): «فكل شكر حمد، وليس كل حمد شكرا، وكل حمد مدح، وليس كل مدح حمدا».

«لله» اللام حرف جر، وهي تفيد معنى الاختصاص والاستحقاق (٢)، ولفظ الجلالة مجرور بها والجار والمجرور متعلقان بمحذوف هو خبر (الحمد) تقديره: مستحق، أو واجب أو ثابت لله. وقد تقدم في بحث البسملة الكلام مستوفى على معنى لفظ الجلالة (الله) واشتقاقه (٣).

ومعنى (الحمد لله): أي أن الحمد المطلق لله وحده فهو المستحق له المختص به دون سواه وحمده \_ تعالى هو وصفه \_ عز وجل بصفات الكمال اللازمة والمتعدية، كمال العظمة وكمال الاحسان والنعمة مع المحبة والتعظيم له والرضا عنه والخضوع له، لأنه المنعم بأكبر النعم وأعظمها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٤) ـ رحمه الله ـ: «والحمد نوعان حمد على إحسانه إلى عباده وهو من الشكر، وحمد لما يستحقه هو بنفسه من نعوت كماله، وهذا الحمد لايكون إلا على ماهو في نفسه مستحق

<sup>(</sup>۱) المفردات مادة «حمد»!

<sup>(</sup>٢) انظر: «معالم التنزيل» ٢:١٩، «لباب التأويل في معاني التنزيل» ١٦:١

<sup>(</sup>٣) راجع المبحث الثاني من الفصل الثاني، من الباب الأول: معنى البسملة

<sup>(</sup>٤) في «مجموع الفتاوي» ٦:٦٨.

للحمد، وإنما يستحق ذلك من هو متصف بصفات الكمال، وهي أمور وجودية، فإن الأمور العدمية المحضة لا حمد فيها، ولا خير ولا كمال.

ومعلوم أن كل ما يحمد فإنما يحمد على ماله من صفات الكمال، فكل مايُحْمَدُه به الخلق فهو من الخالق، والذي منه ما يحمد عليه هو أحق بالحمد، فثبت أنه المستحق للمحامد الكاملة، وهو أحق من كل محمود بالحمد، والكمال من كل كامل، وهو المطلوب».

وقال ابن القيم (۱) ـ رحمه الله تعالى ـ: «الحمد يتضمن مدح المحمود بصفات كماله، ونعوت جلاله، مع محبته والرضا عنه والخضوع له، فلا يكون حامدا من جحد صفات المحمود، ولا من أعرض عن محبته والخضوع له. وكلما كانت صفات كمال المحمود أكثر كان حمده أكمل، وكلما نقص من صفات كماله نقص من حمده بحبسها. ولهذا كان الحمد لله، حمدا لا يحصيه سواه، لكمال صفاته وكثرتها، ولأجل هذا لا يحصي أحد من خلقه ثناء عليه (۲)، لما له من صفات الكمال، ونعوت الجلال التي لا يحصيها سواه. »

والذين قالوا معنى الحمد الثناء، معناه عندهم: الثناء عليه \_ تبارك

<sup>(</sup>۱) في «مدارج السالكين» ۱: ٤٨، وانظر: «التفسير القيم» ص٢٠. وانظر \_ أيضاً \_: «تفسير الطبري» ١: ١٣٧، «الكشاف» ١:٧، «تفسير النسفي» ٢:١.

<sup>(</sup>٢) كما قال ﷺ \_ في الدعاء «اللهم أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك». أخرجه مسلم في الصلاة \_ باب ما يقال في الركوع والسجود الحديث ٤٨٦ \_ من حديث عائشة \_ رضي الله عنها \_.

وتعالى \_ بأسمائه الحسني وصفاته العليا.

قال القرطبي (١) ـ رحمه الله تعالى ـ: «الحمد في كلام العرب معناه الثناء الكامل . . . فهو سبحانه يستحق الحمد بأجمعه إذ له الأسماء الحسنى والصفات العليا».

وقال \_ أيضاً \_: «الحمد ثناء على الممدوح بصفاته. . وذكر عن جعفر الصادق في قوله (الحمد لله) قال: من حمده بصفاته كما وصف نفسه فقد حمد . . » .

وقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَـَمَدُ لِللَّهِ ﴾ جملة خبرية فيها معنى الأمر، فهو ـ جل وعلا ـ يخبر عن اتصافه بالحمد، ويأمر عباده أن يحمدوه (٢٠). كما قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ (٣).

وإنما جاءت جملة اسمية للدلالة على الاستمرار والدوام، فله سبحانه وتعالى الحمد في جميع الأوقات والأزمان، وهو المحمود بكل حال، على ماله \_ سبحانه \_ من المحاسن والإحسان، وعلى ماله من الأسماء الحسنى والمثل الأعلى، وما خلقه في الآخرة والأولى (٤٠).

افتتح كتابه بالحمد فقال تعالى: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱۳۳: ۱۳۳ ـ ۱۳۴

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» ١:٩٣١، «معالم التنزيل» ٢٠:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١:١٣٠، «البحر المحيط» ١:١٦، «البحر المحيط» ١:١٦، «اتفسير ابن كثير» ١:٢٠، «أضواء البيان» ١:٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) أنظر «مجموع الفتاوي» ١١ : ١٣٣ .

وله الحمد على إنزاله، كما قال تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ الْكِنْبَ وَلَوْ يَجْعَل لَمُ عِوَجًا ﴿ ﴾ (١).

وله الحمد على خلق السموات والأرض وسائر المخلوقات. قال تعالى: ﴿ اَلْحَمَدُ بِلَّهِ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُمَاتِ وَالنُّورِ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ اَلْحَمَدُ بِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَكَيْمِ كَةِ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِحَةِ مَشْئَى وَثُلَاتُ وَرُبُاعً ﴾ (٣). مَشْئَى وَثُلَاتَ وَرُبُاعً ﴾ (٣).

وله الحمد على ملك ما في السموات والأرض قال تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ (٢).

وله الحمد في السموات والأرض، وفي جميع الأوقات. قال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ ﴾ (٥).

وله الحمد في الدنيا والآخرة. قال تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْاَحِمَٰوِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ فِي ٱللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ﴾ (٧).

وحمده تعالى آخر دعوى أهل الجنة، كما قال تعالى: ﴿ وَءَاخِرُ

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية:١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ١.

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ، الآية: ١.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة القصص، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٧) سورة سبأ، الآية: ١.

### دَعْوَنَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنْكِينِ الْعَالَيِينَ الْعَنْكِينِ الْعَنْكِينِ الْعَنْكِينِ

وشق لنبيه \_ ﷺ \_ اسما من الحمد، فسماه: محمدا.

قال حسان بن ثابت ـ رضي الله عنه (٢)\_:

وضم الإله اسم النبي إلى اسمه إذا قال في الخمس المؤذن أشهد وشت له مسن اسمه (٣) ليجلُّه فذو العرش محمود وهذا محمد

فهو تعالى المحمود على الدوام في جميع الأحوال، ولهذا أمر عباده أن يحمدوه في آيات كثيرة. وكان نبينا محمد \_ على إذا رأى ما يكره ما يحب قال: «الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وإذا رأى ما يكره قال: الحمد لله على كل حال»(٤).

كما رغب ﷺ - بحمد الله تعالى في أحاديث كثيرة منها:

ما رواه أبو مسلم الأشعري ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ـ «الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن أو تملأ ما بين السماء والأرض، والصلاة نور، والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك، أو عليك، كل

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ١٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «ديوانه» ص٣٣٨ تحقيق د. سيد حسنين، د. حسن الصيرفي القاهرة ٢٩٧٤.
 (٣) المدر أن مدرأ المدر الهروالية على المدر المدر

<sup>(</sup>٣) لم يرد أن من أسمائه تعالى «المحمود» لا في الكتاب ولا في السنة. فمعنى «المحمود» في البيت الموصوف بالحمد

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الأدب ـ باب فضل الحامدين ـ التحديث ٣٨٠٣. وقال في «الزوائد»: «إسناده صحيح ورجاله ثقات». وصححه الألباني.

الناس يغدو، فبائع نفسه فمعتقها، أو موبقها» رواه مسلم(١).

وعن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها» رواه مسلم (٢).

وبما أن كل نعمة على العباد فهي من الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ (٢)، وبما أن نعم الله على العباد كثيرة لا تحصى، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ (٤).

فإن العبد ليس بمقدوره أن يشكر الله حق شكره على هذه النعم التي منها النعم الدينية من الإيمان والعلم والتقوى، والنعم الديوية كالصحة والمال والنعم أخروية وهي الجزاء الكثير على العمل القليل في العمر القصير، ومضاعفة الحسنة إلى عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة.

إذ كيف يمكن العبد أن يشكر الله حق شكره والشكر نفسه نعمة من الله على العبد تستوجب الشكر. فما على العبد إلا أن يقوم بما يستطيع من الشكر ويقول «سبحانك لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»(٥).

<sup>(</sup>١) في الطهارة \_ فضل الوضوء \_ الحديث ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) في الذكر \_ استحباب حمد الله \_ تعالى \_ بعد الأكل الحديث ٢٧٣٤.

<sup>·(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤ وسورة النحل، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الصلاة \_ باب ما يقال في الركوع والسجود \_ الحديث ٤٨٦ عن =

#### وكما قيل:

إذا كان شكري نعمة الله نعمة على بها لله يستوجب الشكر فكيف بلوغ الشكر إلا بفضله وإن طالت الأيام واتصل العمر ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ رَبِ صفة أولى للفظ الجلالة «الله»، أو بدل منه. ورب مضاف والعالمين مضاف إليه، مجرور وعلامة جره الياء، لأنه ملحق بجمع المذكر السالم.

و «رب العالمين» بمعنى خالقهم ومالكهم والمتصرف فيهم.

و «رب» في الأصل مأخوذ من التربية للشيء وتنميته، وتبليغه إلى كماله، كما قال تعالى: ﴿ وَرَبَكَيْبُكُمْ أَلَّتِي فِي حُجُورِكُمْ مِّن فِي حُجُورِكُمْ مِّن فِي حَجُورِكُمْ مِّن فِي حَجُورِكُمْ.
فِسَآيِكُمْ ٱلَّتِي دَخَلَتُ مَ بِهِنَّ ﴾ (١) أي اللاتي تربونهن في حجوركم.

وهو بمعنى المالك والسيد، كما قال تعالى: ﴿ أَمَّا أَحَدُكُما فَيَسَقِى رَبَّهُ خَمْرًا ﴾ (٢) أي مالكه وسيده. وفي الحديث: «أن تلد الأمة ربتها» (٣)

عائشة قالت: فقدت رسول الله \_ على الله على الفراش فالتمسته، فوقعت يدي على بطن قدمه وهو في المسجد، وهما منصوبتان وهو يقول: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصى ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك»، وأبو داود في الصلاة \_ باب الدعاء في الركوع والسجود \_ الحديث

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه من حديث طويل من رواية أبي هريرة - البخاري في الإيمان - الحديث ٥٠، وأخرجه أيضاً مسلم مطولاً من حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه الجديث ٨.

أي مالكتها وسيدتها.

وبمعنى: المعبود حتى لو كان بغير حق، كما قال تعالى: ﴿ ءَ أَرْبَاكُ مُّهَ فَرِقُونَ خَيْرٌ أَمِر اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴿ ) .

وقال أحد المشركين وقد وجد الثعلب قد بال على صنمه: أرب يبول الثعلبان برأسه لقد هان من بالت عليه الثعالب<sup>(٢)</sup> وبمعنى القائم على الشيء ومدبره ومصلحه ومتوليه.

ومنه قوله في الحديث: «هل لك عليه من نعمة تربها<sup>(٣)</sup>»: أي تقوم بها وتصلحها.

وقال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ: «لأن يَرُبَّني بنو عمي أحب إلي من أن يَرُبَّني بنو عمي أحب إلي من أن يَرُبَّني غيرهم» (٤): أي يكون علي ربا، أي أميراً يقوم بأمره ويملك تدبيره ويدخل تحت طاعته.

ومنه قولهم: «أديم مربوب» (٥) وقول النابغة الذبياني (٦): تخب إلى النعمان حتى تناله فدى لك من رب طريفي وتالدي

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>۲) ذكر صاحب «شرح مغني اللبيب» للبغدادي ۳۰۹ـ۳۰۶: أنه يُروى لراشد بن عبد ربه، ولغاوي بن ظالم السلمي، ولأبي ذر الغفاري، وللعباس بن مرداس، وانظر: «المحرر الوجيز» ۲: ۲۵، «الجامع لأحكام القرآن» ۲: ۱۳۷، «البحر المحيط» ۲: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في البر والصلة ـ الحديث ٢٥٦٧ من حديث أبي هريرة، وكذا أحمد ٢٠٦٢: ٢٠٨، ٤٦٢، ٨٠٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في التفسير ـ الحديث ٤٦٦٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر: «المحرر الوجيز» ١٠٦٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: "ديوانه! ص ٩٢، "تفسير الطبري" ١ ٩٩٠.

وبمعنى صاحب الشيء، كما قال تعالى: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّاً يَصِفُونَ (١) أي صاحب العزة.

وكل هذه المعاني حق بالنسبة له \_ تعالى \_ فهو تعالى مربي الخلق وخالقهم ومالكهم وسيدهم، وهو معبودهم بحق، وهو القيوم على كل شيء ومدبره ومصلحه. وهو صاحب العزة سبحانه وتعالى (٢). قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣) «الرب: هو المربي الخالق الرازق الناصر الهادي» واسمه تعالى «الرب» يفيد أن الربوبية صفة ذاتية له \_ تبارك وتعالى وصفة فعلة (٤)

### وربوبية الله لخلقه نوعان: ربوبية خاصة، وربوبية عامة:

فالربوبية العامة: هي خلقه للمخلوقين وملكه لهم، وتدبيره الكوني لهم، ورزقه لهم، وهدايتهم لمصالح دنياهم ونحو ذلك.

وهذه شاملة لجميع الخلق مؤمنهم وكافرهم، ناطقهم وبهيمهم، حيهم وجمادهم كما في قوله ـ تعالى: ﴿ ٱلْحَــُمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَــُلُمِينَ ﴾

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» ۱:۱۱-۱۶۳، «معالم التنزيل» ۳۹:۱، «الكشاف» ۱:۸، «المحرر الوجيز» ۱:۲۰، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۳۲-۱۳۳۱، «لباب التأويل» ۱:۱۲، «البحر المحيط» ۱:۸، «تفسير ابن كثير» ۱:۸، «أنوار التنزيل» ۱:۸، وانظر: «الصحاح»، «اللمان» مادة «رب».

۱) في «مجموع الفتاوي» ۱۶: ۱۳: . . . .

٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٧:١.

وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ (١). وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ (٢).

والربوبية الخاصة: هي ربوبية الله \_ تعالى \_ لأوليائه بهدايتهم إلى الصراط المستقيم بالإيمان والعلم النافع، والعمل الصالح، وفعل الخيرات، وترك المنكرات، وذلك ملاك الأمر مع توفيقهم وحفظهم.

كما قال إبراهيم - عليه السلام: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلُ هَٰذَا بَلَدًّا ءَامِنًا ﴾ (٣).

وقال موسى عليه السلام: ﴿ رَبِّ إِنِّ لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنسِقِينَ ﴿ ) (٤).

وكما في قول المؤمنين: ﴿ سَمِعْنَا وَاَطَعْنَا ۚ غُفْرَانَكَ رُبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ ﴿ وَعَيْرُ ذَلِكَ.

ولما كان من أخص معاني الرب المالك والمدبر والقائم بما يصلح الخلق كان كثير من دعاء الأنبياء والمؤمنين باسمه تعالى «الرب» لأنه أحق باسم الاستعانة والمسألة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١): «فعامة المسألة والاستعانة

سورة البقرة، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٦) في «مجموع الفتاوى» ١٣:١٤، وانظر «دقائق التفسير» ١٧٦-١٧٦، وانظر ما يأتي في الفائدة الرابعة عشره من فوائد الفاتحة ص٣٠٧ ـ ٣٠٩.

المشروعة باسم الرب».

و «الرب» بالتعريف لا يطلق إلا على الله تعالى. ورب كذا بالإضافة على عليه وعلى غيره فلزم إذا أريد به غير الله أن يقيد بالإضافة، فيقال: رب الدار، ورب الإبل(١)، كما قال تعالى: ﴿ يَصَنْحِيَ ٱلسِّحْنِ أَلْسِحْنِ أَمَّا أَحَدُكُما فَيْسَقِي رَبِّهُ حُمْراً ﴾ (٢).

وقال يوسف عليه السلام: ﴿ أَذْكُرُفِ عِنْدَرَيْكِ ﴾ (٣) وقال أيضاً: ﴿ أَرْجِعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾ (٤).

وفي الحديث: «أن تلد الأمة ربتها»<sup>(ه)</sup>.

ويظهر جليا من تعريف اسمه تعالى «الله»، و «رب العالمين» دخول اسم «الرب» في اسمه تعالى «الله».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٦) عن هذين الاسمين: «فالاسم الأول \_ يعنى \_ «الله» يتضمن غاية العبد ومصيره ومنتهاه، وما خلق له، وما فيه صلاحه وكماله وهو عبادة الله. والاسم الثاني \_ يعني \_ «رب العالمين» يتضمن خلق العبد ومبتداه، وهو أنه يَرُبُّه ويتولاه، مع أن

<sup>(</sup>۱) انظر: «الصحاح» مادة: «رب»، «معالم التنزيل» ٤٠:١، «الكشاف» ٨:١، «زاد المسير» ١١١١، «الجامع لأحكام القرآن» ١:٣٧:١ «تفسير ابن كثير» ٤٨:١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٤٢.

 <sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآبة: ٠ أه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٦) في «مجموع الفتاوي» ½ ١٣:١، وانظر «دقائق التفسير» ١٠٧٧.

الثاني يدخل في الأول دخول الربوبية في الإلهية، والربوبية تستلزم الألوهية أيضاً».

والعالمين: جمع عالَم بفتح اللام، اسم جمع لا واحد له من لفظه، كرهط وقوم.

والعالمين: كل موجود سوى الله ـ تعالى ـ وقد جمع ليشمل كل جنس ممن سُمّى به، فيعم جميع المخلوقات في السموات والأرض، وما بينهما من الملائكة والإنس والجن والشياطين، والحيوانات والجمادات وغير ذلك من سائر المخلوقات (١) كما دخلت عليه «أل» الدالة على الاستغراق ليشمل كل فرد من أفراد تلك الأجناس (٢).

وهو مشتق من العلامة (٣)، لأن كل ما في الوجود من المخلوقات علامة على وجود الله، وكماله بذاته وصفاته.

كما قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ وَالْنَهَارِ لَاَيْتِ الْكَالِمِ الْكَالِمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّ

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْ لِهِ ، خَلَقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَافُ ٱلْسِنَائِكُمْ

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسير الطبري» ۱٤٦-١٤٣:۱، «معالم التنزيل» ٢:١٤، «الكشاف» ١٠٨٠، « «المحرر الوجيز» ٢٦:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٨:١، «البحر المحيط» ١٩١٠، «تفسير ابن كثير» ٤٩-٤٨:١، وانظر: «لسان العرب» مادة «علم».

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٣:١.

<sup>(</sup>٣) انظر: "زاد المسير" ١٢:١، "تفسير ابن كثير" ١:٤٩، "أضواء البيان" ٣٩:١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية:١٩٠.

وَأَلْوَانِكُونَ ﴾ (١). إلى غير ذلك من الآيات (٢).

قال ابن المعتز:

فواعجبا كيف يعصى الإله أم كيف يجحده الجاحد وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد ويقال إنه مشتق من «العِلم» بكسر العين (٣).

والقول بأنه مشتق من «العلم» إن أريد به أنه تعالى خلق «العالمين» عن علم منه جل وعلا بهم، كما خلقهم \_ أيضاً \_ عن قدرة تامة «فصحيح»، كما قال تعالى ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَنَزُّلُ الْصَحيح»، كما قال تعالى ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَنَزُّلُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا ﴾ (٤) . الْأَمْنُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْامُوا أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ (٤)

وإن أريد به أن هذه المخلوقات سميت عوالم، لأن عندها شيئاً من العلم المحدود الناقص القليل، أو عندها ما يخصها من العلم.

كما قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِعَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُّ إِنَّهُمُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ ﴾ (٥) فهذا محتمل .

والقول بأنه مشتق من العلامة هو الأظهر، ويحتمل أنه مشتق منها

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) راجع ما تقدم في المبحث السادس في بيان معنى الآية من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكشاف» ٨:١، «زاد المسير» ١٢:١، «البحر المحيط» ١٨:١، «تفسير ابن كثير» ١٨:١،

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، الآية: ١٢٤

<sup>. (</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٤٤أ.

ومن العلم (١) والله أعلم.

وجمع «العالمين» جمع من يعقل، علماً أنه يتناول العقلاء وغيرهم من باب تغليب العقلاء على من سواهم، لأن العقلاء هم المعنيون بالخطاب والتكليف، لما ميزهم الله به عن الحيوان والجماد من العقل والإدراك، الذي هو مناط التكليف.

وهذا كقوله \_ تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَمِكَةِ فَقَالَ ٱلْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ كَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْمَلَتَمِ عَلَى الْمَلَتِمِكَةِ

وكقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِّن مَّا أَةٍ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى الْرَبَعُ ﴾ (٣) .

فقد غلب العقلاء على غيرهم في الآية الأولى بقوله ﴿عرضهم﴾، ﴿هؤلاء﴾، وفي الآية الثانية بقوله: ﴿فمنهم﴾.

أما قوله تعالى: ﴿ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ ﴿ كُ وَنحوه .

فالمراد به الإنس والجن فقط فاستخدم لفظ «العالمين» لبعض مدلوله.

وإنما حمل على أنه خاص بهم، لأنهم هم المعنيون بالنذارة دون غيرهم من سائر المخلوقات.

<sup>(</sup>١) انظر: «معالم التنزيل» ١:٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ١.

وهكذا فإن السياق نفسه يحدد المراد بلفظة: «العالمين» أهو العموم لجميع المخلوقات كما في أكثر المواضع الواردة في القرآن أم الخصوص لبعضها كما في آية الفرقان.

وكما في قوله: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ كَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ ٱلرَّحْكِنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾: الرحمن صفة ثانية للفظ الجلالة «الله» والرحيم صفة ثالثة له، وكل منهما مجرور وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره أو هما بدلان من لفظ الجلالة.

وهذا بعد قوله: ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِللَّهِ رَبِّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ ثناء على الله ـ تبارك وتعالى لقوله ـ عز وجل ـ في حديث أبي هريرة: «فإذا قال العبد (الرحمن الرحيم) قال الله: أثنى علي عبدي» رواه مسلم (٢).

و «الرحمن الرحيم»: اسمان من أسماء الله ـ تعالى يدل كل مهما على إثبات صفة الرحمة وأثرها، وقد تقدم الكلام عليهما مستوفى في الكلام على البسملة (٣).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١) بعدما بين أن اسم «الله» أحق بالعبادة، وأن اسم «الرب» أحق بالاستعانة. \_ قال: «والاسم «الرحمن»

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في ذكر أسماء الفاتحة في المبحث الثاني من هذا الباب.

<sup>· (</sup>٣) في المبحث الثاني من الفصل الثاني من الباب الأول.

<sup>:</sup> ٤١) في «مجموع الفتاوي» ١٣:١٤ وانظر إلادقائق التفسير» ١٧٧٠.

يتضمن كمال التعلقين، وبوصف (١) الحالين فيه تتم سعادته \_ يعني العبد \_ في دنياه وأخراه، ولهذا قال \_ تعالى: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَ قُلَ مُنَا لِهِ هُوَ مَلِيهِ وَلَهُ مَا يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَ وَلِلْهِ مَتَابِ إِنَّهِ فَوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ إِنَّهُ . فذكر ههنا الأسماء الثلاثة: «الرحمن»، و«ربي»، و«الإله»، وقال: ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ إِنَّ ﴾ . مَتَابِ (بَ ﴾ كما ذكر الأسماء الثلاثة في أم القرآن..».

﴿ مِنْ لِكِ يُومِ ٱلدِّينِ ﴿ مَالُكُ صَفَةَ رَابِعَةَ لَلْفَظُ الْجَلَالَةِ «الله»، أو بدل منه مجرور مثله وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره، وهو مضاف و «يوم» مضاف إليه مجرور، ويوم مضاف و «الدين» مضاف إليه مجرور وعلامة جره كل منهما الكسرة الظاهرة على آخره.

وهذا بعد قوله \_ تعالى: ﴿ ٱلْكَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ٱلْرَّمْنِ الْعَكَمِينَ ﴾ ٱلرَّمْنِ اللَّهِ عَديث أبي هريرة: الرَّحِيمِ ﴾ تمجيد لله \_ تعالى. لقوله \_ تعالى \_ في حديث أبي هريرة: [«فإذا قال العبد: ﴿ مالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ إِنَا ﴾ قال الله: «مجدني عبدي».

قرأ عاصم والكسائي: ﴿مالك﴾ بالألف اسم فاعل من «المِلك» بكسر الميم وسكون اللام كقوله ـ تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلمُلَّكِ ﴾ (٣).

ومعنى «المالك»: المتصرف في الأعيان المملوكة كيف يشاء.

وقرأ باقي السبعة (مَلِك) والملِك هو الحي الذي يتصرف فيأمر وينهى ويظاع، مأخوذ من «المُلْك» بضم الميم كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: «ووصف» انظر «دقائق التفسير» ١:٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

أَتَ اللَّهَ لَهُ مُلَكُ السَّكَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّكَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴿ ` وقولِه: ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ لَهُ ٱلْمُلَكُ ۚ ﴿ ثُا ﴾ ﴿ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّذُّ ﴾ ﴿ ثَالِكُ ٱلَّذِي الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمّ بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ ﴾ (٥)، وقوله تعالى: ﴿ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾ (٦)، وقوله: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلتَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلتَّاسِ ﴿ ﴾ (٧).

و «مَلِك» على وزن «فَعِل» صفة مشبهة تدل على ثبوت ملكه ودوامه، وأن له التصرف التام في الأمر والنهي.

وقراءة «مَلِك» أعم وأشمل من قراءة «مالك» إذ إن كل مَلِك مالك، وليس كل مالك ملكاً (^).

وقال بعضهم بل قراءة (مالك) أعم وأشمل. قال في «لسان العرب» (٩): «روى المنذر عن أبي العباس أنه اختار «مالك يوم الدين» وقال: كل من يملك فهو مالك، لأنه بتأويل الفعل مالك يوم الدين أي

سُورة البقرة، الآية: ٧٠٧، وسورة المائدة، الآية: ٤٠: (1)

سُورة المائدة، الآبة: ١٨. **(Y)** 

سُورة فاطر، الآية: ١٣، أوسورة الزمر، الآية: ٦. (4)

سورة التغابر، الآية: ١ إ (٤)

سورة الملك، الآية: ١. (0)

سورة الحشر، الآية: ٢٣،، وسورة الجمعة، الآية: ١. (1)

سُورة الناس، الآية: ١-٢.  $(\vee)$ 

<sup>(</sup>A)

انظر: «معالم التنزيل»: ١:١، ٥، «الكشاف» ٩:١، «زاد المسير» ١٣:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١:١٤٠\_١٤١.

مادة: ملك. (9)

يملك إقامته، ومنه قوله تعالى: ﴿ مَلَاِكَ ٱلْمُلَّكِ ﴾ »(١).

وكل من القراءتين سبعية وصحيحة ثابتة، نزل بها جبريل من عند الله على النبي - على النبي - وإذا صح في الآية أكثر من قراءة فكل قراءة بمثابة آية. ولا تجوز المقارنة بين ألفاظ تلك القراءات من حيث الجودة والحسن إذ ليس في كلام الله جيد وأجود، وحسن أحسن، بل كل كلامه - تعالى في غاية الجودة والحسن، وفي أعلى مراتب الفصاحة والبلاغة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيلَافُا كَثِيرًا ﴾ (٢).

﴿ يُوم الدين ﴾ «اليوم» في الأصل هو القطعة من الزمن قليلة كانت أو كثيرة: أي مطلق الوقت .

فمن اطلاقه على الزمن وإن كان قليلاً قوله \_ تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ وَمِن اطلاقه على الزمن وإن كَانَ قَلَدُينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمَعَانِ ﴾ (٣) : أي ساعة التنبي الجمعان.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهُ الَّمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ ﴾ (٤). وقوله تعالى: ﴿ وَسَلَامُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ فَيَ ﴾ (٥)، ويقال: ﴿ شاهدتك يوماً، أو سمعتك يوم كذا ﴾: أي لحظة من يوم (٦).

سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآبة: ٨٢.

<sup>: (</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٦) انظر «البحر المحيط» ٢١:١

كما يطلق على الزمن الطويل قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِيكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَا تَعُدُّونِكَ إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَى الرَّبِيكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَا تَعُدُّونِكَ ﴿ ).

وقال تعالى: ﴿ تَعَرُّجُ ٱلْمُلَكِيكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِ ۚ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ اللهِ تعالى أَلْفُ سَنَةٍ ﴿ ﴾ (٢)، وهو اليوم الآخر، ويوم القيامة، كما ذكره الله تعالى في آيات عديدة من كتابه العزيز.

واليوم في الشرع: ما بين طلوع الفجر إلى غروب الشمس<sup>(٣)</sup>. ومنه قوله: ﴿ فَعِـدَةً مُنَّ أَيَّامٍ وَمِنه قوله: ﴿ فَعِـدَةً مُنَّ أَيَّامٍ أَيَّامٍ الْمُعَدُودَاتِ ﴾ (٤)، وقوله: ﴿ فَعِـدَةً مُنَّ أَيَّامٍ أُمُرَى ﴿ وَمِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجَ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرُواْ اللَّهَ فِي أَيْتَامٍ مَعَدُودَ تَوْ فَصَمَا تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَكَلَّ إِقْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَلاّ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ أَنْكَةً لِمَنِ أَنْكَةً أَيَّامٍ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿ فَصِمَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ﴾ (١)

ومنه قـولـه تعـالـى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ۗ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيًامِرِ﴾(٩).

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) انظر «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٣:١، «البحر المحيط» ٢١:١

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) - سورة البقرة، الآية: ١٨٤.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية:١٩٦.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٩) سورة يونس، الآية: ٣.

لأن الصحيح من أقوال أهل العلم أن هذه الأيام الستة كأيام الدنيا، لأن الله خاطب العرب بما يعرفون.

وأيام الله تعالى هي نعمه تعالى، وثوابه للمطيعين، ووقائعه في العاصين كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنْنَا مُوسَى بِثَايَنَيْنَا أَنَ أَخْرِجُ وَلَقَدُ أَرْسَكُنْنَا مُوسَى بِثَايَنِيْنَا أَنَ أَخْرِجُ وَلَقَدُ أَرْسَكُنْنَا مُوسَى بِثَايَنِيْنَا أَنْ أَنْ أَخْرِجُ وَلَقَدُ أَرْسَكُنْنَا مُوسَى بِثَايَنِيْمِ اللّهِ أَلِثَ فِي ذَالِكَ لَآيَكُ لِللّهِ وَوَكَالِكُ لَآيَكُمْ اللّهِ أَلِثَ فِي ذَالِكَ لَآيَكُمْ لَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

وقال تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ٱللَّهِ لِيَجْزِيَ قَوْمَاْ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾ (٢) .

ر (الدين) هو الحساب والجزاء على الأعمال خيرها وشرها<sup>(٣)</sup>.

كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَيِذِ يُوَفِيمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُيِينُ ﴿ ﴾ (٤) أي جزاء أعمالهم.

وقال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا إِن كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينٌ ﴿ ثَرْجِعُونَهَا إِن كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ﴿ ثَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ مَا لَكُمْ وَمَحَاسِبِينَ عَلَيْهَا .

وذكر الله عـن الكفار قـولهـم: ﴿ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَا

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الآية: ١٤. انظر: «تفسير الكريم الرحمن» ٢٣:٧، ٢٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجاز القرآن» ٢٣:١، «تفسير الطبري» ١٥٥١-١٦٠، «صحيح البخاري» مع الفتح ١٠٦٠، «معالم التنزيل» ٢:٠١، «الكشاف» ٩:١، «المحرر الوجيز» ٢٣:١، «المحرر الوجيز» ١٠٣٠، «تفسير ابن كثير» ١:١٠، وانظر: مادة «دين» في «المفردات في غريب القرآن»، و«لسان العرب».

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الواقعة، الآيتان: ٨٦، ٨٧.

لَمَدِينُونَ ﴿ ﴾ (١): أي لمجزيون، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴿ ) (٢): أي إِن الجزاء على الأعمال لواقع حقيقة.

وقال تعالى: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَدِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴿ ﴾ (٣): أي تكذبون بالحساب والجزاء على الأعمال.

وقال تعالى: ﴿ يَصَّلُونَهَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ ( أ ) . وقال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَذَرَبُكُ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ ( أ ) . وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَبُكُ مَا يَكُذِّ بُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴿ ﴾ ( أ ) . أي فما يكذبك بالبعث والحساب والجزاء على الأعمال.

وتفسير الدين بالمحاسبة والمجازاة معروف مشهور في كلام العرب قال شهل بن شيبان من قصيدة له في حرب البسوس (٧). ولحم يبق سسوى العدوا ن دنهاهم كمما دانهوا وقال آخر:

واعلم يقينما أن ملكك زائل واعلم بأن كما تدين تدان (١٨)

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية:٣٥ . ا

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٦

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الانقطار، الآية: ١٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة الانفطار، الآية: ١٧ أـ ١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة التين، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٧) «شرح ديوان الحماسة» للمرزوقي ١: ٣٥ ـ نشره أحمد أمين وعبد السلام هارون ـ القاهرة ١٣٨٧هـ ـ ١٩٦٧م، «الكشاف» ١:٩، «المحرر الوجيز» ١٣٨٧هـ .

٨) انظر «تفسير الطبري» ١:٥٥١. وقد نسب البيت ليزيد الكلابي في «الكامل» ١:١٩١،
 «جمهرة الأمثال» للعسكري ١٦٩، «المخصص» ١٧:١٥٥، ونسب في «اللسان» مادة:
 «دان» لخويلد بن نوفل الكلابي يخاطب الحارث بن أبي شمر الغساني، وكان اغتصبه =

#### وقال آخر:

حصادك يوماً ما زرعت وإنما يدان الفتى يوماً كما هو دائن (۱) وفي المثل والأثر: «كما تدين تدان»(۲)

والمراد بـ ﴿يوم الدين ﴾ يوم القيامة ، يوم قيام الناس من قبورهم ، وقيام الأشهاد من الرسل والأنبياء والصالحين والملائكة ، ويوم قيام العدل الحقيقي ، يوم إدانة الخلائق ومحاسبتهم ومجازاتهم بأعمالهم إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر . كما قال تعالى : ﴿ ٱلْيَوْمَ تُجُنَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلْمَ ٱلْيُوْمَ إِنَ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَرِيعُ الْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَرِيعُ اللَّهَ مَرِيعُ الْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَرِيعُ الْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَرِيعُ ٱلْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَرِيعُ الْجَسَابِ ﴿ اللَّهُ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنُ اللَّهُ مَا كُنُهُ اللَّهُ مَا كُنُمْ اللَّهُ اللَّهُ مَا كُنُهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

قال عمر \_ رضي الله عنه \_: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أنفسكم قبل أن توزنوا وتأهبوا للعرض الأكبر على من لا تخفى عليه أعمالكم ﴿ يَوْمَهِدِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُمُ خَافِيَةٌ ﴿ ﴾ (٥).

ويطلق الدين على الملة والشريعة، كما قال تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ۚ يَبَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اَصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم

<sup>=</sup> ابنته. ونسب في «مجاز القرآن» ٢٣:١ ـ إلى ابن نفيل يزيد بن الصعق واسم الصعق: عمرو بن خويلد بن نفيل.

<sup>(</sup>۱) نسبه القرطبي في القسيره» ١٤٣١-١٤٤ ـ للبيد، وليس في ديوانه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجاز القرآن» ٢٣:١، «لسان العرب: «مادة» دين»، «فتح الباري» ٨:٨٥٨.

<sup>(</sup>٣) ﴿ سُورَةٌ غَافَرٍ، الآيةُ:١٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة الجائية، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الحاقة، الآية: ١٨. انظر: «تفسير ابن كثير» ١:١٥.

مُسْلِمُونَ ۞ ﴾(١). وقالُ تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ ﴾(٢)، وقالُ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِسْدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينّاً ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُــٰ ذَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ لِيُظْهِرَهُمْ عَلَى ٱلدِّينِ ڪُلِهِ، ﴿ ﴿ ﴿ ﴿

ويطلق على الحكم والقضاء الشرعي قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُمْ جِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ﴾ (٩): أي في حكمه وقضائه الشرعي(١١).

وقال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ (١١): أي في قضاء الملك

ويطلق على العادة والشأن والحال والخلق(١٢)

سورة البقرة، الآية: ١٣٢. (1)

سورة البقرة، الآية:٢٥٦، انظر: «المحرر الوجيز» ٢:١٧، «أنوار التنزيل» ١:٨، **(Y)** «البحر المحيط» ٢١:١.

> سورة آل عمران، الآية: ١٩. (٣)

سورة آل عمران، الآية: ٨٥. (1)

سورة المائدة، الآية: ٣. (0)

سورة التوبة، الآية: ٣٣، وسورة الفتح، الآية: ٢٨، وسورة الصف، الآية: ٩. **(7)** 

سورة التوبة، الآية:٣٦، وسورة يوسف، الآية:٤٠، وسورة الروم، الآية:٣٠. **(V)** 

سورة التوبة، الآية: ٣٣، وسورة الفتح، الآية: ٢٨، وسورة الصف، الآية: ٩ 🛴 (A) سورة النور، الآية: ٢. (9)

انظر: «البحر المحيط» ١:٢١. (++)

سورة يوسف، الآية:٧٦.

(١٢) انظر: «المحرر الوجيز» ٢:١٧، «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٤١، «البحر المحيط» =

قال امرؤ القيس(١):

كدينك من أم الحويرث قبلها وجارتها أم الرباب بمأسَلِ وقال المُثقَّب العَبْدي (٢):

تقول إذا دَرأتُ لها وَضِينْ أهذا دِينُه أبدا ودِيني تقول إذا دَرأتُ لها وَضِينْ قال زهير (٤):

لئن حللت بجو في بني أسد في دين عمرو وحالت بيننا فدك أي: في طاعة عمرو.

وفي السير أنه عَلَيْهُ قال لقريش: «كلمة واحدة تعطونيها تملكون بها العرب وتدين لكم بها العجم»(٥): أي تطيعكم وتخضع لكم

ويطلق على القهر ومنه: المدين للعبد، والمدينة للأمة (٦)، ومنه

. 11:17.

<sup>(</sup>۱) «ديوانه» ص ٩. تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم \_ القاهرة، «شرح القصائد العشر» للتبريزي ص ٣٠، «وهو البيت السابع في معلقته» تحقيق فخر الدين قباوة \_ حلب ١٣٩٣هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المحرر الوجيز» ١:٧٣، وانظر: «اللسان» مادة: «وضن». والوضين: بطان منسوج بعضه على بعض يشد به الرحل على البعير.

<sup>(</sup>٣) انظر: «معالم التنزيل» ٢:٠٤، «الجامع لأحكام القرآن» ١:٥٤، «البحر المحيط» (٣)، ١٤٥: «أنوار التنزيل» ١:١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المحرر الوجيز» ١:٧٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: «سيرة ابن هشام» ٢:٥٩، «اللسان» مادة» دين»..

<sup>(</sup>٦) انظر: «البحر المحيط» ٢١:١، وانظر: «اللسان» مادة: «دين».

قول عمرو بن كلثوم (١)

وأيام لنا غرر طوال عصينا المَلْكَ فيها أن ندينا

أي:أن نقهر.

وقال ذو الأصبع العدواني (٢):

لاهِ ابنُ عمك لا أفضلت في حسب عني ولا أنت دياني فتخزوني والدَّين: بالفتح ما تعلق بذمة العبد من حقوق الله، كصيام نذر، أو من حقوق العباد كثمن مبيع، أورد قرض ونحو ذلك.

قال تعالى: ﴿ يُتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰٓ أَحَـٰلِ مُسَكَّمَ فَاَحْتُهُوهُ ﴿ ٣ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ بَعَدِ وَصِـيَّةٍ يُوصِى بِهَاۤ أَوْ دَيْنٍ ﴾ (٢).

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: «جاء رجل إلى النبي - على الله إن أمي ماتت وعليها صوم شهر أفأقضيه عنها؟ فقال: «لو كان على أمك دين، أكنت قاضيه عنها؟. قال: نعم. قال: «فدّين الله أحق أن يقضى» متفق عليه (٥).

<sup>(</sup>۱) «شرح القصائد السبع الطوال» لأبي بكر بن الأنباري ص٣٨٨، تحقيق عبدالسلام هارون، القاهرة ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م ضمن معلقة عمرو بن كلثوم.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «البحر المحيط» ۲۱:۱، وفي «اللسان» مادة: «دين»:
 لاه ابـنُ عمِّـك لا أفضلت في حسب فينا، ولا أنـت ديـانـي فتخـرونـي

لاه ابن عمك لا افضلت في حسب فينا، ولا انت دياني فتخزوني قال ابن منظور: «أي لست بقاهر لي فتسوس أمري»

<sup>(</sup>٣) أسورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الصوم ـ باب من مات وعليه صوم ـ الحديث ١٩٥٣، ومسلم في الصيام ـ باب قضاء الصيام عن الميت ـ الحديث ١١٤٨.

وقال الشاعر:

تُعَيِّرني بِالدَّين قومي، وإنما تَدَيَّنْت في أشياءَ تُكْسِبُهُم حَمْدا<sup>(۱)</sup> ومعنى (مالك يوم الدين):

أي أنه \_ عز وجل \_ مالك ذلك اليوم، ومليكه، لا مَلِك في ذلك اليوم، ولا مالك سواه \_ تبارك وتعالى \_ فهو تعالى المالك لجميع الأعيان، المتصرف فيها، لا ينازعه أحد في مملوكاته.

وهو الملك الذي أمره ونهيه نافذ في جميع مملكته جل وعلا. كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونٌ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يَنفَخُ فِى الصَّورِّ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَ فِي لَكُونَ الْمُلْكُ يَوْمَ فِي الْمُلْكُ اللَّهُ مِن اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَلِيدِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» مادة: (دين).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية:٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية:٥٦.

 <sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة يس، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٧) سورة طه، الآية:١٠٨.

<sup>(</sup>٨) سورة هود، الآية:١٠٥.

# وَٱلْمَلَتِهِكَةُ صَفًّا لَّا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ﴾ (١).

وإنما أضاف «الملك» ليوم الدين، وخصه به، دون ملك أيام الدنيا، مع أنه تعالى مالك الدنيا والآخرة، ومليكهما كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَى آبَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَنَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقِّ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ فَنَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقِّ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَمُ شَرِيكُ فِي الْمُلكِ ﴾ (٤)، لعظمة ذلك اليوم (٥)، وتفرده وتفرده - تعالى - بنفوذ الأمر فيه حيث يظهر للخلائق تمام الظهور تفرده بالملك حقيقة، وتمام ملكه وعدله تعالى - وحكمته، وانقطاع أملاك الخلائق الدنيوية (١).

تلك الأملاك التي خولها الله تعالى ـ من شاء كما قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُلُكُ مَن تَشَاءُ وَتَانِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَامُ ﴾ (٧) وقال

<sup>(</sup>١) سورة النبأ، الاية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الليل، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الاية:١١٤، وسورة المؤمنون، الاية:١١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الاية: ١١١، وسورة الفرقان، الاية: ٢.

<sup>(</sup>٥) أخرج مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها \_ الحديث ٢٨٥٨ \_ عن المستورد قال قال رسول الله على: «والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم أصبعه في اليم فلينظر بم يرجع» وأخرج الترمذي في الزهد \_ الحديث ٢٣٢٠ عن سهل بن سعد قال: قال رسول الله على «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً منها شربة ماء».

<sup>(</sup>٦) انظر «معالم التنزيل» ١:٠١، «زاد المسير» ١٣:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١:٣١، «أنوار «مجموع الفتاوى» ١:٦٦، «البحر المحيط» ٢:٢١، «تفسير ابن كثير» ١:٥، «أنوار التنزيل» ١:٨، «تفسير الكريم الرحمن» ١:٥٠.

<sup>(</sup>V) سورة آل عمران، الآية : ٢٦.

## تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُؤْتِي مُلَّكَهُ مَن يَشَكَّاهُ ﴾ (١).

وكما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكُا ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَنَقُومِ الذَّكُرُواْ نِمْ مَهَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْ لِيكُمْ مَلُوكًا وَ التَّنَكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ (٣) .

وهذه الأملاك الدنيوية، ملوكها وما ملكوا ملك له ـ جل وعلا ـ. ولهذا حَرم أن يتسمى بملك الأملاك، لأن الله عز وجل هو مالك الأملاك كلها ولهذا قال ـ عَلَيْمُ ـ في حديث أبي هريرة: «أخنع الأسماء عند الله رجل تسمى بملك الأملاك»(٤).

وكثير من هؤلاء الملوك خارجون عن طاعته \_ جل وعلا \_ مبارزون له في المعصية كما قال تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصَبًا ﴿ ﴾ أي ملك عاص لله ظالم للعباد. بل كثير منهم يحكمون ممالكهم بغير حكم الله، ويظلمون عباد الله، ويتخوضون في مال الله بغير ما يرضي الله.

وقد حكم الله تبارك وتعالى وقضى بزوال هذه الأملاك، ورجوع الملك له وحده في ذلك اليوم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَرِثُ ٱلأَرْضَ وَمَنْ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب ـ باب أبغض الأسماء إلى الله ـ الحديثان ٦٢٠٥، ٦٢٠٦، ومسلم في الآداب ـ تحريم التسمي بملك الأملاك، الحديث ٢١٤٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف، الآية: ٧٩.

عَلَيْهَا وَإِلْنَنَا يُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَنَعُنُ ٱلْوَارِثُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي هُو الملك الحقيقي، كما قال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورَ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ ٱلمُلْكُ يَوْمَ لِذِي اللَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ لِلرَّحْمَنِ ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ لِمَن ٱلْمُلْكُ اللَّهُ مِلْ تَعْلَى : ﴿ لِمَن ٱلْمُلُكُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ الْوَحِدِ ٱلْفَهَارِ فِي ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَعْلَكُ نَفْسُ لِنَقْسِ سَمَّيْنَا أَلَهُ الْوَحِدِ ٱلْفَهَارِ فِي ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَعْلَكُ نَفْسُ لِنَفْسِ سَمَّيْنَا أَوْمَ لِا تَعْلَكُ نَفْسُ لِنَفْسِ سَمَّيْنَا أَوْمَ لَا يَعْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ سَمَّيْنَا أَوْمَ لِا لَهُ الْوَحِدِ اللَّهُ الْوَحِدِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْوَحِدِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله - على " وعن ابن عمر - السموات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟، أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين بشماله، ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون؟ أين

 <sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، الآية:٥٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ٢١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٧) ﴿ سُورَةُ الْإِنْفُطَارِ، الْآيَةِ : ١٩

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في التفسير \_ باب ﴿والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة﴾ الحديث ٢٧٨٧.

المتكبرون؟»(١).

بل إن ذلك اليوم هو اليوم الحقيقي، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْمَوْمُ ٱلْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَيْ الْحَقَيْ الْحَقِيقِي، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْمَوْمُ ٱلْحَقَّ الْحَقَالَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ ال

فمجيئه حق، وفيه يظهر الحق تمام الظهور، وهو اليوم الذي يستحق أن يعمل له، وأن يحسب له كل حساب لا أيام الدنيا بل ولا الدنيا كلها.

ولهذا نجد القرآن الكريم كثيراً ما يقرن بين الإيمان بالله تعالى، والإيمان بهذا اليوم «اليوم الآخر» لأنه أكبر حافز على الاستعداد بالأعمال الصالحة (٣).

وقد رُويَ عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أنه قال: «لولا الإيمان باليوم الآخر لرأيت من الناس غير ماترى»: أي إن ذلك اليوم أعظم مانع للناس من التهالك في الشر والمعاصي.

وتلك الدار هي الدار الحقة، وتلك الحياة هي الحياة الحقيقة، قال الله \_ تعالى \_: ﴿ وَإِنَ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُّ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِنَ اللهَ لَا اللهِ عَلَمُونَ ﴿ وَإِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

لهذا كله أضاف الله تبارك وتعالى \_ الملك إلى يوم الدين، إضافة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الموضع السابق الحديث ٢٧٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ، الآية:٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تيسير الكريم الرحمن» ١:٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الآية: ٦٤.

إلى أن في قوله قبل هذا: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ ما يدل على أنه مالك الدنيا(١).

قال ابن كثير (٢): «وتخصيص الملك بيوم الدين لا ينفيه عما عداه، لأنه قد تقدم الإخبار بأنه رب العالمين، وذلك عام في الدنيا والآخرة...».

مُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ هذه الآية هي الآية الرابعة من الفاتحة، نصفها للرب - جل وعلا -، ونصفها للعبد كما قال الله عز وجل - في حديث أبي هريرة «فإذا قال العبد ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ الله : هذا بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما شأل. . » فقوله : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ للرب تبارك وتعالى - مع ثلاث آيات قبلها، وقوله ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ للعبد، مع ثلاث آيات بعدها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣) في قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبَدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبَدُ لِللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَل

انظر: «زاد المسير» ١:١٣.

<sup>(</sup>۲) في «تفسيره» ۱:۱۰.

<sup>(</sup>۳) في «مجموع الفتاوي» ۱:۸۹:۱

إشارة إلى ما اقتضته الربوبية، من التوكل والتفويض والتسليم».

و ﴿إياك﴾ في الموضعين ضمير بارز منفصل مبني على الفتح في محل نصب مفعول به مقدم للفعل بعده أو «إيا» ضمير مبني في محل نصب مفعول به والكاف حرف خطاب، لا محل له من الإعراب. وهذا مذهب الأخفش، واختاره الزمخشري، وقال: «وعليه المحققون»(١).

وقُدّم المفعول «إياك» على الفعل في الموضعين للاهتمام (٢) ، ولئلا يتقدم ذكر العبد والعبادة على المعبود (٣) ، كقوله تعالى: ﴿ قُلَ أَغَيْرَ اللّهِ مَا أُمْرُونِ أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ﴿ قُلَ أَغَيْرَ اللّهِ مَا أُمُرُونِ أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ﴿ قُلَ أَفَعَيْرَ اللّهِ مَا أُمُرُونِ أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ﴿ فَلَ أَفَعَيْرَ اللّهِ مَا أُمُرُونِ أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ﴿ فَلَ أَفَعَيْرَ اللّهِ مَا المستعان به على المستعان به على وعلا وعلا كقوله ـ تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَ لِ المُؤْمِنُونَ (١) .

وقُدّم أيضاً لإفادة الحصر والاختصاص، لأن تقديم ما حقه التأخير يفيد الحصر (٧) والاختصاص (٨)، لأن في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَالْعَالَالَّذِي إِلَى إِلَى إِلَى اللهُ إِلَّا اللهُ »، ففي تقديم المعمول

<sup>(</sup>١) في «الكشاف» ٩:١، وانظر «معالم التنزيل» ٤١:١، «البحر المحيط» ٢٣:١، «أنوار التنزيل» ٩:١، «الجدول في إعراب القرآن» ١٩:١.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «المحرر الوجيز» ۱:۰۷، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۰۱۵، «مدارج السالكين»
 ۱۰۲:۱۰۲، «البحر المحيط» ۲:۱۱، «تفسير ابن كثير» ۱:۰۲.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١:٥٤٠، «مدارج السالكين» ١٠٢:١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر، الآية:٦٤.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٧) الحصر هو اثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه.

<sup>(</sup>۸) انظر: «الكشاف» ۱:۹.

«إياك» في الموضعين نفي للعبادة عن غير الله، ونفي للاستعانة بغيره. وفي قوله: «نعبد» و «نستعين» إثبات العبادة والاستعانة له سىحانە.

قال ابن القيم - رحمه الله - في «مدارج السالكين»(١): «فهو في قوة لا نعبد إلا إياك ولا نستعين إلا بك. . مع أن في ضمير «إياك» الإشارة إلى نفس الذات والحقيقة ما ليس في الضمير المتصل، ففي ««إياك» قصدت وأحببت من» الدلالة على معنى حقيقتك وذاتك قصدي ما اليس فى قولك: «قصدتك وأحببتك..»

وكرر الضمير  $(|y|^2)$  مرة أخرى للاهتمام(7)، ولأن ذلك أفصح(7). قال ابن القيم (٤): وفي إعادة «إياك» مرة أخرى دلالة على تعلق هذه الأمور بكل من الفعلين، ففي إعادة الضمير من قوة الاقتضاء لذلك ما ليس في حذفه فإذا قلت لملك مثلا: « إياك احب، وإياك أخاف وإياك أخاف» كان فيه من اختصاص الحب والخوف بذاته والاهتمام بذكره ماليس في قوله: «إياك أحب وأحاف».

وَفَى قُولُهُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ بعد الآيات الثلاث الأولى التفات من الغيبة إلى الخطاب كقوله ـ تعالى ـ

<sup>(1)</sup> 1:7:1

انظر: «المحرر الوجيز» ١ : ٧٥، «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٥:١. (٢)

انظر: «تفسير الطبري» ١٦٤:١. (٣)

**<sup>(£)</sup>** 

في «مدارج السالكين» ٢ : ١٠٣، وانظر: «التفسير القيم» ص٦٨، «البحر المحيط»

﴿ وَسَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ شَكِرابًا طَهُورًا إِنَّ إِنَّ هَلَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءً وَكَانَ سَعَيْكُم مَّشَّكُورًا إِنَّ هَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالِي اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّل

وعكسه قوله ـ تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلَكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ﴾ (٢).

والغرض العام من الالتفات في جميع المواضع التي ورد فيها هو تنبيه القارىء والمستمع لأن انتقال الكلام من الغيبة إلى الخطاب أو التكلم أو العكس ونحو ذلك مما ينبه القارىء والمستمع، وأدعى للاصفاء، وأبعث على النشاط<sup>(٣)</sup>، بخلاف ما إذا جاء الكلام على وتيرة واحدة، فإن القارىء أو المستمع قد يغفل أو يمل.

وهناك غرض خاص في كل التفات بكل موضع بحسبه، وقد يكون هذا الغرض ظاهرا كما في قوله ـ تعالى: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّنَ ﴿ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَى ﴾ (٤) . ثم قال: ﴿ وَمَا يُدَرِبِكَ لَعَلَمُ يَرَّكُ ﴿ ثَالَ الْحَابِ بعد الغيبة في قوله: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴿ ﴾ . التفات للخطاب بعد الغيبة في قوله: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ إِنَّ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴿ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) سورة الإنسان، الآيتان: ۲۱-۲۲، انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱٤٥، «البحر المحيط» ۲:۱٪ ۲.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكشاف» ١٠:١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس، الآية: ١-٢.

<sup>(</sup>٥) سورة عبس، الآية: ٣.

محذور في مواجهة الرسول \_ عِين \_ بهذا الخطاب، لأنه \_ عَين \_ لا يعلم الغيب قال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (١)

واختلف في الغرض الخاص من الالتفات من الغيبة إلى الخطاب في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾ بعد الآيات الثلاث

فقد قيل إنه لما أثنى على الله فكأنه اقترب وحضر بين يدي الله تعالى \_ فلهذا قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ (\*)

وقيل: لما ذكر الحقيقَ بالحمد والثناء وصفاته العظام تعلق العلم بمعلوم عظيم الشأن حقيق بالثناء والعبادة والاستعانة، فخوطب ذلك المعلُّوم المتميِّز بتلك الصفَّات، فقيل: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِيثُ ﴿ ﴾ أي: (إياك) يامن هذه صفاته يخص بالعباده والاستقامة <sup>(٣)</sup>. والله أعلم.

### ﴿نعبد﴾ : ﴿

العبادة في الأصل: التذلل والخضوع، ومنه سمي العبد عبداً لذلته وخضوعه وسكينته وخشوعه وانقياده لمولاه. ومنه قولهم: بعير معبّد أي مذلّل بالركوب في الحوائج. قال طَرَفة بن العبد: (٢٠٠٠.

سورة النمل، الآية: ٦٥. (1)

انظر: «تفسير ابن كثير» ١ : ٥٢. (٢)

انظر: «الكشاف» ١٠:١٠. -(٣)

انظر: شرح القصائد السبع الطوال لأبي بكر بن الأنباري ص١٩١ تحقيق عبدالسلام =

إلى أن تحامتني العشيرة كلها وأفردت إفراد البعير المعبد أي: المذلّل.

ومنه قولهم: طريق معبد: أي مذلل بكثرة وطئه بالأقدام (١). قال طرفة بن العبد (٢):

تُبارى عِتاقا ناجيات وأتبعت وظيفاً وظيفاً فوق مَوْر مُعَبَّد وقال عامر بن الطفيل (٣):

شحنا أرضهم بالخيل حتى تركناهم أذل من الصراط فمعنى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ أي نخصك دون غيرك بأقصى غاية التذلل والخضوع لك محبة وتعظيماً وخوفاً.

والعبادة تطلق ويراد بها فعل العبادة: أي التعبد وهو التذلل والخضوع لله محبة وتعظيماً، وتطلق ويراد بها نفس العبادات، وهي بهذا الإطلاق: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال

= هارون، طبع بمصر سنة ١٤٠٠هـ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «معالم التنزيل» ۱:۱۱، «الكشاف» ۱۰:۱، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۰۱، «۱۲،۱ «البحر المحيط» ۲:۱۲، «تفسير ابن كثير» ۲:۱۰.

<sup>(</sup>۲) «ديوانه» ص١١ «البيت الثالث عشر من معلقته» تصحيح مكس سلفسون شالون 1900م. وانظر «تفسير الطبري» ١٦١:١، «المحرر الوجيز» ٢٦:١٠. ومعنى تباري: تجاري وتسابق، والعِتاق: جمع عتيق، وهو كريم الأصل، وناجيات: مسرعات. والوظيف: من رسغ البعير إلى ركبتيه في يديه، وأما في رجليه فمن رسغيه إلى عرقوبيه. والمراد بالوظيف هنا: الخف. والمور: الطريق.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٧١.

والأعمال الباطنة والظاهرة(١).

قال ابن القيم (٢): «وبني ﴿إياك نعبد﴾ على أربع قواعد: التحقق بما يحبه الله ورسوله ويرضاه من قول اللسان والقلب وعمل القلب والجوارح. فالعبودية اسم جامع لهذه المراتب الأربع، فأصحاب (إياك نعبد) حقاً هم أصحابها. فقول القلب هو اعتقاد ما أخبر الله سبحانه به عن نفسه، وعن أسمائه وصفاته وأفعاله وملائكته ولقائه على لسان رسله. وقول اللسان الإخبار عنه بذلك والدعوة إليه والذب عنه وتبيين بطلان البدع المخالفة له، والقيام بذكره، وتبليغ أوامره. وعمل القلب كالمحبة له، والتوكل عليه، والإنابة إليه، والخوف منه، والرجاء له، وإخلاص الدين له، والصبر على أوامره، وعن نواهيه، وعلى أقداره، والرضى به وعنه، والموالاة فيه، والمعاداة فيه، والذل له والخضوع، والإخبات إليه، والطمأنينة به، وغير ذلك من أعمال القلوب التي فرضها أفرض من أعمال الجوارح، ومستحبها أحب إلى الله من مستحبها، وعمل الجوارح بدونها إما عديم المنفعة، أو قليل المنفعة. وأعمال الجوارح كالصلاة والجهاد، ونقل الأقدام إلى الجمعة والجماعات، ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق، ونحو ذلك، ف (إياك نعبد) التزام لأحكام هذه الأربعة وإقرار بها».

وعلى هذا فكل ما أمر الله به، بل كل ما تعبد له به ـ سبحانه

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوي» ۱۶۹:۱۰.

<sup>(</sup>٢) في «مدارج السالكين» ١٢٦٦١، وانظر «التفسير القيم» ص٩١، وانظر ايضاً ١:٩٩ من «مدارج السالكين».

وتعالى \_ فهو عبادة سواء كان ذلك مما يجب فعله كالصلاة والزكاة والحج والصيام ونحو ذلك، أو مما يجب تركه من المحرمات كالربا والزنا والسرقة ونحو ذلك أو مما يستحب فعله كالصدقة والإحسان وإماطة الأذى عن الطريق، أو مما يستحب تركه كتدخل الإنسان فيما لا يعنيه، كما يدخل في ذلك الأمور المباحة كالأكل والشرب والنوم ونحو ذلك، فهذه المباحات مما يفعله الإنسان جبلة، وهى مصلحة صرفة للنفس إلا أن فعلها تقرباً إلى الله \_ تعالى \_، وامتئالاً لأمره، وصيانة للنفس، وبهدف التقوي على طاعة الله تعالى، وإظهاراً لنعمته \_ تعالى على العبد، كل ذلك عبادة لله تعالى .

عن عوف بن مالك بن نضلة الجشمي، قال: أتيت النبي \_ على أوب دون، فقال: «ألك مال؟ قال: نعم. قال: من أي المال؟ قال: آتاني الله من الإبل والغنم والخيل والرقيق. قال: فإذا آتاك الله مالا فليرً أثر نعمه الله عليك وكرامته»(١).

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله \_\_\_\_\_\_ أن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده (٢).

وبهذه النية والقصد الحسن تكون جميع أعمال العبد المباحة من عادات ونحوها عبادات بينما قد تصبح عبادات كثيرين أشبه شيء

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في اللباس ـ باب في غسل الثوب وفي الخلقان ـ الحديث ٤٠٦٣ وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الأدب \_ ما جاء أن الله بحب أن يرى أثر نعمته على عبده، الحديث ٢٨١٩، وقال: «حديث حسن».

specificación de la marque y en los electres per el presentación de la compania.

بالعادات، بسبب الغفلة، وعدم استحضار النية والقصد الحسن. ولهذا يقال «المُوَّفقون عاداتهم عادات» والمخذولون عباداتهم عادات» والمُونَق من وفقه الله.

### ولابد لصحة العبادة من توفر شرطين:

الأول: الإخلاص لله \_ تعالى \_ كما دل على ذلك قوله \_ تعالى: ﴿إِياكُ نَعْبِدُ﴾: أي نخصك بالعبادة ونخلصها لك، ونتبرأ من الشرك وأهله ووسائله.

وقوله تعالى: ﴿ فَأَعَبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ ﴾ (١) ، وقوله تعالى ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآهَ ﴾ (١) . وقوله تعالى : ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ (٢) .

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «قال الله \_ ﷺ \_: «قال الله \_ ﷺ ملا قال الله عملاً عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه (٤٠)».

وقال ـ ﷺ ـ: «إنما الأعمال بالنيات» متفق عليه (٥).

والشرط الثاني: متابعة شرع الله. قال ـ ﷺ ـ: «من أحدث في

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) - سورة البينة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) أسورة الزمر، الآية:٣.

أخرجه مسلم في الزهد والرقائق ـ باب من أشرك في عمله غير الله ـ الحديث ٢٩٨٥

<sup>(</sup>٥) أخرجه من حديث عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ البخاري في بدء الوحي الحديث (١)، ومسلم في الإمارة \_ الحديث ١٩٠٧.

أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» متفق عليه (١).

وقال ـ ﷺ ـ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢).

وذلك بأن تكون العبادة وفق ما شرع الله من حيث الجنس والقدر والصفة والزمان والمكان والسبب. فمثلا زكاة الفطر عبادة ولابد أن يكون المخرج فيها من جنس ما أمر الشرع بإخراجه وهو الطعام لا من الخضار، ولابد من أن يكون المخرج عن الشخص الواحد بمقدار صاع على الصحيح. وأما موافقة الشرع في الصفة فبأن تكون العبادة على الصفة التي شرع الله كالصلاة مثلا ركوعها قبل سجودها ولو عكس لما صحت صلاته. وأما الزمان فبكون العبادة في وقتها كالصلاة مثلاً. وأما المكان فتكون العبادة في مكانها كذبح الهدي. وأما السبب فبأن يكون سبب العبادة قد وجد كصلاة الكسوف لا تصلى إلا عندما يحصل الكسوف أو الخسوف.

وينتظم الشرطين معاً في الدلالة قوله تعالى: ﴿ بَكَنَ مَنَ أَسَلَمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِبُ فَكُهُ وَ أَجُهُ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ بَكَنَ مَنَ أَسَلَمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِبُ فَكُهُ وَاللَّهُ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ (٤) وقوله

<sup>(</sup>۱) أخرجه من حديث عائشة \_ رضي الله عنها \_ البخاري في الصلح \_ باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود \_ الحديث ٢٦٩٧، ومسلم في الأقضية \_ باب نقض الأحكام الباطلة، ورد محدثات الأمور \_ الحديث ١٧١٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري معلقاً في البيوع ـ باب النجش قبل الحديث ٢١٤٢، وأخرجه مسلم عن عائشة موصولا في الأقضية الحديث ١٧١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية:١١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٢٥.

تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يُسَلِّمُ وَجَهَدُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَيُّ ﴾ (١)

فالمراد بإسلام الوجه لله الإخلاص له في العبادة.

والمراد بقوله: ﴿ وَهُوَ مُحْسِنُ ﴾ أي متبع لما جاء عن الله ، لامبتدع وقال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُتُمْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ وَقَال تعالى: ﴿ لِيَبَلُوكُمْ أَيْكُمُ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾ (٣) .

قال الفضيل بن عياض: «أي أخلصه وأصوبه»(٤).

وقد جعل الله \_ تعالى \_ العبودية وصفاً لأكمل خلقه وأحبهم إليه، وهم رسله وأنبياؤه \_ عليهم السلام، كما جعلها وصفاً لمن اصطفاه من المؤمنين.

فوصف بها نبيه محمداً \_ ﷺ \_ أفضل خلقه وخاتم رسله، في أشرف مقاماته، وهو مقام إنزال الكتاب عليه، فقال تعالى: ﴿ وَإِن

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية:٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٧، وسورة الملك، الآية: ٢.

انظر «مجموع الفتاوى» ١٠ : ١٧٣. وقد ذكر ابن القيم رحمه الله أن الناس ينقسمون بالنسبة لهذين الأصلين، وهما الاخلاص والمتابعة إلى أربعة أقسام أحلها أهل الإخلاص والمتابعة وهم أهل ﴿إياك نعبد﴾ حقيقة والضرب الثاني من لا إخلاص له ولا متابعة، والضرب الثالث من هو مخلص في أعماله لكنها على غير متابعة الأمر والضرب الرابع من أعماله على متابعة الأمر لكنها لغير الله. انظر «مدارج السالكين»

كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا هِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ لَمُحَدَّ لِلَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

ووصفه بها في مقام دعائه \_ ﷺ \_ لربه، وعبادته له، ودعوته إليه فقال تعالى: ﴿ وَأَنَّمُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ (٤).

وأرشده إلى القيام بالعبادة في أوقات الشدة والضيق، وأمره بالاستمرار عليها حتى الموت فقال: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ كَتَّى يَأْلِيكَ عَقْلَ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ اللَّهُ وَلَيْ مِنْ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْلِيكَ اللَّهُ وَلَكُونَ مِنْ السَّيْحِدِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَا اللَّهُ وَلَكُونُ مِنْ السَّيْحِدِينَ اللَّهُ وَلَقَدْ اللَّهُ وَلَيْنَاكُ اللَّهُ وَلَيْكَ مِنْ السَّيْحِدِينَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَكُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَيْدُ اللَّهُ وَلَيْنَاكُ اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَلَيْنَالُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَالُ اللَّهُ الْمُنْ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللِهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الَهُ الللْهُ اللَّلِهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْ

وقال \_ ﷺ \_: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبد الله ورسوله» (٢٠).

وعن عبدالله بن عمرو قال: «قرأت في التوراة صفة محمد \_ على الله محمد رسول الله، عبدي ورسولي، سميته المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ، ولا صخاب بالأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) سوزة الكهف، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية:١.

<sup>(</sup>٤) سورة الجن، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٥) سُورة الحجر، الآيات: ٩٩\_٩٩، انظر: «مدارج السالكين» ١٣٠١-١٣٠، «تفسير ابن كثير» ٥٣:١.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه من حديث عمر ـ رضي الله عنه ـ البخاري في الأنبياء ـ باب (واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها) الحديث ٣٤٤٥، وأحمد ٢٣:١، ٢٤، ٤٧.

## ويغفر»<sup>(۱)</sup>.

كما وصف الله بها سائر أنبيائه ورسله فقال تعالى: ﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ﴾ (٢) ، وقال المنافى: ﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ﴾ (٢) ، وقال عن سليمان: ﴿ يَعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُ وَاوَابُ ﴿ ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا الله عن سليمان: ﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَا الله عن المسيح: ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ (٢) ، وقال عنه وعن الملائكة: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا المَلائكة : ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا المَلائكة : ﴿ إِنَّ اللّذِينَ عِندَ رَبِّكَ الْمَلَيْكَةُ المُقَرّبُونَ ﴾ (٧) وقال أيضاً عن الملائكة : ﴿ إِنَّ الّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَالمَلَيْكَةُ المُقَرّبُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْجُدُونَ ﴾ (١٠) ، وقال عنهم : ﴿ بَلْ عِبَادُ يَهِ وَكُلْ يَسْتَحْسِرُونَ ﴿ يُسْتِحُونَ الْيُلُ وَالنّبَارُ لَا يَقْتُونَ ﴿ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَشْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴿ يُسْتِحُونَ الْيُلُولُ وَالنّبَارُ لَا يَعْلَى اللهُ بها الصالحين من المؤمنين فقال تعالى : ﴿ وَعِبَادُ الرَّعْنِ اللهُ بها الصالحين من المؤمنين فقال تعالى : ﴿ وَعِبَادُ الرَّعْنَ اللّهُ اللهُ بها الصالحين من المؤمنين فقال تعالى : ﴿ وَعِبَادُ الرَّعْنِ مَوْنَا ﴾ (١١) ، وقال تعالى : ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهُ عَلَالَ عَالَى : ﴿ وَعَنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ الْمُؤْمِنِ هَوْلُ الْعَالَى : ﴿ وَعَنَا يَشْرَبُ بِهَا عَلَى الْمُؤْمِنِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ هَوْلُ الْعَالَى : ﴿ وَعَنَا يَشْرَبُ عِبَادُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التفسير \_ تفسير سورة الفتح الحديث ٤٨٣٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) سورة ص، الآية . ٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف، الآية: ٥٩:

<sup>(</sup>٧) شورة النساء، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>A) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٩) سورة الأنساء، الآبتان: ٢٠\_١٩.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنبياء، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>١١) سورة الفرقان، الآية: ٦٣.

اَللَّهِ ﴾ (١)

وجعل لهم البشارة المطلقة فقال تعالى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَاذِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللّ

كما جعل لهم الأمن المطلق فقال: ﴿ يَكِيبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُدَ تَحْدَرُنُونَ ﴾ (٣).

وعزل عنهم سلطان الشيطان فقال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَمُ سُلطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الل

وجعل ﷺ احسان العبودية أعلى مراتب الدين فقال في حديث جبريل وقد سأله عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك» متفق عليه (٥).

وقوله ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسَتَعِيثُ ﴿ ﴾ معطوف على ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ وهو وما بعده من الآيات للعبد كما سبق بيانه.

ومعنى ﴿ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِيثُ ﴿ ﴾: أي نخصك بطلب العون منك في جميع أمورنا (٢٠ الدينية والدنيوية في جميع الأوقات

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآيتان:١٨ـ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآيتان: ٦٩\_٦٨.

<sup>(</sup>٤) سؤرة الحجر، الآية:٤٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه من حديث عمر بن الخطاب ـ البخاري في الإيمان ـ باب سؤال جبريل النبي ـ ﷺ ـ الحديث ٥٠، ومسلم في الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ـ الحديث (١)، وأخرجه مسلم ـ أيضاً ـ من حديث أبى هريرة ـ الحديث ٩.

 <sup>(</sup>٦) أنظر: «تفسير الطبري» ١٦١٠١،١ «معالم التنزيل» ٤١:١، «المحرر الوجيز»
 ٢٣:١ «الجامع لأحكام القرآن» ١١٤٥:١ «البحر المحيط» ٢٣:١.

والأحوال، ونعتمد عليك في جلب المنافع ودفع المضار، مع تمام الثقة بك يا ربنا في تحصيل ذلك (١)، ونعلن لك عجزنا وضعفنا وبراءتنا من حولنا وقوتنا وحول كل مخلوق وقوته، فلا حول ولا قوة إلا بالله. ولهذا شرع للمسلم أن يقول عند قول المؤذن: حي على الفلاح: «لا حول ولا قوة إلا بالله»(٢).

وفي الدعاء في الحديث: «اللهم لا تكلني إلى نفسي ولا إلى أحد من خلقك طرفة عين»(٣)

قال ابن القيم (٤) - رحمه الله -: «فإن قلت فما معنى التوكل والاستعانة؟ قلت: هو حال للقلب ينشأ عن معرفته بالله، والإيمان بتفرده بالخلق والتدبير والضر والنفع والعطاء والمنع، وأنه ما شاء كان، وإن لم يشأ الناس، وما لم يشأ لم يكن، وإن شاءه الناس فيوجب له هذا اعتماداً عليه، وتفويضاً إليه، وطمأنينة به، وثقة به، ويقيناً بكفايته لما توكل عليه فيه، وأنه ملئ به، ولا يكون إلا بمشيئته شاءه الناس أم أبوه، فتشبه حالته حالة الطفل مع أبويه، فيما ينوبه من رغبة ورهبة هما مَليَّان بهما، فانظر في تجرد قلبه عن الالتفات إلى غير أبويه، وحبسه همه على إنزال ما ينوبه بهما فهذه حال المتوكل، ومن كان هكذا مع الله فالله كافيه ولا بد.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين»: ١٠٠١، «تيسير الكريم الرحمن»: ١:١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأذان من حديث معاوية الحديث ٦١٣، ومسلم في الصلاة من حديث عمر بن الخطاب الحديث ٣٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه من حديث أبي لكرة أحمد: ٥:٤٢. وليس فيه «ولا إلى أحد من خلقك»

<sup>(</sup>٤) في «مدارج السالكين» (: ١٠٦ ـ ١٠٧.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلَ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۚ ﴾ (١) أي كافيه، والحسب: الكافي، فإن كان مع هذا من أهل التقوى كانت له العاقبة الحميدة».

وذكرت الاستعانة بعد العبادة مع أن الاستعانة من العبادة من باب ذكر الخاص بعد العام، وتقديم حقه تعالى على حق عباده وحاجتهم، ومن باب تقديم الغاية المقصودة على الوسيلة، وتقديم الأهم على المهم.

والعبادة والاستعانة متلازمتان: فلا تتحقق أحداهما دون الأخرى فالعبادة لا تتحقق بدون الاستعانة بالله، وعونه للعبد، ولا يحصل العون من الله بدون عبادته، وطلب العون منه (٢).

وبهما معاً يتحقق الإيمان فبالعبادة الخالصة لله براءة من الشرك، وبالاستعانة بالله دون سواء براءة من الحول والقوة، وتمام التفويض إلى الله \_ عز وجل \_ وهما كمال الطاعة، وبهما تحصل السعادة الأبدية والنجاة من جميع الشرور.

قال ابن القيم (٣): «وتقديم العبادة على الاستعانة في الفاتحة من باب تقديم الغايات على الوسائل، إذ العبادة غاية العباد التي خلقوا لها، والاستعانة وسيلة إليها، ولأن ﴿ إِيَاكَ نَعَبُدُ ﴾» متعلق بألوهيته

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) ولهذا قال الطبري ١٦٣١: «إنه يستوى تقديم أحدهما على الآخر».

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ١٠٠١-١٠٠، وانظر «التفسير القيم» ص٦٦ـ٦٨، «معالم التنزيل» ١:١١، «البحر المحيط» ٢٥٠١، «تفسير ابن كثير» ١:٣٠.

واسمه «الله»، و ﴿ إِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾ متعلق بربوبيته واسمه «الرب». فقدم ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ على ﴿ إِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾ ، كما تقدم اسم «الله» على «الرب» في أول السورة (١)، ولأن ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُكُ ﴾ قسم الرب، فكان من الشطر الأول، الذي هو ثناء على الله تعالى، لكونه أولى به و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ﴾ قسم العبد، فكان من الشطر الذي له وهو ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾ إلى آخر السورة، لأن العبادة المطلقة تتضمن الاستعانة من غير عكس، فكل عابد الله تعالى عبودية تامة مستعين به، ولا ينعكس، لأن صاحب الأغراض والشهوات قد يستعين به على شهواته فكانت العبادة أكمل وأتم، ولهذا كانت قسم الرب، ولأن الاستعانة جزء من العبادة، من غير عكس، ولأن الاستعانة طلب منه، والعبادة طلب له، ولأن العبادة لاتكون إلا من مخلص، والاستعانة تكون من مخلص ومن غير مخلص، ولأن العبادة حقه الذي أوجيه عليك، والاستعانة طلب العون على العبادة، وهو بيان صدقته التي تصدق بها عليك، وأداء حقه أهم من التعرض لصدقته. ولأن العبادة شكر نعمته عليك، والله يحب أن يشكر. والإعانة فعله بك، وتوفيقه لك.

فإذا التزمت بعبوديته، ودخلت تحت رقها أعانك عليها، فكان التزامها والدخول تحت رقها سبباً لنيل الإعانة، وكلما كان العبد أتم عبودية كانت الإعانة من الله له أعظم. والعبودية محفوفة بإعانتين إعانة

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع الفتاوى» ۱۳:۱٤، «دقائق التفسير» ١:١٧٧.

قبلها على التزامها، والقيام بها، وإعانة بعدها على عبودية أخرى، وهكذا أبدا حتى يقضي العبد نحبه. ولأن ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ له و و إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ له و و إِيَّاكَ نَعَبِينُ ﴿ وَإِيَّاكَ نَعَبِينُ ﴿ وَالله مقدّم على ما به، لأن ماله متعلق بمحبته ورضاه، وما به متعلق بمشيئته، وما تعلق بمحبته أكمل مما تعلق بمجرد مشيئته، فإن الكون كله متعلق بمشيئته، والملائكة والشياطين والمؤمنون والكفار والطاعات والمعاصي. والمتعلق بمحبته طاعاتهم وإيمانهم. فالكفار أهل مشيئته، والمؤمنون أهل محبته، ولهذا في النار شيء لله أبدا، وكل ما فيها فإنه به تعالى وبمشيئته. فهذه الأسرار يتبين بها حكمة تقديم ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ على ﴿ وَإِيَاكَ نَعَبُدُ ﴾ على ﴿ وَإِيَاكَ نَعَبُدُ ﴾

وقد قرن الله ـ تعالى ـ بين عبادته وبين الاستعانة به، والتوكل عليه، وأكد ذلك في مواضع كثيرة من القرآن الكريم (١).

قال الله تعالى: ﴿ فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَوَكَّلُ عَلَيْهُ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَوَكَّلُ اللهُ عَلَيْهِ فَوَكَّلَتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرَشِ الْعَلَيْمِ اللهُ عَلَيْهِ فَوَكَّلَتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرَشِ الْعَظِيمِ ﴿ فَلَ هُو رَبِي لَا إِلَهُ إِلَا هُو عَلَيْهِ فَوَكَّلُتُ وَلَا عَالَى: ﴿ فَلَ هُو رَبِي لَا إِلَهُ إِلَا هُو عَلَيْهِ فَوَكَلْتُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع الفتاوى» ۸:۱٤، ۲۲:۱، «مدارج السالكين» ۱:۹۹-،۱، «تفسير ابن كثير» ۱:۲۵ وانظر ما يأتي في ذكر الفائدة الثامنة والعشرين من فوائد الفاتحة.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ۱۲۳.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد، الآية: ٣٠.

بِحَمْدِهِ ۗ (١).

وقال شعيب عليه السلام: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَيْهِ الْمِلْمِ: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّاللَّا الللَّهُ اللَّا

وقال المؤمنون فيما ذكره الله عنهم: ﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَّكُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَلِيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلْمَ

وقال تعالى: ﴿ زَنُ الْمَشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ لَآ إِلَهُ إِلّا هُوَّ فَاتَّغِذُهُ وَكِيلًا ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ وقال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أَمْمٌ لِتَسْتُلُوا عَلَيْهِمُ الَّذِي وَقَال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أَمْمٌ لِتَسْتُوا عَلَيْهِمُ اللَّذِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَعَلَيْهِ قَوَكَ لَمْ وَلِي لِلَهُ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ قَوَكَ لَمْ وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ﴿ فَا لَهُ مُوا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

قال الزمخشري (۱) في كلامه على قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِنْ قَلْت لَمْ قَرْنَت الاستعانة بالعبادة؟ قلت: ليجمع بين ما يتقرب به العباد إلى ربهم، وبين ما يطلبونه ويحتاجون إليه من جهته».

﴿ آهَدِنَا ٱلصِرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ :

سورة الفرقان، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سبورة هود، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الممتحنة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل، الآية: ٩

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية:٣٠.

<sup>(</sup>٦) في «تفسيره» ١٠:١، وانظر: «البحر المحيط» ٢٥:١.

اهدنا: فعل أمر معناه الدعاء (١)، لأن الأمر إذا صدر من الأعلى إلى الأدنى فهو أمر، وأما إذا جاء من الأدنى إلى الأعلى فهو دعاء، وإن كان من المتساويين فهو التماس.

والفاعل: ضمير مستتر وجوباً تقديره: «أنت» و «نا» ضمير متصل في محل نصب مفعول أول للفعل «اهد». والمفعول الثاني «الصراط». والأصل في الفعل «هدى» أنه يتعدى إلى مفعولين الأول بنفسه، ويتعدى إلى المفعول الثاني تارة بنفسه كما في قوله \_ تعالى \_: ﴿ أَهَّدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَهُدَيْنَهُ النَّجْدَيْنِ ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَهُدَيْنَهُ النَّجْدَيْنِ ﴿ وَهُدَيْنَهُ النَّالِي ﴾ (٣) .

وتارة يتعدى إلى المفعول الثاني بحرف الجر، إما باللام كقوله \_ تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ ٱقْوَمُ ﴾ (٤)، وكقوله \_ تعالى: ﴿ الْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَنْنَا لِهَنْذَا ﴾ (٥)، وإما بإلى كقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاهُ إِلَى مِرْطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَاللّهُ يَهْدِى وَوله: ﴿ وَإِنَّ ٱللّهَ لَهَادِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا إِلَى صِرُطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١). وقوله: ﴿ وَإِنَّ ٱللّهَ لَهَادِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا إِلَى صِرُطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٥)، وقوله: ﴿ وَاجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرُطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٥)، وقوله: ﴿ وَاجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرُطٍ

<sup>(</sup>١) انظر: «المحرر الوجيز» ١:٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البلد، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢١٣، وسورة النور، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الحج، الآية: ٥٤.

مُستَقِيمٍ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَقِيَّ إِلَى صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ الْمُحِيمِ ﴿ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ الْمُحَيمِ ﴿ فَأَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ

قال الطبري<sup>(۱)</sup>: «والعرب تقول: هديت فلاناً الطريق، وهديته للطريق، وهديته إلى الطريق».

## والهداية تنقسم إلى قسمين:

هداية البيان والدلالة والارشاد، كما قال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ اللَّهُ عَلَمْ لَكُمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَهُو اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّالَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وهذه الهداية عامة. فالله \_ تعالى هاد، بمعنى مبين ومرشد للعباد

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١٢١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٦) في «تفسيره» ١٦٩١١، وانظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٧١، «البحر المحيط»

<sup>(</sup>V) سورة طه، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٨) سورة الأنعام، الآية: ٩٧

كما قال \_ تعالى \_: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَكَىٰ عَلَى اَلْمُدَىٰ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ (٤).

والرسل هداة إلى الله تعالى، كما قال تعالى ـ عن أفضلهم نبينا محمد ﷺ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ٓ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ ﴾ (٥) وقال: ﴿ فَٱتَّبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ فَأَنَّا عَلَى ﴾ (٢) . وقال موسى ـ عليه السلام مخاطباً فرعون ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

والدعاة إلى الله من المؤمنين هداة كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي َ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

والقسم الثاني هداية التوفيق والإلهام والقبول. وهذه خاصة بالله ـ تبارك وتعالى ـ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَخْبَتَ وَلَاكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَآةً ﴾ (٩) ، وقال تعالى: ﴿ ﴾ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُ مِّ وَلَكِئُ ٱللّهَ يَهْدِى

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البلد، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الليل، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية:٥٢.

<sup>(</sup>٦) سورة مريم، الآية:٤٣.

<sup>(</sup>٧) سورة النازعات، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الآية:٣٨.

<sup>(</sup>٩) سورة القصص، الآية:٥٦.

#### قال الشاعر:

ولا تعجلني هداك المليك فإن لكل مقام مقالا(٦) أي: وفقك المليك تبارك وتعالى ..

وهذه الهداية الحقة التي من وفق لها ظفر بخيري الدنيا والآخرة قال تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِئُ ﴾ (٧)، ويجمع الهدايتين قوله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سوزة النحل، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعلى، الآية ٣.

<sup>(</sup>٦) ذكره الطبري في «تفسيره» ١٦٧: بدون نسبة. ونسبه المفضل في «الفاخر» ص٢٥٣ لطرفة بن العبد، وليس في ديوانه. ونسبه الشنقيطي في «الدرر اللوامع» ١٦٢: طبعة بيروت ١٣٩٣هـ إلى الحطيئة، وليس في ديوانه. وهو بغير نسبة في «المقتضب للمبرد» ٢٢٤: تحقيق عظيمة ـ القاهرة ١٩٨٥م، «العقد الفريد» ٤٩٣:٥ ـ القاهرة ١٣٨٥هـ.

٧) سورة الأعراف، الآية: ١٧٨.

تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ﴿ ﴾ (١) أي وجدك ضالاً لا تدري ما الكتاب ولا الإيمان، فعلمك ما لم تكن تعلم، ووفقك لأحسن الأعمال والأخلاق (٢).

وكذا قوله \_ تعالى \_ هنا ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾ يشمل الهدايتين وينتظم القسمين لأن فعل الهداية إذا عدِّي بحرف تعيَّن معناه وتخصص بحسب معنى الحرف فإذا عدي بإلى تضمن الإيصال إلى الغاية المطلوبة، وإذا عدي باللام تضمن الاختصاص والتعيين، فإذا عدي بنفسه كما في قوله تعالى: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾ تضمن ما يجمع ذلك كله أي بَيِّنْ لنا ودُلنا وأَرْشدنا إلى الصراط المستقيم، وأَلهمنا ووفقنا فيه وثبتنا عليه (٣).

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله (٤) أن للهداية عشر مراتب الأولى هداية العلم والبيان للحق والثانية أن يقدره الله عليه، والثالثة أن يجعله مريداً له، والرابعة أن يجعله فاعلاً له، والخامسة أن يثبته على ذلك، والسادسة أن يصرف عنه الموانع والعوارض، والسابعة أن يهديه في الطريق نفسها هداية خاصة أخص من الأولى فإن الأولى هداية إلى الطريق إجمالاً وهذه هداية فيها وفي منازلها تفصيلاً، والثامنة أن يشهده

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية:٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تيسير الكريم الرحمن» ۲٤٣-٦٤٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» ١٦٩ـ١٦٦:١، «المحرر الوجيز» ١:٧٧، «بدائع الفوائد»
 ٢٠:٢ «تفسير ابن كثير» ١:٤٥، «تيسير الكريم الرحمن» ٢٦:١.

<sup>(</sup>٤) في «مدارج السالكين» ٣:٥٥٣.

المقصود في الطريق فلا يحجب عنه بالوسيلة، والتاسعة أن يشهده فقره وضرورته إلى هذه الهداية فوق كل ضرورة ، والعاشرة أن يشهده الطريقين المنحرفين عن طريقها وهما طريق أهل الغضب وطريق أهل الضلال.

﴿ الصِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ الصراط مفعول ثاني لـ ﴿ اهدنا ﴾ كما تقدم و «أل» في الصراط للعهد العلمي الذهني أي الصراط المعلوم المعهود، لأن اللام إذا دخلت على موصوف اقتضت أنه أحق بتلك الصفة من غيره. وإنما جاء الصراط معرفاً لأن المقام مقام دعاء وطلب. ويأتي الصراط منكراً إذا كان المقام مقام إخبار كقوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطً مُسْتَقِيمٍ نِنَ الْمُقَامِ مَنْ اللهُ وَكُولُهُ : ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ نِنَ المَنْ وَمَا كَانَ وَكَقُولُهُ : ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ نِنَ المَنْ وَمَا كَانَ وَكَقُولُهُ : ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ نِنَ اللهُ وَمَا كَانَ وَكَقُولُهُ : ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ نِنَ اللهُ مَنْ وَلَا إِنَّيْ هَدَانِي مَنْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَةً إِبْرَهِمْ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ إِنَى هَدَانِي مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ الل

قرأ ابن كثير (السراط) بالسين في جميع القرآن، وقرأ حمزة بإشمام السين بين الزاي والصاد، وقرأ بقية القراء (الصراط) بالصاد<sup>(٤)</sup>.

ومعنى الصراط: الطريق المسلوك، والسبيل الواضح مأخوذ من الاستراط وهو الابتلاع، لأنه يبتلع السائر فيه، والماشي عليه: أي

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٦١، انظر «بدائع الفوائد» ١٣:١٢.٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: «معالم التنزيل» ١:١١، «الكشاف» ١١:١، «المحرر الوجير» ١:٧٩، «زاد المسير» ١:١١، «أنوار التنزيل» ١١:١.

يضمه بين جانبيه (١).

﴿المستقيم﴾: صفة للصراط منصوبة مثله.

والمستقيم: هو أقرب خط يصل بين نقطتين (٢٠). وهو المعتدل المستوي، الذي لا اعوجاج فيه، ولا التواء (٣٠).

قال جرير (١) يمدح هشام بن عبدالملك

أمير المؤمنيين على صراط إذا اعسوج المسوارد مستقيسم وقال الآخر: فصد عن نهج الصراط القاصد.

فالصراط المستقيم: هو الطريق المعتدل الواضح الذي لا اعوجاج فيه، ولا التواء، وهو صراط الله كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ صِرَطِ اللّهِ الّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ (١).

وهو الصراط الذي عليه ربنا تبارك وتعالى كما قال هود عليه

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجاز القرآن» ۲٤:۱، «المفردات في غريب القرآن» مادة «سرط»، «معالم التنزيل» ۲:۱۱، «الكشاف» ۱۱:۱، «المحرر الوجيز» ۷۹:۱، «زاد المسير» ۱٤:۱، «لسان العرب» مادة: «سرط» «بدائع الفوائد» ۲:۲۱، «أنوار التنزيل» ۱۱:۱.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارح السالكين» ٣٣:١، «التفسير القيم» ص٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» ١:١٧٠، «تفسير ابن كثير» ١:٥٤، «الجامع الأحكام القرآن» ١:١١.١

<sup>(</sup>٤) انظر: «ديوانه» ص٢١٨، تحقيق د. نعمان طه، القاهرة ١٩٦٩، «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٧١، والموارد: طرق الماء.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية:١٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الشوري، الآية: ٥٣.

السلام: ﴿ إِنِّي تَوَكَّلَتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُم مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَأَ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُّسَتَقِيمِ ﴿ ﴾ (١).

وهو الصراط المؤدي إلى الله تعالى، قال تعالى: ﴿ قَالَ هَـٰذَا صِرَطُّ عَلَى مُسْتَقِيمُ ﴿ ثَالَهُ اللهِ عَلَى اللهِ قَصَدُ اَلْسَكِيلِ ﴾ (٣). أي أن السبيل القاصد، وهو المستقيم المعتدل، يرجع إلى الله ـ تعالى ويوصل إليه كما قال طفيل الغنوي.

مضوا سلفاً قصد السبيل عليهم وصرف المنايا بالرجال تقلب أي ممرنا عليهم ، ووصولنا إليهم.

وقال الآخر:

فهن المنايا أي واد سلكته عليها طريقي أو على طريقها(٤)

قال ابن القيم (٥): «ولا تكون الطريق صراطاً حتى تتضمن خمسة أمور: الاستقامة والإيصال إلى المقصود، والقرب، وسعته للمارين عليه، وتعينه طريقاً للمقصود. ولا يخفى تضمن الصراط المستقيم لهذه الأمور الخمسة:

<sup>(</sup>۱) سورة هود، الآية: ٥٦، انظر: «مجاز القرآن» ٢٤:١، «تفسير الطبري» ١٧١:١، «المحرر الوجيز» ٧٩:١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) أسورة النحل، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين» ١: ٣٩: «التفسير القيم» ص١٨،١٤، «بدائع الفوائد» ٢: ٤٠.٤.

<sup>(</sup>٥) في «مدارج السالكين» ٢:١٦، وانظر «التفسير القيم» ص١٠، «بدائع الفوائد» ٢:١٦.

فوصفه بالاستقامة يتضمن قربه، لأن الخط المستقيم هو أقرب فاصل بين نقطتين، وكلما تعوج طال وبعد، واستقامته تتضمن إيصاله إلى المقصود، ونصبه لجميع من يمر عليه يستلزم سعته، وإضافته إلى المنعم عليهم، ووصفه بمخالفة صراط أهل الغضب والضلال يستلزم تعينه طريقاً».

وهو الطريق الموصل إلى ساحل النجاة، وإلى الغاية المنشودة والهدف المقصود، وهي: السعادة في الدنيا والآخرة، والحصول على مرضاة الله وجنته، بأقل وقت وأخصر طريق.

قال ابن القيم (٣) بعد أن ذكر قسمي الهداية، وهما هداية البيان والدلالة، وهداية التوفيق والإلهام ـ قال: «وللهداية مرتبة أخرى ـ وهي آخر مراتبها ـ وهي الهداية يوم القيامة إلى طريق الجنة، وهو الصراط

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ۱۱۱۱، «مجملوع الفتاوى» ۱۰۰:۱۰، ۳۹\_۳۸:۳۳ ۱۱۲۲، «تفسير ابن كثير» ۱:۰۸.

<sup>(</sup>۲) سورة الكهف، الآية: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ٢:١، وانظر: «التفسير القيم» ص٩-١٠، «تفسير ابن كثير» ٥٦:١. ·

الموصل إليها، فمن هدي في هذه الدار إلى صراط الله المستقيم، الذي أرسل به رسله، وأنزل به كتبه هدي هناك إلى الصراط المستقيم الموصل إلى جنته، ودار ثوابه، وعلى قدر ثبوت العبد على هذا الصراط الذي نصبه الله لعباده في هذه الدار يكون ثبوت قدمه على الصراط المنصوب على متن جهنم، وعلى قدر سيره على هذا الصراط يكون سيره على ذلك الصراط».

<sup>.</sup>TV \_ TO: T (1)

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية:٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) - سُورة الأعراف، الآية: ٢٣].

 <sup>(</sup>٥) سورة الصافات، الآية: ٢٣، كما ذكر ابن القيم في «مدارج السالكين» ٢: ٢٢ ـ ٧٨. أن
 للهداية الخاصة والعامة عشر مراتب: مرتبة التكليم من الله لعبده، ومرتبة الوحى

فالمعنى العام لقوله - تعالى: ﴿ آهَدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ أي بين لنا وأرشدنا إلى سلوك الطريق المستقيم بالعلم النافع والعمل الصالح بمعرفة الحق والعمل به، ووفقنا فيه وثبتنا عليه، وزدنا هداية وإيماناً وعلما، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ فِتْيَةُ اَمَنُوا بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدًى ﴿ ) (١) وقال تعالى: ﴿ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ آهَتَدُواْ هُدَى ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آهَتَدُواْ هُدَى ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آهَتَدُواْ هُدَى ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آهَتَدُواْ وَادَهُمْ هُدَى ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ آهَتَدُواْ وَادَهُمْ هُدَى ﴾ (١) .

فالعبد في كل لحظة، وفي كل حال، وعند كل مسألة محتاج أعظم الحاجة إلى الهداية إلى الصراط المستقيم.

وذلك بأن يهتدي لمعرفة الحق والحكم في كل مسألة، ويوفق للعمل بما طلب منه سواء كان ذلك فعلاً أو تركا.

قال الطبري (٥) في كالأمه على قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾: «ومعناه نظير معنى قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُكُ ﴾» في أنه مسألة من العبد ربه بالتوفيق للثبات على العمل بطاعته. وإصابة الحق

المختص بالأنبياء، ومرتبة إرسال الرسول الملكي إلى الرسول البشري، ومرتبة التحديث، ومرتبة الإفهام، ومرتبة البيان العام، ومرتبة البيان الخاص والتوفيق، ومرتبة إسماع القلوب، ومرتبة الإلهام، ومرتبة الرؤيا الصادقة.

اسورة الكهف، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية:٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) في «تفسيره» ١: ١٦٦.

والصواب، فيما أمره به ونهاه عنه فيما يستقبل من عمره».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (١): «وأما سؤال من يقول: فقد هداهم الله فلا حاجة بهم إلى لسؤال وجواب من أجابه بأن المطلوب دوامها كلام من لايعرف حقيقة الأسباب وما أمر الله به، فإن «الصراط المستقيم» أن يفعل العبد في كل وقت ما أمر به في ذلك الوقت من علم وعمل، ولا يفعل ما نهي عنه، وهذا يحتاج في كل وقت إلى أن يعلم ويعمل ما أمر به في ذلك الوقت، وما نهى عنه، وإلى أن يحصل له إرادة جازمة لفعل المأمور، وكراهة جازمة لترك المحظور، فهذا العلم المفصل والإرادة المفصلة لا يتصور أن تحصل للعبد في وقت واحد، بل كل وقت يحتاج إلى أن يجعل الله في قلبه من العلوم والإرادات ما يهتدي به في ذلك الصراط المستقيم. نعم حصل له هدى مجمل بأن القرآن حق، والرسول حق، ودين الإسلام حق، وذلك حق، ولكن هذا المجمل لايغنيه إن لم يحصل له هدى مفصل في كل ما يأتيه ويذره من الجزئيات التي يحار فيها أكثر عقول الخلق، ويغلب الهوى والشهوات أكثر عقولهم لغلبة الشهوات والشبهات عليهم».

وقال ابن القيم (٢) بعد أن ذكر قسمي الهداية: «وهما هدايتان مستقلتان، لايحصل الفلاح إلا بهما، وهما متضمنتان تعريف ما لم

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوى» ۲۱:۳۲-۳۸، وانظر ۳۲-۳۲۱، ۱۰۷:۱۰ «أمراض القلوب وشفاؤها» لابن تيمية ص١١-١٢.

<sup>(</sup>٢) في «مدارج السالكين» ١: ٣١-٣٢، وانظر «التفسير القيم» ص٩، «بدائع الفوائد» ٢٠-٣٩.

نعلمه من الحق تفصيلا وإجمالاً، وإلهامنا له، وجعلنا مريدين لاتباعه ظاهراً وباطناً، ثم خلق القدرة لنا على القيام بموجب الهدى بالقول والعمل، ثم إدامة ذلك لنا وتثبيتنا عليه إلى الوفاة. قال: ومن هنا يعلم اضطرار العبد إلى سؤال هذه الدعوة فوق كل ضرورة» وبطلان قول من يقول: إذا كنا مهتدين فكيف نسأل الهداية؟ فإن المجهول لنا من الحق أضعاف المعلوم، وما لانريد فعله تهاوناً وكسلا مثل ما نريده، أو أكثر منه، أو دونه، وما لا نقدر عليه مما نريده \_ كذلك، وما نعرف جملته ولا نهتدي لتفاصيله فأمر يفوت الحصر، ونحن محتاجون إلى الهداية والتامة، فمن كملت له هذه الأمور كان سؤال الهداية له سؤال التثبيت والدوام».

وقال ابن كثير (۱): «فإن العبد مفتقر في كل ساعة وحالة إلى الله في تثبيته على الهداية ورسوخه فيها وتبصره وازدياده منها واستمراره عليها. كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا مَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِنْبِ اللّذِي نَزَلَ عِن قَبْلُ (۲).

وقال السعدي<sup>(۳)</sup>: «اهدنا إلى الصراط المستقيم، واهدنا في الصراط، فالهداية إلى الصراط لزوم دين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط تشمل الهداية لجميع التفاصيل الدينية علماً وعملاً».

<sup>(</sup>۱) في «تِفسيره» ۱: ٥٧\_٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٣٦.

<sup>(</sup>۳) فی «تفسیره» ۲:۱۱.

﴿ صِرَاطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ صراط بدل كل من الصراط في قوله ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾، أو عطف بيان (١). و﴿ الذين ﴾ مضاف إليه، وما بعده صلة الموصول.

NORTH PROPERTY OF COMMERCENT AND HOME OF THE COMMERCENT OF THE COM

وفائدة هذا التوكيد والإيضاح والبيان، فهو تفسير للصراط المستقيم، وبيان أنه صراط المنعم عليهم (٢)، وفي ذلك شهادة له بالاستقامة على أبلغ وجه وآكده (٣).

وإنما عرّف الصراط في الموضع الأول «بأل»، وهنا بالإضافة، لأن طريق الحق واحد أما طُرق الشر فهي كثيرة، متعددة متشعبة، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَأَتَّبِعُونً ۗ وَلَا تَنَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِدٍ. ﴿ وَأَنَّ هَلَا السَّبُلُ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِدٍ. ﴾ (٤).

وعن النواس بن سمعان عن رسول الله - على - أنه قال: «ضرب الله مثلا صراطا مستقيماً وعلى جنبتي الصراط سوران فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مرخاة وعلى باب الصراط داع يقول: ياأيها الناس ادخلوا الصراط جميعاً ولا تعوجوا، وداع يدعو فوق الصراط، فإذا أراد الإنسان أن يفتح شيئاً من تلك الأبواب، قال: ويحك، لا تفتحه، فإنك الإنسان أن يفتح شيئاً من تلك الإسلام، والسوران حدود الله، والأبواب

<sup>(</sup>۱) انظر: «معاني القرآن» للأحفش ۱٦٤:۱، «الكشاف» ١١:١، «تفسير ابن كثير»

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» ١٠٧١، «الكشاف» ١٠١١، «بدائع الفوائد» ٢٠٨٠٢٨: ٢٩٠٢٨

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكشاف» ١١:١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٣١٥.

المفتحة محارم الله، وذلك الداعي على الصراط كتاب الله، والداعي من فوق الصراط واعظ الله في قلب كل مسلم»(١).

وهكذا غالباً ما يُذكر طريق الحق بالافراد بينما يذكر طريق الشر متعددا، وقد يذكر أحياناً طريق الخير بالتعدد، ويراد به فروع الشريعة.

﴿ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَّتَ عَلَيْهِم ﴾ الإنعام: إيصال النعمة. والنعمة في الأصل الحالة التي يستلذها الإنسان من لين العيش، والخفض والدعة والمال ونحوها (٢٠).

والنعمة: اسم جنس يقع على القليل والكثير، وإذا أضيفت الى معرفة دلت على الإنعام المطلق التام أي على عموم النعم الدينية والدنيوية والأخروية (على عما في قوله تعالى: ﴿ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمُ الله يَعْمَتِي ﴾ (٤) ، وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْكُمُ ، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ ٱللّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ (١٠) .

والإنعام خاص بإيصال النعمة والإحسان والخير إلى الغير من بني

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الأمثال باب (۱) الحديث ۲۸۰۹، وأحمد ۱۸۲: والطبري في «تفسيره» ۱: ۵۲: «إسناده حسن وصححه الحاكم».

<sup>(</sup>٢) انظر «لسان العرب» مادة «نعم»، «البحر المحيط» ٢٦:١، «أنوار التنزيل» ١١:١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «أبوار التنزيل» ١:١١. «إجتماع الجيوش الإسلامية» ١-٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية:٣.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم، الآية:٣٤، وسورة النحل، الآية:١٨.

آدم، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنْعَمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ (١).

ولا يسمى الإحسان إلى غير الناطقين إنعاماً فلا تقول: أنعمت على الفرس.

﴿عليهم﴾ قرأ حمزة بضم الهاء ﴿عليهُم﴾، وقرأ الباقون بكسرها ﴿عليهم﴾ (٢).

والمُنعَم عليهم: هم الذين وفقهم الله لسلوك الطريق المستقيم، للهدى ودين الحق. كما قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِيَ آرُسُلَ رَسُولُهُ لِللهدى ودينِ الْحق . كما قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِيَ آرُسُلَ رَسُولُهُ لِأَلَّهُ لَكُ وَدِينِ الْحَقِّ ﴾ (٣) أي إلى العلم النافع والعمل الصالح، إلى معرفة الحق والعمل به، إلى الإيمان بالله تعالى، إلى طاعة الله وطاعة رسوله ـ عَلَيْ \_ . وتلك أجل نعمة وأعظمها، فهي سبب للسعادة في الدارين، وافلوز بأعلى الدرجات في جنات النعيم.

وهم المذكورون في قوله - تعالى -: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ الْكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَ تَلْمِيتًا ﴿ آلَ وَإِذَا لَآتَيْنَاهُم مِن لَدُنَّا أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ آلَهُ وَلَهَدَيْنَاهُمْ مِن لَدُنَّا أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ آلَهُ وَلَهَدَيْنَاهُمْ مِن لَدُنَا أَجُرًا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَهَدَيْنَهُمْ مِن طُلُ مُسْتَقِيمًا ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِم مِن النَّبِيتُ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينُ وَحَسُنَ أُولَتِهِكَ أَنْعَمُ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلَيْهِم مِن النَّهِ عَلِيمًا ﴿ وَكَنْ بِاللّهِ عَلِيمًا ﴿ وَكُنْ بِاللّهِ عَلِيمًا اللّهِ ﴾ (٤).

السورة الأحزاب، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإقناع في القراءات السبع» ٢: ٥٩٥، «المحرر الوجيز» ١: ٨٣، «زاد المسير» ١: ١٦، «المهذب في القراءات السبع» ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآيات ٢٦ ـ ٧٠. انظر «تفسير الطبري» ١: ١٧٧ ـ ١٧٩، «الجامع لأحكام =

وهم المذكورون في قوله تعالى في سورة مريم ﴿ أُولَيَكَ اللَّهِ مَنَ أَلَيْنَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّنَ مِن ذُرِيَّةِ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ بِلَ وَمِعَنْ هَدَيْنَا وَلَجَنَيْنَا أَإِذَا لِنَالَى عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّنَ أَلْ اللَّهِ عَالَيْنَ الرَّحْمَنِ خَرُواْ سُجَدًا وَثَكِيًّا اللهِ عَلَيهم بَاجِل نعمة وأعظمها، وهي: نعمة الإيمان، كما قال تعالى ردا على الأعراب: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُواْ عَلَى إِسْلَامَكُم لِللَّهُ يَمُنُ وَعَلَيْكُم أَنْ هَدَالِكُم اللهُ عَلَي اللَّهُ مَنْ أَلَا اللهُ عَلَي اللَّهُ مَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ اللَّه عَلَيْكُم أَنْ أَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم أَنْ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم أَلُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَ

«والنبيين» جمع نبي، ويدخل فيهم الرسل من باب أولى، لأن كل رسول نبي ولا عكس، ويأتي في مقدمتهم أولو العزم، كما قال تعالى: ﴿ فَٱصْبِرْ كُمَاصَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ﴾ (٣).

وهم المذكورون في قوله ـ تعالى: ﴿ وَلِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّكَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْ أَلنَّبِيِّكَ مِيثَاقَهُمْ وَمِينَ فَي مَا مُنْ مَرْبَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ (١٠).

«والصِّدِّيقين»: جمع صدِّيق، يدخل فيهم من ثبت بالكتاب أو السنة وصفه أو تسميته بذلك منهم مريم ابنة عمران التي قال الله عنها: ﴿ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَحَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَّلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ مِسِدِيقَ أَنَّ

القرآن» ۱٤٩:۱، «إجتماع الجيوش الإسلامية» ١\_ ٣، «بدائع التغيير» ٢: ١٠٠،
 «تفسير ابن كثير» ١:٥٧.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأخزاب، الآية: ٧.

### كَانَا يَأْكُلُانِ ٱلطَّعِكَامُّ ﴾(١).

ومنهم أبو بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ لأن الرسول ـ ﷺ ـ سماه «الصديق» كما سيأتي الحديث في ذلك.

"والشهداء" جمع شهيد، وهو من قتل في سبيل الله، ويأتي في مقدمة الشهداء عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان ـ رضي الله عنهما حيث شهد لهما الرسول ـ على ـ بذلك كما روى أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ـ على ـ صعد أُحُدًا وأبو بكر وعمر وعثمان ـ رضي الله عنهم ـ فرجف بهم فقال النبي ـ على ـ اسكن أحد فإنما عليك نبى وصديق وشهيدان" رواه البخاري (٢).

ومنهم أيضاً: علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ، وطلحة بن عبيد الله والزبير بن العوام وسعد بن أبي وقاص.

كما روى أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ـ ﷺ كان على جبل حراء هو وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد بن أبي وقاص، فتحركت الصخرة، وفي رواية «فتحرك» فقال رسول الله ـ ﷺ: «اسكن حراء» وفي رواية: «اهدأ فما عليك إلا نبي وصديق وشهيد» رواه مسلم (۳).

<sup>(</sup>١) أُ سورة المائدة، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) في فضائل الصحابة \_ فضل أبي بكر رضي الله عنه، والأبواب بعده \_ الأحاديث ٣٦٧٥، ٣٦٨٦، ٣٦٨٩

٣) في فضائل الصحابة ـ فضائل طلحة والزبير ـ الحديث ٢٤١٧.

ومنهم أيضاً: حمزة عم النبي - عَلَيْق -، وأنس بن النضر، ومصعب ابن عمير - رضي الله عنهم - وغيرهم ممن قتل أو يقتل في سبيل الله، وكذا كل من قتل دون ماله كما في حديث عبدالله بن عمرو - رضي الله عنهما -، قال: سمعت رسول الله - عَلَيْق - يقول: «من قتل دون ماله فهو شهيد» متفق عليه (۱).

وعن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قال: «لما كان يوم خبير قُتل نفر من أصحاب النبي \_ ﷺ \_ فقالوا: فلان شهيد، وفلان شهيد،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في المظالم ـ الحديث ٢٤٨٠، ومسلم في الإيمان ـ الحديث ١٤١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الجهاد الحديث ٢٨٩٨، ومسلم في الإيمان ـ باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه ـ الحديث ١١٢. وأخرج مسلم أيضا نحوه من حديث أبي هريرة الحديث ١١١.

حتى مروا على رجل، فقالوا: فلان شهيد، فقال رسول الله \_ ﷺ \_: «كلا إني رأيته في النار في بردة غلها أو عباءة» رواه مسلم (١٠).

وروى أبو العجفاء أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ خطب، فقال: «تقولون في مغازيكم: فلان شهيد، ومات فلان شهيدا، ولعله يكون قد أوقر راحلته، ألا لا تقولوا ذلكم، ولكن قولوا كما قال رسول الله عليه الله عليه المجنة»(٢).

# ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّكَآلِينَ ﴿ \*

"غير" صفة للاسم الموصول "الذين" مبيّنة أو مقيدة على معنى أنهم جمعوا بين النعمة المطلقة، وهي نعمة الإيمان، وبين السلامة من الغضب والضلال، وقيل هي بدل من الاسم الموصول على معنى أن المنعم عليهم هم الذين سلموا من الغضب والضلال والتقدير: غير صراط المغضوب عليهم (٣).

والصحيح أنها صفة، وإنما صح مجىء «غير» صفة لمعرفة وهو الاسم الموصول مع أن «غيراً» لاتتعرف لشدة إبهامها \_ لما في من

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الإيمان ـ باب علظ تحريم الغلول، وأنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، الحديث ١١٤٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في النكاح ـ الحديث ٣١٤١، وأحمد ٤١:١، ٤٨، وقال الحافظ ابن حجر: «وهو حديث حسن». وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) انظر «معاني القرآن» للفراء ٧:١، «معاني القرآن» للأخفش ١٦٥-١٦٥، «تفسير الطبري» ١:١٨٠-١٨١، «المدخل لعلم تفسير كتاب الله» ص٨٩، «الكشاف» (الكشاف» ١١:١، «أنوار التنزيل» ١١:١٠.

الابهام ورائحة النكرة، ولأن «غيراً» أضيفت إلى «المغضوب» وهي معرفة، ووقعت بين ضدين منعم عليهم ومغضوب عليهم فضعف إبهامها كما قال ابن هشام (۱). أو زال إبهامها وتعرفت كما قال ابن السراج (۱). واختاره ابن القيم (۲).

و «غير» ملازمة للإفراد والتذكير، وللإضافة لفظاً أو تقديراً، وهي لا تعرّف وإن أضيفت إلى معرفة عند أكثر من اللغة، ولا تدخل عليها الألف واللام (٣).

وقد روى عن ابن كثير أنه قرأها بالنصب «غيرَ» على الحال، وثبت عنه وعن بقية القراء السبعة قراءتها بالكسر «غير»(٤).

«غير» مضاف و «المغضوب» مضاف إليه مجرور. و «عليهم» متعلق بـ «المغضوب»، قرأها حمزة بالضم «عليهُم» وقرأها بقية السبعة بالكسر «عليهِم» كقراءة «عليهِمُ» في قوله: ﴿أنعمت عليهم﴾ (٥).

وإنما وصف الله تبارك وتعالى صراط المنعم عليهم بقوله: ﴿عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴿﴾ لتأكيد كمال صراط المنعم عليهم، لأن الصفات السلبية يؤتى بها لإثبات كمال ضدها، كما في قوله \_ تعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر: «مغنى اللبيب» ١: ١٥٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: «بدائع المحيط» ۲: ۲۳\_۲۸.

<sup>(</sup>٣) انظر: «البخر المحيط» ٢٨:١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الكشاف» ١١:١، «المحرر الوجيز» ١:٥٥، «تفسير ابن كثير» ١:٥٥.

<sup>(</sup>٥) راجع ما سبق في الكلام على قوله: ﴿ صِرَاطُ ٱلَّذِينَ ٱلْغَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾

﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ (١).

فقوله: ﴿ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ صفة سلبية جيء بها لاثبات كمال ضدها، وهي الحياة.

وكقوله \_ تعالى ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ (٢). فهو لإثبات كمال قيّوميته \_ تبارك وتعالى .

والغضب: ضد الرضا<sup>(٣)</sup>.

وفي الحديث: «ألا وإن الغضب جمرة توقد في ابن آدم، ألا ترون إلى حمرة عينيه وانتفاخ أوداجه (٤)».

والغضب صفة من صفات الله \_ تعالى \_ يجب إثباتها لله، كما يليق بجلاله وعظمته، ولا تشبه صفات المخلوقين.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَطْغَوْا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ۗ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدُ هَوَىٰ إِنْ ﴾ (٥)

وفي حديث أبي هريرة في الشفاعة: «إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) أانظر: «لسان العرب»: مادة: غضب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه من حديث أبي سعيد الخدري ـ الترمذي في الفتن باب ما أخبر النبي ﷺ أصحابه بما هو كائن إلى يوم القيامة الحديث ٢١٩١. وقال: «حديث حسن صحيح»، وأحمد ٢١٩١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ٨١.

يغضب قبله مثله» . متفق عليه (١) .

والمراد بالمغضوب عليهم من استؤجبوا غضب الله، ووصفوا به، ممن قسدت إرادتهم فعدلوا عن الحق بعد أن عرفوه وعلموه.

وفي مقدمتهم اليهود، قال عدي بن حاتم: سألت رسول الله على عن قول ه عن قول الله على عن قول الله على عن قول الله عن قول الله عن قول الله والله والل

وقد وصف الله تعالى اليهود بالغضب وحكم عليهم به في مواضع من كتابه. قال تعالى: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ كَتابه. قال تعالى: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ عَالِي: ﴿ فِلْمَسْكَمَا الشَّمْ وَالْ يَعِادُونَ فَلَا مَنْ عِبَادُونَ فَلَا مَنْ عَبَادُونَ فَلَا مَنْ عَبَادُونَ فَلَا مَنْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابُ مُهِينُ (٤). وقال تعالى: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابُ مُهِينُ (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري عن أبي هريرة مطولا في الأنبياء الحديث ٣٣٤٠، ومسلم في الإيمان الحديث ١٩٤٠.

 <sup>(</sup>۲) إسناده صحيح. والحديث أخرجه الترمذي في تفسير سورة الفاتحة \_ الحديثان ٢٩٥٣،
 ٢٩٥٤، وأحمد ٢٠٨٥-٣٧٩، والطبري في «تفسيره» الأحاديث ١٩٥-١٩٥، ٢٠٩-٢٠٠٠ والطبراني في الكبير ١٠٤٠-١٠٠.

وقد أخرج الطبري \_ الأحاديث ١٩٦ ـ ١٩٩ ـ ٢١٣ عن عبدالله بن شقيق أنه أخبره من سمع النبي \_ ﷺ \_ يقول نحو حديث عدي قال ابن حجر في «الفتح» ١٥٩:٨: «ورواه أحمد» وأخرجه أبن مردويه فيما ذكر ابن كثير ١٠٩٠ من رواية عبدالله بن شقيق عن أبي ذر \_ موصولاً \_ وقد أشار إلى رواية أبي ذر الحافظ ابن حجر في الموضع السابق وقال: «إسناده حسن».

<sup>(</sup>٣) - سورة البقنزة، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٩٠.

ثُقِفُواْ إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلِ مِنَ النَّاسِ وَبَاءُو بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ مِنَ اللّهِ مِنَ اللّهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ ﴿ قُلْ هَلَ أُنْيِنَكُمُ مِشَرِ مِن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَعَنهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْحَنازِيرَ وَعَبَدَ الطَّلِغُوتَ أَوْلَيْكَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَآ و السَّبِيلِ ﴿ إِنَّ اللّهِ عَنَ اللّهُ عَلَيْهِ مِن رَبِهِم وَذِلَةٌ فِي الْحَيوَةِ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَذِلَةٌ فِي الْحَيوَةِ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَذِلَةٌ فِي اللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانِهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانُهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَالْا نَعَالَى : ﴿ يَكَانُهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانُهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانُهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانُهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تعالَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١٤) وقال تعالى : ﴿ يَكَانُهُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ الللّهُ عَلَيْهُمْ الللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وإنما وصفوا بالغضب ووصموا به، واستوجبوه، لأنهم عرفوا الحق وتركوه كفراً وحسداً، كما قال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهَ لِ ٱلْكِنَابِ لَقَ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعَدِ إِيمَانِكُم كُفَّالًا حَسَكًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعَدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُمُ لَلْحَقُّ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِنَابَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ اللَّهُمُ الْكِنَابَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ الْكِنَابَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنَّا لَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

وعن زيد بن عمرو بن نفيل أنه خرج إلى الشام، يسأل عن الدين، ويتبعه، فلقي عالما من اليهود، فسأله عن دينهم، فقال: إني لَعَلِّي أن أدين دينكم فأخبرني. فقال: لاتكون على ديننا حتى تأخذ نصيبك من غضب الله. قال زيد: ما أفر إلا من غضب الله، ولا أحمل من غضب الله شيئاً أبداً،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية ١١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الممتحنة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٩٠٩.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية:١٤٦، وسورة الأنعام، الآية: ٢٠.

وأني أستطيعه، فهل تدلني على غيره؟ قال: ما أعلمه إلا أن يكون حنيفا. قال زيد: وما الحنيف؟ قال: دين إبراهيم لم يكن يهودياً ولا نصرانياً ولا يعبد إلا الله، فخرج فلقي عالماً من النصارى، فذكر مثله. فقال: لن تكون على ديننا حتى تأخذ نصيبك من لعنة الله. قال ما أفر إلا من لعنة الله. » الحديث رواه البخاري(١).

﴿ وَلَا ٱلصَّا لِّينَ ﴾: أي ولا صراط الضالين.

ف الواو: عاطفة و «لا» زائدة إعراباً عند البصريين مؤكدة لمعنى النفي المفهوم من «غير» (٢) لئلا يتوهم عطف الضالين على ﴿ ٱلَّذِينَ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (٣) وليدلَ على أن ثم مسلكين فاسدين، وهما: طريق المغضوب عليهم عليهم وطريق الضالين (٤) ولرفع توهم أن الضالين وصف للمغضوب عليهم وأن ذلك من عطف الصفات بعضها على بعض (٥).

وقال الكوفيون هي بمعنى «غير» مؤكدة أيضاً (٢). ويؤيده قراءة عمر غير المغضوب عليهم وغير الضالين (٧).

<sup>(</sup>١) في مناقب الأنصار \_ باب حديث زيد بن عمرو بن نفيل \_ الحديث ٣٨٢٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» ۱:۱۸۹:، «مشكل إعراب القرآن» ۱:۲۱، «الكشاف» ۱:۲۱، «المحرر الوجيز» ۱:۷۸:، «الجامع لأحكام القرآن» ۱:۱۰۱، «البحر المحيط» ۱:۸۲، ۲۸:۰ «أنوار التنزيل» ۱:۱۱، «فتح الباري» ۱۰۹۱.

 <sup>(</sup>٣) انظر «المحرر الوجيز» ١:٨٧، «الجامع الأحكام القرآن» ١٥١:١، «البحر المحيط»
 ٢٩:١، «تفسير ابن كثير» ١:٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر «تفسير ابن كثير» ١:٥٨٠٥٧.

<sup>(</sup>٥) انظر «بدائع الفوائد» ٢: ٣٤\_٥٣,

<sup>(</sup>٦) انظر «فتح الباري» ٨: ١٥٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجها أبو عبيد في «فضائل القرآن»، وسعيد بن منصور في سننه فيما نقل ابن كثير .=

قال الحافظ ابن كثير<sup>(۱)</sup>: «والصحيح من مذاهب العلماء أنه يغتفر الإخلال بتحرير ما بين الضاد والظاء، لقرب مخرجيهما. . لمن لا يميز ذلك»

والضالين: جمع ضال. والضلال هو التيه والجهل والبعد عن الحق (٢) والعدول عن الطريق المستقيم، والانحراف عن المنهج القويم.

يقال: ضل الطريق: أي تاه وانحرف، كما يقال ضال، بدون إضافة قرينة، وإذا أطلق فالمرادبه العدول عن الطريق المستقيم، طريق الحق

ويطلق الضلال على النسيان، كما قال تعالى: ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُنَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا الْأُخْرِيُّ ﴾ (٣) أي أن تنسى إحداهما.

ويطلق على الاحتفاء وغياب الشيء كما قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي اَلْأَرْضِ آءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدًم ﴾ (٤) أي غُيِّبنا فيها، وصرنا تراباً.

ومنه قول الشاعر :

ألسم تسسأل فتخبــرك الـــديـــارُ عن الركب المُضلل أين ساروا<sup>(٥)</sup>

<sup>=</sup> ۱:۸۰. قال ابن كثير «هذا إسناد صحيح» قال وكذلك حكي عن أبي بن كعب أنه قرأ كذلك، وهو محمول على أنه صدر منهما على وجه التفسير». وانظر: «مشكل إعراب القرآن» ١:۲۲، «معالم التنزيل» ١:٤٢، «الكشاف» ١:١٢، «المحرر الوجيز» ١:٨٧.

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱:۹۹.

<sup>(</sup>٢) انظر «لسان العرب» مادة: «ضل»، «الجامع لأحكام القرآن» ١٣٠:١، «البحر المحيط» ٢٩٠٢٨.١

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة، الآية: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٥٠:١.

والمراد بالضالين: من فقدوا العلم، فتركوا الحق عن جهل، وعبدوا الله على غير هدى، وعلى غير بصيرة (١٠). قال تعالى: ﴿ فَمَاذَا بَمَّدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا الضَّلَكُ (٢٠). الضَّلَكُ (٢٠).

ويأتي في مقدمة الضالين النصارى (٣) كما في حديث عدي بن حاتم المتقدم قريباً أن رسول الله عليه على قوله: ﴿ولا الضالين﴾ هم «النصارى».

وهكذا وصف الله النصارى بالضلال في غير هذا الموضع. قال تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهُ لَ النَّهِ النَّهِ الْمَا الْمَوْنَعُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قال ابن كثير (٥) بعد أن ذكر تفسير المغضوب عليهم باليهود والضالين بالنصارى: «وقال ابن أبي حاتم لا أعلم بين المفسرين في تأويل ذلك اختلافاً».

وإذا كان سبب ضلال النصارى في الأصل هو الجهل، فلا يمنع أن يكون طرأ عليهم في هذا الزمن مع الجهل العناد والإصرار. واتباع الهوى،

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ١٩٢:١-١٩٥، «المحرر الوجيز» ٨٦:١، «الجامع لأحكام القرآن» ٨٦:١، «تفسير ابن كثير» ٥٨،٥٧:١.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) درج كثير من الكتاب المسلمين متأثرين بغيرهم من كتابِ غيرِ المسلمين على تسمية النصارى بالمسيحيين، وهذا خطأ لأن القرآن سماهم النصارى، ولم يسمهم المسيحيين، لأن المسيح منهم برىء.

<sup>(</sup>٤) سُورة المائدة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) في «تفسيره» ١:٩٥، وانظر: «فتح الباري» ١٥٩:٨.

كما هو واقع الآن.

وكل من اليهود والنصارى مغضوب عليهم وضالون، وكذا كل من حاد عن منهج الله عن علم، أو عن جهل إلا أن أخص أوصاف اليهود الغضب، ومثلهم من ترك الحق بعد معرفته، وأخص أوصاف النصارى الضلال<sup>(۱)</sup> ومثلهم من عبدالله على جهل.

ولا يلزم من هذا أن لا يوجد من بين اليهود من هو جاهل ضال، ومن بين النصارى من هو عالم، ولا يمنع من هذا أن يكفر نصراني، وهو يعرف الإسلام كما يعرف ابنه وزوجته.

ولما كان اليهود تركوا الحق بعد معرفته، وكانوا أجراً على محارم الله تعالى \_، وأقسى قلوباً كانوا أحق بوصف الغضب، وأولى بأن يقدم وصفهم على وصف النصارى الضالين مصداق ذلك قوله تعالى: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدُّ اللَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ اَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَودًةً لِللَّاسِ عَدَوَةً لِللَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ اَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَودًةً لِللَّاسِ عَدَوَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ الشَّرَكُوا وَلَتَجِدَنَ اللَّهُ مَودًةً لَلْهُ لِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قال ابن القيم (٣): «والمغضوب عليه ضال عن هداية العمل، والضال مغضوب عليه لضلاله عن العلم الموجب للعمل، فكل منهما ضال مغضوب عليه، ولكن تارك الحق بعد معرفته أولى بوصف الغضب وأحق

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ١: ١٩٥، «تفسير ابن كثير» ١: ٥٨ـ٥٧

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ١:٣٤\_٣٤، وانظر «التفسير القيم» ص١١، «بدائع الفوائد» ٢:٢٩-٣، «تفسير ابن كثير» ١٠٨٥.

به، ومن هنا كان اليهود أحق به، وهو متغلظ في حقهم. . والجاهل بالحق أحق باسم الضلال، ومن هنا وصف النصاري به. . . ».

وقد ذكر ابن القيم (۱) من الوجوه في تقديم المغضوب عليهم على الضالين أن اليهود متقدمون على النصارى من حيث الزمان، وأنهم كانوا هم الذين يلون النبي عليه من أهل الكتابين لأنهم كانوا في المدينة أما النصارى فكانت ديارهم نائية، ولأنه تقدم ذكر المنعم عليهم والغضب ضد الانعام والسورة هي السبع المثاني يذكر فيها الشيء وضده.

وكل من كان عنده علم فلم يعمل به، بل اتبع هواه، وجانب شرع الله عن علم وبصيرة ومعرفة ففيه شبه من اليهود، ومتوعد بالغضب بقدر معصيته، وله منه نصيب بقدر شبهه فيهم.

وكل من عبدالله على جهل وضلال \_ معذور بجهله \_ يه شبه من النصارى وموصوف بالضلال على قدر معصيته، وله نصيب منه بقدر شبهه فيهم. ولهذا كان السلف \_ رضي الله عنهم يقولون «من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر «بدائع القوائد» ٣٣:٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢: ٣٢.

والنصاري؟ قال: فمن» متفق عليه (۱)

وقال \_ على النتين وسبعين فرقة ، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة ، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة ، كلها في النار إلا واحدة . قلنا من هي يارسول الله؟ قال : من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي (٢٠) .

ومما يدل على شمول الغضب لليهود وغيرهم، وشمول الضلال للنصارى وغيرهم أن الله توعد بالغضب في القرآن الكريم مرتكبي بعض الكبائر والكفرة والمنافقين والمشركين من هذه الأمة، ووصف كثيراً منهم بالضلال، كما وصفهم بذلك رسول الله عليه الشهراء

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلِيمًا فَجَزَآ وُو جَهَنَمُ حَلِادًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ ٢٠٠٠.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَيِدِ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَكَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَكَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَاءَ يَغَضَبِ مِن كَاللَّهِ ﴾ (٤).

وقال تعالى: ﴿ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّن

<sup>(</sup>١) أخرجه من حديث أبي سعيد الخدوي: البخاري في الأنبياء ـ باب ما ذكر عن بني إسرائيل الحديث ٢٦٨٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في السنة \_ باب شرح السنة \_ الحديث ٣٨٤٢ \_ ٣٥٩٦، والتزمذي في الإيمان \_ ماجاء في افتراق هذه الأمة الحديث ٢٦٤٠ وقال: «حديث صحيح»، وابن ماجه في الفتن وافتراق الأمم الحديث ٣٢٢٥ \_ ٣٩٩١. قال الألبائي: «حسن صحيح».

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) - سورة الأنفال، الآية: ١٦٠.

ٱللَّهِ ﴾ (''، وقدال تعدالى: ﴿ وَٱلْخَلِمِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱللَّهِ عَلَيْهَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَٱلْخَلِمِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ \* اللَّهِ عَلَيْهَا ۚ إِن كَانَ مِنَ السَّادِقِينَ ﴿ \* اللَّهِ عَلَيْهَا ۚ إِن كَانَ مِنَ السَّادِقِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهَا لَا إِن كَانَ مِنَ

وقال تعالى: ﴿ وَيُعَذِبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ الظَّ آيِّينَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿ ﴾ (٣).

وقال \_ ﷺ : «من حلف على يمين يقتطع بها مال امرىء مسلم لقي الله وهو عليه غضبان» متفق عليه (٤)

وقال ﷺ: «إذاباتت المرأة هاجرة فراش زوجها بات الذي في السماء ساخطاً عليها»(٥).

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَبَدُّلِ ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ السَّكِيلِ ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلَا السَّكِيلِ ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلَا اللَّهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ لَمَ مَت بَعِيدًا ﴿ وَلَوْلا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ لَمُ مَت عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمُ مَت طَآبِفَ لَهُ مِنْهُمْ اللهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ لَمُ مَت طَآبِفَ لَهُ مِنْهُمْ اللهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ اللهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ اللهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ الله عَلَيْكُ وَمَا يُضِلُونَ وَمَا يُضِلُونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ ﴿ (^) ، وقال تعالى:

سورة النحل، الآية: ١٠٦.

 <sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، الآية:٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الشهادات من حديث عبدالله بن مسعود الحديثان: ٢٦٦٦، ٢٦٦٧، ومسلم في الإيمان ـ الحديث ١٣٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في النكاح ـ تحريم امتناعها من فراش زوجها ـ الحديث ١٤٣٦.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية:١٠٨.

<sup>(</sup>V) سورة النساء، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٨) سورة النساء، الآية: ١١٣.

﴿ قُلْ هَلْ نُلَيِّنَكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعَمَالًا ﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِ الْمَيَوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ فِي اللَّهِ مَن لَّا يَعْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ وَمَنْ أَصَلُ مِمَّن يَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَّا يَعْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ وَمَنْ أَصَلُ مِمَّن يَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَعْسِنُونَ صُنْعًا لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيدَمَةِ ﴾ (٢).

وقال ﷺ في حديث أبي بكرة: «ألا فلا ترجعوا بعدي ضلالا يضرب بعضكم رقاب بعض» متفق عليه (٢)

قال ابن القيم (٤): «والغضب نتيجة فساد القصد، والضلال نتيجة فساد العلم، فاعتلال القلوب ومرضها نتيجة لأحد هذين الفسادين، وبالهداية للصراط المستقيم الشفاء من مرض الضلال، وبالتحقق بـ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَعَمَلًا وَحَمَلًا وَحَمَلًا الشفاء من مرض فساد القصد».

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٤، ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في حديث طويل في خطبته ﷺ في حجة الوداع \_ في الأضاحي \_ الحديث ٥٥٥٠، ومسلم في القسامة \_ باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال \_ الحديث ١٦٧٩.

<sup>(</sup>٤) «مدارج السالكين» ٧٩:١ بتصرف.

## المبحث الثامن ما يؤخذ من سورة الفاتحة من فوائد وأحكام

1- مشروعية الابتداء في بالبسملة في الكتب والرسائل والخطب والمواعظ ونحوها تأسيا بكتاب الله تعالى، حيث ابتدأ عز وجل كتابه بها ومشروعية الاستفتاح بها عند قراءة أي سورة من سور القرآن، لأن الله افتتح بها سورة الفاتحة وغيرها من السور عدا سورة براءة فلا تشرع البسملة معها.

٢ مشروعية حمد الله \_ تبارك وتعالى \_ في افتتاح الكتب والرسائل
 والخطب والمواعظ ونحوها تأسياً بكتاب الله \_ حيث افتتحه جل وعلا
 بالحمد.

" حمد الله - تعالى - لنفسه (۱)، وثناؤه عليها، وتمجيده لها، لما له من صفات الكمال. قال تعالى: ﴿الحمد لله ﴿، وقد جاء هذا كثيرا في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةُ ﴾ (۲)، وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةُ ﴾ (۳). تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱللَّمَوْنِ شَلِيهُ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱللَّمَوْنِ سَبِ وَٱلْآرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ شَلِيهِ ﴾ (۳).

ولم يأذن في ذلك لأحد من خلقه، بل نهاهم في محكم كتابه

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ۱:۱۳۹، «أحكام القرآن» للجصاص ۲:۲، «أحكام القرآن» لابن العربي ٤:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١:٣٥، «تفسير ابن كثير» ٢:١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية:١٨.

فقال: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُو أَعَلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ الْحِثُوا فَي وَجوه المداحين التراب (٢) وقال ﷺ: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا: عبدالله ورسوله (٣)».

٤- أمر الله - تعالى - عباده أن يحمدوه ويثنوا عليه ويُمجِّدوه - لما له من صفات الكمال، وتعليمهم كيفية ذلك، لأن قوله: ﴿ ٱلْحَـَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴿ ٱلْحَـَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ وإن كانت هذه جملة خبرية، فهي متضمنة لمعنى الطلب(١٤).

وهكذا جل الآيات التي حمد الله \_ تعالى \_ بها نفسه هي متضمنة تعليم عباده وأمرهم أن يحمدوه.

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الزهد من حديث المقداد بن الأسود ـ الحديث ٣٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأنبياء \_ الحديث ٣٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: "تفسير الطبري" ١:٣٩، "أحكام القرآن" للجصاص ٢٣:١، "أحكام القرآن" لابن العربي ١:٤، "الجامع لأحكام القرآن" ١:١٣٥-١٣٦، "تفسير ابن كثير" ١:٥٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الطهارة - باب فضل الوضوء الحديث ٢٢٣ من حديث أبي مالك الأشعري.

وعن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ -: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها» (١)

٥- أن الوصف الكامل مستحق لله على الدوام، وفي جميع الأحوال لقوله: ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِللَّهِ رَبِّ اَلْعَكُمِينَ ﴿ ﴾ فهي جملة اسمية تفيد الاستمرار والدوام والكمال فهو المحمود على الدوام وبكل حال كما قال تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْأَخِرَةً ﴾ (٢).

٦- في قوله تعالى: ﴿الحمد شه ﴾ رد على الجبرية، الذين يقولون: إن الله جبر العبد على أفعاله، ومن ثم عاقبه عليها ـ تعالى الله عن قولهم علوا كبيراً، ووجه الرد عليهم: أن في إثبات حمده ووصفه بصفات الكمال ما يقتضي أنه لايعاقب عباده على ما لا قدرة لهم عليه، ولا هو من فعلهم '".

٧- أن الحمد لا ينبغي أن يكون إلا لمن هو أهل له، ولمقتضي لذلك، وإلا فهو زور وباطل، لأن الله لما حمد نفسه ذكر ما يقتضي ذلك، وأنه تعالى أهل لذلك لكونه - تعالى -: الله رب العالمين ﴿ ٱلرَّحِيمِ ثَرُ مُلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الذكر \_ باب استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل والشرب \_ الحديث ٢٧٣٤

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» ٩٢-٩١.١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الكشاف» ٩:١، «أنوار التنزيل» ٩:١.

قال ابن القيم (١) رحمه الله: «في ذكر هذه الأسماء بعد الحمد، وإيقاع الحمد على مضمونها ومعناها ما يدل على أنه محمود في الهيته، محمود في ملكه، الهيته، محمود في رحمانيته، محمود في ملكه، وأنه إله محمود ورب محمود، ورحمن محمود، وملك محمود، فله بذلك جميع أقسام الكمال، كمال من هذا الاسم بمفرده، وكمال من اقتران أحدهما بالآخر..».

٨- يؤخذ من قوله - تعالى -: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾ الاقرار والاعتراف من العبد لله جل وعلا بالكمال من جميع الوجوه وبالفضل والإنعام والإحسان، والإقرار من العبد على نفسه بضعفه وفقره وحاجته إلى ربه في أمور دينه ودنياه. وهذا من أجل أنواع العبادة لله وأفضلها، بأن يعترف العبد لله بالكمال المطلق من جميع الوجوه، ويدخل على ربه من باب الذلة والانكسار، ولا يعجب بعمله وهذا هو أصل معنى العبادة لله تعالى - كما تقدم. وقد كان هذا دأب الأنبياء والمرسلين والصالحين من أممهم يدعون ربهم متذللين خاضعين سائلين ربهم المغفرة قال ﷺ: «أنت ربي وأنا عبدك ظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي جميعاً إنه لايغفر الذنوب إلا أنت (٢٠).

٩- إثبات توحيد الأسماء والصفات «توحيد العلم» لأن الله افتتح

<sup>(</sup>۱) في «مدارج السالكين» ١: ٩٥-٦١، وانظر «التفسير القيم» ص٣٤-٣٧. وانظر «الكلام عن مسألة السماع» ص١٩٧-١٩٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين - الحديث ٧٧١ من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه . وانظر «أمراض القلوب وشفاؤها» لابن تيمية ص١١-١٢.

السورة بقوله تعالى ﴿الحمد لله ﴾ ومعناه \_ كما تقدم \_ وصفه تعالى بصفات الكمال، كما ذكر تعالى فيها خمسة من أسمائه، وهي «الله»، و«الرب» و«الرحمن» و«الرحيم» و«الملك» وهذه الأسماء دالة على بقية أسمائه تعالى، وكل منها يؤخذ منه إثبات صفة من صفاته \_ تعالى فاسمه \_ تعالى «الله» يدل على إثبات صفة الألوهية له \_ تبارك وتعالى، واسمه «الرب» يدل على إثبات صفة الربوبية العامة له تعالى صفة ذاتية له تعالى وصفة فعلية، واسماه «الرحمن» «الرحيم» يدل الأول على إثبات صفة الرحمة الذاتية له \_ تعالى ويدل الثاني «على إثبات صفة الرحمة الذاتية له \_ تعالى ويدل الثاني «على إثبات صفة الرحمة الفعلية له عز وجل» كما قال تعالى: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن الرحمة الفعلية له عز وجل» كما قال تعالى: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً وَيَرْحَمُ مَن الرحمة الفعلية له عز وجل» كما قال تعالى: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً عَلَى القراءتين يدل على أنه مالك يوم الدين ومليكه.

وأن من صفاته تعالى الذاتية والفعلية أنه مالك، وملك يوم الدين كما يدل قوله تعالى: ﴿عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ على إثبات صفة الغضب له \_ تعالى \_، كما يليق بجلاله وعظمته. وفي إثبات أسمائه تعالى وصفاته رد على نفاتها من المعطلة وغيرهم.

وقد ذكر ابن القيم (٢) ـ رحمه الله ـ اشتمال الفاتحة على أنواع التوحيد الثلاثة ثم ذكر أنه دلّ من هذه السورة على توحيد الأسماء والصفات شيئان مجمل ومفصل، قال: «أما المجمل فإثبات الحمد له

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>۲) انظر «مدارج السالكين» ١٠٤١.٥٩، وانظر: «التفسير القيم» ص٢٦-٣٥، ٥٥.

سبحانه، وأما المفصل فذكر صفة الإلهية والربوبية والرحمة والملك، وعلى هذه مدار الأسماء والصفات. فأما تضمن الحمد لذلك، فإن الحمد يتضمن مدح المحمود بصفات كماله ونعوت جلاله، مع محبته، والخضوع له، فلا يكون حامداً من جحد صفات المحمود، ولا من أعرض عن محبته والخضوع له، وكلما كانت صفات كمال المحمود أكثر كان حمده أكمل، وكلما نقص من صفات كماله نقص من حمده أكثر كان حمده أكمل وكلما نقص من صفات كماله نقص من حمده وكثرتها. ثم ذكر دلالة هذه الأسماء الخمسة وغيرها من أسمائه تعالى «الله» على إثبات الذات والصفات له جلا وعلا ثم بين دلالة اسمه تعالى «الله» على جميع أسمائه الحسني وصفاته العليا، ولهذا تضاف إليه جميع أسمائه الحسني وصفاته العليا، ولهذا تضاف إليه جميع أسمائه كما قال تعالى «وَلِلَهُ الأَسْمَاءُ الْمُسْمَةُ فَالْمُسْمَاءُ أَلْمُسْمَاءً أَلْمَاءً أَلْمُسْمَاءً أَلْمُ فَكُر ما هو أخص من هذه الأسماء .

• ١- إثبات توحيد الألوهية، «توحيد العبادة» يؤخذ من اسمه \_ تعالى: ﴿اللهِ ﴾ لأن معناه كما تقدم: المألوه المعبود محبة وتعظيماً.

<sup>(</sup>١) ﴿ سُورَةُ الْأَعْرَافُ، الْآيَةُ : أُ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) في «مجموع الفتاوي» ۱۲:۱٤.

11- إثبات توحيد الربوبية بقسميه العام لجميع الخلق، والخاص بأولياء الله - تعالى - لقوله: ﴿ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسَعَعِينُ ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسَعَعِينُ ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسَعَعِينُ ﴿ وَ إِيَّاكَ مَا لَكُهُم ومالكهم والمتصرف فيهم ومربيهم بجميع النعم، وفي هذا رد على الملحدين الذين ينكرون وجود الله تعالى الله عن قولهم علوا كبيراً. إذ إن كل ما في الكون من المخلوقات دليل على وجوده وكماله في ذاته وصفاته، كما قيل:

فواعجباً كيف يعصى الإله أم كيف يجحده الجاحد

بل إنه تعالى دليل على كل شيء، ولهذا قالت الرسل لأممهم: ﴿ أَفِي ٱللَّهِ شَاكُ ﴾ (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «كيف يطلب الدليل على من هو دليل على كل شيء»، وكان كثيراً ما يتمثل بهذا البيت:

وكيف يصح في الأذهان شيء إذا احتماج النهار إلى دليل

وهو تعالى مرب لأوليائه المتقين وحزبه المفلحين تربية خاصة بتوفيقهم للإيمان والعمل الصالح، ودفع الصوارف عنهم مما يبعث في قلوبهم الطمأنينة إلى رعاية الله الدائمة وربوبيته القائمة وحفظه الذي لا

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» ٨٧:١٠.

يغيب(١)

وإذا ثبتت الربوبية صفة عامة له تبارك وتعالى صفة ذاتية، وصفة فعلية وجب توجه جميع الخلق إليه في جميع حوائجهم، وفي جميع عباداتهم لأن من لازم ربوبيته لجميع خلقه، أن يكون هو الإله المعبود، لأن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية، كما أن توحيد الألوهية يتضمن توحيد الربوبية، ولهذا لما قال تعالى ﴿ ٱلْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ ﴾ أتبع ذلك بوصفه تعالى بقوله ﴿ رُبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِشَارَةَ إِلَى أَنْ المستحق للعبادة هو المتفرد بالربوبية والملك والخلق والتدبير، وعلى هذا فما دل من السورة على إثبات توحيد الألوهية ففيه دلالة بالتضمن على توحيد الربوبية، وما دل منها على توحيد الربوبية ففيه دلالة بالالتزام على توحيد الألوهية كما أن في إثبات ربوبيته ردأ على المشركين معه في إلهيته الذي يعبدون غيره مع إقرارهم بربوبيته. كما أن في إثبات ربوبيته للعالمين دليلاً على مباينته لخلقه بذاته، وبربوبيته وصفاته وأفعاله، وفي هذا رد على من نفى مباينته لخلقه. كما أن في إثبات ربوبيته أيضاً رداً على أهل الاشراك في ربوبيته من المجوس والقدرية وغيرهم الذين يثبتون مع الله حالقاً آخر. فالقدرية المجوسية يقولون: العبد يخلق فعل نفسه، فلا تدخل أفعالهم تحت ربوبيته ـ تعالى الله عن ذلك<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: «في ظلال القرآن» ١٨:١.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارج السالكين» ۱:۸۱، ۸۳-۹۰، «التفسير القيم» ص8-۹-۵۳.

17 ـ إثبات علم الله تعالى الشامل، وقدرته التامة من قوله: ﴿ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ رَبِّ اللهُ الْعَلَمِينَ وَخَلَقَهُ لَهُم أَن يكُونَ عَالَماً بَهُم وَبَأْحُوالَهُم، وأَن يكون ذا قدرة تامة نافذة فيهم، كما قال عالماً بهم وبأحوالهم، وأن يكون ذا قدرة تامة نافذة فيهم، كما قال تعالى: ﴿ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

17- إثبات أنه تعالى الأول بلا بداية لأن قوله: ﴿ رَبِّ الْعَدَامِينَ فَيْ مَعْنَاهُ أَنهُ خَالَقُهُمْ وَمُوجِدُهُمْ مِنْ الْعَدَمُ بعد أَنْ لَمُ يَكُنْ يَكُونُوا شَيئاً كَمَا قَالَ \_ تعالى \_: ﴿ هَلْ أَنَى عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهُولَمُ يَكُنْ شَيئاً مُذَكُورًا فِي كُنْ الدَّهُولَةُ يَكُنْ شَيئاً مُذَكُورًا فِي كُنْ اللهُ عَلَى أَنْهُ تعالى هو الأول بلا بداية والآخر بلا نهاية كما قال تعالى: ﴿ هُو ٱلأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّافِرُ وَالنَّافِيرُ وَالنَّافِرُ وَالنَّافِرُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَيْ ﴾ (٣) .

١٤ أن الأحق بالاستعانة والمسألة هو اسم «الرب» لأن من معانيه المربي الخالق المالك الرازق المدبر الناصر الهادي.

ولهذا كان جل دعاء الأنبياء والصالحين وسؤالهم بهذا الاسم (٤).

كما قال الأبوان عليهما السلام: ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا آَنَفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِر لَنَا وَرَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِر لَنَا وَرَبَّحَمّْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَ ﴾ .

السورة الطلاق، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: «دقائق التفسير» ١:١٧٦-١٧٧١، «تيسير الكريم الرحمن» ٣٤:١.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

وقال نوح عليه السلام: ﴿ رَّتِ ٱغْفِرُ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ لِيَّةٍ مُؤْمِنًا وَلِلْكَ وَلِمَن دَخَلَ لِيَّةٍ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَا لَمُزِدِ الظَّلِمِينَ إِلَّا لَبَارًا ﴿ وَلَا لَكُونُ مِنْكِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَا لَمُؤْمِنَا لِللَّا لِمَارًا ﴿ وَلَا لَمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَلَا لَمُؤْمِنَاتِ وَلَا لَمُؤْمِنَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُؤْمِنَا لَا لَهُ وَلِينَا لَا لَهُ وَلِينَا لَا لَهُ وَلِينَا لَهُ اللَّهِ وَلَا لَمُؤْمِنَا لَا اللَّهُ لِينَا لِلللَّهِ اللَّهِ لَهُ اللَّهِ لَيْ اللَّهِ لَيْنَالِ لَلْمُ لَا لَهُ وَلِينَا لِللَّهُ وَلَا لَمُؤْمِنَا لَا لَهُ وَلِينَا لَا لَهُ وَلِينَالِكُونَ وَلِينَالِ لَا لَهُ وَلِلللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِي لَا لَهُ وَلِينَالِكُونَ لِللْهُ وَلَا لَهُ إِلَّهُ مِنْ إِلَّا لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ وَلِينَاتِ وَلِلْلِمُ وَلِينَالِكُونِ لِللْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ إِلَيْنَا لِلللَّهُ لِللْهُ وَلِينَالِكُونِ لِللْهُ وَلِيلُونِ لِللْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَلِينَاتِ وَلَالْمُ لِينَالِينَالِينَا لِلللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِيلُولِينَالِينَالِينَا لِللَّهُ لِلْمُ لِللْمِنْ لِلْمُ لِلْمُ لِللللَّهِ لِلللَّهِ لَلْمُ لِللَّهِ لَلْمُ لِلللَّهُ لِلللَّهِ لَلْمُ لِللَّهِ لَلَاللَّهُ لِلْمُ لَلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْمِنِينَ لَا لَاللَّهُ لِلللللَّهِ لَلْمِنْ لِلللَّهُ لِللللَّالِينَالِينَالِكُولِيلِيلِيلِيلِيلِيلُولِيلِيلُولُولِيلُولِيلِيلُولِيلِيلُولِيلِيلِيلِيلُولِيلِيلُولِيلُولِلْمِنْ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْمُؤْمِنِيلُولُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولُولِللْمُولِيلُولُولِلْكُولِيلُولِيلُولِلْلِلْمُ لِلْمُؤْمِلِيلُولِيلُولِيلُولِلْلِلْمِلْمُ لِللْمُعِلِيلِيلِيلُولِلْمِنْ لِلْمُؤْمِلُولُولِلْلِلْمُ لِللْمِنِيلُولِيلُولِيلُولِلْلِلْمِلْمِلْلِلْلِيلِلْمُلْمِ لِلْمُؤْمِلِيلُولِيلُولِلْلِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُولِيلُولِلْمِنْ لِلْمُول

وقال الخليل عليه السلام: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْنِي مُقِيـَدَ الصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيَّ رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ۞ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَىَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمُ يَقُومُ الْحِسَابُ ۚ ۚ ﴿ ﴾ (٢)

وقال موسى عليه السلام: ﴿ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِرَ لِي فَغَفَرَ لَهُۥ ۗ إِنْكُمُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللهِ ﴿ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِرُ لِي فَغَفَرَ لَهُۥ ۗ

وقال عيسى عليه السلام: ﴿ اللَّهُ مَّ رَبَّنَاۤ أَزِلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ السَّـعَآءِ تَكُونُ لَنَاعِيدُا لِأَوَّلِنَاوَءَاخِرِنَاوَءَ لِيَةً مِنكُّ وَٱرْزُقَنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ اَنْ ﴾ (٤)

وقال تعالى لنبينا محمد ﷺ: ﴿ وَقُل رَّبِّ ٱدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَٱخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَٱخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَٱخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَٱجْعَل لِي مِن لَدُّنِكَ سُلْطَكْنَا نَصِيرًا ﴿ ﴾ (٥)

وقال نبينا محمد - عَلَيْهُ -: «اللهم أنت ربي وأنا عبدك ظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي جميعاً إنه لايغفر الذنوب إلا أنت» (١٠) وذكر الله عن المؤمنين قولهم: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوَ أَخْطَأَأَناً رَبَّنَا

<sup>(</sup>١) سنورة نوح، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٤٠ـــــ ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الآية: ١٦٪.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية:١١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٨٠.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين الحديث ٧٧١ من حديث على بن أبي طالب \_ رضي
 الله عنه .

وَلَا تَخْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُمْ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَكِيْلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ وَأَعْفُ عَنَا وَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمُنَا ۚ أَنْتَ مَوْلَدَ لَنَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الْكَافِرِينَ فَيْ الْفَوْمِ الْكَافِرِينَ فَيْ الْعَالَمُ اللّهُ وَالْحَكْفِرِينَ فَيْ اللّهَ وَالْحَكْفِرِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

10 ـ في قوله: ﴿ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴿ ﴾ إشارة إلى تساوي الخلق في الربوبية العامة التي بمعنى الخلق والملك والتدبير. وهذا يدل على أن البشر تجمعهم الربوبية فربهم واحد كما أن أباهم واحد، لافخر لجنس على جنس إلا بالتقوى (٤).

وفي هذا رد على من يفتخر بحسبه ونسبه. كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اَكُرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَلَكُمْ ﴾ (٥).

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ـ ﷺ -: "إن الله عز وجل قد أذهب عنكم عبيّة (٢) الجاهلية وفخرها بالآباء، مؤمن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآيتان: ١٩٣–١٩٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الأركان الأربعة» للندوي ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) عبية الجاهلية: أي تكبرها.

تقي، وفاجر شقي، أنتم بنو آدم، وآدم من تراب، ليدعن رجال فخرهم بأقوام إنما هم فحم من فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان، التي تدفع بأنفها النتن»(١).

17- في إثبات حمده وربوبيته للعالمين وتوحيده رد على من قال بقدم العالم فإن في إثبات حمده ما يقتضي ثبوت أفعاله الاختيارية، والفعل متأخر عن فاعله وفي إثبات ربوبيته للعالمين ما يقتضي أن كل ما سواه مربوب مخلوق بالضرورة، وكل مخلوق حادث بعد أن لم يكن، وفي إثبات توحيده ما يقتضي عدم مشاركة شيء من العالم له في خصائص الربوبية، فالتوحيد ينفي ثبوته لغيره ضرورة، كما ينفي ثبوت الربوبية والإلهية لغيره (٢).

۱۷ في إثبات رحمته ـ تعالى ـ ورحمانيته رد على الجبرية في أن الله يعاقب العبد على ما لا قدرة له عليه، ولا هو من فعله، بل يكلفه ما لايطيق ثم يعاقبه عليه. وهذا باطل فإن في ثبوت رحمته ورحمانيته ما يقتضي أنه تعالى ـ لايكلف العبد ما لا قدرة له عليه، ولا يعاقبه بما ليس من فعله، وما لا قدرة له عليه "ب بل إنه تعالى ـ برحمته يعفو حتى عن بعض ما فعله العبد، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا آصَبَكُم مِن عَن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الأدب ـ باب التفاخر بالأحساب ـ الحديث ٥١١٦، والترمذي في المناقب ـ باب فضل الشام واليمن ـ الحديث ٣٩٥٥، وأحمد ٣٦١:٣٦، ٥٢٤، وقال الترمذي «حسن غريب»، ونقل عن المنذري تصحيحه، و«حسنه الألباني».

<sup>)</sup> انظر: «مدارج السالكين» ١: ٩٧-٩١، «التفسير القيم» ص٦٢.

٣) انظر: «مدارج السالكين» ٩٢:١.

## مُصِيبَةِ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴿ ﴾ (١).

11 إثبات يوم القيامة، والرد على من أنكر البعث والمعاد الجسماني والتأكيد على أنه محقق الوقوع، ولهذا جعله كالموجود القائم في الحال فقال: ﴿مناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ وَحَصّه بالذكر مع أنه تعالى مالك الدنيا والآخرة معا لانقطاع أملاك الخلائق كلهافي ذلك اليوم، ولعظم ذلك اليوم كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ ﴿ } (٢).

19 ـ يؤخذ من قوله ـ تعالى: ﴿مناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ الدَلالة على أن الملك الحقيقي لله جل وعلا يظهر في ذلك اليوم إذ تنقطع جميع الأملاك سوى ملكه جل وعلا، وأن كل ملك دون ذلك الملك فهو حقير زائل، وأن الدنيا بما فيها من أملاك لا تساوي شيئاً بالنسبة للآخرة، وأنها بما فيها من أيام لاتعد شيئاً بالنسبة ليوم الدين يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ لِلْهِ الْمَحْقُ لِلرَّحْمَنِ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ إِنَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ إِنَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ إِنَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلْوَحْمُ اللَّهُ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ إِنَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلْوَحْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

٢٠ إثبات محاسبة الله للعباد ومجازاته لهم على أعمالهم بالعدل،
 لقوله تعالى: ﴿مثلِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِنِ ﴿ ﴾ والدين معناه الجزاء بالعدل:

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الاية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البروج، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية:٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الاية:١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النبأ، الآية: ٣٩.



أي كما تدين تدان، إن خيرا فخير وإن شراً فشر، كما قال تعالى: ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكَرُمُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكَّرًا يَكُمُ كُلُ يَكُومُ كُنُ ﴾(١)،

٢١- إثبات كتابة الأعمال وتدوينها وإحصائها، لأن المجازاة عليها تقتضي ذلك، إذ كيف يدان عليها ويجازي إلا بعد إحصائها، كما قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيْدٌ ﴿ كَالَمُ وَقَالَ تعالى: ﴿ كَالَمُ لَكَذِبُونَ بِالدِينِ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنظِينَ ﴿ كَرَامًا كَيْبِينَ ﴿ يَعَلَمُونَ مَا فَقَعْلُونَ إِلَا لَا يَعْلَمُونَ مَا فَقَعْلُونَ إِلَى اللَّهِ فَي قَلْمُونَ مَا فَقَعْلُونَ إِلَى اللَّهِ فَي قَلْمُ لَا تَعْلَمُ لَلْهُ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللّهُ اللّه

٢٢ الحث على الاستعداد ليوم الدين بالإيمان والعمل الصالح،
 والتحذير من الكفر والمعاصى.

٢٣- في تقديم قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ على قوله ﴿ مالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ إشارة إلى أن رحمته تعالى سبقت غضبه، كما جاء في الحديث ﴿إن رحمتي سبقت غضبي ﴿ أَن يُؤيد ذلك تكرار ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ فِي البسملة والفاتحة. وهذا مما يبعث في قلب المؤمن الطمأنينة، فيلهج بالحمد والثناء لربه الرحمن الرحيم.

وعلى هذا فينبغي للعلماء وطلبة العلم والدعاة إلى الله أن يقدموا

<sup>(</sup>١) سورة الزلزلة، الآيتانُ: ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار، الآيات: ٩-١٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في بدء الخلق ـ الحديث ٣١٩٤ من حديث أبي هريرة، وكذا مسلم في التوبة ـ باب في سعة رحمة الله وأنها سبقت غضبه الحديث ٢٧٥١.

للناس الترغيب برحمة الله والتبشير بها قبل الترهيب من عقوبته، بل ينبغي أن يعطى الكلام عن رحمة الله عناية أكثر لأن رحمته تعالى سبقت غضبه، لكن لاينسى الترهيب من عقوبته، ولكل مقام مقال.

12. الجمع بين الترغيب الترهيب (١) يؤخذ ذلك من قوله تعالى: ﴿ الجمع بين الترغيب، ثم قال تعالى: ﴿ مالك يوم الدين ﴾ وهذا ترهيب كما قال تعالى: ﴿ مَالك يوم الدين ﴾ وهذا ترهيب كما قال تعالى: ﴿ فَا يَعْ عِبَادِى أَنِي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ مَنَالِي هُوَ الْعَذَابُ الْأَلِيمُ ﴿ فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «لو يعلم الكافر يعلم الكافر ما عند الله من العقوبة ما طمع بجنته أحد، ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ماقنط من جنته أحد»(٥).

والغرض من الترغيب والترهيب في القرآن والسنة ليسير المسلم إلى ربه بين الرغبة والرهبة، وبين الخوف والرجاء، فلا يغلب جانب أحدهما على الآخر فيهلك.

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١:٩٣٩، «تفسير ابن كثير» ١:٠٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآيتان:٤٩-٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٦٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في التوبة ـ باب سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه الحديث ٢٧٥٥.

٢٥ في قوله ﴿إياك﴾ رد على الملاحدة والدهرية المنكرين لوجود الله، لأن هذا خطاب لموجود، بل لموجود حاضر (١) بعلمه وإحاطته مع كل المخلوقات كما قال تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن خَوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَايِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُونَ ﴿ كَانُونُ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُونَ ﴿ كَانُونُ ﴿ كَانُونُ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُونَ ﴿ كَانُونُ ﴿ اللَّهُ مَا قَال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ اللَّذِينَ اللَّهُ مَعُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

٢٦ في قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ بعد الآيات قبله انتقال من الغيبة إلى الخطاب لأجل تنبيه القارىء والمستمع وهذا يدل على أنه يحسن الانتقال في الكلام أحياناً والالتفات فيه لأجل تنبيه القارىء والمستمع كما أنه أبعث على النشاط، وأدعى للإصغاء.

٢٧ دل قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ على إثبات نوع من أنواع العبودية وهي العبودية الطاعة والمحبة، وإتباع الأوامر(٤) كما قال تعالى: ﴿ يَنْعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ الْأُوامِ (٤) .
عَّرْنُونَ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ فَلِينِّرْ عِبَالِ إِنِي ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ ٱخْسَنَهُ ﴾ (الله

<sup>(</sup>١) انظر: «البحر المحيط» ١: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر «مدارج السالكين» ١: ١٣١-١٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الآيتان: ٦٨\_ ٦٩.

٦) ﴿ سُورَةُ الرَّمْرِ ﴾ الآيتان: ١٧\_ ١٨.

وقال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَـا ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنَ أُنْ ﴾ (٢).

وقال تعالى عن إبليس: ﴿ وَلَأَغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينٌ ۞ إِلَّا عِبَــَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخَلَصِينَ ۞ (٣).

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ الْسَيِيلُ ﴿ وَاللّهِ مَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيقُولُ الْسَيِيلُ ﴿ وَاللّهُ مَا عَبَادِه مِعَ ضَلَالُهُ مَ عَبَادِه مِع ضَلَالُهُ مَ تسمية مقيدة بالإشارة. وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُمُ فَاطِرَ السَّمَنُونِ وَ اللّاَرْضِ عَلِمَ الْعَيْبِ وَالشّهَدَةِ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ السَّمَنُونِ وَ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ عَبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَعْلَمُ اللّهُ مُنِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَمَا اللّهُ مُرِيدُ طُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَمَا اللّهُ مُرْدِدُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّ

سورة الفرقان، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآيتان: ٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآية:٤٦.

## ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمْ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمْ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكُمْ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُمْ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴿

وقد ذكر ابن القيم (٣) رحمه الله: مراتب (إياك نعبد) علماً وعملاً فقال: «فأما مراتبها العلمية فمرتبتان:

إحداهما: العلم بالله. والثانية: العلم بدينه.

فأما العلم به سبحانه فخمس مراتب: العلم بذاته، وصفاته، وأفعاله، وأسمائه، وتنزيهه عما لايليق به

والعلم بدينه مرتبتان: إحداهما: دينه الأمري الشرعي، وهو الصراط المستقيم الموصل إليه. والثانية دينه الجزائي، المتضمن ثوابه وعقابه. وقد دخل في هذا العلم بملائكته وكتبه ورسله.

وأما مراتبها العملية فمرتبتان: مرتبة لأصحاب اليمين، ومرتبة للسابقين المقربين.

فأما مرتبة أصحاب اليمين فأداء الواجبات، وترك المحرمات، مع ارتكاب المباحات وبعض المكروهات، وترك بعض المستحبات.

وأما مرتبة المقربين: فالقيام بالواجبات والمندوبات، وترك المحرمات والمكروهات زاهدين فيما لاينفعهم في معادهم، متورعين عما يخافون ضرره. وخاصتهم قد انقلبت المباحات في حقهم طاعات وقربات بالنية، فليس في حقهم مباح مساوي الطرفين، بل كل أعمالهم

<sup>(</sup>١) أُ سُورة غَافَر، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) - سورة غافر، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ١٣٤١-١٣٥، وانظر: «التفسير القيم» ص٩٩٩٩٨

راجحة، ومن دونهم يترك المباحات مشتغلًا عنها بالعبادات، وهؤلاء يأتونها طاعات وقربات، ولأهل هاتين المرتبتين درجات لايحصيها إلا الله.

كما ذكر ابن القيم \_ رحمه الله (١) \_ أن لأهل مقام (إياك نعبد) وهم أهل هذه العبودية الخاصة \_ في أفضل العبادة وأنفعها طرقاً أربعة، فهم في ذلك أربعة أصناف: صنف عندهم أنفع العبادات وأفضلها أعظمها مشقة على النفوس، قالوا: والأجر على قدر المشقة.

والصنف الثاني قالوا: أفضل العبادات التجرد والزهد في الدنيا، وعدم الاكتراث بكل ما هو منها.

والصنف الثالث: رأوا أن أنفع العبادات وأفضلها ما فيه نفع متعد كخدمة الفقراء الاشتغال بمصالح الناس.

والصنف الرابع: قالوا أفضل العبادة العمل على مرضاة الرب في كل وقت بما هو مقتضى ذلك الوقت ووظيفته، فأفضل العبادات في وقت الجهاد: الجهاد وإن آل إلى ترك الأوراد من صلاة الليل وصيام النهار، بل ومن ترك إتمام صلاة الفرض كما في حالة الأمن والأفضل في وقت حضور الضيف القيام بحقه والاشتغال به عن الورد المستحب والأفضل في وقت الوقوف بعرفة الاجتهاد في التضرع والدعاء والذكر دون الصوم المضعف عن ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» ۱۱۰:۱۱۰.

ثم ذكر رحمه الله (۱) اختلاف الناس في حكمة العبادة وفائدتها وأنهم في ذلك أربعة أصناف أيضاً الصنف الأول نفاة الحِكم والتعليل الذين يردون الأمر إلى محض المشيئة وصرف الارادة، والصنف الثاني القدرية النفاة الذين يثنتون نوعاً من الحكمة والتعليل لكنه لايقوم بالرب ولا يرجع إليه بل يرجع إلى مجرد مصلحة المخلوق ومنفعته فعندهم أن العبادات شرعت أثماناً لما يناله العبد من الثواب العظيم كأجرة الأجير. والصنف الثالث زعموا أن حكمة العبادة ومصلحتها رياضة النفوس من الصوفية والفلاسفة، والصنف الرابع الطائفة الإبراهمية المحمدية العارفون بالله وحكمته في أمره وشرعه وخلقه وأهل البصائر في عبادته ومراده بها.

7٨- وجوب إخلاص العبادة لله تعالى بجميع أنواعها اعتقاداً وقولاً وعملاً، والبراءة من الشرك ووسائله، ومن الحول والقوة للهوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيرُ ﴾ ففي تقديم المفعول في الموضعين وفي تكراره، مع ﴿إياك نستعين﴾ ما يؤكد تخصيصه جل وعلا بالعبادة والاستعانة والدعوة إلى عبادة الله وتخصيصه بجميع أنواع العبادة من الاستعانة وغيرها. وهي أساس دعوة الرسل من أولهم إلى أخرهم. قال نوح عليه السلام: ﴿ أَعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَا لِمُ غَيِّرُهُ وَ لَا اللهِ عَيْرُهُ وَ لَا اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ وَكَذَلَكُ قَالَ هُودُ اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ وَكَذَلَكُ قَالَ هُودُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهِ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهِ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَيْهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ وَلَا عَلَا عَلْهُ عَلَا عَل

<sup>(</sup>۱) انظر: «المصدر السابق» ١:٥١١-١٢٢.

<sup>(</sup>٢) - سورة الأعراف، الآية: ٥٩، وسورة المؤمنون، الاية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سُورة الأعراف، الآية: ٦٥، وسورة هود، الآية: ٥٠.

وصالح (۱) وشعيب (۲) وإبراهيم (۳) عليهم السلام. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَفْنَا فِي كُلِّ أَمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّنغُوتُ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنا اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ إِلَّا أَنا اللهُ اللهُ

وقد قرن الله بين ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ ) ﴾ لأن في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ تحقيق الألوهية وإبطالاً للشرك فيها، وفي قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ تحقيق الربوبية، وإبطالاً للشرك فيها. للشرك فيها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٧): «وكل واحد من العبادة والاستعانة دعاء، وإذا كان الله قد فرض علينا أن نناجيه، وندعوه بهاتين الكلمتين في كل صلاة، فمعلوم أن ذلك يقتضي أنه فرض علينا أن نعبده وأن

<sup>.(</sup>١) سورة الأعراف، الآية:٧٣، وسورة هود، الآية:٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٨٥، وسورة هود، الآية: ٨٤.

 <sup>(</sup>٣) كما قال تعالى في سورة العنكبوت ﴿ وَإِنْزَهِبِهَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُ تَعْلَمُونَ ﴿ إِن اللّهَ عَلْمُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وانظر: «مدارج السالكين» ١٢٧:١، «طريق الهجرتين» ص٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون، الآيتان: ٥١-٥٢.

 <sup>(</sup>۷) في «مجموع الفتاوی» ۸:۱٤، وانظر «مدارج السالكين» ۱:۹۹\_۱۰۰، «تفسير ابن
 کثیر» ۲:۱، «الأركان الأربعة» ص.۶.

نستعينه، إذ إيجاب القول الذي هو إقرار واعتراف ودعاء وسؤال هو إيجاب لمعناه..».

ثم ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية (١) أن الإنسان بين هذين الواجبين لا يخلو من أحوال أربعة هي القسمة: إما أن يأتي بهما جميعاً، وإما أن يأتي بالاستعانة فقط، وإما أن يتركهما جميعاً.

٢٩- دل قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ على أن العبد لا ينفك عن العبودية حتى الموت كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَقَّ يَأْنِيكَ العبودية حتى الموت كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَقَّ يَأْنِيكَ الْمُوت، ولهذا قال الله عن أهل النار إنهم يقولون: ﴿ وَكُنَا نُكَدِّبُ بِيَوْدِ ٱلدِّينِ ﴿ كَتَى اَتَنَا ٱلْيَقِينُ ﴿ ﴾ (٣) أي الموت. وهذا بإجماع المفسرين المعتبرين.

وفي الحديث الصحيح في قصة موت عثمان بن مظعون ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي ـ ﷺ ـ قال: «أما عثمان فقد جاءه اليقين من ربه» أي الموت وما فيه.

وفي هذا رد على الخرافيين من الصوفية الذين يزعمون أن الواحد

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» ۱۱:۸، ۲۰،۱۳ وانظن: ۳۲:۱ وانظن «مذاوج السيالكين» (۱:۳۳) وانظن «مذاوج السيالكين»

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر، الآية: ٤٧\_٤٠.

أخرجه البخاري في النجنائل الحديث ١٢٤٣، وفي مناقب الأنصار الحديث ٣٩٢٩ من حديث أم العلاء.

منهم قد يصل إلى مقام يسقط عنه التعبد والتكليف. ويفسرون اليقين في قوله تعالى: ﴿ وَأَعَبُدُ رَبَّكَ حَقَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ وَأَعَبُدُ رَبَّكَ حَقَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ وَالْعَالَى الموالِقَ الموالِقِينَ اللهِ المقامات، وهو سقوط التكليف، وكونه لا يسأل عما يفعل.

قال ابن القيم (١) \_ رحمه الله \_: «فلا ينفعك العبد من العبودية ما دام في دار التكليف، بل عليه في البرزخ عبودية أخرى لَمَّا يسأله الملكان: «من كان يعبد؟ وما يقوله في رسول الله \_ ﷺ \_ ويلتمسان منه الجواب. وعليه عبودية أخرى يوم القيامة يوم يدعو الله الخلق كلهم إلى السجود، فيسجد المؤمنون، ويبقى الكفار والمنافقون، لا يستطيعون السجود، فإذا دخلوا دار الثواب والعقاب انقطع التكليف هناك، وصارت عبودية أهل الثواب تسبيحاً مقروناً بأنفاسهم، لا يجدون له تعبآ ولانصباً. ومن زعم أنه يصل إلى مقام يسقط عنه فيه التعبد فهو زنديق كافر بالله وبرسوله، وإنما وصل إلى مقام الكفر بالله، والانسلاخ من دينه، بل وكلما تمكن العبد في منازل العبودية كانت عبوديته أعظم والواجب عليه منها أكبر وأكبر من الواجب على من دونه، ولهذا كان الواجب على رسول الله \_ ﷺ -، بل على جميع الرسل أعظم من الواجب على أممهم، والواجب على أولي العزم أعظم من الواجب على من دونهم، والواجب على أولي العلم أعظم من الواجب على من دونهم، وكل أحد بحسب مرتبته».

٣٠ حاجة جميع الخلق إلى عون الله \_ تعالى، وإمداده، وافتقار

<sup>(</sup>١) في «مدارج السالكين» ١:١٣٠-١٣١، وانظر «التفسير القيم» ص٩٤-٩٥.

جميع الخلق إليه في جميع أمورهم الدينية والدنيوية لقوله \_ تعالى: ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَ كِمَا جَاءً فِي الدَّعَاءُ «اللهم لاتكلني إلى نفسي ولا إلى أحد من خلقك طرفة عين »(١).

فالعبد دائماً وأبداً في حاجة إلى عون الله ـ تعالى وإمداده، وكما قيل:

إذا لم يكن عون من الله للفتى فأول ما يجنبي عليه اجتهاده الحاص، ٣١- تقديم حقه تعالى على حق العبد، وتقديم العام على الخاص، والغاية على الوسيلة، والأهم على المهم لقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَاللَّهِ عَلَى المهم لقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا

٣٢ لما كانت عبادة الله تعالى هي أشرف مقام يصل إليه العبد أتبع قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ لئلا يتعاظم المرء في نفسه ويداخله العجب بعبادته، وليعلم أن ما حصل له من التذلل لربه والخضوع له إنما هو بعون الله وتوفيقه.

٣٣ دل قوله - تعالى: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِينَ ﴿ على إثبات القدر، وأن الله فاعل حقيقة، وإبطال قول القدرية الذين يقولون: إن العبد يخلق فعل نفسه. فإن استعانتهم به إنما تكون على شيء هو بيده، وتحت قدرته ومشيئته، فلو كان بيدهم الفعل فكيف يستعينون على إيجاده بمن ليس ذلك الفعل بيده (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٤٢:٥ دون: «ولا إلى أحد من خلقك».

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» ٩٠:١، «التفسير القيم» ص٥٤، «شفاء العليل» ص٥٦.٥-٥٣، =

٣٤ في نسبة العبادة والاستعانة إلى العباد في قوله (نعبد) و(نستعين) دليل على أن ذلك من فعلهم، وأن لهم على ذلك قدرة واختياراً ومشيئة، وأن العبد حقيقة هو العابد والمستعين، والله هو المعبود والمستعان به، وفي ذلك إبطال لقول الجبرية الذين يقولون إن العبد مجبور على أفعاله (١). قال بعض السلف من أقرّ بـ ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَعَبُدُ وَالْتَدِينَ عَلَيْ فقد برىء من الجبر والقدر (٢).

٣٥ في تقديم قوله ـ تعالى: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ الرَّحْمَنِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ مثلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ إيّاك نَعْبُدُ وَإِيّاك الْمُسْتَقِيمَ ﴾ دلالة على أن من آداب الدعاء والسؤال أن يقدم السائل بين يدي سؤاله ما يكون سبباً للإجابة من حمد الله والثناء عليه وتمجيده، وإعلان إخلاص العبادة له، والاستعانة به، والبراءة من الشرك ومن الحول والقوة، ثم يسأل حاجته الدينية أو الدنيوية (٣).

ومثل ذلك أن يقدم بين يدي سؤاله الاعتراف بالخطأ والذنب كما قال الأبوان ﴿ رَبَّنَا ظَلَمَنَا آنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ

<sup>= «</sup>البحر المحيط» ٢٥:١.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» ۱۱۲۲۱-۱۱۳، ۱۱۸، «مدارج السالكين» ۹۲:۱، «التفسير القيم» ص٥٦، «البحر المحيط» ۲۰۱۱.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١٤٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «أحكام القرآن» للجصاص ٢٣:١.

## اَلْخَلِيرِينَ ﴿ ﴾ (١)

وقال موسى عليه السلام: ﴿ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَٱغْفِرْ لِي ﴾ (٢).

وقال ذو النون ﴿ لَّا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ الطَّلِلِمِينَ ﴿ ﴾ (٣). ومثل ذلك إعلان السائل شدة حاجته، كما قال موسى عليه السلام ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴿ ﴾ (٤) ويتفرع عن هذه الفائدة أنه ينبغي عندما يتقدم الإنسان إلى شخص يسأله حاجة مما هو عليه قادر أن يقدم بين يدي سؤاله ما يكون سبباً للإجابة كالثناء عليه والدعاء له وذكر السائل شدة حاجته. قال الشاعر:

أأذكر حاجتي أم قد كفاني حياؤك إن شيمتك الحياء إذا أثنى عليك المسرء يسومساً كفاه من تعسرضه الثناء (٥)

قال ابن القيم(٢): «ولما كان سؤال الله الهداية إلى الصراط المستقيم أجل المطالب، ونيله أشرف المواهب: علَّم الله عباده كيفية سؤاله، وأمرهم أن يقدموا بين يديه حمده والثناء عليه وتمجيده، ثم ذِكْر عبوديتهم وتوحيدهم فهاتان وسيلتان إلى مطلوبهم. تَوسَلٌ إليه بأسمائه وصفاته، وتوسل إليه بعبوديته. وهاتان الوسيلتان، لا يكاد يرد

سورة الأعراف، الآية: ٢٣٠. (1)

سورة القصص، الآية: ١٦. **(Y)** 

سورة الأنبياء، الآية: ٨٧. (٣)

سورة القصص ، الآية: ٢٤.  $(\xi)$ 

انظر: «تفسير ابن كثير» ( ١ : ٥٤ . **(0)** 

في «مدارج السالكين» ٤٠-٤٧٤، وانظر «التفسير القيم» ص٢٤-٢٢. (I)

معهما الدعاء، ويؤيدهما الوسيلتان المذكورتان في حديثي الاسم الأعظم...

أحدهما: حديث بريدة قال: «سمع النبي - على الله و رجلا يدعو، ويقول: اللهم أسألك بأني أشهد أنك الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد. فقال: «والذي نفسي بيده، لقد سأل الله باسمه الأعظم، الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى»(١).

والثاني: حديث أنس أن رسول الله \_ على الله م سمع رجلاً يدعو: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت المنان بديع السموات والأرض، ذا الجلال والإكرام، ياحي ياقيوم، فقال: «لقد سأل الله باسمه الأعظم»(٢).

ففي هذين الحديثين توسل إلى الله بتوحيده وأسمائه وصفاته.

قال ابن القيم (٣): «وقد جمعت الفاتحة الوسيلتين، وهما: التوسل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الصلاة \_ باب الدعاء الحديث ١٤٩٣، والنسائي في الصلاة، باب الدعاء الحديث ١٣٧٥، والترمذي في الدعوات باب جامع الدعوات الحديث ٣٤٧٥، وابن ماجه في الدعاء، باب اسم الله الأعظم، الحديث ٣٨٥٧، وأحمد ٣٤٩:٥، وابن حبان ٨٨٩،٨٨٨، والحاكم ٤:١٥،٥ وصححه ووافقه الذهبي، وكذا صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الباب السابق الحديث ١٤٩٥، والنسائي في الباب السابق الحديث ١٣٦٦، ١٣٢٦، وابن ماجه في الباب السابق الحديث ٣٨٥٨، وأحمد ١٥٨:٣، ٢٥٥، ٢٦٥، وابن حبان الحديث ٨٩٠، والحاكم ٤٠٥٠-٥٠٤، وصححه ووافقه الذهبي وكذا صححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) في: "مدارج السالكين" ٢:١٤٤٧.



بالحمد والثناء عليه وتمجيده، والتوسل إليه بعبوديته وتوحيده. ثم جاء سؤال أهم المطالب، وأنجح الرغائب \_ وهو الهداية \_ بعد الوسيلتين. فالداعى به حقيق بالإجابة».

٣٦- وجوب دعاء الله والتضرع إليه، وسؤاله الهداية، التي هي أجل المطالب لقوله: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ اَهْدِنا إليه أَجِل المطالب لقوله: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ وَذَلك بالتوفيق إلى سلوك طريق الإيمان، دون سواه، وإلى فعل التفاصيل الدينية بامتثال الأوامر واجتناب النواهي، فالعبد في كل لحظة وعند أي عمل في حاجة أن يوفقه الله ويهديه إلى الصراط المستقيم ويهديه فيه، ولولا هداية الله وعونه وتوفيقه للعبد لانقطعت به الأسباب، وضل عن جادة الصواب، فحاجة العبد إلى سؤال الله هذه الهداية ضرورية لسعادته وفلاحه في الدنيا والآخرة أشد من حاجته إلى الرزق والطعام والشراب وغير ذلك (١).

٣٧ في قوله تعالى: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَ على القدرية المجوسية القائلين بأن العبد يخلق فعل نفسه، ولو كان يخلق فعل نفسه ما كان في حاجة إلى أن يسأل الهداية (٢).

٣٨- أن الهدى الحقيقي الصحيح هو ما جاء عن الله \_ تعالى لقوله ﴿ الله وَ الله عَيْرِ الله ، فهو المُعْرَطُ المُسْتَقِيمُ ﴿ ﴾ فمن التمس الهدى من غير الله ، فهو

<sup>(</sup>۱) انظـر: «مجمـوع الفتـاوى» ۲۱:۱۲، ۳۹:۱۷، ۱۳۲ـ۱۳۱، ۱۳۲ـ۲۱۲، «بــدائــع الفوائد»۲۱۸:۸

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام ألقرآن» ١٤٩:١.

على ضلال كمن يحتكم إلى القوانين الوضعية التي وضعها البشر، وصدق الله العظيم: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ مُكَمَّا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ (١).

٣٩\_ مشروعية دعاء المسلم لإخوانه المسلمين حين يدعو لنفسه يؤخذ هذا من التعبير بضمير الجمع في قوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴿ أَهُدِنَا الصِّرَاطَ وَفِي قوله قبله ﴿ نعبد ﴾ و ﴿ نستعين ﴾ إشارة إلى فضل الجماعة (٣). كما أن في الآيتان بضمير الجمع فيهما تعظيماً لله تعالى وثناء عليه بسعة مجده وكثرة عبيده وكثرة سائليه (٤).

• ٤- ربط الأعمال ونجاحها بأسبابها، وربط الأسباب بمسبباتها يؤخذ هذا من قوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾. فبهداية الله للعبد وتوفيقه له يسلك الطريق المستقيم فيعرف الحق ويعمل به.

13- أن صراط الله والطريق الموصل إليه عدل مستقيم لا اعوجاج فيه وهو الإيمان بالله تعالى \_ ومعرفة الحق والعمل به والعلم النافع والعمل الصالح، وهو المؤدي إلى السعادة في الدنيا والآخرة، بخلاف طرق الباطل فهي ملتوية معوجة، وتؤول بصاحبها إلى الشقاء والهلاك في الدنيا والآخرة.

٤٢ ـ يؤخذ من قوله ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞ آهْدِنَا الصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ بعد قوله في أول السورة ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ

سورة المائدة، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسیر ابن کثیر» ۱:۵۳.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تأملات في سورة الفاتحة» ص ٩٩\_٩١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «بدائع الفوائد» ٢:٣٩.

أَلْعَكُمِينَ ﴿ الرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ﴾ أَنْ مَنْ كَانْتُ هَذَهُ صَفَتُهُ لَمْ يَكُنْ أَلْكُمُونَ الرَّحِيمِ اللهِ أَنْ مَنْ كَانْتُ هَذَهُ صَفَتُهُ لَمْ يَكُنْ أَحَدُ أَحَقَ مَنْهُ بِالْعِبَادَةُ وَالْاسْتَعَانَةُ وَطَلْبِ الْهِدَايَةُ .

25- أن الصراط المستقيم الذي يسأل العبد ربه الهداية إليه هو صراط الذين أنعم عليهم بطاعته تعالى، وطاعة رسوله - وَالْهِ وَانْعِم به من طريق، وأكرم بها من نعمة. قال تعالى في سورة النساء: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ اللّهِ مِنَ النّهِ عَلَيْهِم مِنَ النّبِيتِ وَالصِّدِيقِينَ وَالشّهداء والصّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَتِكَ كَوْمِيقًا ﴿ ذَالِكَ الْفَضْلُ مِنَ النّبِيتِ اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ وَالصّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَتِكَ كَوْمِيقًا ﴿ ذَالِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ عَلِيمًا ﴿ فَاللّهِ اللّه الله الله الله الله الله عَمْ اللّه عَمْ اللّه عَمْ اللّه عَمْ اللّه عَمْ اللّه عَمْ اللّه من قوله: ﴿ صِرَاطَ اللّه الله الله الله الله الله من قوله : ﴿ صِرَاطَ اللّه الله الله الله الله الله عَمْ المنعم المناق الله عليهم بجميع تفاصيله ﴿ )

23- أن الهداية للطريق المستقيم بالإيمان بالله والعمل الصالح هي أعظم نعمة على العبد ولا تنال إلا بإنعام الله وتوفيقه للعبد، قال تعالى: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُستَقِيمَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾. وقال تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ ٱسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَامَكُم بِلِ الله يَمُنُ عَلَيْكُم آنَ قَل لَا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَامَكُم بِلِ الله يَمُنُ عَلَيْكُم آنَ قَل لَا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَامَكُم بِلِ الله يَمُن عَلَيْكُم آنَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَمْ الإيمان هَدَا هو المُوفَّق، وإن فاته ما دونها من النعم، ومن حرمها ولم يُوفَّق لها فهذا هو الخاسر المغبون وإن حصل له شيء مما دونها من النعم،

سورة النساء، الآية: ٦٩ ـــ ٧٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «بدائع الفوائد» ۲: ۱۷-۱۸.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ١٧:

بل إن التوفيق لهذه النعمة سبب للتوفيق لما دونها من النعم، وإن حرمانها سبب وعلامة على حرمان ما دونها من النعم.

وهذه هي النعمة المطلقة التي بها سعادة المرء في الدنيا والآخرة، وهي التي خص الله بها أولياءه، أما مطلق النعمة فهو عام لهم ولغيرهم.

قال ابن القيم (١) ـ رحمه الله ـ: «وفي تخصيصه لأهل الصراط المستقيم بالنعمة ما دل على أن النعمة المطلقة هي الموجبة للفلاح الدائم، وأما مطلق النعمة فعلى المؤمن والكافر، فكل الخلق في نعمة، فهذا فصل النزاع، في مسألة هل لله على الكافر نعمة أم لا؟. فالنعمة المطلقة لأهل الإيمان، ومطلق النعمة تكون للمؤمن والكافر، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَتَ اللّهِ لَا يُحْصُوهَ أَ إِنَّ الْإِنسَانَ لَظَلُومٌ والرب تعالى إحسانه على البر والفاجر والمؤمن والكافر، وأما والرب تعالى إحسانه على البر والفاجر والمؤمن والكافر، وأما الإحسان المطلق فللذين اتقوا والذين هم محسنون».

20\_ في قوله تعالى: ﴿ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ مبنياً للفاعل الاستعطاف بنسبة النعم إلى الله والاعتراف بنعمه السابقة على العباد، فكأنه يقول أسألك يارب الهداية ياسابق الإنعام والفضل والإحسان، كما في الدعاء

<sup>(</sup>۱) في «مدارج السالكين» ١:٣٥، وانظر: «التفسير القيم» ص١٢، «بدائع الفوائد» ٢٢:٢.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤.

(TT)

«اللهم اهدني فيمن هديت<sup>(۱)</sup>».

27 التنويه بعلو شأن المنعم عليهم وفضلهم ورفعة قدرهم، وعلو درجاتهم يؤخذ هذا من قوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۚ ۚ صَرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۚ ثَا صَرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۚ ثَالِمُ صَرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۚ ثَالَامِهُ ۚ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ

٤٧- الترغيب بسلوك الطريق المستقيم ببيان الرفقة فيه وسالكيه وأنْعِم بهم من رفقة.

قال ابن القيم (٢) «ولما كان طالب الصراط المستقيم طالب أمر أكثرُ الناس ناكبون عنه مريداً لسلوكِ طريقٍ مرافقه فيها في غاية القلة والعزة، والنفوس مجبولة على وحشة التفرد وعلى الأنس بالرفيق نبه الله سبحانه على الرفيق في هذه الطريق، وأنهم هم ﴿ ٱلَّذِينَ ٱنَّعُم ٱللّهُ عَلَيْهِم مِنْ ٱلنَّذِينَ ٱنَّعَم ٱللّهُ عَلَيْهِم مِنْ ٱلنَّذِينَ أَنَّعَم ٱللّهُ عَلَيْهِم مِنْ ٱلنَّذِينَ أَنَّعَم ٱللّهُ عَلَيْهِم مِنْ ٱلنَّذِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالصّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَكِيكَ رَفِيقًا الله عليهم، فأضاف الصراط إلى الرفيق السالكين له، وهم الذين أنعم الله عليهم، ليزول عن الطالب للهداية، وسلوك الصراط وحشة تفرده عن أهل زمانه وبني جنسه، وليعلم أن رفيقه في هذا الصراط هم الذين أنعم الله عليهم، فلا يكترث بمخالفة الناكبين عنه له، فإنهم هم الأقلون قدرا، عليهم، فلا يكترث بمخالفة الناكبين عنه له، فإنهم هم الأقلون قدرا، وإن كانوا الأكثرين عدداً، كما قال بعض السلف: «عليك بطريق الحق،

<sup>(</sup>۱) أخرجه من حديث الحسن بن علي أبو داود في الصلاة، القنوت في الوتر الحديث ١٦٤٥، والنسائي في قيام الليل، الحديث ١٦٤٧، وابن ماجه \_ ماجاء في الوتر الحديث ١١٧٨، وأحمد ١٩٩١، وهو حديث صحيح

<sup>(</sup>٢) في «مدارج السالكين» (٤٤٠) وانظر «التفسير القيم» ص٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٦٩.

ولا تستوحش لقلة السالكين، وإياك وطريق الباطل ولا تغتر بكثرة الهالكين» وكلما استوحشت في تفردك فانظر إلى الرفيق السابق واحرص على اللحاق بهم، وغض الطرف عمن سواهم، فإنهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً وإذا صاحوا بك في طريق سيرك فلا تلفت إليهم، فإنك متى التفت إليهم أخذوك وعاقوك.

وقد ضربت لذلك مثلين، فليكونا منك على بال:

المثل الأول: رجل خرج من بيته إلى الصلاة، لا يريد غيرها. فعرض له في طريقه شيطان من شياطين الإنس، فألقى عليه كلاماً يؤذيه، فوقف ورد عليه، وتماسكا. فربما كان شيطان الإنس أقوى منه، فقهره، ومنعه عن الوصول إلى المسجد، حتى فاتته الصلاة. وربما كان الرجل أقوى من شيطان الإنس، ولكن اشتغل بمهاوشته عن الصف الأول، وكمال إدراك الجماعة. فإن التفت إليه أَطْمَعَه في نفسه، وربما فترت عزيمته. فإن كان له معرفة وعلم زاد في السعي والجمز (۱)، بقدر التفاته أو أكثر. فإن أعرض عنه، واشتغل بما هو بصدده، وخاف فوت الصلاة أو الوقت: لم يبلغ عدوه منه ما شاء.

المثل الثاني: الظبي أشد سعياً من الكلب، ولكنه إذا أحس به التفت إليه فيضعف سعيه. فيدركه الكلب، فيأخذه.

والقصد أن في ذكر هذا الرفيق: ما يزيل وحشة التفرد، ويحث على السير والتشمير للحاق بهم، وهذه إحدى الفوائد في دعاء القنوت

<sup>(</sup>١) الجمز: سرعة السير والعدو \_ انظر «اللسان» مادة «جمز».

«اللهم اهدني فيمن هديت (١٠)»: أي أدخلني في هذه الزمرة، واجعلني رفيقاً لهم ومعهم..».

الموضعين الأول بأل، والثاني بالإضافة. قال تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ فَي الْمُسْتَقِيمَ فَي الطريق المعهود المعروف.

بخلاف طرق الباطل، فهي كثيرة متشعبة ولهذا ذكرها بالجمع بينما أفرد طريق الحق في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ ٢ ﴾ .

قال ابن القيم (٣): «وذكر الصراط المستقيم مفردا معرفا تعريفين، تعريفاً باللام، وتعريفاً بالإضافة، وذلك يفيد تَعيّنه واختصاصه، وأنه صراط واحد، وأما طرق أهل الغضب والضلال فإنه سبحانه يجمعها ويفردها كقوله: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَنَّ عِمُومٌ وَلَا تَنْبِعُوا اَلسُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَ اللهُ الل

وعن عبدالله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: «خط لنا رسول الله ـ عن عبدالله بن مسعود ـ رضي الله، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن علي الله، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ١: ٣٨ـ٣٧، وانظر: «التفسير القيم» ص١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

يساره، وقال: هذا سبل، على كل سبيل شيطان يدعو إليه، ثم قرأ قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّ بِعُوَّةٌ وَلَا تَنَّ بِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ إِذَا لَكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن سَبِيلِهِ إِذَا لَكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّالَةُ اللللَّا اللَّالَةُ الللَّالَةُ الللَّلَّا اللَّهُ الل

29 أن الصراط تارة يضاف إلى سالكيه، كما في قوله ـ تعالى: ﴿ صِرَطُ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ وتارة يضاف إلى الله ـ تعالى ـ الذي نصبه وشرعه ووضعه لعباده كما في قوله ـ تعالى: ﴿ صِرَطِ اللهِ اللَّهِ اللَّذِي لَهُ مَا في السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ وَهَلَذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ﴾ (٣) ، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا احِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُونَ ﴾ (١) .

٥٠ وجوب الاعتراف بالنعمة لموليها ومسديها لقوله تعالى: ﴿ صِرَطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ فالمنعم الحق بجميع النعم هو الله \_ جل وعلا \_ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا يُحْصُوهَا ﴾ (١).

٥١ في إثبات حمده بصفات الكمال، وإثبات ربوبيته وملكه، وكونه مستعانا به، مسؤولاً أن يهدي عباده الصراط المستقيم، وكونه

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ٢:٥٦١، ٤٦٥، وابن حبان ٧،٦، والحاكم ٣١٩: ٣١٨، وصححه ووافقه الذهبي. وفيه عاصم بن بهدلة متكلم في حفظه. وللحديث شاهد من حديث جابر عند أحمد ٣:٣٩٧، وابن ماجه «في المقدمة ـ الحديث (١١) وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية:١٥٣، انظر: «مدارج السالكين» ٢:٣٣، «التفسير القيم» ص٠١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤، وسورة النحل، الآية: ١٨.

منعماً \_ في ذلك كله دلالة على أنه تعالى فاعل مختار بقدرته ومشيئته، ورد على القائلين بالموجب بالذات دون الاختيار والمشيئة \_ تعالى الله عما يقول الجاهلون علوا كبيراً (١).

10- استدل الشنقيطي - رحمه الله (٢) - بقوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا الْصِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صَرَاطَ الَّذِينَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ عَلَيْ صَحَة إمامة أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - قال: «لأنه داخل في الذين أمرنا الله في هذه السورة بأن نسأل أن يهدينا صراطهم. قال: فدل على أن صراطهم هو الصراط المستقيم، وقد بين الرسول - عَلَيْ - أن أبا بكر - رضي الله عنه - من الصديقين، فاتضح أنه داخل في الذين أنعم الله عليهم لقوله - تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع الله وَالصَّرُونَ فَا وَلَيْكِ مَعَ الّذِينَ أَنعَمَ الله عليهم قوله - تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع الله وَالصَّرُونَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهُ الله عنه - من الصديقين، وَالصَّلِعِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالشَّهُ الله عنه - وَالصَّرُ وَالصَّدِيقِينَ وَالسَّهُ عَلَيْمِ مِنَ النَّهُ عَلَيْمِ مَن الله عنه - وَالصَّلِعِينَ وَكُسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ (٢) . قال: فهو - رضي الله عنه - وَالصَّلِعِينَ وَكَسُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿ (٢) . قال: فهو - رضي الله عنه - على الصراط المستقيم، وإمامته حق».

٥٣- إثبات كمال الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم، لقوله تعالى بعد أن ذكر هذا الصراط ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمَ وَلَا الصَّالَينَ الصَّالَةِ يَوْتَى بها لاثبات كمال ضدها كقوله تعالى:

<sup>(1)</sup> انظر: «مدارج السالكين» ( : ٩٢ ) «التفسير القيم» ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) في «أضواء البيان» ١: ٤٣\_٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٦٩.

﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ (١) لإثبات كمال قيوميته وكقوله ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ اللَّهِ مِنَادِهِ خَبِيرًا ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ اللَّهِ مِنَادِهِ خَبِيرًا ﴿ وَلَا وَنَحُو لَكَيْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَادِهِ حَبِيرًا ﴿ وَلَا كَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَادِهِ عَبَادِهِ حَبِيرًا ﴿ وَلَا فَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مُنْ أَلَّا مُنْ أَنْ أَلْمُ مُنْ أَلَّا مِنْ أَنْ أَلْمُنْ أَلْمُ مِنْ أَلْمُنْ أَلْمُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَنْ أَلَا مُنْ أَلَا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلْمُ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَا مُنْ أَلَا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَا مُنْ أَلَا مُنْ أَلَّ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلْمُ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ

30- ينبغي للعبد بعد أن يسأل الله - تعالى - أن يهديه الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم فحققوا التوحيد وأن يسأله أيضا أن يجنبه صراط المغضوب عليهم ممن عرفوا الحق ولم يعملوا به، من اليهود وغيرهم، وصراط الضالين الذين عبدوا الله على جهل وضلال من النصارى وغيرهم، لقوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالَيْنَ ﴿ وَهَذَا هُو أَفْضَلُ دَعَاء دَعَابِهِ العبد ربه وأوجبه وأنفعه (٣).

٥٥ - إثبات صفة الغضب لله - كما يليق بجلاله وعظمته، وهي من الصفات الفعلية المتعلقة بالمشيئة لكن لايشتق منها اسم على الإطلاق فلا يقال: الغضبان - أوالغاضب. قال تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ وقال تعالى: ﴿ فَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ وقال تعالى: ﴿ لَعَنَّهُ أَلَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ ﴾ (٤).

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَ نَهُ ﴾ (٥).

٥٦\_ ينبغي للعبد أن يسلك من الطرق أحسنها وأصلحها وأقومها،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>۳) انظر: «مجموع الفتاوى» ۱۳۲:۱۷.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح، الآية:٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٩٣.

وأن يختار لنفسه القدوة الحسنة، والأسوة الصالحة، بسلوك طريق النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وأن يحذر من طرق الكفر والبغي والضلال، التي هي مسالك اليهود والنصارى وغيرهم.

0٧- أن من أخص صفات اليهود الغضب، لأنهم عرفوا الحق وتركوه، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِنْكُمْ بِشَرِ مِن ذَالِكَ مَنُوبَةٌ عِندَ اللّهِ مَن لَعَنهُ اللّهُ وَعَبَدَ الطّعَوْتَ ﴾ (١). وأن من أخص وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطّعَوُتَ ﴾ (١). وأن من أخص أوصاف النصارى الضلال، لأنهم عبدوا الله على جهل وضلال كما قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَمُّ لَ الصَّحَتِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ عَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُواْ الْمُواَةَ وَمِ قَدْ صَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُواْ صَافِي اللهُ عَلَى سَورَة الفاتحة كلاً من اليهود والنصارى ولهذا وصف الله في سورة الفاتحة كلاً من اليهود والنصارى

بأخص أوصافهم فقال ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني اليهود ﴿ وَلَا الصَّالِينَ ﴾ يعني اليهود ﴿ وَلَا الصَّالِينَ ﴾ يعني النصاري. وإلا فكل من الطائفتين مغضوب عليه وضال.

۱۵۰ أن كل من سلك مسلك أحد الطائفتين شمله وصف تلك الطائفة كما قال سفيان: «من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود. ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى».

وفي الحديث من «تشبه بقوم فهو منهم»(٣)

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٦٠:

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في اللباس ـ باب في لبس الشهرة ـ الحديث ٤٠٣١ من حديث ابن =

فيجب الحذر من التشبه بهم، إذ ليس بين الله وبين أحد من الخلق نسب بل إن الآية توجب سؤال الله السلامة من جميع مسالك الكفر والضلال والحذر من ذلك.

90 دل قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَما بعده على أن الناس ينقسمون بحسب معرفة الحق والعمل به إلى ثلاثة أقسام: قسم أنعم الله عليهم بمعرفة الحق والعمل به، وقسمان مخذولان، أحدهما: من عرفوا الحق وتركوه كفرا وعنادا، وهم اليهود، ومن سلك مسلكهم، ولهذا استحقوا غضب الله تعالى. والقسم الثاني: من ضلوا عن الحق وجهلوه من النصارى، ومن سلك مسلكهم، ولهذا وصفهم الله بالضلال (١).

1٠ في إسناد النعمة إلى الله تعالى، وإضافتها إليه في قوله: ﴿ أَنْعَمْتَ عَلَيْهُمْ ﴾ إشارة إلى تفرده بالإنعام، وتكريم المُنْعَم عليه. وفي حذف فاعل الغضب في قوله ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ ﴾ إشارة إلى أن الغضب عليهم لا يختص به تعالى ـ بل ملائكته وأنبياؤه ورسله يغضبون لغضبه، كما أن في ذلك إشعاراً بإهانة المغضوب عليهم وتحقيرهم.

كما أن في إسناد النعمة إلى الله تعالى، وحذف فاعل الغضب وإسناد الضلال إلى من قام به في قوله ﴿ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ وَلَا الضَّالِينَ اللهِ تعليم لحسن الأدب مع الله بإسناد الخير والنعم إليه، وحذف الفاعل فيما

<sup>=</sup> عمر، وكذا أحمد ٢:٥، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>۱) انظر «مدارج السالكين» ٣٤:١.



يقابل ذلك أو إسناده إلى من قام به كما قال على «والخير كله بيديك والشر ليس إليك»(١).

أي أن الشر في مفعولات الله، لا في فعله، فإن فعله كله خير وحكمة، وكما قال إبراهيم الخليل ـ عليه السلام، فيما حكى الله عنه: ﴿ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴿ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ (٢).

11- بلوغ القرآن غاية الإيجاز مع الفصاحة والبيان. فإن الله وصف كلا من الطوائف الثلاث بوصف يستلزم الجزاء وسببه بأوجز لفظ في قوله: ﴿ صِرَطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالَيْنَ.

قال ابن القيم (٣): «وتأمل سراً بديعاً في ذكر السبب والجزاء للطوائف الثلاثة بأوجز لفظ وأحصره، فإن الإنعام عليهم يتضمن إنعامه بالهداية التي هي العلم النافع والعمل الصالح، وهي الهدى ودين الحق، ويتضمن كمال الإنعام بحسن الثواب والجزاء فهذا تمام النعمة، ولفظ ﴿ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ يتضمن الأمرين.

وذكر غضبه على المغضوب عليهم يتضمن أيضاً أمرين الجزاء

أخرجه مسلم في الصلاة، الحديث ٧٧١، وأبو داود في الصلاة الحديثان ٧٦٠،
 ٧٦١، والنسائي في الافتتاح الحديث ٨٦٢، والترمذي في الصلاة الحديث ٢٦٦.

<sup>(</sup>۲) سورة الشعراء، الآية: ۷۹-۸. انظر «تفسير الطبري» ۱۹۰،۱۹۰، «المحرر الوجيز» ۸۰،۱۹۰، «مدارج السالكين» ۳۰-۳۵، «بدائع الفوائد» ۲۰-۱۸:۲ «تفسير ابن كثير» ۱۰:۱۶.

<sup>(</sup>٣) في «مدارج السالكين» ٣١.٣٦.١، وانظر «التفسير القيم» ص١٤٠١.

بالغضب الذي موجبه غاية العذاب والهوان، والسبب الذي استحقوا به غضبه سبحانه فإنه أرحم وأرأف من أن يغضب بلا جناية منهم ولا ضلال. فكأن الغضب عليهم مستلزم لضلالهم، وذكر الضالين مستلزم لغضبه عليهم، وعقابه لهم، فإن من ضل استحق العقوبة التي هي موجب ضلاله وغضب الله عليه.

77 الترغيب في سلوك سبيل المنعم عليهم والمؤمنين والترهيب من سلوك طريق المغضوب عليهم والضالين يؤخذ هذا من المقابلة بين الهداية والنعمة والغضب والضلال(١).

٦٣ دلت السورة على إثبات النبوات ووجوب الإيمان بالكتب والرسل، والرد على منكري النبوات. وذلك في مواضع كثيرة منها، ما يلي:

أولاً: من قوله ـ تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ﴾ إذ لا سبيل إلى معرفة حمده، ووصفه بصفاته إلا عن طريق كتبه ورسله، كما أن في إثبات حمده التام ووصفه بصفات الكمال ما يقتضي كمال حكمته، وأن لا يخلق الخلق عبثاً، ولا يتركهم سداً، لا يؤمرون، ولا ينهون، ولهذا نزه ـ تعالى نفسه عن هذا في مواضع من كتابه، وبين أن من أنكر الرسالة والنبوة فإنه ما قدره حق قدره قال تعالى: ﴿ وَمَاقَدُرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَرٌ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ وَمَاقَدُرُوا اللّهَ أَنْهَا أَنْزِلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَرٌ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنْمَا أَنْزِلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيْرٌ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنْماً أَنْزِلَ

<sup>(</sup>۱) انظر: المدارج السالكين» ٢: ٣٦ ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

#### إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ ۖ ﴿ (١)

قال ابن القيم (٢) \_ رحمه الله \_ تعالى: "فمن أعطى الحمد حقه علماً ومعرفة وبصيرة استنبط منه: "أشهد أن محمداً رسول الله» كما يستنبط منه "أشهد أن لا إله إلا الله» وعلم قطعا أن تعطيل النبوات في منافاته للحمد كتعطيل الصفات، وكإثبات الشركاء والأنداد».

ثانياً: من قوله \_ تعالى: ﴿الله﴾ ومعناه: المألوه المعبود، ولا سبيل إلى معرفة كيفية عبادته، وما يعبد به إلا من طريق الرسل والنبوات.

ثالثاً: من قوله \_ تعالى: ﴿ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ إذ الرب يتعهد مربوبه بالتربية والإصلاح، ومقتضى ذلك إرسال الرسل، وإنزال الكتب، لدعوة الناس إلى الخير، وتحذيرهم من الشر في دينهم ودنياهم.

وقال ابن القيم (م): «فلا يليق به أن يترك عباده سدا هملا، لا يعرفهم ما ينفعهم في معاشهم ومعادهم، وما يضرهم فيهما، فهذا هضم للربوبية، ونسبة الرب \_ تعالى \_ إلى ما لايليق به، وما قدره حق قدره، من نسبه إليه».

رابعاً: من قوله ـ تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيـعِـ ﴿ ﴾ فإن مقتضى

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد، الآية: ۱۹. انظر: «مدارج السالكين» ۲: ۳۰ـ۳۲، ۹۲ـ۹۳، «التقسير القيم» ص٧-١١، ٨٥-٦٦.

۲) في «مدارج السالكين» ٩٤:١.

٣) في «مدارج السالكين» ٢٠:١.

رَحَمَتُهُ أَلَا يَتَرَكُ الْعَبَادُ بِلَا رَسُلُ تَبَلَغُهُمْ وَحَيِّ اللهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ ﴿ ) (١) .

قال ابن القيم (٢): "فإن رحمته تمنع إهمال عباده، وعدم تعريفهم ما ينالون به غاية كمالهم، فمن أعطى اسم "الرحمن " حقه عرف أنه متضمن لإرسال الرسل، وإنزال الكتب، أعظم من تضمنه علم إنزال الغيث، وإنبات الكلأ، وإخراج الحب، فاقتضاء الرحمة لما تحصل به حياة القلوب والأرواح أعظم من اقتضائها لما تحصل به حياة الأبدان والأشباح، لكن المحجوبون إنما أدركوا من هذا الاسم حظ البهائم والدواب، وأدرك منه أولو الألباب أمراً وراء ذلك».

خامساً: من قوله: ﴿مثالِكِ يُومِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾ فإن من تمام ملكه أن يكون له رسل وكتب يبثها في أقطار مملكته لتبليغ أوامره ونواهيه.

سادساً: من قوله \_ تعالى: ﴿منالِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْنِ ﴿ ﴾ إذ كيف يحاسب ويجازي الخلق إلا بعد إقامة الحجة عليهم بإرسال الرسل، كما قال \_ تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةً الرُّسُلِ ﴾ (٣)

قال ابن القيم (٤): «فإنه اليوم الذي يدين الله العباد فيه بأعمالهم فيثيبهم على الخيرات، ويعاقبهم على المعاصي والسيئات، وما كان الله

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>۲) في «مدارج السالكين» ۲:۱۳

<sup>(</sup>٣) سُورة النساء، الآية:١٦٥.

<sup>(</sup>٤) في «مدارج السالكين» ٣١:١.

ليعذب أحدا قبل إقامة الحجة عليه. والحجة إنما قامت برسله وكتبه وبهم استحق الثواب والعقاب، وبهم قام سوق يوم الدين، وسبق الأبرار إلى النعيم، والفجار إلى الجحيم».

سابعاً: من قوله \_ تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ لأن الله لم يتعبد خلقه بالجهل، ولا طريق لمعرفة كيفية عبادته وبماذا يعبد إلا بواسطة الرسل والكتب.

ثامناً: من قوله \_ تعالى: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ والكتب المنزلة عليهم من عند الله \_ تعالى. ولا يمكن معرفة الطريق المستقيم الموصل إلى الله، والمؤدي إلى السعادة في الدارين إلا من طريق الرسل والكتب.

تاسعاً: من قوله تعالى: ﴿ صِرَاطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ وهم النبيون ومن ذكر الله معهم في قوله ـ تعالى في سورة النساء: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنّبِيّتِينَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَصَدُن أَوْلَتِهِكَ مَعِ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنّبِيّتِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَٱلشّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَدُن أَوْلَتِهِكَ رَفِيقًا اللّهِ ﴾ (١) ، فإن معرفة المنعم عليهم ومعرفة طريقهم، ومعرفة النعمة التي من أجلها استحقوا أن يذكروا بها على سبيل التشريف والتعظيم. كل ذلك لا يمكن معرفته إلا من طريق الرسل والكتب.

عاشراً: من قوله - تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٩٦.

الضَّكَ آلِينَ ﴿ ﴾ إذ لا يمكن معرفة طريق المغضوب عليهم، وطريق الضالين ليجتنبهما العبد إلا من طريق الرسل والكتب.

الحادي عشر: من قوله تعالى: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴿ ﴾ لأن انقسام الناس إلى هذه الأقسام الثلاثة إنما حصل بسبب إرسال الرسل، فمن عرف الحق الذي جاؤوا به واتبعه فهو من أهل النعمة، ومن عرفه وعانده فهو من أهل الغضب، ومن جهل الحق فهو من أهل الضلال.

ويتفرع عن هذا أنه إذا كانت السورة متضمنة إثبات الرسالات والنبوات اقتضى ذلك إثبات صفة التكلم والتكليم له جلا وعلا. قال ابن القيم (۱): «فإن حقيقة الرسالة تبليغ كلام المرسِل، فإذا لم يكن ثم كلام فماذا يبلغ الرسول؟ بل كيف يعقل كونه رسولا. ولهذا قال غير واحد من السلف: من أنكر أن يكون الله متكلماً أو أن يكون القرآن كلامه، فقد أنكر رسالة محمد \_ علي الله على الرسل التي حقيقتها تبليغ كلام الله تبارك وتعالى».

15 ـ تضمنت السورة الدلالة على سعة علم الله ـ عز وجل ـ وخبرته وتعلق علمه بالجزئيات، والرد على من أنكر ذلك من وجوه لأن كونه محموداً موصوفاً بصفات الكمال يقتضي أن يعلم أحوال العالم وتفاصيل جزئياته، وكونه إلها معبوداً يقتضي أن يعلم من يعبده ممن يعبد سواه، وكونه ربا للعالمين يقتضى أن يكون عالما بتفاصيل

<sup>(</sup>١) في «مدارج السالكين» ٩٦:١.

مخلوقاته مدبراً لها، وكونه رحماناً رحيماً يقتضي أن يعلم أحوال المرحومين، وكونه مالكاً ليوم الدين يقتضي أن يعرف أحوال مملكته ورعيته ليجازي كلا بعمله، كما أن كونه مستعاناً به ومسؤولاً الهداية وهادياً ومنعماً على من أطاعه ويغضب على من عصاه، كل ذلك يدل على تعلق علمه بالجزئيات وشموله لها(۱).

10- اشتمل قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا بِعِدِهُ إِلَى آخِرِ السورة على الرد على جميع طوائف الكفر والضلال. وذلك على سبيل الإحمال لأن الحق في معرفة ما جاء به المصطفى ـ وذلك على سبيل الإحمال لأن الحق في معرفة ما جاء به المصطفى ـ والسير على نهجه، وما عداه من المسالك والسبل الملتوية والمعوجة مردودة باطلة.

وقد عقد ابن القيم (٢) رحمه الله، فصلا في اشتمال الفاتحة على الرد على جميع المبطلين من أهل الملل والنحل والرد على أهل البدع والضلال من هذه الأمة. قال: وهذا يعلم بطريقين مجمل ومفصل .

وبعد أن ذكر رحمه الله ما فيها من رد على جميع المبطلين بطريق الإجمال بين اشتمالها على الرد على جميع المبطلين بطريق التفصيل، فذكر الرد منها على الملاحدة وإبطال قولهم وبيان ضلالهم، والرد على المجوس والقدرية وعلى الجهمية وأهل الإشراك في ربوبيته وإلهيته

<sup>(</sup>١) انظر: «مدارج السالكين» ٩٤-٩٣،١ «التفسير القيم» ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) في «مدارج السالكين» ١٥٥١، وانظر «التفسير القيم» ص٤٩٠، وانظر «التفسير القيم» ص٤٩٠، وانظر «الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة» ١٢٢٢\_١٢٢١، «تيسر الكريم الرحمن» ١٠ ٢٣٠.

وعلى الجهمية معطلة الصفات، وعلى الجبرية، وعلى القائلين بالموجب بالذات دون الاختيار والمشيئة وإثبات أن الله فاعل مختار والرد على منكري تعلق علمه بالجزئيات، ومنكري النبوات وإثبات صفة التكلم لله عز وجل، والرد على من قال بقدم العالم، وكل هذا سبقت الإشارة إليه.

وختم ابن القيم هذا الفصل في بيان تضمنها للرد على الرافضة . قال: «وذلك من قوله ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ إلى آخرها. قال: ووجه تضمنه إبطال قولهم: أنه سبحانه قسم الناس إلى ثلاثة أقسام: «منعم عليهم» وهم أهل الصراط المستقيم، الذين عرفوا الحق واتبعوه . «ومغضوب عليهم» وهم الذين عرفوا الحق ورفضوه، و«ضالون» وهم الذين جهلوه فأخطأوه . فكل من كان أعرف للحق، وأتبع له كان أولى بالصراط المسقيم، ولا ريب أن أصحاب رسول الله عنهم ورضي الله عنهم هم أولى بهذه الصفة من الروافض فإنه من المحال أن يكون أصحاب رسول الله عنهم علوا الحق وعرفه أصحاب رسول الله عنهم علوا الحق وعرفه أصحاب رسول الله عنهم علما أولى بهذه الصفة من الروافض فإنه من المحال أن يكون أصحاب رسول الله عنهم علما أو رفضوه وتمسك به الروافض .

ثم إنا رأينا آثار الفريقين تدل على أهل الحق منهما. فرأينا أصحاب رسول الله على فتحوا بلاد الكفر وقلبوها بلاد إسلام، وفتحوا القلوب بالقرآن والعلم والهدى، فآثارهم تدل على أنهم أهل الصراط المستقيم ورأينا الرافضة بالعكس في كل زمان ومكان، فإنه قط ما قام للمسلمين عدو من غيرهم إلا كانوا أعوانهم على الإسلام، وكم جروا على الإسلام وأهله من بلية... ولهذا فسر السلف الصراط المستقيم وأهله بأبي بكر وعمر وأصحاب رسول الله على الله عنهم، وهو

كما فسروه، فإنه صراطهم الذي كانوا عليه، وهو عين صراط نبيهم. . . وأشد الأمة مخالفة له الرافضة . . . فقد تبين أن الصراط المستقيم طريق أصحابه وأتباعه، وطريق أهل الغضب والضلال طريق الرافضة . وبهذه الطريقة ـ بعينها ـ يرد على الخوارج فإن معاداتهم الصحابة معروفة».

٦٦ تضمنت السورة شفاء القلوب، كما تضمنت شفاء الأبدان، قال ابن القيم(١): «فأما اشتمالها على شفاء القلوب فإنها اشتملت عليه أتم اشتمال فإن مدار اعتلال القلوب وأسقامها على أصلين: فساد العلم وفساد القصد. ويترتب عليهما داءان قاتلان وهما الضلال والغضب فالضلال نتيجة فساد العلم والغضب نتيجة فساد القصد، وهذان المرضان هما ملاك أمراض القلوب جميعها. فهداية الصراط المستقيم تتضمن الشفاء من مرض الضلال، ولذلك كان سؤال هذه الهداية أفرض دعاء على كل عبد وأوجبه عليه كل يوم وليلة في كل صلاة، لشدة ضرورته وفاقته إلى الهداية المطلوبة، ولا يقوم غير هذا السؤال مقامه. والتحقق بـ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ علماً ومعرفة وعملا وحالا يتضمن الشفاء من مرض فساد القلب والقصد ٠٠٠. إلى أن قال: ثم إن القلب يعرض له مرضان عظيمان إن لم يتداركهما العبد تراميا به إلى التلف ولابد، وهما الرياء والكبر، فدواء الرياء بـ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ ودواء الكبر بـ ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾ وكثيرا ما كنت أسمع شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه يقول:

<sup>(</sup>۱) في «مدارج السالكين» (: ٩٢\_٧٩.

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ تدفع الرياء ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ تدفع الكبرياء ». فإذا عوفي من مرض الرياء بـ ﴿إِياكُ نعبد ﴾ ومن مرض الكبرياء والعجب بـ ﴿إِياكُ نستعين ﴾ ومن مرض الضلال والجهل بـ ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلمُسْتَقِيمَ ۞ عوفي من أمراضه وأسقامه، ورفل في أثواب العافية، وتمت عليه النعمة، وكان من المنعم عليهم، غير المغضوب عليهم، وهم أهل فساد القصد الذين عرفوا الحق وعدلوا عنه، والضالين وهم أهل فساد العلم، الذين جهلوا الحق ولم يعرفوه.

وحق لسورة تشتمل على هذين الشفاءين أن يستشفى بها من كل مرض، ولهذا لما اشتملت على هذا الشفاء الذي هو أعظم الشفاءين كان حصول الشفاء الأدنى بها أولى».

ثم ذكر الدليل من السنة على شفائها للأبدان، وهو حديث أبي سعيد الخدري في قصة اللديغ. وقد سبق ذكره في أسماء الفاتحة، كما استشهد بقواعد الطب وما دلت عليه التجربة.

# الفصل الثاني الفاتحة الفاتحة

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: حكم قراءة الفاتحة في الصلاة.

المبحث الثاني: وفيه مسائل:

أ\_ من لم يستطع قراءة الفاتحة في الصلاة.

ب \_ قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة.

ج ـ قول: «آمين» بعد قراءة الفاتحة.

هـ - قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة.

#### المبحث الأول

# حكم قراءة الفاتحة في الصلاة

# أولاً: حكم قراءة الفاتحة في حق الإمام والمنفرد:

جمهور أهل العلم على وجوب قراءة الفاتحة في حق الإمام والمنفرد، وأنه لاتصح صلاتهما بدونها(۱).

منهم مالك (7), والشافعي (7), وأحمد في المشهور، بل الصحيح عنه (1), وإسحاق (1), وعبدالله بن المبارك (1), والأوزاعي (1), وأبو ثور (1), وداود (1), وغيرهم.

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير ابن كثير» ٢٠.٢٧٠، «نيل الأوطار» ٢: ٢٣٨\_٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المدونة» ١: ٦٥-٦٧، «الكافي في فقه أهل المدينة» ١٠٧:١، «الاستذكار» ٢١٠٨: «التمهيد» (٣١:١١، «الجامع لأحكام القرآن» ١١٩:١

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» ٢٠٧١، «أحكام القرآن» للشافعي ص٧٧، «المهذب» ١٠٧٠، «تفسير ابن كثير» ٢٨٠٢١:

<sup>(</sup>٤) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧١، الفقرات: ٢٥٥، ٢٧٦، ٢٧٧، ٢٧٨، ٢٧٨، ٢٧٨، ٢٧٨، ٤٩٨، ٤٩٨، ٤٩٨، ٤٩٨، ٤٩٨، ٤٩٨، «مسائل الإمام أحمد» لليسابوري ١٥٦:١، «مسائل الإمام أحمد» لأبي داود ص٣٢، «المسائل الفقهية» ١١٧١، «المغني» ٢١٥٦:٢، «تنقيح التحقيق» ٢٠٩٥، «آداب المثنى إلى الصلاة» ص٨٨.

<sup>(</sup>٥) انظز: «الأوسط» ٣: أ ١٠١، «الاستذكار» ٢: ١٦٨.

 <sup>(</sup>٦) انظر: «سنن الترمذي» ٢٦:٢

<sup>(</sup>٧) انظر: «المغنى» ٢:٢٥٥، «الجامع لأحكام القرآن» ١١٩:١.

<sup>(</sup>A) انظر: «الاستذكار» ٢ . ١٦٨.

<sup>(</sup>٩) أنظر: «المنحلي» ٣:٣٣٦.

مستدلين بقوله تعالى: ﴿ فَأَقَرَءُواْ مَا يَبَسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ (١) ، وبحديث أبي هريرة في الصحيحين في قصة المسيء في صلاته وفيه: «ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن»، وقوله بعد ذلك «ثم افعل ذلك في صلاتك كلها» (٢) وهذا صريح في القراءة في كل ركعة، والفاتحة أيسر القرآن.

كما استدلوا بحديث عبادة في الصحيحين: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» وحديث أبي هريرة عند مسلم: «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج»، وغيرهما من الأحاديث (٣).

كما استدلوا \_ أيضا \_ بمداومة الرسول \_ ﷺ \_ وخلفائه على قراءتها، كما في حديث أنس وعائشة \_ رضي الله عنهما<sup>(3)</sup> \_ وبما ثبت من النقل عن عامة السلف من الصحابة والتابعين، ومن بعدهم من المداومة على قراءتها، بل ومن القول بوجوبها، وأنه لاتصح الصلاة بدونها<sup>(0)</sup>.

واختلفوا هل تجب قراءتها في كل ركعة؟ وهذا قول أكثرهم،

<sup>(</sup>١) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخزيج هذا الحديث ضمن أدلة القول الأول من المسألة التالية، وانظر: «خير الكلام في القراءة خلف الإمام» للبخاري، فقرة: ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) سيأتي ذكر هذه الأحاديث وتخريجها في المسألة التالية ضمن أدلة القول الأول.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجهما في المبحث الرابع من الفصل الأول من هذا الباب.

<sup>(</sup>٥) انظر: «المصنف» لعبدالرزاق ١:٩٥-٩٥، ١٢٠، وما بعدها، و«المصنف» لابن أبي شيبة ١:٣٦-٣٦، ٣٧٣-٣٧٥، «خير الكلام في القراءة خلف الإمام» للبخاري، «الأوسط» ٩٨:٣٦ وما بعدها، «المحلى» ٣:٣٦٦ وما بعدها، «القراءة خلف الإمام» للبيهقي، «الاستذكار» ٢:٦٦٦ وما بعدها، «نيل الأوطار» ٢٣٤:٢٣ وما بعدها.

وقيل: يكفي قراءتها في أكثر الركعات، وبهذا قال مالك، وقيل: يكفي قراءتها في ركعة واحدة من الصلاة. والصحيح الأول.

وذهب بعض أهل العلم إلى أنه لا تتعين قراءة الفاتحة، وأن الغرض أو الواجب: هو قراءة أقل ما تيسر من القرآن. ورُوي هذا عن الحسن<sup>(۱)</sup> والأوزاعي والثوري<sup>(۲)</sup>، وقال به أبو حنيفة، وأصحابه.

قال أبو حنيفة: أقل ما تيسر مقدار آية. وقال صاحباه أبو يوسف ومحمد: أقله ثلاث آيات، أو آية طويلة (٣)، ورُوي عن الإمام أحمد مثل قول أبى حنيفة (٤).

واستدل من ذهب إلى هذا القول بقوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرُ مِنَ الْقُرَءُانِ ﴾ (٥) . وقوله على الله الله الله على القرأ ما تيسر معك من القرآن متفق عليه (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق، الأثر ٢٦٣٠.

<sup>(</sup>۲) ذكره عنهما ابن الجوزي في «تفسيره» ۱۸:۱، والقرطبي في «تفسيره» ۱،۱۱۸:۱ وابن كثير ۱:۲۸.

<sup>(</sup>٣) انظر: «أحكام القرآن» للجصاص ١٠١٨.٦٣، «المبسوط» ١١٨.١٩، «فتح القدير» لابن الهمام ٢٣٢١.٢٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المسائل الفقهية» ١١٧٠١، «التحقيق» ص٣١٦، «زاد المسير» ١٨:١.

<sup>(</sup>٥) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه من حديث أبي هريرة البخاري في الصلاة \_ باب أمر النبي \_ ﷺ \_ الذي لا يتم الركوع بالإعادة \_ الجديث ٧٩٣، ومسلم في الصلاة \_ باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة ـ الحديث ٧٩٧، وأبو داود \_ الحديث ٨٥٦، والنسائي \_ الحديث ٨٥١

وحملوا حديث عبادة «لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب» وما في معناه على أن المعنى لا صلاة كاملة: أي على نفي الكمال لا على نفي الجواز<sup>(١)</sup>.

والصحيح ما ذهب إليه جمهور أهل العلم، من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، بأنه تتعين قراءة الفاتحة في الصلاة، وأن الصلاة لا تصح بدونها. للأدلة الصريحة الصحيحة الدالة على ذلك. والتي فيها تفسير لقوله تعالى: ﴿ مَا يَسَرَمِنَ ٱلْقُوءَانِ ﴾ ولقوله - على القرآن الذلا ما تيسر معك من القرآن الذلا أيسر من قراءة الفاتحة (٢) ولهذا حمله مسلم وغيره على وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة وبوب له بهذا. كما تقدم في تخريجه - وأيضاً - قد يحمل «ما تيسر» في الآية والحديث على ما زاد على الفاتحة (٣)، كما قال أبو سعيد الخدري - رضي الله عنه - «أمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر» (١).

ولم أر ما يدعو لذكر الأدلة كلها على وجوب قراءة الفاتحة، وأنها ركن لاتصح الصلاة بدونها وتفصيل القول فيها، خاصة في حق الإمام والمنفرد، نظراً لضعف الخلاف في هذه المسألة، فليس مع المخالف من الأدلة ما يستلزم بسط القول في ذكر أدلة الوجوب التي لا تحصى كثرة من السنة الصريحة الصحيحة، والآثار الثابتة الصحيحة عن سلف

<sup>(</sup>١) انظر: «أحكام القرآن» للجصاص ١:٢١\_٢٣، وانظر: «الاستذكار» ٢:٨٦٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المحلى» ٣:٩٣٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص١٦، «التحقيق» ١:٣١٩، «الجامع لأحكام القرآن» ١:٣٠٣،

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا الباب.

هذه الأمة من الصحابة والتابعين. ونظراً لأن هذه الأدلة سيأتي ذكرها ضمن أدلة القول الأول والثاني في المسألة التالية وهي حكم قراءة الفاتحة في حق المأموم. لأن دلالة هذه الأدلة على وجوب قراءة الفاتحة في حق الإمام والمنفرد أولى من دلالتها على وجوب قراءة الفاتحة في حق المأموم.

ثانياً: حكم قراءة الفاتحة في حق المأموم:

اختلف أهل العلم \_ رحمهم الله \_ قديماً وحديثاً في هذه المسألة لسببين هما:\_

أ- السبب الأول: ظاهر النصوص الواردة في هذه المسألة، فبعضها يوجب قراءة الفاتحة في الصلاة، وبعضها يوجب الإنصات لقراءة القرآن. الأمر الذي جعل أهل العلم تختلف أقوالهم في توجيه هذه الأدلة، والتوفيق بينها.

ب - السبب الثاني: كثرة المروي عن الصحابة والتابعين في هذه المسألة، واختلاف النقل عنهم فيها: فمنهم من رُويَ عنه جواز القراءة خلف الإمام مطلقاً، ومنهم من رُويَ عنه جواز القراءة خلف الإمام في السرية دون الجهرية، ومنهم من رُوي عنه المنع من القراءة خلف الإمام مطلقاً. بل منهم من رُويَ عنه أكثر من قول في هذه المسألة.

وبناء على هذا كثر الاختلاف في هذه المسألة إلى يومنا هذا. وقد ألف فيها كثير من أهل العلم، وبسطوا القول فيها، منهم من أفردها بالتأليف، كالإمام البخاري في كتابه «خير الكلام في القراءة خلف الإمام»، والبيهقي في كتابه «القراءة خلف الإمام»، واللكنوي من علماء

الحنفية في العصر الحاضر في كتابه «إمام الكلام فيما يتعلق بالقراءة خلف الإمام».

وقد ذكر شارح سنن الترمذي المباركفوري في «تحفة الأحوذي» ٢٥٦: أنه ألف فيها كتاباً مبسوطاً سماه «تحقيق الكلام في وجوب القراءة خلف الإمام».

ومنهم من بسط القول فيها ضمن مؤلّف، ولم يفردها بالتأليف، كابن المنذر في «الأوسط»، والطحاوي في «شرح معاني الآثار»، وابن عبدالبر في «التمهيد» و «الاستذكار» والحازمي في «الاعتبار»، ومن أحسن ما كتب فيها ماكتبه شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «مجموع الفتاوى». وقد أفرد بعضهم جواب شيخ الإسلام عن هذه المسألة فطبعه برسالة مستقلة، وهي نفس ما في الفتاوى.

وممن بحث في هذه المسألة من المعاصرين الشيخ عبدالمحسن بن محمد المنيف في كتابه «أحكام الإمامة والائتمام في الصلاة».

وهذا القول مروي عن جمع من الصحابة والتابعين، مع اختلاف في النقل عن أكثرهم. وكذا احتمال النقل عن بعضهم أن يكون مرادا به هذا القول وهو القراءة خلف الإمام مطلقاً، أو القول الذي بعده وهو القراءة في السرية فقط عممن رُويَ عنه هذا القول: عمر بن الخطاب \_

رضي الله عنه (١)، وعبادة بن .

(١) أخرجه عن عمر \_ عبدالرزاق في المصنف \_ في الصلاة \_ القراءة خلف الإمام الأثر ٢٧٧٦ \_ عن الثوري عن سليمان الشيباني عن جواب عن يزيد بن شريك أنه قال لعمر: «أقرأ خلف الإمام؟ قال: نعم. قلت: وإن قرأت ياأمير المؤمنين؟ قال: نعم وإن قرأت».

وقد أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ـ في الصلاة ـ من رخص في القراءة خلف الإمام ٢:٣٧٣، والـدارقطني ٢:٣١٧، وابـن المنـدر في الأوسـط الأثـر ١٣٢٢، والطحاوي في القراءة خلف الإمام الأثار ١٨٤٠ـ١٨٩ كلهم من طريق سليمان الشيباني بإسناده.

وفي لفظ الدارقطني قال: وإن جهرت؟ قال: وإن جهرت قال الدارقطني "إسناده | صحيح، رواته كلهم ثقات».

قلت: وجوّاب: بالجيِّم المعجمة فواو مشدّدة ثم ألف وياء معجمة تحتية هو ابن عبيدالله: صدوق رمي بالإرجاء، انظر «التقريب» ١٣٥١١.

وأخرج عبدالرزاق في الأثر ٢٧٧٧، والبيهقي في الأثر ١٩٠ عن ابن التيمي عن ليث عن أبن عن أبن عن أبن عن أبن عن أبن عن أبن المعث عن أبي يزيد عن الحارث بن سويد وزيد التيمي قالاً: أمرنا عمر ابن الخطاب أن نقرأ خلف الإمام وقال البيهقي: «ورواة حديث الشيباني أوثق من بغض مذا»

وأخرج ابن المنذر في الأوسط الأثر ١٣٢٣ ـ عن عباية بن رداد قال: كنا في مسير مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: لاتجوز صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب وشيء معها. قال فقال رجل: ياأمير المؤمنين: أرأيت إن كنت خلف إمام؟ قال: اقرأ في نفسك».

هذه الآثار من أصح ما روي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في هذه المسألة وأنه يرى القراءة خلف الإمام في الصلاة السرية والجهرية.

وهل يرى القراءة في الجهرية مطلقاً سكت الإمام أو لم يسكت هذا هو الظاهر ويحتمل أنه يرى ذلك في سكتات الإمام فالله أعلم:

وقد روي عن عمر \_ رضي الله عنه \_ بأسانيد لا تثبت خلاف هذا فقد أخرج عبد الرازق الأثر ٢٨٠٤ \_ من طريق أبي إسحاق الشيباني \_ عن رجل قال: «عهد عمر بن الخطاب أن لا تقرؤا مع الإمام، وفيه رجل لم يسم.

الصامت (۱)

وأخرج أيضاً \_ الأثر ٢٨٠٦ \_ من طريق داود بن قيس عن محمد بن عجلان قال: قال عمر بن الخطاب: وددت أن الذي يقرأ خلف الإمام في فيه حجر» وفيه داود بن قيس: مقبول انظر «التقريب» ٢٣٤: ٣٩ ومحمد بن عجلان: صدوق، انظر «التقريب» ٢٠: ٣٠١. وأخرج ابن أبي شيبة ٢: ٣٧٦ \_ عن نافع وأنس بن سيرين قالا: قال عمر بن الخطاب: «تكفيك قراءة الإمام» وهذا منقطع لأن نافعاً \_ وهو مولى ابن عمر \_ وأنس بن سيرين لم يدركا عمر بن الخطاب رضى الله عنه.

وقد حمل ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٥:١١ ما رواه يزيد بن شريك عن عمر على القراءة حال السر، وحمل ما رواه عبدالرزاق عن عمر من النهي عن القراءة أن المراد بذاك حال الجهر. ثم قال: «وليس في هذا الباب شيء يثبت من جهة الإسناد عن عمر، وعنه فيه اضطراب».

قلت: وحمل ما رواه يزيد على القراءة حال السر فيه نظر لأن قوله فيه "قال: وإن قرأت، قال: وإن جهرت قال: وإن جهرت هي قرأت، قال: وإن جهرت الإمام. أنه في الصلاة الجهرية، وإن لم يكن صريحاً في القراءة وإن لم يسكت الإمام.

وما رواه عبدالرزاق من طريق أبي إسحاق الشيباني في النهي عن القراءة خلف الإمام، فيه رجل لم يسم فهو ضعيف فلا يحتج به على النهي عن القراءة خلف الإمام حال الجهر.

(۱) أخرجه عبدالرزاق في المصنف \_ في الصلاة \_ الأثر ٢٧٧١، عن جعفر بن سليمان عن ابن عون قال: حدثنا رجاء بن حيوة قال: صليت إلى جانب عبادة بن الصامت فسمعته يقرأ مع الإمام، فلما قضينا صلاتنا قلنا ياأبا الوليد أتقرأ مع الإمام؟ قال: ويحك إنه لا صلاة إلا بها».

وفي إسناده جعفر بن سليمان الضبعي صدوق زاهد لكنه كان يتشيع انظر «التقريب» ١ . ١٣١ . وبقية رجاله ثقات فيهم ابن عون هو عبدالله بن عون.

وأخرجه أيضاً بهذا اللفظ ابن ابي شيبة ١:٣٧٥ بإسناد صحيح من طريق شيخة وكيع عن ابن عون وكذا أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣٢٧، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٠١، ٢٠٢ ـ من طريق ابن عون، لكن في إسناده: محمد بن الربيع بين رجاء بن حيوة وعبادة بن الصامت.

وأخرج البخاري في جزء القراءة خلف الإمام ـ الأثر ٦٥ من طريق صدقة بن خالد حدثنا زيد بن واقد عن حزام بن حكيم ومكحول عن ربيعة الأنصاري عن عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ وكان على إيلياء فأبطأ عبادة عن صلاة الصبح فأقام أبو نعيم =

## وأبوهريرة(١)، وعبدالله بن عباس(٢)، وعبدالله ابن

وكان أول من أذن ببيت المقدس فجئت مع عبادة حتى صف الناس وأبو نعيم يجهر بالقراءة فقرأ عبادة بأم القرآن حتى فهمتها منه فلما انصرف قلت سمعتك تقرأ بأم القرآن فقال: القرآن فقال نعم صلى بنا النبي على بعض الصلوات التي يجهر فيها بالقرآن فقال: «لايقرأن أحدكم إذا جهر بالقراءة إلا بأم القرآن» وقد اختلف أهل العلم في صحة رفع هذا الحديث كما سيأتي بيانه في ذكر أدلة أصحاب هذا القول

وأخرجه الدارقطني ١ : ٣٢٠-٣٢٠ ـ من طريق زيد بن واقد بإسناده، وقال: «كالهم ثقات، هذا إسناد حسن».

وأخرج ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٩٠ عن الأوزاعي قال: «أخذت القراءة مع الإمام عن عبادة بن الصامت ومكحول».

وأما ما أخرجه عبدالرزاق \_ في الآثر ٢٧٧٠ \_ عن بشر بن رافع قال أخبرني درع ابن عبدالله عن أبي أمية الأزدي قال قال لي عبادة بن الصامت اقرأ بأم القرآن في كل ضلاة أو قال في كل ركعة قال قلت: أتقرأ بها يا أبا الوليد مع الإمام. قال: لا أدعها إماما ولا مأموماً.

(۱) أخرجه عن أبي هريرة - مسلم في الصلاة - باب وجوب قراءة فاتحة الكتاب - الحديث ٢٩٥ ، ١٣١، ١٣٥٠ وابن أبي شيبة ١ ، ٣٧٥، والبحاري في القراءة خلف الإمام - الآثار ١٧٦، ١٣١، ٥٧٢ عن أبي هريرة في حديثه عن النبي - عن أبي هريرة أبي القراءة خلف الإمام الحديث ١١٩ - عن أبي هريرة أبي خذالج من النبي - أنه قال: «من صلى صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خذالج أنه قال الراوي أبا هريرة عما إذا كان وراء الإمام فقال أبو هريرة: اقرأ بها في نفسك الحديث وسيأتي قريباً وقد أخرج ابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٣ - عن أبي هريرة هريرة قال: «أقرأ خلف الإمام فيما يخافت به» ومفهوم هذا إن صح عن أبي هريرة يقوي قول من قال: إن قوله اقرأ بها في نفسك محمول على ما إذا أسرّ الإمام. وهكذا يقوي قول من قال: إن هوله اقرأ بها في نفسك محمول على ما إذا أسرّ الإمام. وهكذا ذكر ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٨٩٢ - أنه اختلف فيه عن أبي هريرة.

(٢) أحرجه ابن أبي شيبة \_ في الصلاة \_ من رخص في القراءة خلف الإمام ١ : ٣٧٥ عن وكيع عن إسماعيل بن أبي خالد عن العيزار بن حريث العبدي عن ابن عباس قال: «اقرأ خلف الإمام بفاتحة الكتاب» وإسناده صحيح. وأخرجه ابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣٢٤ من طريق إسماعيل بإسناده.

وهو محتمل لقراءة الفاتجَّة «خلفُ الإمام في السرية والجهرية، أو في السرية فقط كما = أ

## عمرو(١)، ومعاذ بين جبيل (٢)، وأبيي ابين

في رواية الطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢٠٦:١ ـ من طريق إسماعيل بن أبي خالد بإسناده عن ابن عباس قال: «اقرأ خلف الإمام بفاتحة الكتاب في الظهر والعصر» ويؤيد هذا ما أخرجه الطحاوي أيضاً: ٢٢٠:١ ـ من طريق حماد بن سلمة عن أبي جمرة قال: قلت لابن عباس: «أقرأ والإمام بين يدي فقال: لا»

وأما ما أخرجه عبدالرزاق .. الأثر ٢٧٧٣ عن التيمي، وابن أبي شيبة ٢:٣٧٣، وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣٢٥. من طريق ليث عن عطاء عن ابن عباس قال: «لابد أن يقرأ فاتحة الكتاب خلف الإمام جهر أو لم يجهر».

ففي إسناده: ليث وهو ابن أبي سليم قال ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٠:١١ «ضعيف ليس بحجة». وقال ابن حجر «صدوق» اختلط أخيراً فلم يتميز حديثه فترك «التقريب» ٢٣٨:٢.

وبقية رجاله ثقات فيهم التيمي هو معتمر بن سليمان، وعطاء هو ابن أبي رباح.

(١) أخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٣٦، ٣٠١ عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبدالله بن عمرو بن العاص «أنه كان يقرأ خلف رسول الله على إذا أنصت قرأ».

وأخرج عبدالرزاق في المصنف الأثران ٢٧٧٤، ٢٧٧٥ من طريق الثوري عن الأعمش، ومن طريق ابن عيينة عن حصين بن عبدالرحمن \_ كلاهما عن مجاهد قال «سمعت عبدالله بن عمرو قرأ خلف الإمام في الظهر والعصر».

وقد أخرجه عن مجاهد البخاري في جزء القراءة خلف الإمام الأثر ٦٠، والدارقطني، وابن المنذر في والأوسط \_ الأثر ١٣١٤، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ١٢١٩، والبيهقي في القراءة خلف الإمام \_ الآثار ٢١٨ـ٢١٥.

وهذان الأثران يدلان على أن عبدالله بن عمرو رضي الله عنه يقرأ خلف الإمام في الصلاة السرية وفي الجهرية إذا سكت الإمام وانظر «الاستذكار» ١٨٩:٢.

(٢) أخرجه البيهقي القراءة خلف الإمام الأثر ٢٠٠ ـ من طريق شعبة عن أبي الفيض قال: سمعت أبا شيبة المهدي يقول: سأل رجل معاذ بن جبل ـ رضي الله عنه ـ عن القراءة خلف الإمام فقال: إذا قرأ فاقرأ بفاتحة الكتاب وقل هو الله أحد، وإذا لم تسمع فاقرأ في نفسك ولا تؤذ من عن يمينك ولا من عن شمالك.

أخرجه ابن أبي شيبة ١: ٣٧٤\_ من طريق غندر عن شعبة عن أبي الفيض قال سمعت أبا شيبة المهدي يحدث عن معاذ أنه قال في الرجل يصلي خلف الإمام إذا كان يسمع قراءته قرأ قل هو الله أحد، وقل أعوذ برب الناس، وقل أعوذ برب الفلق. قال شعبة =

(1), وحذيف بن اليمان ((1))، وعدالله بن الزبير ((1))، وأنس بن مالك (1)، وهشام بن عامر (1) – رضي الله عنهم أجمعين ...

أو نحوها وإذا كان لا يسمع القراءة فليقرأ ولا يؤذي من عن يمينه ومن عن شماله، وهذا لو صح عن معاذ فهو خلاف ما دل عليه الكتاب والسنة من وجوب الإنصات لقراءة الإمام مطلقاً إلا في حال قراءة المأموم للفاتحة إذا لم يكن للإمام سكتات عند بعض أهل العلم. ولم يقل أحد منهم بجواز قراءة غير الفاتحة إذا كان الإمام يقرأ

(۱) أخرجه البخاري في جزء القراءة. الأثر ٥٣، والدارقطني ٣١٨٣١٧، وابن المنذر في «الأوسط» ١٩٢٦، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ١٩٩ \_ من طريق أبي سنان عبدالله بن أبي الهذيل قال: قلت لأبي بن كعب: «اقرأ خلف الإمام؟ قال نعم» وهذا يحتمل القراءة خلف الإمام مطلقاً أو في السرية أما ما أخرجه عبد الرزاق في المصنف الأثر ٢٧٧٢، والبيهقي من طريقه في القراءة خلف الإمام الأثر ١٩٨ \_ عن أبي بن كعب «أنه كان يقرأ خلف الإمام في الظهر والعصر» ففي إسناده شيخ عبدالرزاق يحيى بن العلاء رمي بالوضع. كما في «التقريب» ٢٥٥٠٢.

وكذا ما أخرجه البخاري في «جزء القراءة» الأثر ٥٢ \_ من طريق زياد البكائي عن أبي فروة عن أبي المغيرة عن أبي بن كعب رضي الله عنه أنه كان يقرأ خلف الإمام فهذا ضعيف لأن زياداً البكائي في حديثه لين عن غير ابن إسحاق كما في «التقريب» ٢٦٨:١

- أخرجه البخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٥٦ \_ عن حذيفة أنه كان يقرأ خلف الإمام
   وانظر فقرة: ٢٥. وهذا محتمل للقراءة مطلقاً في الصلاة السرية والجهرية سكت الإمام
   أو لم يسكت ومحتمل أنه في السرية فقط,
- (٣) ذكره عنه البخاري في جزء القراءة، فقرة: ٣٢ حيث قال: قال مجاهد: «إذا لم يقرأ خلف الإمام أعاد الصلاة» ثم قال: وكذلك قال عبدالله بن الزبير وهذا إن ثبت عن عبدالله بن الزبير فهو محتمل للقراءة خلف الإمام مطلقاً في السرية والجهرية، ومحتمل أنه في السرية فقط كما ذكره البخاري عنه في الفقرة ٤٧ \_ أنه قال: «اقرأ في الظهر والعصر خلف الإمام».
- (٤) أخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» \_ الأثر ٢٢٣ \_ عن أنس: «أنه كان يأمر بالقراءة خلف الإمام» وهذا أيضاً محتمل.
- (٥) أخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٣١، ٢٣٢ ـ عن هشام بن عامر قال: «إنا لنقرأ خلف الإمام». قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» ٢١١١: «رواه =

كما رُويَ عن جمع من التابعين منهم: مجاهد بن جبر<sup>(۱)</sup>، وسعيد أبن جبير<sup>(۲)</sup>، والحسن البصري<sup>(۳)</sup>، ومكحول<sup>(٤)</sup>،

الطبراني في الكبير ورجاله موثقون». وهذا أيضاً محتمل للقراءة في السرية فقط أو في الحالين.

 (١) ذكره عن مجاهد \_ البخاري في جزء القراءة، فقرة ٣٢ و ٥٨ \_ بلفظ: "إذا لم يقرأ خلف الإمام أعاد الصلاة». وفي لفظ: "إذا نسي فاتحة الكتاب لا تعد تلك الركعة» وهذا أيضاً محتمل.

(٢) أخرجه عن سعيد بن جبير - عبدالرزاق - الأثران ٢٧٨٩، ٢٧٩٤ عن سعيد بن جبير أنه قال: «لابد أن تقرأ بأم القرآن مع الإمام، ولكن من مضى كانوا إذا كبر الإمام سكت ساعة، لا يقرأ قدر ما يقرؤون أم القرآن» وفي إسناده: عبدالله بن عثمان بن خيثم «صدوق» كما في التقريب ٢:٢٣١ وبقية رجاله ثقات. وقد أخرجه أيضاً البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٣٧، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢١:١١ وذكره البخاري في «جزء القراءة» فقرة ٣٤، ٣٧٢.

(٣) أخرجه عن الحسن ابن أبي شيبة ١:٣٧٤، والبيهقي في القراءة خلف الإمام الأثر ٢٤٢
 عن الحسن أنه كان يقول: اقرأ خلف الإمام في كل ركعة بفاتحة الكتاب بنفسك وإسناده عند ابن أبي شيبة صحيح.

وأخرج عبدالزراق في المصنف \_ الأثران ٢٧٩٠، ٢٧٩٦، وابن عبدالبر في «التمهيد» [٢٠١١ من طريق معمر عمن سمع الحسن يقول: «اقرأ بأم القرآن جهر الإمام أو لم يجهر فإذا جهر ففرغ من أم القرآن فاقرأ بها أنت».

(٤) أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٧٦٩ \_ عن مكحول أنه كان يقرأ بفاتحة الكتاب فيما جهر الإمام وفيما لا يجهر، وأخرجه أبو داود في الصلاة \_ الحديث ٨٢٥، والبيهقي في القراءة خلف الإمام الأثر ٢٤٠ عن مكحول: "اقرأ يعني الفاتحة فيما جهر به الإمام إذا قرأ بفاتحة الكتاب وسكت سراً وإن لم يسكت اقرأ بها قبله ومعه وبعده لا تتركنها على حال».

وفي رواية في الأثر ٢٤٦ ـ عن موسى بن يسار قال سمعت مكحولاً يقرأ بأم الكتاب خلف الإمام وإنه ليقرأ» وأخرج ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٩٠ ـ عن الأوزاعي قال: «أخذت القراءة مع الإمام عن عبادة بن الصامت ومكحول».

وأبو المليح (1)، وأبو سلمة بن عبدالرحمن (٢)، وميمون بن مهران (٦)، وميالك بن عبون (١)، والشعبي (٥)، وأبو مجلز (٦)، وميالك بن عبون (١)، والحكم بن عبية (٧)، وعبروة ابن

- (١) أبو المليح هو: أبو المليح بن أسامة الهذلي.
- وقد أخرج هذا القول عنه ابن أبي شيبة ١: ٣٧٥ ـ من طريق إسماعيل بن عُليَّه عن يحيى بن أبي إسحاق قال صليت المغرب والحكم بن أبوب إمامنا، وأبو مليح إلى جنب ابن أسامة فسمعته يقرأ بفاتحة الكتاب. وفي إسناده: يحيى بن أبي إسحاق: "صدوق ربما أخطأ» كما في «التقريب» ٣٤٢:٢
- (٢) أخرجه عن أبي سلمة بن عبدالرحمن: البخاري في جزء القراءة الأثر ٢٧٤، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٣٩ قال: «للإمام سكتتان فاغتنموا القراءة فيهما بفاتحة الكتاب» وهذا ظاهر أن المأموم يقرأ الفاتحة في الصلاة الجهرية لكن في سكتات الإمام.
- (٣) ذكره عن ميمون البخاري في جزء القراءة، فقرة ٣٠ ـ أنه يرى القراءة خلف الإمام وإن الجهر.
  - (٤) ذكره عن مالك بن عون ـ البخاري في جزء القراءة، فقرة ٤٦، وابن المنذر في «الأوسط» ٣٠.١٠٨.١٠٨.
  - (٥) أخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» \_ الأثر ٢٤٤ \_ عن الشعبي قال: «اقرأ في خمسهن وراء الإمام».
  - وقد أخرج ابن أبي شيبة ٢٠٤١، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٤٣ \_ عن الشعبي أنه كان يقول: «اقرأ خلف الإمام في الظهر والعصر بفاتحة الكتاب وسورة، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب».
  - وفي رواية لهما «أنه كان يُحسّن القراءة خلف الإمام» وفي رواية لابن أبي شيبة فقط أنه يقول: «أنت بالخيار»
  - (٦) أخرجه ابن أبي شيبة ١ . ٣٧٥ ـ عن أبي مجلز، قال: «إن قرأت فحسن، وإن لم تقرأ أجزأتك قراءة الإمام».
  - إن صح هذا عن أبي مجلز فهو يحتمل أنه أراد القراءة في الصلاة السرية أو فيها وفي الجهرية في الجهرية في الجهرية في حال سكوت الإمام. ويبعد أن يحمل ذلك منه على القراءة في الجهرية في حال قراءة الإمام وعدم سكوته لأنه يرى فيما يظهر من كلامه أن القراءة سنة.
  - (٧) ذكره البخاري في جزء القراءة عن سعيد في الفقرة ٤٦، وعن الحكم في الفقرة ٣٧٣.

الزبير<sup>(1)</sup>، وعطاء<sup>(۲)</sup>. وقال بهذا القول الإمام الشافعي في الجديد، وأكثر أصحابه<sup>(۳)</sup>. والأوزاعي<sup>(1)</sup>، والليث بن سعد<sup>(۵)</sup>، وأبو ثور<sup>(1)</sup>، وهو رواية عن مالك<sup>(۷)</sup> وأحمد<sup>(۸)</sup>.

(۱) أخرجه \_ عبدالرزاق \_ الأثر ۲۷۹۱ \_ عن طريق شريك بن أبي نمر عن عروة بن الزبير قال: «إذا قال الإمام (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) قرأت بأم القرآن، أو بعدما يفرغ من السورة التي بعدها».

وقد أخرج البخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٢٧٦، وابن أبي شيبة ٢:٤٧٤، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام \_ الأثران ٣٠٣،٢٣٨ \_ كلهم من طريق هشام بن عروة عن أبيه قال: «اسكتوا فيما يجهر واقرؤوا فيما لا يجهر».

وأخرج البيهقي ـ أيضاً ـ الأثر ٣٣١ ـ من طريق هشام عن أبيه، أنه كان يقرأ خلف الإمام فيما لم يجهر فيه الإمام بالقراءة.

- (٢) أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٧٨٨، والبخاري في جزء القراءة \_ الأثر ١٠٧، والبيهةي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٣٠٤ \_ عن عطاء قال: «إذا كان الإمام يجهر فليبادر بقراءة أم القرآن، أو ليقرأ بعدما يسكت، فإذا قرأ فلينصت، كما قال الله عز وجل»، وفي رواية لعبد الرزاق: «إذا لم تفهم قراءة الإمام فاقرأ إن شئت أو سبح» وفي رواية له «أما أنا فأقرأ مع الإمام في الظهر والعصر بأم القرآن وسورة قصيرة» الأثران ٢٧٧٩، لله «أما أنا فأقرأ مع عبدالرزاق \_ أيضاً \_ عنه قال: «تجزىء قراءة الإمام عمن وراءه . . وأحب أن تقرؤوا معه»، وفي رواية أنه سئل أيجزىء عمن وراء الإمام قراءته فيما يرفع به الصوت، وفيما يخافت؟ قال: نعم» الأثران ٢٨١٦، ٢٨١٨.
  - (٣) انظر: «أحكام القرآن» للشافعي ص٧٧، «المهذب» ١:٧٩، المجموع ٣:٢٩٤.
- (٤) أخرجه عن الأوزاعي ـ البيهقي في القراءة خلف الإمام الأثر ٢٤٧، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢:٠١، وفي «التمهيد» ٤١،٣٩:١١، وذكره عنه ابن المنذر في «الأوسط» ٢١٠،١٠٨: ٢٩٨. «الأوسط» ٢١٠،١٠٨: ٢٩٨.
- (٥) ذكره عن الليث ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٨٩:٢، وفي «التمهيد» ١٤:٣٩:١١، وأبن تيمية في «مجموع الفتاوى» ٣٠١:٢٣.
- (٦) ذكره عن أبي ثور ابن المنذر في «الأوسط» ١٠٨:٣، وابن عبدالبر في كتابيه السابقين.
  - (٧) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ١١٩:١.
- (٨) انظر: «مسائل الإمام أحمد رواية النيسابوري ص٥١، «مسائل الإمام أحمد» لأبي داود ص٣١-٣٢.

واختار هذا القول بعض المحققين من أهل العلم، منهم البخاري<sup>(۱)</sup>، وأبو بكر بن المنذر<sup>(۲)</sup>، وأبو بكر بن خزيمة<sup>(۳)</sup>، والخطابي<sup>(3)</sup>، والبيهقي<sup>(۵)</sup>، وابن حزم<sup>(1)</sup>، والحازمي<sup>(۷)</sup>.

وأبو البركات جد شيخ الإسلام ابن تيمية (١٦) ، والقرطبي (٩) ، وأبو الطيب محمد شمس الحق آبادي (١٢) ، والشوكاني (١١) ، وأحمد محمد شاكر (١٢) .

واتفقوا على وجوب قراءة الفاتحة على المأموم في الصلاة السرية.

واختلفوا في حكم قراءتها في حال جهر الإمام بالقراءة، فقال بعضهم بوجوب ذلك منهم الشافعي والبخاري وابن حزم والشوكاني

<sup>(</sup>١) في كتابه "خير الكلام في القراءة خلف الإمام". انظر ص١٣، فقرة ١٨ وما بعدها، وفي صحيحه انظر: "صحيحه مع فتح الباري ٢٣٦٢٢.

 <sup>(</sup>٢) أبو بكر بن المنذر هو: أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري المتوفى سنة ٨١٥هـ. قال في كتابه «الأوسط» ٣:١١١-١١١: «يقرأ في السرية، وإذا لم يسمع، فإن سمع لا يقرأ إلا في سكتات الإمام وعند وقفاته، وإذا ركع إذا لم يمكن».

<sup>(</sup>٣) هو أبو بكر محمد بن إسحاق النيسابوري، صاحب الصحيح المعروف بـ «صحيح ابن خزيمة»، وانظر: «صحيحه» ٣٦:٣.

<sup>(</sup>٤) في «معالم السنن» ١ : ١٧٧ .

<sup>(</sup>٥) في كتابه «القراءة خلف الإمام» ص١١٣ وما بعدها وص ٢٨٧. .

<sup>(</sup>٦) في «المحلى» ٣: ٢٣٦، ٢٣٩، ٣٤٣.

<sup>(</sup>y) انظر: «الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار» ص٩٩...١٠٠.

<sup>(</sup>۸) انظر «مجموع فتاوی ابن تیمیة» ۲۳: ۲۹۷، ۲۹۸، ۳۳۰، ۳٤۲.

<sup>(</sup>۹) في «تفسيره» ۱۱۹:۱ ۱۲٪ ۱۲٪.

<sup>(</sup>١٠) هو صاحب كتاب: التعليق المغني على الدارقطني. انظر: ٣١٨:١ من هذا الكتاب، حاشية سنن الدارقطني.

<sup>(</sup>١١) في «نيل الأوطار» ٢ . ٢٣٨، ٢٤١، ٢٤٢.

<sup>(</sup>١٢) انظر: «تعليقه على سنن الترمذي» ١٢٦:٢.

وغيرهم، وقال بعضهم باستحبابه فقط منهم الأوزاعي والليث بن سعد وأبو البركات. والأولى عندهم جميعاً أن تكون في سكتات الإمام. الأدلة التي استدل بها أصحاب هذا القول:

أ من الكتاب: قول الله تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا نَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرَّءَانِ ﴾ (١). ب ـ ومن السنة أحاديث كثيرة جداً منها ما يأتي:

١ ما رواه أبو هريرة \_ رضي الله عنه \_ في قصة المسيء صلاته،
 وأن النبي \_ ﷺ \_ قال له: «اقرأ ما تيسر معك من القرآن» (٢٠).

قالوا: ووجه الدلالة من الآية، والحديث: أن الأمر للوجوب في الآية والحديث بقراءة ما تيسر، والفاتحة هي أيسر ما تيسر من القرآن. والآية والحديث كل منهما مبيَّن مفسَّر بالأحاديث التالية، التي فيها وجوب قراءة الفاتحة.

٢ ما رواه عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ
 ـ قال: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: «k صلاة لمن يقرأ بأم القرآن» $^{(n)}$ .

وفي رواية للدارقطني (٤) والبيهقي (٥): «لاتجزيء صلاة لا يقرأ

سورة المزمل، آية: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في المسألة السابقة.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا الباب.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» ٢:٢٢١ قال الدارقطني: «هذا إسناد صحيح».

<sup>(</sup>٥) في «القراءة خلف الإمام» الحديث ٢٠.

#### الرجل فيها بفاتحة الكتاب»(١)

قالوا: فقوله: «لا صلاة» صلاة نكرة في سياق النفي، فهو يعم (٢) وهو نفى للصلاة الشرعية المجزئة بدليل رواية الدارقطني والبيهقي: «لا تجزيء صلاة لا يقرأ الراجل فيها بفاتحة الكتاب» قالوا: وهذا العموم لم يخص منه المأموم<sup>(٣)</sup>.

٣\_ ما رواه أبو هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي \_ ﷺ \_ قال: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج - ثلاثا، غير تمام، فقيل لأبي هريرة: إنا نكون وراء الإمام. فقال: اقرأ بها في نفسك فإني سمعت رسول الله \_ على - يقول: قال الله تعالى: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين» الحديث رواه مسلم(٤).

٤ ـ وعن عائشة ـ رضى الله عنها ـ قالت: سمعت رسول الله ـ عليه ـ يقول: «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب، فهي خداج» رواه ابن ماجه وغيره (٥).

٥\_ وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله \_ ﷺ ـ

صحح هذه الرواية يحي بن سعيد القطان. انظر «نصب الراية» ٣١٥\_٣٦٠، وانظر: (١) "تنقيح التحقيق" ٢: ٨٣٧ : «التعليق المغنى» ٢: ٣٢٣.

انظر: «تنقيح التحقيق» ٢: ٨٣٨. **(Y)** 

انظر: «الأوسط» ۲:۷۰۷٪ «الاستذكار» ۲:۱۸۹. (٣)

<sup>(1)</sup> 

في الصلاة ـ باب وجوب قراءة الفاتحة \_ الحديث ٣٩٥.

سبق تخريجه في أسماء الفاتحة، في المبحث الثاني، من الفصل الأول، من هذا (0) الباب. وقال الألباني «حسِّن صحيح».

قال: «كل صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب، فهي خداج فهي خداج» رواه ابن ماجه وغيره (١).

قالوا: ووجه الدلالة من حديث أبي هريرة، وما في معناه من الأحاديث أن الخداج هو الفساد والنقصان الذي لاتجزىء معه الصلاة من قولهم: أخدجت الناقة إذا ولدت نتاجا فاسدا قبل وقتها، وقبل تمام الخلق (٢).

وقالوا: ومما يدل على أن المراد بالخداج النقصان، الذي لا تصح الصلاة معه ولا تجزىء، وأن ذلك يشمل المنفرد والإمام والمأموم قول أبى هريرة: «اقرأ بها في نفسك»(٣).

7- وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: "في كل صلاة يقرأ، فما أسمعنا رسول الله - على أسمعناكم، وما أخفى عنا أخفينا عنكم، وإن لم تزد على أم القرآن أجزأت، وإن زدت فهو خير» متفق عليه (٤). قالوا: فقوله "وإن لم تزد على أم القرآن أجزأت» يدل على أنه لاتجزىء الصلاة بدون أم القرآن، وأن قراءتها في الصلاة أقل المجزىء. وأن الزيادة عليها خير: أي مستحبة وليست واجبة.

 <sup>(</sup>١) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة، في المبحث الثاني، من الفصل الأول، من هذا الباب. وقال الألباني "حسن صحيح".

<sup>(</sup>۲) انظر: «غريب الحديث» لأبي عبيد ١:٦٥، «معالم السنن» ٢:٣٠، «الاستذكار» ٢٠٣: ، «النهاية» مادة «خدج».

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح ابن خزيمة» ٢٤٨.٢٤٧:١ «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص٣٥.

 <sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة، في المبحث الثاني، من الفصل الأول، من هذا الباب.

٧ وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «أمرني رسول الله \_ عليه \_ أن أنادي أنه لا صلاة إلا بقراءة فاتحة الكتاب، فما زاد» رواه أبو داود (١).

٨ـ وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: «أمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر» رواه أبو داود (٢).

٩ وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: «لا تجزىء صلاة لا يقرأ
 فيها بأم القرآن» رواه ابن خزيمة وابن حبان (٣).

قالوا: فهذه الأحاديث الثلاثة كحديث أبي هريرة الذي قبلها تدل على وجوب قراءة الفاتحة، وأنه لاتصح الصلاة، بل ولا تجزىء بدونها، سواء كان المصلى إماما أو منفردا أو مأموما.

كما استدلوا بالأحاديث التي فيها النهي عن القراءة خلف الإمام \_ إذا جهر \_ فيما عدا الفاتحة.

١٠ فعن عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ قال: «كنا خلف رسول الله \_ على و فقلت عليه الله \_ على و فقلت عليه القراءة، فلما فرغ قال: لعلكم تقرؤون خلف إمامكم؟ قلنا: نعم يارسول الله. قال: لاتفعلوا إلا بفاتحة الكتاب فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة.

٣) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة. وقال مقبل الوادعي في "تعليقه على الحديث في تفسير ابن كثير ٢:٧١» وهو على شرط مسلم».

## بها»<sup>(۱)</sup>.

والنسائي في الافتتاح \_ باب قراءة أم القرآن خلف الإمام فيما جهر به الإمام ٢:١٤١، وقال: والترمذي \_ في الصلاة \_ باب ماجاء في القراءة خلف الإمام \_ الحديث الاسمام . ٣١١، وقال: «حديث حسن»، وأحمد ٣١٠، ٣١٣، ٣٢٢.

وابن أبي شيبة ١:٣٧٣، والبخاري في جزء القراءة خلف الإمام ـ الأحاديث ٦٤-٦٧، ٢٥٨ـ٢٥٧،

وابن خزيمة في «صحيحه» في الإمامة \_ باب القراءة خلف الإمام وإن جهر الإمام . ٣٧-٣٦: ١

وابن المنذر في «الأوسط» الحديث ١٣٢١،

والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٥:١،

والدارقطني في الصّلاة \_ باب وجوب قراءة أم الكتاب في الصلاة وخلف الإمام ١٠٠١ وقال: «حديث حسن، ورجاله كلهم ثقات». وابن حبان في صحيحه الحديثان ١٧٧٦-١٧٨٣،

والطبراني في «المعجم الصغير» ٢٣١\_٢٣٠،

والحاكم في كتاب الصلاة ٢٣٨:١،

والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ١٠٨-١١٣، بطرقه وصحح بعضها.

وابن عبد البر في «التمهيد» ١١: ٤٤،

وابن حجر في "نتائج الأفكار" ٤٣٤\_٤٣٢: ١ وقال: "هذا حديث حسن".

وذكره الهيشمي في «مجمع الزوائد» ٢:١١٠، وقال: «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله موثوقون».

وهذا الحديث صححه جمع من أهل العلم، وضعفه آخرون.

فقد حسنه الترمذي، وابن خزيمة، والدارقطني، والبيهقي، والهيثمي، وابن حجر، وقال ابن حجر في "تلخيص الحبير" ٢٣١: «حديث عبادة الذي رواه أحمد والبخاري في جزء القراءة وصححه أبو داود والترمذي والدارقطني، وابن حبان، والحاكم، والبيهقي من طريق ابن إسحاق حدثني مكحول عن محمود بن ربيع عن عبادة، وتابعه زيد بن واقد وغيره عن محكول".

وقال ابن المنير في «خلاصة البدر المنير» ١١٩:١: «وقال الخطابي في «معالم السن» ١١٩:١: «وقال الخطابي في «معالم السن» ١٧٧:١



ا ا ـ وعن أنس ـ رضي الله عنه ـ أن النبي ـ عَلَيْ ـ صلى بأصحابه، فلما قضى صلاته أقبل عليهم بوجهه، فقال: «أتقرؤون في صلاتكم والإمام يقرأ؟ فسكتوا، فقالها ثلاث مرات، فقال قائل أو قائلون: إنا لنفعل. قال: فلا تفعلوا، ويقرأ أحدكم بفاتحة الكتاب في نفسه»(١).

وقال الحاكم: «إسناده مستقيم». إ

وانظر: «تنقيح التحقيق» ٢: ١٥٥\_٥٥٨.

وممن احتج بهذا الحديث سماحة شيخنا الشيخ/ أعبدالعزيز بن عبدالله ابن باز:حفظه الله. وقد ضعفه بعض أهل العلم منهم ابن عبدالبر، وابن تيمية وغيرهما.

قال الإمام أحمد: «لم يروه غير ابن اسحاق» وتعقبه ابن قدامة في «المغني» ٢٦٣:٢-٢٦ بأنه «رواه أبو داود عن مكحول عن نافع بن محمود بن الربيع الأنصاري هو أدنى حالاً من ابن إسحاق فإنه غير معروف من أهل الحديث».

قال ابن عبدالبر في "التمهيد" ٤٦:١١ \_ بعدما أشار إلى اضطراب إسناه: "ومثل هذا الاضطراب لايثبت فيه عند أهل العلم بالحديث شيء، وليس في هذا الحديث ما لا مطعن فيه من جهة الإسناد غير حديث الزهري عن محمود بن الربيع عن عبادة" يعني حديث "لاصلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب" المتفق على صحته.

لكن ابن عبدالبر قال في «الاستذكار» ١٩٠:٢ عن حديث عبادة الذي فيه «لاتفعلوا إلا بأم القرآن»: «متصل مسند من رواية الثقات».

وقال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» ٢٨٠-٢٨٦: «هذا الحديث معلل عند أثمة الحديث بأمور كثيرة، ضعفه أحمد وغيره من الأئمة. . والصحيح قول النبي عن « لاصلاة إلا بأم القرآن» فهذا هو الذي أخرجاه في الصحيحين، ورواه الزهري عن محمود بن الربيع عن عبادة.

وأما هذا الحديث فغلط فيه بعض الشاميين وأصله أن عبادة كان يؤم ببيت المقدس، فقال هذا فاشتبه عليهم المرفوع بالموقوف على عبادة».

وقال ـ أيضاً ـ ٢٢: ٣٤٠ «الحديث لم يخرج في الصحيح، وضَعْفُه ثابت من وجوه وإنما هو قول عبادة بن الصامت».

كما ضعفه الألباني في «ضعيف سنن أبي داود» الحديث ١٧٦، «ضعيف سنن الترمذي» الحديث ٤٩، «وضعيف سنن النسائي» الحديث ٣٩.

(١) أخرجه البخاري في جزء القراءة ـ الحديث ٢٥٥، وابن حبان في صحيحه الحديث =

١٣ وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله \_
 عَيْنِينَ «أتقرؤون خلفي؟ قالوا نعم يارسول الله، إنا لنهذه هذاً قال:
 لا تفعلوا إلا بأم القرآن (٢).

قالوا: فحديث عبادة «لا تفعلوا إلا بفاتحة الكتاب...» وما في معناه من الأحاديث التي تشهد له، كلها نص في وجوب قراءة الفاتحة على المأموم في نفسه واستثنائها من النهي عن القراءة خلف الإمام إذا جهر الإمام بالقراءة، ووجوب قراءتها إذا أسر الإمام في القراءة من باب أولى.

كما استدلوا بالأحاديث والآثار التي تدل على وجوب قراءة

امراء وأبو يعلى في «مسنده» ١٤١:١، والبيهةي في «سننه» ٢:٦٦، وفي «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ١٦٥، ١٣٩، ٣٨٦. وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد»
 ٢:١١: «رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق \_ في الصلاة \_ باب القراءة خلف الإمام، الحديث ٢٧٦٦، وابن أبي شيبة ١:٧٧٤، وأحمد ٢٣٦٤، وقال الهيشمي ١:١١١: «ورجاله رجال الصحيح»، والبخاري في جزء القراءة خلف الإمام \_ الحديث ٢٧، والدارقطني ١:٠٤٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الحديث ١٥٠-١٦٠.

قال ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢:٠٠ «منقطع، مرسل» وقال ابن حجر في «تلخيص الحبير» ١:١٣١: «إسناده حسن».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في جزء القراءة \_ الحديث ٦٣، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام»
 الحديث ١٦٧.



الفاتحة خلف الإمام في الصلاة السرية.

١٤ وعن جابر بن عبد الله قال: «كنا نقرأ في الظهر والعصر خلف الإمام في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب وسورة، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب» رواه ابن ماجه (١٠).

قالوا: فهذا الحديث وما في معناه من الأحاديث والآثار<sup>(۲)</sup>، تدل على ملازمة الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ على قراءة الفاتحة في الصلاة السرية خلف الإمام. وقول الصحابي كنا نفعل كذا في عهد الرسول ـ ﷺ ـ من قبيل المرفوع.

10- وعن عبدالله بن أبي أوفى قال: جاء رجل إلى النبي - ﷺ - فقال: «إني لا أستطيع أن آخذ من القرآن شيئاً فعلمني ما يجزئني منه، قال: قل سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم... »(٣)

قالوا: ووجه الدلالة من هذا الحديث: أن الرسول \_ ﷺ علم من لايحسن القرآن ما يقوم مقامه، ولم يأمره بالائتمام حتى تسقط عنه

 <sup>(</sup>١) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا الباب.
 وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) تجد بعضا منها في المسألة الأخيرة من المبحث الثاني في هذا الفصل حكم قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود \_ في الصلاة \_ ما يجزىء الأمي والأعجمي من القراءة \_ الحديث ٨٣٢ ، والنسائي في افتتاح الصلاة \_ باب ما يجزىء من القراءة عمن لا يحسن القرآن \_ الحديث ٨٨٥، وعبدالرزاق \_ الحديث ٢٧٤٧، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الحديث ١٨٤ \_ وحسنه الألباني.

القراءة<sup>(١)</sup>.

إلى غير ذلك من الأحاديث(٢).

١٦ كما استدلوا بالآثار المتواترة عن الصحابة والتابعين ومن بعدهم، في القراءة خلف الإمام مطلقاً في السرية والجهرية (٣).

١٧ وقالوا: إن الإمام لا يتحمل عن المأموم شيئاً من الركوع والسجود، بل لا يتحمل عنه شيئاً من السنن والمستحبات، فكيف يتحمل قراءة الفاتحة التي هي من الواجبات (٤).

١٨ وقالوا أيضاً: إن قراءة الفاتحة خلف الإمام لا تبطل الصلاة بالإجماع، حتى ولا في الصلاة الجهرية، وإنما يفوته الاستماع فقط، وإنما تبطل الصلاة بترك قراءتها عند كثير من أهل العلم وخاصة في الصلاة السرية (٥).

قالوا: فهذه الأدلة تدل على وجوب قراءة الفاتحة في الصلاة مطلقاً سواء كانت الصلاة سرية أو جهرية وسواء كان المصلى إماما أو مأموماً أو منفرداً فهي مخصّصة لعموم قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِيَكَ ٱلْقُـرُهَانُ

<sup>(1)</sup> انظر: «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص٨٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم ذكر المروي عن الصحابة والتابعين في ذكر القائلين بهذا القول.

<sup>(</sup>٤) انظر: «خير الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٢٧، القراءة خلف الإمام للبيهقي ص ٢٧-٢١.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الاستذكار» ٢: ١٩٣٠، «مجموع الفتاوي» ٣١٠: ٣٠.

فَاسْتَمِعُواْ لَمُ وَأَنصِتُواْ لَعَلِّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ (١). والسنة تخصّص القرآن بلا خلاف(٢).

ومخصّصة لعموم قوله \_ ﷺ \_ في حديث أبي موسى وحديث أبي هريرة: «وإذا قرأ فانصتوا»(٣).

بل ومخصّصة لعموم حديث جابر «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» على فرض صحته: أي فقراءته له قراءة فيما عدا الفاتحة التي خصها الدليل بوجوب قراءتها على كل مصل إماماً كان أو مأموما أو منفردا. ويدل على التخصيص حديث عبادة: «فلا تفعلوا إلا بأم القرآن فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها» (٥).

والأولى أن يقرأ المأموم الفاتحة في سكتات الإمام إذا كان له سكتات، فإن لم يكن له سكتات قرأ معه (١٦).

والأولى إذا لم يكن للإمام سكتات أن يقرأ معه حال قراءة الإمام للسورة. أما حال قراءة الإمام الفاتحة فإن الأولى بالمأموم أن يستمع، لأن قراءة الفاتحة واجبة بخلاف قراءة ما بعدها، والاستماع لقراءة

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) وقد حمل البيهقي في «القراءة خلف الإمام» ص١١٣ وما بعدها الآية على النهي عن كلام الناس في الصلاة، لا عن الذكر والقرآن والتسبيح مستدلا بالأحاديث الصحيحة في النهي عن الكلام كحديث زيد بن أرقم وابن مسعود في الصحيحين وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) سَيْأَتِي ذَكْرِهِمَا وَتَخْرِيجُهُمَا ضَمَنَ أُدَلَّةَ القُولُ الثَّانِي.

<sup>(</sup>٤) سيأتي ذكره وتخريجه وذكر كلام أهل العلم عليه صمن أدلة القول الثاني..

 <sup>(</sup>٥) سبق ذكره بتمامه وتخريجه ضمن أدلة هذا القول.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الأوسط» ٢:٧:٣، «المحلي» ٣:٢٣٦\_٣٤، «الاستذكار» ٢:١٩١.

الواجب أولى من الاستماع لغير الواجب(١).

وإذا نسي المأموم قراءة الفاتحة، أو سها عن ذلك، أو جهل وجوبها، سقط عنه وكفته قراءة الإمام على الصحيح. وكذا إذا أدرك الإمام راكعا لفوات محلها، لحديث أبي بكرة \_ رضي الله عنه \_: «أنه انتهى إلى النبي \_ على الله و و راكع فركع قبل أن يصل إلى الصف، فذكر ذلك للنبى \_ على \_ فقال: زادك الله حرصا، ولا تعد»(٢).

وقد أجمع العلماء على هذا.

قال القرطبي (٣): «وأما المأموم فإن أدرك الإمام راكعاً فالإمام يحمل عنه القراءة، ولإجماعهم على أنه إذا أدركه راكعاً أنه يكبر ويركع، ولا يقرأ شيئاً».

القول الثاني:

أن المأموم يقرأ خلف الإمام في الصلاة السرية، ولا يقرأ في الصلاة الجهرية، بل ينصت لقراءة الإمام.

وهذا هو الثابت ـ والله أعلم ـ عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع الفتاوى» ۲۳:۲۳.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الأذان ـ باب إذا ركع دون الصف، الحديث ٧٨٣، وأبو داود في الصلاة ـ باب الرجل يركع دون الصف، الحديثان ٦٨٣، ٦٨٤، والنسائي في الإمامة، باب الركوع دون الصف، الحديث ٨٣٩، وأحمد ٣٩:٥٠.٤٦، ٤٥، ٤٦، ٥٠.

 <sup>(</sup>٣) في «تفسيره» ١١٨:١، وانظر: «خير الكلام في القراءة خلف الإمام» فقرة ٢١،
 «المغني» ٢:٢٦٢-٢٦٣، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٩٦-١١٥.

عنه(۱)\_.

(۱) أخرجه عن علي ـ البخاري في جزء القراءة ـ الأثران ٥٤،١ وابن أبي شيبة ١ ٢٧٠، ٣٧٣ وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٢، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ١٠٦١، ١٠٦١ والدارقطني ٢٠٢١، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٠٩،١٦١، والدارقطني ٢٠٢٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٠٩،١٩٨ من طريق الزهري عن عبيد الله بن أبي رافع عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: «إذا لم يجهر الإمام في الصلوات فاقرأ بأم الكتاب وسورة أخرى في الأوليين من الظهر والعصر، وفي الأخرين من الظهر والعصر، وفي الآخرة من المغرب وفي الأخريين من العشاء».

وقال الدارقطني: «إسناده صحيح» وقال ابن عبدالبر في «التمهيد» ١١: ٣٥: «أصح شيء عن على ما رواه الزهري».

وهذا والله أعلم يفسر ما رواه ابن أبي شيبة ٢:٣٧٣ من طريق الحكم وحماد: «أنَّ علياً كان يأمر بالقراءة خلف الإمام» ـ إن صح هذا ـ على أن المراد به الأمر بالقراءة خلف الإمام فيما أسر فيه بالقراءة.

كما يفسر ما رواه عبدالرزاق الأثر ٢٨٠٥ .. عن علي «أنه كان ينهى عن القراءة خلف الإمام \_ إن صح هذا أيضاً \_ على أن المراد به القراءة حال جهر الإمام بالقراءة» وأما ما أخرجه عبدالرزاق الآثار ٢٨٠١، ٢٨٠٤، ٢٨٠٦، وابن أبي شيبة ٢:٣٧٦، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٩١، والدارقطني ٢:٣٣١.٣٣١ عن على أنه قال: «من قرأ مع الإمام، أو خلف الإمام فقد أخطأ الفطرة».

فقد ضعفه أكثر أهل العلم فقال البخاري في جزء القراءة، فقرة: (٣٨) «لايصح»، وقال الدارقطني في سننه: ٢٠ : ٣٣٢: «لا يصح إسناده»، وقال ابن حبان في كتاب الضعفاء: «باطل ويكفي في ضعفه إجماع المسلمين على خلافه».

وقال ابن عبدالبر في الاستذكار.

٢: ١٩٢: «هذا لو صح يحتمل أن يكون في صلاة الجهر، لأنه حينتذ يكون مخالفاً للكتاب والسنة، فكيف وهو غير ثابت عن على».

وقال في «التمهيد» ١١ : ٤٩ ـ ٥٠ - ٥ هذا الخبر لو صح كان معناه من قرأ مع الإمام فيما جهر فيه بالقراءة فقد أخطأ الفطرة، لأنه حينتذ خالف الكتاب والسنة فكيف وهو خبر غير صحيح، وقد عارض هذا الخبر عن علي ما هو أثبت منه، وهو خبر الزهري عن عبدالله بن أبي رافع عن علي».

وقال أيضاً ١١:١١ \_ بعدما ذكر ضعف ما روي عن سعد بن أبي وقاص في هذا قال: «وكذلك كل ما روي عن على في هذا الباب فمنقطع لايثبت، ولا يتصل، وليس عنه = وهومروي أيضاً عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه (۱) \_ وعن ابنه عبدالله بـــن عمـــر بــن الخطـــاب (۲) ، وعبـــدالله بـــن

فيه حديث متصل غير حديث عبدالله بن أبي ليلى، وهو مجهول، وزعم بعضهم أنه أخو عبدالرحمن بن أبي ليلى ولايصح حديثه، ولا أعلم في هذا الباب صاحباً صح عنه بلا اختلاف أنه قال مثل ما قال الكوفيون إلا جابر بن عبدالله وحده.

وذكر البيهقي في «القراءة خلف الإمام» ص١٨٩ أنه موقوف على علي بإسناد رواه ضعيف يكفى ذكره واختلاف الرواة فيه عن بيان ضعفه.

ثم ذكر رواياته واختلافها، وعدم صحتها ـ الآثار ٤١٤ ـ ٤٢٣.

(١) سبق تخريجه عن عمر ص٣٥٧،٣٥٦ وأسانيده ـ والله أعلم ـ لاتثبت كما سبق بيان ذلك.

أخرجه عن ابن عمر - عبدالرزاق - الأثر ٢٨١١، وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٥، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٣٣٠ - من طريق ابن شهاب عن سالم أن ابن عمر كان يقول: «ينصت للإمام فيما يجهر به في الصلاة، ولا يقرأ معه». ذكر ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢١:٣١: «أن هذا أصح ما رُويَ عن ابن عمر». وأخرج مالك في «الموطأ» الأثر ١٨٩، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢: ٢٢٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٣٩٨ - من طريق نافع عن ابن عمر قال: «إذا صلى أحدكم خلف الإمام فحسبه قراءة الإمام، وإذا صلى وحده فليقرأ. وكان عبدالله بن عمر لا يقرأ خلف الإمام».

قال ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٨٤: «وهذا الحديث عن ابن عمر يدل ظاهره على أنه كان لايقرأ خلف الإمام، ولا يرى القراءة خلفه جملة، في السر، ولا في الجهر، ولكن مالكا ـ رحمه الله ـ، أدى ما سمع من نافع كما سمعه، وبلغه عن ابن عمر: أن مذهبه كان أنه لايقرأ خلف الإمام فيما يجهر فيه، دون ما أسر، فأدخل حديثه في هذا الباب، كأنه قيده بترجمة الباب، وبما علم من المعنى فيه ثم استدل ابن عبد البر على هذا بما أخرجه عبدالرزاق من طريق ابن شهاب عن سالم عن ابن عمر ثم قال: «وكل من روى عن نافع عن ابن عمر من رواية مالك وغيره من الألفاظ المجملة في هذا الحديث فإنه يفسره ويقضي عليه حديث ابن شهاب عن سالم هذا المجملة في هذا الحديث فإنه يفسره ويقضي عليه حديث ابن شهاب عن سالم هذا والله أعلم». وذكر نحوا من هذا في «التمهيد» ١١: ٣٠-٣٧، وقال البيهقي في «القراءة خلف الإمام» ص١٨٦ «ورواية سالم عن ابن عمر تدل على صحة ما حمل مالك ابن أنس ـ رحمه الله ـ عليه رواية نافع».

### مغفـل<sup>(۱)</sup>، وعبـدالله بـن مسعـود<sup>(۲)</sup>.

قلت: كما قد يفسر حديث ابن شهاب عن سالم ما أخرجه عبدالرزاق الأثران المراد ٢٨١٥-٢٨١٤ من طريق زيد بن أسلم، وابن ذكوان عن ابن عمر أنه كان ينهى عن القراءة خلف الإمام، أو لايقرأ خلف الإمام . إن صح هذا . على أن المراد به النهي عن القراءة أو تركها إذا جهر الإمام بالقراءة. لكن أخرج الطحاوي ٢١٩١١ . عن ابن عمر وزيد بن ثابت وجابر أنهم قالوا: لا تقرؤوا في شيء من الصلوات. وهذا . إن صح عن ابن عمر ـ لايمكن حمله على ما سبق، فالله أعلم.

- (١) أخرجه ابن أبي شيبة ١ : ٣٧١، والبخاري في جزء القراءة خلف الإمام الأثر ٦١، وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٦، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٣٥ ـ عن عبدالله بن مغفل أنه كان يأمر بالصلاة التي لا يجهر فيها الإمام \_ أن يقرأ في الصلاة في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب»
- (٢) أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٨٠٣، وابن أبي شيبة ٢:٣٧٦، وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٠، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٩:١، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٥٧، ٣٧٤، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٠:١١ \_ عن ابن مسعود بلفظ: «أنصت للقرآن فإن في الصلاة شغلا، وسيكفيك ذلك الإمام». قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» ٢٠:١١ «رواه الطبراني في الكبير والأوسط ورجاله موثوقون».

قال عبدالله بن المبارك فيما ذكره البخاري في جزء القراءة، فقرة ٢٨، ٢٩: «دل أن . هذا في الجهر، وإنما يقرأ خلفه فيما سكت الإمام». وكذا قال ابن عبدالبر: «قوله» . أنصت» يدل على أن ذلك في الجهر دون السر».

قلت: ويدل على هذا ما أحرجه ابن أبي شيبة ٢:٣٧٣، وابن المندر في «الأوسط» الأثر ١٣١١، عن عبدالله بن مسعود: أنه قرأ في العصر خلف الإمام في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب وسورة».

وهذا كله يُفسّر ما أخرجه البخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٥٥ \_ عن ابن أبي مريم سمعت ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ يقرأ خلف الإمام \_ إن صح هذا \_ على أن المراد ، به القراءة في الصلاة السرية .

كما يُفسّر ما رُويَ عنه عند عبدالرزاق \_ الأثر ٢٨٠٦، والطحاوي ٢١٩٠١ \_ أنه قال: «من قرأ مع الإمام، أو ليت الذي يقرأ مع الإمام ملىء فوه تراباً» \_ إن صح هذا عنه \_ على أن المراد به القراءة مع الإمام حال جهر الإمام بالقراءة. علماً أن في إسناد عبدالرزاق شيخة داود بن قيس الصنعاني وهو مقبول كما في «التقريب» ٢٣٤١، وفي إسناد الطحاوي: خديج بن معاوية وهو صدوق يخطىء كما في «التقريب» ٢٣٤١،

وعائشة (١). وأبي سعيد الخدري، مع اختلاف عنه في ذلك (٢)، وعبيد الله بين عبيد الله بين الله بي

(١) أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٣ \_ عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قال: «اقرأ خلف الإمام فيما يخافت به».

والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثران ٢٢١ ـ ٢٢٢ ـ عن عائشة أنها تأمر بالقراءة خلف الإمام في الظهر والعصر في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب وشيء من القرآن، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب».

أما ما ذكره البخاري عنها في جزء القراءة، فقرة ١٣٤ بعدما أخرج عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ «لا يركع أحدكم حتى يقرأ بأم القرآن». قال البخاري: «وكانت عائشة تقول ذلك».

فإن هذا \_ إن صح \_ ليس صريحاً في أن عائشة، ولا أبا سعيد يريان القراءة خلف الإمام مطلقاً في الصلاة السرية والجهرية، إذ قد يصح حمله على القراءة في الصلاة السرية، بل لو قيل بحمله على من يصلى منفرداً لما امتنع قبول ذلك.

(٢) فقد أخرج البخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٥٧، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» عن أبي نضره قال: سألت أبا سعيد عن القراءة خلف الإمام، فقال: «فاتحة الكتاب وفي إسنادهما العوام بن حمزة المازني: صدوق ربما وهم كما في «التقريب» ٢:٩٨. وأخرج البخاري \_ الأثر ١٣٣ \_ عن عبدالرحمن بن هرمز قال: قال أبو سعيد: «لايركع أحدكم حتى يقرأ بأم القرآن».

فهذان الأثران \_ إن صحا \_ عن أبي سعيد \_ قد يؤخذ منهما أنه يرى القراءة خلف الإمام مطلقاً حتى في الصلاة الجهرية. لكن أخرج ابن أبي شيبة ١:٣٧٧ \_ عن أبي هارون قال: سألت أبا سعيد عن القراءة خلف الإمام، فقال: «يكفيك ذاك الإمام» فهذا \_ إن صح عن أبي سعيد \_ يدل على أن المراد بالأثرين السابقين القراءة في السرية. والأمر محتمل فائة أعلم.

(٣) أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٧٧٥، وابن أبي شيبة ١:٣٧٣ \_ بإسناد صحيح \_ والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٤٥ \_ كلهم من طريق حصين بن عبدالرحمن قال: «سمعت عبيدالله بن عبدالله بن عتبة يقرأ في الظهر والعصر مع الإمام..» وليس في رواية ابن أبي شيبة والبيهقي «في الظهر والعصر». وقد ذكر هذا القول عن عبيد الله، وأنه يقرأ خلف الإمام. ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٨:١١، و «الاستذكار» ٢٨٦:٢٠.

(٤) أخرجه عن الزهري ـ عبدالرزاق ـ الأثر ٢٧٨٤، والبيهقى في «القراءة خلف الإمام» =

وقتادة (۱)، وسعید بن المسیب (۲)، والحکم بن عتیبة (۹)، والقاسم ابن محمد (٤)، وعروة بن الزبیر (٥)، ونافع بن جبیر بن مطعم (۲)، وسالم ابن عبدلله بن عمر (۷).

وبه قال الإمام مالك وأصحابه (<sup>(۸)</sup> وأحمد بن حنبل، إلا أنه قال: إن سمع في صلاة الجهر لم يقرأ، وإن لم يسمع قرأ (<sup>(۹)</sup>، وذكر ابن

- الأثران ٢٧٣، ٢٣٣ \_ أنه ينهى عن القراءة فيما جهر الإمام، ويقرأ فيما لم يجهر الإمام» وذكره ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٨٦:٢.
- (١) أخرجه عبدالرراق \_ الأثر ٢٧٨٥ عن قتادة أنه قال: «إذا جهر الإمام فلا تقرأ شيئاً» وذكره ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٨:١١.
- (٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٢: ٣٧٤، ٣٧٧ عن سعيد قال: «يقرأ الإمام ومن خلفه في الظهر والعصر بفاتحة الكتاب»، وفي رواية قال: «أنصت للإمام»، وذكره ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٨:١١، و «الاستذكار» ١٨٦:٢.
- (٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٣٧٤:١ عن الحكم قال: «اقرأ خلف الإمام فيما لم يجهر في
   الأوليين بفاتحة الكتاب وسورة، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب».
- (٤) أخرجه عن القاسم بن محمد ـ مالك في «الموطأ» الأثر ١٨٧، وابن أبي شيبة (٣٧٥) وذكره ابن عبدالبر «في التمهيد» ٥٤:١١.
- (٥) أخرجه عن عروة مالك في «الموطأ» الأثر ١٨٦، وعبدالرزاق ـ الأثر ٢٧٩١، وابن أبي . شيبة ٢:٣٧٤، والبخاري في جزء القراءة ـ الأثر ٢٧٦.
- (٦) أخرجه مالك في «الموطأ» الأثر ١٨٨، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٣٣٢ ـ عن نافع بن جبير بن مطعم أنه كان يقرأ خلف الإمام فيما لا يجهر فيه بالقراءة.
- (٧) ذكره عن سالم ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٨٦:٢، وفي «التمهيد» ١١:٢٨،١١ .
- (٨) انظر: «المدونة» ١:٧٢، «الموطأ» ص١٦٨، «الاستذكار» ١٨٦١٨٦:٢، «التمهيد» التمهيد» ٣٤،٢٨١، «الكافي في فقه أهل المدينة» ١:٧٠، «بداية المجتهد» ١:٥٤، «أحكام القرآن» لابن العربي ٤:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١١٧١١.
- ٩) انظر: "مسائل الإمام أحمد" رواية أبنه عبدالله ص٧١، ٧٩ الفقرات ٢٥٢٠، ٢٥٠،
   ٢٨٠، و «رواية النسابوري» ٢:١٠، و «رواية أبي داود» ص٣٢، «المغني» ١:٩٥٠،
   ٢٦٤، ٢٦٢ ٢٦٨ «تنقيح التحقيق» ٢:٧٥٧، «الشرح الكبير» ١:٩٩-٣٩١، «مجموع =

تيمية (١) أنه لم يصح عنه غيرها.

وقال به أيضاً عبدالله بن المبارك  $(^{(7)})$ , وإسحاق بن راهويه  $(^{(8)})$  وهو قول الشافعي في القديم  $(^{(8)})$ , وبه قال الأوزاعي وأبو ثور  $(^{(8)})$  وداود  $(^{(7)})$ .

وهو اختيار جمع من المحققين أيضاً منهم:

الطبري (٧)، وأبو بكر بن العربي (٨)، وشيخ الإسلام ابن تيمية، قال: «وهو قول جمهور أهل العلم، وأعدل الأقوال»(٩).

واختاره \_ أيضاً \_ الحافظ ابن كثير (١٠٠)، وشيخ الإسلام محمد ابن

= الفتاوى» ۲۲،۲۲۹ ۲۲۸.

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوي» ۲۲: ۲۹٥، وانظر ۲۳: ۳۸۱.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأوسط» ١٠٦:٣، «سنن الترمذي» ١٠٢١:، «الاستذكار» ١٨٦:٢، «التمهيد» ٢٤١١، «المعتبار» للحازمي ص١٠٠، والمغني، ٢٥٩:٢، «المجموع» ٣٠:٩٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأوسط» ٣:٢٠١، «الاستذكار» ٢:١٨٦، «التمهيد» ٢٨:١١، «الاعتبار» ص٠٠١، «المغنى» ٢:٩٩٦، «الاعتبار»

<sup>(</sup>٤) انظر: «أحكام القرآن» للشافعي ص٧٧، «المهذب» ١:٧٩، «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص١٠٧، ١١، «تفسير ابن كثير» ١:٢٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الاستذكار» ١٩٣:٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: «التمهيد» ٢٨:١١.

<sup>(</sup>۷) في «تفسيره» ۱۳: ۳۵۲.

<sup>(</sup>٨) في "أحكام القرآن" ١:٥، قال: "والصحيح عندي وجوب قراءتها فيما يسر، وتحريمها فيما جهر إذا سمع قراءة الإمام لما عليه من فرض الإنصات والاستماع لقراءته، فإن كان عنه في مقام بعيد فهو بمنزلة صلاة السر».

<sup>(</sup>۹) انظر: «مجموع الفتاوى» ۳۲:۳۳، ۳۳۰، وانظر ۲۹۷\_۲۹۲.

<sup>(</sup>۱۰) في «تفسيره» ۲۸:۱، ۲۳.

عبدالوهاب (۱) ، واللكنوي من محققي الأحناف في هذا العصر (۲) .
واختاره من علمائنا المعاصرين فضيلة الشيخ شيخنا محمد بن ناصر الدين الألباني (۳) ، وفضيلة الشيخ شيخنا صالح بن فوزان بن عبدالله الفوزان .

واختلفوا في حكم القراءة في الصلاة السرية خلف الإمام، أهي واجبة أم سنة.

فذهب مالك (٤)، وأحمد في رواية (٥) له عدها بعض أصحابه هي المشهورة عنه (٦).

واختارها بعض أصحابه كشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب (٧) إلى أن قراءة الفاتحة في الصلاة السرية خلف الإمام سنة.

وذهب الأوزاعي (٨)....

<sup>(</sup>١) . في «آداب المثنى إلى الصلاة» ص٩٨ باب صلاة الجماعة .

<sup>(</sup>٢) كانت وفاته سنة ٤ ١٣٠هـ وانظر: كتابه «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٢٢٠ـ٢٢٥ ـ وهذا الكتاب من خير ما ألف في هذه المسألة، كما سبقت الإشارة الله.

<sup>(</sup>٣) في «صفة صلاة النبي \_ ﷺ \_» له ص٥٥٥٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: «الاستذكار» ٢ (١٨٩ـ١٩٣، «التمهيد» ١١:٥٣ وانظر: المراجع السابقة في ذكر قول مالك.

<sup>(</sup>٥) انظر: «مسائل الإمام أحمد رواية ابنه عبدالله» ص٧٧، ٧٨، فقرة ٢٥٧، ٢٧٨، (٥) . . . . . . . . . . . . . . . . .

<sup>(</sup>٦) أنظر: «مجموع الفتاوي» ٢٦٦: ٢٣.

 <sup>(</sup>٧) انظر: «آداب المشى إلى الصلاة» ص٩٨.

<sup>(</sup>٨) انظر: «الاستذكار» ٢ في ١٩٤، «التمهيد» ١١:٥٥.

والشافعي (١) وأبو ثور وإسحاق، وداود (٢)، وأحمد في رواية عنه (٣) إلى أن القراءة في الصلاة السرية خلف الإمام واجبة ولا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب. واختار هذا ابن العربي (٤).

واتفقوا على أنه لا يُشرع قراءة الفاتحة، ولا غيرها حال سماع المأموم لقراءة إمامه.

واختلفوا في حكم من قرأ وهو يسمع قراءة الإمام: فذهب بعضهم إلى كراهية ذلك (٥)، وذهب بعضهم إلى تحريمه (٦)، بل شذ بعضهم فقال ببطلان صلاته (٧).

أما إذا لم يسمع المأموم قراءة الإمام، أو كان للإمام سكتات.

فقال بعضهم الأفضل للمأموم أن يقرأ الفاتحة في هذه الأحوال<sup>(٨)</sup> \_ وهو الأولى \_لكن لو لم يفعل فصلاته صحيحه عندهم<sup>(٩)</sup>.

الأدلة التي استدل بها أصحاب هذا القول:

<sup>(</sup>۱) انظر: «أحكام القرآن» للشافعي ٢:٧٧، «المهذب» ٢:٩٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الاستذكار» ۲: ۱۹٤، «التمهيد» ١٩٤:١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مسائل الإمام أحمد رواية ابنه عبدالله» ص٧١ فقرة ٢٥٦، «مجموع الفتاوى» ٢٦٦:٢٣.

<sup>(</sup>٤) في «أحكام القرآن» ١:٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: «كشاف القناع» ٤٦٤:١.

<sup>(</sup>٦) انظر: «أحكام القرآن» لابن العربي ١:٥، «مجموع الفتاوى» ٣٤٢:٢٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: «المبسوط» ١٩٩١، «مجموع الفتاوى» ٣٣٩:٢٢، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٧١، ٨٠. ٩٠.

<sup>(</sup>۸) انظر: «مجموع الفتاوى» ۲۲:۲۲، ۳۰۹، ۳۲۹.

<sup>(</sup>۹) انظر: «المغنى» ۲:۸۲۸.

أ\_ استدلوا على وجوب القراءة في الصلاة السرية، أو استحبابها بالأدلة التي استدل بها أصحاب القول الأول على وجوبها أو استحبابها في الحالين وعلى أنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها كحديث عبادة بن الصامت «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» متفق عليه (١).

وحديث أبي هريرة «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج ـ ثلاثا، غير تمام» رواه مسلم.

وغير ذلك من الأحاديث بهذا المعنى وقالوا: المراد بها الإمام والمنفرد، وكذا المأموم في الصلاة السرية، وكذا في الجهرية إذا لم يسمع قراءة الإمام.

ب \_ أما أدلتهم على أن المأموم لا يقرأ في الصلاة الجهرية، بل ينصت لقراءة الإمام فمنها مايأتي:

١ ـ قوله ـ تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ ٱلْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ
 تُرْحَمُونَ ﴿ كَانَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ
 تُرْحَمُونَ ﴿ كَانَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَل

قالوا: فهذه الآية نزلت في الأمر بالإنصات عند القراءة في الصلاة. فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنهم كانوا يتكلمون في الصلاة فنزلت: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللهُ رَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ

<sup>(</sup>١) انظر: «عارضة الأحوذي» ١١١-١٠٨: وقد سبق تخريج هذا الحديث في أسماء الفاتحة في المبحث الثاني، من الفصل الأول من هذا الباب.

<sup>(</sup>٢) أسورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

The transport of the Control of the

تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ (١) وقد رُويَ نحوه عن ابن مسعود (٢)، وابن عباس (٣)، وقتادة (٤)، والزهري (٥)، ومعاوية بن قرة (٢).

والقول بأنها في الصلاة دون ذكر سبب نزولها مروي أيضاً عن أبي هريرة (٧) وابن عباس (٨)، وابن مسعود (٩)، وعبدالله بن مغفل (١٠)، والزهري، ومجاهد، وسعيد بن المسيب، والشعبي، وإبراهيم النخعي، والحسن (١١)، وعبيد بن عمير، وعطاء بن أبي رباح،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في «تفسيره» الآثار ١٥٥٨٦، ١٥٥٨٦، ١٥٦٠١، والواحدي في «أسباب النزول» ص١٧١، و «البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار ٢٧٤-٢٧٩، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٩:١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عن ابن مسعود الطبري في «تفسيره» الأثر ١٥٥٨١، وابن عبدالبر في «التمهيد» . ٣٠-٢٩:١١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عن ابن عباس ـ البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عن قتادة \_ الطبري في «تفسيره» الآثار ١٥٥٩٨\_١٥٥٩، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عن الزهري \_ الطبري في «تفسيره» \_ الأثر ١٥٦٠٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٨١.

أخرجه عن معاوية ـ البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٨٣.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عن أبي هريرة ابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٣١٨.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عن ابن عباس الطبري في «تفسيره» الأثر ١٥٦٠٤، وابن المنذر في «الأوسط» الأثر ١٥٦٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٥٨.

<sup>(</sup>٩) أخرجه عن ابن مسعود \_ الطبري في "تفسيره" الأثر ١٥٥٨٤، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار ٢٥٦\_٢٥٣.

<sup>. (</sup>١٠) أخرجه عن عبدالله بن مغفل، البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار ٢٥٠\_٢٥٠.

<sup>(</sup>۱۱) أخرجه عنهم الطبري في «تفسيره» الآثار ١٥٥٨٣ \_ ١٥٥٩٥، ١٥٥٩٠، ١٥٦٠٠، ١٥٦٠٥، ١٥٦٠٥، خلف البيهقسي في «القراءة خلف الإمام» الآثار ٢٧٣-٢٦٠.

والضحاك، والسدي، وعبدالرحمن بن زيد<sup>(۱)</sup>، ومحمد بن كعب القرظي<sup>(۲)</sup>، واختاره الطبري<sup>(۳)</sup>.

بل ذكر الإمام أحمد الإجماع على أنها نزلت في الصلاة (٤)

٢ وعن أبي موسى الأشعري \_ رضي الله عنه \_ قال: إن رسول الله \_ على \_ قال: إن رسول الله \_ على \_ خطبنا فبين لنا سنتنا، وعلمنا صلاتنا، فقال: «أقيموا صفوفكم، ثم ليؤمكم أحدكم، فإذا كبر فكبروا، وإذا قرأ فأنصتوا» (٥).

- (۱) أخرجه عنهم الطبري في «تفسيره» الآثار ١٥٥٨٥، ١٥٦٠٦، ١٥٦٠٣، ١٥٦٠٢، ١٥٦١٢، ١٥٦١٢،
  - (٢) أخرجه عنه البيهقي في (القراءة خلف الإمام) الأثر ٢٥٩.
    - (٣) في «تفسره» ١٣ : ٣٥٢.
- (٤) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود ص٣١، «المغني» ٢٦١:٢، «مجموع فتاوى ابن تيمية» ٣١: ٢٦، ٣١٠. وانظر «الاستذكار» ١٨٧:٢، «التمهيد» ٢٨: ٢٨،
- (٥) أخرجه مسلم \_ في الصلاة \_ باب التشهد في الصلاة \_ الحديث ٤٠٤، وأبو داود \_ في الصلاة \_ باب التشهد \_ الحديثان ٩٧٢، ٩٧٣، وقال: «قوله: «فأنصتوا» ليس بمحقوظ فلم يجيء به إلا سليمان التيمي في هذا الحديث».

وأخرجه النسائي في الإمامة \_ باب مبادرة الإمام \_ الحديث ٨٠٠، وابن ماجه في إقامة الصلاة \_ باب إذا قرأ الإمام فأنصتوا \_ الحديث ٨٤٧، وابن المنذر في «الأوسط» الحديث ١٣٢٠، والدارقطني ١:٣٣، وذكر تفرد سليمان التيمي بقوله «وإذا قرأ فأنصتوا» عن أصحاب قتادة الحفاظ، وأخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ٣٠٥-٣١، بطرقه ورواياته.

كما ذكر البخاري في جزء القراءة، فقرة ٢٦٤ نحوا من قول الدارقطني. وقد صحح هذا الحديث الإمام مسلم \_ كما سبق، وقال: لمن تكلم في هذا الحديث: «يريد أحفظ من سليمان»، كما صححه الإمام أحمد فيما ذكر ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢٠ ١٨٨، وفي «التمهيد» ٢١: ٣٤٠، وابن تيمية في «مجموع الفتاوى» ٣٤٠: ٢٢، كما صححه إسحاق بن راهويه، فيما ذكر ابن تيمية في الموضع السابق.

وقال ابن تيمية في هذا الموضع «وعلله البخاريُّ بأنه اختلف فيه، وليس ذلك بقادح

# ٣\_ وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «إنما جعل الإمام ليؤتم به، فإذا كبر فكبروا، وإذا قرأ فأنصتوا»(١).

في صحته. وانظر: «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص١٧٠\_١٧٣.

(١) أُخْرِجه أبو داود في الصلاة \_ باب الإمام يصلي من قعود \_ الحديثان ٦٠٣، ٦٠٤، وقال: «هذه الزيادة: «إذا قرأ فانصتوا» ليست بمحفوظة، الوهم عندنا من أبي خالد»، وأخرجه النسائي من طريق أبي خالد، ومن طريق محمد بن سعد الأنصاري \_ في الافتتاح \_ باب تأويل قوله \_ عز وجل ﴿ وَإِذَا قُرِعَتَ ٱلْقُــْرَةَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمْ تُرْجَمُونَ ﴿ ﴾ الحديثان ٨٨٢، ٨٨٣، وابن ماجه في الموضع السابق ـ الحديث ٨٤٦، وابن أبي شيبة ١:٣٧٧، وأحمد ٣٠٦:٢، وابن المنذر في «الأوسط» الحديث ١٣١٩، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٧:١، والدارقطني ٣٢٨ـ٣٢٧، كلهم من طريق أبي خالد، وقال الدارقطني: «تابعه محمد بن سعد، وأخرجه البيهقي في «السنن» ۲:۲۵۱ـ۱۵۷، وروى فيها عن يحيى بن معين وأبي حاتم أن هذه الزيادة ليست بمحفوطة. كما أخرجه في «القراءة خلف الإمام» الحديث ٣١١ ـ بطرقه وذكر كلام أهل العلم في إسناده ومتنه ص١٣٢-١٣٥. وأخرجه ابن عبدالبر في «التمهيد» ٣٢: ١١. وقد تكلم فيه البخاري في جزء القراءة الفقرات ٢٦٧\_٢٦٥ بحجة أن أكثر الرواة لم يذكروا هذه الزيادة. وذكر النووي في «شرح مسلم» ١٢٢٤-١٢٣ ما روى أبو داود وابن معين وأبو حاتم والدارقطني من زيادة هذه اللفظة، وذكر ذلك \_ أيضاً \_ عن أبي على النيسابوري شيخ الحاكم أبي عبدالله، ثم قال النووي: "واجتماع هؤلاء الحقّاظ على تضعيفها مقدّم على تصحيح مسلم، لا سيما ولم يروها مسندة في صحيحه". وقد صححه جمع من أهل العلم، منهم الإمام مسلم صاحب الصحيح، فقد سأله أبو بكر ابن أخت النضر عن حديث أبي هريرة هذا. «وإذا قرأ فأنصتوا» فقال: «هو عندي صحيح فقال له: لِمَ لم تضعه ههنا؟ يعني في صحيحه. فقال: ليس كل شيء عندي صحيح وضعته هاهنا، إنما وضعت ههنا ما أجمعوا عليه» «صحيح مسلم» ١: ٣٠٤. كما صححه الإمام أحمد فيما ذكره ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٨٨ وفي «التمهيد»

٣٤:١١، والقرطبي في «تفسيره» ١٢١:١.

وصححه ابن حزم في «المحلى» ٣٠٨:٣، والمنذري في «مختصر سنن أبي داود» ٣١٣:١ قال المنذري ردا على قول أبي داود السابق: «وفيما قاله نظر، فإن أبا خالد هذا هو سليمان بن حيان الأحمر، وهو من الثقات الذين احتج البخاري ومسلم بحديثهم في صحيحيهما. . . قالوا: فهذه الأدلة الثلاثة ـ الآية، وحديث أبي موسى، وحديث أبي هريرة فيها وجوب الإنصات والاستماع لقراءة الإمام إذا جهر الإمام بالقراءة، ولم يخص هذا الأمر بقراءة الفاتحة ولاغيرها(١)، بل إن هذه الأدلة هي المخصصة للأحاديث التي فيها إيجاب قراءة الفاتحة في الصلاة مطلقاً، كحديث عبادة بن الصامت في الصحيحين: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» وغيره(٢).

واستدل شيخ الإسلام ابن تيمية (٣) على تخصيص عموم أحاديث وجوب قراءة الفاتحة بالآية والحديثين المذكورين بأنه قد خُصّ من عموم تلك الأحاديث أمور، منها: أن من أدرك الإمام راكعا فكبر ودخل معه قبل رفعه من الركوع فقد أدرك الركعة بإجماع أهل العلم (٤)، كما جاء في حديث أبي بكرة (٥).

ثم أشار إلى متابعة محمد بن سعد له التي أشار إليها الدارقطني والتي أخرجها النسائي في الموضع السابق، كما أشار إلى إخراج مسلم لهذه الزيادة من حديث أبي موسى الأشعري من طريق سليمان التيمي عن قتادة... قال المنذري: ولم يؤثر عند مسلم تفرد سليمان بذلك لثقته وحفظه، وصحح هذه الزيادة من حديث أبي هريرة وأبي موسى».

وقال الألباني «حسن صحيح»، وانظر: «إرواء الغليل» ٢: ١٢٠-١٢١، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» صن ١٧- ١٧٣.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الاستذكار» ۲: ۱۸٦، «التمهيد» ۲۸:۱۱، «أحكام القرآن» لابن العربي د. ٥٠-۳۱.

<sup>(</sup>٢) انظر: «التمهيد» ٣١:١١، ٣٤، «أحكام القرآن» لابن العربي ٥:١.

<sup>(</sup>۳) في «مجموع الفتاوي» ۲۲۰ ۲۹۱ ۲۹۱، ۳۲۰.

<sup>(</sup>٤) راجع ما سبق في نهاية القول الأول وانظر «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي١٨:١٨.

 <sup>(</sup>٥) حديث أبى بكرة سبق ذكره وتخريجه في ذكر أدلة القول الأول.

وخُص منه الصلاة بإمامين، فإن الإمام الثاني يقرأ من حيث انتهى الإمام الأول، ولا يستأنف قراءة الفاتحة، كما في فعله على الما صلى بالناس وقد سبقه أبو بكر ببعض الصلاة قرأ من حيث انتهى أبو بكر، ولم يستأنف قراءة الفاتحة، لأنه بنى على صلاة أبي بكر، فإذا سقطت عنه الفاتحة في هذا الموضع فعن المأموم أولى.

وخُص منه أيضاً حال العذر كالجهل والسهو، فإذا ترك المأموم قراءة الفاتحة خلف إمامه في السرية جهلاً أو سهواً سقطت عنه، وتحلمها الإمام.

فإذا نُحُصّ من ذلك حال المسبوق، والصلاة بإمامين، وحال العذر بالجهل، أو السهو فكذلك نُحصّ منه حال استماع المأموم لقراءة إمامه، لأن هذا عذر. فلا يقرأ في حال جهر إمامه بل يستمع، أما أمر المأموم بالانصات فلم يخص منه شيء، لا بنص خاص ولا إجماع، وإذا تعارض عمومان أحدهما محفوظ والآخر مخصوص وجب تقديم المحفوظ.

قال ابن تيمية (١): «ولو كانت قراءة الفاتحة فرضاً على المأموم مطلقا لم تسقط بسبق ولا جهل، كما أن الأعرابي المسيء في صلاته قال له النبي عليه: «ارجع فصل فإنك لم تصل» وأمر الذي صلى خلف الصف وحده أن يعيد الصلاة».

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوي» ۲۳:۳۲۰.

#### كما استدلوا \_ أيضاً \_:

٤ بما رواه ابن شهاب الزهري عن ابن أكيمة الليثي عن أبي هريرة مرضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ على \_ انصرف من صلاة جهر فيها بالقراءة، فقال: «هل قرأ معي أحد منكم آنفا؟ فقال رجل: نعم يارسول الله. قال: إني أقول مالي أنازع القرآن. فانتهى الناس عن القراءة مع رسول الله \_ على \_ فيما جهر فيه النبي \_ على \_ بالقراءة من الصلوات حين سمعوا ذلك من رسول الله \_ على \_ الله \_ على \_ الله \_ على \_ الله \_ على ـ الله \_ على ـ الله \_ على ـ الله \_ على ـ الله ـ الله ـ على ـ الله ـ الله ـ على ـ الله ـ على ـ الله ـ على ـ الله ـ الله ـ الله ـ على ـ الله ـ اله ـ الله ـ

أحرجه أبو داود في الصلاة \_ باب من كره القراءة بفاتحة الكتاب إذا جهر الإمام \_ الحديثان ٨٢٦، ٨٢٨، وقال: "سمعت محمد بن يحيى بن فارس قال: "قوله" فانتهى الناس ... " من كلام الزهري" وأخرجه النسائي في الافتتاح \_ باب ترك القراءة خلف الإمام فيما جهر به \_ الحديث ٨٨١، والترمذي في الصلاة \_ باب ترك القراءة خلف الإمام إذا جهر الإمام بالقراءة \_ الحديث ٣١٢ وقال: "وروى بعض أصحاب الزهري هذا الحديث، وذكروا هذا الحرف قال: قال الزهري: "فانتهى الناس عن القراءة" وأخرجه ابن ماجه في إقامة الصلاة \_ باب إذا قرأ الإمام فأنصتوا \_ الحديثان ٨٤٨، ومالك في "الموطأ" الحديث ١٩٠، وعبدالرزاق \_ الحديثان ٢٧٩٥، ٢٧٩٦، وابن أبي شيبة ١٠٥٧، والبخاري في جزء القراءة \_ الأحاديث ٩٨٩، ٢٨٩٠ وابن عبدالبر في "التمهيد" والبيهقي في "القراءة خلف الإمام" الأحاديث ٣٢١-٣٢١، وابن عبدالبر في "التمهيد" والبيهقي في "مجمع الزوائد" والحازمي في "الاعتبار" ص٠٠٠، وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ٢٠١١: "رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح"

وقد ذكر البيهقي في «القراءة خلف الإمام» ص١٤٢-١٤١، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢٦-٢٥١ وابن عبدالبر في «التمهيد» الا ٢٦-٢٥ قول بعض أهل العلم إن قوله «فانتهى الناس...» وما بعده من كلام الزهري.

قلت: والحديث تكلم فيه بعض أهل العلم كالحميدي وابن خزيمة فيما ذكر البيهقي ا في «القراءة خلف الإمام» ص١٣٥ــ١٤٤ لأجل ابن أُكيمة، وأنه مجهول. وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى» ٢٢: ٢٧٥، ٣١٩ـ٣١٧ «رد أهل العلم على من ضعفة =

قالوا: فقوله مريج الله على من يقرأ حال على من يقرأ حال جهر الإمام، سواء بأم القرآن أو غيرها (١٠).

وقالوا - أيضاً - قوله في الحديث: «فانتهى الناس عن القراءة مع النبي - على أخره من كلام الزهري كما ذكر أهل العلم. والزهري من أعلم أهل زمانه وقد قطع بأن الصحابة لم يكونوا يقرؤون خلف النبي - على أحل الجهر. وهذا من الأحكام العامة، التي لا تخفى ويعرفها عامة الصحابة والتابعين لهم بإحسان»(٢).

٥- وعن عبدالله بن شداد - رضي الله عنه - أن النبي - عَلَيْهُ - قال: «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» ورُويَ مسندا عن جابر بن عبدالله (٣).

<sup>=</sup> بجهالة ابن أكيمة الليثي. كما صححه الألباني، وقال في "صفة صلاة النبي \_ ﷺ \_" ص٥٦ "صححه أبو حاتم الرازي وابن حبان وابن القيم".

<sup>(</sup>۱) انظر: «التمهيد» ۲۲:۱۱، ۵۳، «المغنى» ۲۲۲، ۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) انظر: «التمهيد» ۲۱:۱۱، «الاستذكار» ۲:۸۸۰، «مجموع الفتاوى» ۲۷٤:۲۳، ۳۱۷.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في الصلاة \_ القراءة خلف الإمام \_ مرسلاً عن عبدالله بن شداد الحديث ٢٧٩٧، وابن أبي شيبة ٢٠٧١-٣٧٧ مرسلا ومسندا عن جابر، وكذا الدارقطني ٢٠٧١-٣٣١، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٧٠، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ٣٥٢-٣٥٦، وأخرجه مسندا فقط ابن ماجه في إقامة الصلاة \_ باب إذا قرأ الإمام فأنصتوا \_ الحديث ٨٥٠. وقال في «الزوائد» في إسناده جابر الجعفي كذاب، والحديث مخالف لما رواه الستة من حديث عبادة». وأخرجه أيضاً مسندا الإمام أحمد ٣٠٣٣.

وقد ضعف أهل العلم هذا الحديث مسندا من رواية جابر بن عبدالله، وصوب أكثرهم =

وقفه على عبدالله بن شداد.

قال البخاري في جزء القراءة خلف الإمام الفقرة ٢٢: «هذا خبر لم يثبت عند أهل العلم من أهل الحجاز، وأهل العراق وغيرهم، لإرساله، وانقطاعه، رواه ابن شداد عن النبي \_ ﷺ \_». وقال ابن المنذر في «الأوسط» ٢:٣٠٢: «لا يثبت».

وقد استوعب الدارقطني طرقه مسندا ومرسلا، ثم قال عن المرسل: "وهو الصواب". وقال ابن عبدالبر في "التمهيد" ٤٨: ١١: "وهذا حديث رواه جابر الجعفي عن أبي الزبير عن جابر عن النبي - ﷺ - وجابر الجعفي ضعيف الحديث مذموم المذهب لا يحتج بمثله"، وبعد أن ذكر روايات الحفاظ له مرسلا عن عبدالله بن شداد قال: "وهو الصحيح فيه الإرسال، وليس مما يحتج به".

وقال المجد بن تيمية في «المنتقى» ٩٠١: «وقد رُويَ مسندا من طرق كلها ضعاف، والصحيح أنه مرسل».

وقال القرطبي في «تفسيره» ١٢٢:١ «حديث ضعيف» وصوب وقفه على جابر. وقال الحافظ ابن كثير في «تفسيره» ٢٨:١ «في إسناده ضعف، ورواه مالك عن وهب ابن كيسان عن جابر من كلامه، وقد رُوي هذا الحديث من طرق، ولا يصح شيء منها عن النبي \_ ﷺ " وقال الحافظ ابن حجر: في «الفتح» ٢٤٢:٢ «ضعيف عند الحفاظ»، وقال في «تلخيص الحبير» ٢:٣٣١: «إنه مشهور من حديث جابر، وله طرق عن جماعة من الصحابة كلها معلولة». وقال الشوكاني في «نيل الأوطار» لا يحتج به». وقال أحمد شاكر في تعليقه على سنن الترمذي ٢٤١: «ليس إسناده مما يحتج به أهل العلم بالحديث».

وممن قوى هذا المرسل ابن تيمية حيث قال في «مجموع الفتاوى» ٢٣: ٢٧٢-٢٧١: «ومثل «وهذا المرسل قد عضده ظاهر القرآن والسنة...، ومرسله من أكبر التابعين، ومثل هذا المرسل يحتج به باتفاق الأثمة الأربعة وغيرهم». وقال ص٣٢٥: «فأما الموقوف على جابر فثابت بلا نزاع، وكذلك المرسل ثابت بلا نزاع من رواية الأثمة عن عبدالله ين شداد».

كما قواه الزيلعي في «تصب الراية» ٧:٧ «فقال بعد ما ذكر تضعيف جابر الجعفي: «ولكن له طرق أخرى، وهي وإن كانت مدخولة، ولكن يشد يعضها بعضا» ونحوا من هذا قال الألباني في «الإرواء» ٢:٨٠١ ـ بعد أن ذكر طرق هذا الحديث وكلام أهل العلم عليه قال: «ويتلخص مما سبق أنه لايصح شيء من هذه الطرق إلا طريق عبدالله

قالوا: فهذا الحديث يدل على أن المأموم لا يقرأ خلف إمامه، لا الفاتحة ولاغيرها، إذا جهر إمامه في القراءة، لأن قراءة الإمام في هذه الحال قراءة لمن خلفه. ولهذا أمر المأموم بالإنصات لقراءة الإمام (۱) \_ كما في الآية والأحاديث السابقة.

آ وعن عمران بن حصين ـ رضي الله عنه ـ «أن رسول الله ـ ﷺ ـ صلى الظهر، فجعل رجل يقرأ خلفه بسبح اسم ربك الأعلى، فلما انصرف قال: أيكم قرأ، أو أيكم القارىء؟ فقال رجل: أنا، فقال: قد ظننت أن بعضكم خالجنيها»(٢). قال أبو داود: قال الوليد في حديثه:

ابن شداد، ثم ذكر أن له شواهد من حديث عبدالله بن عمر، وعبدالله بن مسعود وأبي هريرة وابن عباس، وأنه جاء مرسلا عن أبي الدرداء وعلي والشعبي، وقد اعتبره الألباني بمجموع هذه الطرق كلها ـ وإن كانت لا تخلو من ضعف بأنه الحديث حسن قال: لأن هذه الطرق بمجموعها تشهد أن للحديث أصلا قال: لأن مرسل ابن شداد صحيح الإسناد بلا خلاف، والمرسل إذا رُويَ موصولا من طريق أخرى اشتد عضده، وصلح للاحتجاج به، كما هو مقرر في مصطلح الحديث، فكيف وهذا المرسل قد رُوي من طرق كثيرة كما رأيت».

وقال اللكنوي في «إمام الكلام» ص٢١٧: «والحاصل أن طرق الحديث الذي نحن فيه بعضها صحيح، أو حسن، وبعضها ضعيف ينجبر ضعفه بغيرها من الطرق الكثيرة. فالقول بأنه حديث غير ثابت أو غير محتج به، ونحو ذلك غير معتد به».

وانظر في ذكر طرق هذا الحديث وشواهده وكلام أهل العلم في تضعيفها: «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص١٧٨ وما بعدها، «نصب الراية» ٢:٦٤ـ١١، «تنقيح التحقيق» ٣:٢٤ـ١٦٢، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص١٩٩٠، ٢٠١١.

<sup>(</sup>١) انظر «مُجموع الفتاوي» ٢٢: ٢٧١، «صفة صلاة النبي ـ ﷺ » للألباني ص٥٦.

 <sup>(</sup>۲) خالجنيها: أي نازعنيها. وهذا الحديث أخرجه مسلم - في الصلاة - باب نهي المأموم
 عن جهره بالقراءة خلف إمامه الحديث ٣٩٨، وأبو داود في الصلاة - باب من رأى
 القراءة إذا لم يجهر الإمام بقراءته - الحديثان ٧٩٨-٨٨، والدارقطني ٢٦٦١، ٣٢٦، ٤٠٥، =

«قال شعبة قلت لقتادة: كأنه كره فقال: لو كرهه لنهي عنه».

قالوا: فهذا الرجل قرأ خلف النبي \_ على الله ولا غيره فدل على أن المأموم يقرأ خلف الإمام في الصلاة السرية (١). وإن احتمل الحديث معنى النهي فإنما هو نهي للمأموم عن الجهر بالقراءة خلف إمامه كما بوب له مسلم \_ رحمه الله .

٧\_ وعن عبدالله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: «كانوا يقرؤون خلف النبي \_ ﷺ \_ فقال: خلطتم على القرآن»(٢).

قالوا: فهذا يدل على أنهم كانوا يقرؤون خلف النبي \_ ﷺ \_ جهراً فيخلطون عليه القرآن، إذ لو قرؤوا سراً ما خلطوا عليه قراءته، وما كره ذلك منهم »(٣).

وقال ابن عبدالبر في «التمهيد» (٤) بعد إخراجه للحديث: «أي في حال الجهر»: أي أنهم يقرؤون حال جهر الإمام فيخلطون عليه قراءته.

٨\_ ما رواه أبو هريرة أن رسول الله \_ ﷺ \_ أمره أن ينادي: «لا

والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ٣٦٠ـ٣٦٤. (١) انظر: «مجموع الفتاوي» ٢٨٣:٢٣.

<sup>(</sup>٢) أحرجه أحمد ٤٥١:١ «ورجاله رجال الهيثمي في «مجمع الزوائد» ١١:٢ «ورجاله رجال الصحيح» وأخرجه ابن أبي شيبة ٢٠٢١، والبخاري في جزء القراءة الحديث ٢٥٤، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأحاديث ٣٦٥، ٣٦٧-٣٧٠، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢١:١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: "مجموع الفتاوى" ٢٣: ٢٨٤، ٣٢٢، "صفة صلاة النبي \_ ﷺ ـ اللالباني صنة ٥-٥٥.

<sup>.77:11 (1)</sup> 

صلاة إلا بفاتحة الكتاب فما زاد»(١).

9\_ ما رواه أبو سعيد قال: «أمرنا رسول الله \_ ﷺ \_ أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر »(١).

قالوا: فقوله في الحديث «فما زاد»، «وما تيسر» يدل على عدم وجوب قراءة الفاتحة حال جهر الإمام لأن العلماء أجمعوا على أنه لا يجوز أن يقرأ بغيرها حال جهر الإمام بل ينصت»(٢).

• ١- كما استدلوا بالآثار الكثيرة عن الصحابة والتابعين ومن بعدهم في النهي عن القراءة خلف الإمام في الصلاة الجهرية والأمر بالقراءة خلفه في الصلاة السرية (٣).

١١ ـ وقالوا: أجمع أهل العلم على أنه لم يقل أحد إن المأموم إذا لم يقرأ خلف إمامه فصلاته باطلة، وبخاصة إذا جهر الإمام بالقراءة (٤٠).

١٢ وقالوا: إن الاستماع لقراءة الإمام من المتابعة للإمام المأمور بها، ومن لم ينصت لقراءة الإمام لم يكن قد ائتم به (٥) والمستمع لقراءة الإمام كالقارىء (٦).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجهما في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا الباب. وقد صححهما الألباني.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوی» ۳۱: ۲۸۸\_۲۸۹، ۲۹۲، ۳۱۳، ۳۱۳.

 <sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٣٠٧-٣٠٦:٢٣ وانظر تخريج ما رُويَ عن السلف في هذا في مقدمة هذا القول.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغنى» ٢٦٢:٢.

<sup>(</sup>٥) «مجموع الفتاوي» ۲۲:۲۷۱\_۲۷۳، ۲۷۹، ۲۹۱، ۲۹۵.

<sup>(</sup>٦) انظر: «مجموع الفتاوي» ٣١٢:٢٣.

17\_ وقالوا \_ أيضاً \_: إذا لم ينصت المأموم لقراءة إمامه فما الفائدة من جهر الإمام بالقراءة إذا كان المأموم مشغولاً بالقراءة لنفسه(١).

وقال ابن تيمية (٢): «لو كانت القراءة في الجهر واجبة على المأموم للزم أحد أمرين إما أن يقرأ مع الإمام، وإما أن يجب على الإمام أن يسكت له حتى يقرأ، ولم نعلم نزاعاً بين العلماء أنه لا يجب على الإمام أن يسكت لقراءة المأموم الفاتحة ولا غيرها، وقراءته معه منهي عنها بالكتاب والسنة فثبت أنه لا تجب عليه القراءة معه في حال الجهر...».

ثم ذكر أنها لو كانت قراءة المأموم حال جهر الإمام مستحبة لاستحب للإمام أن يسكت لقراءة المأموم، وجماهير العلماء على أنه لا يستحب للإمام أن يسكت ليقرأ المأموم.

وقال أيضاً (٣): «وقد ثبت بالكتاب والسنة وبالإجماع أن إنصات المأموم لقراءة إمامه يتضمن معنى القراءة معه وزيادة».

ولأنه قد ثبت الأمر بالإنصات لقراءة القرآن، ولا يمكن الجمع بين الإنصات والقراءة، ولولا أن الإنصات يحصل به مقصود القراءة وزيادة لم يأمر الله بترك الأفضل لأجل المفضول».

<sup>(</sup>۱) انظر: «التمهيد» ۲۸:۱۱، ۳۸.

<sup>(</sup>۲) في «مجموع الفتاوی» ۲۳: ۲۷۱-۲۷۷، وانظر ۲۹۰، ۳۱٦.

<sup>.</sup> Y 9 + : Y Y ( Y )

القول الثالث: أن المأموم لا يقرأ الفاتحة ولا غيرها.

لا في الصلاة السرية، ولا في الصلاة الجهرية.

وممن قال بهذا القول زيد بن ثابت(١). وجابر بن عبدالله. (٢)

(۱) أخرجه مسلم في المساجد ومواضع الصلاة ـ الحديث ۵۷۷، وعبدالرزاق ـ الحديث ۲۸۱۵، وابن أبي شيبة ۲۲،۱۳، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ۲۱۹:۱، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الحديث ۱٤۷ ـ ۱٤۸ ـ عن زيد بن ثابت قال: «لا قراءة مع الإمام في شيء». هذا لفظ مسلم والبيهقي، ولفظ الطحاوي: «لاقراءة مع الإمام في شيء من الصلوات» وصحح هذا القول عن زيد ـ البيهقي، وابن حجر في «الدارية في تخريج أحاديث الهداية» ۲،۱۲۱، وقد حمل ابن تيمية هذا على القراءة معه حال الجهر. انظر «مجموع الفتاوى» ۳۳:۳۳۳. لكن أخرجه ابن أبي شيبة عن زيد بلفظ «لا يُقرؤ خلف الإمام إن جهر ولا إن خافت».

وأما ما رُويَ عن زيد أنه قال: «من قرأ مع الإمام فلا صلاة له» كما أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٨٠٢، وابن أبي شيبة ٢٣٦١، وبعضهم يرفعه فهذا ضعيف من وجهين:

الوجه الأول: أن العلماء اتفقوا على صحة صلاة من قرأ مع الإمام، وشذ من قال ببطلانها بذلك. قال ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٩٣:٢ «أجمع العلماء على أن من قرأ خلف الإمام فصلاته تامة، ولا إعادة عليه».

وهو وان ارتكب امرأ منهيا محرما أو مكروها عند بعضهم إلا أن صلاته صحيحة غير باطلة.

الوجه الثاني: ضَعْف هذا المَروي عن زيد فقد قال البخاري في جزء القراءة ص٣٦، فقرة: ٤٥ «لا يعرف لهذا الإسناد سماع بعضهم من بعض، ولا يصح مثله» وقال ابن حبان في «الضعفاء والمتروكين» ١٦٣:١ «لا أصل له» وقال ابن عبدالبر في الموضع السابق: «منكر لا يصح». وأخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» ١٣٣:١ ، ٤٣٣. وقال ابن حجر في «الدراية» ١٠١٥:١ «اتهم به أحمد بن علي بن سليمان». وضعفه الألباني في «الأحاديث الضعيفة» ٢:٢٠٤.

(٢) أخرجه عن جابر \_ الترمذي في الصلاة \_ ترك القراءة خلف الإمام إذا جهر الإمام بالقراءة، الأثر ٣١٣، ومالك في «الموطأ» الأثر ١٨٤، وعبدالرزاق الأثر ٢٧٤٥، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار \_ والبخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٢٨٥، والبيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار \_ ٣٥٣ \_ ٢٨٥، وابن عبدالبر في «التمهيد» ٢١:٤١ عن جابر «من صلى ركعة لم يقرأ =

ویروی عن عمران بن حصین (۱)، والأسود بن یزید ((x))، وسعد بن

فيها بأم القرآن فلم يصل إلا وراء الإمام»، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وقال البيهقي «صحيح» وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي، وأخرج عبدالرزاق - الأثر ٢٨١٩ - عن عبيد الله بن مقسم قال: سألت جابر بن عبدلله أتقرأ في الظهر والعصر شيئاً؟ فقال: «لا» وفي إسناده: شيخ عبد الرزاق: داود بن قيس «مقبول» كما في «التقريب» ٢٣٤:١

وأخرجه ابن أبي شيبة ٢٧٦:١ ـ عن جابر قال: «لا يقرأ خلف الإمام» وفي إسناده الضحاك بن عثمان بن عبدالله «صدوق يهم» كما في «التقريب» ٣٧٣:١

وأخرجه الطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢١٩:١ بلفظ «لا يقرأ خلف الإمام في شيء من الصلوات».

وقد رُويَ مرفوعاً قال الدارقطني ٣٢٧:١ «والصواب موقوف». وقال ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٩٢:٢ «هو حديث لايصح إلا موقوفا على جابر كما في الموطأ». وقد صححه موقوفاً على جابر ابن حجر في «الدراية في تحريج أحاديث الهداية» ١٦٤.

وقد أخرج البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الآثار ٢٢٥ـ٢٢، ٣٥٩ ـ عن جابر قال: «يقرأ الإمام ومن خلفه في الأوليين بفاتحة الكتاب وسورة، وفي الأخريين بفاتحة الكتاب» وفي رواية: «كنا نقرأ في الظهر والعصر خلف الإمام... إلى آخره».

(۱) أخرجه البخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٥٩ \_ عن عمران قال: «لا تزكو صلاة مسلم الا بطهور وركوع وسجود وراء الإمام، وإن كان وحده بفاتحة الكتاب وآيتين وثلاث». وقد أخرجه البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٣٣ \_ بلفظ: «لا تزكو صلاة مسلم إلا بطهور وركوع وسجود وفاتحة الكتاب وراء الإمام، وغير الإمام». وفي إسناد كل منهما زياد الجصاص، وهو ضعيف كما في «التقريب» ٢:٢٧٠.

(٢) أخرجه عبدالرزاق \_ الأثر ٢٨٠٧، وابن أبي شيبة ٢٠٦١، ٣٧٦ عن الأسود بن يزيد قال: «وددت أن الذي يقرأ خلف الإمام ملى، فوه تراباً» وإسناد كل منهما صحيح وقد صحح هذا عن الأسود ابن عبدالبر في «التمهيد» ١١:١١ وقال يحتمل أن يكون أراد الجهر دون السر، قلت: ويدل على هذا ما أخرجه ابن أبي شيبه بإسناد صحيح عن الاسود قال: «لأن أعظ على جمرة أحبّ إليّ من أن أقرأ خلف الإمام أعلم أنه يقرأ».

أبي وقاص<sup>(۱)</sup>، ورُويَ عن أبي الدرداء على اختلاف عنه<sup>(۲)</sup>، وعلقمة ابن قيس<sup>(۳)</sup>، وابن أبي ليلى<sup>(3)</sup>، وإبراهيم النخعي<sup>(6)</sup>، وسويد بن غفلة، وعمرو بن ميمون، والضحاك وأبي وائل<sup>(1)</sup> وسفيان الثوري وسفيان ابن

- (۱) أخرجه مالك في «الموطأ» رواية محمد بن الحسن ص٦٢، وابن أبي شيبة ٢:٣٧٦ ـ عن سعد قال: «وددت أن الذي يقرأ خلف الإمام في فيه جمرة». قال البخاري في جزء القراءة، فقرة ٣٩: «مرسل».
- وقال ابن عبدالبر في «الاستذكار» ١٩٣:٢: «حديث منقطع لا يصح، ولا نقله ثقة... وما أعلم في هذا الباب من الصحابة من صح عنه ما ذهب إليه الكوفيون فيه من غير اختلاف عنه إلا جابر بن عبدالله».
- (٢) أخرجه النسائي في الافتتاح ـ باب اكتفاء المأموم بقراءة الإمام ـ الحديث ٩٢٣، والبيهقي في القراءة خلف الإمام ـ الأحاديث ٣٨٣-٣٨ عن أبي الدرداء قال: "أرى الإمام إذا أم القوم كفاهم". وقد رُويَ مرفوعاً إلى النبي ـ كَانِي وصوب الدارقطني وقفه على أبي الدرداء، وصححه الألباني موقوفاً على أبي الدرداء. قلت: ويحتمل أنه أراد الجهر دون السر. بل إنه رُويَ عنه القراءة في الحالين. فقد أخرج البيهقي ـ الأثر ٢٢٩، ٣٠٠ عن أبي الدرداء قال: "لاتترك قراءة فاتحة الكتاب خلف الإمام جهر أو لم يجهر" وفي لفظ "لو أدركت الإمام وهو راكع لأحببت أن أقرأ بفاتحة الكتاب.
- (٣) أحرجه عبدالرزاق ـ الأثر ٢٨٠٨ ـ عن علقمة بن قيس قال: «وددت أن الذي يقرأ خلف الإمام مليء فوه، قال: أحسبه قال: ترابا أو رضفا».
- وصححه ابن عبدالبر في "التمهيد" ٥١:١١ وقال بعدما صحح قول الأسود السابق، وقول علقمة هذا: "يحتمل أن يكونا أرادا في الجهر دون السر، فإن صح عنهما أنهما أرادا السر والجهر فقط خالفهما في ذلك من هو فوقهما ومثلهما، وعند الاختلاف يجب الرد إلى كتاب الله وسنة رسوله".
- (٤) ذكره البخاري عنه في جزء القراءة فقرة ٣٨، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٩١، و «التمهيد» ١١: ٤٧ وقال البخاري: «لايصح».
  - (٥) أخرجه عن إبراهيم ـ عبدالرزاق الأثر ٢٧٧٥، وابن أبي شيبة ٢:٣٧٧.
  - (٦) أخرجه عن سويد، وعمرو، والضحاك وأبي وائل ـ ابن أبي شيبة ١:٣٧٧.

اللسات

عيينة (١)، والحسن بن لحي (٢)، وابن شبرمة (٣).

وبه قال أبو حنيفة وأصحابه (٤) وبعض المالكية <sup>(٥)</sup>

الأدلة التي استدل بها أصحاب هذا القول:

ا ـ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَامُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْمَونَ إِنَّ فَأَسْتَمِعُواْ لَلَمُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْمَونَ إِنَّ ﴾ (٦)

وحديث أبي موسى وأبي هريرة «**وإذا قرأ فأنصتوا**ا» (<sup>٧</sup>).

قالوا: فالأمر للمأموم بالانصات يدل على أنه لا قراءة على المأموم، وأن قراءة الإمام له قراءة.

٢ حديث أبي هريرة الذي فيه قوله \_ ﷺ \_ «مالي أنازع القرآن» (٧)
 . قالوا: ففي هذا الحديث إنكار على من يقرأ خلف الإمام.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عن سفيان بن عينية أبو داود \_ في الصلاة \_ الحديث ۸۲۲، وذكره عن السفيانين \_ ابن المنذر في «الأوسط» ١٠٣١، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٩١، وابن عبدالبر في «الاعتبار» ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره عن الحسن بن حي ابن عبدالبر في «التمهيد» ١١:٧١. وفي الاستذكار ٢:١٩١.

<sup>(</sup>٣) ذكره عن ابن شبرمة ابن عبدالبر في التمهيد ٤٧:١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الآثار» لمحمد بن الحسن ص١٦-١٧، «موطأ الإمام مالك» رواية محمد بن الحسن ص١٦-٢، «شرح معاني الآثار» (١٨١٠، «تبين الحقائق» ١٣١١، «فتح

القدير» ٢:٨٠١ ـ ٣٣٨ ـ ٩٤١، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» للكنوى ص٧٥-٩٣. (٥) انظر «أحكام القرآن» لابن العربي ٢:٥، «عارضة الأحوذي» ١٠٨:٢ ـ ١١١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٩٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) سبق تخريجه ضمن أدلة القول الثاني.

٣\_ ما رُويَ عن جابر بن عبدالله \_ رضي الله عنه \_ أن النبي \_ ﷺ \_ قال: «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» (١).

قالوا: فهذا الحديث يدل على أن الإمام يتحمل القراءة عن المأموم مطلقاً سواء كانت الصلاة سرية أو جهرية. وما رُويَ من الأحاديث في قراءة الفاتحة في الصلاة كحديث عبادة «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» ونحوه فمحمول على المنفرد والإمام، أما المأموم فإن قراءة الإمام له قراءة (٢).

٤ حديث عبدالله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: «كنا نقرأ خلف النبي \_ ﷺ \_ فقال: «خلطتم على القرآن» (٣).

٥ حديث عمران بن حصين \_ رضي الله عنه \_ أن النبي \_ ﷺ \_ «صلى صلاة الظهر، فلما قضى صلاته، قال أيكم قرأ: ﴿سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ اللهُ عَلَى صلاته الظهر، فلما قضى صلاته، قال أيكم قرأ: ﴿سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

قالوا: فيفهم من هذين الحديثين ضرورة النهي عن القراءة خلف الإمام مطلقاً (٤).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ضمن أدلة القول الثاني، وبيان أن الصحيح أنه مرسل من حديث عبدالله ابن شداد.

<sup>(</sup>Y) انظر: «الأوسط» ١٠٣:٣، «التمهيد» ١١:٧٤.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ضمن أدلة القول الثاني.

<sup>(</sup>٤) انظر: «أحكام القرآن» للجصاص ٢١٦.٢١٦.

٦- واحتجوا بما رُوي عن زيد بن ثابت وجابر بن عبدالله وأبي الدرداء<sup>(۱)</sup> وعبدالله بن عمر<sup>(۲)</sup>، وغيرهم من الآثار التي فيها أنهم لا يقرؤون خلف الإمام أو ينهون عن ذلك. كما سبق<sup>(۳)</sup>.

كما استدلوا بأحاديث وآثار واهية ضعيفة لم أر ما يدعو إلى ذكرها، كحديث أنس. قال: قال النبي \_ ﷺ \_: «من قرأ خلف الإمام ملىء فوه نارا»، وكحديث زيد بن ثابت أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «من قرأ خلف الإمام فلا صلاة له»(٤).

كما استدلوا بتعليلات عقلية كلها ضعيفة مردودة (٥٠).

<sup>(</sup>١) سبق تخريج المروي عنهم ضمن القائلين بهذا القول.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريج هذا عن ابن عمر ضمن القائلين بالقول الثاني.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج أكثر المرولي عن السلف في هذا في ذكر القائلين بهذا القول.

<sup>(</sup>٤) انظر في ذكر بعض هذه الأحاديث والآثارَ والكلام عليها وبيان ضعفها «القراءة خلف الإمام» للبيهقي، «الدراية في تخريج أحاديث الهداية» ١٦٥:١، «اللآلي المصنوعة» للسيوطي ٣٩:١.

<sup>(0)</sup> انظر «الاستذكار» ١٩٢١، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٢٤٧. ٢٤٥. وقلت: العجيب أن بعض الأحناف حكى الإجماع على قولهم هذا كما في «الهداية» مع فتح القدير» ١٩٣١. ٣٣٩. قال اللكنوي من علمائهم ردا على هذا» وبالجملة فالمسألة ليست بمحل إجماع، لا الإجماع السكوتي، ولا الإجماع الصريحي، ولا الإجماع الأكثري»، «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام» ص٣٩١. ٢٤١، وانظر ص٢٤٥.

## ذكر الاعتراضات الواردة على أدلة كل قول، وإجابة أصحابه عنها:

أـ الاعتراضات الواردة على أدلة القول الأول بأن المأموم يقرأ الفاتحة في الصلاة السرية والجهرية. والإجابه عنها:

أولاً: اعترض على استدلالهم بقوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ اللَّهُ مَا نَيَسَّرَ مِنَ اللَّهُ مَا نَيُسَّرَ مِنَ اللَّهُ مَا نَيْسَر مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا نَيْسَر مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا نَيْسَر مِنْ اللَّهُ مَا نَيْسَرُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ أَلَّا لَمِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ

وبقوله على من القرآن المسيء في صلاته «ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن» بأن «ما» في الآية والحديث تفيد العموم فما الدليل على تخصيص الفاتحة في القراءة دون غيرها.

وهذا الاعتراض له وجه. لكن أصحاب هذا القول أجابوا عنه بأن الأحاديث الموجبة لقراءة الفاتحة، ومداومة الرسول \_ على قراءتها كل ذلك مبين ومفسر لقوله: «ما تيسر» في الآية والحديث.

قالوا(٢) هذا الحديث مطلق عام، قيد، وخص منه حال جهر الإمام

<sup>(</sup>١) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوى» ۲۳: ۳۱۲\_۳۱۲ وانظر «المغني» ۲:۳۲۳.

بالقراءة، فيجب الإنصات في هذه الحال لأمره تعالى بالإنصات بالآية، ولأمر رسوله \_ على الإنصات بذلك، كما في حديث أبي موسى وأبي هريرة فهذا الأمر بالإنصات هو المخصص للأحاديث التي فيها وجوب قراءة الفاتحة كحديث عبادة هذا، وحديث أبي هريرة «من صلى صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج» عند مسلم وغيره.

وغيرها من الأحاديث وردوا القول بأن هذه الأدلة التي فيها الأمر بالإنصات مخصوصة في غير حالة قراءة الفاتحة، لما ذكره الإمام أحمد من الإجماع على أن الآية: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللَّهُ مَا لَهُ وَأَنصِتُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَكُمْ تُرْحَمُونَ إِنَى اللَّهِ السَّلَاةِ . 
لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ إِنَى اللَّهِ في الصلاة .

وقد أجاب عن هذا الاعتراض أصحاب القول الأول بأننا نسلم بأن الآية المذكورة نزلت في الصلاة، لكنها هي وحديث أبي موسى وأبي هريرة مخصَّصة والمخصِّص لها أحاديث الأمر بقراءة الفاتحة، كما سبق ذكرها والدليل لنا على هذا التخصيص حديث عبادة «لا تفعلوا إلا بأم القرآن».

ثالثاً: اعترض على استدلالهم بحديث أبي هريرة عند مسلم وغيره، والذي فيه «اقرأ بها في نفسك» بأن هذا لفظ مجمل، قد يحمل على ماذهبوا إليه من الاستدلال به على القراءة مطلقاً، حتى في حال الجهر بالقراءة. وقد يحمل على القراءة حال المخافتة، أو سكوت الإمام كما روى ابن المنذر(١) عن أبي هريرة: «اقرأ خلف الإمام فيما

<sup>(</sup>١) في الأوسط» الأثر ١٣١٣.

يخافت به».

قال ابن تيمية (۱): «ويؤيد هذا أن أبا هريرة ممن روى قوله: «وإذا قرأ فأنصنوا» وروى قوله «لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب فما زاد»، وقال «تجزىء فاتحة الكتاب، وإذا زاد فهو خير». ومعلوم أن هذا لم يتناول المأموم المستمع لقراءة الإمام، فإن هذا لاتكون الزيادة على الفاتحة خيرا له. فلا يجزم حينئذ بأنه أمره أن يقرأ حال استماعه لقراءة الإمام بلفظ مجمل».

وقد أجاب أصحاب القول الأول عن هذا الاعتراض بقولهم: يتبادر من قول السائل لأبي هريرة: إنا نكون وراء الإمام أنه يسأل عن قراءة الفاتحة حال جهر الإمام لأن قراءة المأموم في هذه الحال قد تستشكل، وقد أجابه أبو هريرة بقوله: «اقرأ بها في نفسك» وهذا مشتهر عن أبي هريرة أنه يرى القراءة خلف الإمام في الحالين، وأيضاً على احتمال أن أبا هريرة أراد قراءة الفاتحة في صلاة السر فقط فالحديث دليل لنا على القراءة في هذه الحال، خلافاً لمن زعم أنه لاقراءة خلف الإمام مطلقاً.

رابعاً: اعترض على استدلالهم بحديث عبادة بن الصامت، الذي فيه: «أتقرؤون خلف إمامكم؟ قالوا: نعم. قال: لاتفعلوا إلا بأم الكتاب، فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها» وما في معناه من الأحاديث من وجهين (٢):

<sup>(</sup>۱) انظر «مجمّوع الفتاوى» ۲۲: ۳۰۰ـ۳۰۱.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوى» ۳۱۳:۳۱۳:۳۱۸.

الوجه الأول: أن بعض أهل العلم قد طعن في إسناد هذا الحديث منهم الإمام أحمد وغيره.

الوجه الثاني: على القول بصحة هذا الحديث قالوا: إنه محمول على الإمام الذي له سكتات، كما كان على له سكتان. قالوا: فليس في الحديث دليل على أنه يقرأ الفاتحة خلف إمامه حال الجهر، وإنما فيه أن له أن يقرأها حال سكتات إمامه، لأنه نهاهم عن القراءة خلفه إذا جهر، واستثنى من النهي قراءة فاتحة الكتاب إذ يمكن أن يقرأها في سكتات الإمام.

قالوا: وقوله: «أتقرؤون خلف إمامكم؟» بصيغة الاستفهام يدل على أنه - على أنه - يَكِن يعلم أنهم يقرؤون، ولو كانت القراءة واجبة حال الجهر لكان أمرهم بذلك، وتأخير البيان عن وقت الحاجة لايجوز، ولو بيّن ذلك لهم وأمرهم به لعلمه عامتهم وفعلوه.

وقد أجاب أصحاب القول الأول عن الوجه الأول وهو طعن بعض أهل العلم في إسناد حديث عبادة المذكور بأن الحديث صحيح وقد صححه أكثر أهل العلم، كما سبق بيانه.

وأجابوا عن الوجه الثاني بأنه لا دليل على أن الحديث محمول على الإمام الذي له سكتات، فيقرأ المأموم في سكتاته بل الحديث عام. وقوله لهم: «أتقرؤون خلف إمامكم؟ أو لعلكم تقرؤون خلف إمامكم» يمكن حمله على أنه \_ على أراد به تنبيههم، أو أن المراد به السؤال عن قراءة ما زاد على الفاتحة.

خامساً: اعترض على استدلالهم بما نقل من الآثار عن الصحابة من القراءة خلف الإمام بأن ذلك في الصلاة السرية، أو حال سكتات الإمام، أو إذا لم يسمع المأموم قراءة إمامه لبعده أو صممه، ونحو ذلك (١).

وقد أجاب أصحاب القول الأول عن هذا الاعتراض بأن ما نقل عن الصحابة منه ما يمكن حمله على الصلاة السرية، لأنه محتمل، لكن منه آثار صريحة في القراءة في الصلاة الجهرية، وهذه الآثار لم تقيد قراءة الفاتحة فيها في سكتات الإمام أو إذا لم يسمع المأموم. ونحن نقول الأولى أن يقرأ في سكتات الإمام إذا كان له سكتات، وإن لم يكن له سكتات قرأ حال قراءته.

ب ـ الاعتراضات الواردة على أدلة القول الثاني أن المأموم يقرأ في الصلاة السرية دون الجهرية:

أُولاً: اعترض على استدلالهم بقوله ـ تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ ٱلْقُـرْءَانُ فَاسَتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ (٢).

وبحديث أبي موسى وأبي هريرة اللذين فيهما: «وإذا قرأ فأنصتوا» بأن هذه الأدلة الثلاثة ليست مخصّصة لعموم الأحاديث في وجوب قراءة الفاتحة كحديث عبادة بن الصامت «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» وغيره. كما تقولون، وإنما الحق أن نصوص الأمر بالإنصات

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوى» ۲۳: ۳۰۳\_۳۰۷.

<sup>(</sup>٢) سورة اأأعراف، الآية: ٢٠٤.

هذه عامة، خُص منها قراءة الفاتحة بالنسبة للمأموم، فيقرأها ولو كان إمامه يقرأ، إذا لم يكن له سكتات والمخصص لذلك هو حديث عبادة المذكور، وحديث أبي هريرة «كل صلاة لايقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج» ونحوهما من الأحاديث.

والدليل على هذا التخصيص حديث عبادة الآخر الذي فيه قوله ـ والدليل على هذا التخصيص حديث عبادة الآخر الذي فيه قوله ـ والعلكم تقرؤون خلف إمامكم؟، قالوا: نعم. قال لاتفعلوا إلا بأم القرآن»

وأجاب أصحاب القول الثاني بقولهم: بأن الآية وحديث أبي موسى وأبي هريرة هي المخصصة لعموم أحاديث الأمر بقراءة الفاتحة، وليس العكس كما تقولون. وحديث «لا تفعلوا إلا بأم القرآن» طعن فيه بعض أهل العلم، وعلى القول بصحته يمكن حمله على الإمام الذي له سكتات.

ثانياً: اعترض على استدلالهم بحديث أبي هريرة، الذي فيه قوله ـ على أنازع القرآن، من ثلاثة وجوه:

الوجه الأول: أن هذا الحديث خارج من محل النزاع، لأن الكلام في قراءة المؤتم خلف إمامه سراً والمنازعة إنما تكون مع جهر المؤتم، لا مع إسراره.

الوجه الثاني: لو سلم أن المراد بالمنازعة القراءة خلف الإمام سراً لكان الإنكار الذي في الحديث عاما في جميع القرآن أو مطلقاً في

جميعه خُصِّص في حديث عبادة ونحوه، أو قيد به»(١).

الوجه الثالث: ماذكر الترمذي (٢) بعد أن أخرج حديث أبي هريرة «مالي أنازع القرآن» قال: «وليس في هذا الحديث ما يدخل على من رأى القراءة خلف الإمام، لأن أبا هريرة هو الذي روى عن النبي - على هذا الحديث. وروى أبو هريرة عن النبي - على الله على المحديث. وروى أبو هريرة عن النبي - على حداج، فهي خداج، غير تمام» فقال له صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج، فهي خداج، غير تمام» فقال له حامل الحديث إني أكون وراء الإمام. قال: اقرأ بها في نفسك. وروي أبو عثمان النهدي عن أبي هريرة قال: «أمرني رسول الله - على أنادي أن لا صلاة إلا بقراءة فاتحة الكتاب».

وقد أجاب أصحاب القول الثاني عن الوجه الأول بأنه لا يلزم أن تكون المنازعة مع جهر المؤتم حال قراءة الإمام، بل حتى مع إسرار المؤتم بالقراءة لكن جهره أشد منازعة حتى في حال إسرار الإمام.

وأجابوا عن الوجه الثاني بأننا لا نسلم بدعوى التخصيص بحديث عبادة، فقد طعن فيه بعض أهل العلم، وذكرنا توجيهه فيما سبق على القول بصحته (٣).

وأجابوا عن الوجه الثالث بأن قول أبي هريرة «اقرأ بها في نفسك» محمول على القراءة خلف الإمام في الصلاة السرية. وقد سبق ذكر

<sup>(</sup>١) انظر «نيل الأوطار» ٢٤٣:٢.

<sup>(</sup>۲) في «سننه» ۲:۱۲۱\_۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) راجع الاعتراض الرابع على أدلة أصحاب القول الأول.

جواب أصحاب القول الأول عن هذين الوجهين (١).

ثالثاً: اعترض على استدلالهم بحديث: «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» من وجوه عدة:

الوجه الأول: أن هذا الحديث ضعيف لا يحتج به، فالأصح أنه مرسل من حديث عبدالله بن شداد، والعمل بالمرسل مختلف فيه بين أهل العلم، وكثير منهم لا يرى العمل به

وقد أجاب أصحاب القول الثاني بأن الحديث مسند ضعيف لكنه ثبت وصح مرسلا من حديث عبدالله بن شداد وهو من أكبر التابعين، ومثل هذا المرسل يحتج به الأئمة الأربعة وغيرهم (٢).

الوجه الثاني: أن أبا هريرة وابن عمر \_ ممن رُويَ عنهم حديث «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» وقد ثبت عن أبي هريرة جواز القراءة خلف الإمام مطلقاً، أو في السرية فقط، كما ثبت عن ابن عمر القراءة خلف الإمام في الصلاة السرية.

وهذا يدل على ضعف هذا الحديث «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة في حال له قراءة» لأن ظاهره لو صح يدل على أن قراءة الإمام له قراءة في حال السر والجهر.

وقد أجاب أصحاب القول الثاني بأن الحديث معناه فقراءة الإمام له قراءة: أي في الجهرية، وهذا يوافق ما ثبت عن أبي هريرة وابن عمر

<sup>(</sup>١) راجع الإجابة على الاغتراضين الثالث والرابع على أدلة أصحاب القول الأول.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموع الفتاوي» ٢٣: ٢٧١\_٢٧١.

من القراءة في الصلاة السرية ولايخالفه.

الوجه الثالث: على القول بالعمل بمثل هذا المرسل، أو أن هذا الحديث قد يرتفع برواياته وطرقه وشواهده إلى درجة الحسن فإنه مخالف للأدلة الصريحة الصحيحة الموجبة لقراءة الفاتحة مطلقاً كقوله تعالى: ﴿ فَاقْرَءُواْ مَا يَبَسَرَ مِنَ الْقُرَءَانِ ﴾ (١) . وحديث عبادة في الصحيحين: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»، ونحوه كحديث أبي هريرة عند مسلم «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج». وكذا حديث عبادة، الذي فيه: «هل تقرؤون خلف إمامكم؟ قالوا: نعم. قال: عبادة، الذي أله القرآن».

وقد أجاب أصحاب القول الثاني عن هذا الوجه بأن الأدلة التي ذكرتموها خاصة بالمنفرد والإمام، وكذلك تشمل المأموم أيضاً في حال عدم جهر الإمام. أما حديث عبادة: «لا تفعلوا إلا بأم القرآن» فقد ذكرنا أنه طعن فيه، وذكرنا توجيهه \_ على القول بصحته \_ فيما سبق (٢).

الوجه الرابع: على القول بصحة الاحتجاج بهذا الحديث فإنه دليل لمن منع من القراءة خلف الإمام مطلقاً في السرية والجهرية فما المخصص له في أنه في المنع من القراءة في الجهرية فقط.

أجاب أصحاب القول الثاني عن هذا الوجه بأن معنى الحديث «فقراءة الإمام له قراءة»: أي القراءة التي يسمعها تكفيه عن القراءة،

<sup>(</sup>١) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الاعتراض الرابع على أدلة أصحاب القول الأول.

يؤيد هذا أنه مأمور بالإنصات حال قراءة الإمام. أما القراءة التي لا يسمعها فكيف تكون له قراءة وهو لا يسمعها.

الوجه الخامس على القول بصحة الاحتجاج بهذا الحديث \_ أيضاً \_ فإنه عام خص بحديث عبادة «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» وما في معناه، كما خص بهذا قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ لَا الْقُرْمَانُ فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَأَنصِتُوا لَعُلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَإِذَا مُرابَعُ اللَّهُ مَا يَعْمُونَ ﴿ وَلَا اللَّهُ مَا يَعْمُونَ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْمُونَ ﴿ وَ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْمُونَ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا تُرْحَمُونَ ﴿ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا

يدل على هذا التخصيص حديث عبادة «لا تفعلوا إلا بأم القرآن». فيكون معنى الحديث «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة فيما عدا الفاتحة».

وأجاب أصحاب القول الثاني بأن حديث «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» ليس مخصَّصاً بحديث عبادة وما في معناه كما ذكرتم، بل هو من ضمن المخصصات لحديث عبادة وعليه يكون المعنى: لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب إلا إن كان مأموماً فتكفيه قراءة الإمام وخاصة في الصلاة الجهرية. وأما حديث «لا تفعلوا إلا بأم القرآن» فقد ذكرنا الطعن، وتوجيهه على القول بصحته.

ج \_ الاعتراضات الواردة على أدلة أصحاب القول الثالث: أن المأموم لايقرأ لا في السرية، ولا في الجهرية.

أولاً: اعترض على استدلالهم بالأدلة التي فيها الأمر بالإنصات

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآيةُ: ٢٠٤.

لقراءة الإمام كآية الأعراف، وحديث أبي موسى وأبي هريرة من وجهين:

الوجه الأول: أن هذه الأدلة إن دلت على عدم القراءة حال جهر الإمام فليس فيها دلالة على عدم القراءة في حال إسرار الإمام، أو سكوته، لأن السكوت حال عدم جهر الإمام لا يسمى إنصاتاً، ولم يؤمر بترك قراءة الفاتحة ولا غيرها في هذه الحال(١).

الوجه الثاني: أن هذه الأدلة التي فيها الأمر بالإنصات مخصَّصة بالأحاديث التي فيها الأمر بقراءة الفاتحة في الصلاة. كما سبق.

وقد أجاب أصحاب القول الثالث عن الوجه الثاني بأن أدلة الأمر بالإنصات ليست مخصَّصة بأحاديث الأمر بقراءة الفاتحة في الصلاة، لأن هذه الأحاديث خاصة بالمنفرد والإمام دون المأموم.

ثانياً: اعترض على استدلالهم بحديث أبي هريرة الذي فيه قوله \_ وسلي أنازع القرآن». بأن هذا محمول على الجهر خلف الإمام، وهذا لا يجوز بالاتفاق أو على القراءة سرا حال جهر الإمام، وهذا لا يجوز عند كثير من أهل العلم. ولا يدل الحديث على النهي عن القراءة خلف الإمام مطلقاً، حتى ولو كانت سراً في حال إسرار الإمام، كما تقولون.

ثالثاً: اعترض على استدلالهم بالحديث: «من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة» من وجوه عدة:

<sup>(</sup>١) انظر جزء القراءة للبخاري، فقرة ٣٢.

منها: الوجه الأول والثالث والخامس من الوجوه المذكورة في الاعتراض على استدلال أصحاب القول الثاني بهذا الحديث.

ومنها: أن المراد بقوله «فقراءة الإمام له قراءة» أي في الصلاة الجهرية. إذا لم يسكت الإمام، كما يقوله أصحاب القول الثاني \_ فيما تقدم (١) \_ وله وجه.

ومنها: أنهم يستدلون بالحديث على عدم جواز القراءة خلف الإمام مطلقاً والحديث ظاهره أن قراءة الإمام تجزىء عن المأموم، لا أن القراءة لا تجوز من المأموم أو لا تستحب منه. قال ابن تيمية (٢): «ليس في حديث «فقراءة الإمام له قراءة» دليل للكوفيين على أنه لا تستحب للمأموم القراءة، وإنما فيه الدلالة على أن له أن يجتزىء بذلك، وأن الواجب يسقط عنه بذلك، لا أنه ليس له أن يقرأ».

ومنها: أن جميع الأذكار التي يشرع للإمام أن يقولها مستحبة كانت أو واجبة يشرع للمأموم أن يقولها فكيف يتحمل الإمام عن المأموم القراءة، ولا يتحمل ما دونها من المستحبات.

رابعاً: اعترض على استدلالهم بحديث عمران بن حصين، الذي فيه فيه: «ظننت أن بعضكم خالجنيها» وحديث ابن مسعود، الذي فيه «خلطتم على القرآن».

بأن هذين الحديثين محمولان على الجهر بالقراءة خلف الإمام

<sup>(</sup>١) راجع الدليل الخامس أمن أدلتهم ووجه استدلالهم به..

<sup>(</sup>٢) في «مجموع الفتاوي» ٢٣: ٣٢٥.

والجهر بالقراءة خلف الإمام سواء أسر الإمام أو جهر أمر لا يجوز بالاتفاق. وليس فيهما الانكار على من قرأ سراً خلف الإمام.

ويمكن حمل ما جاء في حديث عمران «ظننت أن بعضكم خالجنيها» على أنه ليس فيه نهي لهم أو إنكار عليهم، لأن القارىء خلفه قرأ سراً في صلاة سرية ويؤيد هذا قول شعبة لقتادة \_ وهما من رواة الحديث: «كأنه كرهه فقال: لو كرهه لنهى عنه (۱)».

خامساً: اعترض على استدلالهم ببعض الآثار عن الصحابة في ترك القراءة خلف الإمام أو النهي عنها بأن أكثر المنقول عنهم في هذا مطلقا يحتمل ترك القراءة خلف الإمام أو النهي عنها في الصلاة الجهرية فقط، ويحتمل تركها والنهي عنها في الحالين، ومع وجود الاحتمال لا يصح الجزم، وأيضاً جمهور الصحابة وعامتهم يرون القراءة خلف الإمام، لكن منهم من يرى القراءة في الصلاة السرية والجهرية معاً، ومنهم من يرى القراءة في حال الإسرار فقط. وقليل منهم من يرى ترك القراءة مطلقاً، وأيضاً الذين رُوي عنهم هذا القول من الصحابة رُوي عن أكثرهم خلافه، حتى قال ابن عبدالبر في «الاستذكار»(٢) «ولا أعلم في هذا الباب صاحباً صح عنه بلا اختلاف أنه قال مثل قول الكوفيين إلا جابر بن عبدالله».

<sup>(</sup>۱) انظر: «التمهيد» ۲:۱۱، «الاستذكار» ۲:۱۹۲، «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص١٩٢٤، «المراءة خلف الإمام» للبيهقي ص١٩٤٤، «شرح النووي على مسلم» ١٠٩٤.

<sup>. 197:7 (7)</sup> 

## الترجيح بين الأقوال

بعد النظر في أدلة كل فريق من أصحاب الأقوال الثلاثة، وبعد النظر في الاعتراضات الواردة على تلك الأدلة، وفي إجابات كل فريق على ماورد على أدلتهم من اعتراضات يظهر جليا أن أصحاب القول الثالث القائلين بعدم القراءة خلف الإمام مطلقاً، لا في السرية، ولا في الجهرية لم يسلم لهم دليل واحد كما رأيت، لا من أدلة الكتاب ولا من السنة، ولا من الأثر.

قال اللكنوي وهو من محققي الأحناف في كتابه «إمام الكلام في القراءة خلف الإمام»(١): «الذي يظهر بالنظر الدقيق، ويقبله أصحاب التحقيق هو أن الأحاديث التي استدل بها أصحابنا ليس فيها حديث يدل على النهي عن قراءة الفاتحة خلف الإمام، فيدفع ذلك بالجمع، أو الترجيح، أو التساقط، أو النسخ، بل هي متنوعة إلى أنواع ثلاثة:

فمنها ما يدل على وجوب الإنصات عند القراءة كالحديث الأول - يعني حديث أبي موسى وأبي هريرة: «وإذا قرأ فأنصتوا» - قال: وهو وإن كان ظاهر لفظه وعمومه يدل على الإنصات مطلقا لكن النظر الدقيق يحكم بأنه يمنع من القراءة مع قراءة الإمام في الجهرية بحيث يخل بالاستماع والتدبر، ولا يدل على وجوبه في الجهر أثناء السكتات ولا على وجوبه في الجهر أثناء السكتات ولا على وجوبه في العبر أثناء السر، وكذا الآية القرآنية ، يعني: ﴿ وَإِذَا قُرِعَكَ

<sup>(</sup>۱) ص ۲۲۵ - ۲۲۲.

الله رائ فاستَمِعُوا لَمُ وَأَنصِتُوا الله والرابع وكذا الحديث الثالث والرابع يعني حديث عمران، الذي فيه: «قد عرفت أن بعضكم خالجنيها» وحديث ابن مسعود، الذي فيه قوله ولله على القرآن» قال: وإثبات وجوب السكوت مطلقاً من هذه الأحاديث، وكذا من الآية، وإن قال به جمع من أصحابنا عند التنازع لكنه لا يخلو عن تكلف وتعسف.

ومنها: ما يدل بظاهره على النهي عن مطلق القراءة. . . لكنها مما خدش في ثبوتها، بل ببطلان بعضها فلا يصح الاحتجاج بها، مع إمكان حملها على ما عدا الفاتحة . . .

ومنها: ما يدل على كفاية قراءة الإمام للمقتدي، وأنه لو لم يقرأ المقتدي صحت صلاته بقراءة إمامه. . . فيمكن أن يعارض ما صح منه بإطلاقه الأحاديث الواردة في إيجاب قراءة الفاتحة خلف الإمام بعمومها أو خصوصها، ويختار طريق الجمع بينهما، ولا دلالة لها على وجوب السكوت مطلقاً، بل ولا مقيدا، ولا على كراهة القراءة، أو الحرمة، وإن قال به جمع من الحنفية».

وحيث تبين ضعف هذا القول وهو أن المأموم لا يقرأ خلف الإمام مطلقاً، وأن قراءة الإمام له قراءة في الصلاة السرية والجهرية فأي القولين الباقيين أولى بالترجيح.

أهو قول من قال بوجوب قراءة الفاتحة مطلقاً في السرية

سورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

والجهرية، أم قول من قال بقراءتها في بالسرية دون الجهرية إذا كان يسمع الإمام، ولم يكن للإمام سكتات.

فأصحاب القول الأول كما تقدم استدلوا بالأحاديث الموجبة لقراءة الفاتحة في الصلاة، وجعلوها مخصِّصة لعموم أدلة الأمر بالإنصات في الآية والأحاديث.

وأصحاب القول الثاني استدلوا بالأدلة معاً لكنهم جعلوا أدلة الأمر بالإنصات هي المخصّصة لأدلة الأمر بقراءة الفاتحة، فتقرأ الفاتحة حيث لا يجب الإنصات: أي حيث لا جهر في القراءة من قبل الإمام.

وأصحاب القول الأول احترزوا من الوقوع في ترك قراءة الفاتحة، وهي في حق المأموم واجب تركه يخل بالصلاة، أو ركن تركه يبطل الصلاة.

ولم يروا وجوب الإنصات على المأموم حال قراءته للفاتحة وإن كان يسمع قراءة الإمام إذا لم يكن للإمام سكتات.

وأصحاب القول الثاني احتزوا من الوقوع في المنهي، وهو القراءة حال قراءة الإمام، وترك الإنصات، والاستماع المأمور بهما، ولم يروا أن قراءة الفاتحة واجبة بل ولا مستحبة، بل ولا جائزة حال قراءة الإمام.

وبالمقارنة بين المحترزين فإن ترك قراءة الفاتحة حال الجهر يعد إخلالا بالصلاة عند بعض أهل العلم، بل يعد مبطلاً لصحتها عند بعضهم.

أما القراءة حال جهر الإمام فهو \_ عند بعض أهل العلم \_ ارتكاب لمحذور، وهو ترك الإنصات المأمور به عند القراءة، لكن ذلك بكل حال لا يبطل الصلاة باتفاق أهل العلم.

وعلى هذا فإن من ترك قراءة الفاتحة حال جهر الإمام متعرض للقول بعدم صحة الصلاة. أما القارىء حال قراءة الإمام فهو متعرض فقط للقول بأنه ارتكب محظورا.

وبناء على هذا فإن أظهر الأقوال، وأقربها لصحة الصلاة وسلامتها من الخلل والنقص، ولبراءة الذمة، والذي تطمئن إليه النفس \_ بعد المقارنة بين هذه الأقوال وأدلتها هو القول بوجوب قراءة الفاتحة على المأموم مطلقاً في الصلاة السرية والجهرية للأدلة الصحيحة الصريحة في وجوب قراءة الفاتحة على كل مصل، إماما كان أو مأموما أو منفردا وعدم المخصص لها على الصحيح، ولحديث عبادة بن الصامت أن رسول الله \_ على الله على الصحيح، ولحديث عبادة بن الصامت أن لا تفعلوا إلا بأم الكتاب، فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها» فهذا نصصيح صحيح في وجوب قراءة الفاتحة على المأموم في الصلاة الجهرية التي هي موضع الخلاف.

والأولى أن يقرأ المأموم الفاتحة في سكتات الإمام إن أمكن ذلك، فإن لم يتمكن من قراءتها في السكتات قرأها حال قراءة الإمام لكن في قراءة الإمام ما بعد الفاتحة، فينصت لقراءة الفاتحة ثم يقرأها أثناء قراءة الإمام السورة.

وقد اختار هذا القول أكثر محققي علمائنا في العصر الحاضر منهم:

سماحة الشيخ شيخنا عبدالعزيز بن عبدالله بن باز<sup>(۱)</sup> \_ حفظه الله ووفقه، وفضيلة الشيخ شيخنا عبدالله بن محمد بن حميد<sup>(۲)</sup> \_ غفر الله له ورحمه، وفضيلة الشيخ شيخنا محمد بن صالح العثيمين<sup>(۳)</sup> \_ حفظه الله ووفقه، وفضيلة الشيخ شيخنا صالح بن محمد اللحيدان<sup>(٤)</sup> \_ حفظه الله ووفقه.

وقد صدرت بترجيح هذا القول وهو وجوب قراءة الفاتحة مطلقاً الفتوى رقم ١٧٥٢ بتاريخ ١٣٩٧/١٢/٢٨هـ من اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء والتي يرأسها سماحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز. وهذا نصها:

«تجب قراءة الفاتحة على المصلي، سواء كان إماماً أو منفرداً أو مأموماً، وسواء كانت الصلاة سرية أم جهرية، سمع المأموم فيها قراءة إمامه أم لم يسمعها في أرجح الأقوال للعلماء، لعموم حديث عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ على \_ قال: «لا صلاة لمن لم

<sup>(</sup>١) سمعت ذلك من سماحته في أكثر من حلقة من حلقات نور على الدرب.

<sup>(</sup>٢) - سمعت ذلك منه ـ رحمه الله ـ في فتاوى نور على الدرب.

<sup>(</sup>٣) سمعت ذلك من فضيلته في أكثر من حلقة من حلقات برنامج «نور على الدرب» وفي أكثر من لقاء وإنظر قوله هذا أيضاً في كتابه «تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام» ص ٣٤-٣٣.

<sup>(</sup>٤) سمعت ذلك منه في علمة حلقات من حلقات برنامج نور على الدرب.

قال ابن حجر في التلخيص: إنه مشهور في حديث جابر، وله طرق عن جماعة من الصحابة كلها معلولة، ولو صح لكان مخصّصا لما رواه أبو داود عن عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ أنه صلى خلف أبي نعيم، وأبو نعيم يجهر بالقراءة، فجعل عبادة يقرأ بأم القرآن، فلما انصرفوا من الصلاة قال لعبادة بعض من سمعه يقرأ: سمعتك تقرأ بأم القرآن، وأبو نعيم يجهر، قال: أجل، "صلى بنا رسول الله \_ على بعض الصلوات التي يجهر فيها بالقراءة، قال: فالتبست عليه القراءة، فلما فرغ أقبل علينا بوجهه فقال: هل تقرؤون إذا جهرت بالقراءة؟ فقال بعضنا: نعم إنا نصنع ذلك. قال: فلا، وأنا أقول مالي أنازع القرآن، فلا تقرؤوا بشيء إذا جهرت إلا بأم القرآن».

فهذا عبادة راوي الحديث قرأ بها جهرا خلف الإمام، لأنه فهم من كلامه \_ عَلِيلًا \_ أنه يقرأ بها خلف الإمام جهرا والإمام يجهر بالقراءة .

وكذلك العموم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَكَ ٱلْقُدْرَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُمُ

وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَوُن فَن ﴿ وما ثبت من قوله \_ على الحديث الصحيح «وإذا قرأ فأنصتوا» يخصص بما رواه أبو داود عن عبادة بن الصامت المتقدم فإنه نص في قراءة المأموم للفاتحة في الصلاة الجهرية. والقاعدة أن الخاص إذا عارضه العام حُمل العام على الخاص وخُصّص به جمعا بين الدليلين وإعمالا لهما بدلاً من إلغاء أحدهما.

وروى مسلم وأبو داود ـ أيضا عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن النبي ـ ﷺ ـ قال: «من صلى صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج فهي خداج، غير تمام»

قال له السائب مولى هشام بن زهرة: يا أبا هريرة إني أكون أحياناً وراء الإمام فغمز ذراعه وقال: اقرأ بها يافارسي في نفسك. فدل جواب أبي هريرة للسائب راوي الحديث عنه على أنه فهم من الحديث قراءة المأموم لها في الصلاة لكنه رأى أن يكون ذلك سراً».

فائدة: في بيان المشروع من السكتات في الصلاة، وما يشرع قوله فيها:

وحيث شرع للمأموم قراءة الفاتحة في سكتات الإمام، فإن من المناسب ذكر المشروع من السكتات، وما يشرع قوله في هذه السكتات.

أولاً: بيان المشروع من السكتات في الصلاة.

اختلف أهل العلم في المشروع من السكتات في الصلاة على أقوال

عدة:

أ جمهور أهل العلم على أن المشروع من السكتات في الصلاة سكتتان، منهم الشافعي (١)، وأحمد (٢)، وإسحاق (٣)، والحسن وقتادة (١) والأوزاعي (٥)، وأبو ثور (١).

واستدلوا على هاتين السكتتين بما يلي:

<sup>(</sup>١) انظر «المجموع» ٣: ٣٩٥، «التبيان» ص١٠٤.

<sup>(</sup>۲) انظر «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧٥ فقرة ٢٧٠، ٢٧١، «المغني» ٢:١٦٤ ،١٦٢، «مجموع الفتاوي» ٢٧٨:٢٣.

<sup>. (</sup>۳) انظر: «سنن الترمذي» ۳۱:۲.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الاستذكار» ١٩١:٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عن الأوراعي البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢.٤٧ قال: «يحق على الإمام أن يسكت سكتة بعد التكبيرة الأولى واستفتاح الصلاة، وسكتة بعد قراءة فاتحة الكتاب ليقرأ من خلفه بفاتحة الكتاب»، وانظر: «الاستذكار» ٢٠١١، «التمهيد» ٢٠١١.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الاستذكار» ٢:١٩١، «التمهيد» ٤٢:١١.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في الأذان \_ ما يقول بعد التكبير \_ الحديث ٧٤٤، ومسلم في المساجد \_ ما يقال بين تكبيرة الإحرام والقراءة الحديث ٥٩٨، وأبو داود في الصلاة \_ الحديث ٧٨١، والنسائي في الافتتاح، الحديث ٨٦٠.

٢\_ ما رواه سعيد عن قتادة عن الحسن عن سمرة بن جندب قال: «سكتتان حفظتهما عن رسول الله \_ ﷺ \_ فأنكر ذلك عمران بن حصين، وقال حفظنا سكتة. فكتبنا إلى أبي بن كعب بالمدينة فكتب أبي أن حفظ سمرة».

قال سعيد: فقلنا لقتادة: «ما هاتان السكتتان؟ قال: إذا دخل في صلاته، وإذا فرغ من القراءة، ثم قال بعد ذلك: وإذا قرأ ﴿ولا الضالين﴾ قال: وكان يعجبه إذا فرغ من القراءة أن يسكت حتى يتراد إليه نفسه (۱)».

وفي رواية (٢) عن الحسن عن سمرة بن جندب «أنه تذاكر وعمران بن حصين، فحدث سمرة بن جندب أنه حفظ عن رسول الله \_ عَمِر \_ سكتة إذا كبر، وسكتة إذا فرغ من قراءة ﴿غَمِر الْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِم وَلَا الْضَالِينَ ﴿ ﴾ فحفظ ذلك سمرة، وأنكر عليه عمران بن حصين، فكتبنا في ذلك إلى أبي بن كعب، فكان في كتابه إليهما أو في رده عليهما أنَّ سمرة قد حفظ».

وفي رواية (٣) عن الحسن عن سمرة بن جندب: «أن رسول الله ـ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الصلاة \_ باب السكتة عند الافتتاح \_ الحديث ۷۷۹، والترمذي في الصلاة \_ ما جاء في السكتتين في الصلاة، الحديث ٢٥١، وقال: "حديث حسن"، وابن ماجه في الصلاة \_ باب في سكتتي الإمام \_ الحديث ٨٤٤. وليس عند أبي داود قوله: "وكان يعجبه إذا فرغ من القراءة أن يسكت حتى يتراد إليه نفسه".

<sup>(</sup>٢) أخرجها أبو داود ـ الحديث ٧٧٩، والدارقطني ٣٣٦:١.

<sup>(</sup>٣) - أخرجها الإمام أحمد ٥ : ١٥، والبخاري في جزء القراءة ـ الحديث ٢٧٨، ٢٧٩، وابن =

عَلَيْهِ \_ كانت له سكنتان، سكنة حين يفتتح الصلاة، وسكنة إذا فرغ من السورة الثانية قبل أن يركع . . . ».

واتفقوا على أن السكتة الأولى بعد تكبيرة الإحرام وقبل القراءة للتنصيص على مكانها في الحديثين.

واختلفوا في محل السكتة الثانية بناء على اختلاف روايات حديث سمرة، فقال بعضهم: هي بعد انتهاء القراءة، وقبل التكبير للركوع، ورجح هذا الإمام أحمد (١) وشيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمهما الله تعالى (٢) \_.

وقيل: إنها بعد قراءة الفاتحة.

وإلى هذا القول يميل ابن القيم - رحمه الله تعالى - فيما يظهر من كلامه في «زاد المعاد<sup>(٣)</sup>».

حيث قال بعد أن ذكر تصحيح أبي حاتم لحديث السكتتين من رواية سمرة، وأبي بن كعب، وعمران بن حصين قال: «وقد تبين بذلك أن أحد من روى حديث السكتتين سمرة بن جندب، وقال: حفظت من

القيم في «زاد المعاد» ٢٠٨: «وقد صحح حديث السكتتين من رواية سمرة وأبي بن كعب وعمران بن حصين أبو حاتم في صحيحه».

المنذر في «الأوسط» الحديث ١٣٤٠، والدارقطني ١:٩٠٩. قال ابن المنذر: «في إسناده مقال، يقال: إن الحسن لم يسمعه من سمرة» وقال ابن

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوى» ۲۲،۲۷۸، ۲۲،۳۳۹.

<sup>(</sup>۲) في «مجموع الفتاوي» ۲۲.۲۲ وانظر: «زاد المعاد» ۲۰۸:۱، ۲۱۲.

 $<sup>(7) \</sup>quad I: A \cdot Y P \cdot Y.$ 

رسول الله \_ على الله من الله من الله الله الله من قراءة وَعَمَّرُ الْمُغَضُوبِ عَلَيْهِم وَلَا الضّالِينَ ﴿ وَفِي بعض طرق الحديث فإذا فرغ من القراءة سكت، وهذا كالمجمل واللفظ الأول مفسر مبين، ولهذا قال أبو سلمة بن عبدالرحمن: للإمام سكتتان فاغتنموا فيهما القراءة بفاتحة الكتاب، إذا افتتح الصلاة، وإذا قال: ﴿ ولا الضالين على أن تعيين محل السكتتين إنما هو من تفسير قتادة ».

وهل هذه السكتات واجبة على الإمام، أو مستحبة؟ ذهب بعض أهل العلم إلى أنها واجبة على الإمام، منهم الأوزاعي وأبو ثور وذهب أكثر أهل العلم إلى أن ذلك مستحب فقط.

ب \_ وذهب بعض العلماء إلى أن المشروع للإمام سكتة واحدة للاستفتاح منهم: عمران بن حصين (١)، وبه قال الإمام أبو حنيفة (٢)، مستدلين بحديث أبي هريرة المتقدم «كان النبي \_ على \_ اذا كبر سكت هنية»، أما حديث السكتين فلم يضح عندهم.

ج ـ وذهب بعض أهل العلم إلى أن المشروع للإمام ثلاث سكتات منهم طائفة من أصحاب الشافعي وأحمد قالوا: يستحب للإمام ثلاث سكتات، والثانية: منها بعد قراءة الإمام الفاتحة ليقرأ المأموم الفاتحة، والثالثة: بعد الانتهاء من القراءة وقبل الركوع (٣).

<sup>(</sup>١) كما في حديث سمرة السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر «فتح القدير» ۲.۸۲ـ۹۸۸، «إعلاء السنن» للتهانوي ۲۱٤:۲، وانظر: «مجموع الفتاوي» ۲۷۸:۲۳،

<sup>(</sup>٣) انظر: «المجموع» ٣٩٥، «الكافي» لابن قدامة ١٠٣٤.

مستدلين بحديث أبي هريرة وحديث سمرة برواياته.

د وذهب الإمام مالك إلى أنه لا سكوت في الصلاة بحال من الأحوال(١).

والذي عليه جمهور أهل العلم، وصححه بعض المحققين من أهل العلم أن السكتات الثابتة اثنتان فقط.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): «والصحيح أنه لايستحب إلا سكتتان فليس في الحديث إلا ذلك، وإحدى الروايتين غلط، وإلا كانت ثلاثا وهذا هو المنصوص عن أحمد، وأنه لايستحب إلا سكتتان، والثانية عند الفراغ من القراءة، للاستراحة والفصل بينها وبين الركوع، وأما السكوت عقيب الفاتحة فلا يستحبه أحمد (٣)».

وقال أيضاً (٤): «ولم يقل أحد إنه كان له ثلاث سكتات، ولا أربع سكتات فمن نقل عن النبي \_ على الله عن النبي \_ على الله عن أحد من المسلمين ».

وقال ابن القيم (٥): «وكان له سكتتان، سكتة بين التكبير والقراءة، وعنها سأله أبو هريرة. واختلف في الثانية، فرُويَ أنها بعد الفاتحة، وقيل: إنها بعد القراءة وقبل الركوع، وقيل: هي سكتتان غير الأولى

<sup>(</sup>١) انظر: «المدونة» ٢:٢١، «الاستذكار» ١٩١٢:٢، «التمهيد» ٢:١١. ٤٣.

<sup>(</sup>۲) في «مجمّوع الفتاوى» ۲۲: ۳۳۸\_۳۳۹.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧٦.

<sup>. 777: 77.</sup> 

<sup>(</sup>٥) في «زاد المعاد» ٢٠٧:١ وانظر: ٢١٦.

فتكون ثلاثا، والظاهر إنما هي اثنتان فقط».

لكن ابن القيم ـ رحمه الله ـ يقول توفيقا بين روايتي حديث سمرة

«وأما الثالثة فللراحة والنفس فقط، وهي سكتة لطيفة، فمن لم يذكرها فلقصرها، ومن اعتبرها جعلها سكتة ثالثة، فلا اختلاف بين الروايتين، وهذا أظهر ما يقال في هذا الحديث..»

قلت: وهذا مسلك جيد في التوفيق بين الروايتين إن صحت كل منهما.

ثانياً: ما الذي يشرع قوله في سكتات الإمام، وهل يشرع أن يسكت لأجل قراءة المأموم:

جمهور أهل العلم على أنه يستحب للمأموم، بل وللإمام في السكتة الأولى التي بعد التكبير، وقبل الشروع بقراءة الفاتحة قراءة دعاء الاستفتاح لما جاء في الصحيحين من حديث أبي هريرة أنه سأل رسول الله \_ على عما يقول في هذه السكتة، فقال \_ على وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب الحديث (۱)».

ولما ثبت في الصحيح عن عمر \_ رضي الله عنه \_ أنه كان يكبر ويجهر بدعاء الاستفتاح يعلمه الناس (٢).

<sup>. (</sup>١) سبق تخريجه بتمامه.

١) أحرجه مسلم \_ في الصلاة \_ الحديث ٣٩٩.

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» ٢٩٨:٢٣ ـ أن بعض أصحاب =

وأما السكتة التي بعد نهاية القراءة، وقبل التكبير للركوع، فإنها على ما ذكر أهل العلم ليست محلا للقراءة، وإنما هي سكتة لطيفة جدا، لأجل ترادِّ النفس والفصل بين القراءة والتكبير للركوع، كما قال قتادة: "وكان يعجبه إذا فرغ من القراءة أن يسكت حتى يتراد إليه نفسه"(۱). وقال ابن القيم (۲) \_ رحمه الله \_: "وأما الثالثة فللراحة والنفس فقط وهي سكتة لطيفة . . . ».

وأما السكتة بعد قراءة الفاتحة، فكما اختلف في ثبوتها، فقد اختلف المثبتون لها فيما يقال فيها.

فبعض أهل العلم يرى أنها سكتة يسيرة كالسكتة بين السور، وعند رؤوس الآيات لا تتسع لقراءة الفاتحة (٣).

وقيل: إنها لأجل قراءة الفاتحة.

وهذا يُروى عن سعيد بن جبير(١) وعمر بن عبدالعزيز(٥)

الإمام أحمد يستحبون في حال سكوت الإمام أن يقرأ، ولا يستفتح، وهو اختيار ابي
 بكر الدينوري، وأبي الفرج بن الجوزي».

<sup>(</sup>۱) سبق هذًا في بعض روايات حديث سمرة في السكتتين. وانظر: «الاستذكار» ۲۰۱۲، «مجموع الفتاوى» ۲۷۸:۲۳، «زاد المعاد» ۲۰۸:۱.

<sup>(</sup>۲) في «زاد المعاد» ۲۰۸:۱.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجموع الفتاوى» ٢٣: ٢٧٧، ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عن سعيد \_ عبدالرزاق \_ الأثران ٢٧٨٩، ٢٧٩٤، والبخاري في جزء القراءة الأثران ٣٤٠، ٣٧٣.

<sup>(</sup>a) ذكره عن عمر بن عبدالعزيز ابن المنذر في «الأوسط» ٣:١١٧.

والأوزاعي (١) والشافعي (٢) وأبي ثور (٣)، وإسحاق بن راهويه (٤)، واختاره ابن المنذر (٥)، وبعض أصحاب الشافعي وأحمد (٦).

بل يرى بعضهم أن هذه السكتة مما يجب على الإمام، منهم الأوزاعي وأبو ثور.

وأكثر أهل العلم على أنه لا يشرع أن يسكت لأجل أن يقرأ المأموم الفاتحة، منهم أبو حنيفة ومالك وأحمد وغيرهم (٧).

لكن كثيراً من أهل العلم يستحبون للمأموم أن يقرأ الفاتحة في سكتات الإمام، في السكتة الأولى إن اتسعت بعد الاستفتاح لشيء من القراءة وفي غيرها من السكتات \_ كما تقدم \_ وهو الأولى (٨).

وهــو مــروي عــن عبــدالــرحمــن بــن أبــي سملــة<sup>(٩)</sup>،

<sup>(</sup>۱) . ذكره ابن المنذر في «الأواسط» ٣:١٧؛، وابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢:١٩١.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الاستذكار» ۲:۱۹۱، «التمهيد» ٤٢:۱۱، «مجموع الفتاوى» ۲۲،۸۲۳.

<sup>(</sup>٣) ذكره عن أبي ثور \_ ابن غبدالبر في «الاستذكار» ١٩١:٢.

<sup>(</sup>٤) انظر «المغنى» ١٦٣:٢.

٠ (٥) - في «الأوسط» ٣:١١٨،١١٧.

<sup>: (</sup>٦) انظر: «المغني» ٢:٦٣:٢، «مجموع القتاوى» ٢٧٨:٢٣، ٢٩٨، ٢٢. ٣٣٨، «زاد المعاد» ٢٠٨:١.

<sup>(</sup>۷) انظر: «مجموع الفتاوى» ۲۲:۲۷۲-۲۷۲، ۲۹۸، ۲۲:۳۳۹، ۳٤۲.

<sup>(</sup>٨) انظر: «المغنى» ٢: ٢٦٥، ٢٦٨، «نيل الأوطار» ٢: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري في جزء القراءة ـ الأثر ٢٧٤، والبيهقي في «القراءة حلف الإمام» الأثر ٢٣٩، وذكره ابن المنذر في «الأوسط» ١١٨:٣ عن عبدالرحمن بن أبي سلمة، قال:

<sup>«</sup>للإمام سكتتان فاغتنموا القراءة فيهما بفاتحة الكتاب». وفي رواية ذكرها ابن قدامة في «المغني» ٢:١٦٤ بزيادة إذا دخل في الصلاة، وإذا قال ﴿ولا الضالب﴾

والحسن (۱)، وقتادة (۲)، وعروة بن الزبير (۳)، وأحمد بن حنبل وعامة أصحابه (٤)، وإسحاق بن راهويه (٥) بل من أهل العلم من يوجب ذلك كالأوزاعي (٦) والشافعي (٧) وأبي ثور (٨)، كما سبقت الإشارة إلى هذا (٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه \_ عبدالرزاق \_ الأثر ٢٧٩٢ عن الحسن قال: "إذا فرغ الإمام من قراءة أم القرآن فاقرأ بها أنت وذكره ابن عبدالبر في "الاستذكار" ١٩١١.

<sup>(</sup>٢) ذكره عن قتادة ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢: ١٩١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عن عروة \_ عبدالرزاق \_ الأثر ٢٧٩١، والبخاري في جزء القراءة \_ الأثر ٢٧٦،
 وذكره ابن عبدالبر في «التمهيد» ٢١:١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغني» ١٦٣:٢-١٦٤.

<sup>(</sup>٥) الظر: «المغنى» ١٦٣:٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عن الأوزعي \_ البيهقي في «القراءة خلف الإمام» الأثر ٢٤٧، وذكره ابن عبدالبر في «الاستذكار» ٢:١٩، و «التمهيد» ٢١:١١.

<sup>(</sup>۷) انظر: «الاستذكار» ۱۹۱:۲، «التمهيد» ٤٢:١١، «مجموع الفتاوى» ٢٧٨:٢٣.

<sup>(</sup>A) انظر: «الاستذكار» ۲:۱۹۱، «التمهيد» ٤١:١١.

<sup>(</sup>٩) في ذكر المشروع من السكتات. والعجيب أن شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ رأى أن القراءة في سكتات الإمام بدعة حيث لم تنقل عن الصحابة. «مجموع الفتاوى» ٢٧٩:٢٣.

## المبحث الثاني

وفيــه مسـائــــــل

أ ـ حكم من لم يستطع قراءة الفاتحة في الصلاة.
 ب ـ حكم قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة.

ب ـ حدم قراءه القائحة في صاره الجنا

ج \_ حكم قراءة الفاتحة على المريض. د حكم قول «آمين» بعد قراءة الفاتحة.

هـ ـ قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة.

# المبحث الثاني

### وفيه مسائلل:

أ \_ حكم من لم يستطع قراءة الفاتحة في الصلاة.

ب \_ حكم قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة.

ج \_ حكم قراءة الفاتحة على المريض.

د حكم قول «آمين» بعد قراءة الفاتحة.

هـ .. قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة.

# المبحث الثاني و وفيم مسائسل

### أ ـ حكم من لم يستطع قراءة الفاتحة في الصلاة:

يجب على المسلم أن يتعلم ما يقيم به الواجب من أمر دينه، من أذكار الصلاة وغيرها.

وبما أن قراءة الفاتحة في الصلاة واجبة، بل ركن من أركانها على الصحيح من أقوال أهل العلم، فيجب على المسلم بذل طاقته في تعلمها، فإن لم يستطع تعلمها ولا تعلم شيء من القرآن أجزأ عنه أن يسبح الله، ويحمده، ويهلله، ويكبره. لما رواه عبدالله بن أبي أوفى قال: «جاء رجل إلى النبي - على لا أستطيع أن آخذ من القرآن شيئاً فعلمني ما يجزيني منه. قال: «قل: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. قال: يارسول الله هذه لله عز وجل، فما لي؟ قال: قل اللهم ارحمني، وارزقني، واهدني، فلما قام قال: هكذا بيده. فقال رسول الله - على أما هذا فقد ملأ يده من الخير» رواه أبو داود والنسائي (١).

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه ضمن أذلة من قال بوجوب قراءة الفاتحة على المأموم مطلقاً في المبحث الأول من هذا الباب. وانظر: «المحلي» ٣٠: ٢٥١\_٢٥١، «المهذب» ١٠٦٠. «المعني» ١٢٦٠. «الجامع لأحكام القرآن» ١٢٦٠١.

قال القرطبي (١): «فإن عجز عن إصابة شيء من هذا اللفظ فلا يدع الصلاة مع الإمام جهده فالإمام يحمل ذلك عنه إن شاء الله، وعليه أبدا أن يجهد نفسه، في تعلم فاتحة الكتاب فما زاد إلى أن يحول الموت دون ذلك وهو بحال الاجتهاد فيعذره الله».

ومن لم يتمكن من قراءتها بالعربية ترجم له الدعاء بلسانه الذي يفقه لاقامة صلاته، ولا تجزىء صلاة من قرأ بالفارسية، أو غيرها وهو يجيد العربية على الصحيح من أقوال أهل العلم (٢).

ب ـ حكم قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة:

ثبت في أكثر من حديث مشروعية قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة.

فعن طَلحة بن عبد الله الأنصاري \_ رضي الله عنه \_ قال: «صليت خلف ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ على جنازة فقرأ بفاتحة الكتاب، وقال: لتعلموا أنها سنة». رواه البخاري<sup>(٣)</sup>.

وعن أبي أمامة صُدي بن عجلان الباهلي ـ رضي الله عنه ـ أنه قال: «السنة في الصلاة على الجنازة أن يقرأ في التكبيرة الأولى بأم القرآن مخافتة، ثم يكبر ثلاثا، والتسليم عند الآخرة»(٤).

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» ۱۲٦:۱.

<sup>(</sup>٢) انظر «الأم» ١٠٢:١، «الأوسط» ١١٦٠-١١٧، «المحلي» ٢٥٤:٣، «المهذب» الطرق «المغني» ٢٠٨:، «الجامع لأحكام القرآن» ١٢٦:١.

<sup>(</sup>٣) في الجنائز \_ باب قراءة فاتحة الكتاب على الجنازة \_ الحديث ١٣٣٥، وأبو داود في الجنائز \_ باب ما يقرأ على الجنازة \_ الحديث ٣١٩٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي \_ في الجنائز \_ باب الدعاء ٤:٧٥، الحديث ١٨٨٠، وصححه =

ولهذا ذهب جمهور أهل العلم إلى مشروعية قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة، وهذا هو الصحيح للأدلة السابقة لكنهم اختلفوا في حكم قراءتها فمنهم من استدل بهذه الأحاديث على الوجوب وهو قول كثير من أهل العلم، منهم الشافعي<sup>(۱)</sup> وأحمد<sup>(۲)</sup> وإسحاق<sup>(۳)</sup> ذهبوا إلى أن قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة واجبة، بل قال بعضهم: بأنها ركن.

وذهب بعض أهل العلم إلى أنها مستحبة فقط وقالوا: الأدلة السابقة تدل على الاستحباب فقط.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٤): «وهذا الصواب».

وقد ذهب بعض العلماء إلى أن قراءة الفاتحة لا تشرع في صلاة الجنازة منهم أبو حنيفة (٥) ومالك (٦) والثوري والأوزاعي (٧). وقد روي هذا عن ابن عمر وأبى هريرة (٨).

<sup>=</sup> الألباني.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأم» ۲:۲۷۰، «المهذب» ۱:۱٤۰.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مسائل الإمام أحمد» روايه ابنه عبدالله ص١٣٨ فقرة ٥١٣، «المغني» ٢٦٠:١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» ٢١١١٤.

<sup>(</sup>٤) في «مجموع الفتاوي» ٢٧٤:٢٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: «شرح معاني الآثار» ١:١١٥، «فتح القدير» لابن الهمام ١١٢:٢-١١٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: «المدونة» ١٠٧٤:١

<sup>(</sup>٧) انظر: «المغنى» ٣٤١١٤٤.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه عنهما مالك في «الموطأ» ٥٣٧-٥٣٥.

### ج ـ حكم قراءة الفاتحة على المريض:

القرآن الكريم كله شفاء لأمراض القلوب والأديان، كما أنه شفاء لعلل الأجسام والأبدان. قال الله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءً لَعلل الأجسام والأبدان. قال الله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءً وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ قَدْ هُوَ جَاءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاء لَمَا فِي ٱلصُّدُودِ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ هُدُى وَشِفَاء فِي الصَّدُودِ ﴾ (١).

فقراءة القرآن، كما أنها شفاء لأمراض القلوب المعنوية، فهي شفاء أيضاً لأمراض الأجسام الحسية والنفسية.

وكما يشرع أن يُقرأ لعلاج أمراض القلوب المعنوية من أمراض الشبهات والشكوك والشهوات. فكذلك يُشرع أن يَقرأ المسلم القرآن على نفسه وعلى غيره، لعلاج الأمراض البدنية والجسمانية حسية كانت أو نفسية، لأن القرآن كما ذكر الله في أكثر من آية شفاء لذلك كله بإذنه تعالى.

وقد ثبت في حديث أبي سعيد الخدري أثر قراءة الفاتحة على اللديغ.

كما أخرجه الشيخان وغيرهما عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: «كنا في مسير لنا فنزلنا، فجاءت جارية، فقالت: إن سيد القوم سليم، وإن نَفَرنا غُيَّب فهل منكم راق؟ فقام معها رجل ما كنا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٤٤.

نأبنه (۱) برقية ، فرقاه ، فبرأ ، فأمر لنا بثلاثين شاة ، وسقانا لبنا فلما رجع قلنا له : أكنت تحسن رقية ، أو كنت ترقي؟ قال : لا ، ما رقيت إلا بأم الكتاب فقلنا : لا تحدثوا شيئاً حتى نأتي ، أو نسأل النبي \_ على \_ فلما قدمنا المدينة ذكرناه للنبي \_ على \_ : فقال : «وما يدريه أنها رقيه ، اقسموا واضربوا لي بسهم متفق عليه (۱) .

### د حكم قول «آمين» بعد قراءة الفاتحة:

يستحب أن يسكت القارىء سكتة لطيفة بعد قراءة ﴿ غُيرِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ ﴾ ثم يقول «آمين»، سواء كان في الصلاة أو خارجها، إماما كان أو مأموماً أو منفردا في صلاة جهرية أو سرية، عند جمهور أهل العلم (٣).

لما رواه أبو هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: «إذا قال الإمام ﴿ غَيْرٍ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴿ ﴾ فقولوا: آمين، فإنه من وافق قوله قول الملائكة (٤) غفر له ما تقدم من ذنبه » متفق

<sup>(</sup>١) نأبنه: أي ما كان نعلم أنه يرقى فنعيبه بذلك. انظر: «النهاية» مادة «أبن».

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في أسماء الفاتحة في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا الباب.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية ابنه عبدالله ص٧٧، «الاستذكار» ١٩٧٠، ١٩٧٠، «المهذب» ٧٠١، «حلية العلماء» «المهذب» ١٠٧٠، «المبسوط» ٢٠١١، «معالم التنزيل» ١٠٧٠، «حلية العلماء» ٢٠٠٠، أحكام القرآن لابن العربي ٢٠١، «الإفصاح» ١٠٨١، «التحقيق» ص١٤٣، «المغني» ١٠٠١-١٦١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٠٢١، ١٢٩، ١٣٠-١٣٠، «تفسير ابن كثب ١٠٠٠-١٦١.

 <sup>(</sup>٤) قيل: موافقة تأمين الملائكة في الإجابة، وقيل في الزمن، وقيل في الصفة من إخلاص
 الدعاء. انظر «الجامع لأحكام القرآن» ١٢٧:١، «الاستذكار» ١٩٧:٢.

عليه <sup>(١)</sup>.

وفي لفظ للبخاري<sup>(٢)</sup>: «إذا أمَّن الإمام فأمِّنوا فإنه من وافق تأمينه تأمين الإمام غفر له ما تقدم من ذنبه».

وعن أبي موسى الأشعري \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ خطبنا، فقال: "إذا صليتم فأقيموا صفوفكم، ثم ليؤمكم أحدكم، فإذا كبر فكبروا، وإذا قال: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴿ ﴾ فقولوا: آمين يجبكم الله، فإذا كبر وركع فكبروا واركعوا فإن الإمام يركع قبلكم، ويرفع قبلكم. . » رواه مسلم (٣).

وعن وائل بن حجر ـ رضي الله عنه ـ قال: «صليت خلف رسول الله فلما كبر رفع يديه أسفل أذنيه، فلما قرأ ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا ٱلضَالِينَ ﴿ كَا الصَالِينَ ﴿ كَا الصَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري \_ في الأذان \_ باب جهر المأموم بالتأمين \_ الحديث ۷۸۲، وفي التفسير \_ الحديث ٤٤٧٥، ومسلم في الصلاة \_ باب التسميع والتحميد والتأمين \_ الحديث ٤١٠، والترمذي في الصلاة \_ ما جاء في فضل التأمين \_ الحديث ٢٥٠، وابن ماجه \_ في إقامة الصلاة \_ باب الجهر بالتأمين \_ الحديث ٨٥١ \_ ٨٥٢ ، وأحمد ٣١٢:٢، ووي، ومالك في الموطأ الحديث ١٩١١.

<sup>(</sup>٢) في الأذان \_ الحديث ٧٨٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم - في الصلاة - باب النشهد في الصلاة - الحديث ٤٠٤، والنسائي، في الإمامة - الحديث ٨٤٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي \_ في الافتتاح \_ باب قول المأموم إذا عطس خلف الإمام \_ الحديث ٨٩٣، والترمذي \_ في الصلاة \_ باب ما جاء في التأمين \_ الحديث ٢٤٨، وقال: «حديث حسن»، وابن ماجه \_ في إقامة الصلاة \_ باب الجهر بآمين \_ الحديث ٦٩٦، =

وعن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ قال: «سمعت رسول الله ـ عنه ـ قال: ﴿ وَلَا ٱلصَّـاَ لِينَ ﴿ وَلَا ٱلصَّـاَ لِينَ ﴿ وَلَا ٱلصَّـاَ لِينَ ﴿ وَلَا ٱلصَّالَ لِينَ ﴿ وَلَا ٱلصَّالَ لِينَ ﴿ وَلَا ٱلصَّالَ لَينَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ عن النبي \_ ﷺ \_ قال: «ما حسدتكم اليهود على شيء ما حسدتكم على السلام والتأمين »(٢).

و «آمين» ليست من الفاتحة إجماعاً، ولهذا لم تُثبت في المصاحف.

كما شرع أن يسكت قليلاً بعد الفاتحة، ثم يقول: «آمين».

وهي اسم فعل بمعنى اللهم استجب.

وفيها لغتان:

«آمين» بمد الألف على وزن «فاعيل»، و «أمين» بالقصر على وزن «فعيل». والقصر هو الأصل<sup>(٣)</sup>.

وأنشدوا:

وأحمد ٤:٥١٣، ٣١٦.

والحديث صحيح، صححه الألباني وغيره. ١) أخرجه ابن ماجه في الموضع السابق ـ الحديث ٦٩٥ وصححه الألباني.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الموضع السابق ـ الحديث ١٩٧ وصححه الألباني. وأخرجه
 الإمام أحمد مطولا ٦ ١٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر «المدخل لعلم تفسير كتاب الله» ص١٠٠-١٠٤، «الاستذكار» ٢:١٩٥، «معالم التنزيل» ٢:١، «زاد المسير» التنزيل» ٢:١، «زاد المسير» المنزيل، ١١٨٠، «المغني» ١٦٣:١، «الجامع لأحكام القرآن» ١٢٨:١، «تفسير ابن كثير»

تباعد مني فُطحُل إذ دعوته أمينَ فزاد الله ما بيننا بعدا(١) وقال الآخر(٢):

يسارب لاتسلبنسي حبها أبداً ويسرحم الله عبداً قال: آمينا وقال أبو وجزة مولى من موالي أهل المدينة يخاطب عبدالله بن الزبير<sup>(٣)</sup>:

ولا نقول إذا يسوما نُعيتَ لنا إلا بسآمين ربَ النساس أمينا هـ حكم قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة:

يستحب عند جمهور أهل العلم أن يقرأ الإمام والمنفرد، وكذا المأموم في الصلاة السرية مع الفاتحة سورة، أو بعض الآيات في الركعتين الأوليين، ويكتفي بقراءة سورة الفاتحة في الركعتين الأخيرتين (3). وهو قول أبي بكر وعمر وعلي وابن مسعود، وابن عمر،

 <sup>(</sup>١) البيت نسبه في «المشوف المعلم» ١ : ٧٩ لجبير بن الأضبط، وقد سأل فطحلا فأعرض عنه فدعا عليه.

وهو بغير نسبة في «زاد المسير» ١٧:١، وفي مادة «أمن» من «الصحاح» و«اللسان» وفي «شرح المفصل» ٤:٣٤، «الدر المصون» ٢:٧٧، «شذور الذهب» ١١٨ـ١١٧، «شرح الأشموني على الألفية» ٣:١٩٧.

 <sup>(</sup>۲) البيت لمجنون ليلى. انظر «ديوانه» ص٢٨٣، «شرح المفصل» ٢٤:٤، «الدر المصون»
 ١٠٧٠، «شذور الذهب» ١١٦، وقد نسب في «اللسان» مادة «أمن» إلى عمر بن أبي ربيعة، وليس في ديوانه.

<sup>(</sup>٣) انظر «الزاهر» ١٦١١١، «العقد الفريد» ١٦٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: «حلية العلماء» ١١١١:٢، «الافصاح» ١٢٨ـ١٢٨، «المغني» ٢٨٢-٢٨١، « «الجامع لأحكام القرآن» ١:١٢٤-١٢٥، «زاد المعاد» ٢٤٢-٢٤٦، «نيل الأوطار» ==

وأبي الدرداء وعبدالله بن مغفل وعائشة ومجاهد وسعيد بن جبير والضحاك ومغيرة بن عبدالرحمن وعطاء والشعبي والحسن وابن سيرين (١) وغيرهم.

ولما رواه أبو قتادة \_ رضي الله عنه \_ قال: «كان النبي \_ على \_ يقرأ في الركعتين الأوليين من صلاة الظهر بفاتحة الكتاب وسورتين يطول في الأولى، ويقصر في الثانية، ويسمع الآية أحيانا، وكان يقرأ في العصر بفاتحة الكتاب وسورتين، وكان يطول في الركعة الأولى في صلاة الصبح، ويقصر في الثانية». وفي رواية «ويقرأ في الركعتين الأخريين بفاتحة الكتاب» متفق عليه (٢).

وما رواه أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: «في كل صلاة يقرأ، فما أسمعنا رسول الله ـ على أسمعناكم، وما أخفى عنا أخفينا عنكم، وإن لم تزد على أم القرآن أجزأت، وإن زدت فهو خير» متفق عليه (٣).

وإن قرأ مع الفاتحة في الركعتين الأحيرتين من الرباعية، أو الركعة الثالثة من المغرب أحيانا جاز<sup>(٤)</sup>، بل استحب بعض أهل العلم هذا

۲:۲۳۹. وانظر: «صحیح ابن خزیمة» ۲:۲۰۸۲۰۷.

<sup>(</sup>١) أخرجه عنهم ابن أبي شيبة في الصلاة ١:٣٧٢\_٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأذان ـ القراءة في الظهر ـ الحديث ٧٥٩، ومسلم في الصلاة ـ القراءة في الظهر والعصر ـ الحديث ٤٥١، وأبو داود ـ الحديثان ٧٩٨-٠٠، والنسائي ـ الأحاديث ٩٣٠-٩٣٠،

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ضمن أدلة من قال: إن على المأموم قراءة الفاتحة خلف الإمام مطلقاً في المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المحلي» ١:١٠٤، «المدهب» ١:٠٨-٨١، «الإفصاح» ١٢٩:١، «صحيح أبن

كالشافعي (١). لحديث أبي سعيد الخدري: «أن النبي - عَلَيْهُ - كان يقرأ في صلاة الظهر في الركعتين الأوليين في كل ركعة قدر ثلاثين آية، وفي الأخريين قدر خمس عشرة آية، أو قال: نصف ذلك، وفي العصر مثل ذلك (٢).

وذهب بعض العلماء إلى وجوب قراءة سورة مع الفاتحة، أو شيء من القرآن، وهو مروي عن عمران بن حصين وعبدالله بن عمر وأبي سعيد الخدري وجابر بن عبدالله وابن عباس وأبي وائل<sup>(٣)</sup> وغيرهم قال أبو حنيفة تجب القراءة بعد الفاتحة في الركعتين الأوليين من الرباعية والثلاثية وفي جميع الثنائية (٥).

خزیمة» ۲۵۱:۱ ۲۵۱.

<sup>(</sup>١) انظر: «الأم» ١٠٧:١، «مختصر المزني» مع الأم ٧:٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الصلاة باب القراءة في الظهر والعصر الحديث ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عنهم ابن أبي شيبة ٢: ٣٦١\_٣٦١.

 <sup>(</sup>٤) انظر: «القراءة خلف الإمام» للبيهقي ص٩٢ وما بعدها، «الجامع لأحكام القرآن»
 ١٢٥:١، «نيل الأوطار» ٢:٣٩:

<sup>(</sup>٥) انظر: "تحقة الفقهاء" ٩٦:٢، "بدائع الصنائع" ١٦٠:١، "البحر الرائق" ٣١٣:١.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بفضله وكرمه تتم الصالحات، أحمده \_ سبحانه وتعالى \_ أن وفقني أولاً للشروع في هذا البحث، ووفقني ثانياً لإنهائه واستكماله. فكل ذلك بتوفيقه وتيسيره، فله الحمد في البداية والنهاية، وعند الشروع والتمام، وله الحمد على الدوام \_ كما قال تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْأُولَ وَٱلْآخِرَةِ ﴾ (١).

والصلاة والسلام على خاتم رسله سيدنا ونبينا محمد خير الأنام وعلى آله وصحبه نجوم الهدى ومصابيح الظلام، ومن سار على نهجهم واستقام إلى يوم الدين . . . وبعد:

فقد ظهر من خلال هذا البحث في تفسير الاستعادة والبسملة وفاتحة الكتاب، وبيان ما اشتمل عليه كل منها من المعاني والفوائد والأحكام مايلي:

أولاً: بيان الصيغ الصحيحة للاستعادة، لأن على المسلم أن يتعبد لله بما شرع الله.

ثانياً: معنى الاستعادة والبسلمة وأن معنى الاستعادة هو الالتجاء إلى الله والاعتصام به من الشيطان ونزغاته ووساوسه، وجميع شروره. وأن معنى البسملة هي الاستعانة بسم الله والتبرك والتيمن بالبداءة به.

<sup>(</sup>١) سورة القصص، آية: ٧٠

ثالثاً: أن الاستعادة ليست من القرآن الكريم، وإنما جاء الأمر بها في القرآن الكريم. وأن البسملة بعض آية من سورة النمل بالإجماع. وآية مستقلة في القرآن الكريم - على الصحيح - تفتتح بها جميع السور سوى براءة. وأن السبب في عدم ذكرها مع هذه السورة أنها لم تنزل من عند الله مع هذه السورة.

رابعاً: أن كلاً من الاستعاذة والبسملة تستحب \_ على الصحيح \_ في أول القراءة أولا الاستعاذة، ثم البسملة، سواء في الصلاة أو خارجها.

خامساً: جواز الإسرار بهما والجهر في غير الصلاة، واستحباب الإسرار بهما في الصلاة.

سادساً: المواضع التي تشرع فيها كل من الاستعاذة والبسملة.

سابعاً: كما ظهر من خلال هذا البحث فضل سورة الفاتحة، وما اشتملت عليه من المعاني، التي جمعها القرآن، وتضمنتها هذه السورة على إيجازها وما اشتملت عليه من الفوائد والأحكام.

كما ظهر أيضاً من خلال هذا البحث الأحكام التي تتعلق بهذه السورة العظمية من وجوب قراءتها في الصلاة على كل مصل إماما أو مأموماً أو منفرداً، على الراجح من أقوال أهل العلم.

كما ظهر أيضاً حكم من لم يستطع قراءتها في الصلاة، وحكم قراءتها في صلاة الجنازة وحكم قراءتها على المريض، وحكم التأمين بعدها. وحكم قراءة ما زاد عليها في الصلاة.

وقد اجتهدت وسعي لإخراج هذا البحث في أحسن صورة وأصح عبارة فإن كنت قد وفقت فمن الله، وإن كانت الثانية فمني ومن الشيطان وأسأل الله العفو والمغفرة.

وختاماً أسأل الله بمنّه وكرمه أن يوفقني وجميع إخواني المسلمين للعلم النافع والعمل الصالح وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل فهو حسبنا ونعم الوكيل.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

الباحث

的。然后在新疆中的种类的复数数据的基础的数据的,在这种中,是是一种的种种的种类,这是一种不同,一个,他们就不是不是,这种人们的一种,可以不是一种,这种人们

#### الفهـــارس

## أ ثبت المصادر والمراجع:

- القرآن الكريم.
- ـ الإتقان: للسيوطي، م١١٩م، الطبعة الثالثة ١٣٧٠هـ ـ ١٩٥١م.
- الإجماع: لأبي بكر بن محمد بن المنذرم ٣١٨هـ تحقيق أبي حماد صغير أحمد ـ الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- \_ أحكام الإمامة والائتمام في الصلاة، عبدالمحسن بن محمد المنيف، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
  - ـ أحكام القرآن: للجصاص، م٣٧٠هـ، دار الكتاب العربي ١٣٣٥هـ.
- ـ أحكام القرآن: للشافعي، م٢٠٤هـ، جمعه أبوبكر أحمد بن الحسين البيهقي م٤٥٨هـ، دار الكتب العلمية ١٤٩٥هــ ١٩٧٥م.
  - ـ أحكام القرآن: لابن العربي، م٥٤٣هـ، تحقيق علي محمد البجاوي مطبعة عيسى الحلبي وشركاه.
  - ـ اختلاف العلماء: لأبي عبدالله محمد بن نصر المروزي، م٢٩٤، الطبعة الثانية ١٤٠٦هــ ١٩٨٦م.
    - ـ أسباب النزول: للواحدي م٢٦٨هـ، طبعة ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م.
    - \_ الاستذكار: لابن عبدالبر، م٤٦٣، تحقيق علي النجدي ناصف ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
      - ـ الإشراف على مسائل الخلاف: لابن نصر، م٣٣٣ ـ مطبعة الإرادة.
    - \_ إصلاح المنطق: لابن السكيت تحقيق أحمد شاكر وعبدالسلام هارون ــ القاهرة ١٣٦٨هـ.
    - ـ الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار ـ للحازمي، م٨٤هـ حمص، الطبعة الأولى ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.
      - إعجاز القرآن: للباقلاني، م٠٤٠هـ، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
      - \_ إعلاء السنن للتهانوي م٤ ١٣٥ هـ، إدارة القرآن والعلوم الإسلامية \_ باكستان.
      - إعلام الموقعين عن رب العالمين: لابن القيم، م١٥٧هـ، دار الجيل ١٩٧٣م.
        - \_ إغاثة اللهفان: لابن القيم م١٥٧هـ الطبعة النانية ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
        - الإفصاح: لابن هبيرة، م٠٦٠هـ، المؤسسة السعيدية في الرياض.
        - ـ الإقناع في القراءات السبع: لابن الباذش، م١٥٥هـ، الطبعة الأولى.
      - ـ الأم: للشافعي، م٢٠٤هـ، دار المعرفة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٥م.

- \_ إمام الكلام فيما يتعلق بالقراءة خلف الإمام \_ محمد بن عبدالحي اللكنوي م ١٣٠٤هـ.
- ـ أنوار التنزيل وأسرار التأويل: للبيضاوي، م٧٩١هـ، الطبعة الأولى ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م.
  - ـ الأوسط لابن المنذر م٣١٨هـ.
- ـ إيضاح الحق في دخول الجني في الإنسي، والرد على من أنكر ذلك ـ لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز ـ ملحق بكتاب «الصحيح البرهان».
  - ـ البحر المحبط: أبوحيان الأندلسي، م٤٥٧هـ، مكتبة ومطابع النصر المحديثة بالرياض.
    - ـ بداية المجتهد: لابن رشد ، م٥٩٥هـ، دار الفكر
- ـ البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي، م٧٩٤هـ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاهـ الطبعة الثانية.
  - \_ التبصرة في القراءات السبع. مكي بن أبي طالب م٤٣٧هـ الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨٠م.
    - ـ التباين في آداب حملة القرآن: للنووي، م٢٧٦هـ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هــ ١٩٨٥م.
  - ـ تبيين الحقائق: عثمان بن على الزيلعي، م ٧٤٣هـ، دار المعرفة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى.
    - ـ التحقيق في اختلاف المحديث: لأبن الجوزي، م١٩٥٧هـ، الطبعة الأولى ١٣٧٣هـ ـ ١٩٥٤م.
      - ـ التسهيل لعلوم التنزيل: لابن جزي الكلبي، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـــ١٩٧٣م.
  - \_ تفسير ابن أبي حاتم: م٣٢٧هـ، مخطوط في المكتبة المحمودية بالمدينة المنورة تحت رقم ٤٩ تفسير.
    - \_ تفسير القرآن الجليل: للسفى، م١٠٧هـ، المكتبة الأموية، دمشق.
      - ـ تفسير أسماء الله الحسني: للزجاج، م١١هـ.
  - ـ تفسير القرآن العظيم: للحافظ ابن كثير، م٧٧٤هـ، تحقيق الوادعي، الطبعة الأولى ١٤٠٥هــ ١٩٨٥م.
- \_ التفسير القيم: لابن القيم، م١٥٧هـ، جمعه محمد بن إدريس الندوي، وحققه محمد الفقي، لجنة التراث العربي
  - \_ التفسير الكبير: للرازي، م١٠٦هـ، الطبعة الثانية، طهران.
    - \_ التمهيد لابن عبدالبر النمري، م٢٦٣هـ.
  - ـ تنقيح التحقيق: لابن عبدالهادي، م٤٤٧هـ، تحقيق عامر حسن صبر، الطبعة الأولى ١٤٠٩هــ ١٩٨٩م.
    - ـ تهذيب اللغة للأزهري، م ٣٧٠هـ، تحقيق عبدالسلام هارون.
- تيسير العزيز الحميد للشيخ سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب م١٢٣٣هـ الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ المكتب الإسلامي ١٩٦٦م.
  - ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن: للطبري، م٣١٠هـ، تحقيق محمود شاكر، دار المعارف.
- الجامع الصحيح: للترمذي، م٧٧٩هـ، تحقيق أحمد شاكر ومحمد فؤاد عبدالباقي وإبراهيم عطوة المكتبة الاسلامية.

- ـ الجامع الصغير للسيوطي م١١٩هــ دار الفكر ـ الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.
- ـ الجدول في إعراب القرآن وصرفه لمحمود صافي ـ الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ـ حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء للقفال م٧٠٥هـ تحقيق ياسين دراكه، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
  - خير الكلام في القراءة خلف الإمام للبخاري م ٢٥٩هـ تحقيق سعد زغلول، دار الحديث مصر.
    - ـ الدرّ المصون: للسمين الحلبي، م٥٥٧هـ، تحقيق الدكتور أحمد الخراط ـ الطبعة الأولم ..
      - ـ ديوان الأعشى: تحقيق د. محمد محمد حسين ـ بيروت ١٤٠٣هـ ــ ١٩٨٣م.
      - ـ ديوان أمية بن أبي الصلت: تحقيق د. عبد الحفيظ السطلي ـ دمشق ١٩٧٤م.
        - ـ ديوان جرير: دار بيروت للطباعة والنشر.
        - ـ ديوان عنترة: تحقيق محمد سعيد مولوي ـ بيروت.
          - ـ ديوان القطامي.
  - ـ ديوان المتنبي ـ شرح أبي العلاء المعري: تحقيق د. عبدالمجيد دياب القاهرة ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
    - ـ ديوان النابغة الذبياني ـ جمع وتحقيق محمد عاشور ـ الجزائر، جانفي ١٩٧٦م.
      - ـ ذيل ديوان الطرماح: تحقيق د. عزة حسن، دمشق ١٣٨٨هـ.
- ـ الرد على من أبى الحق وادعى أن العجهر بالبسملة من سنة سيد الخلق: للزبيدي، م ١٢٠٥هـ، الطبعة الأولى ١٤١٢هـــ١٩٩١م.
  - روح البيان: إسماعيل حقى، م ١٣٧٧هـ، طبعة عثمانية .
  - ـ زاد المسير في علم التفسير: لابن الجوزي: م٥٩٧هـ، ١٣٨٧هــ ١٩٦٧م، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر.
    - ـ زد المعاد لابن القيم ٥٥١هـ ـ المكتب الإسلامي ١٣٨٧هـ ـ ١٩٦٧م.
      - ـ زيادات ديوان النابغة الذيباني.
      - ـ سلسة الأحاديث الضعيفة ـ للألباني ـ الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- ـ سنن الدارقطني: م٢٠٦هـ ومعه التعليق المغني على الدارقطني، تحقيق عبدالله هاشم المدني، طبعة ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.
  - سنن الدارمي، م٢٥٥هـ، دار إحياء السنة المحمدية.
  - ـ سنن أبي داود: م ٢٧٥هـ، تحقيق عزت الدعاس، الطبعة الأولى ١٣٨٨هــ ١٩٦٩م.
    - ـ السنن الكبرى: للبيهقي، م٤٥٨هـ، دار الفكر ـ بيروت.
- ـ سنن ابن ماجه، م ٢٧٥، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي ١٣٧٢هـ ـ ١٩٥٢م، دار إحياء الكتب العربية، لعيسى البابي الحلبي وشركاه.

- ـ سنن النسائي م٣٠٣هـ، دار إحباء التراث العربي.
- ـ شرح إسماعيل بن غنيم الجوهري على البسملة، مخطوط صورة منه بمكتة جامعة الإمام المركزية برقم / ١٥٨٩ خ، ف.
- ـ شرح البسملة والحمدلة لأحمد بن عبدالحق المتوفى سنة ٩٩٥هــ مخطوط بالمكتبة المركزية بجامعة الإمام تحت رقم ١٢٣٦.
- ـ شرح البسملة والحمدلة لأبي زكريا الأنصاري م٩٢٦هـ، مخطوط صورة منه بالمكتبة المركزية بجامعة الإمام برقم ٣٤٨٦/ف.
- ـ شرح السملة والحمدلة للصبان لمحمد بن محمد السنباوي م١٣٣٧هـ مخطوط صورة منه بمكتبة جامعة الإمام رقم الحفظ ٩٧٢.
  - ـ شرح القصائد السبع لابن الأنباري، تحقيق عبدالسلام هارون ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
    - ـ شرح معاني الآثار للطحاوي م٢٢٣هـ، الطبعة الأولى ١٣٩٩هــ ١٩٧٩م.
  - \_ الصحاح: الإسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق أحمد عبدالغفور عطا، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م
    - ـ الصحيح البرهان فيما يطرد الشيطان: لعلي بن محمد القرني، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
    - ـ صحيح الجامع الصغير وزيادته: للألباني، المكتب الإسلامي الطبعة الثانية ١٣٩٩هــ ١٩٧٩م.
    - صحيح ابن خيزمة: م٢١١هـ، تحقيق محمد الأعظمي المكتب الإسلامي، ١٤٠٠هـ ١٩٨١م.
      - ـ صحيح سنن أبي داود: للألباني، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـــ ١٩٨٩م:
      - ـ صحيح سنن ابن ماجه: اللالباني، الطبعة الثالثة ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م.
      - ـ صحيح سنن النسائي: للألباني، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م.
  - ـ صحيح مسلم، م٢٦١هـ، تحقيق محمد فؤاد عبدالباتي، دار الفكر بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـــ ١٩٧٨م.
    - \_ صفة صلاة النبي ع الله الله الله الله ١٣٧٥ هـ .
  - ـ صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القرآن العظيم ـ للشيخ عبدالرحمن الدوسري الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
    - ضعيف سنن الترمذي: للألباني، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩١م.
    - \_ضعيف سنن أبي داود: للألباني، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
    - ـ ضعيف سنن ابن ماجه: للألباني، الطبعة الأولى ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م.
      - \_ضعيف سنن النسائي، للألباني، الطبعة الأولى ١٤١١هــ ١٩٩٠م.
        - ـ عالم الجن والشياطين: لعمر الأشقر .
    - ـ العنوان في القراءات السبع: لأبي طاهر إسماعيل الأنصاري، م ٤٥٥هـ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥مـ ١٩٨٥م
      - ـ غرائب القرآن ورغائب الفرقان: للنيسابوري، ٧٢٨هـ، الطبعة الأولى ـ ١٣٨١هـ ـ ١٩٦٢م -

- فتح الباري بشرح صحيح البخاري: لابن حجر، م ٨٥٢هـ، تصحيح وإشراف سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز ـ رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء.
  - ـ فتح القدير: لابن الهمام، م١٨١هـ، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٧م.
  - ـ فضائل القرآن: لأبي عبيد، م٢٢٤هـ، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩١م.
    - ـ القاموس المحيط: للفيروزآبادي، م ١٧٨هـ، مؤسسة الحلبي وشركاه.
  - ـ القطع والائتناف: للنحاس، م ٣٣٨هـ، مطبعة العاني، بغداد ١٣٨٨هـ ـ ١٩٧٨م.
    - ـ الكافي في فقه أهل المدينة: لابن عبدالبر، م٢٦٣هـ، طبعة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
  - ـ كتاب البسملة الصغير: لأبي شامة، م170هـ، مخطوط صورة منه بفرع جامعة الإمام برقم ٣٥٠٢/ف.
    - ـ الكتاب: لسيبويه، م ١٨٠هـ، تحقيق عبدالسلام هارون ١٣٩٥هــ ١٩٧٥م.
      - ـ الكشاف: للزمخشري، م ٥٣٨هـ، دار المعرفة ـ بيروت، لبنان.
        - ـ الكشف عن وجوه القراءات السبع لمكي، م ٤٣٧هـ.
    - ـ لباب التأويل في معاني التنزيل: للخازن، م ٧٤١هـ، دار المعرفة للطباعة والنظر، لبنان.
    - ـ لباب النقول في أسباب النزول: للسيوطي، م ٩١١هـ، دار إحياء العلوم، الطبعة الثانية ١٩٧٩م.
      - ــ لسان العرب: لابن منظور، م ٧٢١هـ، دار صادر ــ بيروت.
      - المبسوط: للسرخسي، م ٤٨٣هـ، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثالثة.
      - مجاز القرآن: لأبي عبيدة، م٢١٠هـ، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨١م.
        - ـ مجمع البيان للطيرسي، م٤٨٥هـ طبعة ١٣٧٩هـ.
      - ـ مجمع الزوائد، للهيشمي، م٨٠٧هـ، دار الكتب، بيروت، الطبعة الثانية ـ ١٩٦٧م.
  - ـ مجموع قتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية: م٧٢٨هـ، جمع وترتيب عبدالرحمن ابن قاسم، الطبعة الأولى.
    - المجموع: للنووي، م٢٧٦هـ، نشر المكتبة السلقية بالمدينة المنورة.
    - ـ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: لابن عطية، م٤١٥هـ، تحقيق المجلس العلمي بفاس.
      - المحلى: لابن حزم، م ٤٥٦هـ، تحقيق أحمد شاكر، دار التراث.
      - ـ المدرسة العقلية الحديثة في ضوء العقيدة الإسلامية د. ناصر العقل ١٣٩٩هــ ١٩٧٩م.
        - ـ المدونة الكبرى: للإمام مالك، م١٧٩هـ، مطبعة السعادة، الطبعة الأولى.
  - ـ مسائل الإمام أحمد رواية النيسابوري، تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٤هـ . ١٤٠٠هـ.
  - ـ المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين: أبويعلى، م٤٥٨هـ، تحقيق د. عبدالكريم بن محمد اللاحم، الطبعة الأولى ١٤٠٥هــ ١٩٨٥م.

- ـ المستدرك على الصحيحين ـ للحاكم مع تلخيص الذهبي، دار الفكر، بيروت ١٣٩٨هـ ـ ١٩٧٨م.
- ـ المسند: للإمام أحمد بن حنبل، م٢٤١هـ، المكتب الإسلامي ـ بيروت ١٣٩٨هـ ـ ١٩٧٨م. تحقيق أحمد شاكر ـ
  - دار المعارف بمصر، الطبعة الرابعة ١٣٧٣هـــ ١٩٥٤م. - المصنف: لابن أبي شيبة، م ٢٣٠هـ، الدار السلفية.
  - ـ المصنف: عبدالرزاق، م٢١١هـ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الطبعة الأولى ١٣٩٠هـ ـ ١٩٧٠م.
    - ـ معالم التنزيل: للبغوي، م١٦٥، دار المعرفة ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ .
    - ـ معاني القرآن، للفراء، م ٢٠١٧هـ، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٠م.
      - ـ معاني القرآن وإعرابه للرجاج م ٢١١ تحقيق د. عبدالجليل شلبي ـ بيروت.
  - ـ المغني: لابن قدامة، م٢٠٠هـ، تحقيق د. عبدالله التركي، د. الحلو الطبعة الأولى ١٤٠٦هــ ١٩٨٦م.
  - \_ المفردات في «غريب القرآن» للراغب الأصفهاني، م ٢٠٥هم، تحقيق محمد كيلاني، دار المعرفة \_ بيروات.
    - The second of Reservation and Reservation and the second second
      - ـ المفضليات، للمفضل الضبي، تحقيق أحمد شاكر، وعبدالسلام هارون الطبعة السادسة، بيروت.
        - ـ مقاييس اللغة: لابن فارس، م ٣٩٥هـ.
        - ـ المهذب: للشيرازي، م٤٧٦هـ، الطبعة الثانية ١٣٧٩هــ ١٩٥٩م.
        - \_ المهذب في القراءات العشر \_ د. مجمد سالم محسن الطبعة الثانية ١٣٨٩ ـ ١٩٦٨ م.
  - ـ الناسخ والمنسوخ: لأبي جعفر النحاس، م ٣٣٨هـ، الطبعة الأولى بتحقيقنا ١٤١٢هـ ـ ١٩٩١م مؤمسة الرسالة إ
    - ـ النشر في القراءات العشر: لابن المجزّري، م ٨٣٣هـ، دار ألفكر للطباعة والنشر والتوزيع.
      - ـ نصب الراية: للزيلمي، م ٢٦٧هـ، المجلس العلمي بالهند، الطبعة الثانية.
      - ـ النكت والعيون: للماوردي، م ٥٠٠هــ الطبعة الأولى ١٤٠٢هــ ١٩٨٢م.
    - ـ است رسیون، مساوردی، م
    - ـ النهاية في غريبا الحديث والأثر لابن الأثير، م ٢٠٦هـ، تحقيق محمود الطناحي، دار إحياء التراث ـ بيروت.
  - ـ نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار: للشُّوكاني، م ١٢٥٠هـ، تحقيق محمود الطناحي، دار إحياء التراث ـ بيروت
    - ـ نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار: للشوكاني، م ١٢٥٠هـ، الطبعة الأخيرة.
      - ـ الوقف والابتداء لابن الأنباري، م ٣٧٨هـ.

# بْ ـ فهرس الموضوعات

| الصفحة                      | الموضوع                                            |
|-----------------------------|----------------------------------------------------|
| 9-4                         | المقدمة                                            |
| وأحكامهما وفيه فصلان ١١–١٧٢ | الباب الأول: الاستعاذة والبسملة معناهما،           |
| نية مباحث                   | الفصل الأول الاستعاذة، معناها وأحكامها وفيه ثما    |
| ۲۱-۱٤                       | المبحث الأول: صيغ الاستعاذة                        |
| 10-18                       | الصيغة الأولى                                      |
|                             | الصيغة الثانية                                     |
|                             | الصيغة الثالثة                                     |
|                             | الصيغة الرابعة                                     |
| 14-14                       | الصيغة الخامسة                                     |
| 19                          | الصيغة السادسة                                     |
| Y1-14                       | بقية الصيغ                                         |
| YV-YY                       | المبحث الثاني: أركان الاستعاذة                     |
| ريم                         | المبحث الثالث: الاستعادة ليست بآية من القرآن الك   |
|                             | المبحث الرابع: إعراب الاستعادة ومعناها             |
| ٣٠-٢٩                       | أ ـ إعرابها                                        |
| £7-7                        | ب ـ معناه                                          |
| ٥٢-٤٧                       | المبحث الخامس: أحكام الاستعادة                     |
|                             | أ ــ مكان الاستعاذة من القراءة                     |
|                             | ب ـ حكمها عند قراءة القرآن في الصلاة أو حارجها     |
|                             | جـــــ هل يتعوذُ في المصلاة في كل ركعة أو في الركع |
| T:-09                       | د ـ حكم الجهر بها أو الإسرار في غير الصلاة         |
|                             | هـــ حكم الجهر بها أو الإسرار في الصلاة            |

TAKE MINING

| ٦٨-                   | - <del>1</del> m                      | المبحث السادس: المواضع التي تشرع بها الاستعادة المبحث السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| : :                   | : 1                                   | المبحث السابع: بيان أن شيطان الجن أعظم ضرراً من شيطان الإنس ومن النه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| . ۷۳ <del>:</del>     | ٦٩                                    | «المذمومة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۰<br>-۲۸ <sup>۱</sup> | ٧٤                                    | المبحث الثامن: السبيل للخلاص من شر الشيطان ومكايده السبيل للخلاص من شر الشيطان ومكايده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| . 1٧3                 | (- <b>۸</b> ٣.                        | الفصل الثاني: البسملة معناها، وأحكامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٨-                   | -Λ <b>٤</b>                           | المبحث الأول: لفظ البسملة وإعرابها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٤٠                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 1_لفظها الفظها المناه ال |
| . ΥΑ <del>-</del>     | ۸٤                                    | ْ بِ <b>ـ إعرابها</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| : ۱ • ۲               | ·<br>′-۸۸ .                           | المبحث الثاني: معنى البسملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                       | .⊹<br>کل ∵                            | المبحث الثالث: هل البسملة آية من القرآن الكريم أو من سورة الفاتحة، أو من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| : ۱۲٤                 | :1· <b>~</b>                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1.7                   | (-1·m                                 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                       | -1.7                                  | القول الثاني: أنها آية من سورة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                       | -11.                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                       | -118                                  | القول الرابع: أنها آية مستقلة من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۲۸                   | - 170                                 | المبحث الرابع: السب في عدم كتابتها في مطلع سورة براءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                       | -174                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177                   | -144                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17.                   | -177                                  | المبحث السابع: حكم البسملة من حيث الجهر بها والإسرار في الصلاة أو خارجها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                       | -171                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177                   | -17.                                  | المبحث التاسع: فوائد البسملة والأحكام التي تضمنتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111                   | . – ۱ 🗸                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| !<br>. :              | ٔ :<br>وفیه :                         | الفصل الأول: تفسير سورة الفاتحة، وبيان ما فيها من المعاني والفوائد والأحكام،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳٤٧                   | :                                     | ثمانية مباحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٧٨                   | -177                                  | المرح في الأول: مكان نذول الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 141-174                                      | المبحث الثاني: أسماء الفانحة            |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ل البسملة آية منها ١٩٢ - ١٩٣                 | المبحث الثالث: عدد آيات الفاتحة، وها    |
| 194-198                                      | المبحث الرابع: فضل سورة الفاتحة         |
| وآیاته                                       | فائدة في حكم المفاضلة بين سور القرآن    |
| ، عليها سورة الفاتحة                         | المبحث الحامس: المعاني التي اشتملت      |
| کَیة ۲۱۲–۲۰۲                                 | المبحث السادس: بيان معنى السورة والأ    |
| Y•A-Y•3                                      | بيان معنى السورة                        |
| Y                                            | بيان معنى الآية                         |
| وبيان معاني آياتها ۲۹۸-۲۹۸                   | المبحث السابع: تفسير مفردات الفاتحة     |
| YY E-Y 1 W                                   | تفسير قوله تعالى: ﴿الحمد لله﴾           |
| لكمالالخ                                     | معنى الحمد: وصف المحمود بصفات ا         |
| Y1A-Y18                                      | الفرق بين الحمد والشكر والمدح           |
| Y1A                                          | معنى قوله: ﴿شَهُ                        |
| Y19-Y1A                                      | معنى: ﴿الحمد لله﴾                       |
| بقصدون الثناء على الله بأسمائه الحسنى وصفاته | بيان أن الذين قالوا معنى الحمد الثناء ب |
| YY•-Y14                                      | العليا                                  |
| ىر                                           | ﴿الحمد لله ﴾ جملة خبرية فيها معنى الأه  |
| ملة اسمية                                    | الحمد من مجيء قوله: ﴿الحمد للهِ ج       |
| وهو المحمود بكل حال وعلى الدوام ٢٢٠-٢٢٣      | الحمد لله في جميع الأوقات والأحوال،     |
| YYŸ                                          | كل نعمة على العباد فهي من الله          |
| <i>ىق شكر</i> ە                              | بيان أن الإنسان ليس بمقدوره شكر الله -  |
| YWY-YY£                                      | تفسير قوله تعالى: ﴿رب العالمين﴾         |
| YY7-YY£                                      | معاني ﴿رب﴾                              |
| بوبية خاصة                                   | ربوبية الله لخلقه نوعان: ربوبية عامة ور |
|                                              | أكثر دعاء الأنساء والصالحين باسم «الرر  |

| ، وعلى غيره ۲۲۷–۲۲۸   | · على الله . وبالإضافة يطلق على الله | «الرب» بالتعريف لا يطلق إلإ     |
|-----------------------|--------------------------------------|---------------------------------|
| YYA.,                 | تعالی «الله»                         | دخول اسم «الرب» في اسمه         |
| YWYY4.                |                                      | معنى «العالمين» واشتقاقه .      |
| YT1-YT                | مع من يعقل                           | بيان لماذا جمع «العالمين» ج     |
| YTY-YT1               | بعض المواضيع لبعض مدلوله             | استخدام لفظ «العالمين» في       |
| YTY                   | الرحيم،                              | تفسير قوله تعالى: ﴿الرحمرُ      |
| *** <del>-</del> **** |                                      | معنى ﴿الرحمن الرحيم﴾.           |
| Y & A - Y T T         | وم الدين﴾                            | تفسير قوله تعالى: ﴿مالك يو      |
| YT0-YTT               |                                      | معنى: ﴿مالك﴾                    |
| جه يشعر بتفضيل بعضها  | ن القراءات الصحيحة الثابتة على و     | بيان أنه لا تجوز المقارنة بير   |
| 440                   |                                      | على بعض                         |
| ۲۳۰                   |                                      | معنى: ﴿يوم الدين﴾               |
| YTT-YT0               | لِلَّا أَوْ طِويلاً                  | إطلاق «اليوم» على الزمن قل      |
| YYV-YY7               |                                      | المراد باليوم في الشرع          |
| YYV                   | للمطيعين ووقائعه في العاصين          | المراد بأيام الله ـ نعمه وثوابه |
| YT4-YTV               |                                      | معنى: ﴿الدين﴾                   |
| YT4                   |                                      | المراد بما: ﴿يوم الدين﴾         |
|                       | لة والشريعة وعلى الحكم والقضاء       |                                 |
| Y & Y = Y &           | ِ الطاعة وعلى القهر                  | والشأن والحال والخلُق وعلم      |
| Y & W - Y & Y         | .ال                                  | المراد بن ﴿الدين﴾ بفتح الد      |
| Y & &Y & Y            |                                      | معنى: ﴿مالك يوم الدين﴾          |
| Y & 0 - Y & \$        | ليوم الدين . أ                       | الحكمة من إضافة ﴿الملك﴾         |
| Y & 0                 | 1                                    | الأملاك الدنيوية ملوكها وما     |
| Y27-729               | م الملوك خارجون عن طاعة الله .       | الإشارة إلى أن كثيراً من هؤلا   |
| Y £ V - Y £ 7         | الأملاك، ورحم والملك له وحدم به      | حكم الله وقضاؤه ندوال هذه       |

| يوم الدين هواليوم الحقيقي                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| الدار الآخرة هي الدار الحقة                                                       |
| تفسير قوله تعالى: ﴿إِياكَ نَعْبُدُ وَإِياكَ نَسْتَعِينَ﴾ ٢٦٦-٢٦٦                  |
| إعراب: ﴿إِياكِ﴾                                                                   |
| الحكمة من تقديم ﴿إياك﴾ على الفعل في الموضعين ٢٤٩ ـ . ٢٥٠                          |
| إثبات العبادة والاستعانة لله وحده                                                 |
| الحكمة من تكرير الضمير ﴿إياك﴾ ٢٥٠ ـ ٢٥١                                           |
| الالتفات من المغيبة إلى الخطاب في قوله: ﴿إياك نعبد وإياك نستعين﴾ والغرض من        |
| ذلك                                                                               |
| معنی: ﴿نعبد﴾                                                                      |
| معنى: ﴿إِياكِ نعبد﴾                                                               |
| العبادة تطلق ويراد بها فعل العبادة، وتطلق ويراد بها نفس العبادات ٢٥٣ – ٢٥٤        |
| كل ما أمر الله به وكل ما تعبد له به فهو عبادة واجباً أو مندوباً أو مباحاً ٢٥٥-٢٥٦ |
| لابد لصحة العبادة من توفر شرطين، الإخلاص لله والمتابعة لشرع الله٢٥٦-٢٥٨           |
| المعبودية وصف الله بها أكمل خلقه رسله وأنبياءه كما وصف بها ملائكته وعباده         |
| المؤمنين                                                                          |
| البشارة المطلقة لعباد الله                                                        |
| لا سلطان للشيطان على عباد الله                                                    |
| الأمن المطلق لعباد الله                                                           |
| إحسان العبودية أعلى مراتب الدين                                                   |
| معنی: ﴿وَإِياكُ نَسْتُعِينَ﴾                                                      |
| الحكمة من ذكر الاستعانة بعد العبادة                                               |
| العبادة والاستعانة متلازمان                                                       |
| بالعبادة والاستعانة يتحقق الإيمان والبراءة من الشرك ومن الحول والقوة ٢٦٥-٢٦٥      |
| كثيراً ما يقرن الله جل وعلا بين العبادة والاستعانة                                |

| نِم﴾                                                  | تفسير: ﴿ اهدنا الصراط المستقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جَمِ ﴾                                                | إعراب: ﴿اهدنا الصراط المستة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| داية البيان والدلالة والإرشاد وهداية التوفيق والإلهام | انقسام الهداية إلى قسمين ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| YY•-Y7X                                               | والقبول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| YV                                                    | الهداية الحقة هي هداية التوفيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تين، ومنه: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ ٢٧٢-٢٧٢            | • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                       | بعس قوله: ﴿الصراط المستقيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| N.                                                    | القراءات في «الصراط» ومعناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| YVW                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                       | معنى: ﴿المستقيم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المعتدل وهو الطريق الذي عليه ربنا، والذي يؤدي إليه    | the state of the s |
| YV£-YVY                                               | تبارك وتعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                       | متى تكون الطريق صراطاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                 | تضمن الصراط المستقيم لأمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| YVA-YV                                                | المراد بالصراط المستقيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اتبها وهي الهداية يوم القيامة إلى طريق الجنة ٢٧٥-٢٧٦  | للهداية مرتبة أخرى هي آخر مر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| دنا الصراط المستقيم﴾ ٢٧٨-٢٧٧                          | المعنى العام لقوله تعالى: ﴿اه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كل حال وفي كل عمل إلى الهداية                         | حاجة العبد في كل لحظة وفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                       | الرد على ما قال ما الحاجة إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                       | تفسير قوله: ﴿صراط الذين أنع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                       | الحكمة من تعريف الصراط في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                       | معنى قوله: ﴿أنعمت عليهم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                       | معنى النعمة _ والإنعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                       | the state of the s |
|                                                       | بيان المنعم عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| YAY                                                   | النبيين جمع نبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| YA0-YA8                     | معنى الشهداء ومن يدخل فيهم                                      |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| <b>۲</b> ۸٦-۲۸ <b>٥</b>     | لا تجوز الشهادة لأحد بعينه أنه شهيد إلا من شهد له الرسول ﷺ      |
| YA7                         | تفسير قوله تعالى: ﴿غير المغضوب عليهم ولا الضالين﴾               |
|                             | إعراب: ﴿غير﴾ وبيان المعنى الذي تدل عليه، والقراءات فيها         |
| YAY                         | ملازمة «غير» للإفراد والمتذكير والإضافة وعدم التعريف            |
| مليهم ولا الضالين﴾          | الغرضْ من وصف صراط المنعم عليهم بقوله: ﴿غير المغضوب و           |
|                             | لتأكيد كمال صراط المنعم عليهم                                   |
| <b>Y</b> AA                 | معنى الغضب                                                      |
| YAA                         | الغضب صفة من صفات الله                                          |
| Y4 • - Y A A                | المراد بالمغضوب عليهم، وبيان أن في مقدمتهم اليهود               |
| Y4+                         |                                                                 |
| <b>Y4</b> +                 | تفسير قوله تعلى: ﴿ولا الضالين﴾                                  |
| Y <b>1</b>   - Y <b>9</b> • | إعراب ومعنى: «لا» في قوله: ﴿ولا الضالين﴾                        |
| ۲۹۱ المهيا                  | قول ابن كثير يغتفر الإخلال بتحرير ما بين الضاد والظاء لقرب مخرج |
| <b>Y97-Y91</b>              | معنى: ﴿الصَّالَينَ﴾                                             |
| <b>Y9Y</b>                  | ما يطلق عليه الضلال                                             |
| <b>Y4Y</b> - <b>Y4Y</b>     | المراد بالضالين                                                 |
| Y98-Y9W                     | كل من اليهود والنصارى مغضوب عليهم وضالون                        |
| 790-798                     | كل من سك مسلك إحدى الطائفتين فهو منهم                           |
| Y9V-Y90                     | تشبه كثير من هذه الأمة باليهود والنصارى                         |
| Y4A                         | الغضب نتيجة فساد القصد والضلال نتيجة فساد العلم                 |
| TEV-799                     | المبحث الثامن: ما يؤخذ من سورة الفاتحة من الفوائد والأحكام . ﴿  |
| Y44                         | مشروعية الابتداء في البسملة في الكتب والرسائل وغيرها            |
| Y44                         | مشروعية الاستفتاح بها عند قراءة أي سورة من سور القرآن عدا براءة |
|                             | حمد الله تعالى لنفسه وثناؤه وتمجيده لها وأمره عباده أن يحمدوه   |

| 4.1           | أن الوضف الكامل بأوصاف الكمال مستحق لله                                               |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 4.1           | الرد على الجبرية من إثبات الحمد لله                                                   |
| <b>** • *</b> | أن الحمد لا ينبغي أن يكون إلا لمن هو أهل له                                           |
|               | في قول العبد: ﴿الحمد شُهُ إقرار منه شه تعالى بالكمال وبالفضل والإنعام وإقرار من       |
| <b>** • *</b> | العبد على نفسه بضعفه وفقره                                                            |
| ۲۰ ٤          | إثابت توحيد الأسماء والصفات                                                           |
| ۳۰٤           | إثبات توحيد الألوهية                                                                  |
| ۳.٦           | إثبات توحيد الربوبية                                                                  |
| T • V-        | إثبات علم الله الشامل وقدرته التامة من قوله: ﴿ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٣٠٦-             |
| ۳٠٧.          | إثبات أنه تعالى الأول بلا بداية من قوله: ﴿رب العالمين﴾                                |
| ۳۰۹.          | أن الأحق بالاستعانة والمسألة هو اسم «الرب»                                            |
|               | في قوله تعالى: ﴿رب العالمين﴾ الإشارة إلى تساوي الخلق في الربوبية العامة مما يدل       |
| ۳۱۰-          | على أن البشر كلهم إخوة لا فضل لأحد على أحد إلا بالتقوى                                |
| ۳۱۰           | الرد على مَن قال بَقَدَم العالِم                                                      |
|               | في إثبات رحمة الله تعالى الرد على الجبرية في قولهم إن الله يعاقب العبد على ما لا قدرة |
| ۲۱۰.          | له عليه                                                                               |
| ۳۱۱.          | إثبات يوم القيامة والرد على من أنكر البعث                                             |
| ۳۱۱.          | ظهور أن الملك الحقيقي لله _ عز وجل _ في يوم القيامة                                   |
| ۳۱۱.          | إثبات محاسبة الله للخلائق ومجازاتهم بأعمالهم بالعدل                                   |
| ۳۱۲.          | إثبات كتابة الأعمال وتدوينها وإحصائها                                                 |
| ۳۱۲,          | الحث على الاستعداد ليوم الدين بالإيمان والعمل الصالح والتحذير من الكفر والمعاصي       |
|               | الإشارة إلى أن رحمة الله سبقت غضبه من تقديم: ﴿الرحمن الرحيم ﴾ على ﴿مالك يوم           |
| <b>*1</b> 7.  | الدين﴾                                                                                |
| ۳۱۳.          | الجمع بين الترغيب والترهيب في قوله: ﴿الرحمن الرحيم مالك يوم الدين﴾                    |
| ۳۱۳.          | الفرض من الترغيب والترهيب                                                             |

| الرد على المنكرين وجود الله من الملاحدة وغيرهم من قوله ﴿إِياكِ﴾ ٣١٣ – ٣١٤                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| في قوله ﴿إياك﴾ بعد الآيات السابقة انتقال من الغيبة إلى الخطاب ٣١٤                         |
| دليل قوله تعلى: ﴿إياك نعبد﴾ على إثبات نوع من أنواع العبودية وهي العبودية                  |
| الخاصة                                                                                    |
| ذكر ابن القيم رحمه الله مراتب ﴿إياك نعبد﴾ علماً وعملاً ٣١٧-٣١٦                            |
| ذكر ابن القيم رحمه الله أن لأهله مقام ﴿إياك نعبد﴾ وهم أهل هذه العبودية المخاصة في         |
| أفضل العبادة وأنفعها طُرُقاً أربعاً فهم في ذلك أربعة أصناف ٣١٧ ـ ٣١٨                      |
| وجوب إخلاص العبادة لله تعالى والاستعانة به وحده                                           |
| عبادة الله هي أساس دعوة الرسل                                                             |
| جمع القرآن بين العبادة والاستعانة                                                         |
| حالات الإنسان بين العبادة والاستعانة                                                      |
| دلالة قوله: ﴿إِياكُ نَعْبِدُ﴾ على أن العبد لا ينفك عن العبودية، والرد على الصوفية ٣٢١-٣٢١ |
| حاجة جميع الخلق إلى عون الله لقوله: ﴿إِياكَ نستعينَ ﴾                                     |
| تقديم حق الله تعالى على حق عبده في قوله: ﴿إياك نعبد وإياك نستعين﴾ ٣٢٧                     |
| يؤخذ من ذكر: ﴿إياك نستعين﴾ بعد قوله: ﴿إياك نعبد﴾ دفع إعجاب المرء بعبادته لربه ٣٢٢         |
| دل قوله تعالى: ﴿ وَإِياكُ نَسْتَعِينَ ﴾ على إثبات القدر والرد على القدرية ٣٣٢             |
| في قوله: ﴿نعبدُ﴾ و﴿نستعينَ﴾ دلالة على أن العبد فاعل حقيقة، والرد على الجبرية ٣٢٣          |
| في قــوله: ﴿الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين إياك نعبد وإياك            |
| نستعين﴾ ومن ثم سؤال الهداية بعد ذلك، مشروعية تقديم السائل بين يدي سؤاله ما                |
| يكون سبباً للإجابة من الثناء على المسؤول ونحو ذلك                                         |
| مشروعية دعاء الله والتضرع إليه وسؤاله الهداية٣٢٦                                          |
| في قوله تعالى: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ الرد على القدرية المجوسية القائلين بأن             |
| العبد يخلق فعل نفسه                                                                       |
| أن الهدى الحقيقي الصحيح ما جاء عن إلله                                                    |
| شروعية دعاء المسلم لإخوانه المسلمين وفضل الجماعة من قوله: ﴿أهدنا الصراط المستقيم﴾ ٣٢٧.    |

| ٣٢   | ن قوله: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ربط الأسباب بمسبباتها يؤخذ م        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| ٣٢   | <b>V</b> . 1.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أن صراط الله عدل مستقيم             |
|      | موف بقوله: ﴿الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | :                                   |
| 77   | A-TTY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مالك يوم الدين﴾                     |
| 44   | نعم عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الصراط المستقيم هو صراط الم         |
| ۳۲   | أعظم نعمة، وهي النعمة المطلقة ٣٢٨ - ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                     |
| ٣٣   | الذين أنعمت عليهم، بنسبة النعم إلى الله جل وعلا . ٣٢٩-٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                     |
| 44   | #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | التنويه بشأن المنعم عليهم           |
| ۳۳:  | تقيم ببيان الرفقة فيه وسالكيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | :<br>الترغيب في سلوك الطريق المس    |
| 44   | رق الباطل فهي متعددة متشعبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | أن طريق الحق واحد بخلاف ط           |
| ابهم | ارة يضاف إلى الله الذي نصبه وشرعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الصراط تارة يضاف لسالكيه وتأ        |
| 44   | ها ومسدیها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وجوب الاعتراف بالنعمة لموليه        |
| 44   | £-٣٣ <sup>†</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | :<br>الدلالة على أن الله فاعل مختار |
|      | دنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم، على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | استدلال الشنقيطي بقوله: ﴿اهْ        |
| 44   | <b>E</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | صحة إمامة أبي بكر رضي الله ع        |
| 44.  | e-rri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | إثبات كمال الصراط المستقيم          |
| ۴۳   | به طريق المغضوب عليهم والضالين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ينبغي للعبد أن يسأل الله أن يجن     |
| 44   | ، بجلاله وعظمته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | إثبات صفة الغضب لله كما يليةً       |
| 44   | ل أحسنها وأقومها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ينبغي للعبد أن يسلك من الطرق        |
| 44   | ب ومن أخص صفات النصارى الضلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | من أخص صفات اليهود الغضا            |
| 441  | ين شمله وصف تلك الطائفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | من سلك مسلك إحدى الطائفة            |
|      | to a contract of the contract | إنقسام الناس بحسب معرفة ال          |
| 44/  | ى أن الغضب لا يختص به تعالى وحده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | انفراد الله بالإنعام، والإشارة إلم  |
|      | ناد الخير والنعم إليه وإسناد الغضب لما لم يسم فاعله،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تعليم حسن الأدب مع الله بإس         |
| ۲۳٪  | ۸-۳۴۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | والضلال لمن قام به                  |

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

| <u> ተተ</u> ۹–ተተአ | بلوغ القرآن غاية الإيجار مع الفصاحة والبيان                     |
|------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ريق المغضوب      | الترغيب بسلوك طريق المنعم عليهم والمؤمنين والترهيب من سلوك ط    |
| ٣٣٩              | عليهم والضالين                                                  |
| TET-TT9          | دلت سورة الفاتحة في أحد عشر موضعاً منها على إثبات النبوات       |
| ۳٤٣              | إثبات صفة الكلام والتكليم لله عز وجل                            |
| TEE-TET          | دلت السورة على سعة علم الله تعالى                               |
| لرد على جميع     | اشتمل قوله تعالى: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ إلى آخر السورة على اا |
| <b>٣٤٦-٣٤٤</b>   | طوائف الضلال                                                    |
| <b>٣٤٧-٣٤٦</b>   | تضمنت السورة شفاء القلوب ، والأبدان                             |
| £ £ Y - T £ A    | الفصل الثاني: الأحكام التي تتعلق بسورة الفاتحة وفيه مبحثان      |
| ۳٤٩              | المبحث الأول: حكم قراءة الفاتحة في الصلاة                       |
| T08-T0           | أولاً: حكم قراءة الفاتحة في حق الإمام والمنفرد                  |
| £77-40£          | ثانياً: حكم قراءة الفاتحة في حق المأموم                         |
| T00-T08          | أسباب الخلاف في هذه المسألة                                     |
| ٣٥٥              | إجمال الأقوال، فيها أقوال ثلاثة                                 |
| ~~~~~~           | القول الأول والقائلون به                                        |
| ۳۷٥-٣٦٥          | الأدلة التي استدل بها أصحاب القول الأول ووجه الاستدلال منها     |
| ۳۸۳-۳۷۵          | القول الثاني والقائلون به                                       |
| <b>۲۹۷-۳۸۳</b>   | الأدلة التي استدل بها أصحاب القول الثاني                        |
| £••-٣٩V          | القول الثالث والقائلون به                                       |
| £ • Y – £ • •    | الأدلة التي استدل به أصحاب القول الثالث                         |
| ٤١٥-٤٠٣          | الاعتراضات الواردة على أدلة كل قول وإجابة أصحابه عنها           |
| ٤٠٧-٤٠٣          | الاعتراضات الواردة على أدلة أصحاب القول الأول وإجابتهم عنها     |
| £17-£•V          | الاعتراضات الواردة على أصحاب القول الثاني وإجابتهم عنها         |
| £10-£17          | الاعتراضات الواردة على أصحاب القول الثالث وإجابتهم عنها         |

| £77-£17                                        | الترجيح بين الأقوال                           |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| مكانها                                         | فائدة في بيان المشروع من السكتات في الصلاة و  |
|                                                | ما يشرع قوله في السكتات، وهل يسكت الإمام لا   |
| £ £ T - £ T T                                  | المبحث الثاني: وفيه مسائل                     |
| £40- £4.                                       | أ ـ حكم من لم يستطع قراءة الفاتحة في الصلاة . |
| £77- £70 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ب ـ حكم قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة         |
| £٣A- £٣V                                       | جــ حكم قراءة الفاتحة على المريض              |
|                                                | د ـ حكم قول «آمين» بعد قراءة الفاتحة          |
| ££٣-££1                                        | هــ حكم قراءة ما زاد على الفاتحة في الصلاة .  |
| ££7-£££                                        | الخاتمة                                       |
| ££V                                            | الفهارس                                       |
| <b>εξ</b> τ                                    | فهرس المراجع                                  |
| 2                                              | -1 11                                         |