

كى لىشىلة ئىكارات سىكارات

المالية













سّلسّلة ابه كالات الحكمة

# الأفوال الشاذة في النّفسير نشأتها وَأشارها وَأثارها

اعدار الدّلتوريجبرالرعن بن صَالح بن سُلَيما فَ اللّوْسَ

رَسَالَةَ ذُكْوَرُه مُقدِّمة إلىجَامِعَة الِلمَام محدَّدِن عُودا لِلِسَلَامَةِ

# حُقُوقُ اَلْطَبْعِ مَحْفُوظَةٌ الْمُولِيٰ الطَّبْعَ لَهُ الْمُولِيٰ الطَّبْعَ لَهُ الْمُولِيٰ الْمُعْدِدِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعْدِدِةِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تصدر هذه السلسلة عن مجلة الحكمة الصادرة في بريطانيا \_ مانشستر

Al-Bukhary Islamic Center 206 Burton Road Manchester M20 2LW England

Tel/fax: 0044-161-374 6648

على الراغبين الحصول على مجلة الحكمة أو سلسلة إصدارات الحكمة الاتصال

على ممثل مجلتنا في الشرق الأوسط على العنوان التالي:

السعودية \_ المدينة المنورة \_ ص. ب: ٦٦٠٤

هاتف: ٨٤٧٠٠٩٦ ـ ٠٤ ـ فاكس: ٨٤٧٠٠٩٦ ـ ٠٤

هاتف جوال: ۵۳۳۲۲۶۰۸ ـ ۵۸۱۶۰۶۳ ـ ۵ ـ ۰۹۶۰

Email: alhikma59@hotmail.com

برون کار کرای

# بِنْسِمِ اللَّهِ ٱلرُّغَنِي ٱلرِّجَيْمِ الرِّجَيْمِ إِ

الحَمْدُ لله الذي أَنْزَلَ على عَبْدِه الكِتابَ، ولم يَجْعَلْ له عِوَجاً، قَيِّماً، والحمدُ لله الذي حَفِظَ كتابَه فلم يأتِهِ الباطلُ مِنْ بَينِ يَدَيْهِ، ولا مِنْ خَلْفِهِ تنزيلٌ من حكيم حميدٍ.

والصلاةُ والسلامُ على مَنْ أتى بهذا الدِّينِ القَوِيمِ، وبلَّغَ رِسالةَ ربِّه البلاغَ المبينَ، فما ترك خيراً إلا دلَّ الأمَّة عليه، ولا شراً إلا حذَّر الأمَّة منه، وترك أُمَّته على المحجَّةِ البيضاء ليلُها كنهارِها، لا يزيغ عنها إلا هالك.

### أما بعد:

قَالَ: «للَّهِ، ولكتابِه، ولرسولِه، ولأَئِمَةِ المسلِمِينَ، وعامَتِهم»(١).

 <sup>(</sup>١) رواه مسلم (٧٤/١) رقم الحديث (٥٥).

وقد تنوعَت جهودُ العلماءِ في هذا البابِ، واختَلَفَ وِرْدُهم، وصدورُهم عن الكتاب العزيز.

إلاَّ أنَّ القارِئ ربَّما استوقفه قَوْلٌ أو آخرُ في تفسيرٍ ما، وأحَسَّ أنَّ رَبْطَه بِالآيةِ الكريمةِ، واعتمادَه ضِمْنَ تَفْسِيرِها أنَّ ذلكَ مُجانبةٌ للصَّوابِ، وتحميلٌ لكلام اللَّهِ ما لا يحتمِلُه، بل وربَّما حمْلٌ له على ما لا يليقُ به.

ورحم اللَّهُ ابنَ القَيِّمِ (ت: ٧٥١) حين قال في معْرِضِ رَدِّه على المؤولةِ في بعْضِ الآياتِ: «وكذلك كثيرٌ من المُفسِّرينَ يأتونَ بالعجائبِ التي تنفر عنها النُّقوسُ، ويأباها القرآنُ أشَدَّ الإباء»(١).

وبطبيعة الحالِ هذه الأقوالُ متفاوتةٌ في مباينتها لجادةِ الصَّوابِ، وأصحابُها متباينون في الشَّطَطِ الذي رَكِبوه، والبعدِ الذي نأوًا به.

وربَّما وقع التساؤل؛ ما سببُ هذه الأقوالِ؟

وما منشأً ذلك؟

وكيف سُوِّدت بِها صحُفٌ كثيرةٌ؟

وهل لذلك أثرٌ على المنهجِ السليمِ في التفسيرِ؟

وما مدى هذا الأثر على المعنى الصحيح للآية؟

كلُّ هذه أوجبت إعادة النَّظرِ في هذه الأقوالِ المعنيةِ، لا مِنْ حيثُ أفرادُها؛ فهي لا تكادُ تُحْصى كثرة، وقد لا يخرُجُ الباحِثُ مِن جَرَّاءِ ذلك بنتيجةٍ ذاتِ جَدُوى، وإنَّما من حيث تأصيلُ، وضبطُ أسبابِ شُذوذِها، وإيجادُ خطوطٍ عريضةٍ تحتها كَثِيرٌ ممَّا شَذَّ عَن الصَّوابِ من الأقوالِ.

ُ ولا أَظُنُّ في ذلك إظهاراً للقولِ الشَّاذِ، واحتفاءً به، بل هو مِن بابِ عَرَفْتُ الشَّرَّ لا للشَّرِ، وبِضِدِّها تَتَبَيَّنُ الأشياءُ.

ولن يزيد هذا العَمَلُ القولَ الصَّحِيحَ المعْتَبَرَ إلا وُضُوحاً وتميُّزاً.

<sup>(</sup>١) ينظر: الصواعق المرسلة (٢٩٤/٢).

ومع أهمية هذا النَّوعِ مِن البَحْثِ - في نظري - إلا أنِّي لم أجِدْ في المكتبةِ القرآنيةِ من ألَّف في هذا الموضوعِ بالطَّريقةِ التأصيليةِ التي أردتُها (١٠).

لذلك استَعَنْتُ الله تعالى في إيجادِ دِراسةِ تأصيليةِ تُعْنى بدراسةِ الشُّذُوذِ في التفسيرِ من خِلالِ ضَوابِطَ اسْتِقْرائِيةٍ واضِحَةٍ، ومُمَثَّلَةٍ.

وقبل أن أعرِضَ خِطَّةَ البحثِ أجيبُ عن سؤالين مُلِحَّين في الموضوعِ، وهما:

\* ما المقصود بالقول الشاذ؟

\* وما أهمية هذه الدراسة، وثمرتها في التفسير؟

### المقصود بالقول الشاذ:

المقصود بالقولِ الشاذِ هو المجانبُ للصَّوابِ في معنى الآية؛ لمخالفته طُرُقَ التفسيرِ المعتبرةِ، أو جَرَيانه على مَذهبِ عَقَديِّ باطلٍ، أو مخالفتهِ لإجماع مستقرٍ، ونَحْوَ ذلك مِن الأسبابِ التي يأتي تَعْدادُها في خِطَّةِ البَحْثِ.

ومع اعتبار هذه الأسباب لا بُدَّ من الاسترشاد بعبارات المفسرين، ومعرفة من وصفه بالشذوذ، أو بما يدُلُّ على ذلك.

وبهذا يتبين أنَّ البحثَ لا يُعنى بالأقوالِ المرجوحةِ؛ لأنَّ هذا أمر نِسْبِي اجتهادِي يَخْتَلِفُ النَّاسُ فيه، فما يُرَجِّحُه مُفَسِّرٌ قد يُضَعِّفه آخر، وبالعكس.

ودراسةُ الأقوالِ المرجوحةِ هي باللازم لدراسةِ الأقوالِ الراجحةِ،

<sup>(</sup>١) ألّفت مؤلفاتٌ عُنِيَت ببيانِ ما شَذَّ من الأقوالِ حولَ بعضِ الآياتِ، وبعضها اعتمدت كتباً معينة، وهي غير وافية، يضاف إلى ذلك الخلل في العقيدة لبعض مؤلفي هذه الكتب.

ينظر: المبحث الثاني في الفصل الثاني من الباب الأول.

وظنِّي أنَّ البحوث التي كتبت حولَ الأقوالِ الراجحة وقواعدِها عُنِيت بهذا (١) ، وبدراستي للأقوالِ الشاذةِ في التفسيرِ دراسةً تأصيليةً تكتمِلُ - إن شاء الله \_ هذه الحلقةُ من الدراساتِ القرآنية النظرية التطبيقية.



## أهمِّية الموضوع:

تأتي أهميةُ الموضوعِ من ناحيةِ إعطاءِ القارِئ في التَّفْسيرِ، والمتخصصِ على وَجْه الخُصوصِ الملكةَ الناقِدَةَ للأقوالِ التي قِيلت في آيةٍ ما، وهل لها حَظُّ مِن الاعْتِبارِ؟

وهل يَصِحُّ تنْزِيلُ الآيةِ عليها؟

وهذا إنَّما يأتي بعد الوقوفِ على أسبابِ الشذوذِ المذكورة، وإمعانِ النظرِ في الأقوالِ وتصنيفها إلى مقبولِ معتبرِ (٢)، وشاذِ مُطَّرحٍ.



<sup>(</sup>١) ومن ذلك كتاب (قواعد الترجيح عند المفسرين ـ دراسة نظرية تطبيقية، لحسين بن على الحربي)، وكتاب (قواعد التفسير ـ جمعاً ودراسة، لخالد بن عثمان السبت).

<sup>(</sup>٢) يدخَّل في قُولي مقبول معتبر (الراجح والمرجوح)؛ لأنِّي قابلته هنا بالشاذ المطَّرح.

# طريقة الدراسة في هذا البحث

- \* البحث دراسة تأصيلية، لا تعنى بآحاد الأقوالِ الشاذةِ إلا من بابِ التطبيق للأسباب النظرية.
- \* طريقتي في اختيار الأمثلةِ التطبيقيةِ هي طريقةُ الانتقاءِ لأوْضَحِ الأمْثِلَةِ، وأَظْهَرِها انطِباقاً للسَّبَبِ المذكورِ.
- أوضح السبب النَّظَرِي المذكور بما لا يَقِلُّ عَن ثلاثة أمثلة غالباً،
   وقد أشير إلى مزيد أمثلة في الهامش.
- \* اعتنيت بإخراج البحثِ بالصُّورة اللائقة فعزوت الآياتِ إلى سورها بأرقام آياتِها، ووضعتها بين معقوفين [ ].
- \* اجتهدتُ في تَخْرِيج الأحاديث، والحكم عليها إلا أن تكون في الصَّحيحين، أو أحدهما.
- \* ضَبَطْتُ الأبياتَ الشعريةَ، وبَيَّنتُ غَريْبها، وعَزَوتها إلى مَصادِرِها الأصْلِيةِ.
- \* ترجمتُ للأعْلامِ الذينَ مَرَّ ذِكرُهم باستثناء الصَّحابَةِ، والمشهور من الأئمة.
- أردفت كلَّ عَلَم بذِكْرِ وَفاتِه بَين قوسين ( ) صغيرين، لأنَّي رأيت في ذلك فائدةً في مُعْرَفَةِ التسلسل الزمني للأقوالِ.



# خطة البحث

المقدمة: (وتشتمل على أهمية البحث، وأسباب اختياره، وخطَّته ومنهج البحث فيه).

### التمهيد وفيه مباحث:

المبحث الأول: الشاذ لغة.

المبحث الثاني: الشاذ في علوم الشريعة.

المطلب الأول: الشاذ عند القراء.

المطلب الثاني: الشاذ عند المفسرين.

المطلب الثالث: الشاذ عند المحدثين.

المطلب الرابع: الشاذ عند الفقهاء.

# الباب الأول (نشأة الأقوال الشاذة في التفسير):

الفصل الأول: الأقوال الشاذة في التفسير في عهد الرواية:

المبحث الأول: معنى الحديث الوارد أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأثره في انتشار الأقوال الشاذة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تخريج الحديث.

المطلب الثاني: أثر الحديث في انتشار الأقوال الشاذة.

المطلب الثالث: المعنى الصحيح للحديث.

المبحث الثاني: أبرز من تؤثر عنهم الأقوال الشاذة، (الباطنية، الرافضة، الفلاسفة، الصوفية).

# الفصل الثاني: الأقوال الشاذة في عهد التدوين:

المبحث الأول: مَظانُّ الأقوالِ الشاذةِ مِن كتب التفسيرِ.

المبحث الثاني: أَبْرَزُ المؤلفاتِ التي عُنِيْت بِنَقَدِ الْأقوالِ الشَّاذة.

المبحث الثالث: أَبْرَزُ عِباراتِ المُفَسِّرِين فِي بيانِ الأقوالِ الشَّاذَةِ.

المبحث الرابع: العلاقة بين الرأي المرجوح في التفسير والرأي الشاذ.

# الباب الثاني: أسباب الأقوال الشاذة في التفسير:

الفصل الأول: أسباب الشذوذ المتعلقة بترك طرق التفسير المعتبرة:

المبحث الأول: الغفلة عما ورد تفسيره في القرآن نفسه.

المبحث الثاني: الغفلة عما ورد تفسيره في السنة الثابتة.

المبحث الثالث: اعتماد أحاديث ضعيفة في تفسير الآية.

# الفصل الثاني: أسباب الشُّذوذ المتعلقة بالنظم القرآني:

المبحث الأول: تفسير القرآن بمجرد اللغة.

المبحث الثاني: غلبة العجمة على المفسر.

المبحث الثالث: حمل الآية على القليل من لغة العرب دون ما ظهر وفصح.

المبحث الرابع: تقدير ما لا تحتاجه الآية.

المبحث الخامس: عدم التقدير فيما يتطلب السياق تقديره.

المبحث السادس: التأويل وحمل الآية على المجاز.

المبحث السابع: اعتقاد التقديم والتأخير دون حاجة.

المبحث الثامن: التوسع في ذكر المعرَّب في القرآن.

المبحث التاسع: عدم مراعاة أصل الكلمة وتصاريفها.

# الفصل الثالث: أسباب الشذوذ المتعلقة بأسباب النُّزول:

المبحث الأول: إغفال سبب نزول الآية.

المبحث الثاني: ضعف سبب النُّزول رواية.

المبحث الثالث: ضعف سبب النُّزول دراية.

# الفصل الرابع: التعصب العقدي والمذهبى:

المبحث الأول: التعصب العقدي.

المبحث الثاني: التعصب المذهبي الفقهي.

# الفصل الخامس: الأسباب المتعلقة بالإخلال بالقواعد الأصولية العامة:

المبحث الأول: حمل العام على الخاص من غير دليل.

المبحث الثاني: تقييد ما أطلقه القرآن من غير دليل.

المبحث الثالث: التوسع في النسخ، وعدم التنبه لاصطلاح السلف في ذلك.

المبحث الرابع: مخالفة الإجماع.

# الفصل السادس: الأسباب المتعلقة بالقرائن:

المبحث الأول: الغفلة عن السياق.

المبحث الثاني: إخراج الآية عن نظائرها.

المبحث الثالث: توهم أنَّ آية نظير آية أخرى.

المبحث الرابع: الوقوف مع الظاهر وعدم ملاحظة مقصد الشارع.

المبحث الخامس: اعتبار قيد في الآية دلَّ الدليل على إلغائه.

# الفصل السابع: الاهتمام بالمسائل المغفلة وغير الممكنة:

المبحث الأول: تعيين المبهمات.

المبحث الثاني: تعيين المستثنيات.

المبحث الثالث: الخوض في الغيبيات.

المبحث الرابع: التوسع في الإسرائيليات.

الباب الثالث: أثر الأقوال الشاذة في علم التفسير:

الفصل الأول: أثرها في صدر الأمة (عصر الرواية).

الفصل الثاني: أثرها في عصر التدوين.

الخاتمة.

### الفهارس:

\* فهرس الآيات.

\* فهرس الأحاديث.

\* فهرس الآثار.

\* فهرس الأشعار.

\* فهرس الفرق والقبائل.

\* فهرس الأعلام.

\* فهرس المراجع والمصادر.

\* فهرس الموضوعات.

### 9650

ثمَّ بعد هذا الجهد الذي أصفه بلا تردد أنَّه جهدُ المقلِّ، أسأل الله أن يكون بادرة خير لي في دراسة كتاب الله والذبِّ عنه، وإن كان من شكرٍ فهو بعد شكر الله تعالى، لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ممثلة بقسم

القرآن وعلومه في كلية أصول الدين على إتاحة الفرصة لي في مواصلة الدراسة، وتقديم الرسائل العلمية.

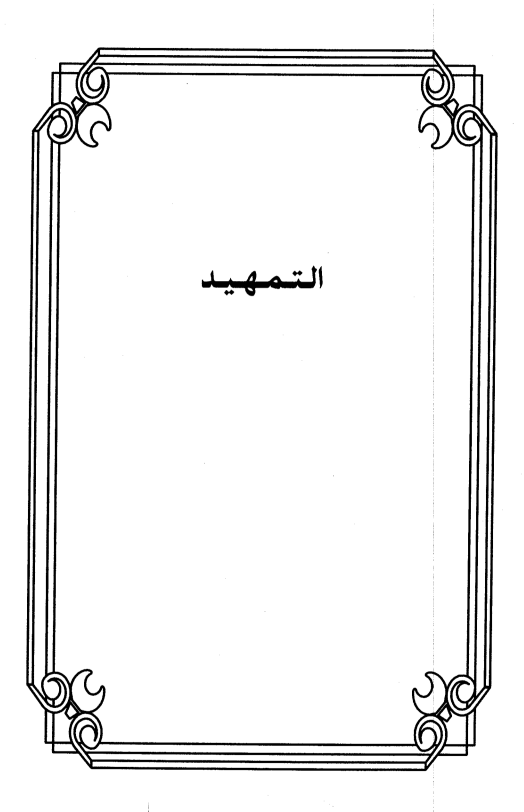
ثم للدكتور: سليمان بن إبراهيم اللاحم المشرف على الرسالة على قراءته رسالتي حرفاً حرفاً، أدركت ذلك من خلال تعليقاته وتصويباته على الرسالة، وهو مع ذلك غيرُ مستبدِ برأيه، ولا مستعلِ بوجهة نظره، فأجزل الله مثوبته وضاعف أجره يوم أن عامل تلميذه معاملة الزميل له.

ثم الشكر موصولٌ لكلِّ مَنْ ساعَد في إخراج هذا البحْثِ بالصُّورَةِ الرَّاهِنة بدءاً بالدُّكتورين: محمد بن عبدالرحمن الشايع وعلي بن سليمان العبيد اللذين لهما التوجيه المشكور في إعداد خطة البحثِ، ثم الدُّكتور: مساعد بن سليمان الطيار الذي له فضلٌ كبيرٌ في آرائه الصائبة واقتراحاته الناصحة، وفي تذليل عقبات الحاسب، وإعداده البرنامج اللازم لكتابة الرسالة.

فجزى الله كلَّ محسن على إحسانه، وغفر الله لي ولهم، ولوالديَّ وبلغنا منازل رضوانه، وصلَّى الله على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه وسلَّم تسليماً كثيراً.











# المبحث الأول الشَّادُ في اللُّغَةِ

اتفقت المعاجِمُ اللغوية على أنَّ مادة (شَذَذَ) تدُلُّ على الانفرادِ، والمفارَقَة.

يُقال: شَذَّ الرَّجُلُ، إذا انْفَرَدَ عن أصْحابه(١).

وشَذَّ يَشِذُّ شُذوذاً: انْفَرد عن الجُمْهورِ، فَهو شاذٌ (٢).

ويُقابَلُ الشَّاذُ في اللغةِ بـ(المُطَّرِد)، وهو المستَمِرُّ المتتابِعُ، واطَّرد الجَدْوَلُ: إذا تتابَعَ ماؤُه بالرِّيْحِ<sup>(٣)</sup>.

والكلامُ في اصطلاحِ أهلِ العَرَبِيَّةِ، مُقَسَّمٌ حَسَبَ الصَّنْعةِ إلى أربعةِ أنواع:

١ ـ مُطَّردٌ في القياسِ، والاستعمالِ، وهذا هو الأصلُ، نحو: قامَ زيدٌ.

٢ ـ مُطَّرِدٌ في القياس، شاذٌ في الاستعمالِ، نحو: الماضي مِن (يَذَرَ، يَدَعُ).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تهذيب اللغة (۲۷۱/۱۱ «شذَّ»)، معجم مقاييس اللغة (۱۸۰/۳ «شذ»)

<sup>(</sup>۲) ينظر: اللسان (۴/٤٩٤ «شذ»).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٣١١/١٣ «طرد»).

٣ ـ مُطَّردٌ في الاستعمالِ، شاذٌ في القياسِ، نحو: (اسْتَحْوَذُ، اسْتَصْوَبَ).

لَا مَضُوُوْنٌ)، و(رَجُلٌ مَصُوُوْنٌ)، و(رَجُلٌ مَصُوُوْنٌ)، و(رَجُلٌ مَعُوُوْدٌ مِن مَرَضِهِ) مَعْوُوْدٌ مِن مَرَضِهِ) (1).

وقَسَّم بعضُهم الشَّاذَ إلى نادِر، وهو ما قَلَّ وُجُودُه، وضَعيفٍ وهو ما يَكونُ في ثبوتِهِ كلامٌ، ك(قُرْطاس) بالضمِّ (٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: الخصائص، لابن جنّي (٩٦/١ ـ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، للسيوطى (٢٦٣/٢)، الكليات (٥٢٦).



# المبحث الثاني الشَّاذُ في علوم الشريعة

اشتركت غالبُ علومِ الشريعة في وجودِ مصطلح (الشَّاذ) من بين مصطلحاتها، وهي وإن اتفقت في أصلِ المعنى مُراعاةً للأصْل اللَّغَوِيِّ السابق، إلا أنَّ التغايرَ بيِّنٌ؛ نظراً للاختلافِ في اصطلاحِ أصحابِ كلِّ فنَّ، على أنَّه لن يُعْدَمَ خِلافٌ في تعريفِه عندَ أصْحابِ الفنِّ الواحدِ كما يتبينُ ذلك ـ إن شاء الله ـ بعد استعراض جملةٍ من التعاريف.



# المطلب الأول الشَّاذُ عندَ القرَّاء

القُرَّاءُ جمع (قارئ) وهو العالِمُ بكيفيةِ أداءِ كلماتِ القرآن (١).

والشَّاذُ من القراءة عند القُرَّاء هو ما اخْتَلَّ فيه شرطٌ من شروطِ القراءةِ الصحيحةِ، بِغَضِّ النَّظرِ عمَّن تنسبُ إليه، والشروط التي اشترطت في القراءة الصحيحة ثلاثةُ شروطٍ:

<sup>(</sup>١) ينظر: منجد المقرئين، لابن الجزري (٣).

الأول: موافقة اللغة العربيةِ، ولو بوجهٍ.

الثاني: مُوافقةُ أحد المصاحفِ العثمانية، ولو احتمالاً.

الثالث: أن يصحَّ سندُها(١).

وقولهم في الشرط الأول: (موافقة اللغة العربية، ولو بوجه) سواءً كان أفصحَ أمْ فصيحاً، مجمعاً عليه، أم مختلفاً فيه اختلافاً لا يَضرُّ مثله، بَعْد ثبوتها بالسند الصحيح.

وقولهم: (مُوافقة أحدِ المصاحف العثمانيةِ، ولو احتمالاً) أي: أن يثبت رَسْمُها في مِصْحَفِ من المصاحِفِ التي أرْسلها عثمانُ تَعْقَيْهِ إلى الأَمْصارِ، واعتمدها، وتكفي في ذلك الموافقة الاحتمالية، أي: في التقدير نحو: قراءة (مالك) وقد أثبتت في جميع المصاحف (ملك) بدون ألف، فالقراءة على تقدير وجودها، وقولهم: (أن يصِحَّ سندُها) أي: منقولةً عن طَرِيق العَدْلِ الضَّابِطِ عن مِثْله، وأن تكونَ مشهورةً عند القرَّاء (٢٠).

وقال ابن الجزري (ت: ٨٣٣) (٣) بعد ذكر الشروطِ السَّابقةِ، وبيانِ أنَّ القراءةَ التي تتوفَّرُ فيها هذه الشروطُ، لا يحلُّ ردُّها ولا إنكارُها، سواء كانت عن الأئمةِ السَّبْعَةِ، أو عن العَشَرة، أو غيرِهم، قال: «هذا هو الصَّحيحُ عندَ أَئِمَّةِ التَّحْقِيقِ من السَّلف، والخَلَفِ صَرَّح بذلك الإمامُ الحافِظُ أبو عَمْرو عثمانُ بنُ سعيدِ الدَّاني (٤)، ونَصَّ عليه في غَير موضعِ الإمامُ أبو محمدِ عثمانُ بنُ سعيدِ الدَّاني (٤)، ونَصَّ عليه في غَير موضعِ الإمامُ أبو محمدِ

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإبانة عن معاني القراءات، لمكي ابن أبي طالب (٣٩)، المرشد الوجيز، لأبي شامة (١٦٨ ـ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: النشر في القراءات العشر، لابن الجزري (١٠/١ ـ ١٣).

<sup>(</sup>٣) هو أبو الخير، محمد بن محمد بن محمد بن علي العُمَرِي، الشافعي، شيخُ الإقراء في زمانه، ولد ونشأ في دمشق، ألَّفَ في القراءات، وغيرها، توفي بشيراز. ينظر: غاية النهاية (٢٤٧/٢)، الضوء اللامع (٢٥٥/٩).

<sup>(</sup>٤) هو عثمان بن سعيد بن عثمان، الأموي، مولاهم، الأندلسي، الإمام الحافظ، المجود المقرئ، الحاذق، مصنف التيسير، وجامع البيان. ينظر: معرفة القرآء الكبار (٣٢٥/١)، سير أعلام النبلاء (٧٧/١٨).

مَكِّيُّ بن أبي طالبِ<sup>(۱)</sup>، وكذلك الإمامُ أبو العَبَّاس أحمدُ بنُ عَمَّار المهْدَوِي<sup>(۲)</sup>، وحَقَّقَه الإمامُ الحافظ أبو القاسِم عبدُالرحمن بنُ إسماعِيل المعروفُ بأبي شامَة (۳)، وهو مذهبُ السَّلَفِ الذي ما يُعْرَفُ عن أحَدِ منهم خِلافَه» (٤).

وقد جَمَعَ ابنُ الجَزَرِي (ت: ٨٣٣) هذه الشروط بقوله:

وكان للرَّسْمِ احتمالاً يَحْوِي فهذه الشَّلاثةُ الأرْكانُ شُذوذَه لو أنَّه في السَّبْعة (٥) وكـلُّ مـا وافـقَ وجـهَ نـحـو وصَـحَّ إسْـناداً هـو الـقُـرْآنُ وحيثما يَخْتلُّ رُكْنٌ أثْبِتِ



# المطلب الثاني الشَّاذُ عند المفسرين

لم أَقِف على مَنْ ذَكَرَ تَعْرِيفاً للقولِ الشاذِّ في التفسير، مع عِنايةِ كثيرٍ

<sup>(</sup>۱) هو مكيّ بن أبي طالب، أبو محمد القيسي، ولد في القيروان سنة (٣٥٥)، تنقل في بلادٍ كثيرة، تبحر في علوم القرآن والعربية، وأكثر التصنيف من أشهر مصنفاته: مشكل إعراب القرآن، والإبانة عن معاني القراءات، توفي سنة (٤٣٧). ينظر: إنباه الرواة (٣١٣/٣)، بغية الوعاة (٢٩٨/٢).

<sup>(</sup>٢) هو أَحْمَدُ بنُ عَمَّارِ بنِ أبي العبَّاسِ، المهْدَوي، نسبة إلى مدينة بناها المهدي على ساحل البحر، النحوي، اللغوي، المفسر، توفي سنة (٤٣٢). ينظر: غاية النهاية (٩٢/٢)، طبقات المفسرين، للداودي (٥٧/١).

<sup>(</sup>٣) هو عبدالرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم، أبو القاسم، المقدسي، الدمشقي، لقب بأبي شامة لشامة كبيرة فوق حاجبه الأيسر، مؤرخ، محدث، مفسر، من فقهاء الشافعية، توفى سنة (٩٦٥).

ينظر: طبقات الشافعية، للسبكي (١٦٥/٨)، طبقات المفسرين، للداودي (٢٦٣/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: النشر (٩/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: طيبة النشر مع شرحها الكوكب الدرى (١٨).

مِنْ المفسرِين ببيانِ الأقْوالِ غيرِ الصَّحِيْحة، والمخالفةِ في التفسير، ولهم فيَ ذلك عبارات متنوعة في تعقُّبِ الأقُوالِ، وبيانِ ضعفها(١).

إلاَّ أَنَّه بمقتضى قواعدِ التفسيرِ، والطُرُق التي يجب على المفسِّر أن يُراعيها، لا يَتَرَدَّدُ القارِئ في القولِ بشذوذِ تفسيرِ ما.

وعليه يمكن القولُ أنَّ الشَّاذَ في التفسير هو: ما خالف طُرُقَ التفسير المعتبرة، أو جَرَى على مَذْهَبٍ عَقَدِيٍّ باطِل، أو خالَفَ إجْماعاً مُسْتَقراً.

وتَحْتَ هذا أفرادُ أَسْبابٍ تَجِدُها مَبثوثةً في ثنايا البَحْثِ تَرْجِع في جُمْلَتِها إلى هذا الضابط.



# المطلب الثالث الشَّاذُ عند المحدِّثين

من أنواع علوم الحديث: (الشَّاذ)، واختلفت عبارةُ أهل الاصطلاح في تعريف الشاذ، ومن أقدمها تعريف الشافعي (ت: ٢٠٤) قال: «ليس الشَّادُ من الحديثِ أَنْ يَرْوِيَ الثقةُ ما لا يروِي غيرُه، إنَّما الشاذُ أن يروِيَ الثقةُ حديثاً يُخالِفُ ما رَوَى الناسُ»(٢).

فَيُلْحَظُ فِي كلام الشَّافعيِّ \_ رحمه الله \_ أمران:

الأول: أن يكونَ الرَّاوِي له ثقةً.

الثاني: المخالفةُ لروايةِ غيرِه مِن النَّاسِ.

<sup>(</sup>١) ينظر: ما يأتي في المبحث الثالث من الفصل الثاني.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معرفة علوم الحديث، للحاكم (١١٩).

والأمر الثاني يتحققُ به المعنى اللغويُّ للشَّاذ؛ لأنَّ المخالفة تقتضي الانفرادَ، والمفارقة.

وقد اعتمد المتأخّرون تعريفَ الشَّافعيِّ، فصَوَّبه ابنُ كثيرٍ (ت: (٧٧٤).

وقال ابنُ حَجَرِ (ت: ٨٥٨): «وفي الجُمْلةِ فالأليقُ في حَدِّ (الشَّاذ) ما عَرَّفَ به الشَّافِعِيُّ»(٢).



# المطلب الرابع الشَّاذُ عندَ الفقهاء

لعلَّ من أكثر العلماء استعمالاً للفظ الشاذ بعد المحدِّثين هم الفقهاء و رحمهم الله \_ إلا أني لم أقف على من عرَّفه، وضَبَطه بضابِط يجمعُ مسائلَ الشُّذوذ، عندهم (٣).

ويأتي مبحث الشاذ في أصول الفقه عند الأصوليين تبعاً في مبحث

<sup>(</sup>١) ينظر: الباعث الحثيث (٥٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: النكت على كتاب ابن الصلاح (١٧١/٢)، نزهة النظر (٣٥).

من أمثلة الشاذ: ما رواه أبو داود والترمذي من حديث عبدالواحد بن زياد عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة تعليبه مرفوعاً: «إذا صلَّى أحدكم الصبح فليضطجغ عن يمينه».

قال البيهقي: خالف عبدالواحد العدد الكثير في هذا، فإنَّ الناس إنما رووه من فعلِ النبي الله لا من قوله، وانفرد عبدالواحد من بين الثقاتِ أصحابِ الأعمش بهذا اللفظ. ينظر: تدريب الراوي (٢٣٥/١).

<sup>(</sup>٣) لأخينا الشيخ: عبدالله بن على السديس رسالة تحت الإعداد لنيل درجة الدكتوراه، بعنوان: الشذوذ في الآراء الفقهية (دِراسَةٌ نَقْدِية). مقدمة في الجامعة الإسلامِيَّة، في (قسم الفقه).

الإجماع، عند كلامهم في مخالفة الواحد(١).

ولم أَرَ مَنْ أفرده منهم بمبحث إلا ابن حَزْم (ت: ٤٥٦) فقد عَقَدَ له باباً، فقال: «الباب السابع والعشرون: في الشذوذ».

وذكرَ قولَ مَنْ قال: إن الشذوذَ هو مفارَقَةُ الواحدِ من العلماء سائرهم.

ثم نَصَّ على بُطْلانِه.

ثم ذكر القولَ الثاني فَقَال: «وقالت طائفة: الشذوذُ هو: أن يجمعَ العلماءُ على أمرٍ ما، ثم يَخْرُجُ رجلٌ منهم عن ذلك القولِ الذي جامَعَهم عليه، وهذا قولُ أبي سليمان (٣)، وجمهور أصحابنا».

ثمَّ اعترض على ذلك بأنَّ هذا نوعٌ، وليس بحدٍ، ومع هذا استبعد وقوعَ هذه الصورةِ، فقال: «وليتَ شِعْري! متى تيقنا إجماعَ جميعِ العلماءِ كلِّهم في مجلسِ واحدٍ، فيتَّفقونَ، ثم يخالفهم واحدٌ منهم».

ثم انتهى إلى أنَّ الشُّذُوذَ هو: «مخالفةُ الحق، فكلُّ من خالفَ الصَّوابَ في مسألةٍ ما فهو فيها شاذ، فلمَّا لم يجز أن يكونَ الحقُّ شذوذاً، وليس إلاَّ حقُّ وباطلُ، صَحَّ أنَّ الشذوذَ هو الباطلُ»(٤).



<sup>(</sup>۱) ينظر: المستصفى (۱۸۷/۱)، شرح مختصر الروضة (۳/۳۰).

<sup>(</sup>٢) هو أبو محمد، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، الظاهري، عالم الأندلس، ولد بقرطبة، عام (٣٨٤)، له كتاب المحلى في الفقه الظاهري، والفصل في الملل والنحل ينظر: سير أعلام النبلاء (١٨٤/١٨)، لسان الميزان (١٩٨/٤).

<sup>(</sup>٣) هو داود بن علي، البغدادي، إمام أصحابِ الظَّاهِر، له ذكاءٌ خارقٌ، توفي سنة (٣) هو داود بن علي، البغداد (٣٦٩/٨)، سير أعلام النبلاء (٩٧/١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٨/ ٨٣، ٨٤).

# الباب الأول نشأة الأقوال الشاذة في التفسير

الفصل الأول: الأقوال الشاذة في التفسير في عهد الرواية.

الفصل الثاني: الأقوال الشاذة في عهد التدوين.



# الفصل الأول: الأقوال الشاذة في التفسير في عهد الرواية

المبحث الأول: معنى الحديث الوارد أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأثره في انتشار الأقوال الشاذة.

المبحث الثاني: أبرز من تؤثر عنهم الأقوال الشاذة، (الباطنية، الرافضة، الفلاسفة، الصوفية).

### 2 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )

المبحث الأول: معنى الحديث الوارد أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأثره في انتشار الأقوال الشاذة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تخريج الحديث.

المطلب الثاني: أثر الحديث في انتشار الأقوال الشاذة.

المطلب الثالث: المعنى الصحيح للحديث.



# المبحث الأول معنى الحديث الوارد أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأثره في انتشار الأقوال الشاذة

كان التفسيرُ في عهده الأول يتناقله الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ عن النبي الله عنهم ـ عن النبي الله عنهم عن المحابة التابعون، ويروي ذلك بعضهم عن بعض، وعُرِفَت هذه المرحلة بمرحلة الرواية، واستمرت هذه المرحلة حتى ظهر عهد التدوين في أواخر عهد بني أمية، وأول عهد العباسيين، وكان التفسير جزءاً من علوم الشريعة لم يفرد له تأليفٌ خاصٌ، فتجد أحاديث التفسير مجاورة لأحاديث الأحكام، والعقائد وغيرها(١).

وتقسيم التفسير إلى مرحلة رواية وتدوين لا يَعْني إطلاقاً خُلُوَّ المرحلةِ الأولى من شَيء من التدوين فهذا مجاهد (ت: ١٠٤)(٢) يخبر عنه عبدالله بن أبي مليكة (ت: ١١٧)(٣) فيقول: «رأيتُ مجاهداً يسأل ابن عباس

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير والمفسرون (١٤٠/١، ١٤١).

<sup>(</sup>٢) هو مجاهد بن جبر، أبو الحجاج، المكي، من أبرز تلاميذ ابن عباس، ومن أعلم التابعين بالتفسير، قال سفيان الثوري: ﴿إِذَا جَاءَكُ التفسير عن مجاهد فحسبك به، توفى وله ثلاث وثمانون سنة.

ينظر: طبقات ابن سعد (٤٦٦)، سير أعلام النبلاء (٤٩٩/٤)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٠٢/٢)

 <sup>(</sup>٣) هو عبدالله بن عبيدالله، أبي مُليكة، ولد في خلافة علي، وحدَّث عن عائشة، وكان عالماً، مفتياً، صاحب حديث، وإتقان، وثَقه أبو زرعة، وأبو حاتم.

عن تفسير القرآن، ومعه ألواحُه، فيقولُ له ابنُ عباس: «اكتب» قال: حتى سألَه عن التفسير كُلِّه»(١).

وعنه أنه قال: «عَرَضْتُ المصحَفَ على ابنِ عباسِ ثلاثَ عَرْضات، من فاتحته إلى خاتمته، أوقِفُه عندَ كُلِّ آيةٍ منه، وأسألُه عنها»(٢).

ومع جلالة العهد الأول عهد الرواية - إلا أنَّ بوادر الأقوال الشاذة في التفسير تبدو نوابتها فيه بين فترةٍ وأخرى مستغلة بعض الطوائف المنحرفة نصوصاً متشابهة زعمت أنَّ فيها مرادها.

ومن أعظم ما اعتمدت عليه هذه الطوائف حديث يروونه عن النبي الله أنَّ للقرآن ظهراً وبطناً، ومن خلال المطالب الثلاثة الآتية، يتبين ـ إن شاء الله \_ كيف وظِّفَ هذا الحديث، وحُمِل على غير مَحْمَلِه الصحيح؟.



# المطلب الأول تخريج حديث: «إنَّ للقرآن ظهراً وبطناً»

الحديث رواه ابن جرير (ت: ۳۱۰)(۳) في التفسير من طريقين:

قال ابن جرير:

<sup>=</sup> ينظر: سير أعلام النبلاء (٨٨/٥)، تهذيب التهذيب (٣٠٦/٥).

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن جریر (۹۰/۱).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن جریر (۹۰/۱).

وقد جاء في رواية الفضل بن ميمون عن مجاهد، أنه قال: «عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين عرضة» ينظر: الطبقات الكبرى، لابن سعد (٤٦٦/٥)، الجرح والتعديل (٣١٩/٨).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو جعفر، محمد بن جرير بن يزيد الطبري، ولد بآمل طبرستان سنة (٢٢٤)،
 إمام المفسرين بالأثر، جمع علوماً كثيرة، وله تصانيف عظيمة من أجلها تفسير القرآن.
 ينظر: تاريخ بغداد (٢٦٢/٢)، طبقات المفسرين للسيوطي (٩٥).

• حدثنا محمدُ بنُ حميد الرَّازِيُّ، قال: حدثنا جرير بن عبدالحميد عن مغيرة [يعني: ابن مقسم]، عن واصل بن حَيَّان، عمَّن ذكره، عن أبي الأَحْوَصِ [عوف بن مالك]، عن عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ تَعْلَيْهِ، قال: قال رسول الله ﷺ: «أنزل القرآنُ على سَبْعَةِ أَخْرُفِ، لِكُلِّ حَزْفِ منها ظَهْرٌ وبَطْنٌ، ولِكُلِّ حَزْفِ منها ظَهْرٌ وبَطْنٌ، ولِكُلِّ حَزْفِ حَدَّ، ولكلِّ حَدُّ مُطَّلَعٌ».

وقال:

حدثنا ابنُ حميدٍ، قال: حدثنا مِهْران [يعني: بن أبي عمر العطار]
 قال: حدثنا سفيان [يعني: الثوري]، عن إبراهيمَ الهَجَري، عن أبي
 الأحوص، عن عبدالله بن مسعودٍ، عن النبي ﷺ مثله (١).

وهذان الطريقان ضعيفان، الأول: فيه مجهول، وهو الذي يروي عنه واصل بن حيان؛ حيث قال: «عمَّن ذكره».

والثاني: فيه إبراهيم الهجري، ضعَفه ابنُ معين، وأبو حاتم، وأبو زرعة، وغيرهم (٢٠).

قلت: وشيخ ابن جرير في الطريقين هو: محمد بن حميد الرازي، قال عنه ابن حجر حافِظ ضعيف (٣)، فالحديث الذي يرويه ابن جرير الطبري بهذين الطريقين ضعيف.

لكن رواه الطبراني (ت: ٣٦٠) في المعجم الكبير فقال:

● حدَّثنا أحمد بن يحيى الحلواني، قال: حدثنا الفيض بن وثيق الثقفي، قال: حدَّثنا جرير عن مغيرة عن واصل بن حيَّان، عن عبدالله بن أبي الأحوص، عن عبدالله [يعني: ابن مسعود]، عن رسول الله قال: «لو كنتُ متَّخذاً خليلاً لاتَّخَذْتُ أبا بكر خليلاً، ولكن

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٢/١، ٢٣) تحقيق: أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲) ينظر: ميزان الاعتدال (۱/٦٥)، تهذيب التهذيب (١٦٤/١)، وينظر: مجمع الزوائد (٧/١٥٢)، ١٥٢/٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التقريب (٤٧٥).

صاحِبُكم خَليلُ اللَّه، وأنزل القرآن على سَبْعةِ أُخْرُفِ، ولكلِّ آيةِ منها ظَهْرٌ، وبَطْنٌ»(١).

ومِن خلالِ سَنَد الطبراني حصلت فائدتان:

الأولى: تبيَّن الراوي المجهول في سند ابن جرير الراوي عن أبي الأحوص، وأنَّه عبدالله بن أبي الهذيل، وهو تابعي ثقة.

الثانية: حصلت متابعة لمحمد بن حميد الرازي شيخ ابن جرير.

وأيضاً: فللحديث شاهدان:

الأول: عن عبدالرحمن بن عوف (القرشي) عن النبي على قال: «ثلاثة تحت العرش يوم القيامة، القرآن يُحاجُ العباد، له ظهرٌ وبطن، والأمانة، والرَّحِمُ تُنادِي: ألا مَن وصَلني وصَله اللَّه، ومَن قطعني قطعه اللَّهُ (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم الطبراني الكبير (١٢٩/١٠، ١٣٠)، رقم: (١٠١٠٧).

<sup>(</sup>٢) رواه العقيلي في الضّعفاء (٤/٥)، والبغوي في شرح السنَّة (٢٢/١٣).

قال العقيلي: «ولا يصحُّ إسناده، والرواية في الرحم والأمانة من غير هذا الوجه بأسانيد جياد بألفاظ مختلفة، وأما القرآن فليس بمحفوظ».

قلت: وليس في سياق العقيلي ـ حسب نسختي ـ لفظ: «له ظهر وبطن» وهي محلُّ الشاهد.

وكذا نقله بدونها الذهبي في ميزان الاعتدال (٤٠٩/٣) رقم الترجمة (٦٩٤٤).

والحديث ذكره السيوطي في الجامع الصغير (١٣٩/١)، ورمز له بالحسن، وعزاه للحكيم الترمذي في نوادر الأصول، ومحمد بن نصر في فوائده.

قال في فيض القدير (٣١٧/٣): «وفيه كثير بن عبدالله اليشكري».

والحديث أورده الألباني، وزاد نسبته إلى حميد بن زنجويه، في كتاب الأدب، كما في هداية الإنسان (ق٢/٩٩)، وقال عن كثير بن عبدالله اليشكريِّ: «أورده ابن أبي حاتم (١٥٤/٢/٣) من رواية أربعةٍ من الثقاتِ، ولم يذكر فيه جرحاً، ولا تعديلاً، وثمة خامس روى عنه أيضاً، وهو زيد بن الحباب كما جاء في الإصابة، وأمَّا ابن حبان فذكره في الثقاتِ (٣٥٤/٧)، فمثله قد يحسَّن حديثه إذا كان من دونه، ومن فوقه ثقة».

ثم ذكر له عِلَّتين أخريين جهالة الحسن بن عبدالرحمن، وكذا أبوه عبدالرحمن بن عوف القرشي، فرَّق بينه وبين الزهري الصحابي أبو حاتم.

الثاني: عن الحسن البصري (ت: ١١٠)(١) قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أنزل الله ـ عزَّ وجلَّ ـ آية إلا لها ظَهْرٌ وبَطْنٌ، وكلُّ حرفٍ حَدُّ، وكلُّ حَدْ مُطَّلِعٌ»(٢).

وبعد هذا فقد يرتقي الحديث بهذا السياق إلى أن يكون حسناً (٣).



# المطلب الثاني

# أثرُ الحديثِ الواردِ في انتشارِ الأقوالِ الشَّاذِةِ

لقد فَرِح قومٌ بهذا الحديثِ وحَمَلوه على غير وجهه، وصاروا يتلاعبون، ويحرفون الكلم عن مواضعه تحت سِتار الظاهر والباطن، ووصلت الحالُ ببعضِهم أنْ جَعَلوا للباطِن باطناً، فقالوا: إنَّ العلومَ ثلاثةٌ:

<sup>=</sup> قال: وعبدالرحمن هذا الآخر إن لم يذكر إلا في هذا الحديثِ بهذا الإسنادِ فلا تثبت صحبته، بل هو أيضاً لا يُعْرَفُ، وعلى ذلك فهذه عِلَّةٌ ثانيةٌ، والله سبحانه وتعالى أعلم.

ينظر: السلسلة الضعيفة (١٠/٥) رقم (١٣٣٧).

<sup>(</sup>۱) هو أبو سعيد، الحسن بن أبي الحسن (يسار)، أبو سعيد، العابد الزاهد، الفقيه، المفسر، ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر روى عن أنس بن مالك، وابن عمر وأبي برزة.

ينظر: الجرح والتعديل (٤٠/٣)، تهذيب التهذيب (٢٦٣/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو عبيد في فضائل القرآن (٤٣،٤٢)، بإسنادين عن الحسن مرسلاً، وفي سند الثاني على بن زيد بن جدعان، وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٣) وذلك لأنَّ الجملة الأولى من الحديث، وهي قوله: ﴿إِنَّ القرآن نزل على سبعة أحرف، قد صحَّت من حديث ابن عباس تَعْيَّ فيما رواه البخاري (١٠٠/٦)، في كتاب فضائل القرآن، باب أنزل القرآن على سبعة أحرف.

ورواه مسلم أيضاً (٥٦٠/١) رقم الحديث (٨١٨) في كتاب: صلاة المسافرين، وقصرها، باب (بيان أنَّ القرآن على سبعة أحرف، وبيان معناه).

ظاهرٌ، وباطنٌ، وباطِنُ الباطِنِ، فعِلْمُ الشَّرِيعَة ظاهِرٌ، وعِلْمُ الطَّرِيقةِ باطِنُ الباطِنِ<sup>(١)</sup>.

وبالغ بعضُهم في ذلك وصاروا يروونَ حديثاً عَن النَّبي اللهُ: «إنَّ للقُرْآنِ بَطْناً، وللباطِن باطِناً إلى سَبْعةِ أَبْطُن».

ولا ريبَ أنَّ هذا مُخْتَلَقٌ لم يَرْوِهِ أَحَدٌ من أهلِ العِلْم، ولا يوجَد في شيءٍ من كتُبُ الحديثِ(٢).

ويهذه التقاسِيم المكذوبة تَوَصَّلوا إلى إسقاطِ التكالِيف، والتَّنَصُلِ من أوامِر الشَّرْع وتَصْوِيب شَطَحاتِ وضَلالاتِ مشايخِهم، وأقطابِ طريقتِهم، وتقسِيمِ النَّاس إلى خواصِ ثمَّ إلى خواصِ الخواصِ، وإلى جُمهورٍ مُسَيَّرين ومُستَعْبدين مِن قِبل الخواصِ وخواصِهم.

وحَمَلُوا على ذلك ما جاء عن أميرِ المؤمنينَ: عليِّ - تَعَالَيْهِ - أنه قال: «حدِّثُوا الناسَ بما يَعْرِفُون، التُّهُ عِبُونَ أَن يُكَذَّب اللَّهُ ورسولُه»(٣).

فقد جَعَل أبو الوليدِ ابنُ رُشِدِ الحَفِيد<sup>(٤)</sup> المراد بذلك العِلْمَ الباطِنيَّ.

وكذا قالوا فيما يروونه عن علي تَطْقُيه أنّه قال: «لو شَنْتُ لأَوْقَرْتُ مِن تفسيرِ فاتحةِ الكِتابِ كذا وكذا حِمْل جَمَلِ».

وهذا إن صحَّ عن على تَعْالَيْه فهو محمولٌ على تفسيرِ الباطِن الصَّحيح الذي لا يُخالِف الظاهِرَ.

<sup>(</sup>١) الفتوحات الإلهية، لابن عجيبة (٣٣٣) نقلا عن كتاب (جناية التأويل) (٣٠٥).

<sup>)</sup> ينظر: الفتاوي (٢٣١/١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري، باب (من خصَّ بالعلم قوماً دون قوم) (٢٢٥/١ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن أبي قاسم، القرطبي، فيلسوف الوقت، ألف في الفقه، والعربية، والطب، والفلسفة، توفي ٢٠٤ بمراكش.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٠٧/٢١)، شذرات الذهب (٣٠٠/٤).

وأما ما جاء عن على تَعْلَيْكُ من قوله: «أتحبون أن يُكَذَّبَ اللَّهُ ورسولُه» فهو دليلٌ على أنَّ ذلك مما أخبر به النَّبي ﷺ فليس عِلماً باطنياً وَقَفُوا عليه.

ومثل هذا يقال فيما جاء - أيضاً - عن أبي هريرة تعليم أنه قال: «حفظتُ عن رسولِ الله عليه جرابين، أمَّا أحدُهما: فبثثتُه فيكم، وأمَّا الآخرُ: فلو بثثتُه لَقَطَعْتُم هذا البلعومَ»(١).

فلم يكن في الجِراب الذي لم يبتّه أبو هريرة تعظيم شيء مما يَدَّعيه هؤلاء باتفاق العلماء، ولم يكن أبو هريرة تعظيم عندهم مِن الخَواص الذي يعلم أسرارَهم وحقائِقَهم.

وقد جاء مُفسراً: أنَّ الجِرابِ الآخَرَ فيه أخبارُ المَلاحِم والفِتن، وفي ذلك يقول ابن عمر تَعَلِيْقَ : «لو حدَّثكم أبو هريرة أنَّكم تَقْتُلُون خَلِيفَتَكم، وتُخَرِّبون بيتَ ربِّكم، وتَفْعَلُون كذا، وكذا لقُلْتُم: كَذَب أبو هريرة»(٢).

وأمَّا ما يُرُوى عن عمرَ تَعْلَيْهِ أَنَّه قال: «كانَ النبي اللهُ ، وأبو بكرٍ يَتَخَدَّثُان وكنتُ كالزُّنْجِي (٣) بَينهما » فلا يَصِحُ عن عمرَ تَعْلَيْهِ .

### 

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري، باب حفظ العلم (٢١٦/١ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفتاوي ﴿﴿ ١٧٠)، (٢٥٦/١٣)، بغية المرتاد (٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) الزِجِيْلُ من السودانِ. الصحاح (٣٢٠/١ زنج).

<sup>(</sup>٤) هو أبو العبَّاس، تقي الدين، أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام الحراني، الدمشقي العالم المجاهد، سمع، وقرأ من خلق كثير، وألف ونصر عقيدة السلف، وردَّ على العبتدعة والمخالفين، وسُجِنَ مرات، حتى توفي مسجوناً في قلعة دمشق.

ينظر: البداية والنهاية (١٣٥/١٤)، الدرر الكامنة (١٥٤/١).

<sup>(</sup>۵) بِيَطَارِ: الفتاوي (۵/۱۷)، (۲۰۳/۱۳).

# المطلب الثالث المعنى الصَّحيح للحَدِيث

لقد دَرَجَ كثيرٌ من المفسرين ـ رحمهم الله ـ على إيرادِ الوُجُوهِ الكثيرةِ المحتملةِ في الآية، وقَلَّ أن تَجَدِ مفسِّراً اعْتَمَدَ قولاً واحِداً في جميعِ تفسِيرِه.

وهذا بِحَدَّ ذاتِه مُقبولٌ في التفسِيرِ ما دامَ في إطارِ ما تحتمِلُه الآيةُ، وله شاهدٌ مستقيمٌ مِن الشَّرْعِ، بل هو نَوعٌ من التَّدَبُّرِ للقُرآنِ المأمورِ به.

قال أبو الدَّرداء تَعْاقِيهُ: «إنَّكَ لا تَفْقَهُ كلَّ الفِقْهِ حَتى تَرَى للقُرآنِ وجُوهاً كَثيرة»(١).

ومِن قواعِدِ التفسيرِ عندَ العُلماءِ التي يَجِبُ أَن تُراعَى عندَ تفسيرِ كلامِ اللَّهِ: أَنَّ الآية تُحْمَلُ على أُوسَعِ مَعانِيها المحتمِلة، وهو أولى مِن حَمْلِها على بَعْض معناها.

قال الغزالي (ت: ٥٠٥)(٢): «والأخبارُ والآثارُ تدُلُّ على أَنَّ في معاني القرآن مُتَّسَعاً لأربابِ الأفهامِ، قال علي رَيِّاتِيَهِ : (إلاَّ أَن يُؤتِيَ اللَّهُ عَبْداً فَهُما في القُرآنِ)(٢)(٤).

وقال ابنُ القيِّم (ت: ٧٥١) (٥): «المعهودُ من ألفاظِ القُرآن كلِّها أنَّها

<sup>(</sup>١) ينظر: مصنف عبدالرَّزاق (٢٥٥/١١)، حلية الأولياء (٢١١/١).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن محمد بن محمد بن أحمد، الطوسي، الشافعي، ولد سنة (٤٥٠) بطوس، وكان ذكياً سديد النظر، اشتغل بالكلام والجدل والأصولِ والفقه، وبرع فيها، وله رحلات علمية كثيرة، توفي بطوس.

ينظر: طبقات الشافعية، للسبكي (١٩١/٦)، سير أعلام النبلاء (٣٢٢/١٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٢٤٦/١٢ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإحياء (٣٤١/١).

<sup>(</sup>٥) هو أبو عبدالله، محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي، الشهير بابن قيم الجوزية، ولد سنة (٦٩١) تتلمذ على كثيرين، ولازم شيخ الإسلام ابن تيمية، مكثر من التأليف، قام بنشر السنة، ونصرة العقيدة.

ينظر: البداية والنهاية (١٤/ ٢٣٤)، الدرر الكامنة (٢١/٤).

تكونُ دالةً على جُمْلةِ مَعانِ»(١).

وقال الشنقيطي (ت: ١٣٩٣) (٢): «تقرر عند العلماء أنَّ الآية إنْ كانت تحتمل معاني كلُّها صحيحة تعَيَّن حَمْلُها على الجَميع» (٣).

وتطبيقاً لهذا القاعدة تجد أبا الحسن الماوردي (ت: ٤٥٠) مثلاً عورد في تفسير الانكت والعيون) أقوالاً متعددة في تفسير الآية، ثم لا يُصَرِّحُ بترجيح بينها، ففي تفسير (المستقدمين والمستأخرين) من قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْفِرِينَ اللَّهُ السَّتَ فِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلًا عن السلف في الآية (٥٠).

وقريب من ذلك ما تجده في زاد المسير لابن الجوزي (ت: ٥٩٧) (٢) فعند تفسيره قوله تعالى: ﴿وَالشَّفِعِ وَالْوَتِرِ ۞﴾ [الفجر: ٣] أوصل الأقوال في معنى: (الشَّفع والوَتر) عشرين قولاً (٧)، والأقوال في معنى: (الشَّاهد والمشهود) من قوله تعالى: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ۞﴾ [البروج: ٣] أربعة

<sup>(</sup>١) ينظر: جلاء الأفهام (٣٠٨).

 <sup>(</sup>۲) هو محمد الأمين، بن محمد المختار، الجكني، من علماء شنقيط موريتانيا، ولد عام
 (۱۳۰۵) سكن المدينة، ثم الرياض، ثم المدينة، وتوفي في مكة، له من الكتب
 «أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن».

ينظر: الأعلام (٤٥/٦)، وينظر ترجمة للشيخ الشنقيطي في ذيل أضواء البيان، لعطية محمد سالم.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: أضواء البيان (١٢٤/٣)، وينظر: بحث بديع في المسألة في المقدمة التاسعة من مقدمات التحرير والتنوير (١٣/١ ـ ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) هو علي بن محمد بن حبيب، أبو الحسن الماوردي، القاضي، الشافعي، أصولي، مفسر، فقيه، له المصنفات الكثيرة منها: الحاوي في الفقه، الأحكام السلطانية. ينظر: طبقات الشافعية (٧٦٧/٠)، طبقات المفسرين، للسيوطي (٨٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: النكت والعيون (١٥٦/٣)، وينظر: أيضاً (٤٠١/٥).

<sup>(</sup>٦) هو أبو الفرج، عبدالرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي، صاحب التصانيف المشهورة، فَقِيه حَنْبلي، مؤرخ، ومحدّث، ومفسِّر، وواعظ.

ينظر: تذكرة الحفاظ (١٣٤٢/٤)، طبقات المفسرين، للسيوطي (٦١).

<sup>(</sup>۷) ينظر: زاد المسير (۱۰٤/۹).

وعشرين قولاً(١).

وقبلهما إمام المفسرين ابن جرير الطبري (ت: ٣١٠) فإنه يُعَدِّدُ الأقوالَ في الآيةِ، ورُبَّما صَرَّح بصحةِ، واحتمالِ الآيةِ لجميع معانيها المذكورةِ.

ففي تفسير قوله تعالى: ﴿لَا يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا فِمَةً﴾ [التوبة: ٨] أورد الأقْوَالَ عن السَّلف في معنى (الإلِّ)، ثم قال: «والإلُّ: اسم يشتمل على معان ثلاثة: وهي العَهْدُ والعَقْدُ، والحِلْفُ، والقَرَابَةُ، وأيضاً بمعنى: (الله)، فإذا كانت الكلمةُ تَشْمِل هذه المعانِيَ الثلاثة، ولم يكن اللَّهُ خَصَّ من ذلك معنى دون معنى، فالصَّواب أن يعمَّ ذلك كما عمَّ بها جلَّ ثناؤه معانيها الثلاثة»(٢).

وبعد هذه المقدِّمة التي تبين مِن خِلالها مبدأ قَبولِ تَعَدُّد الأقوالِ في الآية الواحدة، فأقول ـ أيضاً ـ إنَّ لفظ الظاهر والباطن وإن كان من الألفاظ التي تَبَنَّتها بعضُ الطوائِفِ الضَّالةِ على ما سَبقت الإشارةُ إليه في المَطْلَب السَّابق، ويأتي بسطُه ـ إن شاء الله ـ في المبحث الثاني إلا أنَّ اللفظين ـ الظاهر والباطن ـ يمكن تفسيرُهما بما لا يُخالِف كتاباً ولا سُنَّة، وبه يَتَّضِحُ المعنى الصَّحِيح للظهر والبطن المذكورين في الحديث.

فقد أورد ابنُ الأثِير (ت: ٦٠٦) أربعة أقوالٍ في معنى الظهر والبطن، فقال:

«قيل: (ظهرها): لفظها، و(بطنها): معناها.

وقيل: أراد بالظهر ما ظهر تأويله، وعرف معناه، وبالبطن ما بطن تفسيره.

<sup>(</sup>١) ينظر: زاد المسير (٩/ ٧٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن جرير (۸۰/۱۰)، وينظر ـ أيضاً ـ: (۳۹٦/۱)، (٥٠٥/۱).

<sup>(</sup>٣) هو مجد الدين، أبو السعادات، المبارك بن محمد بن محمد بن محمد، الشيباني، المجزري، المحدّث اللَّغوي، الأصولي، مكثرٌ من التأليف، توفي في إحدى قرى الموصل. ينظر: وفيات الأعيان (١٤١/٤)، بغية الوعاة (٢٧٤/٢).

وقيل: قَصَصُه في الظاهر أخبارٌ، وفي الباطن عِبَرٌ وَتَنْبِيه وتَحْذِيرٌ، وغيرُ ذلك.

وقيل: أراد بالظَهْر: التِلاوة، وبالبطن التَّفَهُّم والتَّعْظيم»(١).

والأقربُ من هذه المعاني المذكورةِ هو المعنى الثاني، وهو ما عبَّر عنه الشاطبي (ت: ٧٩٠) صاحب الموافقات (٢) بقوله: «الظاهر: هو المفهومُ العَربيُّ، والباطن: هو مرادُ الله تعالى من كلامه وخِطابه... وله أمثلة تبين معناه بإطلاق، فعن ابن عباس قال: كان عمر يدخلني مع أصحاب النبي على.

فقال عبدالرحمن بن عوف: أتدخله، ولنا بنونَ مِثْلُه؟!

فقال له عمر: إنَّه مِن حيث تَعْلَم، فسألني عن هذه الآية: ﴿إِذَا جَآهَ نَصْبُرُ ٱللَّهِ وَٱلۡفَـٰتُحُ ۗ ﴾ [النّصر: ١ ـ ٣].

فقلت: إنَّما هو أجل رسول الله الله أعْلَمَه إياه، وقرأ السُّورَةَ إلى آخرها.

فقال عمر: والله ما أعلمُ منها إلا ما تعلم (٣).

فظاهر هذه السُّورَةِ أنَّ الله أمر نبيه ﷺ أنَّ يُسَبِّح بحمد ربِّه، ويستغفره إذا نصره الله وفتح عليه، وباطنها أنّ الله نَعَى إليه نفسه.

ولما نزل قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣] فرح الصحابة، وبكى عمر!

وقال: ما بعد الكمال إلا النقصان، مستشعراً نغيه عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) ينظر: النهاية في غريب الحديث (١٦٦/٣).

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي، الغرناطي، الشهير بالشاطبي، كان من أثمة المالكية، من أشهر كتبه الموافقات في الأصول، والاعتصام.

ينظر: الأعلام (٧٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٨/٧٣٤ مع الفتح).

والسلام، فما عاش بعدها إلا واحداً وثمانين يوماً»(١).

ثمَّ بعد عِدَّة أَمْثِلة بيَّن من خِلالها الظاهر والباطن لبعضِ التُّصوصِ عَقَدَ فَصْلاً اشترط فيه شَرْطين لصِحَّة القولِ بالباطن، ودفعاً لاستغلال الباطِنية وغيرِهم هذا المعنى لمذاهِبِهم الباطِلةِ (٢).

فقال: «أحدهما: أن يَصِحَّ على مقتضى الظاهِر المقرَّر في لسانِ العَرَب، ويَجْري على المقاصِد العَرَبِيَّةِ.

والثاني: أن يكون له شاهِدٌ نَصاً أو ظاهِراً في محلِّ آخرَ يَشْهَدُ لصِحَّته من غير معارض»(٣).

وهذه المسألة نَجِدُها في كلام شيخ الإسلام - رحمه الله - لها طابع التَّقْسِيم والتفريع، وهو في جُمْلته موافِقٌ لما سبق نقله عن الشاطبي - رحمه الله - وخلاصة ما ذكره - شيخ الإسلام - أنَّ القول بالباطن هو قول بالاعتبار والقياس لا من باب دَلالة الألفاظ، وهو الذي تسمِّيه الصوفية إشارة، ومنه ما هو حَقِّ مقبولٌ، وباطلٌ مردودٌ كحالِ عِلْم الظاهِر، ثمَّ ذَكر مِنالاً لما هو حَقُّ مقبولٌ، فقال: «فَمَن سَمِع قولَ الله تعالى: ﴿لَا يَمَسُّهُ إِلّا المُطَهِرُونَ إِنَّهُ اللوحُ المحفوظ، أو المصحف، المُطهَرُونَ إِنَّهُ اللوحُ المحفوظ، أو المصحف، فقال: كما أنَّ اللَّوحَ المحفوظ الذي كُتِبَ فيه حُروفُ القرآنِ لا يَمَسُّه إلا بَدَنُ طاهِر، فمعاني القرآنِ لا يذوقُها إلا القلوبُ الطَّاهِرةُ، وهي قلوبُ بَدَنُ طاهِر، فمعاني القرآنِ لا يذوقُها إلا القلوبُ الطَّاهِرةُ، وهي قلوبُ المتقين، كان هذا معنى صَحيحاً، واعتباراً صَحيحاً، ولهذا يُرْوَى هذا عن طائفة من السَّلف، قال تعالى: ﴿المَّ إِلَى الْكِنْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدًى وَمُوعِظُ لَهُ لِلْمُنْ اللَّهُ اللهِ اللهُ مَنِ اللهُ مَنِ السَّلف، قال تعالى: ﴿المَا لَهُ عَلَى المَا اللهِ اللهُ مَنِ السَّلف، قال تعالى: ﴿هَنَا المَا لَهُ اللهُ مَنِ وَمُونَكُمُ سُبُلُ السَّلَةِ [المائدة: ١٦]، وقال ﴿يَهَدِى بِهِ الللهُ مَنِ السَّلَةُ اللهُ اللهُ اللهُ ذلك»(٤)، وقال ذلك»(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: الموافقات، للشاطبي (٣٨٣/٣٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: بيان ذلك في المبحث الثاني.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الموافقات (٣٩٤/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: رسالة في علم الظاهر والباطن ضمن مجموع الفتاوي (٢٤٢/١٣).

ويزيد ابن القيم ـ رحمه الله ـ المسألة إيضاحاً حين جَعَل القولَ بالباطِنِ قَسِيماً للتفسير على اللَّفظ، والتفسير على المعنى، وشَرَط لصحة ذلك أربعة شروط

فقال: «أن لا يناقِضَ معنى الآية، وأن يَكونَ معنى صَحيحاً في نفسه، وأن يكونَ بينه وبَين معنى الآية ارتباطٌ وأن يكونَ بينه وبَين معنى الآية ارتباطٌ وتلازُمٌ، فإذا اجتمعت هذه الأمورُ الأربعةُ كان استنباطاً حَسَناً»(١).

وبهذا يتبيَّن لنا المحمل الصَّحيح الذي يوجَّه إليه معنى الحديث، ويتبين أيضاً أن القولَ بأنَّ للنصوص باطناً وظاهراً له عِدَّة معالِمُ عندَ أهلِ الحقِّ من أهمِّها:

١ ـ أنَّه لابُدَّ قبل القولِ بدلالة الباطن، اعتماد ما دلَّ عليه الظاهر؛ إذ هو الأصل في المعنى.

قال الغزالي: «ومَن ادَّعى فَهُم أَسْرار القرآنِ، ولم يُحْكم التفسيرَ الظاهِر، فهو كمن يدَّعي البلوغَ إلى صَدْرِ البَيْتِ قبلَ مُجاوَزِةِ البابِ، أو يَدَّعِي فَهْمَ مَقاصِدِ الأَثْراك مِن كلامِهم، وهو لا يَفْهم لغةَ التُّرْك»(٢).

٢ ـ أن القولَ بالباطن كغيرِهِ مِن أقوالِ العُلماءِ فيه الصَّحِيح والضَّعيفُ،
 بل والباطِلُ والمردودُ.

قال شيخ الإسلام: «وقد شاع في كلامِ كثيرٍ مِن النَّاسِ علمُ الظاهر وعلمُ الظاهر وعلمُ الظاهر وعلمُ الباطن، ودخلُ في هذه العِباراتِ حَقُّ وباطِل»(٣).

٣ ـ أن القول بالباطن ليس حِكْراً على طائفة تتولى القولَ فيه دون أخرى، بل هو مَجالٌ رَحْبٌ لكلِّ مَن أُوتِيَ عِلْماً، وبَصِيرةً، "وإنَّما يَنكشِفُ للرَّاسِخين في العلم مِن أَسْرارِه بقَدْرِ غَزَارة علومِهم، وصَفاءِ قلوبِهِم، وتَوَفُّرِ

<sup>(</sup>١) ينظر: التبيان في أقسام القرآن (ص ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إحياء علوم الدين (٣٤٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفتاوى (٢٣٢/١٣).

دواعيهم على التَّدبُّر، وتَجَرُّدِهم للطَّلَب (١).

- ٤ ـ أنَّ طريقَ القولِ بالباطِنِ هو التَّدبُّر والتأمُّل في القرآن حسب المنظور الشرعي، لا مَدْخلَ فيه للمُكاشَفاتِ، والرُّؤى، وما يمُلِيه الهَوى.
- انَّ القولَ بالباطِنِ بالمعنى الصَّحيح موجودٌ في كلام الصَّحابة،
   والسَّلفِ الصَّالح، ولا يلزمُ أن يُسمُّوه بهذا الاسم.

<sup>(</sup>١) ينظر: إحياء علوم الدين (٢٤٦/١).



## المبحث الثاني

## أبرز من تؤثر عنهم الأقوال الشاذة

مما يجدُرُ ذِكرُه في هذا المقام أنَّ القولَ بالباطنِ والظاهرِ، وفِكرةَ التأويلِ الباطِنِيِّ فكرةٌ قديمةٌ ترجِع إلى أصولٍ يهوديةٍ، ونصرانيةٍ، وهي عندهم ضَرورة عَقَدِية في تناولهم نصوصَ الكتابِ المقدَّس(١).

فاليهوديُّ فايلو الإسكندراني (٢٠ ق.م - ٤٠ م) اشتغل بتأويلِ نُصوصِ الكتابِ المقدَّس، وإبداء المعنى الباطني لها؛ ليوفِّق بينها وبين ما عليه اليهود من جهة، وبين ما دَرَسَه مِن فَلْسَفةِ اليونان مِن جهة أخرى، وساعد على رَوَاجِ هذا التَّوجُه كونُه مِن أَسْرةٍ عَرِيقةٍ في الدِّين، فقبِل هذه التأويلاتِ كثيرٌ من الجِيلِ اليَّهودِي الصَّاعِدِ، وعارَضَه في الوقت نفسِه معظمُ أخبارِ اليهودِ حِفاظاً على قَداسَة الكتابِ، ومنعاً مِن التَّفَلُّتِ مِن التشريعاتِ اليهودية.

وقد تأثر بهذا المنهج رجالٌ مِن فلاسفة اليهود وكانوا على صِلَةٍ بالمسلمين، وفي مقدِّمتِهم (سعديا بن يوسف الفيومي) (٢٦٩ ـ ٣٣١ هـ) صاحب (الأمانات والاعتقادات) أكبر كتاب في تأويل المنقول، ألَّفه باللغةِ العَربيةِ ونشره بين المسلمين.

<sup>(</sup>١) دراسات في الفرق، د. صابر طعيمة (ص٨٠).

وساعَد ـ أيضاً ـ على نفوذِ هؤلاء كونُهم يتولَّوْن المناصِبَ الهامَّةَ في الخِلافَةِ العبَّاسِية.

وفي القرن السادس الهجري ظهر (موسى بن ميمون اليهودي) (ت: ماحبُ الكُتُبِ الكثيرةِ باللغةِ العربيةِ، ومِنْ أبرزِها كتابه (دلالة الحائرين) أوَّلَ فيه جميعَ ما ورد في التوراة من صفاتِ الله وأسمائه، وما يتعلق بالبعثِ والجنَّةِ والنَّارِ، وجَعَل كُلَّ ذلك ضَرْباً مِن المجازِ.

وأمَّا عندَ النصارى فظهر على يد (كلمانت الإسكندري) (١٥٠ ـ ٢١٣ م) وكان مُعْجَباً بآراء أفلاطون وفايلو اليهودِي، ثمَّ بعدَه يوحنا الدِّمشقي (٦٧٤ ـ ٧٤٩م)(٢).

وتطبيقاً لسُنَّة الله الكونية في قول النبي الله التبعُنَّ سَنن مَن كان قبلكُم الله السُرِّب الفِحُرُ الباطِنِيُّ إلى الفِحُرِ الإسلامِيِّ، وإلى نُصُوصِ الوَحْيَيْنِ عَنْ طَرِيقِ عبدِالله بنِ سَبَأُ اليَّهودِيِّ (١) الذي ابتدع فِحُرةَ العِلْمِ السِّريِّ عندَ على بن أبي طالب \_ تَعْلَيْهِ \_.

ولمَّا كان الشأنُ كذلك صار هنا مَحَكُّ ومُفْتَرَقٌ بين الفِرَق المُنْتَسِبَة للإسلام واستدلت كلُّ فِرْقة باطِلة على باطِلها بنصوص مِن القُرآن والسُّنةِ مُدَّعِيةً أنَّ وَجْه الدَّلالة في باطِن النَّص الذي يجري من الظاهر مَجْرى اللُّبِّ

ينظر: دراسة وافية حول شخصية عبدالله بن سبأ في كتاب (عبدالله بن سبأ، وأثره في أحداث الفتنة في صدر الإسلام)، د. سليمان بن حمد العودة.

<sup>(</sup>١) هو أبو عِمْران، موسى بنُ مِيْمون بن يوسف بن إسحاق القُرْطُبي، طَبِيْب فيلسوف يهودي تظاهر بالإسلام، له تصانيف باللغة العَربيةِ والعِبْرِيةِ، توفي بالقاهرة، ودفِنَ بفلسطين.

ينظر: قصة الحضارة (١٢٠/١٤)، الأعلام (٧٠٣٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: قصة الحضارة (١٠٣/١١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٠٠/١٣ مع الفتح)، مسلم (٢٠٥٤/٤) رقم الحديث (٢٦٦٩) من حديث أبى هريرة، وأبى سعيد الخدري رضى الله عنهما.

<sup>(</sup>٤) اختلف في نسبه وأصله، ادَّعى الإسلام، وطاف كثيراً من البلاد الإسلامية؛ لإثارة الفتنة، وأول ظهور له في فتنة عثمان بن عفان رضي الله عنه، سنة ٣٤هـ.

مِن القِشْر، وزعمَت أنَّ مَن وقف مع الظاهر كان تحت الآصارِ، والأغْلالِ التي رُفِعت عمَّن تجاوز الظاهر إلى الباطن، وهم المرادون بقوله تعالى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ ۖ [الأعراف: ١٥٧](١).

ومِن أَشْهَرِ الطَّوائِفِ المشتغِلة بالتأويل، وأقدمِها طائفةُ الرَّافِضة، وطائفةُ الباطنيةِ، وبين الطَّائِفتين مِن الاتفاق ما يمكن القولُ معه: إنهما وجهان لعُمْلةٍ واحدةٍ، فهما يَتَّفِقان على القولِ بوجوبِ الإمامِ المعصومِ، وأنَّه المرجِع في تأويلِ الظواهِر، والإشكالاتِ القُرآنية، وعباراتهُم في هذا صَريحة.

قال أبو جعفر الطوسي الرافضي (ت: ٤٦٠)(٢): «واعلم أنَّ الرِّواية ظاهرةٌ في أخبارِ أصحابِنا بأنَّ تفسيرَ القُرآن لا يجوزُ إلا بالأثَر الصَّحيح عن النبي هُمُّ، وعن الأئمة - عليهم السلام - الذين قولهُم حُجَّةٌ كَقَوْلِ النّبي هُمُّ "٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: تلبيس إبليس، ابن الجوزي (١٧٤).

 <sup>(</sup>۲) هو علي بن الحسن بن علي، أبو جعفر الطوسي، فقيه الشيعة وعالمهم، كان ينتمي
إلى مذهب الشافعي، له تفسير كبير، لازم الشيخ المفيد الرافضي مدَّة فتحوَّل رافضياً،
توفي في الكوفة.

ينظر: طبقات الشافعية (١٢٦/٤)، طبقات المفسرين، للسيوطي (٩٣).

<sup>(</sup>٣) التبيان في تفسير القرآن (٤/١).

<sup>(</sup>٤) العلم المكنون والسر المخزون لأبي يعقوب السَّجِستاني ـ نقلاً عن كتاب (بيان مذهب الباطنية وبطلانه)، للديلمي (٤٩).

ولأَجْلِ ما بين الطَّائفتينِ مِن التشابُهِ، بل والتَّداخُلِ نجدُ تأويلاتِهم تدورُ على محورَيْنِ اثنين:

الأول: الثناءُ على أئمتهم وأهلِ البيتِ عِندهم، لا سِيَّما أمير المؤمنين علي بن أبي طالب تَعْطِيعِه .

الثاني: النيل من الصّحابة وتَنْزيل أوصافِ السُّوء عليهم، لا سِيَّما الإمامان أبو بكر وعمر - رضي الله عنهما -.

وتنفرد الرافضة عن الباطنية بمحور ثالث ترتكب من أجله التأويل، وتُنزِّلُ النصوصَ عليه وهو القول بالتَّقِيَّةِ.

وطائقة الباطنية وهذا أحد أسمائها على يكشف عن شَيْء مِن مُسَمَّاها حيث إنه لابدَّ لكلِّ ظاهر من باطِن، وهو المقصودُ في الحقيقة، وهو بمنزلة اللَّبِّ، والظاهِر بمنزلة القِشْر(١).

فصاروا يتأوَّلون أصولَ الدِّين على الكفرِ والشركِ، وأحكامَ الشريعةِ على الإباحَة وما يوافِقُ الهوَى.

وَلهذا ذهب أكثر المتكلمين إلى أنّ غَرَض الباطنية من بدعَتِهم هو الدعوةُ إلى دِينِ المجوس بالتأويلاتِ التي يتأوَّلون عليها القرآنَ والسُّنَّة، فأنكروا الشرائِع والرُّسُلَ وأوَّلوا نصوصَ المعادِ، والجنةِ، والنارِ. فصارت تأويلاتُهم من أشدِّ أنواع التأويلاتِ جِنايةً على الإسلام وأهلِه.

وتجدرُ الإشارةُ إلى أنَّ كُتُبَ الفِرَق والمِلَل والنِّحَل، وإنْ ذكرتْ أنَّ المؤسِسَ لهذه الطَّائِقةِ والمنظِّم لدعوتِها هو ميمون بن ديصان المعروف بالقَدَّاح (٢) إلاّ أنَّ لَقَبَ الباطِنِية لَقَبٌ اصْطِلاحِي تَنْدَرِجُ تحته فِرَقٌ شَتَّى الصِّفَةُ الجامِعَةُ بينها تأويلُ النَّص الظاهِرِ إلى رُموزِ، وإشاراتِ باطنيةٍ.

<sup>(</sup>١) بيان مذهب الباطنية وبطلانه، محمد بن الحسن الديلمي (٣١).

<sup>(</sup>٢) هو ميمون بن بن ديصان - وقيل اسم أبيه داود - بن سعيد، القداح، رأس الفرقة «الميمونية»، كان يظهر التشيع، ويبطن الزندقة، ولد بمكة، وانتقل إلى الأهواز، وتوفي بسورية.

ينظر: الأعلام (٣٤١/٧).

ولذا قال شيخ الإسلام عن ابن رشد: «وهو يَميل إلى باطِنِية الفلاسِفة ليس هو مِن باطِنية الشِّيعة كالإسماعيلية»(١).

وهذه التَّعَدُدِيَّة هي من جُمْلة منهجها الباطِني<sup>(٢)</sup>، فعظم بهذا خطرُها وإن تفاوتَت ظُهوراً على السَّاحة.

فالإسماعيلية من الباطِنية، وهي من أهمِّ الفِرق السياسية، وكوَّنت الفاطِمِيَّة في شَكْل دَولة سِياسِية شَمِلت المغرب، ومِصْر، والشامَ فترةً تاريخيَّة (٣).

والنُصَيْرِيَّة مِن الفِرَق الباطِنية من أنشطِ الفِرق الباطِنية تارِيخياً حتى اليوم (٤).

قال عبدالقاهر البغدادي \_ (ت: ٤٢٩): «اعلَموا \_ أَسْعَدَكم اللَّهُ \_ أَنَّ ضَرَرَ الباطِنية على فِرقِ المسلمين أعظمُ من ضَرَرِ اليهودِ والنصارى والمجوسِ عليهم، بل أعظمُ من مَضَرَّةِ الدَّهْرِية (٥)، وسائرِ أَصْنافِ الكَفَرة عليهم، بل أعظمُ من ضَرَرِ الدَّجَالِ الذي يَظْهَر في آخرِ الزَّمان؛ لأنَّ الذين عليهم، بل أعظمُ من ضَرَرِ الدَّجَالِ الذي يَظْهَر في آخرِ الزَّمان؛ لأنَّ الذين ضَلُوا عن الدِّين بدعُوةِ الباطِنية مِن وقتِ ظهورِ دعوتِهم إلى يومِنا أكثرُ مِن الذين يَضِلونَ بالدَّجالِ في وقْتِ ظهورِه؛ لأنَّ فِتنةَ الدَّجالِ لا تزيدُ مدتُها على أربعين يوماً، وفضائِحُ الباطِنية أكثرُ من عَدَدِ الرَّمْلِ والقَطْر» (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: درء تعارض العقل والنقل (٦/٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مذاهب الاسلاميين، د. عبدالرحمن بدوي (٢/١٥١).

<sup>(</sup>٣) قامت الدولة الفاطمية في المغرب (٢٩٨ ـ ٣٦١)، ثم في مصر (٣٦٢ ـ ٥٦٤)، وقد انتسبت زوراً وكذباً إلى فاطمة بنت محمد ﷺ. وحقيقة مذهبهم الكفتر المحض.

ينظر: درء تعارض العقل والنقل (٥/٥)، منهاج أهل السنة والجماعة (١٠/٧)، وينظر: كتاب «قضية نسب الفاطميين أمام منهج النقد التاريخي» د. عبدالحليم عويس.

<sup>(</sup>٤) ينظر: دراسات في الفرق، د. صابر طعيمة (٧٨).

<sup>(</sup>٥) نسبة إلى الدَّهر لاعتقادهم أنَّ الدهر هو المتصرف. ينظر: البرهان، للسكسكي (٨٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الفرق بين الفرق (٢٦٥، ٢٦٦).

والمتأمِلُ في تأويلاتِ الباطِنيةِ للظواهِر يجِدُ أنَّهم لم يَعْتبروا أيَّ مناسَبَةٍ بين الظاهِرِ والباطِن المزعومِ، لا مِن حيث حقيقةٌ ولا مجازٌ، ولم يقتصِروا مع ذلك على تأويلٍ واحدٍ، بل أثبتوا تأويلا للتأويلِ، وجعلوا للعِبارة الواحدةِ تأويلاتٍ عِدَّةً(١).

وحتى لا تكون تأويلاتهم محلاً للمناقشة مِن أحدٍ أضفوا عليها صِفة الشَّرْعية الملزِمة فزعمَت أنَّ المرجِع في كلِّ هذه التأويلاتِ هو الإمامُ الشَّرْعية الملزِمة فضاحِبُ الحقِّ بالتأويلِ والمرجِعُ الأوَّلُ هو الإمامُ عليُّ بنُ المعصومُ عندَهم، فصاحِبُ الحقِّ بالتأويلِ والمرجِعُ الأوَّلُ هو الإمامُ الصَّامِت، أبي طالب تعلَّيْه، وهو الإمامُ النَّاطِق في حين أنَّ القرآن هو الإمامُ الصَّامِت، ثم وَرِثَ الأَحقِّيَةَ بالتأويلِ بعدَه ابنه الحسن تعلِيْ ثم الحسين تعلِيْه ثمَّ بعدَ استشهاده في كَرْبلاء (سنة: 11) انتقل حقُّ التأويلِ إلى محمدِ بن الحنيفية (ت: (ت: ١١٤) ، ثم إلى عليِّ بنِ الحسين (ت: ٩٤) (٣)، ثم إلى محمدِ الملقب بالصَّادِقِ (ت: الملقب بالطَّادِق (ت: الملقب بالطَّادِق (ت: الملقب بالباقِر (ت: ١١٤) الذي لم يَلْبَث أن مات في حياة

<sup>(</sup>١) ينظر: بيان مذهب الباطنية وبطلانه، محمد الديلمي (٣١).

 <sup>(</sup>٢) هو محمد بن علي بن أبي طالب تعاليه ، يُنسب إلى أمه خولة بنت جعفر الحنفية،
 من أفاضل التابعين، وأشدَّائهم، وُلِد، وتوفي بالمدينة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١١٠/٤)، تهذيب التهذيب (٢٥٠/٩).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو الحسن، علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب تعليه (زين العابدين)،
 تابعي ثقة، يضرب به المثل في الحلم والورع، ولد وتوفي بالمدينة.
 ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٦٨/٤)، تهذيب التهذيب (٧/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) هو أبو جعفر الصادق، محمد بن علي (زين العابدين) بن الحسين بن علي بن أبي طالب تَعْلَيُّه ، من فقهاء التابعين، وعبَّادهم، لقِّب بالباقر؛ مِن (بَقَر العِلم)، أي: شقَّه فعرف أصله وخفيه، دفن بالمدينة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٠١/٤)، تهذيب التهذيب (٣٥٠/٩).

<sup>(</sup>٥) هو أبو عبدالله، جعفر بن محمد (الباقر) بن علي (زين العابدين) بن الحسين بن علي بن أبي طالب تعليه ، من أجلاء التابعين، وعلمائهم، لقب بالصادق حيث لم يُعْرَف عنه كَذِب، ولِد وتوفي بالمدينة.

ينظر: وفيات الأعيان (٣٢٧/١)، سير أعلام النبلاء (٢٥٥/٦).

<sup>(</sup>٦) هو إسماعيل بن جعفر (الصادق) بن محمد (الباقر)، إليه تنسب الإسماعلية، مات=

أبيه، فصارَ ابنه محمد بن إسماعيل<sup>(۱)</sup> من بعدِه، ونظراً لصِغَرِ سِنّه، وكَّل جعفرُ الصَّادِقُ بحفيدِه مَيموناً القَدَّاحَ (ت: ١٧٠) وَصِياً عليه، فاكتسب ميمونُ مِن ذلك مكانَتَه التاريخية، وبدأ الفِكْر الباطِني يَظهر على السَّاحَة السِّياسِيةِ بِشكْلٍ مُنَظَّم فأخذ ميمونُ يُرْسِل دُعاتَه إلى أطرافِ الدَّولة الإسلامية، وأساسُ دعوتِهم أنَّ لكلِّ آيةٍ تفسيراً، ولكلِّ حديثٍ تأويلاً فصاروا يأتونَ كُلاً بما يناسِبه، فصاحِب العبادة يأتونه من باب التَّشكيك في عبادتِهِ، وأنها رموزٌ لها باطِنها الذي لا يعلَمُها إلا المعْصُومُ، وصاحِبُ المجونِ والخلاعَة حسَّنوا مجونَه وخلاعتَه، وألسوها لِبسة شرعية، وهكذا.

وبهذه الطريقة والوسيلة المدروسة أزالوا هَيْبة تَعْظِيم النُّصوصِ مِن قلوبِ أتباعِهم، وصَرَفوا عقولَ النَّاسِ عمَّا نَقَله السَّلفُ مِن الصَّحابة، ومَن بعدَهم فسَهُلَ عليهم قيادة الناسِ إلى مآرِيهِم، والدَّعوة إلى أثمتهم بحجة مَرجِعِيَّتِهم في تأويل النصوص (٢).

## 

وفيما يلي أمثلة لتأويلاتِ أبرز مَن تُؤثَر عنهم الأقوالُ الشاذةُ: أولاً: أمثلة مِن تأويلاتِ الرَّافضة:

١ ـ قال تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴿ الفاتحة : ٦]

هذه الآيةُ ممَّا حَمَلَتُها الرَّافِضَة على الإمامَةِ، ففِي تفسيرِ القُمِّي "عن

<sup>=</sup> في حياة أبيه، وقيل: بل أظهر أبوه موته تقيةً حتى لا يقتله العباسيون. ينظر: الأعلام (٣١١/١).

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إسماعيل بن جعفر (الصادق)، قام بالإمامة بعد وفاة أبيه، وكان يُكني نفسَه بالمكتوم، حذراً من العباسيين.

ينظر: الأعلام (٣٤/٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة د. محمد الجليند لمشكاة الأنوار، للغزالي (٣٣ ـ ٤٧).

 <sup>(</sup>٣) هو على بن إبراهيم، أبو الحسن مؤرخ، مفسر، من فقهاء الإمامية، قال الذهبي:
 رافضي جلد، له تفسير فيه مصائب. توفي سنة ٣٢٩هـ.

أبي عبدِ الله [أي: الحسين بن علي بن أبي طالب] قال: «﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْرَطَ اللهِ الل

٢ ـ قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبَّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ۞ ﴾ [البقرة: ٢].

قَالُوا: ﴿ الْكِنْبُ ﴾ هو عَلِي تَعْلَيْكِ ، و﴿ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ هم شِيْعَةُ عَلِي تَعْلِيْكِ » و الْمُنَّقِينَ ﴾ هم شِيْعَةُ عَلِي تَعْلِيْكِ » (٢).

 ٣ ـ قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ إِلَجِبَتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾ [النساء: ١٥].

فسروا (الجبت، والطاغوت) بأبي بكر وعمرَ ـ رضي الله عنهما ـ (٣).

٤ ـ قال تعالى: ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا﴾ [الكهف: ٩٥]، وقوله ﴿ فَمَا السَّطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴿ إِلَا الكهف: ٩٧] فسَّروا الآيتين بالتَّقَيَّةِ.

## 2000

## ثانياً: أمثلة مِن تأويلات الباطنية:

١ ـ قــال تـعــالـــى: ﴿ أَلْهَـٰكُمُ التَّكَاثُرُ ۚ ﴿ حَتَىٰ ذُدَّمُ الْمَقَابِرَ ﴾ كَلَّا وَ مَتَىٰ ذُدَّمُ الْمَقَابِرَ ﴾ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلَمَ الْلِقِينِ ﴾ لَكَرُونَ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلَمَ الْلِقِينِ ﴾ لَتَرُونَ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلَمَ الْلِقِينِ ﴾ لَتَرَونَ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عَنِ الْلَقِينِ ﴾ [التكاثر: ١ ـ ٨]

<sup>=</sup> ينظر: ميزان الاعتدال (١١١/٣)، لسان الميزان (١٩١/٤)، معجم المفسرين (٣٤٩/١).

<sup>(</sup>١) تفسير القمي (٤٦/١) ط ١٤٠٤ هـ نقلاً عن جناية التأويل (٣١٩).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان في تفسير القرآن، للبحراني (٣٧٦/١)، تفسير العياشي (٢٤٦/١) نقلاً
 عن جناية التأويل (٣٢٧).

قالوا: المرادُ بالمقابرِ أهلُ الضَّلالِ، وزيارُتهم: الرجوعُ إليهم، واتباعُ سَبيلِهم، وسؤالُهم عن النَّعيم، أي: سُؤالُهم عن الأَئِمَّةِ، وما أضاعُوا مِن حَقِّهِم (١٠).

٢ ـ قال تعالى: ﴿ وَلَلْخَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا ﴾ [النحل: ٨]

قالوا: «المرادُ بالخَيْل: الحُجَجُ، والبِغال: النُّقباء، والحِميرُ: الدُّعاةُ» (٢).

٣ ـ قال تعالى: ﴿ وَالِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكَ
 بِهِ تُؤْمِنُونَا ﴾ [غافر: ١٦٠].

قالوا: «إذا دُعِيتُم إلى الإمامِ المستحِقِّ تدابَرْتُم، وتَفَرَقْتُم، ولم تُجِيبُوا دَعْوتَه.

﴿ وَإِن يُثَمَرُكُ بِهِ تُؤْمِنُوا ﴾ يقول: إذا دُعِيتم لمِن وَقَع اسمه على المجهولِ سارَعْتم إليه (٣).

وبعد وقوفِك على هذه التأويلاتِ، بل على هذا الهذَيانِ والخُزَعْبَلاتِ كما يسميها بذلك الغَزَالي (ت: ٥٠٥)<sup>(٤)</sup>، أو الخرافات كما يسميها شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨)<sup>(٥)</sup>، وهي تلاعب مكْشُوفٌ في معاني كلام ربِّ العالمين بَقِي أَنْ تعرِفَ تلاعُباً آخرَ في أَلفاظِ القرآن، وكيف حاولَت الرافضة قِراءة القرآنِ على ما تَخْدِمُ به باطِلَها؟.

ففي تفسير القُمِّي أنّ قارئاً قرأ قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] فقال أبو عبدالله [جعفر الصادق] للقارئ: «خيرَ أمَةٍ يقتلون أميرَ المؤمنين والحسنَ والحسينَ؟!

<sup>(</sup>١) ينظر: تأويل الدعائم (٦٧/٢)، نقلاً عن جناية التأويل (٣٧٩).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) بيان مذهب الباطنية وبطلانه (ص ٥١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: فضائح الباطنية (٥٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: مقدمة في أصول التفسير (٨٨).

فقيل له: وكيف نزلت يا ابن رسول الله؟.

فقال: إنما نزلت: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾، ألا تَرَى مَدْحَ اللَّهِ لَهُم في آخرِ الآية: ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ (تأمرون بالله)»(١).

وفي كتابِ (الكافي)(٢): أنَّ رجلاً قرأ عند أبي عبدالله ـ عليه السلام ـ: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللَّهُ عَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥] فقال: ليس هكذا هي، إنما هي (والمأمونون)! فنحن المأمونون (٣).

ونظائر هذا كثيرٌ مُسَطَّرٌ في كتبهم المُعْتَمَدة عندهم.

يضافُ إلى ذلك عقيدةُ الرافضةِ في كونِ القرآنِ ناقصاً، وأنَّ ما بين أيدِي النَّاسِ اليومَ هو جُزءٌ مما أنزلَ اللَّهُ، فهذه ظلماتٌ بعضُها فوقَ بعض يَعْرِف بها العَبْدُ فَضْلَ نِعْمَة الله عليه حيث هداه الصِّراطَ المستَقِيمَ، وأعاذُه مِن طَرِيقِ المغضوبِ عليهم والضالين.

#### 9 6 7 3 P

## ثالثاً: أمثلة من تأويلات الفلاسِفَة:

أجمع الباحِثون على أنَّ كلِمة الفَلْسفة كلِمة يونانية مكوَّنة من مقطعين تَعْني مَحَبَّة الحِكْمة، فالفَيْلسوفُ إذن هو مُحِبُّ الحِكمة.

ثُمَّ تعددت تعاريفُهم للفَلْسَفَة، وما يَدخُل فيها، وما لا يَدخل، ومِحْوَر هذه التعاريفِ هو تَقْدِيمُ العَقْل، وإعمالُه في القَضَايا التي تُدْرَس مِن قِبَل الفَيْلَسوفِ (٤٠).

<sup>(</sup>١) نقلاً عن كتاب (الشيعة وتحريف القرآن)، محمد مال الله (٦٥).

<sup>(</sup>٢) أحد كتب الرافضة المعتمدة عندهم، وهو عندهم بمنزِلة صحيح البخاري عند المسلمين. ينظر: هدية العارفين (٣٥/٢)، الخطوط العريضة، محب الدين الخطيب (١٣).

<sup>(</sup>٣) الكافي (٣٩٦/٢)، نقلاً عن كتاب (الشيعة وتحريف القرآن) (١٠٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدمة في الفلسفة العامة، د. مصطفى حلمي ود. مختار محمود (ص ٩ ـ ١٢).

وقبل بيانِ شيء من تأويلاتِ الفلاسفة أشيرُ إلى أمورِ:

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨): «الفلاسِفة ليسوا أمَّةً واحِدَةً، لها مقالة في العِلم الإلهي، والطَّبيعي، وغيرها، بل هم أصْناف متفَرِّقون، وبينهم مِن التَّفَرُقِ والاَخْتلافِ ما لا يُحْصِيه إلا الله، أعْظمُ ممَّا بين الملةِ الواحدةِ كاليهودِ والنصارى أضْعافاً مُضاعَفَةً» (١).

قلت: ناهِيك عن الاختلاف عند الفيلسوف الواحِد، وتعدُّدِ النقلِ عنه على وَجْهِ يَتَعَذَّرُ معه التوفيقُ، فهذا أبو نَصْر محمد الفارابي (ت: ٣٣٩)<sup>(٢)</sup> من أوائلِ المشتَغِلين بالفَلْسَفة يَذْكُر عنه شيخُ الإسلام ـ رحمه الله ـ ثلاثة أقوالٍ في حقيقة المعاد، وهذه المسألةُ من كُبْرَى المسائلِ التي خاضَ فيها الفلاسِفَةُ»<sup>(٣)</sup>.

ولم يَشْتغل المسلمون الأوائلُ في الفَلسفةِ، بل ولا العَرَبُ قبل الإسلام، وإنَّما أوَّلُ ظُهورِ للفَلْسَفَةِ في العالم الإسلامي كان مع حَرَكَةِ تَعْرِيبِ الكُتُبِ اليونانِيَّة إلى اللَّغةِ العربيةِ، والتي بَلَغَت ذِرُوتَها في عَهْد الخَلِيفة العبَّاسِيِّ المأمون (ت: ٢١٩)(٤)، وانْبَهَر بعضُ المسلمينَ بِهذا الوافدِ عليهم (٥)، ووَصَلَ إعْجابُ المشتغِلِينَ بِها أنِ اختلفوا في التفضيلِ بين

<sup>(</sup>١) ينظر: الردّ على المنطقيين (٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن محمد بن طرّخان، يعرف بالمعلم الثاني؛ لشرحه مؤلفات أرسطو الذي يُعرفُ بالمعلم الأول، تركي الأصل، ولد في فاراب، وتوفي بدمشق، له نحو مائة كتاب.

ينظر: وفيات الأعيان (١٥٣/٥)، الأعلام (٢٠/٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجواب الصحيح (١١/٦)، شرح الاصفهانية (٢١٣/١).

<sup>(</sup>٤) هو عبدالله بن هارون الرشيد، أبو العباس، سابع الخلفاء العبَّاسيين، ولي الخلافة بعد أخيه الأمين، وله اهتمام بالعلم، قَرَّبَ العُلماء والفقهاء والمحدثين والمتكلمين. ينظر: تاريخ الطبري (٢٩٣/١٠)، تاريخ بغداد (١٨٣/١٠).

<sup>(</sup>٥) على الرغم من أنَّ حركة التعريب هذه قام بها أناس دارت حولهم الشكوك، وفتحت على الأمة الإسلامية باب بدعة، واضْطُهِد من أجلها بعضُ علماءِ السُّنة إلاّ أنَّ بعضَ الباحثين يُبارك هذه الحركة، ويقول: "ويرجع الفضلُ الأكبرُ فيها إلى العباسيين وحدَهم". ينظر: التفسير والمفسرون (١٧/٢).

الفَيلسوفِ والنَّبِيِّ (۱). ووجدوا أنفسهم بين مناهج عقلية تُقدِّس العقل ـ ولا ترى صِحَّة مسألةٍ ما إلا بعد إثباتِها بالعَقل المحْض ـ ونصوص شرعية يقف العَقْلُ عن كثيرٍ من أسرارِها وعِلَلِها، فنشأت حركة التأويلِ للنصوص الشَّرعية وادِّعاء بواطنَ للنُّصوص توافِقُ ـ على زعمهم ـ ما أدَّى إليه العَقْل، وسَمَّوا ذلك توفيقاً بين الدِّين والفلسفة، فنشأ ما يُسَمَّى بالفَلسفة الإسلامية، ونشأ من تَسمَّوا أو سُمُّوا بالفلاسفة الإسلاميين، ولا ريبَ أنَّ ذلك جمعٌ بين الضِّدَين، وإنْ كان لابد من تسمية لهم فالأظهر فيهم أن يقال: (الفلاسفة المنتسبون للإسلام) وفي ذلك بيانٌ لعَمَلِهم، وتوضيحٌ لدخِيلتِهم (۲).

<sup>=</sup> وباحِث آخر يرى أنَّ ذلك من مفاخر عهد العباسيين، وأنَّه من التَّسامُح في الدِّين الذي تميَّز به الخليفة العباسيُّ المأمون. ينظر: تاريخ فلاسفة الإسلام، محمد لطفي (صفحة: م).

فائدة: وفي الغيث المسجم، للصفدي (٩٧/١) ما نَصُه «وحُكِي: أنَّ المأمونَ لما هادَن بعضَ ملوك النَّصارى أظنَّه صاحبَ جزيرة قبرص طَلب منه خِزانة كُتُب اليونان، وكانت عندهم مجموعة في بيت لا يظهر عليها أحدٌ فجمع الملك خواصه من ذَوِي الرأي، واستشارهم في ذلك فكُلُهم أشاروا عليه بعدم تَجْهِيزها إلا مُطْراناً واحداً، فإنَّه قال: جَهُزها إليهم، فما دخَلِت هذه العلومُ على دَولة شَرعية إلا أفسدتُها، وأوقعت بين علمائها.

حدَّثني مَن أثق به أنَّ الشيخ تقِي الدِّين أحمد بن تيمية ـ رحمه الله ـ كان يقول: ما أظنُّ أن الله يُغْفِل المأمونَ، ولا بُدَّ أن يقابلَه على ما اعتَمَدَه مع هذه الأمَّة من إدخالِ هذه العلومِ الفَلسفية بين أهْلها!».

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الأصفهانية (٢١٣/١).

<sup>(</sup>Y) قال شيخ الإسلام: "وكان يعقوب بن إسحاق الكندي فيلسوف الإسلام في وقته ـ أعني الفيلسوف الذي في الإسلام، وإلا فليس الفلاسفة من المسلمين، كما قالوا لبعض القضاة الذين كانوا في زماننا: ابنُ سِينا مِن فلاسفة الإسلام، فقال: ليس للإسلام فلاسفة».

قلت: وكان شيخ الإسلام: يقول عنهم: الفلسفة أو الفلاسفة المنتسبون إلى الإسلام. ينظر: الرد على المنطقيين (١٩٩)، بغية المرتاد (١٨٣).

يرى الدكتور: عبدالفتاح فؤاد: جواز إطلاق (فلاسفة الإسلام)، أو (الفلاسفة الإسلاميين) من باب الاختصار لا من باب الحقيقة، ومراعاة لما عُرِفوا به على مرَّ العصور. ينظر: الفلاسفة الإسلاميون (ص ٩٠٨).

ومن أبرز دُعاة التوفيق بين نصوص الشرع والفلسفة الفارابي (ت: ٣٣٩)، وبعده أبو الوليد ابن رشد الحفيد (٥٢٠، ٥٩٥) فقد أوجَبَ شرعاً النظَرَ في كتب الفلسفة.

وقال: "إنَّ مَثَل مَنْ مَنع النَّظر في كتب الحِكمة مَنْ هو أهلٌ لها - مِنْ أَجلِ أنَّ قوماً من أراذل النَّاس قد يظنُّ بهم أنَّهم ضَلُّوا من قِبل نظرهم فيها - مَثَل مَن مَنع العَطْشان شُرْبَ الماءِ البارِد العَذْب حتى مات من العَطَش؛ لأنَّ قوماً شَرَقوا به فماتوا، فإنَّ الموت عن الماء بالشَّرَق أمْرٌ عارِض، وعن العَطَش أمْرٌ ذاِتيٌّ وضَروريُّ»(١).

ويرى أنَّ تأويلَ ظواهر التُّصوص بما يَتَوافَق مع البراهِين الفَلسَفِية العَقْلية هو الأمانةُ التي أشفقت منها السمواتُ، والأرضُ، والجبالُ المذكورةُ في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْكَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشَفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنَ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ إِنَّهُ ﴾ [الأحزاب: ٧٢].

إلا أنَّ هذه التأويلاتِ التَوْفِيقِية لا يَرى أن تُثبت إلا في كُتُبِ البراهين؛ حتَّى لا يصل إليها إلا أصحابُ البُرْهان، ويَعِيب على الغزالي إثباته تأويلاتِ الظواهر في غير كُتُبِ البراهين، ثم يُعَلِّل ذلك أنَّ تأويلَ الظاهِر يستلزم إبطالَ الظاهِر أولاً، وإثباتَ المعنى المؤول إليه ثانياً، فيخشى على مَن لم يكن مِن أهلِ البراهِين أن يَبْطُلَ عنده الظاهرُ، ثم لا يَثْبُت عنده المعنى المؤولُ إليه فيقعُ في الكُفْر، عَلاوَة على أنَّ مِنْ النَّاسِ مَنْ فَرضُه الظاهرُ فالتأويلُ في حَقِّه كُفُرٌ (٢).

وبهذا يتبين أن تقسيم الناس إلى عامة هم أهل الظاهر، وخاصة لهم الباطن وما خَفِي مِن النصوص،كما قالت به الباطنية هو كذلك مَقولةٌ للفلاسفة.

قال شيخ الإسلام: «وقد عُلِم بالاضطرار أنَّ ما يفسرون به ـ يعني

<sup>(</sup>١) ينظر: فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، لابن رشد (٣٠،٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فصل المقال، لابن رشد (٥٢، ٥٨، ٦٢).

بذلك الفلاسفة ـ كلام الله تعالى، ورسوله هي ، بل وكلام غيرهما ليس داخِلاً في مُرادِهم فَضلاً عَن أن يكونَ هو المراد بل غالِب تفاسيرِهم منافِيةً لما أرادَه الله تعالى، إمّا مِن اللفظ، وإمّا مِن غيرِه (١٠).

وغايةُ ما وجد من تفاسير الفلاسفة هي أقوالٌ منثورةٌ في ثنايا مؤلفاتِهم إذْ لا يُعرَف لهم تفسيرٌ كاملٌ لسُور القرآن.

وأكثرُ ما وُجِد مِن تَفْسيرهم ما كتبه أبو عَلي الحسين بن سِينا المعروف بالشيخ الرئيس (ت: ٤٢٨) (٢) في تفسير قوله تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهُ نُورُ السَّكَوَتِ وَٱلأَرْضِ [النور: ٣٥]، وتفسير سورة الإخلاص والمعوذتين، وهي مطبوعةٌ ضِمنَ رسائل ابن سينا، وتفسيرُ آياتٍ أُخَرَ (٣).

وأياً كان فإن السِّمةَ الواضِحَةَ في تفاسير الفلاسفة هي شرح الحقائق الشرعية بالآراء الفلسفية فصارت ألفاظ القرآن رموزاً وإشاراتٍ إلى معاني يريدونها.

فَفِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا جَعَلَنَا أَضْحَلَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَيِّكُذٌّ ﴾ [المدثر: ٣٠].

يقول ابن سينا: «فمن العادَةِ في الشَّرِيعة تَسْمِيةُ القُوَى اللَّطِيفة المحسوسَةِ ملائِكَة»(٤).

وفي قوله تعالى: ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ﴾ [الناس: ٦].

يقول ابن سينا: «الجِنُّ هو الاستتار، والإنس هو الاستئناس، فالأمورُ المستترِةُ هي الحواسُّ البَّاطِنة، والمستأنِسة هو الحواسُّ الظَّاهِرة» (٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: بغية المرتاد (١٨٤).

<sup>(</sup>٢) هو الحسين بن عبدالله بن الحسن بن سينا، العلاَّمة، الفيلسوف الشهير، صاحب التصانيف في الطب، والفلسفة، والمنطق، ولد سنة (٣٧٠)، وتوفي بهمذان سنة (٤٣٨). ينظر: سير أعلام النبلاء (٣١/١٧)، عيون الأنباء، لابن أبي أصيبعة (٤٣٧)، شذرات الذهب (٣٤٤/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير والمفسرون، للذهبي (٢/٤٢٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: رسائل ابن سينا، نقلاً عن التفسير والمفسرون (٢٨/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق.

وعلى طريقتهم تجدهم يفسرون (المَلَك) بالعَقْل الفعَّال، و(الشيطان) بالنفس الغريزيَّة الشهوانية، وغير ذلك(١).

#### O TO

## رابعاً: أمثلة من تأويلات الصُّوفية:

مِن أوسع الطوائف المنتسبة للإسلام انتشاراً طائفة الصُّوفية، ويعظُم خطرها أَنْ تَزَيَّ أصحابُها بزيِّ العبادة والزهد في الدنيا، ويذكر العلاَّمة ابن خلدون (ت: ٨٠٨)(٢) سَبَبَ نشأتها وأنَّ ذلك رَدَّةُ فِعل لإقبال النَّاس على الدنيا، واشتغالهم بها(٣).

وقد اختُلِف كثيراً في مناسبة هذا الاسم ووجْهِ التَّسَمِّي به، وذكروا في ذلك احتمالات متعددة.

فقيل: هي من الصَّفاء، أو الصَّفْو، أي: صَفاء الرُّوحِ، والسريرة، ورُدَّ أَنْ لو كَانَ كَذَلْكُ لَكَانَ قَيَاسُه (صَفَائِي) أو (صَفَويّ).

وقيل: هي نسبة إلى أهل الصُّفة، وهم فقراءُ الصَّحابَةِ الذين اختَطَّ لهم النبي عَلَيْ صُفَّة في مُؤخَّر المسجِدِ، ولا يَصِح إذْ قياسُ النِّسبةِ (صُفِّي).

وقيل: نسبة إلى الصَّف، وهل هو الصَّف الأول في الصلاة، أو بين يديِّ الله؟

قولان عندهم! ولا يصح أيضاً إذْ قياس النِّسبة (صَفِّي).

ويلحظ أنَّ هذه الأقوال مع عدم صِحَّتِها لُغَة رُوعِيَ فيها جانِبُ التزكية

<sup>(</sup>١) ينظر: جناية التأويل (٤٦٨ ـ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) هو أبو زيد، عبدالرحمن بن محمد بن خلدون الإشبيلي، المؤرخ، والعالم الاجتماعي، تنقل إلى عِدَّة بلادٍ، اشتهر بكتابه العبر، وتوفي فجأة في القاهرة. ينظر: الأعلام (٣٣٠/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مقدمة ابن خلدون (١٤٥).

للترويج لأصحابها<sup>(١)</sup>.

والأقرب لغة وواقعاً ما اختاره شيخ الإسلام، وابن خلدون من بعده أنَّ الصُّوفِية نسبة إلى الصُّوفِ الذي لبِسوه إشارةً إلى زهدِهم في الدنيا(٢).

وبغَضِّ النظر عن بدايتها الأولى، وأوْجُه تسميتها، وصِحَّة مَنْهج من انتسب أو نُسِب إليها مِن عدمه، فالعِبْرَة بالنِّهايات، وكيف أصبح التَّصوف منفذاً للزندقة والإلحاد؟.

إذْ لم تلبث هذه الطائفةُ أنْ تَلوَّثت بالمذاهب الفلسفية القديمة، وصارت في مناهجها شِيعاً وأحزاباً.

وقد بذل المتصوفة غاية جهدهم للتوفيق بين ما هم عليه، وبين نصوص الكتاب والسنّة، فقالوا: بالظاهر والباطن، والحقيقة والشريعة، ولزم ذلك تقسيم النّاس ـ كما قسّمهم غيرهم ـ إلى عامة وخاصة.

وقد تعددت مصادر التّلقِّي عند الصُّوفية بما لا تكاد تجده عند أيِّ فرقة أخرى فالكَشْفُ ورَفْعُ الحِجاب، وما يسمونه بالعِلم اللَّدُنِّي ـ وهو كما يعرفه الغزالي: العلم الذي لا واسطة في حصوله بين النَّفس وبين الباري ـ (٣) هو أحَدُ رَكائِزِ التَّلَقِي عندهم، وهو ـ أيضاً ـ مراتِبُ ومقاماتُ، ويَبْدو أنَّ تعريف الغزالي السَّابِقِ هو تعريفٌ لأعْلى مَراتِبها، وإلا فعندَهم

<sup>(</sup>١) تنظر الأقوال هذه في سبب التسمية وغيرها في:

تلبيس إبليس (ص ٢٠١)، الفلاسفة الإسلاميون والصوفية وموقف أهل السنة منهم، د. عبدالفتاح فؤاد (ص ٦٠ ـ ٦٤)، دراسات في الفرق، د. صابر طعيمة (٩٨)، مظاهر الانحرافات العقدية عند الصوفية، إدريس محمود (٢٥/١).

بقي أن يقال: هذه الاحتمالات هي على القول باشتقاق اللفظة، بينما يذهب القشيري (ت:٤٢٧) إلى أن الكلمة جامدة على غير قياس، على أنَّ بعضهم يرى أنها معربة من كلمة (سوفيا) SOPHIA اليونانية. ينظر: الفلاسفة الإسلاميون والصوفية (٦٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة ابن خلدون (٥١٤)، الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان (٤٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الرسالة اللدنية، للغزالي (١١٦).

التُّلقي عن النَّبي ﷺ، وعن الأولياء كالخَضِر \_ صاحب موسى ﷺ \_ وغيره.

وقد تلوثت بعض الصُّوفِية بما اعتمدوه من أصول الباطنية والفلاسفة من القول بوحْدَة الوُجود والحلولِ والاتِّحاد.

ثم تَبِعَ هذا ما تأثّرت به أيضاً من الأديان الهندية القديمة والنصرانية المحرَّفة لاسيما ما يتعلق في أورادهم وأذكارهم وما يسمُّونه بالرِّياضة النفسية والتي هي تعذيب للنفوس، وتكليف للأبدان، وأخبارهم في هذا مؤلمة وقصصُهم مُحْزِنَة، وهي مع ذلك مناقِبُ لأقطابِهم، ومَحَلُّ تَمَدُّحِ مِن أَتباعهم (۱).

ولا غَرُو بعد تعدد المصادر، وتلوَّن المشارِبِ أَنْ يَكْثُر قِيلُهم في التفسير، وينكشف شيء من ضلالهم فيما سوَّدوا به صحائِف باسم التفاسير، وأوَّل ما يتبادر إلى الذَّهن من هذه التفاسير كتابان:

الأول: ما كتبه أبو بكر بن عربي الطائي الأندلسي (ت: ٦٣٨) في التفسير المنسوب إليه (ت) فهو تفسيرٌ كامِلٌ للقُرآن كلِّه، بناه على الباطن، ولم يتعرض فيه لشيء من الظاهر.

وإليك نموذجاً منه:

قال الله تعالى: ﴿إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِكَ مَا يُوحَىٰ ﴿ إِنْ أَمْدِيهِ فِي التَّابُوتِ فَالْفَيْهِ فِي التَّابُوتِ فَالْفَيْهِ فِي التَّابُوتِ فَالْفِيهِ فِي الْفَافِهِ إِلَىٰ أَخُذُهُ عَدُقٌ لِي وَعَدُقٌ لَلْمُ ﴿ [طه: ٣٨، ٣٩].

<sup>(</sup>١) ينظر: جناية التأويل (٤٨٩ ـ ٧٢٠)، مظاهر الانحرافات العقدية (٥٤ ـ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن علي بن محمد بن أحمد، محيي الدين ابن عربي، تنقل في كثير من البلدان، وأكثر التصانيف، اشتغل بالتصوف، له آراء رديئة، وتأويلات مردودة، عظمه جماعة، وكفَّره آخرون.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٨/٢٣)، طبقات المفسرين، للسيوطى (١١٣).

 <sup>(</sup>٣) يرى بعض الباحثين أن التفسير المطبوع باسم ابن عربي إنّما هو لعبدالرزاق القاشاني،
 وإنما نسب لابن عربي ترويجاً له بين النّاس. ينظر: تفسير المنار (١٨/١)، التفسير والمفسرون (٢٠٠/٢).

الثاني: (حقائق التفسير) لأبي عبدالرحمن محمد بن الحسين السُّلمي (ت: ٤١٢)<sup>(۲)</sup> وأخَّرته ذِكْراً، وإن تقدم زمناً على ابن عربي؛ لأنَّ جهد السُّلمي هو في جمع مقالات من سمَّاهم أهل الحقيقة، كجَعْفَر الصَّادِق (ت: ١٨٧)، والجنيد (ت: ٢٩٧)<sup>(٣)</sup>، والفضيل بن عياض (ت: ١٨٧) وغيرهم، وترتيبها على حسب القرآن، ولذا لم يكن مستوعِباً لكلِّ آي القرآن.

قال ابن الجوزي (ت: ٥٩٧): "وقد جمع أبو عبدالرحمن السُّلمي في تفسير القرآن من كلامهم الذي أكثره هَذَيان لا يحلُّ نحو مجلدين سمَّاه «حقائق التفسير»، فقال في فاتحة الكتاب عنهم إنَّهم قالوا: (إنَّما سمِّيت فاتحة الكتاب لأنَّها أوائل ما فاتحناك به من خطابنا فإنْ تأدَّبت بذلك وإلا حُرمت لطائف ما بعد).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن عربي (٤١/٢).

<sup>(</sup>Y) هو محمد بن الحسين بن موسى السلميُّ، الأزدي، شيخ الصوفية، وعالمهم بخراسان، أكثر من التصانيف، روى عنه الحاكم، وأبو بكر القشيري، وغيرهما. ينظر: طبقات الشافعية، للسبكى (١٤٣/٤)، طبقات المفسرين، للسيوطى (٩٧).

<sup>(</sup>٣) هو أبو القاسم، الجُنيد بن محمد الجنيد النهاوندي، شيخ الصوفية، الزاهدُ المعروفُ، ولد سنة نيِّف وعشرين وماثتين، وتفقه على أبي ثور صاحب الشافعي، واشتغل في التصوف، وعلم الحقيقة.

ينظر: وفيات الأعيان (٣٧٣/١)، سير أعلام النبلاء (٦٦/١٤).

<sup>(</sup>٤) أبو علي، الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر من أكابر العباد الصلحاء، ولد بسمرقند، وسكن مكة وتوفي بها.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٢١/٨)، تهذيب التهذيب (٢٩٤/٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: التفسير والمفسرون (٣٨٤/٢ ـ ٣٨٩).

ثم عقَّب عليه بقوله: «وهذا قبيحٌ؛ لأنَّه لا يختلفُ المفسرون أنَّ الفاتحة ليست أوَّل ما نُزَّل»(١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞﴾ [الغاشية: ١٨].

قال بعضهم: «إلى الأرواح، كيف جالَت في الغيوب؟

قال الحسين [أي: ابن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنهما]: إلى الأسرار، كيف أشرقت بالمكاشفات؟

قوله تعالى: ﴿وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴿ ﴾ [الغاشية: ١٩].

قال بعضهم: أشار تعالى إلى قلوبِ العارفين، كيف أطاقَت حَمْل المعرفة؟

قال بعضهم: أشار إلى الأولياء، كيف نُصِبوا أعْلاماً ومَفْزعاً»<sup>(٢)</sup>.

ولأُجْلِ هذه الشَّطَحَاتِ اشتَدَّ نَكِيرِ العُلماءِ على هذا المسلك، فنقل ابنُ الصَّلاحِ (ت: ٦٤٨) (٢٤) عن الواحِدِيِّ المفسرِ (ت: ٤٦٨) أنه قال: «صنَّف أبو عبدالرحمن السُّلمي (حقائق التفسير)، فإنْ كان قد اعتقد أنَّ ذلك تفسير فقد كفر» (٥٠).

وهذا التفسير نجد شيخ الإسلام قد ذكر أنَّه يتضمن أنواعاً ثلاثة، فقال:

<sup>(</sup>١) ينظر: تلبيس إبليس (٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: حقائق التفسير (٣٦٥).

 <sup>(</sup>٣) أبو عمرو، عثمان بن صلاح الدين عبدالرحمن بن عثمان الشَّهرزوري، الموصِلي الشافعي، ولد سنة (٥٧٧)، وتنقل في طلب العلم، واشتغل بالفتيا والتصنيف.
 ينظر: تذكرة الحفاظ (١٤٣٠/٤)، طبقات الشافعية، للسبكي (٣٢٦/٨).

 <sup>(</sup>٤) هو أبو الحسن، علي بن أحمد بن محمد الواحدي النيسابوري، لازم أبا إسحاق الثعلبي، وصنف التفاسير الثلاثة «البسيط»، «الوسيط»، «الوجيز».

ينظر: طبقات الشافعية، للسبكي (٥/٢٤٠)، طبقات المفسرين، للسيوطي (٧٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: فتاوى ابنِ الصَّلاحِ (١٩٧/١).

«أحدها: نقول ضعيفة عمَّن نقلت عنه، مثل أكثر ما نقله عن جعفر الصادقب

ثانياً: أن يكون النَّقل صَحيحاً، لكن النَّاقِلُ أخطأ فيما قال.

ثالثاً: نقول صَحِيْحة عن قائل مصيب»(١).

ومما يُنبَّه عليه في هذا المقام - مانبَّه عليه الغزالي - أن الصُّوفية وإن شاركوا الباطنية في القول بالباطن إلاَّ أنَّ الصوفية لا يُغفلون المعنى الظاهري، بل يقولون به إلى جانب قولهم بالباطن.

قال الغزالي (ت: ٥٠٥) ـ معلِّقاً على تفسير الصوفية لقوله تعالى: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيَكُ ﴾ [طه: ١٢]: «لا تظننَّ مِنْ هذا الأنموذَج في طريقِ ضَرْبِ الأمثال رُخصَة منِّي في رفع الظواهر، واعتقاداً في إبطالها، حتى أقولَ مثلاً لم يكن مع موسى نعلان، ولم يَسْمِع الخطاب بقوله: ﴿ فَاَخْلَعْ نَعْلَيْكُ ﴾ حاش لله، فإنَّ إبطالَ الظواهِر رَأْي الباطنية الذين نظروا بالعين العَوراء إلى أحد العالَمَيْن، ولم يَعْرِفوا الموازَنَة بين العالَمَيْن، ولم يَفْهَموا وَجْهَهُ بل أقولُ فَهِم موسى مِن الأمْرِ بِخْلع النَّعْلَين اطراحَ الكَوْنَين فامتثل ظاهِراً بِخَلْع نعليه، وباطِناً بطَرْحِ العالَمَيْن فالمثالُ في الظاهِرِ حَقَّ، وأداؤه إلى السِّرِّ الباطِنِ حَقيقة، ولكِلِّ حَقِّ حقيقةٌ "(٢).

قلت: وبهذا تتفق الفلاسفةُ مع الصُّوفية في قولهم: إنَّ هناك ظاهراً يجب إبقاؤه على ما هو عليه، وهو مخاطَب به الجمهور، والدَّهْماء الذين لا يجوز لهم البحث عن باطِنِه.

#### 2000

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوي (۲٤٢/۱۳، ۲٤٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مشكاة الأنوار، للغزالي (١٦٠ أ١٩٢).

تنبيه: من المفارقات ذَكَرَ يحيى العَلَوِيُّ في كتابه الذي هو بتفس مسمَّى كتاب الغزالي (مشكاة الأنوار) (١٠٠) أنَّ من الباطنية من لا يرى إبطالَ الظَّاهِر، ويقول به، فلمالُ مرادَ الغزالي السابق غالب الباطنية.

# الفصل الثاني الأقوال الشاذة في التفسير في عهد التدوين

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: مظانُّ الأقوال الشاذة من كتب التفسير.

المبحث الثاني: أبرز المؤلفات التي عُنيت بنقد الأقوال الشاذة.

المبحث الثالث: أبرز عبارات المفسرين في بيان الأقوال الشاذة.

المبحث الرابع: العلاقة بين الرأي المرجوح في التفسير والرأي الشاذ.



# المبحثُ الأوَّل مَظانُ الأقوالِ الشَّاذةِ مِن كُتُبِ التَّفسير

لقد تعددت جهودُ العلماء في خدمة كتاب الله، وسُطِّرت صُحُفٌ في تفسيره، وبيانِ معانيه، ناهيك عن إعرابه، وقراءاته، وتجويده.

وإذا كان شيخُ الإسلامِ ـ رحمه الله ـ في نهاية القرن السابعِ وبداية القرن الثامن يقول فيما ينقل عنه: «إني وقفتُ على مائةٍ وعِشْرِينَ تفسيراً استحضر من الجميع الصَّحيحَ الذي فيها»(١).

فما ظنك بما انضاف إلى هذا العدد؟

بل ما ظنك بما لم يقف عليه شيخ الإسلام مما كتب من التفسير؟

ولا يُشكِلُ على هذا ما رُوِي عن الإمامِ أحمد بن حَنْبَل (ت: ٢٤١) أَنَّه قال: «ثلاثةُ كُتُبِ لَيس لها أصولٌ: المغازِي، والملاحِم، والتفسير»(٢).

فإنَّ للعلماءِ توجيهينِ في عبارةِ الإمام أحمدَ هذه:

<sup>(</sup>١) ينظر: الوافي بالوفيات (١٥/٧ ـ ٣٣).

<sup>(</sup>۲) يذكره بعضهم بلفظ: (ليس لها إسناد). ينظر: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (۲) (۱۹۲/۲)، مقدِّمة في أصول التفسير (٥٩)، البرهان، للزركشي (١٥٦/٢).

الوجه الأول: أن هذا محمولٌ على الغالب.

قال الزركشي (ت: ٧٩٤)(١): «قال المحققون من أصحابه: ومراده أنَّ الغالبَ أنَّها ليس لها أسانيدُ صِحاحٌ مُتَّصِلةٌ، وإلا فقد صَحَّ من ذلك كثير»(٢).

الوجه الثاني: ما قاله الخطيب البغدادي (ت: ٤٦٣) (٣): «أنه محمولٌ على كتبِ مخصوصة في هذه المعاني الثلاثة، غير معتمدِ عليها، ولا موثوقِ بصحتها، لسوء أحوال مُصَنِّفيها، وعدمِ عَدالة ناقليها وزيادات القصاص فيها (٤).

والتوجيهانِ صَحِيحانِ مَقبولانِ لا تعارُضَ بينَهما.

ولقد جانب الصواب أمين الخولي (ت: ١٣٨٥)(٥) حين اعتمد على

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبدالله الزركشي، ولد في مصر سنة (۷٤٥)، وكان أبوه من الأتراك، ألف في علوم القرآن، والفقه، والأصول، توفي بالقاهرة. ينظر: الدرر الكامنة (۱۷/٤)، طبقات المفسرين، للداودي (۱٦٢/٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: البرهان (۱۰٦/۲).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو بكر، أحمد بن علي بن ثابت، ولد في بغداد سنة (٣٩٢)، وتنقل في طلب العلم، حتى صار من الحفاظ المتقنين والعلماء المتبحرين، اشتهر بتصانيفه الكثيرة.
 ينظر: تذكرة الحفاظ (٣/١١٣٥)، طبقات الشافعية (٢٩/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (١٩٢/٢)، تذكرة الموضوعات، محمد بن طاهر الفتّني (٨٢).

تنبيه: تعقب الدكتور: محمد الذهبي صاحب فجر الإسلام، وضحى الإسلام الأستاذ: أحمد أمين فيما ذهب إليه في تفسير عبارة الإمام أحمد المذكورة أنَّ مراده: نفي الصحة عن جميع الأحاديثِ المرفوعة إلى النبي في التفسير، دون ما نُقِل عن الصحابة والتابعين.

وبين أنه قد صحَّت عن النبي الله أحاديث في التفسير، والإمام أحمد نفسه معترفٌ بها.

ينظر: التفسير والمفسرون (١/ ٤٧، ٤٨).

<sup>(</sup>٥) أحد أعضاء المجمع اللغوي بمصر، تعلم بالأزهر، وانتذب لإلقاء المحاضرات، أسس وتلاميذه مدرسة أدبية، له عِدَّةُ مقالات وبحوث في اللغة والأدب والتفسير، توفي بالقاهرة.

عبارة الإمام أحمد السابقة، وراح يشكك في كلِّ ما هو واردٌ في كتب التفسير مجاراة لمن وَصَفَهُم بالنقَّاد المحدثين (۱) فقال في كلامه عن أحاديث كتب التفسير: «والطّاهر أنَّ كثيراً من هذه الأحاديثِ موضوعٌ لتقرير مسألة شرعية، وإما لأغراض كلامِيةٍ، وإما لمجرد التوضيح، بل قد يكونُ لمحض اللهوِ والتسليةِ، ويذهب النقادُ المحدثون إلى أنَّه لا أملَ في العثور في هذه التفاسيرِ على أخبارٍ صحيحةٍ عن أسبابِ نزول القرآن، وإذاعته في الناس ب

وهكذا لم يَعْتَمِدُ النَّقلُ التَّفسيري على أساس من الثقة وطيد»(٢).

ومن طَوْيِيفِ مَا حُكِي في ذلك أنَّ رَجُلاً جَاءَ إلى مُقاتِل بنِ سُلَيمان (ت: ١٥٠) فقال له: «إنَّ إِنسَاناً سألني: مَا لُونُ كَلْبِ أَصحابِ الكهفِ؟ فلم أُدْرِ مَا أَقُولُ له!

فقال له مقاتلُ: ألا قلتَ: هو أبقعُ، فلو قلتَ، لم تَجِدْ أحداً يَرَدُّ عليك»(٤).

والمقصود أنَّ مظانَّ الأقوالِ الشاذَةِ هي كُتُبُ التفسير التي تمشَّى أصحابها فيها على مذاهب باطلةٍ، وطرقٍ مِعْوَجَّةٍ، وقد سبقت الإشارةُ في المبحثِ السابقِ إلى بعضِ الطوائفِ المنحرفَةِ، وكيف وظَّفَت التفسيرَ لخِدْمَة مذاهِبها؟

فكانت الأقوال الشاذة المخالفة هي الأصل في تلك التفاسير، أمَّا في هذا المبحث فأشير إلى تفاسيرَ مُعْتَمَدَةٍ في بابها لما فيها من حَقِّ، وصَوابٍ،

ینظر: مقدمة كتاب أمین الخولي (التفسیر، نشأته، تدرجه، تطوره) لإبراهیم خورشید
 ۱۳ ـ ۱۳)، الأعلام (۱٦/۲).

<sup>(</sup>۱) مثَّلهم: بالكولد تسيهر، ولا منس، كارًّا دي فو) ينظر: التفسير، نشأته، تدرجه، تطوره، لأمين الخولي (۱۹، ۳۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير، نشأته، تدرجه، تطوره، لأمين الخولي (٢٠، ٣٠).

<sup>(</sup>٣) مقاتل بن سليمان بن بشير، أبو الحسن البلخي، أحد أوعية العلم، مجروحٌ في روايته، له كتاب في التفسير.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٠١/٧)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٣٠/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ بغداد (١٦٥/١٣).

ولكنها ضمَّت في ثناياها أقوالاً شاذة لا على وَجْه الردِّ، والتعقبِ، وإنَّما على وجه الاعتمادِ، والرضا والتغاضي، فصارت بذلك مظنة لوجود الأقوال الشاذة.

وكتبُ التفسيرِ مُتفاوِتَة تفاوتاً كبيراً في هذا المجالِ، والمفسرون بين مستقلِ فيها، ومستكثرِ.

وحَسْبي في هذا المقامِ أَنْ أُسِّمِي أَشْهَرَها، وأَكْثَرَها تداولاً بين قرَّاء التفسير:

أولاً: (النكت والعيون)، لأبي الحسن الماوردي (ت: ٤٥٠).

اعتنى الماوردي بجمع الأقوال الواردة في تفسير آية، أو لفظة قرآنية، وطبيعة الجمع - في الغالب - تقتضي الاستكثار من المادة مع التغاضي عن الضعيف، وما دونه تكثيراً للمَجْموع، وهذا ما يُلْحَظُ بوُضُوحٍ في تفسير الماوَرْدِي.

ففي تفسير قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧] قال: «وفي ﴿غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ [المجادلة: ١٤]، أربعة أقاويل:

أحدها: الغضب المعروف من ألعباد.

والثاني: أنه إرادة الانتقام.

والثالث: أنَّ غضبه عليهم هو ذمُّه لهم.

والرابع: أنه نوعٌ من العقوبة سُمِّي غَضَباً، كما سُمِّيت نِعَمُه رَحْمَة الله الله المابع: أنه نوعٌ من العقوبة سُمِّي غَضَباً، كما سُمِّيت نِعَمُه رَحْمَة الله الله

وجميعُ هذه الأقوالِ ليس فيها القولُ الصحيحُ الذي هو قولُ أهلِ السنَّةِ والمجماعةِ، في إثبات صفة الغَضَبِ على ما يليقُ بالله عَزَّ وجَلَّ؛ فَهِي أقوالٌ شاذَةٌ مخالفةٌ.

ینظر: النکت والعیون (۲۱/۱).

وأمثال هذا كثير جداً، ولعلَّ مَرَدَّ هذا رجوعُه إلى كُتُبِ المعتزلةِ، وهي مملوءةٌ بالأقوالِ الغَريبةِ، والرواياتِ المنكرةِ (١).

## 

ثانياً: (الكشاف عن حقائق التنزيل، وعيون الأقاويل في وجوه التأويل): لأبي القاسم الزمخشري (ت: ٣٨٥)(٢).

والكتاب أشهر من أن يُعرَّف به، وهو الكتاب الوحيد الذي وصل إلينا كاملاً متناولاً للقرآن، وشاملاً للأفكار الاعتزالية (٣).

والزمخشري صاحب سبق في التَنْبِيْهِ على ما شذَّ من الأقوال في التفسير فيما يسمِّيه «بدع التفسير»(٤).

وقد خُدِم الكتابُ مِن عِدَّة جهاتِ فتعقب أحمد ابن المنير الأشعري (ت:  $7٨٣)^{(6)}$  في (ت:  $7٨٣)^{(6)}$  اعتزالياتِ الزمخشري التي قال البلقيني (ت:  $7٨٣)^{(7)}$  في بعضها: «استخرجت من الكشافِ اعتزالاً بالمناقيش»(٧)، وخرَّج الحافظ

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإجماع في التفسير، لمحمد بن عبدالعزيز الخضيري (۱۲۹)، وينظر مثال آخر في (۱۲۹)، ٣٦٤/١).

<sup>(</sup>٢) هو محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي، الملقب بجار الله، كان من رؤوس المعتزلة، ومنظريهم، ولد بزمخشر سنة (٤٦٧)، وكان إماماً في اللغة، والنحو، والأدب.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٥١/٢٠)، طبقات المفسرين، للسيوطي (١٢٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير والمفسرون (١/٤٤٣).

<sup>(</sup>٤) ومنه أخذ الغماري تسمية كتابه، ينظر المبحث الآتي.

<sup>(</sup>٥) هو ناصر الدين، أحمد بن محمد بن منصور الإسكندري المالكي، له إلمامٌ بالفقه والعربية، والتفسير والقراءات، توفي مسموماً في الإسكندرية.

ينظر: طبقات المفسرين، للداودي (٨٩/١)، شذرات الذهب (٧/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٦) هو أبو حفص، عمر بن رسلان بن نصير، البلقيني نسبة إلى بلقينة في مصر، مجتهد حافظ للحديث، ولي القضاء، وتوفي بالقاهرة.

شذرات الذهب (١/٧٥)، الأعلام (٢٦/٥).

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإتقان (٢١٣/٤).

ابن حجر (ت: ٨٥٢) أحاديثه (١)، ووضع كثير من العلماء حواشي عليه (٢).

وبحكم اعتزالية مؤلفِه، وتعصَّبِه لعَقِيدتِه، وتوظيفِه قدرته البلاغية لخدمة هذا المذهب الفاسد، يضاف إلى هذا ضعف بضاعته في الحديث (٣) صار كتابُهُ مظِنَّة لبعضِ الأقوالِ الشَّاذَةِ، وتجد في ثنايا البحث ـ إن شاء الله ـ أمثلة لذلك.

## 

ثالثاً: التفسير الكبير (مفاتيح الغيب): لفخر الدين، الرازي (ت: ٦٠٦)(٤).

والكتاب على كِبَرِه، وطُوْل نَفَسِ مؤلفه فيه، إلاَّ أنَّ انتقادات العلماء توالت عليه (٥٠).

قال أبو العباس ابن خَلِّكان (ت: ٦٨١)(٦): "جمع فيه كلَّ غَرِيْبٍ

<sup>(</sup>١) في كتاب (الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشاف)، وهو مطبوع في ذيل الكشاف.

 <sup>(</sup>٢) من أوسعها وأنفعها حاشية شرف الدين الطيبي (ت: ٧٤٣) في ستة مجلدات سمَّاها
 «فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب».

ينظر: في حواشي الكشاف «منهج الزمخشري في تفسير القرآن» د. مصطفى الصاوي.

<sup>(</sup>٣) ينظر: منهاج السنة (٩١/٧).

<sup>(</sup>٤) هو أبو عبدالله، محمد بن عمر بن الحسين، المعروف بابن الخطيب الشافعي، ولد سنة (٤٤٥) بمدينة الريِّ، رأس في الذكاء، أصولي، مفسر، كان أشعرياً، اشتغل بعلم الكلام، وألف فيه، ثم أعرض عن هذا، وكتب وصيَّته المشهور، توفي بهراة يوم عيد الفطر سنة (٢٠٦).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٥٠١،٥٠٠/٢١)، طبقات الشافعية، للسبكي (٨١/٨ - ٩٦)، لسان الميزان (٤٢٦/٤ ـ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٥) ألف سراج الدين المغربي السرمساحي المالكي كتاب (المآخذ على مفاتيح الغيب) في مجلدين.

ينظر: الإكسير في علم التفسير (٢٦).

 <sup>(</sup>٦) هو أحمد بن محمد بن إبراهيم بن خلكان البرمكي، الشافعي، كان فاضلاً بارعاً متفنناً، تولى القضاء في الشام مرات.

ينظر: طبقات الشافعية، للسبكي (٥/١٤)، شذرات الذهب (٣٧١).

وغَرِيْبَةٍ! »(١).

وقال الطُّوفِي: (ت: ٧١٦)(٢): «ولَعَمْرِي كَمْ فيه من زَلَّةٍ وعَيْب!»(٣).

ومن أطرف ما قيلَ فيه ما قاله أبو حَيان (ت: ٧٤٥)(٤): «جمع الإمام الرازيُّ في تفسيره أشياء كثيرة طويلة، لا حاجة بها في علم التفسير، ولذلك قال بعض العلماء: فيه كلُّ شيء إلا التفسير»(٥).

وقد ذكر غيرُ واحدٍ ممن تَرْجَمَ للرَّاذِي: أَنَّ الرَّاذِي لم يتم تفسيره، واختلفوا في الذي أَكْمَلَه مِن بعده! (٦).

ينظر: الدرر الكامنة (٢٤٩/٢)، شذرات الذهب (٣٩/٦).

ينظر: الدرر الكامنة (٣٠٢/٤)، طبقات المفسرين، للداودي (٢٨٧/٢).

(٥) ينظر: الإتقان (٢١٣/٤).

تنبيه: ورد في كتاب: إلى طه حسين في عيد ميلاده السبعين ـ فصل الرازي «٢٠٦» تعيين البعض بأنه شيخ الإسلام ابن تيمية...!!

نقلاً عن منهج الفخر الرازي. د. محمد إبراهيم (٣٣).

(٦) أهو شمس الدين أحمد بن خليل الخويى (ت: ٦٣٧) أم نجم الدين أحمد بن محمد القمولي (ت: ٧٢٧)؟.

ينظر: وفيات الأعيان (٢٤٨/٤ ـ ٢٥٢)، الدرر الكامنة (٢٠٤/١).

فائدة :

<sup>(</sup>١) ينظر: وفيات الأعيان (٢٤٩/٤).

<sup>(</sup>٢) هو نجم الدين، أبو الربيع، سليمان بن عبدالقوي الطُّوفِي، الصَّرْصَرِي البغدادي، تنقل في طلب العلم، جالس شيخَ الإسلام ابن تيمية، وأفادَ منه، ألف في التفسير والحديث والفقه وأصوله، واللغة، توفي في مدينة الخليل.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإكسير (٢٦).

<sup>(</sup>٤) هو أثير الدين، محمد بن يوسف الجياني، الأندلسي، تنقل في طلب العلم، صنف في التفسير والقراءات والفقه والنحو والصرف وغيرها، وانتشرت كتبه في حياته، توفي في القاهرة.

تناول كثيرٌ ممن درس تفسير الرازي مسألة: هل أكمل الرازي تفسيره أو أكمله غيره؟ =

وقد عِيب عليه تسميته بـ(مفاتيح الغيب)<sup>(١)</sup>.

وكذا إيراده الشبه الشديدة، ثم يقصُرُ في حَلِّها، حتى قال بعض المغاربة: يورد الشبه نقداً، ويحلها نسيئة (٢).

والرازي \_ مع إكثاره النقلَ عَنْ رؤوسِ المعتزلَةِ كالجُبَّائي (ت: ٣٠٣)(٣)،

والمسألة ليس فيها قول فصلٌ، وعمدة من أثبت الكلَّ للرازي، ومن نفى الكلَّ هو الأسلوب في الكتاب وبعض مواضع الإحالات الموهمة فبينما نجد الذهبي في التفسير والمفسرون (٢٩٣/١) يقول: إن القارئ في هذا التفسير لا يكاد يلحظ فيه تفاوتاً في المنهج والمسلك، بل يجري الكتاب من أوله إلى آخره على نمط واحد، وطريقة واحدة...

وقريب من هذا المسلك سلكه صاحب كتاب منهج الفخر الرازي في التفسير (٣٤، ٣٥) د. محمد إبراهيم.

نجد عبدالرحمن المعلمي اليماني (ت: ١٣٨٦) يثبت تفاوتاً بين أسلوب الكتاب، وبما يسميه روح، وأن الكتاب متردد بين أسلوبين، وأحدهما يحاول محاكاة الآخر، وعمد إلى مقارنة بين الأسلوبين والمنهج المتبع فيهما في عدة نقاط كتبها، وانتهى إلى أنَّ القدر الذي من تصنيف الفخر الرازي هو: من أول الكتاب إلى آخر تفسير سورة القصص، ثم من أول تفسير الصَّافات إلى آخر تفسير سورة الأحقاف، ثم تفسير سورة الحديد والمجادلة والحشر، ثم من أول تفسير سورة الملك إلى آخر الكتاب.

قال: وما عدا ذلك فهو من تصنيف أحمد بن خليل الخويي.

ينظر: بحث المعلمي ضمن مجموع رسائل للمعلمي (٩٩ ـ ١٣٤)، تعليق: ماجد الزيادي.

وقد جنح محمد الفاضل ابن عاشور في (التفسير ورجاله) (١٠٠) إلى توفيق بين الأقوال، وأنَّ ما أدخله الخوبي في التفسير هو مسودات وأمالي كانت بيد بعض تلاميذ الرازي!!

فقال: «فالكتابُ بروحه هو للرازي كلُّه، وبتحريره هو مِن وضعِه في الأول، ووضعِ تلميذه الخوبي في الآخِر».

- (۱) ينظر: شرح ابن عيسى لنونية ابن القيم (١٩٠/٢).
  - (٢) ينظر: لسان الميزان (٤٢٧/٤).
- (٣) هو أبو علي، محمد بن عبدالوهاب بن سلام، المعتزلي، البصري، كان متوسعاً في العلم، صاحب التصانيف، منها التفسير الكبير، ومتشابه القرآن. ينظر: سير أعلام النبلاء (١٨٣/١٤)، طبقات المفسرين، للداودي (١٩١/٢).

والكَعْبي (ت: ٣١٩)(١) وأبي مُسْلِم الأصْفَهانِي (ت: ٣٢٢)(٢)، والقاضِي عبدِالجبار (ت: ٤١٥)، والزمخشري (ت: ٥٣٨)، وغيرهم (٣) - مُكْثِرٌ مِن الأقوالِ وتشقيقها، وتوسيع الخِلافِ: إمَّا بما لا يُعرف له قائلٌ أصلاً من السَّلف، وإمَّا بالاحتمالات البعيدة المتكلفة (٤).

ومن أمثلة ذلك الأقوال في تعيين المخاطَبِ بقوله تعالى: ﴿فَيِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ الرحمن: ١٣].

أَوْرَدَ الرَّازِي عند هذه الآية سبعة احتمالات في المخاطَبِ، وهي: الأول: أنَّ الآية خطابٌ للإنس والجنِّ، بدليل السياق وغيره.

وعلى هذا قول الجمهور، وحُكِي إجْماعاً (٥٠).

الثاني: أنَّ الآية خطابٌ للذكر والأنثى.

الثالث: أنَّ التكرار للتأكيدِ كأنَّه قيل: فبأيِّ آلاء ربُك تكذب، فبأيِّ آلاء ربُك تكذب.

الرابع: أنَّ التثنية يُرادُ بها العموم، أي: ليس لأحدِ أن ينكر نِعَمَ الله.

الخامس: أن التثنية باعتبار أن التكذيبَ يكون بالقلب، أو اللسان.

السادس: أنَّ التثنيةَ باعتبار أن التكذيبَ يكون بالدَّلائل السَّمْعِية، أو العَقْلية.

<sup>(</sup>۱) أبو القاسم، عبدالله بن أحمد بن محمود البلْخي، من نظراء أبي علي الجبائي، له كتاب في التفسير، وكتاب في الرد على الرازي في الفلسفة والإلهية. ينظر: تاريخ بغداد (٣١٣/١٤)، سير أعلام النبلاء (٣١٣/١٤).

<sup>(</sup>٢) هو أبو سلمة، محمد بن بحر، المعتزلي، عالم بالتفسير وغيره، صنَّف في التفسير (جامع التأويل لمحكم التنزيل).

ينظر: لسان الميزان (٨٩/٥)، طبقات المفسرين، للداودي (١٠٩/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: منهج الفخر الرازي (٥٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإجماع في التفسير (١٢٤).

<sup>(</sup>٥) حكاه الماوردي، وقال: «في قول الجميع». ينظر: النكت والعيون (٥/٤٢٧).

السابع: أنَّ التثنية باعتبار أن التكذيبَ واقعٌ، أو متوقَّعٌ.

وتَلْحَظُ فِي هَذِه الاحْتِمالاتِ طابَع التَقْسِيم المنطَقِي، والتطْوِيلَ الذَّي لا داعِيَ له (۱۱).

### 

رابعاً: (لباب التأويلِ في مَعاني التَنْزِيلِ): لأبي الحسَنِ، عَلِي بن محمد، المعروف بالخازن (ت: ٧٤١)(٢).

تميَّز هذا التفسير بالأخبار التاريخية، والقَصَص الإسرائيلية، التي لا يكادُ يسلمُ كثيرٌ مِنها أمام ميزانِ العلم الصحيح، والعقلِ السليم (٣).

وقد أكثر الخازن النقل عن الثعْلَبي (ت ٤٧٧) في تفسيره «الكشف والبيان»، من طريق تفسير البغوي (ت: ٥١٦) قال الخازن في بيان ذلك:

«ولما كان كتاب معالِمُ التنزيلِ ـ الذي صَنَّفه الشيخ الجليل، والحَبْر النبيل، الإمامُ العامِل، الكامِل، مُحْيي الشُّنَّة، قدوةُ الأمَّة، وإمامُ الأئمة، مفتي الفرق، ناصر الحديث، ظهير الدين، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، قدَّس الله روحه، ونوَّر ضريحه ـ من أجلِّ المصنفات في علم

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الرازي (٦٦/٢٩)، وينظر كلامُه أيضاً في تفسيرِ أولِ سورةِ المرسلاتِ (٢٦٤/٣٠).

 <sup>(</sup>۲) هو علي بن محمد، لُقِّب بالخازن؛ لأجل قيامه على خزانة الكتب بدمشق، ولد سنة (۲۷۸)، من فقهاء الشافعية، عالم بالتفسير والحديث، توفي في حلب.
 ينظر: الدرر الكامنة (۱۷۱/۳)، طبقات المفسرين، للداودي (۲۲٦/۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير والمفسرون (٣١١/١).

<sup>(</sup>٤) هو أبو إسحاق، أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري، مفسّر، محدّث، عالم بالعربية، أخذ عنه الواحدي.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٣٥/١٧)، طبقات المفسرين، للداودي (٦٦/١).

<sup>(</sup>٥) هو الحسين بن مسعود بن محمد الفراء، شافعي المذهب، وكان صاحب سنة، له مصنفات في التفسير وغيره.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٣٩/١٩)، طبقات المفسرين، للداودي (١٦١/١).

التفسير وأعلاها وأنبلها وأسناها، جامعاً للصَّحيح من الأقاويل، عارياً عن الشُّبه والتصحيف والتبديل، مُحَلَّى بالأحاديث النبوية، مُطَرَّزاً بالأحكام الشرعية، مُوَشَّى بالقَصَصِ الغريبة، وأخبار الماضين العَجِيْبَةِ، مُرَصَّعاً بأحْسَن الإشاراتِ مُخَرَّجاً بأوضَحِ العباراتِ، مُفْرَعاً في قالَبِ الجَمالِ، بأفْصَحِ مقالٍ، فرحم الله مُصَنِّفه، وأجْزَل ثوابه، وجَعَلَ الجنَّة مُنْقَلبه ومَآبه.

ولما كانَ هذا الكتابُ كما وَصَفَتُ، أحببتُ أن أنتخبَ مِن غُرَر فوائده، ودُرَرَ فَرائِده، وزواهر نصوصه، وجواهر فصوصه، مختصراً جامِعاً لمعاني التفسير، ولباب التأويل والتعبير»(١).

ولهذا صارَ تفْسِيرُه مظنَّةً للأقوال الشاذةِ من هذه الناحية، فمثلاً:

عند قوله تعالى: ﴿وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُدَ نَنُطُرُونَ ﴿ وَأَلَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُواللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِلَّاللَّالَالِمُوالِمُواللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَّلَّالِمُ اللَّلَّ اللَّال

أورد قصة خروج موسى على مصر، وأنَّ فرعون رَفَضَ الخروجَ في طلبهم حتى يصيح الديكُ، وأنه ما صاح في تلك الليلةِ ديكٌ، وأنَّ موسى (لم يخرج حتى أخرج معه يوسف) في صندوقٍ مِن مَرْمَر، ودفنه بالشام ثم سرد تفاصيل في ذلك هي من أخبارِ بني إسرائيل (٢).

وقريبٌ مِن هذا السَّرْد، ما تجدُه في قِصَّةِ أَصْحابِ الكَهْف، وسَبَبِ خُرِوجِهم، وتعيين أسماء الفتية (٣)، وكذلك قصة ابتلاء أيوب ﷺ (٤).



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الخازن (٣/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الخازن (٢/٤٤، ٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الخازن (١٨٦/٣ ـ ١٩١).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الخازن (٣/ ٢٦٨ ـ ٢٧٣).

# 

# المبحث الثاني

## أبرز المؤلفات التي عنيت بنقد الأقوال الشاذة

من مستلزمات البحث العلمي أن يتناول الباحث الدراساتِ والأبحاث التي سَبقَت بَحْثه فيفيد منها، ليبدأ مِن حيث انتهى القومُ بما يُسَمَّى بالناحِية (البيليوغرافية)(۱).

وهذا بحدٍّ ذاته اعترافٌ بإنجاز السَّابقين. وإحالة للطالبين المتزودين.

وعلى الرغم مِن أهمية التمجيصِ في الأقوال في التفسير إلا أني لم أقف على كتابٍ عُني ببيانِ الأقوال الشاذة في التفسير بطريقة تأصيلية نَقْدِيَّة، وغاية ما هنالك تنبيهات متفرِّقة تجدُها في ثنايا كتب التفسير، وهي على أهمِّيتها، لا تفي بغرض الباحث المتخصص.

وما وقفتُ عليه في هذا المجال هي كِتاباتٌ مُخْتَصَرَةٌ عالَجَت بعضَ جوانبه، وبعضُها يَغْلِبُ عليه طابعُ الجَمْع، ومن ذلك:

١ ـ (غرائب التفسير وعجائب التأويل)، الأبي القاسم، الكِرْمانِيُّ (ت: بعد ٥٠٠)<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) لفظة (البيلوجرافيا) كلمة يونانية مؤلفة من شِقِّين، يراد بها القوائم الوصفية لمصادر المعلومات، د. عبداللطيف صوفي (٥٨).

<sup>(</sup>٢) هو محمود بن حمزة بن نصر، المعروف بتاج القراء، له تصانيف كثيرة، منها: البرهان في متشابه القرآن، ولباب التفسير، والإيجاز في النحو. ينظر: معجم الأدباء (٢٦٨٦/٦)، وغاية النهاية (٢٩١/٢).

طُبع هذا الكتابُ عن عِدَّة نسخ خطِّية، في مجلدين كبيرين، عام (١٤٠٨)، بتحقيق: شمران سركان يونس العجلي.

وفي مقدمة الكتاب أفصَحَ الكِرْماني عن سبب تأليف الكتاب بقوله: «فإن أكثر العلماء والمتعلمين في زماننا يرغبونَ في غَرائِبِ تفسير القرآن، وعَجائِب تأويله، ويميلون إلى المشكلاتِ والمعضِلاتِ في أقاويله، فجمعتُ في كتابِي هذا منها ما أقدِّرُ أنَّ فيها مَقْنَعاً لرَغبتِهم، ومكتفى لطِلْبتهم» (١).

فالحامِلُ على هذا المؤلَّفِ هو رَغْبةُ مَن ذكرَهم مِن أهل زمانِه (٢).

والكتابُ كما يَصِفُه محقِقُه بقوله: «مؤلفٌ ضَمَّ عِلْماً غزيراً في علوم القرآن المختلِفةِ، يتفقُ مع بعض المؤلفاتِ في تفسير القرآنِ من حيث تناولُه القراءة، والإعراب، واللغة، والتفسير، ويختلف في اختياره الغريب من الإعراب، والتفسير، والقراءةِ واللَّغةِ، إضافةً إلى ذلك، وكذلك اختياره العجيبَ من تأويلِ بعض الآياتِ، فلم يُسبَق بمثلِ هذه السِّمةِ البارزةِ على تأليفه» (٣).

ومع هذا الإطراء من المحقق نجدُ أنَّ صاحبَ كشف الظنون لم يرتضِ الكتاب فيقول: «ضمَّنه أقوالاً هي عجائب عند العوَّام، وغرائبَ عمَّا عُهِدَ عن السلف، بل هي أقوالُ منكرة، لا يحلُّ الاعتقادُ عليها، ولا ذِكْرُها إلا للتَحْذِير»

ثمَّ مثَّل لما استنكره عليه فقال:

مِن ذلك قبولُ مَن قبال في ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّمُلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِيَّ﴾ [البقرة: ٢٨٦]: أنَّه الحُتُّ، والعشق.

<sup>(</sup>١) ينظر: غرائب التفسير (٨٧/١).

 <sup>(</sup>۲) وبه يتبين أنَّ المؤلِف لم يقْصِد بتأليفه التحذير مِن هذه الأقوالِ، خلافاً لما ذكره محقق الكتاب (٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مقدمة المحقق (٧، ٨).

ومِن ذلك قولهم في ﴿وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞﴾ [الفلق: ٣]: أنَّه الذَّكُرُ إذا قام.

وقولهم فِي ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَّفَعُ عِندَهُۥ﴾ [البقرة: ٢٥٥]:

معناها: (مَن ذَلَّ)، أي: مِن الذُلِّ، و(ذي) إشارِةٌ إلى النَّفْسِ.

و(يشفَ) مِن الشِّفاءِ، جَوابِ (مَنْ)، و(عُ) أمرٌ مِنْ (الوَعْيِ)»(١)

وأيّا كان، فالكتابُ يَتَضَمَّنُ بَمْقتضى ما ذَكَرَ أَرْبَعةَ أَنواعِ، وهي (غَرَيْبٌ، وَعَجِيب، وَمُشْكِل، ومُعْضِلٌ).

ولم يبين فرقاً بين هذه المصطلحاتِ (٢)، ولكنه ذكر في آخر الكتاب في تفسير (الغاسق) السابق نقله، فقال: «وكلُّ ما وصفته بالعجيب ففيه أدنى خلل، ونظر» (٣).

والظاهر من هذه العبارة أنَّ العجيبَ أحسنُ حالاً من الغريب، إلاَّ أنه بعد النظر في جملة أقوال ذكرها بعد هذين الوَصْفين (العجيب والغريب) يظهر أنَّ الغريبَ أحسنُ حالاً من العَجيب.

فَعَنْد تَفْسَيْر قُولُه تَعَالَى: ﴿ مَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبَيْضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَبَيْضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَبَيْضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]

قال: «الغريبُ: قولُ أبي عبيدة (٤): الخيطُ: اللونُ، وقول

<sup>(</sup>١) كشف الظنون (٢/٢/١)، الإتقان (٢٠٢/٤).

<sup>(</sup>٢) ذكر محقق الكتاب أنه بسط القول في مفهوم الغريب والعجيب، وكذا حول منهج الكرماني في الفصلين الثاني والثالث من الدراسة، ولكنه أرجأ طبعهما إلى فرصة أخرى.

وليته لم يُرجئ!!

<sup>(</sup>٣) ينظر: غرائب التفسير (١٤١٣/٢).

<sup>(</sup>٤) هو معمر بن المثنى البصري، مولى بني تيم، عالم بالعربية، ومن أكثر الناس رواية لها، أول من صَنَّف في غريب الحديث، أخذ عنه القاسم بن سلام، وأبو حاتم. ينظر: تاريخ بغداد (٢٥٢/١٣)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٢٦/٢).

المبرد(١): الخيط: العَلَم.

العجيب: قول حذيفة: الخيطُ الأبيض: ضوء الشمس»(٢).

ومما يُوضِّحُ أنَّ العجيبَ دون الغريبِ ما ذكره عند تفسير قوله تعالى: ﴿ أَفْتَرَبَتِ اَلسَّاعَةُ وَاَشْقَ الْقَكُرُ ۞﴾ [القمر: ١].

قال: «الغريبُ بل العَجيب: [قول] الحسن: هذا مما يكونُ في يوم القيامة، كقوله: ﴿إِذَا ٱلشَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ إِذَا ٱلشَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

بقي أن يُقال إنَّه مع إكثارِ الكِرْماني من إيراد الغريب والعجيب، إلا أنه يُسْتَذْرَك عليه استغرابه ما ليس بغريب ففي تفسير قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِينَ حَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٨].

قال: «الغريبُ [قول] الحسن: هو الذي يفرش، ويبسط، أي: جعل جهنَّمَ لهم مِهاداً»(٤).

بینما نجد ابن جریر (ت: ۳۱۰) ذکر هذا المعنی، وقال: «وهو وجهٌ حسنٌ، وتأویلٌ صحیح» (ه).

#### 

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن يزيد بن عبدالأكبر، أبو العباس، المبرد، النحوي، اللغوي، الأديب، البصري، صاحب كتاب (الكامل في الأدب)، توفي (۲۸۵).

ينظر: تاريخ بغداد (٣٨٠/٣)، إنباه الرواة (٣٤١/٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: غرائب التفسير (۱/۱۱ ۲۰۱۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق (١١٦١/٢)، وينظر أيضاً (٢٥٤/١، ٢٥٥، ٣٠٩)، (٢٠٩٢/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق (٦٢٣/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٥/١٥) ط. الحلبي.

٢ ـ (بِدَعُ التفاسِيرِ): لعبدالله بن الصّديق الغُمَاري (ت: ١٤١٣)(١).

جَمَعَ فيه مؤلفُهُ طائفةً من الأقوالِ الشاذةِ في التفسيرِ مُرَتِّباً إياها حسب سور القرآن، والمؤلف مع كونهِ أشعرياً مُغالياً، كما يتضح هذا من مقدِّمة كتابه إلا أنَّه اعتمد في جمع مادَتِه على ما ذكره الزمخشري المعتزلي (ت: ٥٣٨) في كشافه، بل وأخذ تسمية الكِتابِ من عِبارته.

قال المؤلف في هذا: «فهذا مُؤلَّفٌ عَجِيبٌ، ليس له في بابه ضَرِيبٌ، تضمن التنبيه على بعض التفاسير المخطئة، وقد تكونُ أحياناً خاطئةً يجب اجتنابها في فهم كلام الله تعالى، والبعد به عن أن تكونَ من جملة معانيه، لنُبُوِّ لفظه عنها، أو مُخالفتها لما تقتضيه القواعِد المأخوذة من الكتابِ والسنّة، أو نحو ذلك، وسمَّيتُه «بِدَعُ التفاسير»، وهي عِبارة الزمخشري في كشافه يقولُها حين يَحْكِي بعض تلك التفاسير، وإن كان هو نفسه قد وقعَ في بعضها بسببِ عقيدته الاعتزاليةِ التي كان صُلْباً فيها، متمسكاً بها حَدَّ التعَصُّبِ بسببِ عَلْطةٍ في الإعرابِ، أو مخالفتِهِ لسببِ التُّزول، ولم أقْصِد بهذا المؤلفِ استيعابَ التفاسيرِ المخطئةِ والخاطِئةِ، فإنَّ ذلك غيرُ متيسر لي الآن، المؤلفِ استيعابَ التفاسيرِ المخطئةِ والخاطِئةِ، فإنَّ ذلك غيرُ متيسر لي الآن، وإنما قَصَدتُ ذِكرَ مُثلِ تكونُ نموذَجاً لما لم يَذْكُرْ، وعُنُواناً عليه»(٢).

ومع اعتماده على الزمخشري في كشافه رجع كثيراً إلى الشريف المرتضى (ت: ٤٣٦) في أماليه المسماة: «غُرر الفوائدِ ودرر القلائد»،

<sup>(</sup>١) هو عبدالله بن محمد بن الصديق الحسني الغماري، ولد في طنجة من بلاد المغرب، له اشتغالٌ بالتصوف، نزل مصر، وحصل على عالمية الأزهر، له مؤلفات كثيرة، غالبها مطبوعٌ.

ينظر: إتمام الأعلام، نزار أباظة، ومحمد المالح (١٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: بِدع التفاسير (٥).

<sup>(</sup>٣) هو علي بن الحسين، أبو طالب، القرشي، الموسوي، ولد سنة (٣٥٥)، له تصانيفُ كثيرةٌ، وكان من الأذكياء، المتبحرين في الكلام والاعتزال، والأدب، والشعر. ينظر: تاريخ بغداد (٤٠٢/١١)، وفيات الأعيان (٣١٣/٣)، سير أعلام النبلاء (٥٨٨/١٧).

ولم يقتصر على ذلك بل له تعقب لبعض التفاسير العصرية، ومن ذلك ما ذكره عند قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكِرِ اَنَ الْأَرْضَ وَكُونَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللَّهُ الللِهُ الللِّهُ الللْهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ الللَّهُ الللْهُ

ومن بدع التفاسير: قول بعض المعاصرين: إنَّ الأرض، يعني: أرض الدنيا يرثها عبادي الصالحون لعمارتها، والغرض بهذا التأويل تأييد الاستعمار الأوروبي، والحض على عدم مقاومته، حيث إنَّ القرآن أخبرَ بأنَّ لهم وِرَاثة أرض الدنيا، وهذا إلحادٌ في القرآن، وكذب على الله، وخروجٌ على دينه، وحضُّ على تركِ فريضة الجهادِ، وإني أبرأ إلى الله من هذا التأويلِ، ومن صاحبه (۱).

وقد قدَّم المؤلفُ لكتابه بمقدمة، قال عنها: «تشتملُ على مسائل هامة» وقد خلَّط المؤلف في هذه المقدمة على قصرِها تخليطاً كثيراً، وذكر بعض آياتِ الصفاتِ كقوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللَّحْنَةُ وَ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، وجعلها ممَّا يمتنع حمْلُها على الحقيقة، فقال: «فالحقيقة هنا ممتنعةٌ ثم اختلف العلماءُ على مذهبين معروفين:

<sup>(</sup>۱) ينظر: بدع التفاسير (۱۰۱)، والمؤلِّف بصَدَدِ رَدٍّ مَن فسَّر (الأرض) بأرضِ الدُّنيا تأييداً للاستعمار.

وإلا فقد قال الله تعالى: ﴿وَهَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَغْلِفَنَّهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ صَحَمَا السَّتَخْلُفُ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّكَنَّ لَمُمْ دِينَهُمُ﴾ [النور: ٥٥].

وقال ابن عباس في الآية السابقة: «أخبر سبحانه في التوراة والزبور، وسابق علمه قبل أن تكونَ السموات والأرض، أن يورثَ أمةً محمد الأرض، ويدخلهم الجنَّة، وهم الصالحون».

ينظر: تفسير ابن جرير (١٠٤/١٧) ط. البابي، تفسير ابن كثير (٣٨٤/٥) تحقيق: السلامة.

تفويض المعنى المراد منها إلى الله تعالى، وهو مذهبُ السَّلَفِ، أو تأويلها بمعانٍ مجازيةٍ معروفةٍ في لغة العربِ، وهو مذهب الخلفِ، إلاَّ أنَّ قليلاً من جَهلةِ المجسِّمةِ حملوها على حقيقتها»(١).

ثم شرع بعد ذلك في مادة الكتاب، مستوعِباً أكثرَ سُورِ القرآنِ، ثم خَتَم كتابه بخاتمة (تشتملُ على نُبذَةٍ جامِعة عن التفاسِير المشهورَة)، تكلَّم من خِلالها على اثنين وثلاثين تفسيراً، ابتدأها بتفسير الطبري (ت: ٣١٠)، وختمها بتفسير القاسمي (ت: ١٣٣٢).

وقد أمتاز كتابُه بَبَعْضِ المناقَشاتِ والتَّعَقب لبعضِ الأقوالِ التي أوْرَدَها خاصَةً ما يتعلقُ منها بخدمَةِ مَذْهَب المعتزلة (٢).

ومن أمثلةِ ذلك ما ذَكره في أوَّلِ مَوضِع في الكتاب فقال:

«قوله تعالى: ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ﴾ [ألبقرة: ٧].

ذكر الزمخشري في هذه الآية وجوها من التأويل، تتضمَّن جميعُها نفي إسناد الختم إلى الله حقيقة، وإنما هو على سبيل التمثيل أو المجاز، وأنّ الخاتِم في الحقيقة هو الشيطانُ أو الكافرُ، وليس للَّه تعالى فِعْلٌ في تَجافِي قلوبِهم عَن الحقية، ونَبوها عن قبولِه، وهو تفسير اعتزالي، فيه اعتساف، وانحراف عن مدلولِ اللفظ، وأدلة الكتابِ والسنَّةِ متضافِرةٌ على إسنادِ الخَتْم والطَبْع إلى الله تعالى، والأصْلُ في الإسنادِ الحقيقة، غرضنا أن نقول: تفسيره هذا من بِدعِ التفاسير، لأنَّه تغييرٌ لمعنى الآية، وعُدُولٌ عمَّا يَقْتَضِيه ظاهرُها لتتمشَّى مع مَذْهَبِه وعقيدَتِه» (٣).

٣ ـ الاتّجاهاتُ المنْحَرِفَةُ في تَفْسير القرآن الكريم (دوافِعها ودفْعُها)، د. محمد حسين الذّهبي (ت: ١٣٩٧) د.

هذا الكتاب هو أحسنُ مِن السابِقَيْنِ مِن حيثُ محاولةُ مُؤلِفِه تأصيلَ

<sup>(</sup>١) ينظر: بدع التفاسير (١٢،١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق (٤٩،٤٥، ٧٨،٦٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بدع التفاسير (١٦).

<sup>(</sup>٤) محمد السيد حسين الذهبي، باحث مفسر، من كبار علماء الأزهر، توفي مقتولاً، من مؤلفاته «التفسير والمفسرون» ينظر: إتمام الأعلام (٢٣١).

المسألة حيث يقول: «وقد رأيتُ أن أتتبعَ هذه الانحرافاتِ في كتب التفسيرِ على اختلافِ عُصُورِها، وتباينِ مذاهبها واتجاهاتها، ثم أجمعُ من هذه الأفكارِ المنحرفةِ، والتأويلاتِ المحُرِّفة لكتابِ الله مُثُلاً عِدَّةً، أرْجِعُها إلى أسبابِها ودوافِعِها التي دفعت بقائليها إلى أن يُسوِّدوا بها صحائف تفاسيرِهم، ثمَّ أَدْفَع هذه الأباطِيل، وأُزيِّفُ هذه السَّخافاتِ والأضاليل... "(۱).

وقد رتَّب كتابَه على مقدِّمةٍ وتسعةِ مقالاتٍ، أشار من خلالها إلى الاتجاه المنحرف في التفسير عند الأخباريين والقصاص، وكيف حصل توسعهم في الإسرائيليات؟

ومَثَّل لهؤلاء بأبي إسحاق الثعلبي (ت: ٤٧٧) في كتابه «الكشف والبيان»، وأبي الحسن الشيحي المعروف بالخازن (ت: ٧٤١) في كتابه «لباب التأويل في معانى التنزيل».

ثم الاتجاه المنحرف لبعضِ أصحابِ المذاهبِ النحوية، ومثَّل لهؤلاء بالزمخشري (ت: ٥٣٨) في بعض المواضع من كشافه، وابن عطية (ت: ٥٤٦)(٢).

ثم الاتجاه المنحرف في تفاسير المعتزلة والشيعة، ثم الخوارج والصوفية، ثم نهاية المطاف مع أصحاب التفسير العلمي، ومع مُدَّعي التجديد من المحدثين.

ومن أمثلةِ ما ناقَشَ فيه المعتزلَةَ ما أورده بقوله:

«ومن أمثلة الاتجاه المنحرف للمعتزلة في التفسير ـ أيضاً ـ ما ذهب اليه القاضي عبدالجبار في كتابه: تنزيه القرآن عن المطاعن (١٤٠) عندما عرض لقوله تعالى في الآية: ١٧٨ من سورة الأعراف: ﴿مَن يَهْدِ أَللَّهُ فَهُوَ

<sup>(</sup>١) ينظر: الاتجاهات المنحرفة (٨).

<sup>(</sup>٢) هو أبو محمد، عبدالحق بن غالب بن عبدالرحمن بن عطية الغرناطي، كان فقيهاً، عالماً بالتفسير والأحكام، ألف تفسيره المسمى: «المحرر الوجيز» فأحسن فيه، وأبدع ينظر: سير أعلام النبلاء (٥٨٧/١٩)، طبقات المفسرين، للداودي (٢٦٥/١).

الْمُهَنَدِى وَمَن يُضَلِلْ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمَنْسِرُونَ ﴿ فَيَقُولُ: مَا نَصُّه: «وربَّمَا قَيل: في قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِى وَمَن يُضَلِلْ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُهْتَدِى وَمَن يُضَلِلْ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنْسِرُونَ ﴿ مَن يُضَلِلْ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنْسِرُونَ ﴿ مَن يَضَلِلُ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَهُ عَلَيْكُولِكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَلْكُولُولُهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَّهُ ع

وجوابنا: أنَّ المراد: «من يهدِ الله إلى الجنَّة والثوابِ فهو المهتدي في الدنيا، ومن يضلل عن الثوابِ إلى العقابِ فأولئك هم الخاسرون في الدنيا، وسبيل ذلك أن يكونَ بعثاً من الله تعالى على الطاعة، وكذلك قوله تعالى: ﴿مَن يُعْلِلِ اللّهُ فَكَلاَ هَادِى لَهُ ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. المراد من يضلله عن الثوابِ في الآخرةِ فلا هادي له إليه، وإن كنَّا أزحنا العلة، وسهَّلنا السبيل إلى الطاعةِ»

وليس من شكِّ في أنَّ القاضي عبدالجبار، ما دفعه إلى هذا الاتجاه المنحرف في تأويل الآية إلا أنَّه اعتقد كبقية المعتزلة أنَّ الله تعالى لا يخلقُ الهدى ولا الضلال، وأنَّهما من جُملةِ مخلوقاتِ العبادِ، وهذا بلا ريبِ اعتقادٌ فاسدٌ، يدفعه قول الله تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ﴾ [الزمر: ٦٢].

على أنَّ التأويلَ الذي تأوله القاضي عبدالجبارِ على ما فيه من تكلفٍ ظاهرٍ تأويلٌ منكوسٌ، حيث جعل الهداية إلى الثوابِ في الآخرةِ، وسيلة الهدايةِ إلى الطاعةِ في الدنيا، وجعل الإضلال عن الثوابِ في الآخرةِ وسيلة إلى الخسرانِ في الدنيا، والترتيب الطبيعي عكس ذلك.

ولا أرِيْدُ أن استقْصِيَ ما للمُعْتَزِلة مِن تأويلاتِ منحرفةِ، ويكفي من يريدُ الاطلاعَ على الكثيرِ في ذلك، أن يقرأ كشاف الزمخشري، وتنزيه القرآنِ عن المطاعنِ للقاضي عبدالجبارِ، وغيرهما من تفاسير المعتزلة، ليقف على ما لهم من تأويلاتٍ يجب أن ينزَّه عنها كتابُ الله عزَّ وجلَّ (١)(٢).

#### 9 ( T)

<sup>(</sup>١) ينظر: الاتجاهات المنحرفة (٥١، ٥٢).

<sup>(</sup>۲) تنبیه: ختم الدكتور: محمد الذهبی كتابه السابق بقوله: «وبعد ولهذا الكتاب قصة»=

وذكر فيها أنَّ الدكتور: رمزي نعنانة ألَّف كتاباً بعنوان «بدع التفاسير في الماضي والحاضر» قد انتحل مادته من كتابه «الاتجاهات المنحرفة» والذي أصل مادته هو من كتابه الآخر «التفسير والمفسِّرون».

قلت: وقد وقفت على كتاب الدكتور: رمزي نعناعة، والتشابه الكبير، بل والتطابق واضح مع كتاب «الاتجاهات» للدكتور الذهبي؛ ولذا أعرضت عن ذكره في هذه الدراسة!!.

#### 



### المحث الثالث

# أَبْرَزُ عِباراتِ المفسرِّين في بيانِ الأقوالِ الشاذَةِ

تنوعَت عباراتُ المفسرِين ـ رحمهم الله ـ في بيانِ ضَعيفِ الأَقْوَالِ، وشاذِّها، وهي مع تَنَوُّعها، متفاوتَةٌ في شِدَّتِها، يَحْكُمُها درجةُ القَولِ، ومَدَى البُعْدِ الذي نأى به.

والجامِعُ في هذه العباراتِ أنَّ الحامِل لأصحابِها هو الذَوْدُ عن كتابِ الله، والذَبُّ أنْ يُلْصَقَ به ما لا يليق به؛ فلا غَرْوَ أَن تشتدَّ عبارَةٌ على قول ركبَ صاحِبُه شَطَطاً، فلِعِظَم ما قال اشتدَّ القَولُ عليه، ففي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

قال أبو عبيدة (ت: ۲۱۰): «معناه: وقلنا للملائكةِ، و(إذ): من حروف الزوائد»(۱).

فَتَعَقَّبَه أبو إسحاق الزجاج (ت: ٣١١)(٢) بقوله: «قال أبو عبيدة و(إذ) هالهنا زائدة، وهذا إقدامٌ من أبي عُبَيْدَة؛ لأنَّ القرآنَ لا ينبغي أن يَتَكَلَّم فيه

ینظر: مجاز القرآن (۳٦/۱، ۳۷).

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن السَّريَّ بن سهل، الزجَّاج نسبة إلى خَرْط الزجاج، من أهل الفضل والدِّين، حسن الاعتقاد، لازم المبرد، صنف في علوم القرآن، واللغة، توفي ببغداد. ينظر: تاريخ بغداد (٨٩/٦)، طبقات المفسرين، للداودي (٩/١).

إلا بغايةٍ تَجْرِي إلى الحقِّ»(١).

ولا تكادُ تَجِدُ مِنْ بَين المفسرِينَ مَن سارَ على عِبارَةِ واحِدَةِ التزمها أكثر من غيرها في نقده للأقوال إلا ما تجده في عبارة صاحب الكشاف الزمخشري (ت: ٥٣٨) حيث أكثر من قوله: "ومن بدع التفاسير».

وليس الغرضُ هنا بيانَ صِحَّة ما وصفه بأنه من بدع التفاسير من عدمه، لاسيما والجانب العَقَدِي الاعتزالي عند الزمخشري سوف يحكم المسألة.

ومن أمثلة ذلك قوله:

قال تعالى: ﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌّ ﴾ [آل عمران: ٤٧].

«ومن بدعِ التفاسيرِ: أنَّ قولها: (ربِّ) نداءٌ لجبريل عليه السلام، بمعنى: يا سيدي (٢٠٠٠).

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَّاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ [الإسراء: ٧١].

قال: "ومن بدع التفاسير: أنَّ الإمام جمعُ (أمَّ)، وأنَّ الناس يدعون يوم القيامة بأمَّهاتهم، وأنَّ الحكمة في الدعاء بالأمهاتِ دون الآباء رعاية حقِّ عيسى ﷺ، وإظهار شرفِ الحسن والحسين، وأن لا يَفْتضحَ أولادُ الزنا، وليت شعري! أيهما أبدعُ أصِحَّةُ لفظِه، أم بهاءُ حكمته؟ (٣).

وعلى عكس الزمخشري تماماً نجد ابن عَطِية (ت: ٥٤٦) مع عنايتِهِ ببيانِ الأقوالِ، والتَمْحِيص فيها، قد تنوعَت عِبارَاتُه الاستدراكِيَّةُ على الأقوالِ التي يستدركُها، بما يمكن أنْ أقول: إنه قد تفنن فيها، ومن عباراته:

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن، للزجاج (۱۰۸/۱)، والنص عند ابن عطية (اجتراء) بدل (إقدام). ينظر: المحرر الوجيز (۱۱۲/۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٤٣١/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٤٥٩/٢)، وفي ثنايا البحث ـ إن شاء الله ـ مزيدُ أمثلة.

- «بعیدٌ مُغیِّرٌ نَمَطَ الكلام» (۱).
- «وفي هذا ذَهابٌ بِرونَق المعنى»(٢).
  - «وهذا قولٌ متداعٍ» (۳).
- «وهذا القولُ ضعيفٌ قليل التمكنِ» (٤).
- «وهذا قولٌ ضعيفٌ من معناه منكور» (٥).
  - (حوهذا تعسف )(٦).

ومثل هذه العباراتِ لا تجدها عند الحافِظَين ابن جرير (ت: ٣١٠)، وابن كثير (ت: ٧٧٤) حيث التزما غالباً وصف القول بالغرابة، والنكارة، والشذوذ، ونحوها، ويظهر أنَّ الصِّبْغَة الحَدِيثية لها تأثيرُها في ذلك، فمثلاً:

في قبوله تعالى: ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا ﴾ [المائدة: ٢٧].

قال الحسن (ت: ١١٠): «ابنا آدمَ ليسا لصُلْبِه، ولم تكن القرابينُ إلا في بني إسرائبل».

قال ابن كثير: «وهذا غريبٌ جداً»(٧).

ینظر: المحرر الوجیز (۲۹۲/۱).

<sup>(</sup>۲) ينظر: المحرر الوجيز (۲/۷۰۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (٣١١/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق (١٨٩/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق (٢٣٩/٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المرجع السابق (١٣٨/١).

 <sup>(</sup>۷) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۹۱/۳)، وینظر: (۸/۲۲)، وینظر تفسیر ابن جریر (۹۱/٤)،
 (۲۸۸/۲).

وفي تفسيرِ الآلوسِي (ت: ١٢٧٠)(١) تستوقِفُكَ عباراتُ استدراك لا تخلو من الطُرْفَةِ، وأخْرى لا تخلو مِن الشِّدَةِ فعند قوله تعالى: ﴿بَل لَّعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ﴾ [البقرة: ٨٨].

أشار إلى قول الواقدي (ت: ٢٠٧)(٢): إن القلة تقتضي العدم، أي: لا قليلاً ولا كثيراً.

ثم ردَّ هذا، إلى أن قال: «ويمكن أن يُقالَ: إنَّ ذلك على طَرِيقِ الكِنايَةِ؛ فإنَّ قلَّةَ الشيء تستتبعُ عدمَهُ في أكثرِ الأوقاتِ، لا على أنَّ لفظَ القِلَّةِ مُسْتَعْمَلٌ بمعنى العَدَمِ، فإنَّه هنا قَوْلٌ بارِدٌ جِدَّا، ولو أوْقَدَ عليه الوَاقِدِيُّ أَلفَ سنةِ»(٣).



<sup>(</sup>۱) هو أبو الثناء، محمود بن عبدالله بن محمود الحسيني، الآلوسي، شيخ علماء العراق في عصره، مفسر، محدث، أديب، لغوي، ولد ببغداد عام ١٢١٧هـ. ينظر: مقدمة (روح المعاني)، معجم المفسرين (٢٦٥/٢).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عمر بن واقد الأسلمي، القاضي، صاحب التصانيف والمغازي، قال الذهبي: أحد أوعية العلم على ضعفه المتفق عليه.

ينظر: تاريخ بغداد (٣/٣)، سير أعلام النبلاء (٤٥٤/٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: روح المعاني (٣١٩/١)، ومما شدَّد فيه الآلوسي ـ عفا الله عنه ـ ما قاله في ردِّ قول الحسن البصري ـ رحمه الله ـ: (ولا يحسن نقله هنا) عند تفسير قوله تعالى في امرأة نوح ولوط ـ عليهما السلام ـ: ﴿فَغَاتَكُهُمّا ﴾ [التحريم: ١٠] قال الحسن: «خانتاهما بالكفر والزنا وغيره ينظر: روح المعاني (١٦٢/٢٨).



# المبحث الرابع العلاقة بين الرأي المرجُوحِ في التفسير والرأيّ الشَّاذِ

لدينا في كلِّ مسألةٍ خلافية راجعٌ ومَرْجوحٌ إذ يتعذَّرُ تصويبُ قولين في مسألةٍ ما، وإلا لم يَكن هناكَ خِلافٌ حَقيقي فِيها، وإنَّما هو خِلافٌ مَرَدُّه تَنُوُّعُ عبارةٍ، أو تقريبُ معنى، أو تَمْثِيل<sup>(١)</sup>.

والراجح والمرجوحُ إنَّما يتبيَّنا بعدَ الترجيح، الذي هو: تقوية أحد الطرفين على الآخر (٢٠).

فالمرْجُوحُ يقابلُ بالراجح، والشاذُ يُقابَلُ بالمقْبُولِ، وإن كان مرجوحاً، فهو مَقبولٌ، أي: غيرُ مَرْدُودٍ، كما يُرَدُّ الشَّاذُ المطَّرَح.

ففي قوله تعالى: ﴿ لَوْلَا يَنْهَنَّهُمُ ٱلرَّبَنِيْتُونَ وَٱلْأَخْبَارُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلْإِثْمَ وَٱكِلَهِمُ السُّحْتُ لَبِلْمُ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٦٣].

قال ابن جرير (ت: ٣١٠): «الربَّانيون: جمعُ ربَّاني، وهم العلماءُ البُصَراءُ بسياسة الناس، وتدبيرِ أمورِهم، والقيامِ بمصالحهم»(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة شيخ الإسلام (٣٨، وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحصول (٥٢٩/٥)، شرح الكوكب المنير (٦١٦/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٤٩/٦).

قال مجاهد (ت: ١٠٤)(١): «وهم فوق الأخبارِ»(٢).

و أصلُ المادةِ إمَّا مِنْ التَرْبيةِ، ويقالُ: «الربَّاني الذي يُرَبِّي الناسَ بصغارِ العلم، قبل كباره» (٣).

وإمَّا نسبة إلى (الرَبِّ)، أي: عنده العلمُ به، وبدينه، وزيدت النونُ للمالغة(٤).

وفي معنى (الرَّبانيون) قولان آخران:

قال عبدالرحمن بن زيد (ت: ۱۸۲) (ه): «الرَّبَّانيُّون: الوُلاة» (٢٠).

وقال الحسن (ت: ١١٠): «الرَّبَّانيُّ: عالمُ الإنجيلِ»(٧).

أمَّا القول الأول: فلعلَّ وجْهَهُ أن يُجْمَعَ في الآيةِ بينَ رَادِعَ السُّلطانِ، ورَادِعِ السُّلطانِ، ورَادِعِ الإيمانِ في قوله: (الأحبار)؛ ولكنَّ القولَ مَرجُوحٌ؛ لأنَّ اشتقاقَ الكَلِمَةِ لا يُساعِدُه

وأمَّا قولُ الحسن: فهو خُروجٌ بالآية عن سياقِها؛ فالآيةُ في اليهودِ (^). ولذا قال عنه ابن عطية (ت: ٤٦٥): «شاذٌ بعيدٌ»(٩).

<sup>(</sup>۱) أبو الحجاج المكي، مجاهد بن جَبْر، المقرئ، المفسر، ولد في خلافة عمر بن الخطاب، وأخذ التفسير عن ابن عباس، توفي بمكة، وهو ساجد، وله ثلاث وثمانون سنة. ينظر: تذكرة الحفاظ (٩٢/١)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٠٥/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق (٢/٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (١٦٠/١ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المفردات (١٨٤).

 <sup>(</sup>٥) هو عبدالرحمن بن زيد بن أسلم العدوي، مولاهم، المدني، روى عن أبيه، ضعفوه،
 له التفسير والناسخ والمنسوخ.

ينظر: طبقات المفسرين، للداودي (٢٧١/١)، ميزان الاعتدال (٦٦٤/٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٥١/٦).

<sup>(</sup>٧) ينظر: المحرر الوجيز (٢١٤/٢).

<sup>(</sup>A) ينظر: روح المعانى (١٧٩/٦).

<sup>(</sup>٩) ينظر: المحرر الوجيز (٢١٤/٢) ينظر قريب المثال السابق في المحرر الوجيز (٢٩٨/١).

وإذا تعددت الأقوال في مسألة ما فالغالب أن يكونَ من بينها شاذ أو مرجوح.

فَهِي تَفْسِير قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَانُهُمْ عِنْدَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءً وَتَصْدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥].

ذكر الماوردي (ت: ٤٥٠) خمسة أقوالٍ في معنى (تَصْدِيَة).

الأول: أنَّه التصفيق، ونسبه إلى ابن عباس، وغيره.

الثاني: أنه الصَّد عن البيتِ الحرامِ، ونسبه إلى سعيد بن جبير، وابن زيد.

الثالث: أن يتصدى بعضهم لبعض ليفعل مثلَ فعله، ويصفِرَ له إن غفل عنه، قاله بعض المتأخرين.

الرابع: أنه الضَّجِيج، قاله أبو عبيدة.

الخامس: أنه الصَّدى الذي يُجِيبُ الصَّائحَ، فيردُّ عليه مثلَ قولِه، قاله ابنُ بحر (١).

والوجه الثاني مردودٌ عند ابن جرير (ت: ٣١٠) حيث قال عنه: «قولٌ، لا وجه له»(٢).

ويبقى القولُ الأوَّلُ هو الراجحُ في معنى الآية؛ لأنه الواردُ عن السلف، وما عداه من الأقوال الثلاثة مرجوحاً.

#### 9 (C)

<sup>(</sup>١) ينظر: النكت والعيون (٣١٥/٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن جرير (۲۷/۱۳)، روح المعاني (۲۰۳/۹).

# الباب الثاني أسباب الأقوال الشاذة في التفسير

# الفصل الأول: أسباب الشذوذ المتعلقة بترك طرق التفسير

## المعتبرة:

المبحث الأول: الغفلة عمًّا ورد تفسيره في القرآن نفسه.

المبحث الثاني: الغفلة عمَّا ورد تفسيره في السنَّة الثابتة.

المبحث الثالث: اعتماد أحاديث ضعيفة في تفسير الآية.

## الفصل الثاني: أسباب الشذوذ المتعلقة بالنظم القرآني:

المبحث الأول: تفسير القرآن بمجرد اللغة.

المبحث الثاني: غلبة العجمة على المفسر.

المبحث الثالث: حمل الآية على القليل من لغة العرب دون

ما ظهر وفصح..

المبحث الرابع: تقدير ما لا تحتاجه الآية.

المبحث الخامس: عدم التقدير فيما يتطلب السياق تقديره.

المبحث السادس: التأويل وحمل الآية على المجاز.

المبحث السابع: اعتقاد التقديم والتأخير دون حاجة.

مالمبحث الثامن: التوسع في ذكر المعرَّب في القرآن.

المبحث التاسع: عدم مراعاة أصل الكلمة وتصاريفها.

## الفصل الثالث: أسباب الشذوذ المتعلقة بأسباب النّزول:

المبحث الأول: إغفال سبب نزول الآية.

المبحث الثاني: ضعف سبب النُّزول رواية.

المبحث الثالث: ضعف سبب التُزول دراية.

## الفصل الرابع: التعصُّب العقدِي والمذهبي:

المبحث الأول: التعصُّب العَقدي.

المبحث الثاني: التعصُّب المذهبي الفِقهي.

# الفصل الخامس: الأسباب المتعلقة بالإخلال بالقواعد الأصولية العامة:

المبحث الأول: حمل العام على الخاص من غير دليل.

المبحث الثاني: تقييد ما أطلقه القرآن من غير دليل.

المبحث الثالث: التَّوسُّع في النسخ، وعدمُ التَّنبه لاصطلاحِ السلفِ في ذلك.

المبحث الرابع: مخالفة الإجماع.

## الفصل السَّادس: الأسبابُ المتعلقةُ بالقرائن:

المبحث الأول: الغفلة عن السياق.

المبحث الثاني: إخراج الآية عن نظائرها.

المبحث الثالث: توهم أنَّ آية نظير آية أخرى.

المبحث الرابع: الوقوف مع الظاهر وعدمٍ ملاحظة مقصد الشارع.

المبحث الخامس: اعتبار قيد في الآية دلُّ الدليل على إلغائه.

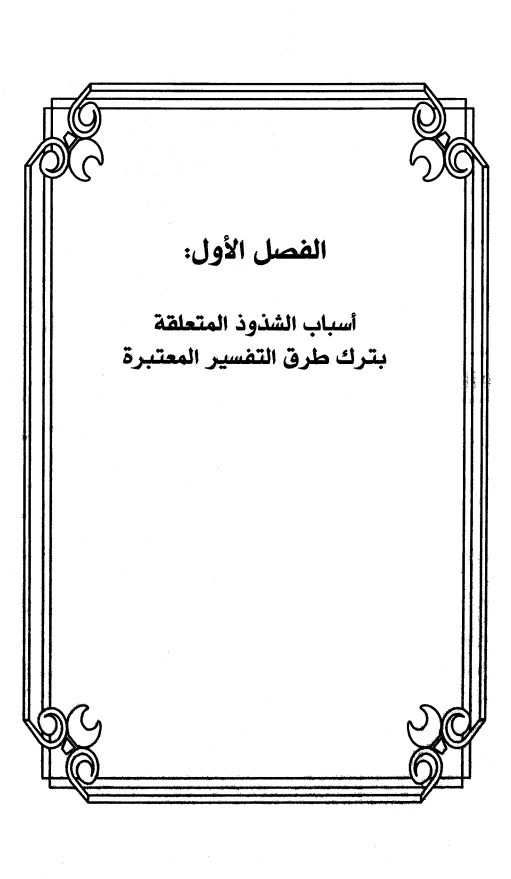
## الفصل السابع: الاهتمام بالمسائل المغفلة وغير الممكنة:

المبحث الأول: تعيين المبهمات.

المبحث الثاني: تعيين المستثنيات.

المبحث الثالث: الخوض في الغيبيات.

المبحث الرابع: التوسُّع في الإسرائيليات.





# 

# المبحث الأول الغفلة عما ورد تفسيره في القرآن نفسه

اتفق العلماءُ على أنَّ أشرفَ الطرقِ وأصَحَّها في تفسيرِ القرآنِ هي تفسيرِ القرآن، إذ لا أحدَ أعلم بمعنى كلام الله جلَّ وعلا من الله جلَّ وعلا، فما أُجْمِل في مَكانٍ فإنَّه قد فسِّر في موضعٍ آخر، وما اختصر في مكانٍ فقد أُجراً.

سُئل أحمد بن يحيى (ت: ٢٩١) (٢): عن (الهلوع) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُومًا ﴿ ﴾ [المعارج: ١٩].

فقال: «قد فسَّره الله فلا تفسير أبين من تفسيره وهو قوله: ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَرُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ الْمُنْرُ مَنُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ الْمُنْرُ مَنُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ الْمُنْرُ مَنُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ الْمُنْرِ مَنُوعًا ﴿ ﴾ [المعارج: ٢٠، ٢١] (٣).

وتَفْسِيرُ القُرآنِ بالقُرآنِ طريقةٌ نبويةٌ سارَ عليها النَّبي اللهُ وسارَ

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة في أصول التفسير (٩٣)، أضواء البيان (٥/١).

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن يحيى، أبو العباس، المعروف ب(تعلب)، النحوي، اللغوي، الكوفي، كان عالماً بالغريب، فاق أهل عصره.

ينظر: بغية الوعاة (٢٩٦/١)، إنباه الرواة (١٧٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظو: تفسير ابن جزي (١٤٧/٣).

<sup>(</sup>٤) من ذلك ما رواه البخاري (١٣/٨ مع الفتح) عن عبدالله بن مسعود تطافح قال: لما نزلت: ﴿الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَرْ يَلْسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمِ﴾ [الأنعام: ١٨٦ شقَّ ذلك على أصحاب رسول الله هي، وقالوا: أيَّنا لم يلبس إيمانه بظلم؟

عليها الصَّحابة ـ رضي الله عنهم ـ، ومن بعدهم التابعون، وخَصَّها بعضُ المفسرين بالتأليفِ(١).

ومرادي بهذا المبحث أن يقال في آيةٍ تفسير خلاف ما دلَّ عليه القرآن نفسه، سواءٌ في السياق بعدها أو في موضع آخر كما يتبين في الأمثلة ـ إن شاء الله \_ أمَّا الأقوالُ التي قيلت في أمرٍ ما، وهي خلافُ ما دلَّ عليه القرآن فهي أوهام لأصحابها، ولا يعني بالضرورة أنهم قالوها تفسيراً لآية (٢).

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنْصُودِ ﴾ [هود: ٨٢].

أورد بعضُ المفسرين في معنى (سِجِّيل) أقوالاً:

قال عبدالرحمن بن زيد (ت: ١٨٢): «السِّجِّيل: السماء الدنيا»<sup>(٣)</sup>.

وقالت فِرقة: هو مأخوذ من لفظ: (السِّجْل) إذا أرسِل الشيء، كما يُرسَل السَّجل.

وقالت فِرقة: هو مأخوذٌ من لفظ: (السَّجْل)، أي: هي من أمرٍ كتب عليهم.

<sup>=</sup> قال رسول الله على: «إنه ليس بذاك، ألا تسمع إلى قولِ لقمان لابنه ﴿إِنَ الشِّرْكَ لَظُنْرٌ عَظِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٣]».

<sup>(</sup>۱) من ذلك ما صنعه الشنقيطي (ت: ۱۳۹۳) في تفسيره المسمى (أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن). وفي مقدمة تفسيره هذا أورد طائفة من أنواع تفسير القرآن بالقرآن (۷/۱ ـ ۳۰).

 <sup>(</sup>٢) من ذلك ما رواه ابن جرير (١/١٥٥) عن علي بن أبي طالب تَعْلَيْكُ في تفسير قوله تعالى ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ﴾ [البقرة: ١٢٧] أنَّ الذي بنى البيتَ هو إبراهيم ﷺ وحده وإسماعيل يومنذ طفلٌ صغيرٌ. قال في روح المعاني (٣٨٤/١): «والصحيح أنَّ الأثر غير صحيح».

ومن ذلك قول عكرمة وغيره إن ليلة القدر هي ليلة النصف من شعبان.

قال في أضواء البيان (٣١٩/٧): «لا شكَّ في أنها دعوى باطلة لمخالفتها لنص القرآن الصريح».

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٩٤/١٢).

وقالت فرقة: (من سجّيل): من جهنم (١١).

قلت: وهذه الأقوال وإن استقامت لغة من حيث مادة (سَجَلَ) لكنها مُغْفِلَة لما فَسَّره القرآنُ نفسُهُ، فإنَّ الله فسَّر هذا السِّجيل في مقام آخر بقوله ﴿حِجَارَةُ مِن طِينِ﴾ [الذاريات: ٣٣].

قال الألوسي (١٢٥٠): "والسِّجِّيل: الطين المتحجِّر؛ لقوله تعالى: ﴿ حِجَارَةٌ مِن طِينِ ﴾، والقرآن يُفَسِّر بعضه بعضاً، ويتعين إرجاعُ بعضِه لبعضٍ في قصَّةٍ واحدة » (٢).

والقولُ بأنَّ السِّجِّيلَ هو الحِجارةُ مِن الطِّين، هو قَول ابن عبَّاسِ تَطْغَيْفِ (ت: ٦٨)، ومجاهد (ت: ١٠٤)، وسعيد بن جبير (ت: ٩٤)<sup>(٣)</sup>، وعكرمة (ت: ١٠٥)<sup>(٤)</sup>، والسُّدِّي (ت: ١٢٧)<sup>(٥)</sup> وغيرهم ـ رحمهم الله ـ<sup>(٦)</sup>.

وذكره ابن كثير (ت: ٧٧٤) واقتصر عليه (٧).

ینظر: المحرر الوجیز (۱۹۷/۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: روح المعاني (١١٣/١٢).

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبدالله، سعيد بن جبير بن هشام، الأسَدِي بالولاء الكوفي، من سادات التابعين، علماً، وفضلاً، وصدقاً، وعبادة، أخذ التفسير عن ابن عباس وغيره، قتله الحجاج.

سير أعلام النبلاء (٣٢١/٤)، طبقات المفسرين، للداودي (١٨٨/١).

<sup>(</sup>٤) هو عكرمة بن عبدالله البربري، مولى ابنِ عباس، وتلميذه، الحافظ، المفسر، حدَّث عن جملة من الصحابة، واختلف فيه اختلافاً كثيراً، روى له البخاري ومسلم مقروناً بغيره.

ينظر: تذكرة الحفاظ (٩٥/١)، تهذيب التهذيب (٢٦٣/٧).

<sup>(</sup>٥) هو أبو محمد، إسماعيل بن عبدالرحمن بن أبي كريمة، الإمام المفسر، المعروف بالشُّدي الكبير، حدَّث عن بعض الصحابة، وورد أنه رأى أبا هريرة، والحسن بن علي، اختلف فيه، فوثقه أحمد، وضعفه ابن معين، وغيره.

ينظر: الجرح والتعديل (١٨٤/٢)، تهذيب التهذيب (٣١٣/١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن جرير (٩٣/١٢ ـ ٩٤)، المحرر الوجيز (١٩٨/٣).

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير ابن كثير (٣٤٠/٤) تحقيق: السلامة.

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُنُونَ مَا أَنَرْلُنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُكَ يَ مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَكُ لِلنَّاسِ فِي الْكِنَابِ أُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ نُوكَ اللَّهِ ﴿ [البقرة: ١٥٩]:

اختلف المفسرون في المراد بقوله (اللاعنون):

قال مجاهد وعكرمة \_ رحمهما \_: «هي دوابُّ الأرض، وهوامُّها من الخنافس والعقارب»(١).

وقال البراء بن عازب والضَحَّاك (ت: ۲۰۲)<sup>(۲)</sup> ـ رحمهما الله ـ: «كلُّ ما عدا بني آدم والجنَّ »<sup>(۲)</sup>.

ويذكرون في ذلك:

أنَّ الكافرَ إذا وُضِع في قبره أتته دابَّةٌ كأنَّ عينيها قِدْران، من نحاس معها عمود من حديدٍ فتضربه ضربه بين كتفيه فيصيحُ فلا يسمعُ أحدُّ صوتُه إلا لعنه، ولا يبقى شيء إلا سمع صوته إلا الثقلين الجنّ والإنس<sup>(1)</sup>.

وقال قتادة (ت: ۱۱۷)<sup>(ه)</sup> والربيع بن أنس (ت: ۱۳۹)<sup>(۲)</sup> ـ رحمهما الله ـ: «اللاعنون من ملائكة الله، ومن المؤمنين»<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطبرى (٢٥/٢).

 <sup>(</sup>۲) هو أبو محمد، الضحاك بن مزاحم الهلالي، البلخي، روى عن ابن عباس، واختلف في لقيه له، وكان صاحب تفسير، ولم يكن مجوداً لحديثه.
 ينظر: طبقات ابن سعد (۲۰۰/۳)، تهذيب التهذيب (٤٥٣/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الطبري (٢٥/٢).

<sup>(</sup>٤) روى بمعناه حديث مرفوع عند ابن ماجه، وابن أبي حاتم، وغيرهما، وهو ضعيف. ينظر: الدر المنثور (٢٩١/١).

<sup>(</sup>o) هو قتادة بن دعامة السدوسي، أبو الخطاب، البصري، الضرير، إمام في التفسير، ولد سنة (٦٠)، وتوفي بواسط، أخرج له الجماعة.

ينظر: تهذيب التهذيب (٨/٣٥١)، طبقات المفسرين، للداودي (٤٨/٢).

<sup>(</sup>٦) هو الربيع بن أنس بن زياد، البكري، كان عالم مرو في زمانه، وسجن بها ثلاثين سنة، روى عن أنس بن مالك، صدوق له أوهام.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٦٩/٥)، تقريب التهذيب (٣١٨).

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير الطبري (٢٥/٢).

قلت: وقد ردَّ ابن جرير (ت: ٣١٠): التفسيرين الأوَّلَين السابقين من وجهين:

والقول بخلاف ذلك هو عدولٌ عمَّا فسَّره القرآن.

ثانياً: القول إن اللاعنين هم الخنافِس والعقارب ونحوها من دبيب الأرض، وهوامِّها، وإن كان جائزاً من حيث الواقع إلا أنَّه جَزْمٌ بشيء غيبيً لا يعرفُ إلا من طريقِ الوَحي، ولا دليلَ على ذلك.

ثم إنَّ الوصفَ المناسبَ لما ذُكر هو (اللاعِنات)، ولا يستقيم (اللاعِنون) إلا بتأويل<sup>(١)</sup>، وقد أحسن صاحِبُ الكشافِ حيثَ اقتصر في تَفْسِيرِ الآية على القَولِ الرَّاجِح، ولم يُعَرِّج على ما سواه (٢).

### 2000

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاَّلًا فَهَدَىٰ ۞ ﴾ [الضحى: ٧]:

اختلف المفسرون في الضلال المنسوب للنبي 🎎، وفي ذلك أقوال:

قيل: هو في الضَّلال الحِسيِّ، وذكروا في ذلك أنَّه ضلَّ في شعبِ مكة، وهو صَغِيرٌ، أو ضلَّ في سفره للشام مع عمه أبي طالب، أو مع ميسرة غلام خديجة \_ رضي الله عنها \_، أو ضَلَّ من حَليمة السَّعدية لمَّا أرادت إرجاعه إلى أهله بعد فطامه (٣).

<sup>(</sup>۱) أُوِّل ذلك أنَّهم ذكروا بالواو والنون وهو جمع العقلاء؛ لأنهم أسند إليهم فعل العقلاء، كما قال تعالى: ﴿رَأَيْنُهُمْ لِي سُنجِدِينَ﴾ [يوسف: ٤]. ينظر: تفسير ابن عطية (٢٣١/١). (٢) بنظر: الكشاف (٢٠٥/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٢٦٤/٤)، زاد المسير (١٥٨/٩)، المحرر الوجيز (٥٤٩٤).

وقيل: هو في الضَّلالِ المعنوي، وفيه أقوالٌ أيضاً.

فقيل: المعنى: وَجَدَكَ في قوم ضُلالٍ، فهداك للتوحيد والنبوة.

وقيل: نِسْياً، فهداك إلى الذَّكْر، كقوله تعالى: ﴿أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُنْكِرَ إِحْدَنْهُمَا الْأُخْرَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٨٧].

وقيل: خاملاً لا تكاد تُذْكَر، فعرَّفك الناس(١).

وهذه الأقوالُ كما ترى أغفلت قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٢].

فضلاله ﷺ إنما كان في بعده عن علم الشريعة، ومعالم النبوة حتى منَّ الله عليه بها كما قال تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُوۤا أَن يُلْقَنَ إِلَيْكَ ٱلۡكِتَبُ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴿ القصص: ٨٦] (٢).

ويَضْعُف حملُ الآية على شيء من المعاني السابقة لأنَّ المنَّة بها دون المنة بالرسالة والإيمان، والمقام يَقْتَضِي ذِكْرَ أَعْظَمِها وأتمِّها (٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: المراجع السابقة، وتفسير ابن جرير (٣٠/٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٢٦٤/٤)، تفسير ابن كثير (٢٦٤/٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: روح المعاني (١٦٢/٣٠).

ذكر ابن جزي (ت: ٧٩٧) في معاني الآية المعنى السادس فقال: «إنه بمعنى: الضلال من المحبة، أي: وجدك محباً للَّه فهداك إليه، ومنه قول إخوة يوسف لأبيهم: ﴿ تَالَّهُ إِنَّكَ لَفِي صَلَالِكَ ٱلْقَرِيرِ ﴾ [يوسف: ٩٥] ينظر: تفسير ابن جزي (٢٠٥/٢).



# المبحث الثاني الغفلة عمًّا ورد تفسيره في السُّنَّة الثابتة

تأتي سنَّةُ النبي على الدرجة الثانية في التفسير بعد تفسير القرآن .

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨) ـ رحمه الله ـ: «فإن أعياك ذلك ـ يعني تفسير القرآن بالقرآن ـ فعليك بالسنّة، فإنها شارحة للقرآن، وموضحة له، بل قد قال الإمام أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافعي ـ رحمه الله ـ: كلُّ ما حكم به رسول الله على فهو مما فهمه من القرآن، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ أَزَلُكَ اللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ النَّاسِ مِا اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا تَكُن النَّامِ . (١٠٥) .

ولذا كانَ لِزاماً على المفسر أن يكون عارفاً بالسنَّة رواية ودراية خاصة فيما يتعلق بالتفسير محترزاً عن الضعيف والموضوع (٢٠).

وكان من أسبابِ شذوذِ بعضِ الأقوالِ في التفسير إغفالُها لما ورد مفسراً في السنَّة، وتقديم بعض الأقوال على ما ثبت عن النبي على المؤها يلى أمثلة ذلك:

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة في أصول التفسير (٩٣) تحقيق: عدنان زرزور.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول التفسير وقواعده (ص ١٣١).

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]:

اختلف المفسرون في المراد بالصلاة الوسطى على أقوال كثيرة، أوصلها بعضهم إلى ثمانية عشر قولاً، وقيل أقوالٌ غريبةٌ في تعيينها، فقيل: هي صلاة الخوف، وقيل: صلاة عيد الفطر، وقيل: بل عيد الأضحى، وقيل: الوتر(١).

وقيل: بل الصلاة الوسطى هي مجموع الصلواتِ الخمس، قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): «والعجب أنَّ هذا القول اختاره الشيخ أبو عمر بن عبدالبر النَّمري (٢٠)، إمامُ ما وراءَ البَحْر، وإنها لإحدى الكُبَرِ، إذْ اختار مع اطلاعه وحفظه ـ ما لم يقم عليه دَلِيلٌ من كتابِ ولا سنَّةٍ ولا أثرٍ» (٣).

ولأجُلِ هذا الاختلاف ذكر الرازي (ت: ٦٠٦) قولاً ونسبه إلى جمع من العلماء أنَّ الصَّلاةَ الوُسْطى غيرُ مُبَينةٍ، أَبْهمها الله كما أبهم ليلةَ القَدْر، وساعةَ الجُمُعَة، وغيرها (٤٠).

وهذا الأقوالُ على كثرتها هي في غفلة عمَّا ثبت عن النبي ﷺ في تفسيرها فعن علي بن أبي طالب تعليه قال: كنَّا نراها الفجر حتى سمعت رسول الله ﷺ يقول يوم الأحزابِ: «شَغلونا عَن الصَّلاة الوسطى صلاةِ العَصر ملا الله قبورهم وأجوافهم ناراً» (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: زاد المسير (۲۸۲/۱)، المحرر الوجيز (۳۲۲ ـ ۳۲۳)، تفسير ابن كثير (۱/م12 ـ ۲۵۶) تحقيق: السلامة.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر، الأندلسي المالكي، ولد سنة (٣٦٨)، كان ثقة، متقناً، صاحب سنة، جمع، وصنف، وتكاثر عليه الطلبة، توفي سنة (٤٦٣)، وعاش خمساً وتسعين سنة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٥٠/١٨)، شذرات الذهب (٣١٤/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (٦٥٣/١) تحقيق: السلامة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الرازى (١٤٦/٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الطبري (١٨٤/٥) تحقيق: أحمد شاكر، وأصل الحديث في صحيح البخاري (١٠٥/٦ مع الفتح)، صحيح مسلم (٤٣٦/١ ـ ٤٣٦).

قلت: وهذا نصُّ من النبي ﷺ في تعيينها، ويتبين أنَّ (الوسطى) تأنيث (الأوسط)، وهو خيار الشيء وأفضله كما قال تعالى: ﴿وَكَنَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾ [البقرة: ١٤٢](١).

وفي هذا السِّياق ـ أيضاً ـ يتبين أمران:

- أنَّ الخلاف في المراد بالصَّلاة الوُسطى قديم من لَدُن الصَّحابة
   رضي الله عنهم.
- رجوعُ الصَّحابة رضي الله عنهم في التفسير لما دلَّت عليه السنَّةُ،
   والوقوفُ عِنْدَه.

### 2000

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ فَإِن طَلْقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا عَيْرُهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]:

هذه الآية فيمن طُلِّقت الطلقةَ الثالثة وأنها لا تحلِّ لزوجها الذي طلَّقها إلا أن تتزوج بزوج غيره، وهل يكفِي لحِلِّها لزوجها الأول أن يعقد عليها الثانى فقط، أو لا بدَّ من عقدٍ ودخولٍ؟

جمهور العلماء، وحُكِي إجماعاً (٢) أنه لابدٌ من الدَّخول، وروي عن سعيد بن المسيب (ت: ٩٤) أنَّهما لم يشترطا الدخول، واكتفيا بمجرد العقد أخذاً بظاهر قوله: ﴿ تَنكِحَ زُوّجًا﴾.

<sup>(</sup>١) ينظر: فتح القدير (١/٥٥/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الطبري (٥٨٨/٤) تحقيق: أحمد شاكر.

 <sup>(</sup>٣) هو سعيد بن حزن المسيب، أبو محمد القرشي، ولد في خلافة عمر، وروى عن جمع من الصحابة، وكان من أفقه التابعين.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢١٧/٤)، تهذيب التهذيب (٨٤/٤).

وينظر قوله في: تفسير القرطبي (١٤٨/٣)، تفسير ابن كثير (٦٢٢/١) تحقيق: السلامة

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن، للنحاس (٢٠٦/١).

وهذا مخالفٌ لصريح السنَّة في ذلك فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: إنَّ امرأة رفاعة القرظيِّ جاءت إلى رسول الله في فقالت: يا رسول الله، إن رفاعة طلَّقني فبتَّ طلاقي، وإني نكحت بعده عبدالرحمن بن النَّبِيرِ القرظيّ، وإنَّما معه مثلُ هُدْبة الثوبِ، قال رسول الله في: «لعلَّكِ تريدين، أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا، حتى يذوق عسيلتكِ، وتذوقي عسيلتكِ، وتذوقي عسيلتكِ،

فهذا الحديثُ نصُّ في الموضوع (٢).

قالَ القرطبي (ت: ٦٧١) (٣): «وأظنهما لم يبلغهما حديثُ العُسَيلة، أو لم يصحَّ عندهما» (٤).

وقال ابن جزي (ت:  $V۹۲)^{(a)}$ : "وهو قولٌ مرفوضٌ لمخالفتِهِ للحَدِيث» $^{(7)}$ .

ولذا لا تَرَدُّدَ أنَّ هذا القولَ مِن شاذِ القَولِ في التَّفْسير.

<sup>(</sup>۱) ينظر: صحيح البخاري (۳۲۱/۹ مع الفتح)، صحيح مسلم (۱۰۵۰/۲) رقم الحديث (۱۶۳۳).

 <sup>(</sup>٢) منع بعضهم أن يراد بالنكاح في قوله: ﴿حَتَّىٰ تَنكِحَ زُوْبًا﴾ مجرد العقد، وقال: بل هو الوطء؛ الإضافته للزوج.

ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١٩٨/١).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو عبدالله، محمد بن أجمد بن أبي بكر، المالكي، القرطبي، إمام متقن، صاحب التصانيف الكثيرة، من أجلها تفسيره للقرآن.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٩٠/١٦)، طبقات المفسرين، للداودي (٦٩/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (١٤٨/٣).

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن أحمد بن محمد بن جُزي الكلبي المالكي، أبو القاسم، من أهل غرناطة، كان فقيهاً، حافظاً، قائماً على التدريس، ألف في فنون كثيرة، توفي مقتولاً. ينظر: الدرر الكامنة (٤٤٦/٣)، طبقات المفسرين، للداودي (٨٥/٢).

<sup>(</sup>٦) ینظر: تفسیر ابن جزی (۸۲/۱).

قال أبو بكر الجصاص (ت:  $(70)^{(1)}$ : «ولم نعلم أحداً تابعه \_ يعني سعيد بن المسيب \_ عليه، فهو شاذ»(7).

### 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ فَهَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِهِ - فَنِدَيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]:

بيَّن الله تعالى الفدية لمن كان مريضاً، أو لحقه أذى واحتاج أن يحلق رأسه، ولذلك الآية على هذا التقدير (فحلق ففدية)، فخيَّر الله تعالى في الآية بين الثلاثة المذكورة: الصيام، والصدقة، والنسك.

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦): «والنُّسُك: شاةٌ بإجماع، ومن ذَبَح أفضلَ منها فهو أفضلُ» (٣).

والصيام، والصدقة مجملان في الآية بيَّنتهما السنَّةُ ففي حديث كعب بن عجرة تَطْنُ لما آذاه هوام رأسه قال له النبي الله الما رأسك، وصُم ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع، أو انسك بشاة (1)

وقد روى ابن جرير (ت: ٣١٠) عن الحسن البصري (ت: ١١٠) أنَّ الصيام عشرة أيام، وعنه وعن عكرمة (ت: ١٠٥) أن الإطعام عشرة مساكين (٥٠).

ووجُّه ذلك ابنُ جرير بأنَّه قياسٌ منهم على المتمتع إذا لم يجد

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن علي، أبو بكر الرازي، الحنفي، المعروف بالجصاص، ولد في بغداد، من أهم مؤلفاته كتاب «أحكام القرآن».

ينظر: تاريخ بغداد (٣١٤/٤)، طبقات المفسرين، للداودي (٦/١٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (٨٩/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (٢٦٨/١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٢/٤، ١٦ مع الفتح)، مسلم (٨٥٩/٢)، رقم الحديث (١٢٠١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٣،٧٢/٤) تحقيق: أحمد شاكر.

الهدي، فإذا لم يصم فإنه يطعم عن كلِّ يوم مسكيناً قياساً على من أفطر في نهار رمضان(١).

قلت: ولا يخفى ضعف هذا القول بل بطلانه، والقياس في مقابلة النص فاسد الاعتبار عند العلماء، ولذا قال ابن كثير (ت: ٧٧٤) عن هذين القولين: «قولان غريبان، فيهما نظر»(٢)(٣).



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٣/٤) تحقيق: أحمد شاكر، وينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١٧٤/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٥٣٧/١) تحقيق: السلامة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مزيد أمثلة في هذا المبحث:

<sup>(</sup>تفسير قوله تعالى: ﴿ نِسَآ قُكُمُ مَرَتُ لَكُمُ ۗ [البقرة: ٢٢٣] ينظر: فتح القدير (٢٢٩/١).

<sup>(</sup>تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُبِيتُم بِلَحِيَةِ فَكَيُّوا بِأَخْسَنَ مِنْهَا ﴾ [النساء: ٥٥] ينظر: الحسن البصري مفسراً (ص ١٣٨).

<sup>(</sup>تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِنَا ضَمَرْتُمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن نَتْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ [النساء: ١٠١] ينظر: تفسير القرطبي (٣٥٦/٥).

<sup>(</sup>تفسير قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْتَىٰ وَذِيادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] روح المعاني (١٠٢/١١).

<sup>(</sup>تفسير قوله تعالى: ﴿ هُوَ آلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالطَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ ﴾ [الحديد: ٣] تفسير ابن كثير (٦/٨)، تفسير ابن جزى (٩٠/٤).



## المبحث الثالث اعتماد أحاديث ضعيفة في تفسير الآية

على الرَّغم من أهمية السُّنةِ في تفسيرِ القُرآنِ، إلا أنَّه على المفَسِّر أن يَنْظَر في صِحَّةِ ما يُذْكَر في السُّنة إذْ السُّنة قد دَخَلها ما دَخَلها من الضَّعف والوَضْع، ناهِيك عمَّا أُخِذ عن بني إسرائيل وأُلصِقَ بالسُّنة (١).

ومن هنا دَبَّ الشُّذوذُ لأقوالٍ في التفسيرِ كان عُمْدتُها أحاديثَ لم تثبت عن النبي هُمُّه، فهذا المبحث هو الصورةُ المقابلةُ لما سَبَقَ في المبحثِ الذي قَبله فبينما نَجِدُ مَنْ فَسَّر الآيةَ مُغْفِلاً الوارِدَ عَن النَّبِيِّ هُمُ في تفسيرِها، نَجِدُ مَنْ فَسَّرَها بالوارِدِ مُغْفِلاً صِحَّتَه، ودَرَجَةَ ثُبوتِه، كما يتبينُ ذلكَ بالأمثلة:

المثال الأول: قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْهِ وَأَغَنَّى النَّاسَ وَأَعْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَغْثَى النَّاسَ وَأَلْلَهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٧]:

تناقَلَ كَثِيرٌ مِن المفسرِين آثاراً عن النبي ﷺ حولَ سَبَبِ زواجِهِ بزينبَ ـ رضي الله عنها ـ وفي المرادِ بهذا الذي أخفاه النبي ﷺ في نفسِهِ.

ويذكرون في هذا أنَّ النبي ﷺ أتى بيتَ زيد بن حارثة ـ تَعْلَيْهُ ـ

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك المبحث الرابع من الفصل السابع.

يطلبه وكان زيد خارجاً، فأبصر زينب بنت جَحْش قائمةً في دِرْع وخِمارٍ، وكانت مِن أَتمِّ نساءِ قريش، فأُعْجِبَ بها النبي الله ووقعت في نفسه، فأعرَضَ عنها، وانصرف، وهو يُهَمْهِم بشيء لا يكادُ يُفْهَم منه إلا سُبحانَ مُقَلِّبِ القُلوبِ(١).

وذكر ابن جرير (ت: ۲۱۰) بسنده عن قتادة (ت: ۱۱۷) أنَّه قال: «كان يخفِي في نفسِهِ وِدَّ أنَّه طلَّقها».

وبسنده أيضاً عن عبدالرحمن بن زيد (ت: ١٨٢): «أنَّ النبي الشَّرُ خرج يوماً يريد زيداً وعلى بابِ زيد سِتْرٌ من شَعَرٍ، فرفَعَت الرِّيْحُ السِّتْرَ فانكشفَ، وزينبُ في حُجْرَتها حاسِرَةً، فوقَعَ إعجابُها في قَلْب النبي الله فلما وَقَع ذلك كُرِّهَت إلى الآخر، فجاء، فقال: يا رسول الله، إني أريدُ أن أفارقَ صاحبتي، قال: «ما لَك، أرابَكَ منها شيءٌ؟».

ونحو هذا نجده عند الزمخشري<sup>(٣)</sup>، والرازي<sup>(٤)</sup> وغيرهما.

وقد نصَّ جمعٌ من المحققين (٥) على بُطْلانِ أمثالِ هذه الرِّواياتِ.

<sup>(</sup>۱) ينظر: في ذلك تفسير البغوي (۱۳/۳ه). وينظر: الطبقات الكبرى، لابن سعد - (۱۰۱/۸)، تاريخ ابن جرير (۲۳/۳).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن جریر (۱۳/۲۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٢٣٧/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الرازي (٢١٢/٢٥).

<sup>(</sup>٥) منهم ابن القيم في زاد المعاد (٢١/٤)، الطاهر بن عاشور (٣٣/٢٢).

قال ابنُ العَرَبي (ت: ٥٤٣)(١): «وهذه الرِّواياتُ كلُّها ساقِطَةُ الأسانِيدِ فأُمَّا قولهُم إنَّ النبي ﷺ رَآها فوقَعَت في قَلْبِه فباطِلٌ»(٢).

وقد أحسنَ ابنُ كثير (ت: ٧٧٤) صُنْعاً حين قال: «ذكر ابن جرير، وابن أبي حاتم هلهنا آثاراً عن بعضِ السَّلفِ ـ رضي الله عنهم ـ أَحْبَبْنا أَنْ نَضْرِبَ عنها صَفْحاً لعَدَمِ صِحَّتِها فلا نورِدُها»<sup>(٣)</sup>.

والصوابُ أنَّ ما أخفاه النبي ﷺ في نَفْسِهِ هو ما أعْلَمه اللَّهُ إياه من أَنْوَاجِه.

قال الزهري (ت: ١٢٤) (٤): «نزل جبريلُ عليه السلام على النبي الله عليه الله يُزوِّجُه زينبَ بنتَ حَجْشِ، فذلك الذي أَخْفَى في نَفْسِه» (٥).

قال ابن حجر (ت: ٨٥٢) بعد أن أشار إلى بعضِ ما رُوِي في المسألة قال: «والحاصِلُ أنَّ الذي كان يُخْفِيه النبي هو إخبارُ اللَّهِ إيَّاه أَنَّهَا سَتَصِيرُ زوجَتَه، والذي كان يَحْمِله على إخْفاءِ ذلك خَشْيَةَ قولِ الناس تزوَّج امرأة ابنِهِ، وأراد اللَّهُ إبطالَ ما كان أهلُ الجاهليةِ عليه من أحكام التَّبَنِي بأمر لا أبلَغ في الإبطالِ منه، وهو تزوجُ امْرَأةِ الذي يُدَّعَى ابناً، ووقوعُ ذلك من إمام المسلمين ليكونَ أدْعَى لِقَبولِهم، وإنَّما وَقَعَ الخَبْطُ في

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبدالله بن محمد، أبو بكر بن العربي، المعافري، الأندلسي الإشبيلي، الحافظ، من أكابر علماء الأندلس، وله تصانيف كثيرة حسنة، من أشهرها: «أحكام القرآن».

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٩٧/٢٠)، طبقات المفسرين، للداودي (١٩٦/٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: أحكام القرآن (۱۰٤٣/۳).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (٤٢٤/٦).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن مسلم بن عبيدالله بن شهاب، أبو بكر الزهري، ولد سنة (٥١ هـ) من كبار التابعين، وأحد الأئمة الأعلام، كان فقيها، حافظاً للسنة، ومن أوائل من دوَّن العلم.

ينظر: تذكرة الحفاظ (۱۰۸/۱)، سير أعلام النبلاء (٣٢٦/٥)، تهذيب التهذيب (٤٤٥/٩).

<sup>(</sup>٥) رواه عمر بن قائد عن الزهري. ينظر: تفسير القاسمي (٤٨٦٨/١٣).

تأويلِ مُتَعَلَّقِ الخَشْيةِ، واللَّهُ أَعْلَمُ»(١).

### 

المثال الثاني: قال الله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْمِنْكَةِ ﴾ [آل عمران: ١٤]:

ذَهَبَ بَعْضُ العُلماءِ إلى تَحْدِيداتٍ مُتَبايِنَةٍ في معنى (القناطير) أوصلها ابن الجوزي (ت: ٥٩٧) إلى أحدَ عشَرَ قولاً.

وعُمْدة بعض هذه الأقوال أحاديثُ يروونها عن النبي الله في ذلك ومنها:

قول من قال: القنطارُ: اثنا عشر ألف أوقية.

وعُمْدته ما روي عن أبي هريرة عَن النَّبي ﷺ: «القِنطارُ اثنا عَشَر ألفَ أُوقِية، كُلُّ أُوقِيةٍ خيرٌ مما بينَ السَّماءِ والأرض»(٢).

قول من قال: القنطارُ ألفُ أوقِيةٍ ومائتا أوْقِية.

وَعُمْدَتُهُ مَا رَوِي عَنَ أَبَيِّ بِنِ كَعْبٍ ـ تَطْاَقُ ـ عَنِ النبي اللهِ أَنَّهُ قَالَ: «القنطارُ الفُ أوقيةِ ومائتا أوقيةِ»(٣).

(١) ينظر: فتح الباري (٢٤/٨).

فائدة: للدكتور: زاهر عَوَّاض الألمعِي بحثٌ ماتعٌ في هذه المسألة بعنوان (مع المفسرين والمستشرقين في زواج النبي الله بنت جحش ـ دراسة تحليلية).

ورجَّح ابن كثير (٢٠/٢) أنَّ الحديثَ موقوفٌ على أبي هريرة.

وعلى بنُ زَيد بن جُدْعان، وهو ضَعِيفٌ. ينظر: تهذيب التهذيب (٣٢٢/٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمامُ أَخْمَدُ (٣٦٣/٢)، وابنُ ماجه (١٢٠٦/٢)، برقم (٣٦٦٠)، وقال البوصيري: «إسنادُه صَحِيح، رجاله ثقات»، ورواه ابن حبان كما في الإحسان (١٢٠/٤).

قلت: وفي سَنَدَيهما عاصمُ بن أبي بَهْدَلة، وهو مختلفٌ فيه، وقال في التقريب (٢٨٥) صدوق له أوهام.

<sup>(</sup>٣) رواه آبنُ جرير (٢٤٥/٦)، وفي سنده مخلد بن عبدالواحد، قال عنه ابن حبان: مُنْكَر الحَدِيْثِ جداً. ينظر: ميزان الاعتدال (٨٣/٤).

وهَذَانِ الحديثانِ لا يَصِحَّانِ عَنِ النبي ﷺ، وأحسنُ حاليهما أنَّهما موقوفان؛ ولذا كان الراجِحُ أنَّ القنطارَ ليس بمُحَدَّدٍ، إنَّما هو المالُ الكثيرُ.

قال ابنُ جرير (ت: ٣١٠): «فالصَّوابُ في ذلك أن يُقالَ: هو المالُ الكثيرُ، كما قالَ الرَّبيعُ بنُ أنسٍ، ولا يُحَدُّ قَدْرُ وَزْنِه بِحَدِّ على تَعَسُّفِ» (١)(٢).

والحديثُ قالَ عنه ابنُ كَثِير (۲۰/۲): «و هذا حَدِيْثٌ مُنْكَرٌ أَيْضاً، والأَقْرَبُ، أَن يكون موقوفاً على أبى بن كعب،»

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن جریر (۲٤٩/٦).

<sup>(</sup>٢) مما يدخل في هذا المبحث ما يتعلق بالضعيف من أسباب النُّزول، ينظر المبحث الثاني من الفصل الثالث في الباب الثاني.

#### 



# الفصل الثاني أسباب الشذوذ المتعلقة بالنظم القرآني

تكلَّم العلماءُ ـ رحمهم الله ـ قديماً على النَّظمِ القرآني فيما عُرِف فيما بعدُ ب(نظرية النَّظم)، وهو النَّسَقُ الذي يَرْبِطُ الكلماتِ فيما بينها، وخَصَّ بعضُهُم ذلك بمؤلفاتٍ(١).

ولا نريد في هذا المقام أن نخوضَ المعْرَكَةَ التي خاضها البيانِيُّون هل الجمال في المفردة القرآنية، أو في نظمها؟ (٢).

والحقُّ أنَّ الجَمالَ في المفرَدَةِ القُرآنيةِ، وفي نَظْمِها في سِياقها، فجَمالُ وَضْعِها، مُقارِنٌ لجَمالِ مَوْضِعِها على حَدِّ قَولِ أبي بكرِ الباقِلاني (ت: وضْعِها، مُقارِنٌ لجَمالِ مَوْضِعِها على حَدِّ قَولِ أبي بكرِ الباقِلاني (ت: «كلُّ كلمةٍ لو أفردت كانت في الجمالِ غايةً، وفي الدَّلالةِ آية،

<sup>(</sup>۱) كما صنع الجاحظ (ت: ٢٥٥) في كتابه «نظم القرآن»، بل يرى شوقي ضيف أنَّ الجاحظ هو مبتكر هذا المصطلح. ينظر: البلاغة تطور وتاريخ (١٦١).

<sup>(</sup>٢) تزعَّم عبدالقاهر الجرجاني (ت: ٤٧١) القول بنفي فصاحة المفردة، مسفهاً من يؤيد ذلك، مغالياً في جمال النظم، وقد أبدأ وأعاد في ذلك في كتابه (دلائل الإعجاز). ينظر: جماليات المفردة القرآنية، د. أحمد ياسوف (٣٥ ـ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) محمد بن الطيب بن محمد، الباقلاني، نسبة إلى بيع الباقِلَّى، القاضي، المتكلم، انتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة، ولد في البصرة، من كتبه إعجاز القرآن، الإنصاف، تمهيد الدلائل.

ينظر: تاريخ بغداد (٥/٣٧٩)، شذرات الذهب (١٦٨/٣).

فكيف إذا قارنتها أخواتها وضامتها ذواتها، تجري في الحسن مجراها، وتأخذ معناها»(١).

والذي يَعْنِينا في بُحُوثِ هذا الفصلِ تلك الأقوالُ الشاذةُ في التفسيرِ التي ـ بعدَ النَّظَرِ فيها ـ تَبَيَّنَ أَنَّها تَعودُ إلى إخْلالٍ في نظم القرآنِ وتركِيبِهِ من عِدَّة جهاتٍ جاءت على النحو الآتي.

<sup>(</sup>١) ينظر: إعجاز القرآن، للباقلاني (٩٩).

### المبحث الأول تفسير القرآن بمجرد اللَّغة

اختار الله سبحانه وتعالى أن يكون القرآن الكريم آخر الكتب المنزلة لهداية البشر، وتكفل بحفظه؛ فقال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنفِظُونَ ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنفِظُونَ ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلُنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنفِونَ إِحدى الحجر: ٩]، وقد سجّل القرآن الكريم في آياته نزوله باللغة العربية في إحدى عشرة سورة من سوره فبقيت اللغة العربيّة محفوظة بحفظ الله للقرآن، فشرفت بشرفه، وازدادت بذلك سمواً ورفعة.

ولمَّا كانت اللَّغة العربية هي لغة القرآن، كان أحد أوجه التفسير الصَّحِيحة هو النظر فيما دلَّت عليه اللَّغة، وعَرَفه العرب من لغتهم.

قال ابن عباس ـ تَعْطِيْهُ ـ: «التفسير على أربعة أوجه:

وجةٌ تعرفِه العربُ من كلامِها، وتفسيرٌ لا يعذر أحدٌ بجهالته، وتفسيرٌ يعلمه العلماءُ، وتفسيرٌ لا يعلمه إلاَّ الله تعالى ذِكره»(١).

ومع ذلك فالقرآن له ألفاظه المنتقاة من بحر ألفاظ اللغة العربية، وله من معاني هذه الألفاظ أتمُّها وأكملُها.

ووجْهُ كونِ اعتمادِ اللَّغة المجردِّ في التفسير من أسبابِ شذوذ القولِ أنَّ الكلمة يحكُمُها سِياقُها، وإن كانت الكلمة المجردة عن سياقها قابلةً للمعنى المذكورِ، ولها تعلقُ بيِّن باللَّغة.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤/١ ط. شاكر).

وقد اشتد نكيرُ ابن جرير (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ على من يفسِّر كلام الله معتمداً على ما ورد لغة من غير مراعاة للسياق، ولا أسباب النزولِ، ونحو ذلك.

ومما أنكره ابن جرير وعَدَّه من التفسير بالرَّأي ما قِيل في تفْسير قوله تعالى: ﴿وَفِيهِ يَعْصِرُونَ﴾ [يوسف: ٤٩] قال ابن جرير: «وكان بعض من لا علم له بأقوال السَّلفِ من أهل التأويلِ ممَّن يفسِّر القرآن برأيه على مذهب كلام العربِ يوجِّهُ معنى قوله: ﴿وَفِيهِ يَعْصِرُونَ﴾ إلى: وفيه ينجون من المحدبِ والقَحْط بالغيث وذلك تأويلٌ يكفي من الشَّهادة على خطئه خلافه قول جميع أهل العلم من الصَّحابة والتَّابعين (٢٥).

وابن جرير ـ رحمه الله ـ ينقُدُ بكلامه هذا أبا عبيدة (ت: ٢١٠) فهو الذي قال هذا في تفسير الآية (٣).

ونظائر هذا في كتاب أبي عبيدة مجاز القرآن كثير، فهو منهج سار عليه معتمداً على سعة علمه باللَّغة، ومشافهته للأعراب من أهلها مغفلاً ما ورد عن الصَّحابة والتَّابعين في ذلك؛ ولذلك انتقده معاصروه وعابوا عليه منهجه كما ذُكِر ذلك عن الأصمعي (ت: ٢١٦)(٤) وغيره(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة شيخ الإسلام (٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٣٣/١٢ ط. شاكر).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجاز القرآن (٣١٣/١).

<sup>(</sup>٤) هو عبدالملك بن قُريب بن عبدالملك، أبو سعيد، الأصمعي، من أهل البصرة، صاحب لغة، وغريب، ونحو، ولد سنة (١٢٢)، أكثر من التصنيف.

ينظر: تاريخ بغداد (۱۰/۱۰)، تهذيب التهذيب (۲/۱۵).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إنباه الرواة، للقفطي (٣/٨٧٨)، النحو وكتب التفسير (١٥٥/١).

وقد ذكر الداودي (ت: ٩٤٥)(١) أنَّ أبا عبيد القاسم بن سلام (ت: ٢٢٤)(٢) عدل عن إتمام كتاب له في معاني القرآن انتهى فيه إلى سورة الحجِّ أو الأنبياء لمَّا كتب له الإمامُ أحمدُ: «بلغني أنَّك تؤلفُ كتاباً في القراءات أقمتَ فيه الفرَّاءَ(٣) وأبا عُبيدة أئمةً يُحْتجُّ بهما في معاني القرآن فلا تفعل»(٤).

وما وقع فيه أبو عبيدة أو غيرُه ممن اعتمد الدَّلالة اللَّغوية المجرَّدة، قد تداركه الراغبُ الأصْبَهاني (٥٠ (ت: ٥٠٢) في كتابه (المفردات في غريب القرآن)؛ لأنَّه مع عنايته بالمفردات من حيث المعنى اللَّغوي إلاَّ أنَّه يذكر قيداً زائداً على أهل اللغة في تفسير مدلول اللفظ قد اقتنصه من السِّياق (٦).

والمقصود أنَّ النَّظر المجردَ للُّغة دون غيرها من مصادر التفسير مظنَّة للخطأ.

قال القرطبي (ت: ٦٧١): «فمن لم يُحْكِم ظاهرَ التَّفسِير وبادَرَ إلى استنباط المعاني بمجردِ فهم العَرَبِيَّة كثُرَ غَلَطُه، ودَخَل في جُمْلة مَن فسَّر

<sup>(</sup>۱) هو شمس الدين، محمد بن أحمد الداودي، المالكي، من تلاميذ السيوطي، له كتب كثيرة من أهمها طبقات المفسرين، توفي بالقاهرة.

ينظر: مقدمة طبقات المفسرين، للداودي.

<sup>(</sup>٢) هو أبو عبيد، القاسم بن سلام، التركي، الشافعي، الفقيه، صاحب التصانيف، التقى بالإمام أحمد، وتأثر به، توفي في مكة.

ينظر: تذكرة الحفاظ (٤١٧/٢)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٧/٢).

<sup>(</sup>٣) هو يحيى بن زياد، أبو زكريا، الكوفي النحوي، أخذ عن الكسائي، قال عنه: ثعلب: «لولا الفراء ما كانت عربية» من أشهر مؤلفاته «معاني القرآن».

ينظر: تذكرة الحفاظ (٣٧٢/١)، طبقات المفسرين، للداودي (٣٦٧/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: طبقات المفسرين، للداودي (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٥) هو الحسين بن محمد بن الفضل، أبو القاسم، المشهور بالراغب الأصفهاني، اختلف في اسمه، وعصره، ووفاته، وله مؤلفات كثيرة، من أشهرها مفردات غريب القرآن. ينظر: مقدمة صفوان داودي لكتاب المفردات.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البرهان، للزركشي (١٧٢/٢).

القرآنَ بالرأي»(١).

وفيما يلي أمثلة تبين شذوذ بعض الأقوال حيث اعتمدت في التفسير على اللغة المجردة:

المعشال الأول: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَالَهُ لَا آَبُرَحُ حَقَّ آَبَلُغَ مَجْمَعَ الْبَحَرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقْبًا ﴿ وَإِذْ قَالَ مَوْسَىٰ لِفَتَالُهُ لَا آَبُرَحُ حَقَّ آَبَلُغَ مَجْمَعَ الْبَكَحُرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقْبًا ﴿ ٥٠]:

ذكر الرازي (ت: ٦٠٦) أقوالاً ثلاثة في المراد بفتى موسى عليه السلام:

القول الأول: أنَّه (يوشع بن نون) وهو ما دَلَّت عليه السُّنَّة ففي الحديث الطويل في قصة موسى مع الخَضِر تصريح النبي الله باسمه وأنَّه يوشع بن نون (٢٠).

القول الثاني: أنَّه (أخٌ ليوشعَ بنِ نون)، صاحَبَ موسى ـ عليه السلام ـ في هذا السفر.

القول الثالث: أنَّه (عبدٌ لموسى عليه السَّلام)، رواه عمرو بن عُبَيْد (ت: ١٤٤) (٣) عن الحَسَن البصري ـ رحمه الله ـ.

ثم ذكر عن القَفَّال (ت: ٣٦٥)(١) قولَه: واللَّغة تحتمِل ذلك، رُوِي عن النبي اللَّه قال: «لا يَقولَنَ أحدُكم عَبْدي وأَمَتي، ولْيَقُل

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١/٣٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: صحيح البخاري (٣/٦٦) مع الفتح)، ومسلم (١٣٨/١٥).

<sup>(</sup>٣) هو عمرو بن عبيد، أبو عثمان، البصري، الزاهد، العابد، القدري، كبير المعتزلة له كتاب العدل والتوحيد، والرد على القدرية يريد أهل السنة، توفي بطريق مكة. ينظر: تاريخ بغداد (١٦٢/١٢)، سير أعلام النبلاء (١٠٤/٦).

<sup>(</sup>٤) محمد بن علي بن إسماعيل الشاشي، أبو بكر، الشافعي، عالم خراسان، الأصولي اللغوي، ألف في التفسير، ونقل الرازي في تفسيره كثيراً مما يوافق مذهب المعتزلة. ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٨/٢٦)، طبقات المفسرين، للداودي (١٩٨/٢).

### فَتايَ، وفَتاتي<sup>١١)</sup>.

والشاهد لهذا المبحث هو في القول الثالث، حيث اعتماد الدَّلالةِ اللَّغُويَّة المجُرَّدة.

والعَجَب من الزمخشري \_ رحمه الله \_ حيث قدَّم هذا القولَ، واستدلَّ له بالحديث، ثمَّ ذكر القولَ الأوَّلَ الصَّحيحَ بصِيغة التَّضْعِيف فقال: "وقيل: هو يوشع بن نون، وإنَّما قيل: فتاه؛ لأنَّه كان يخدِمُه" (٢).

وأعْجَبُ من صَنِيع الزمخشري توقفُ أبي بكر بن العَربي المالكي ـ رحمه الله ـ (ت: ٥٤٣) في المسألة حيث قال: «فظاهرُ القرآن يقتضي أنّه عبدٌ، وفي التفسير أنّه ابن أخته، وهذا-كلّه ما لا يُقْطَعُ به، فالوَقْفُ فيه أسلمُ»(٣).

ومقتضى القواعد تقديمُ ما دَلَّ عليه الحديث؛ لأنه نصُّ في الموضوع فيقضي على الظاهر، وأمَّا كونه ابن أخت موسى على الظاهر، وأمَّا كونه ابن أخت موسى على الظاهر، وأمَّا كونه أن أخت موسى على النهودُ أنفُسُهم يُنْكِرون أن يكون ليوشع بن نون أخٌ (٥٠).

فالصوابُ الذي لا محيدَ عنه ما دلَّ عليه الحديثُ، وأمَّا دَلاَلة (فتى)، وإنْ كان أصلُها في العبْدِ المملوكِ، إلاَّ أنه للقرينةِ يُراد هنا الخادمُ، والعربُ تُسمِّي الخادمَ فَتى؛ لأنَّ الخَدَمَ أكثرُ ما يكونون في سنِّ الفتوة (٢٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الرازي (۱۱/۱۱۶)، والحديث صحيح، رواه الإمام أحمد (۲۳/۲)، وأبو داود (۲۰٦/٥) برقم (٤٩٧٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٢/٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٣/١٧٤٤).

<sup>(</sup>٤) المراد ابن أخت موسى ـ عليه السلام ـ وهو كذلك أخّ ليوشع بن نون كما صرح به الألوسي فليسا هذا قولاً رابعاً. ينظر: روح المعاني (٣١١/١٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٦) ينظر: تهذيب اللغة (٣٢٩/١٤ فتا)، فتح الباري (٨/٤١٥)، تفسير الألوسي (٣١١/١٥).

وأمَّا رواية أنَّه عبدٌ عن الحسن البصري فهو من طريقِ عمرو بن عبيد المعتزلي، وهو مَثْروك الحديثِ، كان يَكْذِب على الحَسَن<sup>(١)</sup>.

قال الألوسِيُّ: هذا القول مخالفٌ للمشهور (٢)، بل نقل الوَّاحِدِيُّ (ت: ٤٦٨)، وكذا ابنُ الجوزي (ت: ٥٩٧) الإجماعَ على كونه يوشعَ ابن نون (٣)، وعدَّ النوويُّ (١) هذا القولَ ـ أي: قول الحسن السابق ـ من جملةِ الأقوالِ الباطلةِ (٥).

### 

المشال الشاني: قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَنُوَتِ وَالْأَرْضَ إِلْحَقِّ وَيُوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَحُ فِي الصُّورِّ عَكِلْمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَكَدَةً وَهُوَ الْمُكِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ آلِهُ الْانْعَامِ: ٧٣]:

وردت كلمة (الصُّوْر) في القرآن عَشْرَ مَرَّاتٍ مسنداً إليه النفْخُ بصيغة المبنى لما لم يُسَمَّ فاعِلُه.

أمَّا معنى ﴿الشُورِ ﴾ فقال ابنُ جرير (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ: «واختلف في معنى الصُّور في هذا الموضع، فقال بعضهم: هو قرْنٌ يُنْفخ فيه نفختان: إحداهما: لفناء من كان حَيًّا على الأرض، والثانية: لنشر كلُ ميت، وقال آخرون: الصُّورُ في هذا المؤضِع: جمْعُ صُورَة ينفخ فيها روحُها فتحيا»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: سير أعلام النبلاء (١٠٤/٦)، تهذيب التهذيب (٧٠/٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: روح المعاني (٣١١/١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الوسيط (١٥٦/٣)، زاد المسير (١٦٤/).

<sup>(</sup>٤) محيي الدين، أبو زكريا، يحيى بن شرف الدين بن مري النووي، الشافعي، كان زاهداً ورعاً، له تصانيف قيمة وكثيرة من أهمها شرح صحيح مسلم، ورياض الصالحين، وغيرها.

ينظر: طبقات الشافعية، للسبكي (٥/١٦٥)، تذكرة الحفاظ (٤٧٠/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: شرح النووي على مسلم (١٣٨/١٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤١/٧).

وهذا القولُ نُسِب إلى قتادة (ت: ١١٧)(١)، وعزاه أيضاً غيرُ واحد إلى أبي عبيدة (ت: ٢١٠)(٢).

وقد أيِّد هذا القولُ بقراءة الحَسَن وغيره (في الصُّوَر) بفتح الواو<sup>(٣)</sup>. إلاَّ أنَّ هذا القول لم يرتضه أحدٌ ممن نقله من المفسرين وغيرهم.

قال أبو الهيشم (ت: ٢٧٦)(٤): "وهذا خطأ فاحش، وتحريفٌ لكلِم الله عن مواضعها؛ لأنَّ الله جلَّ وعزَّ قال: ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوْرَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٤] بفتح الواو، ولا نعلم أحداً من القراء قرأها: ﴿ونفخ ﴿فأحسن صُوْرَكُم﴾ وكذلك قال الله ﴿وَنُفِخَ فِي الشُّورِ ﴾ فمن قرأها: ﴿ونفخ في الصُورَ ﴾، أو قرأ (فأحسن صُوْرَكُم) فقد افترى الكذب وبَدَّل كتابَ الله، وكان أبو عبيدة صاحبَ أخبارٍ وغريب، ولم يكن له معرفة بالنحو»(٥).

قلت: وعُمْدَة هذا القولِ هو الاعتمادُ اللَّغَوِي، والتنظِيرُ الخطأ، قال أبو عُبيدة: «خرجت مخرجَ سُوْرَة المدينة، والجمعُ سُوْر»(٢)، «وبُسْرة وبُسْر».

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن، للنَّحاس (۱۹۲/٦)، زاد المسير (۱۹/۳)، تفسير القرطبي (۱۹۰/۵)، وعزاه في الدر المنثور (۲۹۹/۷) لعبد بن حميد وابن جرير وأبي الشيخ. قلت: وابن جرير ذكر القول ولم أره نسبه لقتادة.

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا أبو عبيدة في مجاز القرآن (٤١٦/١)، (١٦٣/١٦٢) عند آية: ﴿وَثَفِخَ فِي الْفُورِ ﴾ الكهف [٩٩]، ويس [٥١]، والذي في مجاز القرآن (١٩٦/١) عند آية الأنعام ما نصَّه: «يقال: إنَّها جمع صُوْرَة تنفخ فيها روحُها فتحيا»!.

 <sup>(</sup>۳) ینظر: مختصر ابن خالویه (ص ۳۸)، الصحاح (۷۱۲/۲ صور)، المحرر الوجیز
 (۳۰۹/۲)، زاد المسیر (۱۹/۳)، تفسیر القرطبي (۲۰/۷، ۲۱).

<sup>(</sup>٤) أبو الهيثم الرازي، اشتهر بكنيته، كان نحوياً، إماماً، علاَّمة، ورعاً، صاحب سنة، من مصنفاته «الشامل في اللغة»، «زيادات معاني القرآن للفراء».

ينظر: مقدمة تهذيب اللغة (٢٦)، إنباه الرواة، للقفطي (١٨٨/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تهذيب اللغة (٢٢٨/١٢ صار).

<sup>(</sup>٦) مجاز القرآن (٤١٦/١).

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق (١٦٢/٢).

ورُدَّ هذا أَنَّ (الصُّوْر) مُفْرَدُ، لا جَمْعاً، وإنَّما يتأتَّى الإفرادُ بالتاء في أسماء سبق جمعُها مفردَها، فيقال: الصُّوْفُ، والصُّوْفَة، والشَّعْرُ، والشَّعْرَة، والبُسْر، والبُسْرة (١٠).

قال أبو جعفر النَّحاس (ت: ٣٢٨)(٢): «الذي قاله أبو عبيدة، لا يعرفه أهلُ التفسير، ولا أهلُ اللغة.

وأهلُ اللُّغة على أنَّ جمع (صُوْرَة) صُوَر»<sup>(٣)</sup>.

وممَّا يدلُّ على عدم صحَّةِ هذا القول أنَّ الله تعالى قال في سورة السزمسر: ﴿وَنُفِخَ فِي اَلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ السزمسر: ﴿وَنُفِخَ فِيهِ اَلْشُورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ السَّمَ فَيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمَ قِيَامٌ يَنظُرُونَ شَيَّ ﴿ [آية: ٦٨] ولو كانَ جمعَ (صُوْرَة) لقيل: (ثمَّ نفخ فيها)(٤).

ثمَّ مع عدم صحةِ دَلالة (الصُّوْر) على ما ذُكِر ـ أي: أنها جمع (صُوْرة) ـ، هو مخالفٌ لما دَلَّت عليه السُّنةُ مِنْ أنَّ الصُّور قرْن ففي حديث أبي سعيد الخدري ـ تَعْلَيْهِ ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «كيف أنْعَمُ وقد التَقَمَ صاحبُ القَرْنِ القَرْنَ، وحَنى جَبْهَتَه، وأصغى سمعَه ينتظرُ أنْ يُؤْمَرَ أنْ يَنْفُخ» (٥٠).

فتبين بعد هذا كلِّه أنَّ عُمْدة هذا القولِ الشَّاذِ دَلالةٌ لُغَوِية لم تَسْتقم مع مخالفتها للسِّياقِ، وصريح السُّنة.

<sup>(</sup>۱) تهذيب اللغة (۲۲۸/۱۲ صار).

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن محمد بن إسماعيل، أبو جعفر النحاس، اللغوي، المفسر، الأديب، الفقيه الشافعي، كان من الفضلاء، وله تصانيف مفيدة، من أهمها الناسخ والمنسوخ ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٧٤/١٥)، طبقات المفسرين، للداودي (٦٨/١).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن، للنَّحاس (٥٠٤،٥٠٣٥)، وقد تكرر ردُّه على أبي عبيدة في كتابه المعانى ينظر: (٤٤٧/٢)، (٤٨٦/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن، للنَّحاس (٤٨٦/٤).

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد في المسند (٣٢٦/١)، والترمذي (٣٧٧/٥) رقم الحديث (٣٢٤٣)، وقال الترمذي: هذا حديث حسن، وأورده ابن كثير (٤٣١/١) من طريق أحمد وقال: «وقد رُوِى هذا من غير وجه، وهو حديث جيَّد».

وأمّا قراءة (الصُّوَر) فهي مَرْوِيَّة عن الحَسَن كما تقدَّم، وذكرها ابن الجوزي (ت: ٥٩٧) عن معاذ القارئ (١)، وأبي مجلز (٢)، وأبي المتوكل (٣)، ونقلها أبو جعفر النَّحاس عن عمرو بن عبيد عن عِياض أيضاً (٤)، وأنكرها في موضع آخر (٥).

وقد سَبَق أنَّ أبا الهيثم أنكرَها كذلك، ثم على فرُض صِحتها عن المذكورِين أو بعضِهم فغايتُها أن تكون من الشَّواذ كما صَنَع ابنُ خالويه (٢)، وابنُ جنِّي (٧).

فلا عَجَبَ بعدَ ذلك إلاَّ مِن توَقُّفِ الفَرَّاء (ت: ٢١٠) ـ رحمه الله ـ

<sup>(</sup>١) هو معاذ بن معاذ بن نصر التميمي، القاضي، أبو المثنى البصري، قال ابن معين: ثقة، توفى سنة (١٩٦).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٥٤/٩)، غاية النهاية (٣٠٢/٢).

 <sup>(</sup>۲) لاحق بن حميد، أبو مجلز، السَّدوسِي، سمع من ابن عمر، وابن عباس، وأنس، وغيرهم، توفي سنة (۱۰۱).

ينظر: غاية النهاية (٣٦٣/٢).

<sup>(</sup>٣) هو علي بن داود، الناجي البصري، محدث إمام، متفق على ثقته، روى عن عائشة، وأبي هريرة، توفي سنة (١٠٢).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٩/٥)، تهذيب التهذيب (٩٩/١٢).

وتنظر قراءة المذكورين في زاد المسير (٦٩/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن، للنحاس (٤٤٨/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معانى القرآن (١٩٢/٦).

<sup>(</sup>٦) هو أبو عبدالله، الحسين بن أحمد بن خالويه بن حمدان، من كبار أهل اللغة، لقي ابن الأنباري، وابن مجاهد، له التصانيف منها: القراءات، إعراب ثلاثين سورة، توفي سنة (٣٧٠).

ينظر: إنباه الرواة (٣٢٤/١)، طبقات المفسرين، للداودي (١٥١/١).

وتنظر القراءة في مختصر ابن خالويه (٣٨). (٧) هو أبو الفتْح، عُثْمان بن جِني الأزدِيُّ، مَولاهُم، وُلِدَ بالموصِل، ولازم أبا عَليٌّ الفارسي، وكان من المشتغلين بالنحو، والأدب، والصرف.

ينظر: إنباه الرواة (٣٤٠ ـ ٣٤٠)، شذرات الذهب (١٦٦/٣).

وتنظر القراءة في المحتسب (٥٩/٢).

حين قال: «ويقال: إنَّ الصُّور قَرْنُ، ويقال: هو جمعٌ للصُّور<sup>(١)</sup> بنفخ في الصُّور في الموتى، واللَّه أعْلَمُ بصَوَابِ ذلك»<sup>(٢)</sup>.

### 

المثال الثالث: قال الله تعالى: ﴿قَالُواْ يَنْهُ مَنْ إِنَّا لَن نَدَّخُلَهَاۤ أَبَدَا مَّا دَامُواْ فِيهَا ۚ فَاذُهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَارَتِلاۤ إِنَّا حَنْهُنَا قَعِدُونَ ﴿ إِنَّا حَامُوا اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

تحكي الآية الكريمة شيئاً مما لَقِيَه موسى - عليه السلام - من بني إسرائيل ورفْضَهم دخولَ الأرض المقدسة وقد وعِدُ بالنَّصرِ والغَلَبةِ على أهلها.

وقولهم: ﴿ فَأَذَهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَدَتِلاً ﴾ ظاهرٌ في استخفافِهم بمقامِ الرَّب \_ جلُّ وعلا \_ ولذا ذكر بعض المفسرين أنهم كفروا بهذه المقالة.

وقيل: بل هو مَعْصِيَةٌ منهم إذ المعنى: اذهَبْ أنت، ورَبُّك يُعِينُك (٣).

والآية واضحة المعنى لا إشكال فيها إلا أنَّ بعض المفسِّرين ذكر أنَّ المراد بالربِّ هنا هارون أخي موسى ـ عليهما السلام ـ، وكان أسنَّ منه (٤).

وعُمْدَة هذا القولِ ـ فيما يظهر ـ هو الاعتِمادُ على الدَّلالة اللُّغَوِيَّة المجردَة لكلمة (ربّ) فمن معانيها (الصَّاحِب) (٥)، وحيث إنَّ هارونَ أكبرُ من

<sup>(</sup>١) كذا في النسخة، ولعلَّ صوابها (للصُّورة) ينظر: معاني القرآن، للفراء (٣٤٠/١) مع تعليق المحقق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (١٧٥/٢).

 <sup>(</sup>٤) ذكره ابن عطية في المحرر الوجيز (١٧٥/٢) نقلاً عن النَّقاش عن بعض المفسرين، وذكره الرازي (٢٠٠/١١) وجهاً في معنى الآية ولم ينسبه، وكذا القرطبي (١٢٨/٦). وفي الوجوه والنَّظائر، للدَّامغاني (ص ١٨٩) ذكر في معاني (الرب): الكبير، ومثَّلَه بالآية.

<sup>(</sup>٥) ينظر: في معاني كلمة (الرب): تفسير ابن جرير (١٤١/١ ط. شاكر)، تهذيب اللغة (١٠١/١٥)، تفسير ابن عطية (١٠١/١)، اللسان (٣٨١/١٠)، اللسان (٣٩٩/١).

موسى، فكأنَّهم قالوا: اذهَبْ أنتَ وكَبِيْرُكُ(١).

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦) ـ رحمه الله ـ بعد أن استبعد هذا القول: «وتَمَثُّل المقداد بها، وتقرير النبي الله لذلك يقتضي أنَّ الرب إنَّما أريد به الله تعالى وليس لكلامه معنى إلا أنَّ الله تعالى يعينك لكن قَبُحَت عبارتُهم ـ أي: بني إسرائيل ـ لاقترانِ النُّكولِ بها وحَسُنَت عِبارةُ المقدادِ لاقترانِ الطّاعةِ بها» (٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: الوجوه والنَّظائر، للدامغاني (ص ١٨٩)، (المحرر الوجيز (٢/١٧٥).

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه أحمد  $(1 \land 1 \land 1)$ ، وأصله في الصحيح، وتنظر الروايات في تفسير ابن  $( \Upsilon \land ( \Upsilon \land 1) \land 1)$ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (١٧٥/١٧٥).

وينظر: في اعتماد اللغة المجردة في التفسير تفسير (السليم) من قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ اللهِ عَلَى: ﴿إِلَّا مَنْ اللهُ اللهِ اللهُ ال



## المبحث الثاني غلبة العُجُمَة على المفسر

بعث الله عبده ونبيه محمداً على حين فترة من الرُّسُل بلسان عربي مبين فأدَّى رسالة ربه، فجرى في ألفاظه ومعانيه على ما اعتاده العرب في كلامهم فلم يُداخِله شيءٌ من العجمة؛ ولذا أبطل الله فِرْية من قال: إنَّ محمداً أخذ القرآن من رجلٍ كان يجْلِسُ إليه يتعلم منه القرآن بأنَّ المزعومَ أعجميُّ اللسان لا يعرِفُ العربية أو يعرفُ الشَّيْءَ اليسير منها، وفاقدُ الشَّيء لا يُعطيه.

فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ الَّذِي يَلْمُدُونَ إِنَّمَا يُعُلِمُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ الَّذِي يُلْمِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيًّ وَهَلَذَا لِسَانُ عَمَرِتُ ثَبِينً ﴿ إِلَىٰهِ ۗ [النحل: ١٠٣].

أي: القرآن، أي: فكيف يتعلم من جاء بهذا القرآن في فصاحته، وبلاغته، ومعانية التَّامة الشاملة التي هي أكمل من معاني كل كتاب نزل على نبي أرسل؟ كيف يتعلم من رجلٍ أعجمي؟

لا يقول هذا من له أدنى مَسْكةٍ من العقل(١).

وقبال تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعَجِمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُهُ ۗ [فصلت:

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (٦٠٣/٤ ت: السلامة).

ولهذا اشترط العلماء في المفسِّر أن لا يتكلَّم في شيء من معاني القرآن إلا أن يكونَ عربياً أو كالعربي في كونه عارفاً بلسان العَرب بالغاً فيه مَبَالِغَ العرب، أو مبالغ الأثمة المتقدمين كالخليل<sup>(1)</sup>، وسيبويه<sup>(۲)</sup>، والكسائي<sup>(۳)</sup>، والفرآء، ومن أشبههم وداناهم، وليس المرادُ أن يَكون حافظاً كجمْعِهم، وإنما المرادُ أن يَصِيرَ فهمُه عربياً في الحملة (٤).

ورَحِمَ الله الإمام مالكاً (ت: ١٧٩) حين قال: «لا أوتى برَجُلٍ يُفَسِّر كلامَ الله، وهو لا يعرِفُ لغةَ العَرَبِ إلاَّ جَعَلْته نكالاً» (٥).

وروي عن الزهريِّ (ت: ١٢٤) أنَّه قال: «أخطأ النَّاسُ في كثيرٍ منْ تأويلاتِ القُرْآن؛ لجهلِهم بلغةِ العَرَب» (٢٠).

بل إنَّ الشافعيَّ (ت: ٢٠٤) يرى أنَّ البدعةَ ما دخلت على الأمة الإسلامية إلاَّ لمَّا تركت اللسانَ العربيَّ إلى غَيْرِه مِن أَسَاليبِ اليونانِ وأشباهها من العجم (٧٠).

<sup>(</sup>۱) هو الخليل بن أحمد، الفراهيدي، البصري، ولد سنة (۱۰۰)، منشئ علم العروض، له كتاب العين في اللغة، وتوفي سنة بضع وستين ومائة. سير أعلام النبلاء (٤٢٩/٧)، بغية الوعاة (٥٥٧/١).

 <sup>(</sup>۲) هو أبو بشر، عمرو بن عثمان بن قنبر، الفارسي، البصري، إمام النحو، له (الكتاب)
 في النحو، توفي سنة (۱۸۰)، وقد عاش (۳۲ سنة).
 ينظر: تاريخ بغداد (۱۹/۱۲)، بغية الوعاة (۲۲۹/۲).

<sup>(</sup>٣) هو علي بن حمزة، أبو الحسن، الأسدي، مولاهم، الكوفي، المقرئ، النحوي، مات بالري سنة (١٨٢).

ينظر: غاية النهاية (١/٥٣٥)، بغية الوعاة (١٦٢/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الاعتصام (٢٩٧/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: البسيط، للواحدي (٢١٩/١) رسالة دكتوراه مطبوع على الرَّاقِمَة تحقيق: محمد الفوزان.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مشكاة الأتوار، ليحى العلوي (١٤٨).

 <sup>(</sup>٧) ينظر: الرسالة (٤١/ وما بعدها). ونقل كلام الشافعي معلقاً عليه السيوطيُّ في صون المنطق (١٥).

وهذا ما عبَّر عنه الحسن البصري (ت: ١١٠) بالهَلَكَة، حين قال: عنْ أهلِ البِدَع ـ: «أهلكتهم العُجْمة يقرأ أحدُهم الآيةَ فيَعْيا بوجوهِها حتى يَفْتَريَ على الله فيها» (١).

وروى البيهقي (ت: ٤٥٨) (٢) بسنده إلى الأصمعي (ت: ٢١٦) قال: «جاء عمرو بن أبي العلاء (ت: ١٥٤))، فقال له: يا أبا عمرو، آللهُ يخلِفُ وعدَه؟

قال: لن يخلف الله وعده.

قال عمرو: فقد قال.

قال: أين؟

فذكر آية وعيدٍ لم يحفظها عمرو.

فقال: أبو عمرو: من العُجْمَة أُتِيْتَ.

الوعدُ غيرُ الإيعاد. ثم أنشَدَ أبو عمرو:

وإنِّي وإنْ أَوْعَدتُه أَو وَعدْتُه سأَخْلِفُ إيعادِي وأَنْجِز مَوْعِدِي (٣).

والمقصود أنَّ العجمة إذا سبقت إلى اللسان قَصُرَت بصاحبها في تحصيل العُلومِ عن أهلِ اللِّسان العَربي.

والعُجْمَةُ هنا عُجْمَة اللِّسان، لا عُجْمةُ النَّسبِ، فلا عجبَ أن كان كثيرٌ من حَمَلة العُلوم الإسلامِيَّة ومن حُفَّاظ السُّنة، والمشتَغِلِين بالفِقْه وأصُولِه

<sup>(</sup>۱) ينظر: التاريخ الكبير (٩٣/٥)، السنّة، للمروزي (ص ٨)، المحرر الوجيز (١٠/١)، الاعتصام (٢٩٩/٢).

<sup>(</sup>۲) هو أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، أبو بكر، الحافظ، ولد سنة (۳۸٤)، وأكثر من التصنيف من أهمها كتابه «السنن الكبرى»، توفي سنة (٤٥٨).

ينظر: تذكرة الحفاظ (١١٣٢/٣)، طبقات الشافعية، للسبكي (٣/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شعب الإيمان (٢٧٨/١)، وينظر: قرى الضيف (١٥٧/٢)، إعراب القراءات السبع، وعللها، لابن خالويه (٥٤/١)، طبقات النحويين واللغويين، للزهري (٣٩)، تاريخ بغداد (١٢/ ١٧٥).

وكذا التفسيرُ من العَجَم نسباً وممن ارتاضت ألسنتُهم العَرَبية وحَصَّلوا الملكةَ التي ارتفعت بها الحُجُبُ عن مَعانى النُّصوص ودَلالاتِها(١).

والعَجَمِيُّ: الذي في لِسَانِه عُجْمةٌ، سواء كان من العَجَم أو مِن العَرَب، ومن ذلك زيادٌ الأعْجَم (٢)، وكان عَرَبياً، في لسانِه لُكُنةٌ، وكذلك حَبِيْبٌ الأعْجَم (٣) تلميذُ الحَسَن البَصْري (٤).

ولذا تجد مثلاً ابن عطية (ت: ٥٤٦) ـ رحمه الله ـ يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿أَوْ كُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ﴾ [البقرة: ١٩]: «معطوفٌ على (كمَثَل الدِّي)، وقال الطبري: (أُوْ) بمعنى الوَاو»(٥).

ثمَّ يُعَقِّبُ ابنُ عَطِيَّة على هذا بقوله: "وهذه عجمة" (٦).

وبناء على هذا فالمراد بغلبة العجمة في هذا المبحث، هو القول الذي لا يوافق المأخذ العربي، وينصُّ الأئمة على أنّه من الجهل باللُّغة، أو عُجْمة فيها أو نحو ذلك، وبهذا يتبين بوضوحٍ الفَرْقُ بينَ هذا المبْحَثِ وسَابقِهِ وكذا لاحِقِه.

ولا مانع أن يكون أصلُ القولِ ومبعثُه سبباً آخر كغلبةِ هوى، أو مذهبٍ باطلٍ، كما في المثال الآتي.

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة ابن خلدون (٦٢٨ ـ ٦٣٣).

 <sup>(</sup>۲) هو أبو أمامة، زياد بن سُليم العبدي، مولاهم، من فحول الشعراء، وله رواية.
 ينظر: سير أعلام النبلاء (۹۷/٤)، تهذيب التهذيب (۳۷۰/۳).

<sup>(</sup>٣) هو أبو محمد، حبيب، زاهد البصرة، روى عن الحسن، وكان مجاب الدعوة، له كرامات وأحوال.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٤٣/٦)، تهذيب التهذيب (١٨٩/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تهذيب اللغة (٢٩٠/١ عجم)، اللسان (٣٨٦/١٢ عجم)، روح المعاني (٤) ينظر: (٢٣٣/١٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٣٣٦/١) تحقيق: أحمد شاكر.

<sup>(</sup>T) المحرر الوجيز (١٠١/١).

قَــال تــعــالـــي: ﴿ وَإِنَ خِفْتُمَ أَلَّا نُقَسِطُوا فِي ٱلْمِنْكَىٰ فَأَنكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِسَاءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبِعُ ﴾ [النساء: ٣].

الآية الكريمة سيقت مساق الامتنان فمن خاف ألا يقوم بحق اليَتِيمة التي في حَجْرِه، فلْيَعْدِل عنها، ولْيَتزوج غَيْرها، فمن أحَب أن يَتزوج ثنتين فلْيُفعل، ومن أحب ثلاثاً فليفعل، أو أربعاً فليفعل، ولا يَزِد على ذلك(١).

وهذا هو مَعْنى الآية بدلالةِ تَرْكِيبها اللَّفظي، وقد حُكِي الإجماعُ على هذا المعنى.

فالواو في الآية للإباحة، أيْ: أيَّ الأعدادِ شاء.

وقيل: الواو معناها التفرقة، وليست جامعة، فالمعنى: فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى، وانكحوا ثلاث في غير الحال الأولى، وانكحوا رباع في غير الحالين (٢).

وقيل: الواوُ جامعةٌ، وعليه يجوزُ نكاحُ تسع، واستدلوا بأن النبي على الله على عصمته تسع نساء (٣) ونُسِب هذا القول للرافضة، وبعض أهل الظاهر (٤).

قال أبو جعفر النحاس (ت: ٣٣٨): «وأمَّا من قال معنى ﴿مَثَنَى وَثُلَثَ وَثُلَثَ وَثُلَثَ وَثُلَثَ ﴾ تسع، فلا يلتفت إلى قوله، ولا يصحُّ في اللغة؛ لأنَّ معنى (مثنى) عند أهل العربية: اثنين، اثنين، وليس معناه اثنين فقط.

وأيضاً فإنَّ من كلام العرب الاختصار، ولا يجوز أن يكون معناه تسعاً؛ لأنَّه لو كان معناه تسعاً لم يكن اختصاراً أن يقال: انكحوا اثنين، وثلاثاً، وأربعاً، لأنَّ تسعاً أخصرُ من هذا.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير السعدى (١٦٤ ت: اللويحق).

<sup>(</sup>۲) ينظر: زاد المسير (۸/۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (١/٠٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (١٧/٥).

وأيضاً فلو كان على هذا القولِ، لما حَلَّ لأحدِ أن يَتَزَوَّجَ إلا تِسْعاً أو واحدة، فقد تبين بطلانُ هذا»(١).

قلت: وأما الاستدلالُ بفعلِ النبي ﷺ فهذا لا دلالة فيه؛ لأنَّ هذا من خصائصه ﷺ فله خصائص كثيرة في باب النكاح وغيره.

قال الشافعي (ت: ٢٠٤): «وقد دلَّت سنَّةُ رسولِ الله اللهُ المُبَيِنَةُ عن الله أنه لا يجوز لأحدِ غيرِ رسولِ اللَّهِ اللهِ أن يجمع بين أكثرَ مِن أربع نسوقٍ»(٢).

والشافعيُّ يُشِيُر ـ رحمه الله ـ إلى حديث غَيْلان بنِ سَلَمَة الثقفيّ لمَّا أَسْلَم وتحته عشرُ نسوةٍ فقال له النبي ﷺ: «اختر منهن أربعاً»، والحديث له طرقٌ كَثِيرةٌ وشواهد حسَّن بعضها ابنُ كثير، وظاهرُ الآية أيضاً يشْهَدُ لِصِحَّته (٣).

فالقول بجواز الزيادة على الأربع مع كونه مخالفاً لدلالة القرآن والسنّة والإجماع من لدن الصحابة، هو كذلك قولٌ بما لا يدلُّ عليه اللَّفظ والأسْلوبُ العَرَبي.

وذهب بعضُ أهلِ الظاهرِ ـ أيضاً ـ إلى أقبحَ مِن هذا، فقالوا: بإباحة الجَمْع بين ثمان عشرة تمسكاً منهم بأنَّ العَدْلَ يُفِيْدُ التَّكْرار، والواو للجمع.

قال القرطبي (ت: ٦٧١): وهذا كلَّه جهلٌ باللِّسان والسُّنَّة ومخالفةٌ لإجماع الأمة (١٠).

قلت: ذكر الألوسي (ت: ١٢٧٠) عن الإمامية القول بتحريم ما زاد على الأربع، ثم قال: «ولعله قولٌ شاذٌ عندَهم» (٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: معانى القرآن، للنحاس (١٤/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (١/٠٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق، وينظر في طرق الحديث: التلخيص الحبير (١٦٨/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (١٧/٥).

<sup>(</sup>٥) روح المعانى (١٩٣/٤).

أمَّا الظاهرية فلم أقِفْ على تسميةِ أحدٍ منهم، بل حَكَى ابنُ حزم (ت: ٤٥٦) الإجماع على عدم جواز الزيادةِ على أربعِ (١).

C. A. C.

<sup>(</sup>١) ينظر: المحلى (١/٩٤).

### المبحث الثالث

### حمل الآية على القليل من لغة العرب دون ما ظَهَر وفَصَح

وصف الله تعالى كتابه العزيز بالتبيان، والهدى والرَّحْمة، والبشرى، فقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً وَبُثْرَىٰ لِلمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

وبيَّن سبحانه أنَّه مُيَسَّرٌ للذَّاكِرِين، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرَّءَانَ لِلذِّكِرِ فَهَلَ مِن مُّذَكِرِ ﴾ [القمر: ٤٠،٣٢،٢٧].

وهذا يقتضي أن يشترك أكبرُ عددٍ من المسلمين في فهم القرآن، الذي نزل لهدايتهم؛ ولذا كان نزوله على سبعةِ أحرفٍ توسعةً على المخاطبين.

وإنَّ حمل القرآن على ما قلَّ من لغة العربِ ينافي المقاصد السابقة من نزول القرآن، ويُكَلِّفُ المخاطبَ عناء البحث في معاجم اللغة، وشواذِها ليقف على معنى آية.

والقاعدة في هذا كما قال عثمان الدارمي (ت: ٢٨٠)(١): «لا يحكم

<sup>(</sup>۱) هو أبو سعيد، عثمان بن سعيد بن خالد الدارمي، السجزي، ناصر السنة، من أعلم الناس بمذهب الجهمية والرد عليهم. ينظر: سير أعلام النبلاء (٣١٩/١٣)، شذرات الذهب (١٧٦/٢).

للأغْرَبِ من كلام العرب على الأغلب، ولكن نصرف مَعَانيَها إلى الأغلبِ حتى يأتوا ببرهانِ أنَّه عنى بها الأغرب، وهذا هو المذهب الذي إلى الإنصاف أقربُ»(١).

قال ابن القيم (ت: ٧٥١): «للقرآن عُرْفٌ خاصٌ ومعاني معهودةٌ لا يناسِبُه تفسيرُه بغيرِ عُرْفه، والمعهودُ من معانيه فتدبَّر هذه القاعدة، ولْتكن منك على بالٍ؛ فإنَّك تنتفعُ بها في مَعْرفة ضعفِ كَثِير من أقوال المفسرين وزيفِها، وتَقْطعُ أنها ليْسَت مرادَ المتكلم تعالى بكلامِهِ» (٢).

وقال الشنقيطي (ت: ١٣٩٣): «الحملُ على الغالبِ أولى»<sup>(٣)</sup>.

وإذا كان ابن جرير (ت: ٣١٠) يقول: «وغيرُ جائزٍ حملُ كتابِ الله تعالى ووحيه ـ جلَّ ذكره ـ على الشَّواذ من الكلام وله في المفهوم الجاري بين الناس وجه صحيحٌ موجودٌ»(٤).

وكلامه ـ رحمه الله ـ في حمل الآية على ما شَذَّ من الكلام، فكيف بِحَمْله على ما لم يُعْرَف وجهُهُ في اللغة، ولم يثبت نقلُه؟.

فَفِي تَفْسِير قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ ثُمُّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [يوسف: ٤٩].

روى ابنُ جرير عن ابن عباس أنَّ المعنى: (وفيه يَحْلِبون)، ثم عَقَّبِ عليه بأنَّه قولُ لا معنى له؛ لأنَّه خلافُ المعروفِ من كلامِ العَرَب، وخِلافُ ما يُعْرف من قول ابن عباس ـ رضي الله عنهما \_(٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: نقض عثمان بن سعيد على المريسي (٥٥٠).

۲) ينظر: بدائع الفوائد (۲۷/۳).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أضواء البيان (٨/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٨/٢ ط: حلبي).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (١٢/٢٣٤ ط: حلَّبي).

ومثله ما ذكره صاحبُ الكشافِ عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لَهُم مِنْ عِبَادِهِ جُزِّءًا﴾ [الزخرف: ١٥].

فقال: «ومن بِدَع التَّفاسِير تفسيرُ (الجزءِ) بالإناث، وادِّعاء أنَّ الجزءَ في لغةِ العربِ اسمٌ للإناث، وما هو إلاَّ كذبٌ على العربِ، ووَضْعٌ مستحدثٌ منْحولٌ»(١).

قال الزجاج (ت: ٣١١): «وقد أنشدني بعض أهل اللغة بيتاً يدلُّ على أنَّ معنى (جزء) معنى (الإناث)، ولا أدري البيتُ قديمٌ أم مصنوعٌ؟!.

أنشدني:

إِنْ أَجْزَأَتْ حُرَّةً يوماً فلا عَجَبٌ قد تُجْزئ الحُرَّةُ المذكارُ أحياناً (٢). أي: إِنْ أَنْتُن، وَلَدَتْ أَنثي (٣).

وقريبٌ مِن هذا ما فسَّرت به المحرِّفة من الجهمية وغيرِهم معنى الاستواء بالاستيلاء في نحو قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّمْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾ [طه: ٥].

فزعموا أنَّ (استوى) بمعنى: (استولى)، وانشدوا:

قد استوَى بِشْرٌ على العِراقِ من غيرِ سَيْفٍ ودمٍ مُهُراقِ ولا يَعْرِفُ أهلُ اللَّغة من معاني (استوى) (استولى).

وقد سألَ ابن أبي دُوْادَ المعتزلي (ت: ٢٤٠)(٤) ابنَ الأعرابي (ت:

ینظر: الکشاف (٤٨١/٣).

<sup>(</sup>٢) لم أقف على من نسبه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن، للزجاج (٤٠٧/٤).

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن أبي دُؤاد القاضي المعتزلي، رأس في فتنة خلق القرآن، كان فصيحاً مفوهاً، أصيب في آخر عمره بالفالج، توفي سنة (٢٤٠).

ينظر: شذرات الذهب (٩٣/٢).

 $(17)^{(1)}$ : «أَتَعْرِفُ في اللَّغة (استوى) بمعنى: (استولى)؟ فقال:  $(17)^{(1)}$ .

وأما البيتُ المذكورُ، فقد أنكره أئمة اللُّغة، وقالوا: إنَّه بيتٌ مَصْنوعٌ (٣).

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَالِهَ لَّهُ فَضَحِكَتُّ ﴾ [هود: ٧١]:

روي عن ابن عباس ـ تَطْلَقُه ـ أَنَّه فَسَّرَ (ضَحِكَت) بمعنى: (حاضت) ، وكذا روى عن ابن عمر ـ تَطْلِقُه ـ (٥)، وعكرمة (٦).

وفي تفسير ابن جرير عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿فَضَحِكَتُ﴾ قال: حاضَتُ، وكانت ابنة بضع وتسعين سنة، قال: وكان إبراهيمُ ابن مائة سنةً (٧).

قال ابن جرير: «وذكر بعضُ أهلِ العَرَبِية من البَصْرِيين: أنَّ بعضَ أهْلِ الحجاز أخبره عن بعضِهم: أنَّ العَرَب تقولُ: ضَحِكت المرأةُ، حاضَت.

<sup>(</sup>١) هو محمد بن زياد الأعرابي، أبو عبدالله، الحافظ، كان لغوياً نساباً، ارتحل في طلب العلم، توفى سنة (٣٤٠).

ينظر: تذكرة الحفاظ (٨٥٢/٣)، شذرات الذهب (٣٥٤/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح أصول الاعتقاد، للالكائي (٣٩٩/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر في ذلك: الفتاوى (١٤٦/٥)، ولابن القيم ـ رحمه الله ـ رأي آخر في البيت حيث يرى أن البيت محرَّف، وأنَّ صوابه:

بِـشْــرٌ قــد اسْــتَــولــى عــلــى الــعِــرَاق مختصر الصواعق (٣٢٦/٢).

وفي تاج العروس، للزبيدي (١٨٩/١٠)، نسبة البيت للأخطل، وليس في ديوانه المطبوع، والبيت ذكره غيرُ واحد بلا نسبة.

ينظر: تفسير ابن عطية (٢٢٤/١)، وتفسير القرطبي (٢٥٥/١)، البحر (١٣٤/١).

<sup>(</sup>٤) رواه عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ. ينظر: (الدر المنثور ٤٥١/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: روح المعاني (٩٨/١٢).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو الشيخ، ينظر: الدر المنثور (٤٥١/٤).

<sup>(</sup>٧) قال عنه أحمد شاكر: بعد دراسة سنده: خبر هالك من جميع نواحيه. ينظر: تفسير ابن جرير (٣٩٢/١٥) تحقيق: أحمد شاكر).

ثم ذكرَ شاهدَهُم على ذلك في قَوْلِ الشَّاعر:

وضِحْكُ الأرانِبِ فوقَ الصَّفا كمِثْلِ دَمِ الجَوْفِ يومَ اللِّقا(١) وقول الكميت(٢):

فأضْحَكَتْ الضِّباعَ سُيوفُ سَعْدِ بقَتْلَى ما دُفِنَّ ولا وُدِيْنا»(٣)

وقد أنكر أئمة اللغة كالفراء (ت: ۲۰۷)، والزجاج (ت: ۳۱۱) والنجاس (ت: ۳۳۸) وابن عطية (ت: ۵۶۹) وابن عطية (ت: ۵۶۹) وابن عطية (ت: ۵۶۹) وابن عطية (ت: ۵۶۹) وابن عطية (ت. منعنى: حاضَت، قال الفراء: «لم نسمَعُه من ثقة» وابن عنى المناء والصّحِكت) بمعنى: حاضَت، قال الفراء: «لم نسمَعُه من ثقة» وابن وابناء و

ونقل الآلوسي (ت: ۱۲۷۰) إنكاره ـ أيضاً ـ عن أبي عُبَيْدة، وأبي عُبَيْدة، وأبي عُبَيْدة، وأبي عُبَيْد، ثم قال: وأثبت ذلك جمهورُ اللَّغويين، ثمَّ استشهدَ لذلك، وقال: «والمثبت مقدَّمٌ على النَّافي، ومن حفظ حجةٌ على من لم يحفظ»(٨).

قلت: وهذا جيِّد في إثبات الضَّحِك، بمعنى الحَيْض، وأمَّا تفسِير الآية به فلا يَصِحُّ، ولعلَّ مرادَ من نفى ذلك ممن تقدَّم ذكرهم هو في تفسير الآية لا في اللغة.

قال الراغب (ت: ٥٠٢) \_ رحمه الله \_: «وقول من قال: حاضت، فليس تفسيراً لقوله: ﴿ فَضَحِكَتُ ﴾، كما تصوره بعض المفسرين، فقال:

<sup>(</sup>١) لم أقف على من نسبه، وذكره في اللسان (١٠/١٠) «ضحك»).

<sup>(</sup>٢) هو الكميت بن زيد من بني أسد، ويكنى أبا المستهل، شاعر رافضي، اشتهر في العصر الأموي، توفي (١٢٦).

ينظر: الشعر والشعراء (٣٨٥)، الأعلام (٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٣/١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معانى القرآن، للزجاج (٦٢/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معانى القرآن، للنحاس (٣٦٤/٣).

<sup>(</sup>F) المحرر الوجيز (۱۷۹/۳).

<sup>(</sup>٧) ينظر: معانى القرآن، للفراء (٢٢٠/٢).

<sup>(</sup>۸) ينظر: روح المعانى (۹۸/۱۲).

ضحكت، بمعنى: حاضت، وإنَّما ذكر ذلك تنصيصاً لحالها، وأنَّ الله تعالى جعل ذلك أمارةً لما بشرت به، فحاضت في الوقت ليعلم أنَّ حملها ليس بمنكر، إذ كانت المرأة ما دامت تحيض فإنها تَحْبِل<sup>(1)</sup>.

قلت: وما قاله الراغب لا يفهم البتة من كلام المفسرين، بل صريحُ كلامهم، وكلام من نقلوا عنه أنَّ الضَّحِكَ هو الحيضُ؛ ولأجل ذلك ذكروا شواهده من اللَّغة.

وأمَّا كونهم ذكروه أمارةً للحَمْلِ فهذه دَعْوى تحتاجُ إلى نقلٍ صحيحٍ. والصَّوابُ في مَعْنى الآية أنَّ الضَّحِكَ على بابه المتبادر المعروف ويبقى السؤالُ لِمَ ضَحِكَت؟

فأقوال المفسِّرين في سَبَبِ ذلك كثيرةٌ وأقربُها لسِياقِ الآياتِ أَنَّها ضَحِكَت لمَّا قالوا: لا تخفْ، وخبَّروه أنَّهم رسلٌ من الله أُرسلوا إلى قومِ لوطٍ، قاله الفراء (٢)، وأشار إليه الزمخشري (٣)، واستظهره أبو حيان (٤).

وقريبٌ من هذا تفسير (أكْبَرْن) من قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُۥ أَكَّبْرَنُهُ ﴾ [يوسف: ٣١].

قال ابن عباس: «أكبرنه: حضْنَ» (٥)، وروي عن مجاهد (٦).

قال ابن جرير: إنْ كان الخبر صحيحاً عن ابن عبَّاس(٧)، على ما

<sup>(</sup>١) ينظر: المفردات (٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (٢٢/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٢٨١/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط (٩/٣٤٣)، وينظر: بقية الأقوال في زاد المسير (١٣٠/٤ ـ ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٦/١٦ ط: شاكر)، تهذيب اللغة (١٠: ٢١٢)، وعزاه في الدر المنثور (٣١٤) إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٦) ينظر: تهذيب اللغة (٢١١/١٠ كبر).

<sup>(</sup>٧) روي عن ابن عباس من طريقين:

الأول: طريق عبدالصمد عن أبيه على عن أبيه ابن عباس، وعبدالصمد لا يُعَوَّل =

روي فالمراد أنَّهن حِضْنَ من إجلالهنَّ ليوسف وإعظامهن؛ لمَّا كان الله قَسَم له من البهاء والجمالِ، وإلاَّ فقولُ لا معنى له (١).

وقال الأزهري (ت: ٣٧٠) بعد ذكره قول ابن عبَّاس: «فإنْ صحَّت هذه الرواية عن ابن عبَّاس سلَّمنا له، وجعلنا الهاء في قوله: ﴿أَكُبْرُنَهُۥ ﴾ هاءَ وَقْف، لا هاء كناية، والله أعلم بما أراد»(٣).

وقال عن قول مجاهد: «وليس ذلك بالمعروف في اللُّغة، ثم قال فالصحيح أنهنَّ لمَّا رأينَ يوسفَ راعَهُنَّ جمالُه فأعْظَمْنَه».

قلت: والصَّحِيْحُ عَدَمُ صِحَّةِ هذا التَّفْسِير.

قال ابنُ عطية: «وهذا قولٌ ضعيفٌ من معناه مَنْكورٌ»(٤).

المثال الثاني: قال الله تعالى: ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَ اَلْمُولُورِ ١٦٠ ]:

هذه الآية في الوعيد على من وصفه الله بقوله: ﴿ وَلَا تُطِعَ كُلَ حَلَافٍ مَهِينٍ ﴿ وَلَا تُطِعَ كُلَ حَلَافٍ مَهِينٍ ﴿ هُمَازٍ مَشَاءٍ بِنَمِيمٍ ﴿ مَنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعَتَدٍ آئِيمٍ ﴿ عُتُلِ عُتُلِ مَتُكُ نَنِيمٍ ﴾ مَنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعَتَدٍ آئِيمٍ هَنَانٍ عَلَيْهِ مَانِئُنَا قَالَ أَسَلَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>=</sup> عليه، ذكره العقيلي في الضعفاء (٨٤/٣)، وقال في ميزان الاعتدال (٢٠٠/٢): ما عبدالصمد بحجة.

الثاني: من طريق أبي روق عن الضحاك عن ابن عباس، وفيه انقطاع.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٦/١٦ ط: شاكر بتصرف).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن أحمد بن طلحة، أبو منصور الأزهري، الشافعي، ولد سنة (٢٨٢)، وأخذ عن نفطويه، وابن السراج، أقام مأسوراً عند أعرابٍ من البادية، فأفاد من مخالطتهم.

ينظر: تهذيب اللغة (٦/١)، سير أعلام النبلاء (٩٨/١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٢١٢/١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٢٣٩/٣).

قال النضر بن شُميل (ت: ٢٠٣)(١). رحمه الله ـ: الخُرْطومُ الخمْرُ، ومعنى الآيةِ سَنَحُدُّه على شُرْبِها(٢).

قال أبو عبيد (ت: ٢٢٤) ـ رحمه الله ـ: «من أسماءِ الخَمْر: الخُرْطُومُ» (٣).

ومن شواهده ما ذكره القرطبي (ت: ٦٧١) ـ رحمه الله ـ في قولِ الشَّاعِر:

تَظَلُّ يومَكَ في لهْوٍ وفي طَرَب وأنْتَ بالليْلِ شرَّابُ الخراطِيْم (٤).

قال الزمخشري (ت: ٥٣٨) ـ رحمه الله ـ: «وقيل: للخَمْر: الخُرْطومُ، كما قِيْل لها السُّلافة، وهي ما سَلَف من عَصِير العِنَب [أي: سَال قبل أن يُعْصر] أو لأنَّها تطِيْر في الخَياشِيْم» (٢).

قلت: وتَسْمِيةُ الخَمْرِ بالخُرْطُومِ لغةَ تسميةٌ صَحِيْحَةٌ بشواهِدِها الكثيرةِ إِلاَّ أَنَّ تفسير الخُرْطِومِ في الآية به بعِيدٌ، بل هو تَعَسُّف كما قاله الزَّمَخْشري ـ رحمه الله ـ(٧).

وقد ردَّ هذا القول الآلوسي (ت: ١٢٧٠) ـ رحمه الله ـ من حيث الرِّوَايةُ والدِّرَايةُ فقال: «وتُعُقِّبَ بأنَّه تنفيه الرِّوايةُ بأنَّ أولئك الكَفَرَةَ هَلكوا قبل

<sup>(</sup>۱) هو النضر بن شميل بن خرشة، أبو الحسن، المازني، الحافظ، البصري، النحوي، ولد في حدود سنة (۱۲۲)، من رجال الكتب الستة، قال أبو حاتم: ثقة صاحب سنة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٢٨/٩)، تهذيب التهذيب (٤٣٧/١٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: الكشاف (۱٤٣/٤)، تفسير الرازي (۲۹/۳۰)، تفسير القرطبي (۲۳۸/۱۸)، روح
 المعانى (۲۹/۲۹).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٧/٧٧ خرطم).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (٢٣٨/١٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الصحاح (١٣٧٧/٤ سلف).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكشاف (١٣٤/٤).

<sup>(</sup>٧) ينظر: الكشاف (١٤٣/٤).

تحريم الخمْرِ ما عدا الحكم، وهو لم يثْبُت أنَّه حدَّ على أنَّهم لم يكونوا مُلْتَزِمِي الأَحْكَام، والدِّرايةُ أَيْضاً؛ لتعقيد اللَّفْظِ، وفَواتِ فَخَامَة المعْنى»(١).

وقد عَدَّ الكرماني (ت: ٥٠٥) ـ رحمه الله ـ هذا القولَ من العجيب في التفسير (٢).

فالصَّحِيحُ من معنى الآية ما ذهب إليه السَّلف من أنَّ الله سَيَجْعَل على خُرْطُومِ هذا المعانِدِ سِمَةً يُعرفُ بها، والمراد بالخُرْطُومِ هذا الأنْفُ من الإنسان، وفي لفظ الخُرْطُوم من الإهانة والاختِقارِ ما هو ظَاهِرٌ إذْ أصلُه في الفِيْل والخِنْزِيْرِ (٣).

ثمَّ هل هذا الوَسْمُ على الخُرْطُوم في الدُّنيا أو في الآخرةِ؟

روي عن ابن عبَّاس \_ تَعْلَيْهِ \_: أنَّ المَعْنِيَّ قاتلَ يومَ بدرٍ، فخُطِمَ بالسَّيفِ فبقيت علامةً فيه ما عاش (٤).

وقيل: هو في الآخرة، يعرف بها كفرُه، وانحطاطُ قدْرِهُ (٥).

وقيل: بل المرادُ الوجهُ عُبِّر عنه بالخُرْطُوم.

قال الفراء: «لأنَّ بعض الوجهِ يُؤَدِّي عن بعض»<sup>(٦)</sup>.

وذهب قتادة (ت: ١١٧) ـ رحمه الله ـ إلى أنَّ المعنى سنُبَيِّنُ أَمرَه بياناً واضحاً، ويَلْحَقُه من الشَّيْن، والاشتهارِ بالشرِّ ما يَبْقى فيه كالوَسْمِ على الأَنْف (٧).

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦) \_ رحمه الله \_: «وفي الوَسْم على الأنفِ

<sup>(</sup>۱) ينظر: روح المعانى (۲۹/۲۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: غرائب التفسير (١٢٣٩/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الألوسي (٢٩/٢٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٨/٢٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الألوسى (٢٩/٢٩).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن، للفراء (١٧٤/٣).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير عن قتادة وصوَّبه. ينظر: تفسير ابن جرير (٢٨/٢٩).

تشوية، فجاءت استعارته في المذمَّات بليغة جداً، وإذا تأملت حالَ أبي جهلٍ، ونظرائه وما ثبت لهم في الدنيا من سُوء الأحدوثة رأيت أنَّهم قدْ وُسِمُوا على الخَرَاطِيْم»(١).

وهذا ما قَرَّرَه ابنُ قُتيبة (ت: ٢٧٦) (٢). رحمه الله ـ بقوله: «وللعَرَبِ في مِثْل هذا اللَّفظِ مَذْهَبٌ نُخْبِرُ به، واللَّه أعلمُ بما أرادَ.

تقولُ العَرَبُ للرَجُل يَسُبُّ الرجُلَ سَبَّةً قَبِيْحَةً، أَو يَنْثُو<sup>(٣)</sup> عليه فاحِشَةً: قد وسمَهُ بمِيْسَمِ سوءٍ، يريدون: ألصقَ به عاراً لا يفارِقُه، كما أنَّ السِّمةَ لا تنْمَحِي، ولا يَعْفُو أثْرُها.

وقال جرير<sup>(1)</sup>:

لمَّا وضَعْتُ على الفَرَزْدَقِ مِيْسَمِي وعلى البَعِيْثِ جدَعتُ أَنْفَ الأَخْطَلِ يريدُ: أَنَّهُ وسَمَ (الفرزدق) (٥)، وجَدَعَ أَنْفَ (الأخطل) (٢) بالهجاء، أي: أبقى عليه عاراً، كالجدْع والوَسْم.

<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز (٣٤٩/٥).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عبدالله بن مسلم بن قتيبة، أبو محمد، الدينوري، الكاتب، اللغوي، من مصنفاته: تأويل مشكل القرآن، وغريب القرآن.

ينظر: نزهة الألباء (١٥٩)، إنباه الرواة (١٤٣/٢).

<sup>(</sup>٣) نثا عليه قولا: أخبر به عنه. ينظر: اللسان (٣٠٤/١٥ نثا).

 <sup>(</sup>٤) هو جرير بن عطية بن حذيفة، الخطفي، من تميم، ولد، ومات باليمامة، صاحب المساجلات مع الفرزدق، والأخطل، توفي (١١٠).

ينظر: الشعر والشعراء (٣٠٤)، الأعلام (١١٩/٢).

<sup>(</sup>٥) هو همَّام بن غالب بن صعصعة التميمي، أبو فراس، المشهور بالفرزدق، من أهل البصرة، وتوفي في باديتها، وقد قارب المائة، توفي (١١٠).

ينظر: الشعر والشعراء (٣١٠)، الأعلام (٩٣).

<sup>(</sup>٦) هو غياث بن غوث بن الصلت بن طارقة، من بني تغلب، اشتهر في عهد بني أمية، وكان نصرانياً، معجباً بشعره.

ينظر: الأعلام (١٢٣/٥).

وهذه الآية نزلت في (الوليد بن المغيرة)(١)، ولا نعلمُ أنَّ الله عزَّ وجلَّ وصف أحداً وصفهُ له، ولا بَلَغَ مِنْ ذِكْرِه عُيُوبَه ما بَلَغَه مِنْ ذِكْرِها منه فألحق به عاراً لا يُفارِقُه في الدُّنيا ولا في الآخرة، كالوَسْم على الخُرْطُوم، وأبينُ ما يكونُ الوَسْمُ في الوجهِ»(٢).

قلت: والأحْسَنُ في مِثْل هذا اجتماعُ الأَمْرَيْن، وتَحَقُّقُ الوَسْمَيْن المعْنَوِيِّ والحِسِّيِّ".

#### 

المثال الثالث: قال الله تعالى: ﴿أَنَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ ﴾ [الغاشية: ١٧]:

قال أبو العبَّاس المُبَرِّد (ت: ٢٨٥) ـ رحمه الله ـ: «(الإبلُ) هنا السَّحَابُ، لأنَّ العَرَبَ قدْ تُسَمِّيْها بذلك إذْ تأتيها أَرْسَالاً، كالإبل، وتُزْجي كما تُزْجي الإبِلُ في هيئتها أحياناً تشبه الإبِلَ والنَّعامَ.

ومنه قول الشاعر:

كَأَنَّ السَّحَابَ دُوَيْنَ السَّما ء نَعَامٌ تَعَلَّق بالأرْجُلِ"(1)

قال الماوردي (ت: ٤٥٠) ـ رحمه الله ـ: «إن كان المراد بها السّحابَ فلِما فيها من الآياتِ الدَّالةِ على قُدْرَة الله، والمنافعِ العَامَة لجَمِيْعِ خَلْقِه» (٥).

<sup>(</sup>۱) روي عن ابن عبَّاس، ومقاتل، ينظر: زاد المسير (۲۳۱/۸)، وغرر التبيان، لابن جماعة (٥١٦)، قال في التحرير والتنوير (٧٨/٢٩): «ومعظم المفسرين على أنَّ المعنيَّ بهذا الوعيد هو الوليد بن المغيرة».

<sup>(</sup>٢) ينظر: تأويل مشكل القرآن (١٥٩،١٥٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن كثير (٤٠٥/٤).

<sup>(</sup>٤) لم أقف على من نسبه، وقد ذكره صاحب المحرر الوجيز (٥/٤٧٤، ٤٧٥)، والبحر (٤/٩/٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: النكت والعيون (٩٦٢/٥).

قلت: ولا شكَّ أنَّ السَّحابَ آيةٌ من آياتِ الله في خَلْقِه وتَسْخِيْره بين السَّماء والأرض وغير ذلك، وقد لَفَتَ اللَّهُ أنظارَ عِبادِه في غير آية إلى شيء من ذلك، قال تعالى: ﴿وَتَمْرِيفِ الرِّيَاجِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لَاَيْتَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ١٦٤].

لكنَّ حَمْل الآيةِ عليه ليس بظاهرٍ من سِيَاقِها، وعُدُولٌ عن المتبادِر من معناها والقريب من لفظها.

قال الثعلبي (ت: ٤٢٧) ـ رحمه الله ـ: «ولم أجد لذلك أصلاً في  $(1)^{(1)}$ .

ولأجلِ بعد هذا القول من الآية حمله الزمخشري (ت: ٥٣٨) من قائله على إرادة التَّشبيه، لأجل مناسبته للسَّماء والجبال والأرض المذكورة معه فقال: «ولم يَدْعُ من زعمَ أنَّ الإبل السَّحابُ إلى قولِهِ إلاَّ طلبُ المناسبةِ، ولعلَّه لم يُرِدْ أنَّ الإبلَ في أسماء السَّحابِ، كالغمامِ والمزنِ والرَّبابِ والغيْمِ والغيْنِ، وغير ذلك، وإنَّما رأى السَّحابَ مشبهاً بالإبل كثيراً في أشعارهم فجوَّز أن يُرادَ بها السَّحاب على طريق التَّشبيه والمجاز»(٢).

قلت: وقريبٌ مِن هذا التفسير تفسيرُ (العِشَار) من قوله تعالى: ﴿وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿ وَإِذَا الْسَحَابِ عُطِّلَتَ عَنِ المطر. ثمَّ قال: العَجِيب: (العِشَارُ): الأرضُ، عُطِّلَت عَنِ المطر. ثمَّ قال: العَجِيب: (العِشَارُ): الأرضُ، عُطِّلَت عَنْ الحزْثِ والزَّرْعِ (٣).

وهذا مخالفٌ لما عُرِفَ مِنْ تَفْسِيرِ الآيةِ في كَلام السَّلَفِ.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير القرطبي (۲۰/۳۵).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٢٤٧/٤).

فائدة: قال في المحرر الوجيز (٥/٥٧): «قرأ أبو عمرو بخلاف وعيسى (الإبِلُ) بشدً اللام، وهي السَّحاب فيما ذكر قومٌ من اللّغويين، والنَّقاش».

<sup>(</sup>٣) ينظر: غرائب التفسير، للكرماني (١٢١٣/٢).

فالعِشَارُ: هي النُّوقُ الحَوَامِلُ التي بَلَغَت الشَّهْرَ العاشِرَ من حَمْلها، عَطَّلها أَهْلُها، وتَرَكوها مِن هَوْلِ الموقِفِ(١).

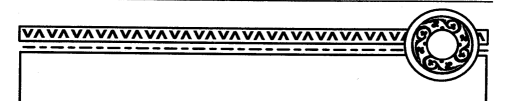
2000

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٦٦/٣٠)، المحرر الوجيز (٥/٤٤١).

وانظر مثال ذلك ـ أيضاً ـ في:

تفسير (الغيب) من قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَنفِظِينَ﴾ [يوسف: ٨١]. البحر (٣٣٢/٥)، وتفسير (التنور) من قوله تعالى: ﴿وَفَارَ اللَّنُّورُ﴾ [هود: ٤٠]. ينظر: المحرر الوجيز (١٧١/٣).

المراد بالتثنية في قوله: ﴿فَهِأَيِّ ءَالَآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞﴾ [الرحمن: ١٣] تفسير الرازي (٦٦/٢٩).



## المبحث الرابع تقدير ما لا تحتاجه الآية

الأصل في كلام المتكلِّم أنَّ ألفاظه تامةٌ، والقول بأنَّ الكلام على تقدير شيء ما هو استدراك على المتكلَّم ودَعْوى لا يُصارُ إليها إلاَّ ببيًنةٍ، وكلامُ الله عزَّ وجَلَّ أولى ما تُطَبَّقُ عليه هذه القاعدةُ؛ إذْ هو كتابٌ أُحْكِمَت آياتُه ثمَّ فصِّلت من لدن حكيم خبير.

وهذا المبحث له علاقة بمبحث أكبر من هذا، إذ القول بالتقدير فرعٌ عن القولِ بالتأويل، وصرفِ الآية إلى مجازها، حيث مِن لازمِ التقديرِ أن لا تبقى الآية على ظاهرها(١).

وقبل النظر في المعنى الجديد بعد التقديرِ صِحَّةً وضَعْفاً لا بُدَّ من النَّظر في صِحَّةِ التَّقدير، ومدى حاجةِ تركيبِ الآية إليه، إذْ الأصلُ عدمُ هذا كما تقدم.

وقد رَكِبَ كثيرٌ من المفسرين مَرْكباً صَعْباً في التقدير واستكثروا منه، وجعلوه أنواعاً وفرَّعوا فيه وقَسَّموا<sup>(٢)</sup>، وعند النَّظرِ في كثيرٍ منها بل في أكثرِها لا تَتَردَّدُ في ردِّها والقولِ بعدم صِحَّتِها، وأنَّ من أسباب ضَعْفها التقديرَ فيها، واستقامة المعنى بدونه، وفيما يلي أمثلةً لذلك:

<sup>(</sup>١) يأتي \_ إن شاء الله تعالى \_ مزيد بحث في ذلك في المبحثِ السَّادس من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) كما صنعه العز بن عبدالسلام في كتابه «مجاز القرآن».

المثال الأول: قال الله تعالى: ﴿إِنِّ أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارِّ وَذَلِكَ جَزَّوُا الظَّلِمِينَ ﴿ إِنِّ المائدة: ٢٩]:

استشكل بعضُ المفسرين معنى هذه الآية، وكيف يُرِيْد هابيلُ الشَّر لأخيه؟

فقيل: الآية على تقدير (لا)، أي: إني أُرِيد ألاَّ تبوء بإثمِي وإثمِك (١).

وهذا عُدُولٌ عن الظَّاهِرِ بلا حَاجَةٍ، وتفسيرٌ للمثْبَتِ بنقيضِه وهو النَّفي.

وَقَد نصَّ على ضَعْفِ تَقْدير (لا) القرطُبِيُّ (٢).

وتوجيه الآية أنَّ الإرادة هنا لم تأتِ ابتداءً من هابيل، ولكنَّها من باب اختيار أخفِّ الضَّرَرَيْن، فهو لمَّا بَسَطَ أخوه قابيلُ يدَه إليه ليَقْتُلَه، إمَّا أنْ يُدَافِعَه فيَبْسُط إليه يده، أو يَكُفُّها عنه فيبوءَ المُعْتدي بالإثم وهذا هو الذي أراده هابِيْلُ واختارَه لنفسِه (٣).

### 

المشال الشاني: قال تعالى: ﴿لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ الْحَجِرِ: ٧٧]:

ذكر الله هذه الآية في سِياق قصّة لوط ﷺ حيث أقْسَم بحياة محمد ﷺ تشريفاً له، أنَّ قومه من قريش لفي ضَلالتِهم وجَهْلِهم

ینظر: القرطبی (٦/١٣٧)، البحر (٤٧٨/٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (١٣٧/٦).

تنبيه: ذكر في البحر (٤٧٨/٣) أنَّ الماوردي نصر القول بالنفي، ولم أجده في النكت والعيون المطبوع عند هذه الآية!!.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر (٣/٧٧٤).

يترددون<sup>(١)</sup>.

وذهب الزمخشريُّ (ت: ٥٣٨) ـ رحمه الله ـ إلى تقديرٍ في الآية فقال: «(لعَمْرُك) على إرادة القول، أيْ: قالت الملائكةُ للوطِ ﷺ: ﴿لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَبِمْ ﴾ أي: غوايتهم التي أذهبت عقولَهم وتمييزَهم بين الخطأ الذي همْ عليه، وبين الصَّواب الذي تُشِير به عليهم من تركِ البَنِين إلى البناتِ»(٢).

وقد تساءل ابن العربي (ت: ٥٤٣) ـ رحمه الله ـ فقال: «ولا أدري ما الذي أخرجهم عن ذكر لوط إلى ذكر محمد، وما الذي يمنع أن يقسِم الله بحياة لوط ولا يُخْرَجُ من كلام إلى كلام لغير ضرورة» (٣).

ولم يَمْنَعه \_ واللَّه أعلم \_ من القول بأن الآية في لوط ﷺ إلا ما حكاه في أول كلامِه من أنَّ الآية قَسَم بحياة محمد ﷺ قاله المفسّرون بأجمعهم.

وقد استحسن القرطبي (ت: ٦٧١) ـ رحمه الله ـ ما أشار إليه ابن العربي، وذكره احتمالاً في الآية عن القُشَيْري (٤) فقال: «قال القُشَيري أبو نصر عبدُالرَّحيم بن عبدالكريم في تفسيره: ويحتمل أن يقال: يرجع ذلك إلى قوم لوط ﷺ (٥).

واختار ذلك أبو حَيَّان (٦).

ومع هذا يبقى هذا القولُ مردوداً إذْ لم يُعْرَف في كلامِ السَّلَف اختِلافٌ في ذلك.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٤/١٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكشاف (۲۹۹/۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١١٣٠/٣).

<sup>(</sup>٤) عبدالرحيم ابن شيخ الصوفية أبي القاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري النيسابوري، النحوي المتكلم، حدث عنه سبطة أبو سعد، وأبو الفتوح الطائي، توفي (١٤٥).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٦٦/١٩)، شذرات الذهب (٤/٥٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير القرطبي (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر (٥/٤٤٩).

قال ابن القيم (ت: ٧٥١) - رحمه الله -: "أكثرُ المُفَسِّرين من السَّلف فيه نزاعٌ، أنَّ هذا قسمٌ السَّلف بحياةِ رسولِ الله في وهذا من أعظم فضائلِهِ أن يُقْسِم الرَّبُّ عزَّ وجلَّ بحياتِه، وهذه مزيةٌ لا تُعْرَفُ لغيرِه، ولم يُوافَق الزمخشريُّ على ذلك، فصَرَف القَسَمَ إلى أنَّه بحياةِ لوطٍ، وأنَّه من قولِ الملائكةِ، فقال: هو على إرادةِ القولِ، أي: قالت الملائكةُ للوطِ عَلَيْ: ﴿لَعَمُونَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَيْمُ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلِيس في اللَّفْظِ ما يَدُلُّ على واحدٍ من الأمرين، بل ظاهرُ اللَّفظ وسِياقُه إنَّما يدلُّ على ما فهمه السَّلفُ لا أهل التعطيلِ والاعْتزالِ» (١).

«ولو ارتكبَ مثله الأمكنَ إخراجُ كلِّ نصِّ عن معناه بتقدير شيءٍ فيرتفعُ الوثوقُ بمعانى النَّصِّ»(٢).

### 

المثال الثالث: قال الله تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِين نَفْسِكُ وَأَرْسَلَنْكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴿ النساء: ٧٩]:

ذهب بعضُ أهل التّأويلِ إلى أنَّ قولَه: ﴿فَن نَفْسِكُ ﴾ ليس خَبَراً على بابِه، وأنَّ الآيةَ على تقْدِير همْزَةِ الاسْتِفْهام، والمعنى: أفمِنْ نَفْسِك؟! (٣).

قال الآلوسِيُّ (ت: ۱۲۷۰) ـ رحمه الله ـ: «وقد زعموا أنَّه قرئ به» (٤٠) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨) ـ رحمه الله ـ: «وقد ظنَّ

<sup>(</sup>١) ينظر: التبيان في أقسام القرآن (٧٤٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: روح المعانى (۷۲/۱٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (٥/٥٨٥)، البحر (٣١٣/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعانى (٥/٩٠).

بعضُ المتأخِرِين: أنَّ معنى قوله: ﴿فَنِ نَفْسِكُ ﴾ أيْ: أَفَمِن نَفْسِك؟

. . . وممن ذكر ذلك أبو بكر بن فُوْرَك (١) ، فإنَّه قال: معناه: أفمن نفسِك؟ يدُلُّ عليه قول الشَّاعر:

قالوا: تُحِبُّها؟ قلتُ بَهْراً عَدَدَ الرمْلِ والحَصَى والتُّرابِ(٢)"(٣)

والحامل على هذا التقدير هو توهم التَّعارُضِ بين هَذه الآيةِ التي فيها التَّفصِيلُ بين نسبةِ الحسنةِ والسيئةِ، حيث أُضِيْفَت الحسنةُ إلى الله، والسيئة إلى الله، والسيئة إلى النه تعالى: ﴿ وَإِن تُصِبَهُم حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ فَإِل مَعْتَلَا الله تعالى: ﴿ وَإِن تُصِبَهُم حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ فَالِ هَذَهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ فَالِ هَوْدِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ فَالِ هَوْلَا هَاللهِ عَلَيْكَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فردَّ اللَّهُ كلاَّ مِن الحَسَنَةِ والسَّيِّئة إليه مبيِّناً عدمَ فِقْهِ مَنْ فَرَّقَ بيْنَهما في النِّسْيَةِ.

والاسْتِفْهامُ المزْعُومُ للإنْكارِ، فيُصْبِحُ المعنى: ليْسَت السَّيِّئةُ مِن نفسِكَ.

والواقعُ أنَّه لا تعارضَ بينَ الآيتين حتى يُتَمَحَّلَ ما لا يَكادُ يَسُوغُه النَّوْقُ السَّليمُ (٤).

والمعنى الصحيح للآيتين أن قوله تعالى: ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ أي: الحَسَنة والسَّيئة كلاهما نافذٌ بقضاءِ الله وقدرِه، فهما من الله تقديراً.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الحسن بن فُوْرَك، أبو بكر الأنصاري، الأصبهاني، درس مذهب الأشعري، وله مناظرات مع محمود سَبَكْتَكين، من تلاميذه البيهقي، ذُكر في مُصَنَّفاته تفسير للقرآن، توفي سنة (٤٠٦). ينظر: الفصل، لابن حزم (١٦١/١)، تبيين كذب المفتري (٢٣٢)، وفيات الأعيان (٢٧٢/٤)، سير أعلام النبلاء (٢١٤/١٧).

 <sup>(</sup>۲) البیت لعُمَر بن أبي ربیعة، ومعنی (بَهْراً): جَمّاً، وقیل: عَجَباً.
 ینظر: الدیوان (۲۰)، تهذیب اللغة (۲۸۷/۲ بهر)، لسان العرب (۸۲/٤ بهر).

<sup>(</sup>۳) ينظر: الفتاوى (۲۲/۱٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق.

ويُصابُ العَبْدُ بالسَّيئةِ مِن قِبَلِه وعُقُوبَةً على ذَنْبِه؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَكَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُونَ ﴾ [الشورى: ٣٠](١).

بقي أن يُقال: إنَّ تقدير الاستفهام إذا دلَّ عليه الكلامُ لا مانعَ منه وفي البيت المذكورِ، وغيرِه شاهِدُ ذلك، بل في القُرآنِ الكريم مِن ذلك أمثلةٌ. منها قوله تعالى: ﴿أَفَإِينَ مِّتَ فَهُمُ ٱلْمَنْكِدُونَ (آتِ)﴾ [الأنبياء: ٣٤](٢).

والممنوعُ مِن هذا أن يُقَدَّر اسْتِفْهامٌ لا دليلَ على حذفِهِ؛ إذ يَلزمُ عليه أنَّ كلَّ من أرادَ أن يَنْفِيَ ما أُخْبرَ اللَّهُ به يُقَدِّرُ في الخبر استفهاماً، ويجعلُه إنكارِياً (٣).

وأبعدُ من القول السَّابق في الضَّعْف قولُ مَن جَعل الكلام على تقديرٍ قولٍ محذوفٍ وجَعَل التَّقدير: فمالِهؤلاء القوم لا يَكادون يَفْقَهون حَديثاً يقولون ما أصابَك من حَسَنةٍ فمن الله وما أصابَك من سَيِّئةٍ فمِنْ نَفْسِك (٤).

ومن لازم هذا الإضمارِ أن يُجْعَلَ قولُ اللَّهِ الصَّدْقُ -: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَين نَفْسِكَ ﴾ - قولاً للكافِرين مَعيباً عَلَيهم (٥)(٢).

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۹۸/۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرطبي (٢٨٧/١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفتاوي (١٤/٢٢١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إحياء علوم الدين (٢٤٤/١)، تفسير القرطبي (٢٨٥/٥)، البحر (٣١٣/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الفتاوى الكبرى، لابن تيمية (١/١٤٤).

<sup>(</sup>٦) وانظر أمثلة أيضاً في:

<sup>\*</sup> تفسير قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴾ [البقرة: ١٨٤]. النكت والعيون (٢٣٩/١).

<sup>\*</sup> تفسير قوله تعالى: ﴿قَالَ هَلْنَا رَبِّي﴾ [الأنعام: ٧٦] معاني القرآن، للنحاس (٢/٠٥٠)، الفتاوي (٤٢٢/١٤).

<sup>\*</sup> تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأحزاب: ٧٧] أمالي الشريف المرتضى (٣٠٩/٢).

 <sup>\*</sup> تفسير قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّم ﴾ [ق: ٣٠] تلخيص البيان (٢٦٥).

 <sup>\*</sup> تفسير قوله تعالى: ﴿وَجَآةُ رَبُّكَ﴾ [الفجر: ۲۲] تفسير الرازي (۳۱/۱۵۸).

### المبحث الخامس

## عَدَمُ التَّقْدِيرِ فيما يَتَطَلَّبُ السّياقُ تَقْدِيرَه

يأتي هذا المبحث صُورة مقابلة للمَبْحَثِ السابقِ إذْ كان من أسبابِ ضعف القولِ التقديرُ بلا حاجةٍ. فمن لازم هذا أيضاً أنَّ عَدَمَ التَّقْديرِ مَع تَطلُّبِ السِّياقِ له وحاجَةِ التَّرْكيب إليه هو مَظنَّةٌ للقَوْلِ الضَّعِيفِ بغَضِّ النَّظر عن الدَّافعِ في التزامِ عَدَمِ التَّقْدير، ولذلك أمثلةٌ:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُنْهِمْ ﴾ [البقرة: ٩٣]:

ذهب بعض المفسرين أن الآية على ظاهرها بلا تقدير، وأنَّهم أشرِبوا العِجْلَ، والمعنى: أنَّهم سُقوا الماءَ الذي فيه سُحَالةُ العِجْلِ<sup>(١)</sup>.

وعُمْدَةُ هذا القولِ الرِّواياتُ الواردةُ أَنَّ العِجْلَ الذي عبده بنو إسْرائيل كان قد سُحِل، فألْقِيَ في اليَمِّ فشرب بنو إسْرَائيلَ مِن اليَمِّ فهذا هو شَرْبُهم العِجْلَ.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (۲۳/۱ ط. حلبي)، النكت والعيون (۱۹۰/۱)، المحرر الوجيز (۱۹۰/۱).

و(السُّحالة): ما سقط من الذهب والفضة ونحوهما، كالبرادة. الصحاح (١٧٢٦/٥ سحل).

روى هذا عن علي بن أبي طالب رَطِيْقِه (۱)، وإسْمَاعيلَ السُّدُّي (ت: ۱۲۸)، وعبدِالملك بن جُريج (ت: ۱۵۰) (۲۰).

ومِثْلُ هذا لا تُحْمَلُ الآيةُ عليه، ولا يَبْعُد أن يَكُونَ مِن الإسْرائيلياتِ، وظاهرُ الآيةِ الكريمةِ يُخَالفُه من عِدَّةِ أمور:

الأول: أن الله قال: ﴿فِي قُلُوبِهِم﴾، ومقتضى القولِ المذكورِ أنَّهم شرِبوا (بأفواههم).

الثاني: أن صَرِيحَ الآية أنَّهم ﴿وَأُشْرِبُوا ﴾ لا (شَرِبوا)، فكان هذا من غير اختيارهم.

الثالث: أنَّه خِلافُ ما قَصَّه اللَّهُ عن موسى ﷺ وما فعلَه بالعِجْل، والمذكور في القصة أنَّه أحرق وألقي في اليمُ (٣).

فالصَّواب ما قاله قتادة (ت: ١١٧)، وأبو العالية (ت: ٩٣)<sup>(٤)</sup>، والربيعُ بن أنس (ت: ١٣٩) ـ رحمهم الله ـ، وعليه جمهورُ المفسرين، أنَّ الآية على تقدير مضافِ محذوفِ.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن أبي حاتم (٢٨٢/١) حقَّقَه: أحمد الزهراني، وقال: «ضعيف الإسناد، ومتنه غريب»

<sup>(</sup>٢) هو عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج، القرشي، المكي، أول من دوَّن العلم بمكة، لازم عطاء، وأخذ عنه، وكان صاحب عبادة، وتهجد.

ينظر: تاريخ بغداد (٤٠٠/١٠)، السير أعلام النبلاء (٣٢٥/٦).

وينظر: تفسيرُ ابن جرير (٢٣/١ ط. حلبي)، وينظر: أثر السُّدي ـ أيضاً ـ عند ابن أبى حاتم (٢٨٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (١٨٠/١)، روح المعاني (٣٢٦/١).

<sup>(</sup>٤) هو رُفيع بن مهران الرياحي، البصري، أبو العالية، من كبار التابعين، مقرئ، مفسر، مُحَدِّثُ، له تفسير، خرَّج له الجماعة، توفي سنة تسعين.

ينظر: تهذيب التهذيب (٢٨٤/٣)، طبقات المفسرين، للداودي (١٧٨/١).

قال قتادة (ت: ١١٧): «أشربوا حُبَّه حتى خَلُصَ ذلك إلى قُلوبِهم»(١).

### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ وَسُئِلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي الْمَثَالُ السَّادِقُونَ ﴿ وَسُئِلِ الْفَرْيَةَ ٱلَّتِي الْمَثَالُ فِيهَا وَالْعِيرَ اللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٢]:

هذه الآية مِن أشهر الآياتِ التي قِيل: إنَّ فِيها حذفاً، وأَهْلُ التفسيرِ مُطْبِقون أنَّ تقديرَ الآية: واسأل أهلَ القَرْية، وأهلُ البلاغةِ في صَدْرِ أَمْثِلَتهم لمجازِ الحذف هذه الآية (٢).

والكلام لأكبر إخوة يوسف ﷺ، ومعنى الآية: قولوا لأبيكم: سلْ أهلَ القريةِ التي كنا فيها، وهي مصر، وأهلَ العِيْر الذين صَحِبونا عَمَّا حَدَثَ لأخينا، والتقديرُ في الموضعين واحد<sup>(٣)</sup>.

وقالت فرقة: بل أحالوه على سؤالِ الجماداتِ، والبهائِمِ حقيقة، ومن حيث هو نبيٌّ فلا يبعد أن تُخبره بالحقيقة (٤٠).

قال ابن الأنباري (ت: ٣٢٧) (٥): ويجوز أن يكون المعنى: وَسَلَ القَرْية والعيرَ؛ فإنَّها تعقل عنك؛ لأنَّك نبيٌّ، والأنبياءُ قد تُخاطبهم الأحجار، والبهائم، فعلى هذا تسلمُ الآية من إضمار (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (۲۲۲/۱ ط. حلبي)، تفسير ابن أبي حاتم (۲۸۳/۱) تحقيق: الزهراني، المرجعان السابقان.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح، للقزويني (٣٢٨)، الإشارات والتنبيهات، للجرجاني (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (٢٧١/٣)، زاد المسير (٢٦٨/٤)، روح المعاني (٣٨/١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٢٧١/٣).

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن القاسم بن بشار، أبو بكر ابن الأنباري، اللغوي، النحوي، الأديب، الكوفي، كان صدوقاً، فاضلاً روى عن أبيه، وثعلب وغيرهما وعنه أبو علي القالي، وغيره، له كتاب الوقف والابتداء.

ينظر: تاريخ بغداد (٣/١٨١)، إنباه الرواة (٣٠١/٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: زاد المسير (٢٦٩/٤).

قلت: وإن سَلِمت الآيةُ من الإضمار، إلاَّ أنَّ الإضمارَ متعينٌ في الآيةِ يَلوحُ بين حروفِها بلا أدنى تكلُّف، والمعنى المزعومُ غيرُ مناسبِ هنا بعيدٌ كلَّ البعدِ من مقصد أخي يوسفَ ﷺ، وليس المقامُ مقامَ إظهارِ آية ليعقوبَ(١) ﷺ.

### 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ فَمَن كَاكَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَمِـذَةً مِن أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤]:

قال ابن حزم (ت: ٤٥٦): "وهذه آية محْكَمةٌ بإجْماع مِنْ أهل الإسلام لا منسوخة، ولا مخصوصة، فصحَّ أن الله تعالى لم يفرض صومَ الشهْرِ إلا على من شَهدَه، ولا فرَضَ على المريضِ والمسافرِ إلا أيَّاماً أخرَ غيرَ رمضان، وهذا نصَّ جَليُّ لا حِيْلةَ فيه، ولا يجوزُ لمن قال: إنَّما معنى ذلك: (إن أفطرا فيه) لأنَّها دَعْوى مَوْضوعة بلا برهان، قال الله تعالى: ﴿قُلْ هَانُوا بُرُهَنَكُمْ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ﴾ [البقرة: ١١١]»(٢).

وما ذهب إليه ابن حزم ـ رحمه الله ـ مروي عن بعض السَّلف منهم عمر وابنه، وأبو هريرة، وابن عباس، وعبدالرحمن بن عوف، وجماعة من الصحابة هي، وحكي عن الزهري، وإبراهيم النَّخعي (٣) ـ رحمهما الله ـ وبه قالت الإمامية (٤).

تنبیه: نسب الرازی هذا القول إلى ابن الأنباری، ولم یجعله احتمالاً منه في المعنى
 کما صَنَع ابن الجوزي!.

<sup>(</sup>۱) ينظر: روح المعاني (۳۸/۱۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحلى (٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن يزيد، النخعي أبو عمران الكوفي الفقيه، كان رجلاً، صالحاً، من رجال الكتب الستة، توفي سنة (٩٦).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٠/٤)، تهذيب التهذيب (١٧٧١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (٢٧٩/٢)، فتح الباري (١٨٣/٤)، الدراري المضية (٢٢٨/٢)، روح المعاني (٥٨/٢).

وحجَّة هذا القولِ رفضُ التقديرِ في الآية، والوقوفُ مع ظاهرها.

وقد أيَّد ابن حزم ـ رحمه الله ـ ما ذهب إليه بحديث ابن عبَّاس تَطْشَيْهُ أَنَّ رسول الله ﷺ خرج عام الفتح في رمضان، فصام حتى بلغ الكَديد<sup>(۱)</sup>، ثمَّ أفطر، وكان صحابة رسول الله ﷺ يتبعون الأحْدَثَ فالأحْدَثَ مِنْ أَمْره»<sup>(۲)</sup>.

فقوله: (وكان صحابةُ رسولِ الله ﷺ يتَّبِعون الأَحْدَثَ فالأَحْدَثَ من أَمْره) يَدلُّ على نسخِ الصَّوم في السَّفر.

قلت: هذه غايتها أن تدلُّ على رأي قائلها، ولم يثبت أنها من قول ابن عباس تَعْطَيُه ، كما هو ظاهر السِّياق.

بل قال سفيان ابن عيينة ـ رحمه الله ـ أحدُ رواةِ الحديثِ: «لا أَدْرِي مِنْ قَوْلِ مَنْ هُو؟»(٣).

وهكذا استدلالهم بقول النبي الله البي السوم في السوم السفر» (٥)، وبقوله في حق بعض الصائمين: «أولئك العصاة، أولئك العصاة» (٦).

فهما حديثان قالهما النبي على في قضيتي عين لا يمكن تعميمها إلا

<sup>(</sup>۱) الكَدِيد: عَين جارِية بينها وبين المدينة سَبْعُ مراجِل. شرح النووي على مسلم (۲۳۰/۷)، معجم البلدان (٤٤٢/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: صحيح مسلم (٧٨٤/٢) رقم الحديث (١١١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق، وصحيح ابن خزيمة (٢٦٢/٣).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۲/٥٨٧).

<sup>(</sup>ه) ينظر: صحيح البخاري (١٨٣/٤) مع الفتح، صحيح مسلم (٧٨٦/٢) رقم الحديث (١١١٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: مسلم (٧٨٥/٢) رقم الحديث (١١١٤).

فيما كان نظيراً لحاليهما فمن بلغ به الصوم أن شقَّ عليه، وتضرَّر به، أو أغمي عليه من أجله فالفطر في حقه متعين، وصومُه مكروه أو محرم (١).

قلت: وأمَّا تركُ التقدير في الآية والوقوفُ مع ظاهرها فهو الواجبُ لولا ما بيَّنته السنَّةُ.

قال ابن القيم (ت: ٧٥١) - رحمه الله -: "وأما احتجاجكم بالآية، وأنَّ الله أمر المسافر بعدةٍ من أيَّام أخر، فهي فرضه الذي لا يجوز غيره، فاستدلال باطل قطعاً، فإنَّ الذي أنزلت عليه هذه الآية، وهو أعلم الخلق بمعناها، والمراد منها، قد صام بعد نزولها بأعوام في السفر، ومحال أن يكونَ المرادُ منها ما ذكرتم، ولا يعتقده مسلم، فعلم أن المرادَ بها غير ما ذكرتم، فإمَّا أن يكون المعنى: فأفطر، فعدة من أيام أخر، كما قال الأكثرون، أو يكون المعنى: فعدة من أيامٍ أخر تجزيء عنه، وتقبل منه، ونحو ذلك، فما الذي أوجب تعيين التقدير بأنَّ عليه عدة من أيامٍ أخر، أو فقرضه، ونحو ذلك.

وبالجملة: ففِعْلُ مَنْ أنزِلَتْ عليه تفسِيرُها، وتبيينُ المرادِ منها، وبالله التوفيق»(٢).

قال ابن العربي (ت: ٥٤٣) \_ رحمه الله \_ مقرراً صحَّة التقدير في الآية، مُفَنِّداً عدمَ التقديرِ: «قال علماؤنا: هذا القول من لطيف الفصاحة، لأنَّ تقريره: فأفطر فعدَّة من أيَّام أخر، كما قال تعالى: ﴿فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذَى مِن زَأْسِهِ فَيْدَيَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦] تقديره: فحلق ففدية.

وقد عُزِي إلى قوم إن سافر في رمضان قضاه، صامه أو أفطره، وهذا لا يقول

<sup>(</sup>١) ينظر: حاشية ابن القيم على سنن أبي داود (٤٩/٧) مع عون المعبود.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاشية ابن القيم على سنن أبي داود (٤٩/٧) مع عون المعبود.

فائدة: من عجيب قول ابن حزم - رحمه الله - أنّه لم يجز الصوم في رمضان للمسافر عن رمضان الحاضر، وأجاز له أن يتنفل بصوم تطوع أو نذر أو قضاء عن رمضان سابق! ينظر: المحلى (٢٤٣/٦).

به إلا ضعفاء الأعاجم؛ فإنَّ جَزَالة القولِ، وقوةَ الفصاحةِ تقتضي (فأفطر)»(١).

بقي الجواب عمّا ورد عمّن تقدَّم ذكرهم من السلف، وقولهم بعدم صحَّة الصوم من المسافر في سفره فيقال ما قاله ابن عبدالبر (ت: ٤٦٣) - رحمه الله \_: «هذا خلاف ما عليه جماعة العلماء وأئمة الفقه ولا حجة في أحدٍ مع السنَّة الثابتة، هذا إن ثبت ما ذكرناه عنهم، وقد ثبت عن النبي من وجوه أنه صام في السَّفر، وأنَّه لم يَعِبْ على من أفطر، ولا على من صام في السَّفر، وأنَّه لم يَعِبْ على من أفطر، ولا على من صام في السَّفر، وأنَّه لم يَعِبْ على من أفطر، ولا على من صام فثبتت حجَّتُه، ولزم التسليمُ له (٢).

قلت: وبعد النَّظر في بعض ما روي عمَّن سبق ذكرهم لا يتعين حمله على المذهب المذكور، ومن أَصْرَح ما روي في ذلك عن عبدالرحمن بن عوف تَعْلَيْهُ أَنَّهُ قال: «الصائمُ في السَّفر كالمفطرِ في الحَضَر» ولم يثبت عنه ذلك (٣).

وأختم الكلام على هذا المثال بما قاله أبو عمر بن عبدالبر مقرراً مذهب الجمهور: «ودليل آخر وهو إجماعهم أنَّ المريض إذا تحامل على نفسه فصام وأتمَّ يومه أنَّ ذلك مجزئ عنه فدلَّ على أن ذلك رخصةٌ له، والمسافر في التلاوة وفي المعنى مثله، والكلام في هذا أوضح من أن يحتاج فيه إلى إكثار، والله المستعان»(1).

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٧٨/١).

<sup>(</sup>٢) فتح البر في الترتيب الفقهي لتمهيد ابن عبدالبر (٣٤٩/٧).

 <sup>(</sup>٣) لأنّه من رواية أبي سلمة بن عبدالرحمن عن أبيه؛ ولم يسمع أبو سلمة من أبيه فهو منقطع. وعلى فرض صحّته فهو محمول على صيامه في السفر مع المشقة على نفسه، والكُلفة.

ينظر: فتح الباري (١٨٤/٤)، نيل الأوطار (٣٠٦/٤).

تنبيه: ورد أثر عبدالرحمن بن عوف السَّابق مرفوعاً، ونبَّه الحفاظ على ضعفه. ينظر: المرجعان السَّابقان، المحلى (٢٥٨/٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: فتح البر في الترتيب الفقهي لتمهيد ابن عبدالبر (٣٥٣/٧)، بداية المجتهد (٢٩٦/١).

ينظر جملة من الآيات ذكر الغزالي أنَّ فهم المعنى يتوقف فيها على تقدير ما، وفي بعضها نظر. الإحياء (٣٤٣/١).

# 

## المبحث السادس التأويلُ وحملُ الآيةِ على المجاز

في هذا المبحث وردت هاتان الكلمتان (التأويل والمجاز)، وهما كلمتان لهما من الدلالة والبعد ما يتطلب منا وقفة لبيان المراد منهما من جهة، ومن جهة أخرى علاقة إحداهما بالأخرى.

أما الوقفة الأولى فأقول: كلمة (التأويل) كلمة قرآنية، ورد ذكرها في القرآن سبع عشرة مرة مفرقة في سبع سور منه (١)، وهي في مواضعها المختلفة انقسمت في معناها إلى قسمين اثنين، كما يفهم من كلام المفسرين حولها:

المعنى الأول: التفسير ومعرفة المراد، وهذا هو الأكثر في الاستعمال القرآني، ومنه قوله تعالى: ﴿وَمَا يَمْلُمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْرِ ﴾ [آل عمران: ٧] على قراءة الوصل وهي قراءة مجاهد (ت: ١٠٤)، اختارها غير واحد منهم ابن قتيبة (ت: ٢٧٦)، وأبو جعفر النَّحاس (٤) (ت: ٣٣٨).

<sup>(</sup>١) وهي: آل عمران، والنِّساء، ويونس، والإسراء، والكهف. ينظر: المعجم المفهرس.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير مجاهد (١٢٢/١)، تفسير الطبري (٢٠٢/٦ ط شاكر)، القطع والائتلاف (ص. ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تأويل مشكل القرآن (ص ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: القطع والائتلاف (٢٥٦/١).

قال ابن عباس ـ تَعْطِيُّه ـ: «أَنَا مِمَّن يعلمُ تأويلَه»(١).

المعنى الثاني: العاقبة والمصير والجزاء كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَتَرَعْمُمْ فِي قَوله تعالى: ﴿ فَإِن نَتَرَعْمُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

قال مجاهد وقتادة: «وأحسن تأويلاً» أي: جزاءً، وعاقبة (٢).

قلت: ومن ذلك آية آل عمران السابقة على قراءة الجمهور بالوقف على لفظ الجلالة.

وبين هذا المعنى والذي قبله فرق، فالتأويل بالمعنى الأول يكون من باب العلم كالتفسير والشرح فوجوده في القلب والذِّهن، وأما التأويل في الثاني فهو إيقاعُ الشيء وإحداثه، فوجوده في الخارج<sup>(۱)</sup> سواء كان ماضياً كما قال تعالى في قصة يوسف لما سَجَد أبواه وإخوته: ﴿ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْيَكَى مِن قَبْلُ ﴾ [يوسف: ١٠٠]، وقد يكون مستقبلاً كما في آية النِّساء السابقة.

والتأويل بالمعنيين السابقين ليس محل البحث، ولكن المراد هنا التأويل بالمعنى المتأخر عند المتكلمين في الفقه وأصوله.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ (ت: ٧٥١): "وأما المعتزلة، والجهمية، وغيرهم من فِرق المتكلِّمين، فمرادهم بالتأويل صرفُ اللفظ عن ظاهره وحقيقته إلى مجازه وما يخالف ظاهره، وهذا هو الشائع في عُرْف المتأخرين من أهل الأصول والفقه»(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري بإسناد صحيح (۲۰۳/٦ ط شاكر).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٥/١٥٢ ط. حلبي).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: الإكليل في المتشابه والتأويل (ضمن مجموعة الرسائل الكبرى ص ١٨)،
 والرسالة التدمرية (ص ٥٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الصواعق المرسلة (٤٧٨/١).

قال إمام الحَرَمَين الجويني (ت: ٤٧٨) (١): «التأويل هو ردُّ الظاهر إلى ما إليه مآله في دعوى المؤول(7).

وقال الغزالي (ت: ٥٠٥): «التأويل: هو عبارة عن احتمال يعضده دليل يصير به أغلب على الظن من المعنى الذي يدل عليه الظاهر»(٣).

وقال الآمدي (ت: ٦٣١) (١٤): «التأويل: هو حمل اللفظ على غير مدلوله الظاهر منه مع احتماله له» (٥٠).

وهذه التعاريف المتعدِّدة وغيرُها مما لم أذكره مِحورُها صرفُ اللَّفظ عن ظاهره، إلا أنه يُلحظ في تعريف الغزالي المتوسط بين المذكورَيْن زمناً أنه لابدَّ لصرف اللفظ عن ظاهره من دليل موجِبِ لذلك<sup>(٦)</sup>.

قلت: فالتأويل على هذا لا يوصف بقبولٍ ولا رَدِّ؛ لما فيه من إجمال، فإن كان قائماً على دليل استوجبه فهو مقبول بل متعين، وهو بذلك نوعٌ من التفسير، وإن لم يقم على دليل فهو تحريف يجب رَدُّه وصونُ كلامِ الله وكلامِ رسولِه عنه.

<sup>(</sup>۱) هو عبدالملك بن عبدالله بن يوسف، أبو المعالي، الجويني، النيسابوري، ولد سنة (٤١٩)، أخذ عن والده، وتبحر في كثيرٍ من العلوم، وأكثر من التصنيف.

ينظر: طبقات الشافعية (٢٤٩/٣)، سير أعلام النبلاء (٢٦٨/١٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: البرهان (۱۱/۱ه).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المستصفى (٣٨٧/١).

<sup>(</sup>٤) السيف علي بن أبي علي، الآمدي، المتكلم، وكان من الأذكياء، قرأ القراءات، وتفقه لأحمد بن حنبل، ثم تحول لمذهب الشافعي، اتهم في دينه.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٦٤/٢٢)، لسان الميزان (١٣٤/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٩٩/٣).

<sup>(</sup>٦) فائدة: التأويل بهذا المعنى المتأخر دخل إلى معاجم اللغة المتأخرة كاللّسان لابن منظور (ت: ٧١١)، نقلاً عن استعمال الفقهاء والأصوليين، ولم يكن له ذكر في المعاجم القديمة كتهذيب اللغة، للأزهري (ت: ٣٧٠)، ومعجم مقاييس اللغة، لابن فارس (ت: ٣٩٥).

ينظر: التأويل د. عمر الأشقر.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: «فنحن لا نُنكر التأويلَ، بل حقيقة العلم هو التأويلُ، وبالجملة فالتأويل الذي يوافق التأويلُ، وبالجملة فالتأويل الذي يوافق ما دلّت عليه النصوص وجاءت به السنّة ويُطابقها هو التأويلُ الصّحيح، والتأويلُ الذي يخالف ما دلّت عليه النصوص وجاءت به السُّنَّة هو التأويلُ الفاسد»(۱).

قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ: "ويجوز باتفاق المسلمين أن تفسر إحدى الآيتين بظاهر الأخرى ويصرف الكلام عن ظاهره؛ إذ لا محذور في ذلك عند أحد من أهل السنَّة، وإن سُمي تأويلاً وصرفاً عن الظاهر فذلك لدلالة القرآن عليه ولموافقة السنَّة والسلف عليه؛ لأنه تفسير للقرآن بالقرآن ليس تفسيراً له بالرأي، والمحذور إنما هو صرف القرآن عن فحواه بغير دلالة من الله ورسوله والسابقين»(٢).

ففي قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً عُلَتَ ٱيدِيهِمْ وَلُمِنُوا بِمَا قَالُواً بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ﴾ [المائدة: ٦٤].

قال شيخ الإسلام: «اليهود أرادوا بقولهم: ﴿ يَدُ اللّهِ مَغَلُولَةً ﴾ أنّه بخيل، فكذَّبهم الله في ذلك، وبيّن أنّه جواد لا يبخل، فأخبر أنّ يديه مبسوطتان، كسما قال ﴿ وَلَا بَعَعَلَ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبَسُطُهَكَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحَسُورًا ﴿ إِلَا سَراء: ٢٩] فبسط اليدين المراد به الجودُ والعطاء، ليس المراد ما أوهموه من بَسْطه المجرَد» (٣).

ومن قرأ قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرُّانَ فَاسْتَعِذَ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ ٱلرَّحِيهِ ﴿ ﴾ [النحل: ٩٨] علم أنَّ ظاهرها تأخير الاستعاذة عن القراءة، وقد ذهب إليه بعض السلف، ولكنَّ السنَّة دلَّت على تقديم الاستعاذة فعُلم من هذا أنَّ ظاهِر الآية مُؤول بالدَّليل، والمعنى: إذا أرَدْتَ أن تقرأ (٤٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: الصواعق المرسلة (١٨٧/١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الفتاوى (۲۱/٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجواب الصحيح (١٤٣/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٢/٥، ١٣)، زاد المسير (٤٨٩/٤)، تفسير ابن كثير (١٣/١).

ولعل فيما سبقَ من بيانِ اتضح أنّ المجاز هو نتيجة حتمية لعدم الأخذ بالظاهر، فما بعد تأويل الظاهر إلا القول بالمجاز!.

قال الغزالي \_ رحمه الله \_: "ويُشبه أن يكونَ كلُّ تأويلٍ صرفاً للفظ عن الحقيقة إلى المجاز»(١).

وأصرح من هذه العبارة عبارة ابن القيم السابقة «بصرف اللفظ عن ظاهره وحقيقته إلى مجازه...».

وبعد هذا يصح لي أن اختصر عنوان المبحث من (التأويل وحمل الآية على المجاز) إلى قولي: (حمل الآية على المجاز) فيصبح العنوان متضمناً للنتيجة دون المقدمة.

وعوداً على أصل الموضوع فأقول من أسباب شذوذ الأقوال في التفسير أن تحمل الآية على المجاز بأي نوع من أنواعه المختلفة من غير دليل أوجب ذلك، وهذا المبحث أوسع مجالاته آيات الصفات وتعامل الفرق المبتدعة معها، ولذلك تجد تصريحهم كثيراً أنَّ هذه الآية لابدَّ من تأويلِها وحملِها على المجاز، ولعل أكثر الفرق تأويلاً في التنزيل المعتزلة (٢).

قال الغزالي \_ رحمه الله \_: «والمعتزلة أشدُّ منهم \_ يعني الأشاعرة \_ توغلاً في التأويلات (٣).

وقد استغلت بعض الطوائف الحاقدة على الإسلام من الباطنية وأمثالهم التأويل وجعلته أداة تخريب لمعتقدات المسلمين، فأحدثوا بدعة الظاهر والباطن ـ وتقدم بسط الكلام في ذلك في الباب الأول في الفصل الأول ـ وصار التأويلُ عَلَماً لكلِّ خارج عن الإسلام.

<sup>(</sup>١) ينظر: المستصفى (٣٨٧/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التأويل النحوى (٢٥/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة (ص ٦٦).

قال ابن بَرْهَان ـ رحمه الله ـ (ت: ٤٥٦)(١): «ولم يزل الزّالُ إلا بالتأويل الفاسد»(٢).

ورحم الله ابن القيِّم حين قال ـ في نونيته ـ:

هــذا وأصــلُ بــلــيــة الإســلام من تأويل ذي التخريب والبطلان وهو الذي قد فرَّق السبعين بل زادت ثلاثاً قول ذي بُرهان وهو الذي قتل الخليفة جامع

القرآن ذا النورين والإحسان (٩)

وأما كلمة (المجاز) فإنه باستقراء ما كتب في هذا الموضوع يتبين أن لهذه الكلمة استعمالين قديم لغوي وحديث اصطلاحي.

أما الاستعمال القديم اللغوى فهو استعمال أبي عبيدة (ت: ٢١٠) لمَّا عَنُونَ كتابه في معاني القرآن باسم: (مجاز القرآن) وهو يورِد في هذا الكتاب معاني الآيات وتفسيرها فمراده بكلمة (مجاز) أي: ما تُجِيزه اللُّغة من المعانى في القرآن.

فهو بهذا المدلول أوسعُ من المعنى الاصطلاحي الذي حدَّدَه علماءُ البلاغة <sup>(٤)</sup>.

قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ: «وأوَّل من عُرِف أنَّه تكلم بلفظ (المجاز) أبو عبيدة معمر بن المثنى في كتابه ولكن لم يعن بالمجاز ما هو قسيمُ الحقيقة، وإنما عُني بالمجاز الآية ما يُعَبَّرُ به عن الآية "(٥).

وبهذا وجه ـ رحمه الله ـ ما رُوِي عن الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ أنه

<sup>(</sup>١) هو عبدالواحد بن على بن عمر، أبو القاسم الأسدي، العكبري، النحوي، له معرفة باللغة، والتواريخ، وأيام العرب، كان حنبلياً فصار حنفياً، كان زاهداً ورعاً. ينظر: بغية الوعاة (٢٠/٢)، إنباه الرواة (٢١٣/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط، للزركشي (٤٣٦/٣).

ينظر: النونية بشرح محمد الهراس (٢٦١/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدمة مجاز القرآن (١٩،١٨).

ينظر: الفتاوي (٨٩/٧)، ومختصر الصواعق (٢٤٢/٢).

قال في قوله تعالى: ﴿إِنا﴾ و﴿غَنُ﴾ ونحو ذلك في القرآن هذا من مجاز اللغة أنَّ مراده مما يجوز في اللغة، ولم يرد بذلك أنّ اللفظ استعمل في غير ما وضع له (١).

والإمام أحمد توفي ـ (سنة ٢٤١) ـ وهو أقدم/من أُثِر عنه هذا التعبير (المجاز) وتبين أنه لا يريد به ما أراده البلاغيون، نجد كذلك من عاصر الإمام أحمد وهو الجاحظ ـ عمرو بن بحر ـ (ت:  $(70)^{(7)}$  قد حَمَل لواء (المجاز) بالمعنى الجَديد الاصطلاحي واحتفى به ففي كتاب الحيوان ـ مثلاً عقد ثلاثة أبوابٍ مُتوالية صدَّرها بكلمة (المجاز) وجعل عمدتها سِتَّ آياتٍ هي من المجاز عنده (70).

وما زال القولُ بالمجاز تنمو نابِتَتُه، وتوغِلُ جَذورُه في صدور النُّصوص الشرعية، وما زال أربابُه والمعجبون به يوضِحون معالِمه، ويَسْتكثرون تفريعاته حتى إن ابن جني المعتزلي (ت: ٣٩٢) بالغ في إثباته والقول به وكثرته في اللغة فقال في (قام زيد) ونحوه: مجاز لا حقيقة؛ إذْ المعنى: كان منه القيامُ، والقيامُ جِنْسٌ، ومعلومٌ أنه لم يكن منه جميعُ القيامِ فهو من باب وَضْعِ الكُلِّ موضعَ البعضِ (أ).

ثم يأتي دور تلميذه الشَّريف الرَّضي (ت: ٤٠٦)(٥) فألف كتابيه

ینظر: الفتاوی (۸۹/۷).

<sup>(</sup>٢) عمرو بن بحر بن محبوب، أبو عثمان، البصري، صاحب التصانيف، كان رأساً في الاعتزال، وإليه تنسب الفرقة، الجاحظية من فرق المعتزلة، أصيب في آخر عمره بالفالج، وتوفي بالبصرة.

ينظر: تاريخ بغداد (١٣٥/٣)، وفيات الأعيان (١٤٠/٣)، سير أعلام النبلاء (٢٦/١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الحيوان (٩٥/ - ٣٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الخصائص (٤٤٧/٢)، ٤٤٨).

 <sup>(</sup>٥) هو محمد بن الحسين، العلوي، الرافضي، شاعر، وأديب، عالم بالنحو، وكان ذكياً سريع الخاطر.

ينظر: تاريخ بغداد (٢٤٦/٢)، إنباه الرواة (١١٤/٣).

(تلخيص البيان في مجازات القرآن)، و(المجازات النبوية) وكذا أخوه الشريف المرتضى (ت: ٤٣٦) في كتابه (غرر الفوائد ودرر القلائد)، وعمدة هذه الكتبِ تأويلُ النصوص وحملُها على المجاز، حتى بلغ من إطراء الشريف الرضي للمجاز ما زعمه ـ في مقدمة كتابه الأول من الثلاثة المذكورة ـ أنه يذكر في كتابه ما اشتمل عليه القرآن من عجائبِ الاستعاراتِ وغرائبِ المجازاتِ التي هي أحسنُ من الحقائق [حسب قوله] مَعْرِضاً، "(1).

وقريب من جهد الشريف الرضي جهد القاضي عبدالجبار المعتزلي (ت: ٤١٥) في تفسيره، وكذا كتابيه (تنزيه الشريعة)، و(متشابه القرآن)(٢).

ولما جاء أبو محمد العز بن عبدالسلام (ت: ٦٦٠) ألَّف كتابه (مجاز القرآن) وملأه من التأويلات المجازية.

وما زال منهج التأويل ـ بهذا المفهوم ـ هو المنهج الذي سار عليه عامة المفسرين وصار التأويل في صفات الله خاصة هو الأصل عندهم، بل ادعى عبدالقاهر الجرجاني (ت: ٤٧١)<sup>(٤)</sup> ـ والذي حمل لواء المجاز بقوَّة ـ أنَّ القولَ بالمجاز وتأويلَ الآي عن ظاهره عِصْمَةٌ من الضَّلالِ ونجاةٌ مِن الشبه (٥).

وبعده الغزالي (ت: ٥٠٥) يرى أنه ضرورة لا مندوحة عنها، فقال:

<sup>(</sup>١) ينظر: تلخيص البيان (٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: دراسة وافية حول القاضي عبدالجبَّار وكتبه للدكتور: عدنان زرزور في مقدمة تحقيقه لكتاب (متشابه القرآن).

<sup>(</sup>٣) هو عز الدين، عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي، المعروف بسلطان العلماء، ولد في دمشق سنة (٥٧٧)، واشتغل بالتأليف، والتدريس، والخطابة، والإفتاء، والقضاء، وتوفي بالقاهرة.

ينظر: طبقات الشافعية، السبكي (٨١/٥)، شذرات الذهب (٣٠١/٥).

<sup>(</sup>٤) هو عبدالقاهر بن عبدالرحمن بن محمد الجرجاني، أبو بكر، واضع أصول البلاغة، وأحد أثمة اللغة، من كتبه: دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة.

ينظر: نزهة الألباء (٤٣٤)، إنباه الرواة (١٨٨/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أسرار البلاغة (٢٩١).

وما من فريق من أهل الإسلام إلا وهو مضطر إليه (١).

وعبارات القائلين بالمجاز المُحْتَفِين به والمؤولين للنصوص من أجله كثيرة (٢)، إلا أنَّها بلغت ذِرُوتها حين سطَّر أحمد الخلوتي - المشهور بالصَّاوي (ت: ١٢٤١) (٣) ما يسوء تسطيره، ويَقبُحُ صُدُورُه فزعم أنَّ العلماءَ ذكروا أنَّ من أصولِ الكفرِ الأخذَ بظواهر الكتابِ والسنَّةِ (٤).

وعلى ما ادَّعاه تركُ الناس بلا نصوص أنفعُ لهم وأقربُ إلى الصواب والهداية فإنهم ما استفادوا بنزولها إلا التعرضَ للكفر، ثم يُقال بعد ذلك: مَن هؤلاء العلماء المزعومون؟ وما الظواهر المعنية؟ (٥).

وقد أحسن من قال:

وكم مِن عائِبٍ قولاً صحيحاً وآفتُه من الفَهم السَّقِيم (٦)

وهذه المبالغات من القائلين بالتأويل والمجاز هي التي أيقظت غيرة كثير من المحققين على النصوص واجتهدوا ذابين عنها مبينين بدعة تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز، وأن الكلام باقي على حقيقته، والكلمة يفسرُها

<sup>(</sup>١) ينظر: تتمة الكلام في التفرقة بين الإسلام والزندقة (٦٣)، وينظر: الفتاوي (٣٨٩/٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطالب العالية، للرازي (٣٠٩، ٣١٠).

 <sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمد الخلوتي، فقيه مالكي، مفسر بياني، ولد بمصر، وتعلم بالأزهر،
 ومات بالمدينة النبوية، من كتبه «حاشية الصاوي على الجلالين».

ينظر: معجم المؤلفين (١١١/٣)، معجم المفسرين (٧٧/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: حاشية الصّاوي على الجلالين (١٧٤/١)، (٩/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أضواء البيان (٧/٤٤٠ ـ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٦) البيت من قصيدة للمتنبي مطلعها:

إذا غسامسرت فسي شسرف مسروم فسطسعه السموت في أمر صغير وبعد البيت المذكور:

ولكسكسن تسأخسذ الآذانُ مسنسه ينظر: الديوان بشرح البرقوقي (٢٤٦/٤).

فــلا تَــقُـنَـع بــمــا دونَ الــنـجــومِ كـطُـغــم الـمــوتِ فـي أمْـرِ عـظـيــمِ

على قدر القريدمة والفهوم

سياقُها، وقرينةُ لفظها، لا سيَّما نصوص الصفات التي كانت مسرحاً للقائلين بالمجاز.

فشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ أطالَ النَّفَسَ في إنكار المجاز، والقول ببدعيته (١).

والنَّفَسُ أطولُ نجده عند ابن القيم ـ رحمه الله ـ حيث عَقَد فصلاً في كتابه الصَّواعق المرسلة قال فيه: «فصل في كسر الطاغوت الثالث الذي وضعته الجهمية لتعطيل حقائق الأسماء والصفات وهو طاغوت المجاز» ثم قال: «هذا الطاغوت لَهَج به المتأخرون والتجأ إليه المعطلون وجعلوه جُنَّة يتترسون بها من سِهام الرَّاشِقين ويَصُدُّون به عن حقائق الوحي المبين» ثم أسْهَب الكلامَ في رَدَّه وإبطالِ القول به وأوصل ذلك إلى ما يزيد على خمسين وجهاً(٢).

وبعد هذه الإشارات حول هذا الجانب المهم في هذا المبحث تتبين لنا عدَّة ملامح:

١ ـ أنَّ القول بالتأويل بالمعنى المتأخر منه الصحيح المقبول، ومنه الخطأ المرفوض.

٢ ـ أنَّ كلمة المجاز بالمعنى الاصطلاحي لم تعرف إلا في القرن الثالث في كلام الجاحظ.

٣ ـ أنَّ القول بالمجاز إنما نشأ لخِدمة مذهب عَقديٍّ، ولذا كان مؤسسوه أقطابَ الجهمية، والمعتزلة، وتلقاه الأشاعرة، والمرجئة، ومن نحا نحوهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: كتاب الإيمان (٩٢ وما بعدها).

<sup>(</sup>Y) ينظر: مختصر الصواعق المرسلة (٢٤١/١ وما بعدها)، وينظر في المسألة: رسالة الشنقيطي (منع جواز المجاز في المنزّل للتعبد والإعجاز)، وينظر: القول بالمجاز مبسوطاً، والمذاهب فيه في مجلدين كبيرين، للدكتور: عبدالعظيم المطعني، \_ وهو من القائلين بالمجاز \_ بعنوان: (المجاز في اللغة والقرآن الكريم بين الإجازة والمنع عرض وتحليل ونقد).

- ٤ ـ أنَّه صار سُلَّماً يرتقي عليه كل من لم يرُق له نصٌّ من كتابٍ أو سنةٍ.
  - ـ أنَّ المُحَقِقِين من العلماء على إنكارِ القولِ بالمجازِ.

أمثلة لبعض الآيات التي دخلها التأويل الفاسد:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَثَرُوا بِرَبِّمِ عَذَابُ جَهَنَمٌ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ الْمَا أَلْقَى إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَمَا شَهِيقًا وَهِى تَفُورُ ۞ تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْفَيْظِ كُلَّمَا أُلْقِى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَمُ خَزَنَهُا أَلَدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ۞﴾ [الملك: ٦ ـ ٨].

فهذه الآيات في وصف جهنّم - أعاذنا الله منها - وقد أضاف الله (الشّهيق، والتّمَيُّز) إليها بما لا يَقْبل تأويلاً، لكنَّ الزمخشري - عفا الله عنه - أبى إلاَّ صَرْفَ الآية عن ظاهرِها، وحاول تأويلها، ووجّهها أحدَ توجِيهين، إمّا على التّشبيه، فقال: «كالمغتاظة عليهم لشدة غليانها بهم»، أو من باب المجاز العَقلي ذِكْرُ المحلِّ وإرادة الحالِّ، فقال: «ويجوز أن يراد غيظ الزّبانية»(۱).

وكلا الوجهين خروج بالآية عن ظاهرها، وعدول عمَّا دلَّ عليه القرآن، ولا يخفى أنَّ جهنَّم وأوصافَها هي من أمور الغيب التي لا يسعُ المكلف إلاَّ الإيمان بها، والصواب الذي لا مَحِيد عنه، أن تبقى الآيةُ على ما دلَّت عليه من كون جهنَّم تكاد يَنْفَصِل بعضُها عن بعضٍ مِن شدَّة ما لحقها مِن الغَيظ والحَنَق على مَن أُلقِي فيها(٢).

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَكَرْهَا وَكُرْهَا وَظَلَهُم بِالْفُدُو وَالْآصَالِ ( الرعد: ١٥].

هذه الآية وغيرُها كثيرٌ من الآياتِ التي أثبت الله فيها سجودَ الأشياء وتسبيحها، وإسلامَها، وقنوتَها وغيرَ ذلك من صِفات العُقَلاء قد حملها

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (١٣٦/٤)، وقريب من ذلك تأويله لآية الفرقان: ﴿إِذَا رَأَتَهُم مِن مُكَانِ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَمَا تَتَنَّظُا وَزَفِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [آية: ١٢] ينظر: الكشاف (٨٣/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٣٩٧/٤)، تفسير السعدي (ص ٨٧٦).

المؤولون على المجاز، أو يقدِّرون محذوفاً يصرف الآية عن ظاهرها، فحيث لم يعقل هؤلاء من السُّجود إلا ما يكون للآدمي على أعضاء سَبْعة فسَّروا السُّجود لغير الآدمي بنفوذ المشيئة والقدرة فيهم قال في الكشاف في تفسير الآية السابقة «أي: ينقادون لإحداث ما أراده فيهم من أفعاله شاؤوا أو أبوا، لا يقدرون أن يمتنعوا عليه»(١).

وهكذا قولهم في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٧٤](٤).

وقوله تعالى: ﴿جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ﴾ [الكهف: ٧٧].

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (٣٥٤/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (١/١٥٤)، وتفسير الرازي (٢٠/١٧٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٤٥١/٢).

<sup>(</sup>٤) ذكر الفخر الرازي في تفسير الآية تأويلين لرأسين من رؤوس الاعتزال في معنى الآية: الأول: قول أبي مسلم الأصبهاني المعتزلي (ت: ٣٢٢) أنَّ الضمير في الآية راجع إلى القلوب المذكورة في أوَّل الآية.

الثاني: قول أبي علي الجبَّائي (ت: ٣٠٣) أنَّه فسَّر الحِجارة بالبَرَد الذي يَهْبِط من السماء تخويفاً من الله تعالى لعباده. ينظر: تفسير الرازي (١٢١/٣)، وتفسير ابن كثير (١٣١/).

وقوله تعالى عن السَّمواتِ والأرضِ ﴿قَالَتَاۤ أَنَّيْنَا طَآمِعِينَ﴾ [فصَّلت: ١١]. ونحو ذلك من الآيات<sup>(١)</sup>.

### 9 ( T)

المثال الثالث: قوله تعالى: ﴿ يَوْمَيِدِ يُوَفِيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ مُو الْحَقُ اللَّعِينَ اللَّهِ اللَّهِ ( ٣٥].

ذهبت المؤولة عن بَكْرةِ أبيهم (٢) إلى تأويلِ الآية مذاهبَ شَتىً؛ فِراراً أَن تكونَ دالةً على صِفة النُّور الذي لا يليقُ بزعمهم أن يتَّصِفَ اللَّهُ به، إذْ لم يَعْقِلوا من النُّور إلا ما يجدونَه واقعاً على الجيطانِ والجُدْرانِ فَحَمَلوا الآيةَ على فِعْله سبحانه، فقالوا: الله مُنَوِّر السمواتِ والأرضِ، أو بمعنى الهادِي أهل السموات والأرض، ومنهم من جَعَلها مَنْ مَجازِ الحَذْفِ كما قاله صاحب الكشاف وتبعه كثيرٌ من المفسرين المؤولين (٣).

والتقدير: الله ذو نورِ السَّمواتِ والأرضِ، كما تقول: زيدٌ كَرَم،

<sup>(</sup>۱) ينظر: تأويل مشكل القرآن (۱۳۲، ۱۳۳)، تلخيص البيان (۱٤۸، ۲۳٤)، رسالة في قنوت الأشياء كلها لله تعالى، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ضمن جامع الرسائل)، ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان، لابن الوزير (۱٤۸ وما بعدها).

تنبيه: أغلظ الغزالي ـ عفا الله عنه ـ القولَ فيمن حمل آية فصّلت على ظاهرها ووصفه بالبليد.

ينظر: الإحياء (١٢٣/١).

<sup>(</sup>٢) مثل يضرب لاجتماع القوم على شيء لم يتخلف منهم أحد، وليس هناك بكرة في الحقيقة.

ينظر: إصلاح المنطق، لابن السكيت (٢/٥/١)، مجمع الأمثال، للميداني (١٧٦/١)، المزهر (٢/٥٣٠).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: تلخيص البيان (ص ١٨١)، المحرر الوجيز (١٨٣/٤ ط. دار الكتب العلمية)،
 تفسير الرازي (٢٢٤/٢٣)، البحر المحيط (١٨/١٤).

فائدة: ألَّفَ الغزالي كتابه مشكاة الأنوار، وعمدَتُه تفسيرُ هذه الآية، قال في درء تعارض العقل والنقل (٥/٤٥٣): وفيه من الكلام المبنيِّ على أصولِ المتفلسفة، ما لا يرضاه لا اليهودُ ولا النَّصاري. وينظر: بغية المرتاد (١٩٨).

وَجُو**دٌ**(١).

وجادةُ أَهْلِ السُّنةِ والجماعةِ في هذا وأمثالِه جادةٌ واضحةٌ، فيثبتون ما أثبته الله لنفسه، ومُحَالٌ أَنْ يَصِفَ الله نفسَه بالنُّور، وليس له نورٌ على ما يليق به فوجب إثبات ما دلَّت عليه الآية مع اعتقاد تمامِ الكَمالِ في كلِّ صِفَةٍ اتصف اللَّهُ بها: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ مُّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١٦](٢).

فائدة: من أقدم التأويلاتِ المأثورةِ عَن السَّلف ما يُرْوَي عن التابِعي مجاهدِ بن جبر (ت: ١٠٤) ـ رحمه الله ـ في قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا وَرَدَةً خَسِعِينَ﴾ [البقرة: ٦٥] فقد روى ابن أبي حاتم وابن جرير عنه أنه قال في معنى الآية: «مُسِخت قلوبُهم، ولم يُمْسَخوا قِرَدة، وإنما هو مَثَلٌ ضَرَبَه اللَّهُ لهم كمثلِ الحِمار يَحْمِل أسفاراً» (٣).

قال ابن جرير: «وهذا القول الذي قاله مجاهد قولٌ لظاهر ما دلَّ عليه

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (٦٧/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مختصر الصواعق المرسلة (٣٥٩/٢ ـ ٣٦٩)، مقدمة المحقق لقانون التأويل، لابن العربي (٢٦٧ ـ ٢٧٤).

تنبيه: نقل ابن الجوزي في كتاب (منهاج الوصول) ـ كما في البحر المحيط، للزركشي (٤٤٢/٣) ـ عن الإمام أحمد أنّه أوَّل قوله تعالى: ﴿وَجَآهُ رَبُّكُ [الفجر: ٢٢].

إلى معنى ﴿ أَمْرُ رَبِّكُ ﴾، ونحو هذا ذكره في زاد المسير (٢٢٥/١) عن القاضي أبي يعلى عن أحمد

قلت: ولا يصحُّ بحال عنه \_ رحمه الله \_ وهو ينكر ذلك.

قال في الفتاوى (٣٩٩/٥) «هذا مما نقله حنبل عن أحمد وحنبل له غلطات معروفة، وهذا منها ومنهم من قال: بل أحمد قال ذلك على سبيل الإلزام للجهمية في حديث: «تجئ البقرة وآل عمران كاتهما غمامتان» وأنّه ليس المراد نفس كلامه الذي تكلّم به، فإذا كان الربُّ قد أخبر بمجيء نفسه ثم تأولتُم ذلك بأمره فإذا أخبر بمجيء قراءة القرآن فلأن تتأولوا ذلك بمجيء ثوابه بطريق الأولى والأحرى».

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن أبي حاتم (٢٠٩/١)، تفسير الطبري (٣٣٢/١)، وذكره ابن كثير (١٠٥/١) عن مجاهد، وقال: «وهذا سند جيد عن مجاهد، وقول غريب خلاف الظاهر من السَّياق في هذا المقام وغيره».

كتابُ الله مخالف»(١).

وأورده ابن الجوزي (ت: 90): وقال عنه: «وهو قول بعيد»(7).

وقريب من هذا تأويله في قوله تعالى: ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقَّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ٨] فقد روى ابن جرير عنه قوله: ﴿وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِذِ﴾: القضاء، ﴿فَنَن ثَقُلَتْ مَوَزِيثُهُ﴾ قال: حسناته (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن جریر (۲۲۲/۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: زاد المسير (١/٩٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١٢٢/٨، ١٢٣ ط. حلبي). وينظر تأويلات أخرى لمجاهد
 في كتاب (تفسير التابعين)، د. محمد الخضيري (٩٣/١).



## المبحث السابع اعتقادُ التقديم والتأخيرِ، دونَ حاجَةٍ

من أجلِّ مباحثِ علومِ القرآنِ، وأقدمِها ما يتعلقُ بالمُقَدَّمُ والمؤَخَّر في آي القرآن، والتقديمُ والتأخيرُ معروفٌ في كلام العَرَبِ وأشعارِهِم.

قال امرُؤ القَيس(١):

ولو أنَّ ما أسْعى لأذنى مَعيشَةٍ كَفاني ـ ولم أطْلُبْ ـ قليلٌ مِن المالِ (٢) وتقديرُ البيتِ: كفاني قليلٌ من المالِ، ولم أطْلُبْ كثيراً (٣).

قال ابن فارس (ت: ٣٩٥): "مِنْ سُنَنِ العَرَبِ تَقْديمُ الكَلام، وهو في

<sup>(</sup>۱) هو امرؤ القيس بن جحر، أمير شعراء الجاهلية، وصاحبُ أحد المعلقات المشهورة، مات غدراً في الطريق بحلة مسمومة سنة (٤٠م).

ينظر: الشعر والشعراء، لابن قتيبة (١٠٥/١)، معجم الشعراء (٢٩).

 <sup>(</sup>۲) البيت من قصيدته المشهورة:
 ألا عِـمْ صَـباحاً أيَّها الطللُ البالي وهل يعِمَن من كان في العُصُر الخالي ينظر: الديوان (ص ٣٩).

<sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير ابن جرير (۷۰/۱) ط حلبي، شرح المفصَّل، لابن يعيش (۷۸/۱، ۷۹)، المغني، لابن هشام (٦٦٠، ٦٦١).

المعنى مُؤخرٌ، وتأخِيْره وهو في المعنى مقدَّمٌ، كقولِ ذي الرُّمَة (١):

ما بالُ عَينِك منها الماءُ ينسَكِبُ (٢)

أراد: ما بالُكَ عينُك ينسكبُ منها الماءُ" (٣).

ومع كونِ التقديم والتأخيرِ حُسْناً في الكلام، وقدرة على جمالِ التَّرْكيب، وهو أحد أساليب البلاغةِ، وله في القلوب أحسنُ موقع، وأعذبُ مذاقِ (٤)، إلاَّ أنَّ الأصلَ عدمُهُ فلا يُلْجَأ إليه إلاَّ بحُجَّةٍ واضحةٍ.

قال أبو عمرو الداني (ت: ٤٤٤) متعقباً قولَ مَنْ جَعَلَ قوله (بحق) من قوله تعالى عن عيسى ﷺ: ﴿مَا يَكُونُ لِنَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ لَتُمُ فَقَدْ عَلِمْتَمُ ﴾ [المائدة: ١١٦] متعلقاً بقولِه: ﴿فَقَدْ عَلِمْتَمُ ﴾، والتقدير: (إن كنتُ قلتُه فقد علمتَه بحقً).

قال: «وذلك خطأ؛ لأنَّ التقديمَ والتأخيرَ مجازٌ؛ فلا يستعملُ إلاَّ بتوقيفٍ، أو بدليلِ قاطع» (٥).

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨): «والتقديمُ والتأخيرُ على خلافِ الأصلِ، فالأصلُ إقرارُ الكلامِ على نظمِهِ وترتيبِه، ثمَّ إنَّما يَجوزُ فيه التَّقْديمُ

<sup>(</sup>۱) هو غيلان بن عقبة العدوي، المضري، ولد في البادية سنة (۷۷)، وعانى من الترحل والتنقل، شاعر مجيد من فحول الطبقة الثانية في عصره، توفي سنة (۱۱۷). ينظر: وفيات الأعيان (٤٠٤/١)، الشعر والشعراء (٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) البيت من قصيدة يمدحُ بها هشامَ بنَ عبدِالملك، وعَجُزُ البيتِ:

<sup>......</sup> كَــاْتُــه مِــن كُـــاْتــى مَــفْــرِيَّــة سَــرَبُ الكُلَى: جمع كُلْيَة، وهي الرُّقعةُ التي تحت عُرْوةِ الإداوةِ، مَفْرِية: المقطوعة، سَرَب: سائل.

ينظر: الديوان (ص ٩)، الصناعتين (ص ٤٥١)، الجمهرة (ص ٤٣٥)، اللسان (٥٠٠/١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الصاحبي (٤١٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البرهان، للزركشي (٢٣٣/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المكتفى في الوقف والابتدا (٢٤٥).

والتأخيرُ في القرينةِ، أمَّا مع اللبسِ فلا يجوز اللهُ..

وقد تكلَّمَ العلماءُ - رحمهم الله - في أسبابِ التقديمِ والتأخيرِ في القُرآن، وفي أنواع ذلك.

وبيَّن الزَّرْكَشِي (ت: ٧٩٤) أنواعه، فقال: «وهي إمَّا أَنْ يُقَدَّمَ والمعنى عليه، أو يقدمَ وهو في المعنى مؤخر، أو بالعكس»(٢).

والذي يعنينا في هذا المبحث هو النوع الثاني من الأنواع الثلاثة المذكورة (وهو أن يقدم وهو في المعنى مؤخر) وهذا ما يذكره الطبري (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ كثيراً بقوله: (المؤخر الذي معناه التقديم) ومع كثرة هذا النوع وتعَدُّد الأسبابِ الداعيةِ له في الكلام إلاَّ أن الشرطَ السابِقَ لصِحَّته كثيراً ما يُتَخَطَّى، ويكونُ المعنى مُسْتَقيماً بِجَعل الكلام على نسقِهِ فيقَعُ الخطأ في اعتقادِ تقديم وتأخيرٍ من غيرِ حاجَةٍ. ولذا قال الغزالي (ت: ٥٠٥) ـ رحمه الله ـ عن هذا المبحث: وهو مظِنَّةُ الغلط (٤).

وقد نبَّه المحققون مِنْ المفَسِّرين على جُمْلة من هذا، وإليك أمثلة لذلك:

المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجَّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُّ يَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةً ﴾ [البقرة: ١٩٦].

استشكل كثيرٌ من المفسرين المرادَ من قولِه: ﴿ يَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ مع كونه معلوماً مما سبق إذ الثلاثة، والسبعة عشرة ولا بدَّ نتيجة عَقْلية، فَمِمًا قيل في توجيه الآية \_ وهو الشاهد في هذا المبحث : إنَّ الكلامَ فيه تقديمٌ وتأخيرٌ، والأصلُ: فصيامُ عشرة أيام، ثلاثة أيَّامٍ في الحجَّ،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفتاوي (۲۱۸/۱٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البرهان (٢٣٨/٣).

 <sup>(</sup>۳) ينظر - مثلاً - في تفسير ابن جرير المواضع التالية: (۱۱۷/۸)، (۱۱۷/۸).
 (۱٤٠/۱۹)، (۸/۲۸).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإحياء (٣٤٤/١).

وسبعةِ أيَّام إذا رجعتم(١).

إلاَّ أنَّ هذا القول ضعيفٌ لكونه خلافَ الأصلِ في تركيبِ الكلام، وقد ذكره أبو حيان (ت: ٧٤٥) ـ رحمه الله ـ بقوله: "وعُزِيَ هذا القولُ إلَى أبي العبَّاس المبردِ، ولا يَصِعُّ مِثْلُ هذا القولِ عنه، وننزِه القرآنَ عن مثله»(٢).

ومما قد يدلُّ على ضعفه إعراضُ كثيرٍ من المفسرين مِمَّن عُنوا بجمْعِ الأَقُوالِ وتَكثيرِها عنه (٣).

والعَجَبُ من الزَّرْكَشِي (ت: ٧٩٤) ـ رحمه الله ـ ذكرَ أحدَ عَشَرَ وَجُهاً في توجيه معنى الآية، ولما أتى القولَ بالتقديم والتأخيرِ وهو الوجهُ السادسُ عنده قال عنه: "وهذا وإن كان خلافَ الأصلِ، لكنَّ الإشكالَ ألجأ إليه"(٤).

قلت: فكيفَ يُعْدَمُ وجهٌ لا يُخالفُ الأصْلَ مِن أَحَدَ عَشَرَ وجهاً يُحْمَلُ عليه كلامُ اللَّهِ تعالى؟!.

ومن أقربِ الأوجهِ عندي مِن الأوجهِ الكثيرةِ المذكورةِ في الآية (٥) وجهان:

الأول: أنَّها إجمالٌ بعدَ تفصيلِ جرياً على عادَةِ العَرَبِ في ذلك(٢)،

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير أبي المظفر السمعاني (١٩٩/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٨٨/٢).

<sup>(</sup>٣) ذكر الماوردي في الآية أربعة أقوال، وابن الجوزي خمسة ليس منها القول بالتقديم والتأخير.

ينظر: النكت والعيون (٢٠٧/١)، زاد المسير (٢٠٧/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البرهان، للزركشي (٢/٤٨٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر الأوجه في: النكت والعيون (٢٥٧/١)، زاد المسير (٢٠٧/١)، البرهان، للزركشي (٢٨/٢ ـ ٤٨٨)، البدهيات في القرآن الكريم (٢٤ ـ ٢٨).

 <sup>(</sup>٦) ذكر هذا الوجه في الكشّاف (٣٤٥/١)، وعزاه في البحر (٨٧/٢) إلى ابن عرفة،
 وقال: وحسَّن هذا القول الزمخشري.

قلت: ولم أر في سياق كلام الزمخشري عند الآية ما يدُلُّ على استحسان هذا القول!

### كما قال الشاعر<sup>(۱)</sup>:

ثلاثٌ بالغَدَاة فَهُنَّ حَسْبِي وسِتُّ حينَ يُدْرِكُني العشاء فذلك تِسْعَةٌ في اليوم رِيِّيْ وشرْبُ المرءِ فوقَ الرِّيِّ داء

الوجه الثاني: أتي ب(عَشَرَة) توطئةً للخَبَرِ بعدَها، كما تقولُ: زيدٌ رجلٌ صالحٌ، فأُتِيَ بلفظ (رجل) للتوصل بها إلى وضْفِه بالصَّلاح<sup>(٢)</sup>.

### 

المثال الثاني: قال الله تعالى: ﴿ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً ﴾ [النساء: ١٥٢].

يبين اللَّهُ عزَّ وجلَّ مقولةَ بني إسرائيل لموسى وأنَّهم طلبوا منه تعجيزاً أن يُرِيَهم الله سبحانه جَهْرة، أي: عِياناً، رؤيةً مُنْكَشِفَة بَيِّنة، ف(جَهْرَة) صِفَةٌ للرؤية (٣).

وقيل: إنَّ قولَه: ﴿جَهْرَةً﴾ صِفَةٌ لقولِهم، والكلامُ على التقديمِ والتأخيرِ، والمعنى: أنَّهم قالوا جهرةً منهم وتصريحاً: أرنا الله.

روي هذا عن ابن عبَّاس تَعْظَيَّه أَنَّه قال: «إِنَّهم إذا رأوه فقد رأوه، إنَّما قالوا جهرةً: ﴿أَرِنَا اَللَهُ﴾، قال: هو مُقدَّم ومُؤخَر»(٤).

وبهذا قال أبو عبيدة (ت: ٢١٠) ـ رحمه الله - (٥).

<sup>(</sup>١) البيتان ذكرهما القرطبي (٢٦٧/٢) بلا نسبة، وذكرهما أبو حيان في البحر (٨٨/٢) ونسبهما للأعشى، وليسا في ديوان الأعشى، بل ولا وجود فيه لقافية الهمزة.

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا القول أبو حيان أوَّلَ ما ذكر، ونسبه لأبي الحسن بن الباذش، ثم عقَّب عليه بأنَّه أحسنُ الأقوال. ينظر: البحر (٨٧/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز (١٣١/٢) ط. دار الكتب العلمية، البحر (٤٠٢/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٣٥٩/٩) ط. شاكر، وذكره في الدرِّ المنثور (٧٢٦/٢)، وزاد نسبته إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) عزاه إليه أبو المظفر السمعاني في تفسيره (٤٩٧/١)، ولم أجده في مجاز القرآن.

قال الألوسي (ت: ۱۲۷۰) ـ رحمه الله ـ: «وفيه بُغُدٌ»<sup>(۱)</sup>.

قلت: وهذا القولُ صَحيحٌ في ذاتِهِ، إذْ بنو إسْرائيلِ جاهَروا موسى ﷺ بمقالتِهم، لكنَّ تركيبَ الآيةِ يذُلُّ أنَّ الجَهْرَةَ هي لِرُؤْيا اللَّهِ سبحانه المطلوبةِ، وذلك أنَّ العلمَ بالقلبِ يُعَدُّ رؤيةً (٢).

وقد ورد نظير هذا التركيب في سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ الْمُوسَىٰ لَنَ نُوْمِنَ لَكَ حَقَّى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً﴾ [آية: ٥٥]، ولم أقف على من ذَكَر قولاً بالتقديم والتأخير فيها، ولم يذكروا عندها ما روي عن ابن عباس تطافيه (٣)، كما ذكروه في آية النساء، فبقاء الآيتين على معنى واحد يوافِقُ أصْلَ التركيبِ هو المتعين.

### 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ أَذْهَب بِكِتَكِي هَكَذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنَّهُمْ فَأَنْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ۞ [النمل: ٢٨].

تأتي هذه الآية من جملة المحاورة بين نبي الله سليمان ﷺ والهدهد، حيث كلَّفه بكتابٍ يحمله إلى ملكة سَبَأ، ثمَّ أمره أن يتنحَّى عنهم ليَنْظُرَ جوابَها عن خِطَابِه.

فكان هذا التولِّي بعد إلقاء الكتابِ كما هو ظاهرُ ترتيبِ الآية.

قال وهبُ بنُ منبِّه (ت: ١١٤)(٤): ﴿أَمَرَهُ بِالتَّوَلِّي خُسْنَ أَدَبِ ليتنجَّى

<sup>(</sup>١) ينظر: روح المعانى (٦/٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) قال أحمد شاكر في تعليقه على ابن حرير (٣٥٩/٩) معللاً عدم ذكر ابنِ جريرٍ أثرَ ابنِ عباس عند آية البقرة قال: «و هذا أحد الأدلة على اختصار هذا التفسير».

قلت: ولعل طولَ الفصلِ في آية البقرة هو السببُ، فتأمل!.

<sup>(</sup>٤) هو وهب بن منبه بن كامل، أبو عبدالله، اليماني، الأخباري، القصصي، ولد في زمن عثمان سنة (٣٤)، وروايته للمسند قليلة، وإنما غزارة علمه في الإسرائليات. ينظر: طبقات ابن سعد (٥٤٣/٥)، تهذيب التهذيب (١٦١/١١).

حَسَبَ ما يُتَأَدَّبُ به مع الملوكِ»(١).

وذَهَبَ ابنُ زيد (ت: ١٨٢) إلى أنَّ الآيةَ فيها تقديمٌ وتأخيرٌ، قال: أمَرَه بالتَّولي بمعنى: الرجوع إليه، أي: ألقه، وارجع، ويكون نظرُه ماذا ترجِعُ المرأةُ بعد إلقائه الكتاب وقبل توليه (بمعنى انصرافه إلى سليمان)(٢).

وعزا أبو حَيَّان (ت: ٧٤٥) هذا القولَ أيضاً إلى أبي عَليِّ الفارِسيِّ (ت: ٣٧٧)، ثم قال: «ولا ضرورةَ تدعو إلى التقديمِ والتأخيرِ، بل الظاهرُ أنَّ النَّظرَ متعقبُ التَّولي عنهم»(٣).

وقال السَّمِينُ الحَلَبِيُّ (ت: ٧٥٦)(٤): «ولا حاجةَ إلى هذا؛ لأنَّ المعنى بدونه صحيحٌ»(٥).

وذكر الألوسي (ت: ١٢٧٠) القولَ ونسبه لابن زيد وأبي علي، وقال: «وهو غير مناسبِ»(٦).

قلت: وعُمْدَةُ هذا القولِ كما يظهرُ تَوَّهُم أَنَّ التَّوَلِّي هو التَّوَلِّي الكُلِّي الكُلِّي بحيث يَرْجعُ إلى سُليمانَ ﷺ، ولا مانعَ أن يكونَ تَوَلِّياً جُزْئياً، وهو التَّنَحِّي، وأَنَّه ذلك من كمالِ الأدَبِ على ما سَبَقَ بيانُه (٧).

## 

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير القرطبي (١٩١/١٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (١٥١/١٩)، تفسير القرطبي (١٩١/١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر (٦٨/٧).

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن يوسف بن محمد، شهاب الدين، أبو العباس، المعروف بالسمين الحلبي، رحل إلى مصر، وأخذ عن أبي حيان، وتوفي في القاهرة.

ينظر: الدرر الكامنة (٣٦٠/١)، طبقات المفسرين، للداودي (١٠٠/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون (٩١١/٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: روح المعاني (١٩٣/١٩).

<sup>(</sup>٧) ينظر مزيدُ أمثلة في:

١ - تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَكَدَةً عِندَمُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة:
 ١٤٠] ينظر: البحر (٥٨٨١).

٢ ـ تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَتُكُمُ مُمْ صَوَّرَتَكُمْ ﴾ [الأعراف: ١١] ينظر: تفسير ابن جرير (١٢٨/٨).

٣ ـ تفسير قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرُونَ فَٱسْتَعِدْ بِاللَّهِ ﴾ [النحل: ٩٨] ينظر: تفسير ابن جرير (١٧٣/١٤).

٤ ـ تفسير قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ عَنْنَ فَسَوَىٰ ﴿ وَالَّذِى فَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ [الأعلى: ٢، ٣] ينظر: تفسير ابن جرير (١٥٣/٣٠).

<sup>\*</sup> وينظر: مبحث التقديم والتأخير في الصاحبي، لابن فارس (٤١٣،٤١٢)، البرهان، للزركشي (٢٣٣ ـ ٢٨٧)، الإتقان (٣٣/٣ ـ ٤١).



# المبحث الثامن التَّوَسُّعُ في ذِكْرِ المُعَرَّبِ في القُرآن

مِنْ كُبْرَى القَضَايا اللَّغوية التي اشتَغَل بها اللَّغَوِيُّون قَضِيَّة الأَلفَاظ المُعَرَّبة (١) في اللَّغة عموماً، وفي القُرْآنِ الكريم خُصُوصاً، والمُعَرَّبُ هو نَتِيجةُ التَعْريب للكَلِمَةِ الأَعْجَمِيَّة.

قال الجوهري (ت: ٣٩٣)<sup>(٢)</sup>: «تَعْرِيبُ الاسْمِ الأَعْجَمِيِّ هو أَن تَتَفَوَّه به العَربُ على مِنهاجِها»<sup>(٣)</sup>.

وفي المِصْباح المُنير، للفَيُّومي (ت: ٧٧٠)(٤) استثناءٌ للأَعْلامِ مِن تعريفِ المُعَرَّب، وقيل فيه أعجميٌّ، مثل: إبراهِيم، وإسْحاق»(٥).

<sup>(</sup>١) يقال: المُعَرَّبة من (عَرَّب)، ومُعْرَبة من (أعْرَب) ينظر: الصحاح (عرب ١٧٩/١).

 <sup>(</sup>٢) هو إسماعيل بن حماد، أبو نصر الفارابي، الجوهري، كان إماماً في اللغة، والأدب، ألف في العروض والنحو، واشتهر بكتابه الصحاح في اللغة.
 ينظر: إنباه الرواة (٢٠٤/١)، بغية الوعاة (٤٤٦/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الصحاح (عرب ١٧٩/١).

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن محمد الفيُّومي، ثم الحموي، اشتغل في اللغة، وتميَّز في العربية عند أبي حيان، صنَّف المصباح المنير في غريب الشرح الكبير. الدرر الكامنة (٣١٤/١)، بغية الوعاة (٣٨٩/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصباح المنير (٤٠٠)، التوقيف على مهمات التعاريف، للمناوي (٦٦٥).

وقد وَقَع خِلافٌ في أصلِ وجودِ المُعَرَّبِ في اللَّغة فَضْلاً عن الخِلافِ في آحاد بعضِ الألفاظِ هل هي عَرَبِيَّة أو أعْجَمِيَّة؟ ثم خِلافٌ إلى أيِّ اللَّغاتِ الأعْجَمية تُنسب؟

ومن أقدم من عُرِف عنه إنْكار القولِ بوجودِ الأعجَمِيِّ في القرآن الإمامُ الشافعيُّ (ت: ٢٠٤) ـ رحمه الله ـ فبَعْد أن أشارَ إلى قول مَن قال إنَّ في القرآن عربياً وأعجمياً قال: «والقرآنُ يدُلُّ على أنْ ليس مِن كتابِ الله شيء إلا بلسان العَربِ» (١).

ومعاصرُ الشَّافعي أبو عُبيدة (ت: ٢١٠) ـ رحمه الله ـ بالغ في ردِّ ذلك وإنكاره فقال: «نزل القرآن بلسانٍ عَرَبيٍّ مُبِين، فمن زعم أنَّ فيه غيرَ العَربيَّة فقد أعْظمَ القولَ»(٢).

أمَّا ابن جرير (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ فله رأي آخر في المسألة حيث يرى أنَّ المسألة لا تَعْدو أن تكونَ من باب توافقِ اللغاتِ فتكلَّمَتْ به العربُ والفُرْسُ والحَبَشَةُ بلفظِ واحدٍ، وبهذا وجَّه ما رواه عن أبي موسى الأشعري ـ تَطْفَيْهُ ـ أنَّه قال في قوله تعالى: ﴿ يُؤْتِكُمُ كَفَلَيْنِ مِن رَّمْتِهِ عَلَا الحَديد: ٢٨] الكِفُلانِ: ضِعْفان من الأجْر، بلسانِ الحَبَشَة.

وكذا ما رواه عن ابن عباس - تَطْقَيْه - في قوله تعالى: ﴿إِنَّ نَاشِنَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالَا الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

وأمثال هذه، وعليه حَمَلَ ما رواه ـ أيضاً ـ عن أبي مَيْسرة أنَّه قال: «في القرآنِ من كلِّ لسانِ» (٣).

فإن صحَّ ما قاله ابن جرير ـ رحمه الله ـ أو صحَّ القولُ بالنَّفي المُطلق ـ وعزاه السيوطي إلى الأكثرين وزاد على مَنْ تقدَّم ذكرُهم القاضِي أبا بكر

<sup>(</sup>١) ينظر: الرسالة (٤٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجاز القرآن (١٧/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١٥،١٤/١).

الباقِلاني (ت: ٤٠٣)(١)، وابن فارِس (ت: ٣٩٥)(٢) ـ فإنَّ الكلامَ في هذا المبحثِ إنَّما هو بَعْد غَضِّ الطَرْفِ عن الخلاف في هذه المسألة؛ لأنَّ قضيَّة وجودِ المُعَرَّب قضيَّة مُسَلَّمة عند كثير من المفسِّرين وأثمةِ اللَّغة وأصحابِ المعاجم، وما زالُوا يَنُصُّون في مَعاجِمِهم على المُعَرَّب من الكلماتِ التي يورِدُونَها، بل إنَّ ابن دُرَيْد (ت: ٣٢١)(٣) صاحبَ جَمْهَرة اللَّغة أحدِ المعاجِم المعْتَمَدة أفرد باباً في آخِر الجَمْهَرة قال فيه: (بابُ ما تَكَلَمَت به العَرَبُ في كلامِ العَجَم حتَّى صار كاللَّغة)(٤)، هذا غيرُ ما ذكرَه في ثنايا الجَمْهَرة.

ناهيك عمَّن ألَّفَ كتاباً في المُعَرَّب خاصة كأبي منصور الجَوالِيقي (ت: ٥٤٠) ضمَّنه نحو (٧٣٠) كَلِمَة، قال عنه تلميذه أبو البركات الأنباري (ت: ٥٧٧): «لم يُعْمل في جِنْسه أكْبَرَ منه» (٧).

وللشُّيوطِي (ت: ٩١٠) كتابُ (المهذَّب فيما وَقَع في القُرآن من

<sup>(</sup>١) هو محمد بن الطيب بن محمد، المشهور بالباقلاني، نسبة إلى بيع الباقِلَّى، كان مالكياً ثم صار شافعياً، من أفاضل المتكلمين المنتسبين للأشعري، ألف كتباً كثيرة منها إعجاز القرآن.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٩٠/١٧)، شذرات الذهب (١٦٩/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإتقان (٢/١٠٥).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن الحسن بن دريد، أبو بكر، ولد بالبصرة، ونشأ بعُمان، وتنقل في الجزائر البحرية ما بين البصرة وفارس، وتوفي ببغداد.

ينظر: إنباه الرواة (٩٣/٣)، شذرات الذهب (٢٨٩/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجمهرة (٣/١٣٢٢ ـ ١٣٢٦).

<sup>(</sup>٥) هو موهوب بن أحمد بن محمد بن الحسن بن الخضر، أبو منصور الجواليقي النحوي اللغوي، كان إماماً في فنون الأدب، وكان ثقةً ديناً، صحب الخطيب التبريزي. ينظر: معجم الأدباء (٢٠٧/١٩)، بغية الوعاة (٣٠٨/٢).

<sup>(</sup>٦) هو عبدالرحمن بن محمد بن عبيدالله، كمال الدين، أبو البركات، الأنباري، نزيل بغداد، برع في النحو، وشرح عدة دواوين، وتصدَّر، وأخذ عنه أئمة. ينظر: إنباه الرواة (١٧١/٢)، سير أعلام النبلاء (١١٣/٢١).

 <sup>(</sup>٧) ينظر: نزهة الألباء (٢٩٣)، المعرَّب، للجواليقي، بتحقيق د. ف. عبدالرحيم (٦)
 ٧).

المُعَرَّب)، وكان قد ذكر طائفة من المعَرَّب في القُرْآن في كتابه الإتقان وسَرَدَها على حُرُوف المُعْجَم ثمَّ قال: «بعد الفحْصِ الشَّدِيد سنين، ولم تَحْتَمع قبلُ في كتابِ قبلَ هذا»، ثم نَظَمها في أحدَ عشرَ بيتاً(١).

وما أذكره ـ إن شاء الله ـ في هذا المبحث هو ما يَتَعَلَّق بقولِ بعضِهم في شيء من كلمات القرآن إنَّه من المُعَرَّب رغمَ وضوحِ عَرَبِيَّتِه، ولا مُلْجِئ لذلك إلا انعدامُ المنهج في نسبةِ اللفظةِ القُرْآنيةِ إلى العُجْمَةِ، وَتَسَرُّعُهم في إصْدارِ حُكْمِهم بعجمتها دون سَنَد عِلْميِّ لُغَويِّ وكأنَّهم حَسِبوا أنَّ وقوعَ لَفظ في العربية وغيرها أو مقارَبة لفظ عَربي للفظ أعْجَمِيّ في بِنْيَتِه ومعناه يكفي في الدَّلالة على أنَّ العَربِيَّة نَقلت هذا اللَّفظ الموافق أو ذاك اللفظ المشابه وهذ سَبِيلٌ يَكثُرُ فيها الغَلَط، ويَتَلَبَّس على غير المتثبت فيها الصَّوابُ والخطأُ (٢).

## 2000

## المثال الأول: (الرحمن):

ورد الاسم الكريم (الرحمن) في القرآن سبعاً وخمسين مرة، وهو سبحانه وتعالى ذو الرحمة الشاملة، والرحمة صفة كمال تثبت لربنا عزَّ وجلَّ على ما أثبتها لنفسه، ولهذه الصفة العظيمة آثارُها في الخلق، فما مِن نِعمةِ ينعَمُ بها العِبادُ، وما من إحسانٍ يصل إليهم إلاَّ وهو أثرٌ من آثارِ هذه الرحْمة، كما قال تعالى عن مَلائِكته حملةِ العرش: ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ صُلُ شَيْءِ رَحْمَةُ وَعِلْما ﴾ [غافر: ٧]، ويختصُّ المؤمنون فتسعهم رحمةُ الله في الدُّنيا والآخرة كما قال تعالى: ﴿وَاكْتُبُ لَنَا فِي هَلاِهِ الدُّنيا حَسَنَةٌ وَلِ آلَافِينَ هَمْ بِعَايِلِنَا وَسُعِتَ كُلُّ شَيْءٍ فَسَاكَتُهُما لِللَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايِلِنَا وَلِعْمَا قالَ عَذَانِيَ أَمِينُ بِهِم مَنْ أَشَاهُ وَرَحْمَقِ وَسِعَتَ كُلُّ شَيْءٍ فَسَاكَتُهُما لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَلِنَا وَسِعَتَ كُلُّ شَيْءٍ فَسَاكَتُهُما لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَلِنَا وَسُعَتَ كُلُّ شَيْءٍ فَسَاكَتُهُما لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَلِنَا وَسُعِتَ كُلُّ شَيْءٍ فَسَاكَتُهُما لِلَّذِينَ يَنَعُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّاكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَلِنَا وَسُعَتَ كُلُّ مَنَ أَنْ الْعَرْفَ (اللَّهُ فَيَ اللَّعَرَافَ اللَّهُ اللهُ عَلَامِ اللَّهُ فَيَالِكُونَ النَّهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَلِنَا اللَّهُ وَلَالَا عَلَالَ عَلَالَ عَنْ اللَّهُ وَالْمَافَ الْعَالَ عَلَالِهُ اللهُ عَلَالَ عَلَالِهُ اللهُ عَلَالَهُ وَالْعَرَافَ اللَّهُ اللهُ وَلَهُ وَلَا الْعَلَالُولُونَ الْنَالُونَ الْقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الْعَلَالُ الْعَلَالَةُ اللهُ الْعَلَامِ اللهُ اللهُ الْعَلَوْنَ اللَّهُ الْعَلَامِ اللهُ الْعَلَامِ الللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) ينظر: الإتقان (١٢٠،١١٩/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مُعَرَّبُ القرآنِ عَربيٌّ أصيل د. جاسر خليل أبو صفية (٢٦، ٣٦).

ومع جَلالة هذا الاسم وعِظَم مَبْناه ومَعْناه ووضوح اشتقاقه في العَرَبِيَّة إلاَّ أَنَّ أَبا بكر بن الأنباري (ت: ٣٢٨) يَذْكُر أَنَّ أَبا العَبَّاس أحمد بن يحيى ثعلباً (ت: ٢٩١) كان يذهب إلى أنَّه أعْجَمِيٌّ لا تعرِفُه العَرَبُ، ويقول: إنَّما جُمِع بين الرَّحمن والرَّحِيم؛ لأنَّ الرحمن عِبْرانيٌّ، فجاء معه بالرَّحِيم العَربِيِّ (١).

وقال ثعلب: إنَّ أصله (رخماناً) بالخاء المعجمة من فوق فنقل إلى العَرَبِيَّة، وأَبْدِلَت حاء مهملة، وحذفت الألف، فقيل: (الرَّحمن)، واحتُجَّ لهذا القول بأُمور من أبينها:

الأول: إنكارُ العَرَبِ له كما يُفْهم من قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا الرَّحْنَ ﴾ [الفرقان: ٦٠].

تنبيه: وهم القرطبي ـ رحمه الله ـ في التفسير (١٠٤/١) حين عزا القول بعبرانية (الرحمن) إلى المبرد فقال: زعم المبرد فيما ذكر ابن الانباري في كتاب (الزاهر) له: أنَّ (الرحمن) اسم عبراني. وتبعه في ذلك ابن كثير (٣٠/١).

والذي وجدته في الزاهر قول ابن الأنباري: "وسمعت أبا العباس ـ أيضاً ـ يقول: إنما جمع بين الرحمن والرحيم؛ لأنَّ الرحمن عِبْراني"، والمراد بأبي العباس ثعلب شيخ ابن الأنباري، وليس أبا العباس المُبَرِّد كما تُوهِّم؛ وقد نَصَّ على تسميته بثعلب الزجَّاجي المتوفى (٣٤٠)، ينظر: اشتقاق أسماء الله (٤٢). وابن سِيده المتوفى (٤٠٨) في المخصص (١٥١/١٧)، والكرماني المتوفى (٥٠٥) في غرائب التفسير (٩٥/١) وغيرهم.

تنبيه آخر: قال القرطبي بعد الكلام السابق: "قال أبو إسحاق الزجاج في معاني القرآن: وقال أحمد بن يحيى: (الرحيم) عربي، و(الرحمان) عِبْراني، فلهذا جمع بينهما، وهذا القولُ مرغوبٌ عنه»، وتبع القرطبيَّ في هذا النقل وعزوهِ إلى معاني القرآن للزجاج ابنُ كثير في التفسير، وبعد تدقيق لم أجد هذا في الكتاب المذكور، حتى وجدت ابن سيده قال في المخصص (١٥١/١٧) بعد أنَّ حكى قول ثعلب: "ولم يحكى هذا أبو إسحاق في كتابه، يعني به الزجاج! فالله أعلم.

ثم أثناء البحث في هذه المسألة وقفت في معاني القرآن، للنَّحاس (٥٦/١) على نصِّ العبارة التي ذكرها القرطبي ومن تبعه وأنَّ العبارة التي ذكرها الكتاب فقط، وأنَّ الكلام للنحاس وليس للزجاج، فالحمد لله.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الزاهر، لابن الأنبارى (۹/۱).

وفي حديث صُلحِ الحُدَيْبية الطَّويل لما أَمَرَ النبي ﷺ الكاتبَ أَن يكتب (بِنْسِمِ اللَّهِ الْكَاتِبُ أَن يكتب (بِنْسِمِ اللَّهِ اللَّهُ الرَّحَمن)، فواللَّه، ما أَدْرِي ما هي!!

ولكن، أكتب: (باسمك اللَّهم)»(١).

الثاني: لو كان مُشْتقاً من (الرَّحمة) لَحسُنَ أن يقال: رَحْمن بعباده، كما يقال: رحيم بعباده (٢٠).

وقد تُعُقِّب هذا القولُ، وردَّ على قائلِهِ وأثبت أنَّ (الرَّحمن) كان معروفاً عند العرب، وأشعارُهم شاهدة بذلك.

قال ابن جرير - رحمه الله - بعد إنكارِه الشَّدِيْد على من زَعَم أنَّ العَرب لا تَعْرِفُ (الرَّحمن) في كلامِها ووصَفَهم بقوله: "وقد زَعَم بعضُ أهل الغَباء» قال: "وقد أُنشِدَ لبعضِ الجاهِلِيَّة الجَهْلاء (٣):

ألا ضربَتْ تلكَ الفتاةُ هَجِينَها ألا قَضَبَ الرحمنُ ربَّي يمِيْنَها.

وقال سَلامةُ بن جَنْدل السَّعْدي(٤):

عَجِلْتُمْ عَلَيْنا عَجْلتَيْنا عليكُمُ وما يشأِ الرحْمنُ يعْقِدْ ويُطْلِقِ (٥)

وأما القولُ بأنَّ أصلَه (رَخماناً) فهي دَعْوى من قائِلها، والعَرَبيةُ أقدمُ من العِبْرية فلم لا يكونُ أصلُه (رحمن) بالحاء المهملة، وأُعْجِم لمَّا دَخَل العِبْرية، وليس العَكْس؟ \_ لاسيَّما أنَّ بين العَربية والعِبْرية

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٣٣١/٥ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح أسماء الله الحسني، للرازي (ص ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) قال أحمد شاكر: «لم أجد قائل البيت» ثم تعقب من قال: إنه مصنوع. ينظر: تعليق أحمد شاكر على تفسير ابن جرير (١٣١/١).

<sup>(</sup>٤) هو سلامة بن جندل السَّعْدي، من بني عامر بن عبيد، جاهلي قديم، من فرسان تميم المعدودين.

ينظر: الشعر والشعراء، لابن قتيبة (١٦٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (١٣١/١ ط. شاكر).

تشابه كثيرٌ في الألفاظ<sup>(١)</sup> ..

وممَّا يدُلُّ على معرفتهم هذا الاسم ما حَكاه الله عنهم من قولِهم: ﴿وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾ [الزخرف: ٢٠](٢).

وأمًّا دَعْوى العُجْمة بحُجَّة أنَّه لم يُقَل: رحمنٌ بعباده، كما قِيل: رحيمٌ بعباده، فما أضعَفَها مِن حُجَّة!

وهل يَلْزَمُ بعد ثبوتِ عَرَبِيَّة كَلِمَةٍ مَا أَنْ تَرد بَنَفْسِ مَا وَرَدَتْ به كَلْمَةٌ أُخرى في الاستعمال؟

وبعد هذا لا يَبْقى مُتَمَسَّكٌ في دَعْوى عَدَمِ عَرَبية اسم (الرَّحمن)، كيف وفي حديث أبي هريرة \_ تَعْلَيُه \_ القُدْسِيِّ عن النبي الله أنّه قال: «يقول الله عزَّ وجلَّ: أنا الرَّحمنُ خَلَقْت الرَّحِمَ، وشَقَقَتُ لها اسماً من اسمي فمَنْ وَصَلها وَصَلتُه ومَن قَطَعَها قَطَعْتُه» (٣).

فهذا صريعٌ في أنَّ (الرَّحِم) مُشْتَق من اسم (الرَّحْمن)، والاشتقاق إنَّما يَكُون في الأسماء العَربية لا في الأعْجَمية.

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح أسماء اللَّه، للرازي (١٦٦)، التحرير والتنوير (١٦٩/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (١٣١/١ ط. شاكر)، النهج الأسمى، محمد الحمود (٦٨).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد (٤٩٨/٢)، والحاكم (٤٥٧/٤) بسند جيّد، ورواه أبو داود (٣٢٢/٣) برقم (١٩٠٧)، والترمذي (٢١٥/٤) برقم (١٩٠٧) وصححه من حديث عبدالرحمن بن عوف، والحديث صحيح بطُرُقِه الكَثِيرة. ينظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة (٣٦/٢)، النهج الأسمى، للحمود (٧٣).

وأقلُّ ما يُقال في قول مُدِّعي العُجْمة ما قاله الزَّجَّاجِي (ت: (٣٤٠)(١) رحمه الله \_: «ولم يُنْعِم الذاهِبُ إلى هذا المذْهبِ النَّظرَ، لأنَّ (الرَّحمن) معروفُ الاشتقاقِ والتصريفِ في كلام العَربِ، والأعْجَمِيُّ لا مَعنى له في كلام العَربِ ولا تصريف (٢٠).

المثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ كُلُّ لَا وَزَدَ شَ ﴾ [القيامة: ١١].

قال ابن عباس: لا جَبَلَ يُواريه من النَّار، وهي بلغة حِمْير، يُسَمُّون الجَبَلَ وَزَراً (٣).

ورَوى ابنُ أبي حاتم عن الضَّحاك في تفسير الآية قال: لا وَزَرَ، لا جَبَل، وهي لغةُ أهلِ اليمن<sup>(٤)</sup>، وفي تفسير ابن جرير عنه بلغة حِمْير<sup>(٥)</sup>.

وقيل: لا جَبَل، ولا مَلْجأ بلغة النَّبطيَّة.

وقيل: الوَزَرُ: وَلَدُ الوَلَد، بلغة هُذَيْل (٦).

وبعد النظر في مادة (وَزَرَ) في اللغة وفي الاستعمال القرآني نجد ما

<sup>(</sup>۱) هو عبدالرحمن بن إسحاق، أبو إسحاق الزجاجي ـ نسبة إلى شيخه أبي إسحاق الزجاج ـ، النحوي، أملى ودرَّس بجامع دمشق، ألف وأكثر في علوم اللغة. ينظر: إنباه الرواة (۱۹۰/۲)، بغية الوعاة (۷۷/۲).

<sup>(</sup>٢) اشتقاق أسماء الله، للزجاجي (٤٢). تنبيه: ذكر الكرماني في غرائب التفسير (٩٦/١) كما ذكر غيره قولَ ثغلب في أغجَمِيَّة اسم (الرحمن) وجعل ذلك من الغريب إلاَّ أنّه خالف غيرَه حيث نسب لثغلب أنَّ أصله سرياني لا عبراني.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تنوير المقباس (٤٩٣).

<sup>(</sup>٤) ذكره السيوطي في المهذب فيما وقع في القرآن من المعرَّب (١٣٥) وعزاه إلى ابن أبي حاتم وذكر سنده أيضاً، ولم أقف عليه في تفسير ابن أبي حاتم المطبوع في هذا الموضع

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (١٨٣/٢٩)، الدر المنثور (٣٤٦/٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: لغات القرآن، لأبي القاسم (٢٦٥/٢) مطبوع بهامش الجلالين، المهذَّب فيما وقع في القرآن من المعرب، للسيوطي (١٣٥).

قاله ابن فارس (ت: ٣٩٥) ـ رحمه الله ـ إنَّ للمادة أَصْلَين لُغَويين أحدهما: الملجأ، والآخر: الثقل في الشيء.

ومن الثَّاني الذَّنْبُ يُسَمَّى (الوِزْر)، قال تعالى: ﴿لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ بَوْمَ الثَّقلِ كَامِلَةُ بَوْمَ القِيْمَةِ﴾ [النحل: ٢٥] ومنه (الوَزِيْر) سمِّي به؛ لأنَّه يَحْمِل الثُّقل عن صاحِبه(١).

وأمَّا الاستعمال الأول وهو المراد هنا فهو استعمال عَرَبِيٌّ صَحِيح، ولا يمنع أن يكون أصلُه في (الجَبَل)

قال مُطرِّفُ بن الشِّخِّير \_ تَعْظِی \_ : «هو الجبل، إنَّ النَّاس إذا فرُّوا قالوا: عليك بالوَزَر»(٢).

قال الزجَّاج (ت: ٣١١): «الوَزَر في كلامِ العَرَبِ الجَبَلُ الذي يُلجأُ إليه، هذا أَصْلُه، وكلُّ ما التجأت إليه، وتخلَّصْت به فهو وَزَرَ»<sup>(٣)</sup>.

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦): «والحقيقة أنَّه الملجَأُ كان جَبَلاً أو حِصْناً، أو سِلاحاً، أو رَجُلاً، أو غيره»(٤).

وبهذا تتبين عَربيةُ لفظةِ (وَزَر) في الاستعمال والقرآن، وخَطأُ ردِّها إلى أيِّ لُغَةٍ أُخرى.

## 

المثال الثالث: (ألِيم):

وردت كلمةُ (ألِيم) في القرآنِ الكريمِ (٧٢) مرة، وهي أصلٌ واحدٌ، (فَعِيْل) بمعنى (مُفْعِل)، أي: مُؤْلِم، بمعنى: مُؤجِع.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم مقاييس اللُّغة (١٠٨/٦).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن جریر (۱۸۲/۲۹).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن، للزجاج (٢٥٢/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٤٠٣/٥).

قال الشاعرُ:

أمِنْ رَيْحانَةَ الدَّاعِي السَّمِيعُ يُؤرِّقُني وأَصْحَابي هُجُوعُ (١)

وكلام أئمِةِ اللَّغة وأهلِ مَعاني القُرآن وغَرِيْبه لا يَعْدو هذا المعنى، ولم أَجِد في كلامِهم مَنْ قَال: إنَّها مُعَرَّبة (٢) إلا ما حكاه أبو الفَرَج ابنُ الجوزي (ت: ٧٥٥) ـ ولم ينسبه لأحد ـ فقال: "بِلُغَة الزَّنْج (٣) (الأَلَم) الوَجَع»(٤).

وقال أبو القاسِم: «مُوجِعاً، بِلُغَة العِبْرَانِية»(٥).

ونَسَب السُّيوطِي هذا القولَ إلى شَيْذَلَة (٦).

ومَنْ له أَدْنى تأمل فيما قيل عنه إنه مُعَرَّب يُدرِكُ بُوضُوحٍ مَدى التَّوسُع في هذا البابِ، وأنَّ كثيراً ممن اشتغل بجَمْع ذلك يَكْتَفي بالدَّعَاوِى دون

(١) هذا البيت مطلعُ قَصِيدة غَزَلية حَمَاسِية، لعمرو بن معد يكرب الزَّبيدي، الصَّحابي، و(ريحانة) قيل: مطلَّقتُه، وقيل: أختُه.

ومعنى البيت: أبِسَبَبِ رَيْحانةً يُؤَرِّقني الشوقُ الدَّاعِي المسمعُ، وأصحابي هُجوعٌ، أي: نِنامٌ.

وذكر غيرُ واحد البيت شاهداً على مجيئ (فعيل) بمعنى (مُفعل).

ينظر: الأصمعيات (١٧٢)، تفسير ابن جرير (٢٨٣/١ ط. شاكر)، معاني القرآن، للزجاج (٨٧/١)، خزانة الأدب (٨٧/١).

(۲) ينظر: معاني القرآن، للزجاج (۸٦/۱)، معاني القرآن، للنحاس (٩١/١)، تهذيب اللغة (٢٠/١٥)، الصحاح (٨٦٣/٥ ألم)، معجم مقاييس اللغة (١٢٦/١)، المفردات (٢١).

(٣) الزَّنْج: جِيلٌ من السُّودان، وهم الزُّنوج. ينظر: الصَّحاح: (٣٢٠/١ زنج).

(٤) ينظر: فنون الأفنان (٣٥١).

(a) ينظر: لغات القرآن (١١٦/٢) مطبوع بهامش تفسير الجلالين، البرهان (٢٨٨/١)، المهذب (٤١).

(٦) ينظر: الإتقان (١٠٩/٢).

وشَيْذَلَة: هو أبو المعالي، عَزِيْزِيُّ بن عبدالملك بن منصور الجبّلي، واعظ، من فقهاء الشّافعية، صنّف في الفقه، وأصول الدين، والوعظ، من كتبه (البرهان في مشكلات القرآن)، توفى سنة (٤٩٤).

ينظر: الوفيات، لابن خلكان (٢٥٩/٣)، طبقات الشافعية (٥/٥٢٥).

البيَّناتِ، وصَنيعُ كثيرٍ منهم يُوحي أنَّ رَغْبَتَهم في الجَمْعِ والتَّكْثِيْرِ دُونَ التَّحْقيقِ والتَّكْثِيْرِ دُونَ التَّحْقيقِ والتَّلْقِيرِ.

ولا أذَلَّ على ذلك من كلماتٍ نَقَلوا القولَ بعُجْمَتِها، ودخولِها إلى اللَّغة العَرَبية، ومَعاجِمُ اللَّغة، وكثرةُ استعمالِها واشتقاقِها مبطلٌ لما نَقَلوا(١٠).

C. C.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ما نقله الشيوطي في كلمة (الصّرَاط)، (ابلَعِي)... إلخ. الإتقان (١٠٨/٢ ـ ١٠٨٥).

## المبحث التاسع عدمُ مراعاةِ أصل الكلمة وتصاريفها

لئنْ تَكَلَّمَ العُلَماءُ - رحمهم الله - على جَمَالِ القُرْآن وبَرَاعَةِ نَظْمِه، واتَّسَاقِ مُفْرَدَاته، فإنَّ جمالَ النَّظم والتركيبِ مسبوقٌ بجمالِ المفردةِ القرآنيَّة، وقد لفت الباقِلانيُّ (ت: ٤٠٣) - رحمه الله - النظرَ إلى جمال المفردة القرآنية، فقال: «وكل كلمة لو أفردت كانت في الجَمال غايةً، وفي الدَّلالة آية، فكيف إذا قارنتها أخواتها، وضامَّتها ذواتُها، تجري في الحُسن مجراها، وتأخذ معناها»(١).

وجَمالُ اللَّفظة يُقارِنُه جَمالُ ما انطوت عليه من معنى، وعكسه بعكسه.

قال الزمخشري (ت: ٥٣٨) «وفي الرَّحْمن من المبالغة ما ليس في الرَّحيم، لذلك قالوا: رحمنُ الدَّنيا والآخرةِ، ورحيم الدنيا، ويقولون: إنَّ الزيادة في البناء لزيادة المعنى» (٢٠).

قال الجاحظ (ت: ٢٥٥): «إلاَّ أني أزعمُ أنَّ سخيفَ الألفاظِ مشاكِلٌ لسخيفِ المعاني» (٣٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: إعجاز القرآن (ص ٩٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (١/١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البيان والتبين (٨١/١).

ومحافظة على جمال معنى المفردة القرآنية نبَّه العلماء على بعض المعاني المغلوطة التي لا تناسب جمال المعنى من ناحية، ولا توافق الدلالة الصرفية لمادة المفردة وتعقبوا بذلك بعض الأقوال، وهذه الأقوال لا تَعْدو أن تَكونَ صَرْفاً للآية عن ظاهرها، ولكنَّ متكأها هو العُدولُ بِدلالتِها الصَّرْفِية عن الدلالة الصحيحة.

وإليك أمثلة ذلك:

الممثال الأول: قال تعالى: ﴿وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَالَةً أَوِ النَّاءَ وَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةً أَوِ النَّاء: ١٢].

وردت كلمة (كلالة) مرَّتين في كتاب الله هذه الآية، والثانية آخر آية في هذه السُّورة وقد اختلف العلماء وحمهم الله من لدُن الصحابة في تفسير الكلالة، وممن كان يستشكلُها أميرُ المؤمنين عمر بن الخطاَّب تعليه وثبت عنه أنَّه خطب يوم جمعة، فذكر نبيَّ الله الله الذي وذكر أبا بكر تعليه من وذكر أبا بكر تعليه من قال: "إنِّي لا أدعُ بعدي شيئاً أهمَّ عندي من الكلالة، ما راجعت رسولَ الله الله في شيء ما راجعته في الكلالة، وما أغلظ لي في شيء ما أغلظ لي في شيء ما أغلظ لي فيه، حتى طَعَنَ بإصبعه في صدري، وقال: ألا تكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء؟»(١).

وثبت عنه أيضاً أنَّه قال: «ثلاثٌ وَدِدْتُ أن رسول الله على كان عهد البنا فيهن عهداً ننتهي إليه الجدُّ، والكلالة، وباب من أبواب الربا»(٢).

وخِلافُ العُلَماءِ في الكَلالَة يَدور على أقوالٍ أربعةٍ:

القول الأول: أنَّ الكلالة من لا وَلَد له، ولا والِدَ، وهو قول الفقهاء السبعة، والأثمة الأربعة، وهذا ما عليه جمهور السَّلف والخلف

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤) ـ رحمه الله ـ: «بل جميعُهم، وقد حَكَى

<sup>(</sup>۱) ينظر: صحيح مسلم (١٢٣٦/٣)، رقم الحديث (١٦١٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: صحيح البخاري (۱۰/۵۰ مع الفتح)، مسلم (۲۳۲۲/۶) رقم الحديث (۳۰۳۲).

الإجماعَ عليه غيرُ واحدِ"<sup>(١)</sup>.

القول الثاني: أنَّ الكَلالَة مَن لا وَلَد له، وإن كان له أبٌ، ويروى هذا عن ابن عباس أرضي الله عنهما -(٢).

القول الثالث: أنَّ الكلالةَ مِن لا والدَّ له، ويُروِى عن عمرَ، وابنِ عبَّاس \_ رضي الله عنهم \_ (٢٠).

وهذا الأقوالُ الثلاثةُ عُمْدَتُها دَلالَةُ لَفْظ (كلالة) التَّصْرِيْفِيَّة. وفي ذلك احتمالان:

الاحتمال الأول: قال الزمخشري (ت: ٥٣٨) ـ رحمه الله ـ «والكلالة في الأصل: مَضْدَرٌ، بمعنى: الكَلال، وهو ذَهاب القوَّةِ من الإغياء.

قال الأعشى<sup>(٤)</sup>:

فآليت لا أرثي لها مِن كَلالَةٍ (٥)

فاستعيرت للقرابة من غير جهة الولد، والوالد؛ لأنّها بالإضافة إلى قرابتها كالةٌ ضعيفةٌ»(٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن كثير (۲۰/۱)، أضواء البيان (۳۱۳/۱). قلت: وممن ذكر الإجماع ابن حزم، وابن رشد. ينظر: مراتب الإجماع(ص ۹۸)، المحلى (۳٤٠/۹)، بداية المجتهد (۳٤٤/۲).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن جرير (۵۷/۸)، تفسير ابن كثير (٤٦٠/١).
 قال ابن كثير: «والصحيح عنه الأول، ولعلَّ الراوي ما فهم عنه ما أراد».

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن جرير (٨/٥٥ ط. شاكر)، المحرر الوجيز (١٩/٣).

<sup>(</sup>٤) هو ميمون بن قيس، من بني سعد بن ضبيعة، أدرك الإسلام في آخر عمره، فرحل إلى النبي الله ليسلم، فقيل له: إنَّ النبي الله يحرم الخمر، فقال: أتمتع بها سنة، ثم أَسْلِمُ فمات قبل ذلك بقرية اليمامة.

ينظر: الشعر والشعراء، لابن قتيبة (١٥٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكشاف (١٠/١).

الاحتمال الثاني: أنَّ الكلالة من الإكليل، وهو ما يُحيطُ بالرَّأس من جوانبه، فكأنَّ هذا الميت، لمَّا عدم الوالد والولد أحاط به حواشيه وأخذوا إرثه (١٠).

القول الثالث: \_ وهو الشاهد لهذا المبحث \_ ما رُوِيَ عن عطاء بن أبى رباح $\binom{(\Upsilon)}{}$  (ت: 11٤) أنَّه قال: «(الكلالة) المال» $\binom{(\Upsilon)}{}$ .

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦) ـ رحمه الله ـ: «والاشتقاقُ في معنى (الكَلالَةِ) يُفْسِدُ تسميةَ المالِ به (٤٠٠).

وحَكَم بِسَدُوذِ هِذَا القُولِ أَبُو جِعَفُرِ النَّحَاسِ (ت: ٣٣٨) وحَمَه الله \_(٥) ، أمَّا ابن العربي (ت: ٤٣٠) فقد وصف هذا القول بأنه قولٌ طَريفٌ، لا وجه له، ثم أَرْدَفَ ذلك بقوله: «حَقيقةُ الكلالة: ذهابُ الطَّرَفين، وعليه مبنى اللَّغة، وغَيْرُ ذلك من الأقوالِ بعيدٌ ضعيفٌ، وأفسدُها قولُ من قال: إنَّه المال، فإنَّه غيرُ مسموع لغةً، ولا مَقِيسٌ مَعْنى»(٢).

## 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿وَإِذْ نَجْنَنَكُم مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ سُوَّهَ الْمَنَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَخْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِى ذَلِكُم بَلَآهٌ مِّن زَبِيكُمْ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ [البقرة: 89].

امتنَّ الله على بني إسرائيل أن نجَّاهم من آلِ فرعونَ الذين ساموهم

ینظر: ابن کثیر (۱/۲۰)، البحر (۱۹۷/۳).

<sup>(</sup>٢) هو عطاء بن أبي رباح، أبو محمد المكي، التابعي الجليل، فقيه الحرم، المفسر، روى عن جابر، وابن عباس رضي الله عنهم، وعنه خلقٌ كثيرٌ.

ينظر: تذكرة الحفاظ (٩٨/١)، تهذيب التهذيب (١٩٩/٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن، النحاس (٣٦/٢)، المحرر الوجيز (١٩/٢)، تفسير القرطبي (٣٧/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (١٩/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن، للنحاس (٣٦/٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٣٤٧/١).

سوءَ العذابِ بذبحِ الأبناءِ، واستبقاءِ النساءِ ذَليلاتِ مُكلفاتِ بشاقِ الأعْمالِ(١).

ف(النساءُ) في الآية يرادُ بها الصَّبايا الصِّغار، والمعنى: أنهم يستبقون الإناثَ من الولدانِ عند الولادة، فلا يقتلونهنَّ؛ لكي يَقُمْنَ بخدمة فرعون وقومه، روي هذا عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ وغيره (٢).

وذهب ابن جريج (ت: ١٥٠) \_ رحمه الله \_ أن معنى (يستحيون): يسترقون، وعمدتُه في هذا القولِ أنَّ الصِّغارَ لا يَصْدُقُ عليهن وصف (النساء).

قلت: ومن فسَّر (النساء) بما ذُكِر هو حَبْر الأمة، وقد نزل القرآنُ بلغتهم، وهو من أعلم النَّاس بها.

وتفسير (يستحيون) ب(يسترقون) مردودٌ لغةً يأباه تصريف الكلمةِ.

قال ابن جرير متعقباً ابن جريج في تفسيره: «ثم دخلَ فيما هو أعظمُ مما أنكر (٣)، بتأويله (ويستحيون) يَسْتَرِقون، وذلك تأويلٌ غيرُ موجودٍ في لغة عربية، ولا أعْجَميَّة، وذلك أنَّ الاستحياءَ استفعالٌ من الحياة، نظير (الاستبقاء) من (البقاء)، و(الاستسقاء) من (السَّقِي)، وهو من معنى الاسترقاقِ بِمَعْزلِ» (٤).

## 

المثال الثالث: قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خِلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥].

ذكر أبو جعْفَر النَّحاس (ت: ٣٣٨) ـ رحمه الله ـ أنَّ (الخليل) في اللَّغة يَرِدُ على معانِ، قال: «أحدها: الفقير، كأنَّه من الاختلال، كما قال زهيرُ:

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن سعدي (ص ٥٧) ت. اللويحق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير أبن جرير (٢٧٣/١) ط. الحلبي.

<sup>(</sup>٣) يريد بذلك إنكاره تفسير (النساء) بالصغار.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٧/٢) ط. شاكر.

وإن أتاه خليلٌ يوم مسألة يقولُ: لا غائبٌ مالي ولا حَرِمُ (١) . . . وقيل في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ أي: مُحْتاجاً فقيراً إليه (٢) .

قلت: وهذا القولُ له مَنْزَعٌ عَقَدِيٌّ فاسِدٌ، وهو الهروبُ من وصفِ الله عزَّ وجل بالخُلَّةِ، وهي أعلى أنواع المحبَّة فأنكرت الجَهْمِيَّةُ، والمعتزلةُ صِفَتَي الخُلَّة والمحبَّة وقالوا: إنَّ الله لا يُحِبُّ حتى لا يكونَ مُشابِها للمخلوقِ لافتقارِه للحبيب والصَّديقِ (٣).

وهذا المعنى المفترى وهو أنَّ الخلَّة بمعنى: الفَقْرِ مَرْدودٌ من عِدَّة وجوهٍ:

أحدُها: أنَّ الخُلَّة بمعنى: الفَقْر، هي بفتح الخاء، وهي المرادة بالبيت، أمَّا التي في الآية فهي من (الخُلة) بالضم(٤٠).

ثانياً: أنَّ الخُلَّة بالمعنى المزعوم لا يختصُ بها إبراهيم ﷺ فالنَّاس كلُّهم جَمِيعاً فقراءُ إلى الله، كما قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآمُ إِلَى اللهُ، كما قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآمُ إِلَى اللهُ اللهُ

ثالثاً: إجماعُ أهلِ السُّنة والجَماعَةِ على أنَّ الخُلَّة في الآية هي المحبَّة،

<sup>(</sup>١) ينظر: الديوان، مع شرح ثعلب (١٢٩).

<sup>(</sup>ومعنى البيت: يمدح زهيرٌ هَرِمَ بن سِنان بأنَّه يُعْطي الخليلَ، وهو الفقيرُ هنا، يُعْطِيه في يومِ الجوعِ والمسألةِ، وأنه يقول له: إنَّ مالي ليس غائباً عنك، ولا مُحَرَّما عليك. وفي بعض المصادر (يوم مَسْغَبَةٍ). ينظر: معاني القرآن، للزجاج (١١٢/٢)، تفسير القرطبي (ه/٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معانى القرآن، للنحاس (٢٠٠/، ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) الاختلاف في اللفظ (ص ٣٦)، تأويل مختلف الحديث (ص ٤٨)، الفتاوي (٧٧/٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تهذّيب اللغة (٦/ ٥٦٩، ٥٧٠ خلَّ)، الصحاح (١٦٨٧/٤ خلل)، أمالي المرتضى (١٨٥/٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الاختلاف في اللفظ (ص ٣٦)، تأويل مختلف الحديث (ص ٤٨).

ولذا شَكَر أهلُ السُّنَةِ خالدَ بنَ عبدِالله القَسْرِي<sup>(۱)</sup> يومَ ضحَّى بالجَعْدِ بنِ دِرْهَم (<sup>۲)</sup>، وكان قد قال: «إنَّ الله لم يكلِّم موسى تكليماً، ولم يتَّخذ إبراهيمَ خليلاً» وإنَّما كان إنكارُه أن يكون الله محبوباً مُحِبّاً، ولم ينكر أن يكونَ إبراهيمُ فقيراً مُحْتاجاً إلى الله تعالى (۲۳).

وبعد هذه الأوجه التي تنفي أن يكون معنى (الخليل) هو الفقير، يُقالُ ما قاله شيخُ الإسلام ابنُ تيْمِيَّة (ت: ٧٢٨) ـ رحمه الله ـ: «والخليلُ هو الذي تَخَلَلَتُ محبَّةُ خَليله قَلْبَه، فلم يَكُن فيه مَسْلَكٌ لِغَيرِه

كما قيل:

قد تخللتَ مسلكَ الروحِ مني ويذا سُمِّي الخليل خليلاً<sup>1)</sup> وقد قيل: إنَّه مأخوذ من الخليل، وهو الفقير، مشتقٌ من الخَلَّةِ بالفتحِ.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤٣٣/٥)، لسان الميزان (١٠٥/٢).

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ مسجلاً هذه الواقعة:

وكذاك قبالوا ماله من خلقه أحدٌ يكونُ خليلُه النفسان وخليله المسحتاج عندهم وفي ذا الوصفُ يدخلُ عابدو الأوثان فالكل مفتقر إليه لذاته في أسر قبضته ذليلٌ عان ولأجلِ ذا ضحّى بجعد خالد القسري يوم ذبائح القربان إذ قال إبراهيمُ ليس خليله كلا ولا موسى الكليمُ السدَّان شكرَ الضَّحِيَّة كلُّ تابع سُئَة للله درُّكُ من أخيي قربان

<sup>(</sup>١) هو أبو الهيثم، خالد بن عبدالله القسريُّ الدمشقيُّ، تولَّى الإمارة لبعض خلفاء بني أميَّة، من فصحاء العرب، وأجوادهم، توفي مقتولاً سنة ١٣٦ه. ينظر: وفيات الأعيان (٢٢٦/٢)، سير أعلام النبلاء (٥/٥٤).

 <sup>(</sup>۲) مؤدب مروان الحمار، أحد الزنادقة، وشيخٌ للجهم بن صفوان، وأوَّل من ابتدع القولَ
 بأنَّ الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى، ثم لم يلبث أن صُلب.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مدارج السالكين (٩٢/١).

<sup>(</sup>٤) البيت لبشار بن برد وهو في القرطبي (٥/٠٠٤).

والصواب أنَّه مِن الأوَّل، وهو مُستلزمٌ للثاني، فإنَّ كمالَ حُبِّه لله، هو محبَّة عبودية وافتقار، ليست كمَحَبَّة الرَّبِّ لِعَبْده؛ فإنها محبَّة استغناء وإحْسانِ (١٠).



<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة (٥/ ٣٥١، ٣٥٢).

ينظر مزيدُ أمثلةٍ في تفسير:

قوله تعالى: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّلَةً﴾ [آل عمران: ٩٦] ينظر: تفسير القرطبي (١٣٨/٤، ١٣٩).

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُّ ذَرَأَنَا لِجَهَنَدَ كَيْبِرًا مِنَ لَلِمِنِ وَٱلْإِنْسِ ۗ [الأعراف: ١٧٩]. ينظر: الاختلاف في اللفظ (ص ١٧).

قوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادُمُ رَبُّهُ فَغَوْنَ ﴾ [طه: ١٢١] الاختلاف في اللفظ (ص ٣٦).

# الفصل الثالث أسباب الشُّذوذ المتعلقةِ بأسباب النُّزول

أنزل الله تعالى كتابه على نبيه محمد هذا واستغرقَ نزُولُه فترة الرسالة كلَّها ثلاثاً وعشرين سنة، وكان نزوله على قسمين: قسم كان نزوله ابتداء، وهو أكثر القرآن، والقسم الثاني: كان يَنْزِلُ عقبَ واقعةٍ أو سؤالٍ(١).

ومع القول بأنَّ العبرة بعموم اللفظِ لا بخصوصِ السببِ(٢) إلاَّ أَنَّنا مُحْتاجون إلى معرفة سبب نزولِ ما له سبب.

يقول شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨) ـ رحمه الله ـ: «ومعرفة سبب النُّزولِ يُعِيْنُ على فهُم الآيةِ؛ فإنَّ العلم بالسببِ يورثُ العلم بالمسببِ»(٣).

وقد اهتَمَّ العلماءُ في بيانِ أسبابِ نزولِ الآياتِ في تفاسيرهم، ومنهم

<sup>(</sup>١) ينظر: الإتقان (٨٢/١).

<sup>(</sup>٢) هذا هو الذي عليه جمهور العلماء، وقيل: بل العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ، والخلاف بين القولين إنَّما هو خلافٌ في طريق التعميم، هل هو من جهة لفظ الآية أو من جهة القياس، ونحوه؟ إذ لم يقل أحدٌ إن عموماتِ الكتابِ والسنةِ يختصُّ بها أحدٌ من الناسِ دونَ غيرهِ!

ينظر: مقدمة التفسير، لشيخ الإسلام (٤٤ ـ ٤٨)، الإتقان (٨٥/١)، القواعد الحسان (ص٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مقدمة التفسير (ص ٤٧).

مَن أفردها بتصانيفَ مستقلةٍ (١).

والقول في أسبابِ النُّزولِ يتوقفُ على الرواية والسَّماعِ ممَّن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسبابِ(٢)، ثمَّ بعد ذلك النَّظر في صحَّته من عدمها، وقد دخل الضعفُ كثيراً من المرويِّ في أسبابِ النُّزول، كما دخله الوضعُ أيضاً، شأنها شأنُ غيرها من المروياتِ.

وهذا سوف يعودُ أثرُه بالضَّرورة على تفسيرِ الآية لما سبق من أهمية السبب في تفسير الآية، ويتبين ـ إن شاء الله تعالى ـ من خلالِ المباحثِ الآتيةِ شيءٌ من أثرِ ذلك في كلام المفسرين.



<sup>(</sup>۱) من أشهر الكتب في هذا المجال كتاب أسباب النزول، للواحدي (ت: ٤٦٨)، لباب النُّقُول، للسيوطي (ت: ٩١١). وينظر: دراسة حول المؤلفات في أسباب النزول في كتاب أسباب النزول وأثرها في بيان النصوص (١٠٥ ـ ١١٦) د. عماد الدين الرشيد.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أسباب النزول، للواحدي (ص ٧).

## VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



# المبحث الأول إغفالُ سبب نزول الآية

على الرَّغمِ مما سبقَ في أهميةِ سببِ النُّزول في معرفةِ معنى الآية إلا أنَّ بعضَ التفاسيرِ جانبَتْ الصَّوابَ لمَّا أغفلت سببَ النزولِ، وإليك الأمثلة:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ فَلَ هِمَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُّ وَلَيْسَ الْمِرُ مِنَ النَّهُ وَأَنُواْ وَالْحَجُّ وَالْمُورِهَ وَلَكِنَ الْمِرَ مَنِ اتَّقَلُ وَأَنُواْ اللَّهَ لَمُلَكُمْ نُفُلِحُونَ ﴿ وَلَكِنَ اللَّهِ مَنِ اتَّقَلُ وَأَنُواْ اللَّهَ لَمُلَكُمْ نُفُلِحُونَ ﴿ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَمُلْكُمْ فَفُلِحُونَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُونَ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَالَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالَا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا

قال أبو عبيدة (ت: ٢١٠) ـ رحمه الله ـ: «البر هنا: في موضع البارِّ، ومجازها: أي: اطلبوا البرَّ من أهله ووجهه، ولا تطلبوه عند الجهلةِ المشركين»(١).

فأبو عبيدة حمل الآية على ضربِ المثلِ، كما يُقال: أتيتُ هذا الأمر من بابه (٢٠).

وهذا التشبيه بأتم عبارة نجده في كلام الزمخشري (ت: ٥٣٨) - رحمه الله - حيث قال: «ويحتمِلُ أن يكونَ هذا تمثيلاً لتعكيسهم في سؤالهم، وأنَّ مثلَهم فيه كمثلٍ مَن يتركُ بابَ البيتِ ويدخُلُه من ظهره والمراد

<sup>(</sup>١) ينظر: مجاز القرآن (٦٨/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز (٢٦١/١)، تفسير القرطبي (٣٤٦/٢).

وقال ابن زيد (ت: ١٨٢): «عُنِي بالبيوت النساء، سُمِّيَتْ بيوتاً للإيواء اليهنَّ، كالإيواء إلى البيوت، ومعناه: لا تأتوا النساء من حيث لا يحلُّ من ظهورهنَّ، وأتوهنَّ من حيثُ يحِلُّ مِنْ قُبُلهِنَّ»(٢).

وهذانِ القولانِ ضعيفانِ، ويَكُفي في بَيانِ ضَعْفِهما بعدُهما من سببِ نزول الآيةِ وهو ما ثبتَ عن البراء بن عازب \_ تَعْلَيْهِ \_ أنّه قال: «نزلت هذه الآية فينا، كانت الأنصار إذا حَجُّوا فجاؤا لم يدخلوا من قبلِ أبوابِ بيوتهم، ولكن من ظهورها، فجاء رجلٌ من الأنصار فدخلَ من قِبَلِ بابه، فكأنه عُيِّر بذلك، فنزلت: ﴿وَلَيْسَ الْبَرُ بِأَن تَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبَرُ مِنْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبَرِ مَنْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبَرِ مَنْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبِرِ مَنْ الْبُيُوتَ مِن اللهُ مِنْ الْبُرُ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقد أشاد الفخر الرازي (ت: ٦٠٦) ـ عفا الله عنه ـ بقول مَنْ جعلَ الآيةَ ضربَ مثلِ مغفلاً ما جاء في سببِ نزولها، زاعماً أن تفسيرها بسبب

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (٣٤١/١).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: النكت والعيون (۱/۲۰۰۱)، أمالي الشريف المرتضي (۳۷۸/۱).
 وذكره ابن عطية عن ابن الأنباري، نقلاً عن المهدوي ومكي، ثم قال: "بعيد مغيرً نمط الكلام" ينظر: المحرر الوجيز (۲۹۱/۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٦٢١/٣ مع الفتح)، صحيح مسلم (٢٣١٩/٤) رقم الحديث (٣٠٢٦).

فائدة: قال في الفتح (٦٢٢/٣) «اتفقت الروايات على نزول الآية في سبب الإحرام، إلا ما أخرجه عبد بن حميد بإسناد صحيح عن الحسن قال: كان الرجل من الجاهلية يهم بالشيء يصنعه فيحبس عن ذلك، فلا يأتي بيتاً من قبل بابه، حتى يأتي الذي كان هم به، فجعل ذلك من باب الطيرة، وغيره جعل ذلك بسبب الإحرام، وخالفهم محمد بن كعب القرظي فقال: (كان الرجل إذا اعتكف لم يدخل منزله من باب البيت فنزلت...) أخرجه ابن أبي حاتم بإسناد ضعيف، وأغرب الزجائج في معانيه: فجزم بأن سبب نزولها ما روي عن الحسن، لكن ما في الصحيح أصح، والله أعلم عنظر بسطاً للأقوال الواردة في العجاب، لابن حجر (١/٥٥١ ـ ٤٦٥).

النزول «يُطْرِقُ إلى الآيةِ سوءَ الترتيبِ، وكلامُ اللَّهِ مُنَزَّهُ عنه»(١).

والصَّواب الذي لا محيد عنه هو اعتبار ما ثبت في سببَ نزولها، وأن البيوت على حقيقتها، ويدلُّك على فساد قول من جعل الآية ضرب مثلِ اختلافهم في تعيين المثلِ الذي تعنيه الآية.

وبعدَ تقريرِ هذا المعنى لا مانعَ أن يكونَ في الآيةِ تنبيهٌ على إتيان الأمورِ مِن أبوابِها، وعَدَم التَّعَجُلِ فيها(٢).

## 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿إِذْ يُغَيِّيكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُثَرِّلُ عَلَيْكُمُ وَالْمَيْطَانِ وَالِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُوبَكُمْ وَيُدَهِبَ عَنكُو رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَالِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُكْبِتَ بِهِ الْأَقْدَامُ ﴿ الْأَنْفَالَ: ١١].

امتنَّ الله على عباده بالنُّعاس الذي غَشِيهم يوم بدر فكانَ أَمَنَةً منه، ثم بهذا الماء النَّازلِ من السماء الذي كان من ثماره أن لبَّد الأرضَ فسهل تحركُ المقاتلينَ فوقها.

فالآية الكريمة نازلة تصوِّر حالَ الصَّحابة في هذه الغزوة، وهي واضحة بمفردها، ويزيدُها وُضوحاً ما علم من أحداث الغزوة في السيرة.

قال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: «أمطر الله عليهم مطراً شديداً، فشرب المسلمون، وتطهّروا، وثبتَ الرَّمْلُ حين أصابه المطرُ، ومشى النَّاسُ عليه والدَّوابُ»(٣).

وقد نحا أبو عبيدة (ت: ٢١٠) ـ رحمه الله ـ في الآية منحى المَجازِ، فقال:

«﴿ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ مجازه: يُفرغُ عليهم الصبْرَ، وينزِّله عليهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الفخر الرازي (١٢٦/٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرطبي (٣٤٦/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٢٣/١٣)، ونحوه عنده عن مجاهد والسُّدي والضحاك.

فَيَثْبُتُون لَعَدُوِّهم الماري

قال الزمخشري (ت: ٥٣٨) ـ رحمه الله ـ: «والضمير في (به) للماء، ويجوز أن يكون للرَبْطِ<sup>(٢)</sup>؛ لأنَّ القَلْب إذا تمكَّنَ فيه الصَّبْرُ والجراءةُ ثبت القلبُ في مواطنِ القتال»<sup>(٣)</sup>.

والتثبيت للأقدام على هذا معنوي (٤).

وقد تعقَّب ابن جرير (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ هذا القولَ، فقال: «وذلك قولٌ خلافٌ لقولِ جميع أهلِ التأويلِ من الصَّحابة والتَّابعينَ، وحَسْبُ قولٍ خطأً أن يكونَ خلافاً لقولِ من ذكرنا، وقد بيَّنا أقوالهَم فيه، وأنَّ معناه: ويثبتَ أقدامَ المؤمنين بتَلْبيدِ المطرِ الرَّمْلَ حتى لا تسوخَ فيه أقدامُهم وحَوافرُ دوابهم» (٥).

## 

المثال الثالث: ﴿ أَفْتَرَبِّ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَّ ٱلْفَكُرُ ١٠ [القمر: ١].

عن عبدالله بن مسعود تَعْلَيْ قال: انشقَّ القمرُ على عهدِ رسولِ الله الله في فرقتين: فِرقةٌ فوقَ الجبلِ، وفِرقةٌ دونه، فقال رسول الله في: «الشهدوا»(٢).

وقد روى حديث الانشقاقِ جماعةٌ: منهم عبدالله بن عمر، وحذيفة، وجبير بن مطعم، وابن عبَّاس، وأنس بن مالك رضي الله عنهم، وعلى هذا جميع المفسرين (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: مجاز القرآن (٢٤٢/١).

<sup>(</sup>٢) يعني به المصدر المستفاد من قوله: ﴿ وَلِيَرْبِطُ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (١٤٧/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفخر الرازي (١٣٤/١٥)، المحرر الوجيز (٥٠٧/٢)، البحر (٤٦٣/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٢٨/١٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: صحيح البخاري (٦١٧/٨) مع الفتح، صحيح مسلم (٢١٥٨/٤) رقم الحديث (٦٠٠٠).

<sup>(</sup>۷) ينظر: زاد المسير (۸۸/۸).

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤) ـ رحمه الله ـ: «قد كان هذا في زمانِ رسول الله على كما ورد ذلك في الأحاديث المتواترة بالأسانيد الصحيحة، وقد ثبتَ في الصحيح عن ابن مسعود تعليه أنه قال: (خمس قد مضينَ: الروم، والدُّخانُ، واللزام، والبطشة، والقمرُ)(١) وهذا أمرٌ متفقٌ عليه بين العلماء أنَّ انشقاقَ القمرِ قد وقع زمانَ النَّبي على وأنَّه كان إحدى المعجزاتِ الباهراتِ»(١).

وقد حَكي الإجماعَ غيرُ واحدٍ من المفسِّرِين على أنَّ المرادَ بانشقاقِ القَمَرِ في الآية هو انشقاقُه في عهدِ النَّبي ﷺ تأييداً له (٣).

قال ابن الجوزي (ت: ٥٩٧) ـ رحمه الله ـ: "وعلى هذا جميع المفسرين، إلا أنَّ قوماً شذوا فقالوا: سينشقُّ يوم القيامةِ، وقد روى عثمان بن عطاء عن أبيه نحو هذا، وهذا القول الشاذ لا يقاوم الإجماع، ولأنَّ قوله: ﴿وَانشَقَ ﴾ لفظٌ ماض، وحمْل لفظ الماضي على المستقبلِ يفتقرُ إلى قرينةٍ تنقله، ودليلٍ، وليس ذلك موجوداً، وفي قوله: ﴿وَإِن يَرَوّا ءَايَةُ يُعْرِضُوا ﴾ دليلٌ على أنَّه قد كانَ ذلك»(٤).

قلت: وما روي عن عطاء الخرساني (ت: ١٣٥)<sup>(ه)</sup>، مروي ـ أيضاً ـ عن الحسن البصري (ت: ١١٠) ـ رحمهما الله ـ حيث قال: «إنه ينشق يومَ القيامة بعد النفخة الثانية»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٨/ ٤٩٦) مع الفتح.

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۲۹۱/٤).

 <sup>(</sup>٣) منهم: الزجاج في معاني القرآن (٨١/٥)، وابن عطية في المحرر الوجيز (٢١١/٥)،
 وابن الجوزي في زاد المسير (٨٨/٨)، وأبو حيَّان في البحر (١٧١/٨).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير (٨٨/٨).

<sup>(</sup>٥) هو عطاء بن أبي مسلم الخرساني، المحدث، الواعظ، المفسر، نزيل دمشق، صدوق يهم كثيراً، ويرسل، ويدلس.

ينظر: ميزان الاعتدال (٧٣/٣)، تقريب التهذيب (٦٧٩).

<sup>(</sup>٦) ينظر: النكت والعيون (٤٠٩/٥)، البحر (١٧١/٨).

والرواية عن عطاء أتت من طريق ابنه عثمان وهو ضعيف<sup>(۱)</sup>، والرواية عن الحسن لم أقف عليها مُسندة في تفاسير السلف، فالله أعلم بصحتها عنه؟

وأياً كان فالقولُ بأنَّ انشقاقَ القمرِ يكونُ يومَ القيامةِ قولٌ شاذٌ بعيدٌ مِنْ وجوهٍ أهمُها:

١ ـ مخالفتُه النصَّ الثابتَ في سببِ النزول.

٢ ـ مخالفتُه للإجماع الذي نقله غيرُ واحد.

٣ مخالفته لظاهر الآية وسياقها (٢).

وإذا ضَعُفَ هذا القولُ فمن بابِ أولى أن يَضْعُف قولان آخران ذكرهما الماوردي، ولم يعزهما لأحد:

القول الأول: معنى الآيةِ وضحَ الأمرُ، وظهرَ.

القول الثاني: أنَّ المرادَ انشقاقُ الظلمةِ عن القمرِ إذا طلع (٣).

وقد تعقب أبو حبان (ت: ٧٤٥) ـ رحمه الله ـ ما عدا القولَ الراجحَ فقال: «وهذه أقوالٌ فاسِدةٌ، ولولا أنَّ المفسرين ذكروها، لأضربتُ عن ذِكْرها صَفْحاً»(٤).



<sup>(</sup>۱) هو عثمان بن عطاء الخرساني، أبو مسعود المقدسي، أكثرُ روايته عن أبيه، ضعّفه ابن معين وغيره.

ينظر: المجروحين، لابن حبان (١٠٠/٢)، تهذيب التهذيب (١٣٩/٧).

 <sup>(</sup>٢) جاء ت هذه الآية مثالاً لإغفال سبب النزول، مع وجودِ موجبِ غيره بناء على الطريقة
 المتبعة في البحث، وهي أن يذكر المثال فيما أخص مناسبة.

فائدة: ينظَّر بحثٌ مُسْهِبٌ حول هذا المثال في كتاب الإجماع، للخضيري (٤٠٦ ـ ٤١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: النكت والعيون (٥/٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر (١٧١/٨).

## VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



# المبحث الثاني ضَعْف سَبَبِ النُّـزول (رِواية)

قال الإمامُ مسلمٌ (ت: ٢٦١) ـ رحمه الله ـ: "واعلم وقَقَك اللَّهُ تعالى، أنَّ الواجبَ على كلِّ أحدٍ عَرَف التمييزَ بين صحيح الرواياتِ وسقيمِها، وثقاتِ الناقلينَ لها، من المتَّهمينَ، أن لا يروِيَ منها إلاَّ ما عَرَفَ صِحَّةَ مخارِجِه، والسِّتارَةُ (١) في ناقليه، وأن يتَّقي منها ما كان منها عن أهل التَّهم، والمعاندين من أهل البدع» (١).

وقد سبق القولُ أنَّ طريقَ أسبابِ النزولِ إنَّما هو الروايةُ، ولا مدخل للاجتهاد فيها ألبتَّة، والرواية في أسبابِ النزول قد دخلها الضعف والوضع.

وقد سَطَّر بعضُ المفسِّرين أسباباً ضعيفةً، أو موضوعةً واعتمدوها، وتناقلوها في تفاسيرهم، ولذلك أمثلة:

المثال الأول: قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَنَهَدَ اللّهَ لَهِ مَ اتَنْنَا مِن فَضْلِهِ مَ اَتَنْنَا مِن فَضْلِهِ مَ اَتَنَا مِن فَضْلِهِ مَ اَلَّهُ اللّهَ وَنَسَلُهُ مَ اللّهُ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَا مَا تَانَهُم مِن فَضْلِهِ مَ مَعْرِضُونَ ﴿ فَا مَا مَعْرَضُونَ ﴿ فَا مَا مَعْرَضُونَ ﴿ مَا أَخْلَفُوا اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا بَكُذِبُونَ ﴿ فَاللّهِ اللّهَ اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا بَكُذِبُونَ ﴿ فَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

 <sup>(</sup>١) السّتارة: ما يستتر به، وكذلك السّترة، وهي هنا إشارة إلى الصيانة.
 ينظر: شرح النووي على صحيح مسلم (٦٠/١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: مقدمة صحيح مسلم (۸/۱).

أورد ابن جرير (ت: ٣١٠) ـ رحمه الله ـ في سبب نزول الآية قِصَّةً طويلةً، وأنَّها نازلة في ثعلبة ابن حاطب ـ تَطْشَيُه ـ وله فيها طريقان:

الأول عن ابن عباس تطافي مختصراً، والآخر عن أبي أمامة الباهلي تطافي مطولاً، ولأجل وضوح سبب النزول المذكور في الطريق الثانى أذكره بتمامه.

عن أبي أمامة تعلقه أنَّ ثعلبة بن حاطب تعلقه قال لرسول الله الدع الله أن يرزقني مالاً، فقال رسول الله الله الله الله الله المعلقة، على تعليم المحره خير من كثير لا تُطيقُه، قال: ثمَّ قال: مرة أخرى، «أما ترضى أن تكون مثلَ نبي الله، فو الذي نفسي بيده لو شئتُ أن تسيرَ معي الجبالُ ذهباً، وفضّة لسارت»، [قال]: والذي بعثك بالحق، لئن دعوت الله فرزقني مالاً، لأعطينَّ كلَّ ذي حقِّ حقَّه، فقال رسول الله الله اللهم ارزق ثعلبة مالاً».

قال: فاتخذتُ غنماً، فنمت كما ينمو الدُّود، فضاقت عليه المدينة، فتنحَّى عنها، فنزل وادياً من أوديتها، حتى جعل يُصَلِّي الظهرَ والعصر في جماعة، ويترك ما سواهما، ثمَّ نمت وكثرت، فتنحَّى حتى ترك الصلوات إلا الجمعة، وهي تنمو كما ينمو الدُّود، حتى ترك الجمعة، فطفق يتلقى الركبان يوم الجمعة يسألهم عن الأخبار.

فقال رسول الله ﷺ: «ما فعل ثعلبةُ؟».

فقالوا: يا رسول الله اتخذ غنماً فضاقت عليه المدينة، فأخبروه بأمره، فقال: «يا ويحَ ثعلبةً! يا ويحَ ثعلبةً!».

قال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية!

ما أدري ما هذا؟ انطلقا حتى تفرغا، ثم عودا إليّ، فانطلقا، وسمع بهما السلميّ، فنظر إلى خيار أسنانِ إبله، فعزلها للصدقة، ثمّ استقبلهم بها، فلمّا رأوها، قالوا: ما يجب عليك هذا. وما نريد أن نأخذ هذا منك، قال: بلى، فخذوه؛ فإنّ نفسي بذلك طيبة، وإنّما هي لي، فأخذوها منه، فلمّا فرغا من صدقاتهما رجعا حتى مرّا بثعلبة، فقال: أروني كتابكما، فنظر فيه. فقال: ما هذه إلا أخت الجزية! انطلقا حتى أرى رأيي، فانطلقا حتى أتيا النبي فلمّا رآهما، قال: يا ويح ثعلبة، قبل أن يكلمهما، ودعا للسّلَميّ بالبركة، فأخبراه بالذي صنع ثعلبة، والذي صنع السلميّ، فأنزل الله تبارك وتعالى فيه ﴿وَمِنْهُم مَنْ عَلَمَدُ اللهُ لَمِنْ الصّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ قوله: ﴿ وَمِنَهُ مَنْ الصّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُ مَنْ الصّلِحِينَ فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ فيك كذا، فضرج حتى أتاه فقال: ويحك، يا ثعلبة ، قد أنزل الله فيك كذا، وكذا، فخرج ثعلبة حتى أتى النبي فَقال أن يقبل منه صدقته، فقال: وأن الله منعني أن أقبل منك صدقتك!».

فجعل يحثي على رأسه التراب، فقال له رسول الله على: "هذا عملك، قد أمرتك فلم تطعني!" فلمًا أبى أن يَقْبض رسول الله على صدقته رجع إلى منزله، وقبض رسول الله على، ولم يقبل منه شيئاً ثم أتى أبا بكر حين استخلف، فقال: قد علمت منزلتي من رسول الله على، وموضعي من الأنصار، فاقبل صدقتي، فقال أبو بكر: لم يقبلها رسول الله على وأنا أقبلها! فَقُبِضَ أبو بكر ولم يقبضها، فلمًا ولى عمر أتاه، فقال: يا أمير المؤمنين، اقبل صدقتي، فقال: لم يقبلها رسول الله على، ولا أبو بكر، وأنا لا أقبلها منك، فقبض ولم يقبلها، ثم ولي عثمان ـ رحمة الله عليه وأناه فسأله أن يقبل صدقته، فقال: لم يقبلها رسول الله على ولا أبو بكر ولا عمر ـ رضوان الله عنهما ـ وأنا لا أقبلها منك، فلم يقبلها منه، وهلك فعلمة في خلافة عثمان ـ رحمة الله عليه ـ»(١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (۱۶/۳۷۰ ـ ۳۷۲).

وقد تناقل جمعٌ من المفسرين هذه القصَّة، وأخذوها مأخذَ التَّسليم والاعتبار، فمنهم من أفردها بالذكر كما صنع الزمخشري (ت: ٥٣٨)<sup>(۱)</sup>، وتبعه القاضي البيضاوي (ت: ٦٩١)<sup>(۲)</sup>، ومنهم من أضاف معها أقوالاً أخرى قِيلت في سبب نزول الآيةِ كما صنع ابنُ العربي المالكي (ت: ٥٤٥)<sup>(۱)</sup>، وابنُ الجوزي (ت: ٥٩٥)<sup>(١)</sup>.

وقد اشتهرت القصةُ عند الوعَّاظ، والقصَّاص فقد ذكرها الغزالي (ت: o) في باب (ذم الغنى، ومدح الفقر) (o).

ومما ساعد على انتشارها ما فيها من الغرابة، والنهاية البائسة لثعلبة بن حاطب على حدِّ ما جاء في القصَّة، علاوةً على ذكرِ كبارِ المفسرين لها كابن جرير (ت: ٧٧٤)، والحافظ ابن كثيرٍ (ت: ٧٧٤) من غير تعقب لها (٦٠).

ومع هذا كلِّه فالقصَّة لا تصحَّ بحالٍ من الأحوالِ لا من حيث السندُ (٧)، ولا من حيث السندُ (٧)، ولا يصحُّ اعتمادُها سَبَباً لنزول الآية، وقد نصَّ على بطلانِها جمعٌ من المحققين منهم ابن حزم (ت: ٤٥٦)(٩)،

<sup>=</sup> وذكره السيوطي في الدر المنثور (٢٤٦/٤) بعد أن عزاه إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم، والطبراني (٢٦٠/٨) رقم الحديث (٧٨٧٣)، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (٢٠٣/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير البيضاوي (١٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٩٨١/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير (٣/٤٧٤ ـ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إحياء علوم الدين (٣/٢٨٦، ٢٨٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن كثير (٣٧٣/٢، ٣٧٤).

<sup>(</sup>٧) حيث في سنده جمعٌ من الضعفاءِ منهم: (علي بن يزيد الألهاني) قال عنه البخاري: «منكر الحديث» ينظر: التاريخ الكبير (٣٠١/٦)، تعليق أحمد شاكر على ابن جرير (١٤/ ٣٧٣)، الشهاب الثاقب (١٠ ـ ١٤).

<sup>(</sup>٨) يأتي بيان بطلان القصَّة من ناحية المتن - إن شاء الله - في المبحث الثالث من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٩) ينظر: المحلى (٢٠٧/١١، ٢٠٨).

والذهبي (ت: ٧٤٨) حيث وصف الحديث الطويل بقوله: «منكراً بِمَرَّة!»(١).

وقال ابن حجر (ت: ۸۵۲): «ضعيف جداً»(۲).

## 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّنْهَا حَمَلَتْ حَمَّلًا خَفِيفًا فَمَرَّتَ بِهِ مُلَّاً أَنْقَلَت ذَعُوا اللهَ رَبِّهُمَا لَهِنْ ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرُكَاءً وَبَعْهُمَا لَهِنْ ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرُكَاءً فِيمَا مَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى اللهُ عَمَّا لَهُ شُرُكَاءً فِيمَا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهِ اللهِ الأعراف: ١٨٩، ١٨٩].

روى أبن جرير (ت: ٣١٠) بسنده إلى ابن عباس تَعْلَيْهُ قال: كانت حوّاء تلدُ لآدم، فتعبدهم لله، وتسمِّيه عبدالله، وعبيدُ الله، ونحو ذلك، فيصيبهم الموتُ، فأتاها إبليسُ وآدمَ، فقال: إنَّكما لو تُسمِّيانه بغير الذي تُسمِّيانه لعاشَ، فولدتْ له رجلاً، فسمَّاه عبدالحارث، ففيه أنزل الله تبارك وتعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَقْسِ وَحِدَةِ ﴾ إلى قوله: ﴿جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيماً ءَاتَنهُماً . . ﴾ إلى آخر الآية (٣).

وهذا السببُ المروِيُّ لا يَصِتُّ عن ابنِ عبَّاس تَطْقَيْهِ ، وقد نصَّ على بطلانِه كثيرٌ من المحققين (٤٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: تجريد أسماء الصحابة (٦٦/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف (٧٧/٤)، وينظر: أيضاً فتح الباري (٢٦٦/٣).

فائدة: ينظر بحث واف في المسألة في كتاب: (ثعلبة بن حاطب الصحابي المفترى عليه)، لعداب محمود الحمش، وكتاب (الشهاب الثاقب) لسليم الهلالي.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٣١٠/١٣) ط. شاكر.

وله طرقٌ أخرى عن ابن عباس، ورواه أيضاً عن قتادة، ومجاهد، وسعيد بن جبير، والسُّدي، بل رواه أيضاً مرفوعاً من طريق الحسن عن سمرة، وجميع هذه الروايات تثبت أنَّ آدم ﷺ أطاع الشيطان فسَمَّى ابنه (عبدالحارث) ينظر: ابن جرير (٣٠٩/١٣ ـ ٣١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: النهج السديد (٢٣٦)، الدر النضيد (١٥٠).

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): «وكأنَّه ـ والله أعلم ـ أصله مأخوذٌ من أهل الكتاب، فإنَّ ابن عباس تَعْلِيْهِ رواه عن أبي بن كعب، كما رواه ابن أبي حاتم»(١).

قال الذهبي (ت: ٧٤٨) عن أحدِ طرقه المرفوعة: «صححه الحاكم، وهو حديثٌ منكرٌ كما ترى»(٢).

## 2000

المثال الشالث: ﴿ أَلْهَنكُمُ التَّكَاثُرُ ۚ ۞ حَتَّى زُرِّتُمُ الْمَقَابِرَ ۞ ﴿ اللَّهَاثُمُ الْمُقَابِرَ ۞ ﴿ التَكاثر: ١، ٢].

عن ابن بريدة قال: نزلت في قبيلتينِ من قبائلِ الأنصارِ في بني حارثة وبني الحارثِ تفاخروا، وتكاثروا، فقالت: إحداهنَّ: فيكم مثل فلانٍ، بن فلانٍ، وفلانٍ، وقال الآخرون: مثل ذلك، تفاخروا بالأحياء، ثمَّ قالوا انطلقوا بنا إلى القبورِ، فجعلت إحدى الطائفتين، تقول: فيكم مثل فلانٍ، يشيرونَ إلى القبور، ومثل فلانٍ، وفعل الآخرون مثلَ ذلك، فأنزل الله (أَلْهَنكُمُ التَّكَانُهُ ﴿ آَلَهَ عَتَى زُرْتُمُ المَعَايِرَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

وفي تفسير البغوي (ت: ٥١٦) عن مقاتل (ت: ١٤٠)، والكَلْبي رت: ١٤٦) قريبٌ من ذلك إلا أنَّهما جعلاها في حَيَّين من قريش بني عبد منافِ بن قصيِّ، وبني سَهْم بن عمرو، قالا: «كان بينهم تفاخرٌ، فتعادُّوا السَّادة والأشراف أيُّهم أكثر عدداً، فقال بنو عبد مناف: نحن أكثرُ سيداً، وأعزُّ عزيزاً، وأعظمُ نفراً، وأكثرُ عدداً، وقال بنو سَهْم مثل ذلك، فكثرهم بنو عبد منافِ، ثمَّ قالوا: نعدُّ موتانا حتى زاروا القبور، فعدُّوهم، فقالوا: هذا قبرُ فلانِ، فهذا قبرُ فلانِ، فكثرَهم بنو سَهْم بثلاثةِ أبياتٍ، لأنهم كانوا

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (٢٧٥/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ميزان الاعتدال للذهبي (١٧٩/٣).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم. ينظر: تفسير ابن كثير (٤٤٤/٤، ٥٤٥).

في الجاهليةِ أكثرَ عدداً، فأنزل الله هذه الآية»(١).

وذكره القرطبي (ت: ٦٧١) عن ابن عباس تَعَلَّيْهِ (٢).

قلت: ولم يصح هذا السبب لنزول الآية، فرواية ابن بريدة أنها في قبيلتين من الأنصار ضعيفة (٣).

ورواية مُقاتل والكَلْبي لا تُقْبل في مثل هذا، وأمَّا ما رُوِيَ عن ابن عباس تَطْشُهُ فينظر في صحَّته إذ لم نقِفْ على سَنَده.

والصحيح في معنى زيارة القبور في الآية أي: صِرْتم إليها، ودُفِنتُم فيها.

واستدلَّ ابنُ كثيرٍ لصِحَّةِ معنى الزيارة في الآية بما ذُكِر بحديثِ الأعرابي الذي عاده النبي فقال له: «لا بأسَ، طَهورٌ إن شاء اللَّه»، فقال: قلتَ طَهورٌ؟!.

بل هي حُمَّى تفورُ على شيخٍ كبيرٍ تُزِيْرُه القبورَ، قال: «فنعم إذن»(٤)(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير البغوي (٢٠/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرطبي (١٦٨/٢٠).

<sup>(</sup>٣) القصة من رواية ابن بريدة، وهو عبدالله بن بريدة بن الحصيب الأسلمي، وهو ثقة، إلا أن السند منقطع، والراوي عن ابن بريدة كما في سند ابن أبي حاتم الذي ساقه ابن كثير هو صالح بن حيًّان القرشيُّ الكوفيُّ، ضعّفه ابنُ معين، وقال مرَّة: ليس بذاك، وقال البخاري: فيه نظر، وقال النسائي: ليس بثقة. ينظر: ميزان الاعتدال (٢٩٣/٢)، تهذيب التهذيب (١٥٧/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: صحيح البخاري (٤٤٧/١٣) مع الفتح.

<sup>(</sup>a) ينظر: تفسير ابن كثير (٤/٥٤٥).

ومما ضَعُف رِواية من أسباب النزول، ما جاء في نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا لَقُواْ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوّاً ءَامَنّا﴾ [البقرة: ١٤] ينظر: فتح القدير (٢٤٤/١).

وما جاء في نزول قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَخِيءَ أَنَ يَضَرِبَ مَشَلًا مَا بَعُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَأَ﴾ [البقرة: ٢٦] ينظر: الكشاف (٢٦٣/١).

فائدة: ويذكر في هذا المقام قصّة الأعرابي الذي سمع قارئاً يقرأ: ﴿ الْهَنكُمُ التَّكَاثُرُ ۚ إِلَى حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴿ الْهَالِ : بُعِتَ القومُ، وربِّ الكعبةِ، ما الزائر بمقيم! (١٠).

9**6**50

وما جاء في نزول قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَتُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُحكِدَقٌ لِمَا مَمَهُمْ وَكَانُواْ
 مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِهُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [البقرة: ٨٩] ينظر: الكشاف (٢٩٦/١)، الفتاوى
 (٢٩٦/١) وما بعدها).

<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز (١٨/٥).

#### VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



### المبحث الثالث

### ضعف سبب النزول دِراية (عدم موافقته لنظم الآية)

اهتَمَّ العلماءُ - رحمهم الله - بمتون السنَّة النبوية، ومحَّصوا فيها كاهتمامهم بأسانيدها، وطرق وصولها إلينا، بل ربَّما ضعِّف راوٍ لمخالفته الثقات فيما يرويه.

والنَّاظر في قواعد مصطلح الحديث يجد بوضوح أنه قد روعي فيها حال الراوي، والمَرْوِي، فكما أنَّ لِقَبول الراوِي شروطاً، فكذلك لِقَبول ما روى شروطاً.

وربما أفردوا لدراسة المتون مؤلفات خاصة أسهبوا من خلالها بنقد المتون والتدقيق فيها، ووضع القواعد والضوابط للتمييز بين صَحِيحها ودَخيلها(١).

وفي مبحثنا هذا تجد اشتغالَ من نقدَ بعض مرويات أسبابِ النزول من

<sup>(</sup>۱) من أقدمها وأوسعها كتاب (الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير) للحافظ الجوزقاني (ت: ۵۲۳)، ومن أخصرها وأحسنها كتاب (المنار المنيف) لابن القيم (ت: ۷۰۱). فائدة: زعم كثير من المستشرقين وأتباعهم عدم اهتمام المحدثين بنقد المتون، ولهم مقاصد في ذلك.

ينظر في نقاشهم والرد عليهم: كتاب (اهتمام المحدثين بنقد الحديث) د. محمد لقمان السلفى، وكتاب (مقاييس نقد متون السنة) د. مسفر غرم الله الدميني.

حيث السند والرواية على ما سبق تمثيلُه في المبحث السابق ينصرف إلى الاشتغال بنقد المتونِ ومناقشة الدِّراية.

وبه يعلم أن الحديث كما يقال فيه أحياناً: لا يصح سنداً ولا متناً، كذلك تماماً يقال في بعض ما يذكر سبباً في النزول، وهو ما تجده إن شاء الله في المثالين الأول والثاني.

#### 

المثال الأول: قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَلَمَدَ اللهَ لَهِ مَا تَلْنَا مِن فَضْلِهِ مَنْ عَلَمَدَ اللهَ لَهِ مَا تَلْنَا مِن فَضْلِهِ مَن فَضْلِهِ مَن فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَن فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَن فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضْلِهِ مَنْ فَضَلِهِ مَنْ فَضَلِهِ مَنْ فَضَلِهِ مَنْ فَضَلِهِ مَنْ فَلَوْمِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا بَكُذِبُون اللهَ التوبة: ٧٥ ـ ٧٧].

تقدم الكلام فيما يتعلق بما ذكر حولَ سبب نزول الآية وقِصَّة ثعلبة بن حاطب، وأنها لا تصح سنداً (۱)، وفي هذا المبحث نذكر ما يتعلق ببطلان القصَّة متناً، وعدم موافقتها للقواعد العامة من الشريعة ومن ذلك:

١ عدمُ مطابقة الآيات للقصة المنسوبة لثعلبة بن حاطب، فالآيات في سياق المنافقين إلى قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَنْ عَنهَدَ ٱللَّهُ أَي: من هؤلاء المنافقين، وثعلبة معدود في أفاضل الصحابة البدريين، وعابديهم، حتى كان يلقب ب(حمامة المسجد) لملازمته إياه (٢).

٢ ـ أنَّ معاملة النبي ﷺ لثعلبة ـ كما ورد في القصة ـ مخالفة لما
 عُلم من سياسته ﷺ مع المنافقين، في قبول أعذارهم، والإعراض عنهم.

٣ ـ مخالفة القصة لما عُلِم ضَرورة أنَّ من تاب من أيِّ ذنب كان،
 فإنَّ توبته مقبولة، فلِمَ لَمْ يقبل النَّبي ﷺ توبة تعلبة بن حاطب تَطْشَيْه ؟

<sup>(</sup>١) ينظر المبحث الثاني من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإصابة (١٩٩/١).

لاسيَّما، وظاهر القصة شدةُ توبةِ ثعلبةَ وأَسَفه على ما صَدَر منه.

٤ ـ أنَّ الزكاة حقٌ مَالي للفقراء والمحتاجين من أهْلها، تؤخذُ من أرْباب الأموالِ، وإن منعوها أخذت قهراً (١)(٢).

#### 9 ( T)

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْس وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا رَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّلُهَا حَمَلَتْ حَمَّلًا خَفِيفًا فَمَرَّتَ بِهِ فَلَمَّا أَنْقَلَت ذَعُوا اللّهَ رَبِّهُمَا لَبِنْ ءَاتَيْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَاةً وَيَعَا مَالِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَاةً فِيمَا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَاةً فِيمَا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَاةً فِيمَا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللّه الله الأعراف: ١٨٩، ١٨٩].

تقدم ما قيل: إنَّ الآية نازلة في آدم ﷺ وزوجه حواء لمَّا سمَّيا ولديهما (عبدالحارث) وأن المذكور سبب ضعيفٌ.

أَضيف هنا ما قيل في ضَعْفه مَتناً (دراية) أُوجبَ ردَّ القصَّة.

قال صدِّيق حسن خان (ت:  $(3.3)^{(3)}$ : «اختلفت أقوالهم في تأويلها اختلافاً كثيراً حتى أنكرَ هذه القصةَ جماعةٌ من المفسرين منهم الرازي وأبو

<sup>(</sup>۱) ذهب الشافعي في قديم قوله، وإليه ذهب بعض الحنابلة أنَّ مانع الزكاة يعزَّرُ بأخذ شطر ماله؛ عملاً بحديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده عن رسول الله الله الله قال: «ومن منعها فإنا آخذوها، وشطر ماله، عزمة من عزمات ربنا» رواه أحمد (۲/۵، ٤). ينظر: المجموع (۳/۵)، المغني (۷/٤)، فقه الزكاة، للقرضاوي (۷۷۹/۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر: في مناقشة القصة رواية كلّ من: ثعلبة بن حاطب الصحابي المفترى عليه، لعداب محمود الحمش، الشهاب الثاقب، لسليم الهلالي.

<sup>(</sup>٣) هو أبو الطيب، محمد صديق خان البخاري، القنُّوجي، نسبة إلى قنوج من بلاد الهند، من رجال النهضة الإسلامية، تنقل في طلب العلم، وجاور في الحرمين، وأخذ العلم عن علماء اليمن من تلاميذ الشوكاني، مكثر من التأليف، من أكبرها تفسيره «فتح البيان في مقاصد القرآن».

ينظر: جلاء العينين (٤٨)، الأعلام (١٦٧/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نفسير الرازي (٨٦/١٥).

السعود (١) وغيرهما» (٢).

وبعد النظر في سياق القصةِ يَظهر عِدَّةُ أُوجِهِ لردِّها أهمُّها ما يلي:

الوجه الأول: أنَّه جاء في القصة أن إبليس يقول لهما: (أنا صاحبُكما الذي أخرجتكما من الجنة) وهذا لا يقولُه من يُريد الإغراء، بل هذا وسِيْلة إلى ردَّ كلامه، فلا يلدغُ المؤمنُ مِنْ جُحْرٍ مرَّتينِ (٣).

الوجه الثاني: جاء في القصة قول إبليس: (الأجعلن له قَرْنَيْ أَيِّل) فإمَّا أَن يُصدِّقا أَنَّ ذلك ممكن فهو شرك في الربوبية، أو الا يُصَدِّقا فلِمَ يُطيعانِه إذن؟!

الوجه الثالث: لو كانت هذه في آدم وزوجه، فهذا خلاف عدل الله حيث ذكر ذنبهما في الشرك، ولم يذكر توبتهما منه، وكان قد ذكر معصيتهما في الأكل من الشجرة وذكر التوبة. والمعصيةُ أقلُّ مِنَ الشِّرك.

إلا أن يُدَّعى عدمُ توبتِهما من الشرك، وهذا من أعظمِ القولِ أن يموتَ نبى على الشرك.

الوجه الرابع: أنه ثبت في حديث الشفاعة أن الناسَ أول ما يأتون آدم على لله لله لله فيعتذر بأكله من الشجرة، وهو معصية، ولو وقع منه الشركُ لكان اعتذاره به أولى وأحرى، مع كونِ الشِّرْك ممتنعاً بالإجماع من الأنبياء (١٠).

#### 9**65**59

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن مصطفى العمادي، المولى، أبو السعود، المفسر، الأصولي، من فقهاء الأحناف، تولى القضاء والإفتاء، توفي بالقسطنطينية سنة (٩٨٢).

ينظر:البدر الطالع (٢٦١/١)، معجم المفسرين (٦٢٦/٢).

وينظر قوله في إرشاد العقل السليم (٢/٣٣٠ ـ ٣٣٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح البيان (٥/١٠٠ ـ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٢/ ٨٢٠)، القول المفيد، لابن عثيمين (٦٧/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق، تفسير الرازي (٨٦/١٥).

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَلَا يَعْتُلُوكَ أَلَا يَعْتُلُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ ۞ [الأنفال: ٣٠].

عن المُطّلب بن أبي وَداعة تَعْظِيُّهُ: أنَّ أبا طالبٍ قال لرسول الله على: ما يَأْتَمِرُ به قومك؟

قال «يريدونَ أنْ يَسْحَروني، ويَقْتلوني، ويُخْرجوني!».

فقال: من أخبرَكَ بهذا؟

قال: «ربيّ!».

قال: نِعْم الرَّبُّ ربُّك، فاسْتَوصِ به خيراً!

فقال رسول الله ﷺ: «أنا أستوصي به؟! بل هو يستوصي بي خيراً!» فنزلت: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشِيتُوكَ أَوْ يَقَتْلُوكَ أَوْ يُغْرِجُوكَ﴾(١).

قلت: وقد ذكر ابنُ كثير (ت: ٧٧٤) هذا السبب في نزول الآية، ثم انتقده دِراية، فقال ما نصّه: «وذكر أبي طالب في هذا غريبٌ جِداً، بل منكرٌ؛ لأنَّ هذه الآية مَدنية، ثمَّ إنَّ هذه القصة واجتماع قريش على هذا الائتمار، والمشاورة على الإثبات، أو النفي أو القتل إنما كان ليلةَ الهجرةِ سواء. وكان ذلك بعد موتِ أبي طالب بنحو ثلاثِ سنين لمَّا تمكَّنوا منه، واجترؤا عليه بسبب موت عمِّه أبي طالب الذي كان يَحوطُه وينصرُه ويقومُ بأعبائه» (٢)(٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٩٢/١٣) ط. أحمد شاكر، وينظر تعليقه على الأثر رقم (١٥٩٦٣ و١٥٩٧).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۳۰۲/۲).

<sup>(</sup>٣) مما ضُعِّف دِراية ما قيل في نزول:

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَفَرُوا سَوَآةً عَلَيْهِمْ ﴾ [البقرة: ٦] ينظر: المحرر الوجيز (٨٧/١).

وقوله تعالى: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِ اللَّهَ رَمَيُّ ۗ [الأنفال: ١٧] ينظر: المحرر الوجيز (٢٥٢/٦).

وقوله تعالى: ﴿وَشَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَشِيَ خَلَقَتْمُ ﴾ [يس: ٧٨] ينظر تفسير ابن كثير (٥٨١/٣).



# الفصل الرابع التعصب العقدي والمذهبي

من الرَّزايا التي ابتليت بها الأمةُ الإسلاميةُ واسْتَشْرى فيها داءُ التَّعَصُب المذهبي، سواءٌ في ذلك المذهبي العَقَدِي، أو الفقهي، ولا رَيْبَ أنَّ التَّعَصَبَ يلزَمُ منه رَدُّ ما خالَفَ المذهب، ولو كان ذلك المردودُ هو الحقَّ الموافقَ للدَّليل.

وإنَّ التَّعصبَ كما هو دَمارٌ مَعنوي للعَقْلِ، وحَجْرٌ للاجتهادِ وتضييقٌ للاائرة المعْرِفَة والابتكار هو كذلك دَمارٌ حِسِّي لكثير من البلدان بسب ما قد ينتج بين المتعصبين من حُروبٍ طاحِنَة، ومَعارِكُ مُدَمِّرَة، وحسبُك أن تقرأ في معجم البلدان لياقوت (ت: ٦٢٦)(١) في عِدَّةِ مواضع قولَه: «وقد خربت هذه البلدة بسبب الخلاف بين الشافعية والحنفية»(٢).

وقد نَعَى كثيرٌ من العلماءِ الغَيورِين على الأُمُّة الإسلامِية هذا التَّعَصُبَ المَنْهَبِيَّ، وذَكَروا كثيراً مِن أَضْرارِه، وكيفَ كان سَبَباً في إيجادِ الحَواجِزِ الكَثِيفة بَين المسْلِمِين أَنفسِهم؟

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبدالله، ياقوت بن عبدالله الرومي الحموي، مؤرخ ثقة، من كتبه معجم البلدان، ومعجم الأدباء، وغيرهما، توفي في حلب. ينظر: وفيات الأعيان (۱۲۷/٦)، الأعلام (۱۳۱/۸).

<sup>(</sup>۲) نقلاً عن كتاب (الانحرافات العقدية والعلمية) (٧٢/٣).

ناهِيْك عن كونه عوناً لأعدائهم عليهم، ومَشْغَلةً للأُمَّة عن قضاياها العالَمِيَّةِ الكُبْرى(١).

وإنْ كان كلامُهم هو في التَّعَصُب المَذْهَبِي الفِقْهي إلا أنَّ البابَ واحِد بجامع أنه حِيادٌ عن الطَّرِيقِ المستقيم، والمنهجِ العلمي القويم، ويَكْفي ضَرَراً للتَّعَصُب أنه فَتَح باباً لمن حَمَلِ النَّصوصَ على الآراءِ، والأهواء الشَّاطِحَة فإنك لا ترى فِرْقَة من الفِرَقِ الضَّالةِ، ولا أحَداً من المختلفِين في الأحكام لا الفروعيةِ، ولا الأصُوليةِ يَعْجز عن الاستبدلالِ على مَذْهبه بظواهر من الأدلة بل قد استدل بعضُ النَّصارى على صِحَّةِ ما هُم عليه الآن بالقرآن (٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: الانحرافات العقدية (٧١/٢ ـ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الموافقات (٧٧/٣).

## المبحث الأول التَّعصُبُ العَقَدِي

من أوسع مجالاتِ الاختلاف بين أهلِ القِبلة الخلاف العَقَدي وتتَّسِعُ فَجُوةُ الخلاف بحسب القضيةِ العَقَدِيةِ التي وَقَع الخِلاف فيها. وبالجملة فالخلاف العَقَدِي مظنة للتعصب أكثر من غيره من أبوابِ الخلاف. وباعتبار أن العقيدة سابقة على الاستدلال في أفهام كثيرٍ من المكلفين خلافاً لما هو الواجبُ في مثلِ هذا وهو أن يسبق الاستدلال الاعتقاد جرى توظيف النصوصِ لخدمةِ المعتقدِ.

والقرآنُ الكريمُ وهو كلامُ الله هو أحدُ النَّصَين في هذا البابِ قد فُسِّر من أصحاب مذاهب بأعجب تفسيرٍ ؛ يُرِيْدون أن يردوه إلى مذاهبهم، ويحملوا التأويلَ على نحلهم (١٠).

وتفاقم الأمر من قبلِ الفلاسفة والقرامطة والرافضة حين فسَّروا القرآنَ بأنواعِ من التفسير لا يقضي العالمُ منها عَجَبَه! (٢).

فلا غَرَابة أن تجد تفسيراً كاملاً إنما ألّف لنُصْرَة مَذهب، وحمل الآيات، بل وَلَيِّ أعْناقِها لتصحيح أصُولِه وإبطال ما سواه، فتارة يستدلون

<sup>(</sup>١) ينظر: تأويل مختلف الحديث، لابن قتيبة (٤٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة في أصول التفسير (٨٦).

بآيات لمذهبِهم ولا دَلالة فيها، وتارة يتأولون ما يُخالِف مَذهبَهم بما يحرفون به الكَلِم عن مواضعه (۱) وهذا ما تجده واضحاً في تفاسير الباطنية والرافِضة ونحوهم (۲).

ومن أقربها مثالاً \_ وإن كان هو أحسن حالاً من التفاسير المذكورة بكثير \_ تفسير أبي القاسم الزمخشري (ت: ٥٣٨) فقد أفصح في مقدمة كتابه أنه إنما ألف تفسيره (الكشَّاف عن حقائق التنزيل، وعيونِ الأقاويل في وجوه التأويل)؛ إجابة لطلب بعض معتزلة عصره الذين وصفهم بأنهم "من أفاضل الفئة الناجِية العَدْلِية" (٣)، ولما استعفى منهم استشفعوا إليه بمن وصفهم «بعظماء الدِّين وعلماء العَدْلِ والتوحيد» فالتفسير إذا ألَّف لخدمة مذهب المعتزلة وتقريرِ أصولهم، يُضافُ إلى هذا هُجُومُه الواضِح، وعباراتُه الشديدةُ على مُخالِفِي مذهبِهم \_ أهل السنَّة والجماعة \_ وتلقيبهم بالألقاب التنفيرية كالحَشَويَّة، والمُجَبِّرة، بل والأشعبية، وغير ذلك مما لا يليق في كتابه.

والمعتزلة عموماً من أعظم الناس كلاماً وجِدالاً، ولهم تفاسيرُ مُطَوَّلَة على أصولِ مَذْهَبِهم (٤١٥)، ومِن أعظمها تفسيرُ القاضِي عبدُالجبَّارِ (ت: ٤١٥) يقع في مائة مجلد أسماه «المحيط» وذكره شيخ الإسلام باسم «التفسير الكبير»؛ فلعلَّه لِكِبر حجمه (٥).

وفيما يلي أمثلة للمسائل العَقَدِيةِ واستدلالاتُ الفِرَقِ المبتدعةِ لها: المثال الأول: من المسائل العقدية التي تواترت فيها النصوصُ مِن

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة في أصول التفسير (٨٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر المبحث الثاني من الفصل الأول في الباب الثاني.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (١٨/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: منهج ابن عطية في التفسير (٣٢٧).

<sup>(</sup>٥) وقد ذكروا أن له نسخة واحدة أحرقت في خزانة دار الخليفة ببغداد. ومما بقي من جهود المعتزلة في تفسير القرآن كتاب «متشابه القرآن» للقاضي عبدالجبار أيضاً، فهو من أهم كتب المعتزلة في الكشف عن منهجهم في تفسير القرآن.

ينظر: مقدمة عدنان زرزور لكتاب (متشابه القرآن) للقاضي عبدالجبار (٢٨، ٧٣).

كتابِ الله وسنة رسولِه ﷺ واتفق عليها الأنبياء، والمرسلون، وجميعُ الصَّحابة، والتابعين، وأثمة الإسلام على تتابع القرون مسألة: رؤية الله عز وجلّ وأنّ الله سبحانه وتعالى يُرَى يومَ القيامة بالأبْصارِ عَياناً (١).

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨): «وهي أعلى مراتبِ نعيمِ الجنةِ، وغايةُ مطلوبِ الذين عَبَدوا الله مخلصين له الدين والذي عليه جمهورُ السَّلفِ أنَّ مَن جَحَد رؤيةَ الله في الدَّارِ الآخرة فهو كافِر»(٢).

ومع وضوح هذه المسألة بدليلها واستقرارِها في معتقد أهل السنّة والجماعة إلا أنَّ المُخالِفين مِن أهلِ البدع مِن الجهمية والمعتزلة والخوارج وغيرهم أبوًا ذلك، وصاروا يُحَرِّفون الأدِلَّة في ذلك لموافقة مَذْهَبِهِم الفاسدِ في إنْكار الرُّؤية، وهذا ما تَجِدُه واضحاً في تفسير الزمخشري \_ عفا الله عنه \_ حيث تَكَلَّف صَرْفَ الآياتِ الدَّالة على إثبات الرُؤية عن وَجْهِها، بل والاستدلال بآيات لا دَلالة فيها على نَفْي الرُّؤية.

فمن الأول: قوله تعالى: ﴿وَبُوهٌ يَوَهِذِ نَاضِرَةٌ لِنَهَ إِنَا لَا يَهَا نَاظِرَةٌ لَكَ اللهِ القيامة: ٢٧، ٢٧] فهذه الآية من أصرَح، أو هِي أَصْرَحُ آيةٍ في إثبات النَّظر إلى الله حيث عُدِّي الفعلُ بر(إلى) الدَّالةِ على المعاينةِ بالأبْصار، وأضيفَ إلى الوَجْهِ الذي هو مَحَلَّ البَصَر (٣)، وقد استدل بهذه الآيةِ جماعةٌ من الصَّحابةِ والتابعين ومَن بَعْدَهم مِن أَنَّةَ الدِّين، ولكنَّ الزمخشري عفا الله عنه ـ جعلها كقول الناس: (أنا إلى فلانٍ ناظرٌ ما يَصْنع بي) تُريدُ معنى التَّوَقُع والرَّجاء.

وعمدُتُه في هذا التحريف ـ الذي سبقه إليه القاضي عبدالجبار ـ (٤) أنَّ الآية سِيقت مساقَ الحَصْرِ، والمؤمنون يَرون أشياءَ كثيرة في ذلك اليوم؛ فلا

<sup>(</sup>١) ينظر: حادي الأرواح (٣٢٦، وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفتاوي (٦/٦٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: حادي الأرواح (٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: متشابه القرآن (٦٧٣، ٦٧٤).

وَجْه لحَمْلِها على اختصاص النظر بالله تعالى فحملها على ما ذكر(١).

وما أحسنَ عِبارة ابنِ المُنكِّر (ت: ٦٨٣) في تعليقه على كلام الزمخشري فقال: «ما أقصر لسانَه عند هذه الآية لمَّا فَغَرَتْ فاه هذه الآية صَنع في مُصادَمَتها بالاستدلال على أنه لو كان المراد الرؤية لما انحصرت بتقديم المفعول. . . وما يعلم أن المتَمَتِّع برؤية جَمال وجُه الله تعالى لا يصرِفُ عَن طَرْفه ولا يُؤثِر عليه غيرهب»(٢).

ومن الثاني: \_ وهو الاستدلال بآيات لا دليل فيها على نفي الرؤية \_ استدلاله بقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى زَى الله جَهْرَة ﴾ [البقرة: ٥٥] وبقوله ﴿ أَرِنَا الله جَهْرَة ﴾ [النساء: ١٥٣] فقال في تفسير الآيتين ما مجموعه أنهم سألوا ما لا يجوز؛ ولذلك سمَّاهم الله ظالمين، وأخذتهم الصَّاعقة، ولو طلبوا أمراً جائزاً لما كان ذلك، كما حصل سؤال إبراهيم ﷺ إحياء الموتى ومن استجاز على الله الرُّويَة فقد جعله من جُمْلة الأجسام، أو الأعراض ثم قال: فتباً للمشبهة ورمياً بالصواعق (٣).

وقد تعقبه ابن المنير الأشعري<sup>(٤)</sup> في كلامِه على الآيتين بأن العقوبة لسؤالهم الرؤية في الدنيا وهي غير جائزة، وبنو إسرائيل يعلمون ذلك مما حصل لموسى كما بُيِّن في آية الأعراف<sup>(٥)</sup>.

وأما تسميتهم (ظالمين) وأُخْذُ الصَّاعِقة لهم؛ لأنه عَلَّقوا إيمانهم على حصولِ الرُّؤية ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً ﴾، فاقتِراحُ الآية بحد ذاته ظلمٌ وترتيبُ الإيمانِ على حصولها ظلمٌ وعُدوانٌ. وبذلك يفارِق سؤالهم

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (١٩٢/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الانتصاف (٤/٤/٤ بهامش الكشاف).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٢٨٢/١، ٧٧٥)، المسائل الاعتزالية في تفسير الكشاف (٢٨٣/٢ - ١٠٦٥)، وينظر أيضاً: متشابه القرآن (٢١، ٩٢).

<sup>(</sup>٤) فائدة: الأشاعرة وقبلهم الكُلابِية شديدون على المعتزلة. ينظر: جناية التأويل (٧٤٧، ٢٥٤).

<sup>(</sup>٥) هكذا قال ابن المنير! ويحتاج إلى إثباتِ كون سؤالِ بني إسرائيل بعد ما وقع لموسى ﷺ.

أيضاً سؤالَ إبراهيم ﷺ. كيف، وقد انطَوى على صَريح الإيمان بقوله: ﴿ أَوَلَمْ تُوْمِنَّ ﴾؟

قال: بلي(١).

وكلامُ ابنِ المنير في ردِّه مزاعِم الزمخشري كلامٌ جيِّد، كيف وقد دلَّت النصوصُ الكثيرةُ على إثباتِ الرُّؤية مِن الكتابِ، والسُّنة، وعليه كلامُ السلف<sup>(٢)</sup>؟.

### 9

المثال الثاني: من أصول المعتزلة التي بَنَوا عليها مَذهبَهم الأصلُ الرَّابِعُ عندهم، وهو (المَنْزِلة بينَ المنْزِلتين)، ومعنى ذلك أن صاحبَ الكبيرة لا يُسَمَّى مؤمناً ولا كافراً فهو في منزِلة بينَ المنزِلتين مع قولهم بتخليدِه في النّار، فوافقوا الخوارج في نهايته، وخالفوهم في تسميته في الدنيا، فالخوارج قالوا: بكفره والمعتزلة بفسقه (٣) ثم بنوا على أصلهم الثالث وهو (الوغد والوعيد) إنكارَ الشّفاعةِ في أهلِ الكبائِرِ، ؛ لأنَّ وعد الله ووعيده يجب أن يقع:

ولذلك حاول الزمخشري ـ عفا الله عنه ـ الاستدلال للمسألتين ـ مسألة تخليد صاحب الكبيرة وإنكار الشفاعة فيهم ـ وتنوعت استدلالاته فتارة بالإشارة، وتارة بالتصريح بالعبارة وشيء من الشّدة والتّهجم على أهل السنّة القائلين بخلاف قوله في المسألتين، فعند قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدّخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتُهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمِوان : ١٩٧].

<sup>(</sup>۱) ينظر: الانتصاف (۷۷/۱)، وقريبٌ من كلام الزمخشري هذا كلامه عند قوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَنْرُ﴾ [الأنعام: ۱۰۳] (٤١/٢)، وعند قوله تعالى: لموسى لمَّا طلب رؤيته ﴿لَن تَرَنِي﴾ [الأعراف: ١٤٣].

<sup>(</sup>۲) ينظر في المسألة: كتاب الرؤية للدارقطني، كتاب التوحيد لابن خزيمة (۱/٤٤٠ ـ ٤٤٥)، دمرح أصول اعتقاد أهل السنة (٤٠٤/٦ ـ ٥٢٠)، الفتاوى (١٠/٦ ـ ٤٦٠)، حادي الأرواح (٣٢٦ ـ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبدالجبار (١٣٧ ـ ٦٩٥).

قال: «إعلامٌ بأن من يدخل النار فلا ناصرَ له بشفاعة ولا غيرها»(١).

وعند قوله: ﴿وَاتَقُواْ يَوْمًا لَا تَجْرِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْتًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْمَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ الْبَقْرَةَ: ٤٨].

قال: «هل فيه دليل على أن الشفاعة لا تقبل للعُصاةِ؟

قلت: نعم؛ لأنه نفى أن تقضي نفس عن نفس حقاً أخلت به مِن فِعْلِ أو تركِ، ثم نَفى أن تُقْبل منها شفاعة شفيع؛ فعلم أنها لا تقبل للعُصاق<sup>(٢)</sup>.

وعند قوله تعالى: ﴿ كَانَ مَن كَسَبَ سَيِّتَكُمُ وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيّلَتُهُمُ وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيّلَتُهُمُ وَأَوْلَتِكَ أَصْحَلُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قال: « ﴿ مَن كَسَبَ سَيِتَكَةً ﴾ من السيئات، يعني: كبيرة من الكبائر» (٣).

ويرمي بذلك إلى تخليد فاعل الكبيرة لأن الله قال بعدها: ﴿فَأُوْلَيُكَ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وأما قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغْرُجُواْ مِنَ النَّادِ وَمَا هُم مِخْرِجِينَ مِنَّهَا وَلَمُ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ المائدة: ٣٧] فقد فَرِح الزمخشري بهذه الآية، ولم يأت بطائل، وإنّما قال: «وما يُروَي عن عِكرمة أنّ نافع بنَ الأزرق قال لابن عباس: يا أعْمَى البَصَر أعْمَى القَلْبِ! تزعم أن قوماً يخرجون من النار وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا هُم مِخْرِجِينَ مِنْهَا ﴾ فقال: ويحك، اقرأ ما فوقها، هذا للكفار!

فَمِمَّا لَقَّقَته المجبرةُ، وليس بأوَّلِ تَكاذِيبِهم، وفِراهم (٤٠٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (٤٨٩/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٤٨٩/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٢٩٢/١)، متشابه القرآن (٩٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف (١/١٠، ٦١١).

قلت: وهذه القصة رواها ابن جرير<sup>(۱)</sup>، وكما قال ابن المنير: «لسنا بِصَدَد تصحيح هذه الحِكاية، ولا وَقَف اللَّهُ صِحَّة العقيدة على صِحَّتها»<sup>(۲)</sup>، ولكن هو جوابٌ سديدٌ ـ ثبت عن ابن عباس أو لم يثبت ـ فليست الآيةٌ عامَةً في كلِّ أصْحابِ النَّار.كيف، وصَرِيحُ الآيةِ التي قبلها في (الذين كفروا)؟ ثم قال بعدها: (يريدون) أي:الكفار السابقون<sup>(۳)</sup>.

قلت: ولعلَّه لِوضوحِ الجَوابِ عن الآية وعدمِ دَلالتِها على ما تُرِيدُه المعْتَزِلة أعرض عنها القاضي عبدالجبار (ت: ٤١٥) في (متشابه القرآن).

وأما عند آية القتل العَمْد: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُو الْمَ عَلَيْهُ وَأَعَدَّ لَمُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ جَهَنَمُ خَكِلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَمُ وَأَعَدَّ لَمُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٩٣] \_ وهي تعتبر مثالاً تطبيقياً لقولهم في تخليد فاعل الكبيرة وفقد ظنها \_ عفا الله عنه \_ الآية الملزِمة لأهلِ السَّنة والجماعة، فقال عند تفسيرها، وذكرِ بعضِ الأحاديث في الوعيد على القاتل المتعَمِّد قال: «والعجب من قوم يقرؤون هذه الآية، ويرون ما فيها ويسمعون هذه الأحاديث العظيمة، وقول ابنِ عباس بمنع التوبة، ثم لا تدَعُهم أشْعَبِيَتُهم وطماعِيتُهم الفارِغَة، واتباعُهم هواهم، وما يُخَيَّلُ إليهم مُناهُم أَنْ يَطْمَعوا في العَفو عن قاتلِ المؤمنِ بغير توبة: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ في العَفو عن قاتلِ المؤمنِ بغير توبة: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ في العَفو عن قاتلِ المؤمنِ بغير توبة: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ في العَفو عن قاتلِ المؤمنِ بغير توبة: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَنْ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤] (٤).

#### المناقشة:

وبعدَ هذه الأمثلة المنتقاة لبيان كيف استُدِلَّ بها على تقريرِ هذا المذهبِ الباطلِ مِن إنْكارِ الشَّفاعَةِ، وتَخْليدِ صاحبِ الكَبِيرةِ، فيتعَيَّن بيانُ الوجهِ الصَّحيحِ للآيات.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٩٤/١٠) تحقيق: أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الانتصاف (۱۱۰/۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير (٣٩/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف (١/٤٥٥).

فأقول: إنْ دلَّت الآياتُ المذكورةُ أولاً في ظاهرِها على نَفْي الشَّفاعة فغايتُها أنها من المتشابه ترد إلى المحكم وقد تواترت الأحاديثُ في إثبات شفاعة نبينا الله المحبائر، ومن ذلك حديث أنس بن مالك تعليه قال: قال رسول الله الله شفاعتي الأهل الكبائر من أمَّتي (1)، فيتعينُ حَمْلُ الشفاعةِ المنفيةِ على الشفاعةِ في الكافرين؛ كما قال تعالى: ﴿فَا نَفَعُهُمْ الشفاعةُ الشَّنِعِينَ اللهُ المدثر: ٤٨] (٢).

وكما قال تعالى عن أهل النار: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَنِعِينَ ﴿ الشَّعْرَاءَ: ١٠٠].

وأمَّا الحوابُ عن آية البقرة: ﴿ بَكُلُ مَن كَسَبَ سَيِنْكُ أَوَاطَتْ بِهِ خَطِيَتَتُكُهُ ﴾ فالسيئة: قال ابن عباس: «الشرك، وفي رواية عنه أنه قال: ﴿ بَكُلُ مَن كَسَبَ سَيِنْكُمُ ﴾، أي: عَمِل مِثْلَ أعْمالِكم، وكَفَر بمِثْل ما كَفَرتُم بِهِ حتى يُحيط به كُفْره، فَماله من حَسنة ﴾ " .

قلت: على فَرْضِ تفسيرِ السَّيئة (بالكبيرة) فهي كبيرة أَوْصَلَت صاحبَها للهَلَكَة، حتى أحاطَت به فهي كبيرة مُقَيَّدَة بهذا القَيْدِ، وهو الإحاطَة، وقد عُلِم أنه لا يُحِيط بالإنسانِ ويُهْلِكه إلا الكَفْرُ.

وبهذا صارت الآية دليلاً للمذْهَب الحقّ؛ حيث أشْعَرت أنَّ الكبائرَ رُبَّما أَوْصَلت صاحبَها للكُفْرِ المحيطِ بالإنسان، فَعُلم أنها إن لم تَكُن كذلك فَهى داخِلَةٌ تحتَ مَشِيئةِ الله.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في السنن (٢٠٥/٤) في كتاب (صفة القيامة)، الباب الحادي عشر، ومنه، ورواه أحمد (٢١٣/٣)، وأبو داود في سننه (١٠٦/٥) في كتاب السنة، بابٌ في الشفاعة، وابن أبي عاصم في كتاب السنة (٣٩٩/٣) من طريقين عن أنس، ورواه ابن خزيمة في كتاب التوحيد (٢٥١/٣ ـ ٢٥٦) من عدة طرق عن أنس وجابر، ورواه الحاكم (٢٩/١) من عدة طرق عن أنس، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن عطية (١٣٩/١)، ابن كثير (٨٩/١)، وينظر في مسألة الشفاعة: عقيدة السلف أصحاب الحديث، للصابوني تحقيق: بدر البدر (٢٦)، شرح الطحاوية (٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٨٤/٢) تحقيق: أحمد شاكر، تفسير ابن كثير (٣١٥/١) تحقيق: السلامة.

وتقدم الجوابُ عَن آية المائدة: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغْرُجُواْ مِنَ ٱلنَّـارِ﴾، وأنَّ سِياقَها واضِحٌ أنَّها في الكافرين.

وبقي الجوابُ عن آيةِ النساء في عُقوبة القاتلِ المتعمِّد فبَعْد التأمُّل غايةُ ما فيها الوعيدُ الشدِيدُ، والتحذيرُ الأكِيد على القاتِلِ المتعمِّد، وهو جديرٌ به.

وليس فيها تكفيرٌ له، ولا بيانٌ أنَّ هذه العقوبةَ لا ينْفَكُّ عنها بحالٍ.

كيف؟ وقد ذَكَرَ اللَّهُ هذه الآيةَ، وذَكَر قبْلها، وبعدَها قولَه تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاآهُ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦] وَهَذِه عامَةٌ في جميعِ النُّنوبِ ماعدا الشرك(١).



#### المثال الثالث:

من المسائل الكُبرى في العقيدة مسألةُ إثباتِ العُلُوّ لله عزَّ وجلَّ، والنصوصُ في إثباتِها مُسْتفيضَةٌ، حتى قال بعضُ أكابِر أصحابِ الشافعي (ت: ٢٠٤): «في القرآن ألفُ دليلٍ، أو أزيدُ تدُلُ على أن الله تعالى عالِ على الخَلق، وأنه فوقَ عِباده»(٢).

وصَنَّفَ بعضُهم الأدِلَّةَ في ذلكَ إلى ما يَقْرَبُ من عشرين نوعاً ما بين تصريح، أو إشارة واضحة (٣)، وكلامُ السَّلَفِ من الصَّحابةِ، ومَن بَعْدَهم في إثباتِ هذه الصفةِ كثيرٌ جِداً(٤).

وقبل ذلك هي مسألة دلَّت عليها العُقولُ السَّليمةُ، والفِطَرُ المستقيمَةُ، ومع هذا كلَّه حُرِمت طوائفُ من المتكلمين القولَ بها وشَطَّت بهم الآراءُ، واستَوْلت عليهم الأهواءُ بحجَّة تنزيه الله عن المكانِ والجهةِ، وأقوالُهُم في

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۲۷/۱ه).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الفتاوي (۹/۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح الطحاوية (٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: في مسألة العلو: درء تعارض العقل والنقل، (ج ٦)، مختصر العلو، للذهبي.

ذلك متنوعةٌ، ويُمْكِنُ تلخيصُها على النحو التالي:

القول الأول: مَن ينفي عن الله الوصفين المتقابلين فيقول: لا داخلَ العالمَ ولا خارجَ العالَم، ولا فوقَ، ولا تحتَ.

وهذا قول الجهمية، والمعتزلة، وطوائف من متأخري الأشعرية، وغيرهم.

القول الثاني: مَن يقولُ: إنَّ الله في كلِّ مكانٍ، كما يقولُه كثيرٌ مِن الجهْمية عبَّادِهم، وصوفِيَّتِهم، وعَوامِهم.

القول الثالث: مَن يقول: إن الله فوقَ عَرشِه، وهو في كلِّ مكان.

قال شيخ الإسلام: «وهذا قولُ طوائفَ ذكرهم الأشعَرِيُّ في «المقالات الإسلامية»، وهو موجودٌ في كلام طائفةٍ مِن السَّالميَّة، والصوفية...»(١).

ولمَّا كانَت كثيرٌ مِن التَّفاسِير غيرَ مُتَمَشِّية مع المنهج السَّليم فيما يَتَعَلَّقُ بصفاتِ اللَّه وفوقيَّية . بتأويلِ الآياتِ الدَّالةِ على عُلو الله وفوقيَّية .

فأعظمُ آيةٍ في كتابِ الله - آية الكرسي - ختمها الله باسمين كريمين ﴿ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ فابنُ عطية (ت: ٥٤٦) - مثلاً - قال في معنى: (العلِي): «يُراد به عُلُوُّ العَذْر والمنزلة، لا عُلُوُّ المكانِ؛ لأنَّ الله مُنَزَّةٌ عن التَّحَيُّز».

ثم قال: وحَكى الطَّبريُّ عن قومٍ: «أنهم قالوا: هو العَلِيُّ عن خَلْقِه بارْتِفاع مكانِه عن أماكنِ خَلْقِه».

ثم عقب عليه فقال: «وهذا قولُ جَهَلَةٍ مُجَسِّمين، وكان الوجْهُ أن لا يُحْكى»(٢).

وعند قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً وَهُوَ ٱلْخَكِيمُ ٱلْخَيِيرُ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٨].

<sup>(</sup>١) ينظر: الفتاوى (١٢٣/٥)، وينظر: موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١٢٣٨/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز (٣٤٢/٢).

قال: «(فوق) نُصِب على الظَّرفِ، لا في المكانِ، بل في المعنى الذِي تضمَّنَه لفظُ القَّاهِرَ، كما تقول: زيدٌ فوقَ عمرو، في المنْزِلَة (١٠).

ولا ريب أن علو القدر والقهر أيضاً ثابت لله لا إشكال فيه، ولكن عُلُوَّ المكانِ هو ما دلَّت عليه النصوصُ ولا حُجَّة مع منكره إلا زَعْمُ التنْزِيه عما سمَّاه بالتحيز، ومعلوم أن هذه اللفظة لم ترد في كتابِ الله، ولا سنَّة رسوله فلا نثبتها ولا ننفيها لعدم ورود السمع بها وأما المعنى فيقال: إن أريد بذلك أن المخلوقات تحوزُه، وتُجِيط به فهذا معنى باطِل مَنْفي عن الله تعالى، وإن أريد بذلك أن الله منحاز عن خلقه ومباين لهم فهذا معنى ثابت لله عزَّ وجلَّ لا إشكال فيه (٢). والمقصودُ مِن هذا بيانُ أن عُلُوَّ الله ثابتُ على خَلْقِه كسائرِ صِفاتِه، وأنَّ مُنْكِرَه ومُتَأوِّلُ الآياتِ لأَجْل ذلك قد خَرَج عن جادةِ الصَّوابِ، والطريقِ المستقيم.



<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز (٢٧٥/٢)، وقريبٌ مِن ذلك كلامُه في (٣٠٠/٢) و(٣٩٩/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تقريب التدمرية (٥٨).

## المبحث الثاني التَّعَصُبُ المذُهَبِي الفِقْهِي

بعد إجالة النَّظَرِ في بعض كتبِ أحكام القرآن ـ وموضوعُها هو الاستدلال للأحكام بآياتِ القرآن فهي تفاسير فقهية ـ، ربَّما ظَهَرت ملامِحُ التَّعَصُب الفِقْهي للمَذْهَبِ الذي ينتمي إليه المؤلفُ بين فينة وأخرى، وربما لُمِس هذا مِن خِلالِ النظرِ في مُقَدِّمة كتابِ المؤلف.

فهذا أبو الحسن علي بن محمد الطبري المعروف بالكيا الهراسي (ت: ٥٠٤) (١٠) ، وهو فقيه شافعي ألف كتابه أحكام القرآن لنصرة مذهب الشافعي، وتصحيح قواعدِه وفروعِه فيقولُ في مقدمة كتابه: «رأيتُ مذهبَ الشَّافِعي ـ تَعْلَيْهِهُ ـ وأَرْضَاه، أُسَدَّها، وأَقْوَمَها، وأَرْشَدَها وأحكمَها» (٢).

فهذا الكلام منه ـ رحمه الله ـ في مقدمة كتابه يُوحِي بِتَعَصَّب مُسْبَقِ لَمَا يذهبُ إليه الشافعيُّ وإن أداه ذلك إلى التَّعَسُف في التأويل، ومن لازمِ هذا أيضاً أن يَشْتَدَّ إنكارُه على كلِّ من خالف الشافِعِيَّ كالجصَّاص (ت:

<sup>(</sup>۱) هو علي بن محمد بن علي، عماد الدِّين، الطبري، المعروف بالكِيَّا الهراسي، شيخ الشافعية ببغداد، أصله من خراسان، تفقَّه على إمام الحرمين، وبرع في المذهب وأصوله.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٩/٠٥٩)، شذرات الذهب (٨/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحكام القرآن، للكيا الهراسي (٢/١).

٣٧٠) مثلاً حتى قال د. محمد الذهبي (ت: ١٣٩٧): «إنه اقتَصَّ للشَّافِعِيِّ مِنْ الجَصاصِ»(١)!

وفي مقابل هذا تجد ابن العربي المالكي (ت: ٥٤٣) يقول ـ مُطْرِياً مالكًا ـ: «وهذا فَنُّ دَقيقٌ من العِلم، لا يَتَفَطَّن له إلا مالكٌ»(٢).

وفي مقام آخر يقول: «لم يتفطَن له أحدٌ حاشا مالك بن أنسٍ؛ لعَظيم إمامتِه، وسَعَةِ دِرايتِه، وثاقبِ فِطْنته»(٣).

وفي مقام ثالث يقول: «والشافِعيِّ ومَن سِواه لا يلحَظون الشَّرِيعة بعين مالك ـ رحمه الله ـ ولا يَلْتَفِتون إلى المصالِحِ، ولا يَعْتبرون المقاصِد، إنما يلحَظونَ الظَواهِر، وما يَسْتنبطون منها»(٤).

والشذوذُ في هذا المبحثِ لا يَعْنينا أن يَكون شاذاً في ذاتِه بقدرِ ما يَعْنينا أن يكونَ شاذاً بربطِهِ في الآيةِ، وجَعْل الآيةِ دليلاً عليه.

#### 

المثال الأول، والثاني: قوله تعالى: ﴿ ثُدَّ أَتِنُوا السِّيَامَ إِلَى الَّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

حاول الجصَّاص (ت: ٣٧٠) في أحكام القرآن الاستدلال بالآية على وجوب صوم التطوع بالدُّخول فيه، وكتب في ذلك قرابة ثمانِ صفحاتٍ مُقَرِّراً هذا المذهب، وعمدته في ذلك عمومُ الآية. فكما أنَّ قوله تعالى: ﴿أُمِلَ لَكُمْ لَيَلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴿ في أوَّل الآيةِ عامٌ في ليالي صيام رمضان وغيرِها، فكذا ما عُطِف عليها من قوله: ﴿ ثُمَّ أَتِنُوا القِيامَ إِلَى

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير والمفسرون (٢/٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١/٠٢٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق (٣١٤/١، ٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق (٢٣/٢).

ٱلْيَلِّ﴾، فجعل ظاهر الآية يدُلُّ على وجوبِ إتمام صومِ التَّطَوُّع بل قال: «ومَن أَفسَدَه لزمَه قضاؤُه كسائرِ الواجباتِ»(١).

ثم ذَكر في ذلك عدة أثارٍ، وأحاديث مَرفوعَة فيها الأمرُ لمن أفطر في نَفْل بالقضاء.

#### المناقشة::

هذا الذي ذكره ـ رحمه الله تعالى ـ وعزاه لأبي حَنِيْفة وأصْحابِه أبي يوسُف، ومحمَّد، وزُفَر (ت: ١٥٨)(٢) قولٌ معارِضٌ للسُّنة الثابتةِ في ذلك، فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: دَخَل عليَّ النبيُّ ﷺ ذاتَ يومٍ، فقال: «هل عندكم شيء؟».

قلنا: لا، قال: «فإني إذا صائم»، ثمَّ أتانا يوماً آخر فقلنا: أُهْدِي لنا حَيْسٌ (٣)، فقال: «أرِيْنِيه؛ فلقد أَصْبَحْتُ صائماً»، فأكَلَ (٤).

فكيف يقال بعد هذا الحديث بوجوب إتمام صوم التَّطوع؟

فتَعَيَّن أنَّ الآية هي في صِيام الفَرْضِ خاصَةً.

والقولُ بتعميمِ الحُكْم هو قولٌ شاذٌ لمخالفتِه للسُّنة، ولو اعتمد في تقريرِ المسألةِ على ما وردَ مِن الأحاديثِ، والآثارِ التي ذكرها،كما صَنَع غيرُه لكان أولى

وأمَّا ما وَرَدَ في الأحادِيثِ مِن الأمْرِ بإتمامِ الصِّيامِ في النَّفْل فليس بصريح أنَّ ذلك على سبيلِ الوجوبِ.

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (٢٩١/١).

<sup>(</sup>٢) هو زُفر بن الهُذيل العنبري، من بحور الفقه، وأذكياء الوقت، أكبرُ تلامذة أبي حنيفة، ولد سنة ١١٠ هـ، قال ابن معين: كان ثقة، مأموناً.

ينظر: طبقات ابن سعد (٣٨٧/٦)، سير أعلام النبلاء (٣٨/٨).

<sup>(</sup>٣) الحيس: هو التمر مع السَّمن والأقِط. ينظر: النهاية في غريب الحديث (٢٩٧١).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٨٠٩/٢)، رقم الحديث (١١٥٤).

وقريبٌ من المثالِ السابقِ ما ذَكَرَه الطَّاهرُ بن عاشور (ت: ١٣٩٣)(١) عند الآية السابقة، \_ وهو المثال الثاني للمبحث \_ فقال: «ذهب أبو جعفر الخباز السَّمَرُقَنْدي

من قدماء الحنفية إلى الاستدلال ب(ثُمَّ) في هاته الآية على صحَّةِ تأخير النيةِ على النيةِ إلى النيةِ عن الفجرِ احتجاجاً لمذهب أبي حنيفة من جواز تأخير النيةِ إلى الضَّحْوةِ الكبرى؛ بناءً على أن (ثُمَّ) للتراخي فكأنَّ معنى الآية: ثُمَّ بعد تبين الخيطينِ من الفجْرِ صُوموا، أو أتمُّوا الصيامَ إلى الليلِ فينتجُ معنى صُومُوا بعد تراخ عن وَقْتِ الفَجْرِ»(٢).

واعتمد هذا الزمخشري (ت: ٥٣٨) فقال: «فيه دَليلٌ عَلى جوازِ النيةِ بالنهارِ في صوم رمضان» (٣).

قلت: واعترض عليه الشِّهاب الخفاجي (ت: ١٠٦٩) مؤيداً البيضاوي (ت: ٦٩١) في عَدَمِ ذِكرها من فوائد الآيةِ، وقال: "إنَّ ذلك ثابتٌ بدليل آخر» (٥٠).

واعْتَرَضَ ابنُ عاشُورٍ على الاستدلالِ فقال بعد ذكره الكلامَ السَّابقَ:

<sup>(</sup>۱) هو محمد الطاهر بن عاشور، رئيس المفتين المالكيين بتونس، وأحد كبارِ علمائها، مفسر، لغوي، نحوي، أديب، من دعاة الإصلاح الاجتماعي والديني، له عدة مصنفات من أهمها: «التحرير والتنوير».

ينظر: معجم المفسرين، عادل نويهض (٢/٧٥)، وينظر: شيخ الجامع الأعظم، د. بلقاسم الغالي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير (١٨٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف (٣٩٩/١).

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن محمد بن عمر، شهاب الدين، الخفاجي، المصري، قاضي القضاة، الفقيه، الأديب، الطبيب، صاحب التصانيف من أشهرها كتاب «عناية القاضي وكفاية الراضي «حاشية على تفسير البيضاوي».

ينظر: معجم المفسرين (٧٥/١).

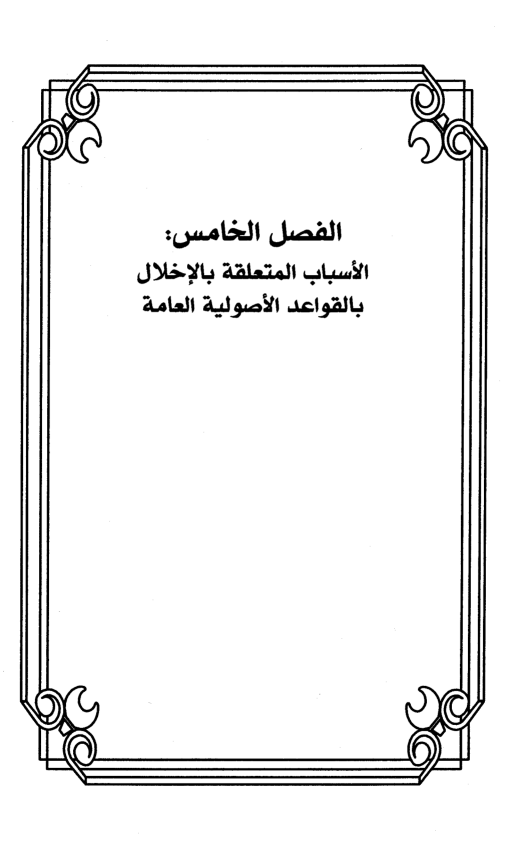
<sup>(</sup>٥) ينظر: حاشية الشهاب على البيضاوي (٢٨٢/٢).

«وهو على ما فيه من التَّكلُفِ والمصيرِ إلى دَلالة الإشارة الخَفِيْفَة غَفْلةٌ عن معنى التَّراخي في عَطْف (ثُمَّ) للجُمَلِ»(١).

وواضحٌ مِن هذا المثالِ التكلفُ في دَلالَة الآيةِ على الحُكم المذكور، فضلاً عن كونِ الآية سياقُها لغيرِ هذا.

OK 30

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١٨٤/٢).



## المبحث الأول حَمْلُ العامِّ على الخاص مِن غير دليل

من صِفاتِ الألفاظ أن تدلَّ على العُموم أو الخُصوص، والعامُّ لغة: الشَّامِل، من قولهم: عَمَّ الشيء يَعُمُّ عُموماً (١)، وضِدُّه الخاصُّ، والعامُّ والعامُّ والخاصُّ مبحثان أصوليان، وعباراتُ الأصوليينَ في تعريفِ كلٍ منهما مختلفة، ومن أخصر تعاريفهم أن يقال:

العامُّ: كلامٌ مُسْتَغْرِقٌ لجميع ما يصلحُ له (٢).

الخاص: لفظ وُضِع لمعنى محصور (٣).

ويأتي عنوان هذا المبحث بلفظ: (حَمْل العام)؛ لضرورة التنبه إلى ما درج عليه كثيرٌ من السَّلف من تفسير العامِّ ببعضِ ألفاظه لا مِن بابِ الحَمْل على هذا البعض والتخصيصِ به، ولكن من بابِ المثالِ لتقريبِ المعنى.

وقد بيَّن ابن القيم (ت: ٧٥١) أنَّه قد جرت عادةُ السَّلفِ في تفسير

<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح (١٩٩٣/٥ عمم).

<sup>(</sup>٢) ينظر: نزهة الناظر مع شرح عبدالقادر بدران (١٢٠/٢)، المذكرة، للشنقيطي (٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التعريفات (٩٥)، الأصول من علم الأصول، لابن عثيمين (٣٣).

تنبيه: أغفل كثيرٌ من الأصوليين تعريف الخاص اكتفاء بتعريف العام، كما صنع الغزالي في المستصفى (٣٢/٢) مع الشرح.

اللَّفظة العامَّة بنوع أو فرد من أفراد مدلولها تقريباً، وتمثيلاً، لا حضراً، وإحاطة (١).

فَفِي تَفْسِير قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقُنَّاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣].

قال ابنُ عَطية (ت: ٥٤٦): «معناه هنا: يؤتون ما ألزمهم الشرعُ من زكاةٍ، وماندبهم إليه من غير ذلك.

قال ابنُ عباس: (ينفقون): يؤتون الزكاة احتساباً لها.

قال غيرُه: الآية في النفقة في الجهاد.

قال الضَّحَّاكُ: هي نفقةٌ كانوا يتقرَّبون بها إلى الله عزَّ وجلَّ على قدْرِ يُشرهم.

قال ابنُ مسعودٍ وابنُ عباسِ أيضاً: هي نفقة الرجلِ على أهله.

قال القاضي أبو محمد \_ رحمه الله \_: والآيةُ تعمُّ الجميعَ، وهذه الأقوالُ تمثيلٌ لا خلافٌ "(٢).

قال ابن حجر (ت: ٨٥٢): «وفيه تحقيقٌ لإثباتِ العملِ بظواهرِ العموم، وأنها ملزمةٌ حتى يدُلَّ دليلٌ على التخصيص»(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: شفاء العليل، لابن القيم (٤٠)، مختصر الصواعق (٣٦٦/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز (٨٥/١)، وينظر مثال آخر عنده (١٣٣/١) في تفسير (النعمة) من قوله تعالى: ﴿ يَنَهُنَ إِسْرَهُ مِلْ أَذْكُرُواْ نِعْبَقَ﴾ [البقرة: ٤٠].

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٦٤/٦) مع الفتح، مسلم (٦٨٢/٢) رقم الحديث (٩٨٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفتح (٦٥/٦).

ومثله قوله الله في قول المصلِّي: (السلام علينا وعلى عباد الله الصَّالحين) قال: «فإنكم إذا قلتم ذلك سلَّمتم على كلَّ عبدِ صالحِ من أهل السماءِ والأرض»(۱).

وقد أجمع الصحابة على الأخذِ بعموماتِ الكتابِ والسُّنةِ، ولم يكونوا يَطلُبونَ دليلَ التعميم<sup>(٢)</sup>.

فالأصلُ في العامِّ أن يبقى على عمومِه، وتخصيصُه خلاف الأصلِ فلا يقبل تخصيصٌ إلا بدليل مخصص، ولذا ضَعُفت أقوالٌ وشَذَّت لما أُخْرَجت عمومها بلا حجةً قائمةٍ ولهذا أمثلة:

السمشال الأول: قسال تسعالى: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَارًا﴾ [البقرة: ١٠٩].

قال الزهري (ت: ١٢٤)، وقتادة (ت: ١١٧): «هو كَعْبَ بنُ الأشرف»(٣).

فقد أخرج هذا التخصيصُ الآيةَ عن عمومِها، وخالف أيضاً سياقَها في قوله (يردُّونكم).

قال ابن جرير (ت: ٣١٠): "وليس لقولِ القائل عنى بقوله: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ آهُلِ ٱلْكِنْبِ كَعب بن الأشرفِ معنى مفهوم؛ لأنَّ كعب بن الأشرف واحد، وقد أخبر الله جلَّ ثناؤه أنَّ كثيراً منهم يَوَدُون لو يَرُدُون المؤمنين كفاراً بعد إيمانهم، والواحدُ لا يقال له: ﴿كَثِيرٌ ﴾ بمعنى الكثرةِ في العَدَدِ؛ إلاَّ أن يكونَ قائلُ ذلك أرادَ بوجهِ الكَثرةِ التي وصفَ الله بها مَن وَصَفَه بها في هذه الآيةِ الكثرةَ في العِزُ، ورفعةِ المَنزِلةِ في قومه، وعشيرته، كما يقالُ: فلانٌ في الناس كثيرٌ يرادُ به كثرةُ المنزلةِ والقدرِ.

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٣١١/٢) مع الفتح، مسلم (٣٠١/١) رقم الحديث (٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المستصفى (٤٣/٢)، مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي (٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير عبدالرَّزاق (١٧٥/١)، تفسير ابن جرير (٤٩٩/٢) ط. شاكر، تفسير ابن أبي حاتم (٣٣١/١) تحقيق: د. أحمد الزهراني.

فإن كان أرادَ ذلك فقد أخطأ، لأنَّ الله جلَّ ثناؤه قد وَصَفَهم بصِفَة الجماعة، فقال: ﴿ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا ﴾ فذلك دليلٌ على أنَّه عنى الكثرة في العددِ... »(١).

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦): "قال الزهري: عنى بـ﴿كَثِيرٌ﴾ كعب بن الأشرف، وهذا تحامُلٌ (٢٠٠٠).

قلت: ومما يُضْعِفُ هذا التخصيص، ويبين عموم الآية ما ثبت في سببِ نزولِ الآيةِ من طريق الزهري نفسِه عن عبدالرحمن بن عبدالله بن كعب بن مالك عن أبيه تعليه الله تعليه الله الله الله وكان يهجو النبي الله وفيهم أنزل الله (٣): ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ الْمَالِ الله الله (٣): ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ الْمَالِ الله الله (٣): ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ الْمَالِ الله (٣): ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ المَالِ الله (١٤) الله (٣): ﴿وَدَّ كَثَالًا حَسَلًا ﴾ إلى قوله: ﴿فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا ﴾ (٤).

### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ شَبَحُ لَهُ السَّمَوَاتُ اَلسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن وَمِن فَيهِنَّ وَإِن مَن عَن عَلَي اللهُ عَنْورًا ﴿ اللهِ مَن عَن عَلَي اللهِ عَنْورًا ﴿ اللهِ مَن عَلَي اللهِ عَنْورًا ﴿ اللهِ مَن عَلَي اللهِ عَنْورًا اللهِ مَن عَلَي اللهِ عَنْورًا اللهِ مَن عَلَي اللهُ عَنْورًا اللهِ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهُ عَنْورًا اللهِ مَن عَلَي اللهُ عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهُ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهِ مَن عَلَي اللهُ مَن عَلَي اللهُ مَن عَلَي اللهُ اللهِ مَن عَلَي اللهُ مِن اللهُ مَن عَلَي اللهُ مِن اللهِ مَن عَلَي اللهُ مِن اللهُ مَن عَلَي اللهُ مِن اللهِ مَن عَلَي اللهُ مِن اللهِ مَن عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ مَن عَلَي اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ مَن عَلَي اللهُ مِن عَلَي اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللل

تضمنت هذه الآيةُ صِيغةً من أُصْرحِ صِيغِ العُمومِ وهي النَّكرةُ في سِياقِ

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٤٩٩/٢، ٥٠٠) ط. شاكر.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز (١٩٦/١).

 <sup>(</sup>٣) أي: في اليهود، وذكر هذا الحديث ابن كثير عن ابن أبي حاتم إلا أنَّ عنده: (وفيه أنزل الله) وأشار محققه إلى أن في بعض نسخ ابن كثير (وفيهم) بدل (فيه). تفسير ابن كثير (٣٨٢/١) تحقيق: سامى السلامة.

قلت: وهو الموافق لما في ابن أبي حاتم، وأسباب النزول، للواحدي كما ترى.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن أبي حاتم (٣٣١/١) تحقيق: الزهراني، وقال عن السبب المذكور: إسناده صحيح، أسباب النزول، للواحدي (٣٠، ٢١).

تنبيه: روى ابن جرير (٤٩٩/٢) ط. شاكر، عن ابن عباس أن الآية السابقة نزلت في حُمِيّ بنِ أُخْطَب، وأبي ياسر بن أُخْطَب، وأظن أن ما أورده على ما رواه عن الزهري ومقاتل يرد هنا تماماً بتمام، فليتأمّل!؟.

النَّفي، ودَخَلت عليها (مِن) الزَّائدة فصارَت نصّاً فيه (١).

فأثبتت الآية أنَّه ما من شيء من خلقِ الله إلا وهو مسبِّح لله تعالى، ولضعفِ ابن آدم يفوته إدراك هذا التسبيحِ فهو لا يفقهه، وعدمُ إدْراك الشَّيء لا يَعْني بحالٍ عدمَ وجودِه.

وورد عن بعض السَّلف بعض التخصيص لعموم الآية.

قال الحسن البصري (ت: ١١٠): إنما ذاك كلُّ شيء على أصْله.

وعنه أيضاً والضحاك (ت: ١٠٥) أنهما قالا: كلُّ شيء فيه الروحُ (٢).

قال في روح المعاني (٨٥/١٥): "وفي القلب من صحة الرواية عن الحَبْر شيء". فائدة: علَّق ابن كثير على ما رواه ابن جرير بسنده إلى أبي الخطاب قال: كنا مع يزيد الرقاشي، ومعه الحسن في طعام، فقدَّموا الخوان، فقال يزيد الرقاشي: يا أبا سعيد يسبحُ هذا الخوانُ؟.

فقال: كان يسبح مرَّةً.

قلت (أي: ابن كثير): الخوان: هو المائدة من الخشب، فكأنَّ الحسنَ ـ رحمه الله فهب إلى أنه لمَّا كان حياً فيه خضرة كان يسبعُ، فلما قَطع، وصار خشبة يابسة انقطع تسبيعُه، وقد يستأنسُ لهذا القولِ بحديث ابن عباسِ أن رسول الله هُ مرَّ بقبرين، فقال: «إنَّهما ليعذَّبانِ، وما يعذَّبانِ في كبيرٍ، أمَّا أحدُهما فكان لا يستنزه من البول، وأمَّا الآخر فكان يمشي بالنميمة» ثم أخذ جريدة رطبة فشقها نصفينِ ثم غرز في كل قبر واحدة، ثم قال: «لعلّه يخففُ عنهما ما لم ييبسا» أخرجاه في الصحيحين، قال بعضُ من تكلّم على هذا الحديث من العلماء: إنما قال: «ما لم ييبسا»؛ لأنهما يسبحان ما دام فيهما خضرة فإذا يبسا انقطع تسبيحُهما، والله أعلم»

قلت: والعلة المستنبطة التي نسبها لبعض من تكلَّم على الحديث لا تقوى على تخصيص عموم الآية، وكلام ابن كثير المنقول في الأصل بعد هذا أحسن، وأبقى على عموم الآية.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ارتِشاف الضَّرَبِ، لابي حيان (۲/٤٤٥)، البحر المحيط، للزركشي (۱۱۰/۳ ـ ۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (١٥/ ٩٢، ٩٣)، الدر المنثور (٢٩٠/٥ ـ ٢٩٤). ومن غريب ما استثني من عموم الآية ما روي عن ابن عباس تطافي أنه قال: «كلُّ شيء يُسبِّح بحمده إلا الحمارَ والكلبَ» ذكره في الدر المنثور (٢٩١/٥) وعزاه لأبي الشيخ.

والصواب الذي يتعين الأخذ به إبقاء الآية على عمومها، أبلغ في معناها، وأسلم في مبناها.

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤) مقرراً عمومَ الآية:

"وهذا عامٌ في الحيواناتِ، والجماداتِ، والنَّباتاتِ، وهذا أشهر القولينِ كما ثبت في صحيح البخاري عن ابن مسعود أنه قال: "كنا نسمعُ تسبيحُ الطعامِ، وهو يُؤكلُ" (١) وفي حديث أبي ذر أن النبي النَّا أخذ في يده حصياتٍ فسُمِع لهنَّ تسبيحٌ كحنينِ النَّحٰلِ، وكذا في يد أبي بكر وعمر وعثمان تَعْلَيْهُ وهو حديث مشهور في المسانيد (٢).

قال الألوسي (ت: ١٢٧٠): «والأخبارُ الظاهِرةُ في عدمِ التقييدِ أَكْثرُ، ولا أَظنُّ أَنَّ لما يخالفُها<sup>(٣)</sup> امتيازاً عليها في الصِّحة»<sup>(٤)</sup>.

#### 2000

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْقَالَمِينَ ﴿ إِنَّ مِنْ اللَّهُ كَانَ مَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٦، ٩٧].

امتنَّ الله على عباده بالأمن لمن دخل الحرم، وهذا من آياتِ الله في هذا البيت الحرام، وكان الرجل في الجاهلية ربَّما وجد قاتل أبيه أو ابنه في الحرم فلا يتعرض له (٥).

وقد اختلف العلماء \_ رحمهم الله \_ في مفهوم العموم في قوله: ﴿وَمَن

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٥٨٧/٦) مع الفتح.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٤٢/٣).

<sup>(</sup>٣) يعني بذلك ما جاء عن بعض السلف من تقييد العموم.

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعانى (٨٥/١٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المحرر الوجيز (٤٧٧/١)، تفسير ابن كثير (٧٩/٢) تحقيق: السلامة.

دَخَلَةُ ﴾ هل هذا الحكم باق في الإسلام، وأنه لا يتعرَّضُ لأحدِ قصد الحرم ولو استوجب حداً؟

أو هذا الحكم في الجاهلية؟ على ما قال قتادة (ت: ١١٧): "كان ذلك في الجاهلية، أمَّا اليومَ فإن سرقَ فيه أحدٌ قُطِع، وإن قَتَلَ فيه قُتِل، ولو قُدِرَ فيه على المشركينَ قُتِلوا)" (١).

وفرَّق بعض العلماء بين من استوجب حَدَّاً في الحرم فيقام عليه في الحرم، وبين من استوجب حداً في خارجه ثم أوى إليه فلا يقام عليه حدًّ، لكن يضيق عليه حتى يضطر إلى الخروج منه فيقام عليه الحدُّ<sup>(٢)</sup>.

وقد أشكلت هذه الآية على بعض العلماء من جهة بقاء الأمن مع تسلَّط بعض الظلمة عبر التاريخ على بيت الله، وذهاب الأمنِ منه في أزمنة متعددة فحمل بعضهم عموم الآية على طائفة مخصوصة، وهم الذين كانوا مع النبي عام عُمْرة القضاء خاصة لقوله تعالى: ﴿لَتَدَّفُلُنَّ ٱلْمَسْعِدَ ٱلْحَرَامَ إِنْ شَاءً اللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧] (٣).

وقيل: بل الأمن هنا من النارِ<sup>(ء)</sup>.

قال ابن العربي (ت: ٥٤٣): "ولا يصحُّ هذا على عمومه" (٥).

وعليه لا بد من قَيْدٍ، أي: ومَن دَخَلَه حاجاً أو مُخْلصاً في دخوله (٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (١٧/٤)، ونحو هذا عنده عن الحسن، ومجاهد وغيرهما.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: أقوال العلماء في المسألة في:
 المحلى (٢٦٢/٧)، المغني (٤٠٩/١٢)، تفسير القرطبي (١٤٠/٤، ١٤١)،
 البحر (١١/٣)، فتح الباري (٤٧/٤).

<sup>(</sup>٣) ذكر هذا القرطبي في تفسيره (١٤٢/٤)، وأبو حيَّان في البحر (١١/٣).

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير عن يحيى بن جغدة. ينظر: تفسير ابن جرير (١٤/٤)، وذكره في البحر (١١/٣) عن يحيى وقال: (في آخرين).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أحكام القرآن (٢٨٥/١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر (١١/٣).

وقيل: مَن دَخَلَه على الصَّفاء كما دخله الأنبياءُ، والأولياءُ كان آمناً من عذابه (١٠).

وحمله بعضهم على أبعد من هذا قال القرطبي (ت: ٦٧١): «وقيل: إِنَّ (مَنْ) هاهنا لمن لا يعقل، والآيةُ في أمانِ الصيدِ».

وهذه الأقوال كلُّها ـ مع مخالفتها للعموم بلا دليل هي كما قال أبو حيان (ت: ٧٤٥): «متكلفاتٌ وينبو اللفظ عنها، ويخالفُ بعضُها ظواهرَ الآياتِ، وقواعدَ الشريعة»(٢).

ووصف القرطبي القولَ الأخِيرَ منها بعد أن نقله بأنه شاذٌ (٣).

والصحيح أن الآية لا إشكالَ فيها ألبتة وهي عامة في حكمها، ولا يعارِضُ هذا أيَّ تسلط على الحرم في أي زمن؛ إذ حكمُ الآيةِ حُكْمٌ شَرْعِي، والشَرْعُ قد يتخلف لعدم امتثال المكلَّف، وهو ما يعبر عنه بعض المفسرين أنها خبر بمعنى الأمر، أي: ومَن دَخَله فأمِّنوه.

ونظير هذه الآية في كونها حُكْماً شرعياً قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٦٤].

وقــولــه: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَسُوفَ وَلَا حِدَالَ فِي ٱلْحَيِّ ﴾ [الـــقــرة: ١٩٧] (١٤)(٥).

<sup>(</sup>١) ذكره القرطبي في تفسيره (١٤٢/٤)، وأبو حيان في البحر (١١/٣)، وعزواه إلى جعفر الصادق. والعبارة في البحر مختلفة، ونصُّها «مَن دَخَله، ورَقي على الصَّفا أمِنَ أَمْنَ الْمَنَ الْأَنسَاء».

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (١١/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (١٤٢/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (١٤٢/٤)، البحر (١١/٣).

<sup>(</sup>٥) ومما حُمِل عمومه على الخصوصِ بلا دَليل:

<sup>\*</sup> قوله تعالى: ﴿ وَتَكَزَّوْدُواْ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَئَ ﴾ [البقرة: ١٩٧] ينظر: المحرر الوجيز (٢٧٣/١).

<sup>\*</sup> قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٣] ينظر: شفاء العليل (ص ٥٤).



### المبحث الثاني تقييدُ ما أطلقه القرآنُ من غيرِ دليلِ

المطلق: هو ما تناول واحداً غير معين.

مثل قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَـقِ﴾ [المجادلة: ٣]، فقوله: ﴿رَقَبَـقِ﴾ يتناولُ واحداً غير مُعيَّن من جنس الرِّقاب.

المقيد: ما تناول واحداً مُعيَّناً، أو موصوفاً بوصفٍ زائدٍ.

مثل قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةِ ﴾ [النساء: ٩٢]، فقولُه: ﴿مُؤْمِنَةِ ﴾ وصفٌ مقيدٌ للرَّقبة (١).

ومن القواعدِ الأُصولِيَّة أنه إذا دار اللفظُ بين أن يكونَ مُقيَّداً، أو مُطلقاً فإنه يُحْمَلُ على إطلاقِه<sup>(٢)</sup>.

غير أنَّ هذه القاعدة قد أخلَّ بتطبيقها بعض المفسرين فوجدت أقوالٌ جانبت الصواب حيث قيَّدت مطلقاً في بعضِ الآياتِ بما لا يَقْوى على تَقْييده وإليك أمثلة ذلك:

<sup>(</sup>۱) ينظر: روضة الناظر وشرحها (۱۹۱/۲)، شرح الكوكب المنير (۳۹۲/۳)، إرشاد الفحول (ص ۱٤٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: البرهان (۱۰/۲)، شرح الكوكب المنير (۲۹۲/۱)، وينظر بسط لهذا القاعدة وتطبيق لها في قواعد الترجيح عند المفسرين، لحسين الحربي (۲/٥٥٥ ـ ٥٦٦)، قواعد التفسير، لخالد السبت (۲/۱۹/۲ ـ ۵۲۵).

المثال الأول: قال تعالى: ﴿إِنَّ جَهَنَدَ كَانَتْ مِرْصَادًا ۞ لِلطَّغِينَ مَثَابًا ۞ لَلطَّغِينَ مَثَابًا ۞ لَيطُغِينَ مَثَابًا ۞ لَيطُنِينَ فِهَا أَحْقَابًا ۞﴾ [النبأ: ٢١ ـ ٢٣].

توعَّد الله الطَّاغِين وهم العصاة المخالفون للرُّسُلِ بأنَّ جهنَّم مُرْصَدة ومُعَدَّة لهم يبقون فيها أَحْقاباً كثيرةً (١).

وقد استشكل بعضُهم تقييدَ هذا اللَّبث بالأحقابِ، والحِقْبَةُ: هي المدَّة من الزمان مُبْهَمَةٌ، وهي على ما قاله كثيرٌ من المفسِّرين ثمانون سنةً (٢).

ووجه الإشكال أنَّ أهل النار لا نِهاية لعذابِهم كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا﴾ [الجن: ٣٣] والأحقابُ منتهية، وكلام المفسرين في الإجابة عن هذا الإشكال من وجهين:

الوجه الأول: أن الحِقْبَ وإن كان له مدَّةٌ محدَّدةٌ، لكنَّ الله أطلقَ هذه الأحقاب، ولم يُقَيِّدها بعدد.

قال الحسن (ت: ١١٠): «أما الأحقابُ فليس لها عدَّةٌ إلاَّ الخلودُ في النَّارِ»<sup>(٣)</sup>.

الوجه الشاني: أنَّ قوله: ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ۞ إِلَّا حَمِيمًا وَغَسَاقًا ۞﴾ [النبأ: ٢٤، ٢٥].

أي: لابثين أحقاباً على هذا النوع من العذاب، فإذا انقضَت تلك الأحقابُ صار لهم عذابٌ من أنواع آخر، كما قال تعالى: ﴿ هَلَا أَوْكَ لَا حَقَابُ صَار لهم عذابٌ من أنواع آخر، كما قال تعالى: ﴿ هَلَا أَوْكَ وَعَسَّاقٌ لَا لَطَاغِينَ لَثَرَّ مَنَابِ فَي جَهَمَّ يَصَلَوْنَهَا فَإِنْسَ الْمِهَادُ فَي هَذَا فَلْيَذُوفُوهُ جَيدٌ وَعَسَّاقٌ فَي وَيَا خَرُ مِن شَكِلِهِ أَزْدَجُ فَي ﴿ [ص: ٥٥ ـ ٥٨].

قال ابن جرير (ت: ١١٠): «وهذا القولُ عندي أشبهُ بمعنى الآية»(٤).

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۳۰۵/۸).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المفردات (١٢٦)، تفسير السعدي (ص ٩٠٧) ط. اللويحق.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١١/٣٠)، ونحوه عنده عن قتادة، والربيع بن أنس.

<sup>(</sup>٤) يظهر أنَّ مراده أن القول الثاني يجعل آية (عمَّ) شبيهةً بآية (ص) المذكورة، وإلا فقد قال عن القول الأول: إنَّه أصحُّ. ينظر: تفسير ابن جرير (٣٠/ ١٢).

وقد نُحِي بالآية مَنْحى آخر للخروج بالآية من الإشكال، وهو تقييدُ إطلاق الآية بأهل القبلة، فَتُجْعل في عُصاةِ الموحِّدِين، وهم لا يخلَّدون في النَّارِ(١).

وهذا تقييدٌ لما أطلقه الله من غير دليل، بل الدليل من سياق الآيات على خلافه.

قال أبو حيان (ت: ٧٤٥): «وقول من قال: إن الموصوفين باللَّبثِ أحقاباً هم عُصاةُ المؤمنين أواخرُ الآي يدفعه»(٢).

وقال الألوسي (ت: ١٢٧٠): «وقيل: المرادُ بالطَّاغِينَ ما يُقابلُ المتَّقين، فيشمل العُصاةَ، والتناهي بالنظر إلى المجموع<sup>(٣)</sup>، وهو كما ترى!»<sup>(٤)</sup>.

#### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ شَبْحَنَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْمُسَالِ الله المُ

اختلف العلماء ـ رحمهم الله ـ من السَّلفِ والخلفِ في الإسراء الذي حَصَل للنبي على هل كانَ يَقَظة أو مناماً؟ وهل كان بروجِه أو بجسدِه (٥)؟.

وجمهورُ الأمة على الثاني لأنَّ قولَه: ﴿ بِمَبْدِهِ ﴾ يقتضي مجموعَ الأمْرين ولا دليلَ مُقيِّد لإطلاقِ اللفظ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير (۱۲/۳۰) عن خالد بن معدان، وذكره الكرماني في غرائب التفسير (۱۲/۲۹) وكذا غير واحد بلا نسبة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٨/٥٠٤).

<sup>(</sup>٣) المعنى: تناهي الأحقاب، وانقضاؤها باعتبار مجموع العصاة حينما يخرجون كلُّهم من النَّار.

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعاني (٣٠/١٥).

<sup>(</sup>٥) القول بأن الإسراء كان بروح النبي على هو غير القول بأنَّ الإسراء كان مناماً إذ رؤيا المنام هي ضرب أمثلة، والروح باقيةٌ في جسدها. والإسراء بالروح يقتضي مفارقتها للجسد ثم عودُها مرَّة ثانية على جهة الخصوصية ينظر: زاد المعاد (٤٠/٣).

وذهبت عائشة ومعاوية \_ رضي الله عنهما \_ إلى أنَّ الإسراءَ كان بروح النبي ﷺ ولم يفقد جسده(١٠).

ونُقِلَ عن الحسن البصري (ت: ١١٠) نحو ذلك (٢).

وقد تعقب المحققون هذا القول وبينوا أُوجُهَ ضَعْفه (٣).

إلاَّ أنَّ شاهدنا في تضعيف هذا القولَ هو تقييدُ المطلقِ في قوله (بعبده) ـ الشامل للروح والجسد ـ بالروح بلا دليل<sup>(١)</sup>.

فهل هو موافق لما ذهبت إليه عائشة كما صنع ابن جرير وغيره؟! على أنَّ ما جاء عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ مضعَّفٌ سنداً ومتناً قال القاضي عياض «فليس حِديثُ عائشةَ ـ رضى الله عنها ـ بالثابت، والأحاديثُ الأخرُ أثبتُ وأيضاً فقد روي في حديث عائشة: (ما فقدتُ) ولم يدخل بها النبي ﷺ إلا بالمدينةِ، وكلُّ هذا بوَ هَٰنُه» .

وقد حكم عليه الحافظ ابن دحية بالوضع.

ينظر: الشفاء (١٩٤/١)، الإسراء والمعراج (ص ٢٨).

(٢) ينظر: تفسير ابن جرير (١٦/١٥)، الروض الأنف (١٤٣/٢)، (زاد المعاد ٣٠٤)، تفسير ابن كثير (٥/٥٤) ط. السلامة.

من أوجه ضعف من جعل الإسراء بالروح فقط:

١ ـ أن ذلك خلاف ظواهر النصوص الواردة بتواتر في صفة الإسراء من الإتيان بالدابة والركوب، ونحو ذلك.

٢ ـ قال القرطبي: «وفي نصوص الأخبار الثابتةِ دلالةٌ واضحةٌ على أنَّ الإسراءَ كان بالبدن،

٣ ـ لو كان الإسراء بالروح لما أنكره المشركون، وصار فتنةً لهم.

٤ ـ لو كان الإسراء بالروح لما ارتد جماعة ممن كان قد أسلم.

ينظر: تفسير القرطبي (٢٠٩/١٠)، تفسير ابن كثير (٤٣/٥).

(٤) ينظر: شرح الطحاوية (ص ١٨٩).

<sup>(</sup>١) رواه ابن إسحاق في المغازي والسير (٢٩٥)، وابن جرير عنهما (١٦/٣٠)، والمروي عن عائشة ـ رضى الله عنها ـ أنَّها قالت: ما فُقِد جسدُ رسول الله ﷺ، ولكن الله أسرى بروحه وهو صريحٌ كما ترى في اختيارها، أما المرويُّ عن معاوية بن أبي سفیان ۔ تَعْلَیْ ۔ فکان إذا سئل عن مُسْری رسولِ الله ﷺ قال: «کانت رؤیا من الله

قال ابن جریر (ت: ۳۱۰): «إن الله أخبر في كتابه أنَّه أسرى بعبده، ولم يخبرنا أنَّه أسرى بروح عبده، وليس جائزاً لأحد أن يتعدَّى ما قال الله إلى غيره ولا دلالة تدُلُّ على أنَّ مرادَ الله من قوله: ﴿أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾ أسرى بروح عبده (أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ )

#### 9 (F)

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ وَإَبْنَلُوا الْيَنَيَىٰ حَتَىٰ إِذَا بَلَغُوا الذِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنْهُمْ رُشُدًا فَادْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ ﴾ [النساء: ٦].

أمر الله تعالى وليّ اليتيم باختباره فإذا بلغ اليتيمُ وقتَ النكاحَ فإن أحسّ منه رُشداً وحسنَ تصرفِ فإنه يَدْفعُ إليه مالَه كاملاً.

والآية الكريمة دَلَّت على شرطين لجَواز هذا الدَّفع.

**الأول**: إيناس الرُّشدِ.

الثاني: البلوغ.

ذُكِر الأوَّلُ منهما صَرِيحاً في قوله: ﴿ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنَّهُمُ رُشُدًا ﴾ ، وفُهِمَ الثاني وهو البلوغُ من قولِه: ﴿ حَقَّ إِذَا بَلَغُواْ النِّكَاحَ ﴾ وهي المرْحَلةُ التي يَخْرُجُ بها الإنسانُ ذكراً كان أو أنثى من مرحلةِ الطفولةِ والصِّبا بعلاماتِ البلوغ المعروفة المذكورة (٢).

وروي عن الإمام مالك (ت: ١٧٩) التفريقُ بين الغلام والجارية فلا يُدفع للجاريةِ مالُها بعد بلوغها حتى تتزوَّجَ، ويدخلَ بها، ويؤنس رشدها (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (١٧/١٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السَّعدي (١٦٤، ١٦٥) ط. اللويحق، التحرير والتنوير (٢٣٨، ٢٤٠).

 <sup>(</sup>٣) والأصحابِ مالك أقوالٌ في مدة بقائها في بيتِ زوجِها قيل: سنة، وقيل: سنتان،
 وقيل: سبع سنوات.

قال ابن رشد عن هذه الأقوال: ضعيفة مخالفةٌ للنصِّ والقياس. ينظر: بداية المجتهد (٢٨١/٢).

وعن الإمام أحمد (ت: ٢٤١) حتى تتزوجَ، وتلدَ، أو يمضي عليها سنةٌ في بيت الزوج<sup>(١)</sup>.

ولا يَخْفَى أَنَّ الآية لم تدلَّ على خلافِ هذين الشرطين، فهي مطلقةً فيما عداهما، وإضافة قيدِ عليهما هو تقييدٌ لما أطلقه القرآن.

فالصوابُ ما عليه الجمهورُ من الاقتصار على ما ذكر في الآية.

قال ابن قدامة (ت: ٦٢٠) (٢) مرجحاً قول الجمهور بعد أن ذكرَ الرَّوايَة السابقة عن الإمام أحمد: «ولنا عموم (٣) قوله تعالى: ﴿وَأَبْلُوا الْيَنْكَى عَنَى الْإِمام أحمد: «ولنا عموم (٣) قوله تعالى: ﴿وَأَبْلُوا الْيَنْكَى عَنَى الْإِمام أحمد: «ولنا عموم أَمْوَهُمُ ﴾، ولأنّه يتيم بلغَ وأونِسَ منه الرُّشد، فيدفعُ إليه مالُه كالرجل، ولأنها بالغة رشيدة، فجازَ لها النَّصرفُ في مالها كالتي دخل بها الزوجُ (٤)(٥).



<sup>(</sup>١) ينظر: المغني (٦٠١/٥)، الإنصاف (٣٢٧/٥).

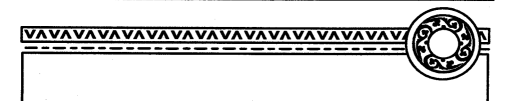
 <sup>(</sup>۲) هو عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي، أبو محمد الجمَّاعيلي، الحنبلي،
 كان إماماً ثقةً حجةً، نبيلاً، صنَّف االتصانيف الكثيرة، من أجلها كتاب «المغني»،
 و «الكافي»، توفي بدمشق.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٦/٢٢)، شذرات الذهب (٥/٨٨).

 <sup>(</sup>٣) لا يراد بالعموم هنا العموم الاصطلاحي إذ ليس في الآية شيء من صيغ العموم، وإنَّما يرادُ العموم اللّغوي فيشمل المطلق، وهو المراد هنا.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المغني (٦٠٣/٥)، أحكام القرآن، للجصَّاص (٢١٦/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر مثالٌ آخر في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَّى﴾ [النساء: ٩٢]. في تفسير القرطبي (٣٢٥/٥).



## المبحث الثالث

## التوسَّع في النسخ، وعدم التنبه لاصطلاح السلف في ذلك

من المباحثِ المشتركة بين علوم الشريعة مبحث النسخ حيث تكلم فيه المفسرون والمحدِّثون باعتباره ظاهرة تطرأ على مَصْدَرَيِّ التشريع (القرآن والسنَّة).

وتناوله المؤلفون في علوم القرآن وأصول الفقه مفردين له باباً من أبواب كتبهم (١)، ناهيك عن الذين خَصُّوه بمؤلفاتٍ مستقلة مُطوَّلة ومُخْتصرة، وهم كما يقول السيوطي (ت: ٩١١): «خلائقُ لا يحصون» (٢).

كل هذه تدل دلالة واضحة على أهمية هذا المبحث، بل إنه من الخطورة بمكان، ولذا جعل العلماء من شرط المفسر أن يعلم الناسخ والمنسوخ (٣).

ولا غرابة في ذلك إذ حقيقة معرفة الناسخ والمنسوخ هي معرفة هل

<sup>(</sup>١) ينظر: النسخ في القرآن، د. مصطفى زيد (١/٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإتقان (٩/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق.

بقيت الأحكام التي شرعها الله فيعمل بها، أو رفعت فيوقف العمل بها؟(١).

قال أبو محمد ابن حزم (ت: ٤٥٦): «فمن قال في شيء من ذلك إنه منسوخ فقد أوجب ألا يطاع ذلك الأمر، وأسقط لزوم اتباعه، وهذه معصية لله تعالى مجردة، وخلافٌ مكشوفٌ إلا أن يقوم به برهان على صحة قوله، وإلا فهو مفترٍ مبطل»(٢).

وقد تباینت جهودُ العلماء في عدد ما نُسِخ من نصوص الوَحْيين، وبالضرورة سوف يكون نتيجة هذا التباين أقوالاً مرجوحةً مُطَّرحةً، بل وشاذة مرفوضةً، وهي محل الكلام في هذا المبحث، وهذا ما جعل ابن الجوزي (ت: ٩٧٠) ينعى على السُّدِي الكبير (ت: ١٢٨)، وعلى هبة الله بن سلامة (ت: ٤١٠) كتابيهما في الناسخِ والمنسوخ فيقول: «ومن نظر في كتاب الناسخ والمنسوخ للسدي رأى من التخليط العجائب، ومن قرأ في كتاب هبة الله المفسر رأى العظائم»(٤).

وقبل ذلك يحسن التعريجُ بذكر تعريف للنسخ نستضيء به في دراسة أمثلة هذا المبحث.

فالنسخ كغيره من المصطلحات مرَّ تعريفُه بعدةٍ أطوارٍ زمنيةٍ، والغالب فيما كان هذا شأنه أن يكون آخرُ التعاريفِ أقربَها للصواب؛ لأنه سوف يستفيد من جهود السابقين ويتحاشى ما لوحظ عليهم من ملحوظات واستدراكات.

ولا يخفى أن المقصود من التعاريف عموماً هو الخروج بتصور سليم

<sup>(</sup>۱) ينظر: النسخ في القرآن، د. مصطفى زيد (٦/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٨٤/٤).

<sup>(</sup>٣) هو هبة الله بن سلامة بن نصر بن علي، أبو القاسم، من أهل بغداد، ضرير البصر، وكانت له حلقة في جامع المنصور، وكان عالماً بالتفسير، له الناسخ والمنسوخ في القرآن، وآخر في الحديث.

ينظر: تاريخ بغداد (٧٠/١٤)، بغية الوعاة (٣٢٣/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نواسخ القرآن (٧٥).

عن الأمر الذي يراد تعريفه، ويراعى في ذلك الشمولُ والوضوحُ.

ومِن ثَمَّ أرى أنَّ مِن أشملِ التَّعاريف وأوضحها هو تعريفُ من عرَّفه بأنَّه:

«رفعُ حكم دليلٍ شرعي، أو لفظِه بدليلٍ من الكتاب أو السنَّة»(١).

فقد تضمن هذا التعريف نسخ الحُكم، وكذا نسخ اللفظ، وبيان أن ذلك لا يكون إلا بدليل من الكتاب أو السنَّة، فلا نسخ بالإجماع ولا بالقياس ولا غيرهما من الأدلة (٢).

وقد تنبه المحققون من العلماء إلى الفرق في النسخ عند السلف ومن بعدهم من المتأخرين من أهل الأصول وغيرهم.

فالنسخ عند المتقدمين أوسع منه بكثير في الاصطلاح المتأخر؛ إذْ أيُّ وَصْف يطرأ على الآية من تقييد، أو تخصيص، أو بيان لإبهام فيها، أو نحو ذلك مما يجعل الآية متروكة الظاهر هو نسخ لها(٣).

قال ابن القيم (ت: ٧٥١): «ومَن تأمَّل كلامهم ـ يعني: السلف ـ رأى من ذلك فيه ما لا يُحْصى، وزال عنه به إشكالات أوْجَبها حَمْلُ كلامِهم على الاصطلاح الحادث المتأخر»(٤).

وما زال النسخ بهذا المفهوم حتى عهد الشافعي (ت: ٢٠٤)(٥)،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأصول من علم الأصول، ابن عثيمين (٤٥)، الناسخ والمنسوخ، للنحاس (١١٣)، ١١٤) تحقيق: د. سليمان اللاحم.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجعان السابقان.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الموافقات، للشاطبي (٣٤٤/٣) تحقيق: مشهور آل سلمان، الفتاوى (٣) (١٠١/١٤)، تفسير آيات أشكلت، لابن تيمية (٢٥٤/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أعلام الموقعين (١٩٥٨).

<sup>(</sup>ه) حقق الدكتور: محمد أبو زهرة في كتابه الشافعي: أنَّ الشافعي هو أول من قال بالنسخ، بمعناه الاصطلاحي، وميَّزه عن التخصيص، والتقييد؛ وذلك باستقراء كلامه في (الرسالة)، وبالنظر في الأمثلة التي ذكرها في (النسخ والتخصيص). ينظر: النسخ في القرآن، د. مصطفى زيد (٧٤/١).

على أننا نجد أبا عبيد القاسم بن سلام (ت: ٢٢٤) المعاصر للشافعي قد ألَّف كتابه (الناسخ والمنسوخ)، وذكر فيه نصوصاً دخلها استثناء ونحوه، وحَكَم عليها بالنسخ، وهذا إنما يتأتّى على طريقة المتقدمين في معنى النسخ (١).

ولعل أول نص نلمس فيه شيئاً من التميز في معنى النسخ ـ بعد ما كتبه الشافعي في الرسالة ـ هو ما كتبه الطبري (ت: ٣١٠) في دفعه أن يكون قوله تعالى: ﴿فَاتَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥] منسوخاً حيث ذكر: «أنه لا ناسخ من آي القرآن وأخبار رسول الله الله الا ما نَفَى حُكْماً ثابتاً، وألزم العبادُ فرضَه غيرَ محتمل بظاهره، وباطنه غيرَ ذلك، فأما إذا احتمل غيرَ ذلك مِن أن يكون بمعنى الاستثناء، أو الخصوص والعموم، أو المجمل أو المفسَّر فمِن الناسخ والمنسوخ بمعزل» (٢). ومع وضوح التفريق بين المصطلح القديم والجديد في النسخ إلا أنَّ ابن الجوزي (ت: ٩٥٥) اشتدَّ نكيرُه في ردِّ قولِ السدي (ت: ١٢٨) في آية الخلع: ﴿وَلَا يَحِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَعِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَعِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَعِلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَعَلُ لَكُمُ قُولُه: ﴿ وَلَا يَعَلُ السَعْمَا وَ وَلَا الله وَ

فقال: «وهذا مِن أَرْذَل الأقوال؛ لأن الاستثناء إخراج بعض ما شمله اللفظ وليس بنسخ»(٣).

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَيَسْنَغَفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [الشورى: ٥] قال ابن عطية (ت: ٥٤٦): قالت فرقة: «هذا منسوخ بقوله تعالى في آية أخرى: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ [غافر: ٧] وهذا قولٌ ضعيفٌ؛ لأن النسخ في الأخبار لا يتصور (٤٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة الناسخ والمنسوخ، لأبي عبيد. د. محمد المديفر (٥٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٢/٥٣٥) تحقيق: أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نواسخ القرآن (٢١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٢٦/٥).

ومثل هذا الخلط نجده عند الشوكاني (ت: ۱۲۵۰)(۱) فقد تعقَّب قول أبي سعيد تَطُيُّكُه عن آية الدين إنها منسوخة بقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا﴾ [البقرة: ۲۸۳].

فقال: «وأقول: رضي الله عن هذا الصَّحابي الجليل ليس هذا من باب النسخ فهذا مقيَّدٌ بالائتمان، وما قبله ثابتٌ مُحْكم، لم يُنْسخ وهو مع عدم الائتمان (٢).

قلت: ولأجْلِ هذا الخلط كثرت الآياتُ التي دخلها النسخُ.

قال ولي الله الدهلوي (ت: ١١٧٦) (٣): «بلغ عددُ الآياتِ المنسوخة خمسمائة، وإن تأملت متعمقاً فهي غيرُ محصورة، والمنسوخُ باصطلاح المتأخرين عددٌ قليل» (٤).

حتى إنَّ آية السيف وهي قوله: ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَنْهُرُ الْحُرُمُ فَاقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنَّمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥] قيل: إنها نسخت كلَّ أمر بالإعراض عن المشركين، أو الصبر على أذاهم، وقد أوصلها بعضهم إلى (١٣٤ آية)، بل هي نفسُها لم تَسْلَم مِن النسخ حيث نُسِخ أوَّلها بآخرها، ثم نُسخ بعضُ عمومِها (٥٠).

#### 9**45**59

 <sup>(</sup>١) هو محمد بن علي بن محمد أبو عبدالله الشوكاني، فقيه، أصولي، محدِّث، مفسر،
 من كبار علماء اليمن، أكثر التصنيف، من أهمها تفسيره (فتح القدير).

ينظر: البدر الطالع (٢١٤/٢)، معجم المؤلفين (٩٣/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح القدير (٣٠٥/١).

<sup>(</sup>٣) هو ولي الله، أحمد بن عبدالرحيم الدَّهْلَوِي، فقيه حنفي، من المحدثين، من أهل دهلي بالهند، أقام في الحجاز مدة، أكثر التصنيف، توفي في دلهي.

ينظر: الأعلام (١٤٩/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفوز الكبير (٥٣، ٥٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: ناسخ القرآن، لابن البارزي (٢٢)، الإتقان (٦٩/٣).

# المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقُنَّهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣].

تأتي هذه الآية في جملة أوصاف المتقين الذين أثنى الله عليهم في أول سورة البقرة. فمن جملة أوصافهم إنفاقهم مما رزقهم الله.

قال الضحاك (ت: ١٠٥): «كانت النفقات قُرباتٍ يتقربون بها إلى الله على قدر ميسورهم، وجُهْدهم حتى نزلت فرائضُ الصَّدقات سبعَ آيات في سورة براءة مما يُذكر فيهن الصدقات، هن المثبتات الناسخة»(١).

وقال أبو جعفر يزيد بن القعقاع (ت: ۱۲۷)<sup>(۲)</sup>: «نسخت آية الزكاة كل صدقة كانت قبلها، ونسخ صوم رمضان كل صوم كان قبله»<sup>(۳)</sup>.

قلت: وبعد أدنى تأمل في الآية الكريمة يتبين أن دعوى النسخ فيها من البعد بمكان إذ لا تعارض أصلاً بين الآية وبين آية الصدقة التي قيل إنها ناسخة لها فالإنفاق في الآية أعمم من أن يكون على جهة وجوب أو عدمه فالآية سيقت مدحاً للمتقين بالإنفاق. وهل نسخها إلا رجوعٌ في الثناء على أهله؟ وهذا ما يعبر عنه الأصوليون بقولهم: إنَّ النَّسخَ في الأخبار لا يجوزُ؟ لأنَّه تكذيبٌ للخبر الأوَّل.

وأما ما ذكر عن الضحاك، وأبي جعفر فلا يخفى أنه ليس بحجة، وإنما هو دعوى، والنسخ لا يثبت بالدَّعوى؛ ولذا استبعد ابن الجوزي (ت: ٥٧٩) القول بالنسخ، وقال: «لا وجه له»(٤).

وهو كما قال إلا أنَّ يقال: وجهه أن آية الزكاة ناسخة لكل صدقة

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٣٤/١) تحقيق: أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٢) هو يزيد بن القعقاع، أبو جعفر القارئ، تابعيُّ مشهور، وأحد القرآء العشرة، نصدَّى لإقراء القرآن دهراً، طويلاً.

ينظر: معرفة القرآء الكبار (٧٦/١)، تهذيب التهذيب (٣٢٥/١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (١٢٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نواسخ القرآن (١٢٨)، المصفى بأكف أهل الرسوخ من علم الناسخ والمنسوخ، كلاهما لابن الجوزي (١٤).

واجبة قبل ذلك اكتفاء بالزكاة. نظير ما قيل في تفسير قوله تعالى: ﴿وَءَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِهُ الأَمر شيء حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِهُ [الأنعام: ١٤١]: إن الواجب في أول الأمر شيء يخرجه يوم الحصاد بلا تعيين ثم نسخ بحديث: «فيما سقت السماء العشر»(١).

#### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا ﴾ [البقرة: ١٥٨].

أورد بعضهم قولاً بنسخ الآية، والجزء المنسوخ منها هو قوله: ﴿فَمَنَ حَجَّ اَلْبَيْتَ أَوِ اَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾، والناسخ هو قوله: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إِبْرَهِمَ إِلّا مَن سَفِه نَفْسَةً ﴾ قالوا: والسعي بين الصفا والمروة من ملة إبراهيم، وهذا على أنَّ معنى الآية: فلا جناح عليه أن لا يَطُوف بهما(٢).

قلت: وعمدةُ القولِ بالنسخ هو عدم فهم الآية على وجهها الصحيح، وقد كانت الآية محل إشكال عند التابعي عروة بن الزبير (ت: ٩٤) (٣). رحمه الله ـ فسأل عنها عائشة ـ رضي الله عنها ـ قال: قلت لعائشة زوج النبي ﷺ، وأنا يومئذ حديث السن أرأيتِ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ السَّهُ فَا وَالْمُرُوةَ مِن شَعَابِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُوف بهما؟.

فقالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ: كلا، لو كانت كما تقول كانت: ﴿فلا جناح عليه أن لا يطوف بهما﴾، إنما أنزلت هذه الآية في الأنصار، كانوا يهلون لمناة، وكانت مناة حذو قديد، وكانوا يتحرَّجون أن يطوفوا بين

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٣٤٧/٣ مع الفتح).

 <sup>(</sup>٢) ذكر القول بالنسخ بلا عزو لأحد هبة الله بن سلامة في الناسخ والمنسوخ (٣٦)، وكذا ابن الجوزي في نواسخ القرآن (١٥١).

الصفا والمروة فلما جاء الإسلام. سألوا رسول الله عن ذلك، فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ . . ﴾ الآية (١٠).

وبهذا البيان من عائشة ـ رضي الله عنها ـ يتّضِح أن الجناح المنفي هو السّعي في موضع كان معظماً ومحلّ صنم في الجاهلية، وأن السّعي صحيح بل هو من تمام الحج والعمرة على خلاف بين العلماء في حكمه، ثم إنّ تفسير الآية على المعنى السابق والقول بنسخها يستلزم أن يفسر الكلام المثبت بالنفي وهذا قُلْبُ لمرادِ المتكلم ولا يرد على هذا أنه روى عن ابن عباس تَعْلَيْهُ أنه قرأ الآية: ﴿فلا جناح عليه أن لا يطوف بهما﴾ (٢)؛ لأنّ هذه قراءة شاذة ردّها ابن جرير (ت: ٣١٠) فقال: «وهو خلاف رسوم مصاحف المسلمين، لو قرأ بها قارئ كان مستحقاً للعقوبة؛ لزيادته في كتاب الله ما ليس منه (٣).

قلت: وعلى فرض صحة القرآءة عن ابن عباس أو غيره فهي موجهة على أنْ تكون (٤) صلة كقوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَلًا تَسَجُدَ ﴿ [الأعراف: ١٢] فيكون معناها معنى القراءة المشهورة (٥).

وبهذا يضعف جداً القول بأن الآية منسوخة كيف وقد قرأها النبي الله على الصفا مستشهداً بها؟ (٦).

بل قال ابن الجوزي (ت: ٥٧٩): «وهذا قول مَرْذول، لا يَصْلُح

<sup>(</sup>١) هو عروة بن الزبير بن العوام، أمه أسماء بنت أبي بكر، أحد التابعين الأجلاء، وأحد فقهاء المدينة السبعة.

ينظر: طبقات ابن سعد (١٧٨/٥)، شذرات الذهب (١٠٣/١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: صحيح البخاري ( $\Lambda/\Lambda$ ) مع الفتح).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٣/٢٤٦)، وذكرها ابن الجوزي في نواسخ القرآن (١٥٢)
 ونسبها إلى ابن مسعود وأبي بن كعب وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٣٤٦/٣).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن، للفرآء (٩٥/١)، نواسخ القرآن، لابن الجوزي (١٥٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: ينظر: صحيح مسلم (٨٨٨/٢) رقم الحديث (١٢١٨).

الالتفاتُ إليه"(١).

وقد جعل ابن العربي (ت: ٥٤٣) القول بالنسخ جهلاً بالمعنى، وجهلاً بالسنّة والنقل، ثم بين ذلك، وأن الجهل بالمعنى ما يتعلق بمعنى الآية، وذكر قصة عروة مع عائشة رضي الله عنها، ثم قال: «وأمّا الجهل بالنقل فإنه ثبت أن النبي الله لما طاف حجته بالكعبة وخرج عن المسجد وقف على الصفا، وقال: نبدأ بما بدأ الله به.

فنصَّ على العمل بمقتضى الآية ولو كانت منسوخة لَفَعَل نُسُكَه ولم يستشهد بالآية »(٢).

## OF 30

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمَّ ﴾ [الرعد: ٦].

ذهب بعض المفسرين إلى أن هذه الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَنْمَرُكَ بِهِـ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦]، والمحققون على أنها محكمة (٣).

ونسب مرعي الحنبلي (ت: ١٠٣٣) القولَ بالنسخ إلى الضحاك، والإحكامَ إلى مجاهد (٤).

قلت: ووجه النسخ عند مَن قال به هو أن الظلم هو الشرك كما قال تعالى: ﴿إِنَ ٱلقِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]، وقد قرر تعالى في آية النساء عدم مغفرته للشرك فهي إذن ناسخة لآية الرعد والتي ظاهرها أن الشرك يغفر.

<sup>(</sup>١) ينظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (١٥٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (٢/٥٠، ٥١).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: زاد المسير (٣٠٦/٤)، وفي الناسخ والمنسوخ لأبي عبدالله بن حزم (٤٢) جعل
 الآية مما اختلف فيها.

<sup>(</sup>٤) قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن (١٢٦).

وهذا القول أحسنُ ما يقال فيه: إنَّه وَهُمٌ فاسِدٌ، كما وصفه بذلك ابن الجوزي (ت: ٧٩٥) وذلك الأمور:

أُولاً: لا يتعين حملُ الآيةِ على خاصةِ الشَّرك، فالآيةُ عامةٌ في كلِّ ذنْب، وإن كان الشركُ داخلاً في الآية فإنه يخصُّ منها بآية النساء ولا نسخَ إذن.

ثانياً: أن تُحْمل على مَن تاب وأقلعَ عن شِرْكِه.

قال ابن عباس تَعْلَيْكَ : «لذو تجاوزٍ عن المشركين إذا آمنوا، وإنه لشديد العِقاب للمُصِرِّين على الشِّرك»(١).



<sup>(</sup>۱) ينظر: زاد المسير (۳۰۹/۶).



# المبحث الرابع مخالفة الإجماع

الإجماع لغة: مصدر للفعل (أجمع).

قال ابن فارس (ت:  $(^{(1)})^{(1)}$ : «الجيم والعين أصل واحد، يدل على تَضامِّ الشيء»  $(^{(*)})$ .

قال الراغب (ت: ٥٠٥): «الجَمْع ضَمُّ الشيء بتقريبِ بعضِه من بعض، يقال: جمعتُه فاجتمع، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿وَجُمِعَ ٱلثَّمْسُ وَٱلْفَرُ ۞﴾ [القيَّامة: ٩]»(٣).

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن فارس بن زكريا، أبو الحسين، من أكابر أثمة اللغة، وصاحب التصانيف البديعة، من أجل مصنفاته «مقاييس اللغة»، توفي بالرَّي.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٠٣/١٧)، إنباه الرواة (١٢٧/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معجم مقاييس اللغة (٧٩/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المفردات (٩٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مسند أحمد (٢٨٧/٦)، سنن أبي داود (٨٢٣/٢) رقم الحديث (٢٤٥٤)، والترمذي (١٠٨/٣) رقم الحديث (٧٣٠).

قال في التلخيص (٣٦١/٢): «اختلف الأئمة في رفعه ووقفه قال ابن حزم: الاختلاف فيه يزيدُ الخبرَ قوة».

ويرد بمعنى: الاتفاق على الشيء، يقال: أجمع المسلمون على كذا، إذا: اجتمعت آراؤهم عليه (١).

ومنه حديث: «لا تُجتَمِع أمتي على ضَلالة»<sup>(۲)</sup>.

وهو بهذين المعنيين يعود للأصل الذي ذكره ابن فارس.

فالنية هي: تَضامُّ القلبِ، وتوجهها للشيء، والاتفاق كذلك تضامُّ الآراءِ وتوخُّدُها (٣).

أما الإجماع عند أهل الأصول فقد اختلفت تعاريفه عندهم، وبناء عليه اختلفت محترزات هذا التعريف.

وبعد النظر في جملة من التعاريف المذكورة استخلص تعريفاً لعله يكون من أجمع، وأوضح ما يقال في هذا المقام.

فالإجماع: هو اتفاق مجتهدي الأمة بعد وفاة نبيها ﷺ في عصرٍ على أمر ديني (٤).

وقد تكلم العلماء ـ رحمهم الله ـ في الإجماع من حيث حجيته، وبيان مكانته، وأنه الأصل الثالث من مصادر التشريع الإسلامي.

قال القاضي أبو يعلى (ت:): «الإجماع حجة مقطوع عليها يجب المصير إليها، وتحرم مخالفته، ولا يجوز أن تجتمع الأمة على الخطأ»(٥).

ولا يعنى ذلك بحال من الأحوال مساواته للأصلين الأولين \_ القرآن

<sup>(</sup>١) ينظر: المفردات (٩٧).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: سنن الترمذي (٤٦٦/٤) رقم الحديث (٢١٦٧)، والحاكم (١١٥/١، ١١٦)،
 قال في المقاصد الحسنة (ص ٤٦٠) بعد ذكر طرقه واختلاف ألفاظه: «وبالجملة فهو حديث مشهورٌ المتن، ذو أسانيد كثيرة، وشواهد متعددة في المرفوع وغيره».

 <sup>(</sup>٣) ينظر: شرح مسلم الثبوت، بحاشية المستصفى (٢١١/٢)، وينظر في المعنى اللغوي:
 الصحاح (١١٩٨/٣ جمع)، اللسان (٥٧/٨ جمع).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المستصفى (١٧٣/١)، جمع الجوامع، لابن السبكي (١٧٦/٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: العدة (١٠٥٨/٤).

والسنَّة ـ بل هو دائر في فلكهما، والإجماع الصحيح لابد أن يكون مبنياً على نص سابق من كتاب أو سنة.

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨): «ولا يوجد مسألةٌ يتَّفق الإجماعُ عليها إلاَّ وفيها نصُّ»(١).

وفائدة الإجماع حينئذ هو إبراز هذا النص، ورفع رتبته من الدلالة الظنية إلى الدلالة القطعية، أو دفع التأويل أو التخصيص أو النسخ الذي يورد على نص ما.

ولذلك قصرت رتبة الإجماع عن نسخ نصوص الكتاب أو السنَّة وإلا لصار التابع متبوعاً.

وجهود العلماء ـ رحمهم الله ـ في هذا المجال إنما هي في نوع واحد من الإجماع وهو الإجماع في المسائل الفقهية بعد أن قعدت مسائله في كتب أصول الفقه.

والذي يعنينا في هذا المبحث هو الإجماع في التفسير، أي: إجماع المفسرين على معنى آية من كلام الله، أو توجيه فيها أو نحو ذلك. وهذا المعنى على أهميته وخطورته في بابه إلا أن المتقدمين فيما أعلم لم يفردوه بمصنف مستقل يجمع شتاته ويلمُّ شعثه، فبقيت مسائل الإجماع في التفسير مبثوثة مفرقة في كتب المفسرين (٢).

وإذا كانت منزلة الإجماع من الدِّين هي بالصُّورة التي أشرت إليها. ومتخطِّي الإجماع قد اتبع غيرَ سبيل المؤمنين وعرَّض نفسه للعقاب المذكور في قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ، مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ، جَهَنَمُّ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ ﴾ [السساء:

<sup>(</sup>١) ينظر: الفتاوي (١٩٥/١٩).

<sup>(</sup>Y) صدر مؤخراً كتاب (الإجماع في التفسير)، للشيخ: محمد الخضيري، أصله رسالة ماجستير من قسم القرآن وعلومه، في كلية أصول الدين في الرياض، نوقشت عام (١٤١٦هـ)، وقد استفدت منه كثيراً في هذا المبحث.

110] إذا كان الأمرُ كذلك فإنَّ أيَّ قولٍ في تفسير كلام الله معارضٌ لإجماع صحيح مستقر فإنه قولٌ شاذٌ مردودٌ من الأقوال مُعتذرٌ عن صاحبِه ما أمكن. وإليك أمثلة ذلك:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنْزِيرِ وَمَا أُعِلَى بِهِ لِغَيْرِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

ذكر الله تعالى في هذه الآية أجناسَ الخبائثِ، وحرَّمها على عباده لطفاً بهم وتنْزيهاً لهم عن المضر بهم، وخصَّ لحم الخنْزير؛ ليدلَّ على تحريم عينه؛ ولأنه أعظمُ منفعته، وما يبتغي منه، وقد أجمعت الأمة على تحريم شحمه (۱).

ونقل أبو حيَّان (ت: ٧٤٥) عن داود الظاهري (ت: ٢٧٠) أنَّه لم يحرم إلا لحمَ الخنزير دون شحمه (٢).

قلت: وهذا القول شاذ؛ لمخالفته إجماع الأمة، ولم ينقل عن غيره، بل إنَّ ابن حزم (ت: 201) لم يشر في كلامه على المسألة إلى قولِ داود هذا، فلعلَّ هذا دليلٌ على عدم صحته عنه، كيف، وقد نقل ابن حزم الإجماع في ذلك؟! (٣).

أو يكون أصلُه إلزاماً له بالقياس وهو يُنْكِره، فنقل على أنَّه قولٌ له.

#### C. 3 P. C.

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي آخَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِن دِيَرِهِمْ لِأَوَّلِ الْخَشْرِ ﴾ [الحشر: ٢].

لِم يختلف كلامُ السَّلف ـ رحمهم الله ـ أن سورةَ الحشْر نزلت في بني

<sup>(</sup>۱) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٥٣/١)، المحرر الوجيز (٢٤٠/١)، تفسير السَّعدي (٨٢) تحقيق: اللويحق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٦٦٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحلى (٣٩١/٧)، الإجماع في التفسير (١٩١).

النَّضير، لما أجلاهم النبي على من المدينة إلى الشام بعد غزوة بدر.

قال سعيد بن جبير (ت: ٩٤): «قلت لابن عباس: سورةُ الحشر؟ قال: قل: سورةُ بني النَّضِير»(١).

وقد نُقل إجماعُ المفسرين على هذا.

قال الشوكاني (ت: ١٢٥٠): «وقد أجمع المفسرون على أنَّ هؤلاء المذكورين في الآية هم بنو النضير»(٢).

ونقل الثعلبي (ت: ٤٢٧) عن الحسن البصري (ت: ١١٠) أنه قال: الآية في بني قريظة (٣).

قلت: وهذا غلط، مخالفٌ للإجماع المنقولِ في ذلك، وبنو قريظة لم يحصُل عليهم جَلاء، وإنما نزلوا على حُكم سَعْد بن معاذ تَطَاعَ عام الأحزاب، فحَكم أن تُقتل مُقاتلتُهم، وتُسْبى ذرِّيتَهم، وتُعْنم أموالهُم (أ).

ويُضاف إلى هذا أنه قد رُوى عن الحسن ـ رحمه الله ـ نفسه ما يُوافقُ به الجمهور(٥).

#### 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ۞﴾ [الحجر: ٩٩].

أجمع المفسرون على أنَّ اليقين في الآية هو الموت، كما قال تعالى

<sup>(</sup>۱) ينظر: صحيح البخاري (۲۲۹/۸ مع الفتح)، مسلم (٤/ ٢٣٢٣) رقم الحديث (۳۰۳۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح القدير (٩٥/٥).

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن القرطبي (٣/١٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرطبي (٣/١٨)، فتح القدير (١٩٥/٥)، الإجماع في التفسير (٣٦٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن حرير (٢٩/٢٨)، وذكره في الدر المنثور (٨٩/٨) وزاد نسبته إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

عن أصحاب النار: ﴿حَتَّى أَنَّنَا ٱلْيَقِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قال ابن القيم (ت: ٧٥١): «وهو الموت، بإجماع المفسرين كلِّهم، قال الحسن البصري (ت: ١١٠): لم يجعل الله لعباده المؤمنين أجلاً دون الموت»(١).

واستشهد ابن جرير (ت: ٣١٠) لصحَّة هذا المعنى بقولِ النبي الله المَّا تُوفي عثمان بنُ مَظْعون تَعْلِيَّ : «أَمَّا هو فقد جاءه اليقين، ووَالله إني الأرجو له لخير»(٢).

والمخالفُ للإجماع في الآية بعضُ الطوائفِ الضَّالةِ من المتصوفةِ، وغيرِهم، فقالوا: اليقين في الآية هو المغرِفة، فإذا حَصَلت سَقَطت العِباداتُ.

قال شيخ الإسلام (ت: ٧٣٨): «وهذا خطأ بإجماع المسلمين - أهلِ التفسير وغيرهم -؛ فإن المسلمين متفقون على وجوبِ العبادات، كالصلواتِ الخمْسِ ونحوِها ولو بَلغ ما بَلغ»(٣).

وقال ابن عطية (ت: ٥٤٦): «ويحتمل أن يكونَ المعنى ﴿حَتَّى يَأْنِيكَ الْمَعِنَى النَّعِلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْلِمُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَمُ اللللْمُعِلَى

قلت: وما ذكره ابن عطية احتمالاً عنده نسبه أبو حَيَّان (ت: ٧٤٥) قولاً إلى ابن بَحْر، أبي مسلم الأصفهاني المعتزلي (ت: ٣٢٢) (٥)، ولا يخفى أنه قولٌ شاذً؛ لمخالفته ما تقدَّم من الإجماع؛ ولتضمنه معنى فاسداً، وهو أن يكون النصرُ غاية العبادة (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: مدارج السالكين (۳۱٦/۳).

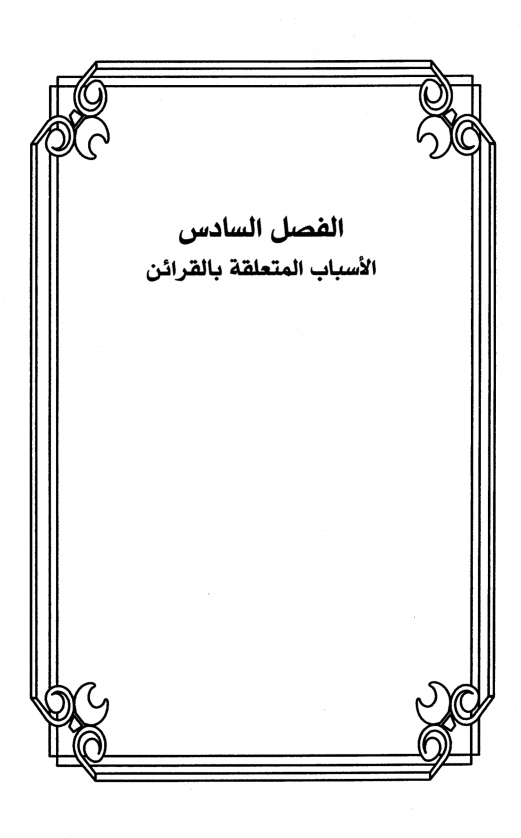
<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤/١٤)، والحديث في صحيح البخاري (٧٦٤/٧ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) ينظر: درء تعارض العقل والنقل (٣/٠٧٠). وينظر: تفسير ابن كثير (٥٥٤/٤) تحقيق: السلامة

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٣٧٦/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: البحر المحيط (٥٦/٥٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإجماع في التفسير (٣٣٦).





## المبحث الأول الغفلة عن السّياق

يراد بالسِّياق ما قبل الكلام وما بعده، أي: السِّباق واللَّحاق، وهو الممرادُ في كلام مُسْلِم بنِ يَسارِ البَصْرِي (ت: ١٠٠)(١) حين قال: "إذا حَدَّثْتَ عَن الله فقِفْ حَتَىَّ تنظرَ ما قَبله وما بَعده!»(٢).

ولا شَكَّ أَنَّ سِياق الكَلامِ يُعْطِي دَلالة صَحِيحة للمَعْني، وأَنَّ انتزاع الكلام عن سياقه ربَّما أفسد المعنى.

ألا تَرَى إلى فَسَاد المعنى في قوله تعالى: ﴿لَا تَقْرَبُوا الصَّكَاوَةَ ﴾ [النساء: ٤٣] لمَّا نزعت عن قوله: ﴿وَأَنتُرْ شُكَرَىٰ ﴾، وكذا قوله: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [الدُّخان: ٣٨] لمَّا نُزِعَت عن قوله: ﴿لَعِينَ ﴾.

قال ابن القيم (ت: ٧٥١) ـ رحمه الله ـ: «السِّياق يرشد إلى تبيين المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهذا من أعظم القرائن الدَّالة على مراد المتكلم فمن أهمله غَلِط في نظره، وغالط في مناظرته، فانظر إلى قوله

<sup>(</sup>١) هو مسلم بن يسار الأموي مولاهم، أبو عبدالله البصري، التابعي، الفقيه، الثقة، العابد، توفى في خلافة عمر بن عبدالعزيز.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٠/٤)، تهذيب التهذيب (١٤٠/١٠)،

<sup>(</sup>٢) ينظر: فضائل القرآن، لأبي عبيد (٢٢٩).

تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ۞ [الدخان: ٤٩] كيف تجد سِياقه يدلُّ على أنَّه الذليل الحقير؟ (١٠).

وَلْيعلم أَنَّ اقتطاع الكلام من سياقه هو قديمٌ من عمل المبتدعة، قال محمد بن كعب القرظي (ت: ١٢٠)(٢): «لا تُخاصِموا هؤلاء القدرية، ولا تجالسوهم، والذي نفسي بيده لا يجالسهم رجلٌ لم يجعل الله عزَّ وجلَّ له فقها في دينه، وعلماً في كتابه إلا أمرضوه، والذي نفس محمد بيده لوَددت أنَّ يميني تقطع على كبر سني، وأنَّهم أتمُّوا آية من كتاب الله عزَّ وجلَّ، ولكنَّهم يأخذون بأوَّلها ويتركون آخرها، ويأخذون بآخرها ويَتْركون أوَّلها»(٣).

ولما احتج غَيْلانُ الدّمشقيُّ أمام عمر بن عبدالعزيز (ت: ١٠١) على القدر بقوله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٣] قال له عمر: «اقرأ آخر السورة: ﴿وَمَا تَشَاّهُونَ إِلَّا أَن يَشَاآهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ [الإنسان: ٣٠]» (٥٠).

وممن عُرِف عنه اقتطاع الآيات من سياقها ليستدلَّ بها على مذهبه القاضي عبدالجبار المعتزلي (ت: ٤١٥)(٢).

والمقصود أنَّ إغفال السِّياق لأيِّ سَبَبِ كان هو مظنة للخطأ في القول، ولذا تجد المفسرين يرجحون من الأقوال ما دلَّ عليه السياق، ويرون

<sup>(</sup>١) ينظر: بدائع الفوائد (٩/٤).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن كعب بن سليم، أبو عبدالله القرظي، تابعي من كبار العلماء، ولد في حياة النبي هي، ونزل الكوفة، وتوفي بالمدينة.

ينظر: تهذيب التهذيب (٢٠/١)، شذرات الذهب (١٣٦/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشريعة، للآجري (٢٢٢).

<sup>(</sup>٤) هو غيلان بن مسلم الدمشقي، أبو مروان، تنسب إليه فرقة الغيلانية من فرق القدرية، صلبه هشام بن عبدالملك بدمشق بعد المائة وخمسة.

ينظر: لسان الميزان (٤٢٤/٤)، الأعلام (١٢٤/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق (٢٢٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: القضاء والقدر في الإسلام (٢٨٢/٢).

أنَّ من أسبابِ ضعف قولٍ ما أن كان مخالفاً للسياق.

ففي تفسير قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا اللّهُ أَوْ يَأْتِينَا ءَايَةً ﴾ [البقرة: ١١٨] أورد ابن جرير ثلاثة أقوال في المراد بالذين لا يعلمون أهم النصارى أم اليهود أم مشركو العرب، ثم قال: ﴿وأولى هذه الأقوال بالصحة والصواب قول القائل: إنَّ تعالى عَنى بقوله: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ النَّصارى دون غيرهم ؛ لأنَّ ذلك في سياق خبر الله عنهم (١٠).

ولا يعجز القارئ في تفسير ابن جرير مثلاً أو غيره من التفاسير التي تعنى بالترجيح وتعْلِيلِه أن يجمع عَشَرات الترجِيحات بسَبَبِ دَلالة السِّياق<sup>(٢)</sup>.

والذي يَعْنِينا في المبحث ليس فقط هو جعْل السِّياق سَبَباً في الترجيح بل سَبَباً في شذوذِ قولٍ ما لبعده الواضح عن السِّياق.

الممشال الأول: قال تعالى: ﴿ أَن تَضِلَّ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا الْأُول: إَحْدَنْهُمَا الْأُولِ: البقرة: ٢٨٢].

روى ابن جرير عن سفيان بن عيينة (٣) أنه قال: «ليس تأويل قوله: ﴿ فَتُذَكِّرَ إِخْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ من الذّكر بعد النّسيان إنّما هو من الذّكر، بعنى: أنّهما إذا شهدت مع الأخرى صارت شهادتهما كشهادة الذّكر، أي: بمنزلة شهادة واحد من الذّكور».

قال ابن جریر: هذا تأویل خطأ، لا معنی له؛ لوجوه شتّی، ثم ذکر وجهین:

أحدها: أنَّه خلافٌ لقولِ جميع أهلِ التأويل.

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن جریر (۱۲/۱،۱۳۰۵).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير ابن جرير (۲/۹۷)، (۳۲/۲۳)، (۲۰۸/۲۷)، (۸۱/۲۷)، (۱۰۰/۲۹)، وينظر: الكشاف (۳٦/٤)، المحرر الوجيز (۳۱/۱۳)، تفسير ابن كثير (۳۲/۱۱)، (۱۱۰٬۷۱۱)، (۱۱۸/٤)، أضواء البيان (۲/۲۱)، وينظر: بحث حول الترجيح بالسياق في قواعد الترجيح عند المفسرين (۱۲۰/۱ ـ ۱۳۳).

 <sup>(</sup>٣) هو سفيان بن عيينة، أبو محمد الكوفي، المحدث، المفسر، الفقيه، حدَّث عن خلق،
 سكن مكة، وتوفي بها سنة (١٩٨).

ينظر: تهذيب التهذيب (١١٧/٤)، سير أعلام النبلاء (٨٤٥٨).

الثاني: \_ وهو الشاهد لهذا المبحث قوله: ﴿أَن تَضِلَ﴾ فسياق الآية في التذكير \_ قال ابن جرير: فالضَّالة منهما في شهادتها حيتئذٍ لا شكَّ أنَّها إلى التذكير أحوجُ منها إلى الإذكار (١٠).

قال أبو على الفارسي (ت: ٣٧٧)(٢): «ورُوي عن سفيان بن عيينة في قوله: ﴿ فَتُذَكِّرَ إِخْدَنَهُمَا ٱلْأُخُرِئَ ﴾، أي: تجعلها ذَكراً، وأحسب أنَّ أحداً من أهل التأويل، لم يذهب إلى ذلك غيره، وليس هو في المعنى بالقويِّ وممَّا يبَعِّد قولَه: ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا ﴾، والضَّلال قد فسَّره أبو عبيدة بالنسيان، فالذي ينبغي أن يعادله ما هو مقابل للنسيان من التذكير » (٣).

قلت: وقد ذُكر هذا القول عن غير ابن عيينة، قال ابن الجوزي (ت: «وحَكى الأصمَعِيُّ عن أبي عمرو نحوه، واختاره القاضي أبو يعلى (٤)» (٥).

وقد ردَّه ابن عطية \_ أيضاً \_ من جهة مُخالفة السِّياق، فقال: «وهذا تأويل بعيدٌ غيرُ فصيحٍ، ولا يَحْسُنُ في مُقابلة الضَّلال إلا الذِّكر»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (١٢٥/٣).

حاول ابن جرير ـ رحمه الله ـ توجيه ما ورد عن ابن عيينة أنَّ إحدى المرأتين إذا ذكَّرت الثانية فقد قوَّت ذاكرتها، حتى صيَّرتها كالرجل في قوَّتها، والشيء القويُّ في عَمَله يُقال له: ذَكر، كما يُقال سيفٌ ذَكر.

<sup>(</sup>٢) هو الحسن بن أحمد بن عبدالغفار، أبو علي الفارسي، الفسوي، سنة (٢٦٨)، وانتقل إلى بغداد، وسكن طرابلس، ثم حلب، واتصل بسيف الدولة، لازمه ابن جني، وتخرَّج عليه، وتوفى في بغداد.

ينظر: تاريخ بغداد (٧٥/٧)، معجم الأدباء (٧٣٢/٧)، وينظر: كتاب (أبو علي الفارسي \_ حياته، ومكانته).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الحجة للقرآء (٤٣٢/٢)، ٤٣٣).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن الحسين بن محمد بن خلف، الفراء، قاضي القضاة، عالم زمانه، الفقيه الأصولي، مع معرفة بالقرآن، وعلومه، توفي سنة (٤٥٨).

ينظر: طبقات الحنابلة، لأبي يعلى الصغير (١٩٣/٢)، سير أعلام النبلاء (٨٩/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: زاد المسير (٣٣٨/١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المحرر الوجيز (٣٨١/١).

أمَّا الزَّمخشري في كشافِهِ فقد أخسَن صُنْعاً حيث صَدَّر هذا القولَ بقولِهِ: (ومن بدع التفاسير)(١).

#### 2000

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرْفَبُواْ فِيكُمْ إِنْوَهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَسِقُونَ ﴿ اَشْتَرُواْ فِيكُمْ وَلَكَثَرُهُمْ فَسِقُونَ ﴾ اشْتَرُواْ فِيكُمْ وَلَا ذِمَنُ فَلِيلًا فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِهِ ۚ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ والتوبة: ٨ ـ ١٠]. يَرْفُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَا وَلَا ذِمَنَ أُولَا يَهِكُ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴿ اللهِ التوبة: ٨ ـ ١٠].

قال النَّحاس (ت: ٣٣٨) ـ رحمه الله ـ: «هي في اليهود خاصة بدليل قوله: ﴿ اَشْتَرَوْا بِنَايَتِ اللَّهِ ثَمَنَا قَلِيـ لَا ﴾ (٢٠).

وعزاه ابن الجوزي وأبو حيَّان لأبي صالح<sup>(٣)</sup>.

قلت: ومَرَدُّ هذا القولِ فيما يَظْهَر أمران:

الأول: دفع التكرار في قوله ﴿لَا يَرَقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾ مع قوله قبلها ﴿لَا يَرْقُبُوا فِيكُمُ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾.

ومع هذين الأمرين فسياق الآيات يأبى هذا، وفي تفسير ابن عطية بعد

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف (١/٤٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن، للنحاس (٢٠٤/٢).

<sup>(</sup>٣) هو ذكوان بن عبدالله، السمان، مولى أم المؤمنين، جويرية، من كبار علماء المدينة، الحافظ، الحجة، ولد في خلافة عمر، حدَّث عنه ابنه سهيل وغيره، توفي سنة (١٠١).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٣٦/٥)، تهذيب التهذيب (٢١٩/٣). وينظر قوله في: زاد المسير (٣٠/٥٤)، والبحر (١٦/٥).

أن حكى قول النحاس ولم يُسَمِّه، بل قال: قال بعض الناس: هذه في اليهود. أردف ذلك بقوله: وهذا القول، وإن كانت ألفاظ هذه الآية تقتضيه فما قبلها، وما بعدها يرده، ويَتَبَرَّأ منه، ويختلُّ أسلوب القولِ به، وقوله تعالى: ﴿لَا يَرَقُبُونَ ﴾ وصف لهذه الطائفة المُشْتَرِيّةِ يُضَعِّف ما ذهب إليه من قال: إنَّ قوله: ﴿ اَشْتَرَوْا بِعَايَنتِ اللّهِ ﴾ هو في اليهود» (١).

وأمَّا الجواب عن الأمرين السابقين فلا يخفى من سياق قوله تعالى: ﴿لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾ أنَّها أعمُّ وأوسعُ من قوله: ﴿لَا يَرْقُبُواْ فِي تَوْلُه: ﴿إِن يَظَهَرُواْ عَلَيْكُونَ فِي قوله: ﴿إِن يَظَهَرُواْ عَلَيْكُونَ المَذكور مع التي قبلها فتفيد الثانية أنَّ هؤلاء لا يراعون حق الحلف والعهد سواء ظهروا، وكانوا أقوياء أم كانوا مستضعفين وذلك لسوء طَوِيَّتِهم.

وأمَّا كون الوصف ورد في حقِّ اليهود في مقام فلا يعني أنَّه وارد فيهم في كلِّ مقام، وقد جاء عن مجاهد أنَّ الآية نزلت في الأعراب الذين جمعهم أبو سفيان على طعامه(٢).

#### 2650

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ التَّمَرَتِ فَاسَلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ وَلُكَ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ ثُمِّنَافُ أَلْوَنُهُ فِيهِ شِفَآهُ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِهُ لِقَوْمِ يَنْفَكَرُونَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِهُ لِقَوْمِ يَنْفَكَرُونَ ﴿ إِنَّ فِي اللَّهِ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلَّهُ لَقَوْمِ لَيْفَكُرُونَ ﴿ إِنَا لَا لَا حَل : ٦٩].

قال مجاهد ـ رحمه الله ـ: «﴿فِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ ﴾ قال: في القرآن شفاء (٣).

ینظر: المحرر الوجیز (۱۱/۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير مجاهد (٢٧٤/١)، تفسير ابن جرير (٨٦/١٠)، وذكره السيوطي في الدر المنثور وزاد نسبته لابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ (١٣٥/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١٤٠/١٤).

وذكره ابن العربي عن مجاهد، وزاد نسبته للحسن والضحاك<sup>(۱)</sup>. وذكره أبو حيَّان ـ أيضاً ـ وزاد نسبته إلى ابن عباس ـ تَعْطَيُّه ـ والفرَّاء<sup>(۲)</sup> وابن كيسان<sup>(۳)</sup>.

قلت: وأياً كان فهو قول بعيد غاية البعد، قال ابن العربي: «ما أراه يصحُّ عنهم، ولو صحَّ نقلاً لم يصحَّ عقلاً، فإنَّ مساق الكلام كلَّه للعسل، ليس للقرآن فيه ذكر، وكيف يرجع ضمير في كلام إلى ما لم يجر له ذكر فيه "(٤).

والعَجَب أنَّ النَّحاس \_ عفا الله عنه \_ اسْتَحْسَن هذا القول، وقال: «أَيْ: فيما قَصَصْنا عليكم من الآيات والبراهين شِفاءٌ للنَّاس»(٥).

وقد أحسن ابن كثير ـ رحمه الله ـ في تعليقه على هذا القول حين قال: «وهذا القول صحيح في نفسه، ولكن ليس هو الظاهر ههنا من سياق الآية، فإنَّ الآية إنَّما ذكر فيها العَسَل، ولم يُتابع مجاهد على قوله ههنا، وإنَّما الذي قاله ذكروه في قوله تعالى: ﴿وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينٌ ﴾ [الإسراء: ٨٢]»(٢).

ثمَّ استدلَّ للتفسير الصحيح بحديث أبي سعيد الخدري المتفق عليه في قصَّة الرجل الذي استطلق بَطْنُ أخيه إلى أن قال له النبي الله النبي المحدق الله وكذب بطن أخيك»(٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١١٥٧/٣).

 <sup>(</sup>۲) قلت: والذي وجدته في معاني القرآن، للفرآء (۱۰۹/۲) قوله: «ويقال: ﴿فِيهِ شِفَآةٌ لِنَاسِ﴾ يراد بالهاء القرآن، فيه بيان الحلال والحرام».

<sup>(</sup>٣) هو الحسن بن محمد بن أحمد بن كيسان، أبو محمد الحربي، المعمَّر الثقة، وثَّقه بعض الأئمة، توفي سنة (٣٥٨).

ينظر: تاريخ بغداد (٧/٤٢١)، سير أعلام النبلاء (١٣٦/١٦).

ينظر: البحر المحيط (٤٩٧/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١١٥٨/٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن، للنحاس (٨٤/٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير ابن كثير (٢/٥٧٥).

<sup>(</sup>٧) ينظر: صحيح البخاري (١٦٨/١٠ مع الفتح)، مسلم (١٧٣٦/٤).

## المبحث الثاني إخراج الآية عن نظائرها

النَّظائِر: جمع نظير، وهو المماثلُ والشبيهُ(١).

ومن مباحث علم التفسير علم الوجوه والنَّظائر واختلف في الفرق بينهما (٢)، وأياً كان فهو متعلقٌ بالألفاظ المفردة، ومبحثنا هنا يتعلقُ بما هو أعمُّ من ذلك حيث إنَّ الله أنزل كتابه ووصفه بالمثاني كما قال تعالى: ﴿اللهُ زَلَ أَحْسَنَ لَلْحَيْثِ كِنْبَا مُتَشَيِها مِّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم ﴾ والزمر: ٣٣].

<sup>(</sup>١) ينظر: تهذيب اللغة (٣٧٠/١٤ نظر)، الصحاح (٨٣١/٢ نظر).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي (ت: ٥٩٧): "واعلم أن معنى (الوجوه والنظائر) أن تكون الكلمة واحدة ذكرت في مواضع من القرآن على لفظ واحد، وحركة واحدة، وأريد بكل مكانٍ معنى غير الآخر، فلفظ كلِّ كلمة ذكرت في موضع نظيرُ للفظ الكلمة المذكورة في الموضع الآخر، وتفسيرُ كلِّ كلمةٍ بمعنى غير معنى الآخرى هو الوجوه.

فإذن النظائر: اسم للألفاظ، والوجوه: اسم للمعاني،

فكلمة (الأمة) ترد بمعنى: عُصْبة، ومِلَّة، وسِنين الخ فهذه أوجه في معاني الكلمة. وورودُها بمعنى (عُصْبَة) في قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتُ ﴾ [البقرة: ١٤١] وقوله ﴿ أُمَّةٌ مُّةً مَّةً مُقْتَصِدَةٌ ﴾ [المائدة: ٦٦] هذه نظائر لاشتراكها جميعاً في معنى.

واحد يجمعُ بينها. ينظر: نزهة الأعين النواظر (٨٣)، تفسير القرآن الكريم أصوله وضوابطه، د. على العبيد (٤٦).

ومن معاني المثاني أن المعنى الواحد يرد في سياقات مختلفة، وبطرق من الكلام متنوعة، وهي مع ذلك نظائرُ في معناها، وإن تفاوتت في مبناها.

قال الحسن البصري (ت: ١١٠) في تفسير (مثاني) في الآية المذكورة: «تكون السورةُ فيها آيةٌ، وفي السورة الأخرى آية تشبهها»(١).

وإذا عُلِمَ هذا فلا بدَّ من مراعاة النظائر في تفسير القرآن حتى لا يفرَّقَ بينها تفريقاً يُخِلُّ بها.

وفي الأمثلة الآتية أقوال في تفسير بعض الآيات لم يراع فيها نظائرُها.

المثال الأول: قال الله تعالى: ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠].

روي عن الحسن البصري (ت: ١١٠) أنه قال: ﴿ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ ﴾ هي الدنيا، والدنيا دارُ المتَّقين، ومنها يُتَزَوَّدُ إلى الآخرة، وفيها يُطلبُ رضا الله تعالى (٢٠).

وهذا خروج بالآية عن نظائرها من جهتين:

أولاً: أن الآيات الكثيرة المناظِرة لهذه الآية يأتي الثناء فيها على الدار الآخرة.

ثانياً: لم يرد ثناءً ألبتة على الدنيا بَلْهَ أن تذكر معها الآخرة.

انظر مثلاً قوله تعالى: ﴿وَاللَّاارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [الأعراف: 179].

وقوله: ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّأُ أَفَلَا نَمَّقِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٩].

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن جریر (۲۱۰/۲۳)، تفسیر ابن کثیر (۹۳/۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: النكت والعيون (١٨٧/٣)، تفسير السمعاني (١٦٩/٣)، تفسير البغوي (٦٧/٣).

وقـولـه: ﴿وَمَا هَلَاهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَّا إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَلِكَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ﴾ [العنكبوت: ٦٤].

وقوله: ﴿وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَآ إِلَّا مَتَكَ ٱلْفُرُودِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَدٌ والصواب أن المدح في الآية في قوله: ﴿ وَلَيْعَمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ ﴾ عائدٌ على الدار الآخرة.

قال الـزمـخـشـري (ت: ٥٣٨): «﴿ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ دار الآخـرة، فحذف المخصوص بالمدح لتقدُّم ذكره (١٠).

#### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ مَازَدَ ﴾ [الأنعام: ٧٤].

ذكر الله تعالى مجادلة إبراهيم ﷺ لأبيه وقومه في غير موضع من كتابه مبسوطة ومختصرة، وتنوَّعت أساليب هذه المجادلة، ويظهر أنَّ مِن آخرها ما حكاه الله في سورة الأنعام وفيها نوعٌ من الشدة، ولذا قيل: إن المجادلة في الأنعام كانت بعد المجادلة التي حكاها الله في سورة مريم وفيها من التَّلطفِ والتودد ما هو ظاهر، فلمَّا أيس من أبيه حين أظهر تصلُّبه في الشرك، ونابذه أبوه بقوله: ﴿ يَنَا إِنَهُ مِنْ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمْنَكُ وَاهْجُرْنِي مَلِيًا ﴾ [مريم: 13] أغلظ قولَه، وقال: ﴿ إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَلِ مُبِينٍ ﴾ (٢).

ومع تصريح الآيات بأنَّ المخاطَبَ هو أبو إبراهيم ﷺ، وظاهرُها أنَّ اسمه (آزر) إلا أنك تجد خلافاً للسلف ـ رحمهم الله ـ في المراد ب(آزر) في الآية، وهل هو أبٌ لإبراهيم ﷺ حقيقة أو مجازاً؟

قال مجاهد (ت: ۱۰۶)، والسُّدي (ت: ۱۲۸): «ليس آزر أباً لإبراهيم، وإنما هو اسم صنم»(۳).

ینظر: الکشاف (٤٠٨/٢)، البحر (٥/٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير (٣١٢/٧، ٣١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٤٣/٧)، الدر المنثور (٣٠٠/٣). ونحوه عن ابن عباس، وعزاه في الدر لابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): «كأنَّه غلب عليه (آزر) لخدمته ذلك الصَّنم، فالله أعلم»(١).

وقيل: إنَّ (آزر) عمَّ لإبراهيم ﷺ؛ والعمُّ قد يقالُ له: أب، كما حكى الله تعالى عن أولادِ يعقوب ﷺ أنهم قالوا: ﴿نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِعَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعَى ﴾ [البقرة: ١٣٣] ومعلوم أنَّ إسماعيلَ كان عمَّا ليعقوب (٢).

وقيل: (آزر) جدٌّ لإبراهيم ﷺ (٣).

وقيل: بل (آزر) وصفٌ، وليس بعَلَم، ثم اختلفوا في معناه:

قيل: المُخطئ، وقيل: المُغوَج، وقيل: الهَرِم، وقيل: من الأزْر، وهي القوَّة، أو من الوِزْر، وهو الإثمُ (٤٠٠).

وهذه الأقوال الكثيرة بعد التأملِ فيها لا تَعْدو أن تكون دَعاوَى يمكن القولُ إن الحاملَ عليها أحدُ أمرين:

الأمر الأول: ما ذكره بعضهم أن والد إبراهيم على اسمه (تارَح).

روي هذا عن ابن عباس تَعْطَيْعُ ، وغيره (٥).

قال الزجاج (ت: ٣١١): «وليس بين النَّسابين خِلافٌ أنَّ اسمَ أبي إبراهيم (تارَح)، والذي في القرآن يدلُّ على أنَّ اسمه (آزر)»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (٢٨٨/٣) تحقيق: السلامة.

وذكر الرازي وجها آخر، وهو على تقدير مضاف، والمراد (عابد آزر). تفسير الرازي (٣٨/١٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الرازي (۳۸/۱۳)، وفي التحرير والتنوير (۳۱۱/۷) «ونسب هذا إلى محمد بن كعب القرظي»

<sup>(</sup>٣) ينظر: روح المعانى (١٩٤/).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٣١٠/٢)، تفسير الرازي (٣٨/١٣)، روح المعاني (١٩٤/٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المنثور (٣٠٠/٣)، ومثله عنده عن السدي.

<sup>(</sup>٦) ينظر: معانى القرآن، للزجاج (٢٦٥/٢).

الأمر الثاني: الخروج من أن يكون في آباء النبي الله أبّ كافر، ويروون في ذلك: «لم أزل أنْقَلُ من أصلابِ الطاهِرين إلى أرْحام الطَّاهراتِ».

وهذان الأمران مدفوعان ـ ولله الحمد ـ بأسهل ما يكون، فالأمر الأولُ قد كفانا إياه الرازي (ت: ٦٠٥) بقوله: «وأمَّا قولُهم أجمع النَّسابون على أنَّ اسمه كان (تارَح)، فنقول: هذا ضعيف؛ لأنَّ ذلك الإجماع إنما حَصَل لأن بعضَهم يقلِّدُ بعضاً، وبالآخرة يرجعُ ذلك الإجماع إلى قولِ الواحدِ والاثنين، مثل قول وهب، وكعبِ وغيرهما، وربَّما تعلَّقوا بما يجدونه من أخبارِ اليهود والنصارى، ولا عبرةَ بذلك في مقابلةِ صَريح القرآن»(۱).

قلت: ومع هذا فإن ثبت اسم أبي إبراهيم ﷺ (تارح) فجوابه فيما قاله ابن جرير (ت: ٣١٠): «غيرُ مُحالٍ أن يكونَ له اسمانِ، كما لكثيرٍ من الناسِ في دهرنا هذا، وكان ذلك فيما مضى لكثيرٍ منهم، وجائزٌ أن يكونَ لقباً، والله أعلم»(٢).

قال سعید بن عبدالعزیز (ت: ۱۹۷ $)^{(7)}$ : «هو آزر، وهو تارَح، مثل:  $[1,1]^{(2)}$ .

أمَّا الأمر الثاني ـ وقد نسبه الرَّازي إلى الشيعة (٥) ـ فقد نصَّ القرآنُ على كفرِ (آزر) والدِ إبراهيمَ ـ عليه السلام ـ فلا محيدَ عنه، وليس في ذلك

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الرازي (۳۷/۱۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤٤/٧).

 <sup>(</sup>٣) هو سعيد بن عبدالعزيز بن أبي يحيى التنوخي، كان فاضلاً ديناً، مفتي دمشق، وثقه
 ابن معين وغيره، وقد تغيَّر بأخرة.

ينظر: ميزان الاعتدال (١٤٩/٢)، تهذيب التهذيب (٦٠/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤٣/).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الرازي (٣٨/١٣)، وقد تعقبه الألوسي في هذه النسبة، ونسبه للجمِّ الغفير من أهل السنة، وقال «والقول بأنَّ ذلك قول الشيعةِ كما ادعاه الإمام الرازي ناشئ من قلَّة التبع» ينظر: روح المعاني (١٩٤/٧، ١٩٥).

أدنى نقص يلحقُ النبي ﷺ، والحديث المذكور إن صحَّ<sup>(١)</sup> فهو طَهارةُ نسبٍ، إذ ليس في نسبه ﷺ سِفاحٌ، وإنَّما وُلد من نكاحٍ.

قال أحمد شاكر (ت: ١٣٧٧) (٢): «أمّّا أنَّ اسم والد إبراهيم (آزر) فإنه عندنا أمر قطعي الثبوت، بصريح القرآن في هذه الآية بدلالة الألفاظ على المعاني، وأما التأويل والتلاعب بالألفاظ فما هو إلا إنكارٌ مقنعٌ لمضمون الكلام ومعناه، وسواء أكان اسمه في قول أهل النسب نقلاً عن الكتب السابقة (تارَح) أو لم يكن؟! فلا أثر له في وجوب الإيمان بصدق ما نصَّ عليه القرآن، وبدلالة لفظ: «لأبيه» على معناه الوضعي في اللغة. والقرآن هو المهيمن على ما قبله من كتب الأديان السابقة، ثم يقطعُ كلَّ شكِ، ويذهب بكل تأويل الحديثُ الصحيحُ الذي رواه البخاري عن أبي هريرة - رَعِنْ في النبي الله قال: «يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة على وجه آزرَ قَتَرة وغَبَرة، فيقول له إبراهيم: ألم أقل لك لا تعصني. . .» إلخ الحديث (عليس بعد هذا النص مجالٌ للتلاعب (ع)(ه).

قلت: والصواب أن آية الأنعام كنظائرها في القرآن هي في مجادلةِ

<sup>(</sup>۱) ذكره باللفظ السابق الألوسي في روح المعاني (۱۹۵/۷) ولم يعزه، وذكر السيوطي في الدر المنثور (۱۳۳۲/۷) حديثاً طويلاً عن ابن عباس، وعزاه لابن مردويه وفيه: «لم يزل الله ينقلني من الأصلاب الطيبة إلى الأرحام الطاهرة».

<sup>(</sup>٢) أحمد بن محمد شاكر، أبو الأشبال، القاضي، عالم بالحديث، والتفسير، ولد وتوفي بالقاهرة، له عدة تحقيقات من أكبرها تحقيق جزء من مسند الإمام أحمد. ينظر: الأعلام (٢٥٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٢٧٦/٦ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ينظر المعرب، للجواليقي، تحقيق: أحمد شاكر (٣٥٩).

 <sup>(</sup>٥) أغرب السيوطي وتبعه الألوسي حيث ذكرا أنَّ المذكور في القرآن بالكفر والتبرؤ من الاستغفار هو عمُّه، المعبر عنه بالأب مجازاً، والمستغفر له في قوله: ﴿رَّتِ اغْفِرُ لِي وَلِينَـكِ إِبراهيم: ٤١] هو الأب الحقيقي، وليس بآزر.

قال الألوسي: «وكان في التعبير بالوالد في آية الاستغفار، وبالأب في غيرها إشارة إلى ذلك» ينظر: مسالك الحنفا، للسيوطي (٤١٩/٢) ضمن الحاوي للفتاوي، روح المعاني (١٩٥/٧).

إبراهيمَ لأبيه، وحملها على غير ذلك بعيدٌ لا ينبغي المصيرُ إليه(١).

#### 9 6 X 9

المثال الثالث: قال الله تعالى: ﴿ غُلِقَ مِن مَّلَةِ دَافِقٍ ۞ يَغُرُّ مِنْ بَيْنِ السُّلَبِ وَالنَّرَابِ ۞ إِنَّهُ عَن رَجِيدِ لَقَادِدٌ ۞ يَوْمَ ثُبُلَى السَّرَابِدُ ۞ ﴿ [الطارق: ٦ - ٩].

اختلف المفسِّرون ـ رحمهم الله ـ في عَوْدِ الضَّمير في قوله: ﴿عَلَ رَجْبِيهِ ﴾ علامَ يعودُ؟

قيل: يعود على: ﴿ غُلِقَ مِن مَّلَو دَافِقِ ﴿ ثَلَهُ ﴾، ثم اختلف القائلون بذلك في معنى الآية.

فقال مجاهد (ت: ١٠٤): «﴿لَقَادِرٌ﴾ على أَنْ يردَّ النطفةَ في الإِحْلِيل»(٢).

وقال عكرمة (ت: ١٠٥): «إنه على ردِّه في صُلْبِه لقادر»<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن زید (ت: ۱۸۲): «علی رجع ذلك الماء وحبسه حتی لا یخرج) (۱) .

وقيل: بل الضمير يعود على الإنسان، واختلفوا أيضاً في معنى الآية.

فقال الضحاك (ت: ١٠٥): «إن شئتُ رددته كما خَلَقَتُه مِن ماءٍ» (٥٠).

وعنه أنه قال: «إن شئتُ رددتُه من الكِبر إلى الشَّباب، ومن الشَّبابِ إلى الصِّبا، ومِن الصَّبا إلى النطفة»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير (٣١١/٧).

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر مجاهد (۷٤٩/۲)، تفسیر ابن جریر (۳۰/۱٤۵).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٣٠/ ١٤٥)، وذكره السيوطي في الدر (٤٧٦/٨) وزاد نسبته إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٠٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المرجع السابق، وذكره ابن القيم في التبيان (ص ١٣٥) وعزاه إلى مقاتل.

وقال قتادة (ت: ۱۱۷): «إنَّ الله تعالى ذكره على إعادته وبعثه بعد مماته لقادر»<sup>(۱)</sup>، ونحوه عن الحسن (ت: ۱۱۰)<sup>(۲)</sup>.

وهذا القولُ الأخيرُ هو الموافقُ والمعهودُ من طريقة القرآنِ من الاستدلال بالمبدأ على المعادِ، وغيرُه من المعاني المذكورة ضعيفٌ ليس له نظيرٌ في القرآنِ، ولا أنكره أحدٌ حتى يُقيمَ سبحانه وتعالى الدَّليلَ عليه (٣).

قال الألوسِي (ت: ۱۲۷۰) ـ عن قولي مجاهد وعكرمة السابقين ـ: «وليس بشيء، ومثلُه كونُ المعنى على تقديرِ كونه للإنسان أنَّه عزَّ وجلَّ على ردِّه من الكبرِ إلى الشَّبابِ لقادرٌ كما روي عن الضحاكِ» (٤)(٥).



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير عبدالرزاق)، (تفسير ابن جرير (۱٤٦/٣٠)، وذكره في الدر المنثور (٤٧٥/٨) وزاد نسبته إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) ذكره عنه في الدر المنثور (٨/٤٧٥) وعزاه إلى ابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) اعتمد ابن جرير في ترجيح قولِ قتادة على دلالة السياق في قوله ﴿ يَوْمَ ثُبُلُ السَّرَآيِرُ ﴿ ١٠ الطارق: ٩]، ودلالة السياق أحد أوجه سبعة ذكرها ابن القيم في تضعيف القول، والشاهد من الأوجه هو إخراج الآية عن نظائرها، كما بُيِّن.

ينظر: تفسير ابن جرير (١٤٦/٣٠)، التبيان، لابن القيم (١٣٥، ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعانى (٩٩/٣٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: مثال آخر في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنِّ أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ﴾ [المائدة: ٢٩] عند تفسير ابن جرير (٢١٦/١٠، ٢١٧).

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ [الأنعام: ٧٣] ينظر: المثال الثاني من المبحث الأول في الفصل الثاني من الباب الثاني من هذه الرسالة.

# VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



# المبحث الثالث توهمُ أنَّ آيةً نظيرُ آية أخرى

من أنواع تفسيرِ القرآنِ بالقرآنِ أن تجمعَ النظائرَ من الآياتِ ليتبين ما قد يخفى في أيةٍ من خلال آية أخرى، والقول بأن هذه الآية هي نظير الآية الأخرى فيه مدخلٌ واسعٌ للاجتهادِ (١)، وقد سَبَقَ في المبحثِ السَّابقِ أن مِن أسبابِ شذوذِ بعضِ الأقوالِ في تفسيرِ بعضِ الآياتِ أنه لم يُراعَ عند تفسيرها نظائرُها في المعنى حيث أخرِجَت عن نظائرها، وباللازمِ أن يكونَ مِن أَسْبابِ الشذوذ أيضاً أن تفسر الآية بما يتوهمُ أنه نظيرٌ لها، وهو ليس كذا، ولهذا أمثلة:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِمًا وَأَنَّابَ ﴾ [ص: ٢٤].

اَختَلَفُ المَفْسُرُونُ فَي المَرَادُ بَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَكُنَّ رَاكِعًا ﴾ \_ هو ركوع أم سجود؟

ومنشأ هذا الخلافِ - فيما يَظهر - هو الجمعُ بين الخرُورِ الذي هو الشَّقوطُ من قيامِ (٢)، والركوعُ الذي هو مجرَّدُ الانحناءِ،

<sup>(</sup>١) ينظر: قواعد الترجيح، لحسين الحربي (٣٢١/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تهذيب اللغة (٦٤/٦ خرّ)، المفردات (ص ١٤٤).

وانخِفاض الرأس(١).

والجمهور على كون المعنى سجوداً، وقد يُعبَّرُ عن السجود بالركوع، لا سيَّما مع قوله (خرَّ).

قال ابن العربي (ت: ٥٤٣): «لا خلافَ بين العلماء أنَّ الركوعَ هاهنا السجود؛ لأنَّه أخوه؛ إذ كلُّ ركوعِ سجود، وكلُّ سجودٍ ركوعٌ»(٢).

والخلاف الذي نفاه ثابت قال الطاهر بن عاشور (ت: 1 "N9") بعد نقله عبارة ابن العربي السابقة: «الخلاف موجودٌ» ( $^{(\text{T})}$ ).

والخلاف المذكور في ذلك على قولين:

أحدهما: مَن يَبْقى مع لفظ الرُّكوع، ويقول المراد بالرُّكوع ظاهرُه، والذي حصلَ من داودَ ﷺ ركوعٌ مجرَّد، لم ينته فيه إلى الأرض (٤٠).

قال الطاهر بن عاشور (ت: ١٣٩٣): «والمعروفُ أنَّه ليس لبني إسرائيل سجودٌ بالجبهةِ على الأرض»(٥٠).

الثاني: مَنْ حملَ الركوعَ على الصَّلاةِ التامةِ.

قالوا: لأنَّ الركوعَ يجعلُ عبارة عن الصلاةِ كما في قوله تعالى: ﴿ وَآزِكُنُواْ مَعَ ٱلرَّكِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣](٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: تهذيب اللغة (٣١١/١ ركع)، المفردات (ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (١٦٣٩/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التحرير والتنوير (٢٤٠/٢٣).

<sup>(</sup>٤) أخذ أبو حنيفة \_ رحمه الله \_ من هذه الآية أنَّ الركوع يقومُ مقام السجودِ في سجدة التلاوة.

ينظر: الكشاف (٣٧١/٣)، تفسير الرازي (١٩٨/٢٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: التحرير والتنوير (٢٣/٢٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإجماع في التفسير (ص ٣٨١).

قال الزمخشري (ت: ٥٣٨): «ويجوز أن يكونَ قد استغفر اللَّهَ لذنبه، وأحرمَ بركعتي الاستغفار والإنابة (١)، فيكون المعنى: وخرَّ للسُّجودِ راكعاً، أي: مصلياً؛ لأنَّ الركوعَ يجعَلُ عبارةً عن الصلاة»(٢).

قلت: وهذا القول لم أقف على من قال به من السلف، وهو مخالفٌ لظاهر السنَّة فإن النبي الله حين سجد سجدة (ص) قال: «سَجَدَها داودُ ﷺ توبةً، ونسجدها شكراً».

وعمدةُ القولِ تنظيرُه بآية البقرة المذكورة، وهو تنظيرٌ مردودٌ لا داعي له قال الألوسي (ت: ١٢٧٠): "ومن فسَّر: ﴿وَخَرَ رَاكِعًا﴾ بـ(خرَّ للسجودِ مُصلِّياً) ذهبَ إلى أنَّ ما وقع من داودَ ﷺ صلاةٌ مشتملةٌ على السُّجودِ، وكانت للاستغفارِ، وقد جاء في شريعتنا مشروعيةُ صلاةٍ ركعتين عند التوبةِ لكن لم نقف في خبرٍ على ما يشعرُ بحمْلِ ما هنا على صلاةِ داود ﷺ لذلك، وإنما وقفنا على أنه سجد»(٤).

# 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنَّ عِندِى مَا نَسْتَمْجِلُونَ بِدِه لَقُضِيَ الْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ [الأنعام: ٥٨].

قال ابن جريج (ت: ١٥٠): ﴿بلغني في قوله: ﴿لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ﴾، قال:

<sup>(</sup>۱) يشيرُ ـ رحمه الله ـ إلى حديث علي بن أبي طالب عن أبي بكر الصديق ـ رضي الله عنها ـ: «ما من رجل يذنبُ ذنباً ثم يقومُ فيتطهرُ، ثم يصلي، ثم يستغفرُ الله إلا خُفِرَ له، رواه الإمام أحمد (٢/١، ١٠)، والترمذي (٢٢٨/٥)، وابن ماجه (٤٤٦/١)، والحديث له عدة طرق، قال ابن كثير: «وبالجملة فهو حديث حسن»

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكشاف (۳۷۱/۳).

<sup>(</sup>٣) ينظر: سنن النسائي (١٥٩/٢)، قال ابن كثير (١٠/٧): «تفرد بروايته النسائي، ورجال إسناده كلهم ثقات»، وذكره في الدر المنثور (١٦٥/٧) وزاد نسبته إلى ابن مردويه، وقال: بإسناد جيد.

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعانى (١٨٤/٢٣).

ذُبِحَ الموتُ»(١).

وهذا القولُ لا يتلاءمُ مع الآية قال عنه ابن عطية (ت: ٥٤٦): «ضعيفٌ جداً لأن قائله سمع هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْمُشْرَةِ إِذْ قُضِى الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفَاتِ ﴿ [مريم: ٣٩] وذبح الموتِ هنا لائقٌ فنَقَلَه إلى هذا الموضع دون شَبَه»(٢).

وقال أبو حيان (ت: ٧٤٥): «لا يصحُّ، ولا له هنا معنى»(٣).

وابن جرير يعني بالقصة حديث أبي هريرة وغيره في ذبح الموت وقد ذكره من عدة طرق عند تفسير آية مريم المشار إليها وفي آخره: «ثم ينادي يا أهل النار خلود فلا موت، ويا أهل الجنة خلود فلا موت»، قال: ثم قرأ: «﴿ وَأَنذِرْهُمْ بَوْمَ لَلْمَسْرَةِ إِذْ فَينِيَ اَلْأَمْرُ ﴾ (٥٠).

فتبين بعد هذا أن سبب ضعفِ هذا القولِ توهم أن آية الأنعام كآية مريم، ونقل تفسير الآية الثانية للأولى.

أمًّا معنى الآية فالله تعالى يقول لنبيه الله الله عنى الآية فالله تعالى يقول لنبيه الله الأمرَ عند الحليم اليّ لأوقعتُ بكم ما تستحقونه من العقوبة ولكن الأمرَ عند الحليم

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (١١/٠٠٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: المحرر الوجيز (۲۹۹/۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (١٤٦/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن جرير (١١١/٤٠٠ ط. شاكر).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن جرير (٨٨/١٦ ط. البابي).

الصَّبورِ وهو أعلمُ بالظالمين (١).

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿وَءَايَةٌ لَهُمُ اَلَيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴿ إِن ٣٧].

قَـال قَــتـادة (ت: ١١٧): ﴿ ﴿ وَءَايَدُ لَهُمُ ٱلۡيَٰلُ نَسۡلَتُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظَلِمُونَ ﴿ ﴾ قال: يولِج الليلَ في النهارِ، ويولِج النهارَ في الليلَ (٢٠).

فقد فسَّر قتادة ـ رحمه الله ـ (السَّلخ) بالإيلاج، وجعل آية يس نظيرَ آية آلِ عِمرانَ: ﴿ وَلَهُ اللَّهَارِ وَلَوْلِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْتَلِّ ﴾ [۲۷]، وغيرِها من الآياتِ التي ذكرَ اللَّهُ فيها إيلاجَ اللَّيل في النهارِ، وإيلاجَ النَّهار في الليل، وهذا يدفَعُه المعنى المذكورُ للفعلين.

قال الراغب (ت: ٥٠٢): «السَّلْخ: نزْعُ جِلْدِ الحيوانِ وقال تعالى: ﴿ فَسَلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ ﴾ أي: ننزَعُ »(٣).

وقال في مادة (ولج): «الوُلُوج: الدُّخول في مضيق، قال: ﴿حَتَى يَلِجَ المُّحَلَلُ فِي سَمِّ اَلْخِيَالِاً﴾، وقوله: ﴿يُولِجُ النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهُ عَلَّ وجلَّ عليه العالم من زيادةِ الليلِ في النهارِ، وزيادةِ النهارِ في الليل»(٤٠).

ولأجل ما بين الفعلين من الاختلاف، وتباين المعنى عقّب ابن جرير (ت: ٣١٠) على ما قاله قتادة فقال: «وهذا الذي قاله قتادة في ذلك عندي مِن معنى سلْخ النّهارِ مِن اللّيل بعيدٌ، وذلك أن إيلاجَ اللّيل في

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (١٣٦/٢)، تفسير السعدي (٢٥٩ نحقيق: اللويحق).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٣°)، وذكره السيوطي في الدر المنثور (٥٦/٧) وفيه (قال كقوله: ﴿يُولِجُ ٱلنِّسَـلَ﴾ وزاد نسبته إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المفردات (٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المفردات (٥٣٢).

النَّهارِ إنما هو زيادةُ ما نقصَ من ساعاتِ هذا في ساعاتِ الآخرِ، وليس السَّلْخُ مِن ذلك في شيء، لأنَّ النهارَ يُسْلَخُ مِن اللَّيلِ كلِّه، وكذلك الليلُ مِن النَّهارِ كلِّه، وليس يولِجُ كلَّ اللَّيل في كلِّ النهارِ، ولا كلَّ النهارِ في كلِّ اللَّيل»(١).

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): "وهذا الذي قاله ابن جرير حقٌ» (٢)(٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٣)٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٦/٥٧٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر مثال ذلك ـ أيضاً ـ في:

تفسير قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةٌ خَلِيئِينَ﴾ [البقرة: ٦٥] تفسير ابن جرير (١٣٢/١ ط الحلبي).

وتفسير قوله تعالى: ﴿وَيَشَنَّلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ﴾ [الإسراء: ٨٥] غرائب التفسير (٦٤٠/١).

# المبحث الرابع الوقوفُ مع الظاهرِ وعدم ملاحظةِ مقصد الشارعِ

أنزل اللَّهُ كتابَه على محمد الله وجعل شريعته أكملَ الشرائعِ وأتَّمها، وله عزَّ وجلَّ في كلِّ حُكْم حِكَمٌ وأشرار، اجتهد العلماء ـ رحمهم الله ـ في استنباطها والوقوف عليها بما سمَّوه بأسرارِ التشريع، أو مقاصدِ الشرع، ونحو ذلك، وهي مبثوثة في كلامِهم، وربَّما أفردوها بشيء من التصنيف(١).

وجماعُ أسْرارِ الشرعِ ومقاصدُه فيما لخَّصه ابن القيم (ت: ٧٥١) ـ رحمه الله ـ بقوله: «فإنَّ الشريعةَ مبناها وأساسُها على الحِكَم، ومصالحِ العِبادِ في المعاشِ، والمعادِ، وهي عَدْلٌ كلُّها، ورحمةٌ كلُّها، ومصالحُ كلُّها، وحكمةٌ كلُّها، فكلُّ مسألةٍ خرجت عن العدلِ إلى الجورِ، وعن الرَّحمةِ إلى ضدِّها، وعن المصلحةِ إلى المفسدةِ، وعن الحكمة إلى العبثِ، فليست من الشريعةِ، وإن أدخلت فيها بالتأويل»(٢).

والقارئ في التفسير يَجِدُ أقوالاً وقفت مع ظاهرِ النَّص القُرآني مُغْفِلةً مَقْصِدَ الشَّرع، وحِكْمَة التشريع، ولهذا أثرُه لا سِيَّما في آياتِ الأحكامِ العَمَلِية، ومن أمثلة ذلك ما يلى:

<sup>(</sup>١) ينظر بحثٌ مسهب في مقاصد الشريعة وتدرج التأليف فيها في كتاب (مقاصد الشريعة الإسلامية) د. محمد اليوبي.

<sup>(</sup>۲) ينظر: أعلام الموقعين (۳/۳).

المثال الأول: قال تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلْنَقُمْ طَآيِفَةٌ مِنْهُم مَعَكَ﴾ [النساء: ١٠٢].

أمر الله تعالى نبيّه محمداً الله إذا كان في الصحابة في حال الخوف أن يقسم الجيش طائفتين، طائفة تقومُ للصلاة معه، وطائفة تقومُ وجاه العدوِّ للجراسة، فيصلي بالطائفة ركعة، ثم تُتِمُّ لنفسها ركعة، وتأتي الطائفة الأخرى فتلحق بالنبي الله في الركعة الثانية، وتقضي لنفسها الرَّكعة التي فاتتها، كلُّ هذا حِرْصاً على صلاة الجَماعة، مع ما يَفوتُ من كثيرٍ من الشروط، والواجباتِ(۱).

والآية خطاب للنبي ﷺ ولعُموم الأمة من بعده.

قال ابن عطية (ت: ٥٤٦): «قال جمهورُ الأمّة: الآيةُ خِطابٌ للنبي ﷺ، وهو يتناولُ الأمراءَ بعدَه إلى يومِ القيامةِ.

وقال أبو يوسف (٢)، وإسماعيل بن علية (٣): الآية خصوص للنبي هي الآن الصلاة بإمامة النبي الله الإعوض منها، وغيره مِن الأمراء منه العِوضُ، فيصلي الناسُ بإمامَين، طائفةٌ بعد طائفةٍ، ولا يحتاج إلى غير ذك» (٤).

قلت: وما ذكره عن أبي يوسف هو إحدى رواياتٍ ثلاثٍ عنه (٥)،

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (١٩٨ ط. اللويحق).

<sup>(</sup>٢) هو يعقوب بن إبراهيم، الكوفي، ولد سنة (١١٣)، وأخذ الفقه عن أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ توفي سنة (١٨٢).

ينظر: مناقب أبي حنيفة وصاحبيه (٥٧)، السير (٨/٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) هو إسماعيل بن إبراهيم بن مِقْسم، المشهور بابن علية، وهي أمه، الحافظ، المفتي، من رجال الكتب الستة.

ينظر: تاريخ بغداد (٢٢٩/٦)، تهذيب التهذيب (٢٧٥/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز (٢/١٠٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (٣٧/٣).

ونُسبَ أيضاً إلى الحسنِ بن زيد (١) وعمدته الوقوف مع ظاهر الخطابِ في قوله: (كنتَ)، مع ما لإمامة النبي على من خصوصيةٍ.

ولا يخفى أن كلَّ هذا لا يقوى على تخصيصِ صلاة الخوفِ بحضرة النبي الله ولذا ضعِّف هذا الاستدلال(٢)، وعدَّ شاذا من القول

قال الشوكاني (ت: ١٢٥٠): «وشذَّ أبو يوسف، وإسماعيل بن علية فقالا: لا تُصلَّى صلاةُ الخوفِ بعد النبي اللهُ الأنَّ هذا الخطابَ خاصٌ بالرسول اللهُ اللهُو

قلت: والشارع الحكيمُ له قصدٌ في إقامة الصلاةِ خلف إمام واحدٍ في الحربِ ما أمكنَ، لما في ذلك من جمع الجيشِ، وتوحيد الصف، وإرعابِ، وإغاظةِ العدوِ، ويستوي في هذا الغرضِ كونهم خلف النبي هي، أو خلف غيره من أمراء المسلمين، ولذا صلاها الصحابةُ غيرَ مرةٍ بعد وفاة النبي هي، وكيف يخصُّ الحكم بالنبي هي ولنا فيه الأسوةُ الحسنةُ، وأمرنا باتباعه، وقد قال هي: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (٤).

قال النووي (ت: ٦٧٦): «ثبتت الآثارُ الصحيحةُ عن جماعةِ من الصحابةِ تَعْلَيْهُ أنهم صلوها في مواطن بعد وفاة رسول الله في مجامع بحضرة كبارِ من الصحابة، ممن صلاها عليُّ بن أبي طالب تعلیُّ في حروبه بصفینَ وغیرها، وحضرها من الصحابةِ خلائقُ لا ینحصرون منهم سعد ابن أبي وقاص، وأبو موسى الأشعري، وعبدالرحمن بن سمرة، وحذيفةُ، وسعيد بن العاص وغيرهم، وقد روى أحاديثهم البيهقيُّ، وبعضها

<sup>(</sup>۱) هر الحسن بن زيد بن الحسن بن علي بن أبي طالب، أبو محمد شيخ بني هاشم في زمانه، ولد في المدينة، وتوفي بالحاجز قريب المدينة سنة (١٦٨).

ينظر: تاريخ بغداد (۲۰۹/۷)، تهذيب التهذيب (۳۷۹/۲).

وينظر قوله في روح المعاني (١٣٤/).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٢٠٠/٢) ط. السلامة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير (٥٠٨/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: صحيح البخاري (١١١/٢) مع الفتح.

في سنن أبي داود وغيره، قال البيهقي: والصحابة الذين رأوا صلاة النبي الله في الخوف، لم يَحْمِلها أحد منهم على تخصيصها بالنبي الله ولا بزمنه، بل رواها كلُّ واحد، وهو يعتقدُها مشروعة على الصفة التي رآها»(١).

فالصواب بعد هذا كله، والذي يقتضيه النصُّ هو عموم الحكم، وبقاؤه في مشروعية صلاة الخوفِ إذا وُجِدَ سببها خلف كلِّ من ولاَّه الله أَمرَ المسلمين في الغزو إلى قيام الساعةِ.

# 

وقال تعالى: ﴿ وَكُلِّبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَنَا ﴾ [الإسراء: ٣٣].

أَخَذَ بِظُواهِرِ هذه الآيات النخعيُّ، والشعبيُّ، وأصحابُ الرأي فقالوا: يقتلُ المسلمُ بالذميِّ خاصةً (٢).

وأيَّدوا هذا الظاهر بما رُوي عن النبي الله أنه أقاد مسلماً بذميِّ، وقال: «أنا أحقُ مَن وَفي بذمَّته»(٣).

وذكروا هذا عن عمرَ، وعليِّ، وعبدِ الله بن مسعود تَطْطُّيه .

ینظر: المجموع (٤٠٥/٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (۱۷۳/۱)، بداية المجتهد (۳۹۹/۲)، بدائع الصنائع (۲۳۷/۷)، تفسير البغوي (۱٤٤/۱)، المغني (۲۹۲/۱۱).

<sup>(</sup>٣) يأتي تخريجه قريباً.

قال أبو بكر الجصّاص (ت: ٣٧٠): «فهؤلاء الثلاثة أعلامُ الصحابةِ، وقد رُوي عنهم ذلك، وتابعهم عمرُ بنُ عبدالعزيز عليه، ولا نعلمُ أحداً من نظرائهم خلافه»(١).

وقاسوا هذا ـ أيضاً ـ على قطع المسلم بسرقةِ مالِ الذمِيِّ (٢).

قلت: وهذا القولُ مخالفٌ لما ثبت في صَحيح البخاري من حديث أبي جحيفة عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنهما ـ عن النبي الله أنه قال: «وأن لا يقتلَ مسلمٌ بكافر»(٣).

وهذا نصَّ في الموضوع، ولذا لما بلغ الإمامَ أحمدَ قولُ الشعبي والنخعي السابقُ قال: «سبحان الله، ما هذا القولُ؟! واستبشعه، وقال: النبي على يقول: يُقتل بكافر، فأيُّ شيء أشدُّ من هذا؟!»(٤٠).

وهذا القولُ مع المخالفةِ المذكورةِ هو بعد التأمُّلِ معارِضٌ لمقصودِ الشارع في منع أن يُقاد المسلمُ بالكافرِ وذلك من وَجهين:

الأول: عدم المساواة؛ إذ لا مُساواة بين المسلم والكافر ذِمِّياً كان أو غيرَه، فالكفرُ حَطَّ منزلته، ووضع مرتَبَته (٥).

وهو معارضٌ لمفهومِ قولِ النبي ﷺ: «المسلمون تتكافأ دماؤهم» (٢)(٧). الثاني: أن المتقرر في باب الحدودِ، وكذا القصاص أنها تُدْرأ

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٧٥/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٧٨/١)، بداية المجتهد (٣٩٩/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صحيح البخاري (٢٦٠/١٢ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المغنى (٤٦٦/١١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٦١/١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: مسند الإمام أحمد (١١٩/١)، وسنن أبي داود (٦٦٧/٤)، كتاب الديات، باب، (أيقادُ المسلمُ بالكافر).

<sup>(</sup>٧) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٧٧/١).

بالشبهاتِ، ووجودُ الكفرِ في الذِّمِّي شُبهةٌ، ومع الشُّبهةِ لا يتَّجه القَوَد<sup>(١)</sup>.

وأما ما استدلُّوا به من أنَّ النبي ﷺ «أقاد مُسْلِماً بذِمِّي» فهو ضَعيفٌ. بل قال الإمامُ أحمدُ: «ليس له إسناد»(٢).

وأمَّا ما وَرَد عن الصَّحابةِ المذكورين أو غيرِهم فالجوابُ عنه أن يُقال: إنه لا قولَ لأحدِ بعد قولِ رسولِ الله ، وغايةُ ما يقالُ عنه إن صحَّ عنهم: إنه لم يَبْلُغُهم قولُ النَّبي ﴾.

وأما قياسهم القود من المسلم على قَطْع يدِه بسرقَةِ مالِ الذِّمِّي ففرِّقَ بينهما بأنَّ القصاصَ تُشْتَرطُ فيه المساواةُ بخلافِ السَّرِقة.

والأحسنُ مِن هذا أن يقالَ: إنه قياسٌ في مقابلةِ النَّص فلا اعتبارَ له (٣).

وبعد هذا يتبينُ أن القولَ بتعميم الآيةِ، والقولَ بأنها تتناول قتلَ المسلم بالذمي (٤) لا يصح من وجوه مِن أَبَرَزِها مخالفةُ مَقْصدِ الشَّرع، قال ابن كثير: «ولا يَصِحُّ حديثُ ولا تأويلُ يُخالفُ هذا» (٥).

# 

<sup>(</sup>۱) فائدة: قال في فتح الباري (۲۹۲/۱۲) اذكر أبو عبيد بسند صحيح عن زُفَر أنه رجع عن قولِ أصحابه فأسند عن عبدالواحد بن زيادِ قال: قلت: لرُفَر إنكم تقولونَ تدرأ الحدود بالشبهاتِ فجئتم إلى أعظم الشبهات فأقدمتم عليها ـ المسلمُ يقتلُ بالكافر ـ، قال: فاشهد على أنى رجعتُ عن هذا».

<sup>(</sup>٢) ينظر: المغني (٢١/٤٦٧).

والحديث رواه الدارقطني (٣/٣٥) والبيهقي في السنن الكبرى (٣٠/٨)، قال الدار قطني «لم يسنده غيرُ إبراهيم بن أبي يحيى، وهو متروك الحديث، والصواب عن ربيعة عن ابن البيلماني مرسل عن النبي ﷺ، وابن البيلماني ضعيفٌ لا تقوم به حجةٌ إذا وصل الحديث فكيف بما يرسله، والله أعلم؟».

قال أبو عبيد: «وبمثل هذا السند لا تسفك دماءُ المسلمين» ينظر: فتح الباري (٢٦٢/١٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح الباري (٢٦٢/١٢).

<sup>(</sup>٤) فائدة: الخلاف السابق إنما هو في قتل المسلم بالذمي، بخلاف الحربي المستأمن فلا يقتلُ به إلا ما ذكر عن أبي يوسف أنه يقتل به أيضاً. ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (١٧٨/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير ابن كثير (١/٤٩٠ ط. السلامة).

المثال الشالث: قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ الِلْهُ قَرْآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَأَلْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ عَلَيْهَا وَالْمُؤْمُمُ وَفِي الرِّقَابِ وَٱلْمَسْكِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱبْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللّهُ وَٱللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قسَّم اللَّهُ تعالى الصدقةَ الواجبةَ في هذه الأصنافِ الثمانِيَةِ، وجاءت هذه الآية رداً على الذين لَمَزوا رسولَ الله الله في قسمةِ الصَّدقاتِ، دفعاً لطعنهم، وقطعاً لشَغَبِهِم (١).

وظاهرُ اللفظِ أنَّ الزكاةَ تُقْسَمُ بينَ الأَصْنافِ الثمانيةِ المذكورينَ في الآيةِ، وإلى هذا ذهب الشافعي (ت: ٢٠٤)(٢) وهو رواية عن الإمام أحمد (ت: ٢٤١)، وهو قولٌ لبعض السلف(٣).

والقول الثاني في معنى الآية \_ وهو ما عليه الجمهور \_ أن الآية سيقت لبيان الأصناف التي يجوز دفع الزكاة إليهم لا تعيين الدفع إليهم ومقصود الشرع وهو سَدُّ الحاجة يؤيدُ هذا.

ومن حيث الدليل فالله تعالى يقول: ﴿إِن تُبْـدُوا اَلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِيٍّ وَإِن تُبْـدُوا اَلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِيٍّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا اَلفُـهَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴿ [الْبقرة: ٢٧١].

وفي حديث معاذ \_ تَعْلَيْهُ \_ لما بعثه إلى اليمنِ قال له النبي ﷺ: «أعلمهم أنَّ عليهم صدقة، تؤخذ من أغنيائهم، فتردُّ في فقرائهم»(٤).

فعلم من هذا جواز صرف الزكاة إلى صنف واحد والاقتصار عليه قال ابن عباس ـ تَطْلِيُّهُ ـ: «إِنَّمَا اللهُ تَباركُ وتعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلَّفُ عَرَآهِ وَالْمَسَكِينِ ﴾ وكذا وكذا لئلا يجعلها في غير هذه الأصناف»(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: فتح القدير (٣٧١/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأم (٧١/٧، ٧٧، ٨٣)، (٣٣/٧).

<sup>(</sup>٣) روي ذلك عن عكرمة وعمر بن عبدالعزيز والزهري وداود، واختاره أبو بكرٍ من الحنابلة رحمهم الله. ينظر: المغنى (١٢٨/٤)، المجموع (١٨٥/٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٦١/٣ مع الفتح)، مسلم (٥٠/١)، رقم الحديث (١٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: كتاب الأموال، لأبي عبيد (ص ٥٧١).

ولكن ينبغي أن يُراعَى بعدَ جَوازِ الاقتصارِ على صِنْفِ واحدٍ حاجةً المُعْطَى، وكثرةَ المالِ وقلَّته (١).



<sup>(</sup>۱) ينظر: المرجع السابق (ص ۷۷ه)، وينظر بحث مسهب في كتاب الزكاة، د. القرضاوي (۲۸۲/۲ ـ ۲۹۶).

فائدة: المنقول عن الشافعي ـ رحمه الله ـ ومن قال بقوله هو استيعاب الأصناف الثمانية، وأن يُدفعَ إلى ثلاثة فصاعداً من كلِّ صنفٍ؛ لأنَّ أقلَّ الجمع ثلاثة. ينظر: المراجع السابقة.

# المبحث الخامس اعتبار فَيدِ في الآية دلَّ الدليلُ على إلغائه

هذا المبحثُ هو في جملته وقوفٌ مع الظَّاهر، وعدمُ ملاحظةِ مقصد الشَّارع الذي سبق تناوله في المبحث السَّابق، إلا أن إفراده بمبحث لأجلِ أن يرى القارئ كيف أن قيداً مذكوراً ألغاه الشَّارعُ؟ وقد يكون دليل إلغائه واضحًا من سياق الآية، أو من خلال نظرٍ في دليلٍ خارجي ثمَّ يأتي من يعتبره؛ فلا يتفطنُ لإلغائه فيقع الشُّذوذ في القول من هذه الناحية. وأمثلة ذلك:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوَا أَضْعَمَاهَا مُضَمَاعًا مُضَاعَفَةً وَاتَّـقُوا اللّهَ لَمَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ۞﴾ [آل عمران: ١٣٠].

ينهى اللَّهُ ـ سبحانه وتعالى ـ عبادَه عن أكلِ الرِّبا على طريقة أهل الجاهليَّة، بحيث إذا حَلَّ الأَجَلُ قالوا للمستدين: إمَّا أن تقضِيَ، وإمَّا أن تُربِيَ، فإن قضاه، وإلا زاده في المدَّة، وزاده الآخَرُ في القَدْرِ (١).

فيحصل من الشَّيء القليلِ المالُ الكثيرُ، وهو معنى قوله: ﴿أَضَعَنْهَا مُضَاعَفَةً ﴾ ف﴿أَضَعَنْهَا ﴾ حال من (الربا)، و(مضاعفة) صفة لها، وهذه الحال لا مفهوم لها، وليست قيداً في النهي، إذ ما لا يقع أضعافاً مضاعفةً مساوٍ

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (١١٧/٢ ط. السلامة).

في التحريم لما كان أضعافاً مضاعفةً (١).

وهو قَيْد سيق مساق التشنيع لما وصل إليه ظلمُ الربا في الجاهلية، ولا يفهم البتة أنَّ الرِّبا إذا كان أقلَّ من ضعفِ رأس المال أنه ليس بمحرَّم، كيف وقد قال الله تعالى: ﴿وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُبُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا الله تعالى: ﴿وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُبُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٩]؟.

قال ابن عاشور (ت: ١٣٩٣) ـ عن آية آل عمران ـ: "ويظهر أنها أوَّل آية نزلت في تحريم الربا، وجاءت بعدها آية البقرة، لأنَّ صيغة هذه الآية تناسبُ ابتداء التشريع، وصيغة آية البقرةِ تدلُّ على أنَّ الحكم قد تقرَّر" (٢).

فائدة: للدكتور: محمد عبدالله دراز ـ رحمه الله ـ بحث هو محل نظر في أنَّ القرآن الكريم سلك منهجاً تدريجياً في تحريم الربا قريباً من المنهج الذي سلكه في تحريم الخمر حيث مرَّ كلاهما في أربع مراحل تشريعية.

المرحلة الأولى: بيان أنَّ الربا لَا ثواب له عند الله في قوله تعالى: ﴿وَمَا عَانَيْتُم مِن رِبُنَا لِيَرْبُواْ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ

وَهِي نَظِيرِ آية الخمر المكية: ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَبِ لَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَّرًا وَيِزْقًا حَسَنًا ﴾ [النحل: ٦٧].

المرحلة الثانية: كانت درساً من سيرة اليهود الذين حرم عليهم الربا فأكلوه، ومقتضى الدرس أن يترك المسلمون الربا؛ فهو تحريم بالتعريض لا بالتصريح، نظير قوله تعالى: في الخمر: ﴿قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آكَبُرُ مِن نَفْعِهِماً ﴾ [البقرة: ٢١٩].

المرحلة الثالثة: لمَّا ترقبت النفوسُ تحريمَ الرِّبا جاء التحريمُ المقيَّدُ الجزئي، وهو الربا الفاحش، الذي يتزايدُ حتى يصير: ﴿أَضْعَنْهُا مُّفَهُكُهُ، نظير الخمر الذي حرِّم في أوقات الصلوات بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ الطَّكَلُوةَ وَأَنتُم سُكَرَىٰ﴾ [النساء: 23].

المرحلة الرابعة: وفيها النهي الحاسِم بقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَثُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّيَّوَا إِن كُنتُم مُثَّقِمِنِينَ ﴿ إِلَهُ الْبَقْرَةِ: ٢٧٨].

ينظر: دراسات إسلامية: الربا في الإسلام والقانون الوضعي، للدكتور: محمد دراز (١٥٦ ـ ١٥٩) نقلاً عن: المرجعية العليا في الإسلام للقرآن والسنة. د. يوسف القرضاوي.

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٧/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير (٨٦/٤).

قلت: ومع هذا كلُّه وُجِدَ من وقف مع القيد المذكور في الآية، وزعم أن الربا المحرم هو الذي يكون على جهة الأضعاف المضاعفة.

قال أحمد شاكر (ت: ١٣٧٧): "والمتلاعبون بالدين من أهل عصرنا، وأولياؤهم من عابدي التشريع الوثني الأجنبي - بل التشريع اليهودي في الربا - يلعبون بالقرآن، ويزعمون أنَّ هذه الآيةَ تدلُّ على أن الرِّبا المحرَّم هو (الأضعاف المضاعفة)! ليجيزوا ما بقي من أنواع الربا، على ما ترضاه أهواؤهم وأهواء سادتهم، ويتركوا الآية الصريحة: ﴿وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُءُوسُ أَمُولِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ مَا تَشْبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَانَة ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَانَة تأويلِدِيْ فاولئك الذين سمى الله، فاحذروهم (١).

# 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ وَرَبَيْبُكُمُ الَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآبِكُمُ الَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآبِكُمُ الَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَّمْ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ ﴾ [النساء: ٢٣].

ذكر الله تعالى الرَّبيبة، وهي بنتُ زوجةِ الرَّجل من غيره ضمن المحرمات في النكاح، وذكر قيدين للتحريم:

الأول: أن يكون قد دخل بأمها.

الثاني: أن تكون في حُجْره، يربيها عنده، فهي ربيبته أي: مربوبة له (۲).

والقيد الأول: لا إشكال في اعتباره، قال القرطبي (ت: ٦٧١): «واتَّفق الفقهاء على أنَّ الربيبةَ تحرمُ على زوج أمِّها إذا دخلَ بالأمِّ»(٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تعليق أحمد شاكر على عمدة النفسير (٣٨/٣)، ينظر: بحوث في الربا د. محمد أبو زهرة (٣٣ ـ ٣٦)، ربا القروض د. رفيق يونس المصري (٣ ـ ١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (١٤٧/٨) ط. أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (١١٢/٥)، وينظر: أيضاً تفسير ابن جرير (١٤٦/٨).

وأمًا القيدُ الثاني وهو كونها في الحَجْرِ: «فجمهور الأئمة على أنَّ الربيبةَ حرامٌ سواءٌ كانت في حَجْر الرجلِ، أو لم تكن في حَجْره، قالوا: وهذا الخطاب خرج مخرج الغالبِ، فلا مفهوم له كقوله تعالى: ﴿وَلَا تُكْمِعُوا فَيُنَاتِكُمٌ عَلَى ٱلْبِغَلَهِ إِنَّ أَرْدَنَ تَعَصَّنَا﴾ [النور: ٣٣]»(١).

قلت: ويدلُّ على عدم اعتبار القيد الثاني أنَّ الله قال بعدها: ﴿فَإِن لَمَّ تَكُونُواْ دَخَلَتُم بِهِرَ فَكَ كَنَ خَيَ فَي كَنُ فَي حَجُورُكُم فَ فَجعل المفهوم للقيد الأول دون الثاني.

ولذا قال القرطبي (ت: ٦٧١): «وشذَّ بعض المتقدمين وأهلُ الظاهرِ (٢) فقالوا: لا تحرمُ الربيبةُ إلا أن تكونَ في حَجْرِ المتزوجِ بأمِّها، فلو كانت في بلدٍ آخر، وفارقَ الأمَّ بعد الدُّخولِ فله أن يتزوج بها» (٢).

وقد رواه ابن أبي حاتم عن علي بن أبي طالب تَطْطِيَّهِ قالَ ابن كثير (ت: ٧٧٤): «هذا إسنادٌ قويٌّ ثابت إلى علي بن أبي طالب تَطْطِيَّه ، على شرط مسلم، وهو قول غريبٌ جداً»(٤).

<sup>(</sup>۱) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۲۰۱/۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحلى (٢٨/٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (١١٢/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن كثير (٢٥٢/٢) ط. السلامة.

وتتمة كلامه «وإلى هذا ذهب داود بن علي الظاهري، وأصحابه، وحكاه أبو القاسم الرافعي عن مالك ـ رحمه الله ـ، واختاره ابن حزم، وحكى لي شيخنا الحافظ أبو عبدالله الذهبي أنه عرض هذا على الشيخ الإمام تقي الدين ابن تيمية ـ رحمه الله ـ، فاستشكله، وتوقف في ذلك، والله أعلم».

وفي تفسير القرطبي (١١٢/٥) قال ابن المنذر والطحاوي: «أما الحديث عن على فلا يثبت؛ لأنَّ راويه إبراهيم بن عبيد عن مالك بن أنس عن علي، وإبراهيم هذا لا يعرفُ، وأكثرُ أهل العلم قد تلقوه بالدفع والخلاف».

قلت: وأيًّا كان فإن صحُّ عنه فهو رأي رآه قد خالفه غيره بالدليل.

وذكر ابن العربي (ت: 020) ما روي عن علي تطافي وقال: «هذا باطل» (١٠).

# 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلَاكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ اللَّهُ عَالَى الْمُثَانَ فَإِن كُنَّ فِي اللَّهُ مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتَ وَحِدَةً فَلَهَا النِّصَفُ ﴾ [النساء: 11].

دلَّت الآيةُ الكريمةُ بنصها على ميراث البنت الواحدة النصف إذا انفردت، وأن ما فوق الثنتين نصيبهما الثلثان وحكى غيرُ واحدٍ على هذا الإجماع (٢).

والجمهور أيضاً على أنَّ ميراث الثنتين الثلثان، بل قال ابن قدامة (ت: «أجمع أهل العلم على أن فرض الابنتين الثلثان، إلا رواية شذَّت عن ابن عباس، أنَّ فرضهما النصف»(٣).

ومخالفة ابن عباس تَعْلِيُّتُه لم يتابعه عليها أحد.

قال الواحدي (ت: ٤٦٨): «وهذا غير مأخوذ به»(٤).

وقال الزجاج (ت: ٣١١): «فأما ما ذكر عن ابن عباس من أن البنتين بمئزلة البنت فهذا لا أحسبه صحيحاً عن ابن عباس، وهو يستحيل في القياس» (٥).

ونقل الآلوسيُّ (ت: ١٢٧٠) عن بعضهم أنه قال: «صَحَّ رجوع ابن

<sup>(</sup>١) ينظر: أحكام القرآن، لابن العربي (٣٧٨/١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: مراتب الإجماع، لابن حزم (۱۰۱، ۱۰۲)، بداية المجتهد (۲/۳٤۰)، المغني (۲/۱۱، ۱۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المغنى (١١/٩).

<sup>(3)</sup> Ilemed (19/Y).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن، للزجاج (٢٠/٢).

عباس تَعْاقِيه عن ذلك فصار إجماعاً؛ وعليه فيحتملُ أنه بلغه الحديث، أو أنَّه أمعن النَّظرَ في الآية، ففهم منها ما عليه الجمهورُ، فرجع إلى وفاقهم (١).

قلت: والحديث المشارُ إليه حديث جابر - تَعْلَيْ - قال: جاءت امرأة سعد بن الربيع بابنتيها من سعد إلى رسول الله هي، فقالت: يا رسول الله، هاتان ابنتا سعد بن الربيع، قتل أبوهما معك يوم أحد شهيداً، وإنَّ عمَّهما أخذ مالهما فلم يدع لهما مالا، ولا تُنْكحان إلا ولهما مالّ، قال: «يقضي الله في ذلك»، فنزلت آية الميراث فبعث رسول الله هي إلى عمهما، فقال: «اعط ابنتي سعدِ الثلثين، وأعط أمَّهما الثمن، وما بقي فهو لك»(٢).

فهذا عمدة المسألة، وفيصل القضية، على أن بعض العلماء حاول استخراج نصيب البنتين من دلالة القرآن ولهم في ذلك مسالك:

أحدها: أنَّ الله نصَّ على إرث ما فوق الثنتينِ، والواحدةِ، ولم ينصَّ على الاثنتين؛ لأنَّه لمَّا جعل لكل واحدة مع الذكرِ الثلث، كان لها مع الأنثى الثلث من باب أولى (٣).

الثاني: أنَّ الله بيَّن في آخر السورة أنَّ للأختين الثلثين، والبنتان أولى منهما؛ لأنَّهما أمسُّ رحماً بالميت<sup>(٤)</sup>.



<sup>(</sup>۱) ينظر: روح المعاني (۲۲۳/٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (٣٥٢/٣)، والترمذي (٤١٤/٤)، وقال: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) ذكره في زاد المسير (٢٦/٢) وعزاه إلى القاضي أبي يعلى.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أحكام القرآن، للجصاص (٩/٢)، تفسير القرآن، للقرطبي (٦٣/٥)، أضواء البيان (٣٠٨/١ ـ ٣١٢).



# الفصل السابع الاهتمام بالمسائل المغفلة وغير الممكنة

# المبحث الأول تعيين المبهمات

الإبهام ضدُّ التعيين، ويراد به ما لم يبين في القرآن من اسم، أو نسب، أو عددٍ، أو مكانٍ، أو نحو ذلك(١).

وعلم المبهمات أحدُ علوم القرآن التي مَرَدُّها إلى النَّقل المحض عن النبي ﷺ، وأصحابه والتابعين الآخذين عنهم، فلا مجال للرأي والاجتهادِ فيه.

وعلم المبهمات علم تشتاق إليه النُّفوس، لأنَّ النفوس مجبولة على التطلع لما أبهم أو أخفي عنها، وإذا كان أهلُ الأدبِ يَفرَحون بمعرفة شاعرٍ أبهم اسمه في كتاب، وكذلك أهلُ كلِّ صناعة يفرحون بأسماء أهلِ صناعتهم، فيرونه من نفيسِ بضاعتهم، فالقارئون لكتاب الله العزيز أولى أن يتنافسوا في معرفة ما أبهم فيه، ويتحلوا بعلم ذلك عند المذاكرة (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: غرر التبيان، لابن جماعة (ص ١٥٩ مقدمة المحقق).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨٩/٨ مع الفتح)، وينظر: مفحمات الأقران، للسيوطي (٨٠٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التعريف والإعلام، للسهيلي (ص ١٦).

ولذا أفرد بعض العلماء مصنفات في المبهمات في القرآن (١) فضلاً عن المفسرين الذين تكلموا في المبهمات في ثنايا تفاسيرهم:

«وفي القرآن العظيم أشياء كثيرة لم يبينها الله لنا ولا رسوله، ولم يثبت في بيانها شيء، والبحث عنها لا طائل تحته، ولا فائدة فيه»(٢).

وقد أسلَفَت أن مردَّ تعيين المبهم إلى النقل المحض، ولذا جاء الشذوذ من هنا حيث لم يلتزم بعضُ مَن عيَّن مُبْهَما هذا القيد، وارتبطت بعضُ التعيينات ببعض ما جاء عن بني إسرائيل، كما يتبين من الأمثلة:

المثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَيَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥].

أبهم الله تعالى الشجرة التي نُهي آدمُ وزوجُه عن الأكل منها؛ لعدم توقف حكم على بيان جنسها فضلاً على تحديدِ نوعها، ومع هذا تجدُ الأقوال تعددت ملتمسة تحديد هذه الشجرة ومما قيل في تحديدها:

إنها شجرة السُّنبلة روي هذا عن ابن عباس تطُّطُّيُّه وقتادة وغيرهما (٣).

وقيل: الكَرْمة روي عن ابن عباس أيضاً، وسعيد بن جبير وغيرهما(1).

وقيل: هي النخلة، وقيل: التّينة، وأوصل السُّيوطي الأقوال فيها إلى ستة أقوال (٥٠).

قلت: ويضاف إليها ما زعمته اليهود من أنها الحنظلة، وتقول: إنها

<sup>(</sup>١) من أشهرها كتاب (التعريف والإعلام فيما أبهم من الأسماء والأعلام في القرآن المربع) للسهيلي، وكتاب (مفحمات الأقران في مبهمات القرآن) للسيوطي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أضواء البيان (٤٣/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١٧/١٥)، قال في مفحمات الأقران: «وله طريق عنه \_ يعني ابن عباس \_ صحيحة».

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق.

كانت حلوة، ومُرَّت من حينئذ<sup>(١)</sup>.

وعن ابن عباس تَطِيَّقِهِ : «إنَّها شجرة العلم فيها ثمرُ كلِّ شيء»(٢).

والمنهج السليم ما سطَّره ابن جرير (ت: ٣١٠) بقوله: «والصواب في ذلك أن يقال: إنَّ الله جلَّ ثناؤه نهى آدم وزوجته عن أكل شجرة بعينها من أشجار الجنة دون سائر أشجارها، فخالفا إلى ما نهاهما عنه، فأكلا منها كما وصفهما الله جلَّ ثناؤه به، ولا علمَ عندنا بأيِّ شجرة كانت على التعيين؛ لأنَّ الله لم يضع لعباده دليلاً على ذلك في القرآن، ولا في السنَّة الصحيحة فأنَّى يأتي ذلك؟

. . . وذلك علم إذا علم لم ينفع العالم به علمه، وإن جهله جاهل لم يضرَّه جَهْلُه به (٣).

وقريبٌ من هذا الخلاف ما قيل في تعيين البعض المذكور في:

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَأَ كَذَالِكَ يُحِي اللَّهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ [البقرة: ٧٣].

أمر الله بني إسرائيل لمَّا قُتِل فيهم القتيلُ ولم يهتدوا لقاتله أن يذبحوا بقرة، ويَضْرِبوا القتيلَ ببعض هذه البقرة، ولم تُبَيِّن الآيةُ ما هذا البعض؟

ولذا اختلف في تعيين هذا البعض على أقوال كثيرة:

فقيل: ضُرِبَ بفخذها، وقيل: بالبَضْعَة التي بين الكَتِفين، وقيل: بعظم

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن عطية (۱۲۸/۱).

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن عطية (۱۲۷/۱)، وقال: «وهذا ضعيف، لا يصحُّ».

تنبيه: بقي أن يعلم أن هناك من جعل الآية من باب الإشارات الصوفية الباطنية لمعانِ غير ظاهرة فقال: النهي عن الشجرة كناية عن نهي آدم عن قربانِ حواء بجسده، فهو نهي عن التلاقح الجنسي.

ينظر: فضائح الصوفية، عبدالرحمن عبدالخالق (ص ٢٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٠/١).

من عظامها، وقيل: ضُرب باللسان، وقيل: بعَجْب الذُّنَب(١).

وكلُّ هذه الأقوال لا دليلَ عليها، مع أنَّ ظاهر الآية يحتمل أنهم لم يؤمروا أصلاً ببعضٍ معين، والمقصودُ حاصلٌ بأيِّ عضوِ منها<sup>(٢)</sup>.

# 9 (E)

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ الْعَوَارِيُّونَ يَعِيسَى اَبْنَ مَرْيَمَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ السَّمَآءُ قَالَ اتَّقُواْ اللَّهَ إِن كُنتُم مُُوْمِنِينَ الله [المائدة: ١١٢].

اختلف المفسرون ـ رحمهم الله ـ في المائدة التي طلبها الحواريون من عيلية هل نزلت أو لم تنزل؟

فجاء عن مجاهد (١٠٤)، والحسن (١١٠) أنَّها لم تنزل، وأنَّهم أبَوْها حين عُرِض عليهم العذاب إن كفروا، وقالوا: لا حاجة لنا بها<sup>(٣)</sup>.

ولكنَّ الذي عليه الجمهور أَنَّها نَزَلت؛ لأن الله تعالى أخبر بنُزولها بقوله تعالى: ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمُ ﴾ (٤).

وعلى هذا القول فالمائدة المذكورة مُبْهمةٌ لم تفصِح الآيةُ عن صفتها، كما أن ظاهرَ سؤالِ الحواريين أنهم لم يشترطوا نوعاً دون آخر.

وروي عن جمع من السلف تعيينٌ لهذه المائدة، ومبالغةٌ في وصفها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (۲۲۹/۱ ۱۳۲۱)، زاد المسير (۱۰۲/۱)، مفحمات الأقران (۱٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن سعدي (ص ٥٥ تحقيق: اللويحق).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٢٣٠، ٢٣١)، وذكره ابن كثير عنهما وقال: «هذه أسانيد صحيحة وقد يتقوى ذلك بأنَّ خبر المائدة لا تعرفه النَّصارى، وليس هو في كتبهم، ولو كانت قد نزلت لكان ذلك ممَّا يتوفر الدَّاعي على نقله، وكان يكون موجوداً في كتابهم متواتراً، ولا أقل من الآحاد، والله أعلم».

 <sup>(</sup>٤) وهو اختیار بن جریر (۲۳۱/۱۱)، وابن کثیر (۳/۳۳)، وعلیه ما ورد من آثار کثیرة فی المائدة.

فقيل: نزلت المائدة خبزاً وسمكاً.

وقيل: سمكة فيها طُعْمُ كلِّ طعام.

وقيل: عليها ثمرٌ من ثمارِ الجنَّة.

وقيل: كان عليها مِن كلِّ طَعامِ إلا اللَّحْم (١).

وقيل: غيرُ ذلك، وهذا من أحسن ما يقالُ فيه ما قاله ابن جرير (ت: ٣١٠): «وغير نافعِ العلمُ به، ولا ضارٌ الجهل به»(٢).

2000

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٢٧/١١ ـ ٢٣٢)، الدر المنثور (٢٣٦/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٢٣٢/١).

ينظر أيضاً: ما قيل في معنى قوله تعالى: ﴿إِذَا رَأَتَهُم مِن مُكَانِ بَهِيدِ﴾ [الفرقان: ١٧] غرائب التفسير (٨١٠/٢)، تفسير القرطبي (٧/١٣).

وما قيل في المراد بالهدية في قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّى مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةِ ﴾ [النمل: ٣٠] زاد المسير (١٧٠/٦).

# المبحث الثاني تعيين المستثنيات

من الأساليب العربية أسلوبُ الاستثناء في الكلام وهو: إخراج ما كان داخلا في الكلام براإلا)، أو إحدى أخواتها(١).

والقرآن مليءٌ بالاستثناء على اختلاف أنواعه، وتعدد أغراضه.

وحيث كان مردُّ الاستثناء لفظاً ومعنى إلى المتكلم الأولِ، وإلا كان نوعاً من الاستدراك عليه أتى شذوذٌ في تعيين بعض المفسرين بعض مَن الله من غير دليل واضح.

ومثالُ ذلك في قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي اَلاَّرَضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ اللّهِ ﴾ [النمل: ٨٧].

ذكر الله تعالى هنا نفخة الفَزَع، وذكر في آخر سورة الزمر نفخة الصَّعْق والقيام (٢)، واستثنى في الموضعين: ﴿إِلَّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ ﴾، ولم يَرِد

(٢٤٠/١٣)، الفتاوى (٣٦/١٦)، لوامع الأنوار البهية (١٦١/٢ ـ ١٦٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح التسهيل، لابن مالك (٢٦٤/٢).

<sup>(</sup>٢) في قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآهَ اللَّهُ مُّمَ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُمُونَ ﴿ الرَّمر: ٦٨] والمرجع عند المحققين أن نفخة الفزع هي نفخة الصعق فتكون نفخات الصور نفختين، نفخة يفزع فيها الناس ثمَّ يصعقون، ونفخة القيام والبعث. تفسير القرطبي

بيانٌ في القرآن لهؤلاء المستثنيين، ولذا حاول بعضُ المفسرين تعيينَ هؤلاءِ المستثنيين، والأقوالُ في ذلك أربعة:

الأول: مَن قال هم الشهداء(١)؛ لأنهم أحياءً عند ربهم يرزقون، روي عن ابن عباس تَطْقِيه ، وسعيد بن جبير (ت: ٩٤)، وفيه حديث أبي هريرة تَطْقِيه الطويل، وفي آخره أنَّه سأل النبي على عن المستثنى فقال: «هم الشهداء»(٢).

الثاني: أنهم طوائف من الملائكة، يموتون بين النفختين (٣).

وقال مقاتل (ت: ١٥٠) والكلبي (ت: ١٤٦) (٤٠): هم جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت (٥٠).

الثالث: أنهم مَن في الجنة مِن الحورِ العين، وغيرِهن، مِمَّن خُلِقوا للبقاء، وكذلك مَنْ في النار<sup>(٦)</sup>.

الرابع: أنَّهم المؤمنون؛ لأنَّ الله قال عقب ذلك: ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ

<sup>(</sup>١) قال القشيري: «الأنبياء داخلون في جملتهم؛ لأنَّ لهم الشهادة مع النبوة». تفسير القرطبي (٢٤١/١٣).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير (١٩/٢٠)، وفي تفسير القرطبي (١٣/ ٢٤١) «وقد صححه القاضي أبو بكر بن العربي فليعوَّل عليه؛ لأنَّه نصَّ في التعيين، وغيره اجتهاد».

وذكره مختصراً في الدر المنثور (٣٨٤/٦) وزاد نسبته إلى سعيد بن منصور، وأشار إليه في فتح الباري (٤٤٤/٦) وقال: «أخرجه إسحاق بن راهويه، وأبو يعلى من طريق زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي هريرة».

قلت: والحديث ضعيف في أحد سندي ابن جرير راوٍ لم يسم، وفي الآخر متروك فلا يتوجه ما ذكره القرطبي.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (٢٤١/١٣)، ونسبه للحسن.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن السائب بن بشر، أبو النضر الكلبي، المفسر، كان رأساً في الأنساب، إلا أنه شيعي ترك الأئمة حديثه، وسئل الإمام أحمد عن تفسيره، فقال: كذب. ينظر: طبقات ابن سعد (٣٥٨٦)، سير أعلام النبلاء (٢٤٨/٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق، الوسيط (٣٨٦/٢)، زاد المسير (١٩٥/٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المرجعان السابقان.

خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَنَع يَوْمَهِذٍ ءَامِنُونَ ۞ [النمل: ٨٩].

وهذه الأقوال كلُّها لا تقوى على تعيين ما استثنى الله، وأحسنها القول الأول لو صحَّ الحديثُ به، فإذْ لم يصحَّ فتبقى هذه الأقوالُ دعاوى لا دليلَ عليها.

قال الرازي (ت: ٦٠٦): «وليس فيه خبرٌ مقطوع، والكتابُ إنَّما يدلُّ على الجُملة» (١).

والقولُ بعمومِ الاستثاء في جميعِ المؤمنين ـ كما هو في القول الرابع ـ بدليل ما بعدها ليس بظاهر إذ قوله: ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ﴾ الآية في يوم القيامة بعد حصولِ النَّفخ، والبعثِ، كما هو واضحٌ من السِّياقِ والسِّباقِ.

فتبقى الآية على ما أبهمه الله، وقد خفي على النبي الله دخولُ موسى الله في الاستثناء في الآية حين قال: «إنَّ الناس يَضْعَقُون، فأكون أوَّلَ من يفيقُ، فإذا موسى باطش بجانب العَرش، فلا أدري أكان فيمن صَعِق فأفاق قبلي، أو كان ممن استثنى الله؟» (٢)(٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الرازي (٢٢٠/٢٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: صحيح البخاري (٤٤١/٦ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفتاوى (٣٦/١٦)، الروح، لابن القيم (٣٥/١).

# المبحث الثالث الخوضُ في الغيبيات

أنزل الله كتابه تبياناً لكلِّ شيء، ويَسَّره للذَّاكرين، فقال تعالى: ﴿وَلَقَدَّ يَنَرَنَا اللَّهُ كِتَانَ لِلذِّكِرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ القَمَر: ١٧]، وكان من تفسير القرآن ما أدركته العرب بلغتها، وعرفته من كلامها، ومن تفسيره ما لا يعلمه إلا الله تعالى، وذلك مما فيه من أخبارِ عن آجالِ حادثة، وأوقات آتية، كوقتِ قيامِ السَّاعة، والنفخ في الصور، ونزولِ عيسى بن مريم، وما أشبه ذلك (١).

وفي الأمثلة الآتية يتبين ـ إن شاء الله ـ كيف حاد بعض المفسرين عن المنهج السليم فخاضوا في البحث في بعض الغيبياتِ التي لم نحط بها علماً، بل ورد الأمر بردِّها إلى عالمها عزَّ وجلَّ.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن جرير (٧٤/١ ط: شاكر).

الممثال الأول: قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحٌ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِى وَمَا أُوتِيشُر مِنَ ٱلْمِيلَا ﴿ وَلِيَا لَا لِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تحكى الآيةُ سؤالَ اليهودِ للنّبي عن الرُّوحِ. فعن عبدالله بن مسعود تَعَلَيْهِ قال: «بينا أنا مع النبي الله وهو متكئ على عسيب ـ إذ مرَّ اليهودُ، فقال بعضهم لبعض: سلوه عن الرُّوح، فسألوه عن الرُّوح، فأمسك النبي الله في فلم يردَّ عليهم شيئاً، فلمّا نَزَل الوَحي قال: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ﴾ الآية»(١).

فالتوجيه الربَّاني في شَأْنِ الرُّوحِ أَنْ يُوكَلَ أَمْرُها إلى الله، لأننا لم نؤتَ مِن عِلْمها شيئاً، بل ما أوتينا من العِلم إلا قليلاً.

ولكنَّكَ تَجِد مثلاً أنَّ الرَّازي (ت: ٦٠٦) حشر أقوالاً عند تفسيرِ الآية تتعلق بماهيَّة الرُّوحِ، ومَدى علاقَتِها بالبَدَن، ونحو ذلك! (٢٠).

المثال الثاني: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخَرَهَنَا لَمُمْ دَابَةً مِنَ ٱلأَرْضِ ثُكَلِمُهُمْ أَنَ النَّاسَ كَانُوا بِعَايَتِنَا لَا يُوقِمُونَ ﴿ النَّهِ ﴾ [النمل: ٨٢].

يخبر الله تعالى في هذه الآية أنَّه يخرج للناس في آخر الزمان هذه الدَّابة، التي هي من أشراط الساعة (٣)، وهي خارقة للعَادِة المألوفة حيث تُكلِّمُ النَّاسَ، وذلك حين يقعُ القولُ عليهم ويأتي وقته الذي حَتَّمه الله، ويكونُ الناسُ في مِرْية من أمرهم، ويزول يقينهم بآيات الله لضعف عِلْمِهم، فتكون هذه الآيةُ بُرْهاناً للمؤمنين، وحجة على المعاندين (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٨/ ٤٠١)، صحيح مسلم (رقم الحديث ٢٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) هذه الأقوال على تفسير الروح بأرواح الحيوانات، وهناك من فسَّر الروح بأنَّها ملك، أو هو القرآن، أو غير ذلك. ينظر: زاد المسير (٨٢/٥)، تفسير الرازي (٣٦/٢١ وما بعدها)، وتبعه في ذلك الألوسي في روح المعاني (١٥٢/١٥ وما بعدها).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير السِّعدي (٦١٠ تحقيق: اللويحق).

وهذه الدَّابة هي مِن أمرِ الغيب الذي يوقف فيه على ما ثبت، ولكنك تجد في بعض كتب التفاسير أقوالاً في أوصافِ الدَّابة، ومكانِ خروجها.

فقيل: تخرجُ من شِعْبٍ في جِياد في مكة!

وقيل: بل من صَدْع في الصفا!(١).

ومن غريبٍ ما ذكر في أوصافها أن لها رأسَ ثَوْدٍ، وعَيْنُها عينُ خِنْزير، وأَن غيلُ أَذُنُ فيلِ (٢٠).

وبالغ بعضهم فقالوا: ليست بدابة، إنَّما هي رَجُلُ<sup>(٣)</sup>. وكلُّ هذا من الخوض في الغيبيات التي لم نحط بها علماً.

# 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ ثَلَيْ حَقَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّلَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ فَوْلًا ﴿ آَلَ قَالُواْ يَئِذَا الْقَرَيْقِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ جَمَعُلُ لَكَ خَرَمًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَامُ سَدًا ﴿ آَلُ اللَّهُ الل

بيَّن الله تعالى في الآية الكريمة أنَّ ذا القرنين بلغ في تطوافه الأرضَ سَدَّين عَظيمَين، وهما جبلان بينهما فتحة، ووجَد مِن دونهما ﴿يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾، وهم من جملة بني آدم، ووصفهما الله تعالى بأنهم قومٌ لا يكادون يفقهون قولاً؛ لاستعجام كلامهم، وبعدهم عن الناس(٤).

وقد ثبت عن النبي الله أنّهم من بني آدم، فعن أبي سعيد الخدري تطين عن النبي الله أنّه قال: «إنّ الله تعالى يقول: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك، فيقول: ابعث بعث النار، فيقول: وما بعث النار؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير السمعاني (١١٤/٤)، تفسير ابن كثير (٢١٣/٦، ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره بطوله ابن كثير (٢١٤/٦) عن ابن الزبير.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجعان السابقان.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير ابن كثير (٥/٥٥ تحقيق: السلامة).

فيقول: من كلِّ ألفِ تسعمائة وتسعة وتسعون إلى النار، وواحد إلى الجنَّة.

فحينئذِ يشيبُ الصغيرُ، وتضعُ كلُّ ذاتِ حملٍ حملها، فيقول: إنَّ فيكم أمَّتَين، ما كانتا في شيء إلا كثَّرتاه: يأجوج ومأجوج»(١).

ومقتضى كونِهم من بني آدم المماثلةُ لسائرِ بني آدم في الخِلْقَة، فلا يخرج عن هذا الوصفِ إلا بما دلَّ عليه دليل، وبه يعلمُ أنَّ ما سطَّره بعضُ المفسرين في أوصافهم، وصِغَر أجسامِهم، أو كِبَرها، وكذا طولُ شعورِهم (٢) كلُّ هذه ضربٌ من الخوض في غَيبياتٍ لا دليلَ عليه إلاَّ ما قد يكون أصلُه ممَّا وَرَد عن بني إسرائيل.

ومثله ما يُحْكى في أَصْلِ خَلْقِهم، وأَنَّهم خُلِقوا من آدم ﷺ دون حوَّاء، حيث قالوا: إنَّهم خُلِقوا من منِيِّ آدمَ المختلطِ بالترابِ، فهم مُتَّصِلون بنا من جِهَة الأبِ لا مِن جِهة الأمِّ<sup>(٣)</sup>.



<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٣٨٨/١١ مع الفتح)، مسلم (٢٠١/١) رقم الحديث (٢٢٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير زاد المسير (٥/١٩٠)، تفسير ابن كثير (٥/١٩٥)، الدر المنثور (٥/٤٥٤) وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (٥٦/١١)، تفسير ابن كثير (٥/٥١).



## المبحث الرابع التَّوسع في الإسرائيليَّات

الإسرائيليات: جمع (إسرائيلية)، نسبة إلى إسرائيل، وهو يعقوب ﷺ، وبنو إسرائيل، هم أبناء يعقوب وذريتهم، وقد عُرفوا باليهود.

والإسرائيليات هي مجموعة الأخبار التي أصلها من اليهود، وهذه قد تكون من التوراة على ما دخلها من تحريف، أو مما كتبوه عليها من شروح وزياداتٍ وسَمَّوه بالتلمود (١٠).

والتحديث عن بني إسرائيل بدأت بوادره مبكرة في أوائل عهد الصَّحابةِ رضي الله عنهم، كما يفهم من مقالة القاسم بن محمد (ت: ١٠٦)(٢) حين قال: «اجتمع أبو هريرة وكعب الأحبار (٣) فجعل أبو هريرة يحدِّث عن

<sup>(</sup>١) عمَّم بعضُ الباحثين مدلولَ الإسرائيليات ليشملَ ما تأثَّر به التفسير من الثقافتين اليهودية والنصرانية.

ينظر: التفسير والمفسرون، للذهبي (١٦٥/١)، الإسرائيليات والموضوعات، لأبي شهبة (١٢ ـ ١٤).

<sup>(</sup>٢) هو القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق تَطْطِيَّه ، أحد فقهاء المدينة السبعة، ولد في خلافة علي بن أبي طالب، تربى في حجر عمته أمَّ المؤمنين، وتفقه منها. ينظر: تذكرة الحفاظ (٩٦/١)، تهذيب التهذيب (٣٢٣/٨).

<sup>(</sup>٣) هو كعب بن ماتع الحميري، اليماني العلامة، كان يهودياً فأسلم بعد وفاة النبي الله وقدم المدينة زمن عمر بن الخطاب تتلقي ، وكان يحدث عن الكتب الإسرائيلية، ويحفظ أعاجيبهم. توفى آخر خلافة عثمان تتلقي .

النبي ﷺ، وجعل كعب يحدث عن الكتب"(١).

ومع هذا لم يَكُن الصَّحابةُ بالمتساهلين المتوسِّعين في نقلِ أخبارِ بني إسرائيل على عِلاَّتِها (٢)، وإنَّما كان حديث من حدَّث عنهم بمقدار الرُّخصة التي رخَّص لهم فيها النبي الله بقوله: «حدَثوا عن بني إسرائيل ولا حرج» (٣).

ورَبَطوا أيضاً هذه الرُّخْصَةَ بما دَلَّ عليه قولُ النبي الله: «لا تُصدُقوا أهلَ الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا آمنًا بالله، وما أنزل إلينا»(٤).

فما كان محتملاً للصدق والكذب فلا يُجزم فيه بقبولٍ ولا رُدِّ، وتجوز حكابته (٥).

واتسعت دائرة الأخذِ عن بني إسرائيل في عهد التابعين ومن بعدهم

<sup>=</sup> ينظر: تذكرة الحفاظ (٤٩/١)، تهذيب التهذيب (٤٣٨/٨).

<sup>(</sup>١) ينظر: مصنف عبدالرزاق (١٢٣/٢)، وأورده ابن كثير (٢٩/٧ تحقيق: السلامة).

<sup>(</sup>٢) ممن ثبت عنه النهي عن التحديث عن بني إسرائيل ابن عباس تعلى فقد كان يقول: «يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب، وكتابكم الذي أنزلَ على نبيه المحادث الأخبار بالله تقرؤنه لم يَشِبْ؟.

وقد حدَّثكم الله أنَّ أهل الكتابِ بدَّلوا ما كتب اللهُ، وغيَّروا بأيديهم الكتاب، فقالوا: ﴿ هَاذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ، ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ أفلا ينهاكم بما جاءكم من العلم عن مساءلتهم؟.

ولا، والله ما رأينا منهم رجلاً قطُّ يسألكم عن الذي أنزل عليكم!».

ينظر: صحيح البخاري (٢٩١/٥ مع الفتح). (٣) ينظر صحيح البخاري (٤٩٦/٦ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ينظر: صحيح البخاري ( $\Lambda$ / ١٧٠ مع الفتح).

<sup>(</sup>٥) أوضح شيخ الإسلام - رحمه الله - أن الوارد عن بني إسرائيل على ثلاثة أقسام: «أحدها: ما علمنا صحته مما بأيدينا مما يشهدُ له بالصدق، فذاك صحيح. والثاني: ما علمنا كذبه بما عندنا مما يخالفه.

والثالث: ما هو مسكوت عنه، لا من هذا القبيل، ولا من هذا القبيل، فلا نؤمن به، ولا نكذَّبه، وتجوز حكايته، ينظر: مقدِّمة في أصول التفسير (ص ١٠٠) تحقيق: عدنان زرزور.

أكثر، ونزَّلت بعضَ أخبارهم على تفسير بعض الآيات القرآنية، وشُغف قوم بها فسطَّروا كثيراً منها في تفاسيرهم.

كما هي الحالُ في تفسير (الكشفِ والبيان) لأبي إسحاق الثعلبي (ت: ٤٢٧) الذي كان ـ رحمه الله ـ حاطبَ ليل، ينقُلُ ما وجد في كتبِ التفسير من صحيح، وضعيف، وموضوع (١٠).

والمفسرون في جانب الأخذ من الإسرائيليات مُستَقِلٌّ ومُسْتَكْثِر.

حتى إنَّ الحافظ ابن كثير (ت: ٧٧٤) على جلالة قدره، وعِظَم مَنْزِلَةِ تفسيره (تفسير القرآن العظيم) لم ينجُ من هذا السَّيل الجارفِ الإسرائيلياتِ، وإنْ نَقَدَ بَعْضَها، وتعقَّب كثيراً منها ببيان بطلانها (٢).

ومع سابقِ القولِ في الرُّخصة في الحديثِ عن بني إسرائيل إلاَّ أنَّه لا يجوز جعلُها تَفْسيراً لَكتابِ الله قَطْعاً؛ إذا لم تَصَحَّ عن رسولِ الله في وذلك أنَّ مرتبتَها كما قال النبي في: «لا تُصَدُقوا أهلَ الكتابِ ولا تكذّبوهم» فهي مشكوكٌ فيها، وكلامُ الله يجب القطعُ بمعانيه كما يَجِبُ القَطعُ بألفاظه (٣).

ناهيك عن أنَّ المنقول عن بني إسرائيل يتناقض، ويشتملُ على ما لا يُعْقَل في الغالب<sup>(٤)</sup>.

السمشال الأول: قبال الله تعالى: ﴿ قَالَ نَكُرُواْ لَمَا عَرْشَهَا نَظُرَ أَنَهُ لَذِى أَمْ الله تعالى: ﴿ قَالَ نَكُرُواْ لَمَا عَرْشَهَا نَظُرَ أَنَهُ هُوَ وَأُوتِينَا نَكُونُ مِنَ اللَّهِ لَا يَهْتَدُونَ ﴿ قَالَتَ كَأَنَهُ هُوَ وَأُوتِينَا اللَّهِ مِنَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية (ص ٧٦) تحقيق: عدنان زرزور.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كلامه في تعيين الذبيح، وترجيحه أنَّه إسماعيل، وبيان بطلان ما عدا ذلك، وكلامه في تفنيد صفة الجبَّارين المذكورين في قوله: ﴿قَالُواْ يَكُوسَيَ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّادِينَ﴾ [المائدة: ٢٣] ينظر: تفسير ابن كثير (٣٢/٧، ٣٠/٧، ٢٧) تحقيق: السلامة، منهج ابن كثير في التفسير، د.سليمان اللاحم (٢٥٤ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير السعدي (ص ٥٥، ٥٦) تحقيق: اللويحق.

<sup>(</sup>٤) ينظر: فتِح القدير (١/٢٦٧).

صَرْحٌ مُمَرَدٌ مِن قَوَارِيرٌ قَالَتَ رَبِ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ أَفْسَلِينَ اللَّهِ اللَّهِ رَبِّ أَفْسَلِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أورد كثير من المفسرين أقوالاً في كيفية تنكير هذا العرش، ولِمَ أمرها سليمان الله أن تدخل الصرح المُمَرَّدَ من قوارير؟

ويذكرون فيها أقوالاً مطولةً فيها عجائبُ وغَرائِبُ مما نقل عن بني إسرائيل، وقد أغنانا الله عنها(١).

### 

المثال الثاني: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِلَّا لِقَوْمِهِ الْمُؤْسِلِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَيْكَا مَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَيْكَا مِنْ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَيْكَا مِنْ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٢٣، ١٢٤].

وفي قصة إلياس على نجد عدداً من المرويات الإسرائيلية، وكيف عالج من قومه؟ وبالغت بعض هذه الروايات حتى جعلت آخر أمره أن كساه الله الريش، والنور، وقطع عنه لذة المطعم والمشرب، وصار من جملة الملائكة (٢).

#### 

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ قَلَّ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴿ ﴾ [ق: ١].

روي عن بعض السلف أنهم قالوا: (ق) جبل محيطٌ بجميع الأرض، يقال له: جبل قاف.

واشتغل بعضهم في صِفة هذا الجبل.

<sup>(</sup>۱) يَنْظِر: تفسير ابن جرير (۱۹/۱۹ ـ ۱۹۸)، المحرر الوجيز (۲۹۱/۶ ـ ۲۹۲)، تفسير ابن كثير (۱۹٤/۱ ـ ۲۹۲)، الدر المنثور (۳۵۷/۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن جرير (٩١/٢٣ ـ ٩٤)، الدر المنثور (١١٦/٧ ـ ١١٨).

فقيل: مِن زُمُرُّد، وقيل: عُرُوقُه إلى الصَّخْرَةِ التي عليها الأرض (١٠). قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): وكأنَّ هذا ـ والله أعلم ـ من خرافات بني إسرائيل التي أخذها عنهم بعض الناس (٢٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن جرير (۱٤٧/٣٦)، تفسير ابن كثير (۳۹٤/۷) تحقيق: سامي السلامة، الدر المنثور (۸۹/۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن كثير (٣٩٤/٧) تحقيق: سامي السلامة. ينظر مزيد أمثلة حول الإسرائيليات في كتاب الإسرائيليات والموضوعات، د. محمد أبو شهبة.



# الباب الثالث أثرُ الأقوالِ الشَّاذة في علم التفسير

الفصل الأول: أثرُها في صَدْر الأمُّة (عَصْر الرواية).

الفصل الثاني: أثرُها في عَصْر التدوين.



## الفصل الأول أثرُها في صَدر الأمة (عصر الرّواية)

وقد حرص النبي على بيان المعنى الصحيح للآياتِ وتخطئة الفهم غير الصحيح عند بعض الصحابة، وعلى الرغم أنَّ وقائعَ الفهم الخاطئ هي وقائع معدودة أشبه قضايا الأعيان، إلا أنك تلمس حرص الشارع الحكيم على ردِّ الآياتِ إلى معانيها الصحيحة.

ومن أقربها مثالاً ما بيَّنه النبي ﷺ للصحابة في معنى الظلم المذكور في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوٓا إِيمَننَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٧].

فإنَّ الصحابة شقَّ عليهم ذلك، وقالوا: يا رسول الله، أيُّنا لم يظلم نفسه؟

فقال النبي على: «ليس ذلك، إنَّما هو الشرك، ألم تسمعوا قول لقمانَ الابنه ﴿يَبُنَىَ لَا تُثْرِكَ بِأَلَهُ إِنَ الشِّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾» [لقمان: ١٣](١).

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٨/ ٢٩٤ مع الفتح)، مسلم (١١٤/١) رقم الحديث (١٢٤). =

ومثل هذا المنهج الذي سار عليه النبي الله نجد الصحابة سائرين عليه، وبقوة، ونجد الآيات التي احتاجت إلى تصويب من الصحابة في فهمها بطبيعة الحال أكثر منها في زمن النبي الله وذلك لبدء التباعد عن زمن النبوة، واختلاط غيرهم بهم، ونشوء بادرة الأهواء، وأصحاب البدع.

ومن ذلك أنَّ ناساً شرِبوا الخمر بالشام، فقال لهم يزيد بن أبي سفيان (۱): شربتُم الخمرَ؟

قالوا: نعم؛ لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الطَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا وَمَامَنُوا وَعَمِلُوا الطَّلِحَتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَمَامَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَاَحْسَنُوا ﴾ [المائدة: ٩٣].

فكتب فيهم إلى عمر، فكتب إليه عمر: إن أتاك كتابي هذا نهاراً، فلا تُنْظِر بهم إلى الليل، وإن أتاك ليلاً فلا تُنْظِر إلى النهار حتى تنبعَث بهم إليَّ لا يفتنوا عباد الله.

فبعث بهم إلى عمر، فلما قدِموا على عمر قال: شربتم الخمر؟

قالوا: نعم، فتلا عليهم: ﴿إِنَّمَا ٱلْغَثْرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾، فقالوا: اقرأ التي بعدها: ﴿لِيْسَ عَلَى الَّذِيكَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوا ﴾.

فشاور فيهم الناس، فقال لعلي: ما ترى؟

قال: أرى أنهم شرَّعوا في دين الله ما لم يأذن الله فيه، فإن زعموا أنها حرامٌ، أنها حلالٌ فاقتلهم، فقد أحلوا ما حرَّم الله، وإن زعموا أنها حرامٌ،

ومثله ما بيَّنه النبي على في معنى الخيط الأبيض والخيط الأسود في قوله تعالى: ﴿حَقَّىٰ
يَتَبَيَّنَ لَكُم اَلْغَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسَوْدِ مِنَ الْفَجْرِ﴾ [البقرة: ١٨٧].

ينظر: صحيح البخاري (٨/ ١٨٢)، مسلم (٧٦٧/٢)، رقم الحديث (١٠٩١).

<sup>(</sup>۱) هو يزيد بن أبي سفيان بن حرب بن أمية، أخو معاوية، من شجعان الصحابة وعقلائهم، أسلم عام الفتح، وشهد حنيناً، وتوفي في الطاعون، عام (۱۸ هـ) ينظر: طبقات ابن سعد (۱۲۷/۲)، سير أعلام النبلاء (۳۲۸/۱).

فاجلدوهم ثمانين، فقد افتروا على الله الكذب، وقد أخبرنا الله بحدِّ ما يفتري به بعضنا على بعضٍ، فجلدهم عمر ثمانين»(١).

فهؤلاء تأوَّلوا الآية على غير وجهها، وفاتهم أنَّ قوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ جُنَاحٌ﴾ الآية أنَّها تنفي الإثم والجناح عمن شربها من الصحابة، وماتوا قبل تحريمها، فهي عُذْرٌ للسابقين، وحُجَّة على الباقين (٢).

ومِن أَسُواْ مَا يَتَرَتَّبُ على الأقوالِ الشاذَةِ مَا يَتضَمَّنُه بعضُها مِن لَواذِمَ باطِلة، إذْ لازمُ الباطلِ باطِلٌ مِثلُهُ، فمن تمسَّك بظاهرِ الخطابِ في قوله بعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِم فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلُوةَ ﴾ [النساء: ١٠٢] وقال: هذا خطابٌ للنبي الله لا يتعدّاه إلى غيره، فلا تُصلى صلاةُ الخوف إلا مع النبي الله وغيره لا يقومُ مَقَامَه (٣)، فقولُه هذا يستلزمُ صحةَ استدلالِ مَن امتنع مِن دَفْعِ الزكاةِ لأبي بكر الصديق تعليه بحجّةِ أنَّ الله تعالى يقول: ﴿ وَنُرَكِمُهُم وَتُركِمُهُم وَتُركِمُهُم وَتُركِمُهُم عَهَا الله النبي الله فلا تُدفعُ إلى غيره.

فهذا كما لا يخفى لازمٌ باطلٌ يؤدي في النهاية إلى إبطالِ الشريعةِ، والتَّنَصل من أحكامها.

بل، إنه يستلزمُ تخطئةَ الخليفةِ الراشدِ أبي بكر الصديق تَطَيَّهِ ، وكذا من معه من الصحابةِ رضي الله عنهم في قتالهم مانِعي الزكاةِ بعد وفاةِ النبي على الله ، ويستلزمُ أيضاً تخطئة الأمَّةِ كُلِّها التي لا تزالُ تذكرُ موقفَ أبي بكرِ فتشكره، وترى أنَّ الله أعزَّ هذا الدينَ بهذه البادرة، والوَقْفَة الصائبةِ (٤٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: مصنف ابن أبي شيبة (٥٠٣/٥)، وذكره في الدر المنثور (١٧٤/٣)، وزاد نسبته إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>۲) ينظر: صحيح البخاري ( $\chi$ ) مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) ينظر: نقاش هذا المثال في المبحث الرابع من الفصل السادس في الباب الثاني.

<sup>(</sup>٤) قال علي بن المديني: «إنَّ اللهُ أيَّد هذا الدينَ بأبي بكر الصديق يوم الردة، وبأحمد ابن حنبل يوم المحنة». ينظر: تذكرة الحفاظ (٤٣٢/٢).

وقد أنزل الله كتابه منه آيات محكمات واضحات في دلالاتها، وأخرُ متشابهات خفيت دلالاتها، فصارت فتنة للذين في قلوبهم زيغ كما قال تسعالي : ﴿هُوَ ٱلَّذِى أَرْلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ مَايَتُ مُنَّكُمْتُ هُنَّ أُمُ ٱلْكِنْبِ وَأَخرُ مُتَسَيْهِكَ فَأَمَّ ٱلْفِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِةٍ مُتَسَيِّهِكَ فَأَمَ الْفِيلَةِ إِلَّا اللهُ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْهِلْمِ يَعُولُونَ ءَامَنَا بِهِ مُثَلُّ مِنْ عِندِ رَبِناً وَمَا يَدُكُ إِلَّا أَوْلُوا ٱلْأَبْنِ ( ) [آل عمران: ٧].

وسنة الله تعالى الكونية أن توجد هذه الطائفة ـ الذين يتبعون ما تشابه منه ـ، والواجبُ الحذرُ منهم كما قال النبي الله لعائشة رضي الله عنها: «إذا رأيتِ الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم»(١).

وأول ما ظهر ذلك في الخوارج حتى جاء عن ابن عباس أنه فسر الآية بهم (٢).

وقد أَدْرَكَ الصَّحابةُ رضي الله عنهم ما حَذَّر منه النبي الله فحرصوا على إطفاء الفتنة مبكِّرين، واجتثاث بادرة الشرِّ من جذورها، ومن أوضح أمثلتها قصة صَبِيْغ التميمي<sup>(٣)</sup> مع عمر بن الخطاب رَيَّاتِيه ، فإنَّ صبيغاً كانت عنده كتب، فجعل يسأل عن متشابه القرآن، فبلغ ذلك عمر، فبعث إليه، وقد أعدَّ له عراجين النخل<sup>(٤)</sup>، فلمَّا دخل عليه جلس، فقال: «من أنت؟

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح البخاري (٢٠٩/٨ مع الفتح).

قلت: وقد جاء في ذلك حديثٌ مرفوعٌ.

قال ابن كثير: «أقلُّ أقسامه أن يكونَ موقوفاً من كلامِ الصحابي، ومعناه صحيح؛ فإنَّ أوَّل بدعةٍ وقعت في الإسلامِ فتنة الخوارج؛ ينظر: تفسير ابن كثير (١٠/٢) تحقيق: السلامة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح الباري (۲۱۱/۸).

<sup>(</sup>٣) هو صَبِيغ - بوزن عَظيم - بن عِسْل، بن سهل الحنظلي، له إدراك. ينظر: الإصابة (١٩١/٢).

<sup>(</sup>٤) العراجين: جمع عُرجون، وهو العذقُ الذي تقطع منه الشماريخ. ينظر: اللسان (عرجن ٢٨٤/١٣).

قال: أنا عبدالله صبيغ. قال: وأنا عبدالله عمر.

ثم أهوى إليه فجعل يضربه بتلك العراجين، فما زال يضربه حتى شجَّه، فجعل الدَّم يسيل على وجهه.

فقال: حسبك، يا أمير المؤمنين، فقد ـ والله ـ ذهب ما كنت أجِد في رأسي (١).

قال ابن كثير (ت: ٧٧٤): «وإنَّما ضربه؛ لأنَّه ظهر له من أمره فيما يسألُ تعنُّتاً، وعناداً»(٢).

قلت: والذي جاء في سؤالات صبيغ هذا أنّه سأل عن معنى قوله تعالى: ﴿ وَالذَّرِينَةِ ذَرّوا ﴿ إِلَى فَالْمُعْيِنَةِ وِقْرا ﴾ وَالذَّارِيات: ١ - ٤]، ولكن لما بلغ عمر تعليه ما كان يسأل عنه من متشابه القرآن من قبل أن يراه علم أنه مفتون، قد شغل نفسه بما لا يعود عليه نفعه، وعلم أن اشتغاله بطلب علم الواجبات من علم الحلال والحرام أولى به، وتطلّب علم سنن رسول الله الله أولى به، فلما علم أنه مقبل على مالا ينفعه، سأل عمر تعليه نفد رعيته في حتى يُنكّل به، وحتى يحذر غيره؛ لأنه راع يجب عليه تفقد رعيته في هذا، وفي غيره، فأمكنه الله عزّ وجلّ منه.

وقد قال عمر بن الخطاب تَطْقُهُ: «سيكون أقوامٌ يجادلونكم بمتشابه القرآن فخذوهم بالسنن، فإنَّ أصحاب السنن أعلم بكتاب الله عزَّ وجلَّ (٣).

وفي فعل عمر تَظَيَّكُ مع صبيغ أصلٌ في زجر من عُرِفَ بتتبع مواضع الشبه، وإن كان سؤاله المعين لا شيء فيه.

ولا يزال الصحابة ينكرون الأقوال المغلوطة والاختيارات الشاذة، فهذا

<sup>(</sup>۱) رويت هذه القصة بألفاظٍ وطرق مختلفةٍ عند الدارمي (٥١/١)، الشريعة، للآجري (ص ٧٣)، اللالكائي (٣٣٥،٦٣٥/٤)، وغيرهم، وصحح في الإصابة (١٩١/٢) أحد طرقه.

<sup>(</sup>۲) ینظر: تفسیر ابن کثیر (۱٤/۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشريعة (٧٤).

سعيد بن المسيب (ت: ٩١) يذكر لابن عباس \_ تَطْلَيْهِ \_ ما ذهب إليه نوفٌ البَكالي (١) فيقول: «كنت عند ابن عباس في بيته، فقال: سلوني.

قلت: أيْ أبا العباس ـ جعلني الله فداك ـ بالكوفة رجلٌ قاصٌّ، يقالُ له: نوفٌ، يزعمُ أنَّ موسى صاحب الخضر ليس هو موسى صاحب بنى إسرائيل!

فقال لي: كذب عدوُّ الله! حدَّثني أبي بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: «قام موسى النبي خطيباً في بني إسرائيل، ثم ذكر تمام القصة»(٢).

وأنت تلحظُ شدَّة إنكار ابن عباس هذا القول، وأنه مصادمٌ لما ثبت عن النبي الله في ذلك.

ولا ريب أنَّ الدليل صحيح، إلا أنَّ الاستدلال به، وتنزيله على الواقعة عين الخطأ، ولذا قال علي \_ تَعْلَيْهِه \_ لمَّا بلغته هذه المقولة عنهم قال كلمته المشهورة: (كلمة حقِّ أريد بها باطل)! (٣).

<sup>(</sup>۱) بفتح النون، البكالي بفتح الموحدة وكسرها، وتخفيف الكاف، يقال: إنَّه ابن امرأة كعب الأحبار، منسوبٌ إلى بكال بطنٌ من حمير، تابعي، من أهل الشام، فاضل، عالم لا سيما بالإسرائيليات، توفي بين سنة تسعين ومائة.

ينظر: تهذيب التهذيب (١٠/١٠)، الفتح (٢١٩/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: صحيح البخاري (١/ ٢١٨، ٨ / ٤٠٩، ٤١١ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الطبري (٥ / ٦٧ ـ ٧١).

فالحكم بمعناه الكوني والشرعي كلَّه لله تعالى، وتحكيم الرِّجال في المنازعات هو مما أمر الله به وشرعه (١)، فهو من جملة حُكْم الله وداخلُ يقيناً في قوله تعالى: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يَلِّهُ ﴾.

ومن خلال هذه الأمثلة الاستعراضية الانتقائية، وبغض النَّظر عن سبب الشذوذ فيها يمكن أن نشير إلى أهم الآثار المترتبة عليها:

- تعطيل شعيرة من شعائر الدينِ؟ تمسكا بظاهر الخطاب في قوله:
   ﴿ خُذْ مِنَ أَمَوْلِمِ مَ ﴾.
- استحلال محرم ثبت تحريمه بالكتاب والسنَّة والإجماع، نتيجة إغفالِ سبب نزول الآية! وذلك من خلال التأوُّل في آية الخمر.
- منابذة خليفة المسلمين، وتخطئة خليفة راشد؛ والاحتجاج عليه بآية نزِّلت على غير مرادها.
- تزعُمُ قولِ مخالفِ لما ثبت عن النبي ﷺ خلافه، وذلك فيما قاله نوف البكالي عن الخضر.



<sup>(</sup>١) كما بيَّن ذلك ابن عباس له تَطْنِيه له في مناظرته معهم، وذكر أنَّ الله رَضِي حُكم الرجال في الشقاق بين الزوجين في قوله: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبَّعَنُوا حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٣٥]، وفي جزاء الصيد في قوله: ﴿فَجَرَآهُ مِثْلُ مَا فَنَلُ مِنَ النَّمِهِ يَعَكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمُ ﴾ [المائدة: ٩٥] فقبوله في دماء المسلمين، وفي إصلاح ذات البين من باب أولى.

ينظر في تفاصيل المناظرة رواية ابن عبدالبر في جامع بيان العلم وفضله (٩٦٢/٢ ـ ٩٦٣).

## الفصل الثاني أثرها في عصر التدوين

ما زال الضَّعْفُ يَدِبُّ في الأَمَّةِ الإسلاميةِ، والوَهَنُ يَنْخُرُ في عَزْمِها لما أَعْرَضَت عن كتابِ ربِّها، بهجرِ تِلاوَتِه، وعَدَمِ الوقوفِ عندَ حُدُودِهِ، أو التلاعُبِ في تفسيرِهِ، ومَعانيه، وتحميلِهِ ما لا يَدُلُّ عليه، فضلاً عمَّا دلَّ القُرآنُ على بُطْلانِهِ، فنشأت الأقوالُ الشَّاذَةُ في تَفْسِير كَلامِ الله، وَسُطِّرت فيها تفاسيرُ.

وكان لهذا أثره السَّيئ في مسيرة الأمةِ، فلم تَعُد المسألةُ قولاً خُطِّئ قائِلُه، واختياراً بُيِّن ضَعْفُه، كما تبين ذلك من خلال موقف صدر الأمَّة من الأقوال المخالفة، ولكنه صدْعٌ لم يلتئم بعد، له آثاره في مسيرة الأمَّة، ومن أوضح هذا الآثارِ، وسَيِّئ الثمار.



### ١ \_ هدم العقيدةِ:

مرَّت الأمَّةُ الإسلاميةُ بمحنٍ متتابعةٍ، وتغيراتٍ كثيرة إلا أنَّ أشدَّها الأطوار العقدية، والمذاهب الفلسفية، التي غيَّرت كثيراً من المفاهيم الثابتة، والقواعد الراسخة، فبينما كانت النصوص معظمة في صدر الأمة أصبحنا نراها لا تُقْبل إلا أن توزن بميزان العقل البشري الناقص.

وقد تمثَّل هذا الانحراف بأشدِّ ما يكون في الأقوال الشاذة في آيات

صفات الله عزَّ وجلَّ، حيث خاض فيها المحرفون بحجة التنزيه لله عزَّ وجلَّ، وسمَّوا ضلالهم هذا باسم التأويل<sup>(١)</sup>.

وأعظموا القول حينما زعموا أن ظواهرَ النصوص لا يجوز أن تبقى على ظاهرها، وواجبٌ تأويلها بحجةِ أنَّ ظَواهِرَها كُفْرٌ بالله(٢).

وبلغَ الأمْرُ شأواً بعيداً حينما جاءت المناداة أن يعاد النظر في النص القرآني كظاهرة تاريخية، لا على أنه وَحْيٌ مُنَزَّلٌ مِن عندِ الله.

يقول أحد المتخاذلين أمام الحضارة الغربية مؤكداً ذلك: «وهذا أمرٌ هامٌ جداً يتيح لنا أن ننظر من خلاله إلى الإسلام كظاهرة تاريخية (٣)، لا كنظام أزلي، كنص ينبغي أن نعيد فهمه باستمرار على ضوءِ آخِرِ ما استجد من العلوم البشرية، وآخرِ ما وَصَل إليه مِن فَهْم لتاريخ الحضارة الإسلامية»(٤).

فبئس المقصد، وبئست الوسيلة (٥).



### ٢ \_ تنحية الأقوال الصحيحة للآيات.

من المتفق عليه أن الشيء لا يشغل مرّتين في آن واحد، فالانشغال بالأقوال الشاذة، والاعتداد بها سوف يكونُ على حساب تنحية الأقوال

<sup>(</sup>١) ينظر: المبحث السادس: حول التأويل في الفصل الثاني من الباب الأول.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاشية الصاوي على الجلالين (٩/٣).

 <sup>(</sup>٣) فيجوز على القرآن الخطأ والصواب، ويجوز الأخذ به والاستغناء عنه، تبعاً للأهواء والرغبات الشخصية!

<sup>(</sup>٤) من كلام لطريف الخالدي، ينظر: دعوة التقريب بين الأديان، د. أحمد القاضي (٢٦٦/٢).

انظر حول ظاهرة: محاكمة النص القرآني، ونقداً حول بعض الأطروحات في الموضوع كتاب (هجمة علمانية جديدة، ومحاكمة النص القرآني) د. كامل سعفان.

<sup>(</sup>٥) من مقاصد هذه الدعوة إعادة النظر في ختم الرسالة، والمداهنة مع أهل الكتاب تحت مسمى التقريب. ينظر: دعوة التقريب بين الأديان، د. أحمد القاضى (٦٣٦/٢).

الصحيحة تنحية كُلِّيةً إذا ما أهملت، أو جُزئيةً بإضعافها إذا ما قورِنَت بالأقوال الشاذة جنباً إلى جَنْبِ.

وهذا ما أشار إليه شيخ الإسلام (ت: ٧٢٨) في كلامه حول بعض الآياتِ التي أشكلت فقال: «حتى لا يوجدُ في طائفةٍ من كتب التفسير فيها القول الصواب، بل لا يوجدُ فيها إلا ما هو خطأ»(١).

وقريبٌ من هذا ما ذكره ابنُ القيمِ (ت: ٧٥١) في معرض كلامه في الرد على المؤولةِ فقال: «وكذلك كثيرٌ من المفسرين يأتون بالعجائب التي تنفِرُ عنها النَّفُوسُ، ويأباها القرآن أشدَّ الإباء»(٢).

والمقصود أنَّ غيابَ المعنى الصحيح للآية أحد أسبابه هو الاشتغال بغيره من الأقوال الشاذة.

وانظر مثلاً كيف انشغل كثير من المفسرين في سرد القصة الضعيفة في سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّنَ عَنهَدَ اللَّهَ لَـبِتَ ءَاتَـٰنَا مِن فَضَّـلِهِـ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الطَّنلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَّنَ عَنهَدَ اللَّهَ لَـبِتَ ءَاتَـٰنَا مِن فَضَّـلِهِـ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الطَّنلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وهي قصة لم تصحُّ سنداً، ومخالفةٌ متناً لقواعد الشريعة (٣).

ومثله ما قيل في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَّكَاءَ فِيمَا ءَاتَنهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَّكَاءَ فِيمَا ءَاتَنهُمَا فَتَعَكَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٩٠].

وكيف أُلصِقت بآدم ﷺ وزوجه؟ بناء على روايات لم يثبت منها شيء!.

والأمثلة في ثنايا البحث كثيرة.

#### 

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير آيات أشكلت (١/١٣٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الصواعق المرسلة (٢٩٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المبحث الثاني من الفصل الثالث في الباب الثاني.

٣ ـ إشغالُ الأمة بتفاسير مبنية على خلافِ مذهَبِ السَّلف، ومحشوة بكلِّ غثِ.

مما يؤسف له أن كثيراً من كتب التفاسير بنيت على مذاهب عقدية رديئة، وصار لها من الشهرة والذيوع الشيء الكثير، بل إنَّ بعضها صار كتاباً دراسياً يقف الدارسون على دقيق عباراته، ويحللون دلالاته.

ومن أعظم أسبابِ ذلك هيمنةُ العَقِيدة الاعتزالية، أو الأشعرية مثلاً في فترة من الزمن على الأمة الإسلامية، على أنها هي عقيدة أهل السنّة والجماعة.

فتجد مثلاً تفسير القاضي البيضاوي (ت: ٦٩١)(١) «أنوار التنزيل، وأسرار التأويل» الذي جمع فيه مؤلفه بين تفسيرين كبيرين، هما الكشاف للزمخشري، وتفسير الرازي، فجاء كتابه عميق الغور، صَعْب المراس، قد عكف الناس عليه، واعتنوا به تدريساً، وتعليقاً، وتخريجاً، فإنه ما من مفسِّر في القرن السابع، وما بعده، إلا وتفسير البيضاوي في طليعة مراجعه(٢).

ولا شكَّ أنَّ هذا الكتاب على جلالة مؤلِفِه، وعِظَمِ مؤلَفِه سوف يكون مشغلة للناظر فيه على الأقل عن القول الصحيح في باب العقيدة.

ومن ذلك ما جاء في أوَّل هذا الكتابِ في تفسير البسملة عند الاسمين الكريمين (الرحمن الرحيم) حيث لم يجر فيهما مؤلفه على مذهب أهل السنَّة والجماعة، بل أوَّلهما بأفعال الله تعالى فقال: «والرحمن والرحيم: اسمان بنيا للمبالغة من (رَحِم) وأسماءُ الله إنما تؤخذ باعتبارِ الغاياتِ التي هي أفعالُ

<sup>(</sup>۱) هو ناصر الدين، عبدالله بن عمر البيضاوي، الشافعي، مفسر، فقيه، أصولي، عالم بالعربية والمنطق، توفي بتبريز. ينظر: طبقات الشافعية (۱۵۷/۸)، طبقات المفسرين، للداودي (۲٤٨/۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير ورجاله (١٠٩،١٠٨)، التفسير، أمين الخولي (١٩).

دون المبادئ التي تكون انفعالات»(١).

وقريبٌ من تفسير البيضاوي حاشية الصاوي (ت: ١٢٤١)<sup>(٣)</sup> على الجلالين، فإنَّ هذه الحاشية على ما فيها من الضَّلالِ البَين بَلَغت مبلغاً عظيماً من الاحتفاء والعناية وتعظيم العبارة بل وتقديس العبارة ما لم يبلغه كتاب آخر، بل ربما عُظِّمت عِبارَتُه أكثر من تعظيم لفظ القرآن<sup>(٣)</sup>.

#### 2000

### ٤ ـ فتح الباب لمتبعِي المتشابه، وأصحاب الأهواء.

إنَّ اتباع المتشابه هو الملجأ الذي يلوذ به الزائغون والمنحرفون في كلِّ عصر فراراً من حصار النصوص المحكمات التي تضيِّقُ الخناق عليهم (٤).

ومن تأمَّل المذاهب الضَّالة، والآراء المنحرفة، بل والديانات الكافرة وجد عياناً ما قاله الشاطبي (ت: ٨٩٠): «ومن نظر إلى طريق أهل البدع في الاستدلالات عرف أنها لا تنضبط؛ لأنَّها سيالةٌ لا تقف عند حدِّ، وعلى كلِّ وجه يصحُّ لكلِّ زائغ، وكافرٍ أن يستدِلَّ على زيغه وكفره حتى ينسبَ النحلةَ التي التزمها إلى الشريعة.

فقد رأينا، وسمعنا عن بعض الكفارِ أنَّه استدلَّ على كفره بآياتِ القرآن، كما استدلَّ بعض النصارى على تشريك عيسى بقوله تعالى: ﴿وَكَلِمْتُهُۥ أَلْقَنْهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْدُ ﴾ [النساء: ١٧١].

واستدل على أنَّ الكفار من أهل الجنَّة بإطلاقِ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالْنَينِ هَادُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّرِئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلاحًا

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير البيضاوي (٧/١)، وينظر: (٢٧٤/١).

 <sup>(</sup>۲) هو أحمد بن محمد الخلوتي، فقيه مالكي، مفسر، ولد بمصر، وتعلم بالأزهر، توفي
 في المدينة النبوية. ينظر: الأعلام (۲۳۳/۱)، معجم المفسرين (۷۷/۱).

<sup>(</sup>٣) حدَّثني بذلك بعض الدعاة التشاديين أنَّ هذا واقعٌ في بعض جهات أفريقيا.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجعية العليا، د. القرضاوي (٢١٨).

فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا لَهُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٦٢].

واستدلَّ بعض اليهود على تفضيلهم علينا بقوله سبحانه: ﴿أَذَّكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ اَلَيَى اَنْعَنْتُ عَلَيْكُوْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمُ عَلَى اَلْعَلَمِينَ﴾ [البقرة: ٤٧].

وبعض الحلولية استدلَّ على قوله بالحلول بقوله تعالى: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي﴾ [الحجر: ٢٩].

والتناسُخِي<sup>(۱)</sup> استدلَّ بقوله: ﴿فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاةً رَكِّبَكَ ﴿ ﴾ [الانفطار: ٨].

وكذلك كلُّ من اتبع المتشابهاتِ، أو حرَّفَ المناطات (٢)، أو حمَّل الآياتِ ما لا تحْمِله عند السلفِ الصالحِ، أو تمسَّك بالأحاديثِ الواهيةِ، أو أخذَ الأدلة ببادي الرأي، له أن يستدلَّ على كلِّ فعلٍ أو قولٍ أو اعتقادٍ وافق غرضَه بآيةٍ أو حديثٍ» (٣).

وفي وقتنا الحاضر نجدُ المذاهب المعاصرة خطَتْ خُطُواتِ السَّابِقين، فالاشتراكيون (٤) استدلوا على اشتراكيتهم بقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَغُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٩].

والعفو هو: الزيادة ـ في زعمهم ـ عن الحاجة الضرورية، وهذا يعني عندهم أنه لا يجوز الادخار، ويجب إنفاق كلِّ الكسبِ الزائد<sup>(ه)</sup>.

وهم باستدلالهم هذا يناقضون ما أقرَّه الإسلام من الملكية الفردية، واحترامها، ويناقضون ما أقره الإسلام من التفاضل بين الناس في الرزق إذ

<sup>(</sup>١) التناسُخي: نسبة للتناسخ، أي: تناسخ الأرواح، وهي عقيدة إلحادية قديمة، تزعم أنَّ روح الميت تنتقل إلى حيوان آخر. المعجم الوسيط (٩١٧).

<sup>(</sup>٢) من ناط الشيء إذا علقه، والمراد: أنَّه حرَّفُ الْأَشْياءَ التي عَلَّقَ الشارعُ الحكمَ عليها الصحاح (٣/١١٦٥، نوط).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الاعتصام (٢٨٥/١).

<sup>(</sup>٤) الاشتراكية: مذهب سياسي واقتصادي، يقوم على سيطرة الدولة على وسائل الإنتاج، وادعاء عدالة التوزيع، والتخطيط الشامل. المعجم الوسيط (٤٨٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: فضائح الصوفية (٢٥).

أنَّ تفاضلهم فيه كتفاضلهم في العقولِ، وفي كافةِ شئون الحياةِ كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْقِ﴾ [النحل: ٧١].

وقــال تـعــالـــى: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا وَرَفَعْنَا بَعْضُهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ﴾ [الزخرف: ٣٧](١).

وقريبٌ من هذا ما صنعته طائفة القاديانية (٢) الذين جحدوا ما عُلِم من دين الإسلام بالضرورة؛ فأنكروا ختم النبوة بمحمد ، وعمدوا إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكِن رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَّانَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

فقالوا: خاتم النبيين، بمعنى: زِينة النَّبيين، كما أنَّ الخاتمَ زينةُ الإصبِع!!

وصِنْوُ القاديانية البهائية (٣) زعموا أنهم المعنيون بقوله تعالى: ﴿عَمَّ يَسَاءَلُونَ ۞ عَنِ النَبَا الْعَظِيمِ ۞ الَّذِي مُرَ فِيهِ مُعَنِّكُونَ ۞ [النبأ: ١ ـ ٣].

فالنبأ العظيم هو ظهور «البهاء» ودعوته التي سيختلف فيها النَّاس (٤). وقد سبق ما يتعلقُ باستدلالات الباطنية من الصُّوفية وغيرهم (٥).

#### 

<sup>(</sup>١) ينظر: لا اشتراكية في الإسلام، عبدالله بن حميد (٩).

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى مرزا غلام أحمد القادياني، الذي ادَّعى النبوة في القارة الهندية، وأظهر دعوته في آخر القرن التاسع عشر الميلادي، وسانده الاستعمار الإنجليزي، لإبعاد المسلمين عن دينهم.

ينظر: القاديانية، إحسان إلهي ظهير، المذاهب المعاصرة، د. عبدالرحمن عميرة (٣٠٩ ـ ٢٠٣)، الموسوعة الميسرة (٣٨٩).

 <sup>(</sup>٣) نسبة إلى المرزا حسين علي الملقب بالبهاء، وهي دعوة إلحادية، نشأت في أواخر القرن الثامن عشر الميلادي، في إيران، تقول بتناسخ الأرواح، والإباحية.

ينظر: البهائية، إحسان إلهي ظهير، المذاهب المعاصرة، د. عبدالرحمن عميرة (٢٢٧ ـ ٢٢٩)، الموسوعة الميسرة (٦٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجعية العليا (٣٢٣ ـ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المبحث الثاني في الفصل الأول من الباب الأول.

### ه ـ صرف النصوص عن مدلولاتها، وتحريف الكلم عن مواضعه.

حَذَّرنا سبحانه وتعالى من التشبه بالكافرين، بعد أن بيَّن لنا سبحانه، سبيل المجرمين، ومن جملة ما يدخل في التحذير في مشابهة أهل الكتاب ما وقعوا فيه من تحريف الكلم عن مواضعه، ومن بعد مواضعه (١).

إلا أنَّ سنة الله الكونية ماضية في الأمَّة المحمدية، وقدره عزَّ وجلَّ نافذ فيها، كما هو نافذ في غيرها فوُجِد مِن هذه الأمَّة بعد إكمال الدِّين وإتمام النعمة من يُفرق بين الله ورسله ويؤمن ببعض الكتاب ويكفرُ ببعض تصديقاً لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّينَ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُويدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُويدُونَ أَن يَتَخِذُوا بَيْنَ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُويدُونَ أَن يَتَخِذُوا بَيْنَ وَلِكَ سَبِيلًا فَي أَوْلَتِكَ هُمُ الكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَذَنَا لِلْكَنفِينَ عَذَابًا مُهِيئًا فَي النساء: ١٥٠، ١٥٠].

فنشأت, الدعوة إلى اعتماد القرآن دون السُّنة في التشريع الإسلامي وسمَّوا أنفسهم بالقرآنيين (٢)؛ واختطوا لأنفسهم منهجاً لتفسير القرآن أقصوا فيه السنَّة أن تكون مرجعاً في التفسير، وبناءً عليه أنكروا النسخ، والإجمال، والتخصيص، وكذا أسباب النُّزُول؛ لأنَّ طرق معرفة هذه الأشياء إنَّما يكون عن طريق السنَّة.

 <sup>(</sup>١) ورد الوصفان في حق اليهود في سورة المائدة: ﴿ يُعَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ﴾ [آية:
 ١٣]، ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلَمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِةِ ﴾ [آية: ٤١]

قال الكرماني: «والفرق بينهما: أنَّ الآية الأولى في أوائل اليهود، والثانية: فيمن كانوا في زمن النبي هي، أي: حرَّفوها بعد أن وضعها الله مواضعها، وعرفوها وعمِلوا بها زماناً» ينظر: البرهان في توجيه متشابه القرآن (٥٦).

<sup>(</sup>٢) يعود تاريخ إنكار السنة من مصدرية التشريع إلى القرن الثاني الهجري على ما ذكره الشافعي رحمه الله، ثم طوي ذكر هذا الرأي الشاذ إلا من فئات قليلة من الشيعة، حتى جاء القرن الثالث عشر الهجري فقامت فكرة إنكار السنة جملة وتفصيلاً في الهند وباكستان واتخذت شكلاً منظماً لها دعاتها ومروِّجوها، وقد تصدى لها علماء شبه القارة الهندية، وبينوا ضلالها وكفروا من انتسب إليها.

ينظر: الرسالة، للشافعي (A۲)، القرآنيون وشبهاتهم حول السنة (ص ۸، ص ۹۳ وما بعدها).

ثم أعيد النظر في القرآن من جهة حجِّيته كلَّه، فسلك بعض المارقين المنتسبين للإسلام مسلك الانتقاء، فزعم أنَّ القرآن المكيَّ وحده هو الملزمُ لنا، أمَّا القرآن المدني فلا يلزمنا منه شيء؛ لأنَّه يتعرض لأمور من أمور حياتنا قد تتغير وتتطورُ فلا يجوز أن نجمدها بقرآن ولا سنة!!(١).

وإنَّه من العظائم أن يلبس بهذه الأمور على عُمُومِ المسلِمِين فيُظْهَرَ الباطِلُ بلباسِ الحقِّ، فتزيَّفُ الحقائِقُ، وينزَّلُ أصدقُ القولِ على أقبح الفعل.

• ومن ذلك حينما جثم الاستعمارُ (٢) على كثيرٍ من بلاد المسلمين استبشر به من زاغ قلبه، وعميت بصيرته، ونادى إلى عدم مقاومته، بل إلى تأييده، وتذليل العقباتِ دونه، فدخولهم الأراضي الإسلامية أمرٌ كتبه الله لهم؛ لأنّهم عبادُ الله الصالحون لعمارة الأرض، وهم المعنيون بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الضّالِحُونَ الصّالِحُونَ الصّالحون العمارة الدِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي النَّهُورِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الضّالِحُونَ السَّالِهُ [الأنبياء: ١٠٥].

فلا جِهادَ إذن!

كبرت كلِمَةً تخرج من أفواههم<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْكَنفِرُونَ ﴾ [المائدة: 33].

قال بعضهم: الآيةُ لا تتناولُ إلا مَن أَنْكَر بقلبه، وجحد بلسانه، أمَّا من عرف بقلبه أنَّ هذا الحكمَ حكمُ اللَّهِ، وأقرَّ بلسانِه أنَّه حُكْمُ اللَّهِ، ثمَّ أتى بما يضاده؛ فإنَّه على ذلك حاكمٌ بما أنزل الله!!

والحامل لهذا القول أن ينفي عن الأمةِ حَرَجاً لا قبلَ لها به، وحُكَّامُ

<sup>(</sup>١) زعم هذا القول محمد محمود طه السوداني. ينظر: المرجعية العليا في الإسلام (٧٧).

 <sup>(</sup>۲) الاستعمار: مصطلح محدث، يرادُ به: أن تفرض دولةٌ على أخرى سيادتها، وتستغِلُّ خيراتها، ينظر: المعجم الوسيط (۲۷/۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بدع التفاسير، للغماري (١٠١).

البلاد الإسلاميةِ اليوم في حالة ضرورة!!(١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ [النور: ٣١].

قال صاحب كتاب (امرأتنا في الشريعة والمجتمع): إنَّ الإبهامَ في قوله (ما ظهر منها) دون أن يُعيَّن موقِعُه من ذات المرأة هو اعتبارٌ لأعرافِ النَّاسِ، ومراعاة لأطوار الحياة!!.

فَهنِيئاً ـ إذَنْ ـ لأصحابِ التبرج والسُّفورِ أن كان لهم دَلِيلٌ في كتابِ اللَّهِ!! (٢٠).

وفي قوله تعالى: ﴿لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوَا أَضْعَنَا مُضَكَعَفَةً﴾
 [آل عمران: ١٣٠].

استدلَّ به بعضهم على إباحة الرِّبا في المعاملات العصرية؛ إذ المحرمُ ما كان على وجه الاستغلال فقط، بحيث تجاوز به النَّصف، وهو ربا الجاهلية، وأغفلوا بهذا النصوص الصريحة المحكمة من القرآن والسنَّة، والمؤيدة بإجماع الأمة (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْخَثْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْسَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ
 الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ﴾ [المأثدة: ٩٠].

قال بعضهم: إن الله لم يحرم الخمر بل أمر باجتنابه، والاجتناب أقلُّ من التحريم، بل هو التخيير إن شئت!!(٤٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: على مائدة القرآن، أحمد جمال (۱۸۳)، اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر (۱۰۵/۳).

<sup>(</sup>٢) كتاب (امرأتنا في الشريعةِ والمجتمع) للطاهر الحدَّاد، نشر في تونس، فأحدث ضجَّة كالضَّجَّة التي أحدثها كتاب قاسم أمين (المرأة الجديدة)، و(تحرير المرأة). ينظر: اتجاهات التفسير (١٠٧٤/٣)، وينظر فيه أيضاً أمثلة أخرى.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكتاب والقراءة المعاصرة (٤٩٢)، د. محمد شحرور نقلاً عن كتاب: (رسالة . . وردٌ إلى ذاك الرجل) محمد الطباع (٣٠)، وينظر المبحث الخامس، من الفصل السادس في الباب الثاني.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب والقراءة المعاصرة (٤٧٧)، د. محمد شحرور نقلاً عن كتاب: (رسالة.. وردٌ إلى ذاك الرجل) محمد الطباع (٢٩).

فما عسى هؤلاء أن يقولوا في تحريم الزنا، حيث جاء النهي عنه بقوله تعالى: ﴿وَلَا نُقَرِبُواْ الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَنحِشَةُ وَسَآهُ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وكلمة: ﴿ لَا تَقْرَبُوا ﴾ شبيهة بكلمة ﴿ فَأَجْتَنِبُوهُ ﴾ في شأن الخمر.

أوَ يكونُ اجتناب الزنا على سبيل التخيير أيضاً!!

بل، ما عساهم قائلون في السبع الموبقات التي قال فيها النبي ﷺ: «اجتنبوا»؟(١).

أوَ يكونُ تركُها تخييراً حيث لم تجيء بلفظ (التحريم)؟! (٢).

 ومن غرائب الاستدلال بالقرآن الترويج للسياحة العَصْرِية التي صار اسمها قريناً للانحلال، وإباحة الخمور، والبحث عن المتعة واللَّذة أين وجدت!

من غرائب الاستدلال أن يكون دليلها قوله تعالى: ﴿التَّبِبُونَ اَلْمَكِدُونَ الْمَكِدُونَ الْمَكِدُونَ الْمَكِدُونَ الْمَكِدُونَ السَّكِحِدُونَ السَّكِحِدُونَ السَّكِحِدُونَ السَّكِحِدُونَ السَّكِحِدُونَ الله السَّمِعُ وأموالَهم بأنَّ لهم الجنة صارت المؤلاء الأفواج المتحللين الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون (٣).

### 

<sup>(</sup>۱) السبع الموبقات هي التي في حديث أبي هريرة \_ تَعْلَيْكُ \_ عن النبي الله أنه قال: «المسرك بالله، والسحر، واجتنبوا السبع الموبقات» قالوا: يا رسول الله! وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرّم الله إلا بالحقّ، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات، رواه البخاري (٣٩٣/٥ مع الفتح)، ومسلم (٩٢/١) رقم الحديث (٨٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجعية العليا في الإسلام د. يوسف القرضاوي (٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجعية العليا (٢٨٣).

<sup>●</sup> المراد بالسائحين في الآية الصائمون، قال ابن كثير: «وهذا أصحُّ الأقوال، وأشهرها، وجاء ما يدلُّ على أنَّ السياحة الجهاد، ينظر: تفسير ابن كثير (٢٢٠/٤) تحقيق: السلامة.

٦ ـ تضخم المكتبة القرآنية بكتب محسوبة على التفسير، والتفسير بريء منها، فلئن قيل عن تفسير الرازي (ت: ٦٠٦): «فيه كل شيء إلا التفسير»(١).

فما عسى أن يقال عن تفسير طنطاوي جوهري (٢) الذي سمَّاه «الجواهر في تفسير القرآن الكريم»؟.

حيث يقع هذا التفسير في خمسة عشر مجلداً قسمه ستة وعشرين جزءاً، والجزء الأخير خَصَّصَه لِتَفْصِيل ما أجمل في الأجزاء السابقة، وهو تفسير كامل للقرآن الكريم.

والمؤلف يذكر في أثناء مباحثه أحداثاً شخصية، ومواقف يومية، ورؤى منامية، ونقولات صحفية يرى أنها مدعمة لمباحثه، وهو يذكر كلَّ هذه بطريقته المسهبة، بل والمملة أحياناً (٣)، فكان لهذه أكبر الأثر في تضخيم الكتاب، وتكثير مادته، وهو يورد كثيراً من الصور للأفلاك، والكواكب، والحيوانات، وأجزاء الإنسان وغيرها مما لا يليق بكتاب تفسير لكلام الله عزَّ وجلَّ.

وهو مع هذا كله معجَبٌ غاية الإعجاب بتفسيره، فهو يثني عليه، ويرى أنه فاتحة للأمة الإسلامية يقول في مقدمته: «ولتعلمنَّ أيها الفطِنُ: أنَّ هذا التفسير نفحة ربانية، وإشارة قدسية، وبشارة رمزية، أُمِرْت به بطريقِ الإلهام، وأيقنتُ أنَّ له شأناً سيعرفه الخلق، وسيكونُ من أهمِّ أسبابِ رقيِّ المستضعفين في الأرضِ»(٤).

وهو يعيد هذا الإطراء في مناسبة، وغير مناسبة في ثنايا تفسيره يقول

<sup>(</sup>١) ينظر: المبحث الأول، من الفصل الثاني، في الباب الأول.

 <sup>(</sup>۲) باحث مصري، ولد في مصر سنة ۱۲۸۷ هـ، وتعلم بالأزهر مدة، مكثر من التأليف،
 له عناية بالعلوم العصرية، اشتغل بالتعليم فترة، توفي بالقاهرة، سنة ۱۳۵۸هـ.

ينظر: الأعلام (٣/ ٢٣٠)، معجم المفسرين (٢٤٢/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجواهر في تفسير القرآن (١٠٩/٦)، (١٢٣/٢٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجواهر في تفسير القرآن (٣/١).

في سورة يونس: «وفي اعتقادي: أنَّ هذا التفسيرَ وأمثالَه سيفتحُ مجالاً للأمم الإسلامية، وستقوم أمم بعدنا من المسلمين يرقون رُقِياً عالياً، ويحدثون في الأرض قوة كما أحدث أجدادُنا أصولَ هذه النهضة، والحمد لله رب العالمين»(١).

وقد قوبل هذا الكتاب بالرَّفض والانتقاد يقول الدكتور محمد حسين الذهبي (ت: ١٣٩٧): «ولست أرى هذا المسلك في التفسير إلا ضرباً من التكلف، إن لم يذهب بغرض القرآن، فلا أقلَّ من أن يذهب بجلاله وجماله» (٢).

ويقول مصطفى محمد الحديدي الطير (ت: ١٤٠٩)<sup>(٣)</sup>: «هو في وادٍ، وتفسير القرآن في وادٍ آخر»<sup>(٤)</sup>.

والكلام هنا كله متوجه إلى تفسيره ومنهجه فيه، وكيف حاد في تفسير القرآن عن مقصده، وحمَّله ما لم يُنزَّل من أجله؟

أما مؤلفه فيظهر منه الإشفاق على الأمة الإسلامية، والغيرة والإخلاص لها<sup>(٥)</sup> نسأل الله أن يعفو عنا وعنه<sup>(٦)</sup>.

والغرض هنا بيانُ أنَّ كُتُباً زاحَمَت الكُتُبَ المعتمدةَ في التفسير، وهي دَخِيلة عليها مَنْهجاً ومضموناً.

<sup>(</sup>١) ينظر: الجواهر في تفسير القرآن (١٠٨/٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير والمفسرون (٢/٩٠٥).

<sup>(</sup>٣) مصطفى بن محمد الحديدي الطير، من المفسرين المصريين، عمل في التدريس، له عِدَّة كتب، منها «التفسير المعاصر من عهد الإمام محمد عبده إلى اليوم»، توفي بالقاهرة.

ينظر: إتمام الأعلام (٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: اتجاه التفسير في العصر الحديث (٧٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: اتجاهات التفسير في العصر الراهن (٢٧٧).

 <sup>(</sup>٦) ينظر: دراسة وافية حول كتاب «الجواهر في تفسير القرآن الكريم» في:
 التفسير والمفسرون (٧٢٥-٥ - ٥١٥)، اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر (٦٣٨/٢)
 - ٦٧٨)، اتجاهات التفسير في العصر الراهن (٢٧٧ - ٢٧٧).

وما قيلٍ في تفسير (الجواهر) يقالُ مثلُه أو أشدُّ فيمن اتخذ القرآن مطيةً فأدخل فيه كلَّ غَريبِ وغَريبةٍ، ونأى بكتاب الله عمَّا أنزل من أجله.

ومن ذلك تفسير «القرآن محاولة لفهم عصري» لمصطفى محمود (١).

### 9 (T)

### ٧ \_ زعزعة مفاهيم ثابتة وأسس راسخة عند عامة المسلمين

من مسلَّمات القضايا عند عامة المسلمين أن الله تعالى ختم بشريعة النبي محمد على جميع الشرائع، وختم بنبوته جميع النبوات: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ النبي مِنْ رَبِّ اللهِ وَمَاتَمَ النبَيْتِ أَنَّ اللهِ وَمَاتَمَ النبَيْتِ أَنَّ اللهِ وَمَاتَمَ النبَيْتِ أَنَّ اللهِ وَمَاتَمَ النبواتِ: ٤٠].

والنصوص من الوحيين في ختم الرسالة، ونسخ كلِّ ديانةٍ غير الإسلام الذي جاء به محمد على أظهر من أن تحصر

فعن أبي هريرة تَعْقَيْه قال: قال رسول الله والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(٢).

وقد غالط بعض العصرانيين في معنى الكلمة السواء من قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ، شَكِئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَا وَلَا يَتَخِذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَا وَلَا يَتَخِذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَا وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَالِيَّةُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) أصل هذا الكتاب مقالات نشرها مؤلفها في مجلة صباح الخير المصرية، ثم جمعها في كتاب في نحو (۲۸۰) صفحة ضمّنها كثيراً من الانحرافات حول بعض القضايا القرآنية الثابتة كخلق آدم، وحقيقة الجنة والنار، وبعض الأحكام التشريعية وغيرها. وقد تصدى كثير من الباحثين للرد عليه، وبيان انحرافه، منهم:

د ـ عبد المتعال الجبري في كتاب شطحات مصطفى محمود في تفسيراته العصرية. د ـ فهد الرومي في كتاب اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر (١١١٩/٣ ـ ١١٤٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: صحيح مسلم (١٣٤/١) رقم الحديث (١٥٣).

فهذا هو معنى الكلمة السواء عند هؤلاء ومؤداه أمور عظام أهمُّها:

- إلغاء دعوة اليهود والنصارى للإسلام؛ إذ لا معنى لدعوتهم بعد تصحيح ما هم عليه!.
- إبطال مشروعية الجهاد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيما يتعلق بجانب اليهود والنصارى، أو تضييقه.
- مُوَادَّة أهل الكتاب وموالاتهُم بعد هذا المعنى المتخاذل للكلمة السواء، واستبدال النصوص التي تحذر منهم وتبين عداوتهم بالمناداة بالرابطة الوطنية معهم وتمكينهم من ممارسة عباداتهم تحت غطاء الحرية الدينية.
- إنكار تميَّز المسلمين، والقضاء على العِزَّة الإيمانية، والتنصل من أحكام أهل الذمة، وإلغاء الجزية.

ولقد جرَّ هذا القولُ الذي يقِلُّ في حقه وصفُ الشذوذ مع ما جرَّه من المفاسد السابقة إلى إلغاء المنهج الصحيح في تفسير القرآن، ومن رحمة الله أنَّ الكلمة السواء المذكورة في الآية لم تأتِ منبتَّةً في سياقها بل أتت مفسَّرة بأعلى طرق التفسير، وهو تفسير القرآن بالقرآن فهي إذن المفسرة بقوله: ﴿ أَلَّا نَعَبُدُ إِلَّا اللهَ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ مُسَيّعًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾.

<sup>(</sup>۱) ينظر: جملة من مقالات هؤلاء ومناقشتها في كتاب: دعوة التقريب بين الأديان، د. أحمد القاضى (۲/۷۲٥).

فموضوع الآية قضيتان من الوضوح بمكان:

\* قضية التعامل مع الله: ﴿ أَلَّا نَمْ بُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَكَّتُنا ﴾ بل نفرد العبادة لله وحده لا شريك له.

\* قضية التعامل مع خلق الله: ﴿ وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ . اللَّهِ ﴾ أي: لا يُطيع بعضُنا بعضاً في مَعْصِية الله.

فإن تولوا بعد هذا النَّصَفِ، وهذه الدَّعوة فأشهدوهم أنتم على الستمراركم على الإسلام الذي شرعه الله لكم (۱).



<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير ابن كثير (٩٦/٢).

### خاتمة البحث

الحمد لله الذي بنعمته تَتِمُّ الصالحات، يسَّر لي بلوغَ خاتمة بحثي، وطيَّ فصوله ومباحثه، ويعلمُ الله أنَّه ما مِن صفحة فيه إلا ولي فيها نظر بزيادة أو نقص أو تأخير مقدم أو تقديم مؤخر، وهذه نظرة الإنسان في كل ما كتبه وسَطرَ ؛ لعلمه بضعفه ونقص البشر.

وهاأنا ذا أُوشِكَ أن أضَعَ قَلَمِي بَعْدَ جُهدِ المقل، ورِحْلةِ على ضعفِ، وإني أتذكر قول الأول: «لا أقول: إنَّ الغلطَ سَهْوٌ جَرَى به القَلَمُ، بل أعْتَرَفُ بأنَّ ما أَجْهَلُه أكْثَرُ ممَّا أعْلَمُ»(١).

وبعد هذا إن كان من نتيجة أنا مُطْمَئِنٌ إليها فهي أنَّ بحثي هذا لا يعدو أن يكونَ لَبِنَةً تحتاج إلى لبناتٍ فَوْقَها، وعَن يَمِينها، وعَن شمالها؛ ليتمَّ بنيانٌ منيع، وحِصْنُ حَصِينٌ يُدْفَع به عَن كتاب الله تحريفَ الغالين، وتأويلَ الجاهلين، وانتحالَ المبطلين.

وقديماً قيل: «المتصفحُ للكتابِ أبصرُ بمواقعِ الخَلل فيه من منشئِه».

وحَسْبِي في بحثي هذا أنني طَرَقْتُ الموضوعَ بِطَرِيقَةٍ تأْصِيْلِيَّةٍ لم أَسْبَق بَمثلها \_ فيما أُظنُّ \_، وكان بحثي عوناً لي \_ بعد الله \_ على جَرْد مكتبتي وقراءة مجموعة منها وتصفُّح أخرى، ولا أظنُّ أني أفعل ذلك لولا دافع البحث، ومتطلبات جمع المادة العلمية.

<sup>(</sup>١) ينظر: الكامل (٩/١).

### ومما يُسَطُّر في تتمة هذا البحث أمورٌ من أهمها:

● كنت أتصور أنَّ الأقوال الشاذة في التفسير طورٌ انقضى، وزمن بذهاب أهله انطوى، وأنه كانت نتيجة لملابسات مذهبية نشأت، وإرهاصات سياسية انتهت ـ كنت أظن ذلك ـ حتى تبين لي أنها لم تنته بعد، بل ولن تنتهي ما دام الصِّراعُ بين الحق والباطل باقياً، والجرأةُ على كتاب الله عند بعضهم أسلوباً راقياً، وتفكيراً جديداً واعياً، وفي بعض أقوالِ من يسمون أنفسهم بالمجددين، والعصرانيين (١) أكبرُ شاهد على ذلك بحجة الاجتهاد الذي تحول في آخر الأمر إلى تطوير للشريعة الإسلامية بهدف المطابقة للحضارة الغربية، أو الاقتراب منها إلى أقصى ما تسمحُ به النصوص من تأويل على أقلِّ تقدير.

وكان نتيجة ذلك اللازمة أمران:

الأول: تشويه الإسلام بإدخال الزيف على الأصيل، و إثبات الغريب.

الثاني: تفريق الصَّف الإسلامي؛ لأنَّ كلَّ أمة تذهب في التطوير تحت مسمَّى الاجتهاد مذهباً يخالفُ غيرَها (٢).

- من خلال الأمثلة التي مثّلتها في البحث عُلِم ظلم الإنسان لنفسه حيث أوردها غير موردها، وصفّها في غير مصافها، وعُلِم أيضاً عِظم جهله حيث أتى من الأقوال بالعَجيب، وتقوّل في كلام الله وألصق به كلّ غَريب ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٧].
- لم أكن أتصوَّر أنَّ الأقوال الشاذة بلغت كثرتُها حتى زاحمت الأقوالَ الصحيحة، وأقصَت المعاني الراجِحة حتى تمَّت لي دراسةُ أمثلةِ هذا

 <sup>(</sup>١) هم طائفة ممن تبنى بعض أفكار المستشرقين ودعاة التغريب فصار لهم أفكار منحرفة وفتاوى شاذة تحت ستار التجديد والاجتهاد، وهم ليسوا على درجة واحدة في منطلقاتهم وأهدافهم ومدى امحرافهم الفكري وتأثرهم الغربي.

ينظر: العصرانيون، معتزلة اليوم (٧)، دعوة التقريب بين الأديان (٦٣١/٢ ـ ٦٣٢).

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحضارة الغربية، د. محمد محمد حسين (٥٠ ـ ٥٠).

البحث مما يؤكد أهمية البحث وأهمية إعادة النظر فيما سُطِّر مِن الأقوال.

 خطورة الانحرافات العقدية، والضلالات الفكرية حيث عبثت في أوَّل مصادرِ التشريع ـ القرآن الكريم ـ وهي وإن لم تنل من لفظه، لأنَّ الله حفظه ولكنها نالت من معناه، وتلاعبت في دلالاته.

فقد حرِّفَت دلالاتُ آياتِ لتصحيح أخطاءِ عَقَدية وأخلاقية واجتماعية بل وسياسية واقتصادية وغيرها، كما تبين ذلك من خلال البحث.

بل منهم من يعتمد على آية في تأييد الظالمين، وتضييع الفروض وواجبات الدين فتعاملوا مع القرآن بمعتقدات مسبقة ونيَّات سَيئة، ودخلوا عالمه الرَّحِيب بمزاجية ومصلحية وهوى، وانطبق عليهم قوله تعالى: أَفْرَءَيْتَ مَنِ اتَّغَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِدِ وَقَلْمِدِ وَقَلْمِدِ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهُ أَفَلا تَذكرُون شَهُ [الجاثية: ٢٣](١).

- تبين من خلال جملة من الأقوال الشاذة التي تمت دراستها أنَّ الجانب اللغوي فيها هو الأساس فالتوشع في التأويل، وإهمالُ أصلِ الكلمة وتصاريفها وعدم الرجوع إلى الدلالات اللغوية من أهم أسبابِ شذوذِ كثيرٍ من الأقوال.
- حاجة الأمة إلى معرفة معاني وتفسير كلام ربها فوق كلِّ حاجة فالواجب إغلاق الباب على المتسللين لواذاً مستغلين حاجة الأمة و ذلك بإيضاح من هو المفسر المؤهل لهذه المهمة التي أحجم عنها كثير من السلف؟.
- الأمة بحاجة إلى جانب التفسير الصحيح إلى كتاب يكون فيه بيان
   الدَّخيل والشاذ من أقوال المفسرين تحت قواعد مقررة، وأمثلة مدروسة.
- يتبع هذا غربلة لكتب التفاسير الكثيرة ويخص منها ما تداوله الناس وسهل رجوعهم إليه، وذلك بإيجاد التعليقات المختصرة على تلك التفاسير

<sup>(</sup>١) تصويبات في فهم بعض الآيات (٧٢).

خاتمة البحث

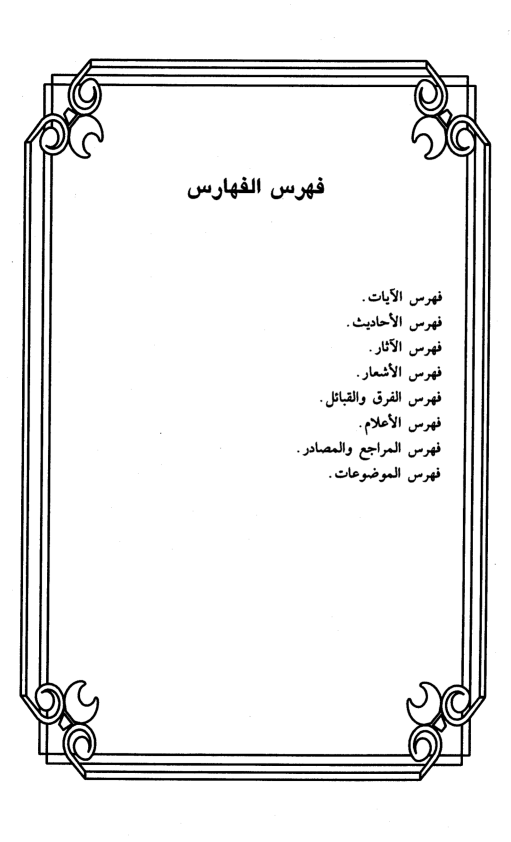
التي يراد منها التنبيه على ما قد يكون فيها من الأخطاء العقدية والآراء الشاذة مع إبراز شخصية المفسر العلمية والعقدية وبيان أثرها على تفسيره، كل هذا بطريقة منصفة، تتولى هذا هيئات علمية موثوقة.

هذا وأسأل الله تعالى أن يتقبل عملي وأن يحسن عاقبتي في الأمور كلها، وأن يجيرني مِن خِزي الدنيا وعذابِ الآخرة، وأن يَغفِر لي ولوالدَيَّ إنه جوادٌ كريم.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.









### <u>VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA</u>



# فهرس الآيات

| . فحة<br> | لآية الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                              |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|           | سورة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |
| ٥.        | لَمْ النَّسْقَةِ لَيْ اللَّهِ اللَّ | ﴿ أَهْدُنَا ٱلصَّمَ                          |
| ۸۶        | يَطَ ٱلْسُتَقِيدَ ۞ • فَلَ ٱلْسُتَقِيدَ ۞ • وَبِ عَلَيْهِمَ ﴾ • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُ                            |
|           | سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                              |
| ٤٠        | نَاكِ ٱلْكِنَابُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدًى لِلنُّنَّقِينَ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ﴿الَّهُ ١                                    |
| ٥.        | بُ لَا رَبُّ عِنْهِ ﴾ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                              |
| ۷٥        | كُمُ ٱلْبَعَرَ ۚ فَأَنْجَيْنَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                              |
| ٧٧        | كَيْلَنَا مَا لَا طَافَدَ لَنَا بِمِنْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                              |
| ٧٨        | يَشْفُعُ عِنْدُهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -                                            |
| ٧٨        | لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                              |
| ۸۲        | M·. 14 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1 1 1 1 1 1 X                                |
| ۲۸        | الى معوبهم.<br>يُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي اَلْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَ                            |
| ۸٩        | لَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ﴿ مَلَ لَعَنَّهُمُ ا                         |
| 101       | كُ يُطِيقُونَكُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ﴿ وَعَلَى اللَّذِينَ<br>﴿ وَعَلَى اللَّذِينَ |
| ٩٨        | - يَـرِهُ وَ ``<br>إِزَاهِـِعُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |
| ١         | يَكْشُهُونَ مَآ أَزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِنَكِ وَٱلْمُكَىٰ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِمِنَ ا                         |
| ١٠١       | كَفُوا وَمَاثُوا وَهُو كُفَّادُ أُولَتِكَ عَلَيْمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                              |

| لصفحة | الآية                                                                               |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.7   | ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُ مَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾                |
| 1 • £ | ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَاوَتِ وَٱلصَّكَاؤِةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾                        |
| 1.0   | ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلَنَكُمُ أَمَّةً وَسَطَّا﴾                                        |
| 1.0   | ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا نَجِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً ﴾  |
| ١٥٨   | ﴿ فَهَن كَانَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِّن رَأْسِهِ ۚ ﴾                  |
| ۱۰۸   | ﴿ نِسَآ قُكُمُ حَرِثُ ۚ لَكُمْ ﴾                                                    |
| 104   | ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْـلَ بِكُنْهِمْ ﴾                             |
| 107   | ﴿ فَمَن كَاكَ مِنكُم مَّرِيضًا أَق عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِٰـذَةٌ ﴾                       |
| 107   | ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرَهَنِكُمْ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴾                                |
| ۱۷۱   | ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾                            |
| ۱۷۳   | ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةٌ خَاسِئِينَ﴾                                      |
| 14.   | ﴿ أَوْ كُصَيِبٍ مِنَ السَّمَاءِ ﴾                                                   |
| 120   | ﴿ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَاجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّـرِ ﴾                               |
| ۱۸۰   | ﴿ وَإِذْ قُلْتُكُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى ﴾                            |
| 7.7 9 | ﴿ أُولَمْ تُؤْمِنُّ ﴾                                                               |
| ۲۳.   | ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَّا تَجْرِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْءًا﴾                       |
| ۲۳.   | ﴿ كِلَنَ مَن كُسُبُ سَيِنِكُ ۚ وَأَخَطَتْ بِهِ خَطِيَّتُكُهُ ﴾                      |
| 377   | ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِينُ ٱلْمَطِيمُ ﴾                                                     |
| 747   | ﴿ ثُمَّ إِنْهُوا الْقِيبَامُ إِلَى اَلْيَـٰكِ ﴾                                     |
| 777   | ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ﴾                                                 |
| 720   | ﴿ وَذَ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ ﴾ |
| ۲0٠   | ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَيِّجُ ﴾                        |
| ٠٢٢   | ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾                                   |
| ٠٢٢   | ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا ﴾            |
| 177   | ﴿ فَإِنَّ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾                                                |
| 777   | ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾                              |
|       | 6 25 2 5 5 5 TO 12 25 TELL SUITE                                                    |

| صفحة         | الآية ال                                                                                    |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٠٤          | ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِـ لَمْ ۗ ﴾                                                      |
| 774          | ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَاهِ ثَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَلُم ﴾                   |
| ۲٧٠          | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــَـٰتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ﴾              |
| 197          | ﴿ وَإِذْ غَيْنَاكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ ﴾                                  |
| ۲٠٥          | ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَنْاتُوا الْبُيُوتَ مِن ﴾                                         |
| 177          | ﴿ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَامٍ فِي لَلْحَجٌ ﴾                                                 |
| 444          | ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ ﴾١٨٠ .                                        |
| <b>Y V V</b> | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكْلِمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَاۤ ءَايَٰٓڐُ﴾ |
| ***          | ﴿ أَن تَضِيلٌ إِخْدَنْهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِخْدَنْهُ مَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾                       |
| <b>Y Y Y</b> | ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنْبُونَ ٱلْكِنْبَ بِأَيْدِيهِمْ ﴾                                 |
| 7.1          | ﴿ وَلِكَ أُمَةً قَدُ خَلَتً ﴾                                                               |
| 710          | ﴿ نَعْبُدُ إِلَىٰهَكَ وَإِلَىٰهُ ءَابَآيِكَ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ﴾          |
| 791          | ﴿ وَأَزْكُنُواْ مَعَ ٱلزَّكِوبِينَ ﴾                                                        |
| 790          | ﴿ وَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِثِينَ ﴾                                            |
| 799          | •                                                                                           |
| * • • •      | ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ ﴾                           |
|              | ﴿ إِن تُشِدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيٍّ﴾                                                |
| ۳٠٥          | ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُمُوسُ أَمْوَلِكُمْ ﴾                                            |
| ۳٠٥          | ﴿قُلَّ فِيهِمَا ۚ إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾                                     |
| ۳.0          | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيكَ عَامَنُوا أَتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنَ ٱلْرِيَّوَا ﴾ |
| ۸٦           | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَمْ إِنِّي جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيَّفَةً ﴾         |
| <b>Y 1 Y</b> | ﴿ بَلَ لَمَنَّهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾                       |
| 418          | ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَانِهِ ۗ ٱلشَّجَرَةُ ۗ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾                    |
| 410          | ﴿ فَقُلْنَا أَضْرَبُوهُ ۚ بِبَعْضِهَا ۚ كَذَالِكَ يُعْيِى ٱللَّهُ ٱلْمَوْقَ ﴾               |
| ٣٤٤          | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَدَرَىٰ وَالصَّبِعِينَ﴾             |
| 720          | ﴿ اَذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّذِيَّ أَنْعَنْتُ عَلَيْكُرْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ ﴾            |

| الصفحة   | الآية                                                                                                                   |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | سورة آل عمران                                                                                                           |
| <b>Y</b> | ﴿ أَمَّةً قَايِمَةً ﴾                                                                                                   |
| 448      | ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغَيْرُودِ ﴾                                                          |
| 4.8      | ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِيكَ مَامَنُوا ۚ لَا تَأْكُمُوا ٱلرِّبَوْا أَضْعَنْفًا ﴾                                            |
| ٨٧       | ﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدُ ﴾                                                                             |
| 117      | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱللِّسَكَاءِ وَٱلْبَـنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ﴾                                  |
| 17700    | ﴿ وَمَا يَشَكُمُ ۚ تُتَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْمِلْمِ ﴾                                       |
| £ •      | ﴿هَلْذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُـذَى ءَوَمُوعِظَةٌ﴾                                                                      |
|          | ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ الْمَيْتِ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ﴾                                                                       |
|          | ﴿ نَسَمَ حَمْرِ اللَّهِ الْحَرِجُكَ لِلسَّاسِ ﴾<br>﴿ رَبَّنَا ۚ إِنَّكَ مَن ۚ تُدْخِلِ ۚ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتُهُ ﴾ |
| 779      |                                                                                                                         |
| 7 & A    | ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّلَةَ﴾                                                           |
| 44.1     | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ مَايَكُ ۗ مُحْكَنَكُ ﴾                                                |
| 4.54     | ﴿ لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبُوٓا أَضْمَاغًا مُضَاعَفَةً ﴾                                                                    |
| 404      | ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالِقًا إِلَى كِلِمَةِ سَوَاتِم بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو ﴾                                 |
|          | سورة النساء                                                                                                             |
| 1.4      | ﴿ إِنَّا ۚ أَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ﴾                                      |
| ۱۰۸      | ﴿ وَإِذَا حُبِينُم بِنَحِيَةِ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾                                                           |
| ۱۰۸      | ﴿ وَإِذَا ضَرَيْتُمْ ۚ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلِيَكُمْ ﴿ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا ﴾                                     |
| 10.      | ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةِ فَينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةً ﴿ . ﴾                                         |
| 101      | ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَلَامِهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾                                                   |
| ٥٠       | ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكَ أُوتُوا لَهُ يِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ ﴾                                                    |
| 174      | 18 14 .14 11                                                                                                            |
| 7443     | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ مُتَعَيِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّهُ ﴾                                                          |
| 744      | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾                                                                        |
|          | ﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلْنَا مِن ۗ رَسُولٍ إِلَّا ۗ لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾                                             |
| 701      | ﴿ وَنَدُورُ رَفُّكَ اللَّهُ مُنْكَةً ﴾                                                                                  |

| الصفحة      | الآبة                                                                                                                          |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171         | ﴿ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ ﴾                                                                                    |
| 470         | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ، ﴾                                                                             |
| 700         | ﴿ زَائِنَكُواْ الْلِنَدَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ الذِّكَاحَ﴾                                                                 |
| 707         | ﴿ وَإِن كَانَ مِن قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ ﴾                                                                      |
| 779         | ﴿ وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ ﴾                                                         |
| <b>79</b> V | ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَوْةَ فَلَنْقُمْ ﴾                                                           |
| 4.0         | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْدَرُوا الصَّكَافِةَ وَأَنشُر شَكَرَى ﴾                                              |
| ۲۰٦         | ﴿ رَرَبَيْبُكُمُ ٱلَّذِي فِي خُجُورِكُم مِن نِسَآ بِكُمُ ﴾                                                                     |
| ٣٠٨         | ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمُّ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَلِّهِ ٱلْأَنشَيَيِّنَ ﴾                                            |
| 740         | ﴿ لَا تَقْرَبُوا الطَّيَــ لَوْهَ ﴾                                                                                            |
| 141         | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَلَامَىٰ ﴾                                                                         |
| 190         | ﴿ وَ إِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَنَةً أَوِ أَمْرَأَةً ﴾                                                                       |
| 194         | ﴿ وَٱتَّخَذَ اللَّهُ ۚ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾                                                                                  |
| ۳۳٥         | ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَفَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾                                                                       |
| 444         | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُوا حَكُمًا مِنْ أَهْلِهِ ﴾                                                      |
| 455         | ﴿ وَكَالِمَتُهُۥ ٱلْقَدْهَا ۚ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾                                                                 |
|             | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ ۚ وَرُسُلِهِ ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيِّنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ . وَيَقُولُونَ |
| 450         | نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَثْرُ بِبَعْضِ﴾                                                                                         |
|             | سورة الهائدة                                                                                                                   |
| ۸۸          | ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِ ﴾                                                                       |
| <b>7:V1</b> | ﴿ مَا يَكُونُ ۚ لِيَ أَنَ ٱقُولَ ﴾                                                                                             |
| 1881        | ﴿ إِنِّ أُرِيكُ أَنَّ تَبُوٓاً بِإِنْهِي وَإِنْمِكَ ﴾                                                                          |
| 175         | ﴿ وَقَالَتِ ۗ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتَ ٱلِّدِيهِمْ ﴾                                                        |
| 170         | ﴿ قَالُواْ يَكُوسَنَ إِنَّا لَن نَّذَخُلُهَا آلِدًا                                                                            |
| 44          | ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَانُكُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾                                                                                     |
| ٤٠          | ﴿ يَهْدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ أَتَّبَعَ رِضُوانكُمْ سُبُلَ ٱلسَّكَيمِ ﴾                                                          |
|             |                                                                                                                                |

| الصفحة   | الآية                                                                                      |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777      | ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغَرُجُواْ مِنَ ٱلنَّادِ وَمَا هُم عِنْرِجِينَ مِنْهَا ﴾                 |
| 799      | ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾                               |
| 7.4      | ﴿مَنْهُمْ أُمَّةً مُقْتَصِدُهُ ﴾                                                           |
| ۹.       | ﴿ لَوَلَا ۚ يَنْهَا لُهُمُ ٱلرَّتَكِنِيُونَ وَٱلْأَحْبَارُ ﴾                               |
| ٣٠٦      | ﴿ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَعَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ﴾            |
| ۳۲۷      | ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ ۚ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ ﴾                                |
| 44.5     | ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـهِ أُوا ۖ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَهِمُوٓا﴾ |
| 450      | ﴿ فَجَزَآةٌ مِثْلُ مَا قَنْلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعْكُمُ بِهِ. ذَوَا عَدْلِ تِبنكُمْ ﴾        |
| 450      | ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِلُو ﴾                                               |
| 450      | ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِّمُ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةٍ ﴾                                        |
| ٣٤٨      | ﴿ وَمَنَ لَمْ يَعَكُمُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلكَنفِرُونَ ﴾               |
| 454      | ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ ۚ وَٱلْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسُ ﴾                 |
|          |                                                                                            |
|          | سورة الأنعام                                                                               |
| 144      | ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلِمِينَ﴾                                   |
| 475      | ﴿ وَإِذْ ۚ قَالَ ۚ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَاذَرَ ﴾                                         |
| <b>P</b> | ﴿ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ ﴾                                                                       |
| 797      | ﴿ قُلُ لَّوَ أَنَّ عِندِى مَا نَسْتَعْبِلُونَ بِهِ ـ لَقُضِي ٱلْأَمْرُ ﴾                   |
| 4٧       | ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾                            |
| 171      | ﴿ وَهُمُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بِالْحَقِّيُّ ﴾                          |
| 107      | ﴿قَالَ هَنَدًا رَبِّينُ ﴾                                                                  |
| 779      | ﴿ لَا تُدْرِكُ مُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾                                                           |
| 377      | ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوْءً ﴾                                                    |
| 774      | ﴿ وَ هَا تُواْ حَقَّا أَمُ يَوْمَ حَصَادِهِ ۗ                                              |
| ٣٣٣      | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَدُ يَلْيِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾                            |
|          |                                                                                            |
|          | سورة الأعراف                                                                               |
| 3 P Y    | ﴿ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ الْجِيَاطِ ﴾                                           |

| صفحة         | الآبة                                                                                            |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 147          | ﴿وَرَحْـمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءً﴾                                                             |
| ۲۸۳          | ﴿وَالدَّادُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينِ يَنْقُونُّ﴾                                             |
| ۱۷٤          | ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقْلَتَ مَوَزِيثُهُم فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ |
| ٤٥           | ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ ﴾                                                  |
| 779          | ﴿ لَن تَرَسِي ﴾                                                                                  |
| ، ع۸         | ﴿ مَن يَهْدِ أَللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهَدِّدِينٌ ﴾٨٣                                                 |
| ٨٤           | ﴿ مَن يُعْدِلِلِ ٱللَّهُ فَكَلَا هَادِىَ لَلْمُ ﴾                                                |
| ۲0٠          | ﴿ اَللَّهُ خَلِقُ كُلِّي شَيْءٍ ﴾                                                                |
| ۲۲۰          | ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَّقْسِ وَاحِدَةِ﴾                                                   |
| 418          | ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَّفْسِ وَحِدَةِ﴾                                                   |
| 454          | ﴿ فَلَمَّا ۚ ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُمْ شُرَّكَاءً فِيمَا ۚ ءَاتَنَهُمَا ۚ ﴾            |
|              | سورة الأنفال                                                                                     |
| 44           | ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا نُهُمْ عِنْدَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَانَهُ وَتَصْدِيَةً ﴾                      |
| 7 • 7        | ﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ ﴾                                                 |
| 777          | ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾                                                      |
|              | سورة التوبة                                                                                      |
| 779          | ﴿ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْتُكُمْ لَا يَرْقَبُواْ فِيكُمْ ﴾                                |
| 177          | ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلأَشْهُرُ لَكُومُ ﴾                                                          |
| 454          | ﴿ وَمِنْهُم مِّنَّ عَنْهَدَ اللَّهُ ﴾                                                            |
| ۳۸           | ﴿ لَا يَزْفُبُوا فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾                                                  |
| ۲٥           | ﴿ وَقُلِ ٱعْمَلُوا فَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾                    |
| ۲۰۲          | ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾                                           |
| <b>*</b> 0 • | ﴿ التَّكَيْبُونَ ٱلْمَكِيدُونَ ٱلْمَنَيَحُونَ﴾                                                   |
| ٥٣٣          | ﴿ غُذَ مِنْ أَمْرِيُلِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِبِهِم بِهَا﴾                             |

| الصفحة     | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | سورة يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٠٨        | ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُشْنَىٰ وَزِيَادَةً ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | سورة هود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٩٨         | ﴿وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودِ ﴿ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 140        | ﴿ وَأَمْ إِنَّهُ أَنُّهُ مِ فَآمِهُ فَضَحِكَتُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 127        | ﴿ وَفَارَ ۚ ٱلنَّـٰنُّورُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | سورة يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.4        | ﴿ تُأْلِلُهِ إِنَّكَ لَغِي صَلَالِكَ ٱلْقَرِيعِ (فَي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>۲۸۳</b> | ﴿ وَلَدَارُ ۗ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ ۗ لِلَّذِيكَ ٱتَّقَوَّأُ ۖ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 101        | ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 114        | ﴿ وَفِيهِ ۚ يَعْصِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 100        | ﴿ وَسَئِلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 149        | ﴿ مُنْبَرُكُ مُ مُنْبَرُكُ مِنْ مُنْبَرِكُ مَا مُنْبَرِكُ مُ اللَّهِ مُنْبَرِكُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْبَرِكُ اللَّهُ الللللَّا اللللَّ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
| 127        | ﴿ وَمَا كُنَّا لِلْغَبْبِ حَافِظِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 171        | ﴿ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْ يَكِي مِن قَبْلُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۳۸        | ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّا لِلَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140        | ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | سورة الرعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٧٠        | ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 977        | ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْبِهِمَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | سورة إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>Y</b>   | ﴿ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| بفحة  | لأية الص                                                                                            |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | سورة المجر                                                                                          |
| 117   | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُمْ لَحَنِظُونَ ۞﴾                                 |
| ١٥٠   | ﴿ لَمَثْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرْئِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞﴾                                            |
| ٣٧    |                                                                                                     |
| 771   | ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّىٰ يَأْلِيَكَ ٱلْيَقْبِثُ ﴿ ﴾                                             |
| 450   | ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن ۚ رُوحِي ﴾                                                                   |
|       | سورة النحل                                                                                          |
| ۲۸.   | ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّي الشَّمَزَتِ فَٱسْلَكِي ﴾                                                   |
| 414   | ﴿ وَلَٰدَارُ ۚ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ ۗ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ﴾                                   |
| 4.0   | ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَغَنَٰبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَّرًا﴾                            |
| 174   | ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِإِللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ٱلرَّجِيمِ ۞ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 1:44  | ﴿ وَلَقَدَ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ ۚ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَكُّر                            |
| ٥١    | ﴿وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا﴾                                              |
| 145   | ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَلَبَ بِنْيَنَانَا لِكُلِّلِ شَيْءٍ﴾                                   |
| 727   | ﴿وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْقِ﴾                                           |
| 141   | ﴿ لِيَحْمِلُوٓا ۚ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً ۚ يَوْمَ ۚ ٱلۡقِيـُمَةِ ﴾                                 |
|       | سورة الإسراء                                                                                        |
| 444   | ﴿ وَمَن قُيلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ. سُلْطَنَا﴾                                   |
| ۲۲۲   | ﴿ وَلَا يَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾                                                |
| 7 2 7 | ﴿ لَهُ يَتُم لَهُ ٱلسَّمَوْتُ ٱلسَّبَّعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾                               |
|       | ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي ٓ أَشْرَىٰ بِعَبْدِهِۦ لَيَلًا﴾                                                 |
| ۸٧    |                                                                                                     |
| 141   | ﴿ وَنُنْزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا ۚ هُوَ شِفَآءٌ ۗ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                    |
| 444   | ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ﴾                                                                   |
| ٧٩    | ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمُ لِلْكُلُفِينَ حَصِيرًا ﴾                                                    |

| الصفحة | الآية                                                                              |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥٠    | ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَةُ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ۞ ﴿        |
|        | سورة الكهف                                                                         |
| 119    | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَـٰلَهُ لَآ أَبْرَحُ حَقَّىٓ أَبْلُغُ ﴾                |
| 177    | ﴿ وَقُيْخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾                                                          |
| 171    | ﴿ جِلَالًا يُرِيدُ أَن يَنفَضَ ﴾                                                   |
| ۰۰     | ﴿ أَجْعَلُ بَيْنَكُرُ وَبَيْنَهُمْ رَدِّمًا ﴾                                      |
| ٥.     | ﴿ فَمَا ٱسْطَنْعُوا ۚ أَن يَظْهَرُوهُ ﴾                                            |
| 441    | ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنْمُةٌ تَابِعُهُمْ كَلَبْهُمْ ﴾                                  |
| ۳۲۳    | ﴿ ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ﴾                |
|        | سورة مريم                                                                          |
| 445    | ﴿ يَتَإِبْرَهِ بِيمُ لَهِن لَّوْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ ﴾                         |
| 794    | ﴿ وَأَنْذِرْهُمْ ۚ يَوْمُ ۖ ٱلْحَسْرَةِ ۚ إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾                   |
|        | سورة طه                                                                            |
|        | ﴿ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ﴾ ﴿ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ ﴾             |
| 144 (  | ﴿ اِلرَّمْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾                                         |
|        | ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰٓ أُمِنِكُ مَا يُوحَىٰٓ ۞﴾                              |
| 77     | ﴿ إِنِّ أَنَا ۚ رَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكً ﴾                                    |
|        |                                                                                    |
|        | سورة الأنبياء                                                                      |
| 107    | ﴿ أَفَ إِنْ مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴾                                             |
| ۲٤٨ ،  | ﴿ وَلَقَدْ كَنَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا﴾ |
|        | سورة المج                                                                          |
| 448    | ﴿ يُولِجُ ٱلَّيْكَ فِي ٱلنَّهَـَادِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَـَادَ فِي ٱلَّيْدِ﴾           |

| الأية الصفحة |                                                                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | سورة النور                                                                                         |
| ۲۰۷          | ﴿ وَلَا تُكْرِهُوا فَلَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدَنَ تَعَصُّنَا﴾                        |
| ٥٦           | ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾                                                           |
| 454          | ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ۖ ﴾                                       |
| ۸۱           | ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ﴾                         |
| 177          | ﴿ يَوْمَ إِذِ يُوْقِهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ﴾                                                       |
|              | سورة الفرقان                                                                                       |
| 144          | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ <u>ٱسْحُدُوا</u> لِلرَّمْمَانِ﴾                                             |
| 414          | ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴾                                                           |
|              | سورة الشعراء                                                                                       |
| ١٢٦          | ﴿إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ۞﴾                                                     |
| 747          | ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَلْفِعِينَ ۗ ۞﴾                                                                 |
|              | سورة النهل                                                                                         |
| ١٨٠          | ﴿ اَذْهَب بِكِتَابِي هَمَاذَا فَأَلْقِه إِلَيْهِمْ ﴾                                               |
| 414          | ﴿ وَإِنِّى مُرْسِلَةً ۚ إِلَيْهِم بِهَدِيَنَوَ ﴾                                                   |
| 414          | ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَاؤِتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ﴾                 |
| ۳۲.          | ﴿مَن جَاءَ ۚ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَعِ يَوْمَهِذٍ ءَامِنُونَ ۞﴾         |
| 444          | ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَمُمْ دَاَّبَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ ثُكَلِّمُهُمْ ﴾ |
| 444          | ﴿ قَالَ نَكِمْرُواْ لَمَّا عَرْتُهَمَا نَنْظُرُ أَنْهَنْدِى ﴾                                      |
|              | سورة القصص                                                                                         |
| 1.4          | ﴿ وَمَا كُنُتَ تَرْجُوٓا أَن يُلْقَنَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ ﴾                                       |

| بمحه  | لاية                                                                                                           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | سورة العنكبوت                                                                                                  |
| 475   | ﴿وَمَا هَنذِهِ ٱلْمَعَيْنَةُ ٱلدُّنْيَاۚ إِلَّا لَهَوُّ وَلِعِبُّ﴾                                             |
|       | سورة الروم                                                                                                     |
| ۳٠٥   | ﴿ وَمَاۤ ءَاتَیۡتُم مِن رِّبًا لِیَرَبُواْ فِیۤ آَمَوَٰلِ ٱلنَّاسِ﴾                                            |
|       | سورة لقمان                                                                                                     |
| ٣٣٣   | ﴿ يَبُنَى لَا نُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلَّمُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ مِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا           |
|       | سورة الأهزاب                                                                                                   |
| 107   | ﴿ إِنَّا عَرَضْهَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِبَالِ﴾                                   |
| 1 • 9 |                                                                                                                |
| ٣٤٦   | ﴿ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتُ نَّ ﴾                                                      |
| 404   | ﴿ مَا كَانَ كُمَّدُّ أَبَّا أَحَدِ ﴾                                                                           |
| 400   | ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ۗ ۞ ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ۗ ۞                                    |
|       | سورة فاطر                                                                                                      |
| 199   | ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُكُم ٱلْفُـقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                 |
|       | سورة «يسي»                                                                                                     |
| 498   | ﴿ وَءَايَـةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسۡلَحُ مِنۡهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ۞﴾                            |
|       | سورة الصافات                                                                                                   |
| ۳۲۸   | ﴿وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿﴾                                                                    |
|       | <b>سۇرة «ھى»</b>                                                                                               |
| 707   | ﴿ هَلذًا وَإِنَ لِلطَّلِغِينَ لَشَرَّ مَنَابٍ ﴿ فَأَنَّ اللَّهِ عَنَابٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه |
| 79.   | ﴿ وَظُنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبُّهُ ﴾                                                   |

| لصفحة | الأية                                                                                     |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٣   | ﴿ كِنَابُ أَرْلَنَهُ إِلَيْكَ مُبُولُكُ لِيَلَبَّرُواْ ءَايَتِهِ ﴾                        |
|       | سورة الزهر                                                                                |
| ۸۱    | ﴿ وَقَالُواْ الْحَكَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَمُ                               |
| 7.7   | ﴿اللَّهُ زَلِّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِلنَّبًا مُّتَشَدِهَا مِّثَانِيَ﴾                   |
| ۱۲۳   | ﴿ وَنُفِخَ فِي اَلْضُورِ فَصَعِقَ مَن فِي اَلسَّمَنَوَتِ وَمَن فِي اَلْأَرْضِ﴾            |
| ٨٤    | ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءً ﴾                                                          |
|       | سورة غافر                                                                                 |
| 177   | ﴿ وَصَوْرَكُمْ ۚ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾                                                   |
| 77.   | ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ ﴾                                              |
| ۲۸۱   | ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلِّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا﴾                                      |
| 01    | ﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَخَدَمُ كَفَرْتُمْ ﴾                           |
|       | سورة فصلت                                                                                 |
| 177   | ﴿قَالَتَا ۚ أَنْيَنَا طَآبِعِينَ﴾                                                         |
| 177   | ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ فُرَّءَانًا أَعَجِمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنْكُهُ ۖ ﴾ |
|       | سورة الشورى                                                                               |
| ۲٦.   | ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾                                                 |
| 1.4   | ﴿ وَكَذَلِكُ ۚ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾                             |
| ۱۷۳   | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيِّ أَنْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾                            |
|       | ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَ مِن مُصِيبَ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُونَ ﴾                |
|       | سورة الزخرف                                                                               |
| ١٣٦   | ﴿ وَجَعَلُواْ لَلَهُ مِنْ عِبَادِهِ. جُزَّةًا﴾                                            |
| 487   | 5 A                                                                                       |

| مفحة  | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٠.   | ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّمْـٰنَهُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | سورة الدخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 770   | ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَآ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777   | ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـزِيزُ ٱلْكَـرِيمُ ﴿ إِنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | سورة محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 741   | ﴿ أَفَلَا يَنَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | سورة الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7 £ 9 | ﴿ لَتَذْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | <b>سۇرة</b> «ق»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۲۸   | ﴿ فَتَ ۚ وَٱلْفُرْءَانِ ٱلۡمَجِيدِ ۞ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107   | ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | سورة الذاريات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 99    | ﴿حِجَارَةً مِن طِينٍ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ***   | ﴿ وَاللَّذَ رِيَاتِ ذَرُوا ٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | سورة القمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y • V | ﴿ ٱقْتَرَيْتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَى ٱلْفَكُرُ ﴾٧٩،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | ﴿ وَلَقَدْ يَشَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ۞ ﴿ اللَّهُ اللَّ |
|       | سورة الرهبن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 127   | ﴿ فِيَأَيِّ ءَالآءِ رَتِيكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| صفحة | رية<br>آية                                                                                                      |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | سورة الواقعة                                                                                                    |
|      |                                                                                                                 |
| ٤٠   | وْلَا يَمَشُهُ وَإِلَّا ٱلْمُعْلَقِرُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ مُوالِدُ اللَّهُ مُوالِدًا لِللَّهُ اللَّهُ ال |
|      | سورة العديد                                                                                                     |
| ۱۰۸  | ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنَّ﴾                                                          |
| ۱۸٤  | ﴿ يُؤْتِكُمُ كِفْلَيْنِ مِن تَرْمَيَهِ ۦ ﴾                                                                      |
|      |                                                                                                                 |
|      | سورة المجادلة                                                                                                   |
| ۸۲   | ﴿غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم﴾                                                                                      |
|      | سورة الحشر                                                                                                      |
|      |                                                                                                                 |
| ۲۷۰  | ﴿هُوَ ٱلَّذِيَ ٱخۡرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ﴾                                                |
|      | سورة التعريم                                                                                                    |
| 19   | ﴿ فَخَانَتَا هُمَا ﴾                                                                                            |
| ,    | سورة الملك                                                                                                      |
| ٧٠   | ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَتِهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ وَيِثْسَ الْمَصِيرُ ۞﴾                                     |
|      | 48H % A.                                                                                                        |
|      | سورة القلم                                                                                                      |
| ٤٠   | ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَى الْمُزْمُلُومِ ۞﴾                                                                            |
| ٤٠   | ﴿ وَلَا تُطِغَ كُلُّ عَلَّانِ مَّهِ بِنِ ۞ ♦                                                                    |
|      | سورة المعارج                                                                                                    |
| V    | ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ مَـٰلُومًا ۞ ﴾                                                                       |
| V    | ﴿ إِذَا مَسَنُهُ ٱلظَرُّ جَرُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَنُهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ۞﴾                                      |
| •    | الأراد مسه الشر جروعا إربالي وإدا مسه اخير سوت البنياج                                                          |

| الصفحة       | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | سورة الجن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 707          | ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُمُ فَإِنَّ لَكُم نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | سورة المزمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۸٤          | ﴿ إِنَّ نَاشِئَةً ٱلَّتِلِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | سورة المدثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 747          | ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّلِغِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل |
| <b>7 Y Y</b> | ﴿ حَتَىٰ أَنْنَا ٱلْمِقِينُ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٦           | ﴿ وَمَا جَمَلُنَا أَصَلَتِ النَّارِ إِلَّا مَلَتِكُمٌّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|              | سورة القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14.          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777          | ﴿ وَمُونَ يَوْمَذِ نَاضِزُ اللَّهِ إِلَىٰ رَبِّ اَلِحَرْثُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ |
| <b>Y7V</b>   | ﴿ وَجُمِعَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْفَعُرُ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | سورة الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777          | ﴿إِنَّا مَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ٢٠٠٠ ﴿إِنَّا مَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ٢٠٠٠ ﴿إِنَّا مَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ٢٠٠٠ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777          | ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن َيشَلَهُ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | سورة النبأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 707          | ﴿ إِنَّ جَهَنَّدَ كَانَتَ مِرْصَادًا ١٠٠٠ ﴿ إِنَّ جَهَنَّدَ كَانَتَ مِرْصَادًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | ﴿ عَمَّ يَتَسَلَّهَ لُونَ ۞ عَنِ النَّبَا ۚ الْعَظِيمِ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | سورة التكوير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

﴿وَإِذَا ٱلْمِشَارُ عُطِّلَتْ ۞﴾ ....

| الصفحة           | لاَية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | سورة الانفطار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 450              | ﴿ فِقَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَلَةً رَكِّبُكَ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | سورة الانثقاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>٧</b> ٩       | ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ۞ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ اللَّهُ اللَّ |
|                  | 44 **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                  | سورة البروچ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٧               | ﴿وَشَاهِدِ وَمَشْهُودِ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | سورة الطارق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>Y</b>         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1///             | ﴿خُلِقَ مِن مَّلَوِ دَافِقِ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | سورة الفاشية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 & &            | ﴿ أَفَلًا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 71               | رُمَّةِ عَلَيْنَ مُنِيْعَتْ شَيِّهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦١               | ﴿ وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | سورة الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ، ۱۷۳            | ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾ ١٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٧               | ﴿ وَٱلْشَفْعِ وَٱلْوَرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | سورة الضمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>\ \</b> \ \ . | ﴿ وَوَجَدَكَ مَنَالًا فَهَدَىٰ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | 70 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  | سورة الزلزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>V</b>         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الصفحة     | الحديث                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------|
|            | سورة التكاثر                                                 |
| <b>T1V</b> | ﴿ ٱلۡمِنكُمُ ٱلنَّكَائِرُ ۗ ۞ ﴾                              |
| ٠.         | ﴿ ٱلْهَنكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۗ ۞ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ |
|            | سورة الكافرون                                                |
| 408        | ﴿لَكُوْ دِينِكُو وَلِىَ دِينِ ۞﴾                             |
|            | سورة النصر                                                   |
| 44         | ﴿إِذَا جَآءَ نَصْدُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞﴾                   |
|            | سورة الملق                                                   |
| ٧٨         | ﴿وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞﴾                         |
|            | سورة الناس                                                   |
| ٥٦         | ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴾                               |



## فهرس الأحاديث

| الصفحة | الحديث                                                                  |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| 1.4    | <ul><li>* أتى بيت زيد بن حارثة</li></ul>                                |
| 144    | * اختر منهن أربعاً                                                      |
| 717    | * أخذ النبي ﷺ في يده حصيات                                              |
| 441    | * إذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه                                    |
| 40     | * إذا صلى أحدكم الصبح فليضطجع                                           |
| 4.4    | * اعط ابنتي سعد الثلثين وأعط أمهما الثمن                                |
| 4.4    | * أعلمهم أن عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم                                 |
| 777    | <ul> <li>أمَّا هو فقد جاءه اليقين، ووالله إني لأرجو له الخير</li> </ul> |
| 11.    | * امسك عليك زوجك                                                        |
| ۱۸۸    | * أمر الكاتب أن يكتب: بسم الله الرحمن الرحيم                            |
| ۳۲۳    | * إن الله تعالى يقول: يا آدم                                            |
| ۳۲.    | * إن الناس يصعقون                                                       |
| ٣٤     | * إن للقرآن بطنا                                                        |
| 799    | * أَنَا أَحَقَ مِن وَفَّى بِذَمْتِه                                     |
| 144    | * أنا الرحمن خلقت الرحم                                                 |
| 177    | * إنا لا نقول كما قالت بنو إسرائيل لموسى ﴿اذهب أنت وربك﴾                |
| 41     | * إنه ليس بذاك *                                                        |
| ٣١     | * أنزل القرآن على سبعة أحرف                                             |
| ٣٣     | * إن القرآن نزل على سبعة أحرف                                           |

| صفحة        | لحديث ال                                                                                     |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104         | * أولئك العصاة، أولئك العصاة                                                                 |
| ۳0.         | * اجتنبوا السبع الموبقات                                                                     |
| ۱.۷         | * احلَّق رأسك وصم ثلاثة أيام أو تطعم ستة مساكين                                              |
| ۲.۷         | * اشهدوا                                                                                     |
| ۱۷۳         | * تجيء البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان                                                       |
| ٥           | * الدين النصيحة                                                                              |
| 111         | * القنطار ألف أُوقية وماثتا أُوقية                                                           |
| 111         | * القنطار اثنا عشر أُوقية* القنطار اثنا عشر أُوقية                                           |
| ۳٠١         | * المسلمون تتكافأ دمائهم                                                                     |
| ٣٢          | <ul> <li>* ثلاثة تحت العرش يوم القيامة القرآن يحاج العبادب</li> </ul>                        |
| 794         | ☀ ثم ينادي يا أهل النار خلود فلا موت، ويا أهل الجنة                                          |
| <b>1747</b> | * حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج                                                               |
| 104         | <ul> <li>خرج عام الفتح في رمضان قصام حتى بلغ الكديد</li> </ul>                               |
| 747         | * سجدها داود عليه السلام توبة ونسجدها شكراً                                                  |
| ١٠٤         | * شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر                                                         |
| 747         | * شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي                                                                |
| 44          | * صدق الله وكذب بطن أخيك                                                                     |
| 191         | * صلوا كما رأيتموني أصلي                                                                     |
| 747         | <ul><li>* عندكم شئ؟ قلنا: لا</li></ul>                                                       |
| 7 2 0       | * فإنكم إذا قلتم ذلك سلمتم على كل صالح                                                       |
| ٣٣٨         | * قام موسى النبي خطيباً في بني إسرائيل                                                       |
| 7 £ A       | * كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل                                                             |
| ۱۲۳         | * كيف أنعم وقد التقم صاحب القرن؟                                                             |
|             | * لا بأس طُهور إن شَاء الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله |
|             | <ul><li>* لا تجتمع أمتى على ضلالة</li></ul>                                                  |
|             | * لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم                                                           |
|             | * لا يقول: أحدكم عبدي وأمتر                                                                  |

| الصفحة     | الأثر                                                |
|------------|------------------------------------------------------|
| ۲.,        | لا يقتل المسلم بكافر                                 |
| ٤٤         | * لتتبعن سنن من كان قبلكم                            |
| 1×7.       | * لعلك تريدين!                                       |
| 444        | * لم يزل الله ينقلني من الأصلاب الطيبة إلى الأرحام   |
| 444        | * لن تقوم الساعة حتى ترون بعدها عشر آيات             |
| ٣١         | * لو كنت متخذا خليلا لاتخذت أبا بكر                  |
| 444        | * ليس ذلك إنما هو الشرك                              |
| 107        | * ليس من البر الصوم في السفر                         |
| 44         | * ما أنزل الله عزَّ وجلَّ آيَة إلا لها ظهر وبطن      |
| 7 2 2      | * ما أنزل علي فيها إلا هذه                           |
| <b>797</b> | * ما من رجل يذنب ذنباً ثم يقوم فبتطهر، ثم يصلي       |
| 11.        | ما لك، أرابك منها شيء؟                               |
| 777        | * من لم يجمع الصيام من الليل فلا صيام له             |
| 470        | * نبدأ بما بدأ الله به *                             |
| ۳.,        | * وأن لا يقتل مسلم بكافر                             |
| 404        | * والذي نفس محمد بهده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة    |
| *11        | * ويحك، يا ثعلبة                                     |
| ***        | * يريدون أن يسحروني *                                |
| YAY        | * يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة على وجه أزر قترة |



## فهرس الآثار

| الراوي الصفحة       | الأثر                                             |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| عمر بن الخطاب ٣٣٤   | إن أتاك كتابي هذا نهاراً فلا تُنظِر بهم إلى الليل |
| 40                  | أتحبون لن يكذب الله ورسوله                        |
| أبو الدرداء ٣٦      | إنك لا تفقه كل الفقه                              |
| ابن عباس ۱۰۹        | الصائم في السفر كالمفطر في الحضر                  |
| علي بن أبي طالب ٣٤  | حدثوا الناس بما يعرفون                            |
| أبو هريرة ٣٥        | حفظت عن رسول الله 🏙 جرابين                        |
| ابن عباس ۲۷۱        | (سورة الحشر) قال: قل: سورة بني النضير             |
| عمر بن الخطاب ٣٣٧   | سيكون أقدام يجادلونكم بمتشابه القرآن              |
| 441                 | قصة صبيغ مع عمر                                   |
| عن ابن عِمر 💎 🕶     | كان النبي ﷺ، وأبو بكر يتحدثان وكنت كالزنجي        |
| ابن عباس ۱۳۹        | كان عمر يدخلني مع أصحاب النبي 🎎                   |
| علي بن أبي طالب ٣٦  | إلا أن يؤتي الله عبداً فهماً في القرآن            |
| علي بن أبي طالب ٣٣٨ | كلمة حق أريد بها باطل                             |
| ابن عباس ۱۰۹        | لا تعب على من يصوم، ولا على من أفطر               |
| ابن عمر ۳۰          | لو حدثكم أبو هريرة أنكم تقتلون خليفكم             |
| علي بن أبي طالب ٣٤  | لو شئت لأوقرت من تفسير فاتحة الكتاب               |
| عن عائشة عن         | ما فقد جسد رسول الله 🎎 ولكن                       |

| الصفحة | الراوي       | الموضوع                                                             |
|--------|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| 414    | ابن عباس     | مكثت سنة أريد أن أسأل عمر بن الخطاب تَطْشِيُّه                      |
| 7 £ £  | س، ابن مسعود | هي نفقة الرجل على أهله ابن عبا                                      |
| 777    | خوا ابن عباس | ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو ۗ مَغْفِرَةٍ ﴾ لذو تجاوز عن المشركين إذا آم |
| ۲۳.    | ابن عباس     | ويحك، اقرأ ما فوقها،هذا للكفار                                      |
| ۲۲٦    | ابن عباس     | يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب                              |
| 7 £ £  | ابن عباس     | ينفقون: يؤتون الزكاة احتساباً لها                                   |



الصفحة

#### VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



## فهارس الأشعار

|     | - in the second of the second |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٨ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 144 | عمرو بن معد یکرب الزبیدی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | قد تجزئ الحرة المذكار أحياناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | وأنت بالليل شراب الخراطيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 174 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸۸ | سلامة بن جندل السعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | الكميت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 197 | الأعشى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | عمر بن أبي ربيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | مسن غسيسر سسيسف ودم مسهسراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲., |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ء نعام تعلق بالأرجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | وعلى البعيث جدعت أنف الأخطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177 | ذو الرَّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 199 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177 | زهير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | كسمشل دم المجنوف ينوم البليقيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y   | ابن القيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | ألمتنبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 140 | امرئ القيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 44  | <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 ( | ابن الجزري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

ألا ضربت تلك الفتاة هجينها أمن ريحانة الداعي السميع إن أجزأت حرة يموما فملاعمجب تنظيل ينومك في لنهنو وفي طرب ثلاث بالغداة فهن حسبى عجلتم علينا عجلتينا عليكم فأضحكت الضياع سيوف سعد فالبيت لا أرثني لها من كبلالة قالوا تحبها؟ قبلت بهرا قد استولى بشر على العراق قد تخللت مسلك الروح مني كأن السحاب دوين السما لما وضعت على الفرزدق ميسمى ما بال عينيك منها الماء ينسكب وإن أتساه خسليسل يسوم مسسألة وضحك الأرانب فتوق التصف وكنذاك قالبوا ما ليه من خلقه وكم من عائب قولا صحبحاً ولنو أن منا أسنعني لأدنني منعبيشية وكسل مسا وافسق وجسه نشحسو

| الضفحة |           |                                        |
|--------|-----------|----------------------------------------|
| 170    | ابن القيم | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 174    | المتنبي   | ذا غساطسوت فنسي شسرف مسدوم             |
| 174    | •         | ىرىت نشىي شىرف مىسروم.<br>9 سى         |

### VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



## الفرق والقبائل

- \* الشيعة ٨٣
- \* الصوفية ٨٣
- \* العباسيون ٢٩
- \* الفلاسفة ٥٣
- \* القاديانية ٣٤٦
- \* القرآنيون ٣٤٧
- \* المرجئة ١٦٩
- \* المعتزلة ٨٣
- \* النصيرية ٤٧

- \* الإسماعيلية ٤٧
  - \* الإمامية ١٥٦
- \* الاشتراكية ٣٤٥
  - \* الباطنية ٤٥
- \* بنو النضير ٢٧١
  - \* البهائية ٣٤٦
  - \* الجهمية ١٣٦
  - \* الخوارج ٨٣
  - \* الدهرية ٧٤
  - \* الرافضة ٤٦

### VAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVAVA



## فهرس الأعلام

- ـ إبراهيم السري ٨٦
- إبراهيم بن موسى (الشاطبي) ٣٩
  - ـ أبو أمامة الباهلي ٢١١
- ـ أبو الأحوص = عوف بن مالك ٣١
  - ـ أبو السَّعود = محمد بن محمد
    - ـ أبو العالية = رفيع بن مهران
- ـ أبو العباس ابن خلكان = أحمد بن
  - ـ أبو القاسم (الزمخشري) ٦٩
  - ـ أبو المتوكل = على بن داود
    - ـ أبو الهيثم الرازي
- أبو بكر ابن عربي = محمد بن على بن محمد
- أبو جعفر النحاس = أحمد بن محمد ١٢٣
  - ـ أبو حاتم = محمد بن إدريس
    - ـ أبو حيان = محمد بن يوسف
- أبو زرعة الرازي = عبيدالله بن عبدالكريم
  - ـ أبو سعيد الخدري = سعد بن مالك

- \_ أبو شامة = عبدالرحمن بن إسماعيل
  - ـ أبو صالح = ذكوان بن عبدالله
    - ـ أبو عبيدة = معمر بن المثني
- أبو علي الحسين بن سينا = الحسين بن عبدالله.
- أبو علي الفارسي = (الحسن بن أحمد).
  - \_ أبو عمرو = الداني
  - ـ أبو مجلز = لاحق بن حميد
- أبو نصر الفارابي = محمد بن محمد بن طَرْخان
- ـ أبو هريرة = عبدالرحمن بن صخر ٣٥
- ـ أبو يعلى = محمد بن الحسين ٢٧٨
- أبو جعفر الطوسي الرافضي = علي بن الحسن ٤٥
  - ۔ أبي بن كعب ٢١٥
  - ـ أحمد بن أبي دؤاد ١٣٦
  - ـ أحمد بن الحسين ١٢٩
    - ـ أحمد بن حنبل ٦٥
    - ـ أحمد بن خليل ٧١

- ابن الأنباري = محمد بن القاسم - ابن الجزري = محمد بن محمد ۲۲ ـ ابن الجوزي = عبدالرحمن بن على ـ ابن الصلاح = عثمان بن عبدالرحمن ابن العربی = محمد بن عبدالله ابن القيم = محمد بن أبى بكر ٣٦ ـ ابن برهان = عبدالواحد بن على ـ ابن بريدة ـ ابن جرير = محمد بن جرير - ابن جزي = محمد بن أحمد - ابن جنی = عثمان بن جنی - ابن حجر = أحمد بن علي بن - ابن حزم = على بن أحمد بن سعيد<sup>ا</sup> ـ ابن خلدون = عبدالرحمن بن محمد ـ ابن عباس = عبدالله بن عباس - ابن عبدالبر = يوسف بن عبدالله ـ ابن عطية = عبدالحق بن غالب ـ ابن فارس = أحمد بن فارس ـ ابن فورك = محمد بن الحسن ـ ابن قدامة = عبدالله بن أحمد ـ ابن القيم ٦ - ابن كثير = إسماعيل بن عمر ـ ابن معین = یحیی بن معین - أحمد بن مجمد بن إسماعيل أبو جعفر ـ البراء بن عازب ١٠٠ ـ البغوي = الحسين بن مسعود ـ البلقيني = عمر بن رسلان

- أحمد بن عبدالحليم (شيخ الإسلام) ٣٥ ـ أحمد بن علي ٦٦ ـ أحمد بن علي (الرازي) ١٠٧ ـ أحمد بن عمار المهدوى ٢٣ ـ أحمد بن فارس بن زكريا ٢٦٧ ـ أحمد بن محمد (الثعلبي) ٧٤ ـ أحمد بن محمد (ابن خلكان) ٧٠ - أحمد بن محمد بن منصور ٦٩ ـ أحمد بن محمد (خلكان) ٧٠ ـ أحمد بن محمد الخلوتي ١٦٨، ٣٤٤ ـ أحمد بن محمد الفيومي ١٨٣ - أحمد بن محمد بن المنير ٦٩ - أحمد بن محمد بن عمر الخفاجي ٢٣٩ أحمد بن محمد شاكر ۲۸۷ ـ أحمد بن يحيى (ثعلب) ٩٧ ـ أحمد بن يوسف (السمين) ١٨١ ـ الأخطل = غياث بن غوث ـ إسماعيل بن علية ٢٩٧ ـ إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم ٢٩٧ ـ إسماعيل بن جعفر (الصادق) ٤٨ ـ إسماعيل بن حماد (الجوهري) ١٨٣ - إسماعيل بن عبدالرحمن ٩٩ - الأصمعى = عبدالملك بن قريب ـ الأعشى = ميمون بن قيس ـ الألوسي = محمود بن عبدالله ـ الآمدي = السيف على بن على ـ أمين الخولي ٦٦ ـ أنس بن مالك ٢٠٧

- ابن الأعرابي = محمد بن زياد

- ـ البيضاوي = عبدالله بن عمر
- ـ البيهقي = أحمد بن الحسين
  - ـ ثعلب = أحمد بن يحيي
    - ـ ثعلبة بن حاطب ٢٢٠
  - ـ الثعلبي = أحمد بن محمد
  - ـ الجاحظ = عمرو بن بحر
- الجبائي = محمد بن عبدالوهاب
- الجرجاني = عبدالقاهر بن عبدالرحمن
- الجرجاني = عبدالقاهر بن عبدالرحمن
  - جرير بن عبدالحميد ٣١
  - جرير بن عطية (الفرزدق) ١٤٣
  - ـ الجصاص = أحمد بن على
    - ـ الجعد بن درهم
  - جعفر بن محمد الصادق ٤٨
    - ـ الجنيد بن محمد ٦٠
  - ـ الجواليقي = موهوب بن أحمد
  - ـ الجوهري = إسماعيل بن حماد
  - ـ الجويني = عبدالمنك بن يوسف
    - ـ الحاكم = محمد بن عبدالله
      - ـ حبيب الأعجم
      - ـ حذيفة بن اليمان ٧٩
      - ـ الحسن البصرى ٣٣
- الحسن بن أحمد (أبو علي الفارسي) ٢٧٨
  - ـ الحسن بن زيد الحسن ۲۹۸
- الحسن بن محمد بن أحمد (ابن كسان).

- ـ الحسين بن أحمد (ابن خالويه) ١٧٤
  - ـ الحسين بن عبدالله (ابن سينا) ٥٦
    - ـ الحسين بن على ٥٠
- الحسين بن محمد (الراغب الأصبهاني) ١١٨
  - ـ الحسين بن مسعود ٧٤
    - ـ حليمة السَّعدية ١٠١
  - ـ الخازن = على بن محمد
  - ـ خالد بن عبدالله القسري ٢٠٠
- ـ الخطيب البغدادي = أحمد بن على
  - ـ الخليل بن أحمد ١٢٨
  - ـ داود بن على الظاهري ٢٦
  - ذكوان بن عبدالله (أبو صالح) ٢٧٩
    - ـ الذهبي = محمد بن أحمد
    - ـ ذو الرمة = غيلان بن عقبة
    - ـ الرازي = محمد بن عمر
- الراغب الأصبهاني = الحسين بن محمد
  - ـ الربيع بن أنس بن زياد ١٠٠
  - ـ رفيع بن مهران (أبو العالية) ١٥٤
    - ـ الزجاج = إبراهيم السري
  - الزجاجي = عبدالرحمن بن إسحاق
    - الزركشي = محمد بن عبدالله
      - ـ زفر بن الهذيل ٢٣٨
    - ـ الزمخشري = محمود بن عمر
    - ـ الزهري = محمد بن مسلم
      - ـ زياد بن سليم العبدي ١٣٠
        - ـ زید بن حارثة ۱۰۹
        - ـ سعد ابن أبي وقاص ۲۹۸

- ـ عبدالرحمن بن إسحاق ١٩٠
- عبدالرحمن بن إسماعيل ٢٣
- ـ عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ٩١
  - عبدالرحمن بن سمرة ۲۹۷
- \_ عبدالرحمن بن صخر (أبو هريرة).
- ـ عبدالرحمن بن عبدالله بن كعب ٢٤٦
- ـ عبدالرحمن بن علي (ابن الجوزي)

#### 7

- ـ عبدالرحمن بن عوف القرشي ٣٢
- ـ عبدالرحمن بن محمد (ابن خلدون)

#### Ογ

- ـ عبدالرحمن بن محمد الأنباري ١٨٥
  - ـ عبدالرحيم ابن شيخ الصوفية ١٤٩
    - \_ عبدالقاهر البغدادي ٤٧
- ـ عبدالقاهر بن عبدالرحمن (الجرجاني)

## 177

- ـ عبدالله بن أبي الهذيل ٣١
- ـ عبدالله بن أبي مليكة ٢٩
- ـ عبدالله بن أحمد (البلخي) ٧٣
- \_ عبدالله بن أحمد (ابن قدامة) ٢٥٦
  - ـ عبدالله بن سبأ اليهودي ٤٤
  - عبدالله بن عمر البيضاوي) ٣٤٣
    - ـ عبدالله بن عمر ۲۰۷
- ـ عبدالله بن محمد بن الصديق الغماري
  - ۸٠
  - ـ عبدالله بن مسعود ٣١
  - ـ عبدالله بن هارون ۵۳
- عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج ١٥٤

- ـ سعد بن مالك (أبو سعيد الخدري).
  - ـ سعد بن معاذ ۲۷۱
  - ـ سعديا بن يوسف الفيومي ٤٣
    - ـ سعيد بن العاص ۲۹۸
      - ـ سعيد بن جبير ٩٩
  - ـ سعيد بن حزن بن المسيب ١٠٥
    - ـ سعيد بن عبدالعزيز ٢٨٦
      - ـ سفيان الثوري ٣١
      - ـ سفيان بن عيينة ۲۷۷
    - ـ سليمان بن عبدالقوى ٧١
    - ـ السيف علي بن أبي علي ١٦٢
      - ـ سهيل بن عمرو ۱۸۸
      - ـ سهل بن عمرو ۲۱۵
      - ـ الطاهر بن عاشور ۲۳۹
- ـ السُّيوطي = عبدالرحمن بن أبي بكر
  - ـ الشافعي = محمد بن إدريس
- الشريف الرضي = محمد بن الحسين
  - ـ الشعبي = عامر بن شراحيل
  - ـ الصاوي = أحمد بن محمد
    - ـ صبيغ بن عسل ٣٣٦
    - ـ صديق حسن خان ٢٢٠
  - ـ الضحاك بن مزاحم الهلالي ١٠٠
    - ـ الطبرانى = سليمان بن أحمد
  - ـ الطوفي = سليمان بن عبدالقوي
    - ـ عائشة بنت أبي بكر ١٠٦
      - ـ عبدالجبار بن أحمد ١٦٧
  - ـ عبدالحق بن غالب (ابن عطية) ٨٣
    - ـ عبدالرحمن المعلمي اليماني ٧٢

- ـ عمر بن رسلان ٦٩
- ـ عمر بن عبدالعزيز ٢٧٦
  - **ـ عمرو بن بحر ١٦٦**
- ـ عمرو بن عبيد المعتزلي ١١٩
  - ـ عمرو بن عثمان ۱۲۸
    - ۔ عمرو بن عبید ۱۲۹
    - ـ عوف بن مالك ٣١
  - ـ غياث بن غوث ١٤٣
  - \_ غيلان بن عقبة ١٧٦
- ـ غيلان بن مسلم الدمشقي ٢٧٦
  - ـ فايلو اليهودي ٤٣
  - ـ الفرزدق = جرير بن عطية
    - ـ الفضيل بن عياض ٦٠
      - ـ الفيض بن وثيق ٣١
  - ـ الفيومي = أحمد بن محمد
- ـ الفيومي = سعديا بن يوسف
- ـ القاسم بن سلام ۱۱۸ و۲۲۰
  - \_ القاسمي ۸۲
- القاضي عبدالجبار = عبدالجبار بن أحمد
  - ـ قتادة بن دعامة السدوسي ١١٨
  - \_ القرطبي = محمد بن أحمد
    - \_ القفال = محمد بن على
    - ـ القمُّى = على بن إبراهيم
      - ـ كعب بن الأشرف ٢٤٥
    - ـ كعب بن ماتع الأحبار ٣٢٥
      - - ـ كعب بن مالك ٢٤٦
      - ـ كعب بن عجرة ١٠٧
  - ـ الكعبى = عبدالله بن أحمد

- ـ عبدالملك بن قُريب ١١٧
- ـ عبدالملك بن عبدالله بن يوسف ١٦٢
  - ـ عثمان بن جِني ١٢٤
  - \_ عثمان بن سعيد الدارمي ١٣٤
    - \_ عثمان بن سعيد الداني ٢٢
- - ـ عثمان بن عطاء ٢٠٩
  - ـ عثمان بن مظعون ۲۷۲
    - ـ عروة بن الزبير ٢٦٣
  - ـ العز بن عبدالسلام ١٦٧
    - \_ عطاء الخرساني ٢٠٨
  - ـ عطاء بن أبي رباح ١٩٧
  - \_ عكرمة بن عبدالله البربري ٩٩
    - ـ علي بن إبراهيم ٤٩
    - \_ على بن أبي طالب ٣٤
      - ـ على بن أحمد ٦١
- ۔ علي بن أحمد بن سعيد (ابن حزم) ٢٦
- ـ علي بن الحسن (أبو جعفر الطوسي الرافضي) ٤٥
  - ـ على بن الحسين (زين العابدين) ٤٨
    - ـ علي بن الحسين (أبو طالب) ٨٠
    - ـ علي بن داود (أبو المتوكل) ١٧٤
    - ـ على بن محمد (الماوردي) ٣٧
      - ـ علي بن محمد (الخازن) ٧٤
- ـ علي بن محمد بن علي (الكيا الهراس) ٢٣٦
  - ـ عمر بن الخطاب ٣٣٦

- ـ محمد بن جرير ٣٠
- ـ محمد بن حميد الرازي ٣١ ، ٣٢
  - ـ محمد بن علي (القَفَّال) ١١٩
- محمد بن زياد (ابن الأعرابي) ١٣٧
  - محمد بن عبدالله (ابن قتيبة) ١٤٣
- ـ محمد بن عبدالله (ابن العربي) ١١١
  - محمد بن عبدالله (الزركشي) ٦٦
  - محمد بن عبدالله (الشافعي) ١٠٤
    - ـ محمد بن عبدالوهاب ٧٢.
  - محمد بن على (الشوكاني) ٢٦١
    - ـ محمد بن (الحنيفية) ٤٨
    - ـ محمد بن على (الباقر) ٤٨
- محمد بن علي بن محمد (ابن العربي) **٩٥** 
  - محمد بن عمر الواقدي) ٨٩
    - محمد بن عمر الرازي) ٧٠
      - ـ محمد صدیق خان ۲۲۰
        - ـ محمد بن كعب ٢٧٦
  - محمد بن محمد (أبو السعود) ۲۲۱
- محمد بن محمد بن محمد بن علي (العمري) ۲۲
  - محمد بن محمد (الغزالي) ٣٦
  - ـ محمد بن محمد بن طَرْخان ٥٣
    - ـ محمد بن مسلم ۱۱۱
      - ـ محمد بن يزيد ٧٩
    - ـ محمد بن يوسف الجياني ٧١
    - ـ محمود بن حمزة بن نصر ٧٦
      - ـ محمود بن عبدالله ۸۹
  - محمود بن عمر الزمخشري ٦٩

- ـ الكميت بن زيد ١٣٨
- ـ المأمون = عبدالله بن هارون
  - ـ مالك بن أنس ٢٣٧
- ـ الماوردي = علي بن محمد
- المبارك بن محمد بن محمد (ابن الأثير) ٣٨
  - ـ مجاهد بن جبر ۲۹، ۹۱
- محمد الأمين بن محمد المختار (الشنقيطي) ٣٧
  - محمد الطاهر بن عاشور ٢٣٩
  - ـ محمد بن أبي بكر (ابن القيم) ٣٦
    - ـ محمد بن أحمد (القرطبي) ١٠٦
  - محمد بن أحمد (ابن جزي) ١٠٦
    - محمد بن أحمد (الراودي) ۱۱۸
  - محمد بن أحمد (الأزهري) ١٤٠
    - محمد بن إدريس ١٠٣
  - محمد بن إسماعيل (الصادق) ٤٩
  - محمد بن الحسن (ابن فورك) ١٥١
    - ـ محمد بن الحسن ١٨٥
      - ـ محمد بن حسين ٨٢
- محمد بن الحسين (الشريف الرضي) ١٦٦
  - محمد بن الحسين السلمي ٦٠
    - ـ محمد بن الحنيفية ٤٨
- محمد بن الطيب (الباقلاني) ١١٤، ١٨٥
- محمد بن القاسم (ابن الأنباري) ١٥٥
- ـ محمد بن أبي القاسم (القرطبي) ٣٤

- ـ النضر بن شميل بن خرشة ١٤١ ـ المرتضى علي بن الحسين أبو طالب
  - ـ مرعي الحنبلي ٢٦٥
  - ـ مسلم بن يسار الأموي ٧٧٥
  - ـ مصطفى بن محمد الحديدي ٣٥٢
  - ـ معاذ بن معاذ (معاذ القارئ) ۱۲٤
    - ـ معاوية بن أبى سفيان ٣٣٨
  - ـ معمر بن المثنى (أبو عبيدة) ٧٨
    - ـ مقاتل بن سليمان ٦٧
    - ـ المقداد بن الأسود ١٢٦
    - ـ مكى بن أبى طالب ٢٣
  - \_ المهدوي = أحمد بن عمار المهدوي
    - ۔ مهران بن أبي عمر ٣١
      - \_ موسى بن ميمون ٤٤
    - ـ موهوب بن أحمد (الجواليقي) ١٨٥
      - ـ ميسرة (غلام خديجة) ١٠١
        - ـ ميمون بن ديصان ٤٦
        - ـ ميمون بن قيس ١٩٦
        - ـ نافع بن الأزرق ٢٣٠

- - ـ نوف البكالي ٣٣٩
- ـ هبة الله بن سلامة بن نصر ٢٥٨
  - ـ همام بن غالب ١٤٣
  - ـ الواحدي = على بن أحمد
    - ـ واصل بن حیان ۳۱
  - ـ الواقدي = محمد بن عمر
    - ـ ولي الله الدهلوي ٢٦١
    - ـ الوليد بن المغيرة ١٤٤
      - ـ وهب بن منبه ۱۸۰
- ـ ياقوت بن عبدالله الرومي ٢٢٣
- ـ يحيى بن شرف الدين (النووي) ١٢١
  - ـ يحيى بن زياد ۱۱۸
  - \_ يزيد بن أبي سفيان ٣٣٤
    - ـ يزيد بن القعقاع ٢٦٢
  - \_ يعقوب بن إبراهيم ٢٩٧
    - ـ يوحنا الدمشقى ٤٤
- ـ يوسف بن عبدالله (ابن عبدالبر) ١٠٤
  - ـ يوشع بن نون ١١٩



## المزاجع والمصادر

- ١ الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير، للجوزقاني، تحقيق: الفريوائي، الجامعة السلفية \_ نارس.
- ٢ الإبانة عن معاني القراءات، لمكي بن أبي طالب، د. محيي الدين رمضان. دار المأمون للتراث.
- ٣ الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي، محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية صيدا ـ بيروت.
- إتمام الأعلام (ذيل لكتاب الأعلام لخير الدين الزركلي)، د. نزار أباظة، محمد
   رياض المالح، دار صادر ـ بيروت.
  - الإجماع في التفسير، محمد الخضيري، دار الوطن.
- أحكام القرآن، لأبي بكر بن العربي، تحقيق: على محمد البجادي، دار المعرفة،
   بيروت ـ لبنان.
  - ٧ أحكام القرآن، للجصاص، محمد الصادق قمحاوي، دار إحياء التراث العربي.
    - ٨ ـ الإحكام في أصول الأحكام، لابن حزم، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ٩ إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي، دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.
    - ١٠ ـ إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، دار الفكر.
  - ١١ ـ أسباب النُّزول، للواحَدِي، نحقيق: د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير ـ دمشق.
    - ١٢ ـ الإسراء والمعراج، محمد أبو شهبة، مكتبة السنة ـ القاهرة.
- 1۳ الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، د. محمد بن محمد أبو شهبة، مكتبة السنة ـ القاهرة.
  - ١٤ أسرار البلاغة، للجرجاني، تعليق: محمود شاكر، دار المدنى ـ جدة.
- 10 الإسلام والحضارة الغربية، د. محمد محمد حسين، مؤسسة الرسالة، ط٥، 18٠٢.

- 17 الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، محمد بن علي الجرجاني، تحقيق: د. عبد القادر حسين، دار نهضة مصر للطباعة والنشر الفجالة- القاهرة.
- 10 \_ الأشباه والنظائر في النحو، للسيوطي، راجعة: د. فايز ترحيني، دار الكتاب العربي.
  - 1٨ الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر، دار الكتاب العربي.
- 19 \_ إصلاح المنطق، لابن السكيت، تحقيق: أحمد شاكر، و عبد السلام هارون، دار المعارف، القاهرة، ط ٤.
- · ٢٠ \_ إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، للدامغاني .. دار العلم للملايين . بيروت.
  - ٢١ \_ الأصول من علم الأصول، محمد بن عثيمين، دار طيبة.
  - ٢٢ ـ أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن، الشنقيطي، دار الكتب ـ بيروت.
- ٢٣ ـ إعجاز القرآن، للقاضي الباقلاني، تحقيق: د. أحمد صقر، ط١، دار المعارف ـ القاهرة.
- **٧٤ ـ إعراب القراءات السبع وعللها**، للحسين بن أحمد بن خالويه، تحقيق: د. عبد الرحمن العثيمين، مكتبة الخانجي ـ القاهرة.
- ۲۰ الأعلام (قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين)، خير الدين الزركلي ـ دار العلم للملايين.
- ٢٦ ـ أعلام الموقعين عَن رَبِّ العالمين، للذهبي، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، دار الجيل ـ بيروت.
- ۲۷ ـ الإكسير في علم التفسير، سليمان بن عبد القوي الطوفي، تحقيق: عبد القادر حسين، المطبعة النموذجية.
- ٢٨ الإكليل في المتشابه والتأويل، ضمن مجموعة الرسائل الكبرى، لابن تيمية، مكتبة ومطبعة محمد على صبحى.
  - ۲۹ ـ الأم، للشافعى، دار المعارف ـ بيروت ـ لبنان.
- ۳۰ ـ الأموال، لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق: محمد خليل هرَّاس، دار الباز ـ محمد محمد محمد مراً
- ٣١ ـ الأضمَعِيات، الأصمعي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، وعبد السلام هارون ـ دار المعارف ـ القاهرة.
- ٣٢ \_ إنباه الرواة على أنباه النحاة، لأبي الحسن القفطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إسماعيل، دار الفكر العربي \_ القاهرة، مؤسسة الكتب الثقافية \_ بيروت.
- ٣٣ ـ أنوار التنزيل وأسرار التأويل، للقاضي البيضاوي، دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.
  - ٣٤ ـ الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ط١، دار الكتب العلمية.

- ٣٥ الإيمان، (لإين تيمية، المكتب الإسلامي.
- ٣٦ اتجاهات التفسير في العصر الحديث، مصطفى محمد الحديدي الطير.
- ۳۷ اتجاهات التفسير في العصر الراهن، د. عبد المجيد عبد السلام المحتسب، دار بيارق بيروت لبنان.
- ۳۸ ـ اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر، د. فهد بن عبد الرحمن الرومي، ط١،
- ٣٩ ـ الاتجاهات المنحرفة في تفسير القرآن الكريم (دوافعها ودفعها)، د. محمد حسين الذهبي، مكتبة وهبة.
  - ٤٠ ـ الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة، ابن قتيبة، دار الباز ـ مكة.
- 2.1 ارتشاف الضرب من لسان العرب، لأبي حيان، تحقيق د. مصطفى أحمد النمَّاس، مطبعة المدنى ـ القاهرة.
  - ٤٢ \_ اشتقاق أسماء الله، للزجاجي، تحقيق: عبد الحسين المبارك، مؤسسة الرسالة.
    - ٤٣ ـ الاعتصام، لأبي إسحق الشاطِيئ، دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٤٠٢.
- 25 الانحرافات العقدية والعلمية في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الهجريين، وأثرهما في حياة الأمة، على بن بخيت الزهراني، دار طيبة ـ مكة.
- 20 ـ اهتمام المحدثين بنقد الحديث (سنداً ومتناً)، ودحض مزاعم المستشرقين وأتباعهم، د. محمد لقمان السلفي.
- 23 الباعث الحثيث شرخ اختصار علوم الحديث، للحافظ ابن كثير، تحقيق: أحمد شاكر، دار الكتب العلمية، بيروت البنان.
- بحث حول تفسير الرازي (ضمن مجموع رسائل)، عبد الرحمن المعلمي اليماني،
   إعداد: ماجد الزيادي، المكتبة المكية، ١٤١٧.
- 4. البحر المحيط، لأبي حيّان الأندلسي، تحقيق: عادل أحمد، وآخرين، ط١، نشر دار الكتب العلمية.
- 29 البحر المحيط في أصول الفقه، للزركشي، تحقيق: عبد القادر العاني، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في الكويت
  - وه بحوث في الربا، محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي.
  - ٥١ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للكاساني دار الكتاب العربي. بيروت لبنان.
    - ٢٥ بدائع الفوائد، لإبن القيم، دار الكتاب العربي بيروت لبنان.
- ٥٣ بداية المجتهد ونهاية المقتصد، محمد رشد القرطبي، ط٦، دار الباز للنشر والتوزيع
  - ٤٥ ـ البداية والنهاية، لابن كثير، ط٤، مكتبة المعارف ـ بيروت.
  - ٥٥ ـ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني، دار المعرفة ـ بيروت.
    - ٥٦ ـ بدع التفاسير، عبد الله بن الصدِّيق الغماري، دار الكتبي.

البدهیات في القرآن الكریم (دراسة نظریة) .. د. فهد الرومي، مكتبة التوبة ـ الریاض.

- **٥٨ ـ البرهان في توجيه متشابه القرآن،** للكرماني، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، دار الباز ـ مكة.
- البرهان في علوم القرآن، للزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة
   بيروت.
- •٦٠ البرهان في معوفة عقائد أهل الأديان، السكسكي، تحقيق د. بسام العموش، مكتبة المنار ـ الأردن.
- 71 بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية أهل الإلحاد من القائلين بالحلول والاتحاد، لابن تيمية، تحقيق: موسى سليمان الدويش، مكتبة العلوم والحكم ـ المدينة النبوية.
- 77 بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، للسيوطي، تحقيق: محمد أبو القضل إبراهيم، المكتبة العصرية صيدا. بيروت.
  - ٦٣ ـ البلاغة تطورٌ وتاريخ، شوقى ضيف، ط١، دار المعارف ـ مصر.
- 75 ـ البهائية، نقد وتحليل، إحسان إلهي ظهير، إدارة ترجمان السنة، لاهور باكستان، ط٣، ١٤٠١.
  - ٦٥ ـ البيان والتبيين، للجاحظ، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان.
  - 77 التأويل (خطورته وآثاره) د. عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، عمان ـ الأردن.
- 77 ـ التأويل النحوي في القرآن الكريم، د. عبد الفتاح أحمد الحموز، مكتبة الرشد ـ الرياض.
  - ٦٨ تأويل مختلف الحديث، لابن قتيبة ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 79 تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، تعليق: السيد أحمد صقر، المكتبة العلمية القاهرة.
- العبر، وديوان المبتدأ والخبر في أيّام العرب، والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، عبد الرحمن بن خلدون، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان.
  - ٧١ تاريخ الأمم والملوك، للطبري، دار سويدان، بيروت ـ لبنان
    - ٧٢ ـ التاريخ الكبير، للبخاري، مؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت.
  - ٧٣ ـ تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، دار الكتاب العربي ـ بيروت
  - ٧٤ التبيان في أقسام القرآن، لابن القيم، حققه محمد شريف سكر. دار إحياء العلوم.
- ٧٥ ـ تبيين كذب المفترى فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لابن عساكر، دار الفكر.
  - ٧٦ ـ تجريد أسماء الصحابة، للذهبي، ط. دار المعرفة ـ بيروت.

المراجع والمصادر

٧٧ ـ تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، للسيوطي، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار إحياء السنة النبوية، ط٢، ١٣٩٩

- ٧٨ ـ تذكرة الحفاظ، للذهبي، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ٧٩ ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان، لابن الوزير اليمني، دار الكتب العلمية
   بيروت.
  - ٨٠ التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جزي الحنبلي، دار الفكر.
- ٨١ تصويبات في فهم بعض الآيات، د. صلاح عبد الفتاح الخالدي، دار القلم دمشق، ط٢ ١٤١٦ هـ
- ٨٢ التعريف والإعلام فيما أبهم من الأسماء والأعلام في القرآن الكريم، للسهيلي،
   تحقيق: الأستاذ عبد. مهنا.
  - ۸۳ التعریفات، للجرجانی، دار الکتب العلمیة، بیروت ـ لبنان.
- ٨٤ تعليق ابن القيم على سنن أبي داود (حاشية على عون المعبود سنن أبي داود)،
   مؤسسة قرطبة
  - ٨٥ ـ التفسير (نشأته ـ تدرجه ـ تطوره)، أمين الخولي، دار الكتاب اللبناني ـ بيروت.
- ٨٦ تفسير أسماء الله الحسنى، للزجاج، تحقيق: أحمد يوسف الدقاق، دار المأمون للتراث، دمشق.
- ۸۷ ـ تفسير آيات أشكلت، لابن تيمية، تحقيق: عبد العزيز الخليفة، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٨٨ تفسير ابن أبي حاتم، عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، القسم الأول من الكتاب،
   تحقيق: أحمد عبد الله الزهراني، ط.١ باشتراك عدة دور للنشر.
  - ٨٩ تفسير التابعين (عرض ودراسة ونقد) د. محمد الخضيري، دار الوطن ـ الرياض.
    - ٩٠ تفسير التحرير والتنوير، لمحمد الطاهر ابن عاشور، الدار التونسية للنشر.
- **٩١ ـ تفسير القرآن (أبي المظفر السمعاني)،** تحقيق: ياسر إبراهيم، وغنيم عباس. دار الوطن. الرياض.
- ٩٢ تفسير القرآن العزيز، لعبد الرزاق الصنعاني، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، دار
   المعرفة ـ بيروت، ط١ ١٤١١ هـ.
  - ٩٣ تفسير القرآن الكريم (أصوله وضوابطه) د. على بن سليمان العبيد، مكتبة التوبة.
    - ٩٤ ـ تفسير القرآن الكريم، بن عربى، دار الأندلس ـ بيروت.
      - ٩٥ ـ تفسير المنار، محمد رشيد رضا، دار الفكر ـ بيروت.
- 97 تفسير مجاهد، لمجاهد، تحقيق: عبد الرحمن الطاهر بن محمد السورتي، مجمع البحوث الإسلامية إسلام آباد (باكستان).
  - ٩٧ التفسير والمفسرون، د. محمد حسين الذهبي ـ دار الكتب الحديثة.

- **٩٨ ـ التفسير ورجاله، محمد الفاضل ابن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس.** 
  - ٩٩ ـ تقریب التدمریة، محمد بن عثیمین، دار الوطن.
- 100 \_ تقريب التهذيب، لابن حجر، تحقيق: محمد عوامة، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لنان.
- 1.۱ ـ تلبيس إبليس، لابن الجوزي، تحقيق: د. السيد الجميلي، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 107 ـ تلخيص البيان في مجاز القرآن، للشريف الرضي، عالم الكتب، مكتبة النهضة العربية.
- 108 التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، لابن حجر، اعتنى به: أبو عاصم حسن قطب، مؤسسة قرطبة.
  - ١٠٤ ـ تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، للفيروز آبادي، دار الفكر
  - ١٠٥ \_ تهذيب التهذيب، لابن حجر، دائرة المعارف النظامية، حيدر آباد (١٣٢٥ هـ).
- ۱۰۹ \_ تهذيب اللغة، لأبي منصور الأزهري، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الكتاب الإسلامي.
- ١٠٧ توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم، المكتب الإسلامي.
- ١٠٨ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، عبد الرحمن السعدي، تحقيق: عبد الرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة.
  - ١٠٩ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، البابي الحلبي ـ مصر.
- 11. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، تحقيق: أحمد شاكر، ومحمود شاكر، دار المعارف ـ مصر.
  - ١١١ \_ جامع الرسائل، لابن تيمية، د. محمد رشاد سالم، مطبعة المدني \_ القاهرة.
- ۱۱۲ ـ الجامع الصحيح (سنن الترمذي)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان.
- 11٣ ـ الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان.
- 118 ـ جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر، نحقيق: لأبي الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزي.
  - ١١٥ ـ الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، دار الباز ـ مكة المكرمة.
- 117 ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، الخطيب البغدادي، تحقيق: د. محمود الطحَّان، مكتبة المعارف، الرياض.
  - ١١٧ ـ الجرح والتعديل، لأبي حاتم الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان.

- ١١٨ جَلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد خير الأنام، لابن القيم، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط، دار العروبة الكويت، ط ٢، ١٤٠٧ هـ.
- 119 جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، السيد نعمان خير الدين، ابن الألوسي، دار الباز ـ مكة المكرمة.
- ۱۲۰ جماليات المفردة القرآنية، د. أحمد ياسوف، ط ۲، ۱٤۱۹، دار المكتبي ـ سوريا ١٢١ جمع الجوامع، للسبكي مع حاشية العطار، دار الباز.
- ۱۲۲ جمهرة أشعار العرب، لأبي زيد القرشي، شرح وضبط: علي فاعور، دار الكتب العلمية. بيروت ـ لبنان.
- 1۲۳ جناية التأويل الفاسد على العقيدة الإسلامية، د. محمد أحمد لوح، دار ابن عفان للنشر والتوزيع ـ الخبر.
- 178 الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لابن تيمية، علي السيد صبح المدني، مكتبة المدنى ومطبعتها \_ جدة.
- ١٢٥ الجواهر في تفسير القرآن الكريم، طنطاوي جوهري، مطبعة: مصطفى البابي الحلبي، ط ٢، ١٣٥٠.
- 1۲٦ حادي الأزواح إلى بلاد الأفراح، لابن القيم، نحقيق: د. السيد الجميلي، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ۱۲۷ ـ الحجة للقرآء السبعة، لأبي على الفارسي، بدر الدين قهوجي، بشير حويجاتي، دار المأمون للتراث ـ دمشق.
  - ١٢٨ الحسن البصري مفسراً، أحمد إسماعيل البسيط، دار الفرقان عمان الأردن.
    - ١٢٩ حقائق التفسير، لأبي عبد الرحمن السلمي (صورة مخطوط).
  - ١٣٠ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، لأبي نعيم، دار الكتاب العربي بيروت لبنان.
  - ١٣١ ـ الحيوان، للجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مطبعة مصطفى البابي ـ مصر.
    - ١٣٢ ـ الخصائص، لابن جني، تحقيق: محمد النجار، دار الكتاب العربي.
- ۱۳۳ الخطوط العريضة للأسس التي قام عليها دين الشيعة الإمامية الاثنى عشرية، السيد محب الدين الخطيب.
- 198 الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، للسمين الحلبي، تحقيق: علي محمد معوض، وآخرين، مكتبة دار الباز.
  - ١٣٥ الدر المنثور في التفسير المأثور، للسيوطي، دار الفكر.
  - ١٣٦ الدر النضيد لمجموعة ابن الحفيد، دار الكتاب العربي بيروت.
- ۱۳۷ درء تعارض العقل والنقل، لابن تيمية، د. محمد رشاد سالم، ط. جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ۱٤٠١ ه.
- ١٣٨ الدراري المضية شرح الدرر البهية، محمد الشوكاني، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.

- 1۳۹ ـ دراسات في الفرق (الشيعة، النصيرية، الباطنية، الصوفية، الخوارج)، د. صابر طعيمة، مكتبة المعارف ـ الرياض.
- 12. الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، لابن حجر العسقلاني، تحقيق: محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة ـ مصر.
- ۱٤۱ ـ دعوة التقريب بين الأديان (دراسة نقدية في ضوء العقيدة الإسلامية)، د. أحمد بن عبد الرحمن القاضى، دار ابن الجوزي ـ الدمام، ط١، ١٤٢٢.
  - ۱٤۲ ـ ديوان الأعشى، دار صادر ـ بيروت
  - 18٣ ـ ديوان المتنبى بشرح البرقوقي، دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان.
  - ١٤٤ ـ ديوان امرئ القيس، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، ط. القاهرة ١٩٦٩م.
- 110 ديوان ذي الرُّمة، تقديم وتعليق: سيف الدين الكاتب وأحمد عصام الكاتب، دار مكتبة الحياة، بيروت لبنان.
  - ۱٤٦ \_ ديوان عمر بن أبي ربيعة، ط. دار صادر.
- 18۷ \_ ربا القروض، وأدلة تحريمه، د. رفيق يونس المصري، مركز النشر العلمي، جامعة الملك عبد العزيز \_ جدة.
  - ١٤٨ ـ الرد على المنطقيين، لابن تيمية، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان.
    - ١٤٩ \_ رسالة . . ورد إلى ذاك الرجل، محمد سعيد الطباع، مطبعة الصباح \_ دمشق.
- 100 \_ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي البغدادي، دار إحياء التراث العربي \_ بيروت \_ لبنان.
  - ١٥١ ـ الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية، للسهيلي، دار الفكر.
- ١٥٢ \_ روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه، لابن قدامة، مكتبة المعارف ـ الرياض.
  - ١٥٣ ـ زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي، المكتبة الإسلامي.
- 108 زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عبد القادر الأرنؤوط.
- ١٥٥ ـ الزاهر في معاني كلمات الناس، لابي بكر الأنباري، تحقيق: د. حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة.
- 107 ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، وأثرها السيء في الأمة، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف ـ الرياض.
  - ١٥٧ \_ السنة، للمروزي، تعليق: سالم السلفي، مؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت.
    - ١٥٨ \_ سِير أعلام النبلاء، للذهبي، مؤسسة الرسالة \_ بيروت.
  - ١٥٩ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد الحنبلي ـ دار الآفاق الجديدة ـ بيروت.
- ١٦٠ ـ شرح أسماء الله الحسنى، الرازي، تعليق: طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي.

- 171 شرح أصول إعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، تحقيق: د. أحمد سعد حمدان، دار طيبة ـ الرياض.
- 17۲ شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبد الجبار، تحقيق: عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة القاهرة.
- 17۳ شرح التسهيل، لابن مالك، تحقيق: د. عبد الرحمن السيد، د. محمد بدوي المختون، هجر، للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان
  - ١٦٤ ـ شرح السنة، للبغوي، تحقيق: زهير الشاويش و شعيب الأرناؤط، المكتب الإسلاميُّ.
    - 170 شرح الطحاوية، ابن أبي العز، مكتبة الدعوة الإسلامية.
- 177 شرح العقيدة الأصفهانية، لابن تيمية، تحقيق: إبراهيم سعيداي، مكتبة الرشد الرياض.
- 17۷ شرح الكوكب المنير، ابن النجار، تحقيق: د. محمد الزحيلي و د. نزيه حماد، جامعة الملك عبد العزيز.
  - ١٦٨ شرح المفصل، لابن يعيش، عالم الكتب. بيروت.
- ١٦٩ ـ شرح تاج العروس من جواهر القاموس، للزبيدي، دار إحياء التراث العربي ـ مصر.
- ۱۷۰ شرح ديوان زهير ابن أبي سلمى، صنعه أبو العباس ثعلب، تحقيق: حنا نصر. دار
   الكتاب العربي. ط٢، ١٤١٦.
- 1۷۱ شرح مختصر الروضة، للطوفي، تحقيق: د. عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة بيروت.
  - ١٧٢ الشريعة، للآجري، تحقيق: محمد حامد فقي، مطابع الاشرف لاهور باكستان.
- 1۷۳ شطحات مصطفى محمود في تفسيراته العصرية للقرآن الكريم، د. عبد المتعال الجبري، دار الاعتصام.
  - ١٧٤ شعب الإيمان، للبيهقي، تحقيق: محمد زغلول، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
    - ١٧٥ ـ الشعر والشعراء، لابن قتيبة، تحقيق: أحمد شاكر، ط ١٣٨٧.
- 1٧٦ شفاء العليلِ في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن القيم، مكتبة الرياض الحديثة الرياض.
- ۱۷۷ شيخ الجامع الأعظم (محمد الطاهر بن عاشور حياته وآثاره) د. بلقاسم الغالي، دار ابن حزم بيروت.
  - ١٧٨ ـ الشيعة وتحريف القرآن، محمد مال الله، دار الوعي الإسلامي ـ بيروت.
  - ١٧٩ الصاحبي، لابن فارس، تحقيق: السيد أحمد صقر. عيسى البابي. القاهرة
  - ١٨٠ ـ الصاوي على الجلالين، أحمد الصاوي، دار إحياء الكتب العربية ـ البابي الحلبي ـ مصر.
- ۱۸۱ الصحاح، تاج اللغة وصحاح العربية، للجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين ـ بيروت.

المراجع والمصادر 4.0

- ١٨٢ صحيح ابن خزيمة، حققه د. محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي.
- 1۸۳ ـ صحيح مسلم، للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، تركيا.
- ۱۸٤ ـ الصناعتين، لأبي هلال العسكري، على البجاوي و محمد أبي الفضل إبراهيم، ط٢، دار الفكر العربي.
- 1۸0 ـ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله. دار العاصمة ـ الرياض.
  - ١٨٦ ـ الضعفاء الكبير، تصنيف د. عبد المعطى أمين قلعجى، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
    - ۱۸۷ طبقات الحنابلة، للقاضى أبي يعلى، دار المؤيد الرياض.
- ۱۸۸ ـ طبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين السبكي، تحقيق: عبد الفتاح الحلو و محمود الطناحي، دار إحياء الكتب العربية.
  - ۱۸۹ ـ الطبقات الكبرى، لابن سعد، دار صادر ـ بيروت.
  - ١٩٠ ـ طبقات المفسرين، للداودي، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ١٩١ ـ طبقات المفسرين، للسيوطي، تحقيق: على محمد عمر، مكتبة وهبة ـ القاهرة.
- 197 طبقات النحويين واللغويين، للزبيدي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف مصر.
- 19۳ عبد الله بن سبأ، وأثره في أحداث الفتنة في صدر الإسلام، د. سليمان العودة، ط١، دار طيبة، الرياض.
- 198 ـ العجاب في بيان الأسباب، لابن حجر، تحقيق: عبد الحكيم محمد الأنيس.دار ابن الجوزي.
- 190 ـ العدة في أصول الفقه، القاضي أبو يعلى الحنبلي، تحقيق: أحمد علي المباركي، مؤسسة الرسالة ط ١، ١٤١٠ هـ.
- ۱۹٦ ـ العصرانيون، معتزلة اليوم، دار الوفاء، للطباعة والنشر والتوزيع ـ مصر، ط٢
  - ١٩٧ ـ عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، أحمد شاكر.
  - ١٩٨ ـ عيون الأنباء عن طبقات الأطباء، لابن أبي أصيبعة، مكتبة الوهيبة ـ القاهرة.
- 199 غاية النهاية في طبقات القراء، محمد بن الجزري، ج. برجستراسر، دار الكتب العلمية.
- ۲۰۰ عرائب التفسير وعجائب التأويل، للكرماني، تحقيق: د. شمران سركال يونس العجلى، دار القبلة ـ جدة.
- ۲۰۱ غرر التبيان في من لم يسم في القرآن، لابن جماعة، تحقيق: د. عبد الجواد خلف، دار قتيبة، باكستان كراتشي.

- ٢٠٢ \_ غرر الفوائد ودرر الفوائد.
- ۲۰۳ ـ الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، تحقيق: حسنين محمد مخلوف، ط۱، نشر: دار المعرفة بيروت.
- ٢٠٤ ـ فتاوى ومسائل ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والفقه، تحقيق: عبد المعطى أمين قلعجى، دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٧٠٥ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، المكتبة السلفية.
- ٢٠٦ فتح البر في الترتيب الفقهي لتمهيد ابن عبد البر، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، ط١، مجموعة التحف النفائس الدولية، الرياض.
- ٢٠٧ ـ فتح البيان في مقاصد القرآن، صديق خان، تحقيق: عبد الله الأنصاري، المكتبة العصرية، ط١ ١٤١٢ هـ.
- ٢٠٨ ـ فتح القدير (الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير)، محمد بن علي الشوكاني، دار الباز ـ مكة.
  - ٢٠٩ \_ الفتوحات الإلهية، لابن عجيبة
- ۲۱۰ ـ الفرق بين الفرق، وبيان الفرقة الناجية منهم، عبد القاهر البغدادي، منشورات دار
   الآفاق الجديدة ـ بيروت.
  - ٢١١ ـ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، لابن تيمية، المكتب الإسلامي.
- ٢١٢ ـ فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، لأبي الوليد بن رشد، تحقيق: محمد عمارة، دار المعارف ـ القاهرة.
- ٢١٣ ـ الفصل في الملل والأهواء والنّحل، لابن حزم، تحقيق: محمد إبراهيم، وعبد الرحمن عميرة، ط١، نشر شركة مكتبات عكاظ.
  - ٢١٤ ـ فضائح الباطنية، لأبى حامد الغزالي، دار البشير ـ الأردن.
  - ٢١٥ فضائح الصوفية، عبد الرحمن عبد الخالق، الدار السلفية الكويت.
- ٢١٦ ـ فضائل القرآن، لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق: وهبي سليمان غاوجي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان.
- ٢١٧ ـ فقه الزكاة (دراسة مقارنة لأحكامها وفلسفتها في ضوء القرآن والسنة)، د. يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٢١٨ ـ الفلاسفة الإسلاميون والصوفية، وموقف أهل السنة منهم، د. عبد الفتاح فؤاد، دار الدعوة.
- ٢١٩ \_ فنون الأفنان في عيون علوم القرآن، لابن الجوزي، تحقيق: د. حسن ضياء الدين عتر، دار البشائر الإسلامية \_ بيروت.
- ۲۲۰ ـ الفوز الكبير في أصول التفسير، للدهلوي، تعريب: سلمان الندوي، دار البشائر
   الإسلامية.

- ٢٢١ منصل التفرقة بين الإيمان والزندقة، لأبي حامد الغزالي، دار إحياء الكتب العربية القاهرة.
  - ٢٢٢ \_ فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار المعرفة \_ بيروت \_ لبنان
- ٣٢٣ ـ القاديانية، دراسات وتحليل، إحسان إلهي ظهير، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤٠٤.
- ٢٢٤ \_ القرآنيون وشبهاتهم حول السنة، إعداد: خادم حسين إلهى بخش، مكتبة الصديق ـ الطائف.
- ۲۲۰ ـ قرى الضيف، لعبد الله بن قيس، تحقيق: عبد الله المنصور، دار أضواء السلف،
   الرياض.
- **۲۲٦ ـ قصة الحضارة،** لول ديوارانت، ترجمة: زكى نجيب محمود، دار الجيل ـ بيروت.
- ۲۲۷ ـ القضاء والقدر في الإسلام، لفاروق أحمد الدسوقي، بيروت ـ المكتب الإسلامي،
   ط ۲، ۲۰۲۱ هـ
- ۲۲۸ ـ قضية نسب الفاطميين أمام منهج النقد التاريخي، د. عبد الحليم عويس، مكتبة ابن تيمية ـ البحرين.
  - ٢٢٩ ـ القطع والائتلاف، للنحاس، تحقيق: أحمد العمر، وزارة الأوقاف العراقية ـ بغداد.
- ٧٣٠ ـ قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن، مرعي الحنبلي، تحقيق: سامي عطا حسن، دار القرآن الكريم ـ الكويت
- **١٣١ ـ قواعد الترجيع عند المفسرين (دراسة نظرية تطبيقية)،** حسين الحربي، دار القاسم ـ الرياض.
  - ٢٣٢ \_ قواعد التفسير جمعاً ودراسة، خالد عثمان السبت، دار ابن عفان.
  - ٢٣٣ ـ القول المفيد على كتاب التوحيد، محمد بن عثيمين، دار ابن الجوزي.
- ٣٣٤ ـ الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف، لابن جحر، بذيل الكشاف. دار المعرفة. بيروت ـ لبنان.
- **٢٣٥ ـ كتاب التوحيد واثبات صفات الرب عزَّ وجلَّ**، لابن خزيمة، تحقيق: د. عبد العزيز الشهوان، دار الرشد ـ الرياض.
  - ٢٣٦ ـ الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، لابن أبي شيبة، الدار السلفية ـ الهند.
- ٧٣٧ ـ الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، لابن أبي شيبة، ط ١، مكتبة الرشد ـ الرياض، تحقيق: كمال يوسف الحوت.
- ٧٣٨ ـ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، للزمخشري، دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٢٣٩ ـ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، حاجي خليفة، مكتبة المثنى ـ بيروت.
- ۲٤٠ ـ الكليات (معجم في المصطلحات والفرق اللغوية)، لأبي البقاء الكفري، تحقيق:
   د. عدنان درويش، ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة. ط١، ١٤١٢.

- ٢٤١ ـ الكوكب الدرى في شرح طيبة ابن الجزرى، محمد الصادق قمحاوي.
  - ٢٤٢ ـ لا اشتراكية في الإسلام، عبد الله بن حميد، مكتبة العلم، جدة
- ٢٤٣ ـ لباب التأويل في معاني التنزيل، علي بن محمد، المعروف بالخازن، دار المعرفة، بيروت ـ لبنان.
  - ۲٤٤ ـ لسان العرب، لابن منظور، دار صادر ـ بيروت.
  - ٧٤٥ ـ لسان الميزان، لابن حجر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ـ لبنان.
  - ٢٤٦ ـ لغات القرآن بهامش تفسير الجلالين، لأبى القاسم ابن سلام، دار الدعوة ـ تركيا.
- ٢٤٧ ـ لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، السفّاريني، مؤسسة الخافقين ومكتبتها، دمشة.
- ۲٤٨ ـ متشابه القرآن، للقاضي عبد الجبار، د. عدنان زرزور، مكتبة دار التراث ـ القاهرة.
  - ٢٤٩ ـ مجاز القرآن، لأبي عبيد، تحقيق: محمد فؤاد سزكين، مؤسسة الرسالة.
- ٢٥٠ ـ المجاز في اللغة والقرآن الكريم (بين الإجازة والمنع) د. عبد العظيم المطعني،
   مكتبة وهبة ـ القاهرة.
  - ٢٥١ ـ المجروحين، لابن حبان، تحقيق: محمود إبراهيم، دار الوعى ـ حلب.
  - ٢٥٢ ـ مجمع الأمثال، للميداني، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر.
    - ۲۵۳ ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للهيثمي، دار الكتاب العربي ـ بيروت، لبنان.
- ٢٥٤ ـ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع ابن قاسم الحنبلي، مكتبة النهضة الحديثة.
- ٢٥٥ ـ محاسن التأويل، للقاسمي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية.
- ٢٥٦ ـ المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لابن جزي، تحقيق: على ناصف وآخرَين، دار سزكين.
- ٢٥٧ ـ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد بن عطية، تحقيق: السيد عبد العال السيد إبراهيم، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، يقطر.
- ٢٥٨ \_ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد بن عطية، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت
- ٢٥٩ ـ المحصول في علم أصول الفقه، فخر الدين الرازي تحقيق: طه العلواني،
   مطبوعات جامعة الإمام بالرياض.
  - ٢٦٠ ـ المحلى، على بن أحمد بن حزم، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- 771 \_ مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، اختصره: محمد الموصلي، دار الندوة الجديدة، بيروت لبنان.
- ٢٦٢ \_ مختصر في شواذ القرآن، لابن خالوية، عني بنشره: ج. برجشترا سر، دار الهجرة.
- ٢٦٣ ـ مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، لابن القيم، محمد حامد فقى، دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان.

- ٢٦٤ \_ مذاهب الإسلاميين، عبد الرحمن بدوي، دار العلم للملايين ـ بيروت.
- 770 \_ المذاهب المعاصرة وموقف الإسلام منها، د. عبد الرحمن عميرة، دار اللواء، ط١، ١٤٠١.
  - ٢٦٦ \_ مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، المكتبة السلفية \_ المدينة.
  - ٧٦٧ \_ مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات، لابن حزم، دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.
- ٢٦٨ ـ المرجعية العليا في الإسلام للقرآن والسنة، ضوابط ومحاذير في الفهم والتفسير، د.
   يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤١٤.
- 779 ـ المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، لأبي شامة، تحقيق: طيار آلتي قولاج. دار صادر ـ بيروت.
- ٢٧٠ ـ المزهر في علوم اللغة وأنواعها، للسيوطي، تحقيق: فؤاد منصور، ط١، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢٧١ ـ مسالك الحنفا في والدي المصطفى، (ضمن الحاوي للفتاوى) دار الكتاب العربي ـ بيروت ـ لبنان.
  - ۲۷۲ ـ المستصفى من علم الأصول، للغزالي ـ دار صادر.
    - TVT المسند، للإمام أحمد، المكتب الإسلامي.
- ٢٧٤ مشكاة الأنوار ومصنفات الأسرار، للغزالي، تحقيق: تحقيق: عبد العزيز السيروان،
   عالم الكتب، بيروت.
- ٧٧٥ ـ مصادر المعلومات (أنواعها، أصول استخدامها، واتجاهاتها الحديثة)، د. عبد اللطيف صوفى، ط١، دار طلاس ـ ١٩٨٨.
- ٢٧٦ ـ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، للفيومي، المكتبة العلمية، بيروت ـ لبنان.
- ٧٧٧ \_ المصنف، لأبي بكر عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي.
- ۲۷۸ ـ المطالب العالية من العلم الإلهي، للرازي، تحقيق: أحمد حجازي، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٢٧٩ ـ مظاهر الانحرافات العقدية عند الصوفية وأثرها على الأمة الإسلامية، إدريس محمود إدريس، مكتبة الرشد ـ الرياض.
- ٢٨٠ مع المفسرين والمستشرقين في زواج النبي هي بزينب بنت جحش ـ دراسة تحليلة،
   د. زاهر عوّاض الألمعي، ط٤، مطابع الفرزدق التجارية ـ الرياض.
- ۲۸۱ ـ معالم التنزيل، للبغوي، نحقيق: خالد العك، و مروان سوار، دار المعرفة ـ بيروت.
  - ۲۸۲ ـ معانى القرآن، للفراء، دار السرور ـ بيروت، لبنان.
  - ٢٨٣ ـ معاني القرآن الكريم، للنحاس، تحقيق: الصابوني، جامعة أم القرى.

- ٢٨٤ ـ معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، عالم الكتب ـ بيروت.
- ۲۸۰ معجم الأدباء، ياقوت الحموي، تحقيق: د. إحسان عبّاس، دار الغرب الإسلامي،
   بيروت ـ لبنان.
  - ٢٨٦ ـ معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار صادر، بيروت.
  - ٧٨٧ ـ المعجم الكبير، للطبراني، حققه حمدي عبد المجيد السلفي، مكتبة ابن تيمية.
- ۲۸۸ ـ معجم المؤلفین، تراجم مصنفی الکتب العربیة، عمر رضا کخّالة، مکتبة المثنی، ودار إحیاء التراث العربی ـ بیروت.
- ۲۸۹ ـ معجم المفسرين من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، عادل نويهض، مؤسسة نويهض الثقافية.
  - ٢٩٠ المعجم الوسيط، مجموعة مؤلفين، المكتبة الإسلامية، إستانبول ـ تركيا.
- ۲۹۱ ـ معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين بن فارس، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الفكر، ۱۳۹۹ هـ.
- ٢٩٢ المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم، للجواليقي، تحقيق: أحمد شاكر، دار الكتب المصرية القاهرة.
- ٢٩٣ ـ المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم، للجواليقي، تحقيق الدكتور: ف. عبد الرحيم، دار القلم ـ دمشق.
- ٢٩٤ ـ معرفة القرآء الكبار على الطبقات والأعصار، للذهبي، تحقيق: بشار عواد، وشعيب الأرناؤوط، وصالح مهدي عباس، مؤسسة الرسالة.
  - ٧٩٥ ـ معرفة علوم الحديث، للحاكم، المكتب التجاري للطباعة والنشر ـ بيروت.
- ۲۹٦ المغازي والسير، محمد بن إسحق، تحقيق: سهيل زكار، ط. دار الفكر. بيروت.
- ٢٩٧ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام الأنصاري، تحقيق: د. مازن المبارك، و محمد على حمد الله، دار الفكر.
- ٣٩٨ مفحمات الأقران في مبهمات القرآن، للسيوطي، ضبطه مصطفى البغا، مؤسسة علوم القرآن ـ بيروت.
  - ٢٩٩ ـ المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، دار الباز ـ مكة.
    - ٣٠٠ ـ مقاييس نقد متون السنة، د. مسفر غرم الله الدَّميني.
- ٣٠١ ـ مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية، تحقيق: عدنان زرزور. دار القرآن الكريم ـ بيروت.
- ٣٠٢ ـ مقدمة في الفلسفة العامة، د. مصطفى حلمي، د. محتار محمود عطا الله، دار الثقافة العربية ـ القاهرة.
- ٣٠٣ المكتفى في الوقف والابتدا في كتاب الله عز وجل، لأبي عمرو الداني، تحقيق: د. يوسف المرعشلي، مؤسسة الرسالة.

- ٣٠٤ ـ المنار المنيف في الصحيح والضعيف، لابن القيم، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدَّة، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب.
- ٣٠٥ ـ مناقب الإمام أبي حنيفة وصاحبيه (أبي يوسف ومحمد بن الحسن) للذهبي، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، و أبو الوفاء الأفغاني، لجنة إحياء المعارف النعمانية ـ حيدر آباد ـ الهند.
  - ٣٠٦ \_ منجد المقرئين ومرشد الطالبين، لابن الجزري، دار الكتب العلمية \_ بيروت
- ٣٠٧ \_ منهاج السنة النبوية، لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، ط. جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤٠٦ ه.
- ٣٠٨ ـ منهج الفخر الرازي في التفسير بين مناهج معاصريه، د. محمد إبراهيم عبد الرحمن، الناشر: الصدر لخدمات الطباعة.
- ٣٠٩ ـ المهذب فيما وقع في القرآن من المعرب، للسيوطي، تعليق: سمير حلبي، دار الكتب العلمية.
  - ٣١٠ ـ الموافقات في أصول الشريعة، للشاطبي، دار المعرفة ـ بيروت ـ لبنان.
- ٣١١ ـ الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة، الندوة العالمية للشباب الإسلامي، الرياض، ط٢، ١٤٠٩.
- ٣١٢ \_ موقف ابن تيمية من الأشاعرة، د. عبد الرحمن المحمود، مكتبة الرشد \_ الرياض.
- ٣١٣ \_ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، للذهبي، تحقيق: على محمد البجاوي، دار المعرفة \_ بيروت.
- ٣١٤ ـ ناسخ القرآن العزيز ومنسوخه، لابن البارزي، تحقيق: حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة.
- ٣١٥ ـ الناسخ والمنسوخ في القرآن العزيز، لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق: محمد المديفر، مكتبة الرشد ـ الرياض.
- ٣١٦ ـ الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عزَّ وجلٌ واختلاف العلماء في ذلك، للنحاس، د. سليمان اللاحم، مؤسسة الرسالة.
  - ٣١٧ نزهة الألباء في طبقات الأدباء، لابن الأنباري، د. إبراهيم السَّامرائي.
- ٣١٨ ـ نزهة النظر شرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر، مكتبة طيبة ـ المدينة المنورة.
- ٣١٩ ـ النسخ في القرآن الكريم (دراسة تشريعية تاريخية نقدية) د. مصطفى زيد، دار الوفاء، المنصورة.
  - ٣٢٠ ـ النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، دار الكتب العربي ـ بيروت
- ٣٢١ ـ تقض عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد فيما افترى على الله في التوحيد، للدارمي، تحقيق: منصور السماري، أضواء السلف.

- ٣٢٧ ـ النكت على كتاب ابن الصلاح، لابن حجر، تحقيق: د. ربيع بن هادي عمير، ط الجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، ١٤٠٤ هـ.
- ٣٢٣ ـ النكت والعيون، لأبي الحسن الماوردي، السيد عبد المقصود بن عبد الرحيم، مكتبة المؤيد ـ الرياض.
- ٣٢٤ ـ النهاية في غريب الحديث، لابن الأثير، تحقيق: طاهر الراوي و محمود الطُّناحي، المكتبة الإسلامية.
- ٣٢٥ ـ النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، المكتبة الإسلامية.
- ٣٢٦ ـ النهج الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى، د. محمد حمد الحمود، مكتبة المعلا \_ الكويت.
- ٣٢٧ ـ النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد، جاسم الدوسري، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي.
- ٣٢٨ ـ نواسخ القرآن، لابن الجوزي، محمد أشرف علي الملباري، الجامعة الإسلامية ـ المدينة المنورة.
- ٣٢٩ ـ النونية بشرح محمد الهراس، محمد خليل هراس، الفاروق الحديثة للطباعة والنشر مصر.
  - و ٣٣ نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخبار، محمد الشوكاني، دار الجيل.
- ٣٣١ ـ هَجْمَة عِلْمانِية جديدة ومحاكمة النص القرآني، د. كامل العفان، دار الفضيلة للنشر والتوزيع والتصدير.
- ٣٣٢ ـ هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، مؤلفه إسماعيل البغدادي، مكتبة المثنى ـ بيروت.
- ٣٣٣ ـ الوسيط في تفسير القرآن المجيد، للواحدي، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وآخرين، دار الباز ـ مكة.
- ٣٣٤ ـ وفيات الأعيان وأنباء الزمان، لابن خلكان، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة ـ بيروت.



## فهرس المؤضوعات

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضوع                                                             |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                                                | المقدمة (وتشتمل على أهمية البحث، وأسباب اختياره، وخطَّته ومنهج      |
| ٥                                              | البحث فيه)                                                          |
| 17                                             | التمهيد وفيه مباحث:                                                 |
| 19                                             | المبحث الأول: الشاذ لغة                                             |
| ۲۱                                             | المبحث الثاني: الشاذ في علوم الشريعة:                               |
| *1                                             | المطلب الأول: الشاذ عند القراء                                      |
| 74                                             | المطلب الثاني: الشاذ عند المفسرين                                   |
| 7 £                                            | المطلب الثالث: الشاذ عند المحدثين                                   |
| Y0                                             | المطلب الرابع: الشاذ عند الفقهاء                                    |
| **                                             | الباب الأول (نشأة الأقوال الشاذة في التفسير)                        |
| ۲۸                                             | الفصل الأول: الأقوال الشاذة في التفسير في عهد الرواية               |
|                                                | المبحث الأول: معنى الحديث الوارد أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأثره في   |
| 44                                             | انتشار الأقوال الشاذة                                               |
| ۳.                                             | المطلب الأول: تخريج الحديث                                          |
| ٣٣                                             | المطلب الثاني: أثر الحديث في انتشار الأقوال الشاذة                  |
| 41                                             | المطلب الثالث: المعنى الصحيح للحديث                                 |
|                                                | المبحث الثاني: أبرز من تؤثر عنهم الأقوال الشاذة (الباطنية، الرافضة، |
| ٤٣                                             | الفلاسفة، الصوفية)                                                  |

| الصقحة | الموضوع                                                                      |
|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| 74     | الفصل الثاني: الأقوال الشاذة في عهد التدوين                                  |
| ٦٥     | المبحث الأول: مَظانُّ الأقوالِ الشاذةِ مِن كتب التفسيرِ                      |
| ٧٦     | المبحث الثاني: أَبْرَزُ المؤلفاتِ التي عُنِيْت بِنَقَدِ الأقوالِ الشَّاذة ﴿  |
| 7.7    | المبحث الثالث: أَبْرَزُ عِباراتِ المُفَسِّرِين فِي بيانِ الأقوالِ الشَّاذَةِ |
| 4      | المبحث الرابع: العلاقة بين الرأي المرجوح والرأي الشاذ                        |
| 44     | الباب الثاني: أسباب الأقوال الشاذة في التفسير                                |
| 40     | الفصل الأول: أسباب الشذوذ المتعلقة بترك طرق التفسير المعتبرة                 |
| 47     | المبحث الأول: الغفلة عما ورد تفسيره في القرآن نفسه                           |
| 1.4    | المبحث الثاني: الغفلة عما ورد تفسيره في السنَّة الثابتة                      |
| 1.4    | المبحث الثالث: اعتماد أحاديث ضعيفة في تفسير الآية                            |
| 118    | الفصل الثاني: أسباب الشُّذوذ المتعلقة بالنظم القرآني                         |
| 117    | المبحث الأول: تفسير القرآن بمجرد اللغة                                       |
| 144    | المبحث الثاني: غلبة العجمة على المفسر                                        |
| 145    | المبحث الثالث: حمل الآية على القليل من لغة العرب                             |
| ١٤٧    | المبحث الرابع: تقدير ما لا تحتاجه الآية                                      |
| 104    | المبحث الخامس: عدم التقدير فيما يتطلب السياق تقديره                          |
| ١٦٠    | المبحث السادس: التأويل وحمل الآية على المجاز                                 |
| 140    | المبحث السابع: اعتقاد التقديم والتأخير دون حاجة                              |
| ۱۸۳    | المبحث الثامن: التوسع في ذكر المعرَّب في القرآن                              |
| 198    | المبحث التاسع: عدم مراعاة أصل الكلمة وتصاريفها                               |
| Y • Y  | الفصل الثالث: أسباب الشذوذ المتعلقة بأسباب النَّزول                          |
| ۲ • ٤  | المبحث الأول: إغفال سبب نزول (الآية)                                         |
| ۲1.    | المبحث الثاني: ضعف سبب التُّزول (رواية)                                      |
| Y 1 %  | المبحث الثالث: ضعف سبب النُّزول (دراية) عدم موافقته لنظم الآية .             |
| ***    | الفصل الرابع: التعصب العقدي والمذهبي                                         |
| 140    | المبحث الأول: التعصب العقدي                                                  |
| 144    | المحن الغان التعصى المذهب الفقه وسيروس                                       |

| الصفحة      | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 2 1       | الفصل الخامس: الأسباب المتعلقة بالإخلال بالقواعد الأصولية العامة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7 2 4       | المبحث الأول: حمل العام على الخاص من غير دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y01         | المبحث الثاني: تقييد ما أطلقه القرآن من غير دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | المبحث الثالث: التوسع في النسخ، وعدم التنبه لاصطلاح السلف في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>70</b> V | ذلك ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777         | المبحث الرابع: مخالفة الإجماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 774         | الفصل السادس: الأسباب المتعلقة بالقرائن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 770         | المبحث الأول: الغفلة عن السيِّاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Y           | المبحث الثاني: إخراج الآية عن نظائرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 79.         | المبحث الثالث: توهم أنَّ آية نظير آية أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 797         | المبحث الرابع: الوقوف مع الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4.8         | المبحث الخامس: اعتبار قيد في الآية دلُّ الدليل على إلغائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 711         | الفصل السابع: الاهتمام بالمسائل المغفلة وغير الممكنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 414         | المبحث الأول: تعيين المبهمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 414         | المبحث الثاني: تعيين المستثنيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 441         | المبحث الثالث: المخوض في الغيبيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 440         | المبحث الرابع: التوسع في الإسرائيليات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 441         | الباب الثالث: اثر الأقوال الشائة في علم التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 444         | الفصل الأول: أثرُها في صَدر الأُمة (عصر الرَّواية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 45.         | الفصل الثاني: أثرها في حصر التدوين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 807         | خاتمة البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 441         | فهرس القهارس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 444         | فهرس الآیات نهرس الآیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 47.1        | فهرس الأحاديث فهرس الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 474         | فهرس الآثار الآثار المستعدد المست |
| 7.77        | فهرس الأشعار فهرس الأشعار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | فهرس الفرق والقبائل فهرس الفرق والقبائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| لصفحة       | موضوع                    | ز |
|-------------|--------------------------|---|
| <b>4</b> 44 | فهرس الأعلام             | - |
| 447         | فهرس المراجع والمصادر    |   |
| ٤١٣         | فهرس الموضوعات الموضوعات |   |

