

المملك إلي العَرْبِيّة السَّبِعُوْرُبِّ الْمُملَكُ الْمَالِكُ الْمَالِكُ الْمُلَكِ الْمُحَالِكُ الْمُلَكِ الْمُلكِ وَالْمُلكِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

## التناسق الموضوعي في سورة لقمان

بَعْتُ مُقَدْم لَنْجِلُ دَرِجَة (المَاجِنسَير) في المَنْسَير وعلوم القرآن

إِيْدِي إِلَيْ اللَّهِ: ماربن بنك ناصر العلي

إِللَّهُ إِلَيْ أَلَيْ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ الله تعالى حفظه الله تعالى

العام الجامعي 1270 م

## 

#### ملخص الرسالة

الحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

فقد اشتملت رسالة التناسق الموضوعي في سورة لقمان على الآتي:

#### أُولاً: مقدمات تتعلق بالسورة، وهي كالآتي:

- اسم السورة وفضلها وعدد آياتها وتاريخ النزول
- ❖ مكي السورة ومدنيتها، ومناسبتها لما قبلها وما بعدها، ووجه اختصاصها
   بها اختصت به.
  - أسباب النزول للسورة، ومقاصدها، وأهدافها.

#### ثانيًا: ما احتوت عليه السورة في داخلها، مثل:

- \* مناسبات السورة لموضوعها.
  - \* مناسبة فاتحتها لموضوعها.
- \* موضوعات السورة وتناسقها.
- تفسير آيات السورة في ضوء تناسقها الموضوعي.

ثم خُيْ لصتُ إلى نتائب وتوصيُّ اتُّ منْ دراسُّتي السَّحليَّ للسورة.

والله الموفق.

وصلى الله على سبدنا محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

#### ABSTRACT

Praise be to Allah, and prayer and peace be upon the Prophet Mohammed. And after:

The search included <u>The substantive consistency in</u> <u>Surah Luqman</u> on tow things :

#### 1 - Introductions related surah as follows:

- ➤ Surah name, virtues, number of verses, and the date descent.
- ➤ Makki Surah and Madani Surah, suitability to the face before and after, and what is unique to its jurisdiction.
- The reasons for the descent of Surah and its purposes and objectives.

#### 2- What it contained within it:

- ➤ Surah appropriate of its subject.
- ➤ Appropriate for the subject matter for its opening.
- > Surah topics and consistency.
- ➤ Interpretation of the verses of Surah in the light of the consistency of the objective.

Then I concluded the results and recommendations of my total study.

May Allah bless our Prophet Mohammed and his family.

## شكر وتقدير

أحمد الله تبارك وتعالى وأشكره على ما منَّ به علي من نعم جليلةٍ، وأنْ أعانني على إتمام هذا البحث، وأصلّى وأسلّم على نبيّنا محمدٍ، المعلّم الأول، وهادينا إلى طريق الرشاد، على الله المعلّم على المعلّم المعلّم الأول، وهادينا إلى طريق الرشاد، المعلّم على المعلّم المعلم المعلّم المعلّم المعلّم المعلّم المعلّم المعلّم المعلّم المعلم ا

ثمَّ أَثنِّي بالشكر الجزيل لجامعة أم القرى، وعلى وجه الخصوص كلية الدعوة وأصول الدين، وقسم الكتاب والسنة.

وأشكر وأقدِّر شيخنا الدكتور عثمان المهدي المشرف على هذه الرسالة، فقد كان لتشجيعه وتحفيزه، وتوجيهه ونصحه، وسماحة نفسه، وكرم خلقه، أبلغ الأثر في إنجاز الرسالة. فحزاه الله خيرًا، ورفع قدره في الأولى والأخرى.

والشكر موصولٌ للجنة المناقشة الكريمة لقبولها مناقشة هذا البحث، وتقويم هذا العمل، وإبداء الملاحظات عليه، وستكون بإذن الله محلَّ تقديرِ وعنايةٍ، فجزاهم الله حيرًا.

وأشكر كلَّ من أعانني وأفدتُ منه في دراستي وبحثي، من أساتذةٍ وأستاذاتٍ، ومؤلِّفين ومؤلِّفات، وإخوةٍ وأخواتٍ، أجزل الله لهم المثوبة والأجر.

#### ولا يفوتني أنْ أسطِّر الشكر والتقدير للأهل الكرام:

- \* والديَّ الحبيبين، النبع المتدفِّق بالعطاء، فقد كان لدعائهما وتشجيعهما ورعايتهما الفضل بعد فضل الله، ولا أجد أجدر من الدعوة الربانية لهما: ﴿ رَّبَ ٱرْحَمَهُمَا كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾(١).
  - \* شريكِ حياتي، زوجي الكريم، وصديقي المعين، أسعده الله في الدارين وجزاه خيرًا.
    - \* عمِّي الفاضل (سعيد) بارك الله حياته كلُّها، ووفَّقه لما يحب ويرضى.
- \* فلذة كبدي، ولبِّ فؤادي، ومهجة حياتي، صغيرتي (ليان). أسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يبارك فيها، ويسهِّل أمرها ويتمِّم عافيتها.

وإني بعد شكرهم والدعاء لهم، أهديهم هذا البحث المتواضع، ليشاركوني قطف الثمرة، كما شاركوني في زرع البذرة. أسأل الله أن ينفعنا ويرفعنا بالقرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: من الآية ٢٤

#### القدمة

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلَّ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّمَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ( ) . ﴿ يَتَأَيُّمَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالَا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَّقُواْ اللّهَ الّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ ( ( ) . ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّهِ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَقُولُواْ قَوْلُوا قَوْلُا سَدِيلًا ﴾ ( ( ) . ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَقُولُواْ قَوْلُوا قَوْلُا سَدِيلًا ﴾ ( ) . شَمْلِح اللّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ ( ) .

#### أما بعد :

فإنَّ الله عَلَىٰ قد أنزل القرآن إخراجًا للعباد من الظلمات إلى النور، وقائدًا لهم إلى طريق النجاة والسعادة والسرور، ومبيناً لهم ما يحتاجونه في عقائدهم وعباداتهم ومعاملاتهم من الأمور، قال تعالى: ﴿ الرَّ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ الْمُمور، قال تعالى: ﴿ الرَّ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (١). فالقرآن دوماً هو سبب نفضة الأمة وتقدمها ورفعة شأنها.

وإنَّ أعظم ما تُقضى فيه الأعمار، وتُبذل فيه الأوقات: دراسة كتاب الله وَ الله وَ وتدبر آياته، والغوص في موضوعاته: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبْبُ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴾ (٥) ، ﴿ لَا يَأْنِيهِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: آية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آية ١

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: آية ٧٠-٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم: آية ١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: آية ٢.

ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (١) ، فالعيش مع القرآن نعمة عظيمة، لا تضاهيها نعمة، ولا يعرفها إلا من ذاقها، ووُفِّق إليها.

وقد أكرمني الله عَلَيْ بالالتحاق بشعبة التفسير وعلوم القرآن بقسم الكتاب والسنة، وكان علي أن أختار موضوعًا لرسالة الماجستير، فأحببت أن أشرف بدراسة سورة لقمان دراسة موضوعية، أبيِّن من خلالها قضايا السورة المتعدِّدة، وأهدافها العامة، ومقاصدَها الأساسية، وأوجه الترابط والتناسق بين آياتها، وهو المشروع الذي أقرَّه مجلس القسم تحت عنوان: التناسق الموضوعي لسور القرآن الكريم، فكان عنوان بحثي :

#### " النناسق الموضوعي في سورة لفمان "

وإني لأرجو الله تعالى أن يوفقني في تناول هذا الموضوع بما يثري المكتبة القرآنية العامرة.

#### ك أهمين الموضوع:

#### تكمن أهمية الموضوع في النقاط التالية:

(- التناسق الموضوعي يظهر جانبًا من جوانب إعجاز القرآن الكريم في تركيبه، ونظمه، وترابطه، ويبيّن انسجام آيات السورة القرآنية، وتماسكها، وتآلف موضوعاتها، حيث تسري فيها روح واحدة، مهما تعددت موضوعاتها، وتنوعت أغراضها.

أ- معرفة تناسق السورة الموضوعي يسهل على الدارس لكتاب الله تعالى فهم السورة، وحفظها، ويعين على تدبرها أحسن تدبر، وعلى الغوص في مكنوناتها وأسرارها.

عنصير آيات السورة في ضوء تناسقها الموضوعي فيه دحض لشبهات المغرضين الطاعنة في القرآن الكريم، وسوره، من ناحية ترتيبها، وتنوع موضوعاتها.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: آية ٤٢.

### 🗘 دواعي اختبار الموضوع:

- (1) أهمية الموضوع وفوائده كما تقدم ذكرها.
- (٢) ثناء عدد من العلماء والمشايخ على هذا اللون من الدراسات القرآنية.
- (٣) الإسهام في نشر الكتب والدراسات التي تتناول سور القرآن من ناحية تناسقها الموضوعي.
  - (٤) الرغبة في نيل شرف حدمة كتاب الله تعالى الكريم.
- (۵) استجابة للتوجيهات الكريمة من قسم الكتاب والسنة حين أخرجت هذا المشروع (مشروع التناسق الموضوعي) لطلاب وطالبات الدراسات العليا.
  - (1) المزايا التي اشتملت عليها سورة لقمان، ومنها:
- دوران رحى معاني السورة الكريمة وموضوعاتها حول قضايا رئيسة كبرى، وهي: التوحيد، والحكمة، والشكر، والإحسان، ويتعدد الخطاب في ذلك، وتتعدد المشاهد.
- اختصاص هذه السورة بموعظة لقمان لابنه، التي جاءت في ثوب حِكم متناسقة،
   ومواعظ متوافقة.
- احتصاص السورة بختام مهيب في التذكير بجوامع الغيب التي احتص الله وحده بعلمها شبحانه.
- ذكر كثير من أسماء الله الحسنى في السورة، ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: ﴿ اَلْعَرَبِذُ الْمُكِيمُ ﴾ آية: ٩، وقوله: ﴿ اَلِمِينُ حَمِيثُ ﴾ آية: ١٦، وقوله: ﴿ اَلْمِينُ جَمِيثُ ﴾ آية: ٢١، وقوله: ﴿ اَلْمَعِيثُ اللَّهِ عَلِيثُ ﴾ آية: ٣٠، وقوله: ﴿ عَلِيثُ خَبِيثُ ﴾ آية: ٣٠، وقوله: ﴿ عَلِيثُ خَبِيثُ ﴾ آية: ٣٠، وقوله: ﴿ عَلِيثُ خَبِيثُ ﴾ آية: ٣٠،

#### ﴿ أهراف البحث:

- 1. إظهار التناسق الموضوعي لسورة لقمان من خلال البحث العلمي.
- 7. معرفة اسم السورة، وتاريخ نزولها، ومناسبتها للسورة التي قبلها والتي بعدها.

- ٣. بيان أصحِّ ما ورد في فضل السورة، وأسباب نزولها، ومكيِّها ومدنيِّها.
  - ٤. معرفة مقاصد السورة، وما اختصت به من موضوعات.
- الوقوف على بعض أوجه الإعجاز القرآني من خلال التناسق الموضوعي في السورة،
   وبيان الترابط الوثيق بين موضوعاتها، واسمها، ومقصودها.
  - 7. تفسير السورة في ضوء تناسقها الموضوعي.

#### الدراسات السابفة:

من خلال بحثي عن الدراسات السابقة وجدتُ كتبًا ودراساتٍ أفردت سورة لقمان بالتأليف، وكتبًا أخرى تفسِّرُ القرآنَ الكريم تفسيرًا كاملاً مراعيةً الجانب الموضوعي في السور.

#### المؤلفات التي استقلَّتُ بدراسة سورة لقماهُ :

- **خه تفسیر سورة لقمان من الزاویة التربویة.** تألیف: مصطفی کالندر، ماجستیر، جامعة مرمرة، بترکیا.
- ❖ الدعوة إلى الله تعالى في سورة لقمان. تأليف: رائد بن عوض بن علي بالخير، ماجستير، جامعة آل البيت، بالأردن.
- ♦ التوجيهات العقائدية والعبادية والتربوية في سورة لقمان. تأليف: صالح محمد خضيري، ماجستير، أكاديمية الدراسات الإسلامية في جامعة ملايا بماليزيا.
- ❖ المنهج التربوي في سورة لقمان. تأليف: حيدر تقي فيصل، ماجستير، جامعة صدام
   (جامعة النهرين) بالعراق.

وهذه الدراسات جميعها ركَّرت على جوانب معينةٍ من السورة الكريمة، كالجوانب التربوية والدعوية، والعبادية، وليستُ دراسةً لبيان التناسق الموضوعي في السورة.

#### ومن المؤلفات أيضًا:

♣ التناسب البلاغي في سورة لقمان. تأليف: موسى درباش الزهراني، ماجستير، جامعة أم القرى، كلية اللغة العربية.

جاء هذا البحث في مقدمة، وتمهيد فيه إضاءة لمعنى التناسب، ثم ثلاثة فصول، تحدث الباحث في الفصل الأول عن التناسب بين سورة لقمان وجارتيها: (الروم والسجدة)، وتحدَّث في الفصل الثاني عن التناسب بين فاتحة السورة ومقاصدها وحامّتها، وتحدَّث في الفصل الثالث عن التناسب بين المباني والمعاني والأساليب البلاغية التي جاءت في السورة، كالذكر والحذف، والتنكير والتعريف، والقصر، والالتفات، والفصل والوصل، وتناسب المتشابه، وتناسب التقابل، وغيرها، ثم خاتمة وفيها تلخيص لمحتوى الرسالة وبيان لأهم النتائج والمقترحات، وهي دراسةً في بابحا البلاغي.

لكن الذي أسعى إلى بيانه في بحثي هو التناسق الموضوعي، وفضل السورة وعدد آياتها، ومناسبة اسمها لموضوعاتها، وبيان الموضوعات التي اختصت بها سورة لقمان ووجه اختصاصها بهذه الموضوعات، وتقسيم السورة إلى موضوعات مترابطة وتفسيرها بما يكشف هذا الترابط بين آياتها.

#### **بین حکمة التنزیل وتناسب الترتیب**. تألیف: محمد رأفت سعید

يقع الكتاب في نحو ٩٠ صفحةً. وقد حوى في تمهيده - باقتضابٍ - على بيان أسماء السورة، وسبب نزولها، وتعريفِ بلقمان، في نحو ٦ صفحاتٍ.

ثُمَّ كان جلُّ اعتناء المؤلف فيه على بيان الوحدة الموضوعية للسورة، والتركيز الشديد على معنى الحكمة ومعالمها.

أما هذا البحث – الذي نحن بصدده – فإنّه يركز على التناسق الموضوعي، وبيان الموضوعات التي اختصت بها سورة لقمان ووجه اختصاصها بها، وتقسيم السورة إلى موضوعات مترابطة وتفسيرها بما يكشف هذا الترابط بين آياتها. إضافةً إلى التوسع قليلاً في بيان فضل السورة، وعدد آياتها، ومكيّها ومدنيّها، وصحيح وضعيف أسباب نزولها.

#### ❖ فتح الرحمن في سورتي الفاتحة ولقمان. د. على العريض، دار الإصلاح، السعودية.

حوى الكتاب على مقدمة في علم التفسير، ثم مبحثين في الاستعاذة والبسملة، يليها التفسير التحليلي لسورة الفاتحة، ثم التفسير التحليلي لسورة لقمان.

❖ فتوحات الرحمن في تفسير سورة لقمان. د. محمود لطفي، مطبعة الحسين الإسلامية.

هي دراسة في تفسير سورة لقمان، نهج فيها المؤلف المنهج التحليلي، على نحو معايير معيَّنة ذكرها المؤلف في مقدمة الكتاب، وهي تختلف عن الدراسة التي قمتُ بها.

❖ التفسير الأدبي لسورة لقمان. د. كامل سلامة الدقس، دار الشروق بحدة.

تناول المؤلف فيها سورة لقمان بالعرض والتحليل، ليكشف عن أسرارها البيانيَّة والفكرية كما ذكر في مقدمة الكتاب، فهو مؤلَّفُ عُنِي بما تضمَّنته السورة من أساليب ومعانٍ أدبيَّة وبلاغيَّة.

والذي أرمي إليه في هذه الدراسة هو التركيز على جانب التناسق الموضوعي للسورة، وإبراز الترابط بين آياتها وموضوعاتها واسمها ومقصودها.

#### **خ فيض الرحمن بتفسير سورة لقمان،** د. فؤاد الحطاب.

وهي دراسة تفسيرية نحوية، ذكر المؤلف منهجه في مقدمة الكتاب فقال: " نقف أمام كل لفظ بالقدر الذي يزيل مبهمه، ويوضح ما فيه من وجوه الجمال والدقة والتناسب الحاصل بينه وبين غيره في التركيب، وبين مناسبة الآيات لبعضها البعض، وذكر الوجوه الإعرابية، والقراءات القرآنية، مع توجيهها توجيها نوحيًا أو صرفيًا ".

وبهذا يتبيَّن أن جميع الدراسات التي وقفت عليها ركَّزت على حوانب معينة من السورة الكريمة، كالجوانب التربوية والدعوية والعبادية والأدبية والبلاغية والتفسيرية التحليلية، ولم أحد - في حدود مُكنتي - من قام بدراسة سورة لقمان دراسةً تبيِّن تناسقها الموضوعي في مؤلَّف مستقلِّ على النحو الذي سرت عليه.

أما المؤلفات التي تناولت سورة لقمال بالإضافة لغيرها من السور، فمنها:

♦ في ظلال القرآن. تأليف: سيد قطب رحمه الله.

جهده المبارك واضحٌ في تقرير الوحدة الموضوعية في السورة، وبيان تناسقها الموضوعي وأهداف السورة ومقاصدها، لكن عمله بحاجة إلى استدراكٍ وتوسُّع.

ومن خلال اطلاعي على سورة لقمان في هذا الكتاب وحدث مقدِّمةً للسورة تشتمل على القضية التي تعالجها السورة، وهي قضية العقيدة، وبيَّن بإيجازٍ مجال عرض القضية في آيات السورة، وقسَّم آياتها إلى أربع جولات، ثم تناول هذه الجولات بالتفصيل بعد الإيجاز.

❖ التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم. إعداد نخبة من علماء التفسير وعلوم القرآن، إشراف أ.د. مصطفى مسلم (جامعة الشارقة).

وقد بيَّن الدكتور مصطفى مسلم في مقدمة الكتاب الخطوات المنهجية التي سيتمُّ السير عليها في تفسير السور، وهو باختصار كما يلى:

- بين يدي السورة: يذكر في هذه المقدمة أسماء السورة وفضائلها ومكيّها ومدنيّها وعدد آياتها ومحور السورة ومناسباتها، وذلك في حدود صفحتين إلى خمس صفحات.
- تفسير مقاطع السورة تفسيرًا إجماليًا، ثم بيان الهدايات المستنبطة من المقطع، على أن يتراوح ذلك ما بين خمس إلى سبع صفحات لكل صفحة من المصحف.

وقد اطُّلعت على تفسير سورة لقمان في هذا الكتاب، وملاحظاتي على ذلك ما يلي:

- اً ذكر الباحث مقدمةً بين يدي السورة في صفحتين ونصف فقط، وهذا فيما يبدو قد لا يفي بالغرض المقصود.
- 7- ذكر الباحث أنَّ محور السورة هو بيان الآيات والنعم، والدعوة إلى الإيمان والشكر، وخطة بحثي قائمة على النظر إلى آيات السورة باستيعابٍ أكثر، والنظر لها نظرة تحليلية، وبيان العلاقة بين موضوعاتها دون النظر إلى قضية بارزة واحدةٍ فيها، وعدم حصر النظر فيها.
  - لم يتطرّق الباحث لتاريخ نزول السورة، ولا لخصائصها.
    - **2** لم يذكر الباحث مقاصد السورة وأهدافها.
- وعشرين صفحة، وهي دراسة غير مشبعةٍ لسورةٍ متوسِّطة الطول والحجم، كهذه السورة.

ورغم ما سبق ذكره من ملاحظاتٍ على المؤلفات السابقة، إلا أنَّ المشاريع العلمية تتكامل، ويُفيد بعضها من بعضٍ، فقد استفدتُ مُمَّا جاء فيها بنحوٍ أو بآخر، بحمد الله تعالى، وجزاهم الله خيرًا.

#### خطف البحث:

اقتضت طبيعة هذا البحث أن يكون في مقدمة، وبابين، وخاتمة .

#### القدمة:

وتشتمل أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، وأهدافه، والدراسات السابقة له، وخطة البحث، ومنهجه.

#### الباب الأول

#### التناسق الموضوعى: مقدمات تعريفية

ويشتمل على تمهيد وثلاثة فصول:

التمهيد: التعريف بالتناسق الموضوعي في السورة لغة واصطلاحًا. وفيه خمسة مطالب:

- \_ المطلب الأول: التعريف بالتناسق لغةً واصطلاحًا
- \_ المطلب الثاني: التعريف بالموضوعي لغة واصطلاحًا
  - \_ المطلب الثالث: التعريف بالسورة لغة واصطلاحًا
- \_ المطلب الرابع: تعريف التناسق الموضوعي في السورة والألفاظ ذات الصلة
  - \_ المطلب الخامس: بدايات التناسق الموضوعي ومراحله
- ◄ الفصل الأول: اسم السورة، وفضلها، وعدد آياتها، وتاريخ نزولها، وفيه أربعة ماحث:
- المبحث الأول: اسم السورة الكريمة المشهور، وما ذُكِر لها من أسماء. وفيه ثلاثة مطالب:
  - \_ المطلب الأول: اسم السورة الكريمة المشهور
  - \_ المطلب الثاني: ما ذُكِر لسورة لقمان من أسماء
    - \_ المطلب الثالث: التعريف بلقمان الحكيم
  - المبحث الثاني: ما ورد في فضل السورة ، أو بعض آياتها. وفيه مطلبان:
    - \_ المطلب الأول: مزايا معرفة فضائل السور

- \_ المطلب الثانى: ما ورد لسورة لقمان من فضائل
- الهبحث الثالث: عدد آيات السورة، واختلاف العلماء في ذلك. وفيه مطلبان:
  - \_ المطلب الأول: طريق معرفة الآية، والخلاف في ذلك
  - \_ المطلب الثاني: عدد آيات سورة لقمان، والخلاف في ذلك
    - المبحث الرابع: تاريخ نزول السورة الكريمة. وفيه مطلبان:
      - \_ المطلب الأول: أهميَّة معرفة تاريخ نزول القرآن
      - \_ المطلب الثاني: تاريخ نزول سورة لقمان وترتيبها
- ◄ الفصل الثاني: مكيّ السورة ومدنيّتها، ومناسبتها لما قبلها، ووجه اختصاصها بما اختصت به، وفيه ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول: مكيُّ السورة ومدنيُّتها. وفيه مطلبان:
- \_ المطلب الأول: المراد بالمكي والمدني، وطريق معرفتهما وفوائد معرفتهما. وفيه ثلاثة فروع:
  - الفرع الأول: المراد بالمكي والمدني
  - الفرع الثاني: طريق معرفة المكي والمدني
  - الفرع الثالث: فوائد معرفة المكي والمدنى
  - \_ المطلب الثاني: المكي والمدني في سورة لقمان. وفيه فرعان:
    - الفرع الأول: سورة لقمان مكيَّةُ في الجملة
    - الفرع الثاني: الخلاف في مدنيَّة بعض آياتما
  - المبحث الثاني: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها. وفيه مطلبان:
  - \_ المطلب الأول: معنى المناسبة، وحكمها، وفائدتما. وفيه ثلاثة فروع:
    - الفرع الأول: معنى المناسبة
    - الفرع الثاني: حكم المناسبة وموقف العلماء منها
      - الفرع الثالث: فائدة معرفة المناسبة
  - \_ المطلب الثاني: مناسبة سورة لقمان لما قبلها وما بعدها. وفيه فرعان:

الفرع الأول: مناسبة سورة لقمان لما قبلها الفرع الثاني: مناسبة سورة لقمان لما بعدها

- الهبحث الثالث: وجه اختصاص السورة بما اختصت به من موضوعات.
- ◄ الفصل الثالث: أسباب نزول السورة ومقاصدها وأهدافها، وفيه مبحثان:
  - المبحث الأول: أسباب النزول الواردة في السورة. وفيه مطلبان:
- \_ المطلب الأول: معنى سبب النزول، وطريق معرفته، وفائدته. وفيه ثلاثة فروع: الفرع الأول: معنى سبب النزول

الفرع الثاني: طريق معرفة سبب النزول

الفرع الثالث: فوائد معرفة سبب النزول

\_ المطلب الثاني: أسباب النزول الواردة في سورة لقمان. وفيه فرعان: الفرع الأول: ما ورد في سبب نزول السورة إجمالاً

الفرع الثاني: ما ورد في سبب نزول آياتٍ من السورة

- الهبحث الثاني: مقاصد السورة وأهدافها. وفيه مطلبان:
  - \_ المطلب الأول: المراد بمقاصد السور وأهميتها.
- \_ المطلب الثاني: المقاصد والأهداف في سورة لقمان.

#### الباب الثاني

#### التناسق الموضوعى: دراسة تطبيقية

- الفصل الأول: مناسبات السورة الكريمة. وفيه مبحثان:
- المبحث الأول: مناسبة اسم السورة لموضوعاتها. وفيه مطلبان:
  - \_ المطلب الأول: دلالة أسماء السور على مسمَّياتما.
  - \_ المطلب الثاني: مناسبة اسم سورة لقمان لموضوعاتها.
- الهبحث الثاني: مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها. وفيه مطلبان:

- \_ المطلب الأول: مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها.
  - \_ المطلب الثاني: مناسبة فاتحة السورة لخاتمتها.
- الفصل الثانى: موضوعات السورة الكريمة وتناسقها، وفيه ستة مباحث:
- المبحث الأول: موقف الناس من القرآن الحكيم، وبيان جزائهم. وهو بمثابة فاتحة السورة، ويشمل الآيات: (١ ٩).
  - الهبحث الثاني: دلائل قدرة المولى سبحانه، وبديع خلقه. ويشمل الآيات: (١٠-١١).
    - المبحث الثالث: لقمان الحكيم ووصاياه لابنه. ويشمل الآيات: (١٢ ١٩).
- **المبحث الرابع**: تسخير الكون، وإسباغ النعم، وانقسام الناس حيال ذلك. ويشمل الآيات: (۲۰ ۲٤).
- الحبحث الخامس: إقرار الخلق بربوبية الله، وبيان عظمة الخالق، واستحقاقه للعبادة. ويشمل الآيات: (۲۰ ۳۲).
- الحبحث الساكس: الدعوة إلى تقوى الله، وبيان اختصاص المولى بمفاتح الغيب، وهو بمثابة خاتمة السورة (وعظ وتذكير). ويشمل الآيات: (٣٣ ٣٤).
- الفصل الثالث: تفسير آيات السورة في ضوء تناسقها الموضوعي. وفيه ستة ماحث:
- المبحث الأول: تفسير آيات الموضوع الأول: موقف الناس من القرآن الحكيم، وبيان جزائهم. وهو بمثابة فاتحة السورة. ويشمل الآيات: (١ ٩).
- المبحث الثاني: تفسير آيات الموضوع الثاني: دلائل قدرة المولى سبحانه، وبديع خلقه. ويشمل الآيات: (١٠- ١١).
- الهبحث الثالث: تفسير آيات الموضوع الثالث: لقمان الحكيم ووصاياه لابنه. ويشمل الآيات: (۱۲ ۱۹).
- الهبحث الرابع: تفسير آيات الموضوع الرابع: تسخير الكون، وإسباغ النعم، وانقسام الناس حيال ذلك. ويشمل الآيات: (۲۰ ۲٤).

- المبحث الخامس: تفسير آيات الموضوع الخامس: إقرار الخلق بربوبية الله، وبيان عظمة الخالق، واستحقاقه للعبادة. ويشمل الآيات: (٢٥ ٣٢).
- الحبحث الساحس: تفسير آيات الموضوع السادس: الدعوة إلى تقوى الله، وبيان اختصاص المولى بمفاتح الغيب، وهو بمثابة خاتمة السورة (وعظ وتذكير). ويشمل الآيات: (٣٣ ٣٤).

الخاتمة : وتشتمل على الخلاصة ونتائج الدراسة.

#### الفهارس: تشتمل على ما يلي:

- فهرس الآيات القرآنية.
- ٢. فهرس الأحاديث النبوية
  - ٣. فهرس الآثار.
- فهرس الأعلام المترجم لهم.
  - فهرس الألفاظ المشروحة
  - ٦. فهرس المصادر والمراجع.
    - ٧. فهرس الموضوعات.

#### ﴿ منهج البحث:

سلكتُ المنهج التحليلي، وذلك بتحليل الموضوعات التي اشتملت عليها السورة مع بيان ما بينها من تناسق وترابطٍ ومناسبةٍ. فقسَّمت السورة إلى ست موضوعات، ووضعت عنوانًا مناسبًا لكلِّ موضوعٍ. وقمت بتفسير آيات الموضوع الواحد تفسيرًا إجماليًا، ليس بالقصير المخلِّ، ولا بالطويل المملِّ، مع بيان وجوه التناسب بين الآيات، والتناسق بين موضوعات السورة، وبيان المفردات الغريبة فيها، ونقل كلام المفسِّرين بما يخدم الجانب الموضوعي للسورة ويكشف عن معاني الآيات.

#### وراعيت في البحث الآتي:

- 1. إيراد الآيات وفق الرسم العثماني، مع عزوها لسورها.
- 7. تخريج الأحاديث والآثار، مع بيان حكم العلماء عليها كلما وجدتُه، فما كان منها في الصحيحين أو أحدهما فإني أكتفى بالعزو إليهما.
  - ٣. توثيق الأقوال الواردة في البحث بنسبتها إلى مصادرها الأصلية قدر الاستطاعة.
    - 3. شرح الألفاظ الغريبة والمصطلحات العلمية التي بحاجةٍ إلى شرحٍ وإيضاحٍ.
      - ٥. عزو الأشعار إلى أصحابها، مع الإحالة على أماكن وجودها.
      - 7. ترجمة الأعلام بإيجازٍ، دون المشاهير من الصحابة رضى الله عنهم.

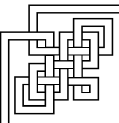
والله الموفّق الأكرم، وهو تعالى أعلى وأعلم.



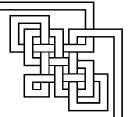
## البابالأول

# التناسق الوضوعي: مقد مات تعریفیة

وفيه تمهيد وثلاثة فصول



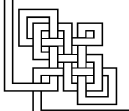


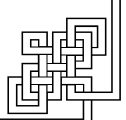


## التعريف بالتناسق الموضوعي في السورة

#### وفيه خمسة مطالب

| التعريف بالتناسق لغذً واصطلاحًا  | المطلب الأول  |
|----------------------------------|---------------|
| الثعربف بالموضوعي لغن واصطلاحًا  | المطلب الثاني |
| الثعربف بالسورة لغث واصطلاحًا    | المطلب الثالث |
| تعربف الثناسق الموضوعي في السورة | المطلب الرابع |
| والألفاظ ذات الصلف               | المطلب الرابع |
| بدابات الثناسق الموضوعي ومراحله  | المطلب الخامس |





#### التعريف بالنناسق لغث واصطلاحًا

#### المطلب الأول

"التناسق الموضوعي" مركّب وصفيّ، مكوّن من مفردتين أو جزأين:

- →"التناسق" وهو الموصوف.
- →و"الموضوعي" وهو الصفة.

والطريقة الصحيحة لتعريف المركبات أن يتمَّ تعريف كلِّ جزءٍ على حِدةٍ؛ لأنَّ العلم بالمركبَّات يتوقف على العلم بالمفردات.

التناسق لغة: التناسُق مصدر تَنَاسَقَ، ومادته الثلاثية "نَسَقَ"، والنون والسين والقاف أصلٌ صحيح يدلُّ على تتابُع في الشَّيء، يقال: ناسَقَ بين الأمرين أي: تَابَع بينهما، وكلُّ شيءٍ النَّبع بعضُه بعضًا فهو نَسَقُ له.

و"النَّسَقُ من كل شيء": ما كان على طريقة نظامٍ واحدٍ، و"تناسقتِ الأشياء": انتظم بعضُها إلى بعض. وحروف العطف يسمِّيها النُّحاةُ حروف النسق؛ لأنَّ الشيء إذا عطَفْتَه على شيءٍ صار نظامًا واحدًا.

ومن الجاز: "كلامٌ مُتناسِقٌ": وهو ما جاء على نظامٍ واحدٍ، عُطِف بعضُه على بعض، ويقال للكلام الذي سُجِعَت فواصِلُه: له نَسَقُ حَسَنُ (١).

وقد ورد الاتساق في قول الله تعالى: ﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ ﴾ (١)، أي تمَّ واجتمع واستوى، وهو افتعال من الوَسْقِ الذي هو الجمع، يقال: وسَقْتُه فاتَّسق، كما يقال: وَصَلْتُهُ فاتَّصل، ويقال: أَمْرُ فلانٍ متَّسق: أي مجتمع على الصلاح منتظمٌ، ويقال: اتَّسَقَ الشيءُ: إذا تتابع (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر مادة "نسق" في جمهرة اللغة لابن دريد ٢/٥٥٣، تعذيب اللغة للأزهري ٣١٣/٨، الصحاح للجوهري ١٥٥٨/٤ انظر مادة "نسق" في جمهرة اللغة لابن فارس ٥/٠٤، أساس البلاغة للزمخشري ٢٦٦/٢، لسان العرب لابن منظور ١٥٥٨/١، معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٥/٠٤، أساس البلاغة للزمخشري ٢١٨/٢٦، لسان العرب لابن منظور ٢٠٥/١، القاموس المحيط للفيروزآبادي ٥٢٥/١، تاج العروس للزبيدي ٢٢٠٣٦، معجم اللغة العربية المعاصرة ٣٢٠٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الانشقاق: آية ١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١/١٧١، تفسير البحر المحيط لأبي حيَّان ٤٣٧/٨.

فالتناسق من جهة اللغة يدور حول: الانتظام والملاءمة والتتابع.

#### التناسق اصطلاحًا:

لا يبعد معنى التناسق في الاصطلاح كثيرًا عن معناه اللغوي. فالكلام الحسن المتناسق يعني: "أَنْ يأتي المتكلّم بكلماتٍ متتاليةٍ معطوفةٍ، متلاحمةٍ تلاحمًا سليمًا مستحسَنًا، بحيث إذا أُفردتْ كلُّ جملةٍ منه قامت بنفسها واستقلَّ معناها بلفظها"(١).

ولم أجد في حدود مُكْنتي وبحثي عن تعريفٍ للتناسق باعتباره مصطلحًا عند علماء التفسير وعلوم القرآن المتقدِّمين، ومع ذلك فما غفل الأوائل عن استعمال هذا المصطلح في ثنايا تفاسيرهم لآيات القرآن العظيم، إذْ جاء ورودٌ لهذا اللفظ عند بعضهم، من أولئك:

(٢) هو: أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الزَّمَخشَري، لُقِّب بجار الله لأنه جاور بمكة زمانًا، كان واسع العلم، كثير الفضل، غايةً في الذكاء، متفنِّنًا في كلِّ علم، معتزليًّا، حنفيًّا، من مؤلفاته: "الكشَّاف" في التفسير، "الفائق" في غريب الحديث، "المفصل" في النحو، توفي سنة ٥٣٨ هـ. انظر: تاريخ الإسلام للذهبي التفسير، "الفائق" في غريب الحديث، "المفصل" في النحو، توفي سنة ٥٣٨ هـ. انظر: تاريخ الإسلام للذهبي ١٢٥٩٨، بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة ٢٧٩/٢، طبقات المفسرين للداوودي ٢/٤/٢.

<sup>(</sup>١) الكليَّات للكفوي ص(١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية ١-٢

<sup>(</sup>٤) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ١٤٩/١.

ب - ابن عطية الأندلسي عَلَيْ أُورد في تفسيره "المحرر الوجيز" ما يشير إلى معنى التناسق، وذلك عند تفسير قول الله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْ مَوَّ إِن يَشَ أَيُدُهِ بَكُمُ التناسق، وذلك عند تفسير قول الله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ الصفة ذاتِ للله عزَّ وجلَّ؛ لأنَّه تبارك وَيَسَتَغَلِفُ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَاءُ ﴾ (١). قال: (( "الغنيُّ صفة ذاتِ لله عزَّ وجلَّ؛ لأنَّه تبارك وتعالى لا يفتقر إلى شيءٍ من جهةٍ من الجهات، ثمَّ تليت هذه الصفة بقوله "دُو الرَّحْمَةِ"، فأردف الاستغناء بالتفضُّل وهذا أجمل تناسقٍ، ثمَّ عقَّب بهذه الألفاظ المضمَّنة الوعيد، المحلِّرة من بطش الله عزَّ وجلَّ))(١).

ج - أبو حيّان الأندلسي ﴿ الله قال في تفسيره "البحر المحيط" - بعد تفسيره لهذه الآيات: ﴿ وَلُو اَنَّهُمْ عَامَنُوا وَاتَّقَوا الآيات: إلله عَنْ عِندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (١٠) - : ((فجمعت هذه الآيات بين الوعيد والوعد، والترهيب، والإنذار والتبشير، وصار فيها استطراد من شيءٍ إلى شيءٍ، وإخبار بعد مغيّبٍ، متناسقة تَنَاسُق اللآلئ في عقودها، مُتّضحة اتضاح الدراري في وإخبار بعد مغيّبٍ، متناسقة تَنَاسُق اللآلئ في عقودها، مُتّضحة اتضاح الدراري في

<sup>(</sup>۱) هو: أبو محمد عبد الحقّ بن غالب بن عبد الملك بن غالب بن تمام بن عطيّة الغرناطي الأندلسي، الإمام الكبير، القاضي، كان فقيهًا عارفًا بالأحكام والحديث والتفسير، أديبًا بصيرًا بلسان العرب، له يدٌ في الإنشاء والنظم والنثر، من مؤلفاته: المحرر الوجيز في التفسير، توفي سنة ٤١٥ه. انظر: تاريخ قضاة الأندلس للمالقي ص(٩٠١)، طبقات المفسرين للداوودي ٢٦٥/١، طبقات المفسرين للأدنه وي ص(١٧٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: من الآية ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٣/٤٦٤.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو حيَّان أثير الدين محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حَيَّان الغرناطي الأندلسي الجَيَّاني، عالمٌ في النحو والتفسير والحديث والقراءات والتراجم، اتّفق أهل عصره على تقديمه وإمامته، من مؤلفاته: تفسير البحر المحيط، إتحاف الأريب بما في القرآن من الغريب، التذييل والتكميل في شرح التسهيل، توفي سنة ٥٤٧هـ. انظر: الدرر الكامنة ٥٨/٦، طبقات المفسرين للداودي ٢٨٧/٢، طبقات المفسرين للأدنه وي ص(٢٧٨).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: من الآية ٩٧.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: من الآية ١٠٣.

مطالع سعودها))(١).

#### وممن تكلم عن التناسق في القرآن الكريم من المتأخرين:

أ - الزُرْقاني عَلَيْكُهُ (٢)، ذكر في كتابه "مناهل العرفان" أنَّ جودة سَبْك القرآن، وإحكام سَرْدِه من خصائص أسلوب القرآن، وقال: ((ومعنى هذا أنَّ القرآن بلغ من ترابط أجزائه، وتماسك كلماته وجُمله وآياته وسوره، مبلغًا لا يدانيه فيه أيُّ كلام آخر، مع طول نفسه، وتنوُّع مقاصده، وافتنانه وتلوينه في الموضوع الواحد، وآيةُ ذلك أنَّك إذا تأمَّلتَ في القرآن الكريم وجدت منه جِسْمًا كاملًا تربط الأعصاب والجلود والأغشية بين أجزائه، ولحُت فيه رُوحًا عامًّا يبعث الحياة والحس على تشابكِ وتساندٍ بين أعضائه، فإذا هو وَحُدةٌ متماسكةٌ متآلفةٌ، على حين أنَّه كثرةٌ متنوعةٌ متخالِفةٌ، فبيْنَ كلمات الجملة الواحدة من التآخي والتناسق ما جعلها وحُدةً التجانس والتجاذب، وبين جمل السورة الواحدة من التشابك والترابط ما جعلها وَحُدةً صغيرةً متآخذة الأجزاء، متعانِقة الآيات)) (٣).

ب - محمد عبد الله دراز بَعْلَكُهُ (٤)، يقول في " النبأ العظيم": ((إنَّك لتقرأ السورة الطويلة المنجَّمة يحسبها الجاهل أَضْغَاثًا من المعاني حُشِيَتْ حشوًا، وأوزاعًا من المباني جمعت عفوًا، فإذا هي -لو تدبرت- بِنْيَةٌ متماسكةٌ، قد بُنِيت من المقاصد الكليَّة على أسسٍ وأصولٍ،

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ١/٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) هو: محمد عبد العظيم الزُّرْقاني، نسبته إلى (زُرْقان)، وهي بلدة تابعة لمحافظة المنوفية، من علماء الأزهر، عمل بتدريس علوم القرآن والحديث وتوفي بالقاهرة سنة ١٣٦٧هـ. من مؤلفاته: مناهل العرفان في علوم القرآن. انظر: الأعلام للزركلي ٢١٠/٦، كتاب مناهل العرفان للزرقاني دراسة وتقويم د. خالد السبت ٤٨-٤٤.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ٢٤٨/٢.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد بن عبد الله دراز، فقيه متأدّب مصري أزهري، كان من هيئة كبار العلماء بالأزهر، اشتغل بالتدريس، اختير في عدد من المؤتمرات الدولية والعلمية ممثلاً لمصر والأزهر، توفي سنة ١٣٧٧هم، من مؤلفاته: دستور الأخلاق في القرآن، دراسات إسلامية في العلاقات الاجتماعية والدولية.، انظر: الأعلام للزركلي .http://shamela.ws/index.php/author/1119

وأقيم على كلِّ أصلٍ منها شُعَبُ وفصولٌ، وامتدَّ من كلِّ شعبةٍ منها فروعٌ تقصر أو تطول، فلا تزال تنتقل بين أجزائها كما تنتقل بين حجراتٍ وأفنيةٍ في بنيانٍ واحدٍ، قد وضع رسمه مرةً واحدةً، لا تحسُّ بشيءٍ من تناكرِ الأوضاع في التقسيم والتنسيق، ولا بشيءٍ من الانفصال في الخروج من طريقٍ إلى طريقٍ، بل ترى بين الأجناس المختلفة تمام الألفة، كما ترى بين آحاد الجنس الواحد نهاية التضامِّ والالتحاق، كل ذلك بغير تكلفة ولا استعانة بأمرٍ من حارج المعاني أنفسها، وإنَّا هو حسن السياقة ولطف التمهيد في مطلع كل غرضٍ ومقطعه وأثنائه، يريك المنفصل متصلًا، والمختلف مؤتلفًا)) (۱).

ج - سيّد قُطْب عَالِيْكُه (۱)، من ذلك قوله: ((التناسق ألوانٌ ودرجاتٌ، منها التنسيق في تأليف العبارات، بتخير الألفاظ، ثمّ نظمها في نَسَقٍ خاصِّ، يبلغ في الفصاحة أرقى درجاها، ومنها ذلك الإيقاع الناشئ من تخير الألفاظ، ونظمها في نَسَقٍ خاصِّ، ومنها النكت البلاغية التي تنبّه لها الكثيرون من التعقيبات المتّفِقة مع السياق، ومنها التسلسل المعنوي بين الأغراض في سياق الآيات، والتناسب في الانتقال من غرضٍ إلى غرضٍ... ومع أنَّ هذه الخصائص حقيقيةٌ وقيِّمةٌ، إلا أنمّا لا تزال أولى مظاهر التناسق التي يلمحها الباحث في القرآن))(۱).

وقال - عند حديثه عن قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَاهَا كَامِلُ هو الظاهرة التي لا يخطئها مَنْ يتدبَّر هذا القرآن أبدًا، ومستوياتها ومجالاتها ممَّا تختلف العقول والأحيال في إدراك مداها،

<sup>(</sup>١) النبأ العظيم ص(١٩٥)

<sup>(</sup>٢) هو: سيّد قُطْب بن إبراهيم، مفكِّر إسلامي مصري، تدرّج في عدد من الوظائف، كتب في بداياته عن النقد الأدبي، ثم كتب في الدراسات الاجتماعية والقرآنية، وعكف على تأليف الكتب وهو في سجنه حتى صدر الحكم بإعدامه عام ١٣٨٧ه. من مؤلفاته: خصائص التصوّر الإسلامي، مشاهد القيامة في القرآن، في ظلال القرآن. انظر: الأعلام للزركلي ١٤٧/٣، المعجم الجامع في تراجم العلماء وطلبة العلم المعاصرين ص(١٠٠).

<sup>(7)</sup> التصوير الفني في القرآن باختصار ص(8-8).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: آية ٨٢.

ولكنْ كلُّ عقلٍ وكلُّ جيلٍ يجد منها- بحسب قدرته وثقافته وتجربته وتقواه- ما يملك إدراكه))(١).

#### وعرِّف التناسق في السورة القرآنية بما يأتي:

- ♦ هو: "تسلسل الألفاظ والمعاني الواردة في السورة وتتاليها بحيث تكون كلُّ جملةٍ آخذةً
   بعُنُق الأخرى إلى أن يتلاحم بعضها ببعض، فلا يكون منها شيءٌ خارج السياق"(٢).
  - ♦ أو هو: "البحث في ترابط موضوعات السورة وانتظامها"(7).

يتحصَّل في نهاية المطاف - بعد التأمُّل في استخدامات المفسِّرين لمفردة التناسق، والاطلاع على بعض التعريفات المعاصرة، وسؤال أهل الاختصاص - أنَّ تعريفات التناسق اصطلاحيًّا بينها تقاربُ شديدٌ، إذْ كلُّها تدور في فَلَكِ واحدٍ.

♦ وإذا جاز أن أصوغ تعريفًا موجزًا للتناسق فهو:
 تتابع ألفاظ القرآن وتآلفها، وانسجام معانى آياته بانتظام وإحْكام. والله تعالى أعلم.



(١) في ظلال القرآن ٢/٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) التناسق الموضوعي في سورة الأحزاب أ. محمد القرشي ص(٢٢)، التناسق الموضوعي في سورة الجحادلة أ.ناهد سريجي ص(٢٧)، التناسق الموضوعي في سورتي التحريم والمعارج أ. عمر السلمي ص(٣١)، وجميعها رسائل ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.

<sup>(</sup>٣) التناسق الموضوعي في سورة الأنفال أ.بدر الذيابي ص(٢٦)، التناسق الموضوعي في سورة الجمعة والمنافقون والتغابن أ.أحمد محمد رشاد ص(٣٠) وهما رسالتا ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.

#### النعربف بالموضوعي لغث واصطلاحًا

#### المطلب الثاني

الموضوعي لغةً: نسبة إلى الموضوع، وهو اسمُ مفعولٍ مِنْ "وَضَعَ"، والواو والضَّاد والعين: أصلٌ واحدٌ يدلُّ على الخَفْض للشيء وحَطِّه.

وتأتي بمعنى التثبيت: وَضَعَ الشيءَ في المكان: أَثْبَتَه فيه (١)

و"الموضوع" هو مادَّةٌ يبني عليها المتكلِّمُ أو الكاتبُ كلامَه، ويدلُّ عليه فحوى الكلام (٢).

فالمعاني اللغوية للوَصْع تدور على جَعْل الشيء في مكانٍ ما، سواء كان بمعنى الحَطِّ والخَفْض أو بمعنى الإلقاء والتَّثبيت (<sup>7</sup>).

■ ومن استعمالات القرآن الكريم لمفردة "الوضع" بمعنى إثبات الشيء في مكانه قولُه تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْكُمَةِ ﴾(٤).

الموضوعي اصطلاحًا: لم أقف على اصطلاحٍ للمتقدمين من علماء التفسير وعلوم القرآن لمؤدة " الموضوعي"؛ إذ لم يظهر شيوع هذا الاصطلاح إلَّا في العصور المتأخرة، وفي الكتابات المعاصرة، وهو وَصْفٌ يتعلَّق بموضوعات القرآن.

ويعنون بالموضوع القرآني: القضية التي تضمَّنتها آيةٌ أو آياتٌ أو سورةٌ أو سورٌ من القرآن الكريم<sup>(°)</sup>.



(۱) انظر مادة "وضع" في: الصحاح ١٢٩٩/٣، معجم مقاييس اللغة ١١٧/٦، لسان العرب ٣٩٩/٨، تاج العروس ٣٤٦/٢٢، المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ٦٨١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر مادة "وضع" في: المعجم الوسيط الصادر عن مجمع اللغة العربية بالقاهرة ٢٠٤٠/١، معجم اللغة العربية المعاصرة ٣٤٥٧/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث في التفسير الموضوعي د.مصطفى مسلم ص١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء: من الآية ٤٧، انظر: المدخل إلى التفسير الموضوعي د.عبد الستار فتح الله سعيد ص(٢٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: التفسير الموضوعي ومنهجية البحث فيه د.زياد الدغامين ص(٢٥)، التناسق الموضوعي في السورة القرآنية د.محمد بازمول ص(١٠).

#### النعربف بالسورة لغة واصطلاحًا

#### المطلب الثالث

#### السورة لغة:

للسورة في نطقها لغتان:

(اللهُ ولى: بلا همز "سورة"، وهو الأشهر، بمعنى المنزلة والشرف، وما طال من البناء وحسنن. وسُمِّيت السورةُ سورةً؛ لارتفاع منزلتها وشرفها؛ ولكونها محيطةً بآيات وأحكام إحاطة السُّوْر بالمدينة (١).

و (الثانية: بحمزٍ "سؤرة" من "أَسْأَرْتُ" أَيْ: أَبقَيْتُ، و"السُّؤْر" البقيَّة التي تبقى من شرب الشارب في الإناء، وسُمِّيت "سؤرة" بهذا الاسم؛ كأنَّا قطعةٌ مفردةٌ من جملة القرآن (٢٠).

#### السورة اصطلاحًا:

هي: طائفةُ مستقلَّةُ من آيات القرآن ذاتُ مطلَعٍ ومقطَعٍ<sup>(۱)</sup>. وقيل هي: قرآنٌ يشتمل على آيٍ ذوات فاتحةٍ وخاتمةٍ، وأقلُها ثلاثُ آيات<sup>(٤)</sup>. وهما تعريفان صادقان على توصيف معنى السورة في القرآن. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>۱) انظر مادة "سور" في: الصحاح ۲/۰۹، معجم مقاييس اللغة ۱۱۵/۳، تاج العروس ۱۰۲/۱۲، غريب القرآن لابن قتيبة ص(۳٤)، المفردات في غريب القرآن للأصفهاني ۳۲٦/۱.

<sup>(</sup>٢) انظر مادة "سأر" في: لسان العرب ٩/٤ ٣٣، تاج العروس ١١/٥٨٥، غريب القرآن ص(٣٤)، المفردات في غريب القرآن ٣٢٧/١.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان للزرقابي ٢٨٥/١.

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن ٢٦٤/١، والتعريف فيه منسوب للجعبري رحمه الله.

## التعريف بالتناسق الموضوعي في السورة، والألفاظ ذات الصلت

#### المطلب الرابع

عُلِم ممَّا سبق ذكره في المطلبين الأول والثاني تعريف المفردتين(١١):

- التناسق: هو تتابع ألفاظ القرآن وتآلفها، وانسجام معانى آياته بانتظام وإحْكام.
- الموضوعي (القرآني): هو القضية التي تضمَّنتها آيةٌ أو آياتٌ أو سورةٌ أو سورٌ من القرآن الكريم.

وبإعادة تركيب اللفظين معًا تركيبًا وصفيًّا، وجمع مُحدِّدات المفردتين معًا يكون تعريف ◄ التناسق الموضوعي

هو: تتابع القضايا وانتظامها وترتيبها في القرآن الكريم بين آياته وسوره $^{(7)}$ .

ومًّا قيل في تعريف التناسق الموضوعي في السورة حاصَّةً هو:

تلاحم موضوعات السورة، وتماسك بنائها، وذلك بترابط ألفاظ الآية وتناسب معانيها (٢٠).

وهو تعريفٌ موفٍ بالمقصود، محقّقٌ للمراد.

#### الألفاظ ذات الصلة:

إنَّ الدارس لمسائل التناسق الموضوعي يلحظ وجود مقاربةٍ لهذا المصطلح، من جهة اللفظ أو المعنى. من هذه المصطلحات:

(٢) انظر: التناسق الموضوعي في السورة القرآنية د.محمد بازمول ص(١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: ص (٢٤، ٢٥).

<sup>(</sup>٣) التناسق الموضوعي في السورة القرآنية ص(١١)، وحدة النسق في السورة القرآنية د.رشيد حمداوي ص(١٤٠).

- ♦ الوحدة الموضوعية.
- ♦ المناسبات (التناسب).
  - التفسير الموضوعي.

#### المصطلع الأول: الوَحْدة الموضوعية للسورة

ومعناها: "المحور الأساس الذي يجمع المواضيع المتشعّبة في السورة الواحدة"(١).

ومن المصطلحات القريبة من الوَحْدة الموضوعية مصطلح "وَحْدة النَّسَق"، وهو يعني: تماسك بناء السورة القرآنية، واتِّسَاق معانيها المتشعِّبة التي تتضمَّنها ضمن غرضٍ محوريِّ واحدٍ دون تنافُر أو تفكُّكِ<sup>(۲)</sup>.

ويرى جملةٌ من الباحثين أنَّ **الوَحْدة الموضوعية** نوعٌ من أنواع التفسير الموضوعي إلَّا أنَّ دائرته أضيق حيث يبحث عن الهدف الأساسي في السورة الواحدة، ويكون هذا الهدف هو محور التفسير الموضوعي في السورة<sup>(٣)</sup>.

#### المصطلع الثاني: اطناسبات

وهي علمٌ تُعرف منه عِلَلُ ترتيب أجزاء القرآن بعضها ببعض (٤).

أو بعبارة أخرى: "هي بيان وجه الارتباط بين الجملة والجملة في الآية الواحدة، أو بين الآية والآية في الآيات المتعدِّدة، أوبين السورة والسورة "(٥).

وبين هذين المصطلحين والتناسق الموضوعي نوعٌ من الالتقاء.

فمن خلال التعاريف الآنفة الذكر يتَّضح الآتي:

<sup>(</sup>١) تحرير التفسير الموضوعي والوحدة الموضوعية د.محمد بازمول ص(٥٥).

<sup>(</sup>٢) وحدة النسق في السورة القرآنية ص(١٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث في التفسير الموضوعي ص(٢٨)، بحوث في أصول التفسير ومناهجه د. فهد الرومي ص(٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: نظم الدرر للبقاعي ٦/١. وسيأتي مزيد بيان عن المناسبات في مبحث مناسبات السورة ص(٩١).

<sup>(</sup>٥) مباحث في علوم القرآن للشيخ مناع القطان ص(٩٢).

(أً) أنَّ التناسق الموضوعي يتداخل مع علم المناسبات، والوحدة الموضوعية، إلَّا أنَّه أعمُّ من مصطلح الوحدة الموضوعية، وأخص من مصطلح التناسب (١٠).

(ب) أنَّ التناسب بين آيات السورة، والتناسق بين موضوعاتها يوصلان للموضوع الرئيس أو الموضوعات الرئيسية التي تدور حولها السورة، ولا يلزم أن يكون للسورة موضوع واحد، بل قد يكون لها عدة مواضيع رئيسة تدور حولها السورة، فالسور القرآنية على نوعين: سور ذات موضوع واحد، لا تعدد للموضوعات فيها، فهذه لا ينظر فيها من جهة إبراز التناسق الموضوعي، إنما من جهة المناسبات والروابط اللفظية والمعنوية. والنوع الثاني: سور ذات موضوعات متعددة، فهذا يطلب لها إبراز التناسق الموضوعي.

وأشار الإمام الشاطبي عَلَيْكُهُ (٣) لمثل هذا، فقال: ((غير أنَّ الكلام المنظور فيه تارةً يكون واحدًا بكلِّ اعتبارٍ، بمعنى أنَّه أنزل في قضيةٍ واحدةٍ طالتْ أو قصرتْ، وعليه أكثر سور المفصَّل، وتارةً يكون متعدِّدًا في الاعتبار، بمعنى أنَّه أنزل في قضايا متعدِّدةٍ؛ كسورة البقرة، وآل عمران، والنساء، واقرأ باسم ربك، وأشباهها))(٤).

ومن جميل ما يُذكر هنا - في مبحث الألفاظ ذات الصلة - قولُ ابن العربيِّ عَالِّلْكَهُ (°):

<sup>(</sup>۱) انظر: تحرير التفسير الموضوعي والوحدة الموضوعية ص(١٠١-١٠٨)، التناسق الموضوعي للسورة القرآنية ص(١٠١-٢٤)، وفيهما بسط للفروق بين هذه المصطلحات.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناسق الموضوعي في السورة ص(٣١)، الموافقات ٢٦٦/٤.

<sup>(</sup>٣) هو: أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي المالكي، الشهير بالشاطبي، المحقق الفقيه الأصولي، له استنباطات لطيفة وأبحاث شريفة، مع صلاح وعفة وورع، واتباع السنة واجتناب البدع، له مصنفاتٌ نفيسةٌ، منها: الموافقات، الاعتصام، المقاصد الشافية شرح الخلاصة الكافية. توفي سنة ٧٩٠هـ انظر: نيل الابتهاج ص ٤٨، وشجرة النور الزكية ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) الموافقات ٢٦٦/٤.

<sup>(</sup>٥) هو: أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد العربي المعافِري الأندلسي المالكي، من حفاظ الحديث، بلغ رتبة الاجتهاد، ولي قضاء إشبيلية، ثم صرف عنه وأقبل على نشر العلم، من مؤلفاته: أحكام القرآن، والعواصم من القواصم، وعارضة الأحوذي في شرح الترمذي، توفي سنة ٤٥٣هـ. انظر: تاريخ قضاة الأندلس ١٠٥/١، طبقات المفسرين للأدنه وي ١٠٥/١، الأعلام للزركلي ٢٣٠/٦.

((ارتباطُ آيِ القرآن بعضها ببعضٍ حتى تكونَ كالكلمة الواحدة متَّسِقةَ المعاني، منتظمةَ المباني، علمٌ عظيمٌ))(١).

فجاء وصف "اتساق المعاني" قريب من مصطلح التناسق الموضوعي، ووصف "انتظام المباني" قريب من مصطلح المناسبات، ووصف "حتى تغدو كالكلمة الواحدة" قريب من مصطلح الموضوعية.

#### المصطلع الثالث: النفسير الموضوعي

من المصطلحات القريبة لفظًا من التناسق الموضوعي مصطلح التفسير الموضوعي، وهو يعني: "جمع الآيات المتفرقة في سور القرآن الكريم المتعلقة بالموضوع الواحد لفظًا أو حكمًا وتفسيرها حسب المقاصد القرآنية"(٢).

ويتضَّح من خلال التعريف أنَّ التناسق الموضوعي مغايرٌ لمصطلح التفسير الموضوعي. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) نقله الزركشي في البرهان ٣٦/١، البقاعي في نظم الدرر ٢/١، والسيوطي في الإتقان ١٨٣٧/٥ منسوبًا إلى كتابه الموسوم به (سراج المريدين).

<sup>(</sup>٢) محاضرات في التفسير الموضوعي للدكتور عباس عوض الله عباس ص(٢٠). وتعددت تعاريف الباحثين المعاصرين للتفسير الموضوعي، وجلّها تدور حول المعنى المذكور، للاستزادة انظر: مباحث في التفسير الموضوعي د.مصطفى مسلم ص(١٦).

#### المطلب الخامس بدابات النناسق الموضوعي ومراحله

ليس الكلام في التناسق الموضوعي بِدْعًا من القول، بل إنَّ النبيَّ عَلَيْ دمغ اليهود حينما حاولوا إنكار التناسق في القرآن.

فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: أتى رسولَ الله على نفرٌ من اليهود، فقالوا: أخبرنا يا محمد بهذا الذي جئتنا به حقٌّ من عند الله عزَّ وجلَّ؟ فإنَّا لا نراه متناسقًا كما تَنَاسَقُ التَّوراة؟ فقال لهم رسول الله ﷺ: «أمَا والله إنَّكم لَتَعْرِفُونَ أنَّه مِنْ عندِ الله بَّجِدُونَه مكْتُوبًا عندَكم، ولو اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ والجِنُّ على أَنْ يأتُوا بَمِثْلِه ما جاءُوا به» (١).

ولا شكَّ أنَّ هذا النظم القرآني، بتآلف ألفاظه وتناسق موضوعاته وقوَّة سلطانه ونفوذه من أعظم وجوه إعجازه، فالسورة القرآنية وإنْ تعدَّدت موضوعاتها، إلَّا أنَّها آيةٌ في التلاحم والانسجام، لا ينكر ذلك إلَّا جاحدٌ أو معاندٌ.

ومصطلح التناسق الموضوعي يعدُّ جديدًا في بابه من جهة الإطلاق والتعريف، لا من جهة المضمون والتطبيق، فقد كان للعلماء اهتمامٌ مبكِّرٌ بالنَّسَق القرآني، ودراسة أسرار النظم القرآبي تحت مسمَّى إعجاز النَّظم، أو مناسبات الآيات.

وكانت تلك الدراسات بمثابة اللبنات الأولى لهذا النوع من الدراسات القرآنية المعاصرة، والتي تُعْنَى بالنظم القرآني، وإبراز تماسك بناء السورة، وتلاؤم موضوعاتها. ثمَّ طفق هذا الفنُّ يزهو ويربو، ويزدهر ويتطوّر، حتى استوى على سُوْقه في الأعصر المتأخّرة.

ويمكن عرض الاعتناء بهذا اللون من التفسير في مراحله وحِقَّبه وفق الآتي:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في جامع البيان عن تأويل آي القرآن ٧٦/١٥، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤٤١/٩) إلى ابن إسحاق والطبري وابن المنذر وابن أبي حاتم، وممن ذكرها: ابن كثير في تفسير القرآن العظيم ٧٧/٩، الشوكاني في فتح القدير ٣٥٩/٣، وقال ابن كثير معلقًا على الرواية: ((وفي هذا نظر؛ لأن هذه السورة مكيَّة وسياقها كله مع قريش، واليهود إنما اجتمعوا به في المدينة، فالله أعلم)). وصحح سند الرواية د. حكمت بشير في موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور ٢٨٥/٣.

#### أُولًا: مرحلة الإشارة إلى معاني النَّظُم أو النَّسَق القرآني

ومن الأقوال المذكورة قديمًا في ذلك(١):

(أ) ما ذكره الإمام الباقلاني عَظِلْكُهُ (٢) في كتابه "إعجاز القرآن" حيث عدَّ الوجه الثالث من وجوه إعجاز القرآن الكريم: ((أنَّه بديع النظم، عجيب التأليف، متناهٍ في البلاغة إلى الحدِّ الذي يعلم عجز الخلق عنه))(٣).

<sup>(</sup>١) تقدُّمت الإشارة قريبًا إلى بعض المفسرين الذين تطرقوا لذكر التناسق في تفاسيرهم، انظر: ص(٢٠).

<sup>(</sup>۲) هو: أبو بكر محمد بن الطيّب بن محمد الباقلاني، أشعري المذهب، من أهل البصرة، وسكن بغداد، كان بارعًا في علم الكلام، واضح البيان، سريع الجواب، له عناية بالرد على المخالفين من الرافضة، والمعتزلة، والجهمية، والخوارج، من تآليفه: التقريب والإرشاد، التمهيد، إعجاز القرآن توفي سنة ٤٠٣، انظر: تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٣٦٤/٣، وفيّات الأعيان لابن خلّكان ٢٦٩/٤، تاريخ الإسلام للذهبي ٢٣/٩.

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن ص(٣٥).

<sup>(</sup>٤) سورة النمل: آية ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل: آية ٧.

<sup>(</sup>٦) سورة طه: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص: من الآية ٢٩.

مِثْلِهِ ﴾ (١) ليكون أبلغ في تعجيزهم، وأظهر للحجة عليهم، وكل كلمة من هذه الكلمات، وإن أنبأت عن قصة، فهي بليغة بنفسها، تامة في معناها، ثم قال: ﴿فَلَمَّا جَآءَهَا تُودِى أَنْ بُورِكَ مَن فِي النّارِ وَمَن حَوْلَهَا وَسُبْحُن اللّهِ رَبِّ الْعَكْمِينَ ﴾ (١) فانظر إلى ما أجرى له الكلام، من علو أمر هذا النداء، وعظم شأن هذا الثناء، وكيف انتظم مع الكلام الأول، وكيف اتصل بتلك المقدمة، وكيف وصل بها ما بعدها من الأخبار عن الربوبية، وما دلَّ به عليها من قلب العصاحيّة، وجعلها دليلاً يدله عليه، ومعجزة تهديه إليه، وانظر إلى الكلمات المفردة القائمة بأنفسها في الحسن، وفيما تتضمنه من المعاني الشريفة، ثمَّ ما شفع به هذه الآية، وقرن به هذه الدلالة في الحسن، وفيما تتضمنه من البرهان – من غير سوء، ثمَّ انظر في آيةٍ آية، وكلمةٍ كلمة، هل عليهً، وفي الدلالة آيةً، فكيف إذا قارَنتُها أخواتها، وضاعتُها ذواتها، ممَّا تجري في الحسن مجراها، وتأخذ في معناها، ثمَّ من قصةٍ إلى قصةٍ، ومن بابٍ إلى بابٍ، من غير خلل يقع في نظم الفصل وتأخذ في معناها، وحتى يصوَّر لك الفصل وَصْلًا، ببديع التأليف، وبليغ التنزيل)) (١). وهذا الحديث النفيس عن وصف آي القرآن العظيم، هو موضوع التناسق الموضوعي الرئيس.

(ب) ما ذكره الجرجاني بَعْلِلْكُهُ (٤) في معرض حديثه عن إعجاز القرآن، حيث قال: (أَعجَرَقُهم مزايا ظهرتْ لهم في نَظْمه، وخصائصُ صادفوها في سياق لفظه، وبدائعُ رَاعَتْهم من مبادئ آيه ومقاطِعها، ومجاري ألفاظِها ومواقعها، وفي مضربِ كلِّ مثل، ومساقِ كلِّ خبر، وصورة كلِّ عظة وتنبيه، وإعلامٍ وتَذكيرٍ، وترغيبٍ وترهيبٍ، ومع كلِّ حُجةٍ وبُرهانٍ، وصفةٍ

<sup>(</sup>١) سورة الطور: من الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: آية ٨.

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن ص(١٩٠).

<sup>(</sup>٤) هو: أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني، كان شافعيًّا، عالماً، أشعريًّا، ذا نسكٍ ودينٍ، آيةً في النحو، من مؤلفاته: دلائل الإعجاز، المغني في شرح الإيضاح، العمدة في التصريف، توفي سنة ٤٧١ه، وقيل ٤٧٤هـ. انظر: بغية الوعاة ٢٠٦/١، سير أعلام النبلاء ٤٣٢/١٨.

وتبيانٍ، وبَمَرهُم أنَّهم تأمَّلوه سورةً سورةً، وعَشْرًا عَشرًا، وآيةً آيةً، فلم يجدوا في الجميع كلمةً يَنْبو بها مكانها، ولفظةً يُنكرُ شانهُا، أو يُرى أنَّ غيرها أصلحُ هناك أو أشْبَه، أو أحرى وأخْلَق، بل وجدُوا اتِّساقًا بَعَرَ العقول، وأعجز الجمهور، ونظامًا والتئامًا، وإتقانًا وإحكامًا))(١).

- (ج) الإمام الزمخشري على الله وكان ممّن اهتمّ بالنظم القرآني، فالذي يقرأ في تفسيره يرى أنّه حريصٌ على إبراز بلاغة القرآن وجمال أسلوبه وكمال نظمه في حُلّةٍ بديعةٍ، وقد تقدّم قريبًا ذكر مثال على ذلك (٢).
- (و) الإمام الرازي رَجُاللَّهُ<sup>(۱)</sup>، وكان يعتني بذكر المناسبات بين آيات القرآن وسوره، وأسرار ترتيبها. ويظهر التناسق الموضوعي والوحدة الموضوعية في تفسيره بوضوح وجلاءٍ.

من ذلك عند تفسيره قول الله تعالى في أواخر سورة فصلت: ﴿ وَلَوَّ جَعَلْنَهُ قُرَءَانًا أَعُجَمِيًّا قَرَءَانًا أَعُجَمِيًّا وَكُلُّ مَنْ أَنْصَفَ وَلَم يتعسَّف علم أَنَّا إِذَا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ ﴿ ءَا عُجَمِيُّ وَعَرَبِيُّ ﴾ قال: (( وكلُّ مَنْ أَنْصَفَ ولم يتعسَّف علم أَنَّا إِذَا فَسَّرِنا هذه الآية على الوجه الذي ذكرناه، صارت هذه السورة مِنْ أَوَّلِهَا إلى آخرها كلامًا واحدًا منتظِمًا مَسُوقًا نحو غرضِ واحدٍ، فيكون هذا التفسير أولى ممَّا ذكروه)) (٥٠).

#### ثانيًا: مرحلة الحديث عن التناسق والتناسب ضمن فصول الكتاب

بعض الكتب المصنَّفة في ''علوم القرآن'' أَفْرَدَت مباحث للحديث عن تناسب الآيات والسور:

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز في علم المعاني ص (٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير والمفسرون للذهبي ٣١٣/١. وانظر المثال ص(٢٠).

<sup>(</sup>٣) هو: أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين التيمي البكري الرازي الشافعي، المفسِّر المتكلِّم، ولد بالريِّ، كان واعظًا بارعًا باللغتين العربية والفارسية، من تصانيفه: مفاتيح الغيب (في التفسير)، معالم أصول الدين، المحصول (في أصول الفقه)، توفي سنة ٢٠٦ه. انظر: طبقات المفسرين للأدنه وي ص٢١٣، طبقات الشافعية الكبرى لابن السبكي ٨٠/٨.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت: من الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٥) مفاتيح الغيب ٢٧/١٣٥.

- ♦ كالزركشي في "البرهان في علوم القرآن" خصَّص النوع الثاني للحديث عن المناسبات (١).
- ♦ وكالسيوطي في "الإتقان"، تحدَّث عن مناسبة الآيات والسور في النوع الثاني والستين (٢٠).

#### ثالثًا: مرحلة تاليف كتب متذصِّصةٍ في التناسب والتناسق

وُجدتْ مؤلفاتٌ مستقِلَّةٌ عُنيتْ بذكر المناسبات، ومقاصد السور. من أمثلة ذلك:

- ◄ "نظم الدرر"، و "مصاعد النظر" كلاهما للبقاعي ﷺ (").
- ◄ و"البرهان في تناسب سور القرآن" لابن الزبير الغِرْناطى ﴿ اللهِ اللهِ
  - ♦ و"قطف الأزهار في كشف الأسرار" للسيوطي ﴿ وَاللَّهُ (٥).
- ♦ وفي العصر الحديث، تكاملت صورة التناسق الموضوعي والوحدة الموضوعية بشكلٍ أكبر، وظهرت العديد من الدراسات التي تناولت هذا اللون من التأليف (٢). والله تعالى أعلم.



(١) انظره في: ١/٣٥.

(٢) انظره في: الإتقان ١٨٣٦/٥.

- (٣) هو: أبو الحسن إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط البقاعي، من البقاع بسورية، مؤرخ أديب مفسر، من أوعية العلم المفرطين في الذكاء الجامعين بين علمي المعقول والمنقول، من مصنفاته: مصاعد النظر في الإشراف على مقاصد السور، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، عنوان الزمان في تراجم الشيوخ والأقران، توفي سنة مقاصد انظر: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع ص١٩، الأعلام ١٩٥٥.
- (٤) هو: أبو جعفر أحمد بن إبراهيم بن الزبير الغرناطي المالكي، إمامٌ حافظٌ عالمٌ بالتفسير والحديث والنحو، من مصنفاته: ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من آي التنزيل، والبرهان في ترتيب سور القرآن، توفي عام ٨٠٨ه. انظر: الدرر الكامنة ٩/١، طبقات المفسرين للداودي ٢٦/١.
- (٥) هو: أبو الفضل حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد الخُضيري السيوطي الشافعي، إمامٌ حافظٌ مؤرِّخٌ أديبٌ، نشأ يتيمًا، وكان محل الرعاية من عدد من العلماء من رفاق أبيه، له مؤلفات حافلة جامعة نافعة منها: الدر المنثور في التفسير بالمأثور، طبقات الحفاظ، الجامع الكبير. توفي سنة ٩١١هـ. انظر: شذرات الذهب في أخبار من ذهب ٨/٥، ديوان الإسلام ٩/٣، الأعلام للزركلي ٣٠١/٣.
- (٦) من هذه المؤلفات: تفسير نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان للإمام عبد الحميد الفراهي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية لمصطفى صادق الرافعي، النبأ العظيم لمحمد عبد الله دراز، في ظلال القرآن لسيد قطب، الأساس في التفسير لسعيد حوَّى.





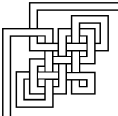
# الفصل الأول

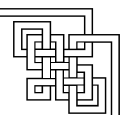
اسم السورة، وفضلها، وعدد آياتها، وتاريخ نزولها

وفيه أربعة مباحث







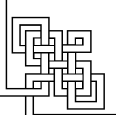


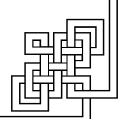
# المبحث الأول

# اسم السورة الكريمة المشهور، وما ذُكِر لها من أسماء

وفيه ثلاثة مطالب

| اسم السورة اللربمة المشهور    | المطلب الأول  |
|-------------------------------|---------------|
| ما ذُكِر لسورة لقمان من أسماء | المطلب الثاني |
| التحريف بلفمان المحكيم        | المطلب الثالث |





# اسم السورة اللريمة المشهور

#### المطلب الأول

#### توطئت

اختلف العلماء في مصدر أسماء سور القرآن الكريم، والجمهور على أنَّها توقيفيَّةٌ من النبي وما وُجِد من أسماءٍ متعدِّدةٍ للسورة الواحدة قد يكون له مستند صحيح من الأحاديث أو الآثار أو ممَّا اشتهر وذاع بين أهل العلم(١)

فسور القرآن تنقسم من حيث المُسَمِّي (واضع التسمية) إلى ثلاثة أقسام $^{(1)}$ :

- (٢) ما ثبتت تسميته عن الصحابي.
  - (۳) تسمية من دون الصحابي.

أمَّا طريق معرفة السورة من حيث بدايتها ونهايتها، وترتيب آياتها فهو تَوْقِيفيُّ من النبي عَلَيْ لا مجال للاجتهاد فيه (٢).

وتنقسم سور القرآن من حيث تعدد الاسم وعدمه إلى ثلاثة أقسام (٤).:

(1) ما له اسمٌ واحدٌ، كسورة النساء، وسورة الأعراف.

(۱) قال الطبري رحمه الله: ((لِسوَر القرآن أسماءٌ سمّاهن بما رسول الله ﷺ)) جامع البيان(۱/۹۰). وقال الزركشي رحمه الله: ((ينبغي البحث عن تعداد الأسامي: هل هو توقيفي أو بما يظهر من المناسبات؟ فإنْ كان الثاني فلن يعدم الفَطِن أن يستخرج من كل سورة معاني كثيرة تقتضي اشتقاق أسمائها وهو بعيد)) البرهان في علوم القرآن ٢٧٠/١. ويذكر الدكتور فضل عباس رأيًا له وجاهته في الجمع بين القول بتوقيفية التسمية، وتعدد أسماء السور فيقول: ((والذي يظهر لي - والله أعلم - في هذا الأمر أنَّ أسماء السور توقيفية، ولكن لا بأس

لمن أحسن تدبر سور القرآن أنْ يستنتج بعض ما امتازت به كلُّ سورةٍ فيسمِّيها به، على ألَّا تكون هذه التسمية بديلًا للتسمية الأولى)) إتقان البرهان ١/٥٤٥. وبنحو هذا أشارت الدكتورة منيرة الدوسري في كتابحا

"أسماء سور القرآن" ص(٧٣)، وانظر: الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ٣٤٧/٢.

(٣) انظر: البرهان ٢٥٦/١

(٤) انظر: البرهان ٢٦٩/١، الإتقان ٢٥٧/٢، ٥٥٨.

(٢) انظر: المحرر في علوم القرآن د. مساعد الطيار ص (١٦٩).

- (٢) ما له أكثر من اسم، كسورة التوبة، وسورة غافر(١).
- (٣) أن تُسمَّى عِدَّةُ سورٍ باسمٍ واحدٍ، كالزَّهْرَاوَين، والمعَوِّذتين (٢).

#### اسم السورة الكريمة المشهور:

لكل سورة من سور القرآن الكريم اسم يختص بما ويميّزها عن غيرها، والسورة التي بين أيدينا تسمى بـ "سورة لقمان"، وهو الاسم الذي عُرِفت وشُهِرت به في المصاحف، وفي كتب التفسير وعلوم القرآن، وكتب السنن والآثار.

وقد وردت هذه التسمية في بعض الآثار، منها:

- - (٢) وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ((أُنزِلتْ سُورة لقمانَ بمكَّة))(٥).

(۱) من أسماء سورة التوبة: براءة، الفاضحة، البَحُوث، الْمُقَشْقِشَة، و من أسماء سورة غافر: سورة الطَّوْل، والمؤمن. انظر: الإتقان ٣٥٧،٣٥٨،٣٦٢/٢

(٢) **الزهراوان** هما: البقرة وآل عمران. والمعوذتان هما: الفلق والناس. انظر: الإتقان للسيوطي ٣٦٧ ٣٥٠، ٣٦٧

- (٣) هو: أبو عمارة البراء بن عازب بن الحارث بن عدي الأنصاري الأوسي، استصغره النبيُّ ﷺ يوم بدرٍ فردَّه، ثم غزا مع النبيِّ ﷺ أربع عشرة غزوة ، توفي سنة ٧٢ هـ. انظر: أسد الغابة ٢٦/١، الإصابة ٤١١/١.
- (٤) أخرجه ابن ماجه في سننه ٢١/٢، برقم ٨٣٠، كتاب إقامة الصلوات والسنة فيها، باب الجهر بالآية أحيانا في صلاة الظهر والعصر، والنسائي في سننه ٣٣٤/١، برقم ٣٠٤، كتاب الافتتاح، باب القراءة في الظهر، قال النووي في المجموع ٣٨٢/٣: إسناده حسن. وحسّنه ابن حجر في نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار ٤١٢، برقم ٤١٢٠، وضعفه الألباني في: سلسلة الأحاديث الضعيفة ٩/١٢، برقم ٤١٢٠.
- (٥) أخرجه ابن الضّريس في فضائل القرآن ص٣٣، باب فيما نزل من القرآن بمكة وما نزل بالمدينة، وفي سنده عمر بن هارون الثقفي، وهو متروك. (ديوان الضعفاء للذهبي ص٢٩٨، تقريب التهذيب ص٢١٧. وأخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٢٣٤/١٤٤، وفي إسناده عبد العزيز بن عبد الرحمن القرشي البالسي، اتحمه الإمام أحمد، وقال النسائي وغيره: ليس بثقة. انظر: لسان الميزان لابن حجره/٢١١. وأخرجه ابن مردويه كما في الدر المنثور ٢١١/١، وانظر: فتح القدير ٢٠٧/٤، روح المعاني ٢١/٤، والتحرير والتنوير ٢١/٢١. ولعل هذا الأثر استُنبط من رواية ابن عباس رضى الله عنهما التي سَرَد فيها السور المكيَّة والمدنية.

#### سبب تسميتها بهذا الاسم:

اختصَّت هذه السورة بهذا الاسم؛ لاشتمالها على اسم "لقمان"، ووصاياه الكريمة التي أنطقه الله بها وأوصى بها ابنه. كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾ (١)، وقوله عزَّ وحلَّ: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَنُ لِابْنِهِ ء وَهُو يَعِظُهُ. ﴾ (٢).

وقد سُمِّيت سورٌ في القرآن الكريم بأسماء أعلام، وهذه التسمية تشير إلى ما للمُسمَّى من شأنٍ وقدْرٍ، سواء في مقام الخير، كالسور المسمَّاة بأسماء أنبياء عليهم السلام وسورة مريم عليها السلام، أو في مقام الشرِّ كسورة الْمَسَد سُمِّيت بسورة أبي لهب، حيث كان عَلَمًا بارزًا من أعلام الضَّلال والكفر<sup>(۱)</sup>.

ولم يرد لفظ "لقمان" في القرآن الكريم في غير هذه السورة، وكثيرًا ما تسمَّى السور القرآنية بكلمةٍ وردتْ فيها، كما في البقرة وآل عمران، والأنفال، وغيرها.



<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٣

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير القرآني للقرآن، د.عبد الكريم الخطيب ٥٦٤/١١.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن بَهَادر بن عبد الله الزَّرَكَشي، كان فقيهًا أصوليًّا مفسِّرًا أديبًا فاضلاً، له مصنفات كثيرة في عدة فنون، منها: البرهان في علوم القرآن، إعلام الساجد بأحكام المساجد، البحر المحيط في أصول الفقه، الديباج في توضيح المنهاج، توفي سنة ٤٩٧ه. انظر: طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة 17٧/٣. الدرر الكامنة ٣٩٧/٣.

<sup>(</sup>٥) البرهان في علوم القرآن ٢٧٠/١.

# ما ذُكِر لسورة لفمان من أسماء

#### المطلب الثاني

الأسماء التي تطلق على سورة لقمان على قسمين:

# (١) اسم خاصٌّ، وهو: سورة لقمان

ولم أقف على اسمٍ آخرَ اخْتَصَّتْ به سورة لقمان غير هذا الاسم الذي عرفت به، ويؤكِّد هذا المعنى الشيخُ ابنُ عاشور عَالِيَّهُ (۱) فيقول: ((وليس لها اسم غير هذا الاسم)(۲).

# (۱) اسمٌ مشتركٌ، وهو: (المثاني

والمثاني اسمٌ تشترك فيه هذه السورة مع غيرها.

جاءت هذه التسمية في حديث وَاثِلَةَ بْنِ الْأَسْقَعِ<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: هذه التسمية في حديث وَاثِلَةَ بْنِ الْأَسْقَعِ<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: هذه السَّبْعَ الطِّوَالَ، وأُعْطِيتُ مكانَ الزَّبُورِ الْمِئِينَ، وأُعْطِيتُ مكانَ الزَّبُورِ الْمِئِينَ، وفُضِّلْتُ بالْمُفَصَّل» (٤).

<sup>(</sup>۱) هو: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور، رئيس المفتين المالكيين بتونس وشيخ جامع الزيتونة، يعدُّ من كبار مفسري القرآن في العصر الحديث، ومن المهتمين بالإصلاح، من مؤلفاته: التحرير والتنوير، مقاصد الشريعة الإسلامية، أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، توفي سنة ١٣٩٣هـ. انظر: الأعلام للزركلي مقاصد الشريعة الجامع الأعظم محمد الطاهر بن عاشور، لبلقاسم الغالي، دار ابن حزم.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢١/١٣١.

<sup>(</sup>٣) هو: أبو الْأَسْقَعِ، وقيل: أبو قِرْصَافَةَ، وقيل غير ذلك، وَاثِلَةُ بن الْأَسْقَعِ بن عبد العُزَّى بن عبد يَالِيْل الكناني الليثي، أسلم والنبي على يتجهز إلى تبوك، وكان من أهل الصفة، ثم نزل الشام، وشهد فتح دمشق، وهو آخر من مات بدمشق من الصحابة، توفي سنة ٨٣هـ، انظر: أسد الغابة لابن الأثير ٩٩٩٥، الإصابة لابن حجر ٢٩٢/٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ١٨٨/٢٨، برقم ١٦٩٨٦، والبيهقي في شعب الإيمان ١١/٤ برقم ٢١٩٦، فصل في فضائل السور والآيات، وأبو داود الطيالسي في مسنده ٣٥١/٢ برقم ١٠١٥، وأبو عبيد القاسم بن سلاَّم في فضائل السور والآيات، والطبراني في المعجم الكبير ٢٦/٢٢ برقم ١٨٧. قال الهيثمي في مجمع الزوائد في فضائل القرآن ص٢٢٥، والطبراني في المعجم الكبير ٢٦/٢٢ برقم ١٨٧. قال الهيثمي في محمع الزوائد وصحَّحه ٢١/٧ : فيه عمران القطان، وتُقه ابن حبان وغيره، وضعَّفه النسائي وغيره، وبقية رجاله ثقات. وصحَّحه

ولفظ "المثاني" ورد استعماله في نصوص القرآن والسنة على ثلاثة معان:

المعنى الأول: آيات القرآن كلُها، كقوله تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئنَا مُّتَشَدِهًا مُتَثَانِهَ ﴾ (١).

المحنى الثاني: سورة الفاتحة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ الْعَظِيمَ ﴾ (٢).

المحنى الثالث: هي السور التي تلى الْمِئِين وتسبق المفصَّل. وسُمِّيتْ بذلك:

- لأَهَّا تُنَّتُها، أيْ: جاءت بعدها، فهي لها ثوانٍ، والمئون لها أوائل.
- وقيل: لتَثنية الله حلَّ ذكره فيها الأمثال والقصص والعبر والخبر.
- وقيل: لأنها تُثَنَّى أكثر ممَّا يُثَنَّى الطِّوال والمئون<sup>(٣)</sup>. والله تعالى أعلم.



=

الألباني بمجموع طرقه في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٦٩/٣ برقم ١٤٨٠.

والسّبْع الطّوال: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف، ووقع اختلاف في السابعة، فقيل: الأنفال وبراءة معاً لعدم الفصل بينهما بالبسملة، وقيل: يونس. وسُميت هذه السور بالسبع الطوال، لطولها على سائر سور القرآن. والْمِئُون: هي السور التي تلي السبع الطوال، وهي ما كان من سور القرآن عدد آيه مئة آية، أو تزيد عليها أو تنقص منها شيئًا يسيرًّا. والمُفَصَّل: هي ما ولي المثاني من قصار السور، وسُمِّيت مفصَّلًا لكثرة الفصول التي بين سورها بـ "بسم الله الرحمن الرحيم". انظر: تفسير الطبري ١٩٩١-١٠١، جمال القراء للسخاوي ١٨٥/١، الإتقان ٢/٢١٤-٤١٣.

- (١) سورة الزمر: من الآية ٢٣، وسميت آيات القرآن مثاني؛ لأنها يُشبه بعضها بعضًا، ويتلو بعضها بعضًا، فُثُنِّيت الأخيرة على الأولى، ولها مقاطع تفصِّل الآية بعد الآية حتى تنقضى السورة. انظر: مجاز القرآن لأبي عبيدة ٣٥٤/١.
- (٢) سورة الحجر: آية ٨٧، وعن أبي هريرة رضِي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿أُمُّ القُرْآنِ هِيَ السَّبْعُ المِثَانِي وَالقُرْآنُ العَظِيمُ». أخرجه البخاري ١٧٣٨/٤، برقم ٤٤٢٧، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلمُثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمُ ﴾. سُمِّيتْ بهذا؛ لأخَّا تُثَنَّى في كلِّ ركْعةٍ، أو لأنها نزلت مرتين، لأنها من التُّنْيًا لأنَّ الله استثناها لهذه الأمة، وقيل غير ذلك. انظر: معترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي ١٩٥/٣.
  - (٣) انظر: البرهان ١/٥٥٦

# التحريف بلفمان الحلبم

#### المطلب الثالث

وقع اختلاف في شخصية لقمان عليه السلام وما يتصل به، كنسبه، وموطنه، والعصر الذي عاش فيه؛ لأنَّ جُلَّ ما ذُكر عنه من هذه النواحي ممَّا أبهمه القرآن، ولم يثبت بالرواية الصحيحة عن النبي على "وما دام القرآن لم يلتفت إلى ذلك كله فالغاية منه مصروف عنها، إذْ مدار الأمر على ثبوت تلك الشخصية وصدق وجودها، ثمَّ ما اتصفت به من حكمةٍ، وما نطقت به "(۱).

إضافةً إلى ذلك فإنَّ هذه الأقوال التي تذكر صفة لقمان عليه السلام وما يتصل بشخصيته لم تسلم من الاضطراب والتناقض.

• يقول أبو حيان الأندلسي عَلَيْكُهُ: ((وهذا الاضطراب في كونه حرًّا أو عبدًا، وفي جنسه، وفيما كان يعانيه يوجب ألا يُكتب شيءٌ من ذلك، ولا يُنقل، ولكن المفسرون مولعون بنقل المضطربات حشوًا وتكثيرًا، والصواب تركه))(٢).

لذا فإنَّ هذا المطلب سيكون إلماحةً إجماليَّةً لما ذُكر عن لقمان الحكيم عليه السلام في كتب التفسير والتاريخ.

#### نَسَبه:

- ♦ قيل: هو لقمان بن عَنقاء بن سَدون<sup>(٣)</sup>.
  - ♦ وقيل: لقمان بن باعوراء<sup>(٤)</sup>.
- ♦ ويُذكر أنه كان ابن أخت أيوب عليه السلام، أو ابن خالته (٥).

(۱) الإعجاز البياني في آيات وصايا لقمان وما ينطوي عليه من قيم د. مصطفى المشني ص٣ (بحث منشور في مجلة جامعة الشارقة للعلوم الشرعية والقانونية المجلد ٧ العدد ٢ بتاريخ جمادى الآخرة ١٤٣١هـ).

(٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢ / ٢٦٧، البداية والنهاية لابن كثير ٦/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير البحر المحيط ١٨١/٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: معالم التنزيل للبغوي ٢٨٦/٦، الكشاف للزمخشري ٥/٠١، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٦/١٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: الكشاف للزمخشري ٥/٠١، الجامع لأحكام القرآن للقرطي ٢ //٢٦.

#### موطنه:

- ♦ قيل: كان لقمان عليه السلام عبدًا حبشيًا<sup>(١)</sup>.
  - ♦ وقيل: كان من سودان مصر<sup>(۲)</sup>.

## هل كان لقمان حكيمًا أو نبيًّا؟

المشهور عن الجمهور أنَّه لم يكن نبيًّا، بل كان عبدًا صالحًا آتاه الله الحكمة، وهذا هو الظاهر من حديث الآيات عن لقمان عليه السلام<sup>(٣)</sup>.

- قال ابن كثير عَظِلْكَ، (٤): ((كان رجلا صالحًا، ذا عبادة، وعبارة، وحكمة عظيمة))(٥).
- وقال ابن عاشور عَلَيْكُ: ((يظهر من الآيات المذكورة في قصته هذه أنَّه لم يكن نبيًّا لأنَّه لم يمتنَّ عليه بوحي ولا بكلام الملائكة. والاقتصار على أنَّه أوتي الحكمة يوميء إلى أنَّه أُهْمِ الحكمة ونطق بها، ولأنَّه لما ذكر تعليمه لابنه: قال تعالى: ﴿ وَهُوَ يَعِظُهُ ﴿ (٢)، وذلك مُؤْذِنُ بِاللهِ تَشْرِيع))(٧).

(۱) انظر: حامع البيان للطبري ٧١/١٨ ٥، النكت والعيون للماوردي ٣٣١/٤، البداية والنهاية لابن كثير ٦/٣، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٠/١١.

(٣) انظر: معالم التنزيل ٢/٦٨٦، الكشاف ٥/٠١، تفسير البحر المحيط ١٨١/٧، فتح القدير ٢٨٦/٦، التحرير والتنوير ١٤٩/١١. يقول ابن كثير عَيْلِكُهُ: ((وإنما ينقل كونه نبيًّا عن عكرمة، إنْ صحَّ السند إليه، فإنه رواه ابن جرير وابن أبي حاتم من حديث وكيع عن إسرائيل عن جابر عن عكرمة قال: "كان لقمان نبيًّا". وجابر هذا هو ابن يزيد الجعفي، وهو ضعيف، والله أعلم)) تفسير القرآن العظيم ١١/١٥.

(٤) هو: أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي الشافعي، إمامٌ محدِّثُ حافظٌ مفتٍ بارع، من مصنفاته: البداية والنهاية، تفسير القرآن العظيم، جامع المسانيد والسُّنَن، توفي سنة ٧٧٤هـ. انظر: الدرر الكامنة ١٢٥/١، طبقات المفسرين للأدنه وي ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ٦/٣.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ١٣.

<sup>(</sup>٧) التحرير والتنوير ٢١/٩٩١.

#### وصاياه:

اعتنى طائفةٌ من العلماء بتدوين الحِكَم المأثورة عن لقمان عليه السلام(١).

#### ومما ذكروه عنه:

◄ قوله لابنه: ((يا بني أكثر من قول رب اغفر لي؛ فإنَّ لله ساعاتٍ لا يُرَدُّ فيها سائل ))(٢).

◄ ومنها أنَّه قيل له: أيُّ الناس شرُّ؟ قال: ((الذي لا يبالي أن يراه الناس مسيئًا))<sup>(٣)</sup>.

وهذه الحِكم والصفات التي ذُكِرت عن لقمان عليه السلام، وإنْ لم تثبت بطريقٍ قطعيِّ، فإنَّا مِمَّا يُستأنس به، ويُستفاد منه، وإلَّا فإنَّ شهادة الله عز وجل تكفي، ولا تضاهيها أيُّ شهادةٍ: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشَكْرً لِلَّهِ ﴾ (٤). والله تعالى أعلم.

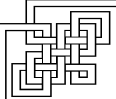


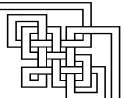
(١) كالزمخشري في الكشاف ٥/٠١، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢٦/١٦، وابن كثير في تفسير القرآن العظيم ١٩/٢١، وابن عاشور في التحرير والتنوير ١٦٩/٢١. ومن العظيم ١٤/٩٥، والبقاعي في نظم الدرر ١٦٩/٢١، وابن عاشور في التحرير والتنوير ١٦٩/٢١. ومن الكتب التي أُلِّفت عن لقمان عليه السلام: لقمان الحكيم في ضوء الكتاب والسنة للدكتور عبد الله الغامدي، ولقمان الحكيم في الكتاب والسنّة لمحمد خلف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٣٨٩/٢) باب الرجاء من الله تعالى برقم (١١٢٠)، والسيوطي في الدر المنثور ٦٣٢/١١.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن عطية في المحرر الوجيز ٧/٥٤، وأبو حيَّان في تفسير البحر المحيط ١٨١/٧، والبقاعي في نظم الدرر ٥ /١٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٣.



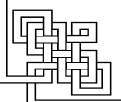


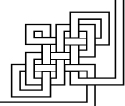
# المبحث الثاني

# ما ورد في فضل السورة، أو بعض آياتها

وفيه مطلبان

| مزابا معرفث فضائل السور     | المطلب الأول  |
|-----------------------------|---------------|
| ما ورد لسورة لقمان من فضائل | المطلب الثاني |





## مزابا معرفث فضائل السور

# المطلب الأول

- إِنَّ القرآن الكريم كلَّه كتابُ فضلٍ وذكرٍ وهدايةٍ، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرُءَانَ يَمْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ (١).
- وهو الكتاب المحصوص من بين سائر الكتب المتعبَّد بتلاوته، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِسَّرًا وَعَلانِيةً يَرْجُونَ تِجَدَرةً لَّن يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِسِّ وَعَلانِيةً يَرْجُونَ تِجَدَرةً لَن اللَّهِ عَنْوَرُ اللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمِّا وَنَاللَهُ اللَّهِ وَأَقَامُوا اللَّهِ وَلَيْزِيدَهُم مِن فَضَيلِهِ ۚ إِنَّهُ, غَفُورُ شَكُورُ ﴾ (١) .
- ♦ وعن عبد الله بن مسعود ﴿ قَالَ: قالَ عَلَيْ: ﴿ مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، لَا أَقُولُ الم حَرْفٌ، ولكنْ أَلِفٌ حَرْفٌ وَلِامٌ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ.
  - ♦ وعن عثمان بن عفان ﴿ عَن النبي ﷺ قال: ﴿ خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ وَعَلَّمَهُ ﴾ .

#### ومن مزايا العلم بفضائل السور والآيات:

- الترغيبُ في تلاوة كتاب الله عزَّ وجل.
  - والحثُّ على حفظه.
  - والارتباطُ الوثيق به.

(١) سورة الإسراء: آية ٩

(٢)سورة فاطر: آية ٢٩-٣٠

- (٣) هو: أبو عبد الرحمن عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي، صاحب رسول الله على أسلم قديمًا، وأوَّل من جهر بالقرآن في مكة، هاجر الهجرتين، وشهد القبلتين، وشهد المشاهد مع النبي على أخذ من في النبي على سبعين سورة، توفي سنة ٣٢هـ. انظر: أسد الغابة ٣٨١/٣، الإصابة ١٩٨/٤.
- (٤) أخرجه الترمذي ٥/ ١٧٥، برقم ٢٩١٠ ، كتاب فضائل القرآن، باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ما له من الأجر، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٩٧٠/٧، برقم ٣٣٧٢
  - (٥) أخرجه البخاري ٤/ ١٩١٩، برقم ٤٧٣٩، كتاب فضائل القرآن، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه.

- واليقينُ بشرفه ومنافعه الدينية والدنيوية.

"وكان ممَّا يُعين على إقامة رُسُومه، ومُقْتضى منصوصِه ومَفْهومه؛ معرفةُ الآثار الواردة عن النبي المصطفى المختار، وعن أصحابه الكرام الأبرار، فيما خصَّ به الجحتهد من تلاوته من الصواب، ووعد على مدارسته من عظيم الأجر وجزيل الثواب، الذي مَن سَمِعه أناب إلى الطاعة، ولبَّى داعي الله تعالى بمبلغ الاستطاعة" (١). والله تعالى أعلم.



(١) مقتبسٌ من كتاب: لمحات الأنوار ونفحات الأزهار وريّ الظمآن لمعرفة ما ورد من الآثار في ثواب قارئ القرآن لمحمد الغافقي ٦/١.

#### ما ورد لسورة لفمان من فضائل

## المطلب الثاني

وردتْ لبعض السور والآيات فضائل مخصوصةٌ، اهتمَّ جَمْعٌ من العلماء بتبيانها، وتنوَّعت طرائقُهم في ذلك:

- ♦ فمنهم من ذكرها باعتبارها نوعًا من أنواع علوم القرآن<sup>(١)</sup>.
  - ♦ ومنهم من أفردها بالتأليف<sup>(۲)</sup>.
- ♦ وكثيرٌ من كتب التفاسير تطرقت لهذه الفضائل عند تفسير سور القرآن وآياته.
  - ♦ كما أفرد لها بعض المحدثين أبوابًا في مصنفاتهم الحديثية (٣).

وبعد استقراء وتَتَبُّعِ مَظَانً فضائل سور القرآن وآياته، لحصر ما ورد في فضائل سورة لقمان ومكانتها ومنزلتها، أمكنني تسجيل الفضائل والمزايا المذكورة في الأحاديث والآثار الآتية:

(كوريث (اللهُ ول : عن وَاثِلَةَ بن الأَسْقَعِ عَلَى قال: قال رسول الله عَلَى: «أُعْطِيتُ مكانَ التَّوْرَاةِ السَّبْعَ الطِّوَالَ، وأُعْطِيتُ مكانَ الزَّبُورِ الْمِئِينَ، وأُعْطِيتُ مكانَ الإِنْجِيلِ الْمَثَانِيَ، وفُضِّلْتُ بالْمُفَصَّلِ» (13).

(١) كالزركشي في كتابه البرهان ٤٣٢/١، ذكر النوع السادس والعشرين في معرفة فضائله، والسيوطي في الإتقان ٢٠٩٩/٦ ذكر النوع الثاني والسبعين في فضائل القرآن.

<sup>(</sup>۲) مثل: كتاب فضائل القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤ه) بتحقيق: مروان العطية، ومحسن حرابة، ووفاء تقي الدين، فضائل القرآن لابن الضريس (ت٢٩٤ه) بتحقيق: غزوة بدير، لمحات الأنوار ونفحات الأزهار وريّ الظمآن لمعرفة ما ورد من الآثار في ثواب قارئ القرآن لمحمد الغافقي (ت ٢١٩هـ) بتحقيق: د. رفعت فوزي عبد المطلب.

<sup>(</sup>٣) ككتاب فضائل القرآن في صحيح البخاري ١٩٠٤/٤، وكتاب فضائل القرآن في جامع الترمذي ٥٦٥ - ١٩٢٨، وسنن أبي داود (٧٦-٧٠/٢) جاء ذكر فضائل القرآن تحت كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه في هامش(٤) ص(٤).

هذا الحديثُ الواردُ في فضل القرآن الكريم عمومًا، ومزيَّتِهِ الشاملة على سائر الكتب المنزلة، قسَّم سور القرآن حسب ورودها في المصحف إلى أربعة أقسام، كل قسم منها يضمُّ بحموعةً من السور، وسورة لقمان من السور المثاني التي أوتيها النبي على مكان الإنجيل (۱).

(كريث (الثاني: عن البراء بن عازب شه قال: «كان رسولُ الله على يُصلِّي بنا الظُّهرَ، فنسمَعُ منه الآية بعد الآياتِ من سورة لقمانَ والذَّاريات»(٢).

تَظْهر مزيةُ سورة لقمان باختيار النبي على للقراءة في صلاة الظهر.

(الحريث (الثالث: عن أُبِيِّ بنِ كَعْبِ ﷺ: «مَن قَراً سُورةَ لُقمَانَ كَانَ لقمانُ رفيقًا لهُ يومَ القيامةِ، وأُعطِي منَ الحسناتِ عشرًا بعدَدِ مَنْ عمل بالمعروف وعمل بالمنكر»(1).

<sup>(</sup>١) سبق بيان معنى المثاني ص (٤٢).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه فی هامش(٤) ص(٣٩).

<sup>(</sup>٣) هو: أبو المنذر، ويكنى أبا الطفيل أيضًا، أُبَيُّ بن كَعْب بن قيس بن عبيد الأنصاري، سيّد القراء، شهد بدرًا والمشاهد كلها، قال له النبي على: «لِيَهْنِك العلم أبا المنذر»، وقال له: «إن الله أمرني أن أقرأ عليك». اختلف في سنة وفاته فقيل: سنة ٢٠هـ وقيل غير ذلك. انظر: أسد الغابة ١٨٠/١، الإصابة ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٤) هذا جزءٌ من حديث أُبِيِّ بن كعب رضي الله عنه الموضوع في فضائل سور القرآن ، وهو حديث طويل في بيان أجر قارئ القرآن سورةً سورةً، وفيه من الركاكة والغرابة والمبالغة شيءٌ كثيرٌ.

رواه الثعلبي في تفسيره ٣٠٩/٧، والواحدي في تفسيره الوسيط ٤٤٠/٣ وغيرهما.

قال العجلوني: ((ومجموع ذلك مفترًى وموضوعٌ بإجماع أهل الحديث)) كشف الخفاء ٢١٩/٢. وقال الشوكاني: ((ولا خلاف بين الحفاظ من أن حديث أبيّ بن كعب هذا موضوع، وقد اغتر به جماعةٌ من المفسرين فذكروه في تفاسيرهم كالثعلبي والواحدي والزمخشري، ولا جرمَ فليسوا من أهل هذا الشأن)) الفوائد المجموعة ص٢٩/٦. وانظر: الموضوعات لابن الجوزي ٢/٠٤، اللآليء المصنوعة للسيوطي ٢٢٧/١، وللاستزادة في الكلام عن هذا الحديث انظر بحث: حديث أبيّ بن كعب في فضائل السور وموقف المفسرين منه، د.ناصر المنبع، مجلة معهد الإمام الشاطي، العدد السادس.

(الحريث (الرابع: عن النبي على قال: «مَنْ قَرَأَ سورةَ لُقمانَ وتَبَارِكَ كانتا له شَفِيعَتَيْن» (١) .

(كان آمِنًا مِن شِدَّةِ يومِ النبي ﷺ قال: « يا عليُّ! مَن قرأ لُقمَانَ كان آمِنًا مِن شِدَّةِ يومِ القِيَامة، ومِن هَوْلِ الصِّراط»(٢).

هذا، وقد وقفتُ على أَثَرٍ ذُكِر في فضل هذه السورة في بعض كتب التفسير بلا إسنادٍ، ولا تخريج، وهو:

ما روي عن الزُّهْرِيِّ بَرَّ اللَّهُ قُوله: ((أكثروا قراءة سورة لقمان؛ فإنَّ فيها أعاجيب))<sup>(١)</sup>.

وبهذا يتبيَّن أنَّه لم يثبت حديثٌ صحيحٌ في فضلها على وجه الخصوص، سوى ما ثبت أنَّ النبيَّ عَلَيْ قرأها في صلاة الظهر. والله تعالى أعلم.

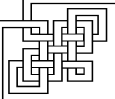


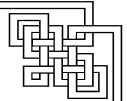
(١) أورده محمد الغافقي في كتابه: لمحات الأنوار ٨٤٥/٢، منسوبًا لكتاب "الفائق في اللفظ الرائق" للقاضي أبي القاسم عبد الحسن التنيسي، أو منسوبًا لحديث أبي القاسم عبد الرحمن بن عبيد الله الخرقي السمسار، ولم أعثر عليه في غيره.

<sup>(</sup>٢) ذكره الفيروزآبادي في كتابه: بصائر ذوي التمييز (٣٧٢/١)، بلا سندٍ ولا عزْوٍ لمخرِّجه، لكنَّه حَكَم عليه بالضعف، ولم أعثر عليه في غيره.

<sup>(</sup>٣) هو: أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب الزُّهْرِيُّ، أول من دوَّن الحديث، تابعيُّ وأحد أكابر الحفَّاظ والفقهاء، متَّفقٌ على جلالته وإتقانه، من مؤلفاته: كتاب المغازي. توفي سنة ١٢٤ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٣٢٦/٥، تقذيب التهذيب ٤٤٥/٩، كشف الظنون٢/١٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظره في: مدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٩١٢/٣، البحر المديد في تفسير القرآن الجيد لابن عجيبة الحسني ٣٠٥/١، فتح البيان في مقاصد القرآن لمحمد صديق خان القنّوجي، ٣٠٥/١، وبعد بحثٍ طويل في كتب السنن والآثار والتفاسير لم أعثر عليه في غير هذه الكتب المذكورة.



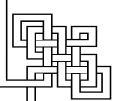


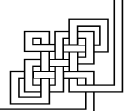
# المبحث الثالث

# عدد آيات سورة لقمان، واختلاف العلماء في ذلك

وفيه مطلبان

| طربق معرفت الأبث، والخلاف في ذلك    | المطلب الأول  |
|-------------------------------------|---------------|
| عدد أبات سورة لقمان، والخلاف في ذلك | المطلب الثاني |





# طربق معرفة الأبن، والخلاف في ذلك

# المطلب الأول

وقع اختلاف بين العلماء في حصر عدد آيات<sup>(۱)</sup>سور القرآن. وهذه القضية تكفَّل ببيانها العلماء المشتغلون بعلم الفواصل<sup>(۲)</sup>.

#### طريق معرفت بدايت الآيت ونهايتها

للعلماء في ذلك قولان:

(القول (الأول: توقِيفيُّ.

(القرل (الثاني: منه ما هو توقيفيُّ، ومنه ما هو اجتهاديُّ.

**و(الراجع** أنَّ ذلك توقيفيُّ<sup>(٣)</sup>.

والقول بالتوقيف لا يتعارض مع الخلاف الوارد في عدد آيات سور القرآن، فكلٌ وَقَف عند حدود ما بَلَغه وعَلِمه.

(۱) الآية لها اطلاقات في لسان اللغة على: ١. المعجزة، ٢. العلامة، ٣. العِبْرة، ٤. العَجَب، ٥. الجماعة، ٢. البرهان. انظر مادة (أي ا) في: لسان العرب ١٥٦/١٥، المعجم الوسيط ١٥٥١. وانظر: نزهة الأعين النواظر لابن الجوزي ص١٥٤، بصائر ذوي التمييز ١٥٥١، ٢٥/١

والآية في الاصطلاح: هي الواحدة من المعدودات في السور. انظر: البرهان ٢٦٧/١، وقيل: طائفةٌ ذات مطلع ومقطع مندرجةٌ في سور القرآن. انظر: مناهل العرفان ٢٧٤/١.

(٢) هو علمٌ يبحث في أحوال آيات القرآن الكريم من حيث عدد الآيات في كلِّ سورةٍ، وما رأس الآية وما خاتمتها. انظر: مرشد الخلان إلى معرفة عدِّ آي القرآن لعبد الرزاق على إبراهيم موسى ص٣٠.

(٣) انظر: البرهان ٢٦٧/١، الإتقان ٤٣٢/٤-٤٣٣، قال أبو عمرو الداني - بعد أن ذكر السنن والآثار التي فيها ذكر الآي - : ((ففي هذه السنن والآثار... دليلٌ واضحٌ وشاهدٌ قاطعٌ على أنَّ ما بين أيدينا مما نقله الينا علماؤنا عن سلفنا، من عدد الآي، ورؤوس الفواصل... على اختلاف ذلك واتفاقه، مسموعٌ من رسول الله على ومأخوذٌ عنه، وأنَّ الصحابة رضوان الله عليهم هم الذين تلقَّوا منه كذلك تلقيًّا كتلقيهم منه حروف القرآن واختلاف القراءات سواء، ثم أدَّاه التابعون رحمة الله عليهم على نحو ذلك إلى الخالفين أداء، فنقله عنهم أهل الأمصار، وأدَّوه إلى الأمة، وسلكوا في نقله وأدائه الطريق التي سلكوها في نقل الحروف وأدائها من التمسك بالسماع، دون الاستنباط والاختراع)). البيان في عدِّ آي القرآن ص٣٩.

#### منشأ هذا الخلاف وأثره على النص القرآني

منشأ هذا الخلاف عائدٌ إلى اختلاف نظرهم في حال قراءة النبي على فقد ورد أنّه على كان يقف على رؤوس الآي؛ إعلامًا لأصحابه أنّا رؤوسُ آي، فإذا علموا ذلك وصل على النبيّ الآية عما بعدها لتمام المعنى، فيَحسِب بعضهم أنّ ما وقف عليه النبي على ليس بفاصلة، أو ربّمًا لم يسمعُه ولم يبلغُه هذا الوقف، فيصِلُها بما بعدها، وبعضهم يعتبرها آيةً مستقلّةً، فلا يصلها بما بعدها (۱).

وليس لهذا الخلاف أثرٌ على النص القرآني بزيادةٍ أو نقصانٍ، فالنص القرآنيُّ واحدُّ لدى الحميع، ولكنهم اختلفوا في جملٍ وكلماتٍ وحروفٍ منه؛ فعدَّها بعضُهم آيةً، وجعلها الآخرون جزءًا من آيةٍ فلا تستقِلُ برقمٍ معيَّنٍ.

#### فوائد معرفة عدد الآيات

ذكر العلماء كثيرًا من الفوائد المترتبة على معرفة عدد الآيات والفواصل، منها(٢):

(١) يُحتاج لمعرفة عدد الآي في صحَّة الصلاة، فقد ذكر بعض الفقهاء فيمن لم يحفظ الفاتحة أنَّه يأتى بدلها بسبع آيات.

- (٢) اعتبارُها في الخُطْبة، فإنه يجب فيها قراءة آيةٍ تامَّة عند بعضهم عند بعضهم.
- (٣) اعتبارُها في قيام الليل، وكون هذه المعرفة سببًا لحصول الأجر الموعود به على عددٍ معيَّنِ من الآيات.
- (٤) معرفةُ الوقف المسنون، عند مَنْ يرى من العلماء بأنَّ الوقف على رؤوس الآي سُنَّةُ. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) انظر: البرهان ٢٥٢/١ ، الإتقان ٢٣٣/٢ ، مناهل العرفان ٢٧٨/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الإتقان ١/٢ ٤٥، الفرائد الحسان ومعه شرحه نفائس البيان لعبد الفتاح القاضي ص ٢٤-٢٥.

# عدد أبات سورة لفمان، والخلاف في ذلك

# المطلب الثاني

وقع احتلاف بين العلماء في عدد آيات سورة لقمان على قولين:

(القول (الأول: ثلاثٌ وثلاثون آية، وذلك في عدِّ أهل المدينة ومكة (١).

(القول الثاني: أربع وثلاثون آية، في عدّ أهل الكوفة والبصرة والشام (٢).

#### سبب اختلاف العلماء في ذلك:

وقع اختلافهم في العدد في آيتين:

الآية الأولى: قوله تبارك وتعالى في مطلع السورة: ﴿ الَّمْ ﴾

فأهل الكوفة عَدُّوها آيةً مستقلَّةً (<sup>¬</sup>).

(۱) عدد أهل المدينة على ضربين، المدني الأول: ما رواه أهل الكوفة عنهم مرسلاً، ولم يُسمُّوا فيه أحدًا، والمدني الأخير: وهو منسوب إلى أبي جعفر يزيد بن القعقاع (۱۲۷هـ) وصهره شيبة بن نصاح (۱۳۰هـ).

أمًّا عدد أهل مكَّة فمنسوبٌ إلى مجاهد بن جبر (١٠٣هـ) وعبد الله بن كثير(١٢٠هـ). انظر: البيان في عدِّ آمًا عدد أهل مكَّة فمنسوبٌ إلى مجاهد بن جبر (١٢٠هـ) وعبد الله بن كثير(٢٢٠هـ). انظر: البيان في عدِّ عيون علوم القرآن لابن الجوزي ص٢٣٧، جمال القراء للسخاوي القرآن ص٢٣٧، جمال القراء للسخاوي ١٤٩٢/٢.

(٢) عدد أهل الكوفة رواه حمزة الزيات (١٥٦ه) بسنده إلى أبي عبد الرحمن السلمي (بعد٧٠ه)، وأبو عبد الرحمن يسند بعضه إلى علي بن أبي طالب (٤٠ه). ونسبه قومٌ إلى عبد الله بن مسعود (٣٢ه) والأول عبد الله بن مسعود (٣٦م) والأول أصح. انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص٣٦، فنون الأفنان في عيون علوم القرآن ص٣٦٦، جمال القراء للسخاوي ٤٩٣/٢.

وعدد أهل البصرة منسوب إلى عاصم بن ميمون الجحدري (١٢٨ه). انظر: البيان في عد آي القرآن ص ٢٤٠، جمال القراء للسخاوي ٤٩٤/٢.

أمًّا عدد أهل الشام فمنسوبٌ إلى يحيى بن الحارث الذماري (١٤٥ه)، وبعضهم يوقفه على عبد الله بن عامر اليحصبي (١١٨ه). انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص٢٩، فنون الأفنان في عيون علوم القرآن ص ٢٤١، جمال القراء للسخاوى ٢٤/٢.

(٣) انظر: تنزيل القرآن وعدد آياته لابن زنجلة (مجلة معهد الإمام الشاطبي، العدد الثاني) ص٢٩٠، البيان في عدِّ

وبهذا صار عدد آيات السورة أربعًا وثلاثين آيةً.

#### وعلَّةُ عدِّها آيةً أمران (١):

أحدهما: كونها من مُشَبَّهات الجملة المستقلة والكلام التام.

وثانيهما: مشاكلتها لما بعدها من رؤوس الآي.

- أما أهل المدينة ومكة والشام والبصرة فلم يعُدُّوها آيةً مستقلَّةً<sup>(٢)</sup>، بل هي وما بعدها

آيةٌ واحدة: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ عَلَى ءَايَتُ ٱلْكِئَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴾.

فصار عدد آيات السورة عندهم ثلاثاً وثلاثين آيةً.

#### وعلَّة عدم عدها آية أمران $^{(7)}$ :

أحدهما: كوفُها غير مشَبَّهة لما بعدها من الآي في القدر والطول، من حيث كونها صورةً منفردةً لا يختلط بها شيء، ولا يتصل بها كلام. ففارقت بذلك سائر الآي في كونهن جملة كلِمٍ وعِدَّةً صُورٍ.

وثانيهما: كون ما بعدها متعلِّقا بها من حيث قيل: إنَّمَا أَقْسَامٌ وتنبيهٌ، ففائدتما فيما بعدها، وبذلك لا تكون رأس آيةٍ.

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾(١)

=

آي القرآن ص ٢٠٦، كتاب العدد لأبي القاسم الهذلي (مجلة الشريعة والقانون، العدد الخامس والعشرون) ص ١١١، جمال القراء للسخاوي ٥٣٧/٢.

وقد عدَّ أهل الكوفة (الم) حيث وقعت آية، وكذا (المص) و(طه) و(كهيعص) و(طسم) و(يس) و(حم)، وعدوا (حم عسق) آيتين، ومن عداهم لم يعد شيئا من ذلك. انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص٩١، الإتقان ٤٤٩/٢

- (١) انظر البيان في عدِّ آي القرآن ص ١١٣-١١٤، شرح المخللاتي على ناظمة الزهر ص ١٦٤-١٦٥.
- (٢) انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص ٢٠٦، كتاب العدد لأبي القاسم الهذلي (مجلة الشريعة والقانون) ص ١١١، جمال القراء للسخاوي ٥٣٧/٢ .
  - (٣) انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص ١٦٤-١١٤، شرح المخللاتي على ناظمة الزهر ص ١٦٤-١٦٥.
    - (٤) سورة لقمان: من الآية ٣٢.

- عدّها أهل الشام والبصرة آيةً مستقلَّةً<sup>(١)</sup>.

وبهذا صار عدد آيات السورة أربعًا وثلاثين آية.

وعلَّة عدِّها آية: انقطاع الكلام (٢).

- أما أهل المدينة ومكة وأهل الكوفة فلم يعُدُّوها آيةً مستقلَّةً<sup>(٣)</sup>.

وبذلك صار عدد آيات السورة عند أهل المدينة ومكة ثلاثًا وثلاثين آية.

وأربعًا وثلاثين آية عند أهل الكوفة لأنهم عدّوا ﴿ الْمَ ﴾ آية.

وعلَّة عدم عدِّها آيةً: عدم الموازنة (٤).

أيْ: عدم مطابقة أو مقاربة الفاصلة لوزن طرفيها مع الآية التي قبلها والتي بعدها.

#### الخلاصة:

عدد آيات السورة: قيل: ثلاثٌ وثلاثون آيةً، وقيل: أربعٌ وثلاثون آيةً.

وعدد كَلِمِها: خمسمائة وثمان وأربعون كلمة.

وعدد حروفها: ألفان ومئةٌ وعشرة أحرف (٥). والله تعالى أعلم.



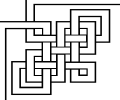
(١) انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص(٢٠٦)، كتاب العدد لأبي القاسم الهذلي (مجلة الشريعة والقانون، العدد الخامس والعشرون) ص(١١١)، جمال القراء للسخاوي ٥٣٧/٢.

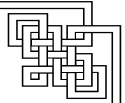
<sup>(</sup>٢) انظر: شرح المخللاتي ص(٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص(٢٠٦)، كتاب العدد لأبي القاسم الهذلي (مجلة الشريعة والقانون، العدد الخامس والعشرون) ص(١١١)، جمال القراء للسخاوي ٥٣٧/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح المخللاتي ص(٢٥٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: البيان في عدِّ آي القرآن ص (٢٠٦).



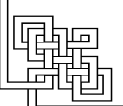


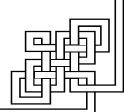
# المبحث الرابع

# تاريخ نزول سورة لقمان

# وفيه مطلبان

| أَهُمبَّتْ معرفتْ ناربخ نزول القرآن | المطلب الأول  |
|-------------------------------------|---------------|
| ناربخ نزول سورة لفمان ونرئببها      | المطلب الثاني |





# أهمبَّت معرفت ناربخ نزول الفرآن

المطلب الأول

## المدَّة الزمنيَّة لنزول القرآن

نزل القرآن الكريم مفرَّقًا على رسول الله ﷺ في عشرين أو بِضْعٍ وعشرين سنةً (١)، وترتيبه في النزول يختلف عن ترتيبه الذي استقرَّ عليه الأمر، والموجود بين أيدينا في المصحف، بَيْدَ أنَّ كلا الترتيبين لا يخرج عن كونه تنزيلاً من حكيمٍ حميدٍ.

## أهميَّة معرفة تاريخ نزول الآيات

وإنَّ لمعرفة تاريخ نزول آيات القرآن الكريم وسوره أهمية كبيرة، فهو يفيد في (١):

- → معرفة الناسخ والمنسوخ.
- → وتاريخ التشريع الإسلامي.
- → والتدرج الذي جاء به في الأحكام.
- → كما أنه يُظْهِر مدى العناية التي أحيط بما القرآن الكريم.

وجلُّ كتب علوم القرآن تطرُّقت لمبحث نزول القرآن على تفاوتٍ فيما بينها في تتبُّع تاريخ نزول السور. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) انظر: المرشد الوجيز لأبي شامة ص ٤٦، البرهان ٢٢٨/١، الإتقان ٢٦٨/١.

<sup>(</sup>٢) انظر فوائد معرفة تاريخ النزول في: الموسوعة القرآنية المتخصصة لمجموعة من الأساتذة والعلماء المتخصصين ص (٥٩)، دراسات في علوم القرآن لمحمد بكر إسماعيل ص (٣٤).

### ناربخ نزول سورة لقمان ونرنبيها

المطلب الثاني

#### تاريخ نزول سورة لقمان وترتيبها من حيث النزول

نزلت سورة لقمان في العهد المكي (١)، بعد سورة الصافات وقبل سورة سبأ، ورد ذلك في عددٍ من الآثار التي ذكرت ترتيب نزول سور القرآن، وما نزل منها بمكة، وما نزل بالمدينة، أبرز هذه الآثار ما يأتي:

# (الأثر الأول:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ((أولُ ما نزل من القرآن بمكة، وما أنزل منه بالمدينة، الأولَ فالأولَ، فكانت إذا نزلتْ فاتحة سورةٍ بمكة فكتبت بمكة، ثم يزيد الله فيها ما يشاء. وكان أول ما أنزل من القرآن: اقرأ باسم ربك الذي خلق، ثم ن والقلم، ثم يا أيها المزمل، ثم يا أيها المدثر ،ثم تبت يدا أبي لهب، ثم إذا الشمس كُورت، ثم سورة سبح اسم ربك الأعلى، ثم والليل إذا يغشى، ثم والفحر وليال عشر، ثم والضحى، ثم ألم نشرح، ثم والعصر، ثم والعاديات، ثم إنا أعطيناك، ثم ألهاكم التكاثر، ثم أرأيت الذي يكذب، ثم قل يا أيها الكافرون، ثم ألم تركيف فعل ربك، ثم قل أعوذ برب الناس ثم قل هو الله أحد، ثم والنجم إذا هوى، ثم عبس وتولى، ثم إنا أنزلناه في ليلة القدر، ثم والشمس وضحاها، ثم والسماء ذات البروج، ثم والتين والزيتون، ثم لإيلاف قريش، ثم القارعة، ثم لا أقسم بيوم القيامة، ثم ويل لكل هرة، ثم والمرسلات، ثم ق والقرآن، ثم لا أقسم بهذا البلد، ثم والسماء والطارق، ثم الملائكة أللساعة، ثم ص والقرآن، ثم الأعراف، ثم قل أوحي، ثم يس والقرآن، ثم الفرقان، ثم الملائكة أللساعة، ثم طهم القعص، ثم طهم الشعراء، ثم طسم القصص، ثم بني إسرائيل ألله ثم يونس، ثم هود، ثم يوسف، ثم الحجر، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم لقمان، ثم المحد، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم القمان، ثم المحد، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم القمان، ثم المحد، ثم الأنعام، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم القمان، ثم المهائيل ألله ألم النمل، ثم المعانات، ثم المهائيل ألله ألله المنائعة القمان، ثم المعانات، ثم القمان، ثم المعائيل ألم المعانات، ثم المه الشعراء، ثم الأنعام، ثم الأنعام، ثم المائعة القمان، ثم المهائعة المهماني المهماني المهمانية المهمانية المعانات، ثم المهمانية المهمانية المعانات، ثم المهمانية المعانات، ثم المهمانية المعانات المهمانية المهمانية المعانات المهمانية المهمانية المهمانية المهمانية المهمانية المهمانية المعانات المهمانية ال

<sup>(</sup>١) ورد خلافٌ في نزول بعض آيات السورة، وسيأتي بيانُه بمشيئة الله في ص (٨٠).

<sup>(</sup>٢) وهي سورة فاطر. انظر: الإتقان ٣٦١/٢.

<sup>(</sup>٣) وهي سورة الإسراء. انظر: الإتقان ٣٦٢/٢.

سبأ، ثم الزمر، ثم حم المؤمن (۱)، ثم حم السحدة (۲)، ثم حم عسق (۳)، ثم الزحرف، ثم الدخان، ثم الزمر، ثم حم المؤمن ثم الذاريات ثم هل أتاك حديث الغاشية، ثم الكهف، ثم النحل ثم إنا أرسلنا نوحا، ثم سورة إبراهيم، ثم الأنبياء، ثم المؤمنون، ثم تنزيل السحدة، ثم الطور، ثم تبارك الملك، ثم الحاقة، ثم سأل سائل، ثم عم يتساءلون، ثم النازعات، ثم إذا السماء انفطرت، ثم إذا السماء انشقت، ثم الروم، ثم العنكبوت، ثم ويل للمطففين. فهذا ما أنزل الله عز وجل بمكة، وهي خمس وثمانون سورةً)(٤).

ثم ذكر السور التي نزلت بالمدينة.

# الأثر الثاني:

عن عِكْرِمة (٥) والحسنِ بن أبي الحسن (١) رحمهما الله قالا: ((أنزل الله من القرآن بمكة: اقرأ باسم ربك الذي خلق، ونون والقلم، والمزمل، والمدثر، وتبت يدا أبي لهب، وإذا الشمس كورت، وسبح اسم ربك الأعلى، والليل إذا يغشى، والفحر، والضحى، والانشراح ألم نشرح، والعصر، والعاديات، والكوثر، وألهاكم، وأرأيت، وقل يا أيها الكافرون، وأصحاب الفيل، والفلق، وقل أعوذ برب الناس، وقل هو الله أحد، والنجم، وعبس وتولى، وإنا أنزلناه، والشمس

(١) وهي سورة غافر. انظر: الإتقان ٣٦٢/٢.

<sup>(</sup>٢) وهي سورة فصلت. انظر: الإتقان ٣٦٢/٢.

<sup>(</sup>٣) وهي سورة الشورى. انظر: البرهان ٢٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن الضّريس في فضائل القرآن ص٣٣، باب فيما نزل من القرآن بمكة وما نزل بالمدينة، وفي سنده عمر بن هارون الثقفي، وهو متروك. انظر: ديوان الضعفاء للذهبي ص٢٩٨، تقريب التهذيب ص٤١٧.

<sup>(</sup>٥) هو: أبو عبد الله عكرمة القرشي الهاشمي، مولى عبد الله بن عباس، تابعيٌّ ثقةٌ ثبْتٌ، عالم بالتفسير، الله في عقيدته وبرَّأه ابن حجر وغيره، توفي سنة ١٠٤ه، وقيل بعد ذلك. انظر: طبقات ابن سعد ٢٨٧/٥، سير أعلام النبلاء ١٢/٥، تقريب التهذيب ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٦) هو: الحسن بن أبي الحسن يسار البصري، تابعيٌّ إمامٌ ثقةٌ فقيةٌ فاضلٌ مشهورٌ، كان يُرسل ويدلِّس، عدَّه ابن حجر في المرتبة الثانية من مراتب التدليس، توفي سنة ١١٠هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٤/ ٥٦٣، تقريب التهذيب ص١٦٠، تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص٢٩.

وضحاها، والسماء ذات البروج، والتين والزيتون، ولإيلاف قريش، و القارعة، ولا أقسم بيوم القيامة، والممرزة، والمرسلات، وق والقرآن الجيد، ولا أقسم بهذا البلد، والسماء والطارق، واقتربت الساعة، وص والقرآن، والجن، ويس، والفرقان، والملائكة، وطه، والواقعة، وطسم (۱)، وطسم (۲)، وطسم (۳)، وبني إسرائيل، والتاسعة (۱)، وهود، ويوسف، وأصحاب الحجر، والأنعام، والصافات، ولقمان، وسبأ، والزمر، وحم المؤمن، وحم الدخان، وحم السجدة، وحم عسق، وحم الزخرف، والجاثية، والأحقاف، والذاريات، والغاشية، وأصحاب الكهف، والنحل، ونوح، وإبراهيم، والأنبياء، والمؤمنون، والم السجدة، والطور، وتبارك الذي بيده الملك، والحاقة، وسأل سائل، وعم يتساءلون، والنازعات، وإذا السماء انشقت، وإذا السماء انفطرت، والروم، والعنكبوت)) (٥).

ثم ذكر السور التي نزلت بالمدينة.

# (الأثر (الثالث:

عن جابر بن زيد عَلَيْسُهُ (٦) قال: ((أنزل على النبي على من القرآن أول ما أنزل بمكة: اقرأ

ونقل السيوطي هذا الأثر في الإتقان وذكر فيه "السابعة" مكان "التاسعة"، والذي يظهر - كما رجَّح مُحقِّقو الإتقان - أن "التاسعة" التي وردت في رواية البيهقي في دلائل النبوة، وفي رواية الداني في البيان هي تصحيف، والصحيح أنما "السابعة" بناء على عدِّ يونس السورة السابعة من السبع الطوال، كما أن هذا الاسم كان معروفًا لسورة يونس عند السلف. انظر: الإتقان للسيوطي تحقيق مركز الدراسات القرآنية (طبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف) ٥٢/١ - ٥٣.

<sup>(</sup>١) وهي سورة الشعراء، كما عُرِف من سياق الأثر السابق واللاحق.

<sup>(</sup>٢) وهمي سورة النمل، كما عُرِف من سياق الأثر السابق واللاحق.

<sup>(</sup>٣) وهي سورة القصص، كما عُرِف من سياق الأثر السابق واللاحق.

<sup>(</sup>٤) قال البيهقي: ((والتاسعة يريد سورة يونس)) دلائل النبوة ١٤٣/٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٢٠/٧ - ١٤٤٠، باب ذكر السور التي نزلت بمكة والتي نزلت بالمدينة، وصحَّع إسناده مرسلاً. وقد سقط من هذه الرواية ذكر فاتحة الكتاب، والأعراف، ومريم.

<sup>(</sup>٦) هو: أبو الشعثاء جابر بن زيد الأزدي، مشهور بكنيته تابعيٌّ ثقةٌ فقيةٌ، كان عالم أهل البصرة في زمانه، توفي

باسم ربك الذي خلق، ثم ن والقلم، ثم يا أيها المزمل، ثم يا أيها المدثر ،ثم تبت يدا أبي لهب، ثم إذا الشمس كُورت، ثم سورة سبح اسم ربك الأعلى، ثم والليل إذا يغشى، ثم والفجر، ثم والضحى، ثم ألم نشرح، ثم والعصر، ثم والعاديات، ثم إنا أعطيناك الكوثر، ثم ألهاكم التكاثر، ثم أرأيتَ الذي يكذب بالدين، ثم قل يا أيها الكافرون، ثم ألم تركيف فعل ربك، ثم قل أعوذ برب الفلق، ثم قل أعوذ برب الناس، ثم قل هو الله أحد، ثم والنجم إذا هوى، ثم عبس وتولى، ثم إنا أنزلناه، ثم والشمس وضحاها، ثم والسماء ذات البروج، ثم والتين، ثم لإيلاف قريش، ثم القارعة، ثم لا أقسم بيوم القيامة، ثم ويل لكل همزة، ثم والمرسلات، ثم ق والقرآن الجيد، ثم لا أقسم بهذا البلد، ثم والسماء و الطارق، ثم اقتربت الساعة، ثم ص والقرآن، ثم الأعراف، ثم الجن، ثم يس، ثم الفرقان، ثم الملائكة، ثم مريم، ثم طه، ثم الواقعة، ثم طسم الشعراء، ثم طس النمل، ثم طسم القصص، ثم بني إسرائيل، ثم التاسعة يعني يونس(١)، ثم هود، ثم يوسف، ثم الحجر، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم لقمان، ثم سبأ، ثم الزمر، ثم حم المؤمن، ثم حم السجدة، ثم حم الزخرف، ثم حم الدخان، ثم الجاثية، ثم الأحقاف، ثم والذاريات ثم هل أتاك حديث الغاشية، ثم الكهف، ثم حم عسق، ثم إبراهيم، ثم الأنبياء، ثم النحل أربعين آية وبقيتها بالمدينة، ثم تنزيل السجدة، ثم إنا أرسلنا، ثم والطور، ثم المؤمنون، ثم تبارك الذي بيده الملك، ثم الحاقة، ثم سأل سائل، ثم عم يتساءلون، ثم والنازعات، ثم إذا السماء انفطرت، ثم إذا السماء انشقت، ثم الروم، ثم العنكبوت، ثم ويل للمطففين. فذلك ما أنزل عليه عليه مكة))(٢).

ثم ذكر السور التي نزلت بالمدينة.

=

سنة ۹۳هـ، وقيل ۱۰۳هـ. انظر: طبقات ابن سعد ۱۷۹/۷، سير أعلام النبلاء ٤٨١/٤، تقريب التهذيب ص١٣٦.

<sup>(</sup>١) انظر: هامش رقم (٤) ص(٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عمرو الداني في البيان في عدِّ آي القرآن ص١٣٦، أورد الأثر بإسناده عن جابر بن زيد، وقد حكم الدكتور عبد الرزاق حسين أحمد بصحة إسناده إلى جابر بن زيد بالمتابعة الواردة عند الجُعْبَرِيِّ في المفرد في معرفة العدد، ينظر المكي والمدني في القرآن الكريم ٢٧٣/١، ونقل السيوطي أثرًا عن الحارث بن أبيض رواه في جزئه بإسناده عن جابر بن زيد. انظر: الإتقان ٢٧٣/١-١٦٨.

# الأثر الرابع:

رواية الزُّهْرِيِّ عَظِلْكُ فِي "تنزيل القرآن"، قال: ((هذا كتاب تنزيل القرآن، وما شاء الله أن يعلم الناسُ ما أُنزل بمكة، وما أُنزل منه بالمدينة: فأول ما أنزل الله بمكة: اقرأ باسم ربك الذي خلق، ثم سورة نون، ثم يا أيها المزمل،ثم يا أيها المدثر ،ثم سورة تبت يدا أبي لهب ،ثم إذا الشمس كُورت، ثم سورة سبح اسم ربك، ثم سورة والليل إذا يغشى ، ثم سورة والفجر، ثم سورة والضحى، ثم سورة ألم نشرح، ثم سورة والعاديات، ثم سورة والعصر، ثم سورة إنا أعطيناك الكوثر، ثم سورة ألهاكم التكاثر، ثم سورة أرأيت، ثم سورة قل يا أيها الكافرون، ثم سورة الفيل، ثم سورة الفلق، ثم سورة الناس، ثم سورة الإخلاص، ثم سورة والنجم، ثم سورة عبس، ثم سورة إنا أنزلناه، ثم سورة والشمس وضُحاها، ثم سورة البروج، ثم سورة والتين والزيتون، ثم سورة لإيلاف،، ثم سورة القارعة ثم سورة لا أقسم بيوم القيامة، ثم سورة والمرسلات، ثم سورة المُمَزة، ثم سورة ق، ثم سورة اقتربت الساعة، ثم سورة لا أقسم بهذا البلد، ثم سورة الطارق، ثم سورة ص، ثم سورة المص(١)، ثم سورة الجن، ثم سورة يس، ثم سورة الفرقان، ثم سورة فاطر ثم سورة كهيعص، ثم سورة طه، ثم سورة الواقعة، ثم سورة الشعراء، ثم سورة النمل، ثم سورة القصص، ثم سورة بني إسرائيل، ثم سورة يونس، ثم سورة هود، ثم سورة يوسف، ثم سورة الحجر، ثم سورة الأنعام، ثم سورة والصافات، ثم سورة لقمان، ثم سورة سبأ، ثم سورة الزمر، ثم سورة حم المؤمن، ثم سورة السجدة، ثم حم عسق، ثم حم الزحرف، ثم حم الدخان، ثم حم الجاثية، ثم حم الأحقاف، ثم والذاريات، ثم الغاشية، ثم سورة الكهف، ثم النحل، ثم سورة نوح، ثم سورة إبراهيم، ثم سورة الأنبياء، ثم سورة المؤمنون، ثم سورة تنزيل السجدة، ثم سورة الطور، ثم سورة الملك، ثم سورة الحاقة، ثم سورة سأل سائل، ثم سورة عم يتساءلون، ثم سورة النازعات، ثم سورة الانفطار، ثم سورة الانشقاق، ثم سورة الروم، ثم سورة العنكبوت، ثم سورة المطففين.

ثم يأتي ما أنزل بالمدينة. فعدد ما أنزل بمكة: خمس وثمانون سورة، وعدد ما أنزل بالمدينة: تسع وعشرون سورة)(٢).

<sup>(</sup>١) وهي سورة الأعراف، كما عُرف من سياق الآثار السابقة.

<sup>(</sup>٢) انظر: تنزيل القرآن للزهري، (مطبوع ضمن كتاب نصوص محققة في علوم القرآن، د. حاتم الضامن) ص٩٠٠.

ثم أخذ يذكر السور التي نزلت بالمدينة.

#### الخلاصة:

بالنظر إلى جملة هذه الآثار، وقراءتها عدًّا بحسب الترتيب، نجد أنَّ سورة لقمان هي السورة السادسة والخمسون من حيث ترتيب النزول.

ولكن من العلماء من وقف على بعض الروايات عن جابر بن زيد رحمه الله، وفيها ذِكْرٌ لسورة الفاتحة (١)؛ وباعتبار هذا الأثر يكون ترتيب سورة لقمان السابع والخمسين، والخطب في هذا سهل بإذن الله(٢).

والمُلاحَظ أنَّ الروايات التي ذكرت سور القرآن على ترتيبها الزمني في النزول لا تخلو من علَّة؛ لذا لا يمكن الجزم يقينيًّا بزمن نزول سورة لقمان.

كما أنَّ نزولها لم يرتبط بحادثةٍ معيَّنةٍ ترشد إلى زمن نزولها تحديدًا، غاية ما يمكن قوله: إنَّ سورة لقمان نزلت في أواخر العهد المكي بعد نزول عددٍ كبير من السور القرآنية.

وممَّا يؤكِّد القول بمكِّيَّتِها الأمور الآتية("):

<sup>(</sup>١) من الملاحظ أنَّ الآثار السابقة الواردة في البحث لم تذكر سورة الفاتحة؛ لأنه مختلف في نزولها، قيل: إنما نزلت بمكة، وقيل: بللدينة، وقيل: بكلِّ مرَّةٍ. والأكثرون على أنَّها مكيَّةٌ. انظر: البرهان ١٩٣/١-١٩٥، الإتقان ١٩٠/٠- ٢٤.

<sup>(</sup>٢) نقل السيوطي أثرًا عن الحارث بن أبيض رواه في حزئه بإسناده عن جابر بن زيد، ذكر فيه سورة الفاتحة من أوائل السور المكيّة. انظر: الإتقان ١٦٧/١، وانظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ١/ ١٣٥.

وتجدر الإشارة هنا إلى وجود جهودٍ معاصرةٍ لتفسير القرآن الكريم بحسب نزول السور، مثل: تفسير بيان المعاني لعبد القادر ملا حويش، الناشر: مطبعة الترقي بدمشق، والتفسير الحديث لمحمد دروزة، الناشر: دار إحياء الكتب العربية القاهرة، ومعارج التفكر ودقائق التدبر لعبدالرحمن حبنكة الميداني، الناشر: دار القلم بدمشق. واتَّفقتْ هذه المراجع المعاصرة على أنَّ ترتيب نزول سورة لقمان هو: السابع والخمسون.

<sup>(</sup>٣) انظر: أهداف كل سورة ومقاصدها في القرآن د.عبدالله شحاته ٥١٥/٢، سورة لقمان بين حكمة التنزيل وتناسب الترتيب" د.محمد رأفت سعيد ص١٩.

(١) أنَّ الناس قد ألفوا القرآن واستمعوا إليه، ولكن اختلفت مواقفهم من القرآن الكريم، فمنهم من فتح قلبه له، وآمن به، وأفاد من توجيهاته، ومنهم من أعرض عنه، وكذَّب به، ومنهم من لم يكتفِ بالإعراض بل توجَّه بالسخرية والاستهزاء وإحداث اللغو ومحاولة التشويش على القرآن الكريم ومحاربة أتباعه.

وهذا هو المشهد الذي تصوّره لنا مقدمة السورة، يقول الله تعالى: ﴿ الْمَ وَيُوْتُونَ النَّكُوةَ وَهُم الْكَوْنَ الْمُكَوْدِ الله تعالى: ﴿ الْمَ وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم الْكَوْنَ فِي الْمَحْوِدِ الله الله اللَّهِ وَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ

(١) أنَّ آيات السورة توحي لنا بالجو العام الذي نزلت فيه، من امتناع المشركين عن قبول الحق وجدالهم وعنادهم لحامل الرسالة ، يقول الله تعالى في ثنايا السورة: ﴿ أَلَمْ تَرَوَّا أَنَّ اللهُ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللّهِ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِنْكٍ مُّ مِنْ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللّهِ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِنْكٍ مُّ مِنْ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَابَاءَنَا أَولَوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴿ .

وجاءت الآيات بعد ذلك تسليةً للرسول على ولأصحابه بأن قدر لله نافذ، فليسلموا الأمر لله، ولا يجزنوا لإعراض من أعرض وكفر، فإنَّ مصير الخلائق إليه سبحانه ليجازي الجميع بما عمل: ﴿ وَمَن يُسَلِمُ وَجَهَدُ وَإِلَى اللّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثُقِيِّ وَإِلَى اللّهِ عَنِقِبَةُ الْمُمُودِ الله وَمَن كُفر فلا يَحْزُنك كُفْرُه وَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُواً إِنَّ اللّه عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّدُودِ ﴾.

(٣) أنَّ سورة لقمان اشتملتْ على آياتٍ فيها أدلةٌ عقليةٌ وكونيةٌ؛ لإثبات الأصل العظيم في نفوس المخاطبين؛ وهو توحيد الله جلَّ جلاله، وإبطال المعتقدات الوثنية، وإفحام المشركين. وهذا أبرز خصائص القرآن المكى، ولم تخْلُ منه السورة ، يقول الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ

بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْبَهَا وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيها مِن كُلِ دَابَةٍ وَأَنزَلْنَا مِن السّمَاءِ مَاءً وَأَنْبَنْنَا فِيها مِن حُلِ رَوْجِ كَرِيمٍ ( ) هَذَا خَلْقُ ٱللّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّيَن مِن دُونِهِ عَلَى اللّهُ فَاللّهُ مَن خَلَق ٱلسّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ الظَّلِلمُونَ فِي صَلَالٍ مُّبِينِ ﴾، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّن خَلَق ٱلسّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، ويقول سبحانه: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلا بَعْثُكُمْ إللّا اللّهُ قُلِ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن خَلَق ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ كَا اللّهُ مَن عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَ

# هل نزلتْ هذه السورةُ جُملةً واحدةً أو أنها نزلتْ مُنَجَّمةً عبر أزمانٍ متفاوتةٍ؟

من خلال التأمل في أسلوب السورة وترابط فقراتها، يمكن القول بأنها نزلتْ دفعةً واحدةً أو مقاطع متتابعة، ما خلا بعض آياتها، ففي تاريخ نزولها خلاف (١).

## ترتيب سورة لقمان بحسب الترتيب المصحفي

عدد سور القرآن الكريم مائةٌ وأربعَ عشْرةَ سورةً، وهو الَّذى انعقد عليه إِجماع الأَئمة، واتَّفق عليه المسلمون كافَّةً.

ولا معرج على مَنْ عدَّها مائةً وستَّ عشْرةً سورةً، أو مائةً وثلاثَ عشْرةً سورةً، بجعل الأنفال وبراءة سورةً واحدةً، أو بجعل المعوِّذتين سورةً واحدةً. كلُّ هذه أقوالٌ شاذَةٌ مخالفةٌ للمصاحف التي بعث بها عثمانُ عليه إلى الأمصار (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الحديث لمحمد دروزة ٢٤٠/٤. وسيأتي بيانه بمشيئة الله ص (٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: بصائر ذوي التمييز ١/ ٩٧.

◄ فعلى هذا يكون ترتيب سورة لقمان في المصحف السورة: **الواحدة والثلاثير، بعد** سورة الروم، وقبل سورة السجدة.

♦ وقد سبق العلم بأنَّ سورة لقمان هي: السابعة والخمسوق من حيث ترتيب نزول السور (١٠). والله تعالى أعلم.



(١) انظر: ص (٦٥).





# الفصل الثاني

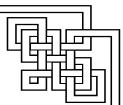
مكيّ السورة ومدنيّها، ومناسبتها لما قبلها، ووجه اختصاصها بما اختصت به

وفيه ثلاثة مباحث





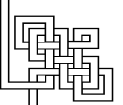


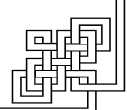


# المبحث الأول مكيّ السورة ومدنيّها

وفيه مطلبان

| اطراد باطلّی واطدنی، وطربق وفوائد<br>معرفتهما | المطلب الأول  |
|-----------------------------------------------|---------------|
| اطَلَي واطدني في سورة لقمان                   | المطلب الثاني |





# المطلب الأول المراد باللّي والمدني، وطربق وفوائد معرفنهما

# وفيه ثلاثة فروع

| اطراد باطلي واطدني       | الفرع الأول    |
|--------------------------|----------------|
| طربق معرفت المكي والمدني | (الفرع الثاني  |
| فوائد معرفت اطلي واطدني  | (الفرع (الثالث |

## اطراد بالمكي والمدني

## الفرع الأول

من علوم القرآن الجليلة علم المكي والمدني.

• قال ابن حبيب ﴿ عَلَيْكُ (١٠): ((من أشرف علوم القرآن علمُ نزوله، وجهاته، وترتيب ما نزل بمكة ابتداءً، ووسطًا، وانتهاءً ...)) إلى أن قال: ((فهذه خمسةٌ وعشرون وجهًا، من لم يعرفها، ويميّز بينها، لم يحلّ له أن يتكلم في كتاب الله عزّ وحلّ) (٢٠).

#### المراد بالمكي والمدني

للعلماء في تعيين المراد بالمكي والمدني ثلاثة اصطلاحات، بُنيَ كلُّ مصطلحٍ منها على اعتبارِ خاصِّ (٣):

## (الاصطلاح (الأول: باعتبار زمن النزول

فالمكي: ما نزل قبل الهجرة النبوية، وإنْ نزل بغير مكة.

والمدني: ما نزل بعد الهجرة، وإنَّ نزل بغير المدينة.

## (الأصطلاح (الثاني: باعتبار مكان النزول

فالمكي: ما نزل بمكة وما جاورها، كمنى وعرفات والحديبية.

والمدني: ما نزل بالمدينة وما جاورها كَبَدْرٍ وأُحُدٍ.

<sup>(</sup>۱) هو: أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب بن أيوب النيسابوري، الواعظ، المفسِّر، كان أديبًا نحويًا عارفًا بالمغازي والقصص والسير، صنَّف في القراءات والتفسير والآداب، توفي سنة ٢٠١ه. انظر: طبقات المفسرين للأدنه وي ص٩٧-٩٨.

<sup>(</sup>٢) التنزيل وترتيبه ق٢٢٢/أ-ب (نسخة مخطوطة بالجامعة الإسلامية برقم ٩٦٥). وانظر: البرهان ١٩٢/١، الإتقان ٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان ١٨٧/١، الإتقان ٥/١٤-٤٦، مناهل العرفان ١٩٥١-١٦٠، مباحث في علوم القرآن للقطان ص٥٦-٥٧، المكي والمدني في القرآن الكريم د. محمد الشايع ص ٧-١٧.

#### (الأصطلام (لثالث: باعتبار المخاطب

فالمكي: ماكان خطابًا لأهل مكة.

والمدني: ماكان خطابًا لأهل المدينة.

والفول الذي اشتُهر نرجبحه عند المفسرين وعلماء القرآن هو القول الأول، وهو تحديد مكيّ القرآن ومدنيّه بالنظر إلى زمن الهجرة النبوية؛ وذلك لأمور، منها(١):

- → لحصر هذا الاصطلاح وضبْطه واطِّراده.
- → أنه الأقرب إلى فهم الصحابة رضي الله عنهم حيث إنهم عدوا من المدني سورة التوبة، وسورة الفتح وسورة المنافقون، ولم تنزل كلُّ آياتها بالمدينة.
  - → أنَّه الاصطلاح الذي درج عليه الأكثرون من الباحثين في علوم القرآن قديمًا وحديثًا.
- → أنَّ الفائدة البارزة التي ذكرها العلماء من معرفة المكي والمدني وهي معرفة الناسخ والمنسوخ -لا تظهر إلَّا إذا كان القول الأول هو المراد بالمكي والمدنى.

فعلى هذا يكون قوله حلَّ وعلا: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١) من القسم المدني، وإنْ كانت قد نزلت على النبي الله في حجة الوداع بعرفة، كما ثبت عن عمر الله أنَّه قال: إني لأعلم اليوم الذي نزلت فيه، والمكان الذي نزلت فيه، «نزلت على رسول الله الله بعرفات في يوم جمعة » (١). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>۱) انظر: المكي والمدني في القرآن الكريم لعبد الرزاق حسين أحمد ٤٣/١-٤١، ١١٤، دراسات في علوم القرآن الكريم أ.د. فهد الرومي ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٢٥/١ كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان ونقصانه، برقم (٤٥) ورقم (٤٧٧٧)، ومسلم ٣٩/١ - واللفظ له - في أوائل كتاب التفسير برقم (٣٠١٧).

## طربق معرفة الملي والمدني

## الفرح الثاني

لم يرد بيانٌ عن النبي على في تحديد المكي والمدني من السور والآيات؛ وذلك لأنَّ المسلمين في زمانه لم تظهر لهم حاجةٌ إلى هذا البيان؛ فهم يشاهدون الوحي والتنزيل، ويشهدون مكانه وزمانه، وأسباب نزوله عيانًا(١).

ويذكر الكاتبون في علوم القرآن أنَّ معرفة المكي والمدني يكون بأحد طريقين (٢):

الطريق الأول: النقل والسماع عن الصحابة رضي الله عنهم الذين نزل القرآن بين ظهرانيهم، فأهل التنزيل هم العالمون بوقائعه وأحواله وأزمانه. والآثار المنقولة عنهم ممَّا يميِّز بعض المكيِّ أو بعض المدنيِّ عديدة.

فإنْ لم يوجد الخبر عنهم بذلك، وثبت النقل عن التابعين، فلا بأس من اعتماد قولهم فيه إنْ سلم من المعارض الأصحِّ، ولا سيَّما فيما تلقَّوه عن الصحابة رضي الله عنهم.

الطريق الثاني: الاجتهاد والقياس عند عدم النَّقل، وذلك بتمييز خصائص المُكِّيِّ والحاق ما لم يرد النقل به أنَّه مكيُّ أو مدنيُّ، بجامع تلك الخصائص.

## خصائص المكِّي والمدني:

ذكر العلماء خصائص يُعرف بها سمات الآيات المكيَّة والآيات المدنيَّة، وهي أشبه ما تكون بمثابة ضوابط للترجيح عند وقوع الاختلاف في التمييز بينهما<sup>(٣)</sup>:

(٢) انظر: مناهل العرفان ١/ ١٦١، المحرر في علوم القرآن د. مساعد الطيار ص١١١، المقدمات الأساسية في علوم القرآن للجديع ص٥٨، المكي والمدني في القرآن الكريم د. محمد الشايع ص ١٨-٢١.

<sup>(</sup>١) انظر: الإتقان ٧/١)، مناهل العرفان ١٦١/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان ١/ ١٨٨، الإتقان ١/ ٤٧، مباحث في علوم القرآن للقطان ص٥٩-٥٩ مباحث في علوم القرآن د. صبحي الصالح ص١٦٨، المكي والمدني في القرآن الكريم لعبد الرزاق حسين ١٦٨/١-١٧٤، المقدمات الأساسية في علوم القرآن للجديع ص٥٩-٥٩.

#### خصائص المكي:

- 1 الدعوة إلى أصول الإيمان، التوحيد، وإثبات الرسالة واليوم الآخر، وذكر الوعد والوعيد، وجدال المشركين بالبراهين العقليَّة والآيات الكونيَّة.
- ▼ وضع القواعد العامَّة للتَّشريع في الحلال والحرام، والتركيز على تثبيت مكارم الأخلاق، وإبطال ما ينافيها من مساوئ الأخلاق ممَّا كان يفعله أهل الجاهليَّة.
  - ٣- ذكر قصص الأنبياء والأمم السالفة للعبرة والقياس، وتثبيت النبيِّ على والمؤمنين.
    - 3- قصر الفواصل بين الآي، مع قوّة الوقع في الألفاظ، والإيجاز في العبارة.

#### خصائص المدني:

- 1 التحدث عن التشريعات التفصيلية والأحكام العملية في العبادات والمعاملات والأحوال الشخصية والحروب والمعاهدات.
- ◄ التركيز على دعوة أهل الكتاب وشرح أحوالهم ومناقشتهم وبيان ضلالهم، حيث كانوا يوجدون في مجتمع المدينة بعد الهجرة.
  - ٧- الكشف عن حقيقة النفاق وشرح صفات المنافقين وأحوالهم.
- **٤-** سلوك الإطناب والتطويل في آياته، وسهولة ألفاظها، بما يتناسب مع الشّرح والبيان لشرائع الإسلام. والله تعالى أعلم.



## فوائد معرفت اللبي والمدني

## (لفرع (لثالث

ذكر العلماء جُملةً من الفوائد المتربِّبة على معرفة المكي والمدني، منها(١):

- (١) تمييز الناسخ من المنسوخ، فالمتأخر ناسخٌ للمتقدِّم، إذا عارضه، ولم يمكن التوفيق. وهذه الفائدة تقوِّي رأي القائلين في تحديد المكيِّ والمدنيِّ بزمن هجرة النبيِّ اللهِ على فإنَّ من شرط النسخ العلم بالزمن المتقدِّم والمتأخِّر، فالمكيُّ ينسخ المدنيَّ.
- (١) ظهور حكمة التشريع في أسمى غاياته، حيث يتدرَّج شيئًا فشيئًا بحسب الأهمِّ على ما تقتضيه حال المخاطبين واستعدادهم للقبول والتنفيذ.
- (٣) ظهور بلاغة القران في أعلى مراتبها، حيث يخاطب كلُّ قومٍ بما تقتضيه حالهم من قوةٍ وشدَّةٍ، أو لينِ وسهولةٍ، وإيجازٍ أو إطنابٍ.
- (٤) وبمعرفة التدرج في التشريع، وبلاغة القرآن في الخطاب في العهدين المكي والمدني تظهر فائدةٌ جليلةٌ في تربية الدعاة إلى الله إلى اتباع منهج القرآن في الأسلوب والموضوع.
- (٥) الاستعانة بالمكي والمدني في تفسير القرآن الكريم. فإنَّ معرفة مكان النزول يُعين على فهم المراد بالآية، ومعرفة مدلولاتها، وما يرد فيها من إشاراتٍ أحيانًا.
- (1) بيان عناية المسلمين العناية التامَّة بالقرآن الكريم واهتمامهم به، فإخَّم لم يكتفوا بمحرَّد حفظ النصِّ القرآني، بل تتبَّعوا مكان نزوله، وما نزل قبل الهجرة وما نزل بعدها، وما نزل بالليل وما نزل بالنهار، وما نزل صيفًا وما نزل شتاءً، ويتبع هذا الاقتداء بهم في دراسة القرآن وعلومه. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>۱) انظر: البرهان ۱۸۷/۱، مناهل العرفان ۱٦۱/۱، أصول التفسير لابن عثيمين ص١٦، مباحث في علوم القرآن للقطان ص٤٥، دراسات في علوم القرآن الكريم أ.د. فهد الرومي ص١٣٣٠.

# المطلب الثاني اطلّي واطدني في سورة لفمان

## وفيه فرعان

| سورة لقمان مَلَبِّثُ فِي الجملة | (الفرع الأول |
|---------------------------------|--------------|
| الخلاف في مدنبَّت بعض أبانها    | الفرع الثاني |

## سورة لفمان ملبَّثُ في الجملث

## (الفرع (الأول

سبَقَ الحديث عن تاريخ نزول سورة لقمان(١). ويمكن البناء عليه أنَّ هذه السورة مكيَّةُ.

#### الحلائل المثبتة لمكيَّة سورة لقمانٌ من حيث الجملة:

الله الآثار التي تحدثت عن تاريخ وترتيب نزول السُّوَر، وبيان مكيِّها ومدنيِّها، فقد اتَّفقتْ على عدِّ سورة لقمان من السور المكيَّة (٢).

ثانيًا: الآثار التي عدَّدت المكيَّ والمدنيَّ في القرآن الكريم دون إشارة إلى تاريخ النزول، كذلك اتَّفقتْ على كون سورة لقمان من السور المكيَّة.

#### ومن هذه الآثار:

♦ ما رُوي عن قتادة ﴿ الله قال: ((نزل في المدينة من القرآن: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، وبراءة، والرعد، والنحل، والحج، والنور، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والحجرات، والرحمن، والحديد، والمحادلة، والحشر، والممتحنة، والصف، والتغابن، والطلاق، و(يا أيها النبي لم تُحرِّم) إلى رأس العشر، و(إذا زلزلت)، و(إذا جاء نصر الله)، هؤلاء السور نزلن بالمدينة، وسائر القرآن نزل بمكة))(٤).

ثَالِثًا: ما رُويَ عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: ((أُنزِلتْ سُورة لقمانَ بمكَّة))<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر مبحثه: ص (۲۰).

<sup>(</sup>٢) انظرها في: ص(٦٠-٦٤).

<sup>(</sup>٣) هو: أبو الخطاب قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي البصري، ثقةٌ ثبّتٌ حافظٌ، توفي سنة ١٠٠ وبضع عشرة. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٦٩/٥، تقريب التهذيب ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٤) أورده القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ١٠٠/١، والسيوطي في الإتقان ٥٧/١، جميعهم عن ابن الأنباري بسنده إلى قتادة، وإسناده صحيح، لكنه مرسل، كما حكم عليه محققو كتاب "الإتقان" (مركز الدراسات القرآنية) بمجمّع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

<sup>(</sup>٥) سبق تخریجه في هامش (٥) ص (٣٩).

ر (بعًا: نقل بعض العلماء الاتفاق على كون هذه السورة في عداد السور المكيَّة (١).

**خاساً**: بالنظر إلى الاصطلاحات الثلاثة التي ذكرها العلماء في المراد بالمكيِّ والمديِّ<sup>(۲)</sup>، يمكن القول:

إنَّ سورة لقمان سورة مكية باجتماع هذه الاعتبارات فيها:

- → فهي من حيث زمن النزول نزلت قبل الهجرة.
  - ◄ ومن حيث مكان النزول نزلت في مكة.
- ◄ ومن حيث المخاطب كان المخاطب فيها أهل مكة.

كما أنَّ السورة تحمل الخصائص الأسلوبية والموضوعية للسور المكيَّة.

<sup>(</sup>۱) قال أبو الحسن بنُ الحصَّار بَهُ اللَّهُ: ((المدني باتفاقٍ عشرون سورة، والمختلف فيه اثنتا عشرة سورة، وما عدا ذلك مكي باتفاقٍ)) ثمَّ نَظَم في ذلك أبياتًا، وجعل سورة لقمان من ضمن السور المكيَّة باتفاق. نقله عنه السيوطى في: الإتقان ٧/١م.

<sup>(</sup>۲) انظرها في: ص(۷۲-۷۳).

## الخلاف في مدنبَّن بعض أبانها

## الفرع الثاني

هل جميعُ آيات سورة لقمان مكيَّة أو وقع خلاف في بعض آياتها؟

في المسألة قولان:

القول الأول: جميع آيات السورة مكيّة.

وهذا قول ابن عباسٍ رضي الله عنهما كما مرَّ في الأثر السابق<sup>(۱)</sup>، وهو قول جُملة من المفسرين (۲).

#### القول الثاني: توجد آياتٌ مدنيَّةٌ في هذه السورة، وهي:

() قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ نُسِب القول بمدنيَّة هذه الآية إلى الحسن البصري رحمه الله(٣).

علَّة الحُكُم عليمها بالمدنيَّة: أنَّ وجوب الصلاة والزَّكاة كان في المدينة.

مناقشة هذا القول: هذا القول ضعيف، وغير مسلَّمٍ به؛ لأنَّ الصلاة فرضت بمكة، وهو المشهور، وقد استفاضت الروايات المخبِرة عن ذلك منها حديث عبد الله بن مسعود عليه: «أنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يصلِّى عند البيتِ، وأبو جَهْل وأصحابٌ له جلوسٌ ... »(1).

(۱) انظره: ص (۷۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٣٧٢/٣، النكت والعيون ٤/٣٢٦، الوسيط في تفسير القرآن الجيد للواحدي ٤٤٠/٣، معالم التنزيل ٢٨٣/٦، زاد المسير ٣١٤/٦، لباب التأويل ٣٩٦/٣، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٥/١١، اللباب في علوم الكتاب ٤٣٥/١٥، تفسير القاسمي ٤٧٩٢/١٣، التحرير والتنوير ٢١/٧٦، تيسير الكريم الرحمن ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: النكت والعيون ٢١٤٠/٤، زاد المسير ٣١٤/٦، مفاتيح الغيب ١٤٠/٢، أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي٢١٢/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ١/ ٩٤، برقم (٢٣٧)، كتاب الوضوء، باب إذا ألقيَ على ظهر المصلي قذر أو جيفة، لم تفسُد عليه صلاته.

كما أنَّ حادثة الإسراء التي فُرضت فيها الصلاة وقعت في العهد المكي.

أمَّا الزّكاة فالحديثُ عنها ليس دليلاً على مدنيَّة الآية؛ صحيحٌ أنَّ الزّكاة فرضت بالمدينة في السنة الثانية من الهجرة، لكن التي فُرضت إنَّا هي ذات النُّصُب والمقادير الخاصة، أمَّا أصل الزّكاة وتشريعها فقد كان بمكة، والمراد بها مُطلق إخراج المال على سبيل البذل والعطاء.

وإطلاق الزكاة على الصدقة مشهورٌ في القرآن، وفي القرآن المكي العديد من الآيات التي تحدثت عن الزكاة، كقوله تعالى في سورة المؤمنون: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَوْةِ فَعِلُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى فِي سورة النمل: ﴿ اللَّهَ مَنْ الرَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ آلَصَكُوةَ وَيُوتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَى أَعلم. لذا يترجّع القولُ بمكيّة هذه الآية. والله تعالى أعلم.

ب) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلْكُمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ, مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبُحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيدٌ ﴿ ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ المُخْرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ كُلِمَ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيدٌ ﴿ ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدٌ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾ واللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا

نُسب القول بمدنيَّة هذه الآيات (٢٧-٢٩) إلى ابن عباس رضي الله عنهما، ونُسب القول بمدنية الآيتين (٢٧-٢٨) إلى عطاء (٢) وقتادة (٣) رحمهما الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ۱۰۸/۱۰، روح المعاني ۲۱/۲۱، التحرير والتنوير ۱۸/٥-٦. وقال السيوطي: ((قال ابن الحصَّار: ذكر الله الزكاة في السور المكيَّات كثيرًا تصريحًا وتعريضًا بأن الله سينجز وعده لرسوله، ويُقيم دينه ويُظهره حتى تُفرضَ الصلاة والزكاة وسائر الشرائع، ولم تؤخذ الزكاة إلا بالمدينة بلا خلاف) الإتقان (۲٤٠/۱). وقيل: إن الزكاة بمعنى الطهارة من النقائص وملازمة مكارم الأخلاق، وهذا خلاف المشهور في الزكاة المقرونة بالصلاة، ويبعده تعليق الإيتاء بها. انظر: روح المعاني ۱۵۲/۱۹.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو محمد عطاء بن يسار الهلالي المدني، مولى ميمونة أم المؤمنين رضي الله عنها، ثقة فاضل صاحب مواعظ وعبادة، توفي سنة ٩٤ه، انظر: تاريخ الإسلام ١٠٤/٣، تقريب التهذيب ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان ١٨/٧٥، النكت والعيون ٢٦/٤، المحرر الوجيز ٢٠/٧، زاد المسير ٣١٤/٦، الجامع لأحكام القرآن ٢١/٥٥، التسهيل لعلوم التنزيل ١٣٧/٢، تفسير البحر المحيط ١٧٨/٧، التحرير والتنوير والتنوير ١٣٧/١-١٣٨، البيان في عد آي القرآن ص٢٠٦، الإتقان ٤٩/١.

## علَّة الحكم على هذه الآيات بالمدنيَّة:

ما رُوي عن ابن عباس رضي الله عنهما استثناؤه هذه الآيات من هذه السورة المكيّة حيث قال: ((سورة لقمان نزلت بمكة فهي مكية سوى ثلاث آياتٍ منها نزلْنَ بالمدينة؛ وذلك أنَّه لما هاجر رسول الله على إلى المدينة أتته أحبار يهود فقالوا: يا محمد بلغنا أنك تقول: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِن الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(۱) أفعَنيْتنا أم عنيت غيرنا؟ فقال رسول الله على: «عنيتُ الجميع»، فقالت له اليهود: يا محمد، أو ما تعلم أن الله تعالى أنزل التوراة على موسى على، وخلفها موسى الكلاف فينا ومعنا؟ فقال رسول الله على: «التوراة وما فيها من الأنباء قليلٌ في علم الله تعالى» فأنزل الله عز وجل بالمدينة ثلاث آيات، وهن قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَ الْبَحْرُ يَمُدُهُ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ وَالْبَحْرُ الله عنها من الألاث آيات))(۱).

مناقشة هذا الرأي: يمكن مناقشة هذا الرأي من ثلاثة وجوه:

الوجه الأول: إسناد هذه الرواية مختلفٌ فيه ما بين تضعيفٍ وتحسينٍ. الوجه الثاني: ورود آثارٍ وأقوالٍ في سبب نزول هذه الآية تدلُّ على أنَّ نزولها كان بمكة. منها:

- قول قتادة ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ : (( قال المشركون إنَّما هذا كلام يوشك أن ينفد؛ فنزل: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، من الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ ٢/٩٥، وأخرج ابن اسحاق بعضه في سيرته (١/٤/١) من طريق آخر بإسناد فيه مجهول، وكذلك الطبري في تفسيره ٥٧٢/١٨. وانظر: بحر العلوم ٢٦٣، الهداية إلى بلوغ النهاية بإسناد فيه مجهول، وكذلك الطبري في تفسيره ٢٩٢٨، وانظر: بحر العلوم ٢٥٣١، المدر المنثور ٢٥٢/١، الدر المنثور ٢٥٢/١، الدر المنثور ١٥٥٣، النيوطي إلى ابن اسحاق وابن أبي حاتم، كما أورده مُختصرًا دون ذكر سبب النزول في الإتقان (٢٨١٤)، ثم قال: ((وإسناده جيد، رجاله كلهم ثقات من علماء العربية المشهورين)) وتعقّب عليه محققو كتاب الإتقان: بأنَّ إسناده لا يقلُّ عن درجة الحسن؛ لأنَّ رجاله ما بين ثقةٍ وصدوقٍ، أمَّا قول السيوطي رحمه الله "رجاله كلهم ثقات" ففيه نظر. انظر كتاب: المكي والمدني للدكتور محمد الفالح ص ٢١٧-٢١٨.

#### فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُم ﴿ الآية))(١).

- وقول السُّدِّي عِظِلْكَ ((قالت قريش: ما أكثر كلام محمد، فنزلت)) (T).

وتوفيقًا بين هذا الروايات يمكن القول بأنّه لا يبعد أن تكون المجادلة اليهودية تمَّت بتلقينٍ يهوديٍّ لوفدٍ من قريش، وقد كانت قريش تفد إلى المدينة، إما قصْدًا لملاقاة اليهود، أو عرَضًا وهم في طريق تجارتهم نحو الشام، فكان سؤال المشركين للنبي على بإيعازٍ من اليهود. وقد كان المشركون يحاولون بائسين يائسين إفحام النبي في ومحاجّته، وإظهار التناقض فيما يتلوه؛ حتى يصدُّوا الناس عن اتباع دعوته (أ)، ولهذا قال ابن عاشور بَحْالَكُهُ: ((وهذا أقرب للتوفيق بين الأقوال)) (٥).

ويبدو مَيْلٌ لابن كثير رَجُلْكُ إلى كون الآية مكيَّة، فقد قال بعد أن ذكر ما ورد في سبب نزول الآية: ((وهذا يقتضى أنَّ هذه الآية مدنية لا مكية، والمشهور أخَّا مكية))(١).

الوجه الثالث: النظر في نظيرة هذه الآية من كتاب الله، فقد قال الله تعالى في سورة الكهف: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِمَتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَنفَدَ كَامِنتُ رَقِي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق الصنعاني في تفسيره (۲/۲،۱)، وإسناده صحيح إلى قتادة لكنه مرسل. وانظر: تفسير الطبري ٥٧٣٦/٨، بحر العلوم ٣٤٤/٣، الهداية إلى بلوغ النهاية ٥٧٣٦/٩، النكت والعيون ٤/٤٤٣، معالم التنزيل ٢٩٢٦، التسهيل لعلوم التنزيل ٢٩٣١، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١١/٧٧، اللباب في علوم الكتاب ٥٥/١٥، لباب النقول ص١٨٥. وزاد السيوطي في الدر المنثور (١٥/١١) بنسبته إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم و أبي الشيخ في كتاب "العظمة" وأبي النصر السّمخزي في "الإبانة".

<sup>(</sup>٢) هو: إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السُّدِّي الكبير، الكوفي الأعور، إمام، مفسِّر، قال النسائي: صالح الحديث، وقال يحيى بن سعيد القطان: لا بأس به، وقال ابن حجر: صدوق يهم ورميَ بالتشيع، توفي سنة ١١٠/١هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٦٤/٥، تقريب التهذيب ص٨٠١، طبقات المفسرين للداودي ١١٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز ٥٨/٧، الجامع لأحكام القرآن ٤٩٠/١٦، فتح القدير ٣١٩/٤، التحرير والتنوير ٢١/٢١. ولم أقف على سند لهذا الأثر.

<sup>(</sup>٤) انظر: معالم التنزيل ٢٩٢/٦، الكشاف ٢٢/٥، أنوار التنزيل ٢١٦/٤، التحرير والتنوير ١٣٨/١٢.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير ١٣٨/١٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٨/١١.

مَدَدًا ﴾ وهذه الآية مكيَّة (١) وتضمَّنتْ ما تضمَّنته آية سورة لقمان من المعاني. لهذه الوجوه يترجَّح القول بأنَّ هذه الآيات (٢٧-٢٩) من سورة لقمان آياتُ مكيَّةُ.

وممَّا يُعضِّد هذا الاختيار - إضافةً لما ذُكر - أنَّ الأصل عدم إدخال الآية المدنيَّة في السور المكيَّة، ولا إدخال الآية المكيَّة في السور المدنية، فالسور المكيَّة يُحكم بمكيَّة جميع آياتها، وكذا السور المدنية يُحكم بمدنيَّة جميع آياتها، ولا يُعدل عن هذا الأصل إلا بدليل صحيح صريح، فالتعويل في هذه المسألة على صِحَّة الرواية، وأحيانًا يوجد في كتب التفسير سورٌ مكيَّة، اسْتُثني منها آياتٌ على أنها مدنيَّة، ويكون هذا الاستثناء لأسبابٍ غير وجيهةٍ.

ومسألة وجود آياتٍ مدنيَّةٍ قليلةٍ في تضاعيف سورةٍ شُهِرتْ بمكِّيتها، أو وجودِ آياتٍ مدنيَّةٍ قليلةٍ في تضاعيف سورةٍ شُهِرتْ بمدنيَّتها، مسألةٌ جديرةٌ بالفحص والبحث، ودراسة الروايات الواردة فيها (٢).

وأمَّا ما قيل في سبب نزول هذه الآية من أنَّا كانت في المدينة، فيُجاب عنه: بأنَّ بعض الصحابة أحيانا قد تشتبه التّلاوة عندهم بالنزول، فالنبي على قد يقرأ بعض

<sup>(</sup>۱) سورة الكهف مكية كلها، ونقل الاتفاق على ذلك جمعٌ من المفسرين كابن عطية في المحرر الوجيز ٥/١٥، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن العراد ١٩٧/١، وابن كثير في تفسير القرآن العظيم ٢١١/٩. وورد في سبب نزولها ما يشبه سبب نزول آية سورة لقمان؛ فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قالت قريش ليهود: أعطونا شيئاً نسألُ هذا الرحل، فقالوا: سلوه عن الروح، قال: فسألوه عن الروح، فأنزل الله: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الرُّوجَ فَلِ الرُّوجَ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ قالوا: أوتينا علما كثيراً، أوتينا التوراة، ومن أوتى التوراة فقد أوتي خيرا كثيرا، فأنزلت ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمُتِ رَبِي لَنَيْدَ ٱلْبَحْرُ ﴾ إلى آخر الآية. أخرجه الترمذي فقد أوتي خيرا كثيرا، فأنزلت ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمُتَ رَبِي لَنَيْدَ ٱلْبَحْرُ ﴾ إلى آخر الآية. أخرجه الترمذي من هذا الوجه، وأخرجه النسائي في الكبرى ٢٩٢٦، برقم (١٤١٩)، كتاب التفسير، وأحمد في مسنده من هذا الوجه، وأخرجه النسائي في الكبرى ٢٩٢٦، وصحيح وضعيف الترمذي برقم (١٤١٥).

<sup>(</sup>۲) هذا رأيٌ له وجاهته، ذكره بعض العلماء المعاصرين، كالشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله في تفسير المنار ٢/٧ والدكتور فضل عباس حفظه الله في تفسير سورة البقرة ٢/٢١، والدكتور فضل عباس حفظه الله في كتابه إتقان البرهان ٢٨٠/١.

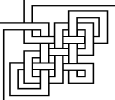
الآيات متذكِّراً لها، فيظنُّها أحدهم نازلةً ساعتئذٍ حيث لم يكن سمعها قبل، فيطلق النزول على التلاوة (١).

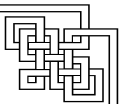
## ومنخول القول في مكيِّ آيات سورة لقمان ومدنيِّها:

أنَّ سورة لقمان سورةٌ مكيَّةٌ بأكملها، ولم يصحَّ ما وقع في بعض آياتها من استثناءٍ. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير (١٨٠/١٦)، ذكر ذلك تعليقًا على سبب نزول وارد في سورة طه ثم قال: ((ولهذا نظائر كثيرة في المرويات في أسباب النزول كما علمته غير مرة)).



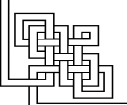


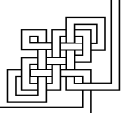
## المبحث الثاني

# مناسبت السورة لما قبلها وما بعدها

وفيه مطلبان

| معنى المناسبن، وحلمها، وفائدنها      | المطلب الأول  |
|--------------------------------------|---------------|
| مناسبت سورة لقمان طا فبلها وما بعدها | المطلب الثاني |





# المطلب الأول معنى المناسبذ، وحلمها، وفائدنها

## وفيه ثلاثة فروع

| معنى المناسبة                  | (الفرع اللهُول |
|--------------------------------|----------------|
| حلم اطناسبت وموفف العلماء منها | (الفرع (الثاني |
| فائدة معرفة اطناسبة            | (الفرع (الثالث |

#### معنى المناسبة

(الفرع الأول

#### توطئت

من المعلوم أن ترتيب سور القرآن الكريم وآياته في المصحف يختلف عن ترتيبها من حيث النزول، فالقرآن "في ترتيبه النزولي منهج لتأسيس دعوة، وأسلوب إقناع بعقيدة، وطريقة تبشير وإنذار، ودحض كامل لمنطق الإلحاد المريض، وهو في ترتيبه المصحفي أسلوب حياة، وبناء حضارة، ودستور للعالم كله، محيط بكل صغيرة وكبيرة من حاجاته ومطالبه"(١).

#### نرنبب السور نوفيفي أم اجتهادي ؟

اختلف العلماء في مسألة ترتيب سور القرآن في المصحف، أكان توقيفيًا من النبي الله أم المتهاديًا على ثلاثة أقوال:

القول الثاني: أنه باجتهاد من الصحابة الله الله

القول الثالث: أن ترتيب بعض السور كان بتوقيف من النبي ربعضه باجتهاد من الصحابة ...

• يؤكد هذا الترجيح قول الإمام البغوي بِحَمْلِكُ (٢) في معرض حديثه عن جمع الصحابة

<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من مقدمة المحقق عبد القادر عطا لكتاب تناسق الدرر للسيوطي ص ١٣-١٤.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد البغوي الشافعي، يعرف بابن الفراء، ويلقب بمحيي السنة وركن الدين، ونسبته إلى بُغا قرية بين هراة ومرو، كان إمامًا في التفسير والحديث والفقه، من تصانيفه: معالم التنزيل (في التفسير)، وشرح السنة (في الحديث)، والتهذيب (في الفقه)، توفي سنة ٢١٥ه. انظر: طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة ٢٨١/١، طبقات المفسرين للأدنه وي ١٥٨/١.

• وللألوسي عَلَيْكُه (٦) كلامٌ نفيسٌ في ترجيح التوقيف في ترتيب السور فيقول: ((والذي ينشرح له صدر هذا الفقير، هو ما انشرحت له صدور الجمْع الغفير، من أنَّ ما بين اللوحين الآن موافق لما في اللوح من القرآن، وحاشا أن يُهمِل صلى الله تعالى عليه وسلم أمرَ القرآن، وهو نور نبوَّته وبرهان شريعته، فلا بدَّ إمَّا من التصريح بمواضع الآي والسور، وإمَّا من الرمز إليهم بذلك، وإجماع الصحابة في المآل على هذا الترتيب، وعدولهم عما كان أوَّلاً من بعضهم على غيره من الأساليب - وهم الذين لا تلين قناقم لباطل ، ولا يصدُّهم عن اتباع الحق لوم على غيره من الأساليب - وهم الذين لا تلين قناقم لباطل ، ولا يصدُّهم عن اتباع الحق لوم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: من الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة القدر: آية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: من الآية ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر: آية ٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح السنة ٢/٢٥-٥٢٣٥.

<sup>(</sup>٦) هو: أبو الثناء شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، مفسرٌ، محدثٌ، أديب، شيخ العلماء في العراق، من مصنفاته: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، وحاشية على شرح القطر، وغرائب الاغتراب، توفي سنة ١٢٠٠هـ. انظر: الأعلام للزركلي ١٧٦/٧، التفسير والمفسرون للذهبي ٢٥٠/١.

لائم ولا قول قائل - أقوى دليل على أغمَّم وجدوا ما أفادهم علمًا، ولم يدع عندهم حيالًا ولا وَهُمًا))(١).

وعلى كلٍ، فسواء كان ترتيب سور القرآن توقيفيًّا أو اجتهاديًّا؛ فإنَّه أمرٌ يجب احترامه في كتابة المصاحف، لاسيما وقد حصل إجماع الصحابة رضي الله عنهم على هذا الترتيب، ومضت الأمة على قبوله.

ثمَّ إنَّ المتأمل في ترتيب سور القرآن يرى أهَّا جاءت على نَظْمٍ عجيب ونسَقٍ في الترتيب بديع، تلتقي السورة بالتي قبلها والتي بعدها برابطٍ يجعلها تبدو كعِقْد جُمَانٍ نُظِمتْ حبَّاتُه على أكمل وجهٍ، ممَّا يبعد معه القول بأنَّ ترتيبها كان باجتهادٍ من البشر، ومن هنا جاء حديث العلماء عن المناسبات بين سور القرآن.

#### معنى المناسبة لغةً واصطلاحًا

#### المُناسَبة لغةً:

على وزن مُفاعلة، وتعني الْمُشاكلة؛ يقال: بين الشَّيئين مناسبةٌ وتناسُبُ: أي مُشاكلةٌ وتَشَاكُلُ، وتقول: ليس بينهما مناسبة، أي: مشاكلة، ومادة النون والسين والباء تدل على اتِّصال شيءٍ بشيء، ومنه النَّسَب؛ سمِّي لاتِّصاله وللاتِّصال به، تقول فلان نَسِيبُ فلان، يعني أنه متصل به بنوع من القرابة (٢).

(١) روح المعاني ٢٧/١.

وانتصر لهذا الرأي لفيفٌ من العلماء قديمًا وحديثًا، وحاول بعض العلماء – كابن الزبير الغرناطي والزركشي – التوفيق بين الآراء الثلاثة بكونها جميعًا تلتقي على القول بالتوقيف، وأن الخلاف بينها إنما هو خلاف لفظيٌّ: هل كان التوقيف بقولٍ من النبي الله أو بتوقيفٍ فعليٍّ مستفادٍ من أفعاله الله بحيث بقي للصحابة مجال نظر؟ وهم العارفون بأسباب نزوله ومواقع كلماته، فهذا هو موضع الخلاف. انظر: البرهان في تناسب سور القرآن لابن الزبير ص(٨٠)،البرهان في علوم القرآن ١/٢٥٧. وللاستزادة انظر: فتح الباري ٩/٩٣–٤٣، الإتقان ٢/٥٠٤، مناهل العرفان ١/٢٨٧، علوم القرآن الكريم لنور الدين عتر ص(٤٤)، المقدمات الأساسية في علوم القرآن ص(٢١٠)، دراسات في علوم القرآن د. فهد الرومي ص(١١٩)، المحرر في علوم القرآن د. مساعد الطيار ص(١٩٧)، مباحث في التفسير الموضوعي ص(٨٧)، جمع القرآن في مراحله التاريخية من العصر النبوي إلى العصر الحديث لمحمد شرعي أبو زيد ص(٧٠).

(٢) انظر مادة (نسب) في معجم مقاييس اللغة ، مختار الصحاح، لسان العرب ، القاموس المحيط ، تاج العروس.

فالمناسبة لغةً تدور حول معنى: الاتصال، والمشاكلة "المماثلة"، والمقاربة.

#### المناسبة اصطلاحًا:

#### المناسبات في اصطلاح المفسرين وعلماء القرآن:

- ◄ "هي علمٌ تعرف منه علل ترتيب أجزاء القرآن بعضها ببعض "(١).
- ♦ أو بعبارة أخرى: "هي بيان وجه الارتباط بين الجملة والجملة في الآية الواحدة، أو بين الآية والآية في الآيات المتعددة، أوبين السورة والسورة "(٢).

فالمناسبة تبيِّن وجوه ارتباط أجزاء القرآن الكريم بعضها ببعض، وهي قد تظهر أحيانًا، وقدا مجالٌ للاجتهاد والنظر والتدبُّر.

وقد تطرَّق كثيرٌ من المفسرين للمناسبات على اختلاف أنواعها في تفاسيرهم، وأشاروا إلى ربط الآيات ببعضها وإنْ لم يصرِّحوا بلفظ المناسبة، وكانوا بين مقلِّ ومكثر<sup>(٣)</sup>، وتحدّث عنها المؤلفون في علوم القرآن<sup>(٤)</sup>، وأُفردت كذلك مصنَّفات خاصة للحديث عن المناسبات في القرآن<sup>(٥)</sup>. والله تعالى أعلم.



(١) نظم الدرر للبقاعي ٦/١.

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن لمناع القطان ص(٩٢).

<sup>(</sup>٣) من هذه التفاسير على سبيل المثال: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية، مفاتيح الغيب للرازي، التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي الكلبي، تفسير البحر المحيط لأبي حيان، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم لأبي السعود، التحرير والتنوير لابن عاشور، في ظلال القرآن لسيد قطب.

<sup>(</sup>٤) كالزركشي في البرهان في علوم القرآن خصص النوع الثاني للحديث عن المناسبات، والسيوطي في الإتقان تحدث عنها في النوع الثاني والستين، ومعظم المؤلفات المعاصرة في علوم القرآن تحدثت عن المناسبات.

<sup>(</sup>٥) من هذه الكتب المطبوعة: البرهان في تناسب سور القرآن لابن الزبير الغرناطي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي، قطف الأزهار في كشف الأسرار، وتناسق الدرر في تناسب السور، ومراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع وثلاثتها للسيوطي، والإعجاز البياني في ترتيب آيات القرآن وسوره للدكتور أحمد يوسف القاسم، وجواهر البيان في تناسب سور القرآن لمحمد الصديق الغماري.

#### حلم المناسبت وموقف العلماء منها

## الفرح الثاني

لما كان القرآن الكريم قد نزل في أكثر من عشرين سنةً منجَّمًا على حسب الوقائع، إضافةً لكون علم المناسبات يعدُّ من باب التفسير بالرأي، ويعتمد على اجتهاد المفسِّر واستنباطه، اختلف العلماء رحمهم الله في موقفهم من المناسبات بين مؤيِّدٍ ومعارض، ومنتصر ومقصِّر.

#### بملَّن نفسيم موفف العلماء من المناسبات على الجاهب:

الإتجاه الأول: المنع والتحفُّظ (١).

ووجه ذلك:

→أنَّ القرآن الكريم لم ينزل على هذا الترتيب، بل كان نزوله حسب الوقائع المتفرِّقة عبر الأزمان المتباعدة.

→ لما فيه من التكلُّف، فالمناسبة وإن كانت مستحسنةً إذا وقعت في كلام مرتبط أوله بآخره، إلَّا أنَّه إذا وقع على أسباب مختلفة كان الربط بينها متكلَّفًا.

الاتجاه الثاني: الجواز، وهو الذي عليه جمهور العلماء وعامَّتهم(١).

<sup>(</sup>١) من أبرز المانعين: أبو العلاء محمد بن غانم الغانمي (وفاته نحو٥٠٠هـ) حيث ذهب إلى "أن القرآن إنما ورد على الاقتضاب" انظر: الإتقان ٥/ ١٨٤٣، والمراد بالاقتضاب هو الانتقال مما افتتح به الكلام إلى المقصود من غير مناسبة. انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم لمحمد الفاروقي ٢٤٥/١. وهذا بعيد، يُنزُّه عنه الكلام البليغ، ومِنَ "البلاغة: أن يكون أول كلامك يدل على آخره، وآخره يرتبط بأوله" انظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه لابن رشيق ٢٤٤/١.

ومن أبوز المتحفظين: الإمام العز بن عبد السلام رحمه الله (٦٦٠ه). انظر: البرهان في علوم القرآن ٣٧/١. والإمام الشوكاني رحمه الله (٢٥٠١هـ). انظر: فتح القدير ١٧١/١.

<sup>(</sup>٢) انظر اتجاهات العلماء في حكم طلب المناسبات وأدلتهم ومناقشتها في: البرهان في علوم القرآن ٣٥/١ وما بعدها، البرهان في تناسب سور القرآن (مقدمة تحقيقه) ص٦٧-٧١، المناسبات وأثرها في تفسير التحرير والتنوير من سورة العنكبوت إلى سورة الحجرات ص٣٨-٥٥، علم المناسبات في السور والآيات لمحمد بازمول ص٣٢-٣٢، دراسات في علوم القرآن لفهد الرومي ص (٩٤٤).

ولعلَّ الأقرب للصواب من الاتجاهين الاتجاه الثاني.

• وفي وجْه رُجحان هذا الاتجاه، يقول الشيخ ولي الدين الملوي بِحَمْلَكُهُ ((قد وَهِم من قال لا يُطلب للآي الكريمة مناسبة؛ لأنها على حسب الوقائع المفرقة. وفصلُ الخطاب: أنها على حسب الوقائع تنزيلاً، وعلى حسب الحكمة ترتيبًا وتأصيلاً -وقال أيضًا: - والذي ينبغي في كلّ آيةٍ أن يُبْحث أولَ كلّ شيءٍ عن كونها مكمِّلةً لما قبلها أو مستقلَّة. ثم المستقلَّة: ما وجه مناسبتها لما قبلها؟ ففي ذلك علمٌ جمُّ، وهكذا في السور يُطلب وجْهُ اتصالها بما قبلها وما سيقت له))(۱).

بَيْدَ أَنَّ هذا لا يلزم منه أن تكون كلُّ مناسبةٍ صحيحةً؛ فإنَّ "مناسبة الآيات بعضها لبعض من أول المصحف إلى آخره حاصلةٌ تامَّةٌ على أحسن وجهٍ، وأكمل مِنْوالٍ، ولكن الناس تختلف أفهامهم في وجه المناسبة، فبعضهم يظهر له معنى بعيدٌ ضعيفٌ، وبعضهم يظهر له معنى حسنٌ قويُّ، فالمناسبة بين الآيات حاصلةٌ، وحُسْنُ ذلك وضَعفُه راجعٌ إلى حُسن الأفهام. والله أعلم "(٣).

#### ضوابط مراعاة المناسبة:

نبَّه بعض العلماء على بعض الشروط والضوابط التي ينبغي مراعاتها عند التماس المناسبة، وذلك درءًا للخلاف، وإبعادًا للتكلُّف، وصيانةً لكتاب الله عز وجل.

من هذه الضوابط(٤):

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله ولي الدين محمد بن أحمد بن إبراهيم المنفلوطي الشافعي، المعروف بابن المنفلوطي، وبالملوي، برع في التفسير والفقه والتصوف، كان حسن الوعظ، كثير العبادة والتواضع، "له تواليف بديعة الترتيب"، ولم تُسمَّ، توفي سنة ٤٧٧٤، انظر: الدرر الكامنة ٤٤٧/١، طبقات المفسرين للداوودي ٢/ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) ذكره الزركشي في البرهان ٣٧/١ مُصدِّرًا إياه بقوله: ((ذكَر بعض مشايخنا المحققين))، ونقله البقاعي في نظم الدرر ٩-٧/١ وتعقب على الزركشي بنسبة القول إلى ولي الدين الملوي، وانظر الإتقان ١٨٣٨/٥.

<sup>(</sup>٣) مقتبسٌ من كتاب: الزيادة والإحسان في علوم القرآن لابن عقيلة المكي ٢٩٩/٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: النبأ العظيم ص (١٩٩)، علم المناسبات في السور والآيات لمحمد بازمول ص(٣٧)، البرهان في نظام القرآن لمحمد سبحاني ص(٥٥).

- (١) مراعاة الوحدة الموضوعية، والنظرة الكليَّة للسورة، فإنَّ في ذلك عونًا على معرفة الروابط الموضعية بين جزء وآخر من السورة؛ لأنَّ السورة مهما تعدَّدتْ موضوعاتها فإضًا بجملتها ترمي إلى غرضِ واحدٍ.
  - (١) ألَّا يقطع المفسِّر بأنَّ هذه المناسبة هي مراد الله تعالى.
  - (٣) ألَّا تكون المناسبة متعارضةً مع الشرع، وألَّا تكون مخالفة لتفسير الآية مخالفة تضاد. أن يُراعى فيها ضوابط التفسير بالرأي، لارتباط المناسبات الوثيق به. والله تعالى أعلم.



#### فائدة محرفة المناسبة

## (الفرع (الثالث

ذكر بعض أهل العلم أن "ارتباطُ آي القرآن بعضها ببعضٍ حتى تكونَ كالكلمة الواحدة متَّسِقة المعاني، منتظمة المباني، علمٌ عظيمٌ" (١)

#### الفوائد المترتِّبة على معرفة المناسبة

هناك جملةٌ من الفوائد المترتّبة على معرفة المناسبات بين السور والآيات، منها(٢):

#### أُولًا: معرفة المناسبة تُعين على فهم معنى الإّيات

معرفة المناسبة تساعد على تحديد المراد من الآيات، وفيها زيادة تدبُّرٍ لكلام الله عز وجل.

مثال ذلك: اختلاف المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ وَٱلصَّافَاتِ صَفًّا ﴾ (٣).

- فقال قومٌ: هي الملائكة، وهذا قول الجمهور.
  - وقال آخرون: هي الطير.

والصحيح الأول؛ لأنَّ الله عز وجل ذكر في آخر السورة نفسها في معرض حديث الملائكة عن أنفسهم قوله: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّآفُونَ ﴾ (٤).

• قال الرازي عِظْلَقُهُ: ((أكثر لطائف القرآن مودَعةٌ في الترتيبات والروابط))(٥).

(٤) سورة الصافات: آية ١٦٥.

<sup>(</sup>١) قاله الإمام ابن العربي المالكي، ونقله الزركشي في البرهان ٣٦/١، البقاعي في نظم الدرر ٢/١، والسيوطي في الإتقان ١٨٣٧/٥ منسوبًا إلى كتابه (سراج المريدين).

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان ٣٦/١ ، نظم الدرر ١١/١، علم المناسبات في السور والآيات لمحمد بازمول ص(٣٨)، علم المناسبات في القرآن لمحمد الخضيري، مجلة البيان العدد(٢١)، ص(٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: آية ١.

<sup>(</sup>٥) مفاتيح الغيب ١٤٥/١٠.

#### تُانيًا: معرفة المناسبة تُبْرز لنا لونًا من ألوان إعجاز القرآن الكريم

فكما أنَّ القرآن معجزٌ من ناحية ألفاظه ومعانيه؛ فهو أيضًا معجزٌ من ناحية تركيبه وترتيبه ونظم آياته وسوره.

• قال الزركشي عَلَيْكُه: (( فائدته (علم المناسبة): جعل أجزاء الكلام بعضها آخِذًا بأعناق بعض، فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء))(١).

## تُالتًا: الردُّ على مزاعم المتشكِّكين، وتثبيت قلوب المؤمنين

يتحقَّق بمعرفة المناسبات الردُّ على مزاعم المستشرقين والمشكِّكين في أنَّ القرآن غير مترابط الأجزاء. كما أنَّ في هذه المعرفة زيادةً يقينِ المؤمنين عند التأمُّل في إحكام النظم وتناسق الترتيب، وصدق الله حلَّ حلاله: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَا فَا كَثِيرًا ﴾ (٢).

• يقول البقاعي رَجُلْكَ : ((وبهذا العلم يرسخ الإيمان في القلب، ويتمكَّن من اللبِّ، وذلك أنَّه يكشف أنَّ للإعجاز طريقين: أحدهما: نَظْم كلِّ جملةٍ على حيالها بحسب التركيب، والثاني: نَظْمها مع أحتها بالنظر إلى الترتيب)) (٣).

#### رابعًا: بيانُ الحِكمة من الموضوعات المتشابهة في القرآنُ

بمعرفة المناسبات تتَّضح الحكمة من وقوع التشابه في الموضوعات المذكورة في القرآن، كالأحكام والعقيدة والقصص.

• يقول البقاعي رَجِّ اللَّهُ: ((وبه يتبيَّن لك أسرارُ القصص المكرَّرات، وأنَّ كلَّ سورةٍ أُعِيدت فيها قصةٌ فلمعنى ادُّعِيَ في تلك السورة، استُدِلَّ عليه بتلك القصة غير المعنى الذي سيقت له

<sup>(</sup>١) البرهان ٢/٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: من الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ١١/١.

في السورة السابقة))<sup>(۱)</sup>.

فكلُّ موضوعٍ أعيد في موطن فلمناسبته للموطن الذي أعيد فيه، لذلك نرى الاختلاف في طريقة العرض والترتيب والفواصل، وإن كان الموضوع متَّحدًا في أصل المعنى.

خامسًا: العوق على استظهار الإّيات وحفظها في الصدور

في معرفة المناسبة إعانةٌ للحُفَّاظ على حفظ آيات الله عز وجل، وذلك بمعرفة وجه اتصال الآيات بعضها ببعض. والله تعالى أعلم.



(١) نظم الدرر ١١/١.

# المطلب الثاني مناسبت سورة لفمان طا فبلها وما بعرها

## وفيه فرعان

| مناسبت سورة لقمان طا قبلها | (الفرع الأول   |
|----------------------------|----------------|
| مناسبت سورة لقمان طا بعدها | (الفرع (الثاني |

#### مناسبت سورة لقمان طا فبلها

## (الفرع (الأول

تأتي سورة لقمان بعد سورة الروم في ترتيب المصحف، ولما كان ترتيب سور القرآن توقيفيًّا، فإنَّه لابدَّ أَنْ يكون لهذا الترتيب من حكمةٍ وسرِّ إعجازيًّ، وإنْ خَفِي على البشر.

فكتاب الله تعالى جاء مُحْكمَ النَّظم والتأليف، منزَّهًا عن الاحتلاف والتناقض والاضطراب والتنافر، يقول الله تعالى: ﴿ الرَّكِنَابُ أَحْكِمَتُ ءَايَنَاهُهُ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١)، ويقول الله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ (١).

#### أوجه المناسبة بين سورة لقمان وسورة الروم:

## (القسم الله ول: المناسبة بين فاتحة السورتين

- قال الله تعالى في مفتتح سورة الروم: ﴿ الْمَدَ اللَّهِ عَالِيَهُ أَنْ الْأَرْضِ وَهُم مَنْ عَالَى الله تعالى في مفتتح سورة الروم: ﴿ الْمَدَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُو الْعَالَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ
- وقال سبحانه وتعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿الْمَ ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْحَكِيمِ وَقَالَ سبحانه وتعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿الْمَ ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهَ مُ وَيَوْنُونَ النَّكُوةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ أَلُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾.

#### ومن أوجه المناسبة بين الفاتحتين مايلي:

أولاً: من أوائل ما يلفت الانتباه في افتتاح السورتين أنَّ كلتيهما افتُتِح بنوعٍ واحدٍ من الافتتاح وهو الافتتاح وهو الافتتاح بالحروف المقطعة (الم)، وهذا

<sup>(</sup>١) سورة هود: آية ١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) افتتح الله عز وجل سور القرآن بعشرة أنواع من الكلام وهي: الثناء عليه سبحانه كافتتاح سورتي الكهف

يغري للنظر فيما بين السورتين من تناسبٍ أوماً إليه المؤاخاة في الافتتاح. وفي هذا يذكر العلماء خاصيَّةً تشترك فيها السور المفتتحة به (الم) وهي أنَّ الموضوعات التي تتناولها تشمل ثلاثة أمور: بدء الخلق، والتشريع، والبعث.

ومن الملاحَظ أنَّ السور المفتتحة بر (الم) في القرآن جاء ترتيبها متواليًا في مجموعتين، المجموعة الأولى: سورتي البقرة وآل عمران، والمجموعة الثانية: سورة العنكبوت والروم ولقمان والسجدة.

وهنا سؤال: لماذا لم تجيء السور المفتتحة بالحروف المقطعة مرتبة جميعًا في موضع واحد، وإن تتابع بعضها أحيانًا؟

الجواب: أنَّ هذا فيه زيادة تنبيه وأبلغ في التحدي والتبكيت؛ "لأنَّ إعادة التنبيه على أنّ المتحدَّى به مؤلَّفٌ منها لا غير وتجديده في غير موضع واحد، أوصل إلى الغرض، وأقرّ له في الأسماع والقلوب من أن يفرد ذكره مرَّةً، وكذلك مذهب كلِّ تكريرٍ جاء في القرآن فمطلوب به تمكين المكرر في النفوس وتقريره"(٢)، كما أن فيه دلالة على التوقيف في ترتيب سور القرآن، وربما كان هذا الترتيب قد جاء لمناسبة أخرى غير مناسبة الافتتاح، يصل إليها من يفتح الله عليه بالتدبُّر والنظر والتأمل فإنَّ القرآن لا تنقضي عجائبه، ولله الحكمة البالغة.

=

والإسراء، حروف التهجّي كافتتاح سورة البقرة، والنداء كافتتاح سورة النساء، والجمل الخبرية كافتتاح سورة التوبة، والقسَم كافتتاح سورة الفجر، والشرط كافتتاح سورة الزلزلة، والأمر كافتتاح سورة الجن، والاستفهام كافتتاح سورة النبأ، والدعاء كافتتاح سورة المطففين، والتعليل في سورة قريش. انظر: البرهان ١٦٤/١، الإتقان ٥/١٨٢٧.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٥/٨٥٨، و انظر: البرهان ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٢) مقتبس من: الكشاف ١/٠١.

ثانبًا: حرت عادة القرآن العظيم في السور المفتتحة بالحروف المقطعة أن يأتي بعدها ذكر القرآن العظيم والانتصار له وبيان إعجازه وعظمته، إمَّا صراحة بعدها مباشرة، وهو الأعمُّ الأغلب، وإما تلميحًا في ثنايا السورة كما في سورة الروم.

- يقول ابن كثير عَلَيْسُهُ في حديثه عن معاني الحروف المقطعة: ((ولهذا كلُّ سورةٍ افتُتِحت بالحروف فلا بُد أن يُذكر فيها الانتصار للقرآن وبيانُ إعجازه وعظمته. وهذا معلومٌ بالاستقراء، وهو الواقع في تسع وعشرين سورةً))(١).
- ويقول ابن عاشور عَلَيْكُ في مفتتح تفسيره لسورة العنكبوت: ((واعلم أنَّ التَّهجِّي المقصود به التعجيزُ يأتي في كثيرٍ من سور القرآن، وليس يلزم أن يقع ذِكْرُ القرآن أو الكتاب بعد تلك الحروف، وإن كان ذلك هو الغالب في سور القرآن ما عدا ثلاث سورٍ، وهي فاتحة سورة مريم، وفاتحة هذه السورة، وفاتحة سورة الروم))(٢).

ثَالْتًا: في سورة الروم جاء الحديث عن أمرٍ غيبيٍّ مستقبليٍّ، وهو الإخبار عن غلبة الروم لفارس في سنين معدودةٍ، بعد أن كانت الغَلبة لفارس (٣)، وقد تحقَّق ذلك وكان من المعجزات

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ١/٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٠٢/٢٠.

<sup>(</sup>٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: كان المسلمون يحبُّون أن تَعٰلِب الرومُ أهلُ الكتاب، وكان المشركون يُحبُّون أن يغلب أهل فارس؛ لأنهم أهل أوثان، قال: فذكروا ذلك لأبي بكر، فذكره أبو بكر للنبيّ على فقال: "أَمَا إنَّهُمْ سَيُهْنَمُونَ"، قال: فذكر ذلك أبو بكر للمشركين، قال: فقالوا: أفنجعل بيننا وبينكم أجلا فإن غلبوا كان لك كذا وكذا، وإن غلبنا كان لنا كذا وكذا، وقال: فجعلوا بينهم وبينه أجلا خمس سنين، قال: فمضت فلم يُغلَبوا، قال: فذكر ذلك أبو بكر للنبيّ على، فقال له: "أَفَلا جَعَلْتُهُ دُونَ العَشْرِ"، قال سعيد: والبضع ما دون العشر، قال: فغلِب الروم، ثم غلبت، قال: فذلك قوله: ﴿الّهَ ﴿ عَلَيْتِ ٱلزُّمُ ﴿ فَيَ آدَنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِن بَعْدُ وَيَوْمَهِنِ بَعْدُ وَيَوْمَهِنِ بَعْدُ وَيَوْمَهِنِ بَعْدُ وَيَوْمَهُون ﴾ قال: البضع: ما دون العشر، ﴿لِلّهِ ٱلأُمْرُ مِن قَبْلُ وَين بَعْدُ وَيَوْمَهِنِ يَعْدِ عَلَيْهِمُ سَكِيْلِوُن ﴾ في يضع فال: البضع: ما دون العشر، ﴿لِلّهِ ٱلأُمْرُ مِن قَبْلُ وَين بَعْدُ وَيَوْمَهِنِ يَعْدُ وَيَوْمَهُون ﴾ وقال: نبلغني أنهم غلبوا يوم بدر. أخرجه الترمذي في جامِعه يَفَرَحُ ٱلمُؤْمِنُون وَلَى إِنتَهِمُ سَكِيْلِون عن حديث رقم (٣١٩٣) كتاب تفسير القرآن باب ومن سورة الروم. وقال: حديث حسن صحيح غريب إنما نعرفه من حديث سفيان الثوري عن حبيب بن أبي عمرة، وأحمد في مسنده برقم (٣٤٤٥) والنسائي في سننه ٢١٢/١٠ برقم (١١٣٦٥) كتاب التفسير ، والحاكم في مستدركه ٢٤٥٥ برقم (٣٥٤٠)

الباهرة على صدق نبوَّة محمد على، ودليلاً قاطعًا على أنَّ القرآن كلام الله.

وجاء الافتتاح في سورة لقمان التالية لسورة الروم بوصف القرآن بالحكيم، وفي هذا وجه مناسبةٍ لِما افتُتِحت به سورة الروم، لأن ذلك الأمر الغيبي لا يصدر إلا من حكيمٍ عليمٍ حبيرٍ بالأمور وعواقبها.

رابعًا: كان التبشير بانتصار الروم على الفرس ابتهاجًا وسرورًا للمؤمنين قبل تحققه وبعد تحققه حيث إلى الشروا بظهورهم على عدوهم، وبظهور الروم أيضا، وبإنجاز وعد الله"(١).

أمًّا المشركين فإخَّم لما أعرضوا عن هذا الوعد الذي أخبر الله عنه بنصر الروم الذين كانوا أهل كتابٍ ودينٍ، على الفرس الذين كانوا أهل شركٍ ووثنٍ، لما أعرضوا عن هذا وما يُلمح إليه هذا الوعد من إشارةٍ لانتصار عقيدة التوحيد واستعلاء كلمتها على الشرك فاتتهم حكمة الآيات وطُمست عن أعينهم وعقولهم، لذا جاء مطلع سورة لقمان مقرونًا بالإشارة لحكمة آيات القرآن الكريم التي كانت ومازالت تصدح بأنوار الحكمة فلم تنتبه لها العقول الغافلة، ولم يتغطوا بما حصل لغيرهم، وكانوا كما وصفهم الله حل وعلا: ﴿ يَعْلَمُونَ يَتَنفعوا بما جاءهم، ولم يتعظوا بما حصل لغيرهم، وكانوا كما وصفهم الله حل وعلا: ﴿ يَعْلَمُونَ طُلِهِرًا مِّنَ المُنْفَعِقِ الدُّنيَ وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُرِّ عَنفِلُونَ ﴾ (١) لذا فقد قصر الله سبحانه نفع الحكمة لفئة معينةٍ من الناس وهم الذين عقب بذكرهم في فاتحة سورة لقمان ﴿ هُدُى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ ) الذّين يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الْ أَوْلَئِكَ عَلَى هُدُى مِن رّبِيهِمْ وَأَوْلَئِكَ اللهُ مُرُونَ وَلَهُمْ وَنُونُونَ الزّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الْ أَوْلَئِكَ عَلَى هُدُى مِن رّبِهِمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هُرُالِكُ مَن الناسِ وهم الذين عقب بذكرهم في فاتحة سورة لقمان ﴿ هُولَالِكَ عَلَى هُدَى مُن رّبِهِمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هُدُى مِن رّبِهِمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هُدَى مِن رّبِهِمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هُدُى مُن رّبِهِمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هُدَى مُن رّبِهِمْ وَأُولَتِهَ عَلَى مُن الناسِ وهم الذين عقب الله المؤلِق الله القلق المؤلِق ال

<sup>=</sup> 

كتاب التفسير، والطبراني في المعجم الكبير ٢٩/١٢ برقم (١٢٣٧٧)، والبيهقي في دلائل النبوة ٣٣٠/٢ باب ما جاء في آية الروم وما ظهر فيها من الآيات في أدنى الأرض، كلهم من طريق أبي إسحاق الفزاري له، وصححه الألباني في صحيح الترمذي برقم (٣١٩٣).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٩٨/١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: آية ٧.

<sup>(</sup>٣) مستفادة بتصرفٍ من: التناسب البلاغي في سورة لقمان لموسى درباش الزهراني (رسالة ماجستير في كلية اللغة العربية بجامعة أم القرى) ص(٢٦).

## (القسم الثاني: المناسبة بين خاتمة سورة الروم وفاتحة سورة لقمان

- يقول الزركشي عَظِلْكُ في هذا النوع من المناسبات: (( إذا اعْتَبَرَتَ افتتاح كلِّ سورة، وحدتَه في غاية المناسبة لما خُتِم به السورةُ قبلها، ثم هو يخفى تارةً ويظهر أخرى )) (١).
- قال الله تعالى في ختام سورة الروم: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقُسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لِبِثُواْ عَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَالْإِيمَنَ لَقَدُ لَبِثْتُم فِي كِنْكِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ اللهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ اللهِ إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللّ
- وقال تعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿ آمَ ﴿ يَلْكَ ءَايَنَ الْمَكِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةً لِلْمُحَسِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْمَكِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُكَى مِن رَبِّهِم اللَّهُ الْمُكُونَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُ وَ الْمَكِيثِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَدَى مِن رَبِّهِم وَالْوَلَةِ فَا هُذُوا أَوْلَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُ وَ الْمَكِيثِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُوا أَوْلَتِكَ هُمُ عَذَابُ مُهِينُ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَصَبِرًا كَأَن لِي عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُوا أَوْلَتِهِكَ هُمُ عَذَابُ أَلْهِ مِن اللّهِ عَلَيْهِ وَقُلُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ عَذَابُ أَلِيهِ ﴾.

وسأقسّم العلاقة بينهما إلى ثلاث مقاطع، بحيث يكون لكلِّ مقطعٍ عنوان يكشف عن طرفٍ من التناسب بين ختام تلك وافتتاح هذه:

#### المقطة الأول: وحدة عقيدة المؤمنين

قال الله تعالى في خواتم سورة الروم: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبَثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَنَالِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ فَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدْ لِبَثْتُمْ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ

<sup>(</sup>١) البرهان ١/٣٨.

ٱلْبَعْثِ فَهَكَذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ فَيَوْمَبِذِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ۞.

◄ في هذا المقطع من خاتمة سورة الروم يخبرنا الله عز وجل عن قيام الساعة وحال المؤمنين والمكذبين في ذلك الموقف، فيُقسِم المجرمون أفَّم ما لبثوا في الدنيا غيرَ ساعةٍ، وذلك نتيجة لما كانوا عليه في الدنيا من جهالةٍ بأمر الآخرة وتكذيبٍ بما جاء به المرسلون وإنكارٍ للبعث، أمَّا المؤمنين "فإنهم يقفون في تلك الحال على حقِّ، ويعرفون أنَّه الوعد المتقرِّر في الدنيا"(١)، وذلك نتيجة لما منَّ الله به عليهم في الدنيا من الهداية للطريق القويم والإيمان بآيات الكتاب الحكيم.

◄ وفي فاتحة سورة لقمان ثنّى الله عز وجل بذكر المؤمنين وذكر أوصافهم وأكّد على إيماهم اليقيني بالآخرة ﴿ الّمَ مُلَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ الْمَاهُم اليقيني بالآخرة ﴿ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى مقالة الكافرين، فكأنّ في فاتحة سورة لقمان إشارةً لما ورد تفصيله في خاتمة سورة الروم.

• وفي هذا الوجه من التناسب يقول السيوطي عَلَيْكَهُ: ((قوله تعالى هنا: ﴿ هُدًى وَرَحْمَةً لِللَّهُ وَفِي هذا الوجه من التناسب يقول السيوطي عَلَيْكَوْ وَهُم بِالْلَاخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ متعلق بقوله في آخر سورة الروم: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِنَابِ ٱللّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ الْبَعْثِ فَهَاذَا عَيْنَ إِيقَانُهُم بِالآخرة، وهم المحسنون الموقنون بما ذكر)) (٣).

<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من: المحرر الوجيز ٣٧/٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: من الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٣) تناسق الدرر في تناسب السور ص(١١٠).

#### المقطة الثاني: القرآح كتاب الله الحكيم وموقف الناس منه

قال الله تعالى في ختام سورة الروم: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا ٱلْقُـرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَلَـهِن حِثْـتَهُم عِايَـةِ لَيَّقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَـفَرُوۤا إِنْ أَنتُمْ الِّلَا مُبْطِلُونَ ۞ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْـلَمُونَ ﴾.

- ◄ جاء الحديث في هذا المقطع من الآيات عن القرآن الكريم، وأنَّ الله من لطفه وعنايته بالعباد ضرب فيه من كلِّ مثلٍ حتى تتضح أمور الدين وتتجلَّى حقائق التوحيد وتقوم الحجة على الناس أجمعين، وفي هذا إشارةٌ للحكمة التي تضمنها القرآن الكريم، وهذا من إعجازه الباهر، لكن مَن جحد وعاند واستكبر وكذَّب بالآيات طبع الله على قلبه فحُرم منفعته والاعتبار به، قال تعالى في سورة الروم: ﴿ وَلَيْن جِنْتَهُم بِاللهِ لَيْ لَقُولَنَّ ٱلنَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ أَنتُمْ إِلَا مَن مُن كَذَلِك يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُون ﴾
- ◄ وجاء الافتتاح بعدها في سورة لقمان بالحديث عن القرآن الكريم: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّكُ اللَّهُ عَلَيْ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ اللّهِ وَفَيه وَصْفَ للكتاب بالحكيم، هذا الوصف الذي جاء مناسبًا وشاهدًا لما سَبق من الآيات في سورة الروم؛ فالكتاب الذي اشتمل على ألوان الأمثال، وشتَّى العظات، ومختلف الدلائل والبراهين، إنماً هو كتاب حكيم، أحكمه الله عز وجل وبيَّنه لعباده.
- ◄ وكذلك التقى ختام سورة الروم بافتتاح سورة لقمان في الحديث عن القرآن الكريم ببيان موقف المكذبين به، وتطاولهم على الحق وأهله، وإعراضهم واستكبارهم، فقال سبحانه في أول سورة لقمان: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَيَتِكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحَيِرًا كَأَن لّهَ يَسْمَعُهَا وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَيَتِكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَهِ مَا تضمنته الآيتان(٥٨، ٥٩) من سورة الروم، فكان الوصف الأليق بحؤلاء هو الجهل والاستكبار.
- ◄ ولما خُتمت سورة الروم بالتخويف والتحذير من الإعراض عن الحقّ، وأنَّ الله يطبع على قلوب الجهلة الذين لا يعلمون حقيقة الآيات، ولا ينتفعون بها، جاء التصريح في سورة لقمان بذكر جزاءهم ﴿أُولَيِّكَ لَمُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾، ﴿ فَبَشِرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾.

- قال الرازي عَلَيْ ( وجه ارتباط أول هذه السورة بآخر ما قبلها هو أن الله تعالى لما قال : ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (١) إشارة إلى كونه معجزة وقال : ﴿ وَلَكِن جِئْتَهُم بِعَايَةٍ ﴾ (١) إشارة إلى أهم يكفرون بالآيات، بيَّن ذلك بقوله : ﴿ الْمَهَ لَنَ اللّهُ عَايَةِ عَايَتُهُم بِعَايَةٍ ﴾ (١) ولم يؤمنوا بها، وإلى هذا أشار بعد هذا بقوله : ﴿ وَإِذَا نُتَكَىٰ عَلَيْهِ عَايَنُهُ وَلَيْ مُسْتَكِيْرً ﴾ (١) (٥)
- وقال القُمِّيُ عَظِلْكُ (1): ((لما قال في آخر السورة المتقدمة ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا القُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (٧) وكان فيه إشارة إلى إعجاز القرآن، ودلَّ ما بعده إلى تمام السورة على أَلْفُرُءانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (١) أخم مصرون على كفرهم ، أكَّد تلك المعاني في أول هذه السورة)). (٨)

#### المقطح الثالث: المقابلة بين الموقنين والمكذِّبين

<sup>(</sup>١) سورة الروم: من الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: من الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١-٢.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٧.

<sup>(</sup>٥) مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥. وجاء ذكر هذه المناسبة في: تفسير البحر المحيط ٤٠٨/٨، روح المعاني ٢٥/٢١، تفسير المراغي ٢١/٢١، البرهان في تناسب سور القرآن لابن الزبير ص(١٤٤) وكانت فيه بشكل أوسع وأعمق حيث جعل هذه المناسبة تربط ما بين السورتين إجمالًا، ولم يقصرها على الخاتمة والمفتتح.

<sup>(</sup>٦) هو نظام الدين الحسن بن محمد بن الحسين القُمِّيُّ النيسابوري، ويقال له الأعرج، مفسر، له اشتغال بالحكمة والرياضيات، أصله من (قمّ) ومنشأه في (نيسابور)، من مؤلفاته: غرائب القرآن ورغائب الفرقان (في التفسير)، و شرح الشافية (في الصرف)، توفي بعد سنة ٥٠هـ. انظر: الأعلام للزركلي ٢١٦/٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الروم: من الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٨) غرائب القرآن ٢٢/٥.

يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَئِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَّبِّهِمُّ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾.

وتظهر المناسبة في التقابل بين الفئتين بأسلوب **الطّبّاق** بين اللفظين (١٠): ﴿لَا يُوقِنُونَ ﴾ في الثانية.

- → ففي ختام سورة الروم ذمَّ الله الذين لا يوقنون، وهم الذين لا يؤمنون بالبعث و لا يصدقون بالجزاء، وحضَّ النبي على ومن تبعه من المؤمنين بأن يثبتوا على الحق وألا يحملنَّهم هؤلاء الذين لا يوقنون بالآخرة على الخِفَّة والقَلَق والشَّك، بل عليهم أن يثقوا بوعد الله.
- → ثم جاء في مفتتح سورة لقمان مدخ للمؤمنين الموقنين باليوم الآخر وذِكر طرفٍ من صفاتهم وجزائهم، وفي هذا التقابل مدخ وإغراءٌ للامتثال لأمر الله وذمٌّ وتحذيرٌ من مخالفته.
- ◄ ومن وجهٍ آخر، فإنَّ في ختام سورة الروم "دعوة للنبي الله وللمؤمنين معه إلى الصبر على المكاره، واحتمال الشدائد على طريق الإيمان، وذلك بما يمتلئ به القلب من إيمان بالله، ومن يقينٍ راسخٍ في لقاء ما وعد الله النبي الله والمؤمنين من نصرٍ وإعزازٍ وتمكينٍ، وأهم إذا كانوا على يقينٍ من الفوز والرضوان في الآخرة، فليكونوا على هذا اليقين من النصر والتمكين في الدنيا. وأنه إذا طال انتظارهم لما وُعِدوا به في الدنيا، فهو على أيِّ حالٍ أقرب مماً وعدها الله يه في الآخرة، فليصبروا إذنْ، حتى يلقوا ما وعدهم الله به في الدنيا، ليزداد يقينهم بما وعدهم الله به في الآخرة. هذا هو ما ختمت به سورة الروم، وهو يلتقى لقاءً تامًّا بما بُدئت به سورة لقمان "(٢).

#### (القسم الثالث: المناسبة بين مضمون السورتين

بعد الإلماحة إلى ما بين فاتحتي سورتي الروم ولقمان من تناسبٍ وترابطٍ، وما بين خاتمة

<sup>(</sup>۱) الطّبَاق ويسمَّى المطابقة: هي الجمع بين الشيء وضدِّه كالسواد والبياض والليل والنهار. انظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لابن الأثير ٢٦٤/٢.

<sup>(</sup>٢) مقتبسٌ من: التفسير القرآني للقرآن لعبد الكريم الخطابي (١١/٥٥٢) بتصرفٍ يسير.

الأولى وفاتحة الثانية من تقابلٍ وتناسقٍ، بقيت الإشارة إلى حلقات التواصل التي امتدت حتى الصلب والمتن بين مضامين السورتين، فلنمضِ في بيان هذه المناسبات بين مضامين السورتين وفق الوجوه التالية:

الوجه الأول: الآية (١٥) من سورة الروم مع الآية (٦) من سورة لقمان.

خ قال الله عز وجل في سورة الروم متحدِّثًا عن نعيم المؤمنين في الجنة: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكِمِلُوا ٱلصَّكِلِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَكِةٍ يُحْبَرُونَ ﴾ وفي معنى ﴿ يُحْبَرُونَ ﴾ عدة أقوال منها: أن المراد بما يتلذذون بالسماع والغناء في الجنة (۱).

خ وقال الله عز وجل في سورة لقمان: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَمُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتَالِى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَمَ عَذَابُ مُهِينٌ ﴿ وَمِن الأقوال الواردة في معنى مُسْتَكَبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أَذُنْيَهِ وَقُراً فَاشِرْهُ بِعَذَابٍ ٱليه ﴿ وَمِن الأقوال الواردة في معنى ﴿ لَهُو ٱلْحَدِيثِ ﴾ أنّه الغناء والاستماع له (٢٠).

والمناسبة بينهما تظهر في التقابل بين السماعين؛ فالسماع الوارد في سورة الروم يكون في الآخرة للمؤمنين، فهم في الجنة " يُسرُّون ويُنعَّمون بالمآكل اللذيذة، والأشربة، والحور الحسان، والخدم والولدان، والأصوات المطربات، والسماع المُشْجِيِّ، والمناظر العجيبة، والروائح الطيبة، والفرح والسرور، واللذة والحبور، مما لا يَقْدِر أحدُّ أن يصفه"(٢).

أمَّا السماع الوارد في سورة لقمان فإنَّه يكون في الدنيا، وهو سماع الذين أعرضوا عن الحقِّ وآيات القرآن، وأقبلوا على اللهو الباطل، والغناء ومزامير الشيطان، فحُرموا من نعيم السماع في

<sup>(</sup>۱) وهو قول يحيى بن أبي كثير. انظر: تفسير الطبري ٢٠٢/١٨، النكت والعيون ٣٠٢/٤، المحرر الوجيز ١٤/٧، وهو قول يحيى بن أبي كثير. انظر: تفسير البحر المحيط ١٦١/٧.

<sup>(</sup>٢) وهو قول ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنهما، وعكرمة ومجاهد رحمهم الله وغيرهم. انظر: تفسير الطبري ٥٣٤/١٨ المحرر الوجيز ٤١/٧) زاد المسير ٣١٦/٦، تفسير البحر المحيط ١٧٩/٧، الدر المنثور ٢١٧/١١.

<sup>(</sup>٣) مقتبس من: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان لابن سعدي ص(٦٣٨).

الجنَّة ونالوا العذاب الأليم.

فشتًان بين السماعين، سماع المؤمنين الذين نزَّهوا أسماعهم عن اللهو والباطل والضلال في الدنيا، فأنعم الله عليهم بسماع الغناء في الجنة، والجزاء من جنس العمل، وسماع العاصين والكافرين لغناء الشياطين فلهم عذاب مهين (١).

- وقد ورد عن محمد بن الْمُنْكَدِر عَلَيْكُ (١) أَنَّه قال: ((يقال يوم القيامة: أين الذين كانوا يُنَزِّهُونَ أنفستهم وأسماعَهم عن اللهو ومزامير الشيطان؟ أسكنوهم رياض المسك. ثمَّ يقول للملائكة: أسمعوهم حمدي وثناءً علي، وأحبروهم: أنْ لا خوف عليهم ولا هم يحزنون)(٢).
- وهذا الوجه من التناسب ذكره السيوطي عَظِلْتُهُ فقال: ((ذكر في الروم: ﴿ فِي رَوْضَكَةِ لِيُحْبَرُونَ ﴾ وقد يُحْبَرُونَ ﴾ وقد فُسِّر بالسماع، وفي لقمان: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ ﴾ وقد فُسِّر بالغناء وآلات الملاهي))(٤).

الوجه الثاني: الآية (١١) و(٢٧) من سورة الروم مع الآية (٢٨) من سورة لقمان.

قال الله عَلَى في سورة الروم: ﴿ الله عَلَى الله عَلَى فَي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى في الله عَلَى في الله عَلَى في السّمَوَتِ وَالله الله عَلَى الله عَلَى في السّمَوَتِ وَالله الله عَلَى الله عَلَى في السّمَوَتِ وَالله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى في السّمَوَتِ وَالله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الل

<sup>(</sup>١) قال المراغي في تفسيره (٧١/٢١): ((وشتَّان بين هذا وذلك))

<sup>(</sup>٢) هو: أبو عبد الله وقيل أبو بكر محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير القرشى التيمي المدني، إمامٌ ثقةً فاضلٌ، من الطبقة الثالثة، كان من سادات القراء، وكان لا يتمالَك البكاء إذا قرأ حديث رسول الله على، توفي سنة ١٣٠ه وقيل بعدها. انظر: سير أعلام النبلاء ٥٠٨٠، تقريب التهذيب ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) انظره في: الموطأ للإمام مالك برواية الحدثاني ٢/٢٥، الزهد والرقائق لابن المبارك ٢/٢١، مسند ابن الجعد ص٤٥٢، صفة الجنة لابن أبي الدنيا ص١٩٠، حلية الأولياء لأبي نعيم الأصبهاني ١٥١/٣. قال الألباني عنه: ((وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم، فثبت أن الحديث موقوف مقطوع)) سلسلة الأحاديث الضعيفة ١٨/٧٤.

<sup>(</sup>٤) تناسق الدرر في تناسب السور ص(١١١)، وأشار المراغى لهذه المناسبة في تفسيره ٧١/٢١.

وقال تعالى في سورة لقمان: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهَ سَمِيعُ .
 بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا ال

في الآيات إثبات لقضية البعث، وإخبارٌ عن وقوعه خبرًا قاطعًا، وإفادةٌ لسهولة الخلق من غير والبعث على الله جلَّتْ قدرته، حيث جاء في سورة الروم أنَّ الله عز وجل "يبدأ الخلق من غير أصلٍ له، فينشئه بعد أن لم يكن شيئًا، ثم يُفْنيه بعد ذلك، ثمَّ يعيده كما بدأه، وذلك أسهل عليه على حسب ما يدور في عقول المخاطبين، من أنَّ مَن فعل شيئًا مرَّةً كانت الإعادة أسهل عليه"(١). فالقادر على الخلق من العدم قادر على الإعادة، وهذا إثمًا هو لتقريب الصورة لعقول المنكرين، وإلَّا فالكلُّ هيِّنُ على الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَى المنكرين، وإلَّا فالكلُّ هيِّنُ على الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَى المنكرين، وإلَّا فالكلُّ هيِّنُ على الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَى الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَى الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱللّذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَى الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱللّذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا فَضَى الله عز وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱللّذِى يُحَي، وَيُمِيثُ فَإِذَا فَضَى الله عنه وقبل الله عنه وقبل الله عنه وجل؛ لقوله تعالى: ﴿ هُو ٱللّذِى يُحَي وَيُمِيثُ فَإِذَا فَضَى الله عنه وقبل الله عنه وقبل الله وقبل اله وقبل الله وقبل اله وقبل الله وقبل اله وقب

وجاء التقرير لقضية البعث في سورة لقمان بصورة أخرى، تشترك مع آيتي سورة الروم في إثبات سهولته على الله عز وجل، فبعد أنْ بيَّنَ في سورة الروم أنَّ القادر على الخلق قادرٌ على الإعادة "ذكر عظمة قدرته وكمالها وأنَّه لا يمكن أنْ يتصوَّرها العقل، فقال: ﴿ مَّا خَلَقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ وهذا شيءٌ يحيِّر العقول، إنَّ خلق جميع الخلق على كثرتهم، وبعثهم بعد موتهم بعد تفرُّقهم في لمحةٍ واحدةٍ، كخلقِهِ نفسًا واحدةً، فلا وجه لاستبعاد البعث والنشور والجزاء على الأعمال، إلا الجهل بعظمة الله وقوة قدرته "(٢).

فآية سورة لقمان جاءت متناسبةً مع آيتي سورة الروم التي تقدَّمت في تقرير قضية البعث، وأنَّه هيِّنٌ على الله جلَّ وعلا.

• قال الألوسي ﴿ الله عنه الوجه من التناسب: ((وأقول في الاتصال أيضًا: إنَّه قد ذكر فيما تقدم قوله تعالى : ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُو الْهُونُ عَلَيْهِ ﴾ (٤)، وهنا قوله

<sup>(</sup>١) مقتبس من تفسير المراغى ٢١/٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: آية ٦٨.

<sup>(</sup>٣) مقتبسٌ من: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان لابن سعدي ص(٢٥١).

<sup>(</sup>٤) سورة الروم: آية ٢٧.

سبحانه: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ (١)، وكلاهما يفيد سهولة البعث، وقرَّر ذلك هنا بقوله عزَّ وجلَّ قائلًا: إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ)) (١).

الوجه الثالث: الآية (٣٣) من سورة الروم مع الآية (٣٢) من سورة لقمان.

- قال الله تعالى في سورة الروم: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِكُونَ ﴾.
   أَذَا قَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم بَرِيّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾.
- وقال في سورة لقمان: ﴿ وَإِذَا عَشِيهُم مَّوْجٌ كَالْظُلُلِ دَعَوُا اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فَلَمَّا خَتَابُهُم إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَئِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّادٍ كَفُودٍ ﴾.

فقد ذكر سبحانه وتعالى في كلِّ من الآيتين حال الناس في الشِّدة والرَّخاء.

وذكر في كلتيهما قِسْمًا لم يذكره في الآية الأخرى، فآية سورة الروم جاءت على سبيل الإجمال، وجاء التفصيل في سورة لقمان بذكر مثالٍ وصورةٍ من صور الضُّر التي أُجمل ذكرها في سورة الروم، وهي حال هؤلاء الذين يدعون الآلهة من دون الله عند ركوب البحر، وذلك لمناسبة السياق.

فبعد أن ذكر سبحانه شيئًا من آياته ودلائل وحدانيته في سورة لقمان في قوله: ﴿ أَلَوْتَرَ أَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ اَينتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَينتِ لِّكُلِّ صَبَّارِ شَكُورٍ ﴾ (٣)، ذكر بعدها: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوُا ٱللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَدَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُّقْنَصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَاينِنَا ٓ إِلَا كُلُّ خَتَارٍ كَفُورٍ ﴾.

فمن آثار قدرته ورحمته، وعنايته بعباده، أنْ سخَّر البحر، تحري فيه الفلك، بأمره القدري ولطفه وإحسانه، ﴿لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَاينتِهِ ﴾ ففيها الانتفاع والاعتبار، ثمَّ ذكر سبحانه وتعالى بعدها حال الناس عند ركوبكم البحر، وغشيان الأمواج كالظُّلل فوقهم، أغَّم يخلصون الدعاء والعبادة

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ٢٥/٢١، وأشار المراغى لهذه المناسبة في تفسيره ٢١/٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣١.

لله: ﴿ فَلَمَّا نَجَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ ﴾ انقسموا فريقين: فرقة مقتصدة، لم تقم بشكر الله على وجه الكمال، بل هم مذنبون ظالمون لأنفسهم، وفرقة كافرة بنعمة الله، جاحدة لها(١).

فآية سورة لقمان جاءت امتدادًا لما ذكره الله عز وجل في سورة الروم من طبيعة النفس الجاحدة التي تعرف الله عز وجل في الضرَّاء، ولا تعرفه في السرَّاء، وتميَّزت عنها بكونها ذكرت صورةً من صور الضرِّ، وذلك لمناسبتها للآية التي تقدمتها.

• يقول الألوسي عَلَيْكُ في هذا الوجه من التناسب: ((ذكر سبحانه هناك قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ دَعُواْ رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم بِرَيِهِم يُشْرِكُونَ ﴾ (١)، وقال عز وجل هنا: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا بَحَنْهُم إِلَى الْبَرِ فَقَالَم عَنْ وجل هنا: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعُواْ اللّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا بَحَنْهُم إِلَى الْبَرِ فَقَالَم عُرْبُ ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعُواْ اللّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمّا بَحَنْهُم أَلَيْ الْبَرِ فَي الْأَخْرَى) (١٠).

الوجه الرابع: الآيات (٤٤–٤٥، ٥٣–٥٣) من سورة الروم، مع الآيات (٦-٧، ٢٠–٢٠) من سورة لقمان.

◄ من أوجه الترابط أيضًا ما ورد في السورتين من تأييدٍ لما قام به النبي على من جهدٍ مشكورٍ في تبليغ الرسالة، وأداء الأمانة، وإقامة الحجة، وتسليةٍ له على لما لاقاه من إعراضٍ وصدودٍ، وكفرٍ وجحودٍ، وتوجيهه بألًا يحزن لذلك، فإنَّ هؤلاء المعرضين هم في الدنيا كالأموات والصمِّ الذين لا يسمعون ولا ينتفعون، وفي الآخرة مصيرهم العذاب المهين والعقاب الأليم.

قال الله تعالى في سورة الروم: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتِي وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِينَ ﴿ قَالَ الله تعالى فِي سورة الروم: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِاَيْنِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴾.

♦ وقال تعالى بما يشاكلُها في سورة لقمان: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ص(٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: آية ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني ٢١ /٦٥.

لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا ۚ أُوْلَئِكَ هَمْ عَذَابُ مُّهِينُ ۚ ۚ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَيْ مُسْتَكِيرًا كَأَن لَوْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِيَ أُذُنيَّهِ وَقُرا ۖ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾.

- ◄ ومن صور تسلية النبي ﷺ ما بيَّنه الله جل وعلا أنَّ من كفر فعليه كفره ولن يضرَّ بكفره إلا نفسه، ومَنْ آمن وعمل صالحاً فجزاء إيمانه إليه والله غنيٌّ عن العالمين، وفي ذلك توجيه للنبي ﷺ والمؤمنين إلى عدم الحزن والضيق بما يفعله الكافرون (١).
- خ قال الله تعالى في سورة الروم: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلاَّنفُسِمِمُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلاَّنفُسِمِمُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلاَّنفُسِمِمُ وَمَنْ عَمِلَ اللهُ تعالى في مَن عَضْلِهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾.
- وقال تعالى بما يناسبها في سورة لقمان: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ وَإِلَى اللّهِ وَهُو مُحْسِنُ فَقَدِ السّتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى وَإِلَى اللّهِ عَقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿ وَمَن كَفَر فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم وَمَن كَفَر فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ فَ نُمنِعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾.

الوجه الخامس: من وجوه التناسب ورودُ طائفةٍ من الآيات والبراهين التي تدلُّ على كمال قدرته جل وعلا واستحقاقه للعبادة الخالصة، ووجود آياتٍ فيها ذِكْرٌ للشرائع والأديان.

- أشار الإمام السيوطي مُرَّمُ الله إلى هذه المناسبة بين السورتين بقوله: ((في كلتا السورتين جملة من الأديان وبدء الخلق))(٢).
  - ♦ فمن جملة الأديان والشرائع التي ذكرت في سورة الروم:
- \* قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكُن عَمْرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَتِ فَمَاكَان الشَّدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكَثَ رُمِمَا عَمَرُوهَا وَجَاءَتُهُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَتِ فَمَاكان اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ اللهُ ثُمَّكَانَ عَنقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَّعُواْ اللهُ وَأَيْ أَن كَذَبُواْ اللهُ وَكَانُواْ بِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا اللهُ وَكَانُواْ بِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا اللهُ وَكَانُواْ شِيعًا اللهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلَذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا

<sup>(</sup>١) مستفادٌ بتصرفٍ من: التناسب البلاغي في سورة لقمان لموسى درباش الزهراني ص(٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تناسق الدرر ص(١١١).

كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾.

\* وفي سورة لقمان قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُنُوًا أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَهِ وَقُولًا فَبُشِرْهُ بِعَذَابٍ ٱليهٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدَى وَلا كُنْ مِ مُنيرٍ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوَلَوْ كَانَ ٱللّهُ عَلَوْ أَلَوْ اللّهُ عَذَابِ ٱلسّعِيرِ ﴾ .

جاء في سورة الروم بيان حال الأمم السابقة وماحل بهم، وفي سورة لقمان جاء البيان لحال المشركين الحاضرين الذين كذَّبوا وقت تنزيل الوحي.

### ◄ ومن الآيات التي تناولت قضية الخلق في سورة الروم:

• قوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يَعْيِدُهُ، ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ اَنْصَدِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴾ وَمِنْ اَيْنَدِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴾ وقوله أَزْوَجَا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مِّن ضَعْفِ ثُوّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ الذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوقةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَأَةً وَهُو الْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾ .

#### وفي سورة لقمان:

- قوله تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴾.
- ← وذُكِرت في السورتين جملة من الآيات الباهرات الدالة على كمال قدرة الله عز وجل مع ما فيها من البراهين العقلية، فمن ذلك قول الله تعالى في سورة الروم:
- \* ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَىّٰ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تَخْرَجُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰئِهِ عَلَٰهُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلُفُ ٱلْسِنَئِكُمُ وَإِلَّا فِي ذَلِكَ لَا تَعْلَى اللَّهُ وَمِنْ ءَايَـٰئِهِ عَلَٰهُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلُكُ ٱلْسِنَائِكُمُ مِن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكُونِ مَنَامُكُم بِاللَّهُ وَالنَّهَارِ وَٱبْلِغَا قُوكُم مِن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكُونِ مِن السَّمَاءِ مَنَا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا وَالْمَاءُ وَلِي الْمَالَعُونِ مَا السَّمَاءِ مَا السَّمَاءُ وَلُمَاءُ السَّمَاءُ السَّمُ السَامِ السَامِ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَامِ السَامِ السَّمَاءُ السَامِ السَامِ السَامِ السَامِ السَامِ السَامِ السَّمَاءُ السَامِ الْمَا

فَيُحْيِى بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِن ءَايَنلِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَاكُمْ مِّن رَّحْمَتِهِ ۚ وَلِتَجْرِى ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

ومن جملة الآيات الكونية والبراهين العقلية التي ذكرت في سورة لقمان:

\* قول الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرُوْنَهَا وَٱلْفَىٰ فِى ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَتَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَبْلَنْنَا فِيها مِن كُلِّ رَقَحٍ كُرِيمٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِى ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَاثُهُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ اللّهُ وَلَوْ أَنَّما فِى ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَاثُهُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ اللّهُ وَلَوْ أَنَّما فِى ٱلنّهَ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهَ اللهِ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهَ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهَ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهُ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهُ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهُ اللهِ وَيُولِجُ ٱلنّهُ اللهِ وَيُولِجُ ٱللّهُ مِنْ عَلَيْكِ وَسَخَرَ ٱلشّمْسَ وَٱلْقَمَرُكُلُّ يَجْرِي فِى ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايَتِهِ وَإِنَّ فِى ذَالِكَ لَآيَتِ لِكُلّ صَبّارِ شَكُورٍ ﴾.

الوجه الساحس: من لطائف الاتصال بين السورتين ما ذكره الألوسي برخالية حين قال: ((وما ألطف هذا الاتصال من حيث إنَّ السورة الأولى ذُكِر فيها مغلوبية الروم وغَلبتهم المبنيتان على المحاربة بين مَلِكيْن عظيمين من ملوك الدنيا تحاربا عليها، وحرج بذلك عن مقتضى الحكمة؛ فإنَّ الحكيم لا يحارب على دنيا دنيَّة لا تعدل عند الله تعالى جناح بعوضة، وهذه (سورة لقمان) ذُكِر فيها قصةُ عبدٍ مملوكٍ − على كثيرٍ من الأقوال − حكيمٍ، زاهدٍ في الدنيا، غير مكترثٍ بما، ولا ملتفتٍ إليها، أوصى ابنه بما يأبي المحاربة، ويقتضي الصبر والمسالمة، وبين الأمرين من التقابل ما لا يخفى))(۱). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) روح المعاني ٢١/٢١.

#### مناسبت سورة لقمان طا بحدها

الفرع الثاني

تأتي سورة السجدة بعد سورة لقمان في ترتيب المصحف، وفيما يلي بيانٌ لأوجه المناسبة بين السورتين مقسَّمة على ثلاثة أقسام.

#### أوجه المناسبة بين سورة لقمان وسورة السجدة:

## (القسم الأول: المناسبة بين فاتحة السورتين

- \* قال الله تعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿ الَّهُ قَلُونُونَ الْزَكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ هُمَ مُرْقِنُونَ الْزَكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ الْمَعْلَوْقَ وَيُؤْتُونَ الزّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ أَوُلَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيُتَخِذَهَا هُزُواً أُولَتِكَ هُمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَتِكَ هُمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَتِكَ هُمُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُرُواً أُولَتِكَ هُمُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَإِنَا اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْكُ وَلَى اللّهِ عَلَيْكُونَ وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا السَّمَلِينَ فِيهَا وَلَا لَيْكُونَ الْمَعْمَلُوا وَعَمِلُوا السَّمَلِ مُن عُلَى وَاللّهُ مَن السَّمَاءِ مَلَا فَهُو اللّهُ وَاللّهُ وَيَثَ فِيهَا مِن كُلِّ وَالْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَلَا فَاللّهُ مِن عُلِي وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا لَيْكُونَ وَعَمَلُولُونَ فَي اللّهِ فَأَرُونِ وَضَالِ ثُبِينَ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ اللّهِ مَا اللّهِ فَأَرُونِ مَا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مُؤْلُولُ مُن فَي ضَلَلِ ثُبِينٍ ﴾ . وَشَكُونَ فِي ضَلَلِ ثُبِينٍ ﴾ . الظَّالِمُونَ فِي ضَلَلِ ثُبِينٍ ﴾ .
- وقال تعالى في مفتتح سورة السجدة: ﴿ الْمَرْ اللَّهِ الْمَرْ اللَّهِ مِن رَبِّ اللَّهِ الْمَرْ اللَّهُ الْمَدُونِ مِن وَبِّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### من أوجه المناسبة بين الفانختين مايلي:

- ♦ المؤاخاة بين السورتين في الافتتاح بالحروف المقطَّعة، ومجيئها على نفس الصيغة (الم)،
   وهما بذلك قد اشتركتا في الخاصية التي ذكرها العلماء للسور المفتتحة بـ (الم)(١).
- ♦ وأعقب هذا الافتتاح ذكر القرآن الكريم وبيان عظمته وصفته، على عادة القرآن العظيم
   في السور المفتتحة بالحروف المقطَّعة.

قال الله عز وجل في مفتتح سورة لقمان: ﴿ الْمَ ﴿ ثُنَ يَلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِئَبِ ٱلْحَكِيمِ ﴾. وقال تعالى في مفتتح سورة السجدة: ﴿ الْمَرْ اللهُ عَزِيلُ ٱلْكِتَابِ لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْمَالَكِينَ ﴾.

ففي سورة لقمان جاء وصف كتاب الله بالحكيم، لاشتماله على الحكم الباهرة، ولإحكامه وإتقانه، ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ اللهُ عَلَى الحكم الباهرة، فلا تجد فيه خللًا أو تناقضًا، وما كانت هذه صفته فلا شكَّ أنه منزَّلُ من الله بلا ريب. وهذا هو ما افتُتِحت به سورة السجدة.

- ♦ ومن جهة أخرى فإنَّ فاتحتي السورتين جاءتا على ترتيبٍ منطقيٍّ؛ حيث جاء ذِكر القرآن ببيان كلامٍ مَنْ هو في فاتحة سورة القرآن ببيان كلامٍ مَنْ هو في فاتحة سورة السجدة.
- يقول الرازي عَلَيْكُ في توضيح هذا: (( وذلك لأنَّ مَنْ يرى كتابًا عند غيره فأول ما تصير النفس طالبةً تطلب ما في الكتاب، فيقول: ما هذا الكتاب؟ فإذا قيل: هذا فقه أو تفسير، فيقول بعد ذلك: تصنيف مَنْ هو؟ ولا يقال: أولًا هذا الكتاب تصنيف من؟ ثم يقول: في ماذا هو إذا علم هذا، فقال: أولًا هذا الكتاب هدى ورحمة، ثم قال: ههنا هو كتاب الله تعالى، وذكره بلفظ رب العالمين؛ لأنَّ كتاب من يكون رب العالمين يكون فيه عجائب العالمين فتدعو النفس إلى مطالعته)(٢).

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إليها في المناسبة بين فاتحتي سورتي الروم ولقمان ص(٩٩).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥.

في قوله تعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿ الْمَ اللهُ عَلَيْتُ الْكِنْبِ الْحَكِيْبِ الْحَكِيْبِ الْحَكِيْبِ الْمَال في مفتتح سورة لقمان، وهنتى العظات، وإشارة لما أودع الله جل وعلا كتابه من ألوان الآيات، ومختلف الأمثال، وشتى العظات، وإشارة لما احتوته سورة لقمان وسابقتها من دلائل وتنبيهات تفيد استحقاق الله جل وعلا للعبادة وحدة دون سواه.

وجاء الافتتاح بعدها في سورة السجدة بتسجيل صحة كتاب الله الكريم، وأنَّ ما انطوى عليه من البراهين يرفع كلَّ ريب، ويزيل كلَّ شكِّ ،ويدحض كلَّ شبهةٍ.

- ♦ من التناسب بين الفاتحتين كذلك التشابه في التعقيب بذكر آيات الله في الكون المنظور
   بعد الإشارة إلى آياته في الكتاب المسطور.

والتفكُّر في آيات الله الكونية، والتدبُّر لآيات الله القرآنية، طريقان موصلان لمعرفة الله جل وعلا حقَّ المعرفة، تلك المعرفة التي تورث حُبًّا لله جل وعلا، وانقيادًا لأوامره واجتنابًا لنواهيه.

<sup>(</sup>١) سورة السجدة: آية ١-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة: من الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) البرهان في تناسب سور القرآن ص(١٤٦).

## القسم الثاني: المناسبة بين خاتمة سورة لقمان وفاتحة سورة السجدة

خ قال الله عز وجل في خاتمة سورة لقمان: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فَ ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَيِيرُ ﴾.

وقال تعالى في مفتتح سورة السجدة: ﴿ الْمَرْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِن تَبِيلُ ٱلْكِتَابِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَبِّ الْمَاكَةُ مِن رَبِّكَ التَّالَةِ مَن أَذَيرٍ مِن قَبْلِكَ رَبِّ الْمَاكَةُ مَن أَلْهُم مَن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَتُناذِر قَوْمًا مَّا أَتَاهُم مِّن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَكَنَّا مُن رَبِّكَ التَّالَةُ مَ يَهْ تَذُون ﴾.

جاء في خاتمة سورة لقمان وفاتحة السجدة ذكرٌ لأصول العقيدة الثلاثة وهي: الإيمان بالله وتوحيده، والإيمان بالمعاد والحشر، والإيمان بالرسالة، فجمعت الآية الأحيرة من سورة لقمان الأصلين الأوليين، وذلك ببيان عظيم قدرة الله، وسعة علمه حلَّ وعلا، ممَّا يدلُّ على وجوب الإيمان به وتوحيده، وهذا هو الأصل الأول، ونلمح الأصل الثاني في قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ عَادَرُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ "إشارة إلى أنَّ الساعة وإنْ كنتَ لا تعلمها لكنَّها كائنةٌ والله قادرٌ عليها"(١)، كقدرته سبحانه على إنزال الغيث والخلق في الأرحام.

ثمَّ جاء الأصل الثالث في فاتحة سورة السجدة متمثِّلًا بالإخبار بصدق الكتاب وصدق المرسل إليه.

فهذا الكتاب "لا ريب في كونه منزَّلاً من رب العالمين؛ لأنَّه معجزُ للبشر، ومثله أبعدُ شيءٍ من الريب. ثم أضرب عن ذلك إلى قوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰكُ ﴾ أيْ: اختلقه محمد على الأنَّ «أم» هي المنقطعة الكائنة بمعنى "بل والهمزة" معناه: بل أيقولون افتراه؟ إنكارًا لقولهم، وتعجيبًا منهم، لظهور أمره في عجز بلغائهم عن مثل ثلاث آيات منه، ﴿ بَلَ هُوَ ٱلْحَقُ ﴾. ثمَّ أضرب عن

\_\_

<sup>(</sup>١) مقتبس من: مفاتيح الغيب للرازي ١٦٦/٢٥.

الإنكار إلى إثبات أنَّه الحقُّ ﴿مِن رَّبِّكَ ﴾ ولم يَفْتَرِه محمدٌ ﷺ كما قالوا تعنُّتًا وجهلًا "(١).

• يقول الرازي عَلَيْكُ في هذا الوجه من التناسب: ((لما ذكر الله تعالى في السورة المتقدمة دليل الوحدانية، وذكر الأصل وهو الحشر، وختم السورة بهما، بدأ ببيان الرسالة في هذه السورة فقال ﴿ الْمَرْ مَنْ تَنْزِيلُ ٱلْكِ تَنْدِ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾))(٢).

### (القسم الثالث: المناسبة بين مضمون السورتين

كما حصل توافقٌ وتناسبٌ بين مفتتح السورتين، وبين خاتمة سورة لقمان مع فاتحة سورة السجدة اللَّاحقة لها، كذلك هناك توافقٌ وتناسبٌ بين مجمل آيات السورتين، ومن ذلك:

الوجه الأول: وهذا الوجه يتصل بالمناسبة التي بين خاتمة سورة لقمان وفاتحة السجدة، إلّا أنَّا هنا جاءت بشكل أوسع وأشمل على نطاق آيات السورتين بشكل عامِّ.

<sup>(</sup>١) مقتبس من: مدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٩١٣/٣.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ١٦٧/٢٥. وجاء ذِكر هذه المناسبة في: تفسير البحر المحيط ٤٢٨/٨، وروح المعاني ٢١/٢١، تفسير المراغي ٧١/٢١.

النّهارِ وَيُولِجُ النّهارَ فِ النّهارَ فِ النّهارَ فِ النّهارَ فِ النّهارِ وَسُخَرَ الشّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ اللّهَ هُو الْعَلِيُ الْسَكِيرِ تَعْمَلُونَ خَبِيرُ اللّهَ هُو الْعَلِيُ اللّهَ هُو الْعَلِيُ اللّهَ هُو الْعَلِي اللّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَلَيْتِهِ إِلَى اللّهَ هُو الْعَلِي اللّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَلَيْتِهِ إِنّ فِي ذَلِكَ الْأَيْتِ لِكُلّ صَبّارِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

◄ أمَّا الأصل الثاني وهو إثبات البعث واليوم الآخر فمن مواضع ذكره قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَدُ إِلَى اللّهِ وَهُو يُحْسِنُ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَثْقِيُّ وَإِلَى اللّهِ عَنقِبَةُ الْأَمُورِ وَمَن كُفَرَ فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللّه عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّدُودِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلّا كَنفْسِ وَحِدَةٍ إِنَّ اللّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النّاسُ اتّقُواْ رَبّكُمْ وَاخْشَواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدُهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْعًا وَلا يَعْرُفُونَ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْعًا وَلا يَعْرُفُونَ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ مَا اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ مَا عَلَى إِلّهُ اللّهِ عَنْ اللّهِ حَقَى فَلا نَغُرَّزَتَكُمْ اللّهِ عَنْ عَلَاهُ اللّهُ عَنْ وَلَدِهِ عَنْ وَلَدِهِ عَنْ وَلَا عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلْهُ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَنْ وَلَا عَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَنْ وَلَا عَالَى اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

◄ ثمَّ جاء في فاتحة سورة السجدة ذكر الأصل الثالث وهو الرسالة، قال تعالى:
 ﴿ الْمَ نَ تَنِيلُ الْصَلَى الثالث وهو الرسالة، قال تعالى:
 ﴿ الْمَ نَ تَنِيلُ الْمُو الْحَقُ مِن الْمَ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ الْمُو الْحَقُ مِن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ اللّهِ عَن اللّهِ عَل اللّهِ عَلَى اللّهِ عَن اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَن اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَن اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ

الوجه الثاني: ومن وجوه التناسب بين السورتين ما ذكره السيوطي عَظْلَفُهُ حيث قال: ((إنَّ السجدة شرحٌ لمفاتيح الغيب الخمسة التي ذكرت في خاتمة السورة قبلها في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ عِندَهُۥ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَّاذَا تَكُسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَّاذَا تَكُسِبُ عَلَيْهُ خَبِيرُ ﴿ وَبِيانَ ذلك:

أنَّ قوله تعالى في سورة السجدة ﴿ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُۥ ٱلْفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ شرحٌ لقوله تعالى في سورة لقمان ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾، ولذلك :عقّب سبحانه وتعالى بقوله ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾.

وأنَّ قوله تعالى في سورة السجدة: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ

بِهِ عَلَى اللَّا مِنْهُ أَنْعَنَمُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾، شرحٌ لقوله تعالى في سورة لقمان: ﴿ وَيُنزِلُ ٱلْغَيْثَ ﴾.

وأنَّ قوله تعالى في سورة السجدة: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُۥ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ﴿ ثُلَّ مَنَاءٍ مَهِينِ ﴿ ثُلَّ مَا مَا لَكُمُ اللَّهِ مِن مُلَالَةٍ مِّن مَّآءٍ مَهِينِ ﴿ ثُلَّ مُسَوِّدَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفَعِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ ، شرح لقوله سبحانه في سورة لقمان: ﴿ وَيَعْلَرُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ .

وأنَّ فِي قوله تعالى فِي سورة السجدة: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُۥ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ مع قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَالَهُ وَ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُۥ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ مع قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَا نَشْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَالَهُ فِي وَلَا يَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾، شرح لقوله تعالى في سورة لقمان: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا ﴾.

وأن قوله تعالى في سورة السجدة: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا صَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ آَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّمِ مُكَفِرُونَ ﴿ فَ قُلْ يَنُوفَ الْمَالُ الْمَوْتِ اللَّذِي وُكِلَّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾، شرحٌ لقوله تعالى في سورة لقمان: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾. فلله الحمد على ما ألهم ))(١).

الوجه الثالث: الآية (٣٢) من سورة لقمان مع الآية (٤) من سورة السجدة

قال الله تعالى في سورة لقمان: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَه مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا غَضَيْهُم أَوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَه مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا غَضَاهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدِنِنَا ۚ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَ فُورٍ ﴾، وقال تعالى في سورة السجدة: ﴿مَا لَكُم مِّن دُونِهِ عِن وَلِي وَلا شَفِيعُ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴾.

بيَّن الله جل وعلا في آية سورة لقمان اضطرار العباد إليه، وافتقارهم إليه كلَّ الافتقار،

<sup>(</sup>١) تناسق الدرر ص١١١-١١٦ بتصرفٍ يسيرٍ. وعلَّق الألوسي رحمه الله على هذا الوجه من التناسب بقوله: ((ولا يخلو عن نظرٍ)) روح المعاني ١١٥/٢١ .

يتجلَّى ذلك في مواضع الشدة والكرب، فهم يلجؤون إليه وحده دون سواه.

وجاء تأكيد هذا المعنى في سورة السجدة، بشيء من الإكمال والإجمال بإعطاء حكم قاطع بأنّه سبحانه هو المالك لأزمّة الأمور، المدبّر لكلّ شيء، فلا وليَّ لخلقه سواه، ولا ناصر لهم إلا هو، ولا شفيع لهم إلا من بعد إذنه.

#### الوجه الرابع: الآية (١٧) من سورة لقمان مع الآية (٢٤) من سورة السجدة

قال الله تعالى في سورة لقمان: ﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَانَةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ
وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾، وقال تعالى في سورة السجدة: ﴿ وَجَعَلْنَا
مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَتِنَا يُوقِنُونَ ﴾.

جاء في الآيتين الحديث عن فضيلة الصبر، ففي سورة لقمان ضمن وصاياه الحكيمة لابنه، ذكّره بالصبر، وحثَّه بأنْ يصبر على ما يصيبه، مؤكّدًا عليه بأنّه من الأمور التي يُعزم عليها لوجوبه.

ثمَّ في سورة السجدة، جاء الحديث عن الصبر، ببيان ثمرته، فهي تبيِّن حال من صبر على أوامر الله، وترك نواهيه، وصبر على أقداره جل وعلا، بأنْ كان منهم أئمة يهدون إلى الحق بأمر الله، ويدعون إلى الخير.

فالمناسبة تظهر في الترتيب بين تناول الآيات لموضوع الصبر، بالحث عليه والوصية به أولاً، ثم ببيان ثمرته و ذكر حال من صبروا ثانيًا.

#### الوجه الخامس من وجوه التناسب بين السورتين:

أنَّ سورة لقمان ركَّزتْ على الحكمة، وهي في حقيقتها طاعة الله والبعد عن معصيته، وشكره والانتهاء عن كفره.

وبعد عرض الآيات في سورة لقمان لهذه الحقيقة، وتوجيه الناس لتعديل مسارهم، وبيانٍ لعظيم نعم الله على العباد، يذكر الله حل وعلا في سورة السجدة مثالًا لزمرة من عباده الأتقياء الأنقياء، الذين امتلأت قلوبهم خشية لله، فلم يقتصروا على الواجبات بل تجاوزوه إلى نوافل العبادات، فكانوا بحقِّ حكماء، منعوا أنفسهم عن الشهوات والشبهات المهلكات، وتمسّكوا بالطاعات والعبادات المنجيات، يقول الله تعالى في صورةٍ تملأ القلبَ سكينةً وإحلالًا

له سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاَيكِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

### المناسبة المشتركة بين سورة لقمان لما قبلها وما بعدها:

تعدُّ السور الثلاث: الروم ولقمان والسجدة من السور المكيَّة، لذا فإنَّ شأنها شأنُ القرآن المكيِّ الذي كان من أهمِّ مميزاته:

الدعوة إلى التوحيد، وإثبات الرسالة، والبعث، والوعد والوعيد، وجدال المشركين بالبراهين العقلية والأدلة الكونية، ووضع القواعد العامة للتشريع، والحثّ على مكارم الأخلاق، وذكر طرف من قصص السابقين، وتثبيت النبي على والمؤمنين (١٠).

وقد اشتركت هذه السور الثلاث في الافتتاح بالحروف المقطَّعة، وهي مع ما تقدَّم من أوجهٍ يمكن تلخيص المناسبة فيما بينها: بالتقارب والتكامل والتقابل<sup>(٣)</sup>.

فالتقارب في دوران السور الثلاث حول الموضوعات التي تُعنى بالعقيدة والأخلاق، ففي العقيدة ذكرت قضية البعث، واشتملت على دلائل الألوهية، وبيَّنت اضطرار الخلق إليه سبحانه، وفي الأخلاق حثَّتْ على جملةٍ من الأخلاق كالصبر والحكمة والتواضع، مع تميُّز كلِّ سورة بشخصيتها المستقلَّة في البناء والعرض.

والتكامل في تنوُّع الآيات وتفصيل المواقف والعظات في السور الثلاث. فمن جهةٍ يكون التفصيل في السورة اللاحقة لل أُجمل في السورة السابقة. ومن جهةٍ أخرى يكون بإشارة اللاحقة لما ورد تفصيله في السابقة. وجاء في بعض المواضع التفصيل بذكر المثال والنموذج، وبعضها

<sup>(</sup>١) سورة السجدة: آية ١٥-١٧.

<sup>(</sup>٢) سبق ذكر خصائص المكي في: ص(٧٥).

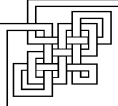
<sup>(</sup>٣) ذكر في كتاب "التفسير الموضوعي لسور القرآن" (٢٥/٦) خلاصة المناسبة بين سورتي الروم ولقمان (بالتقابل والتكامل)، وقد أفدتُ منهم، ثمَّ جعلْتُ هذه الخلاصة شاملةً للمناسبة بين السور الثلاث.

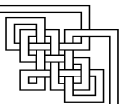
بذكر الصورة المقابِلة، وهكذا. فالآيات وإنْ كانت مشتركةً في الموضوع إلَّا أنَّك ترى في كلِّ موضع جانبًا لم تذكره الآية الأخرى.

والتقابل كان بين سورة الروم مع سورتي لقمان والسجدة، فالحديث في سورة الروم كان عن صراع ملوك الفرس والروم على الدنيا الفانية، وفي سورة لقمان جاء الحديث عن حكمة الفرد المؤمن الذي عرف حقيقة الدنيا فلم تغرّه عن الآخرة، وفي سورة السجدة ذكر الله جل وعلا الطريق الموصل للرفعة الحقيقية، والمنزلة العالية في الدنيا والآخرة: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً وَهَا لَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل



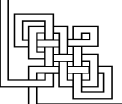
(١) سورة السجدة: آية ٢٤.

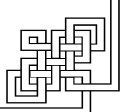




## المبحث الثالث

## وجه اختصاص السورة بما اختصت به من موضوعات





### وجم اختصاص السورة بما اختصت بم من موضوعات

#### المبحث الثالث

لكلِّ سورةٍ من سور القرآن جوُّ خاصُّ بها، وشخصيةٌ متميِّزةٌ تميِّزها عن غيرها، تتَّفق مع مقاصدها وأهدافها، ولا تخرج عن مقاصد القرآن بشكلِ عامٍّ.

والقضية التي تناولتها سورة لقمان هي نفسها القضية الأساسية التي عولجت في معظم سور القرآن الكريم لاسيما السور المكيَّة منه، والتي تدور حول تعظيم توحيد الله عز وجل والترغيب فيه، وتحويل أمر الشرك والترهيب منه.

#### اختصاصات سورة لقمان:

ومع كون سورة لقمان مكيَّةُ اشتركتْ في الموضوعات المكيَّة، لكنَّها اتخذت شكلًا محدَّدًا، كما سيبيَّن في مقاصد السورة (١)، واختصَّت ببعض الموضوعات والتعبيرات التي لم ترد في سورة سواها، فممَّا اختصَّت هخه السورة:

أُولًا: ذكر لفمان الحلبم، وخَبَره في إيتائه الحكمة، وعرض وصاياه لابنه، فإنَّه لم يرد له أيُّ ذكر في غير هذه السورة الكريمة كما هو معلوم، ولذا سُمِّيت باسمه.

وسورة لقمان ركَّزت على الحكمة، فلا غرْوَ أَنْ جاء ذكر لقمان الحكيم فيها، ليكتمل بذلك النَّظْم الحكيم من لدنْ عزيز حكيم. يشهد لذلك:

> افتتاح السورة بالحروف المقطَّعة ووصف القرآن بالحكيم، ومجيء التحذير من الإعراض عن آيات الله وكلامه والانشغال بغيرها بقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ هُمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ (٢) وهُوُ الحديث نقيضٌ للحكمة، أيضًا ما ذُكر في السورة من آياتٍ كونية، وبراهين عقلية، ونِعَمٍ جليلةٍ موقظةٍ للبصيرة جميعها تنبض بالحكمة.

<sup>(</sup>١) انظر: الصفحات (١٥٤-١٦٢) من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٦.

> كما أنَّ الوصايا التي ذكرها لقمان لابنه كانت بمثابة الخلاصة لحكمته وتجربته في الحياة، وتجمع خير العالمَيْن الدنيوي والأخروي.

> وجاء ختام السورة بالموعظة البليغة والتذكرة الحكيمة بالأمر بتقوى الله، والتحذير من الاغترار بالحياة الدنيا، وبتقرير سعة علم الله وحكمته وقدرته.

ثانيًا: واختصت أيضًا هذه السورة الكريمة ببعض الألفاظ والنعبيرات الفرآنين التي لم ترد في غيرها:

أ. ففي وجوب اتِّباع سبيل المؤمنين الموحِّدين المتَّبعين لسنَّة النبيِّ عَلَيْ قال تعالى: ﴿وَٱتَّبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَناكَ إِلَىَّ ﴾(١).

بِ. وفي النهي عن الاختيال والتكبر قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾(٢).

ج. وفي التنفير من رفع الصوت بلا حاجة قال تعالى: ﴿إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْخُمِيرِ ﴾(٢).

و. وفي إنعام الله على العباد قال تعالى: ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُۥ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (٤).

ه وفي إثبات البعث وبيان عظم قدرة الخالق سبحانه قال تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا عَلْمُ وَلَا عَظْمُ وَلَا عَظْمُ وَلَا عَظْمُ وَلِهِ الْمُعَثَّمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾(٥).

ر. وفي ذمِّ الكافرين وبيان صفة الجاحدين قال تعالى: ﴿وَمَا يَجَمَّدُ بِعَايَنَانَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارِ كَلُونَ وَبِيانَ صِفة الجاحدين قال تعالى: ﴿وَمَا يَجَمَّدُ بِعَايَنَانَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَلُورٍ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٩٩.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من آية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ٣٢.

ثالثًا: واحتصَّت السورة ببيان مفانيح الغبب الخمس.

جاء ذكر هذه المفاتيح مجملةً في سورة الأنعام في قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ, مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِى ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ اللَّهُ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُبِينِ ﴾.

وجاء ذكر هذه المفاتيح مفصَّلةً في سورة لقمان: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْفَيْتُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيدُ خَبِيرٌ ﴾.

أوضح ذلك النبيُّ عَلَى، ففي حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أنَّ رسولَ الله على قال: «مفاتِح الغيب خمسٌ: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدرِي نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدرِي نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُونُ إِنَّ ٱللّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴾ (١).

وفي حديث سؤال جبريل النبيّ على، أن جبريل قال: «يا رسول الله متى الساعة؟ فقال: "ما المسئول عنها بأعلم من السائل، وسأحبرك عن أشراطها: إذا ولدت الأمة ربّها، وإذا تطاول رعاة الإبل البُهْمُ في البنيان، في خمسٍ لا يعلمهن إلا الله " ثم تلا النبي على: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عِندَهُ, عِلْمُ السّاعَةِ ﴾»(١). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ١٧٩٣/٤ كتاب التفسير، باب: ﴿ وَعِن دَهُ مَفَاتِتُحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﴾ برقم (٥٠٠). وانظر الأحاديث رقم الأحاديث رقم (٩٩٢) (٩٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٢٧/١ كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبيَّ ، برقم (٥٠) ورقم (٤٤٩٩)، ومسلم ٢٩/١ كتاب الإيمان، باب الإيمان ما هو وبيان خصاله، برقم (٩). وهو جزءٌ من حديث طويل.





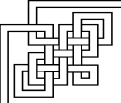
## الفصل الثالث

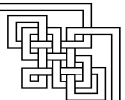
# أسباب نرول السورة ومقاصدها وأهدافها

وفيه مبحثان







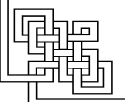


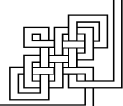
## المبحث الأول

## أسباب النزول الواردة في السورة

وفيه مطلبان

| معنى سبب النزول، وطربق معرفنه، وفائدنه | المطلب الأول  |
|----------------------------------------|---------------|
| أسباب النزول الواردة في سورة لقمان     | المطلب الثاني |





## المطلب الأول معنى سبب النزول، وطربق معرفنه، وفائدنه

## وفيه ثلاثة فرع

| معنى سبب النزول        | الفرع الأول    |
|------------------------|----------------|
| طربق معرفت سبب النزول  | الفرع الثاني   |
| فوائد معرفت سبب النزول | (الفرع (الثالث |

### معنى سبب النزول

## الفرح الأول

من علوم القرآن المهمَّة علم أسباب النزول، وقد لقي هذا العلم عنايةً خاصَّةً من العلماء، حتَّى أُلِّفتْ فيه كتبُ مستقِلَّةُ (١). ولا غَرْوَ في ذلك، فهو علمٌ مرتبطٌ بتفسير كتاب الله عزَّ وجلَّ، وبسنة رسول الله عَلَيُّ في آنٍ واحدٍ.

#### معنى سبب النزول

تنقسم آيات القرآن الكريم من ناحية النزول إلى قسمين:

- (١) قسمٌ نزل ابتداءً بدون سببٍ خاصٍّ. وهذا كثيرٌ، كالآيات التي تتحدَّث عن قصص الأمم السابقة، أو تتحدَّث عن الساعة، أو وصف الجنة والنار، وغيرها.
- (١) وقسمٌ نزل عَقِب واقعةٍ أو سؤالٍ. وهذا القسم أقلُ من سابِقه، وهو المراد بأسباب النزول عند ذكر هذا المصطلح.

ولذا يُعرَّف سبب النزول بأنَّه:

"ما نزل قرآنٌ بشأنه وقتَ وقوعِه كحادثةٍ أو سؤالِ"(٢)

وبعبارة أخرى هو:

"كلُّ قولٍ أو فعلٍ أو سؤالٍ ممَّنْ عاصروا التَّنْزيلَ نزل بشأنه قرآن"("). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>۱) من المؤلفات المستقلَّة في أسباب النزول: أسباب النزول للواحدي، العجاب في بيان الأسباب لابن حجر العسقلاني، لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي، الصحيح المسند من أسباب النزول للشيخ مقبل الوادعي، الاستيعاب في بيان الأسباب لسليم الهلالي ومحمد آل نصر، المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة د.خالد المزيني، وجميعها مطبوعة، ومن الكتب المتضمنَّة لأسباب النزول: كتب التفسير وعلوم القرآن ودواوين السنة على تفاوتٍ بينها.

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن للقطان ص٧٤، وانظر: دراسات في علوم القرآن الكريم أ.د. فهد الرومي ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) المحرر في علوم القرآن د. مساعد الطيار ص١٢٤، وانظر: المحرر في أسباب نزول القرآن د. خالد المزيني ١٠٥/١.

### طربق معرفت سبب النزول

## الفرح الثاني

هل للعقول مدخلٌ في معرفة الأسباب، بمعنى: هل تُعرفُ أسبابُ نزول الآي بالاجتهاد والطريق العقلى أو بطريق النقل والرواية فحسب؟

الطريق لمعرفة سبب النزول ينحصر في الروابث الصحبحث

- → عن النبي ﷺ.
- → أو عن الصحابة رضوان الله عليهم.

فإذا ورد سبب نزول عن صحابيٍّ، وكانت عبارته صريحةً في سبب النزول، كان لروايته حكم الحديث المرفوع (١).

أمَّا إذا كانت عبارته غير صريحة كأنْ يقول: "نزلت هذه الآية في كذا"، فقد اختلف العلماء فيها؛ لأنها تحتمل أن المراد بها سبب النزول، وتحتمل أنها داخلة في تفسير الآية.

- → وإذا ورد سبب النزول عن تابعي، فإنَّ روايته قد تُقبل ويكون لها حكم الحديث المرسل، بشروط:
  - ١. أن يصح السند إليه
  - ٢. وأن يكون من أئمة التفسير الآخذين عن الصحابة
    - ٣. وأن يعتضد برواية تابعي آخر
    - وأن تكون عبارته صريحة في السببية<sup>(۱)</sup>.
- يقول الواحدي عِظْاللهُ ("): ((ولا يحلُّ القولُ في أسباب نزول الكتاب إلَّا بالرواية والسماع

(١) الحديث المرفوع حكمًا هو: ما جاء عن صحابيً - لم يأخذُ عن الإسرائيليَّات - موقوفاً عليه، مما لا يُقال بالرأي والاجتهاد. انظر: شرح التبصرة والتذكرة للعراقي ١٩٥/١، نزهة النظر لابن حجر ص١٣٢، قفو الأثر لابن الحنبلي ص٩٢.

(٢) انظر: مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية ص(٤٨)، الإتقان ٢٠٦-٢٠٦، مناهل العرفان ٩٥/١، وراحث في علوم القرآن ص(٧٢)، دراسات في علوم القرآن الكريم للرومي ص(١٥٢-١٥٣)

(٣) هو: أبو الحسن على بن أحمد بن محمد الواحدي النيسابوري الشافعي، كان واحد عصره في التفسير، وله

\_

مَّن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا عن علمها، وجَدُّوا في الطِلَاب))(١). والله تعالى أعلم.



=

شعر حسَن، من مصنفاته: التفاسير الثلاثة: البسيط، والوسيط، والوحيز، وأسباب النزول، توفي سنة ٢٦٨هـ. انظر: طبقات المفسرين للأدنه وي ١٢٧/١، طبقات الشافعية لابن السبكي ٢٤٠/٥.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص(٨).

### فوائد محرفت سبب النزول

## (لفرع (لثالث

ذكر العلماء فوائد عديدةً لمعرفة سبب النزول، وخطّاً بعضهم من ظنَّ أنْ لا طائل تحت هذا الفنِّ لجريانه مجرى التاريخ (١)، ومن جملة ما ذكروه من فوائد:

- (١) الاستعانة على فهم الآية، وإزالة الإشكال.
- يقول الواحدي رَجُلِكُ عن أسباب النزول: ((هي أوفى ما يجب الوقوف عليها، وأولى ما تصرف العناية إليها، لامتناع معرفة تفسير الآية وقصد سبيلها دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها))(٢).
- ويقول ابن تيمية على فهم الآية؛ فإنَّ العلم بالمسبَّب) (( ومعرفة سبب النزول يعين على فهم الآية؛ فإنَّ العلم بالمسبَّب)) (٤).
- (١) معرفة الحكمة من التشريع، وإدراك مراعاة الشرع للمصالح في معالجة القضايا، وبيان ما في أسباب النزول من العِبر وحلِّ المشاكل التي قد ضاق بما أصحابها ذَرْعًا حتى يأتي الفرج الإلهي، كقصة الثلاثة الذين خُلِّفوا، وحادثة الإفك، وتشريع الكفارة في الظِّهار.
- (٣) تيسير الحفظ وتسهيل الفهم، فربط الآية بسبب نزولها يجعل حفظها وفهمها سَهْلًا أكثر من غيرها. والله تعالى أعلم.



(۱) انظر: البرهان ۲۲/۱، الإتقان ۱۹۰/۱، مناهل العرفان ۹۱/۱، مباحث في علوم القرآن ص(۷٤)، دراسات في علوم القرآن الكريم للرومي ص(۱۳۹).

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول  $\omega(\Lambda)$ .

<sup>(</sup>٣) هو: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرَّانيُّ الدمشقيُّ، نادرة الزمان، الجامع بين المنقول والمعقول، تفقَّه في مذهب الإمام أحمد، وبرع في سائر العلوم، نصر السنة وقمع البدعة، امتُحِن وسُجِن مرارًا، توفي محبوسًا في القلعة، سنة ٧٢٨ه، حلَّف كتبًا انتفعت بما الأمة، منها: مجموع الفتاوى، منهاج السنة النبوية، درء تعارض العقل والنقل. انظر: الذيل على طبقات الحنابلة ٣٨٧/٢، الوافي بالوفيات ١١/٧.

<sup>(</sup>٤) مقدمة في أصول التفسير ص(٤٧).

## المطلب الثاني أسباب النزول الواردة في سورة لفمان

## وفيه فرعان

| ما ورد في سبب نزول السورة إخمالاً   | الفرع الأول    |
|-------------------------------------|----------------|
| ما ورد في سبب نزول اَبانٍ من السورة | (الفرع (الثاني |

## ما ورد في سبب نزول السورة إلحالاً

## الفرع الأول

#### ورد في سبب نزول سورة لقمان على جهة الإجمال:

أنَّ قريشًا سألت عن قصة لقمان مع ابنه، وعن بر والديه، فنزلت(١).

ولم أجد من ذكر هذا السبب من نَقَلة أسباب النزول، ومن المفسرين الأقدمين، سوى أبي حيَّانَ الأندلسيِّ عَظِلْكَ.

وأشار مَنْ جاء بعده إلى هذا السبب(٢).

• وعقّب عليه ابن عاشور على الله بقوله: ((أيْ: سألوه سؤالَ تعنُّتِ واختبارٍ، وهذا الذي ذكره أبو حيان يؤيد تصدير السورة بقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البحر المحيط ١٧٨/٧. ولم أقف على سندٍ لهذه الرواية، ولم أحدُّها عند غيره من المفسرين.

<sup>(</sup>٢) كابن عجيبة في البحر المديد في تفسير القرآن الجيد٤/٣٥٩، والألوسي في روح المعاني ٢١/٢١، والمراغي في تفسيره ٧١/٢١، والزحيلي في التفسير المنير ١٢٤/٢١.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢١/١٣٨.

## ما ورد في سبب نزول أبائٍ من السورة

## الفرح الثاني

وردتْ آثارٌ في أسباب نزول آياتٍ معيَّنةٍ في هذه السورة الكريمة وهي ست آياتٍ وفق المواضع التالية:

## الموضع اللأول:

خ قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ۚ أُوْلَتِكَ هَمُعْ عَذَابُ مُّهِينُ ﴾ (١).

#### ورد في سبب نزولها الآثار الآتية:

(أ) عن أبي أُمامة الله عن رسول الله على قال: ((لا تبيعوا القَيْنات (٢) ولا تشتروهن ولا تعلموهن ولا عن أبي أُمامة عن رسول الله على عن رسول الله على عن مثل هذا أُنزلت هذه الآية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْلَمُوهُنَّ وَلا خير في تجارةٍ فيهن وثمنهن حرام في مثل هذا أُنزلت هذه الآية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْلَمُ عَن سَبِيل ٱللَّهِ ﴾)) (١).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٦

<sup>(</sup>٢) **هو**: أبو أمامة الباهلي، صُدئُ بن عجلان بن وهب، وقيل ابن الحارث، صاحب النبي ﷺ، اشتهر بكنيته، أرسله النبي ﷺ إلى قومه فأسلموا، كان من المكثرين في الرواية، توفي سنة ٨٦ه بالشام. أسد الغابة ١٥/٣ وَ ١٤/٦، الإصابة ٣٣٩/٣.

<sup>(</sup>٣) القَيْنَة: هي الأَمَةُ غَنَّتْ أو لم تُغَنِّ، وكثيرًا ما تُطْلق على الْمُغَنِّية. انظر: النهاية لابن الأثير ١٣٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢/٣٦٦ وبرقم (٢٢١٦٩)، والترمذي ٢/٥١٨، أبواب البيوع، باب ما جاء في كراهية بيع المغنيات برقم (١٢٨٢)، وبرقم (٣١٩٥) باب ومن سورة لقمان ٥/٥٤، وقال: ((هذا حديث غريب.. وعلي بن يزيد يُضعَّف في الحديث))، وابن ماجه ٧٣٣/٢ كتاب التجارات، باب مالا يحلّ بيعه برقم (٢١٦٨)، والبيهقي في السنن الكبرى ٢/٤١-١٥ كتاب البيوع، باب ما جاء في بيع المغنيَّات برقم (١١٣٧٨)، وقال ابن كثير: ((علي، وشيخه، والراوي عنه، كلهم ضعفاء. والله أعلم)) تفسير القرآن العظيم (٢١٦٨)، وقال ابن كثير: ((علي، وشعيف الترمذي ٢٨٢/٣، لكنه قال في سلسلة الأحاديث الصحيحة ١٠/١١؛ ((وبقي الحديث على ضعفه، إلا ما يتعلق منه بنزول الآية في الغناء، للشواهد الصحيحة المذكورة عن ابن مسعود وغيره))، وقال محققو مسند أحمد: إسناده ضعيف جدًّا ٢٨٣٣، و وأخرجه الطبري في جامع عن ابن مسعود وغيره))، وقال محققو مسند أحمد: إسناده ضعيف جدًّا ٢٣٣٣، و.

وهذه الرواية ليست سبب نزولٍ؛ لمقالٍ في سندها، ولأنَّا ليست صريحةً في النزول<sup>(۱)</sup>، لذا فإنما تدخل في باب التفسير، والله أعلم.

(ب) وعن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ ﴾ قال: ((أنزلت في النَّضْر بن الحارث<sup>(۱)</sup>، اشترى قَيْنةً فكان لا يسمع بأحدٍ يريد الإسلام إلَّا انطلق به إلى قَيْنته فيقول: أطعميه، واسقيه، وغنيه، هذا خيرٌ ممَّا يدعوك إليه محمدٌ من الصلاة والصيام وأنْ تُقاتِل بين يديه؛ فنزلت)) (٣).

(ج) وعن ابن عباس رضي الله عنهما: نزلتْ في رجلٍ من قريشٍ اشترى جاريةً مُغَنّيةً (٤).

(و) وقيل: إنَّا نزلت في النَّضْر بن الحارث، وذلك أنَّه كان يخرج تاجرًا إلى فارس، فيشتري أخبار الأعاجم، فيرويها ويُحدِّث بها قريشًا ويقول لهم: إنَّ محمدًا يحدثكم بحديث عاد وثمود، وأنا أحدثكم بحديث رُسْتم وإسْفِندِيار وأخبار الأكاسرة، فيستملحون حديثه ويتركون استماع القرآن، فنزلت فيه هذه الآية (٥).

=

البيان ٢٨/١٨، والواحدي في أسباب النزول ص(٣٤٥)، وذكره جمهور المفسرين انظر: النكت والعيون البيان ٣٢٨/١، معالم التنزيل ٢٨٤٦، المحرر الوجيز ٤١/٧، الجامع لأحكام القرآن ٢٨٤٦، الدر المنثور ٢٢٨١، التحرير والتنوير ٢٢/٢١.

(١) انظر: المحرر في أسباب نزول القرآن ٧٨٨/٢.

(٢) هو: النَّضْر بن الحارث بن كلدة من بني عبد الدار بن قصي، من أشراف قريش، حرج مع المشركين في غزوة بدر وأسره المسلمون، فقتله على بن أبي طالب. انظر: المغازي للواقدي: ص ٢ ١٤، تاريخ الطبري ٢ / ٥٩/٢.

(٣) ذكره القرطبي في الجامع لأحكام القرآن٦ / ٤٥٨/١، والبيضاوي في أنوار التنزيل ٢١٠/٤، والسيوطي في الدر المنثور ٢١٤/١١، وإسناده ضعيف جدًّا من أجل (جويبر). انظر: الاستيعاب في بيان الأسباب ٥٩/٣.

(٤) أخرجه الطبري في جامع البيان ٢٠/١٨ ولم يرد في روايته لفظ النزول، وأورده الواحدي في أسباب النزول ص(٣٤٦)، والسيوطي في الدر المنثور ٢١٥/١، وزاد نسبته للفريابي وابن مردويه. و ممن ذكره: الماوردي في النكت والعيون وعزاه إلى ابن عيسى الرماني ٣٢٩/٤، وابن عطية في المحرر الوجيز ٢١/٧.

(٥) ذكره الواحدي في أسباب النزول معلَّقًا عن الكلبيِّ ومقاتل ص(٣٤٥)، وذكر نحوه الفراء في معاني القرآن ٢١٤/٢، وابن عطية في المحرر ٣٢٩، والماوردي في النكت والعيون ٣٢٩/٤، والبغوي في معالم التنزيل ٢٨٣/٦، وابن عطية في المحرر الوجيز ٤١/٧، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٤٥٨/١٦، والسيوطي في الدر المنثور ٢١٤/١، وابن

\_

والذي يظهر من خلال الآثار السابقة وتخريجها أنَّها ما بين ضعيفةٍ، وغير مصرِّحةٍ بالنزول، فغاية ما يمكن قوله فيها أنَّها تدخل في باب التفسير، لا في أسباب النزول. والله تعالى أعلم.

## المرضع الثاني:

#### ورد في سبب نزولها الآتي:

(أ) عن عبد الله بن مسعود ﷺ قال: ((لما نزلت: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم يَظُلُّم ۗ ﴾ ('') قال أصحاب رسول الله ﷺ: أَيُّنَا لَمْ يَظْلِم ؟ فأنزل الله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾))(").

(ب) وعنه بلفظ: ((لما نزلت: ﴿ اللَّهِ مَا مَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ شق ذلك على المسلمين، فقالوا: يا رسول اللَّه، أيُّنا لا يظلم نفسه؟ قال: ليس ذلك إنما هو الشرك، ألم تسمعوا ما قال

=

عاشور في التحرير والتنوير ٢١/٢١، وغيرهم. وقال ابن عاشور بطلقه في سبب نزول هذه الآية: ((قال ابن العربي في "العارضة": في سبب نزولها قولان: أحدهما أنما نزلت في النضر بن الحارث. الثاني أنما نزلت في رجل من قريش، قيل هو ابن خطل اشترى جاريةً مغنيةً فشغل الناس بما عن استماع النبي الشاه. وألفاظ الآية أنسب انطباقًا على قصة النضر بن الحارث))، لكن هذه الرواية موضوعةٌ من أجل الكلبي ومقاتل. انظر: الاستيعاب في بيان الأسباب ٢٠/٣.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ١٣

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: من آية ٨٢

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٢١/١ كتاب الإيمان، باب ظلم دون ظلم، برقم (٣٢)، وانظر رقم (٣٢٥)، (٣٢٥)، وانظر رقم (٢٢٥)، وهذه الرواية جاء فيها والنسائي في السنن الكبرى ٢/١٦، كتاب التفسير سورة الأنعام، برقم(٢٦١١)، وهذه الرواية جاء فيها ذكر نزول الآية. وممن ذكرها من المفسرين: ابن عطية في المحرر الوجيز ٤٦/٤ والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢١/١٦.

لقمان لابنه وهو يعظه: ﴿ يَبُنَيَّ لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾))(١).

ولم يرد لفظ النزول في خصوص هذه الرواية.

وبالنظر في هاتين الروايتين يظهر أحد احتمالين:

- → أنَّ آية سورة لقمان نزلت فور نزول آية سورة الأنعام كشفًا للبس والإشكال.
- ◄ أنَّ آية سورة لقمان كانت قد نزلت من قبل، ولم يكن سبب نزولها آية سورة الأنعام.
- قال ابن حجر عَلَّكُ (۱): ((واقتضت الرواية (المصرَّح فيها بالنزول) أنَّ هذا السؤال سببُ نزول الآية الأخرى التي في لقمان، لكن رواه البخاري ومسلم من طريق أخرى..: ((فقالوا: أينا لم يلبس إيمانه بظلم؟ فقال: ليس بذلك ألا تسمعون إلى قول لقمان))، وفي رواية..: ((فقال: ليس كما تظنون))، وفي رواية ..: ((إنَّمَا هو الشرك، ألم تسمعوا إلى ما قال لقمان))، وظاهر هذا أنَّ الآية التي في لقمان كانت معلومةً عندهم، ولذلك نبَّههم عليها، ويحتمل أن يكون نزولها وقع في الحال فتلاها عليهم ثم نبَّههم، فتلتئم الروايتان)) (۱).

فالظاهر - والله أعلم - أنَّ الحديث ليس سببًا للنزول، وأنَّ التصريح بالنزول لا يصح: لأنَّ أكثر الروايات خَلَتْ من التصريح بالنزول، بل صرَّحت بخلافه: (( ألم تسمعوا إلى ما قال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ۱۲۲٦/۳ كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَالنَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ برقم (٢١٨١)، ووسلم ١/٤/١ كتاب الإيمان، باب صدق الإيمان وانظر رقم (٢٤٤٦)، (٣٢٤٦)، (٢٥٢٠)، (٢٥٣٨)، ومسلم ٢/٤١١ كتاب الإيمان، باب صدق الإيمان وإخلاصه برقم(١٢٤)، والترمذي ٥/٢٦٢ أبواب تفسير القرآن، باب ومن سورة الأنعام برقم (٣٠٦٧)، والنسائي في السنن الكبرى ٢٧/١٤، كتاب التفسير، سورة لقمان برقم(١١٣٩٠)، وممن ذكرها من المفسرين: ابن كثير ٢٥/١١)، وابن عاشور ٢١/٥٥١.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد العسقلاني الشافعي، وحَجَرٌ هو لقبٌ لبعض آبائه، إمامُ الحفَّاظ في زمانه، عالمٌ بالتفسير والحديث والفقه واللغة والتاريخ، تصدَّر للإملاء والتدريس والإفتاء والقضاء، من مؤلفاته: فتح الباري شرح صحيح البخاري، بلوغ المرام من أحاديث الأحكام، تقذيب التهذيب، وغيرها. توفي سنة ٥٨ه. انظر: الضوء اللامع ٣٦/٢، نظم العقيان في أعيان الأعيان ص(٥٥).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٨٨/١ بتصرُّفٍ يسير.

لقمان لابنه وهو يعظه))، وهذا يدلُّ على أنَّ هذا معلومٌ عندهم ، بالإضافة أنَّ آية لقمان في سياق النصيحة، ومثل هذا لا يناسب السببية، إذ لو كانت الآية نزلت جوابًا لاستشكال الصحابة لما قال الله جل وعلا فيها ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمْنُ لِابْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبُنَى لَا نُشْرِكَ بِأَللّهِ ﴾(١)، إذ لا فائدة من ذلك (٢).

## (الموضع (الثالث:

خ قال الله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهَنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ, فِي عَامَيْنِ أَنْ الله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهَنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ, فِي عَامَيْنِ أَن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

#### ورد في سبب نزولها الآتي:

♦ عن سعد بن أبي وقاص ﷺ قال: حلفتْ أمُّ سعد ألَّا تكلمه أبدًا حتى يكفر بدينه، ولا تأكل ولا تشرب، قالت: زعمت أنَّ الله وصَّاك بوالديك وأنا أمُّك، وأنا آمرك بهذا. قال: مكثتْ ثلاثًا حتى غُشي عليها من الجُهْد، فقام ابنُ لها يُقال له عُمارة فسقاها، فجعلت تدعو على سعد فأنزل الله ﷺ في القرآن هذه الآية: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنًا ﴾، ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي ﴾، وفيها: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر في أسباب نزول القرآن ٧٩٠/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٤–١٥.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو إسحاق سعد بن أبي وقاص (اسم أبيه مالك) بن أهيب بن عبد مناف القرشي الزهري، من السابقين إلى الإسلام، ومن العشرة المبشرين بالجنة، وأول من رمى سهمًا في سبيل الله، وقاد الجيوش لقتال الفرس، كان مستجاب الدعوة، توفي سنة ٥٥ه. انظر: أسد الغابة ٢٠/٢، الإصابة ٢١/٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ١٨٧٧/٤ كتاب فضائل الصحابة ، باب في فضل سعد بن أبي وقاص المجابة ، باب في فضل سعد بن أبي وقاص المجابة ، باب ومن سورة العنكبوت برقم(٣١٨٩)، وأحمد (١٧٤٨)، والترمذي ٣١٨٩)، وأحمد

جاء في بعض الروايات ذكر آية سورة لقمان: ﴿ وَوَصِّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أُمُّهُ، وَهُنَّا عَلَى وَهُنِ ﴾ وجاء في بعضها ذكر آية سورة العنكبوت: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنَّا ﴾ (١)، كما أنَّ بعض المفسرين جعلوا قصة سعد ﴿ مَع أُمِّه سببًا لنزول آية سورة لقمان وآية سورة العنكبوت (٢).

### وهنا يظهر احتمالان:

الأول: إما أن يُحمل هذا على تعدُّد النازل والسبب واحد، وهذا لا إشكال فيه عند علماء التفسير وعلوم القرآن<sup>(٣)</sup>.

• ورجَّح ذلك القرطبي رَجُّالِكُهُ (٤) عند تفسيره لآيتي سورة لقمان فقال: ((والصحيح أنَّ هاتين الآيتين نزلتا في شأن سعد بن أبي وقاص، كما تقدَّم في (العنكبوت) وعليه جماعة المفسرين)) (٥).

=

٣٦/٣ برقم (١٥٦٧) ولفظه: ((فأُنزلت: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ. وَهَنَا عَلَى وَهَنِ ﴾ وقرأ حتَّ بلغ ﴿ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾)). وذكره جملة من المفسرين، انظر: جامع البيان ٢٥٨/١٥، أسباب النزول للواحدي ص(٣٤٦)، النكت والعيون ٣٣٧/٤، معالم التنزيل ٢٨٨/٦، المحرر الوجيز ٤٨/٧، الجامع لأحكام القرآن ٤٧/١٦، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١/٤٥، الدر المنثور ٢٤٧/١١.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: من الآية ٨.

<sup>(</sup>٢) كالطبري في جامع البيان ٣٦٣/١٨، والبغوي في معالم التنزيل ٢٣٣/، والقرطبي في الجامع ٣٣٩/١٦، وآية وابن كثير في تفسيره ١٥/٥٠. وذهب الواحدي إلى أن النازل بسبب سعد هذ: آية سورة العنكبوت، وآية سورة لقمان، وآية (١٥) من سورة الأحقاف: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْدِ إِحْسَنَا مَكَلَتُهُ أُمَّهُ كُرُّها وَوَضَعَتْهُ كُرُّها وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْدِ إِحْسَنَا مَكَلَتُهُ أُمَّهُ كُرُّها وَوَضَعَتْهُ كُرُّها وَوَصَّيْنَا وَلِاسَانِ وَلِدَيْدِ إِحْسَنَا مَكَلَتُهُ أَمَّهُ كُرُّها وَوَضَعَتْهُ كُرُّها وَوَصَّيْنَا وَلِاسَانِ وَلِاسَانِ وَلِاسَانِ وَلِاسَانِ وَلِاسَانِ وَلِوَلَ صَلَامَ وَاللّهُ وَفَصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَاسَانِ النزول صَل ٣٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الإتقان ١/٥٦١، مناهل العرفان ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو عبد الله محمد بن أبي بكر القرطبي الأنصاري المالكي، إمامٌ متقنٌ متبحرٌ في العلم، من أئمة التفسير، من مؤلفاته: الجامع لأحكام القرآن، التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة، توفي سنة: ٢٧١هـ. انظر: الوافي بالوفيات ٢٧/٢، طبقات المفسرين للداودي ٢٩/٢.

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن ٢ / ٤٧٣/.

الْهَاني: وإمَّا أن يُحمل ذلك على اضطرابٍ في الرواية، فتكون إضافة آية لقمان في الحديث من باب الاشتراك في موضوعها مع آية سورة العنكبوت(١).

• قال ابن عاشور رَحِيْلَكَهُ: ((لا يحسن ما ذهب إليه جمعٌ من المفسرين أنَّ هذه الآية نزلت في قضية إسلام سعد بن أبي وقاص وامتعاض أمِّه، لعدم مناسبته السياق، ولأنه قد تقدم أن نظير هذه الآية في سورة العنكبوت نزل في ذلك، وأنها المناسبة لسبب النزول، فإنها أخليت عن الأوصاف التي فيها ترقيقٌ على الأمِّ بخلاف هذه، ولا وجه لنزول آيتين في غرض واحد، ووقتٍ مختلفٍ))(1).

والميل متَّجةٌ نحو ما ذكره ابن عاشور عَلَّكَ الْأَنَّ سياق سورة العنكبوت هو الأنسب لقصة سعد على مع أمِّه (٣). فإنَّ السورة تتحدث عن الابتلاء والفتنة، وأنَّ المؤمن معرَّضٌ للاختبار لتظهر قوة إيمانه، وتُنبِّه إلى أهمية مجاهدة النفس، وترغِّب في الصبر.

### (الموضع (الرابع:

قال الله تعالى: ﴿ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ (١٠).

### ورد في سبب نزولها الآتي:

♦ أنها نزلت في أبي بكر ﷺ، قال عطاء عن ابن عباس: يريد أبا بكر، وذلك أنّه حين أسلم أتاه عبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وعثمان، وطلحة، والزبير، فقالوا لأبي بكر ﷺ: آمنت وصدقت محمدًا عليه الصلاة والسلام؟ فقال أبو بكر: نعم، فأتوا رسول الله ﷺ فآمنوا وصدّقوا، فأنزل الله تعالى يقول لسعد: ﴿وَٱتَّبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ مقبل الوادعي عَلَقًا على الروايتين: ((فإما أن تكونا نزلتا معًا، وإما أن يكون اضطرب فيها سِمَاك بن حرب، فإنه رحمه الله يضطرب في كثير من الأحاديث. والله أعلم)) الصحيح المسند من أسباب النزول ص(١٧٨).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢١/١٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر في أسباب نزول القرآن ٧٩٠/٢.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٥.

إِلَى ﴾ يعني أبا بكر ﷺ (١).

والظاهر - والله أعلم - أن هذا ليس سببًا لنزول الآية، بل هو من باب التفسير؛ فحمهور المفسرين لم يذكروا هذا الأثر عند تفسير الآية (٢)، واقتصر بعضهم على بيان المراد برمن أناب) دون التنصيص على أنَّهَا سبب نزول الآية (٣). والله أعلم.

### (الموضع (الخامس:

خ قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبُحُر مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ (١).

### ورد في سبب نزولها الآتي:

- ♦ روي عن قتادة ﴿ وَاللَّهُ: ((قال المشركون إنَّمَا هذا كلامٌ يوشك أن ينفد؛ فنزل: ﴿ وَلَوْ
   أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامُ ﴾ الآية))(٥).
  - ♦ وروي عن السُّدِّي ﷺ: ((قالت قريش: ما أكثر كلام محمد!! فنزلتْ))<sup>(٦)</sup>.
- ◆عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنَّ أحبار يهود قالوا لرسول الله ﷺ بالمدينة: يا محمد، أرأيت قوله: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ إيَّانا تريد أمْ قومَك؟ فقال رسول الله ﷺ: ﴿ كُلّا »، فقالوا: ألست تتلو فيما جاءك: أنا قد أوتينا التوراة فيها تبيان كلِّ شيءٍ؟ فقال رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَّمَا فِي علم اللهِ قليلٌ وعندكم مِن ذلك ما يكفيكُم »، فأنزل الله عليه فيما سألوه عنه

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي ص(٣٤٦). ذكره بغير إسنادٍ، وكذا في تفسيره "الوسيط" ٣٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) كالطبري ٢٠/١، وابن كثير ٢/٧٦، والسيوطي ٢٢/٦، والشوكاني ٢٤٧/٤ -٢٧٦، وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) كالبغوي في معالم التنزيل ٢٨٨/٦، وابن الجوزي في زاد المسير ٣٢٠/٦، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٤٧٦/١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٥) سبق تخریجه ص(۸۲–۸۳).

<sup>(</sup>٦) سبق ذكره ص(٨٣).

من ذلك: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُۥ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ﴾ (١).

♦ ووردتْ روايةٌ أخرى للحديث هي أصحُّ سندًا تدلُّ على أنَّ النازل هو قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَٰتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ ﴾ (٢) ، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قالت قريش لليهود: أعطونا شيئًا نسأل عنه هذا الرجل فقالوا: سَلُوه عن الروح، فسألوه فنزلت: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْرِ رَبِّ وَمَا أُوتِيتُه مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٣) ، قالوا: أُوتينا علمًا كثيرًا، أُوتينا التوراة ومن أُوتيَ التوراة فقد أُوتي خيرًا كثيرًا قال: فأنزل اللَّه عزَّ وَجلَّ : ﴿ قُل الْبَحْرُ ﴾ (٤) .

وهذان الحديثان معارضان لحديثٍ صحيحٍ ورَدَ في سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ اللهِ مِن مسعود ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ اللهِ بن مسعود ﴾ وأنَّ نزول هذه الآية كان بالمدينة، فعن عبد الله بن مسعود ﴿ قال: بينا أنا مع النبي ﴿ فِي حَرْث وهو متكئُ على عَسِيْبٍ (٥)، إذ مرَّ اليهود، فقال بعضهم لبعضٍ: سَلُوه عن الروح؟ فقال: ما رَابَكم إليه؟ وقال بعضهم: لا يستقبلكم بشيءٍ تكرهونه، فقالوا سلوه، فسألوه عن الروح، فأمسك النبي ﴿ فلم يرد عليهم شيئًا، فعلمتُ أنَّه يُوحَى إليه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في جامع البيان ٥٧٢/١٨ بإسناد فيه مجهول، والواحدي في أسباب النزول ص(٣٤٦). وذكره جمهور المفسرين، انظر: النكت والعيون ٤/٤٤، معالم التنزيل ٢٩٢/٦، المحرر الوجيز ٤/٧٥، الجامع لأحكام القرآن ٤٨٩/١، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٨/١١، الدر المنثور ٢٥٦/١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: من الآية ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ٤/٤ ا برقم(٢٣٠٩)، والترمذي ٣٠٤/٥ ٣ أبواب تفسير القرآن، باب ومن سورة بني إسرائيل برقم(٣١٤) وقال: ((هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه))، والنسائي في السنن الكبرى ٣٠٢/٦ كتاب التفسير، قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَتِ رَبِّ ﴾ برقم(١١٣١٤). وحكم محققو مسند أحمد بصحة إسناده.

<sup>(</sup>٥) العَسِيْب: العصا من جريد النخل. انظر: النهاية لابن الأثير ٣٠٤/٣.

فقمتُ مقامي فلمَّا نزل الوحي قال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمُـرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلًا ﴾(١).

فالذي يظهر أنَّ الحديث الوارد في نزول آية لقمان لا يصلح أن يكون سببًا لنزولها؛ لضعف سنده، ولمعارضته لحديث صحيح، ولاضطراب الرواية، والله تعالى أعلم.

### (الموضع (الساوس:

قال الله تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ۚ إِنَّ اللهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴾ (٢).
 ورد في سبب نزولها الآتي:

♦ أنَّ نفرًا من قريش قالوا للنبي ﷺ: إنَّ اللَّه خلقنا أطوارًا: نُطْفةً، عَلَقةً، مُضْغةً، عَظْمًا، لحمًا، ثمَّ تزعم أنَّا نبعث خَلْقًا جديدًا في ساعةٍ واحدةٍ؟! فقال اللَّه عزَّ وجلَّ : ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ ﴾(٣).

وقد أعرض أغلب المفسرين عن ذكر هذا السبب ممَّا يبعث الشكَّ والتردد في قبول الرواية، والاحتجاج بما على السببية. والله أعلم.

### (الموضع (السابع:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجُ كَٱلظُّلُلِ دَعَوا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنهُمْ إِلَى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٢٦٦١/٦ كتاب التفسير، باب سورة بني إسرائيل، برقم(٤٤٤٤)، وانظر رقم(١٢٥، ٢٦٦١/ ٢٦٢ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب سؤال اليهود النبي عن الروح وقوله تعالى: ﴿ وَيَشْعُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجِ ﴾ برقم(٢٧٩٤)، وأحمد في مسنده ٢١٤/٦ برقم(٣٦٨٨)، والترمذي ٣٠٤/٥ تأبواب تفسير القرآن باب ومن سورة الإسراء برقم(١٤١١)، والنسائي في الكبرى ٣٨٣/٦ كتاب التفسير قوله تعالى: ﴿ وَيَشْعُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجِ ﴾ برقم (١٤١٩).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الماتريدي ٣١٧/٨، الجامع لأحكام القرآن ٩١/١٦، ولم أقف على سندٍ لهذه الرواية.

ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدِنِنَاۤ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَفُورٍ ﴾(١).

### ورد في سبب نزولها الآتي:

♦ أَهًا نزلتْ في عكرمة بن أبي جهلٍ ﷺ هرب عام الفتح إلى البحر، فجاءهم ريح عاصف، فقال عكرمة: لئن أنجاني الله من هذا لأرجعنَّ إلى محمد ﷺ ولأضعنَّ يدي في يده، فسكنت الريح، فرجع عكرمة إلى مكة فأسلم وحسن إسلامه (٣).

وقد أعرض جمهور المفسرين عن ذكر هذا السبب ممَّا يبعث الشك والتردد في الاحتجاج بالرواية على السببية، والله أعلم.

### (الموضع (الثامن:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا لَكُونَ وَمَا اللهِ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِندَا اللهِ عَالَى اللَّهُ عَلِيدُ خَدِيرًا ﴾ (٤).

### ورد في سبب نزولها الآتي:

♦ أنها نزلت في رجلٍ من أهل البادية، أتى النبي على فقال: إنَّ امرأتي حُبْلَى، فأخبرني متى ماذا تلد؟ وبلادنا محلُّ جَدْبَةُ، فأخبرني متى ينزل الغيث؟ وقد علمتُ متى ولدتُ، فأخبرني متى أموت؟ فأنزل الله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُۥ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو عثمان عكرمة بن أبي جهل بن هشام بن المغيرة القرشي المحزومي، أسلم بعد الفتح بقليل، وكان فارسًا مشهورًا، استعمله أبو بكر رضي الله عنه في حروب الردّة ولما فرغ سار إلى الشام مجاهدًا، استشهد يوم اليرموك سنة ١٥هـ وقيل يوم أجنادين أو مرج الصفر سنة ١٥هـ انظر: الاستيعاب لابن عبد البر ١٠٨٢/٣، الإصابة لابن حجر ٤٤٣/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: معالم التنزيل ٢٩٤/٦، تفسير الخازن ٣/١٠٤، ولم أقف على سندٍ لهذه الرواية.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في جامع البيان ١٨ / ٥٨٥ بسنده عن مجاهد، وأورده السيوطي في الدر المنثور ١ ٦٦٢/١ وزاد نسبته إلى الفريابي وابن أبي حاتم، وهذا مرسل صحيح الإسناد. وأورد نحوه منسوبًا إلى عكرمة وعزاه إلى ابن

### الراجح فيما قيل في أسباب نزول آيات سورة لقمان:

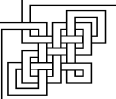
يتَّضح مما سبق بعد تخريج الآثار ودراستها بإجمالٍ أنَّ ما ورد في أسباب نزول سورة لقمان لا يخرج عن حالين:

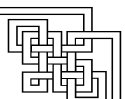
- ◄ إِمَّا أَن بِلُون ضَعِبِفًا، كالسبب الوارد في المواضع: الأول، والخامس، والسادس، والسابع، والثامن.
- ◄ وإمَّا أن بَلُون صحبحًا، لكنْ جعله سببًا لنزول الآية يعتريه بعض الإشكال، كالسبب الوارد في المواضع: الثاني والثالث والرابع. والله تعالى أعلم.



=

المنذر، وأورده القرطبي في الجامع منسوبًا إلى مقاتل ٢٩٧/١٦، وذكره الواحدي في أسباب النزول ص(٣٤٧) ولم يُستم من رواه ، وذكره جملة من المفسرين، انظر: النكت والعيون ١٩٥/٥، معالم التنزيل ٢٩٤/٦، المحرر الوجيز ٢٦/٤، تفسر القرآن العظيم لابن كثير ١٩/٦٨، التحرير والتنوير ١٩٧/٢١. واختلفت الروايات في اسم السائل، قيل هو: "الوارث بن عمرو"، وقيل: "الوارث من بني مازن بن حفصة"، وقيل: "الحارث بن عمارة المحاربي" وقيل: الحارث بن عمرو بن حارثة بن محارب"، وقيل: "الوارث بن عمرو بن حارثة.



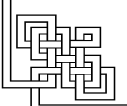


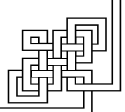
### المبحث الثاني

## مقاصد سورة لقمان وأهدافها

وفيه مطلبان

| اطراد بمفاصد السور وأهمبنها   | المطلب الأول  |
|-------------------------------|---------------|
| اطفاصد والأهداف في سورة لقمان | المطلب الثاني |





### اطراد بمفاصد السور وأهمبنها

### المطلب الأول

المقاصد لغةً: جمعُ "مَقْصِد" وهو مَوضعُ القَصْد، يُقال: قَصَدَ يَقْصِدُ قَصْداً ومَقْصَدًا. والقَصد يأتي لمعانِ عدَّة في اللّغة، منها (١٠):

- الأَمُّ والاعتمادُ والتوجُّهُ، ومنه قولهم: "قَصَدَ فُلانًا" إذا أُمَّهُ وتوجَّهَ إليه.
- استقامة الطريق، ومنه قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ ﴾ (٢)، أي: السبيل المستقيم القاصد الذي لا اعوجاج فيه (٣).
  - الاعتدال والتَّوسُّط، ومنه قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ ﴾ (٤). فالمقصد: هو العمدة الذي يتجّه إليه الكلام ويرجع إليه (٥).

**والمراد بمقاصد سور القرآن:** المرامي والأهداف التي تدور معاني السورة القرآنية حولها<sup>(۱)</sup>.

ومعرفة مقاصد سور القرآن: ممَّا يعين على التدبر والفهم الصحيح لكتاب الله تعالى.

• يقول البقاعي عَرِّهُ فِي الغاية من معرفة مقصود السور: (( وغايته: معرفة الحق من تفسير كلِّ آيةٍ من تلك السور، ومنفعته: التبحُّر في علم التفسير، فإنَّه يُثمر التيسير والتسهيل،

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة "قصد" في: معجم مقاييس اللغة، لسان العرب، تاج العروس. وانظر: مقاصد الشريعة الإسلامية لليوبي ص ۲۷.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: من الآية ٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان للطبري ١٧٤/١٧، أضواء البيان للشنقيطي ٣٣٥/٢.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر: من الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: علم مقاصد السور للدكتور محمد الربيعة ص٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: علم مقاصد السور للدكتور محمد الربيعة ص٧، مقاصد السور وأثر ذلك في فهم التفسير للشيخ صالح آل الشيخ (المكتبة الشاملة) ص٧.

فينشغل به قبل الشروع في التفسير، فإنَّه كالمقدِّمة له من حيث إنَّه كالتعريف؛ لأنَّه معرفة تفسير كلِّ سورةٍ إجمالًا))(١).

• وقال: ((مَنْ حقَّق المقصودَ من السورة: عرف تناسُبَ آيِهَا، وقصصَها، وجميعَ أجزائها))(٢).

اختلاف المقاصد عن الموضوعات: مقاصد السورة تختلف عن موضوعاتها؛ من جهة أنَّ الموضوعات هي المعاني الظاهرة التي تبينها الآيات المشتملة على الأحكام والقصص والأمثال ونحوها.

أمَّا **المقاصد** فهي المعاني الخفيَّة، والخيوط الرفيعة التي تجمع تلك الموضوعات المتعدِّدة في السورة الواحدة (٣). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) مصاعد النظر ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٢) مصاعد النظر ١٤٩/١

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر في علوم القرآن ص(٢٠٩).

### المفاصد والأهداف في سورة لفمان

### المطلب الثاني

بعد إنعام النظر الشمولي والتأمُّل الكلِّي في الآيات المباركات من سورة لقمان بحثًا عن مراميها ومقاصدها يُمكن تلمُّسها في مقصدين رئيسين تدور حولهما السورة، وهما: الحكمة والشكر.

### أولاً: مقصد الحكمة

أظهرُ مقصدٍ في هذه السورة الحكيمة هو "إثبات الحكمة للكتاب اللازم منه حكمة مُنْزله سبحانه".

وهو ما صرَّح بذكره البقاعي عَالَيْ عَيْ قَالَ: ((مقصودها: إثبات الحكمة للكتاب اللازم منه حكمة مُنْزله سبحانه في أقواله وأفعاله)) (١).

والناظر في اسم السورة وافتتاحيتها وخاتمتها، وما ورد في سبب نزولها، وفي موضوعاتها وتضاعيفها، يرى أنَّ روح الحكمة تسري في آياتها، من فاتحتها حتى خاتمتها، وأنَّ فيها "دعوة إلى الإيمان بالله بما اتَّفقتْ عليه الحكمة المنزلة، والحكمة المأثورة عن لقمان"(٢).

### ويمكن تجلية هذا المقصد وفق المعالِم الآتية:

#### (١) حكمة الكتاب الكريم

جاء هذا الوصف للقرآن في افتتاح السورة الكريمة، قال الله تعالى: ﴿ الْمَهُ وَ الْمَهُ عَالَىٰ عَلَمُ الله عز وجل بأنَّ هذا القرآن كتابٌ محكمٌ، لا خلل فيه ولا تناقض، وأنَّه حكيم فيما يُرشد إليه من هدئ وتشريع، ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي وَلَا تَناقض، وأنَّه حكيم فيما يُرشد إليه من هدئ وتشريع، ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي اللهِ مَن هدئ وتشريع، ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي اللهِ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَالْمَالِ وصف الكتاب هنا بالحكمة؛ لأنَّ موضوع الحكمة مكرَّرٌ في هذه السورة،

<sup>(</sup>١) مصاعد النظر ٢/٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) مقتبسٌ من: الموسوعة القرآنية (خصائص السور) ٣٣/٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: من الآية ٩.

فناسب أن يختار هذا الوصف من أوصاف الكتاب في جَوِّهِ المناسِب على طريقة القرآن الكريم"(١).

ومن مظاهر حكمة الكتاب: إخباره عن انقسام الناس إلى فريقين، فريقٍ متّبعٍ مؤمنٍ، وفريقٍ معرضٍ كافرٍ، قال الله تعالى: ﴿ هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾، وقال بعدها عن الفريق الآخر: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشْتَرَى لَهْوَ الْحَكِيثِ لِيُضِلّ عَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُوًا أُوْلَيْكَ هَمْ عَذَابٌ مُهِينُ ۚ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَاينَنْنَا وَلَى مُسْتَكَيرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَ فِي الْذُنيَّهِ وَقُلَّ فَيْشِرَهُ بِعَذَابٌ مُهِينُ ﴾. ومَن كفر به هلك، وكتاب الله حكيم لاريب وقرًا فَيْشِرَهُ بِعَذَابٍ الله حكيم لاريب فيه، لا يضره من كفر به، والله غنيٌّ عن العالمين: ﴿ وَمَن كَفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُوهُ ۚ إِلَى اللّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ السَّمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَلُ وَإِلَى اللّهِ عَنْ العالمين: ﴿ وَمَن كَفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُوهُ ۗ إِلَى اللّهِ عَنْ إِلَى اللّهِ عَنْ العالمين اللهُ وَمَن كُفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُوهُ ۗ إِلَى اللّهِ عَلَيْ بِذَاتِ اللهُ مُودِ ﴿ ﴿ وَمَن كُفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُوهُ وَ إِلَى اللّهِ عَنْ العالمين اللهُ ومَن كُفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُوهُ وَ إِلَى اللّهِ عَنْ العالمين اللهُ وَمَن كُفَر فَلا يَعْزُنكَ كُفُره وَ إِلَى اللّهِ عَنْ إِلْمُ اللّهِ عَنْ إِلَى اللّهِ عَنْ إِلَى اللّهُ عَلَيْ بِذَاتِ اللهُ مُودِ ﴾.

ومن مظاهر حكمة الكتاب: النظر في المسالك التي سلكتها السورة في الدعوة إلى التوحيد.

- فتارةً تأتي بتحريك العقل وتقليب النظر في ملكوت الله، كقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا وَالْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَبْلَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ رَوْجِ كَرِيمٍ ﴿ اللَّهِ هَلَا خَلْقُ اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ اللّهِ مَن اللّهِ مَا اللّهِ مَاذَا خَلَقَ اللّهِ مَن اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ
- وتارةً بالوعد والوعيد: كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلنَّعِيمِ ﴿ وقوله: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ

  الصَّدُودِ ﴿ اللَّهُ مُنْ تُمُنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾.
- وتارةً بذكر خبر لقمان ووصايه لابنه: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن

<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من: في ظلال القرآن ٢٧٨٣/٥.

يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ أَوْمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَمِيكُ ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبْنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِلَى آخِرِ الآيات.

- وتارةً بالإشارة إلى أسلوب الحوار مع الآخر: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُوْ كَانَ ٱلشَّيْطُنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ بِلَيْهِ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.
- وتارةً ببيان اضطرار الخلق إليه: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَحَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقْنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدِنِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَ فُورٍ ﴾.

### (٢) حكمة الله عزوجل

مِنْ لازم إثبات الحكمة للكتاب -كما تقدَّم قبل قليلٍ - أن يكون مُنْزِلُه حكيمًا سبحانه، وجاء في ثنايا السورة بيانٌ لحكمة الله عز وجل في أقواله وأفعاله وتقديراته.

فمن ذلك أن الله وصف نفسه جل وعلا بالحكيم في هذه السورة في موضعين: ﴿وَعُدَ السَّهِ حَقَّاً وَهُو اللَّهَ اللهُ وَصَف نفسه جل وعلا بالحكيم في هذه السورة في موضعين: ﴿وَعُدَ اللّهِ حَقَّاً وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَالْبَحْرُ لَلّهِ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾.

ومن مظاهر حكمته سبحانه المذكورة في السورة: تسخير السماوات والأرض للإنسان والتمكين له في ذلك، قال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسَبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ، ظَهِرَةً وَبَاطِئَةً ﴾.

ومن مظاهر حكمته سبحانه: إيتاؤه الحكمة لمن شاء من عباده، وفي السورة ذكرٌ للقمان الذي آتاه الله الحكمة، وأدرك جوهرها، وفيها بيانٌ أنَّ الحكمة الحقيقية هي ما يُستدل بما على معرفة الله وعبادته.

ومن مظاهر حكمته سبحانه: تقليب أحوال الناس بين الشدة والرحاء، وفي ذلك عبرة لمن اعتبر، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ اعْتبر، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدِ ﴿ ﴾.

ومن مظاهر حكمته سبحانه: ما ذكره الله عز وجل مخبرًا به عن سعة علمه وكمال قدرته، بتمثيلٍ يقرِّب المعنى من الأذهان و "بشرحٍ يبلغ من القلوب كلَّ مبلغ، وتنبهر له العقول، وتحير فيه الأفئدة، وتسيح في معرفته أولو الألباب والبصائر" (١)، يقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعَدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزً حَكِيمٌ ﴾.

ومن مظاهر حكمته: "أنَّه يستأثر بعلم ما اقتضت حكمته عدم إبلاغه"(٢)، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْ سِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴾.

#### (٣) حكمة لقمان

أخذت وصايا لقمان حيِّزا من السورة، وجاءت "لتعرِّفنا على أدب تلقي الحكمة من الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا لُقُمَنَ الْحِكُمَةَ أَنِ اَشَكُر لِللّهِ ﴾ (٣)، وجاءت لترينا نماذج من حكمة الحكماء كنموذج على انطباق حكمة الحكماء مع ما أمر به القرآن، وكنموذج على الحكمة في هذا القرآن أصلًا. وتأتي القصة لترينا أدب الحكماء في نشر الحكمة وتعميمها، وفي ذلك إشارة إلى أن القرآن يجب أن يوصَى به، وأن يُنشر ويبلّغ. "(٤).

وهذه الوصايا نموذجٌ رائعٌ لتوضيح الحكمة في العلاقات، فالعلاقة بالله عز وجلَّ قائمة

<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من: تيسير الكريم الرحمن ص (٢٥١).

<sup>(</sup>٢) مقتبسٌ من: التحرير والتنوير ١٨٠/٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٢.

<sup>(</sup>٤) مقتبسٌ من: الأساس في التفسير ٤٣١٧/٨.

على توحيده وشكره على نعميْ الإيجاد والإمداد: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمْنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلّهِ ﴾ ، والعلاقة ويَبُنِيَ لَا ثُشْرِكَ بِاللّهِ إِن الشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ ، ﴿ يَبُنَى أَقِيمِ الضَّكَوةَ ﴾ ، والعلاقة بالوالدين قائمة على البر والإحسان والشكر وإن كانوا مشركين، ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ مَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهُنّا عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلِولِلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمُصِيرُ ﴿ اللهِ الإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفَا ﴾ (١٠) جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنِيَا مَعْرُوفَا ﴾ (١٠) والعلاقة بالأبناء قائمة على التربية الحسنة والوعظ والرحمة، والعلاقة مع الناس عمومًا قائمة على حسن الخلق والنصح والصبر والتواضع: ﴿ يَبُنِينَ أَقِمِ ٱلصَّكُوةَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَالْصَبِرِ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللهِ وَلَا تُصَعِرُ خَذَكُ لِلنَّاسِ وَلَا تَشْسَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا إِنَّ أَنَكُمُ الْمُؤْمِ وَالْمُونَ لَكُ وَاعْضُضْ مِن صَوْقِكَ إِنَ أَنكُر الْأَضُونِ لَكُونُ لَكُ الْمُلُونَ لَكُونَ الْمُعَدِي ﴾ . المُعَلَوة وَالْمَالِكُ إِنَ أَنكُر الْأَصُونِ لَصَوْتُ لَصَوْتِ لَصُونُ لَكُونُ اللهُ لَا يُحِيْدُكُ إِنَّ أَنكُر الْأَضُونِ لَكُ وَاعْضُضْ مِن صَوْقِكَ إِنَ أَنكُر الْأَصُونِ لَصَوْتُ لَصَوْتُ لَصَوْتُ لَكُونَ الْمُعَدِي ﴾ .

وحتام السورة جاء بالأمر بتقوى الله ومراقبته، بأنْ يخشى الإنسان اليوم الآخر الذي لا ينفعه فيه إلَّا عمله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاشُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ وَأَخْشَواْ يَوْمَا لَا يَجْزِي وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُو جَازِ عَن وَالِدِهِ شَيَّا إِنَ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزَكُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾. وهو عن وَالِدِهِ شَيَّا إِنَّ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزَكُمُ مُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾. وهو ما جاء متوافقًا مع موعظة لقمان لابنه: ﴿ يَبُنَى إِنَّهَ إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَحْرَةٍ أَوْ فِي ٱلشَّمَورَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾.

### ثانيًا: مقصد الشكر

ومن مقاصد السورة: بيان الآيات والنعم والدعوة إلى الإيمان والشكر، وآيات السورة تدور في فلك تعداد النّعم الحسّيّة والمعنوية<sup>(٢)</sup>.

وابتدأت السورة بذكر أعظم وأجلِّ نعمةٍ وهي: إنزال القرآن الكريم، وشكر هذه النعمة

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ١٤-٥١.

<sup>(</sup>٢) مستفاد من التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم ٢٦/٦.

يكون بالإيمان به وتصديقه، أما من استكبر وأعرض عنه فهو كافرٌ، متوعَّدٌ بالعذاب الأليم.

ثمَّ تتابعت الآيات في لفت النظر إلى عِظم حلق الله عز وجل، وحكمة الخالق وقدرته، وتسخيره الموجودات لنفع الإنسان، وإسباعه للنعم، قال الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدِ مَرَّوَنَهَا وَأَلْفَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَةً وأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْلَنْنَا فِيها مِن كُلِ دَابَةً وأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْلَنْنَا فِيها مِن كُلِ دَابَةً وأَلْوَلَنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْلَنْنَا فِيها مِن كُلِ دَابَةً وأَلْهَ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن كُلِ نَوْجٍ كُرِيمٍ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَادِ وَيُولِجُ وَأَسَيْمَ مَن عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾، وقال سبحانه: ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي ٱلنَّهَادِ وَيُولِجُ اللّهَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾، وقال سبحانه: ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَادِ وَيُولِجُ اللّهُ لِيُرِيكُمْ مِن عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ اللّهُ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ عَلَى ٱللّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَى ٱللّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَى اللّهِ لِيُكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ وَلَوْلُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا لَكُمْ لَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مَنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَالِيكِنَا لَا لِلّا كُلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ عَالْمَالِكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ مُعْتَمِ اللّهُ لِيكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَنْ عَلَيْكُمْ لِيعُ مِنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مُنْ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ ال

والحكاية عن لقمان ووصاياه التي سُمِّيت باسمه السورة، هي نموذجٌ لعبدٍ صالحٍ آتاه الله الحكمة، فقابل نعمة الله بالشكر واستخدمها في الدعوة إلى الله وإخلاص النصح لعباد الله، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقُمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشَكُر لِللّهِ ﴾ والآية فيها ذكرٌ لنعمة الحكمة وأمرٌ صريحٌ بالشكر عليها.

وجاء ختام السورة في التحذير من الاغترار بالحياة الدنيا، والحث على تقوى الله وطاعته وشكر نعمته للنجاة في اليوم الآخر، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى وَشَكَر نعمته للنجاة في اليوم الآخر، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدِهِ مَن وَالِدِهِ شَيَّا إِنَ وَعْدَ اللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ الْحَيَوٰةُ الدُّنيَ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيَّا إِنَ وَعْدَ اللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ الْحَيَوٰةُ الدُّنيَ وَلَا يَعْرَبُورُ اللّهِ الْغَرُورُ ﴾.

### ثالثًا: المقاصد الجزئية في السورة

والسورة العظيمة لم تخْلُ من مقاصد فرعيَّةٍ لها اتصالُ بنحْوٍ ما مع المقصدين الأساسين لها، مثل:

◄ مقاصح عقرية (التوحيد، شكر الله، حكمته سبحانه وسعة علمه، إثبات البعث).

- ◄ عقارت شرعية (عبادة الله، الصلاة، الزكاة، الإعراض عن اللغو، الصبر، الأمر بالمعروف...)
- ◄ مقاصح تربوية (تربية الأولاد، ذمُّ التقليد الأعمى، ذمُّ اتباع الهوى، ذمُّ التكبر والإعراض عن الحق..)
  - ◄ عقاصح اجتماعية (العلاقة مع الناس عمومًا، العلاقة مع الوالدين)
- يقول الفيروز آبادي عَظِلْكُهُ (۱) عن مقاصد سورة لقمان: ((معظم مقصود السّورة: بشارة المؤمنين بنزول القرآن، والأمر بإقامة الصّلاة، وأداء الزّكاة، والشكاية من قوم اشتغلوا بلَهْو الحديث، والشكاية من المشركين في الإعراض عن الحقّ، وإقامة الحجّة عليهم، والمنّة على لقمان بما أُعطِي من الحكمة، والوصيّة ببرّ الوالدين، ووصية لقمان لأولاده، والمنّة بإسباغ النعمة، وإلزام الحجّة على أهل الضّلالة، وبيان أنَّ كلمات القرآن بحور المعاني، والحجّة على حقيّة البعث، والشكاية من المشركين بإقبالهم على الحقّ في وقت المحنة، وإعراضهم عنه في وقت النعمة، وتخويف الخلّق بصعوبة القيامة وهَوْلها، وبيان أنَّ خمسة علوم ممّا يختصُّ به الربُّ الواحد تعالى في وقد: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (۱) إلى آخرها)) (۱).

### المقصد الأعظم والأشمل:

ويمكن القول بأنَّ المقصدين السابقين (الحكمة والشكر) ينطويان تحت مقصد أوسع وأشمل، يتمثل في المقصود الأعظم من إنزال القرآن الكريم هو توحيد الله والدعوة إليه، وبيان العقيدة الصحيحة.

<sup>(</sup>۱) هو: أبو طاهر مجد الدين محمد بن يعقوب بن محمد بن إبراهيم الشيرازي الفيروز آبادي، من أئمة اللغة رحل إلى بلدان طلبًا للعلم كالعراق والشام ومصر واليمن والهند، ولم يدخل بلدًا إلا وأكرمه صاحبها، ولي قضاء اليمن، من مؤلفاته: تنوير المقباس في تفسير ابن عباس، وعمدة الحكَّام في شرح عُمْدة الأحكام، والقاموس المحيط، توفي سنة ١٨٧/ه. انظر: البدر الطالع ٢٨٠/٢، طبقات المفسرين للأدنه وي ٣١٣/١.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٣) بصائر ذوي التمييز ١/١٣٠.

وقد أشار لذلك سيِّد قطب عَلْقُ في حديثٍ ممتعٍ شيِّقٍ عن مقصود سورة لقمان، فيقول: ( وهذه السورة المكية نموذج من نماذج الطريقة القرآنية في مخاطبة القلب البشري، وهي تعالج قضية العقيدة في نفوس المشركين الذين انحرفوا عن تلك الحقيقة، إنما القضية التي تعالجها السور المكية في أساليب شتى، ومن زوايا منوَّعةٍ، تتناول القلب البشري من جميع أقطاره وتلمس جوانبه بشتى المؤثرات التي تخاطب الفطرة وتوقظها.

هذه القضية الواحدة – قضية العقيدة – تتلخص هنا في: توحيد الخالق وعبادته وحده وشكر آلائه، وفي اليقين بالآخرة وما فيها من حساب دقيق وجزاء عادل، وفي اتباع ما أنزل الله والتخلى عما عداه من مألوفات ومعتقدات.

والسورة تتولى عرض هذه القضية بطريقة تستدعي التدبر لإدراك الأسلوب القرآني العجيب في مخاطبة الفطر والقلوب، وكلُّ داع إلى الله في حاجةٍ إلى تدبُّر هذا الأسلوب.

إنَّا تعرض هذه القضية في بحال العرض القرآني وهو هذا الكون الكبير ... وهذا الجال الكوني يتكرر في القرآن الكريم، فيحيل الكون كلَّه مؤثراتٍ ناطقةً، وآياتٍ مبثوثةً عن الإيمان والشمائل ... ومع أنَّ القضية واحدةٌ وجحال العرض واحدٌ، فإنَّا تعرض في السورة أربع مرات في أربع حولات، تطوف كل منها بالقلب البشري في ذلك الجحال الفسيح، مستصحبة في كل مرة مؤثرات جديدة، ومتبعة أسلوبًا كذلك جديدًا في العرض والتناول))(١).

ثمَّ مضى في تفسير السورة موضِّحا معالجة السورة لقضية العقيدة من خلال عدة جولات، وهي: الوحي، والحكاية والتوجيه غير المباشر (من خلال نفوسِ آدميَّةٍ)، والدليل الكوني.

وتلخيطًا لما سبق فإنَّ سورة لقمان تدور حول نواحِ ثلاث:

- ◄ العقيدة.
- ▶ والأخلاق.

(۱) في ظلال القرآن ٥/٠٢٠. وانظر: أهداف كل سورة ومقاصدها في القرآن لعبد الله شحاته ١٥/١٥-

◄ والأحكام.

وتخدم الأغراض الأساسية للقرآن وهي:

- → تعريف الخلق بخالقهم.
- → وبالغاية من وجودهم.
- → وبالطريق الذي يعينهم على تحقيق الغاية التي خلقوا من أجلها.
  - ◄ وبالنهاية التي هم سائرون إليها. والله تعالى أعلم.



## البابالثاني

# التناسق الوضوعي: دراسة تطبيقية

وفيه ثلاثت فصول





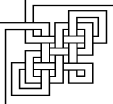
# الفصل الأول

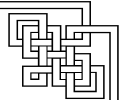
# مناسبات السورة الكريمة

وفيه مبحثان







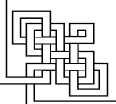


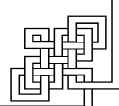
### المبحث الأول

### مناسبت اسم السورة لموضوعاتها

### وفيه مطلبان

| دلالت أسماء السور على مسمَّبانها | المطلب الأول  |
|----------------------------------|---------------|
| مناسبت اسم سورة لقمان طوضوعانها  | المطلب الثاني |





### دلالهُ أسماء السور على مسمَّبانها

### المطلب الأول

### دلالت الاسم على مُسمَّاه:

الاسم رمزٌ يدلُّ على ماهيَّة المسمَّى ويميِّزه عمَّا سواه، وغالبًا ما تُعطينا الأسماء الانطباع الأَوَّلي عن المسمَّى.

• يقول ابن قيِّم الجَوْزِيَّة ﴿ عَلَيْكُ (١): ((لمَّا كانت الأسماء قوالبَ للمعاني، ودالةً عليها، اقتضت الحكمة أن يكون بينها وبينها ارتباطُ وتناسب، وألَّا يكون المعنى معها بمنزلة الأجنبي المحض الذي لا تعلُّق له بها، فإنَّ حِكْمة الحكيم تأبي ذلك))(١).

وهذا القول وإنْ جاء في سياق حديثه عَظِلْكُ عن الأسماء عمومًا، إلَّا أنَّ هذه القاعدة تنطبق على أسماء سور القرآن الكريم كذلك.

### ربط أسماء السُّور بمُسمَّياتها:

انْتَبهَ إلى العلاقة بين أسماء سور القرآن ومضامينها ثُلَّةٌ من العلماء قديمًا وحديثًا.

• لذلك نجد الزَّرْكَشيَّ عَلَيْكُ يقول: ((وينبغي النظر في وجه اختصاص كلِّ سورةٍ بما سُمِّيتُ به، ولا شكَّ أنَّ العرب تراعي في الكثير من المسمَّيَات أحذ أسمائها من نادرٍ أو مستغربٍ يكون في الشيء من خُلُقٍ أو صفةٍ تخصُّه أو تكون معه أحكم أو أكثر أو أسبق لإدراك الرائي للمسمَّى، ويُسمُّون الجملة من الكلام أو القصيدة الطويلة بما هو أشهر فيها. وعلى ذلك جرت أسماء سور الكتاب العزيز، كتسمية سورة البقرة بهذا الاسم؛ لقرينه ذكر قصة البقرة

<sup>(</sup>۱) هو: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرْعي الدِّمشقي، الشهير بابن قيم الجوزية، فقية أصوليٌّ مفسِّرٌ نحُويٌّ، لازم ابن تيمية، كان عالِمًا بالخلاف ومذاهب السلف، شجاعًا بالحقِّ، واسع المعرفة، مصنَّفاته نفيسةٌ منها: إعلام الموقعين، زاد المعاد، مدارج السالكين، وغيرها، توفي سنة ٥١٧هـ. انظر: الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب ١٩٠٥، الوافي بالوفيات ١٩٥/٢.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۲/۲۰۳.

المذكورة فيها؛ وعجيب الحكمة فيها))(١).

• ويقول البقاعي عَظِلْكُهُ: ((اسمُ كلِّ سورة مُتَرْجِمٌ عن مقصودها؛ لأنَّ اسم كلِّ شيءٍ تظهر المناسبة بينه وبين مسمَّاه الدالِّ إجمالاً على تفصيل ما فيه)) (١).

وهناك من يزعم بأنَّ صلة اسم السورة بموضوعاتها صلةٌ مبتورةٌ مبتوتةٌ، وهذا غير صحيحٍ؛ فإنَّ "اسم السورة لم يأتِ عبقًا، ولم يُشِر إلى جزئياتٍ جانبيةٍ، أو مسائل فرعيةٍ، بل على العكس من ذلك، فهو إمَّا أنْ يدلَّ على موضوعاتِ السورة تمامَ الدلالة، وإمَّا أنْ يشير إلى جوانب بارزةٍ قَصَدَ القرآنُ إظهارَها وإبرازَها ... وما قدْ يجده بعض الناس من عناوين لبعض السور لا تدلُّ على موضوعاتها في نظرهم، يحتاج منهم إلى إنعام نظرٍ وإجالةِ فكرٍ "(").

### الاهتداء إلى مناسبة التسمية:

الاهتداء إلى سِرِّ تسمية السورة ومناسبة موضوعاتها بما سُمِّيت به يكون بأمرين (٤):

أُولاً: أن تكون تسميتها من باب أنَّ السورة انفردتْ بهذا الاسم أو القصة أو الحرف.

ثانياً: أنَّه يمكن بالتأمُّل الدقيق إيجاد مناسبةٍ ظاهرةٍ بين الاسم والغرض.

ويعرف هذا بتدبُّر اسم السورة الذي عرفت به، وتلمُّس المناسبة بينه وبين كلِّ موضوعٍ من موضوعات السورة، فيبدو جليًّا أنَّ أسماء السور لها أسرارها الحكيمة، ممَّا يدلُّ على حكمة منزل القرآن، ويشير إلى المناسبة اللطيفة بين اسم السورة وجميع موضوعاتها.

#### فمثلًا:

أ. سورة البقرة، وإن كانت قصَّتها لم تذكر في غير هذه السورة، إلَّا أنَّ الأعظمَ دلالةً من هذا السبب هو: كون القصة دالةً على حال بني إسرائيل مع أوامر الله تعالى، وتعنَّتهم

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ٢٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر ١٨/١.

<sup>(</sup>٣) مقتبسٌ بتصرُّفٍ يسيرٍ من: قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية للدكتور فضل عباس ص٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: نظام القرآن وتأويل الفرقان للفراهي ص٦٦، علم مقاصد السور ص١٧، مقالات في علوم القرآن للدكتور مساعد الطيار ص٧١، الموسوعة القرآنية المتخصصة ص٢٢١.

وتشدُّدهم وتمنُّعهم من تلقِّي أمر الله تعالى. وهذا في غاية المناسبة لسورة البقرة التي هي من أوائل السور المدنيَّة. والعهد المدني كان فيه إقرارٌ كثيرٌ من الأحكام الشرعية، وكان الأمر في أحكام الله أن تُنفَّذ، ولا يُتأخر فيها أو يُعترض عليها، فكأنَّ الاسم تنبيةٌ للمؤمنين، وتربيةٌ لهم على تلقي شريعة الله، وتحذيرهم من التشبه ببني إسرائيل أصحاب البقرة.

ب. سورة الإخلاص، فإنَّه لم يرد لفظ الإخلاص فيها، سوى أنَّ آياتها تدلُّ عليه، فهو إذاً مقصدها. والمقصد حقيقةً هو ما تقدي إليه معاني السورة وترجع إليه. وبهذا يظهر أنَّ اسم السورتين دالُّ على مضمونها، وهكذا. والله تعالى أعلم.



### مناسبت اسم سورة لقمان طوضوعانها

### المطلب الثاني

### تسميم السورة ب"لقمان":

بالنظر إلى وجوه التناسب بين اسم (سورة لقمان) وموضوعاتها، يظهر أنَّ هناك تناسبًا ظاهرًا في تسميتها بـ"لقمان"؛ ذلك لانفرادها بذكر العَبْدِ الصالح ووصاياه الحكيمة عن باقي سور القرآن()، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشَكُرُ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشُكُرُ لِللَّهِ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشُكُرُ لِللَّهِ وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱلله عَالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرُ لِلَّهِ وَهُو يَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللّهِ لِللّهِ اللّهِ اللّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَظِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَظِيمٌ ﴾ (١).

### وجه المناسبة بين التسمية والمسمَّى:

يمكن تبيين مناسبة تسمية السورة لقمان بموضوعاتها بالوجهين الآتيين:

### (الرجه الأول: الترابط بين شخصية لقهان وموضوعات السورة

ذِكرُ لقمان الحكيم، وتسميةُ السورة باسمه فيه دلالةٌ على مقاصد السورة وأغراضها، كما تقدَّم بيانها (٣). وهي:

- ١. ترسيخ العقيدة.
  - بيان الحكمة.
- ٣. الحث على الشكر.

هذه المقاصد ذاتها تتَّصل بشخصية لقمان التَلْكُلُمُ كونه:

١. عبدًا مؤمنًا بالله.

<sup>(</sup>١) انظر بحث تسمية السورة ص(٣٩).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: الآيتان ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص (١٥٤ - ١٦٢).

- ٧. آتاه الله الحكمة.
- ٧. فقابَل ذلك بالشكر والامتثال لأمر الله.
- ولهذا قال عنه ابن كثير رَجِّاللَّهُ: ((كان رجلاً صالحًا ذا عبادةٍ وعبارةٍ وحكمةٍ عظيمةٍ))(١).

فكان من المناسب تسميتها بـ"لقمان"؛ لأنّه بشخصيته الجامعة: للإيمان، والحكمة، والشكر، ووصاياه الجليلة جاءت متوافقةً مع ما بيّنه الله في السورة من حكمة الكتاب، وحكمة مئزّله سبحانه وتعالى، والدعوة إلى العقيدة الصحيحة اللازم منها توحيد الله، وشكر المنعِم سبحانه.

• يقول البقاعي عَلَيْكُ مبيّنًا هذا الوجه من المناسبة: ((إثباتُ الحكمة للكتاب اللازم منه حكمةُ مُنزّلِه سبحانه في أقواله وأفعاله، وقصةُ لقمان الكَيْكُلِّ المسمَّى بما السورة دليلٌ واضحٌ على ذلك))(٢).

### (الرجه (الثاني: الترابط بين وصايا لقهان التربويَّة وموضوعات السورة

إذا ذُكر اسم لقمان التَّكِيُّ فإنَّ الذهن يقفز إلى وصاياه التي أوصى بما ابنه، تلك الوصايا الجليلة التي جمعت جملة من الأسس التربوية الإيمانية في حوانب: العقيدة والعبادة والمعاملة.

() ففي الجانب العفدي، يقول الله تعالى: ﴿ يَبُنَى ٓ لاَ تُشْرِكَ بِأَللَهِ ﴾ (")، ويقول سبحانه: ﴿ يَبُنَى ٓ لاَ تُشْرِكَ بِأَللَهِ ﴾ (")، ويقول سبحانه: ﴿ يَبُنَى ٓ إِنَّهَ إِنَّ لَكُ مِثْقَ الْ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ (١).

أوفي جانب العبادات، يقول الله تعالى: ﴿ يَنْهُنَّ أَقِمِ ٱلصَّكَلْوةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٦/٣.

<sup>(</sup>٢) مصاعد النظر ٢/٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ١٦.

ٱلْمُنكُرِ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابِكَ ﴾(١)

٣) وفي جانب المعاملات، يقول الله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ ﴾ (٢)، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ (٢)، ويقول سبحانه: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ (٤).

وبنظرة شاملة للسورة يجد المتأمّل أنَّ السورة بمُحْمَلِها ذات مضامين تربويَّةٍ للعباد (٥):

- → ففيها تربيةٌ للخلق على الاستجابة لأمر الله بصرف عقولهم وأبصارهم إلى نوعين من الآيات: آيات الكتاب المسطور، وآيات الكون المنظور.
  - → وفيها جملةٌ من الأساليب التربوية الدعوية المؤثرة:

◄ كَالأسلوب المباشر في الأمر والنهي: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى
 وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا إِنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا
 وَلَا يَغُرَّنَكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ (١).

• وأسلوب الترغيب والترهيب والوعد والوعيد: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا أُوْلَيَكِ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا أُوْلَيَكِ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ أَن وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَقُراً فَاسَتِيرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ وَإِذَا نُتَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَقُراً فَاسَيْرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُوا اللهِ عَلَيْهِ وَلَوْلَا لَهُ مَنْ سَلَيْ لَهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَوْلَا لَهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَيْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٥) انظر هذه المضامين في الكتب التي عُنيَت بإبراز الجوانب التربوية لسورة لقمان، منها: القيم التربوية المتضمنة في سورة لقمان من خلال وصاياه لابنه لعبد العزيز أبو حسن، نظرات في وصية لقمان ومنهج التربية في القرآن لحمد النابلسي، تفسير سورة لقمان والجوانب التربوية فيها د. عبد الله سلقيني، التفسير التربوي للقرآن الكريم (سورة لقمان: ٣/٥-٦) لأنور الباز، المضامين التربوية لوصايا لقمان د. نوف التميمي.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: آية ٣٣.

ٱلصَّلِاحَاتِ لَهُمْ جَنَّنْ ٱلنَّعِيمِ (أَنَّ خَلِدِينَ فِيهَا وَعُدَ ٱللَّهِ حَقًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿(١).

• وأسلوب تقرير الحقائق: ﴿ الْمَهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيمِ (اللهُ هُدَى وَرَحْمَةُ لِللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

• وأسلوب لفت الانتباه للواقع: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوَّنَهَا ﴾ (١٠).

الله وأسلوب إثارة الأذهان بواسطة الأسئلة: ﴿ أَلَهُ تَرَوْا أَنَّ اللهَ سَخَرَلَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَيَقُولُنَّ الله ﴿ ('')، ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ ٱلْفُلُكَ اللهُ وَ ('')، ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ ٱلْفُلُكَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

• وأسلوب ضرب المثل: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ - سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ﴾ (^).

◄ وأسلوب القصة في ذكر قصة لقمان.

فالسورة تضع طريقًا تربويًا لكلِّ من أراد الاستقامة على دين الله، لأنَّ الفطرة الإيمانية موجودةٌ عند البشر، وتظهر وقت الشدة، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوَّجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُوْجَهُم مَّوَّجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُعْجِدِهُ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقد بيَّنت آيات السورة ذلك: بالالتزام بتوحيد الله ١٠٠٠ واستشعار مراقبته، والطمع في

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٦-٩.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١-٣.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان: من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٨) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٩) سورة لقمان: من الآية ٣٢.

مغفرته، والخشية من عقابه، والشكر على النعمة، والصبر على البلوى، مع التزوّد بالأعمال الصالحة، والتفكر في بدائع صنع الله في الآفاق وفي الأنفس، ثم الانتقال إلى دعوة الناس، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، والحرص على الآداب القويمة، والأخلاق الكريمة.

وقد رُوي عن أَبِي ذَرِّ ﷺ أَنَّه قال: قال لي رسولُ اللَّه ﷺ: «اتَّقِ اللَّه حيْثُما كنت، وأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحسنةَ تمحُها، وخالقِ النَّاس بِخُلقِ حسنَنِ»(١).

• وتنبّهُ الآيات إلى أهمية القدوة الصالحة، وملازمة الرفقة الطيّبة: ﴿ وَاتَبِعُ سَبِيلَ مَنْ النّابُ إِلَى ﴾ (٢)، وتؤكّد على رفض التبعية العمياء: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ نَلَّبُعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُوْ كَانَ ٱلشّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ (٣)، وأن يبدأ الإنسان بإصلاح نفسه، ثم بإصلاح أهله ومن حوله من الناس، وهو ما أرشدتنا إليه الآيات من فعل لقمان مع ابنه.

### ومنخول القول:

أنَّ "السورة من بدايتها إلى نهايتها أدبُّ ربانيُّ للعباد، وتوجيةُ لسلوكهم، وتعديلُ لمسارهم، وبيانُ لفضله سبحانه وقدرته؛ حتى يعلم الإنسان أنَّه خُلِق لعبادة الله متحرِّرًا عن العبودية لغيره "(٤).

وأنَّ تسمية السورة بـ"لقمان"، والحديث عنه في السورة يؤكِّد ما تناولته السورة من موضوعاتٍ تتضافر لتؤكد أنَّ أهل الفطر السليمة هم من اعترفوا بوحدانية الخالق، واشتغلوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ٤/٥٥٥، برقم (١٩٨٧)، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في معاشرة الناس، وقال: "حديث حسن صحيح"، وأحمد في مسنده ٣٥ / ٢٨٤، برقم (٢١٣٥٤)، والدارمي في سننه ٢٨٣٧، برقم (٢١٣٥)، برقم (٢٨٣٣)، كتاب الرقاق، باب في حسن الخلق، والبيهقي في شُعب الإيمان ٢٨١/١، برقم (٣٨١)، وحسَّنه الألباني في: صحيح الجامع الصغير ٢/١٨، برقم (٩٧).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٥.

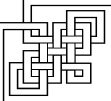
<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢١.

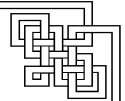
<sup>(</sup>٤) تفسير سورة لقمان والجوانب التربوية فيها د.عبد الله سلقيني ص١٤٣٠.

بشكره، و"النفوس متى صفا جوهرها، وأذعنت بالعبودية إلى بارئها، اهتدت إلى أنَّ شكره هو أول ما ينبغي أن يشتغل به العبد"(١). والله تعالى أعلم.



(١) فتح الرحمن في تفسير سورتي الفاتحة ولقمان د. علي العريض ص٨٤.



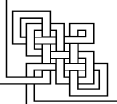


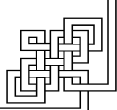
### المبحث الثاني

### مناسبت فاتحت السورة لموضوعاتها

### وفيه مطلبان

| مناسبت فانخت السورة لموضوعانها | المطلب الأول  |
|--------------------------------|---------------|
| مناسبت فانخت السورة لخاتمنها   | المطلب الثاني |





### مناسبت فانخت السورة لموضوعانها

### المطلب الأول

#### توطئة:

فاتحة السورة بمثابة المقدِّمة للسورة، والتمهيد لما سيأتي ذكره من موضوعاتٍ ومعانٍ فيها، وقد اعتنى طائفةٌ من علماء التفسير وعلوم القرآن بفواتح السور ومناسبتها لمضمونها بشكلٍ عامٍّ، وبفواتح السور ومناسبتها لخاتمتها بشكلٍ خاصِّ<sup>(۱)</sup>؛ لكونهما أولَ وآخرَ ما يَقْرع الأسماع، وهذا الباب بلا شكِّ وجهٌ بديعٌ من وجوه إعجاز القرآن.

وبالحديث عن مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها تجدر الإشارة هنا إلى أنَّ من فنون البلاغة عند أهل البيان ما يسمَّى ب "جسر الإبتحاء أو جسر المطلع":

وهو: أن يُتأنَّق في أول الكلام (٢).

• يقول ابن القيم عَلَيْكَهُ: ((وذلك دليلٌ على جودة البيان، وبلوغ المعاني إلى الأذهان، فإنَّه أول شيءٍ يدخل الأذن، وأول معنى يصل إلى القلب، وأول ميدان يجول فيه تدبر العقل، وهو في القرآن العظيم على قسمين: جليِّ وخفيِّ.

أُمَّا الجليُّ فكقوله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ يَلَهِ رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴾ (٣). وكقوله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ يِلَهِ الْكَالُمُ اللَّهُ مَدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>۱) من ذلك: الزركشي في البرهان في النوع السابع والثامن، والسيوطي في الإتقان في النوع الستين والحادي والستين، ومراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع للسيوطي، التحرير والتنوير لابن عاشور، ومن الكتب المعاصرة: فواتح سور القرآن الكريم وخواتيمها: أنواعها ودلالاتها ومناسباتها د.عبد العزيز الخضيري (رسالة دكتوراه بجامعة الإمام محمد بن سعود ١٤١٣هـ)، فواتح سور القرآن د.حسين نصار مكتبة الخانجي بالقاهرة.

<sup>(</sup>٢) بديع القرآن لابن أبي الأصبع ٦٤/٢، الإتقان ١٨٣٠/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الفاتحة: آية ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: من الآية ١.

وأمَّا الخفيُّ فمثل قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ اللَّهِ الْمَالِكَ اللَّهِ الْمَالِكَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُل

ومن الابتداء الحسن نوعٌ أحصُّ منه يُسمَّى "براعة الإستهلال":

وهو: أنْ يشتمل أول الكلام على ما يناسب الحال المتكلَّم فيه، ويشير إلى ما سيق الكلام لأجله (٣).

وجميع سور القرآن جاءت بأحسن الابتداءات وببراعة الاستهلالات.

#### فاتحة سورة لقمان ومناسبتها لموضوعاتها:

❖ قال الله تعالى في مفتتح سورة لقمان: ﴿الْمَرْ إِنْ يَلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِئنبِ ٱلْحَكِيمِ اللهِ

هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ أَوْلَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِّهِمُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ('').

افتتحت السورة بالأحرف المقطعة (الم)، والافتتاح بهذه الأحرف فيه شدُّ لانتباه السامعين، وتهيئةٌ لهم لسماع ما سَيَرِد بعدها من آياتٍ، أعقبها ذكرٌ لآيات الكتاب الحكيم، وما من سورة بُدئت بالحروف المقطَّعة، إلَّا كان فيها احتجاجٌ للقرآن وتقرير نزوله من عند الله، ودحضٌ لدعاوى من جادلوا فيه (٥)، وتقدَّمت الإشارة إلى الخاصيَّة اللطيفة التي تحملها السور المبدوءة بهذا النوع من الافتتاح، وهو أنَّ الموضوعات التي تتناولها تشمل أمورًا ثلاثةً: بدء الخلق، والتشريع، والبعث (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١-٢.

<sup>(</sup>٢) الفوائد المشوِّق ص(١٣٧).

<sup>(</sup>٣) الإتقان ٥/١٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ١-٥.

<sup>(</sup>٥) الإعجاز البياني للقرآن لعائشة عبد الرحمن بنت الشاطئ ص(١٨٠)، دراسات قرآنية لمحمد قطب ص(١٩١).

<sup>(</sup>٦) انظر من هذا البحث: ص (٩٩)

وموضوعات السورة تشمل أربعة أمور:

الموضع الأول: انفسام الناس إلى مؤمن باللناب منتفع بهديد، وكافر بد مُعرض عن آباند.

ومناسبة هذا الموضوع بفاتحة السورة ظاهرةً: فإنّه سبحانه لما أشار إلى القرآن الكريم وآياته الحكيمة، عَطَف سبحانه بذكر المؤمنين الذين أحسنوا العمل وانتفعوا بالقرآن الكريم وأدركوا ما فيه من حكمة، مخبرًا عن شيءٍ من صفاتهم وأهّم هم الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويؤمنون باليوم الآخر، وأنّ هذه الفئة هي التي نالت الفلاح الحقيقي والفوز الأخروي بالنجاة.

وبالمقابل أشار سبحانه إلى القسم الآخر، وهم من كفروا بآيات الكتاب، وأعرضوا عنه، وحُرِموا منفعته، فاستبدلوا الضلالة بالهدى، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَرِمُوا منفعته، فاستبدلوا الضلالة بالهدى، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ هَمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُكَى عَلَيْهِ عَلَابُ مُنْ مَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ هَمُ عَذَابٌ مُنْهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتُكَى عَلَيْهِ مَن سَبِيلِ ٱللهِ يَعْمَعُهَا كُأَنَّ فِي ٱلدُّنيَةِ وَقُرًا فَبَشِرَهُ بِعَذَابٍ ٱليهِ هِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ومن تمام الحكمة أنه سبحانه وتعالى أخبر عن جزاء الفريقين، حتى لا يبقى عذرٌ لأحدٍ، فتوعَّد الكافرين المعرضين بالعذاب: ﴿ أُوْلَيْكَ لَمُنُمْ عَذَابٌ ثُمُهِينٌ ﴾ (٢)، ﴿ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ لأحدٍ، فتوعَّد الكافرين المعرضين بالعذاب: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنِ لَمُمْ جَنَّتُ ٱللِّيمِ ﴾ (٢)، ووعد المؤمنين الطائعين بالثواب: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنِ لَمُمْ جَنَّتُ ٱللَّهِ عِيمٍ ﴾ (١)

وفي ثنايا السورة أيضًا ما يشير إلى انقسام الناس إلى فريقين: قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجُدِلُ فِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ يُجُدِلُ فِ ٱللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَابٍ مُنيرٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا آنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ يَجُدِلُ فِ ٱللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا عَالى: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجُهَهُ وَ إِلَى ٱللّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ نَتَبِعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا ﴾ (٥). وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجُهَهُ وَ إِلَى ٱللّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢١.

ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُتَٰقَى وَإِلَى ٱللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ آلَ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَعَزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَاسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوَتُقَى وَإِلَى ٱللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ آلَ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَعَزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَعَلَمُ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴿().

الموضع الثاني: إفامن الأدلن اللونين على وحدانين الله جل وعلا، والدعوة إلى النفلر في مللوث السماوات والأرض، وبيان ألوان نعم الله على عباده.

وجه مناسبة هذا الموضوع لفاتحة السورة: أنَّ الله جلَّ وعلا كما أرسل الرسل وأنزل الكتب لدعوة الناس إلى عبادة الله وحده، ولإرشادهم إلى الحق، فإنَّه جعل في هذا الكون آياتٍ ساطعةً وبراهينَ قاطعةً تدل على قدرة الحكيم الخالق سبحانه وتعالى:

### وفي كلِّ شيء له آيةٌ تدلُّ على أنَّه واحدُ (٢)

فآيات الكتاب المسطور تتضافر مع آيات الكون المنظور، لتنطق جميعها بوحدانية الخالق الحكيم، واستحقاقه للعبادة وحده دون سواه.

من هذه الآيات التي تناولت هذا الموضوع: قول الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَنْيرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَا

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢٢-٢٣.

<sup>(</sup>٢) نُسِب لأبي نواس كما في "المحاسن والأضداد" للجاحظ ١٢٠/١، ونُسِب لأبي العتاهية كما في "أحسن ما سمعت" لعبد الملك الثعالبي ٩/١. وانظر: زهر الآداب وثمر الألباب للقيرواني ٣٠٨/١، الأغاني للأصبهاني ٣٩/٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: آية ٣١.

ففي فاتحة السورة تقرير لحكمة القرآن، وفي هذه الآيات "دعوة للاهتداء بكتاب الله من خلال لفت نظر الناس إلى نعم الله التي تقتضي شكرًا"(١).

الموضع الثالث: الحدبث عن حلمة لقمان علبه السلام، وعرض وصاباه الجلبلة لابنه.

وجه مناسبة فاتحة السورة لهذا الموضوع: أنَّ في ذكر الكتاب الحكيم في فاتحها، وتخصيصه بهذا الوصف: "براعة استهلالٍ" للغرض من ذكر حكمة لقمان (٢).

#### فوصايا لقمان عليه السلام هي:

◄ نموذج لما في هذا الكتاب الحكيم من هُدئ ورحمةٍ وصلاحٍ للفرد والمحتمع في الحياتين الأولى والآخرة.

كما أنَّ منهج الفلاح وأسبابه ظاهرة في افتتاحية السورة وهو ما تضمنته أيضًا هذه الوصايا<sup>(٣)</sup>.

- يقول ابن عاشور عَلَّالَكُ: ((وفي وصف الكتاب به (رحمة) بعد (هدى)؛ لأنَّه لما كان المقصد من هذه السورة قصة لقمان، نبَّه على أنَّ ذكر القصة رحمة لما تتضمنه من الآداب والحكمة؛ لأنَّ في ذلك زيادةً على الهدى أنَّه تخلَّق بالحكمة، ومَنْ يُؤْتَ الحكمة فقد أوتي خيرًا كثيرًا، والخير الكثير رحمةٌ من الله تعالى))(٤).
- ▶ وجاءت الإشارة في فاتحة السورة إلى مَن أعرض عن القرآن الكريم، وأقبل على اللهو الباطل، وتنكب عن سنن فطرة الله التي فطر الناس عليها، ثم أحبر الله عن هنا عن لقمان التكليلا الذي هداه سبيل الفطرة فلم تزغ به الشُّبَه، ولا تنكَّب عن سواء السبيل، فإنَّ الاعتراف بالخالق وتفرُّده بالعبادة عمَّ يصل إليه العقل وتدركه الفطر السليمة (٥٠).

<sup>(</sup>١) الأساس في التفسير ٨/ ٤٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢١/١٤٠.

<sup>(</sup>٣) المضامين التربوية لوصايا لقمان د.نوف التميمي ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ٢١/٢١.

<sup>(</sup>٥) البرهان في تناسب سور القرآن ص١٤٥، التفسير الأدبي لسورة لقمان د. كامل الدقس ص٨٧.

#### الموضع الرابع: علم الله تعالى وفدرنه لا بحدهما حدٌّ

آيات السورة من بدايتها إلى آخرها تقرّر ذلك، ومناسبة هذا الموضوع لفاتحة السورة من الوضوح بمكانٍ، فإنَّ السورة افتتحت بالحروف المقطَّعة، وأتى بعدها ذكر القرآن الكريم، وفي ذلك "بيانٌ لإعجاز القرآن، وأنَّ الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنَّه مركَّبُ من هذه الحروف المقطَّعة التي يتخاطبون بها"(١)، وما ذاك إلَّا لأنَّه من عند الحكيم العليم سبحانه وتعالى.

ثُمَّ تضافرت الآيات في السورة، وتكاملت في الاستدلال على علم الله وقدرته وحكمته، فهو الذي لا تخفى عليه خافية: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن في صَخْرَةٍ أَوَّ فِي السَّمَوْتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ أَإِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ (٢)، بل لا يمكن تصور سعة علمه سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ عَلَيْهُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾ (٢).

وهو الذي لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُوْنَهَا وَاللّهَ فِي السَّمَاءِ هَا السَّمَاءِ مَاءً فَأَبْلَنْنَا فِيها مِن كُلِّ دَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَبْلَنْنَا فِيها مِن وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَبْلَنْنَا فِيها مِن كُلِّ حَلْقَ اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مَن دُونِهِ عَبْلِ الظَّلِمُونَ فِي ضَلَللِ صَّكِلِ رَقْحِ كَرِيمٍ ﴿ اللّهُ الطَّلْمُونَ فِي ضَلَللٍ مَن دُونِهِ عَلَيْ مِن دُونِهِ عَبْلِ الظَّلْمُونَ فِي ضَلَللٍ مَن يُونِهِ عَلَيْ مِن دُونِهِ إِنَّا اللّه سَمِيعُ بَصِيرُ مَن وَاللّه تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١/٦٥٦

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ١٠-١١.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٨.

#### مناسبت فانخت السورة لخاتمنها

#### المطلب الثاني

إنَّ الخاتمة لأيِّ نصِّ تمثِّل نتيجته ونهايته، وكثيرًا ما تعود على بدء النص؛ لتذكِّر به، وتؤكِّد على ما جاء فيه، وتحقِّق التماسك معه.

خواتم السور مثل الفواتح في الحسن؛ لأنمّا آخر ما يقرع الأسماع؛ فلهذا جاءت متضمنةً للمعاني البديعة، مع إيذان السامع بانتهاء الكلام، حتى لا يبقى معه للنفوس تشوُّف إلى ما يُذكر بعْدُ. وهي بين أدعيةٍ ووصايا، وفرائض، وتحميدٍ وتمليلٍ ومواعظ، ووعدٍ ووعيدٍ، إلى غير ذلك (١).

والمناسبة بين فاتحة السورة وخاتمتها وجه بديعٌ من وجوه إعجاز هذا القرآن وحُسن نظمه، فآيات خاتمة السورة تأتي في سياقها الخاصِّ، وهي في ذات الوقت مرتبطةٌ مع افتتاح السورة ارتباطًا دقيقًا.

#### أوجه المناسبات بين فاتحة سورة لقمان لخاتمتما

(الرجه اللهول: فاتحتها حكمة الكتاب ووحدانية الله، وخاتمتها تقوى الله والعمل للآخرة.

لما قرَّر الله جل وعلا في مفتتح السورة حكمة الكتاب المنزل: ﴿ تِلْكَ ءَايَثُ ٱلْكِنْبِ

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان للزركشي ١/ ١٨٢، الإتقان للسيوطي ١٨٣٣/٥.

المُحكِيمِ هُ(۱)، وحكمة مُنْزِله سبحانه وتعالى: ﴿ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (۱)، وما في السورة من إشارات وتصريحات، وحضِّ على التمسك بالكتاب وطاعة الله وَ الله وما فيها من براهين قاطعة على وحدانية الله وعَلَى، وما فيها من تعداد لنعم حليلة يرفل فيها الخلق، جاء الختام الوعظي للسورة بدعوة الجميع إلى تقوى الله، والتحذير من الاغترار بالحياة الدنيا، والتحويف من يوم الحساب، والتأكيد على سعة علم الله وقدرته، فكان غاية المناسبة خَتْمَها بهذه الكلمات الجامعة لتلك المعانى، ولا أجمل من هذا الختام الشامل.

- وفي ذلك يقول الرازي عَمَّالَكُ: ((لمَّا ذكر الدلائل من أول السورة إلى آخرها: وعظ بالتقوى؛ لأنَّه تعالى لما كان واحدًا أوجَبَ التقوى البالغة)) (٣).

### (الرجه (الثاني: المفتتح والمختتم تأكيد على وعد الآخرة اليقيني.

من المناسبات التي تُظهر أنَّ السورة خُتِمتْ بما افْتُتِحتْ به: أنَّ في أول السورة ذكرًا لليوم الآخر في سياق مدح المؤمنين بيقينهم بوقوع اليوم الآخر: ﴿وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾(٥).

وجاء في آخرها التأكيد على الإيمان به والتحذير مما سيقع فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبُّكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٩.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥.

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر ١٥/١١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٤.

وَٱخۡشَوۡا يَوۡمَا لَا يَجۡزِي وَالِدُ عَن وَلِدِهِ ء وَلَا مَوۡلُودُ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ ۚ شَيْءًا ۚ إِنّ وَعْدَ ٱللّهِ حَقُّ ﴾ (١)، وأن الله منفرد بعلم وقت وقوعه: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسّاعَةِ ﴾ (٢).

الرجه الثالث: اتساق ختام السورة بفاتحتها في إثبات علم الله وخبرته وحكمته.

افتتحت السورة بالحديث عن آيات الكتاب الحكيم: ﴿ الَّمْ اللَّهُ عَلَيْتُ ٱلْكِنَبِ الْحَكِيمِ اللَّهُ هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢).

وحلالها تأكيد على أن كلمات الله لا تنفد: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمُ وَالْمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وختامها دليل وبرهان على علم الله المطلق وحكمته وقدرته ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَثَنْزَلِكُ ٱلْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرً ﴾ (٥).

• يقول البقاعي عَلَيْكُ: ((انطبق آخر السورة - بإثباته الحكمة بإثبات العلم والخبر مع تقرير أمر الساعة التي هي مفتاح الدار الآخرة - على أوَّلها المخبر بحكمة صفته التي من علمها حقَّ عِلْمها، وتخلَّق بما دعت إليه، وحضَّت عليه لا سيما الإيقان بالآخرة، كان حكيمًا خبيرًا مهذَّبًا مهديًّا) (1).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١-٣.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٦) نظم الدرر ٢٢١/١٥.

الرجه الرابع: في بداية السورة عن قدرة الله في الكون، وفي نهايتها تأكيد لهذا المعنى.

• قال السيوطي عَلَيْكَ : ((في صدر السورة قوله تعالى: ﴿وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً ﴾ (١)، وفي آخرها ﴿وَيُنزِلُ اللهُ فِي الْغَيْثُ ﴾ (١)، ففي الفاتحة ذكر لقدرة الله في الكون، وفي الخاتمة تأكيد على سعة علم الله وقدرته واستئثاره بمفاتح الغيب الخمسة)) (١). والله تعالى أعلم.



(١) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٣) مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع للسيوطي ص٥٤١.





# الفصل الثاني موضوعات السورة الكريمة وتناسقها

وفيه مدخل وستة مباحث





### كبفيث انفسام موضوعات سورة لقمان

#### مدخل

سورة لقمان سورة مكيَّة، تناولت في طيَّاتها عددًا من الموضوعات العقدية والتشريعية والأخلاقية، شأنها شأن القرآن المكيَّ الذي يُعنى ببناء الشخصية الإسلامية، وذلك بترسيخ العقيدة الصحيحة ونبذ ما سواها من انحرافات، وتمذيب النفس، حتى ترقى هذه الأمَّة الوليدة، وتكون حير أمَّةٍ أخرجت للناس.

"وغالب المكيِّ أنَّه مقرِّرٌ لثلاثة معان، أصلها معنى واحد، وهو الدعاء إلى عبادة الله تعالى: أحدها: تقرير الوحدانية لله الواحد الحق ...

والثاني: تقرير النبوة للنبي محمد على الله الله الله

والثالث: إثبات أمر البعث والدار الآخرة".

"فهذه المعاني الثلاثة هي التي اشتمل عليها المنزل من القرآن بمكة في عامة الأمر، وما ظهر ببادئ الرأي خروجه عنها؛ فراجع إليها في محصول الأمر، ويتبع ذلك الترغيب والترهيب، والأمثال والقصص، وذكر الجنة والنار ووصف يوم القيامة وأشباه ذلك" (١).

وسبقت الإشارة إلى مقاصد السورة التي تتمثل في أمرين، وهما: (الحكمة والشكر)، وينطويان تحت مقصد أوسع وأشمل، يتمثل في المقصود الأعظم من إنزال القرآن الكريم هو: توحيد الله والدعوة إليه، وبيان العقيدة الصحيحة (٢).

فهذه السورة "نموذجٌ من نماذج الطريقة القرآنية في مخاطبة القلب البشري، وهي تعالج قضية العقيدة في نفوس المشركين الذين انحرفوا عن تلك الحقيقة، إنها القضية التي تعالجها السور المكية في أساليب شتى، ومن زوايا منوعة، تتناول القلب البشري من جميع أقطاره وتلمس جوانبه بشتى المؤثرات التي تخاطب الفطرة وتوقظها، هذه القضية الواحدة - قضية العقيدة - تتلخص هنا في توحيد الخالق وعبادته وحده وشكر آلائه. وفي اليقين بالآخرة وما فيها من حسابٍ دقيقٍ وجزاءٍ

<sup>(</sup>١) الموافقات للشاطبي (باختصار) ٢٦٩/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر من هذا البحث: ص (١٥٤ - ١٦٢).

عادلٍ. وفي اتباع ما أنزل الله والتخلي عما عداه من مألوفات ومعتقدات"(١).

وبعد التأمل في السورة وتفسيراتها، وبعد مطالعة الكتب<sup>(۱)</sup> التي عُنِيتْ بموضوعات السور، لاحتْ القِسْمة اللائقة لموضوعاتها أنْ تكون في ستة مقاطع، كلُّ مقطعٍ يحمل عنوان موضوعٍ تحدثت عنه الآيات، وهذه الموضوعات الستة بينها تناسقٌ وتناسبٌ.

فعلى هذا موزعة على المباحث الآتية:

المبحث الأول: موفف الناس من الفرآن الحكبم، وببان جزائهم. ويشمل الآيات: (١ - ٩).

المبحث الثاني: دلائل فدرة المولى سبحانه، وبدبع خلفه. ويشمل الآيات: (١٠- ١١).

المبحث الثالث: لفمان الحلبم ووصاباه لابنه. ويشمل الآيات: (١٢ - ١٩).

المبحث الرابع: نسخم اللون، وإسباغ النعم، وانفسام الناس حبال ذلك. ويشمل الآيات: (۲۰ – ۲٤).

المبحث الخامس: إفرار الخلق بربوبيث الله، وبيان عظمت الخالق وفدرنت، وأنت المستحق للعبادة. ويشمل الآيات: (٢٥ – ٣٢).

المبحث السادس: الدعوة إلى النفوى، وببان اختصاص المولى بجوامع الغبب. ويشمل الآيات: (٣٣ – ٣٤).



<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٥/٢٧٨٠.

<sup>(</sup>۲) منها: تفسير مفاتيح الغيب للرازي ١٣٩/٢٥، التحرير والتنوير لابن عاشور ١٣٧/٢١، نظم الدرر ٣/٦، في ظلال القرآن ٥/٥، ١٨ ، الأساس في التفسير ٤٣٠٥/٨، معارج التفكر ودقائق التدبر ٢١/٩/١، التفسير الموضوعي لسور القرآن ٢٥/٦، محتويات سور القرآن الكريم لأحمد الطويل ص٢١١.

# موفف الناس من الفرآن الحلبم، وببان جزائهم. الآيات (١ - ٩)

## المبحث الأول

\* قال الله تعالى: ﴿ الْمَ الله تعالى: ﴿ الْمَ الله تعالى: ﴿ الْمَ الله تعالى: ﴿ الْمَ الله تعالى: ﴿ الله تعالى عَلَى هُدُى مِن تَبِهِم الله عَلَى هُدُى مِن تَبِهِم الله عَلَى هُدُى مِن تَبِهِم الله وَيُعَمِّونَ السَّلُوةَ وَيُؤتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الله يَعْمَر عَلَم وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ الله يعْمَر عِلْمِ وَوَمَن النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ الْمَحَدِيثِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ الله يعْمَر عِلْمِ وَلُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ الله وَمِن النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ الْمَحَدِيثِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ الله يعْمَر عِلْمِ وَوَتَنْ الله يعْمَر عِلْمِ وَوَتَنْ الله وَمُ الله وَمُنَا وَلَى مُسْتَحَمِّرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعُهَا وَيَتَخِذَهَا هُرُواً أُولَتِكَ هُمُ عَذَابُ أَلِيمٍ الله عَنْ الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

افتتحت السورة الكريمة بالحروف المقطعة؛ تنبيها للأسماع، وإعجازًا للقرآن. أعقبها ذكرٌ للقرآن الكريم: ﴿ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمَكِيْمِ ﴾ (١). ووصف القرآن به (الحكيم) مناسبٌ لما ورد في السورة، فمقصد (الحكمة) ظاهر فيها: من ذلك ما تردد فيها من آيات دالة على عظيم حكمة الله سبحانه وتعالى في الخلق، وحكمته سبحانه في استئثاره بعلم الغيب، وإيتاء الله الحكمة لمن شاء من خلقه (لقمان العَلَيْنُ نموذجًا)، والحكمة في علاقة الإنسان بغيره المستفادة من وصايا لقمان، فناسب أن يأتي هذا الوصف من أوصاف الكتاب في جوّه المناسب على طريقة القرآن الكريم (١).

ثُمَّ جاء في الآيات التي تلي هذا الافتتاح بيان لموقف الناس من القرآن الكريم بانقسامهم لفريقين: فريقٍ مفلحٍ، استجاب لآيات الله في الدنيا ونال الجنة في الآخرة، وفريقٍ خاسرٍ أعرض عن آيات الله في الدنيا ونال العذاب في الآخرة.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير ١٤٠/٢١، في ظلال القرآن ٢٧٨٣/٥، الأساس في التفسير ٤٣٠٥/٨. وتقدمت الإشارة إلى مقصد الحكمة في مقاصد السورة ص(١٥٤)

فالسورة الكريمة بدأت بالحديث عن القرآن، لأنَّ معالجة هذا الأمر يمثل أساسًا عظيمًا للإيمان وما يتبعه من استجابةٍ لأوامر الله سبحانه، ولأوامر رسوله والله على فإذا تجلَّت حقيقة الوحي، وعرف الناس قدر نعمة القرآن، وأنَّه كتاب الله الحكيم، وأنَّه يهدي للتي هي أقوم، ويثمر فيمن آمن به واهتدى بهداه صلاحًا مع الله بإقامة الصلاة، يتبعه صلاحٌ مع الناس بإيتاء الزكاة، مع اليقين في اليوم الآخر مع ما يكون فيه من حساب، إذا عرف الناس ذلك أدركوا سبب الفساد الذي يقع فيه من لا يؤمن (۱).

ومع أنَّ القرآن حكيمٌ، وآياته كلُّها هدًى ورحمةٌ ورشادٌ، يدعو إلى كلِّ خلقٍ كريم، وينهى عن كلِّ خلقٍ لئيمٍ، إلَّا أنَّ كثيرًا من الناس حُرِموا الاهتداء بهديه؛ لأنَّهم أعرضوا واستكبروا واستبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خير. أمَّا مَنْ وفقَّه الله وعصمه - وهم المحسنون في عبادة ربهم والمحسنون إلى الخلق - فإنَّه هدًى ورحمةٌ لهم، تحصل لهم به السعادة في الدنيا والآخرة (٢).

#### التَّناسق بين هذا الموضوع وموضوعات السورة:

هذه المقدمة لها علاقة وطيدة ببقية موضوعات السورة كما تقدَّم بيانه في مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها (٢٠).

#### التَّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة:

لمقدمة السورة علاقة بمقاصدها، فكلام الله جل جلاله بجميع أنواعه من وعدٍ وإخبارٍ وأحكامٍ وأوامر ونواهٍ كلله حكمة وهداية ورحمة، بعكس كلام غيره المناقض له؛ فإنَّه لهو وعبث، لا منفعة فيه، مملوء بالضلال والتلبيس، ومبنيٌ على الجهل المركّب (1).

فالقرآن الكريم كتابٌ حكيمٌ؛ لأنّه من عند الحكيم سبحانه. ومن تمام عدله وحكمته إخباره بانقسام الناس إلى فريقين، وبيان جزائهم في الآخرة؛ حتى يحذر السامع من مصير

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ نزول القرآن د.محمد رأفت سعيد ص (٣٧٥)

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص (٦٤٦)

<sup>(</sup>٣) انظر: ص (١٧٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: جني القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها لعدنان عبد القادر ص(٥٤٠).

الهلاك، ويسعى لطريق النجاة.

كما أنَّ لهذه المقدمة علاقةً بمقصد (الشكر) حيث إنَّ من أجلِّ النَّعم على الناس إنزال الكتاب عليهم وإرسال الرسول إليهم؛ لما في ذلك من رحمةٍ بهم وهدى لهم، وأنَّ الذين عرفوا هذه النعمة وشكروها هم المتَّصفون بتلك الصفات الكريمة من إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والإيمان باليوم الآخرة (۱). والله تعالى أعلم.



(١) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن ٢٨/٦.

## دلائل فدرة المولى سبحانه، وبدبع خلفه. الآيات (۱۰ – ۱۱)

### المبحث الثاني

خ قال الله تعالى: ﴿ خَاقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُونَهَا ۖ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَنْنَا فِيها مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ اللهُ هَلَا خَلْقُ ٱللّهِ وَبَهَا مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ اللّهُ هَلَا خَلْقُ ٱللّهِ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الطّلالِمُونَ فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴾.

في هاتين الآيتين يوجه الله وعظل الأنظار إلى عظيم قدرته، وجليل حكمته، وبديع خلقه في هذا الكون الكبير، ف "بيَّن سبحانه قدرته العظيمة على خلق السماوات والأرض، وما فيهما وما بينهما"(١) ، سماوات بلا عَمَدٍ، وجبالٌ تحفظ توازن الأرض، ومخلوقات مبثوثة بلا عَدِّ، وماء ينزل من السماء فيحيي البلاد والعباد بإذن الله، كلُّ ذلك بنظامٍ محكمٍ وتناسقٍ بديع.

ثمَّ يقول سبحانه بعد ذلك: ﴿ هَنذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ (٢)، وفي هذا التحدي دلالةٌ كبيرةٌ على بطلان الشرك، وتبكيت المشركين.

#### التَّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة؛

من الملاحظ أنَّ المنحى الرئيسي للسورة هو الكلام عن الحكمة: حكمة القرآن، وحكمة منزله سبحانه، وحكمة لقمان التَّكِيُّلُا، والآيتان في هذا المقطع تتحدَّثان عمَّا يُبرهِن على حكمة الله الذي أنزل القرآن.

• يقول الطبري رَجُلْكُ: ((ومن حكمته أنه ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ السبع ﴿ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ﴾))(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ٣٣٢/٦.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١١.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان ١٨/١٥.

فالآيتان كانتا جسرًا للعودة إلى الكلام عن الحكمة الموجودة بهذا القرآن من خلال الكلام عن حكمة الله منزّل هذا القرآن (١).

وذلك بعرض صفحة الكون الكبير برهانًا قاطعًا يطالع الفطرة من كلِّ جانبٍ، ويخاطبها بكلِّ لسانٍ، ويواجهها بالحقِّ الهائل الذي يمرُّ عليه النَّاس غافلين<sup>(۱)</sup>.

أمَّا عن تناسق هذا الموضوع لمقصد الشكر: فإنَّ في هاتين الآيتين لفتُ نَظَرٍ لعظمة الخلق في الكون وحكمة الخالق وقدرته سبحانه، ومايوجبه ذلك من الإيمان به وشكر نعمته سبحانه (۳).

#### التناسق بين هذا الموضوع والموضوع السابق:

كان الحديث في آيات المقطع السابق عن آيات القرآن الكريم المشتمل على الحكمة والهداية، وموقف الناس منه، وبيان جزائهم؛ ولأنَّ وعد الله نافذُ، وهو العزيز الحكيم سبحانه، جاءت الآيات لتبرهن على كمال سلطان الله الذي يقوم له كلُّ شيءٍ، وأنَّه لن يعجزه شيءٌ، وإنَّ من دلائل عزته ونفوذ سلطانه: خلق السماوات، وإقامتها بلا عمد، وتثبيت الأرض بالجبال الرواسي، ونشر مختلف الدوابِّ، وإنزال الغيث، وإنبات الزرع، وهذا أبلغ في الدلالة على القوة والعزة والسلطان، سبحانه هو العزيز الحكيم (٤٠).

وبعد أَنْ أَثبت جلَّ وعلا في آيات المقطع السابق حكمة آيات الكتاب المسطور، أردف ببيان حكمة آيات الكون المنظور، وختمت آيات الموضوع السابق بقوله تعالى: ﴿ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقًا اللهِ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقًا اللهِ وَعُدَ ٱللَّهِ عَلَا اللهِ وَقُوته وحكمته بقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (٥)، فبيَّن عزته وقوَّته وحكمته بقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ مَرَّانَهُا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) انظر: الأساس في التفسير ٢/٨ ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن ٢٧٨١/٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن ٣١/٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير القرآني للقرآن ٥٦٠/١١.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٥/٢٥، اللباب في علوم الكتاب ٢٥./١٥.

• يقول البقاعي على العالم وإحكامها فقال: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمُونِ ﴾ أيْ: على عُلُوها وكبرها العلم، دلَّ عليها بإتقان أفعاله وإحكامها فقال: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمُونِ ﴾ أيْ: على عُلُوها وكبرها وضحامتها ﴿ بِعَيْرٍ عَمَدٍ ﴾، وقوله: ﴿ رَوَنَهَا ﴾ دالٌّ على الحكمة، إنْ قلنا إنَّه صفةٌ لعَمَدٍ أو استئنافٌ. أمَّا إنْ قلنا بالثاني، فلكون مثل هذا الخلق الكبير الواسع يحمل بمحض القدرة. وإنْ قلنا بالأول فتركيبُ مثله على عمد تكون في العادة حاملةً له، وهي مع ذلك بحيث لا ترى أدخل في الحكمة وأدق في اللطافة والعظمة؛ لأنَّه يحتاج إلى عملين: تخفيف الكثيف، وتقوية اللطيف))، ثم قال: ((ولما ثبت بهذا الخلق العظيم على هذا الوجه المحكم عزته وحكمته، ثبتت ألوهيته، فألزمهم وجوب توحيده في العبادة كما توحَّد بالخلق؛ لأنَّ ذلك عين الحكمة، كما كان خلقه لهذا الخلق على هذا النظام ليدلَّ عليه سبحانه سر الحكمة، فقال ملقيًّا للمحسنين كان خلقه لهذا الخلق على هذا النظام ليدلَّ عليه سبحانه من علمهم بما له من حزبه ما ينبِّهون به المخالفين موبِّنًا لهم مقبِّحًا لحالهم في عُدُولهم عنه مع علمهم بما له من التفرد بمذه الصنائع: ﴿ هَذَا ﴾ أيْ: الذي تشاهدونه كله ﴿ خَلُقُ ٱللّهِ ﴾ أي الذي له جميع العظمة فلا كفوء له))(١). والله تعالى أعلم.



(١) نظم الدرر ١٥٢/١٥-١٥٣. وانظر: روح المعاني ١١/٢١، تفسير المراغى ٧٧/٢١.

## لفمان الحكبم ووصاباه لابنه. الآيات (١٢ - ١٩)

#### المحث الثالث

\* قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينَا لُقَمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّ الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينَا لُقَمَنُ الْجَنِهِ ءَوَهُو يَعِظُهُ, يَبْنَى لَا تُشْرِكِ إِللَّهِ اللّه عَلَى وَهُو يَعِظُهُ, يَبْنَى لَا تُشْرِكِ إِللّهِ إِللّهِ اللّه عَلَى وَهُو يَعِظُهُ, يَبْنَى لَا تُشْرِكِ إِللّهِ إِللّه اللّه عَلَى وَهُو يَعِظُهُ, وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَدْلُهُ, فِي اللّهَ اللّهُ عَظِيمٌ الله وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أَمُّهُ, وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَدْلُهُ, فِي عَلَيْ اللّهُ يَعِلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

احتوت الآيات في هذا المقطع على وصايا لقمان الحكيم ومواعظه لابنه، فذكرتْ أنَّ الله سبحانه وتعالى قد آتى لقمان السَّيِّلِا الحكمة، وأوجب عليه الشكر من أجلها، ونبَّهه على أنَّ الذي يشكر فإغًا يفيد نفسه، وأنَّ الله غنيُّ عمَّنْ يكفره، حميدٌ لمن يشكره، ثمَّ عَطَفَتْ على ذكر وصايا لقمان السَّيِّلِا لابنه، حيث نهاه عن الشرك بالله، وأوصاه بجملةٍ من الوصايا التربوية، في مجال العبادة والمعاملات والآداب، وتخللت الوصية التذكير بحق الوالدين العظيم.

#### التُّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة:

جاءت هذه الآيات في نسقٍ جديد، نسقِ الحكاية والتوجيه غير المباشر على لسان رجل آتاه الله الحكمة (١)، ونقل هذه التجربة لمن يليه، ولما كانت (الحكمة) من مقاصد السورة، وجاء في ثنايا السورة الحديث عن حكمة الله جلّ جلاله، وحكمة كتابة سبحانه، جاء الحديث هنا

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن ٢٧٨٧/٥.

عن لقمان التَّكِيُّ ووصاياه الجليلة، لتبرهن أنَّ العقول الصحيحة والفِطر السليمة متى ما صفا جوهرها، وأعملت عقولها، أدركت أنَّ للكون إله، يستحق العبادة وحده دون سواه.

وحقيقٌ بمن أوصى بهذه الوصايا، أن يكون مخصوصًا بالحكمة، مشهورًا بها، ولهذا مِن منّة الله عليه وعلى سائر عباده، أن قصّ عليهم من حكمته، ما يكون لهم به أسوة حسنة (١).

تأتي قصة لقمان الكَلِيُّلُ متضمِّنةً عجيبَ حاله في الاهتداء والحكمة، في صورةٍ متضادَّةٍ مع من حاله في الضلالة، ويعتني بلهو الحديث، ليضلَّ عن سبيل الله بغير علمٍ، ويتخذ آيات الله هزوا، والتي جاء الحديث عنها في مقدمة السورة (٢).

ومن الحِكم في كلام الله تعالى: أنَّه يتضمن دعوة الإنسان لأنْ ينتفع من تجارب الآخرين سواء في تعاملهم مع الله أو مع سائر الخلق، كتجربة لقمان الكَلِيُّلِا في حياته، وفي وصاياه لابنه التي لا تخرج إلَّا من حكيم، ولا يتَّصف بها إلَّا حكيم (٣).

وهذا المقطع من السورة يعدُّ محورًا رئيسًا فيها، بما تضمَّنه من بيان نعمة الحكمة على لقمان، وما تضمنته تلك الحكمة من وصايا عظيمةٍ نافعةٍ لابنه، وكلُّ مَنْ ألقى السمع وهو شهيد من بعده، مع التوجيه بشكر النعمة فكان بيانًا صريحًا بنعمة الحكمة وأمرًا واضحًا بشكر تلك النعمة (٤).

#### التَّناسق بين هذا الموضوع والموضوع السابق؛

جاء الكلام في هذه الآيات مستأنفًا لبيان بطلان الشرك عن طريق النقل، بنقل قصة العبد الحكيم الموحد لقمان، بعد أن سبق بيان بطلانه عن طريق العقل بعرض الأدلة الكونية (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص(٩٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير ١٤٨/٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: جنى القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها ص(٢٤٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم ٥/٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٢٧٥/٤، التفسير الوسيط لمحمد سيد طنطاوي ١١٧/١١، التفسير الواضح لمحمد حجازي ٤٧/٣.

فلمَّا كان البيان في الآيات السابقة بفساد عقيدة المشركين بسبب عنادهم وإعراضهم بإشراك مَنْ لا يخلق شيئًا بمن خلق كلَّ شيءٍ، في قوله تعالى: ﴿ هَنذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا فَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا فَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا فَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا فَلَقَ اللَّهِ فَاللَّهُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا فَاللَّهُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا فَاللَّهُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا فَاللَّهُ مَا فَاللَّهُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا لَا مُنْ لَا يَعْلَقُ مَا فَاللَّهُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا فَاللَّهُ مَا مُنْ لا يَعْلَقُ مَا مُنْ لا يَعْلَقُ مَا مُنْ لا يَعْلَقُ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مِن دُونِيهِ مَا لَا يَعْلَقُ مَا مُنْ لا يَعْلَقُ مَا لَا يَعْلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مِن دُونِيهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مَا لَوْ عَلَيْكُ مَا لَوْ لَا يَعْلَقُ مَا لَا يَعْلَقُ مِن دُونِهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَا يَعْلَقُ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالِهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وبيَّن أنَّ المشرك ظالمٌ ضالٌ، ذكر ما يدل على أن ضلالهم وظلمهم بسبب جهلهم وبعدهم عن الحكمة، وإن لم يكن هناك نبوَّة، فنعم الله الظاهرة في الكون، والباطنة في النفس كالعقل والعلم والحكمة ترشدان إلى وحدانية الله جل جلاله، وقد حباها الله لبعض عباده كلقمان العَلَيْنِ (۲).

• يقول البقاعي رَجُاللَّهُ: ((ولما ثبتت حكمته سبحانه وأنَّه أبعدهم عنها بما قضى عليهم من الجهل وغباوة العقل، وآتاها من تاب، واعتصم بآيات الكتاب، توقَّع السامع الإخبار عن بعض مَنْ آتاه الحكمة من المتقدمين الذين كانوا من المحسنين، فوضعوا الأشياء في مواضعها بأن آمنوا)) (٣).

فلما نفت الآيات السابقة الحكمة عن تلك الفئة من البشر التي طمس الهوى أعينها، وحبس الجهل مسيرهم في درب العلا والفلاح، جاءت الآيات لتثبت الحكمة لبعض أولياء الله الذين وحدوه وأحسنوا عبادته. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٥٦/٢٥، اللباب في علوم الكتاب ١٥/ ٤٤٤، السراج المنير ١٨٣/٣، تفسير المراغى ٢٩/٢١، التفسير المنير للزحيلي ٢١/٤٤١.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ١٥٥/١٥.

# نسخبر اللون، وإسباغ النعم، وانفسام الناس حبال ذلك. الآيات (۲۰ – ۲۶)

### المبحث الرابع

\* قال الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ اللّه سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَوَٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ فَا فِي اللّهِ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبٍ مُّنِيرٍ ﴿ وَلِا هُدَى وَلَا كِنَبٍ مُّنِيرٍ ﴾ وَلِمَا أَنزَلُ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُو كَانَ الشَّيْطُنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴿ اللهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى وَإِلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلِينًا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيّتُهُم بِمَا عَمِلُوا إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ وَجْهَهُمْ إِلَى اللّهِ عَلِيمُ وَحَمْهُمْ إِلَى اللّهِ عَلِيمُ وَحَمْهُمْ فَنُنِيّتُهُمْ بِمَا عَمِلُوا إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ اللّهِ عَلِيمُ وَمُن كُفَرَ فَلَا يَحْرُنكَ كُفُرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنْيَتُهُم بِمَا عَمِلُوا إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْمُ إِلَا عَذَابٍ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُ وَمَن كُفَرَ فَلَا يَعْمُونُ إِلَى عَذَابٍ عَلِيطٍ ﴾.

يلفت الله حل جلاله نظر العباد وفكرهم في هذا المقطع من الآيات إلى هذه النعم الجليلة التي يرفلون فيها، حيث سخّر لهم ما في السماوات وما في الأرض، وعمّهم بالنعم الظاهرة والباطنة، المحسوسة والمعقولة، ومع ذلك فمنهم من آمن، ومنهم من أعرض وجادل بغير علم ولا هدًى، بل حتى حين تعرض عليهم الآيات ويقال لهم اتبعوا ما أنزل الله، يستكبرون عن الحقّ ويفضّلون تقليد الآباء في الضلال!

ثم قال مسليًّا النبي على وأتباعه المؤمنين: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ وَ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ الشَّمَسَكَ بِاللَّهُ وَهُوَ النبي على وأتباعه المؤمنين: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ وَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ وقال ﴿ وَمَن كَفَر فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ وَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ وقال ﴿ وَمَن كَفَر فَلا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ وَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ وقال ﴿ وَمَن كَفَر واستجاب فقد تعلق بأوثق الأسباب الموصلة لرضوان الله، وإلى الله المصير.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٣.

#### التَّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة:

من تمام حكمة الله حلَّ جلاله أنْ نوَّع الآيات الدالة عليه في كتابه، وجاء بها في سياقات متعددة، وهذا المقطع ظاهر الصلة بمقاصد السورة فهو صريحٌ بفضل الله على عباده في إسباغ النعم الظاهرة التي يرونها، والنعم الباطنة التي يغفلون عنها، وهي من الكثرة والتنوُّع بحيث لا يحصرها عدُّ ولا يحدُّها حَدُّ، وكلُّ واحدةٍ منها تستحقُّ الشكر وترك الكفر<sup>(۱)</sup>

جاء في هذا المقطع عرضٌ لمظاهر قدرة الله تعالى، وما فيها من الحكمة لمن يعنيه أن يكون من أهلها<sup>(٢)</sup>.

وفي هذه الآيات مع ما يليها إلى ختام السورة دعوةً إلى الإيمان بما اتفقت عليه حكمة القرآن الكريم، وحكمة لقمان التَّلِيُّلِ، فدعاهم إلى ما اتّفقت عليه الحكمتان من الإيمان به، وعاب عليهم أن يجادلوا فيه ﴿يغَيِّرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنْكِ مُنْيرٍ ﴿""، والعلم إشارةً إلى الحكمة المنزّلة وإنما هو تقليد لآبائهم من غير اعتماد على دليل(ئ).

ومع ذلك فإنَّ فئةً من الناس تمسَّكوا بعقيدة آبائهم مع ما فيها من ضلالٍ وسفهٍ، وأعرضوا عن هذا الكتاب الذي مُلِئ حكمةً وعلمًا وهديًا.

إِنَّ أَبِسِطِ مقومات الحكمة غابت عن هذه الفئة، فهم لم يُعملوا عقولهم فيما يرون في هذا الكون، ولم يوقظوا قلوبهم فيما يسمعون من دعوة الحق، بل حتى جدالهم لم تقم لهم فيه حجة؛ لأنَّ جدالهم كان مبنيًّا على جهلٍ، ولم يستندوا إلى دليلٍ قاطعٍ، أو برهانٍ ساطعٍ، قال سبحانه: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجُدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَبٍ مُّنِيرٍ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم ٣٧/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الأدبي لسورة لقمان ص(١٤٠).

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: الموسوعة القرآنية، خصائص السور لجعفر شرف الدين ٧٤/٧.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

واتخذوا موقفًا سلبيًّا معارضًا؛ فاتبعوا ما وجدوا عليه آباءهم وقومهم فضَلُّوا وأضلُّوا، واتفق هذا الموقف المعارض للحقِّ والحكمة، مع ما جاء ذكره في فاتحة السورة الذي تمثَّل في صورة مشترٍ للَّهْو، مُعرِضٍ عن الآيات القرآنية، مستهزئٍ بها.

#### التَّناسق بين هذا الموضوع والموضوع السابق؛

كان في الآيات السابقة حكاية عن لقمان التَّاكِيُّلُ الذي وافقت فطرته السليمة عقله الصحيح، ودلَّه ذلك على وجود خالقٍ مدبِّرٍ للكون يستحقُّ العبادة وحده دون سواه، ثمَّ جاءت الآيات في هذا المقطع تحمل الدلائل والبراهين لأصحاب الفطر السليمة والعقول السويّة بلفت النظر إلى جملة النعم التي يعيش الناس فيها، وفي ذلك توبيخُ للمشركين على إعراضهم مع مشاهدتهم لدلائل التوحيد عيانًا بيانًا في السماوات والأرض، وتسخير ما فيهما لمنفعتهم.

• يقول الرازي بَهِ الله مظهرًا وجه التناسب والتناسق بين آيات هذا المقطع مع ما سبقه من آيات: ((لما استدلَّ بقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ بِعَيْرِ عَمَدِ ﴾ (() على الوحدانية، وبيَّن بحكايةِ لقمان أنَّ معرفة ذلك غير مختصَّةٍ بالنبوة بل ذلك موافقٌ للحكمة، وما جاء به النبيُّ عليه السلام من التوحيد والصلاة ومكارم الأخلاق كلُها حكمةٌ بالغةٌ، ولو كان تعبُّدًا محْضًا للزم قبوله، فضلًا عن أنَّه على وفق الحكمة، استدلَّ على الوحدانية بالنعمة؛ لأنَّا بيَّنا مرارًا أنَّ الملك يُخدم لعظمته، وإن لم يُنعِم، ويُخدم لنعمته أيضًا، فلما بين أنَّه المعبود لعظمته بخلقه السماوات بلا عَمَدٍ، وإلقائه في الأرض الرواسي، وذكر بعض النِّعم بقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا يَ ﴾ (())، أيْ: سخَّر لأحلكم ما في السموات وما في الأرض)) (أ).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب للرازي ١٥٣/٢٥، وانظر: تفسير المراغي ٩٠/٢١، التفسير المنير ١٥٨/٢١، التفسير الواضح ٥٠/٣.

ففي هذا المقطع وصل بين أجزاء المشهد الذي بُدِيء بحكايته في آيات السورة الأولى والذي اعترضته آيات لقمان على سبيل الاستطراد وضرب المثل إذا ما أمعن النظر فيها(١). والله تعالى أعلم.



(١) انظر: التفسير الحديث ٢٥٤/٤.

# إفرار الخلق بربوبيث الله، وبيان عظمت الخالق، واستحفافت للعبادة. الآيات (٢٥ – ٣٢)

### المبحث الخامس

يبيَّن الله جلَّ جلاله في هذا المقطع من السورة عظمة خلقه وجميل إنعامه على البشر، وابتدأه بالإخبار عن هؤلاء المشركين أغَّم في قرارة نفوسهم يعرفون أنَّ الله تعالى خالق السماوات والأرض، ومع ذلك فهم يشركون معه غيره، فلم ينفعهم إقرارهم في حقيقة الأمر.

ثُمَّ أَتبعها بصورةٍ بيانيةٍ بديعةٍ تظهر سعة علمه سبحانه، وعظمته وكبريائه، وكلماته التي لا يحيط أحدٌ بها علمًا، ولا اطلاع لبشرٍ عليها: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ لَيُعَدِهِ مَا عَلَمًا، ولا اطلاع لبشرٍ عليها: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ لَيَهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

وهذه الآيات الدالَّة على قدرته سبحانه وكمال علمه تُبطل إنكارهم للبعث، إذ من كان هذا علمه وقدرته فإنَّه لا يعجزه إخراج الموتى من القبور، بل جاءت الآيات لتؤكد هذه الحقيقة

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

بأبعد من ذلك، فخَلْقُ جميع المخلوقات وبعثُها بعد الموت كخَلْقِ نفسِ واحدةٍ وبعثها.

ثمَّ تتابعت الآيات القرآنيَّة بعرض جملةٍ من الآيات الكونيَّة، آية الليل والنهار، وآية الشمس والقمر، وآية الفلك التي تجري في البحر، ثمَّ عرضت لموقف اضطراب البحر، وحال الناس حين يحيط بهم الموج من كل جانب، ويوشكون على الهلاك، أنهم يلجؤون إلى الله الواحد سبحانه، يدعونه ليكشف ما بهم من ضرِّ، ثمَّ إذا نجوا، اختلفت مواقفهم: فمنهم مَنْ محد وكفر.

#### التَّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة،

يأتي سياق هذه الآيات في نسقٍ متوائمٍ مع مقاصد السورة الكريمة، ففي عرض هذه الآيات الكونية والنعم العظيمة والحقائق الدالة على سعة علم الله سبحانه وقدرته، استمرارُ بالدعوة إلى الإيمان بما اتفقت عليه حكمة القرآن الكريم، وحكمة لقمان العَلِيُّلِا، كما مرَّ في المقطع السابق، فدعاهم سبحانه إلى ما اتّفقت عليه الحكمتان من الإيمان به (۱).

ومقصد الحكمة ظاهرٌ هنا أيضًا في إقامة الحجج على المخالفين:

فإقرارهم بربوبية الله سبحانه حجَّةٌ عليهم في استحقاقه سبحانه التفرُّد في الألوهية.

وبيان موقفهم في حال الاضطرار ونزول النوازل كحالهم حين ركوب البحر: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ مَّوْجٌ كَالْظُلُل دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾(٢) حجَّةُ عليهم في أنه سبحانه هو المستحقُّ للعبادة.

والملاحظ هنا افتتاح آيات المقطع ببيان إقرار المشركين بربوية الله، وختامها باعترافهم بتفرده في العبادة إذا نزلت بهم النوازل، بدليل دعاؤهم إياه وحده حال الضرِّ، ففي بداية المقطع "ذكر أنَّ الكلَّ معترفون به، غير أنَّ البصير يدركه أولًا، ومَن في بصره ضعفٌ لا يدركه أولًا، فإذا غشيه موجٌ ووقع في شدَّةٍ، اعترف بأنَّ الكلَّ من الله، ودعاه مخلصًا، أيْ: يترك كلَّ مَنْ عداه، وينسى جميعَ مَنْ سواه"(٣) وفي ذلك بيان لما هم فيه من ضلالٍ وتناقضٍ، وبُعْدٍ عن الحكمة،

<sup>(</sup>١) انظر: الموسوعة القرآنية، خصائص السور لجعفر شرف الدين ٣٤/٧.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) مقتبس من مفاتيح الغيب للرازي ١٦٣/٢٥.

كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَكُنِنَاۤ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَفُورٍ ﴾ (١).

ومن ناحيةٍ أخرى فإنَّ في إعلام الله لخلقه بكمال قدرته في الخلق، وتمام إحاطته في العلم نعمةً تستوجب الشكر، وحكمةً تدعو إلى الإيمان والخضوع له جلَّ جلالُه، وفي تعداد النعم التي يسرها الله تعالى، فعظُم الانتفاعُ بما ما يوجب على العباد الشكر، وصرْف العبادة لموجدها ومسخِّرها سبحانه (٢).

#### التَّناسق بين هذا الموضوع والموضوع السابق:

بعد أنْ ذكر الله سبحانه في المقطع السابق تسخيرَ ما في السماوات والأرض، وإسباغَ نعمه على عباده ظاهرًا وباطنًا، وانقسامَ الناس مع ذلك إلى مؤمنٍ وكافرٍ وجدالِ بعضهم بغير علم، جاءت هذه الآيات لتذكّر ببعض النّعم التي في السماوات والأرض، كتقلب الليل والنهار، وتسخير الشمس والقمر، وجريان الفلك في البحر، ولتؤكد وحدانية الله جل وعلا، واعتراف المشركين بذلك في قرارة نفوسهم.

- يقول البقاعي عَلَيْسُه: ((ولما كان من أعجب العجب مجادلتهم مع إقرارهم بما يلزمهم قطعًا التسليم في أنّه الواحد لا شريك له، وأنّ له جميع صفات الكمال فله الحمد كله، قال: ﴿وَلَينِ ﴾ أيْ: يجادلون أو يقولون: بل نتبع آباءنا والحال أهم إنْ ﴿سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَ السَّمَوَتِ ﴾ بأسرها، ﴿وَٱلْأَرْضَ ﴾، وجميع ما فيها ﴿لَيَقُولُنَّ اللّهُ ﴾. وبذلك أقرُّوا بأنّ كلّ ما أشركوا به بعض خلقِه، ومصنوع من مصنوعاته))(٣).
- وللرازي عَظِلْكُ توجيةٌ لطيفٌ في تناسق هذه الآية التي فيها اعترافُ المشركين بربوبية الله تعالى مع ما قبلها، فيقول: ((الآية متعلِّقةٌ بما قبلها من وجهين، أحدهما: أنَّه تعالى لما استدلَّ بخلق السموات بغير عمدٍ، وبنعمه الظاهرة والباطنة، بيَّن أغَّم معترفون بذلك غيرُ منكرين له،

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم ٢/٦.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ١٩٢/١٥ بتصرّف يسير.

وهذا يقتضي أن يكون الحمد كلُّه لله، لأنَّ خالق السموات والأرض يحتاج إليه كلُّ ما في السموات والأرض، وكون الحمد كلَّه لله يقتضي ألَّا يُعبد غيره، لكنَّهم لا يعلمون هذا.

والثاني: أنَّ الله تعالى لما سلَّى قلب النبيِّ على بقوله: ﴿ الله عند رجوعهم فَأَنْ الله على عند رجوعهم فَأَنْ الله على تكذيبهم، فإنَّ صدقك وكذبهم يتبيَّن عن قريبٍ عند رجوعهم إلينا، قال وليس لا يتبيَّن إلَّا ذلك اليوم، بل هو يتبيَّن قبل يوم القيامة؛ لأخمَّ معترفون بأنَّ خلق السموات والأرض من الله، وهذا يصدقك في دعوى الوحدانية ويبيِّن كذبهم في الإشراك، فقُلِ الحمد لله على ظهور صدقك، وكذبِ مكذِّبيك، بل أكثرهم لا يعلمون)(١). والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ١٥٦/٢٥.

# المبحث الدعوة إلى النفوى، وببان اختصاص المولى بمفائح الغبب. السادس خاتمة السورة (وعظ ونذكير) الآيات (٣٣ – ٣٤)

\* قال الله تعالى: ﴿ يَمَا يُهُمُ النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشُواْ يَوْمًا لَا يَعَزِي وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا يَعَزِي وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا يَعَزَنَكُم بِاللّهِ مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيًّا إِنَ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوٰةُ الدُّنْيَ وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللّهِ اللهَ عَنْ وَلِدِهِ مَا اللّهِ عَنْ وَالِدِهِ مَا اللّهَ عَندَهُ. عِلْمُ السّاعَةِ وَيُنزِلُ اللهَ الْعَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ مَّاذَا تَصْحَسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْشُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرً ﴾.

في هذا المقطع الأخير للسورة الكريمة، يختم الله جل وعلا الآيات بدعوة الناس جميعًا، مؤمنهم وكافرهم، بَرِّهم وفاجرهم إلى تقواه سبحانه، والاستعداد لليوم الذي لا مفرَّ منه، يومَ لا يغنى والدُّ عن ولده شيئًا، وحذَّرهم من الاغترار بالدنيا.

ثُمَّ عطف ببيان علم الله الشامل، واختصاصه بأمورٍ تُعَدُّ هي جوامع الغيب كله: فعنده علم الساعة، وإنزال الغيث، وعلم ما في الأرحام، ويعلم ما تكسبه كلُّ نفسٍ في غَدِها، ويعلم بأيِّ أرضٍ تقبض روحها، هو المختصُّ سبحانه بعلم ذلك أجمع، وهو العليم الخبير.

#### التَّناسق بين هذا الموضوع ومقاصد السورة:

تتجلَّى بوضوحٍ حكمة الحكيم سبحانه في اختيار هذه الآيات لختام السورة. فأَمْرُ الناس بالتقوى، والتذكيرُ باطِّلاع الله عليهم، وتأكيدُ سعة علمه وقدرته سبحانه، هو أنسب ختامٍ لهذه السورة الكريمة، فكأنَّا تعرض النتيجة بعد كلِّ ما تقدَّمها من آياتٍ وحجج وبراهين.

• يقول ابن عاشور عَلَّكُ : ((وموقع هذه الآية بعد ما تقدَّمها من الآيات، موقعُ مقصد الخطبة بعد مقدِّماتها، إذْ كانت المقدِّمات الماضية قد هيَّأت النفوسَ إلى قبول الهداية والتأثر بالموعظة الحسنة، وإنَّ لاصطياد الحكماء فرصًا يحرصون على عدم إضاعتها)) (١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٩٢/٢١.

ثمّ إنَّ خَتْم السورة بالأمر بالتقوى متَّفِقُ مع ما جاءت به الحكمةُ المنزلة، والحكمةُ المأثورة عن لقمان السَّيْ (۱). فكأنَّ هذه الخاتمة خلاصةٌ بُحمل مضمون الحكمتين اللَّتين ذُكِرَتا في السورة، وبذلك يظهر تناسقها مع مقصد (الحكمة).

كما أنَّ لهذه الخاتمة تناسقًا مع مقصد (الشكر) أيضًا، وذلك لما في الآيات من تذكير الإنسان الشاكر للنعم والكافر بها، والذاكر للآيات المعتبر بها والمعرض عنها، وحثِّه بالمسارعة بتقوى ربه وطاعته وشكر نعمته لينجو في آخرته، وتحذيره من الإعراض عن آيات الله وكفر نعمه، والاغترار بشهوات الدنيا وزينتها، فيخسر آخرته، وذلك هو الخسران المبين (٢).

#### التَّناسق بين هذا الموضوع وما سبقه من موضوعات:

أحكم الله حججه وبراهينه في تقرير مسائل هذه السورة، فأثبت الوحدانية، ونفى الشريك، وأثبت البعث، وذكر حكاية لقمان، وحضَّ على مكارم الأخلاق، وذمَّ التقليد الأعمى، وساق الأدلة الكونية الدالة على قدرته وحكمته، ثمَّ جاءت هاتان الآيتان بمثابة "خاتمةٍ للسورة وما احتوته من فصولِ المناظرة أو مشاهدِها معًا، وقدْ تضمنتا هتافًا قويًّا للناس مخذِّرًا منذِرًا داعيًا إلى الله وتقواه "(٣).

فهو سبحانه لما ذكر دلائل التوحيد على ضروبٍ مختلفةٍ، وأشكالٍ منوَّعةٍ، من أول السورة إلى آخرها، أمر بتقوى الله على سبيل الموعظة والتذكير بذلك اليوم العظيم<sup>(1)</sup>.

• يقول البقاعي عَلَيْكَ : ((ولما ظهرتْ بما ذكر في هذه السورة دقائقُ الحكمة، وانتشرت في الخافقين ألويةُ العظمة ونفوذ الكلمة، وأعربتْ ألسن القدرة عن دلائل الوحدانية، فلم تدع شيئًا من العُجْمة، فظهر كالشمس أنَّه لا بدَّ من الصيرورة إلى يوم الفصل وحتم بالمكذب، أمر

<sup>(</sup>١) انظر: الموسوعة القرآنية، خصائص السور ٣٥/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الموضوعي لسور القرآن ٦/٥٤.

<sup>(</sup>٣) مقتبس من: التفسير الحديث ٢٦٣/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٦٤/٢٥، اللباب في علوم الكتاب ٢٥/٢٦، السراج المنير ١٩٩/٣، تفسير المراغى ٩٩/٢١، التفسير المنير ١٧٧/٢١.

سبحانه عباده عامَّةً عاصيهم ومطيعهم بالإقبال عليه، وخوَّفهم ما هم صائرون إليه، مناديًا لهم بأدبى أوصافهم لما لهم من الذبذبة كما عرف به الحال))(١).



(١) نظم الدرر ١٥/١١٠.





# الفصل الثالث تفسير آيات السورة في ضوء تناسقها الموضوعي

وفيه ستة مباحث





## المبحث الأول

# تفسير آيات الموضوع الأول: موقف الناس من القرآن الحكيم، وبيان جزائهم. الآيات (١-٩)

\* قال الله تعالى: ﴿ الله تعالى: ﴿ الله تعالى: ﴿ الله عَالَى: ﴿ الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ عَلَمِ الله عَلَيْ عَلَمُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ

بدأت السورة الكريمة بالحروف المقطعة ﴿ الَّمَ ﴾ (١)، وفي هذا الابتداء تنبية للأسماع، وإشارةٌ للإعجاز، وتأكيدٌ لمصدر القرآن الربّاني، وأنّه ليس اختلاقًا من نبيّنا محمدٍ على ولا من غيره من البشر، لذلك فقد عجز البشر أجمعون عن معارضته، أو الإتيان بسورةٍ مثله، مع أنّه مؤلّف من مثل هذه الحروف العربية التي يتحدث الناس بها.

أعقب هذا الافتتاح ذكرٌ للقرآن الحكيم: ﴿ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِئَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴾(٢).

ووَصْفُ القرآن بالحكيم في هذه السورة مُشعِرٌ بالتناسق البديع ما بين آيات السورة

<sup>(</sup>۱) للعلماء رحمهم الله كلامٌ حافلٌ في تأويل الحروف المقطعة، ينظر في: حامع البيان للطبري ٢٠٤/، الكشّاف للزخشري ٢/٢، المحرر الوحيز لابن عطية ٩٩/١، مفاتيح الغيب للرازي ٢/٢، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٣٧/، ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل لابن الزبير الغرناطي ٢٢/١، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٠/١، القول المعتبر في بيان الإعجاز للحروف المقطعة من فواتح السور لإياس محمد آل خطاب ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢.

ومقصودها في إثبات الحكمة للكتاب اللازم منه حكمة مُنْزِله سبحانه، والدعوة إلى الإيمان بما اتفقت عليه الحكمتان:

- 1. حكمة الكتاب المنزَّل بما فيه من نظام وإحكام.
- Y. والحكمة المأثورة عن لقمان التَكِيُّلاً بما فيها من حِكَمٍ وعِظاتٍ، فناسب هذا الوصفُ الجوَّ العامَّ للسورة.

وفي الإشارة بـ ﴿ تِلْكَ ﴾ دلالةُ على تعظيم قدر المنزَّل، وإشارة إلى مكانة الآيات التي هي من العلو والعظمة بمكانٍ بحيث لا ينال الانتفاع بما إلَّا مَنْ جاهد نفسه حتى هذَّبما بالتخلِّي عن جميع الرذائل، والتحلِّي بسائر الفضائل(١).

ومن دلائل إحلام آيات القرآن الكريم "أنَّا جاءت بأجلِّ الألفاظ وأفصحها وأبينها، الدالَّة على أجلِّ المعاني وأحسنها.

ومن إكلامها: أنَّا محفوظةٌ من التغيير والتبديل، والزيادة والنقص، والتحريف.

ومن إحلاها: أنَّ جميع ما فيها من الأخبار السابقة واللاحقة، والأمور الغيبية، مطابقةٌ للواقع، لم يخالفها كتابٌ من الكتب الإلهية، ولم يخبر بخلافها نبيٌّ من الأنبياء، ولم يأتِ – ولن يأتي – علمٌ صحيحٌ، لا معقولٌ صريحٌ، يناقض ما دلَّتْ عليه.

ومن إحلامها: أنمّا ما أمرت بشيءٍ إلّا وهو خالص المصلحة أو راجحها، ولا نفت عن شيءٍ إلّا وهو خالص المفسدة أو راجحها، وكثيرًا ما يُجمع بين الأمر بالشيء مع ذكر حكمته وفائدته، والنهي عن الشيء مع ذكر مَضَرّته.

ومن إحلامها: أنَّا جمعتْ بين الترغيب والترهيب، والوعظ البليغ، الذي تعتدل به النفوس الخيرة، وتحتكم، فتعمل بالحزم.

ومن إحلامها: أنَّك تجد آياته المتكررة، كالقصص، والأحكام ونحوها، قد اتفقت كلُّها وتواطأت، فليس فيها تناقض، ولا اختلاف. فكلما ازداد بها البصير تدبرًا، وأعمل فيها العقل تفكرًا، انبهر عقله، وذهل لبُّه من التوافق والتواطؤ، وجزم جزمًا لا يُمترى فيه، أنَّه تنزيلٌ من

\_

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر ١٤١/١٥، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٦).

حكيم حميدٍ"(١).

وكلُّ هذه الدلائل انتظمتْ في السورة الكريمة في تناسقٍ بديعٍ، وترابطٍ عجيبٍ، ونظرةٍ عامَّةٍ علمَّةٍ علمًا المسالك التي سلكتها السورة في الدعوة إلى التوحيد.

- → فتارةً تأتي الآيات بالدعوة إلى تحريك العقل وتقليب النظر في ملكوت الله، كقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَالنَّانَ مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبُنْنَا فِيها مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ اللهِ هَذَا خَلَقُ ٱللهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ مَا الطَّلِامُونَ فِي ضَلَالٍ ثَبِينٍ ﴾ (١).
- ➡ وتارةً بالوعد والوعيد، والترغيب والترهيب: كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلتَّعِيمِ ﴾ (")، وقوله: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلا يَعْزُنكَ كُفْرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُبَتِئُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ (") نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطُرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ (أ).
  - → وتارةً بذكر طرفٍ من قصص السابقين تتمثَّل هنا في ذكر لقمان التَلْكُلا ووصاياه لابنه.
- ➡ وتارةً بالإشارة إلى أسلوب الحوار مع الآخر: كقوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ۚ بَلۡ أَكْثَرُهُمۡ لَا يَعۡلَمُونَ ﴾ (٥).
- ➡ وتارةً ببيان اضطرار الخلق إليه: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱللِّينَ فَلَمَّا بَعَنَهُم أَلْقَالُ فَعَنْ إِلَى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُّقْنَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدِنِنَا ٓ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَ فُورٍ ﴾ (٢).
- ◄ وتارةً بالوعظ المباشر، كقول الله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَا

<sup>(</sup>١) مقتبسٌ من: تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٠-١١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٢٣-٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: آية ٣٢.

يَجْزِى وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ، وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ، شَيْئًا إِنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ الْدُنْيَ وَلِا يَعْرَنَكُم وَلُودُ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ، شَيْئًا إِنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ اللَّهُ الْخَرُورُ اللَّهُ الْخَرُورُ اللَّهُ الْخَرُورُ اللَّهُ الْخَرُورُ اللَّهُ الْخَرُورُ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ الْعَرْقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَرْقُ الْعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُعْلَقُلُولُولُ

➡ وتارةً ببيان علم الله الواسع واستئثاره بعلم ما غاب عن الناس إدراكه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنزِّكُ ٱلْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِاللهِ عَلَيْمُ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرً ﴾ (٢).

ومع أنَّ القرآن حكيمٌ إِلَّا أنَّ نفعه قاصرٌ على فئةٍ معيَّنةٍ من الناس، ذكرهم الله تعالى فقال: ﴿ هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ ٱلَّذِينَ لَقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٣).

• يقول الطبري عَظْلَقَهُ في بيان ذلك: ((هذا الكتاب الحكيم هدًى ورحمةٌ للذين أحسنوا، فعملوا بما فيه من أمر الله ونهيه. ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ يقول: الذين يقيمون الصَّلاة المفروضة بحدودها ﴿ وَيُومُ مِ إِٱلْآخِرَةِ هُمۡ يُوقِنُونَ ﴾ يقول: فعملون ذلك وهم بجزاء الله وثوابه لمن فعل ذلك في الآخرة يوقنون)) (٤).

وفي وصف الكتاب بـ ﴿ وَرَحْمَةً ﴾ و ﴿ هُدَى ﴾ إشارةً لما بين آيات السورة ومقاصدها من تناسق.

• يقول ابن عاشور عَلَيْكُه: ((لما كان المقصد من هذه السورة قصة لقمان نبَّه على أنَّ ذكر القصة رحمةٌ لما تتضمنه من الآداب والحكمة؛ لأنَّ في ذلك زيادةً على الهدى أنَّه تخلَق بالحكمة، ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيرًا كثيرًا، والخير الكثير رحمةٌ من الله تعالى))(٥).

وأبعد من ذلك، فإنَّ تخصيص هذين الوصفين للقرآن الحكيم مناسبٌ لما ورد في السورة

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٣٣–٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣-٤.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان ٥٣٢/١٨.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير ١٤١/٢١.

من مواضيع وآيات، فقد شاع فيها جو الهدى والرحمة والإحسان.

◄ فمن مظاهر الهدى: إرشاد لقمان لابنه وهدايته السبيل المستقيم.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱتَبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ (١)، والذي يتَبع السبيل الذي دعا إليه الله تعالى إنَّا يريد الهداية.

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبِ مُّنِيرٍ ﴾ (٢)، حيث أبان الطريق الصحيح لمن يريد أن يجادل غيره ويقنعه بما يريد بأنْ يعتمد على أسسٍ علميةٍ في حواره واستدلالاته، وجاء وصف الكتاب بالإنارة، والإنارة إنما تكون للهداية، أمَّا من يسير في الظلام فإنَّا هو ضالٌ لا يدري أين يتجِّه.

ومن مظاهره: التحذير من طريق الضلال، فبضدِّها تتمايز الأشياء، جاء ذلك في نحو قوله: قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلۡ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ (١).

◄ أَمَّا مظاهر الرحمة في السورة: فمنها ما ذُكر في السورة من آياتٍ كونيةٍ ومسموعةٍ رحمةً بالإنسان، كقوله تعالى: ﴿وَأَلْقَى فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾(٥)، فإنَّه ألقى الرواسي رحمةً بمَنْ عليها؛ لئلا تميد بهم الأرض وتضطرب.

ومن مظاهرها: ما ذكره من وصية لقمان لولده وشفقته وحرصه عليه، ومن وصية الإنسان بوالديه ومصاحبتهما بالمعروف، وذكْرِ حَمْلِ الأمِّ لولدها وإرضاعها له، ونجاة المضطر، كلُّ ذلك من مظاهر الرحمة.

▼ ومن مظاهر الإحسان ما ذكره من إيتاء الزكاة، وإحسانِ الأب إلى ابنه بإرشاده

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ١٠.

وتعليمه، وما تضمَّنته وصايا لقمان التَلْكِل من أدبٍ في تعامل الإنسان مع غيره.

ومن مظاهره: ما ذكره الله على من إحسانه إلى خلقه، وتسخير ما في السماوات والأرض لهم، وإسباغ النعم عليهم ظاهرًا وباطنًا (١).

فتناسق أول الآية في مقدمة السورة بمفرداتها مع ما جاء في السورة، وارتبطت به أحسن ارتباط.

وخصَّت الآية المحسنين بالذكر من حيث يظهر لهم نفع القرآن؛ لأنَّهم رأوه بعين الحقيقة، وصدقوا ما فيه، وإلَّا فإنَّ القرآن الكريم هدًى في نفسه (٢).

والواقع يشهد بأنَّ الرسالة المحمدية وإنزال القرآن، كان ذلك فاتحة خيرٍ للعالم، وانطلاقة للأمم من عالم الظلام والجهل إلى عالم النور والمعرفة؛ "لأنَّه يعرض للناس المنهج الصحيح الذي تصلح به حياقم على الأرض وتستقيم"(")، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ ﴾ (أن البركة الخاصة للقرآن، التي تنفع صاحبها بالهداية من الضلالة في الدنيا، والرحمة من العذاب في الآخرة، لا ينالها إلا مَن آمن واستجاب لداعى الله.

وتخصيص هذه الأمور الثلاث (إقام الصلاة، إيتاء الزكاة، اليقين باليوم الآخر) بالذكر؛ تأكيدًا عليها، وإشعارًا بفضلها، لجمعها العقيدة الصحيحة وأمَّهات العمل الصالح<sup>(٥)</sup>.

#### وجاء ترتيب هذه العبادات في غاية المناسبة:

- → فلمَّا كانت الصلاة هي صلة ما بين العبد وخالقه، وفيها إحسانٌ للنفس، ناسب أن يعقبها ذكر الزكاة التي هي صلة بين العباد، وفيها إحسان للناس.
- ◄ ولما كانت الأعمال لا تُقبل إلَّا بالإيمان، ناسب أنْ يعقبها ذكر اليوم الآخر؛ لأنَّ

<sup>(</sup>١) انظر: على طريق التفسير البياني ٣٣٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز ٤٠/٧ ، الجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٣١٨/٤.

<sup>(</sup>٣) مقتبسٌ من: دراسات قرآنية لمحمد قطب ص(١٩١).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء: آية ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: أنوار التنزيل ٢١٢/٤، فتح القدير ٣٠٨/٤.

الإيمان به وبما أعدَّه الله من ثوابٍ وجزاءٍ على الأعمال أكبر دافع للإحسان إلى النفس وإلى الآخرين في هذه الدنيا.

جاءت الإشارة إليهم باسم الإشارة الخاص بالبعيد مرَّتين؛ تعظيمًا لشأهم، وللدلالة على علو منزلة المحسنين، وارتفاع درجاتهم عند الله تعالى (٢).

وبيَّنت الآية أنَّ هؤلاء الذين تقدَّمت صفاقهم وأصلحوا العقيدة والعمل، في قمة الهداية والفلاح، فهم المهديُّون على بصيرةٍ ونورٍ ومنهجٍ واضحٍ من الله، وهم الفائزون وحدهم في الدنيا والآخرة (٣).

وبعد أنْ ذكرت الآيات هذه الفئة التي كان لها حظُّ من حكمة الكتاب، بفضل موقفهم من القرآن، فإخَّم وقفوا منه موقف الحكماء الذين استمعوا لآياته، وعقلوا معانيه، فعلموا أخَّا الحقُّ لا مِرْية فيه، فآمنوا به، وأقبلوا عليه، يهتدون بحديه، ويأتمرون بأمره، وينتهون عمَّا نحى، فكانوا من أرباب الهداية في الدنيا، وظفروا بالفلاح في الآخرة.

بعد أَنْ ذكرت الآيات هذه الفئة، انتقل السياق إلى الفئة الأخرى، الذين أعرضوا عن آيات الكتاب الحكيم، وانشغلوا بغيره، فقال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَها هُزُواً أُولَئِكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَها هُزُواً أُولَئِكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَقَلَ أَنْ يَعْدَابُ مُهَا كُأَن لَمْ يَسْمَعُهَا كُأَن فَيْ أَذُنَيْهِ وَقُل أَنْبَيْرُهُ بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ (١٠).

ومناسبة هذه الآيات لما قبلها: أنَّه لما بينت الآيات السابقة أنَّ القرآن حكيمٌ، وأنَّه

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البحر المحيط ١٧٩/٧، معارج التفكر ودقائق التدبر ٦٨٧/١١، التفسير المنير ٢١/٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: صفوة التفاسير ٢/٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٦-٧.

هدى ورحمة، وأنَّ متَّبعه فائزُّ، جاء البيان هنا لحال مَنْ حُرِم منفعته، والاعتبار به، فاستبدل الضلالة بالهدى، واستبدل اللهو بالحكمة (۱).

■ والاشتراء افتعالٌ من الشراء، وهو هنا مستعارٌ من معناه اللغوي المعروف لاستبدالهم الضلالة بالهدى؛ لأنّه يفيد اختيارهم للضلالة على الهدى، ولعلَّ السرَّ البلاغيَّ الذي عدل من أجله عن أصل التعبير — الذي هو الاستبدال — لأنَّ المشتري يكون راغبا في الشيء المشترى ، باذلا للثمن فيه، لأنه غير راغب في الثمن إذا قورن بما اشتراه.

وغرض آخر: وهو أنَّ الشيء المشترى ملازمٌ لمن اشتراه، أمَّا الثمن المبذول فيه فمفارقٌ له متى ما وقع البيع بين الطرفين صحيحًا، وهؤلاء كانوا زاهدين في الهدى، ولذلك بذلوه ثمنًا فيما يحبونه —وهو الضلالة— فبيَّن هذا الجاز معان وخفايا مستورة لم يكن للوقوف عليها سبيل لو عبر عنها بأسلوب الحقيقة اللغوية (٢).

• ولهو الحديث: عُنِي به كلُّ ما كان من الحديث مُلْهيًا عن سبيل الله ممَّا نهى الله عن استماعه أو رسوله؛ ويدخل فيه الغناءُ وأحاديثُ الحُنَا والشرك ونحوها، وسُمِّيتْ بلهو الحديث؛ لأخَّا تلهى عن ذكر الله (٢).

في هذه الآيات وجُهُ من وجوه حكمة الله جلَّ وعلا في آيات الكتاب المسطور، فقد انتقلت الآيات للحديث عن الصورة المضادَّة والمناقضة للصورة الأولى التي تقدَّمت في بيان حال المقبلين على آيات الكتاب الحكيم، وفي هذه المفارقة حضٌّ وتحذيرٌ، حضٌ للسير على منهج المؤمنين، وتحذيرٌ من اتباع منهج المعرضين.

تتمثَّل الفئة الأولى في قوم حكماء مهتدين محسنين مقبلين على القرآن الكريم.

أمًّا الفئة الأخرى فتتمثَّل في قومٍ ضالِّين جهلاء، بعيدين عن الحكمة، معرضين عن الآيات

<sup>(</sup>۱) انظر: البرهان في تناسب سور القرآن ص(١٤٤)، تفسير البحر المحيط ١٧٩/٧، اللباب في علوم الكتاب ٥٢٧/١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: خصائص التعبير القرآبي ٣٢٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان ٥٣٩/١٨، الكشَّاف للزمخشري ٥/٥، زاد المسير ٢/٦٦.

الحكيمة، مفضّلين اللهو والباطل عليها، روي عن قتادة عِرَاللَّهُ قوله: ((بحسب المرء من الضلالة أنْ يختار حديث الباطل على حديثِ الحقّ)) (١).

وتبع المفارقة في موقفهم من القرآن الكريم مفارقة في سلوكهم.

فأمَّا المؤمنين فإغَّم أحسنوا لأنفسهم ولغيرهم في إيمانهم بالكتاب واتباعهم لهديه، واستثمروا وقتهم فيما يعود عليهم بالفائدة.

وأمَّا المعرضين فإنَّهم أساءوا لأنفسهم ولغيرهم وضَلُّوا وأضلُّوا وسلكوا درب اللهو والغواية.

به يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَكَبِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَ فِيَ أُذُنَيْهِ وَقَرًا لَّ فَسَتَكَبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِيَ أُذُنَيْهِ وَقَرًا لَّ فَبَشِرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١).

بيَّن الله تعالى حال هذا المقبل على اللهو واللعب والطرب: أنَّه إذا تُلِيتْ عليه الآيات القرآنية، ولَّى عنها، وأعرض وأدبر، وتصامَّ وما به مِنْ صممٍ، كأنَّه ما يسمعها؛ لأنَّه يتأذَّى بسماعها؛ إذْ لا انتفاع له بها، ولا أَرَبَ له فيها (٣).

ومع أنَّ القرآن كتابٌ حكيمٌ، والواجب على العاقل أنْ يطلب الحكمة بأيِّ شيءٍ يجده ويشتريها، إلَّا أنَّ هؤلاء المعرضين ما كانوا يطلبون الحكمة، وإذا جاءتهم مجَّانًا ما كانوا يسمعونها، بل يتركونها ويشتغلون بغيرها.

#### وفي هذه الآيات ما يُبَيِّن سوء صنيعهم من وجوه:

الأول: ترك الحكمة والاشتغال بحديثٍ آخر، وهذا قبيحٌ.

الثاني: الاشتغال بأحاديث اللهو التي لا فائدة فيها، وهذا أقبح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٢١/٣، وابن جرير في جامع البيان ٥٣٤/١٨، وأرده البغوي في معالم التنزيل ٢٨٥/٦، وابن كثير في تفسير القرآن العظيم ٢٦/١١، والسيوطي في الدر المنثور ٢١٥/١، وزاد نسبته إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١١/٤٧.

الثالث: الإعراض والاستكبار، وهذا أقبح وأقبح (١).

وكما كانت المفارقة بين المؤمنين والمعرضين في موقفهم من القرآن الكريم، وسلوكهم العملي، كذلك كانت المفارقة في جزائهم في الآخرة. فلِكُلِّ فريقٍ جزاءٌ من جنس ما عمل، قال الله تعالى في جزاء الكافرين المعرضين: ﴿ أُولَئِيكَ لَمُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ (٢). أيْ: كما استهانوا بآيات الله وسبيله، أُهِينوا يومَ القيامة في العذاب الدائم المستمر، وقال: ﴿ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (٣) يؤلمه، كما تأكم بسماع كتاب الله وآياته، والتبشير بما يَضُرُّ ولا يَسُرُّ يحمل معه التهكُم، وهذا النوع من الناس مُسْتَحِقٌ (٤).

\* ثمَّ عطف سبحانه بذكر جزاء الحكماء السعداء الذين أقبلوا على آياته وانتفعوا بها: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلنَّعِيمِ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقًا ۗ وَهُو ٱلْعَزِيزُ اللَّهِ عَلَا اللهِ حَقًا ۗ وَهُو ٱلْعَزِيزُ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَالِينَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الل

بعْدَ أَن أَجْمَل مآلهم في مقدمة السورة عاد هنا ليفصِّل هذا الإجمال بزيادة إيضاحٍ وفي صورةٍ تناسبيةٍ مضادَّةٍ لمآل المعرضين، فبشَّرهم تعالى بجناتٍ يتنعَّمون فيها بكلِّ ما تشتهيه أنفسهم، خالدين فيها لا يبغون عنها حولًا.

ولما كانت الثقة بالوعد على قدر الثقة بالواعد، وكان إنجاز الوعد من الحكمة، قال سبحانه مؤكّدًا لمضمون الوعد بالجنات: ﴿وَعَدَاللّهِ ﴾ الذي لا شيءَ أجلُ منه؛ فلا وعد أصدق من وعده، وأكّده بقوله ﴿حَقّاً ﴾ أيْ: ثابتًا؛ لأنّه وعْدُ مَنْ ليس كمثله شيءٍ (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: مفاتيح الغيب ١٤١/٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٠١/١، أيسر التفاسير للجزائري ٢٠١/٤.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٨-٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: نظم الدرر ١٥١/١٥.

♦ وختم الآيات باسمين مناسبين لمضمون وعده لعباده ﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيْرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾.

فهو سبحانه كاملُ العزة، لا يغلبه غالب، ولا يمنعه مانع من إنجاز وعده ووعيده، كاملُ الحكمة في كلِّ أفعاله وأقواله سبحانه، يقدر على الشيء وضدِّه، فيُعطي النعيم مَنْ شاء، والبؤسَ مَنْ شاء، مِنْ عزَّته وحكمته، وفَق مَنْ وفَق، وخَذَل مَنْ خَذَل، بحسب ما اقتضاه علمه فيهم وحكمته (۱). وهنا ينتهي تفسير هذا المقطع من الآيات، والله تعالى أعلم.



(١) انظر: الكشَّاف ٩/٥، أنوار التنزيل ٢١٣/٤، فتح القدير ٣٠٩/٤، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٧).

### المبحث الثاني

## تفسير ايأت الموضوع الثاني: دلائل قدرة المولى سبحانه، وبديع خلقه. الآيات (١٠- ١١)

خَفَ لِهُ الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ هَا الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَا الله عَلَى الله عَلَا الله عَلَى الله

يبيِّن الله تعالى في هذه الآيات شيئًا من دلائل قدرته عزَّ وجلَّ وعزته وحكمته في هذا الكون البديع، لتتضافر بذلك حكمة الآيات في الكتاب المسطور، وحكمتها في الكون المنظور.

♦ فمن حكمة الله وعنايته بعباده ورحمته بهم أنّه لم يكتفِ بدعوهم إلى الإيمان بآيات الكتاب الحكيم، فقد يُكابِر من يكابر، ويُعرض من أعرض، لذلك قدَّم الآيات القرآنية مقرونة بالآيات الحسيَّة التي يشاهدونها ويشعرون بها، لتدُهَّم على قدرة الله العظيمة، وأنَّ للكون خالقًا يستحقُّ العبادة، فهذا الكون لم يُخلقُ عبثًا، وهذه الحقيقة يعقلها من تفكَّر في مخلوقات الله تعالى، ونظر إليها بعين البصيرة والفهم.

ففي هذا المقطع من الآيات برهان و"استدلال على الذين دأبهم الإعراض عن آيات الله، بأنَّ الله هو خالق المخلوقات، فلا يستحق غيره أن تثبت له الإلهية، فكان ادعاء الإلهية لغير الله هو العلة للإعراض عن آيات الكتاب الحكيم، فهم لما أثبتوا الإلهية لما لا يخلق شيئًا كانوا كمن يزعم أنَّ الأصنام مماثلةٌ لله تعالى في أوصافه، فذلك يقتضي انتفاء وصف الحكمة عنه، كما هو منتف عنها"(١).

-

<sup>(</sup>١) مقتبس من: التحرير والتنوير ١٤٥/٢١.

تأتي هذه الآيات في سياقها لتنبّه على خمس آيات ظاهرة في الكون، فيها تقريرٌ لوحدانية الخالق، وإبطال أمر الشرك، وتبكيت أهله، وجاءت بعد ختم الآيات السابقة باسمين جليلين من أسماء الله تعالى ﴿وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾(١)، لتبيّن أنَّ من دلائل عزَّته وحكمته، ونفوذ سلطانه، خَلْقَ هذا الكون وما فيه من آيات عظيمة.

- يقول البقاعي عَلَيْكُهُ: ((لما ختم بصفتي العِزَّةِ وهي غاية القدرة، والحكمة وهي ثمرة العلم، دلَّ عليها بإتقان أفعاله وإحكامها))(٢)
  - ♦ أول هذه الآبات اللونبخ قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُونَهَا ﴾ (").

أي: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ السبع على عظمها، وسعتها، وكثافتها، وارتفاعها الهائل.

﴿ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ﴾ أيْ: ليس لها عَمَدٌ يسندها، وإنَّما استقرتْ واستمسكتْ بحُكْم الله وتقديره ومشيئته وتدبيره (١٠).

وبعد أنْ ذكر السماوات والعَمَد المُقِلَّة، أتبعها بذكر الأوتاد المُقِرَّة (٥٠):

♦ ثاني الآبات اللونبخ قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ (١).

أيْ: ألقى في الأرض الجبال التي أرْسَتْها وثقَلتْها وثبَّتتْها؛ رحمة بعباده حتى لا تضطرب الأرض بأهلها، وتغمرها مياه البحار والمحيطات التي تُكوِّن أكثر الكرة الأرضية، فتفسد الحياة وتختَلُّ (٧).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٩.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر ١٥٢/١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص(٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: نظم الدرر ١٥٣/١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: المحرر الوجيز ٤٣/٧، تفسير القرآن العظيم ١١/٩٤، التفسير المنير ١٣٩/٢١.

وبعد ذكر إيجاد الأرض وإصلاحها للعيش، أتبعها بذكر ما خلق الله عليها(١):

♦ ثالث الآباث اللونبن قوله تعالى: ﴿وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ ﴾ (٢).

أيْ: نشر وفرَّق في أرجاء الأرض من كلِّ أنواع الحيوانات والدواب من مأكولٍ ومركوبٍ، مَّ الا يعلم عدد أشكالها وألوانها إلَّا الذي خلقها سبحانه (٣).

والتعبير في الآية يوحي كأنمًا هناك يد خفية تمسك بهذه الدواب، فتبتُّها هنا وهناك في كلِّ مكانٍ على الأرض. وهو كذلك بالفعل، فمن ذا الذي يبثُ هذه الدوابَّ وينشرها في مختلف الأماكن على الأرض إلا الله تعالى (٤).

ولما ذكر سبحانه خلق السماء، وإصلاح الأرض، وذكر ما خلق لها من دواب، ذكر بعدها ما يلزمها للعيش والحياة (٥):

◄ رابع الآبات اللونبن قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾ (٢).

أيْ: أنزل الله بقدرته من السماء المطر، الذي هو مادة الحياة للبشر والحيوان والزرع، وفي تأمّل نظام دورة المياه في الكون بتبخرها من مصادر المياه على سطح الأرض، ثم تكوينها سحبًا، ثم إنزالها مطرًا، كل ذلك بتقدير حكيم، دلالة عجيبة على إتقان صنع الله وعنايته بعباده.

ولما كان الماء النازل من السماء سببًا في إنبات الزرع وإيجاد أقوات مَن على الأرض، عطف بعدها بذكر هذه الآية:

♦ خامس الآبات اللونبخ قوله تعالى: ﴿فَأَنْبُنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾(٧).

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر ٥٥/١٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: صفوة التفاسير ٢/٩٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: دراسات قرآنية لمحمد قطب ص(١٩٥)

<sup>(</sup>٥) انظر: نظم الدرر ٥٥/١٥، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٧).

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان: من الآية ١٠.

أيْ: فأنبت الله وَ الأرض من كلِّ زوجٍ كريم المنظر، نافعٍ مباركٍ، فرَتَعَتْ فيه الدواب المنبثَّة، وسكن إليه كلُّ حيوانٍ (١).

والالتفات من الغَيْبَة إلى التكلُّم في قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا ﴾، وقوله: ﴿فَأَنْبَنْنَا ﴾، وإسناد هذين الفعلين إلى الله جلَّ جلاله، للاهتمام بهذه النعمة التي هي أكثر دورانًا عند الناس، وليتنبه الإنسان إلى شكر نعمة المنعِم، ليزيد له من رحمته (٢).

هذه الآيات الكونية العظيمة انتظمت بهذا الترتيب المتناسق بين أجزاء الآية الواحدة. وفي هذا دلالة واضحة على حكمة الخالق سبحانه، ورحمته بعباده. فسبحان مَنْ أحكم آيات كتابه المسطور، وآيات كتابه المنظور!

• يقول ابن عاشور عَلَّكُهُ: ((قد أدمج في أثناء دلائل صفة الحكمة الامتنان بما في ذلك من منافع للخلق بقوله أن تميد بكم، وبثَّ فيها من كلِّ دابة، فإنَّ من الدواب المبثوثة ما ينتفع به الناس من أكل لحوم أوانسها ووحوشها، والانتفاع بألبانها وأصوافها وجلودها وقرونها وأسنانها، والحمَّل عليها، والتحمُّل بما في مرابطها، وغُدُوِّها ورَوَاحِها، ثمَّ من نعمة منافع النبات من الحبِّ والثمر والكلاً والكمأة. وإذ كانت البحار من جملة الأرض، فقد شمل الانتفاع بدوابِّ البحر، فالله كما أبدع الصنع، أسبغ النعمة فأرانا آثار الحكمة والرحمة))(١).

خ ثم قال تعالى: ﴿ هَنَدَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِيهِ ۚ بَلِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُّينٍ ﴾ (١٠).

يقول الله تعالى ذِكْرُه: هذا الذي أعدَدْتُه - أيها الناس - وخلقتُه هو خَلْق الله الذي له الألوهية والعبادة، الذي لا تصلح العبادة لغيره، ولا تنبغي لشيءٍ سواه، فأروني - أيها المشركون - في عبادتكم إيَّاه مِنْ دون الله من الآلهة والأوثان، أيُّ شيءٍ خَلَق الذين مِنْ دونه من آلهتكم

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب ٥٤/٢٥، التحرير والتنوير ١٤٦/٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير ٢١/٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ١١.

وأصنامكم، حتى استحقَّت عليكم العبادة فعبدتموها، كما استحقَّ ذلك عليكم خالقُكم، وخالقُ هذه المعبودات (١).

بل ما عبد هؤلاء المشركون الأوثان والأصنام من أجل أنَّا تخلق شيئًا، ولكنَّهم دعاهم إلى عبادتما ضلالهُم، وذهابُهم عن سبيل الحقِّ، فهم في ضلالٍ وجَوْرٍ عن الحقّ، وذهابٍ عن الاستقامة.

﴿ مُبِينٍ ﴾: يَبِيْنُ لمن تأمَّله، ونظر فيه وفكَّر بعقلٍ أنَّه ضلالٌ لا هدَّى (٢).

والاستفهام: للتقريع، والتوبيخ. والمعنى: فأروني أيَّ شيءٍ خلقوا مَّمَا يحاكي خلقَ الله أو يقاربه؟

وهذا الأمر لهم لقصد التعجيز والتبكيت، بكَّتهم بأنَّ هذه الأشياء العظيمة ممَّا خلقه الله وأنشأه، وتحدَّاهم بأنْ يُروه ماذا خلقتْ آلهتهم حتى تستوجب العبادة من دون الله.

ثمَّ أَضْرَبَ عن تَبْكِيتهم إلى التسجيل عليهم بالتورُّط في ضلالٍ ليس بعده ضلالٌ، فحكم عليهم بالضلال الظاهر، فقال: ﴿ بَلِ ٱلظَّلِمُونَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾ فقرَّر ظلمَهم أولًا، وضلالهُم ثانيًا، ووصف ضلالهُم بالوضوح والظهور، ومَنْ كان هكذا فلا يَعْقل الحُجَّة، ولا يهتدي إلى الحقِّرُ .

فدلائل وحدانية المولى جل جلاله، وآياته الكونية المعجِزة، وإن كانت ساطعة الظهور، إلَّا أنَّ المعتبرين بها هم القوم المحسنون، الذين ظهرت فيهم صفة الحكمة.

أمَّا الذين أعموا أبصارهم وبصائرهم عن تلك الآيات الكونية فقد غابت عنهم الحكمة، كما غابت عن الله الآيات القرآنية، غابت عن أولئك الذين ذكرتهم الآيات في بداية السورة فصمُّوا آذانهم عن سماع الآيات القرآنية، واشتروا الضلالة بالهدى، فضلُّوا وأضلُّوا، وبذلك استوى هؤلاء وهؤلاء في الضلالة.

وهنا ينتهى تفسير المقطع الثاني من السورة. والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان ١٨/٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكشاف٥/٩، فتح القدير ٢١٠/٤.

#### المبحث الثالث

# تفسير آيات الموضوع الثالث: لقمان الحكيم ووصاياه لابنه. الآيات (١٢ – ١٩)

ينتقل سياق الآيات في هذا المقطع إلى الحديث عن لقمان الطّي ووصاياه لابنه، في نَسَقٍ جديدٍ، وأسلوبٍ مغايرٍ، وهو أسلوب الحكاية والتوجيه غير المباشر.

تأتي قصة لقمان الكيلا بعدما تقرَّر في الآيات السابقة أنَّ القرآن الكريم حكيمٌ من عند حكيمٍ، ومِنْ ثَمَّ تأتي القصة لتعرِّفنا على أدب تلقي الحكمة من الله تعالى، ولترينا نماذج من حكمة الحكماء الذين انطبقت حكمتهم مع ما أمر به القرآن، وكنموذجٍ على الحكمة في القرآن أصلًا، ولترينا أدب الحكماء في نشر الحكمة وتعميمها(۱).

\_

<sup>(</sup>١) انظر: الأساس في التفسير ٢٨٧/٨.

فلمًا بيَّن الله تعالى فساد اعتقاد المشركين في عبادة من لا يَخلق شيئًا في قوله: ﴿ هَندَا خَلْقُ اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ اللّهِ مِن دُونِهِ عَبِي الظَّلِمُونَ فِي ضَلَالٍ شُبِينٍ ﴾ (١) ذكر هنا ما يدل على أنَّ ضلال المشركين وظلمهم نقيض الحكمة، فإنَّ معرفة الخالق مما فُطِرت عليه النفوس، وتدركه العقول، وإنْ لم تكن هناك نبوةً (٢).

→ ولما بيَّن أنَّ المشرك ظالمٌ ضالٌ، ظالمٌ؛ لعبادته غير الله، وخالٌ؛ لأنَّه ضلَّ في نفسه أولًا، وسعى ليضلَّ غيره: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُوْلِيَتِكَ هَمُ مُ عَذَابُ مُنهِينٌ ﴾ (٣).

ذكر هنا حال لقمان التَّكِيُّ المؤمن الحكيم، مؤمن؛ لأنَّه آمن بالله واعترف بحقه في العبادة والشكر، جكيم؛ لأنَّه اهتدى في نفسه أولًا، ثمَّ حرص على نقل الهداية لغيره، فجاءت هذه الوصايا الحكيمة الجامعة لخيري الدنيا والآخرة.

وروح الآيات ومضمونها يلهمان أنهًا جاءتْ على سبيل ضَرْب المثل، وأنهًا غير منقطعةٍ عن الآيات السابقة لها، حيث احتوت الآيات في مقدمة السورة وصف مواقف التكبر والزهو والتعطيل التي يقفها الكفار حينما تتلى عليهم آيات الله ويدعون إلى سبيله.

واحتوت هذه الآيات تقبيحًا لهذه الأخلاق، وتنديدًا بالشرك على لسان حكيمٍ مُهْتدٍ بهدي الله وسائر في سبيله. وقد وصف المشركون في الآيات السابقة بوصف الظالمين، ووصف الشرك في هذه الآية بالظلم العظيم، ممَّا يشي بالتناسق والترابط بين المجموعتين (٤).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب ٥٤/٥٥، اللباب في علوم الكتاب ٥٤٤٤/٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير الحديث ٢٤٧/٤.

#### قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُر لِلَّهِ ﴾ (١).

يخبر الله تعالى عن امتنانه على عبده الفاضل لقمان بالحكمة، وهي: العلم بالحقّ على وجهه وحكمته، والعلم بالأحكام، ومعرفة ما فيها من الأسرار والإحكام، فقد يكون الإنسان عالما، ولا يكون حكيمًا(٢).

والجِكْمة في عُرْف العلماء: استكمال النَّفسِ الإنسانيَّة باقتباس العلوم النظرية، واكتساب الملكة التامَّة على الأفعال الفاضلة على قَدْر طاقتها (٣).

والحكمة: "المنطق الذي يَتَّعِظُ به ويَتنبَّهُ به، ويَتناقَلُه الناس لذلك"(٤).

ومن لوازم الحكمة: العلم والعمل، ولهذا فُسِّرت الحكمة بالعلم النافع، والعمل الصالح (٥).

وقد نبَّه الله سبحانه على أنّ الحكمة الأصلية والعلم الحقيقي: هو العمل بهما وعبادة الله والشكر له، حيث فسر إيتاء الحكمة بالبعث على الشكر (٦)

فحقيقة الحكمة التي دلَّتْ عليها آيات السورة الكريمة تكمن في: توحيد الله، وشكر نعمته، واتباع أوامره واجتناب نواهيه، ومجانبة الأهواء وسبل الضلال.

والشُّكر يكون بالقلب خضوعًا واستكانةً، وباللسان ثناءً واعترافًا، وبالجوارح طاعةً وانقيادًا (٧).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: أنوار التنزيل ٢١٣/٤، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ٧١/٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير البحر المحيط ١٨١/٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: روح البيان ٧/ ٧٤، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: الكشَّاف للزمخشري ١١/٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين لابن القيم ٢٣٧/٢.

#### ﴿ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ } وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيكٌ ﴾

يبيِّن الله تعالى أنَّ عائد الشكر إنما يعود للشاكر نفسه؛ لأنَّ الله يجزل له الثواب على شكره، وينقذه به من الهلكة.

﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَنِيٌّ حَمِيكٌ ﴾ منْ كَفَرَ نعمة الله فقد أساء إلى نفسه؛ لأنَّ الله مُعاقِبه على كفرانه إياه، والله غنيٌّ عن الشكر، لا حاجة به إليه؛ لأنَّ الشكر لا يزيد في سلطانه سبحانه، والكفر لا ينقص من مُلكه.

ويعني بقوله: ﴿ حَمِيثٌ ﴾ أيْ: محمودًا على كلِّ حال، له الحمد على نعمه، كفر العبد نعمته أو شكره عليها، وكل موجود ناطق بحمده بلسان الحال<sup>(٢)</sup>.

#### 

بدأت الآيات في ذكر وصايا لقمان الطَّيْكُلْ، وجاءتْ بعد التصدير بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لَقُمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرُ لِلَّهِ ﴾ (٤)، وأفاد هذا التصدير أكثر من غرض، من ذلك: ما تبيَّن منه أنَّ الحكمة لها جانبان، جانبٌ يتعلَّق بإصلاح النفس، وجانبٌ يتعلَّق بإصلاح الآحرين.

\_ وفي هذا توجيةٌ للدعاة والمربّين بأنْ يبدؤوا بأنفسهم قبل الآخرين.

\_ وفيه توجيةٌ إلى أن من موجبات الحكمة أن يعلِّم الآباء والمربون من يلونهم ويوجهونهم ويرشدونهم (°).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان ٩/١٨، فتح القدير ٣١٢/٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: على طريق التفسير البياني ٣٦٥/٢.

#### وصايا لقمان عليه السلام:

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَنُ لِا بُنِهِ ، وَهُو يَعِظُهُ ، يَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِأَللَّهِ ﴾ (()

افتتح لقمان العَلِي موعظته لابنه، وتذكيره إيَّاه بما يلين قلبه، فناداه بـ "يا بُنيَّ".

وهذا النداء بالتصغير يحمل في طياته معاني الرفق واللين، والعطف والمحبة، كما قال الشاعر:

#### ولكِنْ إِذَا مَا حُبَّ شَيْءٌ تَوَلَّعَتْ ... بِهِ أَحْرُفُ التَّصْغِيرِ مِنْ شِدَّة الوَجْدِ(١)

- يقول ابن عاشور عَلْكَ : ((والتصغير فيه لتنزيل المخاطب الكبير منزلة الصغير، كنايةً عن الشفقة به والتحبُّب له، وهو في مقام الموعظة والنصيحة إيماءٌ وكنايةٌ عن إِمْحاض النُّصْح وحبِّ الخير، ففيه حثٌ على الامتثال للموعظة)) (٣).
  - ♦ الوصية الأولى: الأمر بنوحبد الله، وعدم الإشراك به.
  - ♦ قال تعالى: ﴿ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ إِنَ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

أول ما وعظ به لقمان ابنه: التحذير من الشرك، وبيَّن له السبب في ذلك فقال: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾.

"ووجه كونه عظيمًا: أنَّه لا أفظع وأبشع مُمَّنْ سَوَّى المخلوق من ترابٍ، بمالك الرقاب، وسوَّى الذي لا يملك من الأمر شيئًا، بمن له الأمر كلُّه، وسوَّى الناقص الفقير من جميع الوجوه، وسوَّى من لم يُنْعم بمثقال ذرَّة من النعم بالذي

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٣.

<sup>(</sup>٢) وجدت البيت منسوبًا لثعلب في درة الغواص في أوهام الخواص للحريري ص١٦، ووَرَد بلا نسبة في: اللمحة في شرح الملحة لابن الصائغ ٦٧٣/٢، المغني لابن قدامة ٢٨٥/٧، موارد الظمآن لدروس الزمان لعبد العزيز السلمان ٤٩٥/٣. ولم أعثر عليه في غير ما ذُكِر.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢١/٥٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٣.

ما بالخلق من نعمةٍ في دينهم ودنياهم وأخراهم وقلوبهم وأبدانهم إلَّا منه، ولا يصرف السوءَ إلا هو، فهل أعظم من هذا الظلم شيء!؟

وهل أعظم ظلمًا ممَّنْ خلقه الله لعبادته وتوحيده، فذهب بنفسه الشريفة، فجعلها في أخسِّ المراتب، جعلها عابدةً لمن لا يسوى شيئًا، فظلم نفسه ظلمًا كبيرًا"(١).

ويأتي هذا الوصف (بالظلم) للشرك متناسقًا ومترابطًا مع ما وُصِف به المشركون في الآيات السابقة، حيث وصفهم بالظلم والضلال المبين في قوله تعالى: ﴿ هَلَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ مَا الطّلامُونَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾(٢).

#### ♦ الوصية الثانية: الوصيف بالوالدين.

خ قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَ لُهُ, فِي عَامَيْنِ أَنِ أَن أَمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَ لُهُ, فِي عَامَيْنِ أَن أَمُّ صَلَيْ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا الشَّصَ لُكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا الشَّصَ لُكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُصَاحِبُهُ مَا فِي الدُّنيَ المَعْرُوفَ أَوْ وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِعُ صَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِعُ صَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِعُ صَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّهُ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِعُ صَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِعُ صَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّةُ اللللللِلْمُ الللللللللِّةُ الللللللللِّلْمُ الللللللللللللللللللللللللل

تأتي هذه الوصيَّة بالوالدين، على سبيل الاستطراد أثناء وصية لقمان السَّكِيُّ، تأكيدًا لما في وصية لقمان من النهي عن الشرك، يعني: إنَّا وصيناه بوالديه، وأمرناه ألَّا يطيعهما في الشرك وإنْ جَهِدا كلَّ الجهد لقبحه. ولما جاء في الآية السابقة التذكير بشكر الله تعالى، عطف على التذكير بشكر الوالدين وبيان عظيم حقهما، وفيها تشديد وتوكيد لاتباع الولد والده، وامتثال أمره في طاعة الله (٤).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٨).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٤-٥١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الكشَّاف ٢١/٥، مدارك التنزيل وحقائق التأويل٩٠٧/٣، تفسير البحر المحيط ١٨٢/٧، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ٣٧٦/٤، روح البيان ٧٨/٧.

وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ ﴾ أيْ: أمرناه ببرهما وطاعتهما، والقيام بحقوقهما، وهذا من عادة القرآن في الوصية بالوالدين، فإنَّه يقرن بين الأمر بتوحيد الله وبر الوالدين، ويقرن عقوقهما بالشرك كقوله: ﴿ وَاعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشَرِّكُواْ بِهِ عَسْنَا اللهِ وَالْمَا اللهِ عَلَى اللهُ وَلَا تُشَرِّكُواْ بِهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

ثُمَّ ذكر مِنَّة الوالدة خاصة لما فيها من كبير المشقة، فقال: ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ، وَهَنَا عَلَىٰ وَهَنِ ﴾ أيْ: حملته وهي في ضعف يتزايد بازدياد ثقل الحمل إلى حين الطلق، ثم مدة النفاس.

ثمَّ أردفها بذكر مِنَّةٍ أخرى، وهي الشفقة عليه وحسن كفالته حين لا يملك لنفسه شيئا، فقال: ﴿ وَفِصَدْ لُهُ وَ عَامَيْنِ ﴾ أيْ: وفطامه من الرضاع بعد وضعه في عامين، تعاني الأم خلالها في رضاعه وشئونه ورعايته جمَّ المصاعب والآلام التي لا يقدر قدرها إلا العليم بها، ومن لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء.

وقد وصى بالوالدين لكنه ذكر السبب في جانب الأم فحسب؛ لأنَّ المشقة التي تلحقها أعظم (٢). لذلك جاءت الوصية بما في الحديث النبوي: حين جاء رجل إلى رسول الله على فقال يا رسول الله: مَنْ أحقُّ الناس بحسن صحابتي ؟ قال: «أمُّك»، قال: ثمَّ منْ؟ قال: «ثمَّ أمُّك»، قال: ثمَّ منْ؟ قال: «ثمَّ أمُّك»، قال: شمَّ منْ؟ قال: «ثمَّ أمُك»،

#### تُمَّ قال تعالى: ﴿ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَ لِلدِّيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾

في ظلال تلك الصورة الحانية يوجه إلى شكر الله المنعم الأول، وشكر الوالدين المنعمين التاليين ويرتب الواجبات. فيجيء شكر الله أولًا، ويتلوه شكر الوالدين، ويربط بهذه الحقيقة حقيقة الآخرة: ﴿إِلَى ٱلْمُصِيرُ ﴾ حيث ينفع رصيد الشكر المذخور(1).

ومن لطائف التعبير القرآني الذي يحمل دلالة تناسبية في موضوعات الآيات: أن السياق يبدأ بقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلْإِدَيْهِ ﴾، ولكنه عندما ينص على الوصية

<sup>(</sup>١) سورة النساء: من الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير المراغي ٢١/٨١.

<sup>(</sup>٣) أحرجه البخاري ٢٢٢٧/٥، برقم ٢٦٢٥، كتاب الأدب، باب من أحقّ الناس بحسن الصُّحبة.

<sup>(</sup>٤) انظر: في ظلال القرآن ٥/٢٧٨٨ .

يقول: ﴿ أَنِ ٱشَحَرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ ﴾، أيْ: أنَّ السياق يمضي هكذا - بغير الجملة المعترضة - «ووصَّينا الإنسانَ بوالديه أنِ اشكُرْ لي ولوالديك إليَّ المصير». وكأنما الوصيَّة بالوالدين هي: شكر الله أولًا، ثمَّ شكر الوالدين (١).

لكنْ ذكرُ هذه الجملة: ﴿ مَلَتَهُ أُمَّهُ، وَهَنَا عَلَى وَهَنِ وَفِصَالُهُ, فِي عَامَيْنِ ﴾ يحمل دلالات رحمة وعطف في ترقيق قلوب الأبناء، ودلالات حكمة وعدلٍ في ذكر الأسباب الموجبة للقيام بحق الوالدين، وهو متوافق مع جو الرحمة والحكمة المشاع في السورة، والذي دل عليه افتتاح السورة ﴿ قِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكَنْ الْكَيْنِ ٱلْحَكِيمِ ( ) هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١).

﴿ ثُمَّ قَالَ تَعَلَى: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفَا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَن أَنابَ إِلَىٰ ثُمُ وَإِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُكُم بِمَا كُنتُهُ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفَا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَن أَنابَ إِلَىٰ ثُمُ وَإِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُكُم بِمَا كُنتُهُ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفَا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَن أَنابَ إِلَىٰ ثُمُ وَإِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُكُم بِمَا كُنتُهُ وَصَاحِبْهُما فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

بيَّن الله تعالى في هذه الآية أنَّ رابطة الوالدين بالوليد- رغم كلِّ هذا الانعطاف، وكلِّ هذه الكرامة - إنَّما تأتي في ترتيبها بعد وشيحة العقيدة. فمهما بذل الوالدان من جهدٍ، ومن جهادٍ، ومن مغالبةٍ، ومن إقناع؛ ليغرياه بأنْ يشرك بالله، فإنَّ واجب طاعتهم يزول حينئذٍ، ويبقى صاحب الحقِّ الأول في الطاعة هو الله سبحانه وتعالى.

لكن الاختلاف في العقيدة، والأمر بعدم الطاعة في خلافها، لا يُسقط حقَّ الوالدين في المعاملة الطيبة والصحبة الكريمة.

﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنَيَا مَعْرُوفَا﴾ صاحبهما مصاحبة يرتضيها الدين، وتقتضيها مكارم الأخلاق، مع البعد عن جفائهما والغلظة عليهما. وقوله: ﴿فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ يشير إلى تخفيف هذا الأمر وتموينه، فهي رحلةٌ قصيرةٌ على الأرض، أيامٌ قلائل وشيكة الانقضاء، فلا يصعب تحمُّل مشقتها.

<sup>(</sup>١) انظر: دراسات قرآنية لمحمد قطب ص(٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢-٣.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٥.

﴿ وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ واسْلُكْ سبيل المؤمنين الذين رجعوا إلى الله بالتوبة والإِنابة والإِنابة والإِخلاص.

﴿ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُم ﴾ بعد رحلة الأرض المحدودة، ﴿ فَأُنْبِتُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. ولكلّ جزاءُ ما عمل من كفرٍ أو شكرٍ، ومن شركٍ أو توحيدٍ (١).

♦وفي قوله تعالى: ﴿ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ إشارةٌ إلى أنَّه لا يمكن أن يدلَّ علمٌ من أنواع العلوم على شيءٍ من الشرك بنوع من أنواع الدلالات، بل العلوم كلُها دالَّةٌ على الوحدانية على الوجه الذي تطابقت عليه العقول، وتضافرت عليه من الأنبياء والرسل والنقول (٢).

وفي ذلك تأكيد على الحقيقة التي تقدَّم ذكرها في الآيات السابقة: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو ٱلْمَهُ وَ الْمَاتِ السَّابِقة: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو ٱلْمَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالم

#### • وقوله تعالى: ﴿وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾

جاء في غاية المناسبة لسياق الآيات وموضوعها؛ لأنَّ الموضوع عن قصة لقمان التَّكِينَّ ووصاياه في المصاحبة والمعاشرة ومعاملات الناس. فقد بدأت هذه الوصايا: ١. بمصاحبة الأب لابنه، وحسن معاشرته وتوجيهه، ٢. ثمَّ بوصية الأولاد بوالديهم، ٣. ثمَّ في أصول معاشرة الناس ومصاحبتهم من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعدم التكبر والفخر عليهم، والاختيال مما يبغضه الناس من الصفات والأفعال (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير المراغي ٨٣/٢١، في ظلال القرآن ٢٧٨٨/٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: نظم الدرر ١٥/١٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ١١.

<sup>(</sup>٥) انظر: على طريق التفسير البياني ٣٧٦/٢.

♦ وفي قوله تعالى: ﴿ وَٱتَبِغُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾، أناب معناه: مَالَ ورَجَع إلى الشيء (١).

في هذا الجزء من الآية وصيةٌ للجميع، باتباع سبيل الصالحين المنيبين إلى الله، وترك ما سواه من السبل، ولو كان الوالدين أو الأقربين. فالمأمور حُسن مصاحبتهما في الدنيا، لا اتباعهما في الدين والعقيدة، وهذه وصية هامة ونفيسة لمن ابتلي ببيئة أسرية فاسدة، بأن يتغلب على هذا العائق ويتقوَّى بإخوة الدين والصحبة الصالحة، ويبتعد عن الصحبة الفاسدة.

#### ♦ الوصية الثالثة: مرافين الله في السر والعلن.

قال تعالى: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ (١).

هذا القول من لقمان التَّكِيُّلِ إنما قصد به إعلام ابنه بعظيم قدرة الله تعالى، والحث على مراقبة الله، والعمل بطاعته، ما أمكن، والترهيب من عمل القبيح، قَلَّ أو كَثُرَ، والتذكير باليوم الآخر وما فيه من حسابٍ دقيقٍ، وهذا أعظم حاثٍ على توحيد الله تعالى.

وجاء بهذه المعاني في صورة تقرّب المعنى للأذهان: ﴿إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلْشَمَورَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللّهُ ﴾. فالخردلة من أصغر الأشياء وأحقرها، التي لا يدرك المرء لها ثقلًا ولا ترجّح ميزانًا، والمعنى: إنْ تكن هذه الحبة من الخردل في وسط صخرة، أو في أي جهة من جهات السماوات والأرض ﴿ يَأْتِ بِهَا ٱللّهُ ﴾؛ لسعة علمه، وتمام خبرته وكمال قدرته، ولو كان للإنسان رزق مثقال حبة خردل في هذه المواضع جاء الله بما حتى يسوقها إلى من هي رزقه، أيْ: لا تحتم للرزق حتى تشتغل به عن أداء الفرائض، وعن اتباع سبيل من أناب إلي، ولو كانت هذه الفعلة التي فعلتها من الإساءة والإحسان بوزن حبة الخردل

\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: مادة "نوب" في: لسان العرب، القاموس المحيط. وانظر: الجامع لأحكام القرآن ٢٦/١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٦.

فإنَّ الله مطَّلَعٌ عليها وسيأتي بها يوم القيامة للحساب، ولهذا قال: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ أيْ: لَطُف في علمه وحبرته، حتى اطَّلع على البواطن والأسرار، وخفايا القفار والبحار. وقد نطقت هذه الآية بأن الله تعالى قد أحاط بكلِّ شيءٍ علمًا، وأحصى كلَّ شيءٍ عددًا، سبحانه لا شريك له، وما يبلغ تعبيرٌ مجردٌ عن دِقَّة علم الله وشموله، وعن قدرة الله سبحانه، وعن دِقَّة الحساب وعدالة الميزان ما يبلغه هذا التعبير المصور (١).

وهذه الآية تجيء في موقع مناسبٍ لما ختم الله وَ الآية السابقة، ﴿ فَأُنْبِئُكُمُ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ يجازي الشاكر على شكره والكافر على كفره، فلا تخفى خافية عليه جلّت قدرته، ودلّل على ذلك بهذه الآية التي جاءت ضمن وصايا لقمان.

#### ♦ الوصية الرابعة: إفامن الصلاة والأمر باطعروف والنهي عن المنكر، والصبر.

خ قال تعالى: ﴿ يَنْبُنَى الْقِيمِ الصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابَكُ ۚ إِنَّا لَمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابَكُ ۗ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمَ ٱلْأَمُورِ ﴾ (٢).

في هذه الآية يحث لقمان الكين ابنه على فعل جملةٍ من العبادات، فأمره بإقامة الصلاة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك يستلزم العلم بالمعروف ليأمر به، والعلم بالمنكر لينهى عنه، والأمر بما لا يتم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا به؛ من الرفق، والصبر، وقد صرح به في قوله: ﴿ وَأُصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابِكَ ﴾ وهو أمر بالصبر على المحن والابتلاءات عامة، وأمر بالصبر على ما يلاقي الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر عادة من معوقات في سبيل الدعوة.

ثُمَّ قال: هذا الذي وعظ به لقمانُ العَلَيْلِ ابنه ﴿إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ أيْ: من الأمور التي يعزم عليها، ويهتم بما، ولا يوفق لها إلا أهل الحزم والعزائم السالكين طريق النجاة (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢٦/١٤، تيسير الكريم الرحمن ص(٢٤٨)، في ظلال القرآن ٥/٩٧٠.

<sup>(</sup>۲) سورة لقمان: آية ۱۷.

<sup>(</sup>٣) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٨).

ووجه تخصيص هذه الطاعات بالذكر: أنها أمَّهات العبادات، وعماد الخير كله، ولكونها مأمورًا بها في سائر الأمم، فالصلاة لم تزل عظيمة الشأن، سابقة القدم على ما سواها، موصًى بها في الأديان كلِّها (١).

#### ♦ الوصية الخامسة: الحث على خملة أداب في التعامل مع الناس.

خ قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًّا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغْنَالِ فَخُورِ (اللَّهُ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَضُونِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾(١).

في هذه الوصايا جملةٌ من مكارم الأخلاق التي تُصلح الناس في علاقاتهم ببعض.

وفي ذكرها وجه مناسبة وارتباط بما قبلها: فإنَّه لما أمره بأن يكون كاملًا في نفسه مكمِّلًا لغيره خُشى بعدهما من أمرين:

أحدهما: التكبر على الغير بسبب كونه مكملًا له.

والثاني: التبختر في النفس بسبب كونه كاملا في نفسه.

ولما كان من آفات العبادة الإعجاب بالنفس والتكبر على الغير، جاء التحذير من هذه الصفات المذمومة (٢)، وفي الحديث عن النبي الله ولا يدخل الجنّة من كان في قلبه مِثقالُ ذرّة من كِبْر» قال رجل: إنّ الرّجل يحب أن يكون ثوبُه حسناً ونَعْله حسنة، قال: «إنّ الله جميل يحبُّ الجمال، الكِبْرُ بَطَر الحقّ، وغَمْط الناس» (٤).

وجاءت هذه الوصية أيضًا للتنبيه على أنَّ المطلوب في الأمر والنهي اللين لا الفظاظة والغلظة الحاملان على النفور<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: الكشاف ٥/٦، فتح القدير ٤/٤.٣٠

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٨-٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر: مفاتيح الغيب ٥٠/٢٥، نظم الدرر ١٥٠/١٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٩٣/١، برقم ١٤٧، كتاب الإيمان، باب تحريم الكِبْر وبيانه. وبَطَر الحقِّ: دَفْعُه وَإِنْكَارُه تَرَفُّعًا، وغَمْط الناس: احتقارهم، انظر: شرح صحيح مسلم للنووي ٩٠/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: نظم الدرر ١٥/١٧٦.

♦ يقول الله تعالى على لسان لقمان العَلَيْنُ: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾.

الصَّعَر: مَيْلٌ في العُنُق، والتَّصْعير إمَالَتُه عن النظر كِبْرًا، وأصل "الصَّعَر" داءٌ يصيب الإبل يلوي عنقها (۱). وشُبِّه به الرجل المتكبِّر على الناس، لأنَّه يلوي شِقَّ وجهه عن الناس أنفَة وتكبُّرًا، والمعنى: أقْبِلْ على الناس بوجهك تواضعًا، ولا تُولِّم شقَّ وجهك وصفحته، كما يفعل المتكبرون.

﴿ وَلِا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ أيْ: لا تمشِ في الأرض مختالًا بَطَرًا، فخرًا بالنعم، ناسِيًا المنعم، معجبًا بنفسك (٢).

وليس صَعَر الخَدِّ والتبَخْتُر في المشي إلا من مشاعر التعالي والعجب، وذلك ممَّا يعزل الإنسان عن الناس ويعزل الناس عنه، ولا يكون من هذا إلا الجفاء، ثمَّ العداوة والبغضاء (٣).

♦ وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالِ فَخُورٍ ﴾ تعليلٌ لهذا النهي، ودافعٌ للبعد عن هذا الخلق الذميم، والمُختال: هو المتكبِّر في نفسه وهيئته وتعاظمه، والفَخُور: هو من يباهي ويتكبَّر في أشياء خارجة عن الإنسان كالمال والجاه (٤)، قال مجاهد ﴿ الله (٥): هو الذي يُعَدِّد ما أعطى، ولا يشكر الله (٦).

فصاحب الكبر والبطر، كما يلقى الكراهية والنفور من الناس، فإنه يلقى البغض من الله،

<sup>(</sup>۱) انظر: معاني القرآن وإعرابه للزَّجاج ١٩٨/٤، تهذيب اللغة ١٨/٢، الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١) انظر: معاني القرآن وإعرابه للزَّجاج ٤٠١٩/٤، تقسير الثعلبي) ٣٦٩/٧، المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ٣٦٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان ١٨/٩٥٥، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير القرآني للقرآن ٥٧٣/١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المفردات في غريب القرآن ٤٨٤/٢، تيسير الكريم الرحمن ص(٩٤٩).

<sup>(</sup>٥) هو: أبو الحجاج المكّي مجاهد بن جبر، الإمام، شيخ القراء والمفسرين، مولى السائب بن أبي السائب المحزومي، عرض القرآن ثلاث عرضات على ابن عباس، يقف عند كل آية، يسأله: فيم نزلت؟ وكيف كانت؟ توفى سنة ١٠٣هـ وقيل غير ذلك. انظر: سير أعلام النبلاء ٤٩/٤، تقريب التهذيب ص(٥٢٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير مجاهد ص(٥٤٦)، وأخرجه الطبري في جامع البيان ٥٦٢/١٨، وممن ذكره: القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٤٨٢/١٦، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط ١٨٣/٧.

والبعد عن مواقع رضاه؛ لأنَّ الكبر مفتاح كلِّ رذيلة، وبابَ كلِّ شرِّ وضلالٍ، وما أوتي المشركون الذين تحدَّوا رسالة الإسلام، وعَمُوا عن الهدى الذي فيها إلا من كِبْرهم وعجبهم بأنفسهم، وبما زيَّنتْ لهم أهواؤهم (١). وما تلك الفئة التي ذكرها الله في مقدمة السورة بعيد عن هذه الحقيقة: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُننَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَّهِ وَقُرًا فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُننَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَّهِ وَقُرًا فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِ ءَايَنُننَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَّهِ وَقُرًا فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ (١) الله عن الفه من الضلال.

♦ ثمَّ قال تعالى: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَضُوَاتِ لَصَوْتُ الْخَمِيرِ ﴾ (").

القَصد: استقامة الطريق، يقال: قَصَدْتُ قَصْدَه، أيْ: نَحُوْتُ نَحُوْتُ نَحُوه، ومنه الاقتصاد، والاقتصاد على ضَرْبين، أحدهما: محمودٌ على الإطلاق وذلك فيما له طرفان: إفراط وتفريط، كالجود فإنه بين الاسراف والبخل، وكالشجاعة فإنها بين التهور والجبن، ونحو ذلك، وعلى هذا قوله: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾. والثاني: يكنى به عما يتردد بين المحمود والمذموم وهو فيما يقع بين محمودٍ ومذمومٍ كالواقع بين العدل والجور، والقريب والبعيد، وعلى ذلك قوله: ﴿ فَمِنْهُمْ مُثَقَتَصِدٌ ﴾ وكلا المعنيين جاء ذكرهما في السورة (٥٠).

وتناسُبُ الآيات ظاهرٌ في أنَّه لما نهاه عن الخلق الذميم رَسَم له الخلق الكريم، الذي ينبغي أن يستعمله من القصد في المشي، بأن يمشي مشيًا متوسِّطًا متَّئِدًا، ليس بالبطيء المتبِّط، ولا بالسريع المفرط، بعيدًا عن الاستعجال والتكبُّر، مشية قاصدة بدون تلكُّؤ ولا تبحْبُرُ (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير القرآني للقرآن ١١/٥٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر: من الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ٢/٣/٢. وسبق تعريف "القصد" بالمعنى العام ص (١٤١).

<sup>(</sup>٦) انظر: جامع البيان ٥٦٣/١٨، المحرر الوجيز ٥٣/٧، البحر المحيط ١٨٣/٧، في ظلال القرآن ٥٠/٠٠.

♦ وقوله تعالى: ﴿ وَٱغْضُمْ مِن صَوْتِكَ ﴾ أيْ: انقص منه، واخفضه، ولا تتكلَّف رفْعَه، بل اجعله وسطًا بمقدار ما تُسمِع، بلا زيادةٍ أو نقصان، وفي الغَضِّ من الصوت أدبٌ وثقةٌ بالنفس واطمئنانٌ إلى صدق الحديث وقوته، أما الجهر بأكثر من الحاجة، فإنَّه يؤذي السَّامع والمتكلِّم، وفيه رعونة لا تليق بالعاقل الرشيد.

♦ وقوله: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصُورَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ تعليلُ للأمر بالغضّ من الصوت، وفي هذا التعبير تقبيحٌ للفعل بصورة منفِّرة، فإنَّ أبشع الأصوات وأقبحها برفعها فوق الحاجة بلا داعٍ هو صوت الحمير، وغاية من يرفع صوته أنَّه يجعله شبيهًا بصوت الحمار في عُلوِّه ورَفْعه، وهو البغيض إلى الله، وفي ذلك ما لا يخفى من الذم، وتهجين رفع الصوت، والترغيب عنه (١).

وهذه الوصايا التي وصَّى بها لقمان العَيْلُ ابنه، تجمع أمَّهات الحِكَم، وتستلزم ما لم يذكر منها.

ومن تمام حكمة الله جلَّ وعلا أنَّ كلَّ وصيةٍ فيها قُرنت بها ما يدعو إلى فعلها، إنْ كانت أمْرًا، وإلى تركها إنْ كانت نهْيًا.

#### وفى هذا الترتيب لآيات الوصايا وجه تناسق وتناسب، فهي:

→ أولًا: جاءت بالدعوة إلى التعرُّف على الله تعالى وعلى حقوقه وأدائها بإحكام على أحسن وجه، وهذا أصل الدين: ﴿أَنِ ٱشَكُرُ لِللهِ ﴾(١)، ﴿لا تُشْرِكُ بِاللَّهِ ۖ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَلَى مُظِيمٌ ﴾(١).

◄ ثم جاءت بالدعوة إلى التعرف على حقوق الخلق وعلى رأسهم الوالدان: ﴿ أَنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤٨٣/١٦، فتح القدير ٤/٥١٤، تفسير المراغي ٨٦/٢١، معارج التفكر ودقائق التدبر ٧٢٧/١١.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٤.

- → وأكَّد على استشعار مراقبة الله؛ لأن الإيمان الراسخ هو الأصل الذي تنبثق منه سائر الفضائل الخلقية: ﴿إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوْتِ أَوْ فِي ٱلْسَمَوْتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ ﴾(١).
- → ثمَّ أرشد إلى معرفة واجبات النفس من العبادات كإقامة الصلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر الذي يسهل به كل أمر: ﴿أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ الْمُنكر، والصبر الذي يسهل به كل أمر: ﴿أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهُ عَنِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا أَصَابِكَ ﴾ (٢).
- → وأرشد إلى تزكية النفس وتجنيبها الآفات الخُلقية، والحث على التوسط والاعتدال في الأقوال والأفعال: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ (")، ﴿ وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ (أ).

وهذا هو طريق العقيدة المرسوم: توحيدٌ لله، وشعورٌ برقابته، وتطلُّعٌ إلى ما عنده، وثقةٌ في عدله، وخشيةٌ من عقابه.

ثم انتقالً إلى دعوة الناس وإصلاح حالهم، وأمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، والتزوُّد بزاد العبادة لله والتوجه إليه بالصلاة وإقامة الفرائض، والصبر على ما يصيب الداعية إلى الله، من التواء النفوس وعنادها، وانحراف القلوب وإعراضها، ومن أذى تمتَدُّ به الألسنة وتمتَدُّ به الأيدي، ومن الابتلاء في المال، والابتلاء في النفس عند الاقتضاء، والتحمُّل بالأخلاق الفاضلة والتواضع ولين الجانب والتوسط في الأمور كلها، بلا إفراط أو تفريط.

إنَّه حقيقٌ بمن أوصى بهذه الوصايا، أن يكون مخصوصًا بالحكمة، مشهورًا بها؛ ولهذا من

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ١٩.

مِنَّة الله على لقمان التَّكِيُّ وعلى سائر عباده: أنْ قصَّ عليهم من حكمته ما يكون لهم به أسوةٌ حسنةٌ، وما يرشدهم إلى طريق الهداية والإحسان، وحقيقٌ بمن امتثل بها، وطبَّق ما فيها أن تشمله الحكمة، ويظفر بخيري الدنيا والآخرة، ويكون من المهتدين المحسنين بإذن الله(١).

وهنا ينتهي تفسير المقطع الثالث من السورة، والله تعالى أعلم.



(١) انظر: البحر المحيط ١٨٣/٧، تيسير الكريم الرحمن ص(٩٤٦)، في ظلال القرآن ٥/٠٧٠، التفسير الأدبي لسورة لقمان ص(١١٨)، حنى القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها ص(٢٤٧).

\_

## تفسير آيات الموضوع الرابع: تسخير الكون، وإسباغ النعم، وانقسام الناس حيال ذلك. الآيات (٢٠ - ٢٤)

المحث الرابع

 قال الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُۥ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَب ثُمنِيرِ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أُولُو كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ اللهِ ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوَثُقَى ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ١٣ وَمَن كَفَرَ فَلا يَحْزُنكَ كُفُرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّئُهُم بِمَا عَمِلُواۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ (" نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُّهُمْ إِلَى عَذَابِ عَلِيظٍ .

ينتقل سياق الآيات إلى نسق جديدٍ مرتبطٍ بما قبله من الآيات، فإنَّ آيات السورة السابقة قرَّرت حكمة القرآن اللازم منها حكمة منزِّله سبحانه، وقرَّرت ضرورة الإحسان والاهتداء بكتاب الله جل وعلا، وجاء فيها التحذير من الشرك والدعوة إلى التوحيد، بإقامة الدلائل الكونية الدالة على عظمة الخالق سبحانه، وبذكر وصايا لقمان الكين الكين الداعية إلى العقيدة والأخلاق، ثم جاءت الآيات هنا لتؤكد تلك الحقائق بأسلوب التذكير بالنعمة، فالله هو الذي سنجّر للعباد ما في السماوات والأرض، وأسبغ عليهم النّعم ظاهرًا وباطنًا، ووهبهم العقول ليتفكروا، وأرسل الرسل، وأنزل الكتب، كل ذلك ليدلهم على الحقيقة التي لا مراء فيها: أن للكون إله يستحق العبادة وحده لا شريك.

• يقول الرازي رَجُاللَّهُ: ((لما استدلَّ بقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ ﴾(١) على الوحدانية، وبيَّن بحكاية لقمان أنَّ معرفة ذلك غير مختصَّةِ بالنبوة، بل ذلك موافقٌ للحكمة، وما جاء به النبي على من التوحيد والصلاة ومكارم الأخلاق كلُّها حكمةٌ بالغةٌ، ولو كان تعبُّدًا محضًا

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٠.

للزم قبوله، فضلًا عن أنَّه على وفق الحكمة، استدلَّ على الوحدانية بالنِّعمة؛ لأنَّا بينًا مرارًا أنَّ المعبود لعظمته بخلقه الْمَلِك يُخْدم لعظمته وإنْ لم يُنعِم، ويُخْدم لنعمته أيضًا، فلمَّا بيَّن أنَّه المعبود لعظمته بخلقه السموات بلا عمدٍ وإلقائه في الأرض الرواسي، وذكر بعض النَّعم بقوله: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا فَي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ (١)، ذكر بعده عامَّة النعم، فقال: ﴿ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ (١)، أيْ: سخَّر لأجلكم ما في السموات)) (١).

♦ وابتدأت الآیات بقوله تعالى: ﴿أَلَوْ تَرَوا ﴾ استفهامٌ لتقریر الواقع وتأکیده، بأنّکم قد رأیتم وشاهدتم نعم الله المسحّرة لمنفعتکم ومصلحتکم (٤).

وهذه العبارة فيها تنبية للمخاطبين؛ لرؤية ما يحيط بهم من النّعم رؤية القلب والبصيرة، لا محرّد رؤية النظر بالعين. فالعبارة مستمدة من مشاهدات الناس وممارساتهم، وأنَّ سامعي القرآن مباشرة يعرفون مداها، فقصدت حكمة التنزيل تنبيههم إلى ما يعرفون ويتمتعون به من فضل الله عليهم، وواجب الاعتراف به والشكر على ذلك (٥٠).

يقول الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱللهَ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُ لَا يَعْمَهُ وَلَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ الله عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُو

يلفت الله سبحانه وتعالى انتباه العباد إلى نعمه الجليلة عليهم، وتسخيره ما في السموات والأرض لمنافعهم، وما فيه مصلحتهم في المعاش والمعاد، فسخر لهم ما في السموات من نجوم يستضيئون بها في ليلهم ونهارهم، وما يخلق فيها من سحاب وأمطار وثلج وبرد، وما فيها من جو يقطع الناس فيه ما بين الشرق والغرب والشمال والجنوب راحلين مسافرين، وأنْ جعلها

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ١٥٢/٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير ١٧٤/١٢، التفسير الوسيط لطنطاوي ١٢٤/١١، تفسير المنتصر الكتّاني ١٨٤/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: التفسير الحديث ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

بأكملها سقفًا محفوظًا، وما خلق لهم في الأرض من قرار وأنهار وأشجار وزروع وثمار، وخيرات ومعادن، وغير ذلك مما لا يحصى عددا، وأفاض على العباد وغمرهم بنعمه الظاهرة والباطنة، ﴿ وَأَسْبَعُ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ طُلِهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ وهذا يشمل النّعم كلّها بكافة أنواعها: المحسوسة والمعقولة، المعروفة وغير المعروفة، نعم الدنيا، ونعم الدين (١١).

إنَّ التناسق بين حاجات الإنسان على الأرض وتركيب هذا الكون مما يقطع بأنَّ هذا الكون بما يقطع بأنَّ هذا الكون بما فيه لا يمكن أن يكون فَلْتَةً ولا مصادفةً، ولا مفرَّ من التسليم بالإرادة الواحدة المدبِّرة، التي تنسق بين تركيب هذا الكون الهائل وحاجات البشر على هذا الكوكب الصغير الضئيل، الأرض (٢).

♦ ومن حكمة الله العليم القدير أن أظهر هذه الآيات وسخّرها لعباده، ليستدلُّوا بها على وجود الخالق، وليستيقنوا أنَّه الحق، وأنَّ كلَّ ما دونه باطلٌ، وأنَّه الغني الحميد، وأنَّ كلَّ ما سواه مفتقرٌ إليه، ومع ذلك فإنَّ فئة من الناس عَمُوا عن هذه الحقيقة، وظلموا أنفسهم، وعطَّلوا عقولهم، وجادلوا بغير مستندٍ عقليٍّ ولا نقليٍّ.

يقول تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمنِيرٍ ﴾ (٣).

أيْ: هناك فئة من الناس تجادل عن الباطل لتدحض به الحق، وتدفع ما جاء به الرسول عن الأمر بعبادة الله، فتحادل في توحيد الله وصفاته بناءً على الجهل والعناد والاستكبار؛ إذ ليس معهم علمٌ حصَّلوه بالنظر والتأمل، أو أفادوه من دليل عقلي أو نقلي، ولا هدّى تلقّوه من الرسول الذي جاءهم بالبينات من رب العالمين، أو من اقتدائهم بالمهتدين من سبقهم، ولا كتابٌ منيرٌ تلقّوه عن رسول من رسل الله، وصانوه عن التحريف، وانتفعوا بما فيه من علم وهدى، وبذلك غابت عنهم كلُ عناصر العلم، وانتفت عنهم الحكمة، وأصبح جهلهم جهلاً

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١١/٥٧، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن ٢٧٩٢/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

مركَّبًا، فلا معقول، ولا منقول، ولا اقتداء بالمهتدين(١).

إِنَّ الجَادلة في الله سبحانه وتعالى بغير علم ولا هدًى ولا كتابٍ منيرٍ من أنكر الجحادلات، وهي بالغة النكران في العقول، ومن لطيف الموافقات أن تكون هذه الآية بعد قول الحق تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَضُوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾(١).

ثمَّ قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا آنْزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ
 أُولُوْكَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾(").

وهذا موقفٌ من مواقف الضّالين في مواجهة الحق، وفي لقاء من يدعوهم إلى اتباع ما أنزل الله على رسوله من شرعٍ يُفرِّق بين المحقِّ والمبطل، ويَفْصل بين الضالِّ والمهتدي، وبانت أدلة صدقه في الآفاق والأنفس، هم في هذا الموقف يجادلون بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، فإذا أفحموا بالحجج والبراهين، ﴿قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَناً ﴾، لم يجدوا جوابًا إلا تقليد الآباء والأجداد، تلك هي حجَّتهم، وهذا هو مستندهم، وما ذاك إلّا من نزغات الشيطان، والشيطان لا يدعو إلّا إلى الضلال الموصل إلى النار، وبئس القرار (٤).

والاستفهام في قوله تعالى: ﴿أُولُو كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ للتعجب من فظاعة ضلالهم وعماهم بحيث يتبعون من يدعوهم إلى الجهالة والضلال في الدنيا، وإلى العذاب والهلاك في الآخرة. وفيه توبيخٌ لهم لاتباعهم معتقدات آبائهم من غير حُجَّةٍ أو معرفة دليلٍ، بل سلَّموا وجودهم لغيرهم، دون أن يكون لهم نظرٌ وتفكُّرٌ فيما تلقوه، وفي هذا ذمُّ لهم، وتحذيرٌ من فعلهم (٥).

وهذا الموقف الذي وقفوه في مواجهة الحق يشابه موقف الفئة التي جاء ذكرها في فاتحة

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير المراغى ١ ٨٨/٢، تيسير الكريم الرحمن ص(٩٤٩)، التفسير القرآني للقرآن ١ ١/٥٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٩. انظر: على طريق التفسير البياني ٣٩٨/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان ١٩/١٨، تفسير المراغي ٢١/٨٨، التفسير القرآني للقرآن ١١/٧٧٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: التحرير والتنوير ١٧٦/٢١، التفسير القرآني للقرآن ١١/٨٧٥.

السورة، أولئك تمثّل موقفهم في صورة مشترٍ لِلَّهُو هازئٍ بالآيات، وهنا جاء في صورة مقلّد للموروث الثقافي الاجتماعي الفاسد، وكلاهما غابت عنه الحكمة، وغرق في ضلاله واستكباره (۱).

وبعد أن ذكر سبحانه حال المشرك الجحادل في الله بغير علم، أردف ذلك ذكر حال المستسلم المفوّض أموره إلى الله، وبيان عاقبته ومآله، ليتجلى الفرق بين الفئتين، وتتحرك النفوس إلى طلب الأفضل، ثم سلَّى رسوله على على ما يلقاه من المشركين من العناد والكفران، وبيَّن له أنَّه قد بلَّغ رسالات ربه، وتلك وظيفة الرسل، وعلى الله الحساب والجزاء، فهو يجازيهم عما يستحقُّون من العذاب الغليظ في جهنم وبئس المصير (٢).

وَهُوَ مُحْسِنٌ: أَيْ: وهو مطيعٌ لله في أمره ونهيه، مخلصٌ بباطنه كما أخلص بظاهره (٤).

وفي تخصيص هذه الصفة تقريرٌ لضرورة الإحسان، وتأكيدٌ على أوصاف الإحسان التي ذُكِرتْ في فاتحة السورة: ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٥)، وارتباطٌ بما ورد في السورة من مظاهر الإحسان، كوصف المنتفعين بآيات القرآن بالمحسنين، وبيانُ صورةٍ من صور الإحسان في إحسان الوالد إلى ولده بإرشاده وتعليمه كفعل لقمان التَّلِيُّنُ، وما تضمنته وصايا لقمان التَّلِيُّنُ من أدب في تعامل الإنسان مع غيره، وذكر إحسان الله على عباده بتسخيره لهم ما في السماوات والأرض.

<sup>(</sup>١) انظر: التناسب البلاغي في سورة لقمان ص(٦٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز ٥٦/٧، مفاتيح الغيب ١٥٤/٢٥، تفسير المراغي ٩٠/٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢٢-٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان ١٨٩/١٨، نظم الدرر ١٨٩/١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٤.

♦ وقوله تعالى: ﴿ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوَثَقَىٰ ﴾ أيْ: من أسلم وجهه لله، متوكّلًا عليه، متذلّلًا له بالعبودية، مُقِرًا له بالألوهية، مطيعًا له في أمره ونهيه ، فقد تمسك بالطرف الأوثق الذي لا يخاف انقطاعه. وهذا مَثَلُّ، يعني به: أنّه قد تمسك من رضا الله بإسلامه وجهه إليه وهو محسنٌ، ما لا يخاف معه عذاب الله يوم القيامة (١).

أمًّا من لم يسلم وجهه لله، أو لم يحسن، لم يستمسك بالعروة الوثقى، وإذا لم يستمسك بالعروة الوثقى لم يكن ثمّ إلا الهلاك والبوار، ولما كان كلُّهم صائرين إليه سبحانه: من استمسك بالأوهى، ومن لم يستمسك بشيءٍ - إلَّا أنَّ الأول صائر مع السلامة، وغيره مع العطب - قال تعالى مظهرًا عدْلَه وحكمتَه: ﴿ وَإِلَى اللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ أيْ: رجوعها وموئلها ومنتهاها، فيحكم في عباده، ويجازيهم بما آلت إليه أعمالهم، ووصلت إليه عواقبهم، فليستعدوا لذلك الأمر (٢).

ثمَّ قال تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلا يَعْزُنكَ كُفْرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِبَّعُهُم بِمَا عَمِلُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ إِلَى عَذَاتٍ عَلِيظٍ ﴾ (٣)
 بذاتِ ٱلصُّدُودِ ٣) نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَاتٍ عَلِيظٍ ﴾ (٣)

تسليةٌ من الله تعالى لرسوله على ما يلقاه من أذى المشركين وعنادهم، فقال: ﴿ وَمَن كُفَر فَلا يَخَزُنك كُفُره، ولا تذهب نفسك عليهم حسرة؛ فإنّ مرجعهم ومصيرهم يوم القيامة إلينا، ونحن نخبرهم بأعمالهم الخبيثة التي عملوها في الدنيا، ثم نجازيهم عليها جزاءهم. ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُودِ ﴾ لا تخفى عليه خافيةٌ، فهو عليمٌ بما لم ينطق به الناطقون، فكيف بما ظهر، وكان شهادة، عليمٌ بما تكنُّه صدورهم من الكفر بالله، وإيثار طاعة الشيطان، وهذا من تمام عدله تعالى وسعة علمه. ثمَّ بيّن أنَّ ما يمتعون به في الدنيا عَرَضٌ قليلٌ، وظلٌ زائلٌ لا ينبغي لعاقلٍ أن يقيم له وزنًا بجانب العذاب الدائم، فقال:

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان ١٨/٩٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: نظم الدرر ١٨٩/١٥، تيسير الكريم الرحمن ص(٥٠).

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢٣-٢٤.

﴿ نُمَنِعُهُمْ قَلِيلًا ﴾ أيْ: نمهلهم في هذه الدنيا مهلًا قليلًا يتمتعون فيها، ﴿ ثُمَّ نَضَطَرُهُمُ إِلَى عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴾ أيْ: ثمَّ نوردهم على كُرْهِ منهم عذابًا غليظًا، وذلك عذاب النار، نعوذ بالله منها، ومن عملٍ يقرِّب منها (١).

وفي هذه المقابلة بين الفئتين وَجْهُ حكمةٍ من حِكم الله في آياته، فهو يقابل بين الفريقين بذكر مواقفهم في الدنيا، وذكر جزائهم في الآخرة، حتى ينتبه العاقل، ويسعى لجلب النفع لنفسه ودفع الضرعنها، فينشط لطاعة الله، ويبتعد عن معصيته.

ولما كان الإخبار في قوله تعالى: ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِبَّعُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ اللَّه عَلِيم بِذَاتِ السَّهُ وَمِنَا اللهِ عَنْ عَدَم تَعْجَيل الجزاء إليهم، لأن من طبع الإنسان العجلة، بيَّن الله تعالى بأنَّه يمهلهم زمنًا يتمتعون فيه، ثم يوقعهم في عذابٍ لا يجدون منه منجّى، فليس من الحكمة إشغال النفس باستعجال العذاب، لأنَّ كلَّ ما هو آتٍ قريب، ولله الحكمة البالغة (٣).

ومن جميل تناسق آيات هذا المقطع أنها جاءت متكاملة مع آيات السورة في بيان ضرورة الاهتداء بكتاب الله، والتأكيد على حكمة آياته، والدعوة إلى التوحيد من خلال لفت الناس إلى نعم الله التي تقتضى شكرًا.

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان ٥٧٠/١٨، تفسير المراغى ٩١/٢١، تيسير الكريم الرحمن ص(٥٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن ٥/٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر ١٩١/١٥، التحرير والتنوير ٢١/١٧٨.

- ♦ ففي الآيات الأولى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظُهِرَةً وَبَاطِئَةً ﴾ (١)، تقرر وجوب شكر الله تعالى.
- ♦ ثم جاءت الآيات الثانية: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾(١)، لتدلَّ على طريق الشكر.
- ♦ ثم جاءت الآيات الثالثة لتبين صورة الشكر وحقيقته ومآله: ﴿ وَمَن يُسَلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّهِ وَهُو مُحَيِّنُ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ الْوَثْقَيِّ وَإِلَى اللّهِ عَنقِبَةُ الْأَمُورِ ﴿ ثَ وَمَن كَفَرَ فَلا يَحْزُنكَ كُفُرُهُ وَإِلَى اللّهِ عَلِيمٌ بِنَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ ثَ نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضَطَرُهُمْ إِلَى عَذَاتٍ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْمٌ بِنَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ ثَ نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضَطَرُهُمْ إِلَى عَذَاتٍ عَلَيْظٍ ﴾ (٣).

وهنا ينتهي تفسير المقطع الرابع من السورة، والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢٢-٢٤. وانظر: الأساس في التفسير ٤٣٧٣/٨.

### المبحث تفسير آيات الموضوع الخامس: إقرار الخلق بربوبية الله، وبيان عظمة الخالق واستحقاقه للعبادة. الآيات (٢٥ - ٢٨)

## الخامس

 قال الله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُل ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ۚ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠ يِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنَيُّ ٱلْحَمِيدُ ١١٠ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ. مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْخُرِ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَثُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ اللَّهُ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنفْسِ وَحِدَةً إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّ ٱللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِيٓ إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَتَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ أَنَ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلَيُّ ٱلْكَبِيرُ اللهُ الْمُرْتَرُ أَنَّ ٱلْفُلُكَ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتٍ لِّكُلِّ صَبَّارِشَكُورٍ اللهُ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوْا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَّنهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَدِنِنَا ٓ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَ فُورٍ ﴾.

في هذا المقطع من الآيات استمرار في تقرير المعاني التي احتوتها الآيات السابقة، لكن بأسلوبٍ فيه إفحامٌ وتفصيلٌ:

إفحامٌ للمشركين باعترافهم بوجود خالقٍ واحدٍ للكون، واضطرارهم إليه حال الشدة والضيق.

وتفصيلٌ بذكر بعض ما في هذا الكون من آياتٍ وردت بإجمالٍ في الآيات السابقة، تدلُّ على وحدانيته ورحمته وقدرته وسعة علمه سبحانه.

♦ لما بيَّن سبحانه وتعالى عاقبة الكافرين في الآية السابقة لهذه الآيات، حيث قال جلَّ وعلا: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفْرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّئُهُم بِمَا عَمِلُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ اللهُ عُمُنَّ عُلُمٌ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابِ غَلِيظٍ اللهِ استدرج هنا عقولهم للإقرار بتوحيد

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢٣-٢٤.

ربوبية الله تعالى، فإقرارهم هذا وحده حجة عليهم في أنّه وحده المستحق للحبّ والذلّ والخضوع وسائر أنواع العبادة (١)، وحجة عليهم في استحقاقهم للعذاب؛ إذْ أنّ عقولهم وفطرهم تقرُّ بأن للكون خالق واحد ومع ذلك يشركون معه غيره! ﴿ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ بَلَ ٱ كَمَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

• وللرازي ﴿ توجيهُ لطيفٌ في تناسق هذه الآية التي فيها اعتراف المشركين بربوبية الله تعالى مع ما قبلها من آيات، فيقول: ((الآية متعلّقةُ بما قبلها من وجهين، أحمدها: أنّه تعالى لما استدلَّ بخلق السموات بغير عمد، وبنعمه الظاهرة والباطنة، بيَّن أغَّم معترفون بذلك غير منكرين له، وهذا يقتضي أن يكون الحمد كله لله؛ لأنَّ خالق السموات والأرض يحتاج إليه كلُّ ما في السموات والأرض، وكون الحمد كله لله يقتضي ألَّا يُعبد غيره، لكنَّهم لا يعلمون هذا.

والثاني: أنَّ الله تعالى لما سلَّى قلب النبي الله بقوله: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَعَزُنكَ كُفُرُهُ وَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُلِبَّتُهُم ﴾ (٢) أيْ: لا تحزن على تكذيبهم فإنَّ صدقك وكذبهم يتبين عن قريب عند رجوعهم إلينا، قال وليس لا يتبين إلا ذلك اليوم بل هو يتبين قبل يوم القيامة لأفَّم معترفون بأن خلق السموات والأرض من الله، وهذا يصدقك في دعوى الوحدانية ويبين كذبهم في الإشراك فقل الحمد لله على ظهور صدقك وكذب مكذبيك بل أكثرهم لا يعلمون)(٤).

قال الله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَ أَنتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَلْتُهُ مَلَ الله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَ أَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ بَلْ عَلَمُونَ ﴾ (٥).

• يقول الطبري هِ ((ولئن سألت يا محمد هؤلاء المشركين بالله من قومك: ﴿مَّن خَلَقَ

<sup>(</sup>١) انظر: جنى القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها ص(٥٠).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٥.

ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴿ ( ). يقول تعالى ذكره لنبيه محمد، فإذا قالوا ذلك، فقل له هم: الحمد لله الذي خلق ذلك، لا لمن لا يخلق شيئًا وهم يخلقون. ثمَّ قال تعالى ذكره: ﴿ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، يقول: بل أكثر هؤلاء المشركون لا يعلمون من الذي له الحمد، وأين موضع الشكر)) ( ) .

هذا الاعتراف فيه إلزامٌ لهم: بما أنهم أقرُّوا بأن الذي حلق السماوات والأرض هو الله وحده، فبالتالي يجب أن يكون له الحمد والشكر، وألَّا يُعبد معه غيره، لكن: ﴿أَكُمُ مُلَا يُعبد معه غيره، لكن: ﴿أَكُمُ مُلَا يَعَلَمُونَ ﴾ أنَّ ذلك يلزمهم، وإذا نُبِّهوا عليه لم ينتبهوا، وعلمٌ لا يُعمل به عَدَمٌ، فهم يعرفون أنَّ الله هو الخالق، ولكنها المعرفة الذهنية الباردة التي لا تُنشئ شعورًا ولا عملاً، ومن ثم فمعرفتهم وإلجهل سواء (٣).

ووصفهم بهذا الوصف: ﴿بَلَ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أيْ: بنفي العلم عنهم، مناسبٌ لجوِّ السورة الذي يدعو إلى الحكمة والمعرفة وإعمال العقل، وعِلْمٌ لا يقود صاحبه إلى التوحيد هو جهلٌ وإنْ بلغ صاحبه في العلوم ما بلغ! والإنسان إذا ضلَّ قلبه لم يستعمل ما وهبه الله وَ الله عَلَى من عقلٍ وفكر لإدراك أنَّ الخالق سبحانه الذي تفرَّد بالخلق هو وحده المستحقُّ للعبادة.

لذلك غابت الحكمة عن هؤلاء المشركين، وظهر سَفَهُ عقولهم لتناقضهم، فهم يعلمون المقدمات ثم يعرضون عن النتيجة. أمَّا أهل الإيمان والحكمة فيقولون: "الحمد لله على ما هدانا له من دين، وليس الحمد لغيره"(٤)، والحمد لله على اعترافكم، وظهور الحجة عليكم، فكيف تعبدون غيره، وتجعلونه شريكًا له؟! والحمد لله على ما أظهر من حقِّ، والحمد لله على نعمة العقل.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان ١٨/ ٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكشاف للزمخشري ٢٠/٥، مدارك التنزيل ٩١٠/٣، نظم الدرر ١٩٥/١٥، دراسات قرآنية لمحمد قطب ص(٢٠٥).

<sup>(</sup>٤) مقتبس من: الجامع لأحكام القرآن ٦ / ٤٨٨ .

و"بين يدي كلِّ نعمةٍ جليلةٍ يجيء حمد الله، منبِّهًا إلى قدر هذه النعمة، ومذكِّرًا بما ينبغي على العباد إزاءها من حمدٍ وشكران"(١).

إنَّ هذا الضلال في الفكر والعمل الذي يجمع بين الإقرار بربوبيَّة الله سبحانه، وبين الاعتقاد الباطل بإلهيَّة غيره، أو بالشرك معه سبحانه، له ارتباطُ موضوعيٌّ بما ذكر في السورة من مواقف أهل الباطل، ففعلهم هذا الذي يغشاه الضلال:

→ يشبه فعل من يترك الحكمة وهي تتلى عليه من آيات الكتاب الحكيم، ويبتدر إلى الضلالات ولهو الحديث ليُضل نفسه ومن معه (١): ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لَيُضِلَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ﴾(١).

→ ويشبه فعل من يجادل عن الباطل ليدحض به الحق، بلا دليل عقلي أو نقلي أو اقتداء بالمهتدين ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ مُنيرٍ ﴾ (٤).

→ ويشبه فعل من يترك الحق الذي أنزله الله وظهرت أدلته، ويتبع آبائه وأجداده ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ التَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَلَيْهِ عَابَاءَنَا أَوْلُوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَدَابِ السَّعِيرِ ﴾ (٥)، فما أبعد الحكمة عن هؤلاء جميعًا!.

ثم ذكر الله جل وعلا في الآيات التي تليها ما يدل على كماله وسعة أوصافه سبحانه، ليدعو عباده إلى معرفته ومحبته وإخلاص الدين له، ولقطع الظنون الفاسدة التي قد يظنها المشركون حين يُدعون إلى الإيمان بالله، وإلى إفراده بالعبادة، فيخيّل إليهم أنَّ عبادتهم لله هي لحاجة الله إليهم، وافتقاره إلى عبادتهم، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا. فذكر عموم ملكه، وسعة حمده، وسعة كلامه، وعظمة قوله، وجلالة عزّته، وكمال حكمته، وعظمة قدرته، وعموم سمعه

<sup>(</sup>١) مقتبس من: التفسير القرآني للقرآن ١١/١١ه .

<sup>(</sup>٢) انظر: التناسب البلاغي في سورة لقمان ص(٧٠).

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢١.

لجميع المسموعات، وبصرِه لجميع المبصرات، وانفراده بالتصرف والتدبير، واضطرار الخلق إليه (۱).

#### قال الله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ (1).

بعد أن قامت الحجة على المشركين، وظهر تناقضهم، "جاء التصريح بهذه النتيجة لقصد التهاون بمم في كفرهم بأن الله يملكهم ويملك ما في السماوات والأرض، فهو غنيٌّ عن عبادتهم محمودٌ من غيرهم"(٣).

ولما كانت السورة تشتمل فيما تشتمل عليه على معالجة عقيدة المشركين، وكان هؤلاء يعتقدون أن الله هو وحده الذي خلق السماوات والأرض، ولكنهم كانوا يعتقدون أنَّ آلهتهم لها ربوبيَّةٌ ما في الأرض، كقضايا الرزق، والتوفيق في الأسفار، ونحوها، كان من الحكمة تقريرُهم بشأن عقيدتهم في خلق السماوات والأرض، والانطلاق منها إلى إثبات ربوبيته سبحانه لكلِّ شيءٍ في الكون، ومن ذلك ربوبيته لأرزاقهم وصحتهم، وكلِّ التصاريف التي تتعلق بهم، مما فيه نفعهم أو ضرُّهم (٤).

#### فجاء التقرير هنا بطريقين:

ا. طريق سؤالهم مباشرة: ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِللَّهِ بَلِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (°).

٧. وطريق العقل: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (١).

فاعترافهم بحقيقة وجود خالق واحدٍ للكون، من لوازمه العقلية والفكرية إثبات وحدانية

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص ( ٥٠٠)، التفسير القرآني للقرآن ٥٨٢/١١.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٦.

<sup>(</sup>٣) مقتبس من: التحرير والتنوير ٢١/١٨٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: معارج التفكر ودقائق التدبر ٧٤٦/١١.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: آية ٢٦.

الخالق سبحانه بملكه ما في السماوات وما في الأرض، وأنَّه هو المتصرِّف فيهما، لا يمكن أن يشاركه أحدُ في ربوبيته وألوهيته.

وأنوار الحكمة تشعُ من هذا الترتيب المنطقي للجدال، "فالمنهج الجدليُّ يجب أن يبدأ من قاعدةٍ متَّفقٍ عليها لدى المتحاورين المتناظرين، والانطلاق منها إلى ما بعدها مباشرة مما هما مختلفان فيه، وهذا من أسس الحوار السويِّ الْمُجْدِي، نزل به تعليمٌ ربَّانيُ "(۱).

فذكر الله سبحانه في هذه الآية - ﴿ بِللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ - عُمومَ ملكه؛ بأنَّ له سبحانه كلَّ ما في السموات والأرض مُلكًا وخَلقًا وتصرُّفًا وليس ذلك لأحد سواه، فلا يستحق العبادة فيهما غيره

ومع ذلك هو "الغنيّ" سبحانه عن عبادة الناس، فلا افتقار له لشيء من الموجودات، وأعمال الصالحين لا يضر الله شيئًا، وإنما يضرهم.

وهو "الحميد" سبحانه: المحمود على نعمه التي أنعمها على خلقه، المستحقُّ الحمد على ما أنشأ وأنعم، المحمود بذاته ولو لم يتوجه إليه الناس بالحمد (٢). فالله ﷺ هو (الحميد) فهو محمود على جهة الثبوت، وهذا مناسب لقوله تعالى في الآية السابقة ﴿قُلُ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾(٢).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ يلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٥) مناسبان لا سمه "الغنيِّ"، فارتبط ذكر هذين الاسمين الجليلين بما سبق أجلَّ ارتباط وأحسنه (٦).

<sup>(</sup>١) مقتبس من: معارج التفكر ودقائق التدبر ٧٤٧/١١.

<sup>(</sup>۲) انظر: جامع البيان للطبري ٥٧١/١٨، البحر المحيط ١٨٥/٧، تفسير المراغي ٩٣/٢١، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٥١)، في ظلال القرآن ٥/٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: على طريق التفسير البياني ٢٠/٢.

♦ ثم ذكر الله جل وعلا ما يدل على "سعة كلامه، وعظمة قوله، بشرح يبلغ من القلوب كلّ مبلغ، وتنبهر له العقول، وتحير فيه الأفئدة، وتسيح في معرفته أولو الألباب والبصائر"(١).

خ فقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُ ۗ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُۥ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُۥ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ اللَّهُ عَلِيدٌ ﴾ (٢).

ومضمون هذه الآية مرتبطٌ ارتباطًا تكامليًّا بما جاء في السورة بشأن شمول علم الله تعالى، فقد جاء فيما سبق ذكر لقمان الطَّيْلُ الذي وهبه الله شيئًا من العلم والحكمة: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لَقَمَنَ ٱلْحِكُمَةَ ﴾ (٣)، وتكرر في الآيات الماضية وصف الله تعالى بإحاطة علمه بجميع الأشياء ظاهرها وباطنها(٤)، قال تعالى: ﴿ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (٥)، وقال سبحانه: ﴿ يَنبُنَى إِنبُهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلشَّمُوتِ أَوْ فِي ٱلشَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلشَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلشَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلسَّمَونِ بَاللهِ عَلَيْمُ بِمَا عَمِلُوا أَ إِنَّ ٱلللهَ عَلِيمُ بِذَاتِ فِي ٱلْمَرْضِ يَأْتِ بِهَا ﴾ (١)، وقال سبحانه: ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُلْتِمُهُم بِمَا عَمِلُوا أَ إِنَّ ٱلللهَ عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾ (٧).

وللآية ارتباطٌ بآيات السورة التي مُلِئتْ حكمةً، وتنوعت أساليبها في الدعوة إلى التوحيد وشكر الخالق، من وعد ووعيد، وإخبار وأحكام، وجدال وحجج، وفوائد، وآيات تدعو إلى تحريك العقل بالتفكر. فكلُّ تلك الآيات التي أنزلها الله سبحانه في كتابه ما هي إلا شيءٌ قليلٌ من كلامه الذي لو جُعلت أشجار الأرض أقلامًا، والبحر مدادًا لها، لتكتب كلام الله، لنفِدتْ الأقلام والأبحر، ولم تنفد كلماته سبحانه العزيز الحكيم.

<sup>(</sup>١) مقتبس من تيسير الكريم الرحمن ص(١٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير ١٨١/٢١، معارج التفكر ودقائق التدبر ١٠/٠٥١.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان: من الآية ٢٣.

كما أنَّ لهذه الآية ارتباطًا بالآيات التي تسبقها مباشرة، فإنه لما جاء البيان باأنَّ لله ما في السماوات والأرض، أتبعه بما يدل على أنَّ له وراء ذلك ما لا يحيط به عدد، ولا يحصر بحدِّ"(١).

- يقول الرازي في هذا الوجه من التناسب: ((لما قال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (أ) وكان ذلك موهمًا لتناهي مُلكه؛ لانحصار ما في السموات وما في الأرض فيهما، وحكم العقل الصريح بتناهيهما، بيَّن أَن في قدرته وعلمه عجائب لا نماية لها فقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن سَرَجَرَةٍ أَقَلَكُمُ ﴾ (أ) يكتب بها، والأبحر مدادٌ لا تفنى عجائب صنع الله)) (أ).
- يقول الطبري في تفسير هذه الآية: ((ولو أنَّ شجر الأرض كلَّها بريتْ أقلامًا في تقوله: ﴿ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مُ عَائدة على البحر. وقوله: ﴿ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ اللهِ ﴾. وفي هذا الكلام محذوف استُغنى بدلالة الظاهر عليه منه، وهو: يُكتب كلامُ الله بتلك الأقلام وبذلك المداد، لتكسرت تلك الأقلام، ولنفذ ذلك المداد، ولم تنفد كلمات الله)) (٥٠).

جاء البيان في هذه الآية عن طريق ضرب المثل، لتقريب المعنى، وكان الغرض من هذا المثل الإعلام بسعة علم الله تعالى، وعظمة كلامه الغير متناهي، وإنما قرَّب الأمر على أفهام البشر بما يتناهى لأنه غاية ما يعهده البشر من الكثرة، لا أنَّ كلمات الله تنفد بأكثر من هذه الأقلام والبحور، فإنَّ الأقلام والبحور يتصوَّر نفادها لكونما مخلوقةً، أمَّا كلام الله تعالى فلا يتصوّر نفاده، إنَّه المحدود يواجه غير المحدود، لأنَّ علم الله لا يُحدَّ، وإرادته لا تُكفَّ، ومشيئته سبحانه ماضيةٌ ليس لها حدودٌ ولا قيودٌ، وكلُّ شيءٍ ينتهي، إلا الباري جل وعلا ﴿ وَأَنَّ إِلَى

<sup>(</sup>١) مقتبس من: فتح القدير ٩/٤.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ١٥٧/٢٥.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان ١٨/١٨ه.

رَيِّكَ ٱلْمُنَّكَهَ ﴾(١).

ومن حكمة الحكيم سبحانه في هذه الآية، ما ورد في هذا المثل من المبالغة في تكثير المداد والأقلام

• يقول أبو حيَّان عَنِي: ((وفي هذا الكلام من المبالغة في تكثير الأقلام والمداد ما ينبغي أن يتأمل، وذلك أن الأشجار مشتملٌ كل واحدةٍ منها على الأغصان الكثيرة، وتلك الأغصان كل غصن منها يقطع على قدر القلم، فيبلغ عدد الأقلام في التناهي إلى ما لا يعلم به، ولا يحيط إلا الله تعالى)) (٢٠).

لذلك جاء لفظ "شجرة" بالتوحُّد والإفراد دون اسم الجنس "شجر"؛ لأنَّ المراد تفصيل الشجر، وتعْقُبها شجرةٌ شجرةٌ، حتى لا يبقى من جنس الشجر شيءٌ، وجاء جمعُ القِلَّة "كلمات الله" دون جمع الكثرة (كلم الله)؛ للإشعار بأن ذلك لا يفي بالقليل، فكيف بالكثير (٣).

إنَّ الناظر إلى آيات السورة، وما ورد فيها من أدلة وبراهين عقلية وكونية، وما ورد في حكمة لقمان السَّكِيُّ، من أدبٍ وعلمٍ ووعظٍ، وما جاء في هذه الآية من تصوير لسعة علم الله سبحانه، لا يملك إلا أنْ يردِّد: سبحان الله!

لذلك جاء الختام باسمين من أسماء الله جل جلاله: ﴿إِنَّ ٱللّهَ عَزِيزٌ حَكِمْ ﴾ (أ)، أيْ: إنَّ الله عزيزٌ لا يعجزه شيءٌ، عزَّ كلَّ شيءٍ وقهره، فلا مانع لما أراد، ولا معقب لحكمه، كامل القدرة سبحانه لا نماية لقدرته، وهو (الحكيم) في خلقه وأمره، وأقواله وأفعاله، وشرعه وجميع شؤونه، كامل العلم سبحانه، لا نماية لعلمه (٥). أمَّا من عَميتْ بصيرتُه فلم يرَ آثار قدرة الله

<sup>(</sup>١) سورة النجم: من الآية ٤٢. انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤٨٩/١٦، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٥١)، في ظلال القرآن ٥/٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٨٧/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكشاف ٢١/٥، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٢١٦/٤.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير البحر المحيط ١٨٧/٧، تفسير المراغي ٩٣/٢١.

في الكون، فإنه كما بيَّنت ذلك آيات السورة، جاحدٌ منكرٌ لفطرته التي تؤمن بوجود خالق واحد للكون، اتبع الهوى ولهو الدنيا، أو قلَّد الآباءَ تقليدًا أعمى، وزيَّن الشيطانُ لهم أعمالهم، فصدَّهم عن السبيل القويم.

إِنَّ هذه الخاتمة بهذين الاسمين الجليلين قد جاء ذكرهما في مقدمة السورة، حين ذكر الله حل وعلا موقف الكافرين المعرضين عن آياته الحكيمة وجزاؤهم، وموقف المؤمنين وجزاؤهم قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ النَّعِيمِ ﴿ خَلِدِينَ فِيها وَعَدَاللّهِ حَقًا وَهُو قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ النَّعِيمِ ﴿ خَلِدِينَ فِيها وَعَدَاللّهِ حَقًا وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكَمة دلّ عليهما بعدها بإتقان أفعاله العَزِيرُ الْحَكَمة دلّ عليهما بعدها بإتقان أفعاله وإحكامها في الدنيا، بأن خَلق هذا الكون وما فيه من آياتٍ عِظام (٢)، فقال: ﴿ خَلقَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُونَهَا وَالْقَي فِي الْأَرْضِ رَوْسِي أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبُنْنَا فِيها مِن صَكْلِ ثَبِيدٍ ﴾ (١) هَذَا خَلْقُ اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلْقُ اللّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلْقَ اللّهِ فَأَرُونِ فِي ضَلَالِ ثَبِينٍ ﴾ (١).

ولما ختم الآية هنا بهذين الاسمين دلَّ عليهما بعدها بإتقان أفعاله وإحكامها وقدرته على الإبداع في الدنيا والآخرة أيضًا فقال: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلِا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾(').

ولما كان قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلْاَمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ. مِنْ بَعْدِهِ عَلَى الله النَّعْم والآيات لا نهاية لها، وربما ظُنَّ أَنها مبعثرة لا قانون لها، أو أنها لكثرتها يصعب على الله سبحانه تدبيرها وتصريف شؤونها كما يريد، دفع هذا بأمرين:

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٨-٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: نظم الدرر ١٥٢/١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٠-١١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

الحاتمة التي تؤكد قدرة الله وعزته، وسلطانه على الخلق كلهم، وحكمته في تدبيره وتصريفه.

٧. وبقوله تعالى بعدها: ﴿ مَّا خَلْقُكُم لَوْلا بَعَثُكُم إِلّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ إِنَّ اللّه سَمِيعُ اللّه سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ (١)، فهذا الخلق الذي لا حصر له، هو سبحانه محيطٌ به علمًا، ولا يعجزه شيءٌ فيه متى ما أراد (٢).

وفي مقابل المشهد الرائع الذي صوَّرته الآية السابقة لسعة علم الله، جاء في هذه الآية مشهدُ آخر يصوِّر عظمة قدرة الله تعالى، ويدلِّل على يسر الخلق وسهولة البعث عليه سبحانه: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ (٣)، وسلطان الله المهيمن على كل ما في الكون يدل على هذه الحقيقة (١٠).

جاء البيان هنا لحقيقة البعث، والردِّ على من أنكرها، بعبارةٍ تقزُّ الوجدان، وتبهر النفوس في مبناها ومعناها: خَلْقُ الخلائق كلِّها وبعثُها، هو كخلقِ نفسٍ واحدةٍ وبعثِها، فأمر الخلق والبعث بالنسبة إلى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله وَالله والله وَالله وَ

وختمت الآية باسمين حليلين: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (١)، سميعٌ: وَسِع سمعُه جميعَ

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير المراغي ٢١/ ٩٣-٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: في ظلال القرآن ٥/ ٢٧٩٥، معارج التفكر ودقائق التدبر ١١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: معارج التفكر ودقائق التدبر ١١/٥٥/١ دراسات قرآنية ص(٢٠٨).

<sup>(</sup>٦) سورة غافر: آية ٦٨.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل: من الآية ٧٧.

<sup>(</sup>٨) سورة لقمان: آية ٢٨.

المسموعات، بصيرٌ: وَسِع بصرُه جميعَ المبصرات، لا يشغله إدراك بعضها عن بعضٍ، وكذلك البعث والنشور، وإذا كان المشركون قد سلَّموا بأن الله هو الخالق، فمن المناقضة أن يعترفوا بقدرة الله بدءًا، وينكروها إعادةً، ومن الجهل أن يظنُّوا أنَّ هناك حدودًا لقدرة الله تعالى، فالذي سوَّى هذا الكون بآياته ونواميسه الباهرة، لا فرق بالنسبة إليه بين خَلْق فردٍ وبين خَلْق جميعِ الناس وبعثهم، فإنَّه جلَّ وعلا لا يصعب عليه ما يصعب على العباد (۱).

وقد ارتبطت هذه الآية بما قبلها، وبحوِّ السورة عمومًا أحسن ارتباطٍ وأوثقه، فإنَّ الخلق والبعث من كلمات الله، ولما بيَّن سبحانه كمال قدرته في الآيات السابقة ذكر هنا ما يبطل استبعادهم للبعث والحشر، فمن لا نفاد لكلماته، ولا حدود لقدرته، ولا إحاطة بعلمه، إنما يقول للموتى: كونوا، فيكونوا.

وفي الآية تذكيرٌ بضرورة اتباع الكتاب الحكيم، وضرورة الشكر، وتأكيدٌ لسعة علم الله وقدرته وحكمته، وتأكيدٌ لوجود الحساب بعد الموت، وهذا كله يوجب الإحسان، والشكر، واتباع كتاب الله، فلا يتصوَّر أحدُ أنَّه غير مجازًى على ما اكتسب حينما يرجع إلى ربه، فإن إيجاد الخلق، ثم بعثهم بعد الموت، ومحاسبتهم، كلُّ ذلك لحكمةٍ واضحةٍ بيِّنةٍ، فإنَّه ليس من الحكمة أن يترك الخالق جل جلاله عباده هملًا من دون حساب، كما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ فَأُنِيَّ عُمُلُونَ ﴾ (٢).

♦ وارتبطت هذه الآية بما بعدها، وهو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّه يُولِجُ الْيَلَ فِي النَّهَارِ
 وَيُولِجُ النَّهَارَ فِ النَّهِ اللهِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَر كُلُّ يَجْرِي إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ (١)، فكما أن الله

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشَّاف ٢٢/٥، الجامع لأحكام القرآن ٢٩١/١٦، التفسير الحديث ٢٥٩/٤، معارج التفكر ودقائق التدبر ٢٥٥/١،

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ١٥. انظر: مفاتيح الغيب ١٥٩/٢٥، الأساس في التفسير ٤٣٣٧/٨، معارج التفكر ودقائق التدبر ٧٥٥/١١، على طريق التفسير البياني ٤٢٤/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٩.

سبحانه يدخل الليل في النهار فيغيب فيه بحيث لا يُرى له أثر، والعكس، فكذلك الخلق والبعث في قدرته سبحانه، فمن قدر على تغيير أحوال ما هو أعظم حالاً من الإنسان، وذلك بتغيير أحوال الأرض بين ليل ونهار تغييراً يشبه طُرُوَّ الموت على الحياة في دخول الليل على النهار، وطُرُوَّ الحياة على الموت في دخول النهار على الليل، هو قادرٌ بلا شك على تغيير أحوال الإنسان بالموت والبعث، فهذا استدلال على إمكان البعث بقياس التمثيل بإمكان ما هو أعظم منه من شؤون المخلوقات.

والأجل المسمَّى هو يوم القيامة الذي يبعث الله الخلائق فيه، والعباد يجرون كحري الشمس والقمر إلى ذلك اليوم، فكلُّ شيءٍ في هذا العالم المشاهد له نهايةٌ وأجلُّ مسمَّى، يبدأ بعده الحساب والجزاء (۱).

خ يقول الله تعالى: ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّ اللّهَ يُولِجُ النَّيلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَا هُو الْحَقُّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِيَ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقِي اللّهَ هُو الْحَقِي اللّهَ هُو الْحَلِي اللّهَ هُو الْحَلِي اللّهَ هُو الْحَلِي اللّهَ عُولِي اللّهَ عُولِي فِي الْبَحْرِ وَاللّهُ اللّهُ عُولِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عُولِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عُولِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ ا

في هذه الآيات تقريرٌ للدلائل والبراهين التي تدلُّ على وحدانية الخالق سبحانه، وتأكيدٌ على انفراده سبحانه بالتصرُّف والتدبير، ولفْتُ النظر إلى نعم الله التي تقتضي شكرًا، ودعوةٌ الناس إلى الإيمان بالله وإخلاص العبادة له. ففيها عودٌ لذكر الآيات الكونية المشاهدة كالتي وردت في السورة سابقًا لكن بأسلوب آخر، وبتفصيل أكثر.

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر ٢٠٠/١٥، التحرير والتنوير ٢١/٤/٢١، على طريق التفسير البياني ٢٥/٢، جنى القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها ص(٢٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٩-٣٢.

إِنَّ هذه الآيات تعود بنا إلى ما ورد في السورة أولًا من خلق السماوات والأرض عندما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ۖ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ (١)، ثم ذكر تسخير ما فيهما على وجه العموم، فقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (١)، ثم جاء في هذه الآيات ذكر تسخير بعض ما فيهما على وجه الخصوص، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ ﴾ (١)، وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهُ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ ﴾ (١)، وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهُ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ ﴾ (١)، وقال:

◄ يقول الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ ﴾ (٥).

هذا تنبية خوطب به النبيُّ محمدٌ على، والمراد به جميع العالم، فالخطاب هنا موجَّه لكلِّ متلقٍ بأسلوب الاستفهام الذي فيه تقريرٌ، ويحمل معنى التلويم لمن لم يستفد من هذا البيان (٢).

ذكر الله جلّ وعلا آيةً كونيةً عظيمةً، وهي آية الليل والنهار، و"مشهد دخول الليل في النهار، ودخول النهار في الليل، وتناقصهما وامتدادهما عند اختلاف الفصول، مشهد عجيب حقًا، ولكن طول الألفة والتكرار يفقد أكثر الناس الحساسية تجاهه فلا يلحظون هذه العجيبة"(٧)، هذه الآية - ﴿ يُولِحُ ٱلنَّهَارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهارِ فَي ٱلنَّهارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهارِ وَيُولِحُ النَّهارِ وَيُولِحُ النَّها على الأخر، فإذا دخل أحدهما، ذهب الآخر، وإذا قصر من المبدع سبحانه؛ إذْ يُدخل أحدهما على الآخر، فإذا دخل أحدهما، ذهب الآخر، وإذا قصر من أحدهما زيد في الآخر، فمن أحشاء النور يخرج الظلام، ومن أحشاء الظلام يولد النور، كل ذلك بتناسق بديع، وترتيب دقيق، لظاهرة عجيبة جمعت بين الأضداد، فظهر حسنها ودلَّت

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: آية ٣١. انظر: مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥، على طريق التفسير البياني ٢/٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: المحرر الوجيز ٩/٧، معارج التفكر ودقائق التدبر ٧٥٧/١١.

<sup>(</sup>٧) مقتبس من: في ظلال القرآن ٢٧٩٦/٥.

على قدرة الله الحكيم الخبير (١).

♦ ثم قال تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي ٓ إِلَى ٓ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (٢).

هذه آية كونية أخرى: أنَّ الله سخَّر الشمس والقمر وذلَّلهما لمصالح خلقه ومنافعهم، فجعل الشمس ضياءً والقمر نورًا، تتجلَّى آية الشمس في النهار، وتتجلَّى آية القمر في الليل، كل واحد منهما يجري في فلكه بتدبير ونظام محكم لم يختل منذ خلقهما الله تعالى (٣).

وذلك في يوم القيامة، حين تكور الشمس، ويخسف القمر، وتنتهي دار الدنيا، وتبتدئ الدار الآخرة" (١٤).

وبعد هاتين الحقيقتين الظاهرتين للعيان جاءت حقيقة أخرى معطوفة عليهما: ﴿وَأَنَ ٱللّه بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (٥) ، فمن قدر على هذه الأشياء الكونية لا بدّ أن يكون عالِمًا بها، والعالم بها عالم بأعمال العباد أيضًا، لا تخفى عليه خافية ، ومجازٍ عليها إن خيرًا فخيرٌ ، وإن شرًّا فشرٌّ ، فحاءت هذه الخاتمة بالإلماح لما في ذلك الأجل المسمى من النظر في الأعمال والمحاسبة عليها (١).

♦ ثم قال الله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ اللَّهَ عُو ٱلْعَلِيُّ اللَّهِ اللهار، وإيلاج النهار في ٱلْكَبِيرُ ﴾ أيْ: أنَّ ذلك الذي تقدَّم ذكره من إيلاج الليل في النهار، وإيلاج النهار في الليل، وتسخير الشمس والقمر، وسعة العلم، وشمول القدرة، وعجائب الصنع، إثمًا ذُكِر ليعلم الليل، وتسخير الشمس والقمر، وسعة العلم، وشمول القدرة، وعجائب الصنع، إثمًا ذُكِر ليعلم

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز ٩/٧، تيسير الكريم الرحمن ص(٢٥٢)، التفسير القرآني للقرآن ١٩/١١.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان ٥٧٦/١٨، التفسير القرآني للقرآن ٥٨٩/١١.

<sup>(</sup>٤) مقتبس من: تيسير الكريم الرحمن ص(٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: جامع البيان ٥٧٧/١٨، الجامع لأحكام القرآن ٢/١٦، ١٤، على طريق التفسير البياني ٢/٢٣٤.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان: آية ٣٠.

الناس ويُقرِّوا ﴿ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدَّعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾، فكأنَّ هذه الجملة وقعتْ موقع النتيجة من الدليل (١).

فكلُّ ما في الكون إنما هو بإرادة الله جل وعلا، لأنَّه هو الحق الذي لا إله غيره، يقضي بالحق، وطاعته حقُّ؛ لأنَّه لا يقدر على تدبير الكون سواه، ولا تصلح الألوهية إلا لمن فعل ذلك بقدرته، أما غيره مما يعبده المشركون فباطلٌ يضمحلُّ ويبيد ويفنى، ولا قدرة لهذه المعبودات على تقليب الليل والنهار، أو تسخير الشمس والقمر، بل لولا إيجاد الله لها لما وُجِدت، فإذا كانت هذه المعبودات باطلةً، فإنَّ عبادتما أبطل وأبطل (٢).

ثَلُك لَا يَنْ قَالَ الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِي اللهِ لَكُورِ اللهِ اللهِ

لمَا ذكر بعض ما في السماوات والأرض في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الْيَلَ فِي السماوات في قوله: ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ (١)، ذكر هنا

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان ٥٧/١٨، النكت والعيون ٤٦/٤، الجامع لأحكام القرآن ٤٩٢/١٦، أنوار التنزيل ٢١٥/٤، التحرير والتنوير ١٨٦/٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢١/١٦، التحرير والتنوير ١٨٦/٢١، تفسير المراغي ٩٧/٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير ٢١/٦٨٦.

<sup>(</sup>٤) مقتبس من: جامع البيان ١٨/٧٧٥.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان من الآية ٢٩.

تسخير بعض ما في الأرض، وهي الفلك: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ ٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللّهِ ﴾. فأعقب ذكر النيِّرين الذين يجريان في السماء بذكر الفلك التي تجري في البحر، وكلا المشهدين ممَّا تكرَّر وأَلِفَه النظر، لكنْ دقائق صنع الله الحكيم وتدبيره فيهما لا ينقطع.

فمن بديع صنع الله: خلق البحر، وتيسُّر الانتفاع به بما يحقق مصالح العباد، فجعله قابلاً لحمل السفن، ويسَّر جري الفلك في البحر وفق النواميس التي أودعها الله البحر والفلك والريح والأرض والسماء، ولو اختلَّ شيءٌ من خواص هذه المخلوقات ما جرت تلك السفن، فهي تجري بنعمة الله ولطفه وفضله وإحسانه في تهيئة الأسباب على كلِّ حالٍ، ثم هي تجري حاملةً نعمة الله وفضله من طعامٍ وتجارةٍ وأرزاقٍ (٢).

ثم قال تعالى: ﴿لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَاينتِهِ ﴾ فما هذه السفن التي تجري في البحر إلا آية من آيات الله التي تدلُّ على قدرة الله وعظمته وحكمته، ومن كمال عدل الله وحكمته سبحانه أن أظهر آياته للناس ليستدلوا بها على أنه سبحانه هو المستحقُّ وحده للعبادة، فمن رآها بعين البصيرة والعقل أدرك ذلك، وانتفع بالآيات واعتبر، أما من طُمستْ بصيرته وأغفل عقله فإنه سيبقي أسيرًا لضلالته وجهله، ولن تنفعه الآيات والعبر، لذلك قال الله تعالى في ختام الآية: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاينتِ لِّكُلِّ صَبَّارِشَكُورٍ ﴾ فهم المنتفعون بالآيات.

ولَمَّا تقدَّم في الآية ذِكْرُ جرْي الفلك في البحر، وكان في ذلك ما لا يخفى على راكبه من الخوف، وتقدَّم ذكْرُ النعمة بتسخير البحر والفلك التي تجري فيه وما قبلها من آياتٍ، ناسب الختم بالصبر على ما يحذر، وبالشكر على ما أنعم به تعالى (٤).

• ويقول الطبري ﴿ مبيِّنًا السرَّ في تخصيص العباد الصابرين الشاكرين دون غيرهم: ((إن قال قائل: وكيف خصّ هذه الدلالة بأنها دلالة للصبَّار الشَّكور دون سائر الخلق؟ قيل: لأنَّ الصبر والشكر من أفعال ذوي الحجى والعقول، فأخبر أن في ذلك لآيات لكلِّ ذي عقلٍ؛ لأنَّ

=

<sup>(</sup>١) سورة لقمان من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط ١٨٨/٧، المراغي ٢١/ ٩٦، في ظلال القرآن ٢٧٩٧/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: البحر المحيط ١٨٨/٧.

الآيات جعلها الله عبرًا لذوي العقول والتمييز)) (١).

وفي ذلك ثناءٌ لأهل الإيمان، فإنَّ المنتفع بآيات الله حقيقةً هم أهل الإيمان الوثيق بالله، الذين إذا أصابهم الضرُّ صبروا، وإنْ أصابهم الخير شكروا، وقد جاء ذكر هذين الوصفين بصيغة المبالغة للدلالة على أنَّ الإنسان يحتاج إلى الصبر والشكر على الدوام، فهو في أحواله يتقلَّب بين السراء والضراء، هو ملزمٌ بطاعة الله على الدوام فيحتاج إلى الصبر على الطاعة، ونعمُ الله عليه بالغة مستفيضة فيحتاج إلى الشكر، لذلك فإنَّ هذه النعم والآيات لا يراها إلا كلُّ صبَّارٍ على ما يلقى من شدائد، فلا ييأس من روح الله، ولا يجحد حكمة الله في ابتلائه، وإحسانه اليه، فيصبر على البلاء، ويشكر على العافية.

ولكنَّ بعض الناس لا يصبرون، ولا يشكرون، إنما يصيبهم الضر فيَجْأرون، وينجِّيهم الله من الضرِّ فلا يشكرون، لذلك ذكر الله بعدها حال غير الصبَّار الشكور، الذين يذكرون الله عند الاضطرار، ويغفلون عنه سبحانه وعن آياته حال الرخاء والسلامة، فالكلُّ معترفُّ بوجود الخالق سبحانه، بلسان الحال أو بلسان المقال، إلا أنَّ البصير يدركه أوَّلاً، ومَنْ في بصيرته ضعْفُ لا يُدركه أوَّلاً، فإذا غشِيَه موجٌ أو وقع في شدة اعترف بأنَّ الكلَّ للَّه ودعاه مخلصًا (٢).

من كمال عناية الله بعباده ولطفه بهم، أنْ أظهر آياته ليستدلَّ الناس على وحدانيته عَلِلَّ واستحقاقه للعبادة.

وفد جاء في السورة مختلف الأدلث التي تؤكد هذه الحقيفة:

(١) دليل بالنظر في آيات الله المنزَّلة ومقارنتها بغيرها من الكلام: كقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) جامع البيان ١٨/٨٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب ١٦٣/٢٥، نظم الدرر ٢٠٧/١٥، التحرير والتنوير ١٩٠/٢١، في ظلال القرآن ٢١/٠٧٥، التفسير البياني ٢٠/٧٧، التفسير القرآني للقرآن ١٩٠/١١، على طريق التفسير البياني ٢٠/٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣٢.

﴿ تِلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِنَٰبِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (()، وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اللَّهُ عَالَهِ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّبِعُولُ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلَ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلُوْ كَانَ ٱلشَّيْطِينَ ﴾ (().

- (٢) دليلٌ عقليٌّ بدهيُّ: كقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُوْبَهَا ۗ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوْسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ رَوْسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ اللهِ هَا مَا ذَا خَلَقَ ٱللّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّذِينَ مِن دُونِهِ أَبِي ٱلظَّلِمُونَ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ (١٠).
- (٣) دليلُ العناية: كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْأُ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَلَا هِِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَلَا هِـرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (١٠).
- (2) دليلٌ بإثبات صفات الكمال لله وتنزيهه عن صفات النقص: كقوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿ وَلَا يَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿ وَلَا يَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ اللّهَ اللّهِ إِنَّ ٱللّهَ سَمِيعٌ بصِيرٌ ﴾ (٥).
- (٥) دليلُ الاعتراف: في قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (١).

لكن لما كانت النفوس الجاحدة لا تنفعها الآيات والنذر، ولا الدلائل السابقة، ذكر الله عَلَى هنا دليلًا قاطعًا يؤكِّد وحدانيَّته سبحانه واستحقاقه للعبادة، وهو دليل الفطرة.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ١٠-١١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان: من الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: آية ٢٦-٢٨.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان: من الآية ٢٥.

فقد فطر الله الإنسان على الإيمان به وتوحيده، لكنَّ الإنسانَ قد تغطِّي فطرتَه أتربةُ الأهواء والشبهات، فيشرك بالله، أو ينكر وجوده، فإذا وقع في مهلكة، وانقطعت به أسباب النجاة، وأيقن بالهلاك، انزاح عن فطرته ما كان يغطِّيها، وظهرت الفطرة التي فطره الله عليها على حقيقتها مستغيثة بالله الواحد سبحانه (۱).

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجُ كَالْظُّلَلِ دَعَوْا اللّه مُغْلِصِينَ لَهُ اللّهِينَ ﴾. إذا علا المشركين الموجُ، وغطَّاهم وأحاط بهم، وشبَّه الموج لكبره وشدَّة سواده من كثرة الماء: بما يظلُّ الإنسان من حبلٍ، أو سحابٍ، وإنما شبَّه الموج وهو واحدٌ بالظُّلل وهي جَمْعٌ، لأنَّ الموج يأتي شيئًا بعد شيءٍ، ويركب بعضُه بعضًا.

فلما صار هذا حالهم والهلاك يحيط بهم من كل جانب: ﴿ دَعَوُا ٱللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ دعوا الله وحده لا يعوّلون على غيره في خلاصهم؛ لأغّم يعلمون أنه لا يضرُّ ولا ينفع سواه، ولكن تغلب على طبائعهم العاداتُ، وتقليد الآباء، واتّباع الأهواء، وإغفال العقل عن التفكر في آيات الله، فإذا وقعوا في مثل هذه الحال اعترفوا بوحدانية الله، وأخلصوا دينهم له طلبًا للخلاص والسلامة ممَّا وقعوا فيه (٢).

- يقول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَجَّنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ ۚ وَمَا يَجۡحَدُ بِعَايَنِنَا إِلَا كُلُّ خَتَّارِكَفُورٍ ﴾. فلما نجّى الله هؤلاء مما أحافهم في البحر من الغرق والهلاك، ويسَّر وصولهم إلى البر، صاروا على قسمين:
- → قسمٌ مُقْتصر ، كف عن إعراضه وشركه، ووفى بما عاهد الله في البحر من إخلاص الدين له (٣).
- → وقسمٌ نكث وغدر وكفر بنعمت الله، وما يجحد بآيات الله مع عظمها،

<sup>(</sup>١) انظر: على طريق التفسير البياني ٢/١٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان ١٨/٩٧٥، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ١٥/٤، فتح القدير ٢١٥/٤.

<sup>(</sup>٣) وهناك أقوال أخرى في تفسير: (مُقتَصِد)، انظر: جامع البيان ٥٨٠/١٨، الكشَّاف ٢٣/٥، الجامع لأحكام القرآن ٤٩٤/١٦، تفسير القرآن العظيم ١٨/١٨، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٥٢).

ولاسيَّما بعد الاعتراف بها: ﴿إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَفُورِ ﴾. والختَّار: الغدَّار، والخَتْر: أسوأ الغدَّر، والعهد، وأقبحه (١). جاءت الصفتان بصيغة المبالغة، لشدَّة الغدر الذي وقعوا فيه حين نقضوا العهد، فإنهم بمجرَّد وصولهم إلى البَرِّ، نسوا نعمة الله عليهم إذ أنجاهم، ونسوا دعاء الله وقت اضطرارهم وإخلاصهم له، فإنَّه كان عليهم أن يفوا بعهدهم حين أدركتهم النجاة، لكنَّهم غدروا ونكثوا العهد، وكان عليهم أن يشكروا الله، ويذكروا فضله وإحسانه عليهم بالنجاة، لكنهم كفروا وجحدوا.

وهذا الانقسام إلى فئتين تكرر ذكره في السورة، فإنَّ الله وَعَلَىّ بثَّ دلائل قدرته وحكمته في الكون، وأنزل القرآن الكريم هدايةً ورحمةً، بل إنَّه وَعَلَى أظهر الدليل على وحدانيته بما لا يدع مجالاً للشكِّ في هذا الموقف المخيف الذي لا ينفَكُّ الإنسان فيه عن إظهار فقره وعبوديته لله وَ الله الله على ألَّا أنَّ فئةً من الناس غلب عليها الشقاء، وعطَّلت عقولها، وبقيت في ضلالها وجهلها(٢).

وهن جميل التناسق: أنْ جاء ختام هذه الآية في صورة مقابلة لختام الآية السابقة، فإنَّ الصبَّار الشكور يعترف بآيات الله ويؤمن بما، أمَّا الختَّار الكفور فإنَّه يجحدها ويعرض عنها. جاءت في موازنةٍ لها لفظًا ومعنى؛ ف (الختَّار) في مقابلة (الصبَّار)؛ لأنَّ الختَّار شديدُ الغدر، يكون غَدْره من قلَّة صبره، لا يصبر على العهد بل ينقضه، و(الكفور) في مقابلة (الشكور) ".

هكذا هي آيات القرآن الحكيمة، تسرد الأدلة التي تدلُّ على كمال الله المطلق، وقدرته التي لا تُحَدُّ، وعلمه الذي يحيط بكلِّ شيءٍ، وتلاحِقُ الآلهةَ المكذوبة بالخزي والعجز، والفضيحة والتهكُّم، والتسليم بأنها لا يتمسك بها عاقل، ولا يرتضي بعبادتها إلا جاهل، وتضيِّق الخِنَاق على المشركين بتبيين جَهْلِهم وسَفَه عقولهم حين يشركون مع الله غيره، مع أنَّ فطرتهم تشهد

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٢٠١/٤، جامع البيان ٢٠/٧٥، القاموس المحيط مادة "ختر".

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢ / ٤٩٤/، أنوار التنزيل ٢١٥/٤، فتح القدير ٣٢٢/٤، على طريق التفسير البياني ٤٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: مفاتيح الغيب ٢٥/٢٥.

بأنَّ الله وحده هو الخالق، وحالهم حين يحيط بهم الخطر يؤكِّد يقينَهم بوحدانية الله في الألوهية، فلله الحكمة البالغة (١).

وهنا ينتهي تفسير المقطع الخامس من السورة، والله تعالى أعلم.



(١) انظر: عقود الجمان في تفسير سورة لقمان ص(٥٥)، جنى القلب الهايم ص(١٥١).

### المبحث السادس

تفسير ايات الموضوع السادس: الدعوة إلى التقوى، وبيان اختصاص المولى بمفاتح الغيب. خاتمة السورة (وعظ وتذكير). الآيات (٣٣ – ٣٤)

خ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشَوْاْ يَوْمًا لَّا يَجْزِى وَالِدُ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوْةُ الدُّنْيَ ا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ اللَّهُ عَلْ رَبِّ إِنَّ اللَّهُ عِندَهُ. عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَاذَا تَكُسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بَأَيْ اللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴾.

في هذا المقطع الأخير للسورة الكريمة، يختم الله جل وعلا الآيات بدعوة الناس جميعًا، مؤمنهم وكافرهم، برَّهم وفاجرهم إلى تقواه سبحانه، والاستعداد لليوم الذي لا مفرَّ منه، يوم لا يغنى والدُّ عن ولده شيئًا، وحذَّرهم من الاغترار بالدنيا.

ثُمَّ عطف ببيان علم الله الشامل، واختصاصه بأمور تُعَدُّ هي جوامع الغيب كلِّه:

فعنده علم الساعة، وإنزال الغيث، وعلم ما في الأرحام، ويعلم ما تكسبه كلُّ نفس في غَدِها، ويعلم بأيِّ أرضٍ تُقْبَض روحها. هو المختصُّ بعلم ذلك أجمع، وهو العليم الخبير سبحانه.

• يقول البقاعي هي: ((ولما ظهرت - بما ذكر في هذه السورة - دقائق الحكمة، وانتشرت في الخافقين ألوية العظمة ونفوذ الكلمة، وأعربت ألسن القدرة عن دلائل الوحدانية، فلم تدع شيئاً من العجمة، فظهر كالشمس أنّه لا بدّ من الصيرورة إلى يوم الفصل وختم بالمكذب، أمر سبحانه عباده عامة عاصيهم ومطيعهم بالإقبال عليه، وخوّفهم ما هم صائرون إليه))(۱).

<sup>(</sup>١) نظم الدرر ١٥/٢١٠.

فجاءت هذه الخاتمة على سبيل الموعظة والتذكير بعد كلِّ ما تقدَّم من آياتٍ وحِكمٍ، وبراهين وحجج.

فموقع هذه الآية: موقع مقصد الخطبة بعد مقدّماتها؛ إذ كانت المقدّمات الماضيات قد هيّأت النفوس إلى قبول الهداية، والتأثر بالموعظة الحسنة، وقد ألمحت إلى تقوى الله عَجَلَّ في مضامينها، ثم جاء الختام هنا بالدعوة إلى تقوى الله صراحة والتحذير من الجزاء في اليوم الآخر(۱).

تضمّنت الخاتمة هتافًا قويًّا للناس، داعيًا إلى الله وتقواه، وإلى الإقبال على كلام الله الحكيم، والنَّهَل من علومه، وحكمه النفيسة، والإيمان بما ورد فيه من وعودٍ صادقة، والاتعاظ بمواعظه الجليلة، فكلام الله تعالى صدر عن علمٍ قطعيٍّ، وحقائقَ ثابتةٍ، فهو منزَّلُ من الله تعالى الذي يعلم كلَّ شيءٍ (٢).

خ يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَا يَجْزِي وَالِدُ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَاذٍ عَن وَالِدِهِ مَنْ يَتَا إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزَنَّكُمُ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْ اَ وَلَا يَغُرَّزَكُمُ بِاللّهِ مَوْلُودُ هُوَ جَاذٍ عَن وَالِدِهِ مَنْ يَتَا إِنَّ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزَنَّكُمُ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْ اَولَا يَغُرَّزَكُمُ بِاللّهِ اللّهُ عَن وَالِدِهِ مَنْ يَتَا إِنَ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّزُنَّكُمُ الْحَيَوَةُ ٱلدُّنْ اللّهُ عَن وَالِدِهِ مَنْ اللّهِ عَنْ وَالدِهِ مِنْ اللّهِ عَنْ وَاللّهِ مِنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهِ مِنْ اللّهِ عَنْ وَالدِهِ مِنْ اللّهِ عَنْ وَالدِهِ مِنْ اللّهِ عَنْ وَاللّهُ مَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَاللّهِ مِنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا لَهُ عَلْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالِمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَلْمَ عَنْ وَلَا لِللّهِ عَلْمَ عَنْ اللّهُ عَنْ مُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا عَالِمُ اللّهُ عَلْمَ عَلَا عَلَا عَالِمُ عَالِمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَالِمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَالِمُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَالْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاللّهُ عَلَا عَلَ

في اتصال هذه الآية بما قبلها وجه مناسبة بديع، فهو سبحانه "لما ذكر هول البحر وخطره الذي يعرِّي النفوس من غرور القوة والعلم والقدرة، ويسقط عنها هذه الحواجز الباطلة، ويقفها وجهًا لوجهٍ أمام منطق الفطرة، بمناسبة هذا الهول يذكرهم بالهول الأكبر الذي يبدو هول البحر في ظلّه صغيرًا هزيلاً، هول اليوم الذي يقطع أواصر الرحم والنسب، ويشغل الوالد عن الولد، ويحول بين المولود والوالد، وتقف كلُّ نفس فيه وحيدةً فريدةً، مجرَّدةً من كلِّ عونٍ ومن كلِّ وشيجةٍ "(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير ٢١/١٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الحديث ٢٦٣/٤، جني القلب الهايم ص(٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣٣.

<sup>(</sup>٤) مقتبس من كتاب: في ظلال القرآن ٥/٢٧٩٠.

يدعو الله على الناس كلهم إلى تقواه، "والتقوى تبتدئ من الاعتراف بوجود الخالق وحدانيته، وتصديق الرسول في وتنتهي إلى اجتناب المنهيات وامتثال المأمورات في الظاهر والباطن في سائر الأحوال"(١).

ويخوِّف العباد مِنْ أَنْ يحلَّ عليهم سخطه جلَّ وعلا، في يومٍ لا يغني والدُّ عن ولده، ولا مولودٌ هو مُغْنٍ عن والده شيئًا، ولا ينفع أحدهما الآخر بوجه من الوجوه، لاشتغال كلِّ واحدٍ بنفسه، قد أتمَّ كلُّ عبدٍ عمله، وتحقَّق عليه جزاؤه، فالأمر يصير هنالك بيد من لا يُغالَب، ولا تنفع عنده الشفاعة والوسائل، إلا وسيلة من صالح الأعمال التي أسلفها في الدنيا (١).

وفي الحديث القدسي عنْ أبي ذَرِّ، عن النبيِّ عَلَيْ، فيما رَوَى عن الله تبارك وتعالى أنَّه قال: «يا عبادي إنَّما هي أعمالُكم أُحْصِيها لكم، ثمَّ أُوفِيكم إيَّاها، فمنْ وجد خيرًا، فليحمد الله ومن وجد غير ذلك، فلا يلومَنَّ إلَّا نفسه»(٣).

إنَّ علاقة الأبوَّة والبنوَّة هي من أعمق العلاقات البشريَّة كافَّة، فجاء ذكر الوالد والولد هنا؛ لأخَّما أشدُّ محبَّةً وحميَّةً من غيرهما، فيعلم أن غيرهما أولى بهذا النفي، كما أنَّ هذا الانتقاء بذكر الوالد والولد في وصف هول يوم الحساب جاء متناسقًا مع قصة لقمان الطَّيِّلِيِّ وهو يعظ ابنه من ناحية، وتوصية الإنسان بوالديه من ناحيةٍ أخرى(٤).

أَنْ تَعْ اللّهِ عَلَّ فَلَا تَعْ أَنَّهِ حَقٌّ فَلَا تَعْ أَنَّهِ حَقٌّ فَلَا تَعْ أَنْ اللّهِ عَلَّ أَلْكَ اللّهِ عَقٌّ فَلَا تَعْ أَنْ اللّهِ عَلَّ أَلْكَ اللّهِ عَقٌّ فَلَا تَعْ أَنَا عَلَا يَعْ أَنْ اللّهِ عَلَّ اللّهِ عَلَّا اللّهِ عَلَّ أَلْكُ مَا اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَ

أكَّد البعث والحساب والجزاء، وذلك أنَّ الله قد وعد عباده، ولا خلْفَ لوعده، سواءٌ آمن

<sup>(</sup>١) مقتبس من: التحرير والتنوير ١٩٣/٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان ٥٨٢/١٨، فتح القدير ٣٢٢/٤، تيسير الكريم المنَّان ص(٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٤/٤ ١٩٩٤، برقم ٢٥٧٧، كتاب البر والصِّلة والآداب، باب تحريم الظلم.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير ٢١/٩٣/، دراسات قرآنية ص(٢١٢).

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان: من الآية ٣٣.

العباد بذلك أو كذَّبوا، ولا مفرَّ من مواجهة هذا الهول العصيب، ولا مفرَّ من الحساب الدقيق والجزاء العادل.

﴿ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ ﴾ أيْ: فلا تخدعنَّكم زينةُ الحياة الدنيا ولذَّاتها، وما فيها من متاعٍ ولهُوٍ ومشغلةٍ، فتميلوا إليها، وتَدَعُوا الاستعداد لما فيه خلاصُكم من عقاب الله ذلك اليوم، فالحياة الدنيا ما هي إلَّا مهلةٌ محدودةٌ للابتلاء والاختبار يعقبها الجزاء والخلود الأبدي.

﴿ وَلا يَغُرَنَّ عُمُ بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴾ ولا يخدعنّكم بالله خادعٌ، والغرور: هو ما غرّ الإنسان من شيءٍ كائنًا ما كان، شيطانًا كان أو إنسانًا، أو مالاً أو سلطانًا، وهو بهذا نوعٌ من الضلال الذي حذّرت منه آيات السورة الكريمة، والعاقل الحكيم هو من علم حقيقة الدنيا، وعمل لآخرته. ومن رحمة الله بعباده، وحكمته في آياته، أنْ لَفَت النظر إلى يوم القيامة، وهذا مما يقوّي العبد، ويسهّل عليه تقوى الله، ويسلّي قلبه عمًّا يفوته من متاع الدنيا بما يرجوه من نعيم الآخرة (۱).

إِنَّ حَوَّ هذه الآية الكريمة، هو ذاته حوُّ الموعظة التي وَعَظ بها لقمانُ ابنَه، ومضمونها في الأمر بتقوى الله، ولفت النظر إلى ما في اليوم الآخر من جزاءٍ وحسابٍ متَّفِقٍ مع ما جاءت به الحكمة المنزَّلة، والحكمة المأثورة عن لقمان العَلَيُّلِ (٢)، فكأنَّ هذه الخاتمة خلاصة بُحُمِل مضمونَ الحكمة التي ذُكرت في السورة، فتقوى الله جلَّ وعلا، وتذكُّر اليوم الآخر، هما العاصمان بإذن الله من كلِّ ضلالٍ وانحرافٍ حذَّرتْ منه الآيات.

وفي ظلِّ المشهد المرهوب الذي صوَّرته الآية، يأتي ختام السورة قويًّا عميقًا يصوِّر علم الله الشامل، وقصورَ الإنسان المحجوب عن الغيوب، ويقرِّر القضية التي عالجتها السورة بكل أجزائها (٣).

\_

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان ٥٨٢/١٨، الجامع لأحكام القرآن ٤٩٥/١٦، تيسير الكريم الرحمن ص(٦٥٢)، في ظلال القرآن ٢٧٩٨/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: دراسات قرآنية ص(٢١٢)، الموسوعة القرآنية، خصائص السور ٣٥/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: في ظلال القرآن ٥/٨٧٨.

خ يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدرِي نَفْشُ مِّاذَا تَكْ سِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوثُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرً ﴾ (١).

بعد ذِكْر دلائل التوحيد من أول السورة إلى آخرها، والدعوة إلى تقوى الله عَلَى والحذر مما سيقع في اليوم الآخر، ختم الله عَلَى آيات السورة ببيان ما استأثر سبحانه بعلمه، وهي مفاتح الغيب الخمسة؛ لأنّه بعد هذا الإنذار، كأنّ قائلًا يقول: فمتى يكون هذا اليوم؟

فأجيب: بأنَّ العلم بهذه الأمور لا يحصل لغير الله، ولكن يوم المعاد كائنٌ لا بدَّ منه، وإن لم يعلم الناس وقته، والله قادرُ عليه.

ففي هذه الآية تقريرٌ لهذه الحقيقة، وتأكيدٌ لوقوعها كما وعد الله؛ وذلك أنَّ أكثر ما أضلَّ الضَّالين، هو إنكارهم ليوم القيامة، أو تشكُّكهم في وقوعه؛ لأنَّه أمرٌ بعيدٌ عن متناول الحسِّ والإدراك، بعيدٌ عن التصور، إذا قيس بمقاييس المادة، فجاءت هذه الآية؛ لتؤكِّد هذه الحقيقة، ولتبيِّن للناس أنَّ هناك أمورًا حاضرةً يعمل فيها الإنسان، ثم هي مع هذا محجوبةٌ عنه، إنْ عرف مبتداها لم يعرف منتهاها، وإنْ أمسك بأولها أفلت منه آخرها.

ومن ذلك اتجاه مسيرة الإنسان في الحياة، وما يُقرَّر له من رزقٍ فيها، إنَّ أحدًا لا يستطيع أن يخطَّ المصير الذي هو صائرٌ إليه، ولا يدرى ماذا ستطلع به الأيام عليه من حيرٍ أو شرِّ، فإذا كان ذلك كذلك، فلِمَ يُجادلُ الإنسان في أمر الآخرة؟ ولِمَ يشكُ في وقوعها إذا كان علمه قاصرًا محدودًا، لا يستطيع أن يكشف به ما يلقاه في غده؟ (٢).

والمراد بمفاتح الغيب: الأمور الغيبية التي لا يعلمها إلَّا الله عَلَى، شُبِّهتْ تلك المغيَّبات بخزائنَ مغلقةٍ، لها مفاتيحُ بيد علَّام الغيوب وحْدَه، لا يطَّلع عليها غيره (٣).

فهذه الأمور الخمسة، ممَّا استأثر الله بعلمها، وفي حديث سؤال جبريل النبيَّ على ما يبيِّن

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب ١٦٥/٢٥، التفسير القرآني للقرآن ٩٤/١١، التفسير المنير للزحيلي ١٧٧/٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: قبس من نور القرآن الكريم ص(٨٢).

ذلك: حين قال: يا رسول الله متى الساعة؟ فقال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل، وسأحبرك عن أشراطها: إذا ولدت الأَمَةُ ربَّهَا، وإذا تطاول رعاة الإبل البُهْمُ في البنيان، في خمس لا يعلمهن إلا الله، ثم تلا النبي على: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾»(١).

#### وأول هذه الأمور الخمسة :

- (١) علم الساعة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (١) فهو سبحانه يعلم وقتها الذي تقوم فيه، لا يعلم ذلك أحدٌ غيره، كما قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ وَمُرَّسَهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّهَا لِوَقَنِهَا إِلَّا هُوَ ثَقُلَتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُو إِلَّا بَغَنَةً ﴾ (١). وفي إخفاء وقت الساعة، حكمة إلهيَّة، ورحمة ربانيَّة؛ حتى يبقى الإنسان في حرص دائم على فعل الخير، واحتناب الشر، وحتى لا يقنط ويتوقف عن العمل، ويعطّل المصالح الدنيوية لو علم بموعدها.
- (۱) إنزال الغيث، قال سبحانه: ﴿ وَيُنزِّكُ الْغَيْثَ ﴾ هو سبحانه المنفرد بإنزاله، وقت نزوله.
- (٣) العلم بما في الأرحام، قال رَحَام، قال رَحَامِ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ فَهُو الذي أَنشأ ما فيها، وعَلِم ما هو، هل هو ذكر أم أنثى؟ فيقضي الله ما يشاء.
- (٤) العلم بكسب العبج غداً، قال تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِى نَفْشٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ﴾ من كَسْبِ دينها ودنياها.
  - (٥) العلم بمكافي موت النفس؛ قال تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِى نَفَسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾. بل الله تعالى، هو المختص بعلم ذلك جميعه (٤).

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه ص(١٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف من الآية: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن ص (٢٥٣).

وفد بفول فائل: إنَّ كثيرًا من الناس قد يعرف شيئًا من هذه الأمور بالتجربة:

فهنالك من أهل الزراعة، وأهل علم الأرصاد، من يعرفون الأنواء الممطرة ومواعيدها. وهناك من الأطباء من يعرف بالعلم وطول التجربة إنْ كان الحمل ذكرًا أو أنثى. وهناك من الناس من يرتّب لنفسه جدولًا بما يعمله غدًا؟!.

لَلْنَ هَذَا كُلُّهُ لا بِنفُض شَبِئًا مِن الآبِهُ اللّهِمهُ؛ لأنَّ جميع ما ذُكر من التحارب ليس علمًا يقينيًّا. فقد تختلف التحربة، وتنكسر العادة، ويبقى العلم اليقيني لله وحده، والتنبؤات الجويَّة إنما هي استنتاجاتُ مظنونةٌ من بعض المظاهر الكونية، ومعرفة الأطباء لجنس الجنين لا يقدح في مدلول الآية؛ لأنَّ الطبيب حين يعرف جنس الجنين هو لم يعلم ما في الرحم؛ لأنَّه عرف شيئًا واحدًا، وغابتُ عنه أشياء أحرى: ما طبيعة هذا الجنين، وما استعداداته الفطرية، وما شكله، وما لونه، وما مزاحه، وما عقليته، وإلى أيِّ شيءٍ هو ميسَّر، وهل هو شقيُّ أم سعيدٌ؟ وهذا يعني أنَّ مجرَّد معرفة جنس الجنين ولو معرفة يقينية هو شيءٌ غير الإحاطة التامَّة بمعرفة ما تحمل كلُّ أنثى من البشر والدواب والطيور على امتداد الزمان والمكان والتي يختصُّ الله وحده بالعلم بما (۱).

وَلَمَّا خصَّص هذه الأشياء، عمَّم عِلْمَه بجميع الأشياء، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ محيطٌ بالظواهر والبواطن، والخفايا والخبايا. ومن حكمته التامَّة أنْ أخفى علم هذه الخمسة عن العباد؛ لأنَّ في ذلك من المصالح ما لا يخفى على من تدبر ذلك.

- اَنَ السورة افتتحت بالحديث عن آيات الكتاب الحكيم: ﴿الْمَ ﴿الْمَ وَالْكَ ءَايَثُ الْكَابِ الْحَكِيمِ: ﴿الْمَ الْكَابِ الْحَكِيمِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكِ مَا الْحَكِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- ♦ وفي ثناياها جاء تأكيدٌ على أنَّ كلمات الله لا تنفد: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤٩٧/١٦، نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم ص(٣١٦)، من لطائف التفسير ١١٤/٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ١-٢.

أَقَلَامٌ وَٱلْبَحْرِيمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ﴿(١).

◄ وكانت خاتمتها دليلٌ وبرهانٌ على علم الله المطلق، وحكمته وقدرته: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عِندَهُ,
 عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مِا الله عَلِيمُ عَلَيْ الله عَلِيمُ عَبِيمُ الله عَلِيمُ الله عَلِيمُ خَبِيمُ الله عَلِيمُ الله عَلِيمُ الله عَلِيمُ الله عَلِيمُ الله عَلَيمُ الله عَلَيمُ عَلَيمُ الله عَلَيمُ الله عَلَيمُ الله عَلَيمُ الله عَلَيمُ الله المعلق، وحكمته وقدرته: ﴿ إِنَّ ٱللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مُنْ اللهُ عَلَي اللهُ الله المعلق، وحكمته وقدرته: ﴿ إِنَّ ٱلللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

فالقرآن حكيمٌ، لأنَّه من عند الحكيم سبحانه، الذي أحاط بكلِّ شيءٍ حكمةً وعلمًا.

وبهذا تمَّ بيان التناسق الموضوعي في سورة لقمان. والحمد لله أولًا وآخرًا. والله تعالى أعلم وأحكم.



<sup>(</sup>١) سورة لقمان: من الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٣٤.





# 3:4





#### نتائج وتوصيات

الحمد لله أولًا وآخرًا، الحمد لله على ما وفَق ويسَّر، الحمد لله على ما أعانَ وتمَّم. والصلاة والسلام على نبيِّنا محمد الأكرم، وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

ففي ختام هذه الرسالة أسطِّر ما وصلتُ إليه إجْمالًا من نتائج، وما أَفْتَرْحُه من توصيات.

#### النتائج:

- (١) أنَّ الكلام في التناسق الموضوعي ليس بِدْعًا من القول، فمصطلح التناسق الموضوعي وإنْ عُدَّ جديدًا في بابه من جهة الإطلاق والتعريف، إلا أنَّه معروفٌ من جهة المضمون والتطبيق، فقد كان للعلماء السابقين اهتمامٌ مبكِّرٌ بالنَّسَق القرآني، ودراسة أسرار النظم القرآني تحت مسمَّى إعجاز النَّظم، أو مناسبات الآيات.
- (١) هناك نوعٌ من الالتقاء والترابط بين: الوحدة الموضوعية للسورة، والتناسق الموضوعي فيها، والمناسبات بين آياتها.
  - (٣) ليس لسورة لقمان اسم غير هذا الاسم، وقد ثبت وروده في بعض الآثار.
- (٤) تشترك سورة لقمان مع السور المثاني في المزية والفضل، ولم يثبت حديثُ صحيحٌ في فضلها على وجه الخصوص، سوى ما ثبت أنَّ النبيَّ عَلَيْ قرأها في صلاة الظهر.
  - (٥) وقع اختلافٌ في عدد آياتها ما بين: ثلاثٍ وثلاثين آيةً، وأربع وثلاثين آيةً.
- (1) لم أتمكّن من الجزم يقينيًا بزمن نزول سورة لقمان على وجه التحديد، غاية ما يمكن قوله إنما نزلت في العهد المكي، بعد نزول عدد كبير من السور القرآنية.
  - (٧) الراجح أنَّ سورة لقمان مكيَّةٌ بأكملها.
- (٨) أنَّ علم المناسبات قائمٌ على أساس أنَّ ترتيب سور القرآن وآياته توقيفيُّ، وهذا الرأي هو الراجح، وعليه أكثر أهل العلم في ترتيب سور القرآن. أمَّا ترتيب الآيات فإنَّهم متَّفقون على توقيف ترتيبها.

- (9) ظهر طَرَفٌ من الإعجاز القرآني في ترتيب سوره، من خلال بيان الترابط الوثيق بين سورة لقمان مع السورة التي قبلها (الروم)، والسورة التي بعدها (السجدة).
- (١٠) اختصَّت السورة بذكر لقمان الحكيم عليه السلام، وببعض التعبيرات والألفاظ القرآنية التي لم ترد في غيرها، وببيان مفاتيح الغيب.
- ( 1 1 ) أنَّ ما ورد في أسباب نزول سورة لقمان لا يخرج عن حالين: إمَّا أن يكون ضعيفًا، وإمَّا أن يكون ضعيفًا،
  - (۱۲) تدور سورة لقمان حول مقصدين رئيسين، هما: الحكمة والشكر.
- (١٣) اتَّضِح التناسب بين اسم السورة وموضوعاتها من خلال بيان الترابط بين شخصية لقمان ووصاياه عليه السلام مع موضوعات السورة.
- ( 12 ) ظهرتْ مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها، ومناسبتها لخاتمتها من خلال أوجهٍ معيَّنة جاء ذكرها في البحث بالتفصيل.
- ستة مقاطع، كلُّ مقطع يحمل عنوانَ موضوع تحدَّثتْ عنه الآيات. وجاءت هذه الموضوعات متناسقةً فيما بينها، ومتناسقةً مع مقاصد السورة، ليس بينها أيُّ تنافرِ البتَّة.
- (11) الوقوف على جملة من الفوائد العلمية والبلاغية والتربوية والدعوية التي تخدم التناسق الموضوعي للسورة.
- (١٧) أنَّ تفسير السورة في ضوء تناسقها الموضوعي يفتح للقارئ آفاقًا للتدبُّر في الآيات، ويعينه على استخراج الهدايات القرآنية.
- مثال: آيات وصايا لقمان، الناظر لكلِّ آيةٍ منها يجدها تحمل أدبًا جليلاً، وتوجيهًا ربانيًا رفيعًا، وتعطي معنى معيَّنًا حين تُفسَّر تحليليًا. ثمَّ لو توسَّع النظر إلى آيات الوصية بأكملها وتسلسلها يظهر له أنَّا تبدأ بالأهمِّ فالمهمِّ. ثمَّ لو عمَّق النظر في تناسق الآيات مع ما قبلها وما بعدها، وتناسقها مع اسم السورة ومقاصدها فستظهر له معانٍ جديدة، وهكذا. وكلُّ هذه المعاني مُرادةٌ، فإنَّ القرآن الكريم لا تنقضي عجائبه، ولا تفنى معانيه، تعالى قائله وتقدَّس.

#### التوصيات:

رُولاً: آمل العناية والاهتمام بهذا المشروع المبارك (مشروع التناسق الموضوعي) في قسم الكتاب والسنة، ومحاولة جمعه في عملِ موسوعيٍّ، وإخراجه للناس حتى يتم الانتفاع به.

ثانيًا: أوصي بأنَّ يتوسَّع هذا المشروع بحيث يكون عملًا موسوعيًّا ضحمًا، ليشمل على جَمْع كلِّ ألوان وأطياف التفسير المختلفة لكلِّ سورةٍ على حِدَةٍ (التفسير بالمأثور، وبالرأي المحمود، والأدبي، والتربوي، والموضوعي، والتناسقي، وغير ذلك).

**ثَالْثَا**: باعتبار أنَّ الكتابة في أصل فكرة "التناسق الموضوعي" ما زالت حديثةً وقليلةً، فإنِّ أوصي بالاستفادة من الدراسات السابقة التي تختصُّ بالمناسبات القرآنية والوحدة الموضوعية، وإلى زيادة المؤلفات فيه من الناحية النظرية على وجه الخصوص<sup>(۱)</sup>.

ر (بعًا: دراسة السورة بهذه الطريقة تفتح للقارئ والمتدبِّر آفاقًا من التأملات القرآنية، لذلك فإني أوصى قارئ القرآن أنْ ينظر إلى جانب الإعجاز في تناسق موضوعاته.

وأوصي الجامعات متمثلةً في الأقسام القرآنية، والمؤتمرات القرآنية، ومعلّمي القرآن بلَفْتِ النظر إلى هذا النوع من الدراسات.

**خاسيًا**: أوصي جميع المربين والدعاة والمسلمين عمومًا بأن يجعلوا سورة لقمان نبراسًا ومرجعًا لهم في الدعوة إلى الله، وفي تربية النفس والآخرين على مستوى الفرد والجماعة.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) يمكن الاسترشاد بدراسة الأستاذ الدكتور محمد بازمول: "التناسق الموضوعي في السورة القرآنية".

وَلُخِيرً ! أسأل الله أن يبارك فيما كتبت، وأن يجعله حجةً لي لا عليَّ، وأن يعفو عمَّا جانبت الصواب فيه، وأنْ يبصِّرني بإصلاحه.

اللهم اجعلني أعظم شُلرك، وأكثِر ذكْرك، وأنَّبع كنابَك، وأَحفَظ وصبَّنك. وأَخفَظ وصبَّنك. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# الفهــارس

وتشتمل على:

١ - فهرس الآيات القرآنية.

٢ - فهرس الأحاديث النبوية.

٣- فهرس الآثار.

٤ - فهرس الأعلام المترجم لهم.

٥ - فهرس الألفاظ المشروحة.

٦- قائمة المصادر والمراجع.

٧- فهرس الموضوعات.

## فهرس الآبائ الفرآنبن

| الصفحة                         | رقمها | الإيـــة                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة <sub>(۱)</sub> : الفاتحة  |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٧٦                            | ١     |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سورة (۲) : البقرة              |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۰، ٤<br>۱۷۷                   | ۲،۱   | ﴿ الْمَ آنُ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَقِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۱                             | 97    | ﴿قُلْ مَن كَاتَ عَدُوًّا لِّحِبْرِيلَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۱                             | 1.7   | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَّوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                              |
| ٨٩                             | 110   | ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾                                                                                                                                                                                                                   |
| سورة (٣) : آل عمران            |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤                              | 1.7   | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ ﴾                                                                                                                                                         |
| سورة (٤) : النساء              |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤                              | ١     | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ۖ وَنِسَآءً<br>وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ |
| 777                            | ٣٦    | ﴿وَاعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ يِهِ، شَيْئًا وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِخْسَنَنًا ﴾                                                                                                                                                                                       |
| (97 (YY<br>99                  | ٨٢    | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَـٰفَا كَثِيرًا ﴾                                                                                                                                                      |
| سورة (٦) : الأنعام             |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٧٦                            | ١     | ﴿ٱلْحَــَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ ﴾                                                                                                                                                                           |
| ١٤١                            | ٨٢    | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                           |
| 71                             | ١٣٣   | ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةً إِن يَشَأَ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِنْ بِعَدِكُم مَّا يَشَاءُ ﴾                                                                                                                                                                |
| سورة (٧ <sub>)</sub> : الأعراف |       |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7 7 1                          | ١٨٧   | ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنِهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَا إِلَّا هُو ثَقُلُتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ                                                                                                                  |
|                                |       | وَٱلْأَرْضِۚ لَا تَأْتِيكُمُ لِلَّا بَغْنَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                             |

| الهفحة                           | رقمها | الإَيـــة                                                                                                                                   |
|----------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة (۱۱) : هود                  |       |                                                                                                                                             |
| 99                               | ١     | ﴿الْرَّكِنَابُ ٱلْحُكِمَتَ ءَايَنْكُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾                                                         |
|                                  |       | سورة (۱۶) : إبراهيم                                                                                                                         |
| ٤                                | ,     | ﴿ الْرَّ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِلُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى                         |
|                                  | '     | صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾                                                                                                              |
|                                  |       | سورة (١٥) : الحجر                                                                                                                           |
| ٨٩                               | ٩     | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ﴾                                                                          |
| ٤٢                               | ۸٧    | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴾                                                                |
|                                  |       | سورة (١٦) : النحل                                                                                                                           |
| 107                              | ٩     | ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ ﴾                                                                                     |
| 771                              | ٧٧    | ﴿ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾                                                                    |
|                                  |       | سورة (١٧) : الإسراء                                                                                                                         |
| 108 (84                          | q     | ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا |
| 1 - 0 00 1                       | ,     | کِیرًا ﴾                                                                                                                                    |
| ۱٤٧، ٨٢                          | ٨٥    | ﴿ وَيَشْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۚ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَايِـلًا ﴾                       |
| ٨٩                               | ١.٧   | ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَاهُ لِنَقَرَأَهُۥ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ ﴾                                                                     |
|                                  |       | سورة (۱۸) : الكهف                                                                                                                           |
| ١٤٧                              | ١٠٩   | ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِمُتِ رَبِّي لَنَفِد ٱلْبَحْرُ ﴾                                                                  |
|                                  |       | سورة (۲۰) : طه                                                                                                                              |
| ٣٢                               | ١.    | ﴿لَعَلِيٓ ءَالِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدًى ﴾                                                                    |
| سورة (٢١ <sub>)</sub> : الأنبياء |       |                                                                                                                                             |
| 70                               | ٤٧    | ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾                                                                                   |
| 710                              | ١.٧   | ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾                                                                                        |
| سورة (۲۷) : النمل                |       |                                                                                                                                             |
| ٣٢                               | ٦     | ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى ٱلْقُرْءَاكِ مِن لَّذُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾                                                                          |

| الهفحة  | رقمها | الإيـــة                                                                                                                                          |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٢      | ٧     | ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ ۚ إِنِّي ءَانَسَتُ نَارًا سَتَاتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ أَقْ ءَاتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَسِ لَعَلَّكُوْ تَصْطَلُونَ ﴾ |
| ٣٣      | ٨     | ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴾                               |
|         |       | سورة (۲۸) : القصص                                                                                                                                 |
| 47      | ۲٩    | ﴿لَعَلِيٓءَاتِيكُمْ مِنْهَكَا بِحَبَرٍ أَوْ جَكْذُوَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾                                                   |
|         |       | سورة <sub>(</sub> ۲۹ <sub>)</sub> : العنكبوت                                                                                                      |
| 1 £ £   | ٨     | ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا ۗ ﴾                                                                                               |
|         |       | سورة (۳۰) : الروم                                                                                                                                 |
| 99      | ١     | ﴿ الَّمْ ﴾                                                                                                                                        |
| 99      | ٢     | ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾                                                                                                                             |
| 99      | ٣     | ﴿ فِيَ أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴾                                                                            |
| 99      | ٤     | ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ۖ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْدُ ۚ وَيَوْمَبِ ذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ                                         |
| 99      | ٥     | ﴿ بِنَصْرِ ٱللَّهِ ۚ يَنصُرُ مَن يَشَآ ا ۗ وَهُوَ ٱلْعَازِيرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾                                                                        |
| 1.7     | ٧     | ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُرْغَنِفُلُونَ ﴾                                                      |
|         |       | ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً              |
| 115     | ٩     | وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَكْثَرُ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَاك ٱللَّهُ                        |
|         |       | لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾                                                                                       |
| 117     | ١.    | ﴿ ثُمَّ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَنَوُا ٱلسُّوَاٰ يَنَ أَن كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِهُ وَكَ ﴾                |
| 11861.9 | 11    | ﴿ ٱللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾                                                                       |
| ١٠٨     | 10    | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّكِلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَكَةٍ يُحْبَرُونَ ﴾                                                   |
| ١١٤     | 19    | ﴿ يُخُرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴾             |
| ١١٤     | ۲.    | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ * أَنْ خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ﴾                                                       |
|         |       | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِۦٓ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَنجًا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَةً                         |
| 115     | 71    | وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَٰتٍ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ ﴾                                                                                   |
| ١١٤     | 77    | ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيْهِۦ خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلَفُ ٱلْسِنَنِكُمْ وَٱلْوَرْكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـٰتٍ                         |

| الهفحة   | رقمها | الإيـــة                                                                                                                                       |
|----------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |       | لْعَالِمِينَ ﴾                                                                                                                                 |
| 112      | 44    | ﴿ وَمِنْ ءَايَنذِهِ ، مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ قُرُكُم مِّن فَضْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكتِ لِّقَوْمِهِ              |
| 112      |       | يسمعون ﴾                                                                                                                                       |
| 112      | 7     | ﴿ وَمِنْ ءَايْكِهِ مِيْكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْيِ ، بِهِ ٱلْأَرْض                             |
|          |       | بَعْدَ مَوْتِهَآ إِنَ فِي ذَٰلِكَ لَايُتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾                                                                               |
| 11. (1.9 | ۲٧    | ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا ٱلْخَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهٌِ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ                   |
|          | , ,   | وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾                                                                                                   |
| ١١٣      | ٣٢    | ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾                                              |
| 117 (111 | 44    | ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَآ أَذَا قَهُم مِّنهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مِرَيِّهِمْ |
|          |       | يُشْرِكُونَ ﴾                                                                                                                                  |
| 117      | ٤٤    | ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُۥ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِأَنفُسِمٍ مَ يَمْهَدُونَ ﴾                                                        |
| 117      | ٤٥    | ﴿لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِن فَضَّلِدِ ۚ إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ ٱلْكَنفِرِينَ                                   |
| 117      | ٥٢    | ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴾                                             |
| 117      | ٥٣    | ﴿ وَمَا أَنتَ بِهَادِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَالَئِهِمُ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِكَايَنْنِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴾                          |
| ١١٤      | 0 £   | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا                        |
|          |       | وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَآأً ۗ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾                                                                               |
| 1.8.1.8  | 00    | ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقُسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبَثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴾                             |
| 1.8.1.8  | ०२    | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدُ لِبَثْتُمُ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ      |
|          |       | وَلَكِكَنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                      |
| 1.8.1.8  | ٥٧    | ﴿ فَيَوْمَ إِذِ لَّا يَنفَعُ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴾                                                   |
| ۱۰۳      | 0人    | ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبُّنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍّ وَلَيِن جِئْمَهُم بِاَيَةٍ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ                    |
| 1.7.1.0  |       | كَفَرُوٓاْ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ﴾                                                                                                   |
| 1.0.1.8  | 09    | ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                                         |
| 1.7.1.8  | ٦٠    | ﴿ فَأُصْبِرْ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾                                                     |

| الصفحة            | رقمها | الآيـــة |
|-------------------|-------|----------|
| سورة (٣١) : لقمان |       |          |

- ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤَنُّونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٤) ٢٦، ٩٩، ١٠٢، ١٠٤، ١٠٦، ١٠٢، ١٠٦، ١٠٢، ١٠٢، ١٠٢.

- ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنُنَا وَلَىٰ مُسْتَكِّىرِا كَأَن لَوْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِىٓ أُذُنَيْهِ وَقُلَّ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴾(٧) ، ٦٦، ٢١، ، ١٠٥، ، ١٠٥، ، ١٠٨، ٢١٥. . ٢٣٩.
- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِاحَتِ لَهُمُّ جَنَّتُ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (٨) ١١٦، ١٥٥، ١٧٢، ١٧٨، ٢١٠، ٢١٢، ٢١٢، ٢١٢، ٢١٢، ٢١٠.
- ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقَاً وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾(٩) ١١٦، ١٥٩، ١٧٢، ١٨٩، ١٨٩، ٢١٠، ٢١٩، ٢٦٠، ٢٢٢.
- ﴿ هَلْذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِۦ ۚ بَلِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي ضَلَللٍ مُّبِينٍ ﴾(**١١**، ٦٧، ١١٦، ١٢٠، ١٢٠، ١٢٠. ٢٣١، ٢٦٠، ٢٦٩.

#### الإيــــة الصفحة

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرُ لِللَّهِ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ ۖ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيكٌ ﴾ (١٢) . ٢٥٧، ٢٥٩.

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِأَبْنِهِ ۚ وَهُوَ يَعِظُهُ يَبُنَىَ لَا تُشْرِكَ بِأَلَّهِ ۚ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾(١٤١، ٤٥، ٤٠، ١٤١، ٢٢٥، ٢٢٠.

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ. وَهُنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ (14) ٢٤٢، ١٥٨، ١٧١، ١٩٥، ٢٢٦، ٢٣١.

﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۚ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۗ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىّٰ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّ

﴿ يَنْبُنَى ٓ إِنَّهَآ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾(17) ١٥٨، ١٧٠، ١٨١، ١٩٥، ٢٢٦، ٢٣٥، ٢٤١، ٢٥٧.

﴿ يَنْدُنَىٰ أَقِيرِ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَآ أَصَابِكَ ۖ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ (١٧، ١٥٨، ١٩٥، ١٠٦، ١٥٨،

﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغْنَالِ فَخُورِ ﴾(١٨ ، ١٢٨، ١٥٨، ١٧١،)

﴿ أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ اللَّهَ سَخَرَلَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمُّ نِعَمَهُ ظُلِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ ٱللَّهِ إِ يُغَيِّرِ عِلْمِ وَلَا هُدُّى وَلِاكِنَابِ ثَمْنِيرٍ ﴾ (٢٠، ١١٤، ١١٨، ١٥١، ١٧٢، ١٧٩، ١٧٩، ١٩٩، ١٩٩، ٢٠٠، ٢٠٤،

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أَوَلُوْكَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ (٢١) ٢٦، ٢١٥، ٢٥٠، ٢٥٦، ٢٥٦، ٢٥٦. ٢٥٤.

﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَدُۥ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَىٰ ۖ وَإِلَى ٱللَّهِ عَنْقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾(٢٢) ٢٦٠، ٢١١، ١١٥، ١٧٩، ١٩٨، ٢٤٧، ٢٥٠.

﴿ وَمَن كَفَرَ ۚ فَلَا يَحْزُنكَ كُفُوهُۥ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنبِّتُهُم بِمَا عَمِلُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾(٢٣) ٢٦، ٢١١، ١٢١،

#### الإيــــة الصفحة

٥٥١، ٩٧١، ٨٩١، ٥٠٢، ٢١٢، ٣٤٢، ٧٤٢، ٥٥١، ١٥٢، ٢٥٢، ٧٥٢.

﴿ نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضَّطَرُّهُمْ إِلَىٰ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ (٢٤ / ١١٥، ١١٥، ١٩٨، ٢١٢، ٢٤٣، ٢٥٠، ٢٥٠،

﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلۡ أَكْثَرُهُمۡ لَا يَعۡلَمُونَ ﴾ (٧٥، ١٢٠، ١٢٠، ٢٥١، ٢٦٩.

﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (٢٦ ، ١٢٠، ٢٠١، ٢٥١، ٢٥٥، ٢٦٩.

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُّهُۥ مِنُ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيثٌ ﴾(٢٧) ٨١، ٨١، ١١٥، ١٢٠، ١٤١، ١٤٧، ١٤٧، ١٧٢، ١٨١، ١٨٤، ٢٠٢، ٢٠١، ٢٥١، ٢٥٧، ٢٥٠، ٢٦٠، ٢٦٩، ٢٨٠.

﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾(٢٨) ٢٧، ٨١، ١١٠، ١١١، ١١٤، ٢٨، ١٤٨، ١٨١، ٢٠٢، ٢٥١، ٢٦، ٢٦، ٢٦١، ٢٦٩.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِ النَّهَارَ فِ النَّهَارَ فِ النَّهَارَ فَ اللَّهَارَ فَا اللَّهَارَ فَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَحَبِيرُ ﴾(٣٠) ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٠٢،

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِى ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ ءَايكتِهِ ۚ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَأَيكتِ لِّـكُلِّ صَبَّارِشَكُورِ ﴾(٣١) ٢٠١، ٢٠١، ٢٠١.

﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مِّوْجٌ كَالظَّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فَلَمَّا جَعَّنْهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنْصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَكِنِنَآ إِلَّا كُلُّ ا خَتَارِكَفُورِ ﴾ (٣٢)، ٥٦، ٢١، ١١١، ١١١، ١٢١، ١٢١، ١٢٨، ١٢٨، ١٤٩، ١٥٦، ١٥٩، ١٥٩، ١٧٢، ١٧٢، ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٠٢،

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّالُسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَوْاْ يَوْمًا لَّلاَ يَجْزِف وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ وَشَيَّتًا إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَ وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ (٣٣) ١٢١، ١٨١، ١٨٤، ٢٠٦، ٢١٣، ٢١٣، ٢٠٢، ٢٧٣، ٢٧٤، ٢٧٥، ٢٧٤.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ۖ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًّا ۖ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ

| الصفحة   | رقمها   | الآيـــة                                                                                                                                 |
|----------|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ،۱۸۰،۱۸۶ | ، ۱۸۲،  | بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيــُمْ خَبِـيْرٌ ﴾(٣٤) ١١٩، ١٢١، ١٢٩، ١٤٩، ١٥٦،                                               |
|          |         | ۲۰۲، ۱۲، ۱۲، ۷۷۲، ۸۸۲.                                                                                                                   |
|          |         | سورة (۳۲) : السجدة                                                                                                                       |
| ۱۱۷٬۱۱٦  | ,       | (~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                                                                  |
| ۱۲۱،۱۱۸  | ١       | ﴿الْمَرَ ﴾                                                                                                                               |
| ۱۱۷٬۱۱٦  | Υ.      | (く (くけっと ・ ことく) ( / ) 行名に)                                                                                                               |
| ۱۲۱،۱۱۸  | 1       | ﴿ تَنزِيلُ ٱلۡكِتَٰبِ لَا رَیۡبَ فِیهِ مِن رَّبِّ ٱلۡمَالَمِینَ ﴾                                                                        |
|          | <b></b> | ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ۖ ٱفْتَرَيْكُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أَتَىٰهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ |
| 171 (117 | ١       | يَهْ تَدُونَ ﴾                                                                                                                           |
|          |         | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم        |
| 177 (117 | ٤       | مِّن دُونِدِ۔ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكَّرُونَ ﴾<br>مِّن دُونِدِ۔ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكَّرُونَ ﴾     |
|          |         |                                                                                                                                          |
| 177,171  | ٥       | ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِرِكَانَ مِقْدَارُهُۥ ٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا        |
|          |         | تَعَدُّونَ ﴾                                                                                                                             |
| 177      | ٧       | ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَخْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُۥ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴾                                                      |
| ١٢٢      | ٨       | ﴿ ثُرَّجَعَلَ نَسَّلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّآءِ مَّهِينِ ﴾                                                                             |
| , , , ,  | a       | ﴿ ثُمَّ سَوَّىٰهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ۗ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَٱلْأَفْءِدَةَ قَلِيلًا مَّا                  |
| 177      | 1       | تَشْكُرُونَ ﴾                                                                                                                            |
| 177      | ١.      | ﴿ وَقَالُوٓاْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ۚ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ﴾                   |
| 177      | 11      | ﴿ قُلْ يَنُوفَنَكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلِّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ ﴾                                        |
|          |         | ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا                |
| 177      | 17      | ﴿ وَوَ عَرِى إِذِا مُوقِنُونَ ﴾<br>نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾                                                                 |
|          |         | <u> </u>                                                                                                                                 |
| ۱۲٤      | 10      | ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنَتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ شُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا         |
|          |         | بَسْتَكْبِرُونِ ﴾                                                                                                                        |
| ١٢٤      | ١٦      | ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾                     |

| الهفحة   | رقمها                | الإَيـــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
|----------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ١٢٤      | ١٧                   | ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 170 (177 |                      | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَلِتِنَا يُوقِنُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 177      | 77                   | ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ. زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَلَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 1 1 1    | 1 1                  | وَأَنفُ مُهُمَّ أَفَلا يُبْصِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|          |                      | سورة (٣٣) : الأحزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| ٤        | V                    | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصِّلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ لَوْبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 2        | V 1 - V •            | ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
|          |                      | سورة (۳۵) : فاطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ٤٧       | <b>.</b> -۲9         | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ يَجْنَرَةً لَن تَجُورَ اللَّهِ اللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ اللَّهِ وَيُزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ, غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾  لَن تَجُورَ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى ال |  |
|          | , , ,                | لِّن تَبُورَ اللَّهِ لِيُوَفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ، غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 779 (107 | ٣٢                   | ﴿ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|          |                      | سورة (۳۷) : الصافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 90       | ١                    | ﴿ وَالصَّنَفَاتِ صَفًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 90       | 170                  | ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّآفَوُنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|          |                      | سورة (۳۹) : الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| ٤٢       | 77                   | ﴿ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَّبًا مُّتَشَدِهًا مَّثَانِيَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
|          |                      | سورة (٤٠) : غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 771 (11. | ٦٨                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|          | ı                    | سورة (٤١) : فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ٥        | ٤٢                   | ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ٣ ٤      | ٤٤                   | ﴿ وَلَوْ جَعَلَنَهُ قُرْءَانًا أَعَجَمِنًا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنْهُ ۚ ءَاْعَجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|          | سورة (٤٦) : الْأحقاف |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 1 £ £    | 10                   | ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|          | سورة (۵۲) : الطور    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 44       | ٣٤                   | ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِثْلِهِ }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |

| الصفحة | رقمها                | الآيـــة          |                                              |
|--------|----------------------|-------------------|----------------------------------------------|
|        | سورة (۵۳) : النجم    |                   |                                              |
| 709    | ٤٢                   |                   | ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنَّهَٰىٰ ﴾     |
|        | سورة (٨٤) : الانشقاق |                   |                                              |
| 19     | ١٨                   |                   | ﴿ وَٱلْقَ مَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ ﴾              |
|        |                      | سورة (۹۷) : القدر |                                              |
| ٨٩     | ١                    |                   | ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ |



## فهرس الأحادبث النبوبة

| الصفحة | طرف الحديث                                                                                |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٣    | اتَّقِ اللَّه حيْثُما كنت                                                                 |
| ٤١     | أُعْطِيتُ مكانَ التَّوْرَاةِ السَّبْعَ الطِّوَالَ، وأُعْطِيتُ مكانَ الزَّبُورِ الْمِئِينَ |
| ٣١     | أَمَا والله إِنَّكُم لَتَعْرِفُونَ أَنَّه مِنْ عندِ الله                                  |
| ٤٧     |                                                                                           |
| ١٣٩    | لا تبيعوا القَيْنات ولا تشتروهنَّ                                                         |
| ۲۳۷    | لا يدخل الجنَّة من كان في قلبه مِثقالُ ذرَّةٍ من كِبْر                                    |
| ١٤١    | ليس ذلك إنما هو الشرك                                                                     |
| 1 7 9  | ما المسئول عنها بأعلم من السائل                                                           |
| 179    | مفاتِح الغيب خمسٌمفاتِح الغيب خمسٌ                                                        |
| 777    | مَنْ أحقُّ الناس بحسن صحابتي ؟ قال: «أُمُّك»                                              |
|        | مَنْ قَرَأً حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ                             |
| o·     | مَن قَراً سُورةَ لُقمَانَ كانَ لقمانُ                                                     |
| ٥١     | مَنْ قَرَأً سورةَ لُقمانَ وتَبَارِكَ                                                      |
| ۲٧٥    | يا عبادي إنَّمًا هي أعمالُكم أُحْصِيها لكم                                                |
| ٥١     | يا عليُّ! مَن قرأ لُقمَانَ كان آمِنًا مِن شِدَّةِ يومِ القِيَامة                          |
| ١٤٦    | يا محمد، أرأيت قوله: ﴿ وَما أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلا قَلِيلاً ﴾                      |



## فهرس الأثار

|            | لأثر الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>71</b>   |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ٥١         | روا قراءةً سورة لقمان؛ فإنَّ فيها أعاجيب [الزهري ﴿ اللهِ اللهِ عَلَالَتُهُ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أكثر        |
| ۸.         | النبيَّ ﷺ كان يصلِّي عند البيتِ [ابن مسعود ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أنَّ        |
| ١٤         | امرأتي حُبْلَى، فأخبرني ماذا تلد؟ [مجاهد ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٳڹۜ         |
| ٦١         | ، الله من القرآن بمكة: اقرأ باسم ربك الذي خلق [عكرمة والحسن البصري ﴿ اللَّهُ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أنزل        |
| ٦٢         | ، على النبي ﷺ من القرآن أول ما أنزل بمكة: اقرأ [جابر بن زيد ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أنزل        |
| ٣٩         | تْ سُورة لقمانَ بمكَّة [ابن عباس ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أنزِله      |
| ١٤         | ت في النَّضْر بن الحارث، اشترى قَيْنةً [ابن عباس ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أنزله       |
| ٧٣         | لأعلم اليوم الذي نزلت فيه، والمكان الذي نزلت فيه [عمر ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إني         |
| ٦.         | ما نزل من القرآن بمكة، وما أنزل منه بالمدينة [ابن عباس ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | أولُ        |
| ٤٥         | الناس شرٌّ؟ قال: الذي لا يبالي أن يراه الناس مسيئًا [لقمان الطَّيِّين]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٲڝؙٞ        |
| ۲۱         | ب المرء من الضلالة أنْ يختار [قتادة ﴿ اللَّهُ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <i>ک</i> سک |
| ١٤         | أنا مع النبي على خَرْث وهو متكئ على عَسِيْبٍ [ابن مسعود ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بينا        |
| ١٤         | متْ أمُّ سعد ألَّا تكلمه أبدًا حتى يكفر بدينه [سعد بن أبي وقاص ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حلف         |
| ٨٢         | رة لقمان نزلت بمكة فهي مكية سوى ثلاث آياتٍ منها [ابن عباس ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سور         |
| ٨٢         | المشركون إنَّما هذا كلام يوشك أن ينفد [قتادة ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ | قال         |
| ١٤         | ت قريش لليهود: أعطونا شيئًا نسأل عنه هذا الرجل [ابن عباس ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | قالد        |
| ٨٣         | ت قريش: ما أكثر كلام محمد، فنزلت [السُّدي ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | قالد        |
| ١.         | ن المسلمون يحبُّون أن تَغلِب الرومُ أهلُ الكتاب [ابن عباس ﷺ](هامش)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | کار         |
| ٣٩         | ن رسولُ الله ﷺ يُصلِّي بنا الظُّهرَ، فنسمَعُ منه الآيةَ [البراء بن عازب ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | کاد         |
| ١٤         | زلت: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾ [ابن مسعود ﷺ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | لما ز       |
| <b>\</b> \ | في المدينة من القرآن: القرقي مآل عند القيادة عجالات القيادة القيادة المجالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.:         |

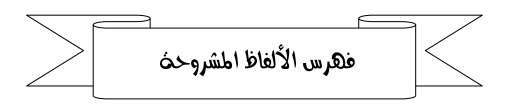
| الصفحة                                                                                               | الأثر                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٤٠                                                                                                  | نزلتْ في رجلٍ من قريشٍ اشترى جاريةً مُغَنِّيةً [ابن عباس عليه]        |
| [الزهري بِرَجْمُالْكَهُ]                                                                             | هذا كتاب تنزيل القرآن، وما شاء الله أن يعلم الناسُ ما أُنزل بمكة      |
| ٤٥                                                                                                   | يا بني أكثر من قول رب اغفر لي [لقمان الطِّيِّلا]                      |
| لهو [بن الْمُنْكَدِر ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ | يقال يوم القيامة: أين الذين كانوا يُنَزِّهُونَ أنفسَهم وأسماعَهم عن ا |
|                                                                                                      |                                                                       |

## فهرس الأعلام المنهم لهم

|    | 4 <del>5LALZL</del> ( | (Ama)                                                                                                          |
|----|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | o                     | براهيم بن عمر بن حسن الرُّباط البقاعي                                                                          |
| ۲  | 9                     | براهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشاطبي المالكي                                                         |
| ٥  | ·                     | َبِيُّ بن كَعْب بن قيس الأنصاري ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ الله |
| ٣  | 0                     | حمد بن إبراهيم بن الزبير الغرناطي المالكي                                                                      |
| ١, | ٣٦                    | حمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرَّانيُّ الدمشقيُّ                                                 |
| ١  | ٤٢                    | حمد بن علي بن محمد العسقلاني الشافعي (ابن حجر)                                                                 |
| ٧, | ٣                     | سماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السُّدِّي الكبير                                                             |
| ٤  | ٤                     | سماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي                                                                           |
| ٣  | 9                     | لبراء بن عازب بن الحارث بن عدي الأنصاري الأوسي ري الله الله الله الله الله الله الله الل                       |
| ٦  | ۲                     | جابر  بن زيد الأزدي                                                                                            |
| ٦  | ١                     | لحسن بن أبي الحسن يسار البصري                                                                                  |
| ١  | ٠٦                    | لحسن بن محمد بن الحسين القُمِّيُّ النيسابوري                                                                   |
| ٧  | ۲                     | لحسن بن محمد بن حبيب بن أيوب النيسابوري                                                                        |
| λ, | ۸                     | لحسين بن مسعود بن محمد البغوي الشافعي                                                                          |
| ١  | ٤٣                    | سعد بن أبي وقاص بن أهيب بن عبد مناف القرشي الزهري رهي م                                                        |
| ۲, | ٣                     | سيِّد قُطْب بن إبراهيم                                                                                         |
| ١, | ٣٩                    | صُديُّ بن عجلان بن وهب أبو أمامة الباهلي رهيه                                                                  |
| ۲  | ١                     | عبد الحقِّ بن غالب بن عبد الملك ابن عطيَّة الغرناطي الأندلسي                                                   |
| ٣  | o                     | عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد الخُضيري السيوطي                                                                 |
| ٣  | ٣                     | عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني                                                                      |
| ٤, | Υ                     | عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي ﷺ                                                                     |
| ٨  | ١                     | عطاء بن يسار الهلالي المدني                                                                                    |

| الصفحة | الاسم                                                                               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 71     | عكرمة القرشي الهاشمي                                                                |
| 1 £ 9  | عكرمة بن أبي جهل بن هشام بن المغيرة القرشي المخزومي رها الله المعارمة بن أبي جهل بن |
| ١٣٤    | علي بن أحمد بن محمد الواحدي النيسابوري الشافعي                                      |
| ٧٨     | قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي البصري                                              |
| ۲۳۸    | مجماهد بن جبر المكي                                                                 |
| ٤١     | محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور                                         |
| ١٦٦    | محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرْعي الدِّمشقي (ابن قيم الجوزية)                       |
| 98     | محمد بن أحمد بن إبراهيم المنفلوطي الملوي الشافعي                                    |
| ١ ٤ ٤  | محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي الأنصاري المالكي                                    |
| ٣٢     | محمد بن الطيِّب بن محمد الباقلاني                                                   |
| 1.9    | محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير القرشي التيمي المدني                          |
| ٤٠     | محمد بن بَهَادر بن عبد الله الزَّرْكشي                                              |
| ۲۹     | محمد بن عبد الله بن محمد العربي المعافِري الأندلسي المالكي                          |
| ۲۲     | محمد بن عبد الله دراز                                                               |
| ٣٤     | محمد بن عمر بن الحسين التيمي البكري الرازي (فخر الدين)                              |
| ٥١     | محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب الزُّهْرِيُّ                          |
|        | محمد بن يعقوب بن محمد بن إبراهيم الشيرازي الفيروز آبادي                             |
| يني    | محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حَيَّان الغرناطي الأندلسي الجيَّا                    |
| ۲۲     | محمد عبد العظيم الزُّرْقاني                                                         |
|        | محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي                                                   |
| ۲۰     | محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الزَّمَخشَري                                           |
| ١٤٠    | النَّضْر بن الحارث بن كلدة                                                          |
| ٤١     | واثلة بن الأَسْقَع بن عبد العُزَّى الليثي طِّلِيَّه                                 |





◄ يُنْتبه إلى أنَّ الترتيب الألفبائي لهذه الألفاظ رُوعِي في صفوف الجدول دون الأعمدة ◄

| الصفحة | اللفظ             | الصفحة | اللفظ                | الصفحة | اللفظ            |
|--------|-------------------|--------|----------------------|--------|------------------|
| 740    | أناب              | 717    | الاشتراء             | ٥٣     | الآية            |
| 19     | التناسق           | ٣.     | التفسير الموضوعي     | ١٧٧    | براعة الاستهلال  |
| ١٧٦    | حسن الابتداء      | ١٣٤    | الحديث المرفوع حكمًا | 7 7    | التناسق الموضوعي |
| 771    | الختَّار          | 777    | الحِكْمة             | ١٧٦    | حسن المطلع       |
| ٤٢     | السَّبْع الطِّوال | 188    | سبب النزول           | ٣9     | الزهراوان        |
| 777    | الصَّعَر          | ۲٦     | السورة               | ٤٢     | السبع المثاني    |
| ۲۳۸    | الفَخُور          | ١٤٧    | العَسِيْب            | ١٠٧    | الطِّبَاق        |
| 717    | لهو الحديث        | 179    | القَيْنَة            | ٥٣     | الفواصل          |
| ٧٢     | المدني            | ۲۳۸    | الْمُختال            | ٤١     | المثاني          |
| 777    | مفاتح الغيب       | ٣9     | المعوذتان            | ١.٧    | المطابقة         |
| ٧٢     | المكي             | 107    | المقاصد (المقصد)     | ٤٢     | الْمُفَصَّل      |
| 70     | الموضوعي          | ۹۰،۲۸  | المناسبة - المناسبات | ۲۸     | المناسبات        |
|        |                   | ۲۸     | الوحدة الموضوعية     | ٤٢     | الْمِئُون        |

### فائمت المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- إتقان البرهان في علوم القرآن، د. فضل حسن عباس، دار الفرقان، ط ١، ٩٩٧م.
- الإتقان في علوم القرآن، لأبي الفضل جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق: مركز الدراسات القرآنية، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، الأمانة العامة، ١٤٢٦ه.
- أحسن ما سمعت، لعبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي، وضع حواشيه: خليل عمران المنصور، دار الكتب العلمية، لبنان، ط١٤٢١هـ.
- أساس البلاغة، لأبي القاسم جار الله محمود بن عمرو الزمخشري، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ٩١٤١ه.
  - الأساس في التفسير، سعيد حوَّى، دار السلام، القاهرة، ط١، ٥٠٥ه.
- أسباب النزول، لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي، تخريج وتدقيق: عصام الحميدان، دار الإصلاح، الدمام، ط٢، ١٤١٢ه.
- الاستيعاب في بيان الأسباب، أول موسوعة علمية حديثية في محققة في أسباب نزول آي القرآن الكريم، تأليف: سليم الهلالي، محمد بن موسى آل نصر، دار ابن الجوزي.
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي، المحقق: على محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢ه.
- أسد الغابة في معرفة الصحابة، لأبي الحسن علي بن أبي الأكرم، عز الدين ابن الأثير، تحقيق: على محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، ط ١، ١٤١٥هـ.
- أسماء سور القرآن الكريم وفضائلها، د. منيرة الدوسري، تقديم: د. فهد الرومي، دار ابن الجوزي، ط ۱، ٤٢٦ه.

- الإصابة في تمييز الصحابة، لأبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، ط ١، ٥ ١٤ ١ه.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المحتار الجكني الشنقيطي، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، لبنان، ١٤١٥هـ
  - أضواء من سورة لقمان، حنان لحام، دار الثقافة للجميع سوريا، ط١، ٣٠٢ه.
- الإعجاز البياني في آيات وصايا لقمان وما ينطوي عليه من قيم، د. مصطفى المشني، بحث منشور في مجلة جامعة الشارقة للعلوم الشرعية والقانونية المجلد ٧ العدد ٢ بتاريخ جمادى الآخرة ١٤٣١هـ، وهو منشور استقلالاً في الانترنت.
- الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق، د. عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطئ)، دار المعارف، ط۳.
  - إعجاز القرآن، لأبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني، مطابع دار المعارف بمصر.
  - الأعلام، لخير الدين بن محمود بن محمد الزركلي، دار العلم للملايين، ط ١٥، ٢٠٠٢م.
    - الأغاني، لأبي الفرج الأصبهاني، دار الفكر، بيروت، ط٢.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف به " تفسير البيضاوي" لناصر الدين أبي الخير عبد الله بن عمر البيضاوي، إعداد وتقديم: محمد المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت.
- أهداف كل سورة مقاصدها في القرآن ، د. عبد الله شحاته، الهيئة المصرية العامة للكتب، مصر ، ٢٠٠٢م.
- أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، لجابر بن موسى بن عبد القادر أبو بكر الجزائري، مكتبة العلوم والحكم، السعودية، ط٥، ٤٢٤هـ.
- بحر العلوم، لأبي الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي، تحقيق: د. محمود مطرجي، دار الفكر، بيروت.
- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، لأبي العباس أحمد بن محمد ابن عجيبة الحسني، المحقق: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الناشر: د. حسن عباس زكي القاهرة، ١٤١٩.

- بحوث في أصول التفسير ومناهجه، د. فهد الرومي، مكتبة التوبة.
- البداية والنهاية، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ط۱، ۱٤۱۸ه.
- البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، لمحمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار المعرفة، بيروت.
  - بديع القرآن، لابن أبي الاصبع المصري، تقديم وتحقيق: حفني محمد شرف، نهضة مصر.
- براعة الاستهلال في فواتح القصائد والسور، د.محمد بدري عبد الجليل، المكتب الإسلامي.
- البرهان في تناسب سور القرآن، للإمام أحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي، تحقيق د. سعيد بن جمعة الفلاح، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الدمام، ط١ ١٤٢٨ه
- البرهان في علوم القرآن، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة.
  - البرهان في نظام القرآن، لمحمد سبحاني، دار الكتب، ط١.
- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، لجحد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، تحقيق: محمد على النجار، المكتبة العلمية، لبنان.
- بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة، لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، لبنان.
- البيان في عد آي القرآن، لأبي عمرو الداني تحقيق: د. غانم قدوري الحمد، منشورات مركز المخطوطات والتراث والوثائق، ط١، ٤١٤ه.
- تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد بن محمد الحسيني الملقب بمرتضى الزبيدي، دار الهداية.
- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: د. بشار عواد، دار الغرب الإسلامي، ط ۱، ۲۰۰۳م.

- تاريخ الطبري"تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري"، لمحمد بن جرير بن يزيد، أبو جعفر الطبري، "صلة تاريخ الطبري لعريب بن سعد القرطبي" دار التراث بيروت، ط٢، ١٣٨٧هـ.
- تاريخ بغداد، لأبي بكر الخطيب البغدادي، تحقيق: د. بشار عواد، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط ١، ٢٢٢ه.
- تاريخ قضاة الأندلس ( المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا)، لأبي الحسن بن عبد الله المالقي الأندلسي، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي في دار الآفاق، الناشر: دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط ٥، ٣٠٠٣هـ.
  - تاریخ نزول القرآن، د.محمد رأفت سعید، دار الوفاء المنصورة، مصر، ط۱، ۲۲۲ه.
- تحرير التفسير الموضوعي والوحدة الموضوعية، د.محمد بازمول، بحث منشور في صفحة الدكتور https://uqu.edu.sa/page/ar/93190570
- ترجمة للشيخ محمد عبد الله دراز في موقع المكتبة الشاملة على الانترنت .http://shamela.ws/index.php/author/1119
- التسهيل لعلوم التنزيل، أبي القاسم، محمد بن أحمد ابن جزي الكلبي الغرناطي، المحقق: د.عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، ط١، ٢١٦ه.
  - التصوير الفنى في القرآن، لسيد قطب، دار الشروق، ط ١١، ١٤٢٥ه.
- تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني، المحقق: د. عاصم بن عبدالله القريوتي، مكتبة المنار، عمان، ط١، ٢٠٣ه.
- تفسير ابن عطية "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي، تحقيق وتعليق: الرحالة الفاروق، عبد الله بن 'براهيم الأنصاري، السيد عبد العال السيد إبراهيم، محمد الشافعي، مطبوعات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ط ٢، ١٤٢٨.
- تفسير أبي السعود أو "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم"، لقاضي القضاة أبي السعود بن محمد العمادي، دار إحياء التراث العربي بيروت.

- التفسير الأدبي لسورة لقمان، د. كامل سلامة الدقس، دار الشروق جدة، ط ٢.
- تفسير البحر المحيط، لمحمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، دراسة وتحقيق: عادل عبد الموجود، علي معوض، بمشاركة آخرين، قرّظه: د. عبد الحي الفرماوي، دار الكتب العلمية: بيروت، ط ١٤١٣هـ.
- تفسير البغوي "معالم التنزيل"، لأبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، حققه وحرّج أحاديثه: محمد النمر، عثمان جمعة، سليمان الحرش، دار طيبة الرياض، ١٤٠٩ه.
  - تفسير التحرير والتنوير، لمحمد الطاهر ابن عاشور، الدار التونسية للنشر.
  - التفسير التربوي للقرآن الكريم، أنور باز، دار النشر للجامعات ، مصر ، ط١، ٢٠٠٧.
  - التفسير الحديث (ترتيب السور حسب النزول)، محمد عزة درُوزة دار الغرب الإسلامي، ط٢.
- تفسير الخازن "لباب التأويل في معاني التنزيل" لعلاء الدين علي بن محمد البغدادي الشهير بالخازن، ضبطه وصححه: عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، لبنان، ط١، ٢٠٠٤م.
- التفسير الصحيح موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، د. حكمت بن بشير بن ياسين، دار المآثر، المدينة النبوية، ط ١٤٢٠ ه.
- تفسير الفاتحة والبقرة، لمحمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي، الدمام، ط١، ٢٢٣ ه.
- تفسير الفخر الرازي، الشهير بالتفسير الكبير، ومفاتيح الغيب، لفخر الدين محمد الرازي، دار الفكر، ط ۱، ۱٤۰۱ه.
- تفسير القاسمي المسمى "محاسن التأويل"، لمحمد جمال الدين القاسمي، وقف على طبعه وتصحيح وخرج آياته وأحاديثه وعلق عليه: محمد فؤاد عبد الباقي، ط١، ١٣٧٦هـ.
- تفسير القرآن الحكيم "تفسير المنار"، لمحمد رشيد بن علي رضا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٠م.
- تفسير القرآن العزيز، لأبي عبد الله محمد بن عبد الله الإلبيري المعروف بابن أبي زَمَنِين المالكي، المحقق: أبو عبد الله حسين بن عكاشة، محمد بن مصطفى الكنز، الفاروق الحديثة، مصر/ القاهرة، ط١، ١٤٢٣هـ.

- تفسير القرآن العظيم، للإمام عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق: مصطفى السيد، محمد السيد، محمد فضل العجماوي، علي أحمد عبد الباقي، حسن عباس، مؤسسة قرطبة، مكتبة أولاد الشيخ للتراث.
- تفسير القرآن الكريم، لمحمد المنتصر بالله بن محمد لكتاني الإدريسي، مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية، (ضمن المكتبة الشاملة)
- تفسير القرآن، لعبد الرزاق الصنعاني، تحقيق: د. مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، الرياض، ط۱، ۱٤۱۰هـ.
  - التفسير القرآنى للقرآن، د.عبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي، القاهرة.
- تفسير الماتريدي "تأويلات أهل السنة"، لمحمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي، المحقق: د. مجدي باسلوم، دار الكتب العلمية، لبنان، ط١، ٢٢٦ه.
- تفسير الماوردي "النكت والعيون"، لأبي الحسن علي بن محمد البغدادي الشهير بالماوردي، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود، دار الكتب العلمية، بيروت.
- تفسير المراغي، لأحمد بن مصطفى المراغي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط١، ١٣٦٥هـ.
- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، د وهبة بن مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، دمشق، ط۲، ۱۶۱۸ه.
- التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، إداد نخبة من علماء التفسير وعلوم القرآن، بإشراف: أ.د. مصطفى مسلم، جامعة الشارقة، ١٤٣١هـ.
- التفسير الموضوعي ومنهجية البحث فيه، د. زياد الدغامين، دار عمار للنشر والتوزيع، الأردن، ط۱، ۱۲۲۸ه.
- تفسير النسفي "مدارك التنزيل وحقائق التأويل"، لأبي البركات عبد الله بن أحمد النسفي، تحقيق: سيّد زكريا، مكتبة نزار مصطفى الباز.
  - التفسير الواضح، محمد محمود الحجازي، دار الجيل الجديد، بيروت، ط١٤١٣، ١٤١٣ه.

- التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمحمد سيد طنطاوي، دار نفضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١
- تفسير سورة لقمان والجوانب التربوية فيها، د. عبد الله سلقيني، دار المكتبي، سوريا، ط١، ٢٣ ملاء ١٤٢٣
- تفسير نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان، للإمام عبد الحميد الفراهي، الدائرة الحميدية، ط١، ٢٠٠٨م.
  - التفسير والمفسرون، د. محمد الذهبي، مكتبة وهبة ، القاهرة.
- تقريب التهذيب، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني، تحقيق: محمد عوامة، دار الرشيد، سوريا، ط ۱، ۲۰۱ه.
- التناسب بين السور في المفتتح والخواتيم ، د. فاضل السامرائي، دار ابن الجوزي ، المملكة العربية السعودية، ط١٤٣٢ه.
- تناسق الدرر في تناسب السور، لجلال الدين السيوطي، المحقق: عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، لبنان.
- التناسق الموضوعي في السورة القرآنية، د.محمد بازمول، بحث منشور في صفحة الدكتور https://uqu.edu.sa/page/ar/93190571
- التناسق الموضوعي في سورة الأحزاب، لمحمد القرشي، رسالة ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.
- التناسق الموضوعي في سورة الأنفال، لبدر الذيابي، رسالة ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.
- التناسق الموضوعي في سورة الجمعة والمنافقون والتغابن، أحمد محمد رشاد، رسالة ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.
- التناسق الموضوعي في سورة المجادلة، لناهد سريجي، رسالة ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.

- التناسق الموضوعي في سورتي التحريم والمعارج، لعمر السلمي، رسالة ماجستير ضمن مشروع التناسق الموضوعي في جامعة أم القرى.
- تنزيل القرآن للزهري، (مطبوع ضمن كتاب نصوص محققة في علوم القرآن، د. حاتم الضامن).
  - تنزيل القرآن وعدد آياته، لابن زنجلة (مجلة معهد الإمام الشاطبي، العدد الثاني) ص ٢٩٠.
- التنزيل وترتيبه، لأبي القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري (نسخة مخطوطة بالجامعة الإسلامية برقم ٩٦٥.
- تهذيب التهذيب، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، ط١، ١٣٢٦هـ.
- تهذيب اللغة، لمحمد بن أحمد الأزهري، تحقيق محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط ١، ٢٠٠١م.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبد الرحمن بن ناصر السعدي، اعتنى به تحقيقًا ومقابلة: عبد الرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٢٣هـ
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق: د. عبد الله التركي، بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات العربية والإسلامية بدار هجر.
- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، لحمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، ط ٣، ٢٠٧ه.
- الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان، لأبي عبد الله محمد بن أحمد لقرطبي، تحقيق: د. عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، ط ١٤٢٧هـ.
- جمال القراء وكمال الإقراء، لأبي الحسن على بن محمد المعروف بعلم الدين السخاوي، دراسة وتحقيق: عبد الحق عبد الدايم القاضى، مؤسسة الكتب الثقافية، ط ١.
- جمع القرآن في مراحله التاريخية من العصر النبوي إلى العصر الحديث، لمحمد شرعي أبو زيد، بحث تكميلي للحصول على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن، كلية الشريعة، جامع الكويت، ١٤١٩ هـ.

- جمهرة اللغة، لأبي بكر محمد بن الحسن بم دريد الأزدي، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط ١، ١٩٨٧م.
- جنى القلب الهايم في مقاصد السور ومحاورها، عدنان عبد القادر، دار كنوز أشبيليا، السعودية، دار حامل المسك، الكويت ، ط١، ٤٣٥ه.
- جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، لأحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، أشرفت على تحقيقه وتصحيحه: لجنة من الجامعيين، مؤسسة المعارف، بيروت
- الجواهر الحسان في تفسير القرآن، لأبي زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي، المحقق: الشيخ محمد علي معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨ه.
- حديث أبيّ بن كعب في فضائل السور وموقف المفسرين منه، د.ناصر المنيع، بحث منشور في مجلة معهد الإمام الشاطبي، العدد السادس.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، لأيو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، الناشر: السعادة، مصر، ١٣٩٤ه.
- خصائص التعبير القرآني وسماته البلاغية، لعبد العظيم إبراهيم محمد المطعني مكتبة وهبة، ط١، ١٤١٣ه.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور، لجلال الدين السيوطي، تحقيق: د. عبد الله التركي، بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات العربية والإسلامية بدار هجر، ط ١٤٢٤ ه.
  - دراسات في علوم القرآن، لمحمد بكر إسماعيل ، دار المنار، ط٢، ٩ ١٤١٩.
    - دراسات في علوم القرآن الكريم، د. فهد الرومي، ط١٤٢٦، ١٤٢٦ه.
      - دراسات قرآنية، محمد قطب، دار الشروق ، القاهرة.
  - درة الغواص في أوهام الخواص، للقاسم بن على بن محمد بن عثمان، أبو محمد الحريري.
- الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، لأبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، المحقق: مراقبة/محمد عبد المعيد ضان، مجلس دار المعارف العثمانية، الهند، ط ٨، ١٣٩٢هـ.
- **دلائل الإعجاز**، لأبي بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني، تحقيق: محمود شاكر،

- مطبعة المدني، ط ٣، ١٤١٣هـ.
- **دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة**، لأحمد بن الحسين الخراساني، أبو بكر البيهقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ٥٠٥ ه.
- ديوان الإسلام، لشمس الدين أبو المعالي محمد بن عبد الرحمن بن الغزي، تحقيق: سيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١٤١١ هـ.
- ديوان الضعفاء والمتروكين وخلق من الجهولين وثقات فيهم لين، لشمس الدين بن عثمان الذهبي، حققه وعلق عليه: حماد الأنصاري، مكتبة النهضة الحديثة.
- **ذیل طبقات الحنابلة**، زین الدین عبد الرحمن بن أحمد البغدادي المعروف بابن رجب، المحقق: د عبد الرحمن بن سلیمان العثیمین، مکتبة العبیکان، الریاض، ط۱، ۲۵۰هد.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لشهاب الدين السيد محمود الألوسى البغدادي، إدارة الطباعة المنيرية، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- زاد المسير في علم التفسير، لأبي الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي الجوزي، المكتب الإسلامي.
- زاد المعاد في هدي خير العباد، لمحمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الحوزية، مؤسسة الرسالة، بيروت، مكتبة المنار الإسلامية، الكويت، ط٢١، ١٤١٥ه.
- الزهد والرقائق لابن المبارك (يليه «مَا رَوَاهُ نُعَيْمُ بْنُ حَمَّادٍ فِي نُسْجَتِهِ زَائِدًا عَلَى مَا رَوَاهُ الْعَيْمُ بْنُ حَمَّادٍ فِي نُسْجَتِهِ زَائِدًا عَلَى مَا رَوَاهُ الْمَرْوَزِيُّ عَنِ ابْنِ الْمُبَارَكِ فِي كِتَابِ الزُّهْدِ» )، لأبي عبد الرحمن عبد الله بن المبارك المرْوزي، المحقق: حبيب الرحمن الأعظمى، دار الكتب العلمية، بيروت.
- زهر الآداب وثمر الألباب، لإبراهيم بن علي بن تميم الأنصاري، أبو إسحاق القيرواني، تحقيق: أ.د. يوسف على طويل، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٧ه.
- الزيادة والإحسان في علوم القرآن، لابن عقيلة المكي، مركز البحوث والدراسات، ٢٠٠٦م.
- السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير، لشمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي، مطبعة بولاق (الأميرية) القاهرة، ١٢٨٥هـ.

- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، ط ١.
- سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين، الألباني، دار المعارف، الرياض، ط ١، ٢١٢ه.
- سنن ابن ماجه، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، محمَّد كامل قره بللي، عبد اللّطيف حرز الله، دار الرسالة العالمية، ط ١٤٣٠ه.
  - سنن أبى داود، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت.
- سنن الترمذي، تحقيق وتعليق أحمد شاكر، محمد فؤاد عبد الباقي، إبراهيم عطوة عوض، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ط ٢، ١٣٩٥ه.
- السنن الكبرى، لأحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق : د.عبد الغفار سليمان البنداري ، سيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٤١١هـ.
- سورة لقمان بين حكمة التنزيل وتناسب الترتيب، د. محمد رأفت سعيد، دار الوفاء، ط٢، ٢٢ هـ.
- سير أعلام النبلاء، لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: محموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط ٣، ٥٠٥ ه.
- سيرة ابن إسحاق (كتاب السير والمغازي)، لمحمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدنى، تحقيق: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٩٨هـ.
  - شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد محمد مخلوف، دار الكتاب العربي
  - شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لعبد الحي بن أحمد العكري، دار الكتب العلمية.
- شرح التبصرة والتذكرة، لأبي الفضل زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، المحقق: عبد اللطيف الهميم، ماهر ياسين، دار الكتب العلمية، لبنان، ط١، ٢٢٣ه.
- شرح السنة، لمحيي السنة أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت، ط٢، ٣٠٣هـ.
- شرح المخللاتي المسمَّى بالقول الوجيز في فواصل الكتاب العزيز على ناظمة الزر للإمام

الشاطبي، حققه وعلَّق عليه: عبد الزراق بن علي، طبع بإذن من وزارة الإعلام فرع المدينة، ط١، ٢٤١٢هـ.

- شعب الإيمان، لأحمد بن الحسين الخراساني أبو بكر البيهقي، حققه وراجع نصوصه وحرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوي، صاحب الدار السلفية ببومباي، الهند، الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، ط ١٤٢٣هـ.
  - شيخ الجامع الأعظم محمد الطاهر بن عاشور، لبلقاسم الغالي، دار ابن حزم.
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق أحمد عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، ١٤٠٧.
- صحيح الجامع الصغير وزياداته، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- الصحيح المسند من أسباب النزول، للشيخ أبي عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي، مكتبة صنعاء الأثرية، ط٢، ١٤٢٥ه.
- صحيح وضعيف سنن الترمذي، لمحمد ناصر الدين الألباني، مصدر الكتاب: برنامج منظومة التحقيقات الحديثية الجاني من إنتاج مركز نور الإسلام لأبحاث القرآن والسنة بالإسكندرية
- صفة الجنة وما أعد الله لأهلها من النعيم، لابن أبي الدنيا، تحقيق ودراسة: عمرو عبد المنعم سليم مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مصر، مكتبة العلم، جدة.
- صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٤١٧.
- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، لشمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن السخاوي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت.
- طبقات الشافعية، لأبي بكر بن أحمد ابن قاضى شهبة، تحقيق: د. الحافظ عبد العليم خان، عالم الكتب، بيروت، ط١٤٠٧ه.

- طبقات الشافعية ال كبرى، لتاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي، تحقيق: محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ط ۲، ۱۲۱۳هـ.
- الطبقات الكبرى، لأبي عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بابن سعد، المحقق: إحسان عباس، دار صادر بيروت، ط١، ١٩٦٨م.
- طبقات المفسرين، لأحمد بن محمد الأدنه وي، تحقيق سليمان بن صالح الخزي، مكتبة العلوم والحكم، السعودية، ط ١، ١٤١٧ه.
- طبقات المفسرين، لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، راجع النسخة وضبط اعلامها لجنة من العلماء بإشراف الناشر دار الكتب العلمية بيروت لبنان
- **طبقات المفسرين،** لمحمد بن علي، شمس الدين الداوودي، راجَع النسخة وضبط أعلامها: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - عقود الجمان في تفسير سورة لقمان، إبراهيم أبو حشب، مكتبة الجندي، ط ١، ١٣٧٣م.
- علم المناسبات في السور والآيات، للدكتور محمد بازمول، ويليه مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع للحافظ السيوطي، المكتبة المكيَّة، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢٣هـ.
  - علم المناسبات في القرآن، لمحمد الخضيري، مجلة البيان العدد (٢٤٦).
  - علم مقاصد السور، د. محمد الربيعة، ط١، ١٤٢٣هـ، البحث موجود في الانترنت.
  - علوم القرآن الكريم، لنور الدين محمد عتر، مطبعة الصباح، دمشق، ط١، ١٤١٤ه.
  - على طريق التفسير البياني ، د. فاضل السامرائي، دار الفكر، الأردن، ط١، ٢٣٢ه.
- العمدة في محاسن الشعر وآدابه، لأبي على الحسن بن رشيق القيرواني، المحقق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دال الجيل، ط٥، ١٤٠١ه.
- غرائب القرآن ورغائب الفرقان، لنظام الدين الحسن بن محمد القمي النيسابوري، المحقق: الشيخ زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢١٦ه.
- غريب القرآن، لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تحقيق: أحمد صقر، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨هـ.

- فتح الباري شرح صحيح البخاري، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، قام بإخراجه وأشرف على طباعته: محب الدين الخطيب، عليه تعليقات العلامة: عبد العزيز بن باز.
- فتح البيان في مقاصد القرآن، لأبي الطيب محمد صديق خان القِنَّوجي، عني بطبعهِ وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، المركتبة العصريَّة للطبّاعة والنّشْر، صَيدًا بَيروت، ١٤١٢ه.
  - فتح الرحمن في سورتي الفاتحة والرحمن، د. علي العريض، دار الإصلاح، السعودية.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، لمحمد بن علي الشوكاني، حققه وحرّج أحاديثه: د. عبد الرحمن عميرة، وضع فهارسه وشارك في تخريج أحاديثه: لجنة التحقيق والبحث العلمي بدار الوفاء ٣٥٩/٣،
- فتوحات الرحمن في تفسير سورة لقمان، د. محمود لطفي ، مطبعة الحسين الإسلامية ، ط۱، ۱۶۱۳ هـ ط۱، ۱۶۱۳ هـ
- الفرائد الحسان ومعه شرحه نفائس البيان، لعبد الفتاح القاضي، مكتبة الدار، ط۱، ع.٤٠٤هـ.
- فضائل القرآن وما أنزل من القرآن بمكة، وما أنزل بالمدينة، لأبي عبد الله محمد بن أيوب بن الضريس البحلي، تحقيق عزوة بدير، دار الفكر، سوريا، ط ١، ٤٠٨ ه.
- فضائل القرآن، لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق: مروان العطية، ومحسن خرابة، ووفاء تقى الدين، دار ابن كثير، ط ١، ١٤١٥هـ.
- فنون الأفنان في عيون علوم القرآن، لجمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي الجوزي، دار البشائر، لبنان، ط١، ٨٠٨ه.
- الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، لمحمد بن علي الشوكاني، المحقق: عبد الرحمن بن يحى المعلمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- الفوائد المشوِّق إلى علوم القرآن وعلم البيان، لابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، لبنان.

- في ظلال القرآن، لسيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، دار الشروق، بيروت القاهرة، ط العربي القاهرة القاهرة العربي القاهرة القاهر
  - فيض الرحمن بتفسير سورة لقمان، د. فؤاد الحطاب، ط١ ، ١٤٠٣هـ.
- القاموس المحيط، لجحد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف محمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة ط ٨، ٢٦٦هـ.
  - قبس من نور القرآن الكريم، محمد على الصابوني، دار القلم، دمشق.
- قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية، نقد مطاعن ورد شبهات، د. فضل عباس، دار الفتح، الأردن، ط١، ١٤٢١ه.
- قفو الأثر في صفوة علوم الأثر، لمحمد بن إبراهيم القادري، المعروف بابن الحنبلي، المحقق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة المطبوعات الإسلامية، حلب، ط٢، ٨٠٨ه.
  - قواعد الترجيح عند المفسرين، د.حسين الحربي، دار القاسم، ط١، ١٤١٧ه.
- القول المعتبر في بيان الإعجاز للحروف المقطعة من فواتح السور، لإياس محمد حرب آل خطاب، مطابع برنتك للطباعة والتغليف السودان الخرطوم، ط١، ٢٠١١م.
  - كتاب العدد لأبي القاسم الهذلي (مجلة الشريعة والقانون، العدد الخامس والعشرون) ص١١١.
- كتاب مناهل العرفان للزرقاني (دراسة وتقويم) د. حالد السبت، دار ابن عفان للنشر والتوزيع.
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، لأبي القاسم حار الله محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق وتعليق ودراسة: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، شارك في تحقيقه د.فتحي حجازي، مكتبة العبيكان، ط ١،١٤١٨ه.
- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، لإسماعيل العجلوني، دار إحياء التراث العربي.
- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، لمصطفى بن عبد الله القسطنطيني المشهور باسم حاجى خليفة أو الحاج خليفة، الناشر: مكتبة المثنى بغداد ١٩٤١م (وصورتما عدة

- دور لبنانية، بنفس ترقيم صفحاتها، مثل: دار إحياء التراث العربي، ودار العلوم الحديثة، ودار الكتب العلمية).
- الكشف والبيان عن تفسير القرآن، لأبي إسحاق أحمد بن محمد الثعلبي، تحقيق: أبو محمد بن عاشور، مراجعة: نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، لبنان، ط١، ٢٢٢هـ.
- الكليّات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أبي البقاء أيوب بن موسى الكفوي، تحقيق عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- اللآليء المصنوعة، لجلال الدين السيوطي. المحقق: أبو عبد الرحمن صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٧ هـ ١٩٩٦م
- لباب النقول في أسباب النزول، لجلال الدين السيوطي، خرج أحاديثه وعلق عليه: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، بيروت.
- اللباب في علوم الكتاب، لأبي حفص سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي، المحقق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، لبنان، ط١، ٩ ١٤١٩هـ.
- **لسان العرب**، لأبي الفضل جمال الدين محمد بن منظور الإفريقي، دار صادر بيروت، ط ٣، ١٤١٤هـ
- **لسان الميزان،** لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، دار البشائر الإسلامية، ط ١، ٢٠٠٢م.
- لقمان الحكيم في ضوء الكتاب والسنة، للدكتور عبد الله الغامدي، وَ لقمان الحكيم في الكتاب والسنّة لمحمد خلف.
- لمحات الأنوار ونفحات الأزهار وريّ الظمآن لمعرفة ما ورد من الآثار في ثواب قارئ القرآن، لمحمد الغافقي، دراسة وتحقيق د. رفعت فوزي عبد المطلب، دار البشائر الإسلامية، ط١، ١٤١٨ه.
- اللمحة في شرح الملحة، لمحمد بن حسن بن سِباع بن أبي بكر الجذامي، أبو عبد الله، شمس الدين، المعروف بابن الصائغ، المحقق: إبراهيم بن سالم الصاعدي، عمادة البحث

- العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ط١، ٢٢٤هـ.
- مباحث في التفسير الموضوعي، د.مصطفى مسلم، دار القلم، دمشق، ط ٣، ١٤٢١هـ.
  - مباحث في علوم القرآن، للشيخ مناع القطان، مكتبة وهبة، الطبعة السابعة.
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، لضياء الدين نصر الله بن محمد الشيباني، المعروف بابن الأثير الكاتب، المحقق: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت.
- **مجاز القرآن**، لأبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي البصري، تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجي القاهرة، ١٣٨١ه.
- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، لأبي الحسن نور الدين علي الهيثمي تحقيق: حسام الدين القدسي، مكتبة القدسي، القاهرة، ٤١٤ه.
- المجموع شرح المهذب ((مع تكملة السبكي والمطيعي))، لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، دار الفكر.
- المحاسن والأضداد، لعمرو بن بحر بن محبوب الكناني الشهير بالجاحظ، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط۲، ۱٤۱٥ه.
- **محاضرات في التفسير الموضوعي**، د.عباس عوض الله عباس، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٧م.
  - محتويات سور القرآن أحمد الطويل ، مدار الوطن للنشر بالسعودية، ط١، ٤٣٤هـ
- المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة د. حالد المزيني، دار ابن الجوزي، ط١، ١٤٢٧هـ.
- المحرر في علوم القرآن، د.مساعد الطيار، مركز الدراسات والعلوم القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي.
- المدخل إلى التفسير الموضوعي، د.عبد الستار فتح الله سعيد، دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط ٢، ١٤١١ه.

- المدخل إلى علوم القرآن الكريم، لمحمد فاروق نبهان، دار عالم القرآن، حلب، ط١٠١٤٢٦ه.
- المدخل لدراسة القرآن الكريم، لمحمد بن محمد أبو شُهبة، مكتبه السنة، القاهرة، ط٢، ١٤٢٣هـ.
- مرشد الخلان إلى معرفة عدِّ آي القرآن لعبد الرزاق علي إبراهيم موسى، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، ط١، ٩،٩،٩ هـ.
- المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، لشهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل المعروف بأبي شامة المقدسي، قدم له وعلق عليه: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، لبنان، ط۱، ۲۰۰۳م.
- المستدرك على الصحيحين، لأبي عبد الله الحاكم بن عبد الله النيسابوري، تحقيق: مصطفى عطا، دار الكتب العلمية، لبنان، ط۱، ۱٤۱۱ه.
- مسند ابن الجعد، لعلي بن الجَعْد بن عبيد الجَوْهَري البغدادي، تحقيق: عامر أحمد حيدر، مؤسسة نادر، بيروت، ط۱، ۱٤۱۰ه.
- مسند أبي داود الطيالسي، تحقيق: عبد الله التركي، بالتعاون مع مركز البحوث بدار هجر، ط ١، ٩ ١٤١٩هـ.
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د. عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، ط ١٤٢١هد.
- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ﷺ، لمسلم بن الحجاج النيسابوري، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور، لبرهان الدين أبي الحسن إبراهيم البقاعي، قدم له وحققه وعلق عليه وخرج أحاديثه: د. عبد السميع حسنين، مكتبة المعرف، الرياض، ط١/ ١٤٠٨.
  - المضامين التربوية لوصايا لقمان، د. نوف التميمي، دار طيبة بالسعودية، ٢٩ ١٤٢٩هـ
  - معارج التفكر ودقائق التدبر، عبد الرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، سوريا، ط١، ٥٠٤١هـ.

- معاني القرآن وإعرابه، لإبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، المحقق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب، بيروت، ط١، ٨٠٨ه.
- معاني القرآن، لأبي زكريا يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي الفراء ،المحقق: أحمد يوسف النجاتي / محمد علي النجار / عبد الفتاح إسماعيل الشلبي، دار المصرية للتأليف والترجمة ،مصر، ط١.
- معترك الأقران في إعجاز القرآن، لجلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط (١ ٤٠٧) هـ.
- المعجم الجامع في تراجم العلماء وطلبة العلم المعاصرين، المكتبة الشاملة، من إعداد أعضاء ملتقى أهل الحديث.
- المعجم الكبير، لأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق: حمدي السلفي، دار إحياء التراث العربي، ط ٢، ١٩٨٣م.
- معجم اللغة العربية المعاصرة، د. أحمد مختار عبد الحميد عمر، بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب، ط ١، ١٤٢٩هـ.
  - المعجم الوسيط، تأليف: مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار الدعوة.
- معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس، تحقيق عبد السلام هارون، دار الفكر، عام ١٣٩٩هـ
- المغازي، لمحمد بن عمر بن واقد السهمي، أبي عبد الله، الواقدي، عالم الكتب، ط٣، على الكتب، ط٣، على الكتب، ط٣، على الكتب، ط٣،
- المغني، لأبي محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد، الشهير بابن قدامة المقدسي، تحقيق: د.عبد الله التركي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، عالم الكتب، الرياض، ط٣، ١٤١٧هـ.
- المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: مركز الدراسات والبحوث بمكتبة نزار مصطفى الباز.
- مقاصد السور وأثر ذلك في فهم التفسير للشيخ صالح آل الشيخ (محاضرة مفرغة كتابيًّا في المكتبة الشاملة).

- مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، لمحمد سعد اليوبي، دار الهجرة.
- مقالات في علوم القرآن وأصول التفسير، د. مساعد الطيار، دار المحدث، ط۱، ۱۲۵ه.
  - المقدمات الأساسية في علوم القرآن لعبد الله الجديع ، مؤسسة الريان، ط١، ٢٢٢ه.
    - مقدمة في أصول التفسير لا بن تيمية، تحقيق: د. عدنان زرزور، ط٢، ١٣٩٢هـ.
- المكي والمدني في القرآن الكريم، دراسة تأصيلية نقدية للسور والآيات من أول القرآن إلى نهاية سورة الإسراء، لعبد الرزاق حسين أحمد، دار ابن عفان للنشر، ط١٠١٤٢٠ه.
- المكي والمدني من السور والآيات من أول سورة الكهف إلى آخر سورة الناس، د. محمد الفالح، ط۱، ۱٤۳۳ه.
- ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من آي التنزيل، لأحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي الغرناطي، وضع حواشيه: عبد الغني محمد علي الفاسي، دار الكتب العلمية، لبنان.
- من لطائف التفسير، أحمد فرح عقيلات، دار اليقين للنشر والتوزيع ، مصر، ط٢، ١٤٢٩ ٢٠٠٨
- المناسبات وأثرها في تفسير التحرير والتنوير من سورة العنكبوت إلى سورة الحجرات، لعبد الله معايل القحطاني، بحث مقدم لنيل درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن، جامعة أم القرى، ١٤٣٠ه.
- مناهل العرفان في علوم القرآن، لمحمد عبد العظيم الزرقاني، حققه واعتنى به: فواز أحمد زمرلى، دار الكتاب العربي.
- **موارد الظمآن لدروس الزمان** خطب وحكم وأحكام وقواعد ومواعظ وآداب وأخلاق حسان، لعبد العزيز بن محمد بن عبد المحسن السلمان، ط ۳۰، ۱٤۲٤هـ.
- الموافقات، لإبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: أبو عبيدة مشهور آل سلمان، دار ابن عفان، ط ۱، ۱٤۱۷ه.

- الموسوعة القرآنية المتخصصة، المؤلف: مجموعة من الأساتذة والعلماء المتخصصين، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مصر، ١٤٢٣هـ.
- الموسوعة القرآنية، خصائص السور، لجعفر شرف الدين، المحقق: عبد العزيز بن عثمان التويجري، دار التقريب بين المذاهب الإسلامية، بيروت، ط١، ٢٠٠ هـ
- موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، لمحمد بن علي الفاروقي، إشراف ومراجعة: د. وفيق العجم، تحقيق: د. علي دحروج، نقل النص الفارسي إلى العربية: د. عبد الله الخالدي، الترجمة الأجنبية: د. حورج زيناني، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط١، ١٩٩٦م.
- الموضوعات، لجمال الدين عبد الرحمن بن علي الجوزي، ضبط وتقديم وتحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، الناشر: محمد عبد المحسن صاحب المكتبة السلفية بالمدينة المنورة، ط١.
- **موطأ الإمام مالك** رواية سويد بن سعيد الحدثاني، المحقق: عبد الجحيد تركي، دار الغرب الإسلامي، ط١، ٩٩٤م.
- الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عز وجل واختلاف العلماء في ذلك، لأبي جعفر أحمد بن محمد النحاس، دراسة وتحقيق: د. سليمان اللاحم.
- النبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، لمحمد عبد الله دراز، اعتنى به وحرَّج أحاديثه: عبد الحميد الدخاخني، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط ١، ٤١٧ه.
- نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار، لابن حجر العسقلاني، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، دار ابن كثير، ط ٢، ٢٩٩ه.
- نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم، محمد الغزالي، دار الشروق، القاهرة ط٢، ١٤١٦هـ
- نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، لجمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن الجوزي، المحقق: محمد عبد الكريم كاظم الراضي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،٤٠٤ه.
- نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر العسقلاني، المحقق: عبد الله بن ضيف الرحيلي، مطبعة سفير بالرياض، ط١٤٢٢هـ.
- نظرات في وصية لقمان ومنهج التربية في القرآن ، محمد مصطفى النابلسي، دار الفرقان،

٥١٤١ه.

- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، لبرهان الدين أبي الحسن إبراهيم البقاعي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- نظم العقيان في أعيان الأعيان، لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، المحقق: فيليب حتى، المكتبة العلمية بيروت.
- النهاية في غريب الحديث والأثر، لمحد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الشيباني ابن الأثير، تحقيق: طاهر الزاوي، محمود الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ.
- نيل الابتهاج بتطريز الديباج، لأحمد بابا التنبكتي، إشراف وتقديم: عبد الحميد عبد الله، منشورات كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ط ١، ١٣٩٨ه.
- الهداية إلى بلوغ النهاية، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي، مجموعة بحوث الكتاب والسنة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة.
- الوافي بالوفيات، لصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، المحقق:أحمد الأرناؤوط، وتركي مصطفى، دار إحياء التراث بيروت، ١٤٢٠هد.
- وحدة النسق في السورة القرآنية، د.رشيد حمداوي، بحث منشور في مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد الثالث، جمادي الآخرة ١٤٢٨هـ.
- الوسيط في تفسير القرآن المجيد، لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، د. أحمد محمد صيرة، د. أحمد عبد الغني الجمل، د. عبد الرحمن عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥ه
- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد ابن حلّكان البرمكي، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت.



# فهرس الموضوعات

| الصفحة   | । मैं हुने हुने हुने हुने हुने हुने हुने हुने                                 |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| £        | المقدّمة.                                                                     |
| o        | أهمية الموضوع                                                                 |
| ٦        | دواعي اختيار الموضوع                                                          |
| ٦        | أهداف البحث                                                                   |
| Υ        | الدراسات السابقة                                                              |
| ١١       | خطة البحث                                                                     |
| ١٥       | منهج البحث                                                                    |
| ٠٧       | الباب الأول: التناسق الموضوعي: مقدّمات تعريفية                                |
| ١٨       | التمهيد: التعريف بالتناسق الموضوعي في السورة                                  |
| ١٩       | المطلب الأول: التعريف بالتناسق لغةً واصطلاحًا                                 |
|          | المطلب الثاني: التعريف بالموضوعي لغة واصطلاحًا                                |
|          | المطلب الثالث: التعريف بالسورة لغة واصطلاحًا                                  |
|          | ا <b>لمطلب الرابع</b> : تعريف التناسق الموضوعي في السورة والألفاظ ذات اله<br> |
|          | المطلب الخامس: بدايات التناسق الموضوعي ومراحله                                |
| خ نزولها | (الفصل (الأول: اسم السورة، وفضلها، وعدد آياتها، وتاري                         |
|          | المبحث الأول: اسم السورة الكريمة المشهور، وما ذُكِر لها من                    |
|          | المطلب الأول: اسم السورة الكريمة المشهور                                      |
| ٤١       | المطلب الثاني: ما ذُكِر لسورة لقمان من أسماء                                  |
|          | المطلب الثالث: التعريف بلقمان الحكيم                                          |
| ξξ       | هل كان لقمان حكيمًا أو نبيًّا؟                                                |
| ٤٦       | المبحث الثاني: ما ورد في فضل السورة ، أو بعض آياتها                           |

| الصفحة | ।र्यक्लेक्                                                          |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٧     | المطلب الأول: مزايا معرفة فضائل السور                               |
| ٤٩     | المطلب الثاني: ما ورد لسورة لقمان من فضائل                          |
| ۰۲     | المبحث الثالث: عدد آيات السورة، واختلاف العلماء في ذلك              |
| ٥٣     | المطلب الأول: طريق معرفة الآية، والخلاف في ذلك                      |
| ο ξ    | فوائد معرفة عدد الآيات                                              |
| 00     | المطلب الثاني: عدد آيات سورة لقمان، والخلاف في ذلك                  |
| oa     | المبحث الرابع: تاريخ نزول سورة لقمان                                |
| 09     | المطلب الأول: أهميَّة معرفة تاريخ نزول القرآن                       |
| ٦٠     | المطلب الثاني: تاريخ نزول سورة لقمان وترتيبها                       |
|        | (الفصل الثاني: مكيُّ السورة ومدنيُّتها، ومناسبتها لما قبلها، ووجه   |
|        | المبحث الأول: مكيُّ السورة ومدنيُّتها                               |
| ٧١     | المطلب الأول: المراد بالمكي والمدني، وطريق معرفتهما وفوائد معرفتهما |
| ٧٢     | الفرع الأول: المراد بالمكي والمدني                                  |
| ٧٤     | الفرع الثاني: طريق معرفة المكي والمدني                              |
| ٧٤     | خصائص المكِّي والمدني                                               |
| ٧٦     | الفرع الثالث: فوائد معرفة المكي والمدني                             |
|        | المطلب الثاني: المكي والمدني في سورة لقمان                          |
| ٧٨     | الفرع الأول: سورة لقمان مكيَّةُ في الجملة                           |
| ۸٠     | الفرع الثاني: الخلاف في مدنيَّة بعض آياتھا                          |
| ۸٦     | المبحث الثاني: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها                    |
| ۸٧     | المطلب الأول: معنى المناسبة، وحكمها، وفائدتها                       |
| ۸۸     | الفرع الأول: معنى المناسبة                                          |
|        | ترتيب السور توقيفي أم اجتهادي ؟                                     |
|        | الفرع الثاني: حكم المناسبة وموقف العلماء منها                       |
|        | ضوابط مراعاة المناسبة                                               |
| 90     | الفع الثالث: فائدة معرفة المناسبة                                   |

| الموضوع                                                       |
|---------------------------------------------------------------|
| ا <b>لمطلب الثاني</b> : مناسبة سورة لقمان لما قبلها وما بعدها |
| الفرع الأول: مناسبة سورة لقمان لما قبلها                      |
| أوجه المناسبة بين سورة لقمان وسورة الروم                      |
| الفرع الثاني: مناسبة سورة لقمان لما بعدها                     |
| أوجه المناسبة بين سورة لقمان وسورة السجدة.                    |
| المبحث الثالث: وجه اختصاص السورة بما اختصت به من موضوعات      |
| حتصاصات سورة لقمان                                            |
| الفصل الثالث: أسباب نزول السورة ومقاصدها وأهدافها             |
| المبحث الأول: أسباب النزول الواردة في السورة ٣١               |
| المطلب الأول: معنى سبب النزول، وطريق معرفته، وفائدته          |
| الفرع الأول: معنى سبب النزول                                  |
| -<br>الفرع الثاني: طريق معرفة سبب النزول٣٤                    |
| الفرع الثالث: فوائد معرفة سبب النزول                          |
| المطلب الثاني: أسباب النزول الواردة في سورة لقمان             |
| الفرع الأول: ما ورد في سبب نزول السورة إجمالاً                |
| الفرع الثاني: ما ورد في سبب نزول آياتٍ من السورة              |
| الراجح فيما قيل في أسباب نزول آيات سورة لقمان                 |
| المبحث الثاني: مقاصد السورة وأهدافها                          |
| المطلب الأول: المراد بمقاصد السور وأهميتها                    |
| المطلب الثاني: المقاصد والأهداف في سورة لقمان ٥٥              |
| أولاً: مقصد الحكمة                                            |
| ئانيًا: مقصد الشكر                                            |
| نَالثًا: المقاصد الجزئية في السورة                            |
| الباب الثاني: التناسق الموضوعي: دراسة تطبيقية                 |
| الفصل الله ول: مناسبات السورة الكريمة                         |

|          | الصفحة                                 | ।प्रकल्पन                                                  |
|----------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 170      |                                        | المبحث الأول: مناسبة اسم السورة لموضوعاتها                 |
| ١٦٦      |                                        | المطلب الأول: دلالة أسماء السور على مسمَّياتها             |
| 179      |                                        | المطلب الثاني: مناسبة اسم سورة لقمان لموضوعاتها            |
| 140      |                                        | المبحث الثاني: مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها              |
| ١٧٦      |                                        | المطلب الأول: مناسبة فاتحة السورة لموضوعاتها               |
| ١٨٢      |                                        | المطلب الثاني: مناسبة فاتحة السورة لخاتمتها                |
| ۱۸٦      | ىقها                                   | (الفصل الثانبي: موضوعات السورة الكريمة وتناه               |
| ١٨٧      |                                        | مدخل: كيفية انقسام موضوعات سورة لقمان                      |
| ۱۸۹      | بان جزائهم. الآيات(١-٩)                | المبحث الأول: موقف الناس من القرآن الحكيم، وي              |
| 197      | علقه. الآيات(١٠-١٠)                    | المبحث الثاني: دلائل قدرة المولى سبحانه، وبديع خ           |
| 190      | ت(۲۱-۹۱)                               | المبحث الثالث: لقمان الحكيم ووصاياه لابنه. الآيا           |
| ۱۹۸      | مام الناس. الآيات(٢٠-٢٤)               | المبحث الرابع: تسخير الكون، وإسباغ النعم، وانقس            |
|          | عظمة الخالق وقدرته، واستحقاقه للعبادة. | المبحث الخامس: إقرار الخلق بربوبية الله، وبيان ع           |
| ۲ . ۲    |                                        | الآيات: (٢٥-٣٢)                                            |
|          | ساص المولى بجوامع الغيب، حاتمة السورة  | المبحث السادس: الدعوة إلى التقوى، وبيان اختص               |
| ۲.٦      |                                        | (وعظ وتذكير). الآيات (٣٣– ٣٤)                              |
| ۲.۹      |                                        | (الفصل الثالث: تفسير آيات السورة في ضوء ت                  |
|          |                                        | المبحث الأول: تفسير آيات الموضوع الأول: موقف               |
|          |                                        | الآيات (۱ – ۹)                                             |
|          |                                        | - ي ربي .<br>المبحث الثاني: تفسير آيات الموضوع الثاني: دلا |
|          | •                                      | الآيات (۱۰ – ۱۱)                                           |
| , , ,    |                                        |                                                            |
| <b>.</b> | ,                                      | المبحث الثالث: تفسير آيات الموضوع الثالث: لقما<br>ه در     |
| 111      |                                        | ۱۹)<br>وصايا لقمان عليه السلام                             |
| 77.      |                                        | وصايا لقمان عليه السلام                                    |

|       | الصفحة                                                                         | الموضوع     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|       | الرابع: تفسير آيات الموضوع الرابع: تسخير الكون، وإسباغ النعم، وانقسام الناس    | المبحث      |
| 7 2 4 | الآيات (۲۰ – ۲٤)                                                               | حيال ذلك    |
|       | الخامس: تفسير آيات الموضوع الخامس: إقرار الخلق بربوبية الله، وبيان عظمة الخالق | المبحث      |
| 701   | ، للعبادة. الآيات (٢٥ - ٣٢)                                                    | واستحقاقه   |
|       | السادس: تفسير آيات الموضوع السادس: الدعوة إلى التقوى، وبيان اختصاص المولى      | المبحث      |
| 777   | بب. خاتمة السورة (وعظ وتذكير). الآيات (٣٣ – ٣٤)                                | بمفاتح الغي |
| ۲۷۸   | يب الخمسة                                                                      | مفاتيح الغ  |
| 711   |                                                                                | الخاتمة     |
| 7 / 7 | سيات                                                                           | نتائج وتوص  |
| 777   | <u></u>                                                                        | الفهارس     |
|       | ات القرآنية                                                                    |             |
|       | حاديث النبوية                                                                  |             |
|       | ارا                                                                            |             |
| ٣.,   | علام المترجم لهم                                                               | فهرس الأء   |
| ٣.٢   | فاظ المشروحةفاظ المشروحة                                                       | فهرس الأل   |
| ٣.٣   | مادر والمراجع                                                                  | فهرس المص   |
| 470   | ضوعات                                                                          | فهرس المود  |

### وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين

وَيَرْدُنُّ وَلَا مُنْ اللَّهِ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لِمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّ اللَّهُ وَاللَّهُ